# О религіи.

Богословско-философское изследование.

Часть II.

Христіанство.



ТОМСКЪ. Типографія Пріюта и Дома Трудолюбія. 1915.

# ОГЛАВЛЕНІЕ ІІ части.

## BBEZIEHIE

| Вѣчная | духовная | основа | жизни |
|--------|----------|--------|-------|
|--------|----------|--------|-------|

стр. І.

## ОТДЪЛЪ І.

Психологическія и метафизическія основы христіанства.

#### ГЛАВА І.

Харантеръ христіанской въры и ея объективно-историческое значеніе. Въра апостоловъ, какъ единственный путь къ внутреннему убъжденію въ истинъ христіанства. Идея о спасеніи—центральная идея въ системъ апостольскаго ученія, открывающая смыслъ мірового бытія. Психологическая сущность христіанства.

7

#### ГЛАВА II.

**Логосъ**. Въчный смыслъ мірового бытія. Ученіе св. ап. Іоанна о Логосъ и смыслъ этого ученія . . .

21

#### ГЛАВА III.

Исторія возникновенія христіанской идеи о Логосъ. Мнъніе раціоналистовъ о ея несамостоятельности. Ученіе Филона о Логосъ. Его полная противоположность ученію ап. Іоанна. Самобытность идеи Логоса въ прологъ IV Евангелія и поводъ къ ея возникновенію .

32

#### ГЛАВА ІУ.

Объясненіе въчнаго Сыновства евангельскаго Логоса Фактълингвистики, пріоткрывающій тайну предвъчнаго рожденія Логоса. Тайна воплощенія, какъ соприкосновеніе между конечнымъ и безконечнымъ бытіемъ и примиреніе контраста между ними. Личность воплотившагося Логоса, сообщающая смыслъ человъческой жизни.

4i

## ОТДЪЛЪ ІІ.

# Историческія основы Христіанства. Ветхозавѣтная Іудейская религія.

#### ГЛАВА І.

Исилючительный характеръ іудейской религіи. Древній монотеизмъ. Его происхожденіе, особенности и отсутствіе въ немъ слѣдовъ раціонализма. Примиреніе философскихъ противорѣчій Личности и Абсолюта въ живомъ религіозномъ опытѣ. Абсолютная святость Іеговы.

47

#### ГЛАВА ІІ.

Несостоятельность возраженій противъ древняго іудейскаго монотеизма и его дъйствительные недостатки. Націонализація идеи Божества. Іегова—Богъ мщенія. Возстановленіе чистоты первобытной религіи въ пророческомъ сознаніи. Откровенія Іеговы: Духъ, Слово, Премудрость, Ангелы Іеговы.

55

#### ГЛАВА III.

Три велинихъ идеи Ветхозавътной религіи. Идея творенія, пріоткрывающая тайну Тріединства въ бытіи Абсолютнаго. Философское пониманіе догмата Троичности. Соблазнъ трельянства. Ветхозавътное Откровеніе тайны Троичность, личному человъческому сознанію. Характеръ

библейскихъ теофаній. Личный религіозный опытъ и въра —единственный способъ постиженія тайны. Аналогіи тріединству въ міръ конечномъ.

65

#### глава IV.

Идея грѣхопаденія. Человѣческая свобода. Смыслъ библейскаго разсказа о грѣхопаденіи. Проблема зла. Юридическая теорія, искажающая истинное значеніе догмата. Сущность первороднаго искушенія.

77

#### ГЛАВА V.

Идея Иснупленія. Въчность Идеи. Ея отраженіе въ судьбахъ человъка. Въчный смыслъ мірового бытія по ученію ап. Павла. Идея Искупленія есть идея въчнаго Завъта, имъющая основаніе въ тайнъ Тріединства. Осуществленіе идеи въ міръ конечномъ. Первобытный Завътъ Бога съ человъкомъ и его дальнъйшая исторія. Нарушеніе завъта и возстановленіе. Смыслъ человъческой жизни въ возстановленіи истинныхъ отношеній къ Богу. Судьбы еврейскаго народа, какъ носителя и хранителя Завъта.

86

#### ГЛАВА VI.

Ветхозавътный Законъ и его значеніе въ исторіи Мессіанской идеи.

96

## ОТДЪЛЪ III.

## Христіанство.

#### ГЛАВА І.

Искупленіе. Смыслъ догмата. Юридическая теорія и ея границы. Главные недостатки теоріи. Значеніе искупительнаго акта, являющагося подвигомъвсей земной жизни Іисуса Христа.

101

#### ГЛАВА ІІ.

Боговоплощеніе. Его возможность съ теистической точки зрѣнія. Условія Боговоплощенія. Личность Пресвятой Дѣвы. Тайна безсѣменнаго зачатія, раскрывшаяся апостольскому сознанію.

111

#### ГЛАВА III.

Нравственный идеалъ Личности Іисуса Христа и высота Его нравственнаго ученія. Отношеніе Христа къ морали фарисеевъ. Человъческая личность, право и законъ по ученію Христа. Тъсная связь между догматическимъ и нравственнымъ ученіемъ въ христіанской религіи. Путь, истина и жизнь. Попытки адогматизировать евангеліе. Ихъ безплодность и противоръчія.

125

#### ГЛАВА IV.

## Божественный Характеръ Личности Іисуса Христа.

Знаменіе прерѣнаемо. Значеніе объективно-историческихъ свидѣтельствъ. Послѣдствія примѣненія ихъ къ Личности Іисуса Христа въ протестантской богословской наукѣ. Воззрѣнія Гарнака на Личность Іисуса Христа. Ложь научнаго объективизма, раздѣляющаго деистическую точку зрѣнія. Религіозный опытъ учениковъ Христовыхъ, какъ единственное мѣрило истины о Христѣ.

41

#### ГЛАВА V.

Характеръ Божественнаго самосознанія Імсуса Христа. Безгръшность. Власть прощать гръхи, судить міръ, даровать нравственный законъ жизни, творить чудеса. Вопросъ о евангельскихъ чудесахъ. Правильная постановка вопроса. Субъективный характеръ евангельскихъ чудесъ и ихъ объективно-историческая достовърность.

156

#### ГЛАВА VI.

**Мессіанское самосознаніе Іисуса** и его отличительныя черты.

167

#### ГЛАВА VII.

**Царство Божіе.** Смыслъ и значеніе евангельской идеи о Царствъ Божіемъ. Осуществленіе Царства Божія въ Личности Богочеловъка. Царство Божіе, какъ процессъ внутренняго возрожденія человъка. Имманентный и трансцедентный характеръ Царства Божія.

172

#### глава VIII.

**Церновь.** Царство Божіе и Церковь. Взаимоотношеніе между ними. Церковь какъ внѣшняя видимая организація. Небесный идеалъ Церкви.—Троическое Единство и вѣчная Глава ея Христосъ.—Объединеніе въ Церкви отдѣльныхъ индивидуальныхъ стремленій и приведеніе всѣхъ людей въ Царство Божіе. Превосходство Церкви надъ государствомъ. Безрезультатность попытокъ къ объединенію людей въ "правоєомъ" государствѣ. Церковь—идеалъ для государства.

181

#### ГЛАВА ІХ.

Конечныя судьбы Царства Божія и Церкви. Тъсная связь эсхатологіи со всъмъ остальнымъ содержаніемъ христіанства. Мессія Христосъ есть Судія всего міра. Ръшеніе нъкоторыхъ возраженій и недоумъній по поводу догмата.

192

#### ГЛАВА Х.

Голгова. Недоумъніе очевидцевъ предъ Личностью Іисуса Христа. Сознаніе Іисусомъ необходимости страданій и смерти за спасеніе людей. Смыслъ спасенія не въ прощеніи гръховъ, а въ избавленіи отъ гръховной жизни. Истинный Хлъбъ жизни.

200

#### ГЛАВА ХІ.

Воскресеніе. Побъдитель смерти. Сомнънія учениковъ и торжество въры. Истина воскресенія. Отношеніе къ ней исторической критики. Противоръчія въ научномъ

пониманіи. Личность Іисуса въ связи съ событіемъ воскресенія. Естественныя недоумънія по поводу истины воскресенія. Аргументація ап. Павла въ защиту истины. Философскія основанія христіанской въры въ воскресеніе. Аналогія. Религіозный опытъ върующаго. Воскресеніе изъ мертвыхъ и начало новой въчной жизни.

207

#### ГЛАВА XII.

Жизнь будущаго въна. Научно-философскія основанія идеи безсмертія.—Пантеистическія концепціи. Единство сознанія.—Тъсная связь идеи безсмертія съ идеею личности.—Основаніе христіанской въры въ безсмертіе въ Личности Богочеловъка, въ Его Богосыновнемъ самосознаніи. Ученіе Откровенія о смерти и воскресеніи.—Тайна смерти.—Смерть есть сонъ.—Состояніе смертнаго сна и пробужденіе. Состояніе воскресшихъ тълъ.

227

#### ГЛАВА XIII.

Утро невечерняго дня. Блаженство праведныхъ и участь гръшныхъ. Догматъ о въчности мученій. Идея апокатастасиса. Объективно-юридическое понятіе догмата. Крайности субъективизма. Психологія гръха и ада. Примиреніе противоръчій въ объективно-субъективной точкъ зрънія. Свобода человъка и любовь Божія. Положительное ученіе св. Писанія. Пшеница и плевелы. Въчная жизнь праведныхъ и въчныя муки гръшныхъ. Участь людей не знавшихъ Христа. Взглядъ ап. Павла на будущія судьбы міра и человъчества.

244

Заключеніе 283

## ВВЕДЕНІЕ.

## Въчная духовная основа жизни.

"Всякій, кто слушаетъ слова Мои и исполняетъ ихъ, подобенъ мужу благоразумному, который построилъ домъсвой на камнъ".

Мө. VII, 24; Лук. VI, 48.

"Дайте миъ точку опоры, и я подниму всю землю".

Архимедъ.

Великій математикъ древняго времени, Архимедъ, съ павосомъ ученаго, вдохновенно проникающаго въ тайну законовъ физическаго міра, однажды воскликнулъ: "дайте мнѣ точку опоры и я подниму всю землю". Ученый математикъ сознавалъ, что такой точки на землѣ быть не можетъ, и что ее нужно искать внѣ земли. Эти слова слѣдуетъ помнить всякому, кто хотѣлъ бы найти истинный смыслъ земного бытія, точку опоры, или твердую основу для своей духовной жизни. Въ обычномъ теченіи жизни, въ условіяхъ физическаго и матеріальнаго міра, въ сферѣ соціально-экономическихъ отношеній, даже въ научной сферѣ, поскольку она обращаетъ вниманіе только на міръ феноменальный, такого опорнаго пункта человѣку не найти; его слѣдуетъ искать на твердомъ берегу вѣчности. Кто хочетъ наблюдать теченіе

ръки, тотъ не долженъ плыть по теченію, а долженъ пристать къ берегу. Кто хотълъ бы объективно и спокойно проанализировать свою жизнь и опредълить ея настоящую цъль, тотъ долженъ нъкоторымъ образомъ выйти изъ условій обычнаго земного бытія, стоять выше ихъ. Всякій ио опыту знаетъ, что настоящее существованіе характеризуется двойственностью, измѣнчивостью, непостоянствомъ, и всякій чувствуетъ эту измѣнчивость прежде всего въ себѣ самомъ и больше всего остается недовольнымъ собою самимъ. Отсюда вѣчные поиски блага прочнаго и вѣчнаго, которое захватило бы всего человѣка и удовлетворило его духовную жажду. Отсюда готовность положить душу свою, пожертвовать этимъ временнымъ, измѣнчивымъ и ограниченнымъ бытіемъ для вѣчности.

Многіе недовольны указаніемъ на вѣчность, какъ на послѣднюю цѣль человѣческой жизни, видя въ этомъ много неопредѣленнаго, мистическаго, сверхъестественнаго. Самый предметъ человѣческихъ исканій рисуется въ туманныхь очертаніяхъ, въ сферѣ отвлеченности, сверхчувственности. Въ самомъ дѣлѣ, развѣ нельзя найти на землѣ нѣчто постоянное и вѣчное среди измѣняющихся условій временнаго бытія? Развѣ нельзя современному образованному человѣку назвать этимъ именемъ извѣстное научное міровоззрѣніе, такую, или иную философскую систему? Развѣ во всемъ этомъ не обнаруживается общечеловѣческое стремленіе къ духовному господству надъ міромъ матеріальныхъ вещей, истинная свобода человѣка надъ всѣмъ случайнымъ, измѣнчивымъ и временнымъ бытіемъ?

Не говоря уже о томъ, что подъ словомъ "міровозэръніе" въ наше время неръдко скрывается убожество мысли, выражающееся въ двухъ—трехъ довольно смутныхъ понятіяхъ о сущности вещей и происхожденіи жизни,—при чемъ сами

эти понятія большею частью не добыты личнымъ опытомъ. а схвачены на лету, какъ послъднее модное научное слово. не говоря объ этомъ, кому же неизвъстно множество разныхъ научно-философскихъ теорій о міровомъ бытіи, которыя быстро смѣняютъ одна другую, не давая ничего опредѣленнаго о сущности и смыслѣ міровой жизни. Самая популярная въ свое время, и теперь еще не утратившая своего обаянія философская теорія Канта, сама не достигла цѣли, не дала полнаго удовлетворенія челов' вку. Ибо не однимъ только познающимъ разумомъ человъкъ стремится къ въчности, а всъмъ своимъ существомъ. Да наконецъ, всъ, какъ научныя, такъ и философскія теоріи не удовлетворяютъ человъческихъ исканій, потому что сами, въ концъ концовъ, обнаруживаютъ свою ограниченность. Обращаясь около однихъ и тъхъ же вопросовъ феноменальнаго бытія, они не рѣшаютъ главнаго, въ чемъ цъль, задача и смыслъ человъческаго сушествованія.

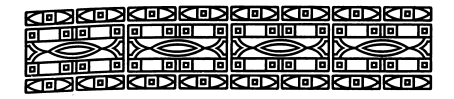
Итакъ, въ вопросъ о томъ, что должно служить для человъка незыблемой точкой опоры въ пучинъ скоропреходящихъ моментовъ временной жизни, мы должны прежде всего отказаться отъ всъхъ попытокъ къ теоретическому, абстрактному, раціональному его рѣшенію. Никакое міровоззрѣніе, какъ бы оно ново и оригинально ни было, не въ состояніи удовлетворить вѣчныхъ запросовъ человѣческаго духа. Новое міровоззрѣніе сегодня,—завтра окажется старымъ, и человѣкъ опять не найдетъ въ немъ желаннаго успокоенія. Вѣчность и постоянство запросовъ человѣческаго духа слишкомъ ясно говорятъ за то, что въ самой природѣ человѣка заложено безконечно живое предощущеніе, или предвкушеніе вѣчности. Все наше существо, картинно выражаясь, купается въ вѣчности, чувствуетъ себя таинственно окруженнымъ вѣчностью. Люди не хотятъ думать о вѣчности, полагая, что

это туманная, мистическая область бытія, о которой можно говорить, но нельзя ее испытывать и переживать. Думаютъ, что въчность лежитъ по ту сторону гроба, и о ней ръшительно ничего неизвъстно. Между тъмъ, мы всъми нитями своей жизни, и началомъ и концомъ своего бытія вросли въ въчность, - изъ въчности пришли въ міръ сей, въ въчность и отыдемъ. Можно ли, поэтому, думать, чтобы въ жизни нашей не было ничего въчнаго, никакихъ элементовъ, дающихъ намъ возможность понять, пережить и перечувствовать всю сладость въчнаго бытія? Животное лишено такихъ высокихъ ощущеній. Въ немъ нътъ и не можетъ быть стремленія къ постоянству, въчности, безсмертію, потому что оно лишено сознанія изм'єнчивости своего бытія. Правда, и въ человъкъ это ощущение въчности не всегда достигаетъ степени яснаго сознанія, и не у всъхъ людей одинаково стремленіе къ безсмертію. Есть не мало людей, которые совстить отвергаютъ безсмертіе. Но это люди, по справедливому замъчанію Паскаля, лишенные здраваго смысла и проницательности. Всякому ясно, что настоящая жизнь не даетъ удовлетворенія, что всв земныя радости въ концв концовъ двлаются скучными, что рано или поздно наступитъ смерть, которая всему положитъ конецъ. Не ясно ли, что въ жизни нътъ иного блага, кромъ надежды будущей жизни, и что самый счастливый человъкъ тотъ, который болъе всего думаетъ о въчности. Мы думаемъ сохранить свою жизнь, всъми силами цъпляясь за ея сокровища и мнимыя блага, а истинная мудрость устами Христа говоритъ, что это есть самый върный путь къ потеръ всякаго смысла въ жизни, потому что еще не было никакого блага, которое совершенно удовлетворило бы человъка. Въ этой мудрости и заключается Архимедова точка опоры всъхъ человъческихъ исканій истиннаго блага. Стъсненные условіями времени, пространства, формы и матеріи, ограниченные крайнимъ субъективизмомъ

своихъ познавательныхъ силъ и средствъ, мы должны искать точку опоры не въ логическомъ и спекулятивномъ опытъ, не въ работъ разума, а въ конструкціи всей вообще человъческой личности, обладающей сознаніемъ сверхчувственности, во всемъ разнообразіи ея душевныхъ силъ, въ ея въчномъ стремленіи къ абсолютному, къ идеалу истины, добра и красоты. Въ этомъ оригинальномъ устройствъ нашей личности, во всъхъ нашихъ исканіяхъ и стремленіяхъ лежитъ Божественное начало въчности и постоянства, посредствуюшее звъно между Божескимъ и человъческимъ, твердая духовная основа жизни. Если бы потребовалось указать конкретные примъры людей, обладающихъ такою прочною дулуховною основою, съ яснымъ сознаніемъ своего назначенія, самоувъренно идущихъ къ цъли, и не колеблющихся вътромъ житейскихъ испытаній, —мы могли бы найти ихъ только среди людей религіозныхъ и върующихъ. Религіозное пониманіе смысла жизни, глубокій религіозный опытъ, благоговъйное чувство и въра, рождающіеся въ глубинъ человъческой личности и неотдълимыя отъ нея, -- это самое прекрасное и прочное основаніе жизни, скала, о которую разбивается буря житейскихъ волнъ. Жизнь человъка съ такими глубокими и непоколебимыми религіозными принципами, съ богатымъ духовнымъ опытомъ въры, —есть домъ, построенный на камнъ. Пошелъ дождь, подули вътры, разлились ръки и устремились на домъ тотъ, но поколебать его не могли, ибо онъ основанъ на камнѣ (Мо. VII, 24-25).

Для насъ, христіанъ, всѣ религіозныя переживанія связаны съ конкретною Личностію Богочеловѣка—Христа. Вслѣдъ за Ап. Павломъ, каждый истинный христіанинъ можетъ сказать о себѣ: "живу не я, но живетъ во мнѣ Христосъ" (Галат. II, 20). Для христіанина не нужно никакихъ напряженій мысли, чтобы понять, что такое вѣчность въ качествѣ твер-

дой основы или точки опоры истинной духовной жизни. Ему совершенно понятны цѣль и смыслъ настоящей земной жизни, ея истинное, вѣчное благо. Во Христѣ, въ Его идеальной Божественной Личности заключается сила, которая дѣлаетъ вѣчнымъ наше временное, конечное бытіе. "Се есть животъ вѣчный,—да знаютъ Тебѣ Единаго Истиннаго Бога и Его же послалъ еси—Іисуса Христа" (Іоан. XVII,—3). Вотъ истинная задача человѣка, точка опоры его духовной жизни. Другой нѣтъ и не можетъ быть.



## ОТДЪЛЪ І.

Психологическія и метафизическія основы Христіанства.

#### ГЛАВА І.

Характеръ христіанской въры и ея объективно-историческое значеніе.

Въра апостоловъ, какъ единственный путь къ внутреннему убъжденію въ истинъ христіанства. Идея о спасеніи—центральная идея въ системъ апостольскаго ученія, открывающая смыслъ мірового бытія. Психологическая сущность христіанства.

Богооткровенная христіанская религія полна глубокихъ тайнъ. Основы христіанскаго ученія, извѣстныя подъ именемъ догматовъ, считаются непостижимыми для человѣческаго разума. Путь къ этимъ тайнамъ есть путь вѣры, довѣрія къ авторитету Божественнаго Откровенія 1). Путь не легкій, путь нѣкотораго духовнаго подвига, потому что разумъ человѣка всегда останется недоволенъ такимъ способомъ воспріятія христіанскихъ истинъ и вѣчно будетъ искать оправданія вѣрѣ, т. е. нѣкотораго хотя бы и несовершеннаго знанія въ этой области непостижимаго. И это совершенно понятно. Повѣрить, не употребивши всѣхъ усилій понять предметъ вѣры, не убѣдившись въ правотѣ своей вѣры, человѣкъ едва ли можетъ. Когда ко гробу воскресшаго Іисуса Христа

<sup>1)</sup> Іоан. XX, 31 ст.: "Сія-же писана быша, да въруете, яко Іисусъ есть Христосъ, Сынъ Божій, и да върующе животъ имате во имя Его ...

пришелъ Петръ и другой ученикъ, и оба они увидъли, что гробъ пустъ, — они отнеслись къ совершившемуся чуду совершенно различно. Петръ вошелъ въ самый гробъ и осмотрълъ все, но евангелистъ не сказалъ, что Петръ увъровалъ. Вслъдъ за нимъ вошелъ во гробъ и другой ученикъ "и увидълъ и увъровалъ" 1). Впослъдствіи увъровалъ и Петръ, но это случилось не сразу, а по прошествіи нѣкотораго времени. Очевидно, въра одного, благодаря достаточнымъ причинамъ, въ моментъ осмотра Христова гроба достигла степени яснаго убъжденія, а въра другого была еще въ зародышъ и должна была пройти нъкоторый путь духовной эволюціи, выдержать рядъ испытаній, прежде чъмъ достичь степени твердой увъренности. Извъстно, что впослъдствіи всъ апостолы пострадали за Христово ученіе и всъ, за исключеніемъ ап. Іоанна. были преданы мучительной смерти. Совершить такой подвигъ они могли подъ тъмъ, конечно, условіемъ, что были вполнъ убъждены въ правотъ своей въры. То, что мы называемъ тайною христіанства, для нихъ не могло быть тайною, а было очевидностью, фактомъ; ихъ въра не была върою слъпою, неразумною, а върою разумънія, полнаго и яснаго сознательнаго пониманія истины. Въ противномъ случаъ, если-бы апостолы сами не уразумъли тайнъ царствія Божія, ихъ никакая сила въ міръ, никакія чудеса и пророчества, видънія и откровенія не могли-бы заставить повърить этимъ тайнамъ и принять за нихъ мученія. Стало-быть, они какимъ-то образомъ убъдились въ дъйствительной истинъ непостижимыхъ для разума христіанскихъ тайнъ, или, по крайней мъръ, узнали настоящій путь къ ихъ разгадкъ.

Такимъ образомъ, первое, что мы должны отвергнуть въ вопросѣ о характерѣ христіанской вѣры, есть мысль нерѣдко повторяемая, будто христіанство требуетъ слѣпого и безотчетнаго подчиненія авторитету Откровенія, съ полнымъ и безусловнымъ отказомъ отъ всякихъ попытокъ понять его содержаніе, будто въ человѣкѣ должны умолкнуть и голосъ разума и всякое стремленіе къ свободному и самостоятель-

<sup>1)</sup> Іоан. XX, 3—8. Этотъ другой ученикъ былъ ап. Іоаннъ, авторъ IV Евангелія, говорящій о себъ во всемъ евангеліи въ третьемъ лицъ.

ному изслѣдованію о предметахъ вѣры. Христіанство нигдѣ не запрещаетъ, а напротивъ поощряетъ и одобряетъ стремленіе къ свѣту и знанію. И самую вѣру свою оно не иначе называетъ, какъ свѣтомъ для человѣчества. "Ходите, дондеже свѣтъ имате, да тъма васъ не иметъ, и ходяй во тьмѣ не вѣсть камо идетъ. Дондеже свѣтъ имате, вѣруйте во свѣтъ, да сынове свѣта будете" 1). Религія съ такимъ опредѣленнымъ требованіемъ свѣта для человѣческой жизни не можетъ идти наперекоръ человѣческимъ стремленіямъ къ свѣту и знанію въ области религіозныхъ вопросовъ. Наоборотъ, въ ней можно найти очень много побужденій къ тому, чтобы вѣра стала увѣренностью, знаніемъ или твердымъ убѣжденіемъ 2).

Впрочемъ, необходимо сказать, что христіанская въра не во всемъ совпадаетъ съ знаніемъ въ обычномъ значеніи этого слова. Ограничивать въру христіанина одною интеллектуальною сферою невозможно: она захватываетъ всъ стороны человъческаго духа, все его сознаніе цъликомъ, и обнаруживается не столько въ словахъ, но и въ дълахъ, обращена не столько на внъшніе факты, но и на внутренній міръ самого человъка. Это не одно теоретическое признаніе извъстныхъ положеній, сообщаемыхъ Божественнымъ Откровеніемъ, но вмъстъ съ тъмъ практическое, свободное имъ подчиненіе, добровольное согласіе признать эти истины руководствомъ для жизни и дъятельности. Стало-быть, въра христіанина есть дъло не одной только мысли, но чувства и воли. Но если-бы пришлось отвъчать на вопросъ о томъ,

<sup>1)</sup> Ioaн. XII, 35-36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ русской богословской литературъ есть прекрасный трудъ по вопросу о характеръ христіанской въры А. Струнникова "Въра какъ увъренность по ученію православія". Самара. 1887 г. На основаніи свидътельствъ свящ. писанія (1 часть) и св. отцовъ церкви (2 часть) авторъ приходитъ къ выводу, что въра христіанина, если и не во всемъ и не всегда является отчетливымъ знаніемъ, то, по крайней мъръ, всегда должна быть разумнымъ, сознательнымъ и свободнымъ убъжденіемъ, увъренностью. Литературу вопроса объ отношеніяхъ между върою и знаніемъ см. у А. Введенскаго "Религіозное сознаніе язычества", стр. 715—720.

чему, какой сторонъ души болъе подчиняется въра христіанина, или въ чемъ себя всего болъе обнаруживаетъ, мы должны были-бы сказать, что не столько въ мысли, сколько въ нравственной сферъ, въ практической дъятельности, въ сферъ чувства и воли 1). Самымъ лучшимъ доказательствомъ этого могло бы служить опять-же поведение апостоловъ послъ воскресенія Іисуса Христа. Всъ явленія воскресшаго Іисуса убъждали апостоловъ соглашаться съ очевидностью факта, и теорегически они готовы были повторить слова Өомы "Господь мой и Богъ мой"<sup>2</sup>), но нужно было многократное повтореніе однихъ и тъхъ-же явленій для того, чтобы теоретическая въра въ воскресеніе явилась движущимъ началомъ ихъ дъйствій и побудила ихъ идти на дъло проповъди, окончательно порвавъ съ міромъ. Только съ тъхъ поръ какъ ученики Христа покорили Ему не только свою мысль, но и свою волю, -- они всею душою предались Ему и Его великимъ завътамъ, и только съ этого момента сдълались беззавътными и преданными Его апостолами, служителями Его великаго дъла, проповъдниками Евангелія.

Все это показываетъ, что христіанскую въру, которой насъ учили измлада, нельзя считать способомъ неразумнаго, слъпого и безотчетнаго воспріятія и усвоенія извъстныхъ

<sup>1)</sup> Въ защиту въры, какъ акта человъческой воли, а не мысли, возсталъ П. Астафьевъ въ сочиненіи "Въра и знаніе въ единствъ міровозэрънія". Москва. 1893 г. Выходя изъ положенія, что главное и существенное, субстанціальное и въ тоже время трансцедентное въ человъкъ есть его воля (которая обнаруживается въ знаніи субъекта о самомъ себъ или въ непосредственномъ внутреннемъ сознаніи себя, какъ субъекта), Астафьевъ считаетъ въру необходимою принадлежностью духовной жизни человъка, единственнымъ способомъ человъческаго самопознанія и самоопредъленія. Съ такимъ положеніемъ нельзя не согласиться, хотя полемика со Струнниковымъ, которую ведетъ Астафьевъ въ той-же книгъ (стр. 57—59; 96—99) совершенно напрасна. Струнниковъ, говоря о въръ, какъ знаніи, говорить также и о свободъ въры, считаетъ въру свободно-разумнымъ, сознательнымъ убъжденіемъ, "охотнымъ согласіемъ" (стр. 130—134 въ 1 части и 63—79 сгр. во ІІ части), и нигдъ не утверждаетъ, что въра есть только знаніе въ обычномъ значеніи этого слова, или познавательная функція.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іван. XX, 28.

догматическихъ положеній. Она должна быть своего рода знаніемъ, которое получается путемъ внутренняго религіознаго опыта, непоколебимою увъренностью, твердымъ внутреннимъ убъжденіемъ, нормирующимъ самую жизнь и все поведеніе человъка. Говоря языкомъ модной философіи Бергсона, христіанскую въру можно назвать своеобразною интуиціей, внутреннимъ, непосредственнымъ воспріятіемъ и созерцаніемъ, или, лучше сказать, переживаніемъ религіозной истины, въ которой выражается полнота нашего христіанскаго сознанія Божества. Отсюда становится понятнымъ, что христіанскія религіозныя истины, на которыя перенесено самое названіе "въры", какъ способа ихъ усвоенія, не во всемъ совпадаютъ съ отвлеченными истинами научнаго или философскаго характера. Послъднія остаются нейтральными по отношенію къ человъческому поведенію, могуть не имъть никакого отношенія къ поступкамъ человъка и вслідствіе этого не имъютъ той цънности, какую имъютъ истины религіозныя, догматы въры. Эти послъднія являются въ неразрывномъ единствъ съ моральною стороною жизни, почему ап. Павелъ, а вслъдъ за нимъ и вся христіанская церковь называетъ христіанскіе догматы "тайнами благочестія" і). Христіанинъ долженъ обязательно имъть и содержать ихъ въ качествъ главнъйшей основы для достойной нравственной жизни.

Но все это еще не рѣшаетъ вопроса о христіанской вѣрѣ въ ея конкретномъ объективно-историческомъ значеніи. Вѣдь нельзя отвергать того факта, что какъ древніе, такъ и новые противники христіанства именно этимъ требованіемъ и соблазняются, въ немъ и видятъ главное препятствіе къ признанію христіанства въ качествѣ религіи. Вѣровать въ Распятаго для іудеевъ было соблазномъ, а эллинамъ казалось безуміемъ. Если не безуміемъ, то соблазномъ эта вѣра остается и теперь. Какъ-же его избѣгнуть, какъ поставить вопросъ объ истинѣ христіанства, чтобы съ нею не могли не соглашаться и люди, довѣряющіе своему разуму, какъ сдѣлать, чтобы вѣра могла сдѣлаться увѣренностью, разумнымъ убѣжденіемъ?

<sup>1)</sup> I Тимое. III, 16.

Путь къ этому единственный, тотъ самый, которымъ шли апостолы и который заставилъ ихъ, покинувъ съти, проповъдывать всему міру Распятаго. Исторія говоритъ, что ученики Христа увъровали въ Него не сразу, что фактъ Его страданій и смерти явился для нихъ серьезнымъ камнемъ преткновенія. "А мы надъялись было, что Онъ есть Тотъ, который долженъ избавить Израйля", — говорилъ явившемуся Христу о Христъ же одинъ изъ учениковъ, шедшихъ въ Еммаусъ 1). Но таже апостольская исторія свидътельствуетъ, что впослъдствіи какъ для апостоловъ, такъ и для всъхъ ихъ послъдователей въра въ Распятаго не только не стала безуміемъ или соблазномъ, а наоборотъ проникновеніемъ въ Божественныя тайны, познаніемъ высшей премудрости, усвоеніемъ истиннаго смысла человъческой жизни. Какимъ-же путемъ они пришли къ такому противоположному взгляду на тотъ-же предметъ? Кромъ того, -- таже исторія говоритъ, что только съ перемъною взглядовъ на Распятаго, только полною върою въ Него, какъ Бога, христіанство въ концъ концовъ одержало полную побъду надъ міромъ. Какъ все это могло произойти? Единственный отвътъ на всъ эти вопросы и недоумънія подсказывается здравымъ смысломъ. Стало-быть и на самомъ дълъ на сторонъ христіанской въры Божія премудрость и сила, правда и истина, - стало-быть въ самой сущности христіанской въры скрывается побъда, побъдившая міръ. А отсюда слъдуетъ прямой выводъ: чтобы понять и принять христіанство, людямъ следуетъ становиться на тотъ самый путь, который привелъ апостоловъ къ непоколебимому убъжденію въ правотъ Христовой тайны. Въ этомъ и заключается правильная постановка вопроса о христіанствъ, какъ религіи, ибо только она одна сдълаетъ возможнымъ твердое и разумное убъжденіе въ истинъ христіанства, не смотря на всю глубину возвъщаемыхъ имъ тайнъ.

Главнымъ предметомъ проповъди апостоловъ, постигшихъ глубину Христовой тайны, было ученіе о спасеніи людей крестною смертью Іисуса Христа, Сына Божія. Они указывали на это ученіе, какъ на самое ръшительное доказа-

¹) Лук. XXIV, 21.

тельство истины христіанства, потому что въ немъ заключается Божія сила и Божія премудрость і). До явленія Христа человъчество шло неуклонно по пути религіозно-нравственнаго паденія. Въ концъ концовъ оно должно было неминуемо погибнуть духовной смертью. Никакія человъческія силы и никакія средства не могли остановить людей отъ этой погибели. И только Самъ Богъ, въ Лицъ Единороднаго Сына Своего, Господа Іисуса Христа, спасаетъ людей. Такова сущность апостольскаго ученія. Справедливо ли такое ученіе, состоятельна ли самая идея о спасеніи? Отъ такого или иного ръшенія даннаго вопроса зависить истина христіанской религіи, и, слъдовательно, чтобы доказать ее, слъдуетъ сдълать положеніемъ достовърнаго знанія самую идею о спасеніи, возвъщаемую христіанствомъ, оправдать ее какъ фактъ, имъющій объективное значеніе. Если мы сдълаемъ это, мы получимъ возможность дать ясный и опредъленный отвътъ всякому, вопрошающему о нашемъ упованіи.

Въ предыдущихъ разсужденіяхъ о религіи вообще было выяснено, что по своей психологической сущности религія есть актъ человъческаго самосознанія<sup>2</sup>). Только въ религіи человькъ находитъ отвътъ на важнъйшіе вопросы о жизни, о цъли и смыслъ жизни, о послъднихъ судьбахъ своего бытія. Поэтому всякій, кто признаетъ христіанство истиннымъ и дълаетъ его своей религіей, очевидно, въ немъ получаетъ ръшеніе основныхъ вопросовъ, которыми окружена тайна человъческаго бытія. Слъдовательно, единственнымъ основаніемъ для разумнаго и сознательнаго принятія христіанства является то, что человъкъ находить въ немъ и только въ немъ одномъ разгадку этой тайны. Пока же человъкъ не будетъ имъть такого сознательнаго отношенія къ христіанству, т. е. пока онъ не найдетъ въ немъ полнаго удовлетворенія и прямого отвъта на всъ мучительныя загадки бытія, тъхъ поръ христіанство для него будетъ существовать въ

<sup>1) 1</sup> Кор. 1. 23-24 ср. Римл. 1, 16; Кол. II, 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "О религіи вообще". Ч. 1, стр. 113—124.

качествъ обыкновенной естественной религіи, на почвъ которой возможны будутъ всякія суевърія и предразсудки.

Какой-же отвътъ даетъ христіанство на основные вопросы человъческаго бытія и въ частности по вопросу о смыслъ жизни?

Смыслъ жизни можетъ быть понятенъ человъку подъ условіемъ принятія теистической точки зрѣнія, всецѣло раздъляемой христіанствомъ, т. е. тогда, когда человъкъ признаетъ все міровое конечное бытіе откровеніемъ Бытія безусловнаго и безконечнаго. Всякая другая точка эрънія на міръ (напр. пантеистическая или механическая), конечно, возможна, но при томъ условіи, если человъкъ разъ навсегда откажется понять міровое бытіе. А такъ какъ человъкъ по своей разумной природъ никогда не въ состояніи отказаться отъ этой задачи, то единственное разумное ръшеніе міровыхъ вопросовъ для него будетъ именно то, которое подсказываетъ человъку его здравый смыслъ и которое предлагается христіанствомъ. Міръ есть Откровеніе Бога, Его высочайшаго разума и всемогущей воли. Стало быть, весь міровой процессъ по самому существу своему есть религіозный процессъ. И не потому, конечно, что человъкъ представляетъ его таковымъ, а потому, что онъ таковъ и на самомъ дълъ. Мнъніе, будто міровой процессъ является религіознымъ только въ представленіи человъка, и что если-бы не было человъка въ міръ, не было бы никакихъ религіозныхъ точекъ зрънія на міровое бытіе, и міръ продолжалъ бы существовать, подчиняясь механическимъ законамъ, - не можетъ быть принято за справедливое. Что было бы съ міромъ, если бы въ немъ не было человъка, мы представить не можемъ. Но такъ какъ человъкъ есть часть міра, то и его религіозныя воззрънія должны быть признаны въ порядкъ этого міра1), т. е. явленіемъ, писколько не противоръчащимъ общему строю міро-

<sup>1)</sup> Проф. Несмъловъ совершенно справе іливо разсуждаетъ: "Если говорятъ, что безъ человъка въ міръ не могло бы существовать религіи, то справедливо и другое положеніе, что если бы человъкъ не быль частью міра, то онъ и не имълъ бы той религіи, какую имъетъ". "Наука о человъкъ". т. ІІ. стр. 185.

вого бытія, но прямо и ясно его выражающимъ 1). Если-же міровой процессъ на самомъ дѣлѣ есть процессъ религіозный, то смыслъ мірового конечнаго бытія заключается именно въ томъ, чтобы какъ можно полнѣе и совершеннѣе отражать свойства Бытія безконечнаго и абсолютнаго. А такъ какъ въ мірѣ человѣкъ, какъ свободная и разумная личность, занимаетъ самое высокое положеніе, то по отношенію къ нему прежде всего и должно быть предъявлено вышеуказанное требованіе: онъ долженъ быть самымъ лучшимъ отображеніемъ совершенствъ безусловнаго Бытія. Если-же человѣкъ въ своемъ настоящемъ дѣйствительномъ состояніи не отвѣчаетъ этимъ требованіямъ, не можетъ являть собою живой образъ Божій и сдѣлать весь міръ причастникомъ Божественныхъ совершенствъ, то и все міровое конечное бытіе не имѣетъ никакого смысла.

Общее религіозно-нравственное сознаніе объясняетъ указанную аномалію тъмъ, что самъ человъкъ является виною мірового разстройства и безсмыслія: съ нимъ и чрезъ него "вся тварь стенаетъ и воздыхаетъ" 1). Правда, были и теперь существуютъ мнѣнія, возлагавшія вину въ бѣдствіяхъ міра конечнаго и въ безсмысліи жизни на само Божество. Указывали на міровое несовершенство, какъ на необходимый моментъ въ бытіи абсолютнаго. Индусы напр. полагали, что Брама уклонился отъ своей божественной жизни, создавая міръ. Другимъ казалось, что для разръшенія міровыхъ противоръчій необходимо дуалистическое представленіе бытія (персы). Третьи, наконецъ, игнорировали явленія мірового зла, считая ихъ за ничто (конфуціанство). Греческіе философы отвергали принципіальную противоположность между добромъ и зломъ, полагая, что зло имъетъ свою причину въ ограниченности и недостаткахъ человъческаго ума. Мнъніе это и теперь раздъляется многими людьми, върующими во всепобъждающую и всеисцъляющую силу умственнаго прогресса. Подобное мнъніе имъло-бы основаніе, если-бы дъло касалось простыхъ заблужденій человъческаго ума, легко исправимыхъ или устранимыхъ посредствомъ интеллектуальнаго развитія

¹) Римл. VIII, 22.

человъчества. Однако нужно быть неисправимымъ оптимистомъ, чтобы питать надежду на преодолъніе мірового зла указаннымъ путемъ. Факты говорятъ, что нравственный ростъ человъчества является въ исторіи процессомъ крайне медленнымъ и длительнымъ, тогда какъ явленія зла и нравственныхъ паденій явленіе постоянно повторяющееся и прогрессирующее. Прибыль нравственнаго добра едва замътна, а наростаніе зла идетъ горою. Ни для кого не является тайною, что существуютъ люди, подавляющіе въ себъ послъднюю духовную искру Божію, исповъдающіе матеріалистическіе принципы и отвергающіе всякіе нравственные устои. Механическое міропониманіе имъетъ на своей сторонъ огромную часть образованнаго общества. Всъ эти явленія слишкомъ ясно свидътельствуютъ о торжествъ зла на землъ и заставляютъ многихъ мыслящихъ и нравственно чуткихъ людей переживать мучительныя сомнънія и спрашивать самихъ себя, --- да есть-ли какой нибудь смыслъ въ такомъ міровомь бытіи и въ челокъческой жизни?

Мы не утверждаемъ того, что явленія духовной раздвоенности и неудовлетворенности, свидътельствующія о полномъ безсиліи человъка разобраться въ основныхъ вопросахъ бытія, принадлежатъ современной эпохъ. Напротивъ все заставляетъ думать, что и древнимъ загадки бытія не давали покоя. Ръшеніемъ этихъ загадокъ занимались всъ естественныя религіи. Онъ же будили человъческую мысль, толкая ее въ сторону философскихъ умозръній и научнаго опыта. Однако, ни одна изъ естественныхъ религій, ни философія, ни наука (древняя и современная) не съумъли сколько нибудь удовлетворительно освътить указанную проблему и разръшить всъ противоръчія бытія. И только одна Богооткровенная религія христіанства, которая въ то же время есть и глубочайшая философія, претендуетъ на ея правильное, единственно возможное разумное ръшеніе.

Христіанство не отвергаетъ глубокихъ противоръчій въ міровомъ бытіи и вмъстъ съ тъмъ даетъ имъ такое объясненіе, при которомъ человъку открывается завъса міровой тайны. Безысходныя противоръчія, сознаваемыя человъкомъ, отнимающія у жизни всякій смыслъ, не есть изначальное

явленіе. Они объясняются фактомъ, о которомъ говоритъ Библейское преданіе, подтверждаемое всеобщимъ человъческимъ сознаніемъ виновности человъка передъ Богомъ. Съ этого рокового момента начались для человъка мучительныя исканія смысла жизни, не приводившія ни къ какому результату. Бываютъ въ человъческой жизни моменты, когда человъкъ сознаетъ въ себъ духовно безсмертную личность, связанную со всъмъ міровымъ бытіемъ общностью происхожденія отъ одного Первоначала, стремящуюся къ нравственному совершенству, къ своему Первообразу путемъ неустанной борьбы со зломъ. Въ другіе моменты тотъ-же человъкъ чувствуетъ неодолимое стремленіе обособить себя отъ всего окружающаго, постоянную необходимость защитить и обезопасить свою жизнь, подчинивъ все окружающее своимъ интересамъ и цълямъ 1). Такимъ образомъ, въ человъкъ преобладають два совершенно противоположныхь побужденія къ жизни и соотвътственно этому двъ совершенно различныхъ точки эрънія на цъль жизни: религіозная, она-же альтруистическая, и нерелигіозная или эгоистическая. Такъ какъ объ эти точки зрънія исключають одна другую, то, понятно, люди чувствуютъ себя въ кругу постоянныхъ противоръчій, изъ которыхъ нътъ выхода. Сознаніе этихъ противоръчій заставляетъ человъка страдать, сознаваясь въ своемъ безсиліи, горъть постояннымъ желаніемъ найти выходъ изъ этого положенія, жертвовать даже своею жизнью для освобожденія отъ условій тягостнаго бытія. Понятнымъ становится то душевное настроеніе, которое заставило апостола Павла воскликнуть: "Бъдный я человъкъ! Кто избавитъ меня отъ этого смертнаго тъла"!2). Какъ много людей на землъ, которые въ извъстные моменты тяжкихъ внутреннихъ испытаній, терзаній сов'єсти, разочарованія и недовольства собою, быть можеть, безсознательно повторяють вследъ за апостоломъ эги-же самыя слова! Сказать лучше, -- существуютъ-ли на землъ такіе счастливцы, которые никогда-бы не переживали этихъ моментовъ!

<sup>1)</sup> Объ этомъ было сказано въ I ч. стр. 115- 116, въ отдълъ о сущности религіи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Римл. VII, 24.

Фактъ уклоненія человъка отъ своего назначенія быть образомъ совершенствъ безусловнаго Бытія и происходящее отсюда сознаніе безсмысленности земной жизни приводитъ человъка къ идеъ о спасении въ міровомъ значеніи этого слова. Человъкъ начинаетъ сознавать, что измъненіе условій несовершеннаго конечнаго бытія не можетъ быть дъломъ ограниченныхъ силъ природы и самого человъка, а должнобыть актомъ Абсолютнаго всемогущества, какъ первовиновника этого бытія. Въ душъ человъка создается непоколебимое убъждение въ томъ, что міровое освобождение отъ гръха и спасеніе можетъ быть совершено только Богомъ. Такова центральная идея христіанской Богооткровенной религіц, возвъщенной Христомъ и проповъданной міру Апостолами, въ душъ которыхъ эта великая идея достигла степени увъренности, знанія безспорной истины, переродила ихъ существо, побудила на безпримърные подвиги любви и самоотверженія и заставила положить за нее самую жизнь. Да, только христіанство есть единственная въ мір'в религія съ опредъленнымъ положительнымъ взглядомъ на все міровое бытіе, какъ на бытіе условное, временное, конечное, и съ задеждою на коренное измънение этого бытія по образу безонечнаго Бытія. Въ этой идев заключается вся сущность ...ристіанской религіи, религіи высокаго утъшенія и чаяній лучшаго будущаго. Правда, идея о спасеніи не чужда и языческимъ религіямъ. Мысль о томъ, что-къ людямъ должна: придти небесная помощь въ лицъ Искупителя служила содержаніемъ различныхъ миоологическихъ разсказовъ. Психологическимъ мотивомъ такихъ чаяній являлось сознаніе чег ловъкомъ своей безпомощности и безсилія въ борьбъ съ бъдствіями жизни и окружающимъ зломъ. У всъхъ людей и во всв времена зарождалась потребность въ сверхъестественной помощи, а потомъ и въра въ пришествіе Избавителя. Но эта потребность и эта въра среди язычниковъ не шли дальше надеждъ на земное благополучіе. Даже въ іудействъ, какъ увидимъ ниже, эта идея приняла національнуюокраску, принизилась до служенія земнымъ, политическимъ и національнымъ интересамъ. За ръдкими исключеніями она не рождала въ сердцъ іудеевъ высшихъ потребностей, идеи

обновленія жизни, новаго нравственнаго закона, новаго порядка вещей, духовнаго возрожденія. Въ язычествъ же безусловно отсутствовала мысль о воплощеніи божества съ цълію нравственнаго обновленія человъческой природы. Воплощенія были и тамъ (Брама), но безъ претензій на какое нибудь вліяніе на окружающую среду.

Христіанство есть религія, которая учить о пришествіи небесной помощи въ Лицъ Сына Божія, какъ о фактъ реальномъ, какъ объ историческомъ событіи, имъющемъ для жизни міра и въ частности человіка послідствія огромной важности. Въ этомъ и состоитъ вся высокая цѣнность этой идеи въ христіанствъ, что дъло спасенія требуется для осуществленія Божественной правды, для возстановленія смысла мірового бытія. Актомъ Боговоплощенія снято проклятіе, прощенъ первородный гръхъ, оправданъ человъкъ. Совершилось новое твореніе, потребовавшее, какъ и первое, Божественнаго вмъшательства, изволенія и всемогущества. Но въ этомъ второмъ творческомъ актћ обнаружилась любовь,другая сокровеннъйшая сторона Божества, доселъ себя не проявлявшая съ такою силою по отношенію къ человъку. Сообщено совершеннъйшее познаніе о Богъ, какъ о любвеобильномъ небесномъ Отцъ. Раскрыта тайна бытія Самого Божества въ Троичности Лицъ. И эта тайна покоится на любви, какъ на принципъ внутренней жизни Божества: "Отецъ любитъ Сына" 1). Люди въ первый разъ увидъли Бога во плоти, слушали Его Божественное ученіе, увидъли идеалъ жизни въ лицъ Богочеловъка.

Само собою понятно, религія съ такимъ содержаніемъ должна быть единственнымъ, исключительнымъ явленіемъ въ мірѣ. Она даетъ міропониманіе, котораго не давала и не могла дать никакая другая религія. Всѣ естественныя религіи стояли на совершенно особой принципіальной точкѣ зрѣнія по отношенію ко всѣмъ противорѣчіямъ бытія, къ міровому злу и безсмыслію. Нѣкоторые признавали зло особой

<sup>1)</sup> Iоан. XVII, 21.

сущностью, готовы были считать его бытіемъ самобытнымъ, борьба съ которымъ немыслима. Другіе отказывали злу въ самостоятельномъ значеніи и поэтому не видъли нужды въ борьбъ съ нимъ. Христіанство предполагаетъ въ міръ наличность безбожнаго начала, присутствіе злой воли, эгоистическаго стремленія къ обособленію даже отъ Божества. Но въ то-же время оно идеализируетъ міръ, считая, что зло, безбожіе и смерть должны быть побъждены, и что цъль человъка есть безконечная святость по образу Создавшаго. Такимъ образомъ, этою религіей съ одной стороны признается міровая вражда къ Богу, необычайная глубина паденія, полная духовная смерть человъка. Съ другой стороны, она же проповъдуетъ преодолъніе мірового зла, новое духовное рожденіе, примиреніе человъка съ Богомъ и будущее общее воскресеніе для новой жизни. Отсюда становится ясною психологическая сущность христіанства: въ немъ выражается сознаніе человъкомъ постояннаго противоборства между конечнымъ матеріальнымъ бытіемъ и Бытіемъ безконечнымъ и абсолютнымъ. Язычество этого противоборства не знало, или, лучше сказать, не сознавало. Считаясь съ фактами бытія; оно не умъло дать имъ должной оцънки. Христіанство не терпитъ компромисса, не признаетъ половинчатости взглядовъ. Все его міросозерцаніе отличается прямолинейностью, полнотою и законченностью: опредъленный взглядъ на міръ и безпощадное разоблачение его безсмыслія; гръхъ названъ своимъ именемъ; боръба между міромъ и Богомъ, конечнымъ, и безконечнымъ, обнажена во всъхъ деталяхъ. Основная, господствующая идея христіанской религіозной системы заключается въ томъ, что все конечное міровое бытіе нуждается въ высшемъ посредничествъ, чтобы соединиться съ Божествомъ, и самъ человъкъ, всецъло погруженный въ конечное, всъмъ сердцемъ прилъпившійся къ міру и его благамъ, можетъ найти свое спасеніе только въ Искупленіи.

Въ этомъ смыслѣ христіанство есть не только самая возвышенная религія, но и самая глубокая философская система, вдохновлявшая великіе умы человѣчества къ рѣшенію основныхъ проблемъ въ духѣ Евангелія. Вся философская глубина христіанскаго воззрѣнія на Божество и на отношеніе

къ міру и человъку обнаруживается въ ученіи св. ап. Іоанна Богослова о Богъ Словъ, въ самыхъ первыхъ словахъ IV Евангелія, къ разсмотрънію которыхъ мы и перейдемъ въ слъдующей главъ.

#### ГЛАВА II.

### логосъ.

Въчный смыслъ мірового бытія. Ученіе св. ап. Іоанна о Логосъ и смыслъ этого ученія.

Глубокое размышленіе издавна приводило человъка къ убъжденію въ томъ, что жизнь, преисполненная всякаго зла и побъждаемая смертью, -- о чемъ говоритъ ежедневный опытъ, есть бытіе призрачное, случайное, преходящее, что въ этомъ видъ она не имъетъ смысла, и что такому бытію слъдуетъ предпочесть небытіе, нирвану. Такъ разсуждаетъ философія древняго буддизма и новъйшаго пессимизма. Но издавна-же были попытки пролить свътъ сознанія на это случайное, временное, хаотическое бытіе. Многихъ оптимистовъ нашего въка вдохновляетъ мысль, чго все идетъ къ лучшему въ этомъ лучшемъ изъ міровъ. Воодушевляясь теоріей непрерывнаго прогресса, совершающагося въ міръ, они въруютъ въ науку, въ торжество разума и правды, въ побъду челов вка надъ зломъ и безсмысліемъ, въруютъ не въ Божество Сущее, ибо такого Божества, по ихъ мнѣнію, нѣтъ, а въ божество становящееся, которымъ будетъ самъ человъкъ. На мѣсто человѣка станетъ человѣкобогъ¹). Тогда и будетъ конецъ міровому злу и безсмыслію, когда настанетъ царство человѣческаго разума.

Казалось-бы ръшеніе проблемы очень ясное: человъкъ со временемъ одолъетъ зло, и смыслъ жизни восторжествуетъ. Однако и въ этомъ ръшеніи при внимательномъ взглядъ не все обстоитъ благополучно. Въровать можно во что угодно, но умъ не соглашается признать непонятныя вещи. Какимъ образомъ въ міръ восторжествуетъ разумъ, почему зло окончится добромъ? Гдъ и въ чемъ гарантіи такого превращенія? Если человъкъ доселъ носилъ образъ звъря, то по какому-же типу слъдуетъ представлять себъ будущій человъческій идеалъ, и почему нужно думать, что это не пустая мечта, а имъющее быть реальное бытіе? Вотъ если-бы намъ показали этотъ идеалъ въ дъйствительности, какъ реальный историческій фактъ, мы повърили-бы въ его осуществимость. Какъ-бы ни была ужасна буря, но если дождевыя тучи начинаетъ пронизывать солнечный дучъ, ясно, что побъда останется за солнцемъ. Отсюда становится понятнымъ и неизбъжнымъ для всякаго мыслящаго человъка вопросъ, существуютъ-ли на самомъ дълъ въ міровомъ бытіи данныя для въры въ торжество разума?

Несомнънно существуютъ. Все міровое бытіе обнаруживаетъ присутствіе силъ различнаго порядка, механическихъ, физикохимическихъ, психическихъ, нравственныхъ, при чемъ силы низшаго порядка (физикохимическія) подчиняются силамъ порядка высшаго (психическимъ и нравственнымъ). Уже одно присутствіе этихъ силъ говоритъ за то, что міромъ управляетъ Разумъ, Который обнаруживаетъ себя въ единеніи всего сущаго, въ цълесообразности и гармоніи дъйствія міровыхъ силъ. Что-же ка́сается бытія существъ разумныхъ, то и здъсь человъческая исторія въ Іисусъ Христъ показала

<sup>1)</sup> Идея человъкобожества очень ярко выражена у Фейербаха, въ сочиненіяхъ "Wesen des Christenthums", "Wesen der Religion" и "Vorlesungen über das Wesen der Religion". Она-же дала толчекъ философскимъ разсужденіямъ Нишие о "сверхъчеловъкъ" въ его сочиненіяхъ "Also sprach Zarathustra" и "Jenseits von Gut und Böse", и нашла себъ пищу въ современныхъ научныхъ успъхахъ, укръпившихъ въру во всемогущество человъческаго разума.

намъ такую идеальную Личность, Которая, находясь въ условіяхъ обычной жизни, оказалась побъдительницею зла, безсмыслія и даже самой смерти. Всѣ эти факты говорять о томъ, что смыслъ и разумъ въ жизни есть, и не потому, конечно, что его открываетъ человъкъ, какъ разумное существо, а потому, что отъ въчности существуетъ высочайшій Творческій Разумъ, какъ Божіе Предвъчное Слово. Этотъ принципъ христіанство и провозглашаетъ устами св. апостола Іоанна Богослова. "Въ началъ было Слово и Слово было къ Богу и Богъ было Слово").

Въ виду особенной важности въ системъ христіанства ученія св. ап. Іоанна о Логосъ приводимъ греческій текстъ и русскій синодальный переводъ пролога IV Евангелія гл. I, I-18 ст.

1) Литература о Логосъ:

Муретовъ проф. "Философія Филона Алекс. въ отношеніи къ ученію Іолина Богослова о Логосъ" Правосл. Обозръніе. 1884. Ноябрь—Декабрь. Его-же: "Богъ Слово и Воскресеніе Христово".

Хрисанфъ Еп. "Религіи древняго міра" т. III стр. 336-516.

Богословскій М. проф. "Дътство Господа нашего І. Христа". 1—43 стр. Трубецкой С. "Ученіе о Логосъ въ его исторіи". Москва. 1906 г. "Жизненный смыслъ христіанства". Правосл. Обозр. 1883. Январь. "Богъ Слово". Труды Кіев. дух. Академіи. 1871.

Gspann. Erzeugen und Erkennen. Theolog. Quartalschrift. 1912. кн. 4, стр. 604-608.

Туберовскій. Библіограф. замѣтка о статъѣ Gspann'a въ Theolog. Quartal-schrift. 1912. 4 кн. Богословскій Вѣстн. 1912. Декабрь. "Къ ученію о Логосъ". стр. 857—862.

Св. І. Златоуста "Бесъды на Ев. Іоанна" въ русск. пер. Grossman. Otaest. Philoneae 1829.

Gfrörer "Geschichte des Urchristenthums" (Штутгардтъ 1838). и Philo und die Judischalexandrinische Theosophie (1835 г.) Сочиненія, служившія источникомъ для изслѣдованія въ указанномъ трудѣ Еп. Хрисанова по вопросу о Логосѣ. т. lll, стр. 336—515.

Lücke "Comment. zum. Evang. Ioh." 1840. 4. 1.

Dörner "Lehre von d. Person Christi". 1845.

Heinze "Die Lehre vom Logos in d. Grisch. Philos." 1872. Изслъдованіе историческаго характера.

 ${}^{2}\mathrm{F}$ ν άρχ $ilde{\eta}$ ,  $ilde{\eta}$ ν ό  $\Lambda$ όγος, καὶ ό ${}^{2}$ Λόγος ήν πρός τὸν Θεὸν, καὶ θεὸς ἦν ὁ Λόγος.

2. Οὖτος ἦν ἐν ἀρχῆ πρὸς τὸν

Azóv.

3. πάντα δι' Αὐτοῦ ἐγένετο, καὶ χωρὶς Αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ εν, δ γέγονεν. 4. Έν Αὐτῷ ζωὴ ἦν, ααὶ ἡ

ζωή ήν τὸ φῶς τῶν ἀνθρώπων.

- 5 καὶ τὸ φῶς ἐν τῆ σκοτία φαίνει, καὶ ἡ σκοτία αὐτὸ οὐ κατέλαβεν.
- 6. Έγένετο ἄνθρωπος ἀπεσταλμένος παρά θεοῦ, δνομα αὐτῷ 'Ιωάννης.
- 7. οὖτος ἤλθεν εἰς μαρτυρίαν, 🕆 ΐνα μαρτυρήση περί τοῦ Φωτὸς, ίνα πάντες πιστεύσωσι δι' αὐτοῦ.
  - 8. Οὐκ ἦν ἐκεῖνος τὸ φῶς, ἀλλ' ίνα μαρτυρήση περί τοῦ Φωτός.
  - 9. ἦν τὸ Φῶς τὸ ἀληθινόν, "Ο φοτίζει πάντα ἄνθρωπον, ἐρχόμενον είς τὸν χόσμον.
  - 10. ἐν τῷ κόσμῳ ἦν, καὶ ὁ κόσμος δι' Αύτοῦ ἐγένετο, καὶ ὁ χόσμος Αὐτὸν οὐχ ἔγνω.
  - 11. είς τὰ ἴδια ἦλθε, καὶ οί ἴδιοι  $\Lambda$ ύτὸν οὐ παρέλαetaον.
  - 12. "Οσοι δὲ ἔιαβον Αὐτὸν, ἔδωχεν αὐτοῖς ἐξουσίαν τέχνα Θεοῦ γενέσθαι, τοῖς πιστεύουσιν εἰς τὸ ὄνομα Αὐτοῦ,
  - 13. οι ούχ έξ αίματων, ούδε έχ θελήματος σαρχός, οὐδὲ ἐχ θελήματος άνδρὸς, άλλ'-έχ Θεοῦ έγεννήθησαν.

- Ръ началъ было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Богъ.
- 2. Оно было въ началъ у Бога:
- 3. все чрезъ Него начало быть, и безъ Него ни что не начало быть, что начало быть.
- 4. Въ Немъ была жизнь, и жизнь была свѣтъ человѣковъ:
- 5. и свътъ во тьмъ свътитъ, и тьма не объяла его.
- Былъ человъкъ посланный отъ Бога, имя ему Јоаннъ;
- 7. онъ пришелъ для свидътельства, чтобы свидътельствовать о Свътъ, дабы всъ увъровали чрезъ него.
- 8. Онъ не былъ свътъ, но быль послань, чтобы свидѣтельствовать о Свѣтѣ:
- 9. былъ Свътъ истинный, Который просвъщаетъ всякаго человъка, приходящаго въ міръ;
- 10. въ міръ былъ, и міръ чрезъ Него началъ быть, и міръ Его не позналъ:
- 11. пришелъ къ своимъ, и свои Его не приняли.
- 12. А тъмъ, которые приняли Его, върующимъ во имя Его, далъ власть быть чадами Божіими.
- 13. которые не отъ крови, ни отъ хотънія плоти, ни отъ но отъ Бога хотънія мужа, родились.

14. Καὶ ὁ Λόγος σὰρξ ἐγένετο, καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν, καὶ ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν Αὐτοῦ, δόξαν ώς Μονογενοῦς παρα Πατρὸς, πλήρης χάριτος καὶ ἀληθείας.

15. Ἰωάννης μαρτυρεῖ περὶ Αὐτοῦ καὶ κέκραγε λέγων Οὖτος ἤν, "Ον εἶπον ὁ ἀπίσω μου Ἐργόμενος ἔμπροσθέν μου γέγονεν, ὅτι πρῶτός μου ἦν.

16. καὶ ἐκ τοῦ πληρώματος Αὐτοῦ ἡμεῖς πάντες ἐλάβομεν καὶ χάριν ἀντὶ χάριτος.

17. ὅτι ὁ νόμος διὰ Μωϋσέως ἐδόθη, ἡ χάρις καὶ ἡ ἀλήθεια διὰ Ἰησοῦ Χρ στοῦ ἐγένετο.

18. Θεὸν οὐδεὶς ἐώρακε πώποτε ὁ Μονογενής Υίὸς, ὁ ὢν εἰς τὸν κόλπον τοῦ Πατρὸς, Εκεῖνος ἐξηγήσατο.

14. И Слово стало плотію, и обитало съ нами, полное благодати и истины; и мы видъли славу Его, славу какъ Единороднаго отъ Отца.

15. Іоаннъ свидѣтельствуетъ о Немъ и восклицая говоритъ: Сей былъ Тотъ, о Которомъ я сказалъ, что Идущій за мною сталъ впереди меня, потому что былъ прежде меня;

16. и отъ полноты Его всъ мы приняли и благодать на благодать;

17. ибо законъ данъ чрезъ Моисея, благодать же и истина произошли чрезъ Іисуса Христа.

18. Бога не видълъ никто никогда; Единородный Сынъ, сущій въ нъдръ Отчемъ, Онъ явилъ.

Въ приведенныхъ словахъ высказана вся сущность христіанскаго богословія. Богопросвъщенная мысль св. Іоанна Богослова представляетъ тайну Бытія Абсолютнаго и отношеніе Его къ міру конечному, временному въ слъдующемъ видъ.

Въ началѣ (ἐν ἀρχῆ), т. е. въ домірномъ, внѣвременномъ и внѣпространственномъ бытіи, въ вѣчности, имѣло самобытное существованіе Разумъ—Слово і). Міра, конечнаго бытія,

<sup>&#</sup>x27;) Греческое  $\Lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$  не исчерпывается однимъ значеніемъ— слово, но означаетъ и разумъ. При этомъ какъ то, такъ и другое значеніе въ томъ смыслѣ, какъ мы ихъ употребляемъ, не вполиѣ исчерпываютъ понятія греческаго  $\Lambda \acute{o} \gamma o \tau$ . Со словомъ разумъ мы привыкли соединять понятіе о мыслительной или разсудочной дѣятельности, но греческое  $\Lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$  шире этого понятія. Оно выражаетъ и разумъ и чувство вмѣстѣ, весь объемъ человъ

обнаруживающагося въ формахъ пространства и времени, заключеннаго въ тъсныя рамки физическихъ явленій, еще не произошло, а Разумъ—Слово былъ. Сфера Его бытія есть въчность 1); форма Его бытія есть Личность 2); свойство Его бытія есть Божество 3), —иначе говоря, Слово—Разумъ было Богомъ.

Этому Абсолютному Бытію обязано своимъ существованіемъ бытіе временное и конечное, какъ феноменъ, явленіе, "бываніе", какъ временное откровеніе Божества, обязано Ему, какъ вѣчному выраженію Божества, или Слову Божественнаго Разума. Объ этомъ внутреннемъ Божественномъ актъ Откровенія Моисей выражается словами: "рече Богъ.... и бысть тако" (Быт. 1, 3, 6, 9, 11, 15 и т. дал.) и Давидъ,—"Той рече и быша, повелъ и создашася" (пс. XXXII, 9). Но евангелистъ Іоаннъ еще болъе усиливаетъ мысль объ откровенномъ, творческомъ дъйствіи Слова говоря: "все ) Тъ ъ произошло (синод. пер. "черезъ Него начало быть") и безъ Него ничто не произошло, что происходитъ" (не не произошло, что происходитъ" (не не произошло) ческаго сознанія, всю совокупность идей и силъ человъческаго духа. Точно

ческаго сознания, всю совокупность идей и силъ человъческаго духа. 10чно также и второе значеніе  $\Lambda \'{o} \gamma o \tau$  слово не вполнъ совпадаеть съ тъмъ, что мы разумъемъ полъ словомъ. Это не простое выраженіе мысли посредствомъ звуковой ръчи, а всякое внъшнее реальное обнаруженіе разума въ звукахъ, образахъ, поэзіи, музыкъ, живописи и т. д. См. у Муретова Богъ Слово и Воскресеніе Христово" стр. 9.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Гр.  $\mathring{\gamma}_{1}$ у (отъ  $\varepsilon!\mu!$ ) вездѣ противополагается  $\mathring{\varepsilon}$ у $\mathring{\varepsilon}$ ν $\varepsilon$ το (отъ  $\gamma!\gamma$ νο $\mu$ α!) какъ вѣчное, внѣвременное Бытіє бытію временному и конечному. Ср.  $\varepsilon$ т. 1-2 съ 3 и 4, 9, 10 съ 6, 10, 14, 16.

 $<sup>^2</sup>$ ) "πρὸς τὸν θεὸν" въ отличіе отъ ἐν τῷ θεῷ и παρὰ τῷ θεῷ означаетъ внутреннее личное отношеніе или субстанціональное единство.

<sup>ి)</sup> хαὶ ปేజὸς గ్రౌν ὁ Λόγος,—въ данномъ случаѣ ปేజὸς безъ члена оттъняетъ мысль о причастности Логоса Божеству и Божественнымъ свойствамъ.

 $<sup>^{4}</sup>$ )  $\pi \acute{\alpha}$  ута (ст. 3) безъ члена должно указывать на все міровое цѣлое, включающее въ себѣ міръ видимый и невидимый.

<sup>5)</sup> ἐγένετο. Русск. синод. переводъ "начало быть" не совсъмъ точный по отношенію къ значенію глагола γίγνομαι, указывающаго на происхожденіе.

<sup>్</sup>ర్మే γέγονεν, — прош. сов. время означаеть дъйствіе совершившееся и продолжающееся. Выраженіе какъ пельзя лучше оттъняющее мысль апостола о въчномъ дъйствіи всемогущей силы Творца. Въ русск. переводъ и эта форма передана тъмъ-же неточнымъ выраженіемъ "начало быть".

тварное бытіе не исчерпывается только этимъ видимымъ, матеріальнымъ міромъ; поэтому словомъ все евангелистъ обобщаетъ всѣ роды твореній видимыхъ и невидимыхъ, прошедшихъ и будущихъ. Все міровое цѣлое, весь универсъ обязанъ всемогущему Слову высочайшаго Разума, есть отблескъ Его совершенствъ, художественное произведеніе, на которомъ лежитъ отпечатокъ мірового Художника. Творческимъ дѣйствіемъ Слова міровое тварное бытіе получило жизнь і) какъ главный существенный признакъ Абсолютнаго Бытія, имѣющаго жизнь въ Самомъ Себѣ. Въ бытіи конечномъ жизнь обнаруживаетъ себя въ разныхъ формахъ, при чемъ въ человѣкѣ она получила форму сознанія, разума и свободы, образа и подобія Божія. Въ этомъ видѣ жизнь явилась свѣтомъ человѣка, началомъ просвѣщающимъ и преобразующимъ его по образу создавшаго з).

Такъ представляетъ св. Евангелистъ Іоаннъ Бытіе Абсолютное и бытіе конечное, и отношеніе между ними. Абсолютное Бытіе есть въчный Разумъ и въчное Слово, которому обязанъ конечный міръ своимъ существованіемъ. Отсюда ясно, что послъдній не могъ быть произведеніемъ случайныхъ механическихъ силъ и однихъ физико-химическихъ элементовъ. Разумъ далъ начало бытію, блещущему разумомъ во всъхъ деталяхъ. Поэтому въ міръ и замътны повсюду слъды разума: идея, планъ, цъль и порядокъ, художественный замыселъ и гармоничное устройство. Въ немъ явилась жизнь сначала въ видъ растительныхъ органическихъ формъ, а затъмъ въ видъ животныхъ. Въ человъкъ жизнь приняла форму сознанія, т. е. высшую форму существа духовнаго, разумнаго и свободнаго, нравственнаго и религіознаго, со способностью приближенія къ своему Первообразу. Однимъ словомъ, въ началъ бытія міра и человъка никакого зла и безсмыслія въ нихъ не было: "жизнь была свътъ человъковъ".

Но будучи существомъ разумно-свободнымъ, человъкъ

<sup>1)</sup> Ст. IV.  $\chi^2 = \lambda^2 + \lambda^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ст. 4-й ср. Быт. II, 7; 1, 27.

не устояль на высоть нравственной свободы. Призванный къ свободъ, онъ въ самой свободъ нашель поводъ къ угожденію плоти 1) и подчинился законамъ плотской жизни, видя въ нихъ обязательныя вельнія своей природы. Отъ этого свътъ, который въ человъкъ, значительно потемнълъ; явились зло, страданія и смерть, постоянное и мучительное душевное раздвоеніе. Законъ и требованія плоти стали воевать противъ закона ума и требованій духа?). И вмѣсто разума и смысла, опредъленныхъ задачъ и цълей бытія, человъкомъ стало овладъвать сознаніе безсмыслія своей жизни. Многіе стали чувствовать желаніе небытія. Буддійская нир вана увлекла сотни милліоновъ человъческихъ сердецъ. Однако дъйствіе Логоса въ міръ не прекратилось. Его свътъ продолжалъ свътить и въ этой тьмъ, подобно маяку въ темную ночь. Дивное гармоническое устройство природы, внутреннія движенія голоса совъсти будили сознаніе язычниковъ, служили имъ свътомъ. Законъ и пророки просвъщали темноту іудейскаго религіознаго сознанія. Тъма не объяла этихъ проблесковъ свъта и разума<sup>3</sup>).

Въ іудействъ со тьмой невъдънія боролись пророки, особенно послъдній изъ нихъ, Іоаннъ Предтеча, который затъмъ и приходилъ, чтобы свидътельствовать о свътъ, т. е. прямо сказать людямъ, что жизнь не потеряла своего смысла, если покаяться, очистить свою совъсть и сотворить плоды, достойные покаянія <sup>4</sup>). Конечно, Іоаннъ не былъ свътъ въ подлинномъ значеніи этого слова, не имълъ свойствъ Божественнаго Логоса, но и его значеніе очень высоко: "онъ былъ посланъ, чтобы свидътельствовать о Свътъ", указать людямъ на присносущный Источникъ свъта и жизни, "чтобы всъ увъровали черезъ него" <sup>5</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) Галат. V, 13 ср. ст. 13, гдѣ апостолъ Іоаннъ говоритъ о  $_{55}\vartheta$ έλημα σαρχὸς  $^{\circ\circ}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Римл. VII, 14.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) Τακοβъ смыслъ стиха 5-го:  $_{,\gamma}$  καὶ τὸ φῶς ἐν τῆ σκοτία φαίνει καὶ ἡ σκοτία αὐτὸ οὐ κατέλαβεν $^{\text{cc}}$ .

<sup>4)</sup> Мрк. 1, 3—6; Мө. III, 1—10; Лук. III, 7—8.

 $<sup>^{\</sup>rm 5})$  Ст. 6-8. ср. Мө. III, 11—12; Мрк. I, 7—8; Лук. III, 15—17; Іоан. I, 26—34.

Таковы пути, которые избиралъ истинный Божественный свъть незаходимаго Солнца, просвъщающій всякаго человъка, грядущаго въ міръ 1) Но человъчество въ огромномъ большинствъ слишкомъ глубоко погрузилось во тьму невъдънія. Весь языческій міръ тонулъ во мракъ суевърій своей естественной религіи, погрязалъ въ оргіяхъ языческаго культа. Для него незамътными оставались "присносущная сила и Божество", и всъ слъды высочайшаго Разума въ природъ 2). Этого мало. Когда свътъ Логоса являлся въ теченіе многихъ стольтій среди народа избраннаго, еврейскаго, являлся путемъ многократныхъ, личныхъ и сверхъестественныхъ Откровеній, то "и свои Его не приняли". Тъже изъ ръдкихъ благочестивыхъ и глубоковърующихъ людей, которые, подобно Аврааму, върою сердечною принимали Откровенія и обътованія, получили "власть быть чадами Божіими", пріобщились къ Божественному Бытію Логоса, какъ Его собственныя чада<sup>3</sup>).

Итакъ, міръ не потерялъ смысла, и человъкъ не утратилъ цъли своего бытія и послъ того, какъ человъческая жизнь погрузилась во тьму гръха. Божественный Свътъ Логоса продолжалъ свътить; тьма Его не объяла. Онъ былъ жизненнымъ началомъ мірового процесса и остается свътомъ къ просвъщенію людей. Но всъ Его Откровенія доселъ были идеальными, духовными, разумными, не мъшали Логосу оста

<sup>1)</sup> Стихомъ 9-мъ выражается мысль о непосредственныхъ сверхъестественныхъ Откровеніяхъ свъта Логоса въ Ветхомъ Завътъ въ противоположность откровеніямъ "при посредствъ" напр. Іоанна Предтечи, который, поэтому, "не былъ свътъ" (ст. 8) истинный, подлинный, какъ свътъ Логоса.

 $<sup>^2</sup>$ ) Ст. 10: "міръ Его не позналь", —  $\delta$  хо́σμος αὐτὸν δυχ ἔγνω, разумъется міръ языческій. Названіе хо́σμος удержано за нимъ, чтобы оттънить мысль о всеобщемъ міровомъ духовномъ упадкъ, о тьмъ невъдънія, обнявшей весь міръ.

<sup>3)</sup> Ст. 11: "Свои Его не приняли" йою. Тою — собственный, исключительный, особенный народъ Божій, Евреи, которымъ Богъ являлся многообразно (Евр. I, 1) черезъ пророковъ, но ръдкіе изъ нихъ оказались чадами Божіими по въръ, подобно Аврааму (Быт. XII, 3; XV, 6. ср. Гал. III, 6—9).

ваться Духомъ, не ограничивали въ Немъ Абсолютнаго Бытія и духовности Божественной природы. Но вотъ насталъ моментъ во времени<sup>1</sup>), и Богъ — Логосъ сталъ плотію<sup>2</sup>) ограничивъ, или, лучше сказать, скрывъ свое идеальное Бытіе временнопространственнымъ существованіемъ въ образъ человъка. Актомъ воплощенія Логосъ вступиль въ область бытія ограниченнаго, тварнаго, историческаго, но при этомъ не утратилъ своей идеальной сущности, Бытія Абсолютнаго. Св. Іоаннъ не говоритъ, что Логосъ преобразился, перемънился, или превратился въ человъка<sup>3</sup>). Нътъ, —но будучи Богомъ, сталъ человъкомъ, будучи Логосомъ, существомъ Божественнымъ и внъисторическимъ, вступилъ въ условія бытія историческаго. Евангелистъ не объясняетъ этой тайны. Онъ только утверждаетъ фактъ Богочеловъческой природы Іисуса Христа. Но развъ этимъ фактомъ нарушается общій порядокъ мірового бытія? Нисколько. Въ актъ Боговоплощенія мы должны видъть соприкосновеніе Безконечнаго съ конечнымъ, ипостасное соединеніе двухъ формь бытія Логоса въ одно существо и одно лице Богочеловъка, въчнаго и внъисторическаго Бога и смертнаго историческаго ч ловъка.

<sup>&#</sup>x27;) У Ап. Павла этотъ моментъ названъ полнотою времени. "Когда пришла полнота времени (τὸ πλήρωμα τοῦ χρόνου) Богъ послалъ Сына Своего, Который родился отъ жены". Гал. IV, 4. Слѣдовательно, моментъ Боговоплощенія не случайный моментъ. Онъ насталъ тогда, когда человѣчество, по выраженію Св. Златоуста, всего болѣе было близко къ гибели:  $_{,,,}$ ὅτε μάλιστα ἔμελλον ἀπόλλυσθαι, τότε διεσώθησαν" (Толков. на госл. къ Ефес. 1, 10).

<sup>2)</sup> Ст. 14. , ό Λόγος σάρξ ἐγένετο. Евангелисть употребиль σάρξ, не σῶμα въ виду ръзкаго различія понятій, заключающихся въ этихъ словахч. σάρξ—низшая, плотяная или животная форма человъческой жизни (Быт. VI, 3). σῶμα есть орудіе проявленія человъческаго духа, или среда, въ которой духъ человъка осуществляетъ свое бытіе. Есть тъла грубо матеріальныя, земныя и есть тъла тонкія, небесныя, духовныя (I Кор. XV, 40—44). Евангелисть употребиль σάρξ въ предупрежденіе сомнъній въ истинъ воплощенія, во избъжаніе докетизма.

<sup>3)</sup> Для чего было-бы употреблено μεταλλάττεσθαι, μετατρέπεσθαι или μεταμορφοῦσθαι, а не γίγνεσθαι.

Логосъ, принявшій человъческую плоть, обиталъ среди насъ, говоритъ св. Іоаннъ, и мы созерцали ) славу Его, какъ Единороднаго Сына Божія. Внъмірный и внъвременный характеръ Его существа засвидътельствованъ Іоанномъ Предтечею, сказавшимъ: "Идущій за мною сталъ впереди меня, потому что былъ прежде меня 2). А мы, добавляетъ Евангелистъ, отъ полноты Его Существа "получили благодать за благодать". Въ Логосъ, когда Онъ воплотился, люди получили не отвлеченную идею, но дъйствительнаго Богочеловъка, пробуждающаго въ душъ влеченіе къ соединенію съ Нимъ и преображенію въ Его образъ. Призвать человъка къ Богу могъ и Моисей своимъ закономъ, но дать почувствовать благодать и истину могъ лишь Тотъ, Кто Самъ былъ Благодать и Истина, Кто по самому Существу Своему быль Богомъ "Сый въ Лонъ Отца". "Бога не видълъ никто никогда. Единородный Сынъ, Сущій въ лонъ Отца, Онъ явилъ 3). Вотъ откуда Ев. Іоаннъ почерпнулъ ученіе о Богъ Словъ. Ни Моисей, никто другой не могъ сообщить его. Во всъхъ религіяхъ, въ томъ числъ и въ Іудейской, о Логосъ говорилось, смыслъ и разумъ жизни сообщался, но частично, прикровенно, неполно, какъ мерцаніе слабаго свъта въ ночной темнотъ. Ясный смыслъ, свътъ и разумъ открылся людямъ отъ полноты воплотившагося Логоса, Богочеловъка Христа. Съ тъхъ поръ Логосъ дъйствуетъ въ душъ человъка, какъ живая личная сила, и сообщаетъ человъку истинный смыслъ земной жизни, укръпляетъ въру въ побъду и окончательное торжество добра, истины и жизни надъ зломъ, ложью и смертью.

<sup>1)</sup> ἐθεασάμεθα—смотръли напряженно, продолжительно, съ особеннымъ вниманіемъ (отсюда θέατρον зрълище, театръ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ст. 15. ср. Мө. III, 11.

<sup>3)</sup> Ст. 18. Общее заключеніе и вмѣстѣ съ тѣмъ выводъ изъ всего сказаннаго: Логосъ есть Единородный Сынъ Бога Отца; Имъ сообщено человѣку истинное Богооткровеніе.

#### ГЛАВА ЛІІ.

Исторія возникновенія христіанской идеи о Логосъ. Мнъніе раціоналистовъ о ея несамостоятельности. Ученіе Филона о Логосъ. Его полная противоположность ученію ап. Іоанна. Самобытность идеи Логоса въпрологъ IV Евангелія и поводь къ ея возникновенію.

Первый вопросъ, который естественно возникаетъ въ насъ при знакомствъ съ ученіемъ св. Іоанна Богослова о Логосъ, заключается въ томъ, откуда возникла эта идея въ христіанствъ. Извъстно, что понятіе о Логосъ, какъ міровомъ, универсальномъ Разумъ, было дано греческою философіей, слъдовательно предшествовало христіанству. Явленіе совершенно понятное, если принять во внимание достаточное развитіе философской мысли въ дохристіанскій періодъ. О томъ, что міровое бытія обязано Разуму, человъкъ могъ узнать при первыхъ-же попыткахъ сознательнаго отношения къ окружающему. Разумъ можетъ быть понятъ только разумомъ, и если бы человъкъ отказалея почему-либо отъ этого способа пониманія бытіе, то этимъ онъ уничтожилъ бы въ себъ духовный свътъ и лишился-бы всякаго познанія. Но какъ только разумъ человъческій началъ свою дъятельность, онъ прежде всего вывелъ заключеніе о разумности всего существующаго. Идея высшаго универсальнаго Разума возникаетъ тотчасъ, какъ мы спрашиваемъ себя о смыслъ жизни. Такимъ образомъ, въ этой идет мы имтемъ дто съ одной изъ самыхъ величайшихъ идей, освъщающихъ основную проблему человъческаго бытія. Естественно, что эта идея возникла раньше христіанства. Ея историческое развитіе есть въ тоже время развитіе человъческаго самопознанія.

И вотъ когда мы изъ пролога Іоаннова Евангелія слышимъ о томъ, что Единородный Сынъ Божій есть Логосъ, воплотившееня Слово Божіе, то въ насъ возникаетъ естественное смущеніе относительно самобытности христіанства.

Не есть-ли оно продолженіе и раскрытіе той-же самой идеи, которая дана въ философіи стоиковъ, неоплатониковъ и другихъ гностическихъ системъ, особенно ученія Филона, въ которомъ замѣтно объединеніе іудейскихъ и греческихъ религіозно-философскихъ воззрѣній. Для большинства раціоналистовъ, протестантскихъ богослововъ, этотъ вопросъ не оставляетъ сомнѣній. Идеи, върованія и ученіе христіанства не самостоятельны: они являются продуктомъ предшествующей религіозно-философской мысли. Христіанство не есть Откровеніе; Іисусъ Христосъ есть Логосъ, но не Богъ. Онъ Логосъ въ смыслѣ Филона, стоиковъ и т. д. и его ученіе составляетъ естественное, хотя и своеобразное развитіе философской мысли о сущности и смыслѣ бытія.

Вопросъ, ръшенный въ этомъ смыслъ протестантскими богословствующими умами подъ вліяніемъ современныхъ научныхъ взглядовъ и тенденцій, вовсе не такъ былъ ръшенъ евангелистомъ, который назвалъ Логосомъ Основателя христіанства. Ев. Іоаннъ заявляетъ въ самомъ положительномъ смысль, что Его Слово-Разумъ есть Богъ, что Онъ воплотился, просвътилъ сознаніе апостоловъ свътомъ Своего ученія и жизни. Слъдовательно, во всемъ, что онъ (евангелистъ) передаетъ о Логосъ, нътъ теоріи, работы отвлеченной мысли, и самый Логосъ, имъ проповъдуемый, не идея или абстракція, не предметъ отвлеченнаго мышленія. Это сама реальность, очевидность, предметь опыта. Логосъ Іоанна есть живая Личность, которую видъли, слышали, даже осязали руки апостоловъ 1). Вотъ о какомъ Логосъ хочетъ говорить евангелистъ и прибавляетъ: "Бога никто не видълъ никогда. Единородный Сынъ, Сущій въ лонъ Отца, Онъ явилъ" (1, 18). Никогда-бы люди не увидъли Бога и не поняли-бы смысла жизни, если-бы довольствовались только тъмъ, что подскажетъ человъку его собственный разумъ. Безконечное нельзя только мыслить. Его нужно пережить опытомъ, чтобы оцънить все ничтожество конечнаго бытія. Бога можно постигнуть только съ помощью Божественнаго-же Откровенія, и только Единородный Сынъ, сущій въ лонъ Отца, явилъ человъку Бога.

¹) I loaн. 1, 1.

При такомъ опредъленномъ взглядъ евангелиста на возвъщенный имъ Логосъ, сужденіе о немъ протестантскихъ раціоналистовъ слъдуетъ признать недоразумъніемъ или тенденціознымъ измышленіемъ. Чтобы убъдиться въ этомъ, нужно знать, какъ возникло ученіе о Логосъ въ дохристіанское время.

Въ значеніи универсальнаго разума, какъ начала мірообразующаго, Логосъ впервые употребляется въ стоической философіи. Не имъя возможности объяснить взаимодъйствіе между тъломъ и духомъ, силой и матеріей, разумомъ и внъшнимъ міромъ, стоики учили о единствъ всего сущаго (субстанціи), о томъ, что въ основъ всехъ вещей лежитъ единое начало, законъ или разумъ-Логосъ, одушевляющій міръ, но отъ міра неотдълимый. Отсюда они приходили къ такому выводу: если разумъ (Логосъ) лежитъ въ основъ всъхъ вещей, то жизнь, сообразная разуму, есть жизнь истинная, и мудрець самый счастливый человъкъ. Этою мыслью стоиковъ впослъдствіи воспользовались церковные апологеты, Оригенъ и Тертулліанъ, утверждая, что Божественный Законъ Разума, въ видъ Промысла, управляетъ міромъ и открывается въ человъческомъ сознаніи. Изътой-же идеи универсальнаго Логоса возникло ученіе о цълесообразности вселенной. Въ міръ вещей Логосъ управляетъ, какъ внъшняя необходимость, въ человъкъ онъ сознается какъ разумъ, какъ божество. Задача философа въ томъ и состоитъ, чтобы сознавать въ себъ божество, уподобляться Логосу и въ концъ концовъ самому становиться божествомъ 1).

Другіе греческіе философы искали сущность и смыслъ вещей (Логосъ) въ самой природѣ, при чемъ не различали разумъ отъ природы, отождествивъ субъектъ и объектъ. Впрочемъ, нѣкоторые поняли различіе между ними, при чемъ школою Платона признавалось истиннымъ бытіемъ только идеальное бытіе,—міръ идей, а внѣшняя природа и весь реальный міръ вещей отнесенъ къ разряду призраковъ (μἡ δν—какъ не сущее), а школою Аристотеля приписывалось истинное бытіе тому и другому міру, идеальному и реаль-

<sup>&#</sup>x27;) Трубецкой С. "Ученіе о Логосъ". Стр. 41-50.

ному, мысли и природъ. Заслуга стоиковъ въ томъ и заключается, что они нашли способъ объединить духъ и природу, мысль и вещь, высшею идеею Логоса, какъ посредствующаго звена между субъектомъ и объектомъ.

Въ лицъ Филона греческая философія проникла въ іудейство, и здъсь ученіе о Логосъ, какъ вселенскомъ разумъ, встрътилось съ ученіемъ о Божествъ, какъ о личномъ, всемогущемъ Существъ. Эта встръча дала совершенно своеобразную концепцію о Логосъ.

Главное противоръчіе между греческимъ—философскимъ и іудейскимъ—Ветхозавътнымъ представленіемъ о Божествъ заключалось въ томъ, что іудейство считало Божество трансцедентнымъ міру. Богъ есть высочайшее личное Существо. Онъ внъ міра и безконечно выше міра, хотя и дъйствуетъ на міръ. Правда, Ветхозавътное Откровеніе многократно говоритъ о въчной премудрости Божіей, которая отъ въка была у Бога, творила міръ и была посредницей между Богомъ и міромъ, служила орудіемъ Промысла Божія, Его Божественнымъ Словомъ. Но въ книгахъ каноническихъ всъ эти выраженія не идутъ дальше простого поэтическаго олицетворенія Божественныхъ совершенствъ ) и не нарушаютъ строгаго теизма древней еврейской религіи.

Стоическая философская теорія держалась другой точки зрѣнія, учила объ имманентности божества. Для нея божество мыслилось въ качествъ разума, закона или особой силы, дъйствующей въ природъ и отъ нея неотдълимой. Такое представленіе о божествъ, къ которому фатально склонялась мысль язычника, не имъя возможности оторваться отъ міра вещей, предъ пришествіемъ Христа успъло наложить свой отпечатокъ и на іудейскую религіозную мысль. Въ книгъ Премудрости Соломона, появившейся на греческомъ языкъ незадолго до христіанства и не признаваемой за каноническую, мы встръчаемся съ ученіемъ о премудрости въ положительной формъ особаго конкретнаго существа (VII и VIII гл.). Здъсь уже несомнънно отразилось греческое вліяніе.

<sup>&#</sup>x27;) Псал. СІІІ; Ис. LV, 10—11; Притч. Сол. VІІІ и IX гл. III, 19. ср Іер. X, 12 и др.

Въ книгъ замътна попытка примирить іудейское представленіе о Божествъ, какъ внъмірномъ Существъ, съ языческимъ представленіемъ о его имманентности міру і). Но особенно своеобразно теизмъ іудейства вступилъ въ сліяніе съ пантеизмомъ язычества въ системъ александрійскаго ученаго іудея Филона, современника зарождающагося христіанства.

По мнѣнію Филона, Слово Божіе въ священномъ писаніи говоритъ, что Богъ въ Своемъ Существѣ недоступенъ и непознаваемъ для человѣка. Такъ какъ всякое свойство или качество способно ограничить Безконечное, то всякое свойство Божества нужно представлять въ абсолютной формѣ. Поэтому Филонъ думаетъ, что Богъ по Своему Существу далекъ отъ міра, отличенъ отъ него, трансцедентенъ; но въ тоже время Своими силами Онъ имманентенъ міру, присущъ ему, какъ животворящій духъ или правящій разумъ, Логосъ. А самый міръ представлялся Филону чуждымъ и противоположнымъ Богу, коснымъ, пассивнымъ. Филонъ раздѣлялъ мнѣніе о предсуществованіи матеріи и вообще держался дуалистическихъ взглядовъ.

Логосъ, по ученію Филона, есть совокупность божественныхъ силъ, объединяющихся въ разумѣ и дѣйствующихъ на инертную матерію. Онъ есть идея всѣхъ идей, міровая душа, идеальный образъ Бога, Его первородный и старшій Сынъ, второй богъ. Первымъ дѣйствіемъ Божественнаго Логоса является міръ духовный, умопостигаемый, міръ идей, и затѣмъ міръ видимый, который тоже есть образъ Бога, но внѣшній, реальный. И человѣкъ есть образъ Логоса, подобіе невидимаго идеальнаго человѣка особенно своею нематеріальною душою. Всѣ эти особенности системы Филона говорятъ о томъ, въ какую тѣсную связь вступила александрійская іудейская школа съ руководящими идеями греческой философіи. Только этою связью и объясняется страстная любовь Филона къ аллегорическому пониманію

<sup>1)</sup> О томъ, что книга "Премудрости Соломона" не оказала никакого вліянія на развитіе первохристіанства и на проповъдь апостоловъ, очень обстоятельно разъяснено у проф. *Раубоковскаго* во ІІ гл. стр. 426—811 его книги: "Благовъстіе ап. Павла по его происхожденію и существу". Спб. 1910

Ветхозавътной исторіи. Божество представляется Филону Существомъ неопредълимымъ, сверхкачественнымъ. Это чистая абстрактная, идеальная основа бытія, которую онъ называеть об й или бутш били били Понятно, такая міровая сущность не имъетъ и не можетъ имъть ничего общаго съ реальнымъ міромъ вещей и явленій. И вотъ, чтобы выйти изъ этой коллизіи, заполнить бездну между безконечнымъ и конечнымъ, Филонъ и создаетъ ученіе о Логосъ, какъ объ особой посредствующей инстанціи между Богомъ и міромъ. Ясно, что въ этомъ пунктъ Филонъ всецъло примыкалъ къ ученію Платона о бытіи особаго міра идей, исходящихъ отъ Бога и внъ Бога находящихся. Филонъ называлъ этотъ идеальный разумный міръ, или Логосъ, рожденнымъ отъ Бога (старшимъ сыномъ Бсга), и въ этомъ смыслъ божествомъ (дедсбезъ члена). Это есть сила, которою Богъ творилъ міръ и приводилъ его въ порядокъ, это связь или общій законъ міровой жизни. Такое представленіе о Богъ и Его отношеніи къ міру есть тотъ-же неприкрашенный пантеизмъ, тоже гностическое ученіе объ эманаціи, и ничего не можетъ имъть общаго съ іудейскимъ строго теистическимъ міровоззрѣніемъ. Ясно, что Филонъ пожертвовалъ своими јудейскими върованіями въ пользу неоплатонизма: трансцедентное стало у него имманентнымъ. Филонъ представляетъ Божество неприступнымъ: Оно можетъ проявляться черезъ Логосъ. Но самый Логосъ Филона нъчто очень неопредъленное. Иногда онъ представляетъ его личностью, иногда Логосомъ называетъ завътъ съ Богомъ, законъ Монсея. Во всякомъ случа Логосъ у Филона не Богъ и не міръ, а что-то среднее, промежуточное между тъмъ и другимъ. Онъ (Логосъ) не рожденъ, какъ люди, но его нельзя назвать и нерожденнымъ, какъ Бога. Словомъ это мостъ между Богомъ и человъкомъ.

На Библію Филонъ смотритъ какъ на сплошную аллегорію и самый Библейскій разсказъ о грѣхопаденіи признаетъ мивомъ. Отсюда понятно своеобразное Филоновское толкованіе идеи о Мессіи: оно поражаетъ своею неустойчивостью и двойственностью. Съ одной стороны, мессіанская эпоха будетъ золотымъ вѣкомъ всего человѣчества, о чемъ мечтали язычники; съ другой, она будетъ временемъ политическаго

возрожденія еврейскаго народа. Однимъ словомъ, какая-то смѣсь космополитическихъ идеаловъ съ національными іудейскими чаяніями. Въ виду этого, еврейство въ лицѣ Филона не только не приблизилось къ христіанству, въ которомъ осуществилисѣ древнія чистыя мессіанскія чаянія, но еще болѣе удалилось отъ него въ противоположную сторону.

Тъмъ не менъе представителямъ западно-европейской богословской мысли кажется несомнъннымъ, что Филоновское пониманіе Логоса оказало ръшающее вліяніе на первыхъ христіанъ, которые увъровали въ Іисуса. Іисусъ превознесенный учениками выше всего человъчества, представлялъ нъкоторое сходство съ тъмъ логосомъ, о которомъ говоритъ Филонъ¹). Критика евангелія Іоанна не остановилась на этомъ и пошла дальше. Такъ какъ Іисусъ Христосъ названъ Логосомъ въ одномъ только этомъ Евангеліи, а Іисусъ первыхъ трехъ евангелистовъ совсъмъ не отвъчаетъ Филоновой идеъ логоса, то, сгало-быть, евангеліе Іоанна есть позднъйшая, относящаяся къ половинъ второго въка, переработка традиціонной евангельской исторіи²).

Является вопросъ, —Логосъ Ев. Іоанна не есть-ли въ самомъ дълъ логосъ Филона?

Если судить по тождеству названій и при этомъ исходить изъ факта исторической послѣдовательности, легко впасть въ подобное искушеніе. Безспорно, идея Логоса была извѣстна раньше появленія IV-го евангелія. Современникъ Іисуса Христа, александрійскій іудей Филонъ, принесъ ее въ Палестину и Малую Азію, и здѣсь она, хотя и не сразу, но постепенно обратила на себя вниманіе христіанъ, болѣе или менѣе сознательно относившихся къ христіанской вѣрѣ. Это вниманіе нашло себѣ отраженіе въ IV евангеліи. Повторяемъ, для сопоставленія и соотвѣтствующихъ заключеній есть достаточный поводъ. Но глубокія проблемы христіанства не всегда рѣшаются сопоставленіями и аналогіями. Не нужно забывать, что если чистое христіанство обязано Филону идеей

<sup>1)</sup> А. Ревиль. Інсусъ Назарянинъ. Стр. 245—267. Перев. Зелинскаго 1909 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 249-251.

Логоса, то ему-же обязаны своимъ развитіемъ гностицизмъ и талмудъ. Такимъ образомъ, вліяніе Филона не только не объединило язычества съ іудействомъ, но дало два противоположныхъ теченія, обстоятельство заставляющее сомнъваться вь дъйствительномъ вліяніи Филона на автора IV евангелія. Но главное не въ этомъ. Если въ Евангеліи Іоанна видъть попытку понять Новозавътное Откровеніе при свътъ Филоновой философіи, то все содержаніе евангелія, а не одинъ только прологъ, должно носить слъды филонизма. Въдь у Филона логосъ является принципомъ естественнаго откровенія, почему при толкованіи Ветхозавътныхъ событій онъ не стъснялся видъть въ нихъ аллегорическій смыслъ. Для него и Іегова отвлеченный принципъ, а не Личность. Между тъмъ въ IV евангеліи, начинающемся ученіемъ о Богъ Словъ, все дальнъйшее содержаніе говорить о конкретной живой Личности, о жизни и дълахъ, ученіи и чудесахъ Божественнаго воплотившагося Слова, Інсуса Христа. При такомъ характеръ содержанія IV евангелія, въ немъ ръшительно нельзя найти никакихъ слъдовь филонизма, и, не прибъгая искусственнымъ и тенденціознымъ сопоставленіямъ, необходимо признать его полную самостоятельностъ въ пониманіи Личности Христа. Отъ филонизма остается въ зависимости развіз одна только терминологія, которую нізть нужды и отвергать 1), потому-что такая зависимость объясняется очень просто и естественно. Всъ апостолы окончательно увъровали въ Іисуса Христа только послъ Его смерти, воскресенія и вознесенія на небо, когда имъ вполнъ уяснился смыслъ Личности и ученія Христа, т. е. когда они ясно сознали во Христъ Іисусъ Бога, принесшаго на землю въ Своемъ Лицъ и осуществившаго въ условіяхъ человъческой жизни Царство

і) Проф. М. Богословскій держится того мнѣнія, что и самое названіе Логосъ не могло быть взято отъ Александрійцевъ. Съ нѣкоторой натяжкой можно допустить и это мнѣніе. Но есть-ли нужда въ такой осторожности, если самъ проф. Богословскій не отвергаетъ мысли, что своимъ прологомъ евангелистъ Іоаннъ хотѣлъ опровергнуть ученіе Александрійцевъ, распространявшееся въ Малой Азіи. "Дѣтство Господа нашего Іисуса Христа" стр. 12, 15 и 16.

Божіе, сообщившаго всему міровому бытію религіозный смыслъ, а человъку высокую цъль быть наслъдникомъ Царства Божія. Ап. Іоанну, какъ ближайшему и возлюбленному ученику Іисуса Христа, это сознаніе было присуще въ самой высокой степени. Доживъ до глубокой старости, онъ явился свидътелемъ распространенія идей Филона, и, чтобы предупредить соблазнъ и увлечение этою двойственною, полуязыческою--полуіудейскою философіею, которая могла подъйствовать на развитие христіанскаго сознанія въ ложномъ направленіи гностицизма и докетизма, онъ воспользовался идеею Логоса, чтобы дать богословское объяснение смысла Личности Іисуса Христа, какъ Онъ понималъ и сознавалъ ее. При этомъ онъ формулировалъ свое пониманіе настолько своеобразно и самобытно, что общимъ у него и у Филона осталось одно названіе. Не языческое стремленіе найти посредника между Богомъ и людьми и не стремленіе обратить Христа въ особаго Бога сказалось въ ученіи Іоанна о Логосъ, нътъ, въ немъ выразилось сознаніе единства Богооткровенія въ Ветхомъ и Новомъ Завътъ. Тамъ Ісгова--Личность и здъсь Христосъ Личность. Тамъ люди убъждались въ истинъ Богооткровенія не умомъ своимъ, а внутреннимъ духовнымъ опытомъ жизни, путемъ личнаго общенія съ Іеговою достойныхъ мужей въ лицъ благочестивыхъ патріарховъ, пророковъ и вождей народа Израильскаго. И здъсь люди удостовъряются въ познаніи Христа личнымъ религіознымъ опытомъ, путемъ переживанія и воспитанія въ себъ тъхъ высокихъ чувствъ, "яже во Христъ Іисусъ" 1). Словомъ, христіанство устами ап Іоанна, писателя IV евангелія, вложило въ понятіе о Логосъ свой смыслъ и содержаніе. Это совершенно особая оригинальная концепція о Богъ-Словъ, не дающая мъста Филоновой раціонализаціи религіи и даже прямо ей противоположная. Проф. Муретовъ совершенно справедливо считаетъ слъдствіемъ столкновенія филонизма съ христіанствомъ не Іоанново ученіе о Богъ-Словъ, а совершенно противоположное ему лжеученіе, которое нашло себъ выраженіе въ антихристіанскихъ ересяхъ перваго и послъдующихъ

<sup>&#</sup>x27;) Филип. II. 5.

въковъ, евіонизмъ, докетизмъ, монархіанствъ, антиномизмъ и т. д., т.-е. въ отрицаніи Божественнаго достоинства Сына Божія, дъйствительности Его воплощенія и совершеннаго Имъ искупленія. Въ этомъ видъ филонизмъ по отношенію къ христіанству былъ явнымъ противникомъ и врагомъ христіанства, такъ какъ по своей внъшности имълъ нъкоторое обманчивое сходство съ христіанствомъ, а по своему духу былъ принципіально ему противоположенъ. Эту обманчивую наружность ап. Іоаннъ и разоблачаетъ въ своемъ евангеліи и 1 посланіи 1).

#### ГЛАВА IV.

Объясненіе въчнаго Сыновства евангельскаго Логоса. Фактъ лингвистики, пріоткрывающій тайну предвъчнаго рожденія Логоса. Тайна воплощенія, какъ соприкосновеніе между конечнымъ и безконечнымъ бытіємъ и примиреніе контраста между ними. Личность воплотившагося Логоса, сообщающая смыслъ человъческой жизни.

Итакъ, по вопросу о томъ, какъ и откуда въ христіанствъ возникла идея о Логосъ, нужно придти къ заключенію, что по существу она есть своеобразная, оригинальная и специфически христіанская идея, начало которой нужно искать никакъ не въ язычествъ, а въ религіи древне-іудейской, или, лучше сказать, въ той центральной Мессіанской идеъ, которая проникала собою весь Ветхій Завътъ. Высказывая такое положеніе, мы все-же не исчерпываемъ вопроса, а становимся передъ новымъ затрудненіемъ. Какъ-бы мы ни объясняли Логосъ, понятіе о Немъ можетъ быть только умозрительнымъ. Между тъмъ у евангелиста Іоанна Логосъ есть "Единородный отъ Отца", Который "сталъ плотію" (ст. 14). Почему Логосъ есть Сынъ Бога Отца, и въ какомъ смыслъ нужно

<sup>&#</sup>x27;) Муретовъ проф. "Философія Филона Александрійскаго въ отношеніи къ ученію Іоанна Богослова о Логосъ". Правосл. Обозръніе. 1884. Декабрь. Стр. 748—749.

понимать актъ Его въчнаго рожденія и въчнаго Сыновства Богу Отцу?

Безъ сомнънія это велія благочестія тайна, въ которую желаютъ проникнуть ангелы 1). Но способъ выраженія, слова, употребляемыя евангелистомъ, когда онъ, движимый Духомъ Божіимъ, затрогиваетъ тайну предвъчнаго рожденія и воплощенія Слова, невольно даютъ поводъ къ размышленію. Когда ап. Іоаннъ говоритъ о воплощеніи, онъ выражается такъ:  $_{22}$ χαὶ ὁ Λόγος ἐγένετο σάρξ $_{-}$ μ Слово стало плотію"  $^{2}$ ). Греческое слово ерехето (стало), происходя отъ  $\gamma$  гориан — двлаться. происходить, — оказывается имъетъ одинъ корень үеу съ двумя другими словами γιγνώσκω знаю и γεννάω раждаю. Такимъ образомъ, два русскихъ слова съ различнымъ значеніемъ, раждать и познавать, по гречески сливаются въ одно значеніе 3). Фактъ заслуживающій вниманіе еще и потому, что въ латинскомъ языкъ conceptio (отъ concipio воспринимать въ себя, замышлять, зачинать, становиться беременною) означаетъ-воспріятіе и зачатіе. Очевидно, въ представленіи древнихъ акты зачатія или рожденія и познаванія имъли одинъ и тотъ же смыслъ. Иначе они не смъшали бы ихъ названій. Какое-же изъ названій древнъе? Несомнънно то, которое указываетъ на познавательный процессъ. Первичный генетическій актъ, -- зачатіе, Библія представляетъ подъ образомъ познанія: "Адамъ позналъ Еву", "позналъ Каинъ жену

<sup>1)</sup> I Тимов. III, 16 ср. I, Пстр. 1, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. І, 14.

<sup>3)</sup> Въ индогерманскихъ нарѣчіяхъ слова раждать и познавать (лат. gigno и содповсо, греч. γίγνομαι и γεννάω) происходять отъ санскритскаго корня деп. Объединеніе понятій, выражаемыхъ этими словами въ семитическихъ нарѣчіяхъ, очень ясно въ библейскомъ выраженіи |Быт. IV, 1. Въ исторіи философской мысли, начиная съ Сократа и Платона, очень часто повторяется сравненіе философствованія съ дѣторожденіемъ, а безсиліе мысли называется умственнымъ безплодіемъ, неспособностью раждать мысль. О. Флоренскому кажется, что тутъ не простая аналогія. Онъ считаетъ органы рожденія и органы рѣчи гомотипичными другъ другу и плоды ихъ дѣятельности,—ребенокъ и воплощенная мысль,—находятся въ какомъ-то трудно показуемомъ, но несомнѣнно глубокомъ соотвѣтствіи другъ съ другомъ. "Столпъ и утвержденіе истины", стр. 588—628. Примѣч. 37.

свою • і). Выраженія, ясно указывающія на то, что древніе въ генетическомъ процессъ видъли большое сходство съ познавательнымъ процессомъ. Тамъ и здъсь, въ процессъ рожденія и познаванія, одинаково замітно стремленіе къ уподобленію. Въ процессъ рожденія оно выражается очень наглядно въ томъ, что раждаемое повторяетъ собою форму раждающаго. Подобіе раждаемаго съ раждающимъ въ органической природъ достигаетъ степени полнаго сходства. И въ человъческомъ міръ дъти бывають похожи на своихъ родителей. Такое стремленіе къ уподобленію замізчается и въ процессіз познаванія. Чтобы уразуміть и понять предметь, познающій (субъектъ) долженъ быть тъсно связанъ съ познаваемымъ (объектомъ), быть ему близокъ. Объектъ, въ свою очередь, въ одухотворенномъ видъ долженъ глубоко проникнуть въ человъческое сознаніе. Такимъ образомъ, чувственные предметы, чтобы быть познанными, должны принять духовный образъ, т. е. уподобиться познающему, а послъдній отнъчаетъ на это тъмъ, что всъ духовные предметы (Бога, душу, умъ и т. д.) не можетъ понять иначе, какъ въ чувственномъ видъ, или по подобію чувственных в предметовъ, по аналогіи съ ними 2).

Обращаясь отъ этихъ филологическихъ и психологическихъ замъчаній къ вопросу о томъ, почему евангельскій Логосъ есть Сынъ по отношенію къ Богу Отцу, получаемъ такой отвътъ. Такъ какъ въ мыслительно-познавательномъ, интеллектуальномъ процессъ слово является какъ особый актъ рожденія, то и въ Божественномъ Существъ интеллектуальный актъ Бога Отца слъдуетъ понимать въ генетическомъ смыслъ, какъ актъ рожденія, и, стало-быть, Богъ—

<sup>1)</sup> Замъчательно, что выраженіе "позналъ" для обозначенія момента зачатія въ Библіи употреблено только три раза Быт. IV, 1, 17, 25. Въ дальнъйшихъ случаяхъ оно замъняется словомъ "вощелъ". Наприм. "вошелъ къ Агари Авраамъ" Быт. XVI, 4 и др.

<sup>2)</sup> Что познаніе есть реальное единеніе познающаго и познаваемаго это основное положеніе позднъйшей философіи. *Трубецкой С.* т. III. "Метафизика древней Греціи". *Лосскій Н.* "Введеніе въ философію" ч. І. *Лопатицьъ Л.* "Новая теорія познанія" Вопр. фил. и псих. 87 кн. Статьи Аскольдова А. по поводу философіи Лосскаго въ журн. Мин. Нар. Пр. 1906. № 10.

Слово, Логосъ, въ Бытіи Абсолютномъ, въ тайнъ Божественнаго Тройческаго Существа долженъ занимать положеніе раждаемаго, т. е. Сына. Но, конечно, въ божествъ, какъ Субстанціи обсолютно недълимой, духовной, актъ рожденія можетъ происходить не иначе какъ черезъ сообщеніе цълой субстанціи, т. е. раждаемое должно повторять собою раждающее, и Сынъ долженъ быть единосущенъ Своему Отцу1). Въ виду-же того, что въ Божественномъ Существъ интеллектуальный процессъ долженъ обладать неистощимою энергіею 2) и въ сущности неотдълимъ отъ него, то и рожденіе Логоса отъ Отца per intellectum (черезъ разумъ) должно быть актомъ въчнымъ и непрерывнымъ<sup>3</sup>). Чъмъ выше духъ, тъмъ интеллектуальный процессъ энергичнъе и постояннъе. Въ существъ Божіемъ ему нътъ ни мъры во времени, ни степени въ энергіи. Поэтому Божественный Логосъ есть въчный, неизмънный, Единородный и Единосущный Сынъ Бога Отца 4).

Въ этомъ неистощимомъ, непрерывномъ и вѣчномъ интеллектуальномъ процессѣ рожденія, происходящемъ въ Абсолютномъ Бытіи, евангелистъ отмѣчаетъ моментъ соприкосновенія Вѣчнаго съ временнымъ, Безконечнаго съ конечнымъ. Богъ Слово, Существо вѣчное и внѣисторическое, вступилъ въ условія бытія историческаго (ἐγένετο), принявъ это бытіе въ видѣ человѣка (σάρξ). Словомъ ἐγένετο дается указаніе на общеизвѣстный историческій фактъ безмужняго рожденія Іисуса Христа отъ Дѣвы Маріи. Центръ тяжести всего пролога лежитъ именно въ этихъ словахъ: "Слово стало плотію". Выражаясь въ категорической формѣ, Евангелистъ не дѣлаетъ никакихъ поясненій къ этому ἐγένετο. Обстоятельство, которое невольно обращаетъ на себя вниманіе, въ виду полнаго сходства съ такими-же категорическими

<sup>1)</sup> Іоан. X, 10; XIV, 9, 11; XVII, 10; XVI, 15; VIII, 19; XIV, 7.

<sup>2)</sup> Іоан. V, 17. Слова Іисуса Христа: "Отецъ Мой доселѣ дѣлаетъ и Азъ дѣлаю", — и дальнѣйшія въ ст. 19: "Отецъ творитъ" и 21: "Отецъ воскрещаетъ мертвыхъ и живитъ" очень ясно иллюстрируютъ неистощимость Божественной энергіи.

<sup>3)</sup> Псал. CIX, 3; II, 7.

<sup>4)</sup> Gspann. Erzeugen und Erkennen. Theolog. Quartalschr. 1912. 4 кн. стр. 604—608.

выраженіями въ другихъ евангеліяхъ въ формъ прошедшаго или будущаго времени: было, родился, зачнешь, родишь, воскресъ, возсталъ 1). Евангелистъ Іоаннъ, подобно другимъ евангелистамъ, описывая разныя событія изъ жизни Іисуса Христа въ подробностяхъ, о конечныхъ фактахъ земной Его жизни, -о рождествъ Его и воскресеніи изъ мертвыхъ, выражается въ самой опредъленной, категорической формъ. Вмъстъ со всъми евангелистами, Іоаннъ не даетъ намъ подробнаго историческаго описанія конечныхъ пунктовъ Евангелія. Причина этого понятна. Въ обоихъ этихъ пунктахъ, рождества и воскресенія, Абсолютное, Безконечное Бытіе соприкасается съ областью бытія конечнаго, пространственнаго и временнаго. Подобныя явленія не поддаются внъшнему опыту, или научному изслъдованію. Ихъ нужно воспринимать опытомъ внутреннимъ, путемъ глубокой религіозной въры. Описываемыя событія своею видимою стороною касались земли и плоти, второю невидимою--неба и Божества. Первое совершалось въ условіяхъ времени (гує́уєто), второе внъ времени ( $\tilde{\gamma}_i \nu$ ); первое относится къ судьбамъ бытія конечнаго, къ міру реальныхъ событій, историческихъ фактовъ; второе затрогиваетъ явленія метафизическаго порядка, касающіяся Бытія Идеальнаго, Абсолютнаго, Начала всъхъ началъ. Зато какая разница между тъми и другими: одни происходять (γίγνομαι), бываютъ, раждаются, козникаютъ, исчезаютъ; другія существують (єї щ- йу), въчны, неизмънны. Все содержаніе пролога полно этихъ контрастовъ бытія и быванія,  $\tilde{\gamma}_i \gamma$  и  $\hat{\epsilon} \gamma \hat{\epsilon} \gamma \epsilon \tau \sigma_i$  ноумена и феномена. Но контрасты мало поставить: надо ихъ примирить, примирить не въ теоріи, а въ опытъ и жизни, въ самой дъйствительности. Всъ философскія попытки въ этомъ направленіи сводились къ идеъ Логоса, къ признанію универсальнаго Разума, правящаго міромъ. Мысль совершенно справедливая. Къ сожалънію она потонула въ пантеистическомъ туманъ стоицизма и неоплатонизма, а новая попытка къ устраненію противоръчій между пантеизмомъ и теизмомъ въ системъ Филона потерпъла явную неудачу.

<sup>&#</sup>x27;) Me. I, 18; II, 1; I, 21; XXVIII, 6. Лук. I, 31, 34—35. 42. 49; XXIV, 6. 34. Мрк. XVI, 6.

Св. евангелистъ Іоаннъ, просвъщенный свътомъ Истины, указалъ человъчеству путь къ ней черезъ Христа, Который по своему Существу есть въчное Богъ—Слово, но сталъ плотію и обиталъ съ людьми. Въ Немъ, въ Его Богочеловъческой Личности мы должны искать примиреніе контрастовъ ноуменальнаго и феноменальнаго бытія и устраненіе всъхъ противоръчій, отнимающихъ у жизни смыслъ. Такимъ образомъ, въ словахъ, которыми открывается Евангеліе,— "Въ началъ было Слово" (I, 1 ст.), мы находимъ ключъ къ разгадкъ превысочайшей тайны Абсолютнаго Бытія, исходный пунктъ всего христіанскаго богословствованія о Богъ, міръ и человъкъ і). Въ словахъ-же "Слово стало плотію" нужно видъть ключъ ко всей книгъ жизни о Богочеловъкъ, исходную точку богословскихъ разсужденій о Христъ и домостроительствъ человъческаго спасенія.

Первыя слова евангелія ("Въ началѣ было Слово") направляютъ богословскую мысль къ изслѣдованію о Ветхозавѣтной религіи, которою обладалъ когда-то еврейскій народъ, и первая священная книга которой, Бытіе, начинается тѣмъ-же выраженіемъ, какъ и Евангеліе Іоанна,—"Въ началѣ". Различіе заключается въ томъ, что Іоанново "въ началѣ" имѣетъ отношеніе къ Бытію Абсолютному, внѣвременному, а Моисеево "въ началѣ" открываетъ судьбы бытія временнаго, тварнаго, конечнаго.

<sup>1)</sup> Нельзя не согласиться съ о. Флоренскимъ ("Столпъ и утвержденіе истины". Москва 1914. Стр. 126 – 127), что не одно богословіе опирается на идею Логоса, но и всякая наука, да и не наука только, а вся жизнь, весь укладъ нашей души. Мы все мыслимъ подъ категоріей закона. Единообразіе законовъ природы это постулятъ, безъ котораго вся наука есть пустая софистика. Но этотъ постулятъ можетъ стать психологическою реальносгью лишь при въръ въ то Слово, о которомъ Св. Іоаннъ въщаетъ: "Въ началъ было Слово и Слово было къ Богу и Слово было Богъ"... Вотъ основы науки, и если мы ихъ отвергнемъ, то неминуемо паденіе науки, построенной на пескахъ зыбучихъ и засасывающихъ.

# ОТДЪЛЪ II.

## Историческія основы Христіанства.

### Ветхозавътная Іудейская религія.

#### ГЛАВА І.

#### Исключительный характеръ іудейской религіи.

Древній монотеизмъ. Его происхожденіе, особенности и отсутствіе въ немъ слѣдовъ раціонализма. Примиреніе философскихъ противорѣчій Личности и Абсолюта въ живомъ религіозномъ опытъ. Абсолютная святость Іеговы.

Каждому обозръвателю исторіи религій древняго міра становится яснымъ, что онъ имъетъ дъло съ явленіемъ естественнаго порядка, подчиненнымъ законамъ и условіямъ историческаго развитія, явленіемъ легко объяснимымъ и по. нятнымъ. Возникали народы на исторической сценъ, возникали и религіи; мѣнялись условія народнаго историческаго быта, - измънялись и формы религіозныхъ возэръній; исчезали народы съ лица земли, -- исчезали виъстъ съ ними и религіи-Совсъмъ другое впечатлъніе оставляетъ религія древняго еврейскаго народа. Сразу бросается въ глаза ея глубокая самобытность, оригинальность, такъ сказать, внъисторичность, потому что исторія самого еврейскаго народа -- необыкновенная исторія. До сихъ поръ евреи какое-то странное племя, не имъющее ни территоріи, ни особаго политическаго устройства; разсъянное по разнымъ странамъ, и, тъмъ не менъе, обладающее необыкновенною живучестью. Никакая нація не испытала такихъ необыкновенныхъ и жестокихъ потрясеній, какъ еврейская. Помъщенный сначала въ маленькой области, которую разоряли всъ проходившіе завоеватели, еврейскій народъ сотни разъ терпълъ порабощение отъ другихъ народовъ и страдалъ отъ собственныхъ междоусобицъ. Всъ великіе народы Востока: Ассиріяне, Мидяне, Персы, Египтяне поперемънно истребляли евреевъ. За шесть въковъ до Рождества Христова евреи были изгнаны за Евфратъ, но потомъ снова утвердились на своей землъ. Въ концъ концовъ ихъ святилище было разрушено, священныя книги сожжены, и плугъ земледъльца прошелъ тамъ, гдъ оставались слъды городовъ. Это случилось въ тридцатыхъ годахъ II въка христіанской эры, послъ извъстной попытки Варъ-Кохеба свергнуть иго римлянъ. Съ тъхъ поръ евреи окончательно потеряли политическую самостоятельность и разселились по разнымъ странамъ. И теперь спустя 19 въковъ это племя скитается среди другихъ націй, не имъя гдъ преклонить голову. подвергаясь общему презрънію и постоянному риску смъшенія съ другими народами. Но ничто не можетъ ослабить чудесной живучести этого народа. Много націй успъло сойти съ міровой исторической сцены, много пало славныхъ государствъ, много разрушено городовъ, но это племя пережило всъ катастрофы и не обнаружило ни малъйшей склонности къ вымиранію. На евреяхъ положена какая-то печать, передъ которой безсильными остаются даже законы ассимиляціи. Въ Парижъ, Ньюйоркъ, Пекинъ и на мысъ Доброй Надежды, - вездъ еврейскій типъ остается неизмъннымъ 1).

<sup>1)</sup> Извъстный профессоръ экономисть, Зомбарть, не желаеть ассимиляціи народовъ въ цъляхъ сохраненія оригинальныхъ человъческихъ типовъ. Онъ видьтъ спассніе еврейскаго типа въ территоріальной обособленности евреевъ, въ образованіи особаго, самостоятельнаго еврейскаго царства хотя-бы въ Палестинъ. Эту мысль оиъ провелъ въ своей ръчи, произнесенной въ Вънъ. (Отчетъ объ этой ръчи въ газетъ "Ръчь" отъ 16 февр. 1912 г.). Страхи профессора за евреевъ совершенно напрасны. Не одна, а двъ тысячи лътъ прошло со времени окончательнаго разсъянія евреевъ, а еврейскій типъ остался неизмъннымъ. Что-же касается территоріальной обособленности,—евреи сами ея не хотятъ и всъ попытки сіонизма не ведутъ ни къ чему. Тщету сіонизма особенно подчеркнулъ послъдній конгрессъ сіонистовъ въ Вънъ, бывшій въ августъ 1913 года. Самимъ евреямъ идеалы сіонизма кажутся утопіей.

Такая необыкновенная исторія еврейскаго народа несомнънно стоитъ въ тъсной связи съ его религіей исключительнаго характера. Нъкогда народъ еврейскій былъ единственнымъ народомъ среди другихъ, носилъ великую и своеобразную религіозную идею о единомъ Богъ, Абсолютномъ, премудромъ, личномъ Существъ, отдъльномъ міра. Монотеистическій принципъ проникалъ собою всю религію еврейства и сообщалъ ей особенность, которой не имъли другія религін і). Извъстно, что никакой истины Библія не повторяетъ съ такою настойчивостью, какъ первую заповъдь: "Азъ есмь Господь Богъ твой, да не будутъ тебъ бози иніи, развъ Мене". Въ язычествъ чтилось много боговъ, и всъ они мирно уживались въ сознаніи язычника. Ни одна политеистическая религіозная система не возвышала голоса въ пользу своего абсолютизма. Всв онв относились другь къ другу терпимо, до того терпимо, что въ Авинахъ и Римъ позволили помъстить себя подъ одною крышей. Покоряя народы, Греки и Римляне спокойно свозили ихъ божества въ свой пантеонъ и съ серьезнымъ видомъ приносили каждому жертвы. Въ Авинахъ былъ поставленъ алтарь даже "невъдомому Богу", съ тою цълію, чтобы почтить божество народовъ, которыхъ грекъ могъ не знать, а только предполагать объ ихъ существованіи. Разгадка такой религіозной терпимости для насъ будетъ понятна, если мы примемъ во вниманіе, что всв языческія религіозныя системы были созданіемъ самого человъка, плодомъ усилій его собственнаго ума. Язычники сами искали божество и въ этихъ безплодныхъ поискахъ создали цълую серію боговъ. Еврейская религія имъетъ замъчательную въ этомъ отношеніи особенность: здѣсь Богъ Самъ открывается людямъ, открываетъ Себя, какъ абсолютное совершенство, какъ Существо самобытное, въчное, неизмъняемое, Имя Которому Ісгова, Имя таинственное, страшное. Еврей безъ тренета не могъ произносить это Имя 2). Рядомъ съ

<sup>&#</sup>x27;) Исх. XX, 2—3; XXII, 20; XXIII, 24; Второз. VI, 13; V, 6 -7; VII, 16; XI, 16; XII, 30; XX, 18; I Цар. VII, 3.

<sup>2)</sup> Называть Бога собственнымъ именемъ въ глазахъ евреевъ значило низводить Его на степень ограниченныхъ и конечныхъ существъ. Эго было-бы

Нимъ нѣтъ мѣста даже мысли о другомъ, подобномъ Существѣ, ибо одна мысль объ этомъ оскорбляла-бы Іегову¹). Служеніе инымъ богамъ приравнивается къ прелюбодѣянію со всякими его мерзостями²). Іегова выше всѣхъ другихъ боговъ; Онъ производитъ судъ и надъ ними³). Словомъ монотеизмъ еврейскій не имѣлъ себѣ равнаго въ исторіи религій, почему и самая религія еврейская, въ отличіе отъ естественныхъ религій древняго міра, носитъ названіе сверхъестественной, откровенной. Это—своего рода чудо въ исторіи религій.

Торжествующій монотеизмъ еврейства былъ побъдой истиннаго религіознаго сознанія надъ натурализмомъ и язычествомъ. Въ то время какъ на вершинахъ язычества, въ греческомъ міръ, понятіе о божествъ, какъ верховномъ разумѣ, слагалось путемъ умозрительнымъ, у евреевъ Богъ есть предметъ внутренняго озаренія, чувства, духовнаго опыта, съ Которымъ духъ человъка находится въ общеніи, въ Которомъ находитъ полноту жизни. Можно быть какого угодно мнънія о такомъ Богъ, т. е. можно признавать, или не признавать разумность такого религіознаго сознанія, но выше всякаго сомнѣнія, что только этою вѣрою жилъ еврейскій народъ во всѣ времена своего историческаго существованія, и только она одна спасала и сохраняла его среди бъдствій, политическихъ волненій, во время нашествія враговъ и при потеръ политической самостоятельности. Она была единственною духовною силою Израиля. Въ этой своеобразной религіозной концепціи ръшительно нътъ никакихъ данныхъ для натуралистическаго объясненія. Происхожденіе еврейскаго Бога накакъ нельзя объяснить изъ обоготворенія природы, хотя евреи неръдко служили немощнымъ и бъд-

фамильярностью для набожнаго чувства, проникнутаго сознаніемъ неизмъримаго величія своего объекта. А. Ревиль. "Іисусъ Назарянинъ", т. І, стр. 114. Перев. Зълинскаго.

<sup>&#</sup>x27;) Исх. XX, 5; Второз. VI, 15; I. Нав. XXIV, 19 - 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Осіи І-III; Іезек. XVI гл.

³) Псал. XCVI, 9; Исх. XII, 12; Іерем. XLVI, 25.

нымъ вещественнымъ началамъ міра і). Но даже въ минуты религіознаго помраченія, когда среди евреевъ начиналось служеніе свътиламъ небеснымъ и силамъ природы, еврен не могли забыть своего Іегову. Его голосъ они слышали въ голосъ неба и земли и всъхъ тварей, всъхъ природныхъ стихій<sup>2</sup>). Понятно, натуралистическое пониманіе явленій природы было у грековъ глубже, чъмъ у евреевъ. Но зато ветхозавътная въра Израиля во всемогущество Іеговы, ревнующаго о Своей славъ, и промышляющаго о всемъ міръ, безъ Котораго и волосъ не падаетъ съ головы человъка, остается до сихъ поръ въ сердцъ человъческомъ, а греческій натурализмъ давно растаялъ подъ лучами христіанства. И не поэтому-ли на мъстъ древнихъ Вааловъ, Озирисовъ, боговъ Олимпа и другихъ древнихъ божествъ-теперь ничего не осталось, и самая память о народахъ, поклонявшихся этимъ божествамъ, погибла съ шумомъ? А въ тъхъ мъстахъ, гдъ Іегова открывалъ Себя евреямъ до сихъ порт. дымъ кадильный восходитъ къ небу, и само еврейство до сихъ поръ живо, какъ древняя окаменълость въ земныхъ пластахъ...

Все сказанное приводитъ къ выводу, что монотеизмъ не есть единственная, исключительная особенность еврейской религіи. Въ нѣкоторой мѣрѣ монотеистическаго принципа не чужды были и языческія религіи, въ которыхъ было тяготѣніе къ единству, вѣрованіе въ главное божество среди другихъ боговъ³). Въ еврействѣ монотеизмъ заключаетъ въ себѣ безконечно больше, чѣмъ простое, отвлеченное признаніе единства Божества. Сознанію еврейскаго народа Іегова открывается какъ Абсолютное, и, вмѣстѣ съ тѣмъ, конкретное, личное, живое, духовное Существо, съ Которымъ человѣкъ долженъ находиться въ постоянномъ общеніи, воля Котораго является закономъ человѣческой жизни.

Для современной философской мысли въ такомъ представленіи кроется нѣкоторое противорѣчіе: можетъ ли абсо-

<sup>1)</sup> Гал. IV, 3, 9.

²) Псал. CXLVIII.

<sup>3)</sup> См. объ этомъ у Шерцля: "Начала религіи и слѣды монотеизма въ язычествъ". Прав. обозр. 1884, октябрь, ноябрь.

лютное Существо быть Существомъ личнымъ? Вопросъ, лежащій въ основъ двухъ противоположныхъ, религіознофилософскихъ воззрѣній, - теизма и пантеизма. Тѣ, кто раздъляетъ воззрънія перваго рода, считаютъ Божество только личностью съ извъстными опредъленными аттрибутами. Пантеистамъ представляется такой взглядъ ложнымъ, отнимающимъ у Божества абсолютность, безконечность и безусловность, согласно принципу: omnis determinatio est negatio. Поэтому они склоняются къ мысли, что Божество лишено личнаго бытія, и есть безличная субстанція всего. Но и въ такомъ взглядъ несомнънно есть неопредъленность и крайность. Здравая философія отвергаетъ его на томъ основаніи, что пантеистическая субстанція не имъетъ даже и признаковъ бытія, ибо, какъ безличная, не можетъ сознавать себя бытіемъ. Въ ней отсутствуетъ то, что харакеризуетъ всякое бытіе, какъ таковое; въ ней нътъ сознанія; она есть содержаніе безъ содержащаго. Истина стало быть, заключается въ томъ, что Божество не исчерпывается только личнымъ бытіемъ, т. е. опредъленіями, характеризующими Личность, что Оно есть не только индивидуальное, но и всеобъемлющее Существо не есть только единое, но и все, субъектъ и объектъ вмъстъ 1). Божество больше личнаго бытія не потому, чтобы оно было лишено его, но погому что, обладая личнымъ бытіемъ, Оно имъ не исчерпывается 2).

Въ такомъ видъ представляется Существо Божіе современной религіозно-философской мысли. Между тъмъ для

<sup>1)</sup> Ученіе Шеллинга, подъ вліяніемъ котораго находился В. Соловьевъ, о тождествъ субъекта и объекта представляется философіей нъсколько туманной, но таитъ въ себъ зачатки истины. По крайней мъръ, Библейское ученіе о Богъ, какъ Существъ абсолютномъ и въ то-же время личномъ, несомнънно послужило толчкомъ къ возникновенію философскихъ спекуляцій Фихте-Шеллинга, и въ лицъ нашего философа В. Соловьева нашло глубокаго истолкователя. Соловьевъ, т. III, стр. 59—78.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О взглядахъ на Божество тейстовъ и пантейстовъ см. I ч. книги стр. 219—230. Съ мнъніемъ Соловьева совпадаетъ мнъніе С. Трубецкого, который видитъ въ Ветхомъ Завътъ, въ названіяхъ Божества Ел и Ягве (Іегова) поводъ къ утвержденію, что Божество представлялось сознанію еврея не только въ личной формъ (Ел-Елогим), но и сверхличной (Іегова).

истиннаго религіознаго сознанія древнихъ евреевъ не было никакихъ противоръчій признавать Бога всесовершеннымъ, абсолютнымъ, -- и, въ то-же время, личнымъ Существомъ. Живое религіозное чувство не предается умозрѣнію; оно живетъ дъйствительнымъ религіознымъ опытомъ, живымъ Божественнымъ Откровеніемъ, которое не даетъ мъста сомнъніямъ и колебаніямъ касательно Существа Божія. По отношенію къ міру Богъ неограниченъ и необъятенъ, трансцедентенъ и универсаленъ. Никакими опредъленіями логической мысли, никакими человъческими словами не исчерпаешь Его совершенствъ. Въ Библіи мнъніе о безконечности и трансцедентности Бога выражено сильно, ясно и разнообразно. Въ Немъ нътъ границъ мъста и времени, Онъ выше конечнаго бытія; Онъ есть абсолютная причина всего существующаго і). Но по отношенію къ человъку Онъ близокъ и понятенъ въ качествъ Личности. Весь Ветхій Завътъ представляетъ исторію личныхъ отношеній Бога къ еврейскому народу, патріархамъ, вождямъ, пророкамъ, которымъ Онъ являлся, вступалъ съ ними въ завътъ, заключилъ договоръ, сначала внъшній, формальный, затъмъ (въ пророческомъ сознаніи въ качествъ обътованія) - внутренній. Такъ разръшаетъ философскую антиномію живой религіозный опытъ, •для котораго Божество не есть абстракція, плодъ холодныхъ, отвлеченныхъ разсужденій.

Итакъ, понятіе Бога, какъ личности составляетъ вторую выдающуюся сторону еврейской религіи. Но и эта особенность еще не выдъляетъ ее изъ цикла естественныхъ религій. Извъстно, что и греческая религіозная мысль возвышалась до идеи Божества, какъ Личности. Слъдовательно,

Ягве – не только Божество, но источникъ Божества. См. "Ученіе о Логосъ", стр. 250—259. Необходимо замътить, что не всъ мыслители склонны къ примиренію антиномій теизма и пантеизма въ данномъ пунктъ. Протестантскій богословъ Ричль готовъ пожертвовать абсолютностью Божества, чтобы съхранить Его Личность.

<sup>&#</sup>x27;) Іова XI, 8; Псал. CI, 26—28; XCVI, 9; XX, 8; Быт. XIV, 18—20; XV, 2; Пс. СХХХV, 3; III, 4; Втор. X, 17; Быт. XVII, 1; XXIII, 3; Исх. VI, 3: Псал XXXV, 110; Ис. XL, 18; I Цар. II, 2 и мног. др.

сверхъестественный характеръ, оригинальность и самобытность еврейской религіи нужно видіть не въ томъ, что она признавала Божество Личностью, а въ томъ, какою Личностью. Для грека эта Личность была человъкоподобною со встми достоинствами и недостатками. При встхъ своихъ совершенствахъ греческіе боги не имъли главнаго отличія отъ человъка, - не обладали безгръшностью и святостью, почему и не могли служить человъку нравственнымъ идеаломъ, закономъ жизни. Самою отличительною, оригинальною и самобытною стороною еврейской религіи нужно считать представленіе о Богъ, какъ совокупности нравственныхъ совершенствъ, какъ Идеалъ, къ Которому еврей обязанъ былъ тяготъть всъмъ своимъ нравственнымъ существомъ 1). Сообщивъ Свой Законъ на Синаъ Моисею и народу, Іегова требуетъ безраздъльнаго служенія Себъ, какъ Идеалу. "Святы будьте, потому что святъ Я, Господь Богъ Вашъ "2). Никакого зла, никакого гръха, ни малъйшаго компромисса не можетъ быть между человъкомъ и Богомъ, когда дъло касается нравственнаго закона. Іегова Богъ святый, славный в и страшный <sup>4</sup>). Онъ караетъ проклятіемъ отступниковъ отъ Своего святого закона. "Проклятъ всякъ, кто не исполнитъ всего, что написано въ книгъ Закона"5).

Такое понятіе о Богѣ не могло быть плодомъ усилій естественнаго разума. Ни въ себѣ самомъ, ни кругомъ себя человѣкъ не видѣлъ ничего, что могло-бы ему сообщить понятіе о такомъ идеалѣ. Только внутреннее озареніе свыше, только откровеніе непосредственное и чрезвычайное со стороны Самого Идеала могло просвѣтить религіозное сознаніе евреевъ почтить въ Богѣ Святого Святыхъ.

<sup>&#</sup>x27;) Лев. XI, 45; Ис. 8, 13.

²) Лев. XIX, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Ис. VI, 3; Втор. XXVIII, 58.

<sup>4)</sup> Быт. XXVIII, 17; Исх. III, 5; I Цар. VI. 20; 2 Цар. VI, 6-7; Ис. VIII, 13.

<sup>5)</sup> Втор. XXVII, 26.

#### ГЛАВА II.

Несостоятельностъ возраженій противъ древняго іудейскаго монотеизма и его дъйствительные недостатки. Націонализація идеи Божества Іегова—Богъ мщенія. Возстановленіе чистоты первобытной религіи въ пророческомъ сознаніи. Ветхозавътныя Откровенія Іеговы: Духъ, Слово, Премудрость, Ангелъ Іеговы.

Раціонализмъ и отрицательная критика признаютъ навъ еврейской религіи такихъ оригинальныхъ чертъ, которыя отличаютъ эту религію, выдвигаютъ изъ среды древнихъ религій. Но не мирятся съ самымъ понятіемъ сверхъ естественнаго происхожденія еврейской религіи, не признаютъ ея чудеснаго, исключительнаго характера. Опираясь на предвзятое и ничъмъ еще не доказанное мнъніе о томъ, что религія есть лъло самого человъка, явленіе естественное, плодъ первобытнаго невъжества и страха предъ грозными явленіями природы, раціоналисты дълаютъ попытки низвести и еврейскій законъ въ рядъ естественныхъ религій. По ихъ мнѣнію еврейство прошло тъ-же ступени въ религіозномъ рость, какъ и язычество. Въ самой Библіи найдены тому доказательства въ томъ, что еврейскій Богъ носитъ разныя названія: Елоахъ, Елогимъ, Адонаи, Шаддаи, Іегова. Нъкоторыя изъ этихъ названій «употребляются въ числъ множественномъ, какъ напр.: Елогимъ, --отъ Елоахъ, --боги. Говорятъ, что это-древнъйшее названіе еврейскаго Божества. Сама Библія начинается словами: "Берешит бара Елогим", а Іегова--имя позднъйшее (явленіе Бога при купинъ). Тамъ пантеистическая форма, здъсь монотеизмъ, какъ позднъйшая ступень.

Много по этому поводу раздавалось споровъ; образовались даже особыя школы—іеговистовъ и елогистовъ, между которыми долгое время шла борьба. Въ послѣднее время она ослабѣла, потому что нашлись твердыя основанія признавать чистоту первобытнаго единобожія еврейской религіи.

Правда "Елогим"--множественная форма отъ "Елоах", но вездъ, гдъ она употреблена по отношенію къ еврейскому Богу, предикатъ (сказуемое) стоитъ въ единственномъ числъ. Наобороть, въ тъхъ мъстахъ Библіи, гдъ подъ этимъ названіемъ разумъются боги языческіе, сказуемое стоитъ во множественномъ числъ. По толкованію еврейскихъ талмудистовъ "Елогим" въ примъненіи къ истинному Богу есть особая почтительная форма ръчи, которою указывается на полноту божественныхъ силъ и совершенствъ, на полноту жизни Божества 1). Правда, значеніе имени "Іегова" объяснилось евреямъ только послъ Моисеева законодательства, но это не значитъ, что оно доселъ оставалось для нихъ неизвъстнымъ. На всемъ пространствъ Библіи имена "Елогим" и "Іегова" стоятъ одно подлъ другого, иногда даже рядомъ2). Въ начал в Библіи, впрочемъ, встръчается чаще "Елогим", чъмъ Іегова 3). Это оправдывается психологіей первобытнаго человъка, который не умълъ и не могъ отдълить единства Божества отъ множества Его силъ, не выработалъ еще опредъленной терминологіи имени Божія, пока Самъ Богъ не снизошелъ къ его немощи и не назвалъ Себя именемъ славнымъ и страшнымъ, которое въ единственной формъ способно выразить самобытность и полноту Божественныхъ совершенствъ.

<sup>&#</sup>x27;) Хрисанов — "Религін древняго міра", т. III, стр. 13-17. Кудрявцевъ--т. II, 2 вып., стр. 15—16. "О единствъ Божіемъ".

²) Названіе "Елогим" въ Библіи употребляется въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ съ особой силой утверждается истина Единства Божія, напр. Второз. IV, 36; X, 17. Въ другихъ мѣстахъ оно отожествляется съ именемъ "Іегова". Напр. въ самомъ важномъ мѣстѣ, при купинѣ: "Сказалъ Богъ (Елогим) Моисею: Я—Сый (Іегова)" Исх. III, 14. Во многихъ случаяхъ оба названія соединяются вмѣстѣ, или употребляются одно вмѣсто другого, напр. Исх. IX, 30; Ic. Нав. XXII, 22; I Цар. VI, 20; 2 Цар. VII, 18—19; I Парал. XVII, 16 - 26; Псал. LXXXIII, 9, 12 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Но и до разсказа о явленіи Бога при купинѣ, имя "Іегова" употреблено Моисеемъ до 160 разъ. Стало быть, оно было извъстно и раньше, такъ что откровеніе его Моисею нужно считать не открытіемъ этого имени, какъ новаго, а выясненіемъ новыхъ для еврейскаго сознанія свойствъ Іеговы: въчности, самобытности, неизмъняемости, однимъ словомъ, —полноты Абсолютнаго Бытія.

На всемъ пространствъ Библія ведетъ неустанную борьбу съ политеизмомъ и ее всего меньше можно заподозрить въ пристрастіи къ этой формъ религіозныхъ върованій. И тамъ, гдъ всего чаще употребляется эта форма имени Божія "Елогим", тамъ какъ разъ говорится въ самомъ суровомъ тонъ о мерзостяхъ языческаго идолослуженія. Это видно изъ разсказа о столпотвореніи Вавилонскомъ, призваніи Авраама изъ земли Халдейской языческой, въ разсказахъ о послъпотопномъ распространеніи идолопоклонства 1). Повсюду видна ясная и опредъленная идея о Богъ единомъ, въ противовъсъ нелъпости многобожія. Особенно характеренъ въ этомъ отношеніи разсказъ объ уклоненіи евреевъ къ идольскому служенію во время сорокадневнаго пребыванія Моисея на Синаъ. Обитая среди племенъ, не имъвшихъ въры въ единаго Бога, евреи постоянно сбивались на этотъ путь. Сорока дней около Синая безъ руководства вождя своего для нихъ было достаточно, чтобы поставить себъ идоловъ2). И если бы не постоянное руководство Божіе чрезъ особыхъ мужей, между древнимъ еврействомъ едва-ли сохранилось-бы истинное богопочитаніе. Да, еврейскій монотеизмъ для своей эпохи дъйствительно былъ необыкновеннымъ явленіемъ, и всъ попытки объяснить его естественными причинами не привели ни къ чему 3). Вся религія евреевъ вполнъ оправдываетъ усвоенное ей названіе сверхъестественной.

<sup>&#</sup>x27;) Судей VI, 24—27; XIII, 1; XVIII, 31. Особенно у пророковъ: lерем. XIV, 22; Ис. XLI, 23. 24. 29; I Цар. XII, 21; lep. XVI, 19; lоны II, 9; lезек. XXX, 13; lep. X, 14; Втор. IV, 28; lep. XI, 18; leзек. XI, 18; Ис. XLIV, XLVI гл. Ос. VIII, 6; Псал. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mcx. XXXII, 1-8.

а) А. Ревиль въ своей книгъ: "Іисусъ Назарянинъ" сдълалъ неудачную попытку объяснить еврейскій монотеизмъ изъ какихъ-то національныхъ традицій іудина колъна, и, понятно, считаетъ ее натуралистическаго происхожденія (стр. 8—19). Объясненіе весьма искусственное и попытка неудачная, что подтверждаетъ и самъ Ревиль словами: "нужно сознаться, что мы не въ состояніи объяснить, почему эта эволюція (стремлеяіе къ единобожію) совершилась въ древности только въ нъдрахъ одного единственнаго народа."—стр. 18. Рус. перев. Зълинскаго.

Но значитъ ли это, что она была религіей совершенной, чуждой недостатковъ, абсолютной? Нътъ. Лучи Божественнаго свъта, проникали въ сознаніе евреевъ въ преломленномъ видъ, ибо насиловать человъка не входило въ намъреніе Іеговы, создавшаго человъка существомъ свободчоразумнымъ. Безъ сомнънія еврейская раса обладала какими нибудь особенностями, если Іегова избралъ ее своимъ народомъ. Но особенности расы могли сказаться лишь въ немногихъ ея представителяхъ, въ лицъ напр. Авраама и др. патріарховъ и пророковъ. Взятая-же въ цъломъ еврейская масса не способна была оставаться всегда на уровнъ истиннаго богосознанія. Она подпадала вліянію среды, историческихъ обстоятельствъ, національныхъ, соціальныхъ, экономическихъ, географическихъ условій. Поэтому универсальный и абсолютный монотеизмъ есть явленіе только временъ первобытныхъ, когда еврейство не сложилось еще въ опредъленную націю. Въ Библіи онъ представленъ въ качествъ въчнаго союза съ Адамомъ и послъпотопнымъ патріархомъ Ноемъ. Но уже послъ Ноя Божественный Завътъ заключается только съ потомствомъ Сима, пока, наконецъ, въ потомствъ патріарха Евера и его шестого правнука, Авраама, религія евреевъ не ограничилась опредъленнымъ кругомъ людей, -- потомствомъ Авраама 1). Понятно, почему въ сознаніи евреевъ, какъ на · рода избраннаго, всъ интересы религіи въ концъ концовъ стали совпадать съ національными интересами, и весь религіозный опытъ еврейскаго народа сдълался опытомъ національно-историческимъ<sup>2</sup>). Это невыгодно отразилось прежде всего на еврейскомъ признаніи Бога Личностью всесвятой и всесовершенной. Ісгова, избравъ еврейскій народъ, сдълалъ его Своимъ любимцемъ. Онъ расположенъ къ своему народу и не расположенъ къ другимъ<sup>3</sup>). Даже въ самомъ еврейскомъ

<sup>1)</sup> Отдъльныхъ Божественныхъ Откровеній удостоивались и лица изъ другихъ народовъ, но, очевидно, только по личнымъ качествамъ. Напр. Мелхиседекъ, царъ Салимскій, Іофоръ, тесть Моисея, пророкъ Валаамъ, Іовъ праведникъ изъ земли Уцъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Таръевъ "Евангеліе" т. II, стр. 53-55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іерем. XII, 7; Осін І-ІІІ гл.; Іезек. XVI гл. Исх. XXXIII, 19.

народъ не всъ одинаково пользуются расположеніемъ Іеговы 1). Затъмъ Іегова представляется Богомъ мщенія. Онъ далъ заповъдь: "око за око", давалъ Свое изволеніе на истребленіе цълыхъ городовъ, множества людей, хотя-бы и невърныхъ, предавалъ жестокой казни нарушителей закона, возмутителей общественнаго порядка (Корей, Даванъ и Авиронъ) и т. п. Исторія Авраама, самого Моисея, нъкоторыхъ судей, Іисуса Навина, Пророка Иліи полна такими разсказами. Все это смущаетъ нашу совъсть, особенно при мысли о томъ, что Ветхозавътная еврейская религія есть религія Богооткровенная. Какъ же она могла содержать такую идею о Богъ, Который рисуется въ Библіи на подобіе Ваала, требующаго человъческихъ жертвъ?

Въ этомъ именно и заключается ветхость еврейской религіи, несовершенство еврейскаго Богосознанія. Эта ветхость и это несовершенство относятся, понятно, не къ объективной сторонъ религіи, -- ибо одинъ и тотъ же Богъ Ветхаго и Новаго Завъта, — а къ ея субъективной сторонъ, къ человъческому сознанію, которое подъ вліяніемъ среды и обстоятельствъ внъшнихъ и внутреннихъ не всегда способно было върно отражать небесные предметы. Да, въ этомъ смыслъ еврейскій монотеизмъ не идетъ въ сравненіе съ христіанскимъ понятіемъ о Богъ. Библія во многихъ случаяхъ, дъйствительно, изображаетъ Бога грознымъ, карающимъ владыкой. Многія библейскія міста, какъ, наприм., истребленіе жителей Гаваона, или казнь Иліею жрецовъ Ваала -- способны привести въ смущеніе. Но, говоря о всъхъ такихъ событіяхъ и фактахъ, мы не должны забывать истинную точку эрвнія, проведенную въ посланіяхъ апостола Павла. Ветхій Завътъ это дътскій возрасть человъчества, время вліянія на человъческое сознаніе немощныхъ и бъдныхъ стихій, время, когда Іегова велъ за руку Израиля, какъ воспитатель-воспитанника, дъйствуя на его волю принудительно, какъ внъшняя сила<sup>2</sup>). Мы не должны забывать, что идея Божества, какъ грознаго Судіи, вызывалась обстоятельствами того времени и

<sup>&#</sup>x27;) Быт. XXV, 23; ср. Римя. IX, 11-12; Малах. I, 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Галат. IV, 1—10.

тъми условіями, въ которыхъ находился еврейскій народъ. Кругомъ него жили народы, воспитанные на началахъ восточнаго деспотизма и самаго дикаго рабства. Законъ мести былъ основой человъческаго права. Люди совсъмъ не знали, что такое любовь, милосердіе, жалость. Все это признавалось слабостью человъческаго характера. При такихъ условіяхъ еврейство невольно принижалось до уровня окружающей духовно-моральной среды. Его нужно было еще воспитать для того, что бы оно оказалось носителемъ высокой идеи о Богъ, какъ любящемъ Отцъ. Библія даетъ много доказательствъ тому, какъ вынашивалась въ сознаніи еврейскаго народа эта высокая идея, какъ сами Ветхозавътные праведники учились видеть въ Боге не грознаго и карающаго, но милующаго и спасающаго Отца. Такими и подобными примърами полна вся Библія. Іегова въ пророческомъ сознаніи есть Богъ правды<sup>1</sup>). Отъ Него милость, судъ и правда<sup>2</sup>). Много мъстъ въ Ветхомъ Завътъ можно найти, гдъ Богъ представляется какъ любовь, милосердіе, правда. Того-же требуетъ Онъ и отъ своихъ послъдователей 3). Читая пророковъ, вы забываете грознаго Іегову и чувствуете себя у ногъ Христа; вы ясно себъ представляете историческую эволюцію идеи Божества до самаго того момента, когда Богъ открылъ Себя въ Своемъ Сынъ. Ничего подобнаго вы не найдете въ системахъ языческихъ, и если есть что нибудь общее между религіей еврейской и напр. греческой, то развъ тотъ способъ, которымъ Библія выражаетъ свои мысли о Божествъ, способъ человъкообразнаго представленія Божества 4). Но едва-ли въ этомъ можно видъть что либо предосудительное для Библіи, которая была писана для людей и примънительно къ общепринятымъ способамъ выраженія мысли.

<sup>&#</sup>x27;) Ис. V,16; Ос. II, 16—21.

²) lep. IX, 22—25; Пс. X, 5—7; loны IV, 10—11; lepem. XVIII, 7—11: Ис. I, 17; LVIII, 6—7.

<sup>3)</sup> Oc. X, 12; XII, 6; Мих. VI, 8; Іезек. XVIII, 5—9; Ис. 1, XL, XLVI. LVIII гл. lep. VII гл.; Мих. VI гл.; Псал. XXIII гл., XLIX гл. lep. VII, 23. и мн. др.

 $<sup>^{</sup>ullet}$ ) Быт. VI, 6; 2 Цар. XXII, 9-20; 4 Цар. XXIII, 26; Іоны IV, 11 и др.

Ограниченность и несовершенство еврейскаго религіознаго сознанія стали мало по малу исчезать въ пророческій періодъ. Пророческое сознаніе Библія представляетъ живымъ, интенсивнымъ, конкретнымъ. Будучи несомнъннымъ психологическимъ фактомъ, такое сознаніе свидътельствуетъ о богатствъ пророческаго религіознаго опыта. Пророки видъли, слышали, ощущали своего Іегову, Его слово и силу. Для нихъ Онъ былъ безконечно реальнъе видимаго міра. И эта ясность религіознаго сознанія сказалась прежде всего на представленіяхъ о Божествъ и Его отношеніи къ міру и человъку. Идея Божества пріобрътаетъ универсальный характеръ. Пророки предсказываютъ, что частыя измѣны евреевъ лишаютъ ихъ благоволенія Іеговы, Который становится Богомъ всего человъчества 1). Такимъ образомъ падаютъ всъ національныя чаянія еврейства; Іегова является универсальнымъ Владыкой всего человъчества, съ которымъ заключаетъ Свой Завътъ новый и въчный<sup>2</sup>). При этомъ самыя отношенія Іеговы къ челов' вку представляются пророческому сознанію въ иномъ свъть. Законъ Моисеевъ, въ качествъ юридической нормы, признается подлежащимъ отмънъ. Юридическія связи между Богомъ и человъкомъ должны прекратиться въ пользу нравственныхъ. Въ основу будущихъ отношеній полагается иной Завътъ, Завътъ въчный, рисующій Іегову не грознымъ Владыкой, а любящимъ Отцомъ, и человъка не рабомъ Іеговы, какимъ былъ Израиль<sup>3</sup>), а существомъ свободнымъ.

Такъ смягчился мало по малу трансцедентный характеръ Іеговы въ пророческомъ сознаніи. Идея Божества въ этомъ видъ даетъ основаніе для новыхъ догматическихъ положе ній. Единый Богъ Синая, Богъ грома и молніи, Богъ ревнитель Закона, уступаетъ мъсто Богу— Слову, Богу милосердія и благодати...

¹) Ис. II, 2-4; Ам. III, 2; ср. IX, 7-9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ис. LVIII, 6—10; lepem. XXXI, 31—34.

<sup>3)</sup> Быт. XXVI, 24; Числъ XII, 7; XIV, 24; Інс. Нав. І, 1; Псал. 112, 1 и друг.

Впрочемъ, для такой эволюціи идеи Божества и раньше была подготовлена почва. Ісгова представлялся Духомъ, Словомъ, Премудростью, такими признаками и свойствами личности, которыя потенціально заключаютъ въ себъ возможность осуществленія въ опредъленной конкретной личности.

Что Богъ есть Духъ,—еврейская религія не говоритъ прямо, но тѣмъ не менѣе опредѣленно усвояетъ Богу все то, что входитъ въ понятіе о духѣ. Ему принадлежитъ высочайшее сознаніе і), разумъ, воля со всѣми ихъ свойствами ²). Впрочемъ, вначалѣ понятіе духовности указывало на особую жизненную силу—"дыханіе жизни", т. е. то, что сообщаетъ жизнь природѣ³). Это сила Божія, отличная и, въ тоже время, не отдѣлимая отъ Бога, изливающаяся на особыхъ избранниковъ⁴).

Другое Ветхозавътное представление о Божествъ сводится къ ученію о Словъ Іеговы. Это не звукъ, не ръчь, не простой символъ для извъстнаго понятія. Нътъ, Слову Іеговы присуща реальная сила и могущество. Словомъ Господнимъ утвердились небесаь). Слово Божіе выступаетъ въ творческомъ актъ: "и рече Богъ, да будетъ свътъ, и бысть свътъ" 6). По отношенію къ человъку Слово оказывается живительнымъ началомъ его духовно-разумной природы въ качествъ завъта, обътованія, заповъди, закона. Это не особое существо, или внъшній посредникъ, какъ у гностиковъ. Въ Словъ обнаруживаетъ Себя Живая Личность Божества, личное и дъйствительное откровеніе Его державной воли, которое можетъ проявиться и въ человъкъ 7).

¹) Втор. XXXII, 39; Исх. XX, 2—3; Ис. XLI, 4 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) І Цар. Цар. II, 3; Псал. СХLVI, 5; Псал. СХІІІ, 11, Быт. XVI, 13; Іов. XXVI, 6; XXVIII, 24; Псал. СІІІ, 24; Лев. XIX, 2 и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Быт. II, 7; Іов. XXXIII, 4; XXXIV, 14; Псал. СІІІ, 30; Исаін XXXII, 6.

<sup>4)</sup> Быт. XLl, 38; Исх. XXXI, 1; Числъ XI, 17. 25; I Цар. XVI, 13; Ис. LXIII, 11.

<sup>•)</sup> Псал. XXXII, 6. 9.

<sup>6)</sup> Быт. I, 3.

<sup>7)</sup> Псал. CXVIII, 89. 105; CXLVII, 4—7; Ис. IX, 8; LV, 11; lep. XXIII, 29. Есть, впрочемъ, мъста, приписывающія Слову Іеговы посредническую роль, какъ напр. Пс. CVI, 20; ср. Исх. XII, 12.

Рядомъ съ понятіемъ о Словъ Іеговы мы встръчаемся съ понятіемъ о Премудрости Божіей, о которой Библія говорить еще болъе конкретнымъ языкомъ. Ею все создано, въ ней начало и конецъ творенія. Израиль ею ведется по пути своего провиденціальнаго назначенія. Премудрость Божія говорить сама о себъ: "Господь создаль меня началомъ путей Своихъ; отъ въка я помазана, отъ начала, прежде бытія земли. Я родилась, когда еще не существовали бездны... прежде чъмъ водружены были горы, прежде холмовъ" 1). Духъ, Слово, Премудрость, - это все откровенія Іеговы религіозному сознанію евреевъ.

Но всего замѣчательнѣе то, что наравнѣ съ Іеговою еврейская религія учила объ Ангелѣ Іеговы (Maleach Iehovah – Maleach Elohim), существѣ, то сливающемся съ Іеговою, то отличающемся отъ Него. Онъ является Агари, Аврааму, Іакову, Валааму, самому Моисею, Іисусу Навину, судіямъ. Онъ заключилъ съ евреями завѣтъ послѣ того, какъ вывелъ изъ Египта и спасалъ ихъ во время странствованія. Пророческому сознанію Онъ представляется велика совѣта Ангеломъ, Завѣта Ангеломъ, Мессіею и даже Спасителемъ²). По единодушному признанію отцовъ и учителей церкви, въ Ангелѣ Іеговы раскрывалась идея Мессіи³). Разумѣть подъ Ангелѣ Іеговы раскрывалась идея Мессіи³).

¹) Притч. VIII, 22 - 31.

<sup>\*)</sup> Быт. XVI, 7—14; XXI, 17—19; XXII, 10—18; XXXI, 11—13; XXXII, 24—30; Числ. XXII—XXIII гл.; Исх. III, 2—15; Іис. Нав. V, 13—15; VI, 1; Суд. VI, 11—27; XIII, гл.; Исх. III, 2—12; XIV, 15—31; Числ. XX, 16; Ис. IX, 6; Мал. III, 1; Зах. XII, 8: Исаіи LXIII, 8—9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) *Іустинъ*: "Разговоръ съ Триф." 60, 127.

*Ириней*: "Противъ ересей" 3 кн. VI, 2; 4 кн. V, 2-3; iX, 1; XX, 9. *Кипріанъ*: "Свид. прот. іуд." 11, 5.

Тертулліань: "О плоти Христ." 6; Пр. Пракс. 14, 16.

*Климентъ Ал.*: "Стром." I, 26-28.

Кириллъ Іерус.: "Оглас. поуч." Х, 6-7.

Василій Вел.: "Противъ Евномія" кн. 2.

I. Златоусть: "58 бесъд. на кн. Бытія".

Афанасій Алекс.: "З слова на аріанъ".

Григорій Нисс.: "Противъ Евномія". ХІ, 3 и др.

геломъ Іеговы безличную форму откровенія того-же Іеговы не позволяетъ ни смыслъ, ни текстъ Библіи. Ангелъ Іеговы является какъ Личность, имъющая самостоятельное, отдъльное бытіе отъ Іеговы, но съ тъми-же аттрибутами Личности Божественной, какъ Самъ Іегова.

Вотъ къ чему сводился въ концъ концовъ еврейскій монотеизмъ. Это было не холодное признаніе принципа, не раціональное ученіе объ отвлеченномъ, трансцедентномъ Божествъ; нътъ, — это было живое, личное общеніе человъка съ Богомъ, индивидуальное проникновеніе въ міръ высшій и полное убъжденіе въ его реальности. Никогда еще религіозное сознаніе человъчества не достигало такихъ вершинъ и не давало подобныхъ формъ Богообщенія и Боговъдънія. Понятно, почему еврейскій монотеизмъ, оставаясь въ основъ своей неприкосновеннымъ, въ концъ концовъ долженъ былъ завершиться болъе совершенною формой религіознаго опыта и въдънія, — долженъ былъ дать конкретное выраженіе Бога Слова и Разума. Религія исканій, чаяній и надеждъ должна была смъниться религіею полнаго свъта и истины.

#### ГЛАВА III.

#### Три великихъ идеи Ветхозавътной религіи.

Идея творенія, пріоткрывающая тайну Тріединства въ бытіи Абсолютнаго. Философское пониманіе догмата Троичности. Соблазнъ гегельянства. Ветхозавътное Откровеніе тайны Троичности личному человъческому сознанію. Характеръ библейскихъ теофаній. Личный религіозный опыть и въра-единственный способъ постиженія тайны. Аналогіи тріединству въ міръ конечномъ.

Господствующая идея всей Ветхозавѣтной еврейской религіи безъ сомнѣнія есть мессіанская идея, или идея искупленія. Но она не единственная идея, раскрывающая отношеніе Абсолютнаго Бытія къ міру конечныхъ существъ. Она стоитъ въ тѣсной логической и прагматической связи съ другими двумя библейскими идеями: идеей творенія и идеей грѣхопаденія. Библія полна религіознымъ рѣшеніемъ разныхъ вопросовъ. Но указанныя идеи въ ней являются преобладающими. Всѣ онѣ находятся между собою въ генетической связи и рѣшаютъ самыя важныя проблемы жизни, отвѣчаютъ на самые высокіе запросы человѣческаго духа.

Выдъляясь изъ всъхъ другихъ религіозныхъ системъ ученіемъ о Богъ Единомъ, —Еврейская религія не менъе того выдъляется своими взглядами на отношение Бога къ міру. Всъ религіи древняго міра или смъшивали Божество съ міромъ, или ставили матерію рядомъ съ Богомъ, какъ особое самодовлъющее начало. Евреи представляютъ дъло не такъ. Міръ не въченъ, одинъ Богъ въченъ. Міръ созданъ творческимъ словомъ Божіимъ. Богъ есть единственная причина бытія міра. Вселенная вызвана къ жизни могуществомъ Божіимъ, и сначала явилась въ формъ общаго мірового матеріала и присущихъ ему силъ. А затъмъ уже созданныя силы, по повелънію того-же Творческаго Слова, произвели всъ существующія нынъ сложныя и опредъленныя формы міровой жизни. "Въ началъ сотворилъ Богъ небо и землю" (Быт. 1, 1), первобытную матерію, не имъвшую вида, формы. Это было первымъ дъломъ Творца. Библія не указываетъ, когда это было, сколько времени прошло съ тѣхъ поръ. Рѣшайте этотъ вопросъ, какъ угодно, выражайте продолжительность существованія матеріальной основы міра въ какихъ угодно цифрахъ. Для этого вы не найдете въ Библіи ни подтвержденія, ни отрицанія. Но матерія не вѣчна, было время, когда ея не было. Былъ одинъ только Богъ въ непостижимой тайнѣ Его Божественной жизни.

Новосозданная матерія не была предоставлена Творцомъ самой себъ. Въ возможности, потенціально, въ ней лежала жизнь; но импульсомъ этой жизни явилось тоже Творческое дъйствіе: "Духъ Божій носился надъ водой" (Быт. 1, 2). Еврейскій текстъ въ данномъ мѣстѣ очень замѣчателенъ. Евmerachephet носился нужно переводить СЛОВО рейское точнве, -- согръваль, оживляль міровое вещество. Подъ дъйствіемъ духа Божія пробудились дремавшія силы, начадось движеніе матеріи, дифференціація составныхъ частей ея; физико-химическіе элементы пришли въ дъйствіе и привели кь тому результату, который образно выраженъ въ дальнъйшемъ разсказъ о шести дняхъ. При этомъ въ первый, вгорой и четвертый день творенія бытописатель имъль въ виду космическія явленія, приведшія планетный міръ и солнечную систему въ настоящій видъ, а въ третій, пятый и шестой дни-развитіе земной органической жизни.

При Божественномъ содъйствіи, земная органическая жизнь явилась сначала въ формъ растительнаго царства, затъмъ класса живыхъ существъ, начиная съ простъйшихъ. И наконецъ, достигла человъка. Въ человъкъ жизнь приняла форму существа не только органическаго, но и разумнаго, обладающаго душою, т. е. сознаніемъ и самосознаніемъ; существа нравственнаго, которое подчиняется не физическимъ только законамъ, но и нравственнымъ; существа въ полномъ смыслъ богоподобнаго и предназначеннаго къ нравственному совершенству.

Такова библейская идея творенія. Она твердо устанавливаеть слѣдующіе принципы:

а) Прежде всего принципъ чистаго абсолютнаго монизма. Въченъ и самобытенъ только Богъ. Матерія есть Его твореніе, результатъ Его свободнаго хотънія и всемогущества.

Поэтому, ее нельзя ставить ни рядомъ съ Богомъ, какъ особое начало (дуализмъ), ни отождествлять съ Нимъ (пантеизмъ).

- б) Въ космическомъ распаденіи первобытной матеріи на отдъльныя тъла, равно какъ и въ зарожденіи на землъ органической жизни до полнаго развитія нынъшнихъ формъ и видовъ участвовали ея собственныя силы и законы. Но Божественное творческое вліяніе на матерію продолжалось и въ эту эпоху шести дней. Оно символически выражено въ библейскомъ разсказъ словами Бога: "да будетъ", "да произраститъ земля", да изведетъ вода" и т. д.
- в) Въ созданіи человѣка участіе Божественнаго творческаго дѣйствія выразилось особеннымъ образомъ. Будучи однороденъ съ остальными организмами по своему тѣлесному составу, человѣкъ получилъ непосредственно отъ Бога особое высшее начало —разумную душу, созданъ по образу и по подобію Божію.
- г) Эпоха шести дней творенія, въ смыслѣ продолжительности, можетъ быть понимаема различно. Библія не даетъ намъ никакихъ данныхъ для опредѣленія продолжительности существованія матеріи вообще. Ея данныя, касающіяся распада матеріи на отдѣльныя тѣла и развитія органической жизни, опредѣляемыя словомъ день, даютъ поводъ къ разногласіямъ. Во всякомъ случаѣ библейская хронологія началась только съ появленіемъ человѣка.

Въ Библейскомъ разсказъ о твореніи замътна недоговоренность и неполнота. Она касается не только физическаго міра. Здъсь нътъ прямого упоминанія о созданіи особыхъ существъ, которые выше человъка. Но съ первыхъ-же страницъ Библія даетъ ясно понять этотъ пробълъ. Кромъ человъка существуютъ еще духи, существа, которыя выше человъка, но ниже Бога. Они предполагаются, какъ особыя созданія Божіи, служатъ Богу, но ни въ какомъ случать они не боги. Хотя вопросъ о ихъ происхожденіи въ Библіи замолчанъ, но тамъ очень часто говорится о служебномъ назначеніи ангеловъ. Вообще-же въ той формъ, въ какой Библія неоднократно говоритъ о духахъ въ отношеніи къ Богу, нътъ

и намека на языческій политеизмъ или демонизмъ, гдѣ духи являются божествами низшаго порядка.

Библейская идея творенія (покоющаяся на началахъ, изложенныхъ выше) изложена въ самомъ краткомъ разсказѣ. Это самая лаконическая изъ космогоній, гдѣ въ немногихъ словахъ твердо установленъ принципъ. Въ самомъ дѣлѣ, Библія огромная книга, но только съ двумя небольшими главами, гдѣ трактуется о происхожденіи міра. Между тѣмъ, сколько миоическихъ разсказовъ о томъ-же даютъ языческія легенды, лишая себя правдоподобія самымъ многословіемъ своимъ.

Но главное не въ этомъ. Въ ученіи о Божествъ, о внутренней тайнъ Божественнаго существа та-же Библейская идея творенія даетъ основаніе для глубокихъ религіознофилософскихъ положеній. Ею пріоткрывается тайна тріединства въ Бытіи Абсолютнаго. Прежде всего она устанавливаетъ принципъ абсолютнаго всеединства Божества. Міръ видимый, со всею множественностью и разнообразіемъ явленій, есть бытіе конечное, тварное, временное. Абсолютное Бытіе не имъетъ въ своемъ Существъ характера множественности. Но оно-же не имъетъ и характера отвлеченности. Абсолютное Бытіе не есть идея безъ всякаго содержанія. Оно есть Высочайшая Личность, со всъми специфическими свойствами Абсолютной Личности -- разумомъ и волей. Оно есть Высочайшій Субъектъ, носящій въ Самомъ Себъ возможность раскрытія Своего абсолютнаго содержанія, и осуществляющій эту возможность въ творческомъ процессъ. Міръ видимый, реальный, вещественный есть отсбражение Божественнаго Разума и результатъ Божественнаго Хотънія. Его бытіе обязано творческому Слову-("рече-и бысть"), Которое, находясь субстанціально въ Богъ, составляетъ съ Нимъ одно до тахъ поръ, пока не проявится во вна, въ процесса творенія, во внъшней, реальной дъйствительности. Въ этомъ-же процессъ содержаніе Божественной Сущности изъ скрытаго, субъективно потенціальнаго состоянія посредствомъ Слова переходитъ въ реальное, предметное бытіе. Но и въ этомъ видъ предметное, реальное бытіе не составляетъ чего-либо отличнаго. откншана и совершенно чуждаго сущности Божественнаго Субъекта, какъ художественная идея не можетъ быть чуждою и внѣшнею для художника, составляетъ содержаніе его творческаго духа. Воплощая свою идею въ извъстномъ реальномъ образъ, художникъ хочетъ имъть ее не только внутри самого себя, какъ свое, но и внъ себя, какъ иное, въ иномъ объективномъ видъ. Но въ Богъ, какъ въ Бытіи Абсолютномъ и Въчномъ, всъ процессы Его бытія должны происходить въчно. Слъдовательно, и процессь объективированія Божественнаго содержанія, кли творческій интеллектуальный процессъ долженъ быть процессомъ въчнымъ. Иначе говоря, Божественный Субъектъ долженъ быть въчно и Объектомъ, долженъ быть и единствомъ и множествомъ, "я" и "нея", въчно раждающимъ и въчно раждаюіцимся, Богомъ Отцемъ и Богомъ Сыномъ, Разумомъ и Словомъ Разума. Но въ этомъ видъ Божественное Абсолютное Бытіе не даетъ двойственности. Подобно тому какъ человъкъ, переживая внутри себя разнородныя чувства, желанія, мысли, ни на одну минуту не теряетъ единства сознанія, сознанія себя, какъ личности, какъ центра, изъ котораго берутъ начало всъ остальные психическіе акты и къ нему-же возвращаются, то-же происходить и въ Богъ, но съ тъмъ, конечно, различіемъ, что мы въ своемъ самоопредъленіи опираемся на фактъ реальнаго, внъ насъ находящагося бытія, и тъмъ самымъ признаемъ себя ограниченными этимъ самымъ бытіемъ, —въ Существъ же Божіемъ, какъ Абсолютномъ, творческій процессъ не ограничиваеть Его, нисколько не измѣняетъ Его Божественной Сущности, а напротивъ, утверждаетъ ее, какъ Абсолютную. Если допустить и въ данномъ случав вышеуказанную аналогію, то ввдь и художникъ, осуществляющій свои идеи въ извъстныхъ художественныхъ произведеніяхъ, не только не теряетъ своего внутренняго индивидуальнаго содержанія, а наоборотъ, осуществляетъ и утверждаетъ свою индивидуальность 1). Слъдовательно, третьимъ, абсолютно необходимымъ и въчнымъ моментомъ Бытія Божественнаго Субъекта, въчно объективирующагося, нужно признать тождество субъекта и объекта, полноту Божественнаго Бытія, гармонію и единство Божественной жизни, —Свя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) В. Соловьевъ, т. III, стр. 80 - 181. "Чт. о Богочел."

тый Духъ. Если Божественное Бытіе въ актѣ творчества какъ бы раздвояется, то въ актѣ самосознанія, въ Духѣ, Оно вновь какъ-бы сосредоточивается, и снова достигаетъ Божественной полноты жизни. "Ибо все изъ Него, Имъ и къ Нему" (Римл. XI, 36), говоритъ Св. Апостолъ Павелъ, прозрѣвая конецъ мірового тварнаго бытія. "Отецъ отъ вѣка раждаетъ Сына, соприсносущнаго и сопрестольнаго и Духъ Святый отъ вѣка былъ во Отцѣ съ Сыномъ прославляемъ", гласитъ церковная пѣснь (догматикъ на день Св. Троицы), выражая истину Божественнаго Тріединства.

Признавая въ Божественномъ Существъ въчную и постоянную тройственность положеній, мы тімь самымь отвергаемъ ихъ временный характеръ. Троичность Божественныхъ Лицъ- это не временныя переходныя формы существованія, потому что въ Богъ ничего временнаго, переходнаго и случайнаго быть не можетъ, какъ въ Существъ Абсолютномъ. Въ то-же время Абсолютное, какъ Субъектъ, мы иначе и мыслить не можемъ, какъ въ тройственности положеній. Прежде всего Оно есть абсолютно-независимое, обладающее всею полнотою содержанія Бытіе, Іегова, Сый, Богъ Отецъ всего существующаго, Субстанція все въ себъ заключающая; во вторыхъ, Оно есть бытіе, въчно осуществляющее свое содержаніе актомъ самоограниченія, Слово Божіе, Божественная Премудрость, ангелъ Іеговы, Сынъ, въчно раждающійся отъ Отца; въ третьихъ, Оно есть Бытіе, въчно утверждающее себя въ своемъ содержаніи, въчно сознающее себя въ единствъ со всъмъ и въ себя обращающееся, Духъ Святый, въчный духовный принципъ жизни, отъ Отца въчно исходящій, и въ Сынъ въчно почивающій. Такимъ образомъ, всъ три Ипостаси въ Бытіи Абсолютнаго необходимо признавать существующими отъ въка въ одномъ въчномъ актъ. Къ такимъ философскимъ выводамъ относительно сущности Божества приводитъ Библейская идея творенія.

Но въ такомъ философскомъ пониманіи содержанія Абсолютнаго Бытія кроется соблазнъ гегельянства, если не придерживаться положительнаго библейскаго взгляда. Для раціональнаго познанія всегда есть поводъ уклониться къ пантеистическому признанію Божества, какъ міровой сущности,

проходящей рядъ послъдовательныхъ превращеній изъ безсознательнаго состоянія въ сознательное 1). Не сліздуеть забывать, что еврейская религія никогда не учила о Божествъ съ точки зрънія спекулятивнаго разума. Всъ библейскія теофаніи были явленіями внутреннему личному человъческому сознанію тоже въ личной формъ. Божество не мыслилось человъкомъ, а открывалось ему, какъ Высочайшая Личность. Субъектъ Высочайшій являлся субъекту ограниченному не въ трансцедентномъ видъ, а въ обыкновенномъ образъ человъка или ангела. И въ то-же время всъ такія теофаніи не могли не уяснить человъческому сознанію, особенно въ пророческій періодъ, что Іегова, живущій во Свъть неприступномъ, Котораго человъкъ не можетъ видъть безъ того, чтобы не быть въ опасности за свою жизнь, что этотъ Іегова открывается то какъ Слово ("и бысть ко мнъ Слово Господне"; Iep. II, 2; Ис. II, 2), то какъ Духъ Господень (Ис. XI, 2). Пророки, безъ сомнънія, прозръвали, что одно и то-же Существо не можетъ быть въ одно и то-же время Іеговою, Словомъ и Духомъ Господнимъ. Троичность ипостасей, это бытіе трехъ совъчныхъ Божестванныхъ Лицъ, объединенныхъ одною Божественною Сущностью, является необходимымъ библейскимъ признаніемъ, хотя и не раскрытымъ еще въ той формъ, какъ въ христіанствъ. Библія предполагаетъ, что въ Богъ, Существъ Высочайшемъ, обладающемъ всею полнотою Божественнаго содержанія, названіе Бога принадлежитъ всъмъ тремъ Божественнымъ Лицамъ, но постольку, поскольку они находятся между собою въ безусловномъ единствъ. Она повсюду называетъ Слово "Господнимъ",

<sup>1)</sup> Е. Трубецкой въ своей книгъ "Міросозерцаніе Вл. Соловьева" (стр. 317—324) бросастъ обвиненіе Соловьеву за его склонность къ діалектикъ Гегеля и за попытку дедуцировать понятіе Троичилсти. Такое обвиненіе слишкомъ преувеличено. Покойный философъ не отръшался отъ данныхъ Откровенія въ вопросахъ о внутренней тайнъ Божественнаго Бытія и никогда не думалъ только раціонализировать христіанскіе догматы. Напротивъ въ своихъ "Чтеніяхъ о Богочеловъчествъ" (т. III, стр. 32) прямо указывалъ, что релитіозное знаніе дается намъ путемъ въры, религіознаго опыта и откровенія.

Духъ "Господень", Ангелъ "Господень". Слъдовательно, каждый изъ Нихъ, по учению Библии, имъетъ истинную Божественную Сущность только въ силу нераздъльнаго елинства съ двумя другими. Отдъльное существованіе, или отдъльное обладаніе Божественною Сущностью лишало-бы каждую Ипостась абсолютнаго значенія, Божественнаго достоинства. Трехъ одинаково абсолютныхъ Существъ, - какъ трехъ боговъ, -- быть не можетъ. Это, съ гочки зрънія строгаго еврейскаго монотеизма, было-бы грубымъ язычествомъ, почему отдъльность Божественныхъ Лицъ и невозможна. Отдъльность ихъ бытія можетъ быть только для нашей отвлекаю. шей мысли. А на самомъ дълъ ея нътъ. Каждое изъ трехъ Божественныхъ Лицъ обладаетъ полнотою Божественнаго содержанія не Само по Себъ, а въ полномъ и нераздъльномъ внутреннемъ единствъ съ двумя другими. Посему Троичность Божества не есть три Бога, а Единый въ трехъ единосущныхъ и нераздъльныхъ Лицахъ Себя осуществляющій Богъ.

Само собою разумъется, истина тріединства Божества навсегда останется глубокой тайной. Даже въ христіанствъ она не раскрыта человъку въ полной ясности. Содержаніе Божественной жизни вполнъ ясно только для Божественнаго самосознанія. "Божія никто же въсть, точію Духъ Божій, Который вся испытуетъ и глубины Божія" 1). И при всемъ томъ эта глубочайшая истина въры многими представителями философскаго мышленія признается какъ единственная, уясняющая человъческому сознанію природу Абсолютнаго. Для умовъ, неспособныхъ видъть въ явленіяхъ жизни ничего больше, кромъ внъшней механической связи, и при томъ лишь въ формахъ пространства и времени, единое исключаетъ многое и многое не умфщается въ единомъ. Конечно, тріединство Божества не можетъ быть исчерпано никакими опредъленіями разума, оперирующаго въ міръ трехъ измъреній, дізятельность котораго ограничивается формальной стороною бытія, а не внутренней сущностью вещей. Въ этомъ смыслъ непостижимою оказывается не только жизнь Боже-

<sup>1) 1</sup> Kop. II, 10--11.

ства, но и каждый предметъ, ибо въ послѣднемъ результатѣ всякое явленіе заключаетъ въ себѣ тайну, недоступную для разума. Богооткровенная іудео-христіанская религія своимъ догматомъ тріединства Божества раскрываетъ именно внутренній смыслъ Абсолютнаго Бытія, не поддающійся механическому мышленію, открывающійся человѣческому сознанію интуитивно, непосредственно, по наитію свыше. В. Соловьевъ справедливо разсуждаетъ, что интуитивное мышленіе, какъ идеальное созерцаніе, постигающее внутреннюю связь вещей, обусловливаетъ собою философское творчество, и, какъ таковое, всецѣло раздѣляется истинными представителями христіанскаго знанія, хотя и въ христіанствѣ большинство, склонное къ механическому мышленію, считаетъ догматъ Троичности совершенно непостижимымъ для разума 1).

Въ догматъ Троичности видятъ противоръчіе законамъ логики и математики. Но при этомъ забываютъ, что для разсудочнаго мышленія область религіознаго сознанія не можетъ быть открыта цъликомъ. Числовыя отношенія, математическія аксіомы, законы физическіе, даже представленіе о личности не могутъ имъть полнаго приложенія къ вопросамъ о бытіи Божества. Въ Немъ нътъ ни цълаго, ни частей, ни рода, ни вида, ни прошедшаго, ни будущаго. Нужно совсъмъ отръшиться отъ обычныхъ формулъ, законовъ и способовъ познаванія, нужно обладать особою мудростью, сверхчеловъческимъ творчествомъ, - разумомъ видънія, чтобы уяснить предметы Божественные. Этою мудростью обладаютъ только тъ, кто опытомъ позналъ, что Богъ есть Любовь и пребывающій въ любви въ Богъ пребываетъ и Богъ въ немъ пребываеть (Joan. IV, 16). Для такихъ людей нормы логическаго мышленія не единстленное мфрило истины, и въ антиноміяхъ разсудка они не усматриваютъ препятствій къ внутреннему постиженію Божественных тайнъ. Пребывающій въ любви въ Богъ пребываетъ, т е. въ нъдрахъ Св. Троицы. Онъ является сыномъ Божіимъ, исполненъ Духа Святаго. Понятно, почему внъ Христа и христіанства, въ Ветхомъ Завътъ такого совершеннаго внутренняго опыта не было и

<sup>1)</sup> В. Соловьевъ, т. III, стр. 97.

не могло быть; да и въ самомъ христіанствъ лишь только тъ, кто препобъждаетъ въ себъ скептическія наклонности, кто върою живетъ, а не видъніемъ, со Христомъ живетъ и со Христомъ умираетъ, только тъ способны прочувствовать тайну Тріединства. Но они не могутъ передать своихъ внутреннихъ переживаній, не находятъ словъ. чтобы выразить свои чувства. Естественно, поэтому, что главнъйшій христіанскій догматъ Троичности навсегда останется мертвой формулой для людей, склонныхъ полагаться исключительно на силу своего разума. Съ однимъ разумомъ тутъ дълать нечего 1).

Впрочемъ, для такихъ "младенцевъ по въръ" принятіе догмата облегчается аналогіями, взятыми изъ міра конечнаго. Прежде всего бросается въ глаза это фатальное повтореніе тріединства въ томъ, что Кантъ назвалъ апріорными формами познанія, т. е. въ пространствъ и времени. Впрочемъ, какъ-бы мы ни опредъляли пространство и время, — въ качествъ-ли формъ внъшняго объективнаго бытія, какъ того хотълось-бы физикамъ, стоящимъ на почвъ механическиматеріалистическаго міропониманія 2), или въ качествъ субъ-

<sup>&#</sup>x27;) Мысль о постоянствъ и неизбъжности противоръчій разума, когда дъло касается догматовъ, наглядно выражена у о. Флоренскаго ("Столпъ и утвержденіе истины" стр. 500—505) логическою формулою Льюиса Кэрролля. На основаніи этой формулы о. Флоренскій дълаетъ слъдующій выводъ: "что для гатіо есть противоръчіе, то на высшей ступени духовнаго познанія перестаетъ быть противоръчіемъ, не воспринимается какъ противоръчіе, синтезпруется, и тогда въ состояніи духовнаго просвътльнія противоръчій нътъ. Поэтому раціоналисту нечего доказывать, что противоръчій нътъ: они имъются несомнънно. Но раціоналистъ долженъ повърить мистику, что эти противоръчія оказываются высшимъ единствомъ въ свътъ незаходимаго солнца, и тогда они-то именно и показываютъ, что догматы выше разсудка, и значитъ не могли быть придуманы человъкомъ, т. е. божественны".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Съ принятіемъ принципа относительности количество такихъ физиковъ должно сократиться. Современная физика, съ измъненіемъ понятій о пространствъ и времени, вообще чувствуетъ себя сдвинутою съ прежнихъ устоевъ и прежней сомоувъренностью не обладаетъ. См. въ нашей ст. "Значеніе физики и математики въ вопросахъ религіозно философскаго порядка". Въра и Разумъ. 1913. Отд. изд. стр. 4—6.

ективныхъ, апріорныхъ формъ познанія, на чемъ настаиваетъ Кантъ, т. е. будемъ-ли считать ихъ предметами реальными или идеальными, мы въ томъ и другомъ случав повторяемъ формулу тріединства. То, что мы называемъ пространствомъ, имветъ три измвренія ни болве ни менве, и всв предметы въ пространствъ трехмврны. Огвлеченно мы можемъ мыслить пространство съ большимъ или меньшимъ числомъ измвреній, но ничего конкретнаго въ такомъ пространствъ мы представить не можемъ. Равнымъ образомъ, разсуждая о времени, мы и въ немъ замвчаемъ троичную природу,—прошедшее, настоящее и будущее. Другихъ двленій времени мы также не знаемъ и мыслить о нихъ не можемъ. Они являются въ нашемъ сознаніи какъ данное, какъ фактъ, не поддающійся никакому объясненію.

Тоже Тріединство усматривается и въ области явленій человъческаго духа. Лейбницъ, напр., видитъ тріединство въ нашемъ самосознаніи. Здъсь сознающее и сознаваемое, т. е. субъектъ и объектъ суть одно и тоже,—нашъ разумъ, и объединяется въ третьемъ, въ актъ самосознанія. Блаженный Августинъ въ своихъ Confessiones 1) говоритъ, что въ нашемъ духъ нужно различать бытіе (esse), знаніе (scire) и волю (velle). Каждый изъ этихъ психическихъ актовъ заключаетъ въ себъ два другнхъ. Мое бытіе заключаетъ въ себъ знаніе и волю (sum sciens et volens); мое знаніе предполагаетъ бытіе и желаніе бытія (scio me esse et velle); мое хотъніе заключаетъ прежде всего хотъніе бытія и знанія (volo me esse et scire).

<sup>&#</sup>x27;) De trinitate Dei IX, 12; X, 11. Объясненію догмата троичности Блаж. Августиномъ посвящено цълыхъ шесть книгъ сочиненія De trinitate (IX—XV кн.).

Важнъйшіе богословскіе труды о Св. Троицъ:

В. Болотовъ. Ученіе о Св. Троицъ. 1879.

А. Спасскій. Исторія догматическихъ движеній въ эпоху вселенскихъ соборовъ. 1906. т. І. Сергієвъ посадъ.

Д. Гуеевъ. Ересь антитринитаріевъ III въка. 1872. Казань.

В. Снегиревъ. Ученіе о Лиць Іисуса Христа въ первые три въка христіанства. Казань 1870 г.

Ф. Терновскій. Греко-восточная церковь въ періодъ вселенскихъ соборовъ. Кіевъ. 1883.

Словомъ, каждый изъ основныхъ психическихъ актовъ невозможенъ безъ двухъ другихъ, и, слъдовательно, какъ бы восполняется двумя другими. Аналогія вполнъ умъстная, если принять во вниманіе, что челов вческій духъ, по ученію Библіи, есть образъ и подобіе Божіе, и посему трехчастный составъ его несомнънно отражаетъ тайну внутренней жизни Божества. Къ этому нужно добавить, что основнымъ формамъ Абсолютнаго Бытія въ человъческомъ духъ соотвътствуютъ не только основные психическіе акты, но и три главныя идеи, обладающія характеромъ всеобщности и необходимости,--идеи истины, добра и красоты, объединенныя однимъ общимъ признакомъ, или одною идеею совершенства (абсолютности). Если эти три идеи, обладающія характеромъ всеединства, - ибо одно не мыслимо безъ другого, - конкретизировать въ одномъ человъческомъ существъ, то послъдній долженъ обладать всею полнотою Божества въ человъческомъ образъ, быть воплощениемъ Божества.

Такой дъйствительный образъ воплотившагося Бога дала намъ христіанская религія въ Лицъ Господа Іисуса Христа, почему она и носитъ названіе религіи Богочеловъческой. Но къ этому конкретному Богоявленію религія евреевъ приводила еще особымъ образомъ.

### ГЛАВА IV.

**Идея грѣхопаденія.** Человъческая свобода. Смыслъ библейскаго разсказа о грѣхопаденіи. Проблема зла. Юридическая теорія, искажающая истинное значеніе догмата. Сущность первороднаго искушенія.

Библія говорить о томъ, что Богъ, свободно сотворивши міръ, создалъ въ немъ міръ свободныхъ существъ. Поэтому на міръ мы не должны смотръть, какъ на механизмъ, въ которомъ всъ части дъйствуютъ правильно, механически, съ постоянствомъ. Нътъ. Разумныя твари міра, люди, сами надълены творческою способностью, которая невозможна безъ свободы. Подобно тому, какъ Творецъ свободно создалъ міръ, такъ и они могутъ свободно распоряжаться собою, усовершенствовать себя въ добръ, или отступать отъ добра. Люди сами могутъ создавать законы своего поведенія и оказывать вліяніе на весь міръ. Самыя первыя страницы Библіи повъствуютъ о томъ, что для человъка на землъ нъкогда было блаженное время. Два первобытныхъ человъческихъ существа, Адамъ и Ева, были нравственно чисты, непорочны и святы; входили въ непосредственное общеніе съ Божествомъ. Они исполняли Божественное намъреніе, съ которымъ были созданы. Ихъ жизнь была идеальнымъ осуществленіемъ своболнаго союза человъка съ Богомъ. Но объ этомъ состояніи Библія говоритъ непостижимо кратко. Союзъ былъ непродолжителенъ, ибо человъкъ не захотълъ воспользоваться данною свободою въ добромъ направленіи.

Библія указываетъ зарожденіе зла въ области свободныхъ существъ духовнаго міра; отсюда переносить его въ сферу человъческую. Но какъ произошло паденіе ангеловъ, — Библія не говоритъ. Объ этомъ можно строить однъ болъе или менъе въроятныя догадки. Но здъсь между людьми оно произошло отъ нарушенія прямой заповъди—не вкушать плодовъ древа познанія добра и зла. Обыкновенно библейскій разсказъ о гръхопаденіи въ невърующей средъ подвергается осмъянію и разсматривается, какъ простая сказка или миюъ, лишенный даже смысла. Особенно является непонятнымъ,

какъ могли произойти такія громадныя послъдствія отъ нарушенія такой маловажной заповѣди—вкушенія какого-то плода. Но разсказъ объ этомъ полонъ глубокой психологической правды. Первыхъ людей нельзя считать типомъ нравственно-эрълыхъ людей, достигшихъ совершенства. Совершенство и въ физической и въ нравственной сферъ достается? долгимъ упражненіемъ, воспитаніемъ, опытомъ. Между тѣмъ, по описанію Библін; наши праотцы были въ нравственномъ отношеніи только младенцами. Изъ этого состоянія они могли выйти лишь послъ того, какъ стали сознавать свое я, свою свободу мысли и дъла, т. е. когда могли свободно и сознательно слъдовать по пути къ совершенству, указанному Творцомъ. Этой цъли прекрасно служила заповъдь райская, и эту цъль прекрасно понялъ змъй-искуситель, когда съ оттънкомъ злой ироніи объщалъ, что они сами будутъ какъ боги, если не послушаютъ Бога. Психологическая неизбъжность этого момента въ духовно-нравственномъ развитіи не можетъ подлежать сомнънію. Переводя ее на простой языкъ, мы должны представлять ее, какъ моментъ испытанія нравственной свободы, рано или поздно совершающійся въ жизни каждаго человъка. Но этотъ психологическій моментъ не состоитъ непремънно въ дъйствительномъ переживаніи самаго зла и гръха. Искушение состоитъ въ томъ, что человъкъ увидитъ для себя полную возможность согръшить. Въ этомъ смыслъ, по разсказу Евангелія, пережилъ искушеніе Самъ Господь Іисусъ Христосъ. Но оно не оставило даже тъни гръха на Его нравственномъ обликъ. Для Адама-же и Евы оно оказалось роковымъ и повело къ паденію.

Такимъ образомъ, библейскій разсказъ не есть сказка или вымыселъ, но глубоко-правдивое психологическое описаніе того факта, который повторяется въ жизни каждаго человъка. Конечно, этотъ разсказъ передаетъ исторію искушенія кратко, его можно передать въ одну минуту. Но въдъйствительности паденіе могло совершиться въ продолжительный промежутокъ времени, какъ это и подтверждается психологическимъ анализомъ внутренняго состоянія человъка, долгое время подвергающагося искушенію, прежде чъмъ совершится самое преступленіе илипаденіе.

Въ самой тъсной генетической связи съ ученіемъ о человъческомъ гръхопаденіи стоитъ вопросъ о сущности и происхожденіи зла. Дъло въдь въ томъ, что Библія своимъ разсказомъ о гръхопаденіи людей ставитъ предъ человъкомъ неразръшимую проблему о возникновеніи зла. Въ самомъ дълъ, если Богъ сотворилъ человъка, а человъкъ палъ, то послъднимъ виновникомъ паденія является все-таки Богъ. Даже въ томъ случаъ, если мы будемъ утверждать, что возможность зла лежитъ въ свободъ разумныхъ существъ, и что безъ этой возможности мы не могли бы представить свободы,—и въ этомъ случаъ Богъ, какъ виновникъ человъческой свободы, есть вмъстъ съ тъмъ и виновникъ зла. Ибо по Своему всевъдънію Онъ не могъ не предвидъть человъческаго паденія. А если Онъ предвидълъ и не предупредилъ, то выводъ ясный: Библія видитъ источникъ зла въ Богъ.

О томъ, насколько сильно и велико такое противоръчіе, и какъ мучительно неразръшима проблема зла, видно изъ тъхъ попытокъ, которыми хотъли устранить остроту з даннаго вопроса и противоръчіе. Язычники справлялись съ этой задачей очень легко и просто: они считали зло явленіемъ самостоятельнымъ, субстанціальнымъ. Существуетъ добро и эло, Ормуздъ и Ариманъ, Дэвы и элые духи. Между ними идетъ въчная борьба, и только. Но религіозному библейскому взгляду такое ученіе чуждо. Идея Существа единаго, верховнаго и всемогущаго царитъ надъ всъмъ и есть единая причина всъхъ явленій. Поэтому неудивительно, что философствующая мысль христіанина съ особенной любовью остановилась на другомъ объяснении мірового зла, объясненіи, котораго не чужды были и нъкоторые язычники. На зло стали смотръть, какъ на недостатокъ добра или низицую ступень. Зла въ сущности нътъ, а есть лишь тъневыя сгороны въ самомъ добръ, безъ которыхъ и самое добро мы не могли-бы себъ представить. Все равно, какъ у медали существуютъ двъ стороны, такъ и зло есть оборотная сторона добра. Объяснение на первый взглядъ очень простое, но казуистическое и къ человъческой жизни едва-ли приложимое, потому что жизнь представляетъ собою такія картины нравственнаго зла и проистекающихъ отсюда бъдствій, что въ реальномъ ихъ существованіи могутъ сомнъваться развъ одни только философы, обитающіе въ эмпиреяхъ<sup>1</sup>).

Но библія рѣшаетъ вопросъ иначе. Какъ мы сказали, въ ней стоятъ и преобладаютъ три великія идеи: идея творенія, идея паденія и идея искупленія. Онѣ такъ тѣсно стоятъ рядомъ одна съ другой, что внѣ связи и разсматриваемы быть не могутъ. Если бы онѣ стояли между собою въ противорѣчіи, то и вся Библія, и вся Богооткровенная еврейская религія не заслуживала-бы никакого вниманія. Она была-бы такимъ-же естественнымъ твореніемъ человѣческаго ума, какъ и другія языческія религіозныя системы.

Предвидълъ-ли Богъ результаты своего творческаго акта? : Конечно, предвидълъ, и Библія нигдъ и ни однимъ словомъ не утверждаетъ обратнаго. Богъ предвидълъ паденіе человъческое и всъ его результаты. Но если мы на этомъ поставимъ точку и дальше сдълаемъ только выводъ-"стало-быть Богъ виновникъ зла", -- мы сдълаемъ ошибку. Въ Библіи этой точки не поставлено и такого скороспълаго вывода не сдълано. Библія не говорить о томъ, что творческая идея, осуществившаяся въ міръ, была единственною идеею Божественнаго Ума. Богъ предвъчно созерцалъ всю міровую исторію; созерцалъ конечно и зло, и всю неприглядную картину человъческой жизни. Но въ то-же время созерцалъ и будущее состояніе человъчества до конца въковъ. И въ Его Божественномъ объективномъ созерцаніи противоръчія между идеей творенія и идеей паденія не было, потому что отъ въка-же въ Божественномъ Умъ существовала третья идея,-идея Искупленія<sup>2</sup>).

¹) Н. Бердяевъ въ статьъ "Происхожденіе зла и смыслъ исторіи" (Вопр. Фил. и псих. 1908 г. кн. IV и V) утверждаетъ, что, исходя изъ понятія о Богъ, какъ Абсолютномъ Бытіи, внъ Котораго нътъ никакого реальнаго бытія, зло нужно мыслить, какъ небытіе. Съ точки зрънія спекулятивной философіи это понятно, но въдь проблема зла не ръшается внъ опытной дъйствительности, гдъ зло является реальною силою, съ которою человъку приходится вести борьбу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ту-же самую мысль В. Соловьевъ (т. II. "Оправданіе добра" стр. 229) выражаеть въ слъдующихъ словахъ: "Богъ допускаеть зло, поскольку съ

Чтобы сдълать болъе понятною связь между этими тремя идеями Божественнаго Ума, о которыхъ говоритъ Библія, является необходимость вернуться еще разъ къ анализу разсказа о паденіи. Нужно видъть, какъ Библія понимаетъ совершившееся паденіе человъка.

Старое схоластическое богословіе придерживалось такого объясненія разсказа. Нарушеніемъ заповѣди человѣкъ сдѣлалъ первое зло, безмѣрно оскорбилъ Творца. Богъ увидѣлъ зло, прогнѣвался, и Ему ничего другого не оставалось, какъ наказать грѣшника. И вотъ съ этихъ поръ полились на землю бѣдствія, какъ изъ какого бездоннаго сосуда. Зло стало расти еще больше, и соотвѣтственно этому увеличивался гнѣвъ Божій, который сталъ переходить въ ярость и міценіе.

Этотъ взглядъ схоластическаго богословія покоится на юридическомъ пониманіи догмата и совершенно неправиленъ. Библія ръшительно ничего не говорить о нанесеніи гръхопаденіемъ человъка какой то обиды Богу или оскорбленія. Безпредъльное величіе Божіе безусловно исключаетъ собою возможность въ Его существъ аффективныхъ явленій: ни гнъва, ни ярости, ни мщенія въ Богъ нътъ и быть не можетъ. Это унижало бы Его до уровня человъческой слабости и несовершенства. Намъ извъстно, что Христосъ нъкогда сказалъ: "всякій гнъвающійся на брата есть убійца, подлежитъ суду" (Мө. V, 22). Какъ-же можно представлять Бога гнъвающимся, говорить о мести, ярости Божіей? Правда, Библія говоритъ о Божьемъ гнъвъ, ярости, мщеніи. Но это не есть впутреннее состояніе или настроеніе Божіе и не можетъ быть таковымъ. Мы сами признаемъ гнъвнаго, раздражительнаго, мстительнаго человъка, человъкомъ слабымъ, рабомъ своихъ страстей. Поэтому, когда Библія говорить о

одной стороны прямое его отрицаніе или уничтоженіе было-бы нарушеніемъ человъческой свободы, т. е. большимъ зломъ, такъ какъ дълало-бы совершенное (т. е. свободное) добро въ міръ невозможнымъ, а съ другой стороны Богъ допускаетъ зло, поскольку имъетъ въ своей Премудрости возможность извлекать изъ зла большее благо—или наибольшее совершенство, что и есть причина существованія зла.

такихъ вещахъ, она несомнънно говоритъ приспособительно къ человъческому пониманію, языку. Это обычныя, человъкообразныя выраженія, которыя указываютъ, чего-бы стоилъ человъкъ гръшникъ, падшій, если-бы судить его судомъ человъческимъ.

Итакъ, первые согръшившіе люди не могли ни прогнъвать Бога, ни нанести Ему оскорбленіе, и въ этомъ смыслъ они не сдълали никакого зла. Богъ, по Библейскому воззрънію, такъ великъ, что никакая тварь оскорбить Его не можетъ. Но если человъкъ не обидълъ Бога своимъ гръхомъ, то въ чемъ-же состоитъ сущность этого перваго человъческаго гръха и въ чемъ-же заключается вина человъка, послъдствіемъ которой явилось бъдствіе, страданія, лишенія, словомъ все то, что мы называемъ словомъ "зло"?

Если не принимать во вниманіе деталей библейскаго разсказа, -- сущность первороднаго искушенія ничъмъ не отличается отъ искушеній, которымъ подвергается всякій человъкъ. Оно первоначальное только по времени, но оно типичное для всъхъ временъ и для всъхъ людей искушеніе. Быть какъ боги, -- въ этомъ заключается идеалъ человъка, но въ этомъ-же и главный соблазнъ. Стремленіе къ абсолютному совершенству есть цъль человъческой жизни. Но въ то-же время эта жизнь заключена въ тъсныя рамки бытія тълеснаго, тварнаго, ограниченнаго, конечнаго, временнопространственнаго. Въ самомъ сознаніи своемъ человъкъ носить постоянное противоборство между высшими идеальными порывами и желаніями плоти. Первыя стремятся къ небу, вторыя стелются по земль; первымъ мало природной дъйствительности, вторыя не выходять изъ ея рамокъ. Паскаль совершенно правильно охарактеризировалъ это положеніе человъка, сказавъ, что человъкъ есть существо, поставленное между безконечностью и ничтожествомъ, занимаетъ середину между всъмъ и ничъмъ. Онъ одинаково способенъ видъть и ничтожество, изъ котораго произошелъ, и безконечность, которая его поглощаетъ і). Человъческое сознаніе есть арена, на которой разыгрывается борьба двухъ

<sup>1 1)</sup> Паскаль "Мысли о религіи" -- стр. 16.

началъ, — начала абсолютнаго, божественнаго, и начала смертнаго, ничтожнаго  $^{1}$ ).

Первый человъкъ, будучи образомъ Божінмъ сознавалъ себя причастнымъ жизни Божественной. Не могъ онъ не сознавать себя причастнымъ и къ быгію ограниченному, какъ существо, носящее плоть и чувствующее всі ея стремленія. При такихъ условіяхъ задача его жизни состояла въ томъ, чтобы въчно стремиться къ совершенству и въ то-же время въчно помнить и сознавать свою ограниченность. Если-бы человъкъ хотя-бы на минуту забылъ послъднее, онъ долженъ былъ тотчасъ-же сознать себя совершенствомъ и возмнить себя Богомъ. Наоборотъ, если-бы онъ всегда помнилъ свое ничтожество, ограниченность, если-бы смиреніе было исходнымъ пунктомъ его сознанія, его философіи, его жизни, —онъ быль-бы на върномъ пути къ совершенству, такъ какъ идеальное состояніе для его сознанія всегда оставалось-бы искомымъ состояніемъ, состояніемъ той полноты совершенства, которая осуществилась только въ Лицъ Богочеловъка, а не человъка. Ибо послъдней цълью всего мірового процесса и всъхъ безконечныхъ стремленій человъка, какъ образа Божія, является полное воплощеніе Божества на землъ, сознаніе человъкомъ своей жизни, какъ жизни Божественной, сознаніе Бога въ самомъ себъ.

Первые люди не устояли передъ этимъ въчнымъ искушеніемъ, не захотъли оставаться въ условіяхъ ограниченнаго бытія и соблазнились предносящимся ихъ сознанію Абсолютнымъ бытіемъ, пожелавъ стать таковымъ безъ всякихъ собственныхъ заслугъ. Въ этомъ и заключается первое искушеніе и первое гръхопаденіе человъка.

Отсюда ясно, что вину перваго человъка нужно видъть не въ сознательномъ стремленіи противодъйствовать Божественной волъ, не въ какомъ-то враждебномъ чувствъ, которое, по мнънію прежняго схоластическаго богословія, человъкъ началъ питать къ Богу. Этихъ чувствъ въ богоподобной природъ человъка не было и быть не могло. Даже діаволъ не могъ внушить ему это чувство, потому что для

<sup>1)</sup> Таръевъ т. III "Христіанское міровоззръніе" стр. 162.

этого не было почвы въ душъ человъка. Но къ соблазну быть яко Богъ, увлечься совершенствомъ, бытіемъ абсолютнымъ, почва была въ самой человъческой природъ. И соблазнъ совершился. По библейскому разсказу въ моментъ преступленія люди имъли ложное, навъянное со стороны, мнъніе о запрещенномъ древъ. Они думали, что плоды этого дерева имъютъ особое магическое свойство давать познаніе о добромъ и зломъ. Такимъ образомъ, они захотъли, чтобы ихъ высокое положение въ міръ зависъло не отъ свободнаго развитія ихъ собственныхъ духовныхъ силъ, не отъ внутренней работы надъ самими собой, а отъ физическаго питанія извъстнаго сорта плодами. Такимъ суевърнымъ поступкомъ подчинили свою природу внъшнимъ механическимъ вліяніямъ и матеріальнымъ причинамъ, а не тому нравственному закону свободы, который приводилъ ихъ къ совершенству: законъ свободы они подчинили закону механической причинности 1).

Особенной глубиною психологичеекаго анализа отличается объясненіе гръха и зла, данное о. Флоренскимъ. "Гръхъ есть моментъ разлада, расиада и развала духовной жизни. Душа теряетъ свое субстанціальное единство, теряетъ сознаніе своей творческой природы, теряется въ хаотическомъ вихръ своихъ-же состояній, переставая быть ихъ субстанціей. Я захлебывается въ потокъ мысленныхъ страстей. Во гръхъ душа ускользаетъ отъ самой себя, теряетъ себя. Не даромъ послъднюю степень нравственнаго паденія женщины языкъ характеризуетъ какъ потерянность. Но несомнънно, что бываютъ не только потерянныя, т. е. потерявшія въ себъ самихъ себя, свое богоподобное творчество, женщины, но и потеряннае мужчины. Вообше гръховная душа—потерянная душа, и потерянная не только для другихъ, но и

¹) Съ такимъ пониманіемъ совпадаетъ и философское объясненіе происхожденія зла. Оно не есть самостоятельная сущность, или особое міровое начало, субстанціальная противоположность Божеству. Зло есть состояніе индивидуальныхъ существъ, вслъдствіе ихъ разрозненнаго, враждебнаго положенія въ міръ. Человъкъ, нося въ себъ идеальное сознаніе вссединства, есть образъ Бсжій, образъ Абсолютнаго бытія. Будучи существомъ свободнымъ, онъ не удовлетворяется пассивнымъ участіемъ въ жизни Абсолютнаго, хочетъ самъ овладъть ею, усвоить ее, какъ свою. Для этого онъ утверждаетъ себя, какъ бытіе, находящееся внъ единства съ Божествомъ, и потому отдъляется отъ Бога. Отдъляясь-же отъ Божественнаго всеединства, онъ тъмъ самымъ подпадаетъ подъ власть матеріальнато міра и его механическихъ законовъ. В. Соловьевъ т. ІІІ стр. 129—142.

Отсюда ясно, въ чемъ, по Библіи, заключалась первая вина и преступленіе людей. Они обезсмыслили своимъ суевърнымъ поступкомъ ту самую идею, ради которой были созданы, извратили свои нормальныя отношенія къ міру, потеряли свободу и нарушили Божественный міропорядокъ. Это должно было механически повлечь за собою бъдствія инеизбъжную гибель. Въ этомъ именно и заключается, по библейскому воззрънію, сущность человъческой вины и того зла, которое явилось і).

Подобное толкованіе библейскаго разсказа совершенно устраняетъ мнъніе о внезапности и быстротъ совершившагося паденія и предположеніе о зависти, враждъ или зломъ умысль человька къ Богу. Первое мньніе оставляло-бы событіе безъ всякаго объясненія, второе приводило-бы къ мысли, что человъкъ палъ въ душъ своей гораздо раньше вкушенія плода, съ того момента, какъ сталъ завидовать Богу или враждовать протикъ Него. Все событіе получаетъ объясненіе въ двойственности человъческаго существа, въ его духовнотълесной природъ, подверженной постояннымъ колебаніямъ. Библія не противъ такого объясненія. Не смотря на краткость библейскаго разсказа (Быт. III, 1-6), мивніе о неоднократномъ повтореніи діавольскаго соблазна и болъе или менъе продолжительныхъ колебаніяхъ Евы вполнъ допустимы. Съ другой стороны, обстоятельства, послъдовавшія за гръхопаденіемъ, говорятъ, что Богъ не цосмотрълъ на гръхъ человъка, какъ на враждебный по отношенію къ Себъ актъ. Напротивъ тутъ-то и обнаружилась вся бездна любви Божіей къ Своему созданію.

для себя самой, ибо не соблюла себя. И если современная психологія все твердить, что она не зваеть души какъ субстанціи, то это только весьма скверно выставляеть нравственное состояніе самихъ психологовъ, въ массъ своей, очевидно, являющихся потерянными м,ж:инами. По мъръ угашанія въ сознаніи творчества и свободы, вся личность оттъсняется механическими процессами въ организмъ ("Столпъ и утвержденіе истины" стр. 173—175).

<sup>1)</sup> Несмъловъ. "Наука о человъкъ". т. II, стр. 214-257.

## ГЛАВА V.

Идея Искупленія. Въчность Идеи. Ея отраженіе въ судьбахъ человъка. Въчный смыслъ мірового бытія по ученію ап. Павла. Идея Искупленія есть идея въчнаго Завъта, имъющая основаніе въ тайнъ Тріединства. Осуществленіе идеи въ міръ конечномъ. Первобытный Завътъ Бога съ человъкомъ и его дальнъйшая исторія. Нарушеніе завъта и возстановленіе. Смыслъ человъческой жизні въ возстановленіи истинныхъ отношеній къ Богу. Судьбы еврейскаго народа, какъ носителя и хранителя Завъта.

Глубоко трогательно представляетъ Библія отношеніе Бога къ согръшившимъ людямъ. Богъ не оставилъ людей и не измѣнилъ къ нимъ своего отношенія. Онъ тотчасъ явился на помощь человъку, когда послъдній созналъ свое преступленіе. Всевъдущій видълъ всю дальнъйшую печальную исторію человъческихъ страданій и предупредилъ объ этомъ человъка. Онъ сказалъ, что великая, нравственная борьба ожидаетъ людей: борьба внутренняя съ врагомъ искусителемъ и внъшняя, физическая съ болъзнями и бъдствіями стихійными. Божественная любовь не остановилась и на этомъ. Вмъстъ съ такимъ благожелательнымъ предупрежденіемъ людей, что имъ придется вести борьбу, испытывать бъдствія, Богъ сообщилъ имъ богатый источникъ нравственныхъ силъ для борьбы. Онъ далъ людямъ положительную надежду, что ихъ борьба со зломъ будетъ не безконечной. Среди нихъ явится Потомокъ, Мессія, Который сокрушитъ главу змія. Въ тяжкихъ условіяхъ борьбы и страданій мысль о Мессіи, какъ Избавителъ, ожиданіе и надежда на Него должны были давать человъку силы, поддерживать въ немъ энергію, желаніе побъды. Въ этомъ и заключается идея Искупленія, третья идея, составляющая главный нервъ еврейской религіи и проходящая по всей Библіи съ начала до конца. Эту идею сначала хранили вст народы, но потомъ, съ усиленіемъ безбожія, потеряли ее. Хранителемъ ея оказался въ концъ концовъ одинъ еврейскій народъ. Но замізчательно, что почти всъ религіи смутно чувствовали необходимость идеи искупленія и воскрешали ее въ разныхъ, большею частью, нелъ-

пыхъ формахъ. Персы ждутъ Сосіоша, буддисты въруютъ въ пришествіе новаго Будды, Египтяне имъли Озириса, Греки — Діониса. Одни думали, что спаситель придетъ, другіе, что онъ уже пришелъ. Но всъ эти върованія въ типы боговъ-избавителей возникали большею частію въ концъ исторіи языческихъ религій и составляли предметъ особаго культа. Въ еврейской религіи идея Мессіи существенно принадлежитъ всей религіи съ начала до конца, составляетъ, такъ сказать, ея душу, самую существенную сторону. При этомъ, чъмъ дальше шло время, тъмъ полнъе она раскрывалась, а въ послъдній періодъ Ветхозавътнаго ученія, пророческій, она дълается, можно сказать, исключительнымъ предметомъ, на которомъ сосредоточивалась мысль и чувство еврея. Этою идеей проникнуто все ученіе В. Зав'та, весь законъ еврейскій, вс'ь заповъди, весь внъшній даже культъ, но больше всего нравственныя требованія еврейской религіи. Не будь этой идеи, не было-бы еврейства. Библіи, всей еврейской религіи, не было бы христіанства, какъ религіи, проповъдующей осуществленіе древней первобытной и Богомъ Самимъ открытой идеи о Мессіи.

Итакъ, третья основная идея Ветхозавътной Еврейской религіи есть идея Мессіи, которая составляетъ содержаніе всъхъ исканій, чаяній и упованій народа еврейскаго. По свидътельству Библіи, она была сообщена въ Откровеніи нашимъ праотцамъ прямо послъ гръхопаденія і), въ качествъ утъшенія и надежды на избавленіе отъ гръха. Но, согласно той-же Библіи, мессіанская идея, какъ идея Божественная, не можетъ и не должна имъть своимъ исходнымъ пунктомъ и основаніемъ этотъ роковой моментъ въ жизни перваго человъка. Какъ идея Абсолютнаго Бытія, она должна имъть абсолютный характеръ, должна быть въчною идеею Божественнаго ума. Въ ней раскрывается отъ въчности то, что явилось впослъдствіи въ границахъ времени и пространства обнаружилось въ реальныхъ событіяхъ реальнаго, тварнаго міра. Въ ней открывается тайна внутренней жизни Самого

¹) Быт. III, 14—15.

Божества, тайна Троичности Лицъ, при единствъ Существа, словомъ, вся непостижимая Премудрость Божія. Говоря словами Соломона, "Господь создалъ Ее, эту Премудрость, эту величайшую тайну, открытую человъку въ идеъ Мессіи, въ начало путей своихъ, отъ въка, въ началъ, прежде нежели землю сотворити, прежде нежели бездну содълати, прежде нежели произыти источникомъ водъ" 1)...

Такимъ образомъ, все совершившееся на землъ и съ землею, что происходить въ человъкъ и съ человъкомъ, вся міровая жизнь во всъхъ деталяхъ, по ученію еврейской религіи, есть отображеніе тайнъ Божественной жизни, Абсолютнаго Бытія. Такимъ-же отображеніемъ Божественныхъ тайнъ явилось все дъло Мессіи Христа, дъло явленія въ міръ предвъчнаго Слова въ образъ человъка, Его воплощение и совершенное Имъ искупленіе. По словамъ апостола Павла, разъясняющаго Откровеніе Соломону о въчной премудрости, вхожденіе Мессіи въ міръ было исполненіемъ предвъчныхъ Божінхъ намъреній. Сынъ Божій, входя въ міръ, говоритъ Богу Отцу: "Жертвы и всесожженія Ты не восхотълъ, тъло-же мнъ совершилъ (по еврейски: "открылъ мнъ уши")... Тогда я сказалъ: вотъ иду сотворити волю Твою, Боже"<sup>2</sup>). Все, что происходитъ на землъ, отъ въчности происходитъ на небъ и, стало быть, весь смыслъ міровой жизни лежитъ за предълами времени, въ въчности. Вотъ въ чемъ сущность идеи Мессіи, какъ Завъта между Богомъ и человъкомъ. Истинная точка зрънія на всъ эти высокіе предметы религіознаго въдънія лежитъ за предълами обычнаго человъческаго въдънія, внъшняго, опытнаго познанія, механическаго мышленія. Она открыта религіозному созерцанію, внутреннему опыту. Она составляетъ предметъ откровенія свыше, результатъ пророческаго вдохновенія. Только религіозному генію пророковъ и праведниковъ доступны тайны Божества, -- и только черезъ "извъстное" пророческое слово они сообщены были религіозному сознанію еврейскаго народа.

Итакъ, чтобы понять судьбы человъческія и смыслъ

<sup>1)</sup> Притч. VIII, 22-36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евр. гл. X, 5-7; ср. Гіс. XXXIX, 7-8; ср. Притч. VIII, 22-24.

всей вообще міровой жизни, человъку нужно имъть "умъ Господень", нужно религіозное вдохновеніе, которое не можетъ быть результатомъ человъческихъ усилій, умственнаго напряженія. Ветхозав'ятное пророческое в'ядініе шло отъ Духа, Который дышетъ, гдъ хочетъ, Котораго голосъ неизвъстно откуда приходитъ, и куда уходитъ 1). Точно также и ученіе о смыслъ жизни пріоткрыто было пророческому сознанію еще перваго человъка, хотя онъ уже палъ. Гръхъ совершился. Послъдствія его тяжки: труды въ потъ лица, бользни, смерть. Жизнь, сопровождаемая въчнымъ проклятіемъ, въчною борьбою плоти и духа, граничащая съ утратой всякаго смысла для естественнаго природнаго ума, въ виду явныхъ противоръчій бытія. Все это сдълалось яснымъ первобытному человъку. Но его же внутреннему сознанію открылось въдъніе предвъчной тайны, первоевангеліе о Мессіи: "вражду положу между тобою (зміемъ-началомъ гръха и зла) и между женою, между съменемъ твоимъ и Съменемъ ея. Оно (Съмя жены) сотретъ твою главу, а ты будешь жалить его въ пяту" 2). Произойдетъ жестокая борьба человъка со зломъ, но смыслъ жизни восторжествуетъ. Человъкъ призванъ изъ небытія не затъмъ, чтобы погибнуть, но Творецъ міра и человъка будетъ Спасителемъ міра и человъка. Такъ учитъ Богооткровенная еврейская религія.

Идея творенія раскрываетъ тайну Божественнаго Существа, тайну Троичности. Идея Искупленія, какъ основная и существенная во всемъ Ветхозавътномъ Откровеніи, имъетъ основаніе въ той-же тайнъ тріединства Божества, и по мъръ ея усвоенія человъческимъ сознаніемъ, по мъръ въры, еще болъе раскрываетъ трансцедентную Божественную природу. Если природа внъшняя громко вопіетъ человъку о Богъ, какъ о Творцъ и Промыслителъ, какъ о міровомъ Художникъ, то собственная природа человъческая, носящая въ себъ образъ Божій и подобіе, просвъщаемая въ своей психической сторонъ лучами непосредственнаго Божественнаго Открове-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Іоан. Ев. III, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Быт. III, 15

нія, еще громче говорить о Богь, какъ Искупитель, Спасителъ міра.

Мессіанская идея еврейской религіи есть идея Завъта, какъ свободнаго союза между Богомъ и человъкомъ. Со стороны Бога этотъ Завътъ въчный, т. е. имъетъ въчность своимъ началомъ и концомъ. Все, что совершилось на землъ во времени, въ извъстные историческіе моменты, все это, по ученію апостола Павла <sup>1</sup>) есть образы, или символы вещей внъміровыхъ, небесныхъ и въчныхъ. Тамъ, въ въчности, отъ Единаго Іеговы раждается въчное Слово, Премудрость и исходитъ Духъ. Тамъ, въ въчности, заключенъ и осуществленъ въчный Завътъ въ нъдрахъ Тріипостаснаго Бога. идея міра конечнаго: Богу Богу Отцу принадлежитъ Слову и Премудрости-ея осуществленіе, реализація въчной идеи въ формахъ конечнаго бытія; Богу Духу-ея завершеніе, приведеніе реальнаго міра снова въ состояніе идеальное, возвращеніе идеи къ ея Источнику, -- "да будетъ Богъ всяческая во всъхъ 2). Все это происходитъ въ нъдрахъ въчности, тамъ, гдъ начало и конецъ всего существующаго, гдъ нътъ времени, -- ни прежде, ни послъ, тамъ, гдъ идея -- она же и дъйствительность.

Что-же и какъ изъ этихъ небесныхъ вещей происходитъ во времени? Гдъ и въ чемъ осуществленіе въчныхъ идей? Первое осуществленіе Высочайшей Божественной идеи выразилось въ твореніи. Творческое Слово Божіе, Образъ Ипостаси Отчей, Божія Премудрость была "художницею" въ акт в міротворенія в миріадах в сотворенных в вещей, самоограничиваясь въ ничтожествъ конечнаго бытія, Божественная Мысль, или Слово тъмъ не менъе отпечатываетъ повсюду въ реальной природъ Божественную красоту, разумъ и смыслъ, законосообразность и цълесообразность. Всякій атомъ земли, не говоря уже о премудромъ устройствъ организмовъ, имъетъ въ основъ своей Божественную Мысль и осуществляетъ въ своемъ бытіи эту мысль, служитъ основной и единой цъли всего мірового бытія. Вънцомъ-же міро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Евр. VIII, IX, X и XI гл. <sup>2</sup>) 1 Кор. XV, 28. <sup>3</sup>) Притч. VIII, 30.

зданія, послѣднимъ словомъ Творческаго Слова явился человѣкъ, въ которомъ красота творенія завершилась полнымъ отраженіемъ Божественнаго образа и подобія. И если всякая тварь осуществляетъ въ своемъ бытіи Божественную мысль и волю, то человѣкъ, какъ Богоподобное существо, долженъ осуществить ее совершеннѣйшимъ образомъ. Въ этомъ его назначеніе, единый и единственный смыслъ его жизни.

Съ этимъ богоподобнымъ созданіемъ Богъ заключаетъ Завътъ, первобытный союзъ свободнаго Творца съ свободной тварью, Личности Высочайшей съ личностью ограниченной. Такимъ актомъ Божественный Завътъ изъ въчности переносится въ предълы ограниченности, становится закономъ человъческой земной жизни, чтобы привести человъка опять въ обители Отца небеснаго, въ въчное бытіе Первообраза. Нътъ нужды говорить, что этотъ первобытный Завътъ не былъ формальнымъ юридическимъ договоромъ, или контрактомъ. Дальнъйшее повтореніе перваго Завъта, напр. при Моисеъ, Іисусъ Навинъ, Ездръ, носило характеръ уже формальный, законный, юридическій, зато и ограниченный. Но при заключеніи Завъта первобытнаго не понадобились ни скрижали каменныя, ни папирусъ, ни бумага и ничто подобное. Онъ начертанъ былъ на скрижаляхъ человъческаго сердца, ума и воли, во всемъ богоподобномъ духъ человъка. Будучи вызванъ къ бытію Божіимъ Словомъ, человъкъ въ душъ своей носитъ образъ Слова Божія; Имъ-же былъ непосредственно и наставляемъ до своего паденія, съ Нимъ и находился въ кръпкомъ духовномъ союзъ. Порвалась-ли эта связь, прекратился-ли союзъ послъ гръхопаденія людей? Нътъ, -- онъ не только не прекратился, но и не могъ прекратиться, ибо человъкъ по прежнему остался образомъ Божіимъ, носитъ въ своемъ лицъ въчное, безсмертное начало Абсолютнаго Бытія, такъ какъ самый союзъ его съ Богомъ начался въ въчности. Своею духовною стороною, идеальнымъ содержаніемъ своей природы бытіе человъка коренится въ въчномъ Божественномъ Существъ. Его видимая тълесная природа конечна и смертна. Но дыханіе жизни, "живой духъ" есть элементъ Божественный, неуничтожимый и безсмертный. Раньше онъ былъ въ Богъ, и къ Богу-же долженъ возвратиться, въ сродную ему стихію Божественной жизни, съ которой онъ связанъ въчнымъ союзомъ. "И возвратится персть въ землю, якоже бъ", и духъ возвратится къ Богу, иже даде его" 1). "Богъ смерти не сотворилъ, а создалъ человъка въ неистлъніе" 2).

Впрочемъ, домірное бытіе человѣка не было индивидуальнымъ. Человѣка, какъ отдѣльной особи въ вѣчности не было. Идеальное содержаніе человѣческой личности, его духовная сторона входила въ составъ жизни Божественной³). Въ твореніи совершилось то, что мы называемъ индивидуализаціей бытія, появилась и осуществилась свободная личность въ условіяхъ матеріальнаго міра. Первобытный союзъ Бога, заключенный съ человѣческою свободною личностью, не былъ и не могъ быть прекращенъ, но, понятно, условія, въ которыхъ находился человѣкъ до своего грѣхопаденія по отношенію въ вѣчному Завѣту, во многомъ измѣнились, послѣ того какъ человѣкъ палъ. Съ измѣненіемъ положенія сто-

¹) Экл. XII, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Премудр. Сол. I, 13; II, 23.

<sup>8)</sup> Мысль о предсуществованіи человъка дана въ священномъ писаніи в в словахъ Самого Інсуса Христа Мо. 25, 34: "Пріндите благословенные Отца Моего, наслъдуйте царство, уготованное вамъ отъ созданія міра ... Тоже въ Апок. 21, 2. 3. 10. 21 и дал. Что-же касается твореній св. Отцовъ, мысль о домірном существованій человъка у нихъ предполагается сама собою въ ученіи о Церкви небесной, идеальной, созданной прежде сложенія міра, ранте церкви земной, или о втиномъ Царствт Божіемъ. Во II посл. приписываемомъ св. Клименту Римскому прямо говорится о томъ, что Церковь ранъе была духовною, открылась-же на послъдокъ дней... (2 посл. Клим. въ русск. перев. Барсова "Исторія первобыт. христ. процов'єди" и въ изд. Преображенскаго. Москва 1875). Въ "Пастыръ" Эрма церковь разсматривается какъ домірная и въ міръ осуществляемая величина. (Русск. перев. съ изд. Преображенскаго "Памятники хр. письм." 1866. Третье видъніе церкви въ образъ женщины старицы и затъмъ юной). Таже мысль о предсуществованіи всего тварнаго бытія раскрыта у св. Аванасія Великаго во 2 главъ противъ аріанъ, гдъ онъ изъясняетъ слова Притч. Сол. VIII, 22: "Господь создалъ Меня въ начало путей Своихъ, въ дъла Своя". По мнънію св. Отца идеальная въчная сторона земного тварнаго бытія есть въчная Божія Премудрость, отпечатлъвающая Свой Образъ во всъхъ дълахъ своихъ. Твор. св. Отецъ. Изд. Моск. д. акад. 1951—1854. Поповъ И. Религіозный идеалъ св. Аванасія Александрійскаго. Серг. пос. 1904.

ронъ самый договоръ могъ оставаться только въ измѣненномъ видъ. Понятно, со стороны Бога отношение къ договору, или Завъту измъниться не могло вслъдствіе абсолютной неизмъняемости Божіей. "Не яко человъкъ Богъ колеблется, ниже яко сынъ человъческій измъняется "1). Его ръшенія непреложны, абсолютная воля Его измъняться не можетъ. "У Него нътъ и тъни перемъны"?). Если человъкъ созданъ быль затьмь, чтобы испытать блаженство личнаго бытія въ общеній съ Личностью Высочайшею, то и по гръхопаденій цъль его бытія осталась тою-же. По прежнему въ Богъ, въ общеніи съ Первообразомъ человъкъ долженъ полагать цъль и смыслъ своей жизни. Все это дълаетъ яснымъ, что со стороны Бога отношенія къ Завъту не измънились. Совсъмъ другое отношение къ Завъту съ Богомъ сталъ имъть человъкъ. Раньше онъ зналъ Бога, какъ Творца своего, и законъ Бога носиль въ сердиъ своемъ. Во внъшнихъ знакахъ Завъта человъкъ не нуждался, ни въ законъ, ни въ жертвахъ, ни вообще въ какомъ либо посредствъ. Послъ гръда человъкъ почубствовалъ въ самомъ себъ и кругомъ себя пустоту жизни и безсмысліе. И крайнимъ желаніемъ его стало имъть своимъ Богомъ не Бога — Творца этого міра и этой жизни, на которыхъ съ момента паденія лежала печать проклятія, а Бога Спасителя отъ этого гръшнаго міра и отъ всъхъ послъдствій гръха. Около эдема съ древомъ жизни поставленъ херувимъ съ пламеннымъ мечемъ обращающимся. Жизнь побъждена смертью и потеряла всякій смыслъ. Хотя Богъ смерти не сотворилъ и человъкъ созданъ въ неистлъніе в), но для человъка стало слишкомъ ясно, что смерть фактически воцарилась въ міръ. Какъ примириться съ такимъ бытіемъ, утратившимъ всякій смыслъ для разумно-свободнаго существа? Гдъ и въ чемъ найти силу для того, чтобы жить и трудиться въ потъ лица, въ болъзняхъ раждать чадъ, страдать и терпъть?

И вотъ здъсь-то начинается со стороны Бога возста-

<sup>1)</sup> Числ. 23, 19.

<sup>2)</sup> Іак. 1, 17; ср. Евр. VI, 16-17.

<sup>\*)</sup> Прем. Сол. І, 13; ІІ, 23.

новленіе нарушеннаго человъкомъ Завъта. "Вражду положу между тобою и между женою, между съменемъ твоимъ и между Съменемъ ея. Оно будетъ поражать тебя въ голову, а ты будешь жалить Его въ пяту" 1). Человъческому сознанію, въ которомъ гръхъ произвелъ смятеніе и временное помраченіе образа Божьяго, открылась тайна Божественной любви къ падшему созданію. Съмя жены побъдить діавола и при несетъ человъку спасеніе. Потомству человъка обътована побъда, жизни дарованъ смыслъ, указана опредъленная цъль въ неустанной борьбъ съ тъмъ эгоистическимъ гръховнымъ началомъ, которое когда-то породило желаніе быть "яко богъ" и привело къ смерти, обезсмысливъ жизнь. Всъ челоческія страданія получили особый высшій смыслъ, въ качествъ горнила для воспитанія соотвътствующихъ чувствъ и настроеній, для закаленія человъческаго духа. Человъкъ примирился и съ фактомъ смерти и, умирая, сталъ благословлять свое потомство, передавая ему отрадную въсть о будущей побъдъ надъ гръхомъ и самою смертію, сообщая первобытное Откровеніе о Съмени.

Не все человъчество приняло этотъ возстановленный Завътъ съ Богомъ, и первый-же сынъ перваго человъка фактомъ братоубійства показалъ, какъ глубоко укоренился гръхъ въ человъческой природъ. Можно сказать, что Завътъ Божій съ людьми, развиваясь съ теченіемъ въковъ отъ Адама до Христа, съуживался въ объемъ лицъ, върныхъ Завъту, но зато углублялся въ сознаніи человъка и въ разъясненіи своего смысла. Въ теченіе ряда въковъ, вплоть до Моисея, возстановленный Завътъ поддерживался непосредственными откровеніями Бога, но кругъ лицъ, способныхъ къ воспріятію такихъ откровеній, становился все меньше. Въ лицъ Адама Завътъ былъ заключенъ со всъмъ человъчествомъ, - также и съ родомъ Ноя. Но въ лицъ Авраама--только съ родомъ Авраама, въ лицъ Давида-только съ его царствомъ, которое впослъдствіи ограничилось двумя колънами-Іудинымъ и Веніаминовымъ. Наконецъ, при Ездръ и

<sup>&#</sup>x27;) Быт. III, 15.

Нееміи еще разъ закръпленъ уже только съ обломками бывшаго іудейскаго царства.

По мъръ того какъ все болъе выяснялась для евреевъ идея Завъта, --Провидъніе опредъляло общій ходъ исторіи Израильскаго народа, какъ носителя истинной религіи. Религіозную исторію народа еврейскаго можно разділить на три періода: первый періодъ странствованія -отъ эпохи Авраама до Моисея. Еврейскій народъ въ эту эпоху лишь только началъ образовываться и обособляться. Ведя кочевую жизнь, переходя изъ земли Ханаанской въ Египетъ и обратно къ Іордану, евреи вступали въ живое общеніе съ культурами Вавилонской. Финикійской, Египетской. Это общеніе продолжалось до тъхъ поръ, пока не сдълалось опаснымъ для самихъ евреевъ, какъ носителей высокой идеи единобожія и Мессіанской идеи. Когда окружающій религіозный соблазнъ сталъ угрожать евреямъ, они, по Божьему опредъленію, обособляются отъ другихъ народовъ. Они получаютъ строгіе законы, опредъляющіе ихъ религіозную жизнь, гражданскій и семейный бытъ. Когда обособленіе совершилось, когда истины въры и нравственности прочно укръпились въ народъ, - наступаетъ третій періодъ разсъянія евреевъ по разнымъ странамъ. Евреи разсъиваются по разнымъ странамъ для того, чтобы всв народы знакомились съ ихъ великими религіозными идеями и съ идеей искупленія, и дълались почитателями Іеговы, оставивъ многобожіе.

Но не смотря на всѣ чрезвычайныя мѣры, направленныя Провидѣніемъ Божіимъ къ возстановленію первобытнаго Завѣта, мессіанская идея искупленія, раскрывающая истинный смыслъ жизни, не могла быть усвоена человѣчествомъ, погруженнымъ въ бездну грѣха, какъ должно. Слишкомъ высока идея, и слишкомъ низко палъ человѣкъ. Поэтому не говоря о народахъ языческихъ, исказившихъ первобытное преданіе до потери въ немъ всякаго смысла, изъ числа самого избраннаго племени только немногія единицы остались вѣрными Завѣту въ его истинномъ, духовномъ, первоначальномъ смыслѣ, немногіе ждали въ Лицѣ Мессіи духовнаго вождя, избавителя отъ грѣховъ, отъ зла и діавола, отъ

смерти, отъ всего, что дълаетъ безсмысленною жизнь человъка. Но для того, чтобы сохранить върность Завъту даже въ этомъ небольшомъ кругъ лицъ изъ всего человъчества, потребовались чрезвычайныя внъшнія средства: жертвы, обряды, іерархія, потребовался цълый кодексъ законовъ, каменныя скрижали, книжные свитки, ковчегъ завъта. Все это направлено было Божественнымъ Промысломъ къ одной цъли,—чтобы облегчить человъку память о великомъ изначальномъ обътованіи о Спасителъ,— но все это по роковому закону гръха впослъдствіи заслонило собою, своею видимою, внъшнею стороною и формою въ сознаніи евреевъ сущность великой Мессіанской идеи. Особенно это нужно сказать о Ветхозавътномъ Моисеевомъ законъ.

### ГЛАВА VI.

Ветхозавътный Законъ и его значеніе въ исторіи Мессіанской идеи.

Нельзя дать полной картины еврейской религіи, не остановившись на законъ. По словамъ ап. Павла законъ былъ стражемъ еврейства, хранителемъ чистоты въры, воспитателемъ и дътоводителемъ ко Христу¹). Иначе сказать, онъ служилъ той-же идеѣ приготовленія къ принятію Искупителя. Законъ опредълялъ всю жизнь еврейства не религіозную только, но и гражданскую. Сущность его выражена въ десяти заповъдяхъ. За полторы тысячи лѣтъ до Р. Хр. появились онѣ у грубаго, некультурнаго народа, но и теперь, спустя двѣ тысячи лѣтъ по Р. Хр., самые культурные христіанскіе народы не находятъ ничего лучше, какъ по нимъ же учить дѣтей своихъ върѣ и нравственности. Принципъ постепенности, которымъ Провидѣніе руководило древнее человъчество, замѣтенъ даже на этомъ десятословіи. Запо-

<sup>1)</sup> Галат. IV, 1—10. Ап. Павелъ здъсь имъетъ въ виду главнымъ образомъ внъшнюю обрядовую сторону закона.

въди, какъ извъстно, дълятся на два разряда: заповъди объ обязанностяхъ къ Богу и объ обязанностяхъ къ ближнимъ. Тъ и другія расположены по стеценямъ важности. Прежде всего отъ человъка требуется признаніе существованія Божія, чтобы человъкъ признаваль, что есть Единый Богь. Это признаніе вообще не трудно для евреевъ, которые видъли и на себъ ощущали проявленіе Божественной силы. Затъмъ второе требованіе, чтобы у евреевъ не было иныхъ боговъ, кромъ Одного. Это требованіе можно назвать отрицательнымъ, хотя самая полнота предостереженій (на небеси горъ, низу, въ водахъ) показываетъ, сколько соблазновъ окружало еврея. Далъе ставится предостережение болъе тяжелое: не нужно употреблять напрасно имя Божіе. Его нужно произносить съ благоговъніемъ, трепетать предъ Его святостью. Для этого нужна особенная настроенность, постоянная религіозная чуткость. Но и эту запов'ядь можно выполнить, если слъдить за собою и сдълать это привычкою. Слъдующая заповъдь повелъваетъ 7-й день каждой недъли посвящать Богу и дъламъ Его. Замъчательно, что въ исполненіи этой заповъди обязаны были участвовать и тъ изъ иноплеменниковъ, которыхъ судьба была связана съ евреями. Еврей не могъ заставить работать въ этотъ день своихъ слугъ, плънниковъ и рабовъ изъ иновърцевъ.

Такимъ образомъ, обязанности къ Богу, начинаясь признаніемъ бытія Божія, вели сначала къ настроенности, соотвътствующей величію Божію, и оканчивались привлеченіемъ къ познанію Бога людей, въ Него невърующихъ. Обязанности къ ближнимъ тоже идутъ по лъстницъ постепенности. Сначала человъку предъявляется самое легкое и естественное требованіе почитать родителей. Особенно легкимъ это требованіе представлялось въ то время, когда младшія покольнія весь кругъ своихъ познаній получали отъ отца и матери, и поэтому всегда смотръли на нихъ, какъ на незыблемый авторитетъ. За обязанностями къ родителямъ идутъ обязанности ко всъмъ другимъ людямъ. Общая обязанность— не убивать, щадить жизнь своего ближняго. За нею слъдуетъ заповъдь—не прелюбодъйствуй, т. е. не убивай семейнаго счастья, семейныхъ началъ, опирающихся на твое цъло-

мудріе; потомъ "не кради", не посягай на матеріальное благополучіе ближняго. Но ближнему можно нанести вредъ не только дъломъ, а и словомъ. Дается заповъдь болъе трудная, требуется воздержаніе языка, чтобы избѣжать осужденія. Есть люди, которые не убивали, не теряли цъломудрія, не крали, но много-ли найдется такихъ, которые не бросали тъни на честь ближняго, никогда не говорили неправды, лжи, клеветы, тонкихъ сплетенъ и невинныхъ? Но корень всякаго гръха не въ дълахъ или словахъ, а внутри человъка, въ его мысляхъ и сердечныхъ желаніяхъ. И вотъ величественныя заповъди Моисея заключаются послъднею--- не пожелай". Это сказано три тысячи въковъ назадъ, въ то время, когда самая совершенная, по тогдашнему, религіозно-философская моральная система буддизма не идетъ дальше простого состраданія, сочувствія, при томъ такого, который строго говоря, не опирается ни на какой принципъ и не ведетъ ни къ какой другой цъли, кромъ небытія. Вся эта великая нравственная система еврейской религіи имъла одну лишь цъльоправдать, освятить, очистить, одухотворить человъка, сообщить ему высокую идею о его назначеніи, помочь ему вести борьбу съ врагомъ искусителемъ, получившимъ власть надъ человъкомъ, и приготовить къ принятію Искупителя 1).

Своей прямой цъли,—нравственнаго возрожденія еврейскаго народа, законъ Моисеевъ не достигъ, но онъ послужилъ Божественнымъ планамъ, для сохраненія великой идеи искупленія, путемъ отрицательнымъ. Чтобы понять это, необходимо имъть въ виду слъдующее.

Хотя законъ Моисеевъ несомнънно Божественнаго происхожденія, но онъ быль данъ человъку, далеко не достигшему настоящаго духовнаго возраста. Божественнымъ промышленіемъ это не могло быть оставлено безъ вниманія. Не могло укрыться отъ всевидящаго ока Іеговы и то обстоятельство, что Израиль пойметъ законъ въ узко-національномъ смыслъ и въ политическомъ значеніи, какъ свой законъ, ограждающій только его интересы и Самого Законодателя, Іегову, назоветъ только своимъ Богомъ. Но всевъдънію Божію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Глаголевь С. проф. "Изъ чтеній о религіи" стр. 171—174.

въдомо было будущее, какъ настоящее, и ограда закона, какъ юридической нормы, до времени была нужна, о чемъ свидътельствуетъ св. апостолъ Павелъ. До времени слъдовало закръпить въ евреяхъ и строгій монотеизмъ и даже нъкоторую трансцедентность въ понятій Божества. Все это съ цълью дать почувствовать Израилю тяжесть ига писанаго закона и возбудить въ немъ желаніе иного закона сердца, иного отношенія къ Богу, отношенія не юридическаго, а сыновняго 1). Такимъ образомъ, значеніе закона, по мнѣнію апостола Павла, было отрицательнаго характера. Онъ заставлялъ человъка чувствовать на себъ свою тяжесть и желать другого закона, милости, благодати и всепрощенія. Но и эта отрицательная заслуга закона оплачивалась слишкомъ дорогой цъной. Не по причинъ закона, -- ибо законъ святъ, и заповъдь свята<sup>2</sup>), —но подъ его вліяніемъ и въ силу гръховности, немощи и слабости человъческой природы, въ еврействъ создались явленія, не имъющія ничего общаго съ духомъ самого закона. Со времени Ездры <sup>8</sup>) появились группы книжниковъ и фарисеевъ, все вниманіе которыхъ устремилось на мелочь и форму, обрядъ и внѣшность. Оставивъ "вящшая закона", судъ и милость и въру, книжники и фарисеи старались объ одномъ, какъ-бы не забыть дать десятину мяты, аниса и тмина 4). Обрядъ и культъ воцарились на мъсто нравственности, и лицемъріе замънило собою истинную религіозность. Юридическая форма, присущая закону, и мысль о возмездіи за его нарушеніе привлекли все вниманіе древняго еврея, а сущность закона осталась въ тъни. Живое религіозное чувство и нравственное сознаніе уступило мъсто казуистикъ.

Однако при всъхъ отрицательныхъ результатахъ законъ оказалъ огромное вліяніе на исторію еврейства и его религію. Пробуждая сознаніе гръха, онъ естественно вызывалъ

<sup>&#</sup>x27;) Римл. VII глава.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Римл. VII, 12.

³) Первымъ книжникомъ былъ самъ Ездра. I Ездры VII, 10—12: Неем. VIII, 3--9.

<sup>4)</sup> Me. XXIII, 23.

потребность оправданія и спасенія отъ грѣха. Человѣкъ поняль, что познаніе закона ничему не поможетъ; оно только дѣлаетъ грѣхъ сознательнымъ, а его самого преступникомъ. Поэтому человѣку нужно не знаніе закона, а прощеніе грѣховъ и спасеніе. Такимъ образомъ, законъ не приводилъ прямо къ Мессіи, но возбуждалъ жажду Мессіи. Своей идейной сущностью онъ вызывалъ пророческое служеніе, которое, по сознанію послѣдняго изъ ветхозавѣтныхъ пророковъ, уготовляло путь къ пришествію Христа 1).

Впрочемъ, не одинъ законъ исполнялъ воспитательную миссію среди еврейства. То-же самое нужно сказать о ветхозавътномъ культъ, іерархіи, жертвахъ. Все было объединено одною идеею, служило одной цъли человъческаго спасенія. Все символически приводило къ мысли объ Искупителъ, все воспитывало Іудеевъ и вело ихъ къ исполненію временъ и явленію на землю Сына Божія. Къ несчастью для евреевъ, идея о Мессіи была сохранена въ цъломъ и неповрежденномъ видъ только нъкоторыми избранными лицами еврейскаго народа. Если-бы спросили насъ, почему-же Мессія-Искушитель не былъ узнанъ и принятъ народомъ еврейскимъ, мы-бы отвътили:--массой Онъ не былъ принятъ, но масса еврейская успъла подготовить къ явленію Мессіи массу иноплеменниковъ. Религія еврейская сыграла свою роль не по отношенію только къ народу еврейскому, а по отношенію ко всей массъ человъчества. Поэтому-то она и заслуживаетъ названія религіи Богооткровенной, сумъвшей принять размъры религіи общечеловъческой.

¹) Лук. III, 3-6; ср. Исаін XL, 3-5.

# ОТДЪЛЪ III.

## ХРИСТІАНСТВО.

## ГЛАВА I.

### Искупленіе.

Смыслъ догмата. Юридическая теорія и ея границы. Главные недостатки теоріи. Значеніе искупительнаго акта, являющагося подвигомъ всей земной жизни Іисуса Христа.

Первородный гръхъ вызвалъ въ душъ человъка страстное желаніе найти смыслъ бытія въ условіяхъ этого міра, на которомъ лежала явная печать Божьяго отверженія (проклятія), въ виду неизбъжной смерти, завершающей земное человъческое странствованіе 2). И можно съ увъренностью сказать что человъкъ никогда не нашелъ-бы этого смысла, если-бы остался жить въчно въ условіяхъ своей духовно тълесной природы, поврежденной гръхомъ. Его въчная жизнь въ этихъ условіяхъ была-бы для него въчнымъ мученіемъ, потому что, оставаясь существомъ духовно-разумнымъ, человъкъ никогда не могъ бы забыть своего перваго гръха. Для человъка, умершаго духовно, лишившагося духовнаго союза съ Источвикомь жизни, нътъ и не можетъ быть истинной жизни. Въчное существованіе, въчное тълесное безсмертіе въ такихъ условіяхъ было-бы жалкимъ прозябаніемъ, жизнью хуже животнаго, потому что животное лишено сознанія и не ищетъ смысла жизни. Удовлетворяя свои физическія

¹) Быт. III, 17-19; 22-23.

потребности, животное не ищетъ ничего больше. Тогда какъ человъкъ и въ падшемъ состояніи своемъ не лишился окончательно образа Божія, и работа сознанія въ немъ не прекратилась 1). Поэтому единственнымъ спасеніемъ для падшаго человъка оставалось покорно ждать и желать смерти, какъ акта, освобождающаго отъ безсмысленныхъ условій земной жизни.

Божественное обътованіе о Съмени жены вдохнуло энергію въ душу человъка и помогло ему найти смыслъ и въ этомъ временномъ безрадостномъ существованіи. Онъ нарекъ имя женъ своей Ева, что значитъ жизнь 2). Онъ пророчески, всъми остатками своего чистаго первобытнаго религіознаго сознанія, озаряемаго Божественнымъ Откровеніемъ, провидълъ въ Евъ матерь всъхъ живущихъ и среди нихъ то великое Съмя, Которое одолъетъ корень зла и явится Творцомъ новой жизни человъчества. Съ тъхъ поръ все человъчество стало жить будущимъ, върою въ грядущее избавленіе отъ тяготъющаго проклятія и надеждою на то, что по окончаніи земного индивидуальнаго бытія, настанетъ новое индивидуальное бытіе въ новыхъ условіяхъ.

Зная содержаніе Евангелія, повъствующаго о жизни, дълахъ и ученіи Господа Іисуса Христа, зная апостольское пониманіе Его Божественной Личности и совершеннаго Имъдъла, мы, съ точки зрънія исторической перспективы, можемъ сказать, что пророчество Адама сбылось и ожиданіе исполнилось. "Въ немъ (Іисусъ Христъ) была жизнь и жизнь была свътъ человъковъ" 3). "О Немъ-же имамы избавленіе кровію Его и оставленіе прегръшеній по богатству благодати Его" 4). Все дъло спасенія нашего апостольскому сознанію св. Павла представляется актомъ искупленія вины перваго человъка крестною смертію Іисуса Христа, воплотившагося

<sup>1)</sup> Нельзя не вспомнить *Паскаля*. Несчастнымъ можетъ быть только существо сознательное. Разрушенный домъ не можетъ быть несчастнымъ. Бъдствовать сознательно можетъ только человъкъ . Мысли о религи стр. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Быт. III, 20.

³) iоан. I, 4.

<sup>4)</sup> Еф. I, 7; ср. Кол. I, 14.

Сына Божія. "Христосъ искупилъ насъ отъ клятвы законныя, бывъ по насъ клятва" <sup>1</sup>). Поэтому въ христіанской богословской наукъ, на основаніи словъ апостола Павла, центральнымъ, специфически-христіанскимъ догматомъ явилось ученіе объ искупленіи, смыслъ котораго въ исторіи богословской науки не всегда былъ одинъ и тотъ-же.

Прежде всего, что значитъ самый терминъ искупленіе, какъ нужно понимать его? Въ первоевангеліи о Мессіи ничего не говорилось объ искуплепіи. Тамъ побъда Съмени жены надъ зміемъ (діаволомъ) не названа искупленіемъ, а просто существеннымъ пораженіемъ зла: "Оно (Съмя) будетъ поражать тебя въ голову" (Быт. III, 15). Тамъ проклятію подвергся не человъкъ, а земля, которая не станетъ вознаграждать человъческіе труды. Проклятію человъкъ подвергся позднъе, и не со стороны Бога, а со стороны дарованнаго Богомъ закона. Лишнее подтвержденіе невыносимой тяжести ига еврейскаго закона. Понимаемый въ формальномъ, юридическомъ смыслъ, законъ Моисеевъ не зналъ снисхожденія и подвергалъ проклятію всякаго, кто не исполнить всѣхъ его предписаній 2). Христосъ Своею крестною смертью взялъ на Себя вину людей передъ закономъ, (въ данномъ случав однихъ іудеевъ, для которыхъ былъ данъ законъ), и наказаніе за нее, потому что повъшеніе на древъ примънялось къ преступникамъ, нарушающимъ законъ 3). Такимъ образомъ, слова апостола Павла объ искупленіи 4) несомнънно имъютъ въ виду однихъ іудеевъ, которымъ дарованъ законъ, и содержатъ прямой смыслъ освобожденія отъ закона 5). Конечно, плоды крестной смерти Христа отразились и на язычникахъ, но не въ томъ смыслъ, какъ на іудеяхъ. Эти послъдніе были порабощены закону, закръплены за нимъ, какъ рабы 6), связаны

¹) Гал. III, 13; ср. Втор. XXI, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Второз. XXVII, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Второз. XXI, 23.

<sup>4)</sup> Гал. III, 13.

<sup>5)</sup> Объ этомъ совершенно ясно сказано въ посл. къ Гал. IV, 5: "чтобы искупить подзаконныхъ" — ίνα τοὺς ὑπὸ νόμον ἐξαγοράση.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Гал. IV, 3—7.

по рукамъ и ногамъ внѣшне-формальной юридической силой закона. Чтобы избавить іудеевъ отъ этого ига, ихъ дѣйствительно нужно было искупить, дать за нихъ выкупъ, какъ это дѣлалось по отношенію къ рабамъ, переходящимъ во владѣніе къ другому господину 1), т. е. нужно было выполнить для освобожденія отъ закона извѣстный юридическій актъ. Но когда рѣчь идетъ о дѣлѣ Христовомъ, о страданіяхъ, Имъ понесенныхъ, о Крови Его, пролитой на крестѣ, то нужно имѣть въ виду всѣхъ людей, а не однихъ іудеевъ, и, стало быть, по отношенію ко всѣмъ людямъ терминъ искупленіе будетъ имѣть уже не тотъ смыслъ и во всякомъ случаѣ не юридическій смыслъ.

Говоря объ отношеніи Бога къ человъку падшему и о спасеніи людей чрезъ Іисуса Христа, мы должны имъть въ виду основы того самаго первобытнаго и въчнаго завъта, который быль заключень съ Адамомъ и въ лицъ послъдняго со всъмъ человъческимъ родомъ. При этомъ не должны упускать изъ виду и того Богооткровеннаго ученія о безконечномъ внъмірномъ завътъ, который отъ въчности существовалъ въ Богъ Тріединомъ и Тріипостасномъ. Тамъ, въ этомъ недосягаемомъ Абсолютномъ Бытіи, коренится отъ въка все міровое конечное бытіе, и все, что для конечнаго бытія является какъ прошедшее и будущее, для Бытія Абсолютнаго есть настоящее. И тамъ, въ въчности, второе Лице Бога Тріединаго, Божіе Слово провозглашаетъ: "се иду, еже творити волю Твою Боже 2), провозглашаетъ, имъя въ виду, извъстный историческій моментъ нарушенія человъкомъ завъта съ Богомъ. Совершенно ясно, что этимъ въчнымъ "се иду" повъдана человъку тайна Тріединаго Бога, или внутренней жизни Божества, заключающейся въ любви, готовой на самопожертвованіе 3). Все ученіе о Троичности Лицъ имъетъ, такимъ образомъ, самую тъсную связь съ тайною вочеловъченія Сына Божія и совершеннаго Имъ искупленія. Безпредъльное Существо Божіе оказывается безпредъльнымъ прежде

<sup>&#</sup>x27;) Лев. XXV, 52—46.

<sup>2)</sup> Евр. X, 6-7 ср. Пс. XXXIX, 7-9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Іоан. III, 16.

всего въ актъ самоограниченія, въ Божественной Любви. Ни о какомъ правосудіи, возмездіи или наказаніи за гръхъ не говоритъ намъ тайна Троичности. Ни о какихъ юридическизаконныхъ отношеніяхъ ръчи быть не можетъ и въ томъ случать, когда мы имтемъ въ виду актъ осуществленія предвъчнаго "се иду". Какія могутъ быть юридическія нормы тамъ, гдъ Творецъ и тварь, всемогущество и ничтожество, Бытіе Абсолютное и бытіе ограниченное, гдъ есть двъ совершенно неравныя стороны. Не голосъ правосудія и возмездія услышаль Адамъ падшій, а голосъ милосердія и любви Божіей: "Адамъ, гдъ ты?". Не голосъ наказанія онъ узналъ и въ словахъ-, Съмя жены сотретъ главу змія", а благое обътованіе объ избавленіи и спасеніи, о полномъ прощеніи первороднаго гръха. Отсюда ясно, что и самое исполненіе даннаго обътованія нельзя разсматривать, какъ юридическій актъ со стороны Бога, и принятый въ богословской наукъ терминъ искупленіе нельзя юридическомъ понимать въ смыслъ.

Между тъмъ еще со временъ первыхъ апостоловъ, раскрывавшихъ христіанскій догматъ объ искупленіи, юридическое пониманіе послъдняго явилось преобладающимъ. Времена схоластики закръпили, усилили это пониманіе. Слъды его мы находимъ въ богословскихъ системахъ самаго послъдняго времени.

Сущность ученія объ искупленіи юридическая теорія представляєть въ такомъ видъ. Своимъ гръхомъ люди прогнъвали Бога и навлекли на себя праведный гнъвъ Божій. Вслъдствіе этого надъ ними должно было совершиться Божественное правосудіе. Люди должны были понести тяжкую кару. И все равно искупить своей вины передъ Богомъ не могли, потому что безконечно оскорбили Бога. Безконечная вина требовала безконечнаго удовлетворенія. Чтобы отвратить праведный Божій гнъвъ и дать безконечное удовлетвореніе Божественному правосудію, Богочеловъкъ Христосъ Своею крестною смертію принесъ Самого Себя въ жертву. Эта жертва должна была удовлетворить правосудію Божію,

потому что страдалъ Безгръшный за гръшныхъ въ лицъ Богочеловъка Христа <sup>1</sup>). Къ этому объясненію догмата искупленія присоединяютъ еще теорію примиренія сторонъ. Гръхопаденіемъ человъка нарушенъ союзъ между Богомъ и человъкомъ, союзъ, имъющій характеръ договора. Чтобы возстановить союзъ, должно состояться примиреніе сторонъ, – Бога съ человъкомъ и человъка съ Богомъ <sup>2</sup>). Примирителемъ—посредникомъ явился Іисусъ Христосъ, ходатай Новаго Завъта, или новаго союза между Богомъ и человъкомъ.

Въ этой юридической теоріи все дѣло искупленія является непонятнымъ. Оно представлено въ видѣ обычнаго судебнаго процесса между двумя равными сторонами. По винѣ одной изъ сторонъ нарушенъ договоръ. Виновная сторона должна потерпѣть наказаніе. Правосудіе требуетъ необычайнаго возмездія. И вотъ является Праведникъ, взявшій на себя грѣхъ, вину и наказаніе... Только католическое богословіе могло выдумать эту нелѣпую теорію 3), которая все дѣло домостроительства нашего спасенія, дѣло чрезвычайное, Божіе дѣло, представляетъ въ чертахъ, приличныхъ человѣческимъ отношеніямъ, въ образахъ человѣческаго договора между сторонами, суда двухъ тяжущихся, возмездія по приговору суда, которымъ якобы удовлетворяется правосудіе и возстановляется правда.

Можно было-бы допустить умъстность этой теоріи лишь въ томъ случав, если-бы дъло шло только объ искупленіи подзаконныхъ іудеевъ. Такъ оно и представлено у апостола Павла въ посланіи къ Галатамъ. Законъ, пришедшій посль обътованія, данный рукою посредника Моисея ), дъйстви-

<sup>1)</sup> См. Догматическое богословіе Митр. Макарія т. II, стр. 10-14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Этотъ остатокъ юридической теоріи замѣтенъ и въ книгъ о. Свътлова: "Христіанское въроученіе въ апологетическомъ изложеніи". ч. II, стр. 331—333. Изд. 1912 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Указанная теорія принята въ католичествъ папою Климентомъ VI въ 1343 году въ качествъ догмата въ самый разгаръ схоластики и подъ вліяніемъ Өомы Аквинскаго, который училъ, что отъ папы зависитъ окончательное опредъленіе того, что относится къ въръ. Функъ. Исторія Христ. церкви. Пер. Гидулянова стр. 315. Москва 1911 г.

<sup>4)</sup> Гал. III, 19.

тельно многое измѣнилъ въ отношеніяхъ іудеевъ къ Богу, поставивъ эти отношенія въ юридическія рамки между двумя договорившимися сторонами. Но вѣдь на то онъ и законъ, а не вѣра, не первобытное обѣтованіе, не первобытный союзъ. Измѣнить отношенія между Богомъ и человѣкомъ, установившіяся раньше 1), онъ не могъ, не имѣлъ силы. Онъ имѣлъ характеръ временнаго средства, имѣющаго опредѣленную цѣль: дать почувствовать іудею необходимость благодатныхъ, сердечныхъ, а не юридическихъ отношеній къ Богу. Исполнивъ это свое назначеніе, законъ въ его юридической сторонѣ совершенно упраздненъ, отмѣненъ Іисусомъ Христомъ. И эта отмѣна, это снятіе ига закона дѣйствительно есть искупленіе подзаконныхъ, выкупъ отъ рабства закону.

Но здъсь юридическая теорія и кончается. Когда мы имъемъ въ виду отношенія между Богомъ и всъмъ человъчествомъ, указанная теорія не имъетъ никакого смысла. Все человъчество въ лицъ Адама вступило въ живой союзъ съ Богомъ, не какъ равная сторона съ равной, а какъ тварь со своимъ Творцомъ. И не правосудіе Божіе пошло навстрѣчу падшему созданію, а та-же безконечная любовь, которая вызвала человъка къ бытію. Ни о какомъ удовлетвореніи правды Божіей здъсь не можетъ быть и ръчи, потому что самое понятіе объ этомъ принижаетъ Божіе Абсолютное Существо, которое "ни отъ рукъ человъческихъ угожденія пріемлетъ, требуя что, Само дая всъмъ и животъ, и дыханіе, и вся <sup>2</sup>). Точно также нельзя понимать дъло искупленія въ видъ примиренія сторонъ, — Бога съ человъкомъ и человъка съ Богомъ. Такъ, гдъ одна изъ сторонъ является причиною бытія другой стороны, понятіе примиренія совствить не умъстно. Тамъ возможно или всепрощеніе, или новое твореніе, созданіе новой твари на мъсто прежней. Существуетъ богословское мнъніе, что средствомъ примиренія Бога съ челов вкомъ и человъка съ Богомъ служитъ покаяніе, потому что оно является

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) При Авраамъ. Апостолъ имъетъ въ виду обътованія, данныя Аврааму и союзъ съ нимъ, но въдь извъстно, что этими обътованіями подтверждено обътованіе Адаму. Гал. III, 16, 19, ср. Быт. III, 15; XII, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъян. XVII, 24-25; ср. Ис. XI., 48.

"вполнъ достаточной жертвой со стороны человъка, удовлетвореніемъ правдѣ Божіей, иначе-умилостивленіемъ правосуднаго гнвва Божія. Оно умилостивляетъ Бога и побуждаетъ Бога отмънить казнь за гръхъ" 1). Намъ кажется, что такое мнъніе несправедливо по существу и не соотвътствуетъ исторической правдъ. Если имъть въ виду согръшившихъ Адама и Еву, то въдь они не обнаружили сердечнаго раскаянія, напротивъ, старались скрыть свой гръхъ и оправдать самихъ себя. Между тъмъ обътованіе о Съмени имъ было дано. Выслушавъ его они были тронуты Божественною любовью и приготовились жить въ тъхъ условіяхъ, которыя созданы были ихъ гръхомъ. Несправедливо указанное мнъніе и по существу. Представлять Бога гнъвающимся, требующимъ умилостивленія, ищущимъ удовлетворенія своей правды и т. д. недостойно Бога, который такъ "возлюбилъ міръ, яко и Сына Своего Единороднаго далъ есть, да всякъ, въруяй въ Него не погибнетъ, но имать животъ въчный "2). Конечно, покаяніе необходимо со стороны человъка; оно требуется фактомъ челозъческой свободы, которой предоставлено избирать добро и зло, жизнь и смерть 3). Но первое обътование объ искупленіи не было слъдствіемъ человъческаго раскаянія. Оно было дъломъ только Божественной любви и ничъмъ больше. Отсюда и понятно, почему апостолъ Павелъ, говоря объ оправданіи человъка отъ первороднаго гръха, дарованномъ "туне благодатію Божіею избавленіемъ еже о Христъ Іисусъ" 4) и объ искупленіи Кровію Его добавляетъ, что этотъ актъ совершенъ Тъмъ, Которымъ создано все видимое и невидимое <sup>5</sup>). Богъ, Искупитель и Спаситель, есть въ то-же время Творецъ міра. Если-бы Онъ не былъ Творцомъ міра, то не существовало-бы гръха и не было-бы самаго вопроса объ искупленіи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свътловъ: "Христіанское въроученіе въ апологетическомъ изложеніи". 1912. т. II, стр. 331.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ioan. III, 16.

³) Второз. XXX, 15-19.

<sup>4)</sup> Римл. III, 23 - 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Колос. I, 14.16.

Юридическая теорія, выдвигая на первый планъ правосудіе Божіе, видитъ въ искупленіи какой-то механическій процессъ, совершенный Іисусомъ Христомъ. Богочеловъкъ Христосъ Своею крестною смертью принесъ Самого Себя въ жертву за гръхъ, и эта жертва явилась безконечной платой предъ безконечнымъ правосудіемъ. Но чъмъ-же вызвана эта жертва, какъ не любовію Бога, и умъстно-ли понятіе о платъ тамъ, гдъ ръчь идетъ о самопожертвованіи? И не будетъ-ли глубокимъ противоръчіемъ признавать такой способъ обращенія со свободной тварью: восхотълъ сотворить и сотворилъ, восхотълъ спасти и спасъ. Еще блаженный Августинъ указывалъ, что Богъ могъ сотворить насъ безъ насъ, но спасти насъ безъ насъ не можетъ. Иначе Богъ дъйствовалъ-бы совершенно произвольно и тогда, когда творилъ человъка, и и тогда, когда его спасалъ. Непонятнымъ остается и то, зачъмъ потребовалось Богу принести Самого Себя въ жертву для удовлетворенія Своего-же правосудія? Богъ могъ-бы прямо простить человъка безъ этого чрезвычайнаго средства. Особенно большое недоумъніе вызываютъ страданія Праведника ни въ чемъ неповиннаго. Какимъ образомъ правосудіе Божіе можетъ удовлетвориться наказаніемъ невиннаго? Всъ эти детали въ догматъ искупленія при юридическираціоналистическомъ пониманіи совершенно затемняютъ его смыслъ и заставляютъ не соглашаться съ нимъ всякаго мыслящаго человъка. Недаромъ Каррьеръ сказалъ: "Богъ, заставляющій страдать невиннаго, чтобы облагод тельствовать гръшниковъ, конечно, не былъ-бы Богомъ любви, какъ и Богомъ справедливости. Онъ былъ-бы кровожаднымъ идоломъ". Отсюда понятно, что центръ тяжести въ догматъ объ искупленіи и спасеніи долженъ лежать не въ правосудіи Божіемъ, ищущемъ кары, а въ любви и милосердіи, способномъ на самопожертвованіе. И все дъло искупленія не должно быть разсматриваемо, какъ принесеніе Сыномъ Божіимъ извъстной платы Богу, а какъ принятіе на Себя гръховъ человъческихъ въ томъ случат и подъ тъмъ условіемъ, если человъкъ самъ осуждаетъ себя за гръхи и стремится отъ нихъ освободиться, но не можетъ побъдить въ себъ гръховныхъ

страстей 1). А въ такомъ случать все дто искупленія должно быть разсматриваемо не только какъ историческій фактъ, а какъ постоянный, продолжающійся до сего дне, процессъ возобновленія союза между Богомъ и согртшающимъ, но кающимся человткомъ, процессъ, слагающійся изъ двухъ силъ, — Божественной благости Христа и дтятельнаго подвига самого человтка. Это не плата Богу за гртхи, не возмездіе или наказаніе невиннаго, а единственно возможный способъ къ очищенію людей отъ гртховъ, когда-бы и ктять бы изъ свободныхъ существъ они ни были совершены.

Съ этой точки зрѣнія каждый кающійся грѣшникъ становится въ то положеніе, въ которомъ былъ Адамъ до паденія, т. е. дѣлается какъ-бы новымъ созданіемъ Божіимъ, или вновь рожденнымъ человѣкомъ, и самый актъ искупленія по отношенію къ нему является какъ-бы новымъ творческимъ актомъ 2).

Великое дъло спасенія людей нельзя разсматривать отръшенно отъ Личности Самого Христа, какъ отдъльный подвигъ въ жизни Христа. Въ этомъ вся ошибка юридической теоріи, выдвигающей на первый планъ крестныя страданія Іисуса Христа. Дівло спасенія было дівломъ всей жизни Христа, являющейся сплошнымъ подвигомъ самоуничтоженія. Оно началось актомъ воплощенія, когда истинный Сынъ Божій "Себе умалилъ, зракъ раба пріимъ, въ подобіи человъчестъмъ бывъ и образомъ обрътеся, якоже человъкъ 3), продолжалось всю Его жизнь и завершилось на крестъ. Поэтому, чтобы понять истинный смыслъ искупительнаго акта, необходимо понять психологію Христовыхъ чувствованій, Его духовныхъ переживаній, Его Богочеловъческаго сознанія, и всего внутренняго содержанія Его Личности. Апостолъ Павелъ справедливо сказалъ, что въ насъ должны быть тъ-же чувствованія, которыя во Христь Іисусь 4), если мы хотимъ имъть върное пониманіе дъла Христова. Въ противномъ слу-

<sup>1)</sup> Несмъловъ: "Наука о человъкъ" т. II, стр. 335-336.

<sup>2) 2</sup> Кор. V, 17; ср. Iоан. I, 12—13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Фил. II, 6-7.

<sup>4)</sup> Фил. II, 5.

чаѣ мы никогда не выйдемт изъ круга раціоналистическихъ и юридическихъ теорій и никогда не поймемъ всей глубины любви Божіей, открывшейся въ актѣ искупленія и въ самой Личности Искупителя, Господа нашего Іисуса Христа.

## ГЛАВА ІІ.

Боговоплощеніе. Его возможность съ теистической точки зрънія. Условія Боговоплощенія. Личность Пресвятой Дъвы. Тайна безсъменнаго зачатія, раскрывшаяся апостольскому сознанію.

Великое дъло спасенія людей, предопредъленное Богомъ прежде всъхъ въковъ, въ области земного, историческаго бытія началось таинственнымъ актомъ Боговоплощенія. Въ этомъ актъ разсудочное мышленіе видитъ нъчто сверхраціональное и сверхъестественное, ничъмъ не объяснимое чудо, препятствующее общепризнанности христіанства въ качествъ религіи. Между тъмъ, воплощеніе Божества не есть актъ самъ по себъ чудесный въ собственномъ смыслъ, т. е. чуждый. общему порядку бытія. Глубокое философское міропониманіе, въ полномъ согласіи съ глубокимъ религіознымъ чувствомъ, непререкаемо свидътельствуетъ, что Богъ обитаетъ весь во всемъ. Божіе Существо, будучи трансцедентнымъ, находясь выше и внъ міровыхъ предъловъ, по отношенію къ міру является имманентною творческою силою, міровою душой, постоянно дъйствующею во внъшней природъ и въ человъческой душъ. Богъ обитаетъ весь во всемъ міровомъ цъломъ и въ каждой отдъльной вещи, въ каждомъ атомъ. Слова молитвы Св. Духу "вездъ сый и вся исполняяй" очень опредъленно и ясно выражаютъ эту имманентность Божества. Богь обитаетъ весь во всемъ, всъми Своими абсолютными свойствами (самобытности, премудрости, всемогущества и т. д.), такъ, что самый малъйшій предметъ потенціально таитъ въ

себъ всю полноту Божественныхъ силъ<sup>1</sup>). Всемогущество Божіе можетъ изъ камней воздвигнуть чада Аврааму. По всемогущему слову Христа пяти хлъбовъ и двухъ рыбъ оказглось достаточно, чтобы насытить пять тысячъ мужей, кромъ женъ и дътей, и собрать двънадцать корзинъ остатковъ <sup>2</sup>). Всемогущая воля Божія могла-бы изъ каждаго малъйшаго элемента вещества создать цълую вселенную и, въ то-же время, въ каждомъ атомъ показать намъ всю необъятность Божественныхъ совершенствъ. А гдъ свойства Божіи,—тамъ нераздъльно съ ними пребываетъ и Самъ Богъ <sup>3</sup>). Если-бы

<sup>1)</sup> Нѣтъ-ли подтвержденія этому религіозно-философскому тезису въ современномъ ученіи о радіоактивности вещества? Радій есть безконечная сила, извлекаемая изъ вещества, а радіоактивностью обладають въ большей или меньшей мѣрѣ всѣ виды вещества. См. нашу статью "Богъ въ природѣ. Вѣра и Разумъ. 1912 г. № 12 стр. 730—736. Люи и Поль Мюратъ "Идея о Богѣ по современному состоянію естественныхъ наукъ\*. Перев. съфранц. Колодезникова. Стр. 170—175.

<sup>2)</sup> Объ этомъ-же говорять всѣ ветхозавѣтныя чудеся, въ которыхъ открывалось человѣку Божіе всемогущество. Особенно чудеся въ патріарх. періодъ, во времена Моисея, Іисуса Навина, нѣкоторыхъ Судей. Кн. Быт. Исх. Числъ, І. Нав., Суд., 1—2 Цар.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По ученю блаж. Августина "Deus non bonus animus, aut bonus angelus, aut bonum coelum, sed bonum bonum..... Deus non alio bono bonum, sed bonum omnis boni..... non hoc et illum bonum, sed ipsum bonum. De trinitate VIII, 4. Augustini opera omnia. Edit. paris. altera 1837.

Вопросъ объ отношеніи между Божественной сушностью и Его свойствами весьма удачно разръшенъ въ небольшой статьѣ Gspann'а "Gottes Wesenheit und Attribute". Theolog. Quartalschrift; 1912; 3. стр. 453—456. По справедливому мнѣнію автора нельзя мыслить реальное различіе между Богомъ и Божественнымъ аттрибутомъ безъ ущерба безконечному единству и величайшей простотѣ. Все, что мы называемъ Божественнымъ свойствомъ, только тогда не будетъ противоръчить понятію о Богѣ, какъ о Бытіи Абсолютномъ и единомъ, когда будетъ мыслиться въ субстанціальной формѣ. Поэтому, когда мы называемъ Бога совершеннѣйшимъ, мы должиы считать совершенство Его Сущностью; когда мы Его именуемъ премудрымъ,—мы считаемъ Сущностью Божества мудрость въ абсолютной формѣ и т. д. Само Священное Писаніе называетъ Бога Любовью (I Іоан. IV, 8—16) Истиною и Жизнью (Іоан. XIV, 6), Мудростью (I Кор. I, 24; Притч. I, 20), при чемъ каждое свойство, мыслимое въ абсолютной формѣ, идентично съ Божественной Сущностью и заключаетъ въ себъ формально и по существу всъ осталь-

Богъ былъ Существомъ совершенно отдъльнымъ отъ міра, обитающимъ гдъ-то за его предълами, или, если-бы Божественное міроправленіе ограничивалось отдъльными актами Его Высочайшей Мысли и Воли, то, понятно, воплощение Божества было бы немыслимымъ. Понятно, почему деистическое представленіе о Божествъ совершенно исключаетъ всякую возможность взаимодъйствія между Богомъ и міромъ и Боговоплощенія. Исключаетъ эту возможность и пантеистическое міропониманіе, которое подъ Божествомъ разумветъ все, потому что всему нельзя быть чъмъ нибудь однимъ,-индивидуальнымъ, какъ океану невозможно сдълаться каплей 1). Только понятіе о Богъ, какъ Абсолютномъ, всесовершенномъ и личномъ Духъ, открываетъ путь такому пониманію. Міръ ограниченъ, и слъдовательно, онъ внъ Бога, но въ то-же время своею внутреннею стороною, душою, онъ стремится къ внутреннему соединенію съ Божествомъ, Бытіемъ Абсолютнымъ, въчнымъ и безграничнымъ.

Будучи образомъ и подобіемъ Божіимъ, человѣкъ по самой природѣ своей представляетъ нѣкоторое соединеніе Божества съ матеріальною средою. Онъ могъ-бы узрѣть Бога въ каждой малой вещи при томъ условіи, если-бы обладалъ совершенною нравственною свободою и безграничнымъ сознаніемъ, которое могло-бы вмѣстить Бога. Но "Божія никто-же вѣсть, точію Духъ Божій". Абсолютное Бытіе ясно только для абсолютнаго же сознанія. Только "Духъ Божій испытуетъ вся и глубины Божія"2). А наше сознаніе, по

ныя свойства. Только такимъ путемъ можно избъжать въ понятіи о Богъ крайностей реализма и номинализма.

По мнѣнію о. Флоренскаго "любовь не есть признакъ Бога. Богъ не былъ-бы абсолютною Любовью, если-бы былъ любовью только къ другому, къ условному, къ тѣлесному, къ міру. Вѣдь тогда любовь Божія стояла-бы въ зависимости отъ бытія условнаго, и слѣдовательно, сама была-бы случайна. Богъ есть Существо абсолютное потому, что Онъ—субстанціальный актъ любви, актъ-субстанція. Любовь это сущность Божія, собственная Его природа". Столпъ и утвержд. истины. стр. 71.

<sup>1)</sup> В. Соловьевъ т. III, стр. 164—181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I Kop. II, 11.

справедливому замъчанію Паскаля 1), занимающее середину между всъмъ и ничъмъ, сдинаково способное чувствовать безконечность и ничтожество, неспособно ни воспринимать Бога въ отдъльныхъ предметахъ и явленіяхъ міра, ни отражать Его въ себъ. Ни одна тварь не представляетъ намъ Бога всецъло, Бога безконечно всесовершеннаго, сколько-бы мы ни изучали природу. Для нашего ограниченнаго сознанія Богъ въ каждомъ твореніи являетъ извъстную, опредъленную, а не безпредъльную Свою силу: въ однихъ предметахъ больше, въ другихъ меньше. Съ другой стороны, и самъ человъкъ въ своемъ богоподобномъ состояніи не представляетъ собою одинаковой почвы для болье или менье полнаго отраженія Божества. Апостолы не даромъ учили о трехчастномъ составћ человъка, различая въ немъ духъ, цушу и тъло 2). Духъ--это Божественное начало въ человъкъ; тъло-матеріальный элементъ; душа--элементъ, связующій первые два, -собственно человъкъ. Если въ человъкъ преобладаетъ духъ, то онъ яснъе видитъ во всемъ окружающемъ Бога и въ самомъ себъ полнъе и совершеннъе отражаетъ Его. Если первенство въ человъкъ принадлежитъ матеріи, его тълу, то человъкъ живетъ одною жизнью съ природой и не способенъ ни въ самомъ себъ, ни въ природъ открыть Божественное содержаніе 3). Если онъ полагается на силу только одного своего ра-

 $<sup>^{-1}</sup>$ ) "Мысли о религіи" стр. 52-55.

 $<sup>^2</sup>$ ) I Сол. V, 23; Евр. IV, 12. Въ догматическомъ богословіи М. Макарія т. І стр. 445—449 съ большою натяжкой отвергается различіе между  $\psi \chi \dot{\eta}$  и  $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$ , чтобы доказать двухчастный составъ человъка, а приводимые примъры: Іоан. X, 15—17, Мө. XXVI, 38 ( $\psi \nu \chi \dot{\eta}$ ), Лук. XXIII, 46, Мө. XXVII, 50; Іоан. XIX, 30 ( $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$ )—свидътельствують какъ разъ обратное. И евангелія и посланія апостольскія ясно различають душу и духъ, признавая въ первомъ случать низшія чувства (инстинкты, наприм. страхъ), а во второмъ высшія проявленія человъческаго сознанія, разумъ и свободу.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I Кор. II, 14—15. Въ этомъ мѣстѣ у апостола Павля особенно ярко отмѣчено различіе между человѣкомъ душевнымъ и духовнымъ. Можно-ли, поэтому, утверждать, что Апостолъ Павелъ не видѣлъ различія между душою и духомъ?

зума, если онъ ищетъ духовной опоры въ своемъ мышленіи и внъшнемъ научномъ опытъ, -и это не обезпечиваетъ ему приближенія къ Божеству. Напротивъ, одно умственное образованіе, развивая самонадъянность и питая человъческую гордыню, большею частью разобщаеть человъка отъ Бога и удаляетъ отъ Него. Въ человъческомъ интеллектъ мало данныхъ къ примиренію антиномій бытія духовнаго и матеріальнаго. Тамъ, напротивъ, коренится въчное и непреодолимое побужденіе къ обособленію отъ Божества, стремленіе "быть яко богъ". Чтобы совершилось дъйствительное богоуподобленіе твари Теорцу, человъка Божеству, необходимо свободное самоопредъленіе человъка, добровольное и охотное подчиненіе человъческой воли волъ Божественной, какъ Абсолютной. Если-бы этого самоопредъленія не было, если-бы не было согласія человъческой воли съ высшею Божественною Волею, въчное Слово никогда не стало-бы плотію. Богъ не стъсняетъ свободы человъка и не можетъ стъснять, потому что такое стъсненіе уничтожало-бы человъческую самостоятельность и лишало-бы человъка нравственнаго достоинства, т. е. самаго существеннаго отличія человъка отъ прочихъ тварей.

Даетъ-ли человъческая исторія примъры подчиненія твари Творцу, человъка Божеству?

Библія даетъ много примъровъ такого подчиненія въ людяхъ высокаго духовнаго подвига, глубочайшей религіозности, святой жизни, исполненной знаковъ полнаго смиренія и покорности Богу. Таковы всъ праведники Ветхаго Завъта, таковы пророки: Моисей Боговидецъ, Илія огнеколесничникъ, Исаія, Іеремія, Іезекіиль, удостоившіеся внутреннимъ окомъ, геніальнымъ религіознымъ опытомъ узръть Бога, съдящаго на престолъ высокомъ и превознесенномъ 1). Таковъ послъдній пророкъ и Предтеча, по внутреннему вдохновенію узнавшій въ Іисусъ Мессію и провозгласившій о Немъ: "се агнецъ Божій, вземляй гръхи міра" 2). Таковъ ап. Павелъ восхищенный до третьяго неба и слышавщій неизреченные глаголы 3).

<sup>&#</sup>x27;) Ис. VI, 1; Іезек. I, 26; Дан. X гл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. I, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 2 Kop. XII, 2-4.

И вообще всѣ праведники Ветхаго Завѣта, достигавшіе высокихъ ступеней нравственнаго совершенства и религіознаго сознанія, обнаруживали все больше и больше духовныхъ совершенствъ и силъ. Но при всемъ томъ, полнаго духовнаго человѣка не могло быть ни въ одномъ изъ нихъ. Самые совершенные праведники проявляли великую, но все-же не безграничную силу Божію, не безпредѣльную полноту Божества. Жизнь ихъ была въ извѣстной степени идеальна, но полнаго, абсолютно-безгрѣшнаго человѣка она, все-таки, не давала. Ветхозавѣтный человѣкъ не былъ способенъ подчинить свою волю Божественнымъ велѣніямъ вполнѣ и безусловно; естественное сознаніе не было въ состояніи удержаться на высотѣ Богосознанія. Не было еще индивидуальныхъ примѣровъ полной гармоніи воли человѣческой съ волею Божественной.

Но вся жизнь духовнаго человъчества съ момента гръхопаденія слагалась изъ постепеннаго сближенія и взаимнаго проникновенія природнаго-человъческаго и Божественнаго сознанія, сперва удаленныхъ и разобщенныхъ гръхомъ человъка, потомъ все ближе сходящихся, все глубже и глубже проникающихъ другъ друга, пока, наконецъ, въ лицъ Святой, пречистой, пренепорочной Дъвы человъчество не уготовало сосуда, въ которомъ въчное Богъ-Слово стало плотію. Это событие въ евангельскомъ разсказъ отмъчается, какъ моментъ полнаго и всецълаго подчиненія воли человъческой необычайнымъ словамъ Благовъстника Архангела: "се раба Господня; да будетъ Мнъ по глоголу твоему" (Лук. I, 38). Разумъ человъческій и вся вообще душевная человъческая стихія никогда не могла-бы понять благовъстія и опъпенъла-бы передъ вопросомъ "како будетъ сіе", передъ этою возможностью невозможнаго. Но лишь только совершилось полное и безусловное подчинение человъка Богу, невозможное €тало возможнымъ, въ природъ человъка не стало преграды дъйствію Духа Святаго для Боговоплощенія, для вочеловъченія Бога Слова.

Неудивительно, если сама Личность Св. Дъвы черезъ этотъ актъ стала исключительной. Въ Ней Самой, въ Ея ръшеніи, поступкъ, человъчество принесло Богу въ жертву са-

мое лучшее и цѣнное, свою индивидуальную свободу, свою личность, свою Богоподобную сущность. Черезъ Нее вновь завязалась первобытная связь человѣка съ Богомъ, порванная свободнымъ актомъ человѣческой воли. Въ лицѣ Св. Дѣвы человѣческая природа достигла нравственнаго величія, царственной красоты, богоподобія. Она—Царица небесная, Матерь Божія всеблагая и вмѣстѣ съ тѣмъ Матерь всего человѣчества, заступница и ходатаица. Ея смерть была блаженнымъ, кратковременнымъ успеніемъ, послѣ чего началась Ея небесная слава превыше херувимовъ и серафимовъ...

Да, съ именемъ Богоматери Приснодъвы христіанство теряетъ характеръ отвлеченной доктрины, становясь реальною жизнью, живою конкретною Личностью, въ Которой міръ дольній, временный, конечный, феноменальный пришелъ въ непосредственное соприкосновеніе съ горнимъ Іерусалимомъ небеснымъ, Бытіемъ Абсолютнымъ и въчнымъ. Для философской мысли древняго времени такое соприкосновеніе представлялось возможнымъ, но подъ условіемъ допущенія посредствующихъ звеньевъ, существъ, занимающихъ средину между небомъ и землей, матеріей и духомъ. Вмъстъ съ тъмъ само Божество въ этомъ актъ соприкосновенія какъ-бы уничижалось, умалялось, принижалось до степени бытія ему несвойственнаго и по самой сущности глубоко ему противоположнаго. Такое соединеніе ничего не говорило человъческому сознанію и ръшительно ни къ чему человъка не обязывало.

Совсѣмъ не то въ христіанствѣ, гдѣ "Бого-словіе" не есть только слово или ученіе о Богѣ, а самое Богъ Слово, воплотившееся и вочеловѣчившееся, а философія не есть стремленіе или любовь къ мудрованію, а самая Мудрость, Софія, при томъ не въ абстрактномъ смыслѣ качества или свойства, а въ индивидуальномъ, живомъ конкретномъ образѣ. Софія въ христіанствѣ есть преблагословенная Матерь и Дѣва, "нескверная, неблазная, нетлѣнная, пречистая Богоневѣста, Владычица, яже Бога Слова человѣкомъ, преславнымъ Своимъ рождествомъ, соединившая и отринувшееся естество наше небеснымъ совокупльшая 1. Никакая хри-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Часословъ. Предпослъдняя молитва великаго повечерія.

стіанская наука никогда-бы не создала того идеально-чистаго женскаго образа, которое дано человъчеству въ Лицъ преславной Владычицы, если-бы этотъ образъ былъ только мысленный, умопостигаемый, а не дъйствительный.

Итакъ, если гдъ, то въ этомъ пунктъ, въ ученіи о Боговоплощеніи, христіанство не есть теорія, а самая жизнь, дъйствительная жизнь, начавшаяся дъйствительной исторической дъвственно прекрасной Личностью, о которой ранъе можно было мечтать, ожидать, и въ пророческомъ вдохновеніи представлять какъ Царицу, ставшую одесную небеснаго царя въ шитой золотомъ одеждъ, вся слава Которой внутри Ея, красоты Которой возжелаетъ Царь 1). Но мечта стала дъйствительностью, когда одна изъ праведныхъ іудейскихъ женщинъ, жена сзященника, встрътила въ своемъ домъ скромную Дъву, пришедшую навъстить ее. Елизавета была непраздна, встръчая Гостью. Но какъ только Гостья переступила порогъ ея дома, вся душа Елизаветы вострепетала отъ восторга, и младенецъ во чревъ ея "взыграся", и все существо ея исполнилось Духа Святаго, провидя въ пришедшей Матерь Господа 2). Помимо этого прямого евангельскаго свидътельства, священная христіанская литература содержитъ много фактовъ необычайнаго вліянія св. Дъвы Маріи на всъхъ, кто Ее зналъ и видълъ. Одно соприкосновеніе и духовное общеніе съ Нею, даже простое лицезръніе Ея приводило въ восторгъ, захватывало духъ, умиляло. Получалось впечатлъніе чего то Божественнаго, потусторонняго, небеснаго, нездъшняго. Сохранилось письмо св. Діонисія Ареопагита Ап. Павлу<sup>3</sup>), въ которомъ этотъ св. отецъ, занимавшій когда то видный постъ въ абинскомъ ареопагъ, мужъ по своему времени образованный, дълится впечатлъніями отъ

<sup>&#</sup>x27;) Псал. XLIV' 10—15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лук. I, 39-45.

<sup>3)</sup> Литературу о жизни, чудесахъ, явленіяхъ, иконахъ Бож. Матери см. у о. Флоренскаго въ кн. Столпъ и утвержденіе истины, стр. 763—765. Примъч. 629 и 648. Тамъ ие указаны только мысли арх. Никанора о значеніи св. Дъвы, заключающіяся въ пяти томахъ его поученій, изд. 1990 г. Одесса.

своего посъщенія Богоматери. Въ восторгь отъ полученнаго впечатльнія Ареопагить сознается, что ему ранье "невъроятнымъ казалось, чтобы могло быть человыческое существо такой Божественной силы и дивной благодати; что когда ап. Іоаннъ (у котораго жила Богоматерь) ввель его въ жилище св. Дъвы, его озариль извнъ и извнутри дивный Божественный свътъ такой силы, что сердце и духъ его изнемогли, и онъ готовъ былъ бы почтить Ее поклоненіемъ, которое прилично Самому Богу". Тоже свидътельствуетъ св. Игнатій Богоносецъ, посъщавшій св. Дъву въ домъ Іоанна Богослова.

Вотъ какую дивную красоту, совершенство и премудрость имъетъ христіанство въ Лицъ св. Дъвы. Не отвлеченную мораль или богословскую доктрину, мысль или идею, къ которой человъкъ можетъ оставаться равнодушенъ, потому что она ничего не говоритъ его сердцу, а самую премудрость, какъ живую Личность, Которая всею жизнью Своею очень понятно говорить человъку, гдъ въчность, рай, небо, царство Божіе, блаженство настоящей и будущей жизни. Они въ этихъ безцѣнныхъ сокровищахъ дѣвственно чистой и цъломудренной души, которыхъ не въ состояніи истребить ни моль, ни тля, ни червь сомнъній, ни огонь страстей. Попробуйте сопоставить съ этимъ сокровищемъ все, къ чему человъкъ стремится и чего ищетъ (хотя-бы въ наукъ), всъ блага земныя, и они вамъ покажутся мелкими и ничтожными. Будетъ моментъ, когда вы все покинете безъ сожалънія и пожалъете лишь объ одномъ, что не имъли сокровищъ чистаго сердца.

Насколько крѣпка въ церковномъ сознаніи мысль о Богоматери, какъ объ идеалѣ человѣка обожествленнаго, видно изъ того, что нѣтъ ни одного богослуженія, ни одного круга пѣснопѣній и молитвословій новозавѣтныхъ церковныхъ, гдѣ-бы не воспѣвалось Имя Пречистой. Самые праздники въ честь Ея, принадлежащіе къ разряду двунадесятыхъ, уравнены, согласно уставу церковному, съ праздниками Господскими: Въ самомъ названіи церкви, какъ непорочной невѣсты Христовой, мыслится непорочная Дѣва, возглавляющая міръ невидимый горній, стоящая одесную престола Божія.

Въ многочисленныхъ аканистахъ св. Дъва изображается пъснописцами въ чертахъ вышечеловъческихъ. Отъ нея, какъ отъ Источника, бъетъ ключъ воды живой, напояющій жажду; Она огненный Столпъ, путь спасенія всѣмъ показующій; неопалимая Купина, Живоносный Источникъ, Очистилище міру, всъхъ скорбящихъ Радость. Она Покровъ и Одигитрія—путеводительница ко спасенію. Значеніе Богоматери въ дълъ спасенія человъчества особенно отмъчено въ церковномъ обращеніи къ Ней: "Пресвятая Богородице спаси насъ". Ни къ одному лицу горняго міра церковь не обращается съ прямымъ прошеніемъ о спасеніи, кромъ Бога. Въ одной только Богоматери эта посредствующая роль святыхъ какъ-бы совершенно тушуется. Хотя Она заступница наша и ходатаица передъ Сыномъ и Богомъ, но въ сознаніи Ея высокаго положенія, въ качествъ Матери Божіей, мы въ Ней Самой видимъ источникъ спасенія нашего. И дерзновеніе къ этому мы получаемъ отъ богатаго историческаго религіознаго опыта. Вся христіанская исторія запечатлѣна явленіями Ея силы, доказательствами Ея могущества и милосердія.

Превѣчная Премудрость Божія, Логосъ Божій, въ тѣлѣ Святой Пречистой Дѣвы Маріи создала Себѣ домъ (Притч. IX, I) и облеклась въ человѣческую природу. Богъ Слово стало плотію и въ этой плоти показало всю полноту Божества тѣлесно ¹).

Въ Іисусъ Христъ соединеніе природнаго и Божественнаго начала въ одну Богочеловъческую Личность произошло фактически, съ полнымъ сохраненіемъ самостоятельности обоихъ естествъ, Божескаго и человъческаго, при чемъ всъ Божескія свойства пріобщились человъческимъ, а человъческія Божескимъ. Божескія свойства при этомъ не умалились, а человъческія безконечно возвысились. Такимъ образомъ, тотъ идеалъ совершенства, котораго человъкъ, какъ суще-

¹) Κοπ. II, 9: ¸¸ἐν ἀντῷ κατακεῖ πᾶν τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος σωματικῶς "—выраженіе, которое можеть быть понятнымь только при сопоставленіи съ ученіемь ап. Павла въ посланіи къ Фил. II, 5-8 объ уничиженіи Іисуса Христа (о кенозисѣ).

ство носящее образъ Божій, призванъ достигать черезъ постепенное богоуподобленіе въ продолженіе цълой въчности,— этотъ идеалъ нашелъ себъ индивидуальное осуществленіе въ Лицъ Богочеловъка Іисуса Христа.

Въ ученіи о Боговоплощеніи самымъ непостижимымъ является безсъменное зачатіе и безмужнее рожденіе Богочеловъка. Это первый и самый острый камень преткновенія для раціоналистическаго мышленія, которому въ данномъ случаъ мерещится полное нарушеніе законовъ природы и вопіющее противоръчіе научнымъ принципамъ. Всъ опасенія за цълость и ненарушимость законовъ природы въ примъненіи къ факту рожденія Христа были-бы умъстны въ томъ случаь, если-бы наукою была окончательно раскрыта тайна біогенезиса, и если-бы дъло шло о рожденіи обыкновеннаго человъка. Богословіе впало бы въ крайность при допущеніи возможности повторенія подобныхъ случаевъ по отношенію къ простымъ смертнымъ, почему католическій догматъ о непорочномъ зачатіи пречистой Дъвы Маріи вполнъ разумно отвергается ученіемъ православія. Другою неменьшею крайностью было-бы полное отрицаніе безсъменнаго зачатія Іисуса Христа. Личность Основателя Христіанства не есть обыкновенная личность. Дъло Имъ совершенное имъетъ творческій характеръ; по отношенію къ Нему вопросъ касается не законовъ природы, а правъ Законодателя. И вообще-то законы природы нельзя признавать какими-то оковами, которыя наложилъ на Себя Божественный Законодатель. Это скоръе нити, которыя Онъ держитъ въ Своей рукъ, сокращая, или распуская ихъ, когда Ему угодно 1). Но когда дъло идетъ о Самой Творческой Личности, --безпокойство за нерушимость Его собственныхъ законовъ не имъетъ даже смысла. Если все христіанство есть явленіе совершенно необъяснимое съ точки зрѣнія законовъ естественнаго историческаго процесса, то и Личность Іисуса Христа должна быть разсматриваема съ иной, высшей точки эрънія, и фактъ рожденія Его для христіан-

¹) М. Богословскій. "Дътство Господа нашего Інсуса христа". Стр. 209.

скаго сознанія не простой физіологическій актъ. Въ немъ обнаружилось воздъйствіе премірной силы Духа Божія. Разумъ, конечно, понять не можетъ, какъ это Дъва раждаетъ и Дъвою пребываетъ. Но для церковнаго сознанія противоръчія въ этомъ нътъ: родившійся измъняетъ законы "Богъ бо, идъже хощетъ, побъждается естества чинъ: творитъ-бо елика хощетъ . (Богород. въ великомъ кан. Андр. Крит.). Когда Св. Дъва выразила недоумъніе предъ словами архангела. Ей было сказано, что зачатіе произойдетъ силою свыше: "Духъ Святый найдетъ на Тя, и Сила Всевышняго осънить Тя" 1). Послъднія слова особенно знаменательны. Событіе безсъменнаго зачатія представлено въ въ томъ же видъ, накъ творческое дъйствіе Божіе въ началъ міробытія. Тамъ Духъ Божій носился надъ водами, оживотворяя первобытное вещество, и приготовляя его для воздъйствія Творческаго Слова. И здісь Духъ Божій Своимъ благодатнымъ осѣненіемъ подъйствовалъ на дъвическую утробу  $^{2}$ ).

Но все, что является непосредственнымъ дъйствіемъ Духа Божія, можетъ быть воспринято, усвоено и понято не механическимъ способомъ, не раціоналистическимъ мышленіемъ и не внъшнимъ опытомъ, а опытомъ внутреннимъ, религіознымъ озареніемъ. Душевный человъкъ никогда не пойметь того, что происходить подъ дъйствіемъ Духа Божія, и только человъку духовному становится яснымъ непостижимое 3). Передавая фактъ рожденія издревле обътованнаго Съмени, апостолы имъли въ виду, какъ и при изложеніи всъхъ остальныхъ событій изъ жизни Іисуса Христа, не людей душевныхъ, не тъхъ, кто дълаетъ предметы въры объектомъ внъшняго опыта и разсудочнаго пониманія. Людямъ опытной науки со всъмъ ихъ логическимъ арсеналомъ и методами опытнаго изслъдованія нечего дълать въ тайнахъ христіанства. Евангеліе не научный трактать, а книга о духовной жизни. Своимъ началомъ, повъствованіемъ о без-

<sup>1)</sup> Луки I, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Быт. 1, 2; ср. Лук. 1. 35.

<sup>3) 1</sup> Kop. II, 14-15.

мужнемъ рожденіи Богочеловъка, — она соприкасается съ той областью бытія, гдъ не только не имъють силы законы природы, но и самые принципы эмпирической науки, - пространство и время, теряютъ свой реальный характеръ. Если-же кто нибудь на основаніи этого сталь бы отвергать все содержаніе евангелія, какъ нереальное, тотъ долженъ помнить, что есть реальность предметная, внъшняя, объективная, и есть реальность субъективная, внутренияя, духовная. Для человъка, живущаго "духомъ" (невольно припоминаются слова апостола Павла, --, аще живемъ духомъ, духомъ и да ходимъ",—Гал. V, 25), послъдняя даже болъе реальна, чъмъ первая. Если чистая геометрія начинаетъ свои положенія съ математической точки, - величины безъ всякихъ измъреній, т. е. безъ всякихъ признаковъ реальнаго бытія, и если, тъмъ не менъе, на этой нулевой величинъ, на этомъ "ничто" она основываетъ построеніе всъхъ дальнъйшихъ выводовъ и положеній, нисколько не сомнъваясь въ ихъ реальности, -- то въ евангеліи такою духовно-реальною основою христіанства, какъ историческаго явленія, иризнается истина Боговоплощенія, фактъ безсъменнаго зачатія Іисуса Христа, Предвъчнаго Слова.

Необыкновеннымъ рожденіемъ началась жизнь необыкновенная. "Стало плотію" не простое человъческое существо, зачинаемое въ беззаконіяхъ и раждаемое во гръхахъ, а Слово Божіе, предвъчно и безстрастно раждаемое изъ Существа Бога Отца, Творческое Всемогущее Слово, "Имъ-же вся быша и безъ Него ничто же бысть, еже бысть" (Іоан. 1, 3). Безстрастно раждаемое отъ въка, безстрастно зачалось Оно во чревъ Приснодъвы, "и вселилось въ насъ, и мы видъли славу Его, славу, яко Единороднаго отъ Отца" (Іоан. 1, 14). Такими словами дополняетъ евангелистъ Іоаннъ разсказъ евангелиста Луки о чудесномъ рожденіи Іисуса Христа. Апостоламъ тоже въдь не сразу открылась тайна Боговоплощенія и безмужняго рожденія. Такъ-же, какъ и мы, они не въ силахъ были бы путемъ механическаго мышленія проникнуть въ тайну, понять и передать ее людямъ. Но они видъли славу Его, славу яко Единороднаго отъ Отца, знали жизнь Его, слышали ученіе Его, дивились чудесамъ; по воскресеніи Христа пріяли благодать Св. Духа и озареніе свыше. И только послъ этого высокаго духовнаго опыта повъдали міру о Личности неповторимой, въ полномъ смыслъ чудесной, сверхъестественной, для изображенія которой они рѣшительно не могли найти никакого матеріала ни въ себъ самихъ, ни кругомъ себя-въ другихъ людяхъ. Допустить, что апостолы сами собою создали весь сверхъестественный элементъ въ содержаніи евангелія, предположить, что евангелисты являются творцами евангельскаго Христа, мы никакъ можемъ, потому что подобное изображеніе превосходитъ всякую человъческую мысль. Не всякій художественный образъ можетъ быть воспроизведенъ человъкомъ, но лишь такой, который по силамъ человъку, который не былъ-бы противоръчіемъ дъйствительности. Создать-же образъ реальнаго и идеальнаго, "безгръшнаго человъка", Сына человъческаго, Который "не почиталъ хищеніемъ быть равнымъ Богу", и Бога, "Себъ умалившаго, пріимшаго зракъ раба, въ подобіи человъчестъмъ бывша" 1), апостолы не могли. Это было-бы выше естественныхъ человъческихъ силъ.

Какую-же Личность намъ дали апостолы и евангелисты въ своихъ историческихъ памятникахъ?

<sup>4)</sup> Фил. II, 5 -8.

## ГЛАВА III.

Нравственный идеалъ Личности Іисуса Христа и высота Его нравственнаго ученія.

Отношеніе Христа къ морали фарисеевъ. Человъческая личность, право и законъ по ученію Христа. Тъсная связь между догматическимъ и нравственнымъ ученіемъ въ христіанской религіи. Путь, истина и жизнь. Попытки адогматизировать евангеліе. Ихъ безплодность и противоръчія.

Іисусъ Христосъ выступилъ на служеніе роду человъческому въ качествъ учителя истинной жизни, и на первыхъ порахъ Его не отличали отъ обыкновенныхъ учителей— книжниковъ, какихъ было много среди іудеевъ. Свои и чужіе, апостолы и даже враги Его, фарисеи и саддукеи, называли Іисуса равви, учитель 1). Такимъ-же учителемъ Онъ и Самъ Себя называлъ 2) Но такъ какъ Онъ, вмъстъ съ тъмъ, творилъ такія дъла, какихъ никто изъ учителей не творилъ, то естественно, что самая Личность Его начинала привлекать обшее вниманіе.

Въ евангеліи Іоанна <sup>3</sup>) находится разсказъ о томъ, какъ одинъ изъ видныхъ фарисеевъ, Никодимъ, пришелъ къ Іисусу Христу ночью съ искреннимъ желаніемъ послушать и по-учиться. Между ними произошла краткая бесъда. Судя по вопросу Никодима,—"Учитель, мы знаемъ, что ты пришелъ отъ Бога, ибо такихъ чудесъ никто не можетъ творить, если не будетъ съ нимъ Богъ" <sup>4</sup>),—ему хотълось получить болъе совершенное знаніе о Богъ, чъмъ то, которое давала ему старая іудейская религія, а также и о Личности Самого Іисуса Христа. Но Христосъ съ первыхъ-же словъ даетъ понять, что для этого познанія необходимо сначала внутреннее духовно-нравственное перерожденіе человъка водою и Духомъ.

<sup>1)</sup> Лук. IX, 49; XX, 28, 21. Маркъ XII, 14; Мө. XIX, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. XIII, 13--14.

в) Iоан. III, 1—21.

<sup>4)</sup> Iоан. III, 2.

И когда Никодимъ не могъ или не хотълъ этого понять, Христосъ произнесъ замъчательныя слова: "Если Я сказалъ вамъ о земномъ и вы не върите, какъ же вы повърите, когда Я буду говорить вамъ о небесномъ" 1).

Такимъ образомъ, по собственному признанію Самого I. Христа, Его ученіе заключаетъ двъ части: одну, относящуюся къ земному, другую къ небесному. Судя по тому, что произошло въ жизни Христа раньше этой бесъды, нужно думать, что земною стороною Своего ученія Онъ считалъ Свои нравственныя наставленія, запов'єди, практическую сторону, мораль; небесною-же Онъ считалъ Свое ученіе о Богъ Отцъ, о Себъ, какъ о Сынъ Божіемъ, о Духъ Святомъ, о Своей искупительной миссіи. Подъ этими двумя видами, въ качествъ догмата и морали, ученіе Христово разсматривается на всемъ протяженіи исторіи христіанской религіи<sup>2</sup>). Въ сознаніи христіанъ, подъ вліяніемъ тѣхъ или иныхъ историческихъ событій, преобладала то одна, то другая сторона. Бывали моменты, когда люди увлекались теоретико-догматическими спорами до такой степени, что, какъ это было въ IV и V въкахъ, даже Константинопольскіе рыночные торговцы на просьбу покупателей отпустить хлъба, спрашивали о двухъ природахъ въ І. Христъ. Бывали времена другія, когда люди, недовольные религіозными преніями, привязывались болъе къ практической сторонъ евангелія, именно къ той, которая имъла отношеніе къ земному, т. е. морали. Текущій моментъ христіанской жизни опять имъетъ явный уклонъ къ теоріи, догмату. Пресытившись моралью Толстого и аморализмомъ Ницше, люди повернули опять къ теоретическимъ основамъ христіанства, ища въ нихъ отвъта на основныя проблемы жизни. Въ индивидуальной жизни человъка, смотря по особенностямъ характера, всегда можно наблюдать ръзкую разницу: однихъ въ евангеліи привлекаетъ то, что менъе трогаетъ другихъ.

Итакъ, чтобы христіанство было понято правильно, оно

<sup>1)</sup> Ioan. III, 12.

 $<sup>^2</sup>$ ) По принятой терминологіи все ученіе Христа распадается на двъ части—законъ въры и законъ дълъ (Іак. II, 14--26). Догматическ. богосл. М. Макарія т. II, стр. 120 - 123.

должно быть обозръваемо со всъхъ сторонъ, изучено въ цъломъ видъ, какъ теорія и мораль. Обыкновенно сначала предлагаютъ для изученія евангельское теоретическое ученіе, принявшее въ христіанской исторіи и богословской наукъ форму символа и догмата, непререкаемаго и неизмѣннаго во вѣки въчные. Такимъ образомъ, къ евангелію подходили съ готовностью принять все, въ немъ заключающееся, съ чувствомъ живой и сердечной въры, которая давалась человъку путемъ воспитанія и внушенія. Еще раньше чізмъ открыть евангельскія страницы, человъкъ уже въровалъ, что тутъ написано о Сынъ Божіемъ. Въра отъ слуха, традиціи, воспитанія не всегда оставалась постоянною, Подъ напоромъ сомнъній, въяній, научныхъ теорій и другихъ причинъ она испытываетъ во многихъ людяхъ жестокое пораженіе. По крайней мъръ, для людей сознательнаго возраста, приходящихъ въ столкновеніе съ идеями науки и модными ихъ теченіями, всегда являлось великое искушеніе потерять въру.

Но кто подходить къ евангелію безъ предубъжденія, тотъ получаетъ одинаковый результатъ, хотя бы началъ съ его нравственной стороны. Всякій можетъ убъдиться, что І. Христосъ, въ качествъ нравственнаго Законодателя, является самымъ высшимъ авторитегомъ, и тотъ, кто ввъряетъ себя этому авторитету, неизмънно придетъ къ познанію въ Немъ провозвъстника истинной и совершеннъйшей религіи и къ признанію въ Немъ Сына Божія.

Самые злъйшіе враги Евангелія, какъ религіознаго ученія, признавали высоту Его морали. Она покоряла себъ самыя зігрубълыя, каменныя сердца. У всъхъ людей, у которыхъ не атрофировано чувство совъсти, правды, у кого не лежитъ камень вмъсто сердца, всъ съ умиленіемъ вспоминаютъ евангельскія блаженства, нагорную проповъдь. Исторія знаетъ примъры внезапныхъ нравственныхъ переворотовъ, совершившихся въ человъческихъ сердцахъ подъ дъйствіемъ евангелія. И само евангеліе рисуетъ намъ не одну такую картину то въ женщинъ блудницъ, то въ мытаръ, то въ блудномъ сынъ, то въ разбойникъ 1). Чему-же, какой силъ обязана евангельская мораль такимъ чудеснымъ дъйствіемъ?

<sup>&#</sup>x27;) Лук. XVIII, 10—14; XIX, 1—10; XV, 11—32; XXIII, 40—43.

Извъстно, съ какой энергіей Іисусъ Христосъ боролся противъ фарисейства, которое измъряло святость исключительно обрядностью, наружнымъ благочестіемъ. Это была тоже своего рода религіозная мораль, которую Христосъ отвергъ всю сполна и съ большимъ негодованіемъ 1). Нужно замътить, что въ ту эпоху среди евреевъ казуистика стала на мъсто нравственности. еврейскіе ученые моралисты съ серьезнымъ видомъ спорили, въ которомъ часу и въ какомъ мъстъ должна быть совершена молитва, какимъ способомъ приготовлять извъстную пищу, сколько шаговъ пройти въ день субботній. И среди такой суши, такой меральной пустоты, Іисусъ Христосъ открыто заявилъ и не однажды возвращался къ той мысли, что святость должна быть внутреннею, что въ добрыхъ и злыхъ дълахъ отвътственно сердце человъческае, и что оно только должно быть чисто предъ Богомъ 2). Богъ смотритъ не на обрядъ, не на внъшность или форму, а на сердечную расположенность и намъреніе. А внъшніе поступки человъческіе имъютъ цъну лишь постольку, поскольку отражають собою желанія и мысли. Прелюбодъй тотъ, кто смотритъ на женщину съ вожделъніемъ; всякій, гнѣвающійся на брата, есть уже убійца 3); милостыня только тогда имъетъ нравственную цънность, когда совершается по внутреннему побужденію, а не предъ людьми, Точно также постъ и молитва 4). Во всемъ этомъ не должно быть никакого фарисейства, ни малъйшаго лицемърія, никакой затаенной мысли или чувства самоуслажденія своими добрыми дълами. Христосъ равно отвергаетъ не только внъшнее фарисейство, но и то сокровенное, внутреннее, когда человъкъ дълаетъ добро по случайно вспыхнувшему капризному чувству, послъ котораго наступаетъ реакція и начинаются слова: "Боже, благодарю Тебя, что я не таковъ, какъ прочіе человъки"... 5).

Но сердце человъческое имъетъ тонкіе изгибы, которые

<sup>&#</sup>x27;) Л\к. XX, 46—47; Мө. XXIII гл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. XXIII, 23. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Me. V, 22. 28.

<sup>4)</sup> Me. VI, 1--18.

<sup>5)</sup> Лук. XVIII, II.

остаются въ тъни для людей, но не для Христа. Онъ зналъ всъ тайники души и выводилъ ихъ на свътъ. Однъ благія намъренія и сердечные порывы не составляютъ нравственной цънности. Благими намъреніями человъкъ способенъ вымостить адъ. Если признать нравственную цънность за благими намъреніями, является опасность оправдать преступленіе. Всякое преступленіе, совершенное съ хорошимъ намъреніемъ, можетъ потерять характеръ преступнаго дъйствія: цъль оправдываетъ средства. На этотъ опасный путь становились древніе софисты, современные Христу фарисеи и католическіе іезуиты. Мы знаемъ, какой свътъ пролилъ Христосъ на эту темную сторону дъйствій человъка. Фарисеи наприм. утверждали, что всякій даръ, принесенный къ алтарю, избавлялъ человъка отъ обязанности содержать престарълыхъ родителей. По ихъ мнънію, субботній покой запрещаль дълать доброисцълять человъка. Мы помнимъ, съ какою силою обличалъ Христосъ подобное лицемъріе, какъ Онъ боролся противъ подобнаго искаженія и пустословія: "лицем връ, -что больше: даръ-ли, или алтарь, святяй даръ? Не человъкъ для субботы, а суббота для человъка" і).

Кажется, никогда столько не говорили о цѣнности человѣческой личности и въ защиту индивидуальной свободы, сколько теперь. Но нигдѣ и никѣмъ человѣческое достоинство не ставилось такъ высоко, какъ въ евангеліи. Евангеліе не придаетъ никакого значенія тѣмъ жалкимъ соціальнымъ теоріямъ, которыя, плѣняя бѣдняковъ лучами будущаго рая, предоставляютъ имъ умирать съ голоду. Но смотрите, какое попеченіе и какой горячій интересъ проявляетъ Христосъ къ нуждамъ людей ничтожныхъ, приниженныхъ и жалкихъ. Посмотрите на картину Лазаря, нищаго, разслабленнаго, женщину блудницу, презрѣнную и отверженную обществомъ. Никогда и никѣмъ, кромѣ Христа, страждущее человѣчество не было такъ любимо и уважаемо ²).

I. Христосъ проповъдывалъ въ такую эпоху, когда правосудіе подвергалось самымъ возмутительнымъ искаженіямъ

<sup>&#</sup>x27;) Мө. XIX, 23; XII гл.; Лук. VI гл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. V, 1--18; VIII, 1-11 и др.

и попранію. Это были времена деспотическаго правленія Тиверія, когда творилось кругомъ самое возмутительное насиліе, попирались всѣ законы, и никакой правды нельзя было найти. И вотъ въ это время Христосъ утверждалъ, что ни одна йота нравственнаго закона не пройдетъ безъ исполненія и возмездія; что нѣтъ ничего гайнаго, что не сдѣлалось-бы явнымъ, и что каждый человѣкъ дастъ отчетъ въ своихъ дѣлахъ передъ судилищемъ Вѣчной Правды ¹).

Какъ смотрълъ Христосъ на человъческое право и законъ, видно изъ Его отвъта на вопросъ о дълежъ наслъдства: "Кто поставилъ меня судить Васъ"? 2). Но отсюда не слъдуетъ заключать, что Онъ отвергалъ судъ и правду, законъ и право. То право, которое проводится съ насиліемъ, Онъ отвергалъ; въ конечномъ-же торжествъ правды Онъ убъжденъ былъ до такой степени, что не видълъ необходимости прибъгать для этого къ силъ. "Взявшій мечъ отъ меча погибнетъ", сказалъ онъ Петру, когла тотъ хотълъ защитить Христа отъ насилія стражи 3). По ученію Христа, во многихъ случаяхъ лучше отказаться отъ собственнаго права, чъмъ давать горжество послъднему путемъ возмездія: "кто ударитъ тебя въ правую щеку, подставь ему и лъвую; кто возьметъ у тебя рубашку, отдай ему и верхнюю одежлу 4). На эти слова обыкновенно ссылаются въ доказа. тельство полной житейской непригодности евангелія, но забываютъ, 1) что и обратныя отношенія, все, что у насъ извъстно подъ громкимъ названіемъ "суда и правды", "защиты униженныхъ", "возстановленія попраннаго "законности" и т. д.—все это не приводило и не приводитъ къ дъйствительному торжеству правды. 2) Забывають, что Христосъ предлагалъ свои нравственно-правовыя нормы вовсе не для устройства только земного благополучія. "Царство Мое

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мө. V, 17—18; Лук. XII, 2--3; Іоан. V, 28—29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лук. XII, 14. Объ этомъ см. въ нашей стать в "Соціализмъ и христіанство". Черниговъ. 1913. гл. VII: Отношеніе христіанства къ соціально-экономическимъ и правовымъ вопросамъ, стр. 77—87.

<sup>3)</sup> Me. XXVI, 52.

<sup>4)</sup> Me. V, 39-40.

не отъ міра сего", говоритъ Христосъ <sup>1</sup>). Задача каждаго человъка, въ какомъ бы положеніи онъ ни находился, быть гражданиномъ этого царства, осуществлять любовь, эту основу божественнаго права, быть сыномъ Божіимъ <sup>2</sup>).

Безъ сомнънія можно бороться за правду земными способами, добиваться человъческихъ правъ для угнетенныхъ, желать реформы въ политическомъ устройствъ, но ждать для этого прямой помощи и указаній въ евангеліи нельзя, ибо міръ преходитъ со всъми его порядками и благами.

Трудно изобразить всъ красоты евангельскаго нравственнаго ученія. Но нельзя не сказать о томъ, что І. Христосъ не былъ моралистомъ-теоретикомъ. Слово Его не расходилось съ дъломъ, и все, чему Онъ училъ, Онъ исполнилъ Самъ. Нътъ ни одной заповъди, которую прежде всего не исполнилъ бы Онъ Самъ. Сколько ни было моралистовъ, проповъдывавшихъ высокіе нравственные идеалы, еще не было такого, который не признавался бы въ собственной слабости несостоятельности. У каждаго найдутся двойственность, противоръчіе, непослъдовательность. Въ жизни І. Христа мы не видимъ ничего подобнаго. Онъ не имълъ раздвоенія, не смотря на то, что вся жизнь Его была сплошнымъ испытаніемъ, не смотря на то, что десятки глазъ смотръли за Нимъ, надеждъ обличить Его во гръхъ, и человъческая злоба отыскивала всякіе способы найти въ Немъ противоръчія 3). Въ Немъ не только не нашли никакой ошибки, проступка. гръха, но даже слабости и колебанія. Такую Личность трудно выдумать, такое нравственное величіе нужно было видъть и наблюдать. Опытъ всъхъ въковъ не давалъ ничего подобнаго, человъческая исторія не знаетъ такого примъра. Только въ евангеліи, въ этомъ безыскусственномъ сказаніи, мы находимъ Личность, Которая осуществила совершенство, идеалъ нравственной чистоты и непорочности, правды и милосердія, кротости и любви.

<sup>1)</sup> loaн. XVIII, 36.

<sup>\*)</sup> Марк. VIII, 35; Мө. V, 44—48; VI, 14; XVIII, 22; XXII, 37—39 и др. Мө. V, VI и VII гл. въ особенности.

<sup>3)</sup> Iоан. VIII. 46.

Такова нравственная Личность I. Христа и Его нравственная доктрина. Не всъхъ и не всегда она побъждала. Человъческая косность и лъность, ложь и легкомысліе, гордость и самолюбіе, предразсудки и суевърія ставятъ для евангелія преграду въ сердцъ человъческомъ. Даже въ числъ учениковъ Христа нашелся Іуда, и такія лица возможны всегда. Но съ другой стороны, всегда были и будутъ люди, которыхъ трогаетъ это ученіе. Въ ихъ душъ звучатъ отвътныя струны, и они покоряются евангелію. Эти люди слъдуютъ за І. Христомъ, какъ за проповъдникомъ самаго великаго нравственнаго закона. Они отвъчаютъ на Его призывъ полнымъ и безусловнымъ довъріемъ, становятся на путь искренней въры и признаютъ въ Немъ высшій Божественный авторитетъ. Они не могутъ не сказать въ сердцъ своемъ "никогда такъ не говорилъ человъкъ, какъ сей человъкъ"<sup>2</sup>), не могутъ не признать Его истиннымъ посланникомъ неба, пришедшимъ отъ Бога, Который сообщилъ человъку не однъ только земныя нравственныя истины, не одно земное, но и небесное, открылъ полную религіозную истину о Богъ и Самомъ Себъ, какъ истинномъ Сынъ Божіемъ. Если признать, замъчаетъ В. Соловьевъ, что нравственный идеалъ Личности I. Христа не обязанъ Его Богочеловъческой природъ, онъ долженъ быть произведеніемъ исторической эволюціи. Но въ такомъ случаъ, почему же эта эволюція не пошла дальше, не произвелы другихъ лицъ, болъе совершенныхъ? Отчего послѣ I. Христа прогрессъ замѣчается во всѣхъ областяхъ жизни, но только не въ области нравственной силы? Въдь каждый долженъ признать огромное разстояніе между естественными типами человъческой мудрости (Сократъ, Платонъ, Будда, Толстой) и тъмъ лучезарнымъ явленіемъ ея, которое сохранилось въ евангеліи и освътило Савла, чтобы переродить его. Между тъмъ отъ Сократа до Христа прошло 4 въка а отъ Христа до насъ 19 въковъ, и въ такой промежутокъ эволюція оказалась ръшительно безсильною не только повысить типъ духовнаго совершенства, но даже удержать его на томъ же уровнъ. Отчего Спинозу и Канта можно сравни-

¹) Іоан. VII. 46.

вать съ Сократомъ, но никому и въ голову не придетъ сравнивать ихъ со Христомъ? Если-бы Личность Христа была плодомъ эволюціи, то Онъ долженъ былъ явиться въ концѣ исторіи, но никакъ не въ серединѣ. Итакъ, разумъ исторіи заставляетъ признать въ Лицѣ Христа не естественное явленіе исторической эволюціи, не человѣкобога, а Богочеловѣка, Который долженъ былъ явиться въ серединѣ исторіи, какъ Откровеніе Царства Божія въ человѣческомъ родѣ 1).

Къ признанію этому служить еще одно обстоятельство. Передъ человъкомъ лежитъ цълая серія вопросовъ огромной важности, вопросовъ, которые безъ посредства религіи не получили до сихъ поръ настоящаго ръшенія и ждутъ цълые въка своей очереди. Вопросы касаются назначенія человъка, цъли и смысла его жизни, о будущей загробной судьбъ нравственномъ злъ. Наука или устраняется отъ этихъ вопросовъ, или рфинаетъ ихъ въ такомъ смыслф, который никого удовлетворить не можетъ. Нужно признать достовърнымъ фактомъ, что чистая наука совершенно неспособна успокоить угрызенія совъсти, вдохнуть любовь человъческому сердцу, утъшить въ горъ, сообщить что-нибудь достовърное о будущей жизни. И такое безсиліе науки обнаруживается въ тотъ самый въкъ, когда она одерживала самыя блестящія побъды. Въ виду этого многіе пытались выбросить вонъ изъ своего обихода эти проклятые вопросы, не заниматься и даже не интересоваться ими, не думать о будущемъ, жить настоящимъ, ловить моментъ, использовать все, что даетъ реальная жизнь. А эти вопросы объявить химерой и погоню за ихъ ръшеніемъ назвать безполезной тратой времени. Тысячу разъ пробовали жить по этимъ рецептамъ, и никогда ничего не выходило. Позитивизмъ могъ привиться одному, двумъ поколъніямъ, но никогда не сдълается доктриной всего человъчества. Человъчество оказывается неисправимымъ, и религія возрождается въ той или другой формъ.

И вотъ люди, составляющіе лучшую часть человъчества,

<sup>1)</sup> В. Соловьевъ т. VII, стр. 251.

повърившіе и покорившіеся благому и легкому бремени нравственнаго евангельскаго закона, преклоняются предъ Іисусомъ, когда Онъ говоритъ о небесномъ. Они слушаютъ евангеліе не въ тъхъ только случаяхъ, когда оно говоритъ о любви, нищетъ духовной, кротости, чистотъ сердца, но и тогда, когда Оно называетъ Іисуса Христа Сыномъ Божіимъ, единороднымъ, Единосущнымъ Богу Отцу, когда оно говоритъ объ искупленіи, о будущей судьбъ и воздаяніи. Корни евангельской нравственности упираются въ самое небо: это можетъ видъть каждый, кто читаетъ евангеліе, не закрывая глазъ. Тотъ-же Христосъ, Который съ увъренностью въ тонъ и непобъдимымъ авторитетомъ произносилъ нагорную про повъдь, съ неменьшею увъренностью и силою убъжденія говорилъ о Себъ: "Я отъ высшихъ, Я знаю, откуда пришелъ и куда иду. Я путь, истина и жизнь. Я свъть міра. Видъвшій Меня, видълъ Отца" і). До І. Христа никто не позволяль о себъ такихъ утвержденій и не говориль въ такомъ увъренно-искреннемъ тонъ о предметахъ сверхчувственныхъ и непознаваемыхъ. Онъ Самъ сказалъ о Себъ: "Никто не восходилъ на небо, какъ только сшедшій съ небесъ Сынъ человъческій, сущій на небесахъ <sup>2</sup>). Съ глубокой искренностью онъ говоритъ о вещахъ, превосходящихъ наше человъческое разумъніе. Онъ открываетъ намъ Бога Отца, говоря о Немъ, какъ Сынъ говоритъ о Своемъ Отцъ. Открываетъ намъ о Духъ Святомъ, исходящемъ отъ Бога Отца и благодатію Своею просвъщающемъ человъка. Христосъ раскрываетъ намъ тайну Св. Троицы, тайну, касающуюся внутренней жизни Божества; изъясняетъ все Божественное міроправленіе и промыслъ о всъхъ твореніяхъ. О Себъ Онъ, не обинуясь, говоритъ, -- кто Онъ и зачъмъ пришелъ, предсказываетъ о Своей смерти и объявляетъ, что принесетъ Себя въ жертву для спасенія людей. Въ той-же бесъдъ съ Никодимомъ въ немногихъ словахъ І. Христосъ обнаруживаетъ весь планъ Искупленія: "Такъ возлюбилъ Богъ міръ, что отдалъ Сына Своего Единороднаго, чтобы всякій върующій въ Него

¹) Іоан. XIV, 6-9; VIII, 12, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. III, 13.

не погибъ, но имѣлъ жизнь вѣчную" 1). Своимъ ученикамъ Онъ открываетъ Самого Себя и требуетъ отъ нихъ безусловной вѣры. Всѣ вѣчныя неразрѣшимыя для науки проблемы, касающіяся человѣка и его будущей судьбы, становятся ясны при свѣтѣ Христова евангелія. Не человѣческій судъ, не судъ исторіи произнесетъ свой приговоръ надъ нами, а судъ послѣдній, Божественный, нелицепріятный. Предметомъ его будутъ не дѣла только, не факты, а тѣ тайные сердечные мотивы, которые руководили человѣческими поступками и всѣмъ его поведеніемъ 2).

Теперь понятно, какая кръпкая связь существуетъ между объими половинами евангельскаго ученія, нравственнымъ ученіемъ и догматическимъ, земнымъ и небеснымъ. Мы въримъ въ І. Христа, когда Онъ говорилъ намъ о небесномъ, потому что Онъ всегда говорилъ истину, разсуждая о земномъ. Слушая Его, какъ Учителя нравственности, мы чувствуемъ, что и небесныя истины, сообщаемыя Имъ, привлекаютъ насъ не менъе, чъмъ земныя. Мы въримъ догматическимъ истинамъ христіанства, потому что Самъ Христосъ заслуживаетъ въ высокой степени всякаго довърія. Его догматическія истины дополняютъ и завершаютъ истины нравственныя. Принимая однъ, мы принимаемъ и другія, потому что нътъ такой нравственной истины, которая не перешла-бы на ступень истины религіозной.

Христосъ, какъ нравственный Законодатель, ведетъ насъ къ Христу Искупителю и Спасителю; нагорная проповъдь ведетъ къ Кресту и Голгофъ, заповъди блаженства къ страданіямъ, къ искупительной жертвъ. Христосъ приводитъ людей къ Богу за тъмъ, что-бы они жили въ религіозномъ общеніи съ Нимъ. Онъ есть "путь, истина и жизнь" для всего человъчества 3).

Христосъ есть путь, который ведетъ человъка къ въчной жизни. Предоставленные самимъ себъ, люди ищутъ

¹) Іоан. III, 16.

²) Me. XII, 36; 1 Kop. IV, 5; Апок. II, 23, Римл. II, 6; 2 Kop. V, 10 Іуд. 15.

<sup>3)</sup> Iоан. XIV, 6.

идеаловъ низшаго порядка: внѣшнихъ успѣховь, богатства, славы, удовольствій, власти, знанія. Никогда и нигдѣ Христосъ не говорилъ людямъ объ этихъ перспективахъ. Это второстепенныя цѣли, и по мѣрѣ ихъ достиженія предъчеловѣкомъ встаетъ грозный вопросъ: "а что будетъ послѣ этого"? Путь Христа есть крестный путь, который пройденъ Имъ на землѣ: путь самоотверженія, любви, милосердія, прощенія, путь, создающій въ душѣ человѣка царство Божіе, царство мира и радости, довольства, спокойствія совѣсти, сердечной чистоты.

Христосъ есть "истина". "Я пришелъ свидътельствовать объ Истинъ", сказалъ Христосъ Пилату, когда этотъ скептикъ не зналъ, что таксе истина 1). Необходимо знать, о какой-же истинъ говорилъ Христосъ, когда называлъ Себя истиной? Истину можно понимать въ двоякомъ смыслъ, гносеологическомъ или теоретическомъ и нравственнопрактическомъ. Въ первомъ случав истиной мы называемъ достовърное знаніе о предметахъ и ихъ взаимныхъ между собою отношеніяхъ. Мы называемъ истиннымъ слово, когда оно совершенно и точно передаетъ фактъ, научную формулу, когда она върно передаетъ законъ, управляющій тъмъ или друявленіемъ; ръшеніе задачи, правильно сдъланной. Однимъ словомъ, всякая истина подразумъваетъ точное знаніе. Такой истины добивался отъ Іисуса Христа Пилатъ своимъ вопросомъ, что есть истина. Но онъ не зналъ условій достовърности познанія, не зналъ того, чъмъ обезпечивается всякое человъческое знаніе отъ примъси заблужденій. Поэтому и не получилъ отвъта отъ Іисуса Христа, какъ не получилъ бы его всякій, кто ищетъ истину холоднымъ умомъ своимъ и не прилежитъ къ ней сердцемъ; кто ищетъ знаній ради знаній, науки ради науки; въ комъ знаніе истины не претворяется въ любовь къ ближнему, въ переживаніе истины, въ страданіе за истину.

Да, одно теоретическое голое содержаніе знаній хотя-бы и достовърныхъ ръшительно ничего не даетъ человъку и не приближаетъ его къ истинъ. Оно не удовлетворяетъ че-

¹) Іоан. XVIII, 37—38.

ловъка и не сообщаетъ ему радости. Мало одного интеллектуальнаго устремленія къ истинъ, нужно дъйствительное обладаніе ею, внутреннее духовное переживаніе истины. "Если я имъю всякое познаніе и знаю всъ тайны, но не имъю любви, я ничто" (1 Кор. XIII, 2). Мое знаніе не дълаетъ меня близкимъ къ истинъ; я не обладаю истиной.

Итакъ, необходимо нравственно-практическое пониманіе истины, которое одно только и обезпечиваетъ конкретное обладаніе ею. Въ этомъ смыслѣ истину иначе нельзя и понимать, какъ нравственную свободу отъ грѣха, какъ чистоту, святость, богоподобіе. "Познаете истину и истина сдѣлаетъ васъ свободными", сказалъ Христосъ іудеямъ, "ибо всякій дѣлающій грѣхъ есть рабъ грѣха" (Іоан, VIII, 32, 34).

Въ какомъ-же смыслѣ Іисусъ Христосъ назвалъ Себя истиной?

Разумѣется не въ теоретическомъ смыслѣ. Правда, Своимъ ученикамъ Онъ сообщилъ достовѣрное знаніе о Богѣ, но не въ качествѣ логическихъ формулъ, аксіоматическихъ положеній. Истиной въ религіи необходимо считать нормальное и гармоническое личное отношеніе между человѣкомъ и Богомъ. Христіанство убѣждаетъ насъ, что Христосъ въ Своемъ Лицѣ осуществилъ это отношеніе и насъ научилъ тому-же. Онъ не далъ людямъ религію, какъ теорію отношеній между человѣкомъ и Богомъ, но Онъ сдѣлалъ больше. Въ Его Личности, ученіи, дѣлахъ, страданіяхъ мы видимъ человѣка, достигшаго Бога, и Бога, проникающаго человѣка. И въ Немъ находимъ живую конкретную Истину указанныхъ отношеній.

Христосъ есть "жизнь". Ходячее слово, которое мы часто повторяемъ, жизнь оказывается далеко не простымъ явленіемъ. Когда въ послъднее время дарвинизмъ выдвинулъ на первую очередь вопросъ о жизни и хотълъ опредълить ея сущность въ точной формулировкъ, подчинивъ ее опредъленнымъ "законамъ", оказалось, что жизнь даже въ біологическомъ смыслъ есть одна изъ самыхъ непроницаемыхъ тайнъ. Всъ ученые остановились предъ этой задачей, какъ передъ запертой массивной дверью 1). Объяснить органиче-

<sup>•1)</sup> Объ этомъ было сказано на стр. 13-14 І части настоящей книги.

скій процессъ случайнымъ движеніемъ атомовъ или электроновъ, сказать, что живыя клѣтки тѣла обладаютъ сознаніемъ—еще не значитъ рѣшить вопросъ о томъ, что такое жизнь. Всѣ научныя гипотезы могутъ имѣть значеніе лишь въ качествѣ болѣе или менѣе удовлетворительнаго описанія жизненнаго процесса, причина котораго, очевидно, лежитъ внѣ, гдѣ-то за предѣлами самой жизни. Ветхозавѣтная іудейская религія указала, что причина космической жизни и жизни земной, растительной, животной, человѣческой лежитъ въ Богѣ, т. е. въ Существѣ самобытномъ, причина Котораго находится въ Немъ Самомъ. Какъ истинный образъ Божій, какъ Богъ воплотившійся, І. Христосъ и въ этомъ біологическомъ смыслѣ имѣлъ полное основаніе сказать о Себѣ—"Я—жизнь".

Но Христосъ назвалъ Себя жизнью въ болъе тъсномъ смыслъ. Онъ былъ и остается истинной духовной жизнью для человъка. Дъло въ томъ, что жизнь человъческая приняла уродливыя формы. Даже органическая жизнь въ человъческомъ тълъ протекаетъ ненормально. Своими излишествами человъкъ губитъ свое здоровье, сокращая жизнь, подвергая себя смерти гораздо раньше того момента, когда она должна была-бы наступить въ естественномъ порядкъ. Но что касается духовно-нравственной жизни, она со времени гръхопаденія пошла вопреки Божественному закону и волъ Бога. Сынъ Божій, І. Христосъ открылъ человъку жизнь, согласную съ волей Божіей, жизнь новую, разумную, осмысленную, ведущую къ опредъленной цъли. Исторія церкви полна описаніемъ множества такихъ явленій, когда съ принятіемъ христіанства люди духовно и морально перерождались, становились какъ бы другими существами.

Замъчательно то, что нравственный характеръ Личности I. Христа и Его ученіе съ самаго начала служили предметомъ самыхъ противоръчивыхъ взглядовъ. Если обратиться для этого къ текущей литературъ, то мы сразу услышимъ самыя разнородныя сужденія. Одни находятъ, что христіанство близко къ буддизму, потомучто проповъдуетъ аскетизмъ,

отвергаетъ міръ и говоритъ объ умерщвленіи плоти. Другіе, наоборотъ, находятъ въ немъ основу для самыхъ радужныхъ альтруистическихъ чувствъ и оптимистическихъ настроеній. Философы желали-бы видъть сущность евангелія въ тъхъ метафизическихъ истинахъ, которыя составляютъ, такъ сказать, самую сердцевину христіанскаго ученія. Моралисты и политики, напротивъ, думаютъ, что евангеліе никакого отношенія къ философіи не имъетъ: оно направлено на самую жизнь, освъщаетъ ея темныя стороны. Наконецъ, въ самое послъднее время, подъ вліяніемъ модныхъ теченій, явились люди, которые, желая получить изъ евангелія отвътъ экономическіе и соціальные, утверждаютъ, Христосъ былъ соціальнымъ реформагоромъ, избавителемъ низшихъ, угнетенныхъ классовъ, а христіанство было сначала просто соціальнымъ движеніемъ. Неправда ли, какъ трогательно это соединеніе всевозможныхъ теченій человъческой мысли около евангелія! Каждому хотълось бы найти себъ въ евангеліи союзника, сдълать Христа своимъ исключительнымъ достояніемъ. Это явленіе лучше всякихъ словъ доказываетъ универсальность евангелія и его сверхчеловъческое происхожденіе. Пройдуть віжа, кругомь евангелія нагромоздятся горы всевозможныхъ теорій, взглядовъ, мнѣній по тъмъ-же самымъ въчнымъ вопросамъ о цъли, смыслъ и назначеніи человъка. На всъ такія мнънія евангеліе отброситъ свои лучи и обнаружитъ все, что будетъ въ нихъ цѣннаго или маловажнаго, а все темное еще болье въ нихъ потемнъетъ по закону контраста.

И среди такихъ взглядовъ и мнѣній самую строгую оцѣнку встрѣтятъ въ евангеліи тѣ, которые разрываютъ его надвое, силясь раздѣлить въ немъ то, что по самому существу своему нераздѣльно. Взгляды всѣхъ христіанскихъ моралистовъ, которые изъ-за деревьевъ не видятъ лѣса, восхищаясь моралью, презираютъ догмагъ, меньше всего способны удовлетворить религіозное чувство человѣка. Думая, что они выражаютъ самую настоящую истину, когда стремятся очистить евангеліе отъ догматическаго элемента, они на самомъ дѣлѣ рубятъ сукъ, на которомъ сидятъ. Это случалось не однажды, и новое Евангеліе Л. Н. Толстого немногимъ пере-

живетъ своего автора. Ибо мораль Христа-человъка всегда будетъ имъть значение только человъческое, т. е. случайное. временное, малообязательное. Не въруя въ Богочеловъчество Христа, Сына Божія, всѣ моралисты вродѣ Толстого, Штрауса, Ренана, вынуждены безконечно возвышать Христа, какъ человъка, объявлять Его почти Богомъ: они прекрасно понимаютъ, что безъ этого почти всъ ихъ сужденія висятъ на воздухъ. Но это почти является предательскимъ, потому что обнаруживаетъ непослъдовательность и логическое противоръчіе въ ихъ взглядахъ. Замъчательный примъръ этому далъ Гарнакъ. Въ своихъ лекціяхъ "о сущности Христіанства" онъ представилъ І. Христа, какъ Личность нравственно-совершенную, которая заслуживаетъ благоговънія и преклоненія. Гарнакъ совершенно справедливо признаетъ въ извъстномъ смыслъ несравнимость Христа. Ни раньше Христа, ни послъ Него исторія не давала такихъ примъровъ. Не только по высотъ нравственнаго совершенства, но и по исключительному сознанію Своего Богосыновства и Мессіанства, Христосъ, по словамъ Гарнака, есть единственное, неповторимое явленіе въ человъческой исторіи. Казалось-бы, туть, гдъ не осталось никакой аналогіи съ человъкомъ, надо было признать Богочеловъчество Христа, Его премірный умъ и Божескую природу. Но Гарнакъ этого не дълаетъ. Онъ даетъ какія-то невъроятныя объясненія, что Христосъ Самъ пришелъ къ сознанію Себя исключительнымъ Сыномъ Божіимъ, Самъ дошелъ до мысли, что Онъ Богъ. Такимъ образомъ, Гарнакъ сразу-же и обезцъниваетъ Христа въ нашихъ глазахъ. Достигнувъ самыхъ вершинъ нравственнаго состоянія, Христосъ падаетъ въ глубину самомнънія, самопревозношенія, проповъдуетъ величайшую правду о нравственности человъка и въ тоже время о Себъ сообщаетъ величайшую ложь. Если Онъ не былъ на самомъ дълъ Сыномъ Божіимъ, то Онъ былъ сыномъ человъческимъ, самымъ обыкновеннымъ и даже самымъ близорукимъ. Неужели Онъ не могъ предвидъть, какъ впослъдствіи развънчаютъ Его Самого и Его ученіе, какъ признаютъ въ Немъ искренняго человъка, но одержимаго маніей величія, самообоготворившаго себя мистификатора-Да, наконецъ, если Христосъ самъ пришелъ къ признанію Себя Сыномъ Божіимъ, то чѣмъ же Онъ выдѣляется отъ Магомета, Будды, которые тоже утверждали о себѣ, какъ о личности исключительной, имѣющей небесныя полномочія? И не логичнѣе ли мы поступимъ, если, не прибѣгая къ натяжкамъ, объяснимъ величіе Іисуса изъ Назарета исключительностью Его Личности, характера и сознанія, исключительностью Его происхожденія, Его Божескою природою, воплотившеюся насъ ради и вочеловѣчшеюся?

## ГЛАВА IV.

# Божественный Характеръ Личности Іисуса Христа.

## Знаменіе пререкаемо.

Значеніе объективно-историческихъ свидѣтельствъ. Послѣдствія примѣненія ихъ къ Личности Іисуса Христа въ протестантской богословской наукъ. Воззрѣнія Гарнака на Личность Іисуса Христа. Ложь научнаго объективизма, раздѣляющаго деистическую точку зрѣнія. Религіозный опытъ учениковъ Христовыхъ, какъ единственное мѣрило истины о Христъ.

"Пришедши въ страны Кесаріи Филипповой Іисусъ спрашивалъ учениковъ Своихъ: "За кого люди почитаютъ Меня, Сына человъческаго"?— И послъ отвъта спросилъ ихъ самихъ: "А вы за кого почитаете Меня?" 1)— "Когда собрались фарисеи, Іисусъ спросилъ ихъ: что вы думаете о Христъ, чей Онъ Сынъ?" 2).

Всякому, кто читаетъ евангеліе, не могутъ не броситься въ глаза эти вопросы. Самъ Іисусъ Христосъ желаетъ узнать

<sup>&#</sup>x27;) Me. XVI, 13-15.

<sup>2)</sup> Me. XXII, 41--42.

мнѣніе о Себѣ народа, учениковъ и даже враговъ, фарисеевъ, и не остается безразличнымъ къ отвѣту. Отвѣтъ Петра, выразившаго общую, хотя и не совсѣмъ еще ясную мысль, предносившуюся сознанію всѣхъ учениковъ, вызвалъ съ Его стороны похвалу и пророческое указаніе на церковь, какъ носительницу и хранительницу чистоты краеугольнаго христіанскаго догмата, что Іисусъ есть Христосъ, Сынъ Бога живаго.

Указанными двумя вопросами евангеліе признаетъ, что оно не остается нейтральнымъ по отношенію къ основному тезису въры, и что все его содержаніе есть, въ сущности, отвътъ на главный вопросъ о Личности Іисуса Христа, -чей Онъ Сынъ. Но то же евангеліе не скрываетъ возможности въчныхъ пререканій, сомнъній и противоръчій по этому вопросу. Признаніе Іисуса Христа Сыномъ Бога Живаго, несмотря на множество объективныхъ свидътельствъ, въ концъ концовъ является внутреннимъ, субъективнымъ убъжденіемъ върующаго. Для фарисеевъ не были убъдительными всъ чудеса, совершенныя Іисусомъ Христомъ, и пророчества, которыя свидътельствовали о Немъ. Всъ эти объективныя свидътельства только больше озлобляли враговъ Христа и ускорали Его крестную смерть. Не видно, чтобы чудеса оказывали неотразимое вліяніе и на въру народа, даже на въру учениковъ. Сомнънія и колебанія о Христъ не покидали учениковъ даже послѣ воскресенія Христа изъ мертвыхъ 1). Ясное дъло, что объективныя свидътельства о Христъ, хотя и разсъяны на всемъ протяженіи евангельской исторіи, но не въ нихъ главное содержаніе евангелія, не они привели къ въръ учениковъ Христа, и не они являются главнымъ фундаментомъ въры въ Божество Іисуса для христіанъ всъхъ временъ. Праведникъ Симеонъ, взявшій на руки Младенца Іисуса, удивительно ясно провидълъ и отмътилъ будущія судьбы основного тезиса христіанской въры: "се лежитъ Сей на паденіе и возстаніе многихъ во Израилъ и въ знаменіе пререкаемо... да откроются помышленія многихъ сердецъ" 2).

<sup>1)</sup> Лук. XXIV, 37—39; Me. XXVIII, 17; Марк. XVI, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лук. II, 34—35.

Есть какія-то тайныя пружины въ человъческомъ сердцъ, какіе-то неразгаданные мотивы, которымъ обязана въра и невъріе. Во всякомъ случать человъческая въра очень мало зависитъ отъ внъшнихъ причинъ и всего меньше поддается раціональнымъ доводамъ и объективнымъ доказательствамъ, хотя-бы послъдніе носили характеръ внъшней очевидности. Трудно, если не безнадежно, доказывать Божество Христа обиліемъ чудесъ, Имъ совершенныхъ. Человъку, невърующему въ чудеса, напрасно говорить, что они возможны. Если мертвый возстанетъ изъ гроба,— онъ все равно не повъритъ и дастъ свои объясненія. И это потому, что для него въра отъ сердца, не раціональную, холодную въру, а въру сердечную, живую.

Такимъ образомъ, для всякаго христіанскаго мыслителя открывается въ настоящее время совершенно иная перспектива усвоенія и пониманія христіанства. Если главное въ Евангеліи не чудеса, то ясно, что сверхъестественный элементъ, подъйствовавшій на апостольскія сердца, заключается не въ нихъ, а въ самой жизни Христа, руководимой Богосознаніемъ; и, стало быть, все вниманіе наше должно быть сосредоточено не на историческихъ основахъ, и не на внъшнихъ фактахъ евангельской исторіи, хотя-бы и чудесныхъ, а на раскрытіи ея духа, смысла, идеи. Если евангеліе дано затъмъ, чтобы люди въровали въ Іисуса Христа, Сына Божія, и въ этой въръ имъли жизнь въчную і), то, понятно, цъль евангелія скрывается въ самой идеъ Богосыновства, и весь смыслъ и задача жизни человъка состоитъ въ томъ, чтобы быть Сыномъ Божіимъ 2), т. е. имъть новое сыновнее отношеніе къ Богу, осуществлять Божественную жизнь въ условіяхъ земного бытія.

Между тъмъ, богословскія системы христіанства большею частью выдвигаютъ на первый планъ объективно-историческую сторону евангелій и въ ней думаютъ найти опору для догматическихъ основоположеній. Но если-бы апостолы

<sup>1)</sup> Ioan. XX, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гал.IV, 5 -- 7.

имъли въ виду главнымъ образомъ исторію жизни Христа, они несомнънно написали-бы ее такъ, чтобы не пропустить ни малъйшей исторической подробности касательно мъста, времени и вообще всъхъ обстоятельствъ жизни Христа. Между тыть въ ихъ разсказахъ опущенъ почти весь 30-ти лътній промежутокъ времени, пока Іисусъ не выступилъ на проповъдь. Многія мъста евангелія, касающіяся напр. родословія Іисуса Христа, времени посъщенія Іисусомъ Христомъ праздника Пасхи и др, заключаютъ въ себъ разногласія, хотя не задъвающія самой сущности евангелія, но все-же достаточныя для того, чтобы отрицательная критика нашла поводъ къ сомнънію. Стало быть, на евангеліе мы не должны смотръть только, какъ на историческое произведение и предъявлять къ нему соотвътствующія требованія. Евангелисты оставили намъ не исторію жизни Христа, а исторію Его Духа, Логоса, потому что они видъли въ Немъ не простую историческую Личность, а Слово жизни, Которое сначала было въ Богъ и явилось намъ 1).

Но какъ-бы тамъ ни было, объективно-историческое изучение христіанства досель было господствующимъ, давая полный просторъ раціоналистическому пониманію христіанства, и расчищая путь для исторической критики евангелій и всехъ другихъ христіанскихъ письменныхъ источниковъ. Именно благодаря этому, историко-критическая богословская литература разрослась до колоссальныхъ размъровъ, особенно на западъ, съ тъхъ поръ какъ Гарнакъ издалъ свои изслъдованія о первоначальномъ христіанствъ. Но всъ эти якобы объективныя изслъдованія не привели ни къ чему. Предъ сознаніемъ современныхъ народовъ снова всталъ образъ евангельскаго Христа, и снова черезъ 19 въковъ христіанское человъчество въ лицъ своихъ передовыхъ людей, современныхъ книжниковъ и фарисеевъ, спрашиваетъ и недоумъваетъ о Христъ, чей Онъ Сынъ. Вопросъ о Личности Основателя христіанства снова сділался предметомъ обсужденія и самыхъ страстныхъ пререканій. Такъ какъ новъйшею критикою, опирающеюся на научныхъ принципахъ от-

<sup>4) 1</sup> Іоан. І, 1-2. Таръевъ. Основы христіанства. т. І, стр. 144-148.

вергается весь сверхъестественный элементъ въ евангеліяхъ, и такъ какъ послъднія признаются обычнымъ человъческимъ произведеніемъ нъкоторыхъ изъ учениковъ Христа и лицъ позднъйшихъ (такъ думаютъ о евангеліи Іоанна), то возникаетъ роковая дилемма: который-же историческій Іисусъ? Тотъ ли, котораго евангелія съ нъкоторою небольшою разницею, но въ существенномъ одинаково возвъщаютъ, какъ Христа, Сына Божія, распятаго за насъ и воскресшаго, все значеніе Котораго въ томъ, что Онъ, будучи Богомъ, смирилъ Себя до конца и умеръ за наши гръхи,—или тотъ, для котораго современное протестантское богословіе пріискиваетъ соотвътствующую научную обстановку?

По убъжденію Гарнака, церковь досель содержала превратное ученіе объ Іисусъ. Изъ обыкновеннаго человъка Іисуса сдълали Богомъ, приписавъ Ему сверхъестественныя свойства, необыкновенную любовь, совершенную духовность, всемогущество, всевъдъніе и т. д. Неудивительно, если получилось не человъческое изображение Іисуса, а какое-то сверхъчеловъческое. По мнънію Гарнака, только тщательное историческое изслъдованіе поможетъ найти, позади еван-Іисуса, Іисуса дъйствительнаго, историческаго, гельскаго узнать все самое достовърное о Его жизни, вмъсто извращенія. Съ этою, явно тенденціозною цълью позднъйшая критика копается въ источникахъ жизни Іисуса и всю силу своего оружія употребляетъ на то, чтобы опровергнуть ихъ подлинность и черезъ это поколебать историческую достовърность всего христіанскаго ученія 1). Четвертое Евангеліе критикою выдъляется изъ ряда другихъ на томъ основаніи, что оно представляетъ не историческаго Христа, а Христа

¹) О томъ, насколько глубоко христіанская въра утверждается на историческихъ основаніяхъ, очень разумно разсуждаетъ Meichssner въ статьъ "Inwiefern beruht der christliche Glaube auf geschichtlichen Tatsachen", въ журналъ Der Geisteskampf der Gegenwart. 1912. Декабрь. стр. 451—456. Съ его положеніемъ, что въра христіанина должна покоиться одинаково какъ на объективно-историческихъ, такъ и на субъективныхъ основаніяхъ, нельзя не согласиться. Оба эти момента въ нормальномъ религіозномъ сознаніи необходимы. Точка зрънія вполнъ правильная.

греческой философіи и гностицизма. Названіе Христа Логосомъ оказало ръшающее вліяніе на богословскую мысль запада и она отвергла подлинность евангелія Іоанна, приписавъ ему позднъйшее происхожденіе 1).

Послъ отрицанія Іоанна остаются синоптическія евангелія. Въ виду того, что эти евангелія по своему содержанію слишкомъ тъсно примыкаютъ другъ къ другу и въ виду слишкомъ ясныхъ историческихъ свидътельствъ объ ихъ раннемъ происхожденіи 2), они считаются болье достовърными источниками жизни Іисуса Христа, хотя тоже въ уръзанномъ видъ. Первое мъсто отводится Евангелію Марка, потомъ Матоею и Лукъ 3). Впрочемъ, осторожность не позволяетъ критикъ относиться съ полнымъ довъріемъ и къ Марку, потому что и оно произошло уже послъ того какъ среди христіанъ укръпилась въра въ вознесеніе Христа на небо, т. е. послъ того какъ преданіе, по мнънію критика, успъло окружить Христа легендарнымъ сіяніемъ небесной славы 4). Такимъ образомъ, идя по пути отрицанія подлинныхъ источниковъ, критика мало по малу съуживаетъ поле евангельскаго преданія. И все это дізлается для того, чтобы среди яко бы извращенныхъ сказаній первобытнаго христіанства найти историческаго Іисуса, Личность Котораго должна стоять въ противоръчіи съ дъйствительностью и съ тъми научными взглядами и принципами, которые современному человъку кажутся неопровержимыми.

Къ такимъ результатамъ привело quasi безпристрастное, научное, объективно-историческое изученіе христіанства.

¹) А. Ревиль. "Іисусъ Назарянинъ". стр. 244—267. По мнѣнію Ревиля евангеліе Іоанна не могло явиться ранѣе 130—140 г. по Рожд. Хр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсевій. Церковная Исторія. III, 37. 2. Ириней, Климентъ Александрійскій, Тертулліанъ и др. писатели II въка говорятъ о евангеліяхъ Матоея, Марка и Луки, какъ о распространенныхъ и общеизвъстныхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Свидътельствомъ *Папія* (Евсевій. Церкови. Истор., III, 39) установлено существованіе евангелій Марка и Матоея въ качествъ самыхъ древнышихъ сказаній о жизни Іисуса Христа.

<sup>4)</sup> Hans Bachman. "Ist das moderne Jesusbild geschichtlich?" Der Geisteskampt der Gegenwart. Іюнь 1913 г. стран. 206. А. Ревиль. "Іисусъ Назарянинъ" стр. 246.

Какія-же послѣдствія получились отъ этого для характеристики Личности Іисуса Христа? Самыя печальныя. По мнѣнію Гарнака, силу Своего природнаго дарованія Іисусъ обнаружиль въ признаніи, что сокровенный Богъ есть любовь, а мы Его дѣти. Покоряющее упованіе на небеснаго Отца, дѣтское довѣріе къ Нему и готовность исполнить всѣ Его заповѣди,—вотъ въ чемъ особенность новой религіи Іисуса. Устанавливается совершенно новое, индивидуальное, непосредственное отношеніе души къ Богу. Такое отношеніе можетъ быть доступно каждому человѣку: для него не существуетъ никакихъ національныхъ границъ. Поэтому религія Іисуса можетъ сдѣлаться міровой религіей; ученіе о Богѣ Любви сообщаетъ вѣру все новымъ душамъ.

Въ этомъ и заключается вся оригинальность религіи Іисуса. Отъ насъ Онъ отличается только тъмъ, что въра въ Бога, какъ Отца, въ Немъ была исключительной силы. Такую религію Онъ призналъ Своей жизненной задачей, за нее Онъ боролся съ фарисействомъ и положилъ Свою жизнь. Чудесъ Онъ не совершалъ, но больныхъ ободрялъ и духовно возбуждалъ, чъмъ благодътельно вліялъ на ихъ тълесное здоровье. Отъ смерти Онъ, понятно, не воскресъ, хотя ученики послъ Его смерти прониклись сознаніемъ, что Онъ въчно живетъ въ Богъ. И доселъ это сознаніе живетъ въ людяхъ, выражаясь въ мечтательномъ ожиданіи и надеждахъ, что Іисусъ снова придетъ, какъ Мессія, во славъ. Вотъ изъ какихъ основъ выросла религіозная Личность Іисуса съ Ея удивительнымъ смиреніемъ и мечтательной настроенностью. Несомнънно, въ душъ Іисуса заключалась тайна Его религіозной самобытности, не Сама эта Личность была личностью человъческой 1).

Таковы послъдствія однихъ научныхъ экспериментовъ въ примъненіи къ евангелію. Раціонализмъ и объективное отношеніе къ предметамъ физическаго міра даютъ положительные плоды, но въ примъненіи къ предметамъ въры они приводятъ къ печальнымъ результатамъ. Историческій Іисусъ научнаго опыта носитъ характеръ самаго обыкновеннаго,

<sup>1)</sup> Н. Bachman, ibid. стр. 207. Ср. Гарнакъ. Лекціи.

скромнаго, жизнерадостнаго, религіознаго учителя, всѣ откровенія Котораго о Богѣ и ученіе о добродѣтели отсвѣчиваютъ старымъ раціонализмомъ, хотя нѣсколько своеобразнымъ. При этомъ не остается никакого ручательства за то, что такой Іисусъ будетъ имѣть вѣчное значеніе, будетъ возбуждать въ насъ вѣчное религіозное настроеніе и останется навсегда безспорнымъ авторитетомъ въ области духовнорелигіозной жизни.

Къ счастію върующаго человъчества, такое научно объективное представленіе объ Основатель христіанства далеко отъ научнаго объективнаго безпристрастія и страдаетъ тъмъ же гръхомъ, въ которомъ упрекаетъ традиціонную въру въ Богочеловъческую Личность Христа. Оно само не соотвътствуетъ исторической дъйствительности и научно несостоятельно. Дъло въ слъдующемъ.

Отрицательное направленіе среди современнаго протестантства нашло себъ пищу въ критикъ историческихъ памятниковъ христіанства. Эгимъ путемъ богословы позитивисты, въ родъ Гарнака, надъялись возстановить объективную историческую правду касательно христіанства. Но методъ изслъдованія, пригодный для физики и химіи, въ приложеніи къ памятникамъ христіанской духовной культуры не могъ найти настоящаго примъненія и привести къ желательнымъ результатамъ. Дъло въ томъ, что вопросы, поднимаемые естественными науками, болће или менће безразличны для человъка, и положенія или научныя истины о предметахъ природы не задъваютъ непосредственно духовныхъ интересовъ человъчества. Совершенно другое дъло съ историческими памятниками духовной культуры, въ происхожденіи которыхъ человъкъ своею духовною стороною принималъ и принимаетъ непосредственное участіе, и въ которыхъ отражается та или другая его духовная цънность. Тъмъ болъе, когда вопросъ касается какого нибудь религіознаго документа, сыло-бы наивно ждать отъ ученаго полнаго, объективнаго безпристрастія. Онъ не въ силахъ сдълать это, и мы не въ правъ этого ожидать. Для него возможны только двъ позивъры или невърія, утвержденія или отрицанія, смотря потому, въ какую сторону клонятся человъческія симпатіи.

Когда дъло касается книгъ Св. Писанія, Евангелія, вопросъ о цынности памятника выступаеть на первый планъ, и пытаться отдълить его отъ вопроса о происхождении, или этотъ последній отъ вопроса о ценности, —дело невозможное, психологически невозможное. Тутъ могутъ быть двъ точки зрънія: или признаніе полной цънности памятника, и тогда вопросъ о происхожденіи получаетъ второстепенное значеніе; постановка на первый планъ вопроса о подлинности происхожденія памятника съ полнымъ невниманіемъ къ его духовной цѣнности. Первая точка зрънія по отношенію къ точка зрънія въры, вторая невърія. евангелію есть точка зрѣнія вѣры есть въ тоже время церковная точка зрънія, основанная на преданіи, на уваженіи къ авторитету подвижниковъ и праведниковъ, достигавшихъ высоты духовной жизни при глубокомъ и непоколебимомъ признаніи за Евангеліемъ-Божественнаго авторитета, точка зрънія коллективнаго разума и творчества церкви. Научная точка эрънія, отдающая предпочтеніе вопросу о происхожденіи религіозныхъ памятниковъ, свидътельствуетъ о расшатанности въры въ цѣнность и значимость послѣднихъ 1). На смѣну вѣрѣ въ Божественное Откровеніе здъсь является въра въ науку, въ ея пріемы и методы изслъдованія, въ ея глубокую мощь, въ мощь человъческаго разума. Глубоко правъ о. Флорен-

<sup>1)</sup> По этому поводу среди самихъ протестантскихъ богослововъ раздаются серьезные протестующіе голоса противъ научной критики источниковъ первохристіанства. Съ тѣхъ поръ, какъ утвердилась историческая критика, пишетъ Меісhssner, и не остановилась даже предъ Св. Писаніемъ, съ тѣхъ поръ какъ намъ предложено историческое изслѣдованіе свящ. событій, о которомъ мы раньше не знали,—съ тѣхъ поръ свящ. исторія для многихъ уже не стала твердою основою Откровенія. Ужъ одно то, что къ священной исторіи примѣненъ тотъ-же масштабъ, какъ и къ обыкновенной человѣческой исторіи, уничтожило ея чудесный откровенный характеръ. По справедливому замѣчанію Эйкена, то обстоятельство, что предметъ поставленъ на запутанную умозрительную работу, дѣлаетъ для насъ изъ предмета нѣчто другое, чѣмъ онъ былъ ранѣе, т. е.,—при всѣхъ выгодахъ такого взгляда,— удаляетъ насъ отъ предмета. Указ, ст. въ Geisteskampf d. Gegenw. 1912. Декабрь. Стр. 452.

скій, говоря, что "пріемы исторической критики, порою кажущіеся наивному уму чіть то неумолимо логичнымъ, на дълъ такъ-же основаны на въръ, какъ и убъжденія върующаго сердца. Въ сущности не пріемы различны, они одинаковы, ибо одинаково устроеніе ума человъческаго, -- а различны въры, лежащія въ основъ тъхъ и другихъ. У одного въра въ невъріе, въра въ сей преходящій и растлънный міръ, у другого въра въ въру, въра въ иной въчный и духовный міръ. У одного въра въ законы дольняго, у другого-въ законы горняго. И, согласно въръ своей, каждый говоритъ, раскрывая въ объективныхъ по виду пріемахъ доказательства чаянія своего сердца. "Гдъ сокровище ваше, тамъ и сердце ваше будетъ" (Мо. 6, 21; Лук. 12, 31). И вотъ, гдъ полагается сокровище цънность, туда и устремляется сердце, т. е. на той цънности и оріентируется все существо. И потому, если кто сдается на доводы исторической критики, то это не то значитъ, что они основательны, а то, что онъ уже разслабъ въ своей въръ, и душа его тайно вожделъла, съ къмъ бы ей пасть 1).

Обращаясь отъ этихъ общихъ разсужденій къ вопросу о томъ, насколько далеки отъ научнаго безпристрастія выводы современной протестантской церковно-исторической науки, мы фактически убъждаемся въ справедливости всего сказаннаго.

Никто въдь не станетъ спорить противъ методовъ научнаго историческаго изслъдованія. Только объективно-холодное, безпристрастное, фотографически правильное воспроизведеніе историческаго матеріала могло-бы дать подлинную картину исторической дъйствительности. Но всякій согласится, что такое воспроизведеніе невозможно. Возможна лишь большая или меньшая степень въроятности историческихъ выводовъ. Кого-же могутъ удовлетворить такіе результаты историческаго изслъдованія? Поневолъ приходится приводить въ доказательство чаянія своего сердца подъ видомъ несомнънныхъ научныхъ положеній и принциповъ. Но всъ принципы современной исторической науки сами являются результатомъ

<sup>1)</sup> Столпъ и утверждение истины, стр. 551.

господствующихъ воззрѣній, вкусовъ и теорій. Примѣненіе этихъ принциповъ къ исторіи жизни Іисуса Христа, которую нельзя уложить въ готовыя рамки историческаго изследованія, ставитъ ученыхъ критиковъ въ затруднительное положеніе, и неудивительно, если многіе изъ нихъ поддаются соблазнительному примъру одного римскаго кардинала, утверждавшаго, что "догма должна исправлять исторію" і). Всъ эти попытки возстановить подлинное изображение Личности Іисуса Христа на основаніи яко бы истинной исторіи первохристіанства будутъ и останутся попытками, отражающими господствующіе взгляды и настроенія. Ничего объективнаго въ такихъ взглядахъ нътъ и не можетъ быть. Все заранъе предръшено о Личности Іисуса и объ исторіи Іисуса. Поэтому протестантское раціоналистическое богословіе сколько-бы ни трудилось надъ возстановленіемъ евангельской исторической дъйствительности, никогда ея не достигнетъ. Его способъ трактовать источники Іисусовой исторіи, заранъе и намъренно устраняетъ, если не совсъмъ уничтожаетъ сверхъестественный, Божественный элементъ въ евангеліи. Но такой методъ прежде всего наноситъ ущербъ существеннымъ религіознымъ интересамъ, и не можетъ быть названъ чисто историческимъ. Только атеистъ можетъ трактовать источники христіанства въ этомъ смыслѣ, и если мы допустимъ возможность атеистическихъ посылокъ въ историческихъ работахъ о жизни Іисуса Христа, мы встанемъ на путь принципіальнаго догматическаго отрицанія и никогда не получимъ исторической правды. Въдь такое или иное представленіе объ Іисусъ имъетъ своимъ основаніемъ принципіальное воззрѣніе на Божество и на Его отношеніе къ міру. Съ этимъ воззръніемъ мы и подходимъ къ исторіи Іисуса Христа. Конечно, съ научной точки зрѣнія мы вправѣ отрѣшиться отъ всякихъ воззрѣній на Божество, когда дѣло идетъ объ историческихъ явленіяхъ, но психологически это едва-ли возможно.

Протестантской богословской наукъ, въ лицъ хотя-бы

<sup>1)</sup> H. Bachman. ibid. стр. 209.

Гарнака <sup>4</sup>), нельзя бросить упрека въ чистомъ атеизмѣ, но и то богословіе въ опасности, которое движется по пути деистическаго міропониманія. Послѣднее, какъ извѣстно, допускаетъ Бога лишь въ качествѣ первопричины міра. Развитіе же мірового бытія и вся жизнь міра идетъ помимо всякаго Божественнаго вмѣшательства по неизмѣннымъ механическимъ законамъ. Откровеніе Божества есть не что иное, какъ внутренній процессъ мірового развитія. Такимъ воззрѣніемъ исключается возможность личнаго сверхъестественнаго дѣйствія Божества, т. е. возможность Боговоплощенія. Опасность уклониться въ сторону пантеизма при такихъ взглядахъ самоочевидна,—что и происходитъ на самомъ дѣлѣ въ нѣдрахъ современнаго протестантизма <sup>2</sup>).

Чтобы не оказаться на пути полнаго самоотрицанія и самоупраздненія, христіанская богословская мысль при изученіи евангельской исторіи не можеть и не должна оставлять точки зрѣнія строгаго теизма и не можеть согласиться съх догматическимъ отрицаніемъ сверхъестественнаго элемента въ евангеліи. Если мы будемъ отвергать какъ неисторическое все, что въ евангеліи не поддается раціоналистическому пониманію, то встанемъ въ противорѣчіе съ основоположеніями христіанства. Теистическая точка зрѣнія не требуетъ постояннаго необычнаго дѣйствія Божества въ міровомъ бытіи, дѣйствія, которымъ парализовались-бы всѣ законы природы. Божественное міроправленіе прежде всего обнаруживаетъ себя въ этихъ самыхъ законахъ, но не въ смыслѣ голаго механическаго дѣйствія ихъ, а въ смыслѣ свободнаго

<sup>1)</sup> Не менъе Гарнака и Древсъ (въ сочиненіи "Миюъ Христа") увъренъ, что историческій Христосъ не удовлетворяетъ религіозной въры. Вообще крайнія теченія протестантства путемъ свободныхъ историческихъ экспериментовъ дошли до самыхъ крайнихъ предъловъ отрицанія историческаго элемента въ евангеліи. *Meichssner*. Указ. ст. въ журналъ Geisteskampf d. Gegenw. 1912. Декабрь. Стр. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Имъемъ въ виду примъръ пастора Játho, ученика и послъдователя Гарнака. Ято всецъло перешелъ на сторону монистическаго міропониманія. Въ Берлинъ много пасторовъ примкнуло къ взглядамъ Ято. Церк. Въдом. 1911 года, № 43.

постепеннаго совершенствованія міра, какъ свободный процессъ, воздъйствующій на всю природу и на человъческое сердце. Необычайное Божественное кіроправленіе усматривается не только тамъ, гдъ мы наблюдаемъ дъйствіе всемогущества Божія, но и тамъ, гдъ выражается Его мудрость и благо, какъ откровеніе Высочайшаго Разума и Воли разуму ограниченному и нетвердой волъ. А такое откровеніе, конечно, можетъ происходить и дъйствительно происходитъ въ психической сферъ безъ всякаго нарушенія законовъ природы. Такимъ образомъ, примънять теистическій принципъ при объясненіи евангелія необходимо во всъхъ тъхъ случаяхъ, гдъ евангельская исторія не даетъ никакого повода къ сомнънію въ исторической дъйствительности чудесныхъ событій, напр. тамъ, гдф Іисусъ Христосъ обнаруживалъ Свою Божественную Силу, дълалъ то, что превосходитъ границы естественнаго объясненія. Для всякаго, кто принимаетъ точку зрънія чистаго теизма, нельзя отвергать чудесный характеръ евангелій (въ указанной мъръ) и нельзя не признавать въ качествъ исторической дъйствительности тъ чудесныя событія, которыми кончается эта необыкновенная, и вмъстъ съ тъмъ, подлинно историческая жизнь Богочеловъка. Между тъмъ, для современнаго раціоналистическаго богословія неизб'яжно отпадаетъ все заключеніе жизни Іисуса Христа, и Его смерть есть конецъ обыкновенной человъческой жизни.

Такимъ образомъ, необходимо согласиться, что новъйшая претензія на исторически правдивое научное воспроизведеніе Личности Іисуса Христа неосновательна. Одна научная экспертиза оказывается тенденціозной и не даетъ исторической дъйствительности. Чья религіозная потребность удовлетворяется такимъ Іисусомъ, Который увъровалъ, что Онъ Мессія, а на самомъ дълъ былъ только религіозный геній, тотъ и подбираетъ источника жизни Іисуса въ извъстномъ смыслъ, руководясь принципами, которые воспрещаютъ ему признавать въ Лицъ Іисуса Христа воплотившагося Бога. Наши же религіозныя воззрънія имъютъ основаніе въ томъ, что сказали объ Іисусъ Христъ апостолы, очевидцы и свидътели Его жизни, дълъ и ученія. Поэтому мы имъемъ

полное научное право, не соглашаясь съ тенденціознымъ раціоналистическимъ пониманіемъ Личности Іисуса Христа, и отвергнувъ раціоналистическую точку зрѣнія, попытаться **у**становить психологическое пониманіе того высокаго самосознанія, которымъ обладалъ Іисусъ Христосъ. Всв апостолы согласны въ томъ, что Іисусъ явился посредникомъ новаго отношенія человъка къ Богу, и что въ Его Лицъ люди стали близкими къ Богу, получили къ Нему доступъ. Попробуйте оцънить весь религіозный опыть христіанства внъ связи съ Божественною Личностью Основателя, разсматривайте его, какъ чистый историческій продуктъ, и вы, конечно, вырвете изъ своего сердца въру въ Јисуса Христа, посредника и ходатая, какъ Его понимали апостолы. Но въдь апостольская въра не есть плодъ исторической традиціи, не дедуцирована исторически. Она была плодомъ личнаго опыта и непосредственнаго общенія съ Тъмъ, Кто сказалъ о Себъ: "Я и Отецъ-одно", Кто на просьбу Филиппа показать Отца отвътилъ: "видъвшій Меня, видълъ Отца" 1).

Но защищая психологическій религіозный опытъ учениковъ Христовыхъ, какъ единственное мфрило истины о Христъ, мы не должны покидать исторической почвы. Это было-бы тоже крайностью, ничъмъ неоправдываемою. Субъективная въра не можетъ и не должна противоръчить историческимъ свидътельствамъ. Устанавливая исторически фактъ Божественнаго самосознанія Іисуса, мы тъмъ самымъ устанавливаемъ историческую реальность, -- бытіе на землъ сверхъестественной Личности, Божественнаго Логоса. Даже если-бы мы ограничились историческимъ метеріаломъ однихъ синоптиковъ, мы и то легко могли бы доказать, что то, за что апостолы признавали Іисуса Господомъ, не есть ихъ выдумка, но составляетъ подлинное содержаніе собственнаго самосознанія Іисуса Христа. Даже синоптики даютъ намъ соотвътствующую прочную историческую почву. Не нужно забывать, что главнъйшіе христологическіе вопросы, "что Вы думаете о Христъ"?, — "а Вы за Кого Меня почитаете"? 2), поставлены

<sup>1)</sup> Ioan. XIV, 8-9. 11.

²) Me. XVI, 13-15; XXII, 41-42.

и ръшены въ евангеліи Матоея. Но какъ-бы критика ни старалась устранить евангеліе Іоанна <sup>1</sup>), сходство между нимъ и синоптиками во взглядахъ на Личность Іисуса Христа выше всякихъ сомнъній. А разъ установлена подлинность синоптиковъ <sup>2</sup>), у насъ уже есть твердый критерій для установленія подлинности IV евангелія. Христосъ первыхъ трехъ евангелистовъ соотвътствуетъ Христу четвертаго. Его Божественное самосознаніе одинаково тамъ и здъсь.

¹) См. у А. Ревиля. "Іисусъ Назарянинъ" стр. 233—267. Ревилю кажется, что догматъ Божественности Христа находится въ связи только съ этимъ евангеліемъ (стр. 246), поэтому церковь и хочетъ установить его подлинность. Ревиль ошибается. Божественность Христа установлена и синоптиками не меньше, чъмъ Іоанномъ. Основательныя статьи самаго поэднъйшаго времени объ отношеніяхъ между синоптиками и Іоанномъ и установленіе согласія между ними см. въ журналъ Theologische Quartalschrift 1912. кн. 1—2, въ статьъ Belser'а: "Textkritische Untersuchung zum Johannesevangelium"; кн. І, стр. 32—58. Его-же: "Zur Evangelinfrage" кн. ІІІ, стр. 323—376.

<sup>2)</sup> Даже такіе критики, какъ Ревиль, относять происхожденіе синоптиковъ къ эпохѣ перваго вѣка, раньше разрушенія Іерусалима, и считаютъ составителей документовъ (Прото-Маркъ, авторъ Логій и др.), на основаніи коихъ написаны три евангелія, очевидцами Іисуса Христа. См. стр. 240— 244 указ. кн.

#### глава V.

**Харантеръ Божественнаго самосознанія Іисуса Христа.** Безгрѣшность. Власть прощать грѣхи, судить міръ, даровать нравственный законъ жизни, творить чудеса. Вопросъ о евангельскихъ чудесахъ. Правильная постановка вопроса. Субъективный характеръ евангельскихъ чудесъ и ихъ объективно-историческая достовърность.

Если справедливо, что геніальная личность вообще не объясняется изъ однихъ историческихъ условій, стоитъ выше ихъ и внъ ихъ, то тъмъ болъе это приложимо къ Личности Іисуса Христа. Никакими историческими условіями нельзя объяснить христіанства, потому что все въ немъ сводится къ Личности его Основателя, Который въ Самомъ Себъ показалъ людямъ новое, единственное въ исторіи соединеніе личнаго ограниченнаго человъческаго сознанія съ сознаніемъ совершеннымъ, абсолютнымъ. Такое соединеніе не можетъ быть объяснено никакими естественными условіями и вліяніями среды, школы, семьи, націи. Ни въ характеръ, ни въ возэръніяхъ, ни въ мысляхъ и чувствахъ Іисусъ Христосъ не проявляетъ ръшительно ничего специфически іудейскаго, національнаго. Напротивъ, все въ Немъ общечеловъчно, выше границъ мъста и времени, все одинаково близко каждому народу и каждому времени. Съ самыхъ первыхъ шаговъ Своей дъятельности и до самой крестной смерти Христосъ одинъ и тотъ-же: никакого развитія, совершенствованія сознанія, никакого колебанія, двойственности въ ученіи, уступчивости въ требованіяхъ, ни малъйшаго противоръчія между словомъ и дъломъ: идеально цъльная въ духовномъ смыслъ, всегда себъ равная Личность.

Общественную дъятельность въ качествъ религіознаго наставника Іисусъ Христосъ началъ тъми-же словами, какія раздались изъ устъ Его Святого Предтечи: "покайтесь ибо приблизилось царствіе небесное" 1). Отпущеніе гръховъ,

<sup>1)</sup> Me. IV, 17; cp. III, 2.

нравственное возрожденіе -- вотъ настоящая цъль всякой религіи. Но тъ, кто были ея жрецами, служителями и проповъдниками ранъе Христа, первые показывали примъръ покаянія, сами вмъстъ съ народомъ сознавались въ своихъ немощахъ, подвергали себя подвигамъ нищеты, воздержанія. умерщвленія плоти. Совершенно другое представляєть собою религіозная дъятельность Іисуса. Хотя Онъ, прежде чъмъ выступить на проповъдь, быль въ пустынъ, но не для нравственнаго усовершенствованія, не для принесенія покаянія. Сорокадневнымъ постомъ Онъ побъдилъ соблазны старыхъ іудейскихъ чаяній, ложнаго мессіанизма, а крещеніемъ въ Іорданъ символически принялъ на Себя человъческіе гръхи, немощи и болъзни, омытые въ Іорданъ людьми, приходившими къ Іоанну приносить покаяніе и креститься. Но потребности Самому приносить покаяніе Іисусъ не имълъ. По поводу недоумънія Іоанна Онъ отвътилъ: "такъ надлежитъ намъ исполнить всякую правду" і). Стало-быть на Свое крещеніе Онъ не смотрълъ, какъ на очистительный символъ. Когда же Іисусъ выступилъ на проповъдь, Онъ сразу поставилъ Себя въ положение Лица безгръшнаго, Самъ властно прощалъ другимъ гръхи. Способъ прощенія необычный, исключающій всякую мысль о посреднической роли. Исцъливъ разслабленнаго Іисусъ говоритъ ему: "прощаются тебъ гръхи" <sup>2</sup>). Когда-то пророкъ Наоанъ покаявшемуся Давиду сообщилъ о прощеніи словами: "Господь снялъ твой грѣхъ" 3). Но въ словахъ Іисуса Христа не тотъ смыслъ. Сказанные въ третьемъ лицъ, они содержатъ прямое указаніе на сознаніе Христомъ Своего Божественнаго права прощать гръхи, и въ этомъ смыслъ поняты были присутствовавшими книжниками 4). Послъдніе никогда-бы не укоряли Христа въ богохульствъ, если бы Онъ только возвъщалъ прощеніе отъ Бога. Богохульство Іисуса, по мнѣнію іудеевъ, въ томъ и заключалось, что Онъ выступиль во всеоружіи собственнаго juris

¹) Me. III, 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Марк. II, 5.

<sup>3) 2</sup> Царств. XII, 13.

<sup>4)</sup> Mpk. II, 6-7.

divini. Спокойно и съ полнымъ сознаніемъ Онъ посягаетъ на это величайшее достоинство Божества. Тотъ, кто человъческой душъ, разлученной гръхами отъ Бога, снова возвращалъ доступъ къ Богу, Кто въ глубинъ Своей интимной личной жизни чувствовалъ Себя вправъ это дълать, Тотъ есть истинный Господь душъ '). И это сознаніе Іисусомъ Своего господства надъ человъческими душами не ограничивается только прощеніемъ гръховъ. Мало дать гръшнику прощеніе, ему нужно указать новый путь жизни, дать новый законъ, исполнение котораго могло бы обезпечить человъку жизнь, а нарушеніе вело бы къ осужденію. Іисусъ Христосъ такъ и дълаетъ. Съ первыхъ шаговъ Своей дъятельности Онъ даруетъ людямъ Свой нраественный законъ 2). Правда, Свой законъ Іисусъ Христосъ сообщаетъ какъ-бы подъ видомъ исправленія Ветхозавътнаго законодательства, отправляясь отъ его заповъдей, но словами: "вамъ сказано, а Я говорю", —ясно даетъ понять, что Онъ смотритъ на Себя не какъ на истолкователя закона, а какъ на Законодателя в).

Права Законодателя предполагаютъ права верховнаго Судіи. Что Іисусъ Христосъ сознавалъ Себя Судіею людей, объ этомъ согласно утверждаютъ всѣ четыре евангелиста 4), и утверждаютъ не въ томъ смыслѣ, что Іисусъ возвѣщаетъ судъ Божій или аппелируетъ къ нему, нѣтъ,—Іисусъ Христосъ Самъ судитъ собственною властію. Единый Судія всего міра конечно есть Богъ. "Но Онъ весь судъ отдалъ въ руки Сына" 5). Замѣчательныя слова, указывающія на то, до какой глубины простиралось въ Іисусѣ сознаніе Своего внутренняго единства съ Богомъ Отцомъ. Это рѣшительный признакъ Богосознанія Іисуса: Онъ равняетъ Себя съ Богомъ Отцомъ. Его поступки ничѣмъ не отличаются отъ Божественныхъ.

Считая Себя Судіею міра и нравственнымъ Законода-

<sup>1)</sup> Мө. IX, 9-13; Мрк. II, 15-17; Лук. V, 30-32 и друг.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мө. V; Лук. VI, 20-49; ср. Іоан. XIII, 34-35; XV, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Me. V. 17-18; 20-21; 27-28; 31-32; 33-34; 38-39; 43-44.

<sup>4)</sup> Me. XXIV, 36—44; XXV, 1—13; Марк. XIII, 24—37; Лук. XXI, 36; Іоан. V, 22. 27. 30 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 1оан. V, 22.

телемъ, Іисусъ Христосъ не менѣе того сознавалъ полную зависимость всей природы отъ Своей воли. Его Всемогущая Сила обнаружилась въ чудесахъ, которыми полны всѣ четыре евангелія, особенно синоптическія, а изъ послѣднихъ всего болѣе евангеліе Марка. Проходя по городамъ и селеніямъ, говоритъ евангелистъ Матөей, Іисусъ исцѣлялъ всякій недугъ и всякую немощь і). Были исцѣленія единичныя, были массовыя, творились сотнями и, быть можетъ, тысячами ²). Власть и силу прощать грѣхи Іисусъ Христосъ часто подтверждаетъ проявленіемъ Своей цѣлительной силы. "Прощаются тебѣ грѣхи" въ Его устахъ равносильно "встань и ходи" з). Обѣ эти силы стоятъ въ тѣсной связи между собой, опираются одна на другую.

Вопросъ о чудесахъ Іисуса Христа служитъ главнымъ камнемъ преткновенія для исторической критики. уже высказанъ взглядъ на чудеса, какъ на объективное свидътельство евангельской истины, какъ на доказательство Божества Христа. Для тъхъ людей, которые, имъя очи, чтобы видъть, все-таки не видятъ, ибо не желаютъ смотръть на міръ иначе, какъ съ раціоналистической точки зрѣнія, присутствіе въ евангеліи чудеснаго элемента ръшительно ничего не доказываетъ и даже производитъ совершенно обратное дъйствіе: по ихъ мнънію, чудеса придаютъ евангелію легендарный характеръ. Но это отношеніе къ чудесамъ вообще и въ частности къ евангельскимъ чудесамъ не можетъ быть в зчнымъ и постояннымъ. Раціонализмъ не есть единственный способъ познаванія и мърило истины. Для многихъ натуръ-философовъ позднъйшаго времени становится совершенно яснымъ, что даже сущность органическаго процесса никогда не откроется человъку, если онъ будетъ разсматривать органическіе процессы только сквозь призму внѣшняго, строго научнаго, раціональнаго опыта. Взглядъ, который

<sup>1)</sup> Me. IV, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. IV, 24; Mpk. VI, 54-56; Me. XI, 5; Jlyk. IV, 40; Mpk. 1, 34-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Лук. V, 20, Me. IX, 2; Мрк. II, 5.

объщаетъ быть всеобщимъ, и несомнънно смягчитъ современное ръзко отрицательное отношеніе къ чудесамъ 1). Но это не избавляетъ богословскую мысль отъ обязанности установить правильное понятіе о чудъ. Воспринимаемое върою, чудо, какъ всякій внъшній фактъ или явленіе, есть въ то же время фактъ опыта, требующій провърки, научнаго изслъдованія. Чудеса были прежде, бываютъ теперь и будутъ всегда. Но какъ во времена Христз были лица упорно имъ не въровавшія, и добивавшіяся ихъ разслъдованія 2), такъ будетъ и впредь. Такому исканію нельзя дълать препятствій, не въ интересахъ самой въры. Напротивъ, надо приходить на помощь всъми способами и прежде всего установленіемъ правильнаго взгляда на чудо.

Что такое чудо?

Обычный отвътъ дается въ томъ смыслъ, что существуютъ явленія понятныя, легко объяснимыя, естественныя; и сущестгуютъ явленія малопонятныя, необъяснимыя, и поэтому сверхъ-естественныя. Первыя считаются явленіями въ порядкъ законовъ природы. Послъднія приписываются непосредственному дъйствію Божества. По этому взгляду, раздъляемому отчасти и богословскою наукой 3), чудо есть непосредственное вмъшательство Бога въ обычное теченіе природы. Съ такимъ толкованіемъ чуда нельзя согласиться.

<sup>1)</sup> Для ученаго, не чуждаго виталистическаго міропониманія, допущеніе чудесъ возможно безъ противорѣчія основнымъ научнымъ принципамъ. Только механическая точка зрѣнія способна занимать непримиримую позицію по отношенію къ чудесному.

²) loaн. IX. Разсказъ объ исцъленіи слъпорожденнаго.

в) По опредъленію катехизиса Филарета, чудо есть такое дъйствіе, которое не можеть быть совершено ни силою, ни искусствомъ человъческимъ. но только всемогущею Силою Божією. Въ руководствъ по основному богословію Августина, стр. 88, и въ курст апологетики И. Николина, стр. 54—55, отмъчается сверхъестественнность чуда, какъ главный признакъ. Та-же мысль, хотя въ болъе мягкой формъ проведена и у Свътлова въ курст богословія, стр. 161: "Чудеса совершаются исключительно силою Божією; естественныя силы здъсь являются лишь орудіемъ Высшей Разумной Силы, въ нихъ дъйствующей".

Оно неправильно по существу и не въ интересахъ живой въры. Оно предполагаетъ, что Богъ въ нъкоторыхъ явленіяхъ дъйствуетъ непосредственною силою Своего Всемогущества, въ другихъ при посредствъ силъ и законовъ природы. Это мнъніе схоластическаго происхожденія и основывается на признаніи болъе или менъе обширной области явленій, подчиняющихся извъстнымъ и опредъленнымъ физическимъ законамъ и тъмъ самымъ какъ бы выходящихъ изъ сферы непосредственнаго Божественнаго Промысла. Такое мнъніе о чудъ незамътно ведетъ къ деизму, раздъляющему Божество отъ міра, и въ высшей степени благопріятствуетъ механическому міропониманію. Истинно религіозная теистическая точка эрънія видитъ дъйствіе Божества во всякомъ явленіи какъ физическаго, такъ и духовнаго міра, и въ ростъ съмени, и въ нравственномъ обновленіи души. Даже въ физическомъ міръ, строго говоря, нътъ различія между естественными и сверхъестественными явленіями, потому что сама природа со всею ея закономърностью есть великое и непрестанное чудо Божіе. Всъ физическія явленія въ концъ концовъ сводятся къ явленіямъ совершенно необъяснимымъ: что лежитъ въ основъ вещества, что такое сила земного притяженія, какъ понимать дъйствіе сознательной воли на мускульныя и нервныя ткани? Конечно, всъ такіе факты и явленія можно прекрасно описать и знать, но сущность ихъ и для науки остается всегда непонятною. 1) Кромъ того, всъ объясненія явленій природы опираются на догматическомъ признаніи силы, атома, жизненнаго принципа, закона природы, дъйствія которыхъ извъстны, а внутренняя сущность остается скрытою. Такимъ образомъ, было-бы гораздо справедливъе, если-бы богословская наука не раздъляла явленія на естественныя и сверхъестественныя, какъ на два особыхъ

<sup>1)</sup> Строго говоря, всякая наука содержить только описаніе фактовъ и явленій, а не раскрытіе ихъ внутренней сущности. На послѣднее эмпирическая наука и претендовать не можетъ, хотя обычно onucaніе ею факта принимается какъ объясненіе или раскрытіе его сущности. Однако такія объясненія никого вполнѣ не удовлетворяютъ и требуютъ все новыхъ и новыхъ объясненій.

класса. Для истиннаго религіознаго чувства всѣ естественныя явленія имѣютъ долю сверхъестественности и всѣ сверхъестественныя явленія можно считать естественными. Всякій споръ о событіяхъ чудеснаго характера указываетъ на недостатокъ вѣры и производитъ на глубоко религіознаго человѣка болѣзненное впечатлѣніе. Онъ чувствуетъ, насколько бѣденъ и убогъ религіозный опытъ спорящихъ 1). Поэтому на чудо было-бы гораздо правильнѣе, по нашему мнѣнію, установить такой взглядъ. Чудо есть явленіе, въ которомъ для вѣрующаго съ особою силою обнаруживается дѣйствіе Божіе. А такъ какъ всѣмъ явленіямъ свойственно обнаруживать дѣйствіе Божества, то чудеса отъ обычныхъ явленій нельзя отдѣлять рѣзкой границей: существеннаго, принципіальнаго различія между ними нѣтъ и не можетъ быть.

Тъ, кто не согласенъ съ такимъ опредъленіемъ чуда, обычно указывають на то, что въ чудесныхъ явленіяхъ происходитъ или попраніе законовъ природы, или, по крайней мъръ, пріостановка ихъ дъйствія. Такимъ образомъ, въ законахъ природы видятъ какія-то могущественныя, самодовлъющія, автономныя силы, и всь безъ исключенія явленія природы подводять подъ дъйствіе твердо установленной системы этихъ силъ. Оба эти положенія одинаково фальшивы: ложному понятію чуда соотвътствуетъ ложное понятіе закона природы. Законы природы не объективные факты. Они суть математическія, физическія, или химическія формулы, выводимыя человъческимъ разумомъ для одинаковыхъ явленій; слъдовательно, они имъютъ субъективный характеръ. Извъстны напр. случаи повторенія одинаковыхъ явленій при одинаковыхъ условіяхъ; это и служитъ поводомъ къ обобщенію ихъ и къ выраженію въ извъстной формуль. Имъя субъективное происхожденіе, законы природы естественно не могутъ быть разсматриваемы какъ истинныя основы, или причины

<sup>&#</sup>x27;) Въ самой попыткъ доказывать возможность чудесъ, какъ явленій сверхъестественныхъ, кроется какое-то недоразумъніе. Если у человъка нътъ въры въ чудеса, значитъ у него нътъ главнаго органа къ ихъ воспріятію. А при такихъ условіяхъ всякія доказательства напрасны. Слъпому нечего доказывать существованіе цвътовъ: онъ все равно не пойметъ васъ.

явленій. Они ничего непонятнаго объяснить не могутъ. Напр., законъ тяжести не объясняетъ явленій притяженія, а только описываетъ и утверждаетъ факты: тъла притягиваются другъ къ другу, но почему притягиваются,—для насъ остается неизвъстнымъ.

Указываютъ на единство законовъ природы, на ихъ постоянство и неизмънность. Если это не игра словами, -- мы должны приписать это единство и эту неизмъняемость единству Законодателя, Его абсолютной, неизмъняемой Волъ. Если-же не видъть причину единства въ Абсолютномъ, то можно признать правильной и точку зрънія Джемса объ отсутствіи мірового единства и возможности мірового многообразія 1). Кто утверждаетъ мысль о единствъ и постоянствъ законовъ вселенной безотносительно къ ихъ происхожденію, тотъ ручается за все міровое бытіе. Но кто же, когда и какими способами могъ измърить универсъ? Представлять міръ въ видъ огромнаго механизма, дъйствующаго неизмѣнно во всѣхъ своихъ частяхъ, значитъ произвольно ограничивать способы міроправленія Божія. Оно не поддается нашему раціональному пониманію: "Его судьбы непостижимы, пути Его неизслъдимы" (Римл. XI, 33). Тъмъ болье не поддается естественному объясненію человъческая исторія. Здъсь нельзя установить единства и закономърности, несмотря на всъ научныя попытки опредълить законы историческаго процесса. Каждый индивидуумъ, каждая личность живетъ и развивается по особому закону духовнаго индивидуальнаго бытія, такъ что, если говорить о законахъ историческаго процесса, то следуетъ признавать ихъ въ количестве равномъ количеству индивидуумовъ. Что-же касается событій и фактовъ священной библейской исторіи, то они всего менъе могутъ найти аналогію въ событіяхъ и фактахъ естественной человъческой исторіи. Мы уже указывали 2), что религіозная исторія еврейскаго народа, и прежде въ библейскія времена и досель, совершенно выходить изъ рамокъ обычной чело-

<sup>&#</sup>x27;) Джемсъ В. "Прагматизмъ"; стр. 81—163. Пер. съ англ. Юшкевича. 1910 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше стр. 47—48.

въческой исторіи. Исторической аналогіи она не имъетъ ръшительно нигдъ. Но чъмъ ближе она подходитъ къ евангельской эпохъ, тъмъ ръзче бросается въ глаза ея историческая исключительность. А что касается Личности Іисуса Христа, то хотя многихъ и соблазняетъ аналогія съ древними Ветхозавътными пророками і), но исключительность Его отношеній къ Богу была столь велика, что всякая попытка объяснить Его Личность чрезъ сравненіе съ другими людьми (хотя бы съ Исаіею, или Іереміею) ръшительно ни къ чему не приводитъ. Всъ подлинно историческія свидътельства о Хтистъ не оставляютъ никакого сомнънія въ томъ. что Онъ ставилъ Самого Себя на стецень Божества, и, стало быть, дъйствія Его должны были имъть характеръ дъйствій Божественныхъ. Если сама Личность Іисуса Христа представляла Собою величайшее чудо міровой исторіи, то и дъянія Его должны имъть тотъ же характеръ. Чудо въ евангелін Самъ Інсусъ Христосъ; все остальное въ его содержаніи имъетъ второстепенное значеніе.

Итакъ, возвращаясь къ этой несравнимой Личности, мы должны еще разъ повторить, что, сознавая въ Самомъ Себъ всемогущую силу, Іисусъ Христосъ творилъ чудеса, совершаль многократныя исцъленія. При этомъ Его всеисцъляющая сила и власть, покоряющая физическую природу, Имъ же Самимъ ставится въ тъсную органическую связь съ силою и властію всепрощенія, обнаруживающею себя въ сферъ нравственнаго порядка. "Прощаются тебъ гръхи, встань и ходи" 2). Этимъ всего лучше и объясняется, при какихъ условіяхъ возможна правильная постановка вопроса объ исторической дъйствительности евангельскихъ чудесъ: само евангеліе ставитъ ихъ на субъективную почву, какъ предметъ въры. Только исцъленные могли безошибочно и съ увъренностью судить, чьей силъ они обязаны своимъ исцъленіемъ и достойны ли они были получить это исцъленіе.

<sup>1)</sup> Iohannes Wendland prof. "Wunder, Naturgesetz und Wunderberichte". Der Geisteskampf der Gegenwart. 1911. Ноябрь, стр. 408—412.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мө. IX, 2; Мрк. II, 5; Лук. V, 20.

При всемъ томъ, если-бы вопросъ касался объективно историческаго характера евангельскихъ чудесъ, мы должны были-бы категорически сказать, что и съ объективной стороны чудесная сила Іисуса Христа такъ прекрасно доказана евангеліемъ, какъ ничто другое. При той неразрывной внутренней связи, въ которой находятся всъ событія исторіи, подлинныя слова евангельской и несомнънныя дъянія Христовы съ Его чудесами, нужно совершенно опустошить евангелія, какъ источники жизни Іисуса и ничего въ нихъ не оставить, кромъ безсвязныхъ отрывковъ, если отвергать евангельскій чудесный элементъ, который органически связанъ со всъмъ остальнымъ содержаніемъ евангелія. И всякій, кто такъ поступаетъ, кто силится раздълить въ евангеліи ученіе и дъла Христовы, совершенно обезображиваетъ все содержаніе этой дивной книги. Такими кръпкими нитями внутренней организованности связаны всъ ея части.

Но что всего болъе поражаетъ въ евангельскихъ чудесахъ и свидътельствуетъ ихъ историческую дъйствительность, это ихъ своеобразность и въ то-же время дивная простота и естественность. Чудеса другихъ религій поражаютъ своею безсмысленностью. По сказаніямъ Зендъ-Авесты Зороастръ предъ царемъ Гистаспомъ выростилъ огромный кипарисъ въ нъсколько дней; онъ-же вылилъ себъ на грудь расплавленную мъдь и остался невредимымъ. Мудрый Будда положилъ дракона въ свою нищенскую суму и создалъ изъ пламени 500 кораблей. Вообще много примъровъ дикой фантазін даютъ языческіе религіозные мивы. Напротивъ, чудеса Христа всв разумны, прекрасны, привлекательны. Всв они безъ исключенія благодътельны и никогда не клонятся къ выгодъ ихъ Творца, а всегда направлены къ уменьшенію человъческихъ страданій. Кромъ того, въ вопросъ о евангельскихъ чудесахъ мы никогда не должны забывать, какъ смотрълъ на нихъ Самъ Інсусъ Христосъ. Когда у Него просили не благотворенія, не исцъленія, а чудесъ, какъ знаменій съ неба, какъ доказательства Его Божественнаго достоинства. Онъ ихъ не давалъ 1). Это требовало невъріе, но тво-

¹) Me. XVI, 4; Мрк VIII, 12.

рить чудеса предъ невърующими было-бы безполезно. Для въры-же Христосъ и Самъ творилъ чудеса и отъ апостоловъ требовалъ въры, способной творить чудеса 1). Смиреніе никогда не оставляетъ Іисуса; въ неръдкихъ случаяхъ, совершая чудеса, Онъ запрещаетъ ихъ разглашать, удаляетъ свидътелей. Какъ будто Самъ хочетъ того, чтобы скрыть ихъ 2). Съ другой стороны, совершение величайшихъ чудесъ происходитъ у Него самымъ естественнымъ образомъ, съ удивительной простотой, безъ всякой инсценировки. Обнаруживая всемогущую силу, когда дъло идетъ о благъ людей, Іисусъ Христосъ обнаруживаетъ слабость и бездъйствіе по отношенію къ Себъ и Своимъ нуждамъ. Умножая хлъбы для народа, Самъ отпускаетъ учениковъ купить Себъ хлъба 8). Объщая дать людямъ воду живую, Самъ изнемогаетъ отъ жажды 4). Оберегая гръшницу отъ преслъдованій фарисеевъ, --Самъ безпомощно отдается въ руки Своихъ враговъ 5).

Если все это правда, историческая евангельская правда, можно-ли допустить, что евангелисты выдумали чудеса? Нътъ, главное чудо евангелія—Христосъ. Создать силою фантазіи такую Личность евангелисты не могли, потому что Ее было-бы труднъе понять, чъмъ всъ чудеса Ею совершенныя 6). Поэтому критика можетъ разрушить каждое чудо, о которомъ говорятъ евангелія. Но всегда остается непоколебленнымъ одно, не отвергаемое исторіей, чудо изъ чудесъ, Личность Самого Іисуса Христа.

¹) Me. VIII, 26; XIV, 31; XVII, 20; Мук. IV, 40; Лук. VIII, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. IX, 13-19; Лук. VIII, 49-54.

<sup>3)</sup> Мрк. VIII, 1-9; ср. Іоан. IV, 8.

<sup>4)</sup> Iоан. IV, 14, ср. XIX, 28.

<sup>5)</sup> Іоан. XIII, 3-11; ср. Мрк. XXII, 52-54.

<sup>6) &</sup>quot;Религіозно-философскіе вечера". М. Моравскаго. Стр. 100-104.

#### ГЛАВА VI.

Мессіанское самосознаніе Інсуса и его отличительныя черты.

"Никтоже знаетъ Сына, токмо Отецъ, ни Отца кто знаетъ, токмо Сынъ", (Мө. XI, 27).

Все, что евангеліе говорить объ Іисусь Христь, какъ о Личности необыкновенной, какъ о Судіи, Законодатель, Чудотворцъ, все это въ концъ концовъ объединяется въ одномъ представленіи о Немъ, какъ о Мессіи-Христѣ, Сынъ Божіемъ и Сынъ человъческомъ. Что Іисусъ Христосъ обладалъ Мессіанскимъ самосознаніемъ, это исторически неопровержимо, потому что объ этомъ говорятъ согласно всв четыре евангелиста. Всъ они единогласно утверждаютъ, что основаніемъ исключительныхъ, неповторяемыхъ отношеній къ Богу явилось сознаніе Іисусомъ Христомъ Своей абсолютной безгръшности и полнаго единства Своей воли съ волею Божіей. Четвертое евангеліе приводитъ ясныя свидътельства сознанія Іисусомъ Христомъ Своей безгрѣшности 1). Но и у синоптиковъ довольно выраженій, предполагающихъ это сознаніе. Когда Іисусъ говорилъ о злъ, то говорилъ какъ о чемъ-то такомъ, что совершенно чуждо Его душъ. "Вы, которые злы" 2), обращался Онъ къ слушателямъ. Какъ Онъ могъ съ такимъ спокойнымъ безстрашіемъ требовать всъхъ предъ Свое судилище, а Самъ не бояться никакого суда? Евангеліе разсказываетъ объ искушеніяхъ Христа, но нигдъ не говоритъ, чтобы Іисусъ былъ ими побъжденъ. Ни одного выраженія, которое-бы хоть отчасти звучало сознаніемъ вины. Нъчто подобное хотятъ найти въ томъ, что Іисусъ на обращеніе къ Нему богатаго юноши: "учителю благій", отвътилъ: "никто же благъ, токмо единъ Богъ" 3). Но, Іисусъ отвътилъ

<sup>&#</sup>x27;) Іоан. VIII, 46. "Кто изъ Васъ обличитъ Мя о гръхъ"?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. VII, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Мрк. X, 18.

такъ не по сознанію какой-либо Своей вины, а для того, чтобы показать юношѣ идеалъ нравственнаго совершенства въ Богѣ. Благъ въ абсолютномъ смыслѣ только Тотъ, Кто стоитъ выше всѣхъ искушеній. При этомъ Іисусъ Христосъ разумѣлъ и Себя, какъ Личность, стоящую выше всякихъ искушеній. Такъ какъ Іисусъ никогда не высказываетъ Своей вины, то Онъ никогда не проситъ и прощенія у Бога. Мотитва, которой научилъ Онъ учениковъ Своихъ 1), не можетъ служить доказательствомъ, что Самъ Іисусъ имѣлъ надобность въ прощеніи. "Отче нашъ" не было молитвой отъ Лица Самого Іисуса Христа, а только примѣромъ молитвы для учениковъ. Самъ-же Онъ никогда не обращается къ Отцу со словами: "нашъ Отецъ", а всегда: "Мой Отецъ" 2). Говоря же объ отношеніяхъ людей къ Богу, всегда выражается словами: "Отецъ Вашъ" 3).

Вся жизнь Іисуса Христа свидътельствуетъ о Его безгръшности. Даже враги не могли найти въ Немъ ничего такого, что заслуживало-бы нравственнаго обличенія, ни мальйшей тъни гръховности. Тълесно и духовно Онъ находился подъ вліяніемъ среды, міра, который Его окружалъ, и, понятно, Онъ испытывалъ различныя настроенія. Но Онъ никогда не позволялъ насгроенію овладъть Собою, и всегда умълъ подчинить Свои желанія волъ Божіей. Какъ ни кратки свъдънія о дътствъ и отрочествъ Христа, но и въ нихъ нътъ ничего, что говорило-бы о Его нравственномъ несовершенствъ даже въ эпоху младенчества.

Если мы при объяснени причинъ такой нравственной высоты будемъ прилагать къ Іисусу масштабъ нашего собственнаго нравственнаго опыта, мы никогда не найдемъ отвъта. Жизнь человъческая еще не давала примъровъ абсолютной безгръпности, и всъ извъстные истинные праведники первые считали себя виновными передъ Богомъ. Евангеліе даетъ разгадку нравственной исключительности Іисуса въ томъ, что Онъ былъ "Сынъ Божій". Не Его называли, а Онъ

¹) Me. VI, 9; Лук. XI, 2.

²) Мө. VII, 21; Лук. X, 22 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. VI, 26. 32. 15; VII, 11 и др.

Самъ Себя такъ называлъ; Онъ носилъ въ Самомъ Себъ сознаніе, что Онъ Сынъ Божій въ смыслѣ недосягаемомъ для всъхъ людей. Не въ томъ смыслъ Онъ Сынъ Божій, какъ всъ люди по происхожденію отъ Бога, какъ Его твари. а въ собственномъ смыслъ, по существу и по природъ. Савопросъ о безгръшности Іисуса есть въ сущности мый вопросъ объ энергіи и непосредственности Его Богосыновняго самосознанія 1). Оно обнаружилссь еще въ 12-лътнемъ Отрокъ и съ той поры Его не покидало, ставя Іисуса въ положеніе исключительности и одиночества. Будучи въ глазахъ людей обыкновеннымъ человъкомъ, Онъ не находилъ ни въ комъ отзывчивости и пониманія. Живя въ міръ, быль не отъ міра 2). Что Іисусъ сознавалъ Себя въ положеніи духовнаго одиночества, объ этомъ мы имъемъ очень много указаній. Онъ не разъ говорилъ Своимъ ученикамъ, что Онъ не Одинъ только потому, что съ Нимъ Отецъ, пославшій Его 3). Въ міръ нътъ лица, которое могло бы раздълить съ Нимъ сферу такого самосознанія. Ученіе, которое Онъ пропов'єдуєть, Его требованія. Его идеалы настолько выше обыкновенныхъ человъческихъ, что дълаютъ Ему чужими даже близкихъ учениковъ Его. Юноша богатый отошелъ отъ Него со скорбію 4), услышавъ требованіе полнаго нестяжанія. Многіе ученики оставили Іисуса послъ того, какъ Онъ объявилъ хлъбомъ жизни плоть Свою 5). Даже среди Своихъ Матери и братьевъ Христосъ чувствовавалъ Себя духовно одинокимъ 6).

Сознаніе Іисусомъ Христомъ Своихъ близкихъ огношеній къ Богу, Который былъ Его Отцомъ въ исключительномъ смыслъ, было въ то же время задачей всей Его жизни, потому что людямъ чрезъ Него открылась Божественная жизнь. Объ этомъ очень опредъленно говоритъ IV еванге-

<sup>1)</sup> Лук. II, 49. Тарвевъ. "Философія ев. исторін" стр. 164—165.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) loan. XVII, 16.

в) Іоан. VIII, 16—29, XVI, 32.

<sup>4)</sup> Me. XIX, 22.

b) Iоан. VI, 66.

<sup>6)</sup> Лук. VIII, 19—21.

ліе 1), и не менъе ясно евангелисты Матоей и Лука: "Все Мнъ предано Отцемъ Моимъ и никто не знаетъ Сына, кромъ Отца и Отца никто не знаетъ кромъ Сына, и кому Сынъ хочетъ открыть 2), -- говорилъ Іисусъ Христосъ ученикамъ, когда они возвратились изъ перваго миссіонерскаго путешествія. Здъсь Іисусъ Христосъ обнаруживаетъ полное разумъніе Божества, разумѣніе, которое возможно только тамъ, гдѣ существуетъ полная внутренняя однозначимость. Для обыкновенныхъ людей даже человъческая душа останется навсегдз тайной, потому что каждая обладаетъ особой индивидуальностью, а сущность Божества навсегда останется недосягаемою. Обыкновеннымъ людямъ нужно съ большимъ напряженіемъ углубляться въ уразумѣніе Божественнаго Существа. Іисусу Христу не предстояло въ этомъ надобности. Опредъленный характеръ и содержаніе Божественной жизни были въ то же время содержаніемъ Его жизни. Онъ называетъ Бога Отцомъ Своимъ, ибо знаетъ Его, какъ виновника той жизни, которую сознаетъ въ Себъ.

И все служеніе, призваніе, вся задача жизни Іисуса заключалась именно въ томъ, чтобы показать людямъ въ Своемъ Лицъ Бога и въ Своей Божественной жизни показать человъку истинную жизнь. Къ этому и сводится все содержаніе Его евангелія, благой въсти, въ первый разъ возвъщенной человъку. Поэтому недостаточно сказать, что Іисусъ Христосъ сообщилъ людямъ особое, чрезвычайное ученіе о Богъ. Нътъ, -- Онъ Самъ былъ Богомъ. И все, что Онъ говорилъ и чему училъ людей было въ сущности, самооткровеніемъ Божества. Пророки получали откровенія отъ Бога; Інсусъ Христосъ былъ Самъ Откровеніемъ Бога. Мысль Інсуса есть мысль Бога; Его жизнь есть жизнь Бога; знать Его, значитъ знать Бога. Поэтому, по отношенію къ христіанству Іисусъ Христосъ занимаетъ положеніе, какого не занималъ ни одинъ религіозный проповъдникъ по отношенію къ своей религіи. Онъ является не только субъектомъ, но и

ı) Іоан. III, 13; VII, 29; VII, 16—17; VIII, 28. Тоже въ X, XII, XIV, XX и др. главахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мө. XI, 27; Лук. X, 16—22.

объектомъ религіи. Объ этомъ согласно возвѣщаютъ опять таки всв евангелія, не исключая синоптическихъ. Отрицательная критика можетъ какъ угодно извращать мысль сказанныхъ Іисусомъ словъ: "никто-же знаетъ Сына, токмо Отецъ", -- но прямого ихъ смысла уничтожить не въ силахъ. Іисусъ призываетъ къ Себъ всъхъ труждающихся и обремененныхъ, объщая спокойствіе ихъ душъ і). Съ особенною строгостью Онъ требуеть отъ людей полнаго отреченія, чтобы слъдовать за Нимъ. Предъ идеаломъ должны стушеваться всв остальныя земныя привязанности. "Кто любитъ отца или мать больше Меня, недостоинъ Меня 2). Съ такою-же строгостью Онъ требуетъ полнаго и безусловнаго признанія Своего Божественнаго авторитета. "Кто исповъдуетъ Меня предъ людьми, того исповъдую и Я предъ Отцомъ Небеснымъ" 3). "Кто принимаетъ Меня, принимаетъ Пославшаго Меня" 4). Да, Онъ, самый смиренный изъ людей, который не признавалъ никакого другого господства, кромъ какъ въ формъ служенія 5), Онъ категорически поставилъ судьбу людей въ зависимость отъ того положенія, которое они занимаютъ по отношенію къ Нему. Ясно, что Опъ видълъ въ Самомъ Себъ не только въчнаго носителя идеи . царства Божія, но и единственнаго Совершителя его. То, что Іудеи ждали отъ Мессіи, Іисусъ приписываетъ Себъ въ глубочайшемъ внутреннемъ смыслъ. Всъ пророческія предсказанія получили въ Немъ свое исполненіе в). Да, Онъ объявилъ Себя Мессіей, Который осуществитъ царство Божіе на землъ. Это цъль Его жизни и учен я, и отъ того положе-

¹) Me. XI, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мө. X, 37; Лук. XIV, 26.

³) Мө. X, 33; ср. Мрк. VIII, 38; Лук. IX, 26; XII, 28; **Мө**. XV**I, 24;** Мрк. VIII, 34.

<sup>4)</sup> Me. X, 40.

<sup>5)</sup> loaн. XIII, 12-17.

<sup>6)</sup> Мө. XXII, 41—45; XXI, 33-44; ср. Псал. CXVII, 22-23; Исаін XXVIII, 16; Дан. II, 44; Ис. VIII, 14; Псал. LXXIX, 9; Пьснь Пъсней VIII, 11—12; Ис. V, 1; Іерем. II, 21.

нія, какое человъкъ занимаетъ по отношенію къ Его Мессіанской Личности, будетъ зависъть принятіе или непринятіе въ Его Царство, въ Царство Божіе.

Что-же это за Царство Божіе, въ которое призываль Іисусъ Христосъ своихъ послъдователей? Какъ нужно понимать его?

#### ГЛАВА VII.

### Царство Божіе.

Смыслъ и значеніе евангельской идеи о Царствъ Божіемъ. Осуществленіе Царства Божія въ Личности Богочеловъка. Царство Божіе какъ процессъ внутренняго возрожденія человъка. Имманентный и трансцедентный характеръ Царства Божія.

Идея Царства Божія занимаетъ центральное мъсто въ благовъстіи Іисуса Христа. Строго говоря, все содержаніе евангелія есть проповъдь о Царствіи Божіємъ. Она такъ и началась словами Христа: "покайтесь, приблизилось царство небесное" 1). Люди ждали устроенія земного царства. Іудеи видъли въ мессіанскихъ временахъ лучшее политическое будущее со всъми благами политическаго верховенства надъ всъми народами. Но Мессія объявилъ, что Онъ, хотя и царь, но не земной, не политическій, а духовный владыка, свидътельствующій истину. Поэтому и царство Его "нъсть отсюду", не земное, а Божіе, небесное царство 2).

Итакъ, въ понятіе Царства Божія несомнънно вложена Інсусомъ Христомъ совершенно новая идея, новая мысль,

¹) Нътъ сомнънія, что слова: "парство небесное", и "царство Божіе" употребляются въ одномъ смысать. Ме. IV, 17; ср. Мрк. I, 15. Слово "небо" означаетъ "Богъ". См. Ме. XXIII, 22; ср. Лук. XV, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. XVIII, 33 - 38.

которую не могли сразу понять во всей широть и глубинь даже апостолы. () Они не представляли себъ царства иначе, какъ въ чувственной, внъшней формъ земного владычества Израиля. Слова же Іисуса Христа о царствъ всегда имъли одинъ и тотъ-же смыслъ въчнаго блага, или въчной жизни. Даже тогда, когда Іисусъ говоритъ о Царствіи Божіемъ, какъ о чемъ-то уже достигнутомъ, Онъ имъетъ въ виду его въчное значеніе 2). Несомнънно также, что понятіе Царства Божія Іисусъ Христосъ ставилъ въ тъсную связь со Своею Личностью и возвъщалъ, что оно уже близко 3). Все это новые признаки въ понятіи Царства Божія, которые придаютъ всему евангельскому ученію особенный смыслъ и значеніе 4).

Іисусъ Христосъ есть въчный Сынъ Божій, въчный Логосъ Божій, возвъстившій міру въчный смыслъ бытія. Не въ условіяхъ матеріальной природы осуществляется этоть смыслъ (хотя и природа донынъ раздъляетъ съ человъкомъ рабство тлѣнію), а въ условіяхъ природы разумной, въ жизни человъка, потому что только человъкъ носитъ въ себъ отраженіе Божества. Но если бы человъкъ въ настоящее время являлся дъйствительнымъ отраженіемъ Божества, то, понятно, и вся земная его жизнь была бы осуществленіемъ творческой идеи и явилась-бы Царствомъ Божіимъ на землъ. Однако,

¹) Дъян. I, 6; ср. Мө. XX, 20-28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мө. XII, 28; Лук. XI, 20. "Если Я Духомъ Божіимъ (у Луки— перстомъ Божіимъ) изгоняю бъсовъ, то, конечно, достигло до васъ Царство Божіе".

³) Me. IV, 17; Mpк. I, 15; ср. Me. XI, 4-5, 11-12.

<sup>4)</sup> Литература въ ученіи о Царствіи Божіємъ:

Богословскій. "Идея Царствія Божія въ Ветхомъ и Новомъ Завѣтѣ" 1887 г.

В. Соловьевъ. "Царство Божіе и перковъ". т. ІІІ, стр. 519-582.

*Несмъловъ.* "Наука о человъкъ". т. II, стр. 290-431.

Тарпьевъ. Сочиненія. т. II, стр. 325 - 361.

Трубецкой. "Логосъ". стр. 402—428.

Свътловъ П. Я. проф. Идея Царства Божія. Богословскій Въстникъ 1902-1903 г.

свободноразумное существо свободно подчинилось роковому закону механической необходимости, вмъсто того чтобы оставаться въ условіяхъ нравственной свободы и полнаго внутренняго подчиненія высочайшей волѣ Творца. Хотя это библейское ученіе, но оно подтверждается самою жизнью. Если-бы мы совствить не понимали психологіи нашихъ праотцевть въ моментъ гръха, и это не могло бы служить поводомъ къ отрицанію догмата о гръхопаденіи, потому что наличность современнаго жалкаго состоянія человъка-фактъ, котораго отвергать нельзя. О немъ говорятъ и условія внѣшней жизни и наше собственное сознаніе. Намъ самимъ очень ясно, что, имъя всъ признаки величія, мы, въ сущности, очень жалкія существа, полныя противоръчій. Тая въ душъ своей идеальныя нравственныя стремленія, мы погрязаемъ въ чувственности и порокахъ. Увъренные въ силахъ своего разума, -- мы прекрасно сознаемъ ничтожество этихъ силъ въ познаніи основныхъ тайнъ бытія. Такимъ образомъ, въ душъ своей мы носимъ не царство Божіе, не царство правды міра и радости о Дусъ Святъ, какъ это должно было бы быть по самой идеъ нашего богоподобнаго существа, а царство внутренней раздвоенности, разлада, вражды и постояннаго страха за будущее. О томъ-же говорятъ и внъшнія условія нашей жизни, которыя являются естественнымъ отраженіемъ нашего внутренняго настроенія. Во внъшнихъ отношеніяхъ людей не можеть быть ничего похожаго на царство въчной правды, добра и красоты, какимъ является Царство Божіе, если въ самомъ человъческомъ духъ обитаетъ царство сатаны, зла, лжи и всякой низости. Но главное эло заключается не въ самомъ факть отсутствія въ человъческой душь царства Божія, какъ царства внутренней гармоніи, мира и радости, -- это отсутствіе слишкомъ ясно для здраваго смысла и никъмъ не отвергается, — а въ томъ, что человъкъ ищетъ избавленія отъ этихъ въчныхъ противоръчій въ условіяхъ только временной жизни, забывая о въчности, забывая о томъ, что его безконечный идеаль и первообразь не можеть быть реализовань въ бытін конечномъ. Вотъ въ чемъ главное зло: происходя отъ Бога, и въ Немъ имъя свой образъ, человъкъ забылъ, что въчная цъль его бытія въ Богъ, что, стало быть, истинною, подлинною человъческою жизнію можетъ быть только въчная жизнь вмъстъ съ Богомъ, иначе говоря, жизнь Божественная. Вслъдствіе забвенія въчнаго, человъкъ весь ушелъ во временное, въ заботы о томъ, что ъсть, пить, во что одъться, хочетъ богатства, чести, славы, могущества, живетъ соціальными идеалами, заботится о политическомъ преобладаніи, хлопочетъ о національныхъ преимуществахъ. Само собою понятно, какъ-бы далеко ни отодвигалъ отъ себя человъкъ эти идеалы, и какъ-бы высоко ихъ ни ставилъ, всъ они, по самому существу своему, суть блага временныя, матеріальныя и являются заботами о завтрашнемъ днь і). А такъ какъ каждый завтрашній день будеть имъть вслъдъ за собою новое завтра, то, понятно, и заботамъ о временномъ у человъка никогда не будетъ конца, и, стало быть, никогда не будетъ конца и тому аду и хаосу, который царствуетъ въ человъкъ и кругомъ его. Царство Божіе при такихъ условіяхъ никогда не осуществится въ человъческой жизни и человъкъ всегда будетъ жить жизнію, лишенною всякаго смысла.

Онъ всегда бы и жилъ этою жизнью, не находя ни въ чемъ утѣшенія и поддержки, если бы надъ этою его жалкою, конечною жизнью не бодрствовало недремлющее Око, въчное Абсолютное Бытіе, Источникъ вѣчной жизни, вѣчный смыслъ и Разумъ, вѣчный Божественный Логосъ. Истинный смыслъ человѣческаго бытія выражается въ неизмѣнномъ отъ вѣка рѣшеніи Высочайшей Воли "хотящей всѣмъ человѣкомъ спастися и въ разумъ истины пріити" 2). Но такъ какъ и въ существѣ человѣка заложено Творцомъ Божественное начало свободы, то, сотворивъ человѣка безъ человѣка, Богъ, по справедливому выраженію бл. Августина, спасти человѣка безъ человѣка не можетъ. Не потому Онъ не можетъ, что не въ состояніи это сдѣлать, а потому, что это противорѣчило-бы Божественному началу свободы, заложенному въ душѣ человѣка. Необходимо, чтобы самъ чело

<sup>&#</sup>x27;) Подробное раскрытіе этихъ мыслей сдълано нами въ книгъ: "Соціализмъ и христіанство". Черниговъ. 1913.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Тим. II, 3-4.

въкъ почувствовалъ и созналъ всю глубину своего паденія, своей крайней удаленности отъ Царствія Божія, самъ пошелъ-бы навстръчу Отцу своему въ Его въчное царство, или, по крайней мъръ, возжелалъ бы этого царства. какъ же указать свободному существу путь къ спасені:о, какъ возбудить въ немъ жажду о небъ и въчности? Предоставить человъку самому понять все безсмысліе жизни, всю бездну паденія, непрочность земныхъ надеждъ, непостоянство его исканій? Но въдь никакая мудрость человъческая, никакая философія никогда не обращали человъка на истинный путь, не могли направить его на стезю спасенія. Что жизнь человъческая есть безсмысліе и зло, въ этомъ были убъждены люди гораздо раньше пришествія Іисуса Христа, какъ убъждены и теперь. Объ этомъ говорили Сократъ и Платонъ, Будда и Конфуцій, Лаоцзе и Зороастръ. И все оказывалось напрасно, всъ проповъди были тщетны. Ибо иное дъло говорить о праведной жизни, о ея возможности и разумности, иное дъло показать эту жизнь, какъ фактъ, открыть ее во всей красотъ осуществленнаго идеала, блещущаго всъмъ величіемъ Божественности именно въ условіяхъ настоящей временной жизни. Надо показать человъку Царство Божіє не какъ отвлеченную идею, а какъ реальный фактъ.

Въ отличіе отъ всъхъ другихъ религій христіанство это самое и дътаетъ. Оно проповъдуетъ о Царствіи Божіемъ. Все ученіе Іисуса Христа, все содержаніе Евангелія есть возвъщеніе о наступленіи новаго лъта человъческой жизни, въ которомъ заключается цъль человъческой исторіи и весь разумный смыслъ мірового процесса. Но какъ евангеліе это дълаетъ, какъ показываетъ людямъ Царство Божіе?

Раньше Царство Божіе было предсказываемо пророками многократно и многообразно. Подъ конецъ же лѣтъ древнихъ, временъ Ветхозавѣтныхъ, оно возвѣщено Сыномъ Божіимъ, въ которомъ мы видимъ уже не обѣтованіе, не законъ или пророчество и не одно только ученіе, и вообще ничто изъ прежнихъ несовершенныхъ откровеній, а полное и совершенное Откровеніе Божества, полное осуществленіе на землѣ Царства Божія. Въ Лицѣ Богочеловѣка Іисуса Хри-

ста осуществилось Царство Божіе, какъ предвъчная цъль всего бытія, какъ въчная Божественная Мысль, Идея, Логосъ Божій, въ Которомъ альфа и омега, начало и конецъ всего существующаго ¹).

Нътъ сомнънія, что евангельское "Царство Божіе" имъетъ не вездъ одинаковый смыслъ и значеніе. Но сущность ученія объ этомъ царствъ у всъхъ евангелистовъ одна и та-же. Въ главномъ и основномъ противор вчій нътъ никакихъ. Впрочемъ, возможны недоразумънія относительно того, въ какомъ смыслъ употреблялъ Іисусъ терминъ Царство Божіе, въ субъективномъ или объективномъ, нравствен-"номъ или эсхатологическомъ, видълъ-ли въ немъ настоящее или будущее? Безспорно, что Іисусъ Христосъ часто разумълъ пришествіе Своего царства въ эсхатологическомъ смыслъ, хотя никакъ нельзя отрицать того, что Онъ имълъ въ виду Себя и Свое время. Противоръчія въ этомъ нътъ никакого. Для Божественнаго сознанія Іисуса не могло быть никакого различія между настоящимъ и будущимъ. Весь міровой процессъ съ его началомъ и концомъ, стало быть, и вся человъческая жизнь, ея начало и завершеніе, для Божественнаго Разума не есть рядъ отдъльныхъ моментовъ, а всегда пребывающее настоящее. Поэтому и Царство Божіе Іисусъ Христосъ могъ созерцать въ идеалъ, не только какъ процессъ начинающійся, субъективный, процессъ внутренняго возрожденія человъческихъ душъ, но и какъ завершившійся реально. Несомнънно одно, что Свое пришествіе на землю Іисусъ Христосъ считалъ объективнымъ началомъ, видимымъ пришествіемъ царства Божія, реальнымъ исполненіемъ и осуществленіемъ пророческихъ о Немъ предсказаній. На сомнъніе Іоанна Предтечи Іисусъ прямо указалъ, что вмъстъ съ Его явленіемъ обнаружились на землъ существенные объективные признаки Царства Божія: "слѣпые прозрѣваютъ, хромые ходять, прокаженные очищаются, глухіе слышать, мертвые воскресаютъ и нищіе благовъствуютъ 2). Очевидно, Іисусъ Христосъ подъ видимымъ наступленіемъ царства разу-

¹) Апок 1, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. XI, 4-5; ср. Ис. XXIX, 18; XXXV, 5.

мълъ (что для Его Божественнаго созерцанія вполнъ возможно) наступленіе такого состоянія, когда, по всемогуществу Божію, вмъстъ съ прощеніемъ человъческихъ гръховъ, уничтожатся для людей и всъ ихъ послъдствія. Но такъ Іисусъ Христосъ могъ говорить только о Своемъ Лицъ, т. е. въ Самомъ Себъ видъть объективное осуществленіе Царства Божія. Что-же касается людей, то для нихъ Царство Божіе есть процессъ духовнаго возрожденія, происходящій внутри человька, въ его духъ, настроеніи, мысляхъ, чувствахъ и желаніяхъ, поскольку они отражаютъ чувства, мысли и желанія Самого Іисуса Христа 1). "Бывъ спрошенъ фарисеями, когда придетъ Царствіе Божіе, Іисусъ отвъчалъ: не придетъ Царствіе Божіе примътнымъ образомъ, и не скажутъ: вотъ оно здъсь, или вотъ тамъ. Ибо Царствіе Божіе внутрь васъ есть 2). Конечно, Царство Божіе, какъ состояніе духовнаго возрожденія, достигается челов комъ послі большихъ усилій 3), послъ упорной борьбы съ самимъ собой. Въ этомъ смыслъ оно является въчнымъ духовнымъ идеаломъ, тою въчною духовною жизнію, которая начинается человъкомъ на землъ 1), а завершается въ жизни будущей. Въ виду того, что Царство Божіе отожествляется съ въчною жизнью, начало которой здъсь, его можно разсматривать, какъ имманентное человъку, какъ особую духовно-нравственную силу, невидимо дъйствующую въ человъкъ въ условіяхъ его земной жизни в). Но въ то-же время, Божіе Царство есть трансцедентная Божія сила, благодать Св. Духа, Божіе дізло, часто невозможное для человъка, но возможное для Бога <sup>6</sup>). Никодиму, желавшему проникнуть въ тайны Царствія Божія, не-

<sup>1)</sup> Филип. II, 5.

²) Лук. XVII, 20-21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Me. XI, 12.

<sup>4)</sup> Me. XIX, 16; Mp. X, 17; Лук. XVIII, 18; Me. XiX, 17; VII, 14; XXV, 34; Mpк. IX, 47; Me. XIX, 24; Лук. XVIII, 24 – 25; Mpк. IX, 43 – 45; Me. VII, 21; XVIII, 3; XIX, 23 - 24 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Me. IV, 17; X, 7: XII, 28; XI, 5. 12; XXI, 31; Мрк. I, 15; Лук. XI, 20; XVI, 16; VII, 22; IV, 18—21; XVII, 20—21; XVIII, 16. 17. 24; Ізан. III, 3—5.

<sup>6)</sup> Мө. XIX, 26; Лук. XVIII, 27; Мрк. X, 27.

доставало этого дъйствія благодати Св. Духа, чтобы начать процессъ духовнаго рожденія для новой въчной жизни въ Богъ. "Если кто не родится свыше, не можетъ видъть Царствія Божія" 1). Нечего и пытаться человъку самому, своими только силами начать новую жизнь. Онъ не можетъ превзойти самого себя, обнаружить творческую силу, которая присуща одному Богу, создавшему человъка изъ небытія. Такимъ образомъ, по ученію Іисуса Христа, истинная и въчная духовная жизнь человъка, или, что то-же, Царство Божіе, слагается подъ дъйствіемъ двухъ силъ: человъческой (имманентной) и Божественной (трансцедентной).

Какъ процессъ духовнаго возрожденія, Царство Божіе человъка, начинаясь таинственнымъ совершается внутри актомъ духовнаго рожденія подъ дъйствіемъ благодати Ioan. III, 3-5), и выражается въ личной праведности, любви и дебрыхъ дълахъ. Человъку становится совершенно очевиднымъ, что главное сокровище для него есть его собственная душа <sup>2</sup>), ея нравственная непорочность, чистота помысловъ и спокойстве совъсти. Предъ этимъ сокровищемъ весь міръ и вст его блага являются совершенно ничтожными. Не менъе яснымъ дълается для человъка и то, что истинная жизнь есть Божественная духовная жизнь, образецъ которой данъ во Христћ 3), и что всъ усилія человъка должны быть направлены къ тому, чтобы подражать этой жизни. Только эта жизнь и есть въчная жизнь 4). А та жизнь, которою человъкъ живетъ въ міръ, не заслуживаетъ названія жизни: она есть духовная смерть.

Но такъ какъ для человъка и при такихъ неотразимыхъ убъжденіяхъ слишкомъ ясна тяжесть подвига духовной жизни, такъ какъ въ самомъ себъ онъ чувствуетъ неололимое влеченіе къ прежней мірской жизни со всъми ея благами, а кругомъ себя постоянные соблазны и примъры такой жизни, при чемъ воля его оказывается слишкомъ слабою въ

¹) Іоан. III, 3-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. XVI, 26; Мрк. VIII, 37.

<sup>3)</sup> Iоан. V, 26.

<sup>4)</sup> Ioan. III, 36; V, 24; VI, 47; X, 28.

борьбъ съ гръхомъ, а Царствіе Божіе слишкомъ далекимъ и трудно-достижимымъ состояніемъ, то въ человъческой душъ естественно возбуждается неодолимая жажда помощи свыше и твердая увъренность, что эта помощь придетъ, если предоставить себя въ полное распоряжение воли Божественной <sup>4</sup>). Увъренность эта еще болъе укръпляется при мысли, что Богъ есть нашъ Отецъ, есть Творецъ нашъ и Спаситель, что все, что мы имъемъ, получили отъ Него, и что всв наши мысли, желанія и чувства только тогда и будутъ имъть надлежащее направленіе, когда они совпадутъ съ мыслію, волею и чувствомъ Божественными. Тогда только и пріидетъ Царствіе Божіе въ душу человъка, когда онъ, отрекаясь отъ своей воли, самъ всею душою пожелаетъ одной воли Божіей, всего себя предастъ въ распоряженіе этой воли: да будетъ воля Твоя яко на небеси и на земли 2). Эго необходимое условіе достиженія человъкомъ Царствія Божія и в'вчнаго спасенія. Царство Божіе есть спасеніе человъческое, которое не совершается механически: человъкъ не дълается праведнымъ помимо участія своей воли, но по собственному хотънію. И Царство Божіе наступаетъ въ душъ лишь тогда, когда самъ человъкъ, отсъкая свою злую волю, охотно пойдетъ къ нему навстръчу. Когда Іисусъ былъ въ домъ мытаря Закхея, то многіе роптали и говорили, что Онъ зашелъ къ гръшному человъку. Услыхавъ объ этомъ, "Закхей, ставъ, сказалъ Господу: Господи! половину имънія моего я отдамъ нищимъ и, если кого чъмъ обидълъ, воздамъ вчетверо. Іисусъ сказалъ ему: нынъ пришло спасеніе дому сему, потому что и онъ сынъ Авраама: ибо Сынъ Человъче-, скій пришелъ взыскать и спасти погибшее "3). Да, Царство Божіе достается тъмъ, кто, подобно сотнику, богатъ върою, смиреніемъ, сознаніемъ своего ничтожества передъ Богомъ. "Многіе придутъ съ востока и запада и возлягутъ съ Авраамомъ, Исаакомъ и Јаковомъ въ Царствъ небесномъ".

<sup>1)</sup> Лук. XV, 11—34. Притча о блудномъ сынъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мө. VI гл. Лук. XI гл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лук. XIX, 7-10.

А тѣ, которые воображали себя его обладателями  $\mu$  безъ всякихъ заслугъ называли себя сынами царства, окажутся внѣ его предѣловъ, изгнаны будутъ вонъ  $^{1}$ ).

#### ГЛАВА VIII.

# ЦЕРКОВЬ.

Царство Божіе и Церковь. Взаимоотношеніе между ними. Церковь какъ внѣшняя видимая организація. Небесный идеалъ Церкви.—Троическое Единство и вѣчная Глава ея Христосъ.—Объединеніе въ Церкви отдѣльныхъ индивидуальныхъ стремленій и приведеніе всѣхъ людей въ Царство Божіе. Превосходство Церкви надъ государствомъ. Безрезультатность попытокъ къ объединенію людей въ "правовомъ" государствѣ. Церковь—идеалъ для государства.

Если имъть въ виду всъ евангельскія изреченія о Царствъ Божіемъ и разсматривать ихъ въ отдъльности, то получится много неясныхъ и одностороннихъ понятій. Между тъмъ, евангельская идея Царства Божія при всей своей многосторонности имъетъ одинъ и тотъ же духъ и смыслъ.

Царство Бога Живаго есть царство всесовершенное и безграничное. Оно обнимаетъ собою весь міръ духовный и вещественный, все міровое цѣлое, весь универсъ. Поэтому мы нигдѣ и не видимъ, чтобы евангеліе ограничивало понятіе Царства Божія только внутреннею жизнью человѣка. Если-бы было такъ, то Царство Божіе не имѣло бы абсолютнаго всеобъемлющаго характера, было-бы ограничено психическою субъективною сферою, индивидуальнымъ сознаніемъ. Съ другой стороны, то-же евангеліе не даетъ никакихъ основаній считать Царство Божіе только объективнымъ, внѣшнимъ царствомъ, существующимъ внѣ человѣка, потому что оно ограничивалось-бы человѣческимъ сознаніемъ, не проникая

<sup>1)</sup> Me. VIII, 8-12.

въ него. Нельзя разсматривать Царство Божіе какъ нѣчто двухстороннее и несоединимое, съ одной стороны, какъ царство духа, личности, индивидуальнаго сознанія, и съ другой, какъ царство общечеловъческое, царство міра, универса, какъ внъшнее царство Бога. Нътъ, если Царство Божіе внутри человъка, оно и внъ его. Евангеліе устанавливаетъ какъ фактъ, что въ Божественномъ сознаніи Христа объединялись объ стороны Царства Божія, субъективная и объективная. Інсусъ Христосъ, говорившій, что Царство Божіе внутри человъка, уподоблялъ его малому горчичному съмени, которое должно вырости въ большое дерево, укрывающее птицъ небесныхъ 1); уподоблялъ закваскъ, поднимающей все тъсто, дъйствующей на всю окружающую среду 2). Все такія сравненія, которыя говорять не только о субъективномъ характеръ Царства Божія, о его невидимомъ дъйствіи въ душь человька, но и о видимомъ распространении по земль, о вліяній его на вифшній быть и устройство человъческихъ сбществъ. Царство Божіе, которое мы чувствуемъ вь своей душъ, какъ духовную полноту жизни, какъ рядъ высокихъ поднимающихъ настроеній, какъ блаженство въчности, несомнънно заставляетъ насъ заботиться о его внъшнихъ успъхахъ, о виъшней полнотъ и цълости, о распространении по всему міру, "да вси пріидутъ въ мужа совершенна, въ мъру возраста исполненія Христова" 3). Въ противномъ случа получилось бы полное противор вчіе между нашими внутренними расположеніями и дійствительностью, между Царствомъ Божіимъ внутри и внѣ насъ. 4). Идеаломъ Царства Божія должно считать то состояніе, или ту стадію полнаго объединенія субъективной и объективной стороны его, когда воля Божія будеть царствовать безраздівльно на землів, какъ на небъ, и когда всъ люди будутъ составлять "едино тъло и единъ духъ" 5). Объ этомъ и молился Господь передъ Своими

<sup>1)</sup> Me. XIII, 31 - 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. XIII, 33.

а) Еф. IV, 13.

<sup>4)</sup> В. Соловьевъ. т. IV, стр. 542-545.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Εφ. IV, 4.

страданіями: "да вси едино будуть, яко же Ты, Отче, во Мнѣ и Азъ въ Тебъ, да и тіи въ Насъ едино будутъ" 1). Да будетъ Богъ всяческая во всъхъ",—вотъ идеалъ Царства Божія и вотъ моментъ полнаго совпаденія объективной и субъективной стороны его 2). "Единъ Богъ и Отецъ всъхъ, Иже надъ всъми и чрезъ всъхъ и во всъхъ насъ" 3). "Ибо все изъ Него, Имъ и къ Нему" 4).

Итакъ, для Інсуса Христа Царство Божіе, къ которому Онъ призывалъ, было не только духовно нравственною силою, перерождающею человъка, а реальнымъ духовнымъ царствомъ, въ которомъ дъятельною стороною является Богъ. Со стороны человъка условіемъ вступленія въ это царство являются личные подвиги, свидътельствующіе о свободномъ избраніи благого ига Христова: въра, молитва, постъ, добрыя дъла. Но въ своемъ универсальномъ значеніи Царство Божіе есть нераздъльное владычество Божіе, имъющее осуществиться въ будущемъ, придти въ силъ и славъ. Оно есть высшая цъль всего мірового процесса, реализація Божественнаго порядка въ міръ. По отношенію же къ человъку, оно есть цъль и задача всей его жизни и, вмъстъ съ тъмъ, высшее благо, которое уготовляетъ Богъ любящимъ Его.

Въ евангеліи настолько ясно говорится о Царствъ Божіємъ, какъ о внъшней видимой организаціи на землъ, какъ о видимой церкви, что нътъ нужды останавливаться на этомъ, несмогря на отрицательное отношеніе къ этому вопросу протестантизма. Въ Царствъ Божіємъ существенный моментъ есть непосредственное, личное отношеніе души человъческой къ Богу и воздъйствіе Божественной благодати на человъческую душу. При идеальномъ отношеніи этихъ взаимносоприкасающихся между собою сторонъ, внъшняя форма отходитъ на второй планъ. Но такъ какъ такое идеальное взаимопроникновеніе въ дъйствительности не существуетъ, такъ какъ сила зла и дъйствіе сатаны на полъ человъче-

<sup>1)</sup> Ioan. XVII, 21.

<sup>2)</sup> I Kop. XV, 28.

<sup>3)</sup> E. IV, 6.

<sup>4)</sup> Римл. XI, 36.

скихъ сердецъ оставляетъ очень много съмянъ, отчего наряду съ пшеницей въ Царствіи Божіемъ растутъ и плевелы, такъ какъ, далъе, внутреннее различіе между сынами царствія и сынами непріязни въ здъшней жизни не можетъ быть безусловнымъ, но для тъхъ и другихъ открыта возможность перемъны во внутреннемъ настроеніи,—то существованіе внъшней формы и видимой церкви, какъ внъшняго выраженія внутренняго единства Царства Божія, безъ сомнънія, продолжится до конца въковъ 1). Притчею "о пшеницъ

<sup>&#</sup>x27;) Богословская литература ученія о церкви очень обширна. Самымъ солиднымъ трудомъ на русскомъ языкъ нужно считать "Очерки изъ исторіи догмата о Церкви В. Троицкаго. Сергіевъ Посадъ. 1913. Авторъ исчерпывающимъ образомъ освътилъ догматъ о церкви на основаніи всъхъ важнъйшихъ пособій на русскомъ и иностранныхъ языкахъ. На первыхъ 60 страницахъ изложилъ новозавътное учене о церкви, считая безспорнымъ положеніе, что церковь основана Іисусомъ Христомъ и Апостолами, а не образовалась послъ Іисуса Христа постепенно въ теченіе первыхъ 4 въковъ, какъ учитъ Ричль и болъшинство протестантскихъ богс слововъ. А. Хомяковъ, сочиненія, т. II, 1907, Москва. В. Соловьевь, т. III и IV. Арх. Антоній Храповицкій. "Нравственная идея догмата церкви". О. Николя, "Философскія размышленія о Божественности Христіанской религіи". Тамбовъ. 1869. т. ІІ; стр. 441—533 и 534—574 ("O церкви"). *Ө. Самаринъ*. "Первоначальная христіанская церковь въ Іерусалимъ". Сочиненія Хомякова, Самарина, Соловьева и О. Николя изданы въ сокращенномъ видъ редакціей "Религіозно-философской библіотеки въ выпускахъ XVI, XVII, XVIII, XIX и XXIV; 1908—1910. (Новоселова). Не лишены интереса и оригинальности взгляды проф. Тарњева (т. III, стр. 343 – 346) на вопросъ о царствіи Божіемь и о церкви. "Въ идеъ Царства Божія ученіе о церкви—сторона второстепенная. Богословіе много разсуждаеть о церкви, и это потому, что оно склонно болье къ іудейской теократически-апокалиптической точкъ зрънія на Царство Божіе въ ущербъ его духовному евангельскому смыслу. Слово-"церковь" встръчается въ евангеліи всего два раза, а именно у Матоея (XVI, 18-19; XVIII, 15-20), гдъ всего болье встръчается слыдовъ іудейскаго міровоззрівнія. На мівсто церкви іудейской, которая никогда не могла стряхнуть съ себя пыли національно-теократической, Христосъ основываетъ Свою церковь, какъ общество Сыновъ Божіихъ, Отца Небеснаго. Во всякомъ случать въ евангеліи на первомъ мъстъ стоитъ духовно-возрожденная ли-

и плевелахъ" Іисусъ Христосъ очень ясно далъ понять о внъшнемъ выражении Царства Божія, т. е. о видимой церкви (Мө. XIII, 36—43). Та-же идея проникаетъ и другія притчи: о зернъ горчичномъ, о закваскъ, положенной въ тъсто, и о неводъ (Мө. XIII, 31—32. 33. 47—48),

чность, а потомъ уже церковь. Не для церкви върующіе, а сама церковь для върующихъ. Элементы важнъе формы, которая ихъ объединяетъ. Отношеніс Царства Божія къ церкви оказывается отношеніемъ цълаго (евангельскаго ученія) къ его части". Таковы взгляды, проведенные проф. Таръевымъ по вопросу о церкви (см. стр. 344 - 348 указ. тома). Взгляды очень обоснованные, но только на евангеліи. На посланія апостольскія, и въ частности на посланія Ап. Павла ссылокъ нътъ. Между тъмъ, въ посланіяхъ апостольскихъ слово "Церковь" употреблено 110 разъ; въ посланіяхъ Ап. Павла выяснена вся сущность ученія о церкви, ученія, которое едва-ли расходилось съ ученіемъ Іисуса Христа. Взгляды проф. Таръева на церковь тяготъють въ сторону индивидуализма и субъективизма, хотя онъ считаеть несомнъннымъ, что церковь учреждена Христомъ. Если сравнивать между собою царство Божіе и церковь, то понятно, первое имъетъ за себя большій raison d'être въ евангеліи, чъмъ церковь. Но едва-ли справедливо настаивать на существованіи въ евангеліи вещей "главныхъ" и "второстепенныхъ", "цълаго" и "части", особенно по вопросу о царствіи Божіемъ и церкви. Тутъ нътъ ничего, что было-бы больше, или меньше, болъе важно, или менъе важно. Одно (церковь) естъ необходимое выражение другого (Царства Божія) въ условіяхъ пространства и времени, - вотъ, по нашему миънію, единственная точка зрънія на взаимоотношеніе Царства Божія и видимой церкви. Затъмъ, въ ученіи о церкви нътъ необходимости выдвигать на первый планъ его видимую сторону, такъ какъ въ ней Глава невидима, благодать Св. Духа невидима, и, наконецъ, невидимымъ элементомъ является Герусалимъ небесный, тьмы ангеловъ и торжество первородныхъ духовъ праведныхъ (Евр. XII, 22,—25), "Не для церкви върующіе, а церковь для върующихъ" можно было-бы сказать лишь подъ условіемъ полной аналогіи съ отношеніемъ между субботой и человъкомъ. Будетъ время, когда субботы не будетъ, но сказать то-же о церкви нельзя: она есть общество въчно живыхъ существъ, и съ окончаніемъ міра изъ церкви земной воинствующей станетъ •церковью торжествующихъ духовъ, праведникъ совершенныхъ. Замыкать Царствіе Божіе въ узкую сферу индивидуальнаго сознанія, значить лишать его абсолютнаго характера.

при чемъ вездъ ясно дается понять о существованіи церкви до скончанія въка. Объ учрежденіи церкви Самимъ Іисусомъ Христомъ разсказываетъ евангелистъ Матоей (Мо. XVI, 18-19; XVIII, 15-20). Когда Ап. Петръ исповъдалъ Христа Сыномъ Божіимъ, Іисусъ сказалъ ему: "Ты Петръ и на семъ камнъ созижду Церковь Мою". Что такое церковь, въ чемъ ея главная идея, какая цъль ея установленія, о всемъ этомъ подробно говорится у евангелиста Іоанна. Правда, у ев. Іоанна нътъ прямого названія церкви, но зато тамъ указана дъйствительная сущность, смыслъ и цъль универсальнаго духовнаго союза людей подъ главенствомъ Христа. Царство Божіе не можетъ быть достояніемъ отдъльной человъческой чности, потому что Христосъ пришелъ на землю не ради спасенія отдъльныхъ лицъ, а ради всего человъчества. Въдь не природу индивидуальной личности воспринялъ Іисусъ Христосъ въ Свое Божество, а природу человъческую. Органически поврежденная гръхомъ человъческая природа требовала возстановленія по образу новаго Родоначальника, новаго Адама---Христа. Утраченный въ Адамъ смыслъ жизни открылся всему человъчеству въ Лицъ Богочеловъка, въчнаго Логоса, и поэтому все человъчество должно принять участіе въ обновленіи жизни. Идеаломъ для него должно служить Божественное Тройческое Бытіе, Единое по существу и природъ и различающееся, какъ отдъльныя Лица. Идеальный союзъ всъхъ отдъльныхъ человъческихъ лицъ, связанныхъ между собою общностью и однородностью естеста, быль бы на земль достойнымъ отраженіемъ небеснаго единства Отца и Сына и Св. Духа. Очень понятно эта мысль выражается въ извъстной церковной пъсни: "Святымъ Духомъ всяка душа живится и чистотою возвышается, свътлъется Тройческимъ единствомъ священнотайнъ "1). Вотъ гдъ окончательное завершеніе Царства Божія: не въ индивидуальномъ сознаніи, какъ-бы оно ни было совершенно, а въ Тройческомъ Единствъ, въ таинственномъ и священномъ союзъ Лицъ Св. Троицы.

Этотъ идеальный союзъ возможенъ и осуществимъ на

<sup>1)</sup> Степенны IV-го гласа на утрени воскреснаго дня.

землъ, конечно, подъ тъмъ условіемъ, если онъ будетъ на въки органически соединенъ со Христомъ и въчно будетъ обладать благодатію и содъйствіемъ Св. Духа. Евангеліе Св. Іоанна такъ именно и утверждаетъ, что тъсная органическая связь Іисуса Христа съ человъчествомъ не прекратится никогда. "Я лоза, говоритъ Христосъ апостоламъ и всъмъ върующимъ, а вы вътви. Кто пребываетъ во Мнъ, и Я въ немъ, тотъ приноситъ много плода"... "Кто Меня любигъ, тотъ соблюдетъ слово Мое, и Отецъ Мой возлюбитъ его, и Мы пріидемъ къ нему и обитель у него сотворимъ". "Отче святый! соблюди ихъ во имя Твое, ихъ, которыхъ Ты Мнъ далъ, чтобы они были едино, какъ и Мы". "Не о нихъ только (апостолахъ) молю, но и о върующихъ въ Меня по слову ихъ, да будутъ всъ едино: какъ Ты, Отче, во Мнъ, и Я въ Тебъ, такъ и они да будутъ въ Насъ едино. Я въ нихъ и Ты во Мнъ, да будутъ совершены во едино" 1). "Я умолю Отца, и дастъ Вамъ другого Утъшителя, да пребудетъ съ вами во въкъ"... "Утъшитель – Духъ Святый... научитъ васъ всему и воспомянетъ вамъ все, что Я говорилъ вамъ" 2). Вотъ тѣ начала, на которыхъ утверждается бытіе церкви. Церковь есть общество върующихъ, - единое стадо единаго Пастыря. Ни одну минуту оно не можетъ быть безъ Пастыря, иначе ему грозитъ неминуемое распаденіе. И, конечно, церкви никогда не существовало-бы на земль, если-бы не въчное слово Христа: "вотъ Я съ вами во вся дни до скончанія вѣка" ³).

У св. апостола Павла принципъ церковнаго единства отмъченъ еще болъе ярко и выпукло. Церковь есть универсальный духовный организмъ, тъло, имъющее главою Христа 4). Если въ растительномъ міръ вътви не могутъ жить и приносить плода, если не пребудутъ на деревъ, тъмъ болъе кръпка и неразрывна органическая ткань въ тълъ. Живые члены церкви связаны между собою таинственною органиче-

¹) Іоан. XV, 4-5; XIV, 23; XVII, 11. 20-21. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. XIV, 16. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. XXVIII, 20.

<sup>4)</sup> Еф. I, 22.

скою связью, какъ члены въ тълъ. Но высшій принципъ всъхъ физіологическихъ отправленій и жизненныхъ функцій сосредоточенъ въ головъ. Если тъло можетъ существовать съ потерею нъкоторыхъ членовъ, то безъ главы его бытіе немыслимо и разрушеніе неминуемо.

Какая-же цъль этого универсальнаго духовнаго союза людей подъ главенствомъ Христа и благодатію Св. Духа? Несомнънно та, чтобы объединить всъ разрозненныя индивидуальныя стремленія къ отысканію разумнаго смысла жизни, чтобы указать всъмъ и каждому ожидающее всъхъ небесное отечество. Царство Божіе. заставить И жить братскою жизнью, закономъ Божественной любви, связующимъ во едино всъхъ людей, чтобы положить конецъ тъмъ отдъльнымъ, національнымъ, политическимъ и расовымъ стремленіямъ, которыя являются неодолимой преградой къ' миру всего міра и общему единенію всъхъ людей і). Созидая называя Себя ея Главою, Господь Іисусъ И Христосъ несомнънно хотълъ возстановить утраченный нъкогда Іудеями теократическій идеалъ, тотъ единственный порядокъ общественнаго устройства человъческой который требуется самою сущностью религіи, какъ въчнаго союза между Богомъ и людьми, Отцомъ и чадами, Творцомъ и тварію. Только въ этомъ союзъ возможно устраненіе въчнаго противоръчія между индивидуальными стремленіями и общественными интересами, между обществомъ и личностью, и установленіе гармоніи между ними. Церковь Христова предполагаетъ такое общественное устройство, которое обезпечиваетъ полную свободу духовной жизни человъка. Оно есть царство не отъ міра сего 2), сильное не физическою силою, а нравственною, мужествомъ незлобія, терпънія, мученичества, дъйствующее оружіемъ слова Божія, могуществомъ кротости и нравственнго авторитета. Въ церкви есть и власть, но не власть господства, первенства, угнетенія и подчиненія, а

¹) Лук. XIII, 28-29; Me. VIII, 11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іолн. XVIII; 36; ср. Лук. IX, 55-56.

власть служенія, покорности, самоотреченія, готовности положить душу свою за други своя. 1)

Вотъ на какіе устои опирается Церковь Христова. Въэтомъ отношеніи она дъйствительно есть единый духовный организмъ, единое тъло съ единою Главою, Христомъ, съ Которымъ навъки соединено и скръплено взаимными составами и связями для созиданія и возрастанія въ духовной жизни и приведенія всъхъ людей въ мъру полнаго возраста Христова 2). Аналогіи этому духовному организму мы не найдемъ ни въ какомъ гражданскомъ союзъ, ни въ какомъ государственномъ устройствъ, какъ бы оно совершенно ни было. Повсюду, въ земныхъ союзахъ и общественныхъ организаціяхъ господствуютъ системы принужденія во имя дъйствующихъ законодательныхъ нормъ, регулирующихъ взаимныя отношенія людей и стъсняющихъ индивидуальную свободу, но только въ феркви заложены правильныя начала общественности. Правда, мы переживаемъ эпоху всевозможныхъ исканій лучшаго государственнаго устройства, въ которомъ могло бы осуществиться гармоническое соотношеніе между обществомъ и личностью. Всъ сознають, что современное правовое государство въ стремленіи провести въ жизнь идею народнаго суверенитета, развитую Руссо, не достигло желательныхъ резуль-Представительный строй, выражающій волю, по сознанію многихъ правовъдовъ, оказался несостоятельнымъ и цъли не достигъ. 3) Въ государствахъ съ представительнымъ строемъ личность не получила ни свободы, ни равенства. Для государствовъдовъ стало яснымъ, что самый принципъ народной воли, проведенный послъдовательно, въ концъ концовъ лишаетъ личность всякой свободы въ проявленіи своихь индивидуальныхъ стремленій. Еще Спенсеръ говорилъ о грядущемъ рабствъ, которое наступитъ для человъка, благодаря всеобщей демократизаціи, т. е. проведенію въ жизнь принципа равенства. Поэтому и стали приубѣжденію, идеаломъ государства ходить къ что ДЛЯ

<sup>1)</sup> Me. XX, 26-28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Еф, IV, 7--16; Кол. II, 19.

<sup>4)</sup> Новгородцевъ проф. Кризисъ современнаго правосознанія. 1909.

могутъ служить только принципы равенства и свободы, которые не являются благомъ сами по себъ, если въ нихъ отсутствуютъ нравственные мотивы. Идеалъ государства и его прямая задача, по мнфнію лучшихъ юристовъ и философовъ, заключается въ томъ, чтобы работать надъ нравственнымъ развитіемъ человъчества, путемъ воспитанія въ немъ братскихъ чувствъ. Принципъ всеобщаго братства, объявленный еще во дни французской революціи, оказался основательно забытымъ въ современной наукъ о правъ и государствъ. Очевидно, онъ представился слишкомъ высокимъ, непосильнымъ для государства, и послъднее думало обойтись безъ него. Но принципъ остался непоколебленнымъ, и позднъйшимъ идеологамъ будущаго государства приходится снова къ нему возвращаться. 1) При этомъ они прекрасно сознаютъ, что принципъ всеобщаго братства есть въ сущности религіозный принципъ, ибо только религія сообщаетъ ему надлежащую санкцію. Здъсь онъ является закономъ, имъющимъ абсолютную основу, Божественное происхожденіе. Слъдовательно и осуществить его можетъ только церковь, върная духу христіанства, кръпко стоящая на незыблемомъ основаніи совершеннъйшаго Закона Христова. Государство же, имъющее временныя задачи и преслъдующее конечныя цъли, понятно, можетъ смотръть на братское единеніе всъхъ людей лишь какъ на идеалъ и приближаться къ нему только подъ условіемъ самаго тъснаго союза съ церковію и проникновенія ея духомъ, ея цълями и стремленіями. Одна теократія способна была бы дать будущему государству силы для осуществленія великой идеи братства, и стало-быть церковный теократическій строй долженъ быть идеаломъ для государственнаго строя. Вотъ мысли глубокаго значенія, появляющіяся въ современной наукъ о правъ, которыя необходимо привътствовать. Но къ сожалънію это единичные голоса юристовъ и соціологовъ идеалистовъ, для которыхъ церковь и религія не

<sup>1)</sup> Михайловскій І. В. проф. Очерки философіи права. Т. І. 1914.

*Его-же*: Культурная миссія государства. 1904. Культурная миссія юристовъ. Правовыя прелюдіи къ грядущей культуръ. 1910.

пустыя слова. 1) Огромное-же большинство ученыхъ въ наукъ о правовомъ государствъ предпочитаетъ стоять на почвъ реализма и позитивизма, отвергаетъ союзъ государства съ церковію и теократическій принципъ. При такихъ условіяхъ едва-ли можно льстить себя надеждой, что будущее дастъ такую форму общественной организаціи, въ которой устаногармоническое соотношеніе между идеальное обществомъ и личностью. Такой организаціи на землъ нътъ, а наука, стоящая на позитивной почвъ, считаетъ ее утопичной. Одна лишь церковь, возглавляемая Христомъ и одушевляемая благодатію Св. Духа, являетъ собою примъръ идеальной организаціи, до которой далеко любому гражданскому государственному союзу. Церковь есть Царство Духа, видимое Царство Божіе на землъ, идеалъ государства. Будучи организаціей духовно нравственной, она совершенно особенная, единственная среди всъхъ организацій. Эта особенность церкви ярко отмъчена св. Іоанномъ Златоустомъ. Здъсь наоборотъ. Тамъ, въ госудаствъ, есть власти, въ церкви нътъ власти, есть только служеніе. Тамъ цъли земныя, неизбъжно предполагающія взаимную борьбу, здісь ціли небесныя, внутренно объединяющія. Тамъ принужденіе, здъсь свобода.<sup>2</sup>)

Стоя на незыблемомъ камнъ, церковь призываетъ всъхъ людей къ братскому единенію и взаимной любви, своими требованіями регулируетъ земную жизнь человъка въ направленіи неба и всъмъ человъческимъ чаяніямъ сообщаетъ радость и гармонію въчности. И не напрасно люди върующіе живутъ надеждой, "что не церковь переродится въ государство, какъ

<sup>1)</sup> Такими идеалистами въ вопросахъ о правъ были: покойный философъ В. Соловьевъ (Оправданіе добра т. VII гл. 13 и 17); извъстный юристъ и философъ Б. Н. Чичеринъ († 1914 г.); кн. Е. ІІ. Трубецкой и ІІ. И. Новгородцевъ, проф. І. В. Михайловскій—ученикъ Чичерина. Этой небольшой и симпатичной группой къ сожальнію и ограничивается у насъ въ Россіи идеалистическое направленіе въ наукъ о правъ, въ основъ котораго лежитъ признаніе мірового разумно-этическаго порядка, выраженіемъ котораго является право.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бесъда св. Златоуста на 2 Кор. VII, 8. На русск. пер. изд. СПБ. дух. акад. т. Х. кн. 2 стр. 610-614.

изъ низшаго въ высшій типъ, а напротивъ государство должно кончить тъмъ, чтобы сподобиться стать единственно лишь церковію и ничьмъ болье. И сіе буди, буди!" 1)

#### ГЛАВА ІХ.

## Конечныя судьбы Царства Божія и Церкви.

Тъсная связь эсхатологіи со всъмъ остальнымъ содержаніемъ христіанства. Мессія Христосъ есть Судія всего міра. Ръшеніе нъкоторыхъ возраженій и недоумъній по поводу догмата.

Царство Божіе, какъ внутренній процессъ религіозно нравственнаго возрожденія человъка, обнаруживаясь въ духовной нищетъ, покаяніи, смиреніи, кротости, милосердіи, чистотъ сердца и другихъ подвигахъ христіанскихъ добродътелей, завершается предвкушеніемъ въчной жизни еще здѣсь на землъ. Никакія мірскія блага, внъшнія удовольствія и радости не дадутъ человъку спокойной совъсти, внутренняго мира и полнаго нравственнаго удовлетворенія. Полное и въчно длящееся, ни съ чъмъ несравнимое состояніе духовнаго блаженства, царство Божіе, достигается людьми, готовыми ради Христа и преподаннато Имъ въчнаго смысла жизни пожертвовать всъмъ земнымъ достояніемъ и свободою, даже самою жизнью. "Блаженни изгнани правды ради, яко тъхъ есть царство небесное." "Блаженни вы, егда возненавидятъ васъ человъцы и егда разлучатъ вы, и поносятъ, и пронесутъ имя ваше, яко зло, Сына человъческаго ради. Возрадуйтеся въ той день и взыграйте, се бо мзда ваша многа на небесъхъ". 2) Радость и веселіе во время страданій и гоненій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слова о. Пансія въ "Братьяхъ Карамазовыхъ" Достоевскаго. VIII изд. т. 1. стр. 106.

²) Мө. V, 10-11; ср. Лук. VI, 22 -23.

есть само по себъ состояніе въчной жизни, своего рода духовный рай, уготованный отъ Бога любящимъ Его. Для такихъ людей и смерть не имъетъ значенія, ибо они уже начали въчную жизнь и не дорожатъ временною. Смерть физическая лишь устраняетъ препятствія къ достиженію Царства Божія и облегчаетъ имъ способы обладанія въчной жизнью. "Блаженни умирающіе о Господъ. Ей, глаголетъ Духъ, да почіютъ отъ трудовъ своихъ: дъла бо ихъ ходятъ вслъдъ за ними."1)

Таково эсхатологическое ученіе христіанства о судьбахъ личности, стремящейся къ достиженію Царства Божія.

Но и въ качествъ церкви Царство Божіе тоже имъетъ свою эсхатологію. Іисусъ Христосъ уподобляетъ его пшеницъ съ хорошими и дурными съменами, которую ожидаетъ жатва, неводу, захватывающему рыбъ всякаго рода, худыхъ и хорошихъ, брачному пиру царскаго сына, на которомъ оказался человъкъ не въ брачной одеждъ. Какъ всякое историческое явленіе, видимая церковь подлежитъ общему порядку развитія по законамъ человъческой исторіи и затъмъ будетъ имъть конецъ. Не только церковь, но все міровое бытіе, полу-

<sup>1)</sup> Auok. XIV, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мө. XIII, XXII; Лук. XIV, 16-24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мө. XIII, 31-33; Мрк. IV, 26-29; Лук. XIII, 19-21. Эсхатологическая богословская литература не менъе обширна, чъмъ о догматъ церкви. Изъ святоотеческихъ слъдуетъ указать на 75-78 бесъды Св. Іоанна Златоуста на Ев. Мо. т. VII, кн. 2; Блаж. Іеронима Commentaria in Evangelium Matth. Migne Patrolog. Curs complet. Ser. pr. t. XXVI; Св. Кирилла Александрійскаго Comment. in Luc. Migne. Ser. graeca t. LXXII; Оригенъ Comment. in Evang, secund. Matth. Migne. Ser. graeca t. XIII. Върусской богословской литературъ: Иннокентій архіеп. Херс. Сочиненія т. VI. "Послъдніе дни земной жизни Господа нашего Іисуса Христа 1874 г Н Виноградова "О конечныхъ судьбахъ міра и человъка" 1887 г. Проф. А. Бъляевъ: "О безбожін и антихристь". С. Савинскій: "Эсхатологическая бесьда Христа Спасителя". 1906 г. Въ сочиненіяхъ: Тартьева т. ІІ; Трубецкого Ученіе о Логосъ; Слов. Брокгауза и Ефрона т. XLI стр. 127--130; Вл. Соловьева т. VIII. "Три разговора". Изъ иностранныхъ: Th. Kliefoth "Christliche Eschatologie". Leipzig 1886 r.; H. Dieckmann. Die parusie Christi" 1898 r.; H. Cremer. Die Eschatologische Rede Iesu Christi". Stuttgart. 1860 г. Выдъляются своею но-

чившее свое начало вмѣстѣ съ временемъ, по достиженіи того состоянія, при которомъ теряется смыслъ его дальнѣйшаго конечнаго существованія, должно погрузиться въ лоно Бытія безконечнаго и безграничнаго, "да будетъ Богъ всяческая во всѣхъ". Сама наука идетъ навстрѣчу этому положенію, что міръ долженъ имѣть конецъ.¹).

Но евангеліе имъетъ особыя основанія учить о кончинъ міра, кромътъхъ, которыя могутъ вытекать изъ астрономическихъ и вообще научныхъ положеній. Смыслъ всей міровой жизни опредъляется смысломъ разумной жизни человъка и тъми въчными идеями, которыя лежатъ основъ человъческаго бытія. Только одинъ человъкъ во всемъ мірѣ является существомъ, опредъляющимъ смыслъ не только своего, но и окружающаго бытія. И только онъ одинъ сознаетъ, что жизнь человъческая не удовлетворяетъ визною взгляды проф. Тарпьева (т. II стр. 353—359), который считаетъ, что этотъ пунктъ (эсхатологическое ученіе) самый удаленный отъ опытныхъ основъ евангелія. Богословское ученіе объ этомъ не имъетъ твердой точки опоры и должно быть признано окончательно безнадежнымъ. За туманомъ евангельскихъ словъ оно не можетъ уловить никакой опредъленной мысли. Христіанская эсхатологія говорить о власти духовной жизни надъ границами времени, надъ послъднимъ днемъ исторіи... Поэтому въра въ грядущій судъ Отца Небеснаго и въ Его власть надъ временемъ неотъемлема отъ евангелія... Но тутъ и предълъ нашей любознательности. Мы не знаемъ ни дня, ни часа... Мө. XXIV, 36. "Съ этими положеніями нельзя не согласиться, но нельзя въ тоже время не признать, что христіанская въра въ грядущій Судъ Господень и надежда на окончательное прекращение мірового безсмыслія, въчнаго конфликта между добромь и зломъ, имъютъ въ евангеліи твердую позицію въ ръчахъ Господа. Чъмъ и какъ кончится міръ, мы не знаемъ, но что зло будетъ окончательно преодолъно, объ этомъ намъ ясно говоритъ евангеліе и весь Новый Завътъ, въ которомъ Личность Іисуса Христа выступаетъ въ качествъ Судіи и Мздовоздателя, Побъдителя зла, ада и смерти. Богословское ученіе объ этомъ имъеть очень твердую опору во всемъ духъ евангельскаго ученія. Мистика евангелія такъ тъсно сплелась со всъмъ его содержаніемъ и съ его "опытными основами", что безъ нея само евангеліе не имъло бы законченности.

<sup>&#</sup>x27;) Объ этомъ изложено въ нашей статьѣ: "Богъ въ природъ . Въра и Разумъ 1912. №№ 10—11.

его самого и никого изъ людей, и что, поэтому, не было и нътъ человъка, который бы, въ концъ концовъ, не считалъ себя самого виновнымъ въ гръховной безсмысленной жизни и не желалъ избавленія отъ такой жизни. Эти идеи смутно предносились сознанію даже язычниковъ, въ христіанствъ же онъ получили полное освъщеніе. Здъсь онъ преподаны не въ качествъ отвлеченной доктрины, а нашли себъ полное объясненіе въ жизни Богочеловъка Іисуса Христа, въ Его Мессіанскомъ самосознаніи. Сознавая Себя Мессіей, Сыномъ Божінмъ, Інсусъ Христосъ всъхъ призывалъ въ Царство Божіе, въ Царство въчнаго добра и истины. Человъку указанъ путь жизни Богочеловъка, самый върный путь, ведущій въ жизнь въчную и пріоткрывающій блаженство сей жизни еще на землъ. Но вмъстъ съ тъмъ, никогда не слъдуетъ забывать, что, оставляя человъку полную свободу дъйствій, говоря ему, "аще хощени внити въ животъ", Іисусъ Христосъ по отношенію ко встыть нежелающимъ внити въ животъ сознавалъ Себя Судіею и во всеуслышаніе объявлялъ объ этомъ. Все дъло человъческаго спасенія, уловленія людей въ съти Царства Божія, не можетъ продолжаться въчно и будетъ имъть конецъ. Одинъ только Богъ въченъ, и неизмѣненъ, земное же человьческое бытіе нѣкогда прекратится: наступитъ время жатвы. Эта жатва время будетъ кончиною въка, и о ней то Іисусъ Христосъ предсказалъ очень подробно, о чемъ повъствуютъ всъ три синоптическія евангелія.1)

¹) Мө. XXIV, 1—51; Мрк. XIII, 1—37; Лук. XXI, 5—36. Отсутствіе такихъ же рѣчей въ евангеліи Іоанна дало поводъ отрицательной критикѣ утверждать неподлинность ихъ. Такія мысли высказаны у Olshausen'a "Biblischen. Comment. über sammtlich. Schriften des Neues Testam". Стр. 858, и у Lange "Das Evangelium nach Lucas". стр. 328. Въ объясненіе этого необходимо сказать, что въ евангеліи Іоанна есть указаніе на духовное пришествіе Іисуса Христа въ сердца любящихъ Его: Іоан. XIV, 21—23. Но это духовное пришествіе и благодатное пребываніе Бога въ душѣ праведника не исключаетъ собою славнаго и реальнаго второго пришествія Іисуса Христа для суда надъ всѣмъ міромъ и наступленія окончательнаго царства славы, вмѣсто духовнаго предвкушенія его, которое можетъ быть только предначатіемъ вѣчнаго блаженства.

Богословская мысль запада не мирится съ ученіемъ о второмъ реальномъ пришествіи Христа. Нъкоторые отвергаютъ его на основаніи принципіальныхъ соображеній. 1) Другіе признаютъ возможность эсхатологическихъ ръчей въ устахъ Іисуса, но понимаютъ ихъ въ качествъ аллегоріи. представляють событія второго пришествія и Послъдніе міромъ то въ качествъ всемірноисторическаго процесса, длящагося неопредъленно долгое время 2), то въ качествъ событія сверхмірнаго, совершенно духовнаго, недоступнаго чувственному воспріятію 3). Существують и другія версіи толкованія эсхатологическихъ мъстъ евангелія, но всъ онъ страдаютъ существеннымъ недостаткомъ, -- расходятся съ пониманіемъ апостольскимъ. Дъло въ томъ, что апостолы понимали второе пришествіе и всеобщій судъ въ самомъ конкретномъ смыслѣ4), и допустить, что они въ данномъ случав ошибались, значитъ признать, что и вся жизнь Іисуса Христа ими въ концъ концовъ была не понята. И тогда мы должны будемъ отвергнуть всякую возможность понимать ученіе Христа, если оно не было понято, какъ слъдуетъ, Его ближайшими и личными учениками 5).

Тѣ, которые отвергаютъ евангельскую эсхатологію, обыкновенно опираются на принципіальныя основанія. По ихъмнѣнію, Богъ есть Любовь, а не Судія. Признавать Бога Судією и Мздовоздателемъ не совмѣстимо съ духомъ христіанской религіи и съ кроткою, любвеобильною Личностью Христа. Мрачныя картины Божьяго суда и возмездія можетъ рисовать только человѣческая фантазія. Но правда ли фантазія, вотъ вопросъ. Абсолютное совершенство Божіє не содержитъвъ себѣ ничего человѣческаго, никакихъ противорѣчій. Въ

<sup>&#</sup>x27;) Hanp. Holtzmann "Lehrbuch der neutestam Theologie". Erst. Band. 1897 г.; а также Baur, Hase, Schenckel, Schleiermacher и др.

<sup>2)</sup> Beyschlag. "Neutestam. Theologie".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Haupt, E. "Die Eschatologischen Aussagen Iesu in den synoptischen Evang."

<sup>4)</sup> Дъян. I, ll; laк. V, 7; I Петра IV, 13; ll Петра III, 4. 9; l Кор. I, 7 l Сол. V, 23; 2 Сол. I, 7; Тимоо. lV, I и др.

b) Weiffenbach: "Der Wiederkunftsgedanke Iesu", 1873 r. crp. 21. 39.

Личности Іисуса Христа оно проявило себя, какъ абсолютная безгръшность, праведность, святость. Его любовь не можетъ противоръчить его святости. Въ ней нельзя усматривать никакихъ эгоистическихъ мотивовъ, которые просвъчиваютъ въ человъческихъ побужденіяхъ, заставляющихъ видъть въ Богъ голько одну любовь и ничего больше. Любовь Божія свята. Она во всемъ ищетъ блага и только блага; поэтому противодъйствуетъ всякому злу. Иначе она не была бы любовію. Она пресл'вдуетъ одну только ц'вль-дать торжество царству добра, правды и мира, надъ гръхомъ, смертью и адомъ. Въ этомъ смыслъ она неизбъжно является осужденіемъ всего, что ей противоръчитъ. Именно этому самому и учитъ евангеліе. Въдь оно не сообщаетъ истину о томъ, что Богъ есть Судія и Мэдовоздатель, какъ истину отвлеченную, теоретическую, какъ результатъ богословской схоластики. Нътъ, въ евангеліи и эта истина преподана въ живомъ примъръ Богочеловъка Христа, Который возвъстилъ ее съ высоты Своей безмърной, безграничной любви, съ высоты креста Своего. Оттуда съ высоты креста была возвъщена міру истина, что Богъ есть Любовь, Любовь абсолютно святая, что эга Любовь остается святою, когда прощаетъ!), и остается святою, когда осуждаетъ міръ и человъческій родъ за гръхи, за смерть Богочеловъка<sup>2</sup>). Только въ этомъ смыслъ и можно понимать ученіе евангелія, что Богъ есть Любовь3), и что Іисусъ Христосъ- Богочеловъкъ основалъ на землъ Божіе Царство. Какое же это было бы Божіе Царство, если бы Богъ оставался совершенно равнодушенъ къ самымъ основамъ этого Царства, не обращалъ бы вниманія на то, исполняется или попирается Его нравственный законъ, и расточалъ бы только Свою любовь и милость, не взирая на ка-

<sup>&#</sup>x27;) Лук. XXIII, 34: "Отче! Отпусти имъ: не въдятъ бо, что творятъ".

²) Іоан. XII, 31 -32: "Нынъ судъ есть міру сему: нынъ князь міра сего изгнанъ будетъ вонъ".

³) E. Pfennigsdorf: "Gott ist Richter". Der Geisteskampf der Gegenwart. Ноябрь 1913 г. S. 401 – 403. Небольшая, но очень содержательная статья, направленная противъ мнъній, господствующихъ въ протестантизмъ и отвергающихъ, что Богъ есть Судія и Мздовоздатель.

чество человъческихъ дъяній? Нътъ, мы можемъ въровать только въ Бога, Который осуждаетъ гръхъ, прежде чъмъ простить его. Такимъ именно и представляетъ намъ евангеліе Іисуса Христа, прощающаго гръхи по мъръ человъческой въры и раскаянія, по мъръ осужденія самимъ человъкомъ гръховъ своихъ 1). А всякій, кто подобно фарисеямъ, преисполненъ сознаніемъ только своей праведности и уклоняется отъ самоосужденія, теряетъ въру и въ любовь Божію.

При всемъ томъ, главные соблазны ума въ вопросъ о Богъ, какъ Судіи и Мздовоздателъ, кроются, какъ сказано выше, не въ признаніи внутренняго духовнаго суда, суда совъсти, происходящаго внутри человъка — съ этимъ судомъ еще соглашается раціоналистическое мышленіе, — а въ томъ, что второе пришествіе Христа для суда надъ міромъ представляется въ чувственныхъ, реальныхъ чертахъ. Всъ эти соблазны ума страдаютъ однимъ недостаткомъ: коренятся въ одностороннемъ пониманіи Царства Божія въ смыслъ самаго крайняго субъективизма. Нужно пренебречь цълой половиной евангелія, чтобы признавать, что Іисусъ Христосъ представлялъ Свое Царство исключительно въ духовномъ смыслъ, безъ всякихъ внъшнихъ объективныхъ признаковъ. Наоборотъ, въ Его ученіи о Царствъ Божіемъ ясно отмъчается двухсторонность этого царства. По самому существу своему Царство Божіе есть внутреннее сокровище человъка, но оно по необходимости обнаруживается въ дълахъ внъшнихъ, во всемъ поведеніи человъка. Такимъ образомъ, оно и видимо и невидимо, субъективно и объективно, духовно и въ тоже время реально-тълесно, и въ этомъ видъ раскрывается въ теченіе въковъ и такимъ останется въчно. Закваска Царства Божія не останется внутри человъка, но, скрытая въ сердцахъ человъческихъ, мало по малу измъняетъ внъшнія отношенія людей, сказывается въ общественномъ устройствъ. Эта двухсторонность Царства Божія несомнънно обнаружитъ себя и при кончинъ міра, въ моментъ, когда Царство Божіе, какъ Царство Благодати, преобразуется въ Царство Славы.

<sup>&#</sup>x27;) Мрк. V, 34; XI, 46-52 и мн. др.

Соблазняются тъмъ, что слава второго пришествія и всеобщаго суда никакъ не мирится съ Личностью іисуса Христа, характеромъ Его жизни и дъятельности. Людямъ хотълось бы навсегда сохранить кроткій земной Ликъ Інсуса. Учителя истины, кротости, смиренія, уничиженія, страданій. самопожертвованія. Да, но въ такомъ случав эти люди хотятъ представить все дъло спасенія человъческаго въ качествъ какого-то безконечнаго механически совершающагося духовнаго акта, который въчно будетъ происходить только въ человъческихъ душахъ и при томъ далеко не во всъхъ. Ибо не всъ люди слышатъ ученіе Христа, а изъ слушающихъ не всъ принимаютъ. Нътъ, евангеліе представляетъ судьбу Царства Божія не такъ. Въ качествъ Царства объективнаго оно будетъ имъть объективно-реальный конецъ. Мессіанское служеніе Христа въ уничиженномъ видъ достигло своей крайней точки, своего завершенія въ акт'в Его крестной смерти. послъ чего этотъ Проповъдникъ, Носитель и Совершитель Царства Бажія, воскресъ изъ мертвыхъ, изъ состоянія уничиженія перешель къ славь, которую Онь имьль у Отца Своего прежде бытія міра, и Царству Его не будетъ конца. Такимъ образомъ, евангеліе очень опредъленно говоритъ о томъ, что Царство Божіе въ Лицъ Іисуса Христа имъло свой заключительный моменть на голгоов, моменть объективноисторическій и необходимый, объясняющій весь смыслъ служенія и дъла Христова, какъ дъла искупленія и спасенія вссего рода человъческаго отъ гръха. Въ связи съ этимъ тоже евангеліе не менъе опредъленно учитъ и о томъ, что, послъ Своего перехода отъ смерти къ жизни, отъ униженія къ славъ Іисусъ Христосъ, по отношенію къ судьбъ всего человъчества, нъкогда явится во второй разъ въ качествъ мірового Судін и Мздовоздателя. Этотъ моменть будеть тоже объективно историческимъ и реальнымъ, потому что совпадетъ съ неизбъжнымъ будущимъ моментомъ прекращенія всего реальнаго мірового бытія, когда солнце померкнетъ и луна не дастъ свъта своего, звъзды спадутъ съ неба и силы небесныя поколеблются. И какъ Царство Божіе въ Лицъ Іисуса Христа торжествовало свою побъду надъ смертью въ фактъ Его воскресенія изъ мертвыхъ, такъ и Царство Божіе въ качествъ вселенской Церкви получитъ свое торжественное завершеніе во всеобщемъ воскресеніи людей изъ мертвыхъ для новаго неба и новой земли, Царства въчной правды. 1)

Отсюда ясно, что христіанская эсхатологія не можетъ быть понимаема только въ субъективномъ смыслъ. Она органически связана и опирается на извъстные евангельскіе факты страданій, крестной смерти и воскресенія Іисуса Христа изъмертвыхъ. Въ ннхъ она находитъ оправданіе и объясненіе своей будущей фактической и объективно исторической данности.

#### ГЛАВА Х.

#### Голгоеа.

Недоумъніе очевидцевъ предъ Личностью Іисуса Христа. Сознаніе Іисусомъ необходимости страданій и смерти за спасеніе людей. Смыслъ спасенія не въ прощеніи гръховъ, а въ избавленіи отъ гръховной жизни. Истинный Хлъбъ жизни.

Содержаніе всѣхъ евангелій безусловно ясно и опредѣленно говоритъ о томъ, что Іисусъ Христосъ считалъ Себя Богомъ въ собственномъ смыслѣ. Если Онъ нигдѣ прямо Себя такъ не называлъ, то, очевидно, потому, что впечатлѣніе отъ такого наименованія было бы въ высшей степени ошеломляющимъ. Свѣтъ солнца ослѣпляетъ глаза, и мы невольно закрываемъ ихъ, когда приходится прямо смотрѣть на солнце. Едва ли принесло бы это пользу и самому дѣлу. Іудеи сочли бы такія рѣчи безумною дерзостью противъ Единаго Бога; язычники, вѣроятно, подумали бы, что Онъ выдаетъ Себя за одного изъ многихъ боговъ²). И тѣмъ не менѣе, не называя себя прямо, Іисусъ Христосъ говоритъ о

¹) Мө. XXIV гл. ср. 2 Петр. III, 7 - 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мотавскій. "Религіозно-философскіе вечера". Стр. 106—107.

Своемъ Божествъ на каждой страницъ евангелія. Съ мудрою постепенностью раскрываетъ Онъ передъ Своими слушателями всю полноту Своихъ Божественныхъ свойствъ и сверхъесте. . ственныхъ силъ, всю глубину Своего Богосознанія; называетъ Себя Сыномъ Божіимъ въ особенномъ, исключительномъ смыслъ; приписываетъ Себъ всъ Божественные въчность, всемогущество, всевъдъніе; Бога именуетъ Своимъ Отцомъ опять же въ смыслъ самомъ буквальномъ, находя возможнымъ указывать на Свое единство съ Отцомъ, не нравственное, а субстанціальное: "Я и Отецъ-одно". Слушатели изъ Его друзей и учениковъ часто не понимали словъ Іисуса, но не смъли возражать, а враги, хотя и обвиняли Его въ богохульствъ за то, что Онъ творитъ Себя равнымъ Богу, боялись явно возставать противъ Его утвержденій, ибо дъла Его слишкомъ очевидно подчеркивали правоту словъ Его о Самомъ Себъ. Всъхъ одинаково соблазняло въ Немъ Его человъчество, самое подлинное человъчество со всъми свойствами и потребностями духовно-тълесной природы. Онъ испытываетъ голодъ и жажду, усталость, скорбь, негодованіе, жалость, однимъ словомъ, все свойственное человъку і). Съ величіемъ Бога, принявшаго на Себя только видъ человъка, а не самую природу человъческую, еще могло бы примириться человъческое чувство и мысль. Но когда это величіе одновременно обнаруживаетъ сверхъестественное обыкновенную человъческую слабость и тълесную немощь, тогда естественно зарождается чувство какого то неустранимаго внутренняго противоръчія, сомнънія и недоумънія. Соблазнъ и недоумъніе очевидцевъ жизни и дъяній Іисуса Христа должны были естественно возрастать и усиливаться отъ того, что Іисусъ нисколько не скрывалъ Своей подлинной человъческой природы: однажды прямо назвалъ Себя человъкомъ<sup>2</sup>), а много разъ Сыномъ Человъческимъ<sup>3</sup>). Та-

<sup>&#</sup>x27;) Іоан. IV, 6; Лук. XXII, 44; IV, 2; Мө. XIV, 14; Мэк. III, 5; Іоан. XI, 33; XIX, 28 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. VIII, 40

³) loaн. II, 62; VIII, 28; Мрк. X, 33. 45; Лук. XII, 8. 10; XVII, 22; Мө. XX, 18, XVIII, 11 и др.

кимъ образомъ, въ лицъ Іисуса Христа, по непреложному свидътельству Его Самого, сочетались два существа, Сынъ Божій и Сынъ Человъческій. Если въ первомъ Онъ обнаружилъ истинное Божеское естество и природу, то во второмъ не менъе истинное человъческое естество и природу. И такое сочетаніе двухъ природъ нисколько ни раздваивало Его Личности, не обнаруживало ръшительно никакихъ противоръчій въ Его внутреннемъ міръ, въ Его сознаніи. Какъ человъкъ, Онъ обладалъ человъческою природою въ такомъ безукоризненномъ нравственномъ совершенствъ, которое исключаетъ предположеніе, что носитель Его Личность только человъческая. Съ другой стороны, сквозь обыкновенныя свойства человъческой природы въ Немъ явно просвъчивали Божескія совершенства: человъческими устами въ Немъ говорило Божіе всевъдъніе; Его человъческими руками Божественное всемогущество творило чудеса. 1).

Въ этомъ двойственномъ естествъ, при единствъ личнаго сознанія, Іисусъ Христосъ выступилъ какъ Мессія, Избавитель, Спаситель людей отъ гръховъ. Ръшительно ничто въ Немъ не доказывало, что къ мысли о Своемъ великомъ призваніи Онъ приходилъ постепенно, подъ вліяніемъ сложившихся обстоятельствъ. Какъ Его Богосыновнее сознаніе, такъ и Мессіанское призваніе, по свидътельству всъхъ евангелій, были въ немъ съ самаго начала. Все это факты Его Богочеловъческой Личности, а не слъдствіе постепеннаго духовнаго развитія. Такимъ Онъ родился, такимъ и остался до конца дней. Отрицательной критикъ очень хотълось бы доказать, что Іисусъ Христось постепенно, подъ вліяніемъ неблагопріятныхъ обстоятельствъ и, главнымъ образомъ, вражды къ Нему фарисеевъ, дошелъ до мысли о о смерти, какъ объ искупительномъ подвигъ, въ виду неизбъжности роковой развязки. Нътъ, не внъшнія ны приводили Христа къ предсказаніямъ о страданіяхъ и смерти, а Его собственное внутреннее убъждение въ ихъ необходимости. Еще 12-лътнимъ отрокомъ Онъ выразилъ признаніе, что Ему надлежитъ быть исполнителемъ воли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Моравскій. Тамъ-же. Стр. 102—103.

Отца Небеснаго 1), которая по единству Божескаго естества (Я и Отецъ—одно), есть, въ тоже время Его собственная воля. Воля же Отца состоить въ томъ, чтобы ничего не погубить, но все воскресить въ послъдній день 2). Сознавая это, могъ-ли Іисусъ Христосъ видъть въ предстоящей смерти крушеніе Своихъ взглядовъ и препятствіе къ осуществленію Своего призванія 3). Совсъмъ нътъ. По свидътельству синоптиковъ Іисусъ Христосъ считалъ смерть вънцомъ Своего жизненнаго подвига. "Сынъ Человъческій не для того пришелъ, чтобы ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупленія многихъ" 4).

Но здѣсь является недоразумѣніе. Если Іисусъ Христосъ видѣлъ Свое мессіанское назначеніе въ спасеніи людей отъ грѣховъ, а прощать грѣхи въ качествѣ Сына Божія Онъ могъ, и дѣйствительно прощалъ, то зачѣмъ же оказались необходимыми Его страданія и смерть? Съ другой стороны, если смерть Свою Онъ считалъ необходимымъ условіемъ спасенія людей, то зачѣмъ же Онъ раздавалъ прощеніе грѣховъ раньше Своей смерти? Недоумѣніе естественное, но евангеліе не усматриваетъ въ этомъ никакого противорѣчія. Въ сознаніи Іисусомъ Христомъ Своего призванія никакой двойственности не было. Въ качествѣ Сына Божія, какъ Богъ, Онъ считалъ Себя вправѣ давать прощеніе грѣховъ тѣмъ, кто обращался къ Нему и въ комъ Онъ видѣлъ хотя бы малѣйшую искру раскаянія. Но это прощеніе давалось

<sup>&#</sup>x27;) Лук. II, 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ioan. VI, 38 - 40.

всему содержанію свангелія они видять въ Геосиманской молитвъ Христа выраженіе скорби, ужасъ и раздумье при мысли, что все погибло. Такъ понимаеть Ренанъ (Жизнь Іисуса въ пер. Крыловой 1906 г. Спб.) и вслъдъ за нимъ тоже мнъніе съ нъкоторыми варіаціями высказываеть А. Ревиль Іис. Наз. гл. V стр. 257—273). Къ какимъ ухищреніямъ фантазіи нужно прибъгнуть, чтобы доказывать мысль, что Іисусъ до послъдней минуты не терялъ надежды избъгнуть опасности, мысль, для которой ръшительно нътъ никакихъ основаній въ простомъ и ясномъ разсказъ евангелій!

<sup>4)</sup> Мө. XX, 28, ср. Мрк. X, 45.

только въ отдъльныхъ случаяхъ (напр. разбойнику, блудницѣ) и не простиралось на все человъчество на всъ времена по очень понятной причинъ. Спасать людей отъ гръховъ и прощать людямъ гръхи не одно и тоже. Прощать гръхи можетъ только Богъ. Іисусъ Христосъ, какъ Сынъ Божій, какъ истинный Богъ, въ нъкоторыхъ случаяхъ прощалъ гръхи, когда видълъ раскаяніе человъка. Но этотъ способъ очищенія гръховъ ко всему человъчеству и на всъ времена примъненъ быть не можетъ. Каждый человъкъ, получившій прощеніе можетъ опять гръшить, и не можетъ не гръшить по слабости своей воли и вслъдствіе окружающихъ соблазновъ. Тогда пришлось бы прощать гръхи столько разъ, сколько разъ человъкъ совершитъ гръхъ. Но это не принесло бы нипользы въ дълъ нравственнаго исправленія какой напротивъ, ослабило-бы его волю, а самый прощенія превратился бы въ механическій. Поэтому, когда дъло касается всего человъчества, евангеліе возвъщаетъ не о прощеніи гръховъ, а о спасеніи отъ гръховъ. А спасти человъка отъ гръховъ значитъ найти и указать ему такой способъ поведенія и образъ жизни, при которомъ человъкъ могъ бы совершенно сознательно и добровольно освобождаться отъ гръховнаго бремени и въ самыхъ бъдствіяхъ и страданіяхъ жизни видъть глубокій смыслъ, считать ихъ средствомъ къ нравственному исправленію і). Этотъ собъ и указанъ Іисусомъ Христомъ, какъ истиннымъ Сыномъ Человъческимъ, явившимся для спасенія людей гръховъ. Называя Себя Сыномъ Божіимъ, Іисусъ Христосъ, въ тоже время многократно называлъ Себя Сыномъ Чєлбвъ. ческимъ и даже прямо человъкомъ 2). Въ этомъ наименованіи нельзя не вид'ять особаго смысла по отношенію къ д'ялу спасенія, совершенному Христомъ. Будучи на самомъ дълъ истиннымъ человъкомъ, Іисусъ Христосъ Своею человъческою

<sup>1)</sup> Что подъ спасеніемъ не нужно разумьть загробное воздаяніе, а подъ въчною жизнью одну загробную жизнь, очень ясно раскрыто въ ст. Арх. Антонія "Служеніе общественному благу и спасеніе души". Вопр. фил. и псих. 1892, кн. 12, стр. 64—90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) loan. VIII, 4

природою ставилъ Себя въ ряды всего человъчества и считалъ Своимъ дъломъ дъло спасенія встьхъ людей. Въ этомъ случав и смерть Его получаетъ особый смыслъ, твсно соприкасающійся со всею задачею Его жизни. Нужно было показать человъчеству, что земная жизнь въ ея настоящихъ условіяхъ не можетъ вмъстить всей полноты Царства Божія, что самая смерть Праведника и Совершителя этого Царства открываетъ человъку глаза на всю бездну человъческаго паденія, и что только путемъ великаго униженія и голговы человъкъ избавляется отъ гръховной опасности. Если человъкъ дъйствительно хочетъ спасенія, другого выхода нътъ, какъ умереть для міра вмъстъ со Христомъ, распять свою плоть со страстьми и похотьми, нести крестъ свой и слъдовать за Христомъ, т. е. уничиженіе Христа сдѣлать правиломъ жизни, злую волю свою осудить и обратиться къ воль Божіей. Для послъдователя Христа не можетъ быть двухъ путей: "кто хочетъ душу свою спасти, тотъ потеряетъ ее, а кто потеряетъ душу свою за Христа, тотъ спасетъ ее"1).

Такимъ образомъ, смерть Іисуса Христа есть необходимый заключительный моментъ во всемъ Его Мессіанскомъ служеніи. Чтобы получить благо въчной жизни, Царство Божіе, людямъ нътъ другого пути, кромъ того, который указанъ Іисусомъ Христомъ. И къ Небесному Отцу люди могутъ прійти не иначе, какъ только чрезъ Іисуса Христа, черезъ въру въ Него, въ Его страданія и смерть, какъ въединственное средство спасенія отъ этой безумной гръховной жизни 2). Въ этомъ смыслъ Іисусъ Христосъ по всей справедливости могъ называть Себя "Хлъбомъ Божіимъ, сшедшимъ съ неба", и сказать, что только тотъ, кто "вкуситъ отъ Хлъба сего, живъ будетъ во въки"3). Въ этомъ же смыслъ Іисусъ Христосъ могъ указать на Свою распятую на крестъ Плоть

<sup>&#</sup>x27;) Лук. IX, 23-24; XIV, 27; Me. X, 38; XVI, 24; Mpк. VIII, 34-35; Гал. II, 19; Римл. VII, 6; Гал. V, 24; VI, 14 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вопросъ о спасеніи людей върою въ Інсуса Христа прекрасно выяснень въ сочиненіи Архіеп. Сергія: "Православное ученіе о спасеніи". С.П.Б. 1910.

<sup>3)</sup> Iоан. VI, 51.

и пролитую Кровь, какъ на истинную пищу и питіе, необходимое для въчной жизни, и прибавить, -- "если не будете ъсть Плоти Сына Человъческаго и пить Крови Его,-не будете имъть въ себъ жизни" 1). Всъ эти изреченія Іисуса Христа о Хлъбъ жизни, о Плоти и Крови ясно показываютъ, что здъсь дъло идетъ о совершенно новомъ религіозномъ опытъ, неизвъстномъ доселъ міру. Открылся источникъ воды живой изъ глубины новой, совершеннъйшей, реальной духовной жизни. Эта жизнь не выдумана, не плодъ ума, холодныхъ разсужденій, не теорія, хотя бы и геніальная. Нътъ. Эта Жизнь была въ началъ у Отца, а потомъ явилась намъ<sup>2</sup>), показала себя во всей красотъ нравственнаго величія и сказала людямъ, проводящимъ безсмысленную жизнь: "Кто жаждетъ, да пріидетъ ко Мнъ и піетъ 3). "Кто будетъ пить воду, которую Я дамъ ему, тотъ не будетъ жаждать во въкъ, но вода, которую Я дамъ ему, сдълается въ немъ источникомъ воды, текущей въ жизнь въчную 4. "Кто въруетъ въ Меня, у того, какъ сказано въ Писаніи, изъ чрева потекутъ ръки воды живой "5).

Тақъ какъ на такой способъ спасенія людей крестною смертью Христа послѣдовала воля Отца, то ясно, что самое спасеніе есть дѣло Божіе, является дѣйствіемъ Божественной воли. А такъ какъ воля Божія вѣчна и неизмѣнна, то и дѣйствіе Ея простирается на всѣхъ людей и на всякое время. Грѣховная опасность со смертью Іисуса Христа не миновала для человѣка, и спасеніе, даруемое Христомъ. не есть актъ механическій. Но если раньше люди не видѣли путей къ избавленію отъ грѣховъ и считали свою жизнь не имѣющею смысла, то теперь для нихъ уяснился ея смыслъ и указанъ путь къ оправданію. Вѣчнымъ Защитникомъ въ грѣховной опасности и вѣчнымъ Ходатаемъ за людей передъ Богомъ является Іисусъ Христосъ, Своими страданіями и крестной

<sup>1)</sup> Ioaн. VI, 51-57.

²) Іоан. I, 1--4; I Іоан. I, 1--2.

<sup>3)</sup> Iоан. VII, 37.

¹) Іоан. IV, 14.

<sup>5)</sup> Iоан. VII, 38.

смертью открывшій новую эру религіозной жизни, установившій Новый Завътъ между Богомъ и человъкомъ на мъсто Ветхаго.

#### ГЛАВА XI.

### Воскресеніе.

Побъдитель смерти. Сомнънія учениковъ и торжество въры. Истипа воскресенія. Отношеніе къ ней исторической критики. Противоръчія въ научномъ пониманіи. Личность Іисуса въ связи съ событіемъ воскресенія. Естественныя недоумънія по поводу истины воскресенія. Аргументація ап. Павла въ защиту истины. Философскія основанія христіанской въры въ воскресеніе. Аналогія. Религіозный опытъ върующаго. Воскресеніе изъ мертвыхъ и начало новой въчной жизни.

Дъло спасенія людей не могло окончиться страданіями и крестною смертью Іисуса Христа. Если бы вслъдъ за Его земною жизнью, —вся цъль которой заключается въ томъ, чтобы освободить людей отъ плъна гръховнаго и вести ихъ за собою по трудному голгооскому пути, -- евангеліе не открывало человъку никакой перспективы новой жизни, то и самыя страданія Христовы рішительно утратили бы всякое значеніе въ нашихъ глазахъ. Кому и для чего они нужны? Зачъмъ подражать Христу, оберегаться отъ соблазновъ, избирать тернистый путь и узкія врата? Что значило бы самое спасеніе, отъ чего и для чего оно? Безъ сомнънія самая идея о спасеніи, какъ объ освобожденіи отъ гръха для новой духовной жизни во Христь, логически принудительно ведетъ къ другой величайшей идеъ воскресенія и безъ этой идеи теряетъ всякій реальный смыслъ. Безь нея потеряло бы значеніе и все ученіе Христа и всъ Его чудеса. Самая Личность Его осталась бы непонятною и загадочною. Если-бы евангелія остановились на томъ моментъ, когда Іисусъ испустилъ духъ Свой на крестъ, и дальше о Немъ не сообщили бы ничего, міръ остался бы въ гораздо большемъ недоумъніи передъ Его Личностью, чъмъ теперь. Пусть уче-

ніе о воскресеніи является самымъ непостижимъйшимъ догматомъ христіанства, пусть фактъ воскресенія Іисуса Христа изъ мертвыхъ служитъ самымъ острымъ камнемъ соблазна для скептиковъ, все же безъ этого факта ученіе о спасеніи оставалось бы ни на чемъ не основаннымъ. Но соблазны ума остроту, если мы убъдимся въ должны потерять свою томъ, что только воскресеніемъ Христа можно все остальное содержаніе евангелій. Когда мы разсуждаемъ о Личности Іисуса Христа въ связи съ фактомъ воскресенія Его изъ мертвыхъ, невольно приходитъ на память въ высшей степени справедливое замъчаніе Паскаля: "Если на основаніи евангелія трудно доказать, что Іисусъ Христосъ былъ Богомъ, то не менъе труда стоитъ доказать и обратное, что Онъ былъ человъкъ" і). Все содержаніе евангелія сначала до конца изображаетъ Его человъкомъ, обладающимъ достоинствомъ Божества. Такимъ было Его собственное сознаніе, такъ Онъ Самъ о Себъ говорилъ, а Его жизнь, дъла и ученіе подтверждали Его слова. Критика можетъ разрушить вст евангельскія чудеса, но нерушимымъ на вто ки останется самое главное чудо, подтверждаемое исторіей и внутреннимъ религіознымъ опытомъ людей, чудо Личности Самого Іисуса Христа. Сказать объ этой Личности, что Она окончила Свою земную жизнь самою естественною смертью, значило бы сдълать Ее противоръчіемъ здравому смыслу, признать справедливымъ упрекъ, брошенный Іисусу у подножія креста: "иныхъ спасалъ, Себя спасти не могъ" 2). Евангелія такъ не дълаютъ. Съ удивительнымъ единодушіемъ всъ четыре евангелиста повъствуютъ, что жизнь безгръшнаго Праведника не была побъждена гръховной наслъдственностью. На третій день послѣ смерти Христосъ скресъ изъ мертвыхъ. Правда, этимъ разсказомъ евангелисты повергають человъческій разумъ въ большое искушеніе 3).

¹) "Мысли о религіи". Стр. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. XXVII, 42.

<sup>3)</sup> Что же можетъ быть чудеснъе факта воскресенія изъ мертвыхъ, предъ которымъ меркнутъ остальныя чудеса евангелія? Критика готова была бы признать въ евангеліи дъйствительнымъ все, только не это.

Но во всякомъ случаѣ данное ими изображеніе Іисуса Христа дѣлается послѣдовательнымъ, полнымъ, законченнымъ. Евангельскому художественному изображенію нельзя отказать въ цѣльности: Побѣдителю смерти нельзя было оставаться въ объятіяхъ смерти. Тому, Кто Самъ о Себѣ говорилъ: "Я воскресеніе и жизнь", "вѣрующій въ Меня, если и умретъ, оживетъ" ¹). Тому, кто Лазаря воздвигъ изъ гроба, не было мѣста во гробъ.

Всякому, кто недоумъваетъ и сомнъвается въ истинъ воскресенія Іисуса Христа, прежде всего нужно обратить вниманіе на слідующее обстоятельство. На первых порахъ воскресенію Христа не върили сами апостолы. Всъ, за исключеніемъ апостола Іоанна, сомнъвались, боялись, не върить, или не върить. Правдивость и искренность евангельскаго повъствованія нигдъ не достигаетъ такой высоты, какъ въ этомъ пунктъ. Апостолъ Іоаннъ, очевидно, одинъ только увъровалъ прямо, безъ всякихъ доказательствъ 2). никому не говорилъ объ этомъ, не навязывалъ своего внутренняго убъжденія. Всъ другіе переживали бурю сомнъній. Они видъли Христовы чудеса, когда Онъ другихъ воскрешалъ изъ мертвыхъ. Но Самъ Онъ умеръ хотя и мучительною, но естественною смертью и быль погребень. Всъ это видъли и знали. "Распяли Его, а мы было надъялись, что Онъ есть Тотъ, когорый долженъ избавить Израиля, говорили двое учениковъ, шедшихъ въ Эммаусъ 3). И вдругъ-въсть о воскресеніи: камень отваленъ и гробъ оказался пустъ. Видъли Его женщины, видъли нъкоторые изъ учениковъ. Но слова

А. Ревиль, анализируя разсказъ о мироносицахъ, пришедшихъ ко гробу, заканчиваетъ его такъ: "Мироносицы поражены, что камень отваленъ и съ безпокойствомъ нагнулись надъ отверстіемъ. Тъла Распятаго тамъ больше не было. Гробница была пуста. Мы тоже стоимъ передъ этой гробницей и, слъдовательно, передъ великимъ поставленнымъ ею вопросомъ"... (І. Наз. стр. 316). Напрасны эти трагическіе жесты! Гробница Христа въчно будетъ пуста для тъхъ, кто увъренъ, что она должна быть пуста.

¹) Іоан. XI, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. XX, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лук. XXIV, 20−21.

мироносицъ показались ученикамъ пустыми и они не повърили имъ 1). Не повърили также и двумъ путникамъ, шедшимъ въ Эммаусъ 2). Явился Іисусъ десяти ученикамъ въ тотъ же день воскресенія къ вечеру. Обрадовались ученики, увидъвши Господа <sup>в</sup>). Когда же Өома, пришедшій послъ, объявилъ, что онъ не повъритъ, пока не осяжетъ раны Христа своими руками, въра десяти личныхъ свидътелей, видъвсобственными глазами, опять заколебалась. Когда Іисусъ на восьмой день снова явился, тъже ученики испугались, думая, что видять духа 4). Но воть послѣдовало самое тщательное изслъдованіе воскресенія чрезъ осязаніе. Даже Өома, самый сильный скептикъ, долженъ былъ повърить 5). И несмотря на это, сомнъніе успъло пустить столь глубокіе корни, что и послъ всъхъ чувственныхъ видъній и опытовъ, оно снова вспыхивало въ апостольскихъ сердцахъ. Когда ученики были уже въ Галилеъ, Христосъ еще разъ явился имъ. Ученики поклонились Ему, и нѣкоторые при этомъ усумнились <sup>6</sup>). Такимъ образомъ, всъ евангельскія повъствованія свидътельствуютъ о той буръ сомнъній, которую пришлось испытать ученикамъ послъ воскресенія. Съ неподражаемою искренностью и правдивостью описаны въ евангеліи эти моменты явленій Воскресшаго и съ замъчательною глубиною психологическаго анализа переданы обуревавшія учениковъ чувства. Въ концъ концовъ сомнънія были преодольны, и въра восторжествовала. Тайны царствія Божія раскрылись апостольскому сознанію, пророчества уяснились 7). Все ученіе Іисуса Христа, всъ дъла Его, самая Личность Его въ состояніи крайняго уничиженія стали понятными. Это случилось черезъ десять дней по вознесеніи Іисуса Христа на небо, когда благодать

¹) Лук. XXIV, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мрк. XVI, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Іоан. XX, 19-20.

<sup>4)</sup> Лук. XXIV, 37.

<sup>5)</sup> Іоан. XX, 27—28.

<sup>6)</sup> Me. XXVIII, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Лук. XXIV, 44—46; ср. Ис. LIII, 4.

Св. Духа, обътованнаго Утъшителя, осънила ихъ умы и сердца, когда они пережили новое духовное рожденіе. Послъ этого они уже болье не могли не върить истинъ воскресенія, ибо сознали, что въ этомъ возстаніи изъ мертвыхъ и попраніи смерти заключается все духовное торжество дъла Христова и совершается спасеніе людей, что только посль общаго воскресенія откроется для людей Царство Божіе во всей полноть его.

При такихъ обстоятельствахъ уяснилась апостоламъ истина воскресенія: не столько внѣшними и чувственными явленіями, видѣніемъ, прикосновеніемъ, осязаніемъ, и вообще внѣшнимъ опытомъ, сколько опытомъ внутреннимъ и озареніемъ свыше. Въ этомъ и состоитъ главное дѣйствіе вѣры христіанской. Къ этому же должны сводиться и всѣ главныя доказательства истины ея положеній.

Но въдь христіанство не есть явленіе только субъективно-индивидуальное, но и объективно-историческое. Какъ историческое явленіе, оно служитъ предметомъ изслѣдованія по методу ап. Өомы. Поэтому мы не можемъ не считаться съ извъстными пріемами новъйшей исторической критики, хотя заранъе увърены въ малоуспъшности и малополезности полемики на объективной почвъ. Ничтожность результатовъ полемики зависитъ не отъ того, понятно, что отрицательная обладаетъ неотразимыми аргументами въ свою пользу, а отъ того, что она сама базируется на субъективномъ сснованіи, на догмать, въръ и внушеніи. Никому въдь нельзя воспретить выбросить даже изъ синоптическихъ евангелій весь матеріаль, который содержить въ себъ повъствованіе о смерти и воскресеніи Іисуса Христа, или объяснять его, какъ невъроятный. Никому также нельзя воспретить понимать явленія Воскресшаго, какъ субъективныя чистыя иллюзіи, порожденныя дъятельностью сильно возбужденнаго чувства и напряженнаго воображенія 1). Но изъ этого можно

¹) Hanp. y Beischlag'a въ сочин. "Die Auferstehung lesu und deren Beistreitung durch Strauss". Berlin 1865. Историко-критическое изслъдование евангелій, совершаемое подъ вліяніемъ отрицательныхъ и, конечно, предвзятыхъ взглядовъ доходитъ до такихъ крайностей, дальше которыхъ идти

сдълать лишь то заключеніе, что и такой пріемъ самъ по себъ не историческій, а субъективно-догматическій. Къ евангелію подходять съ предубъжденіемь и ищуть въ немь отвъта на тъ положенія, которыя сложились раньше, подъ вліяніемъ научныхъ взглядовъ, теорій и принциповъ. Люди увъровали въ эти принципы, не могутъ освободиться отъ научнаго этикета, вездъ и всюду видятъ призракъ старой религіозной традиціи. Очень понятно, что и апостольская въра для нихъ является, какъ нъчто, стоящее въ противоръчіи съ исторической дъйствительностью. А на самомъ дълъ она противоръчитъ только современному міровозэрѣнію. Напр. все, что касается истины воскресенія Іисуса Христа, въ евангеліи стоитъ въ такой тъсной логической и прагматической связи совсъмъ остальнымъ содержаніемъ его, что ихъ нельзя раздълять по самому существу дъла. Постичь тайну воскресенія Христа можно лишь тогда, когда мы поймемъ смыслъ Его земного уничиженія. Въдь главное чудо не въ томъ или другомъ фактъ евангельской исторіи, а въ Личности Іисуса Христа. Чтобы сказать, что не было воскресенія, потому чтоэто фактъ, выходящій изъ предъловъ историческаго понимачто во всемъ остальномъ вія, нужно доказать, Христа можетъ быть понята исторически, изъ обстоятельствъ той эпохи. Между тъмъ, историческая критика въ данномъслучав оказывается безсильною и стоить передъ дилеммой: или Іисусъ Христосъ былъ праздный и сумасбродный мечтатель, или умышленный обманщикъ, однимъ словомъ, сознательный или безсознательный лжецъ. Tertium non daturсредняго выхода нізтъ, ибо признать Его Богочеловізкомъ умершимъ и воскресшимъ, не вяжется ни съ какими историческими фактами и научными принципами. Если для обоихъпутей, указываемыхъ дилеммой, надо обладать особаго рода

некуда. Напр. Bousset въ соч. "Die Ecdeutung der Person lesu für den Glauben" s. 4, пришелъ къ такому безотрадному результату: "все, что мы знаемъдъйствительнаго изъ жизни Іисуса, такъ мало, что умъстилось бы на листочкъ бумаги". Неудивительно, что многіе протестантскіе богословы сильно сомнъваются, могутъ ли вообще историческія основанія быть опорою хрисіанской въры.

мужествомъ, потому что, по сознанію самой придирчивой критики, въ пользу исторической правдивости евангелія существуютъ подавляющія свидътельства преданія, то и для принятія средняго выхода нужно не менъе мужества, потому что пришлось бы навсегда отказаться понять научнымъ способомъ Личность Іисуса Христа. Такого самоотреченія трудно ожидать отъ исторической критики и потому мы видимъ, что во имя исторіи съ евангеліемъ обращаются по личному вкусу. Одни занимаются произвольнымъ уръзываніемъ евангельскаго преданія, имъя въ виду возстановить яко бы истинное сознаніе Іисуса; другіе, не видя возможности отвергать мессіанскій подвигъ Христа, хотълибы сдълать Его понятнымъ, какъ результатъ несчастно сложившихся обстоятельствъ. Такъ какъ при этомъ совершенно не считаются сь мнъніемъ очевидцевъ, учениковъ Іисуса Христа, то догадкамъ ученыхъ не предвидится конца. Между тъмъ, что бы ни говорила отрицательная критика, религіозное обаяніе Личности Іисуса Христа на людей никогда не прекратится, потому что только Онъ имълъ то, чего не имъемъ мы, хотя безсознательно и постоянно ищемъ, только Онъ имълъ реальное общеніе съ Богомъ. Стремленіе къ этому общенію глубоко запечатлъно въ нашей душь, въ немъ цъль человъческаго бытія. И только чрезъ Іисуса Христа, чрезъ въру въ Его Божественную Личность и въ осуществленіе Имъ дъла человъческаго спасенія путемъ чрезвычайнаго уничиженія, чрезъ въру въ чрезвычайный актъ Божественной любви, ведущей насъ въ жизнь въчную, въ царствіе человъкъ достигаетъ этой цъли. Мы въруемъ, что только Іисусъ Христосъ невидимо, но дъйствительно приводитъ насъ въ интимное, сыновнее общеніе съ Богомъ, и въ этомъ заключается Его въчное значеніе для человъчества. Никого не удовлетворитъ Ренановскій идеалистъ, Гарнаковскій чудо-человъкъ, Толстовскій великій учитель жизни. Человъку мало нравственнаго авторитета: въ Лицъ Іисуса Христа ему нуженъ Искупитель, Сынъ Божій, Спаситель міра.

Насколько важна истина воскресенія въ общей системъ евангельскаго ученія о Царствъ Божіемъ, видно изъ того, что разсказь о воскресеніи Іисуса Христа находится у всъхъ

евангелистовъ. Если въ описаніи другихъ событій евангелисты не всегда согласны между собой, то относительно факта воскресенія они замѣчательно единодушны. Но говоря о фактъ, евангелисты не скрываютъ, что главное условіе ихъ убъжденія основывалось на въръ. Никто изъ нихъ въдь не былъ личнымъ свидътелемъ и очевидцемъ воскресенія. Ап. Іоаннъ первый увидълъ пустой гробъ и увъровалъ, и всъ дальнъйшія явленія Христа были, собственно, видъніями върующихъ і). Поэтому воскресеніе Іисуса Христа, какъ историческій фактъ, было вмъстъ съ тъмъ фактомъ духовнаго воскресенія самихъ учениковъ, когда ихъ іудейскія національныя чаянія Мессіи кореннымъ образомъ измівнились. Только въ евангеліяхъ эта внутренняя неразрывная связь между субъективной върой въ воскресеніе Іисуса Христа и върой въ объективную цънность всего остального содержанія евангелія, повъствующаго о безконечномъ уничиженіи Богочеловъка и Его крестной смерти за все человъчество, за будущее общее воскресеніе людей, не показана ясно, въ опредъленной формъ логическаго умозаключенія. Апостолы евангелисты закончили свое повъствование разсказами о своихъ видъніяхъ воскресшаго Іисуса. Но въдь если оставить истину воскресенія только въ этой формъ субъективной въры въ единичный фактъ, всегда найдутся люди, которые эту въру не сочтутъ для себя обязательною. Всегда найдутся люди, которые скажуть, что воскресенія мертвыхъ нать, а единичный фактъ, къ тому же фактъ субъективной въры, еще ничего не доказываетъ, будто и всъ должны воскрес-

<sup>1)</sup> Проф. Тарѣевъ (Соч. т. I, стр. 352—353) полагаетъ, что ап. Өома словами: "если не увижу на рукахъ Его язвы отъ гвоздей..." и т. д. выразилъ собственно не желаніе чувственныхъ доказательствъ, а жажду пережить снова ужасъ страданій и смерти Христа, чтобы придти этимъ путемъ къ убъжденію въ истинъ воскресенія. По мнѣнію Тарѣева, въра учениковъ въ воскресшаго Господа создалась на основъ связи между воскресеніемъ Христа и Его жизнью, на усвоеніи ея глубочайшаго смысла. Такимъ образомъ, Тарѣеву кажется, что апостолы сначала увѣровали въ смерть Христа, а отсюда перешли и къ върѣ въ воскресеніе. С. Трубецкому кажется наоборотъ: смыслъ смерти Христовой уяснился апостоламъ послѣ воскресенія.

нуть. Такимъ образомъ, на самыхъ первыхъ порахъ развитія христіанской мысли явилась необходимость доказать, что фактъ воскресенія Іисуса Христа изъ мертвыхъ, хотя и единичный, но имъетъ всеобъемлющее, универсальное и объективное значеніе на томъ основаніи, что и все, что говорится въ евангеліи о Личности Христа и Его въчномъ царствъ, имъетъ универсальное и объективное значеніе.

Это дълаетъ ап. Павелъ словами: "если Христосъ не воскресъ, то и въра наша тщетна" 1). Если Христосъ не воскресъ, то и все евангеліе, вся проповъдь апостоловъ о Христъ есть обманъ и лжесвидътельство; апостолы введены въ заблужденіе Христомъ, Который выдавалъ Себя за Сына Божія и Бога называлъ Своимъ Отцомъ; а Богъ Отецъ допустилъ этотъ величайшій обманъ, чтобы человъчество увъровало во Христа, какъ Сына Божія, тогда какъ Онъ на самомъ дълъ не Сынъ Божій, а обыкновенный смертный. И все вообще человъчество, которое жило и върило истинъ воскресенія и Божества Христа, глубоко несчастно и участь его трагична. Не будь этой истины, человћчество, не видя передъ собой ничего впереди, кромъ смерти и уничтоженія, иначе бы жило, върило, имъло бы другую исторію, создало бы себъ другіе идеалы. Въроятно, оно, поставивъ интересы насущнаго хлъба выше всъхъ другихъ, давно бы ръшило экономическій вопросъ и соціальную проблему. Все это могло-бы случиться, если-бы не было христіанской пропов'єди о воскресеніи и

Только увъровавъ въ воскресеніе, апостолы увъровали въ Его смерть, т. е. поняли смыслъ послъдней, и крестъ явился знаменемъ ихъ жизни. (Ученіе о Логосъ; стр. 452). Пользуясь удачной аналогіей проф. Таръева (т. І, стр. 342—343), что въра въ смерть Христа безъ воскресенія была бы зданіемъ безъ крыши, а въра въ одно воскресеніе безъ предшествующаго уничиженія и смерти была бы крышей безъ зданія, мы полагаемъ, что то и другое, смерть и воскресеніе Христа, были сознаны апостолами, какъ одно цълое и неразрывное въ моментъ озаренія свыше благодатью Св. Духа въ день Пятидесятницы (Дъян. II гл. 4 ст.) во исполненіе словъ Христовыхъ: "Утъшитель же, Духъ Святый, наставитъ Вы на всяку истину... ибо... отъ Моего пріимотъ и возвъститъ Вамъ". (Іоан. XVI, 13—14).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I Kop. XV, 14-17.

ученія о будущей жизни. Нельзя, поэтому, не согласиться, что ап. Павелъ совершенно справедливо разсуждаетъ, когда говоритъ, что всякому, кто не въритъ истинъ воскресенія, ничего болье не остается, кромъ вопроса о ъдъ и питьъ, потому что въ результатъ все равно не сегодня завтра смерть, полное уничтоженіе, небытіе. Здравый смыслъ заставляетъ жить по эпикурейски, если нътъ воскресенія мертвыхъ 1).

Такъ разсуждаетъ объ истинъ воскресенія ап. Павелъ, типичный представитель пробудившагося христіанскаго самосознанія. Поставленная имъ логическая формула: "если нѣтъ воскресенія мертвыхъ, то и Христосъ не воскресъ, а если Христосъ не воскресъ, то и все христіанское міросозерцаніе, вся вѣра, надежда и любовь должны потерпѣтъ крушеніе" 2), эта формула неизбѣжно возникаетъ въ сознаніи каждаго вѣрующаго, ищущаго оправданія своей вѣры. Для всякаго, кто стремится жить по евангелію, самый острый вопросъ заключается именно въ томъ, былъ ли крестный путь Христа лишь субъективно-нравственной побѣдой, или же это самая то настоящая реальность и есть, реальность Бога и человѣка во Христъ, реальность вѣчнаго

<sup>1)</sup> I Kop. XV, 32.

<sup>2)</sup> I Кор. XV, 13-14, 17-19. Замъчательно психологически правдивы разсужденія Достоевскаго по вопросу о безсмертін, иллюстрирующія приведенные ап. Павломъ выводы. См. "Дневникъ Писателя", ст. "Приговоръ" Октябрь -- Декабрь. Эта статья касается основной и самой высшей идеи человъческаго бытія необходимости убъжденія въ безсмертіи души человъческой. Безъ въры въ безсмертіе души бытіе человъка неестественно, немыслимо и невыносимо, и принудительно ведеть его къ самоубійству. Соглашаются жить только тъ, кто всъ интересы человъческіе сводять къ тому, чтобы ъсть и пить, т. е. люди похожіе на животныхъ. Люди же сознательные испытываютъ муки отъ такой жизни. "Посмотрите, кто счастливъ на земль, какіе люди соглашаются жить? Какь разь ть, которые похожи на животныхъ и ближе подходятъ подъ ихъ типъ по малому развитію ихъ сознанія. Они соглашаютя жить охотно, но именно подъ условіемъ жить, какъ животныя, т. е. ъсть, пить, спать, устраивать гитьздо, выводить дътей". Да, логика ап. Павла неотразима. Всякому, отвергающему истину воскресенія, ничего больше не остается, какъ только ъсть и пить.

смысла жизни и разръшеніе всъхъ противоръчій бытія. Когда апостолы удостовъряютъ насъ въ истинъ воскресенія Христова, то дъло здъсь идетъ не о прекращеніи частной жизни, а о томъ, можетъ ли прекратиться жизнь истинная, абсолютно безгръшная. Если и такая жизнь не могла бы одолъть послъдняго врага-смерть, тогда все бытіе человъка должно казаться безсмысленнымъ. Этою формулою предъ человъческимъ сознаніемъ во всей силъ раскрыта ужасающая антиномія добра и зла, жизни и смерти, бытія и небытія, полной реальности и абсолютной пустоты, нирваны. Въдь самый роковой вопросъ во всъ времена для человъка заключался именно въ томъ, есть ли реальное бытіе за гробомъ, или нътъ? И если нътъ, то въ чемъ же смыслъ человъческой жизни? Въ самомъ дълъ, если бы наступилъ рай на землъ, въ которомъ челозъчество нашло бы утоленіе всъхъ своихъ потребностей духовныхъ и тълесныхъ, если бы человъкъ одержалъ полную побъду надъ внъшнею природою, раскрылъ ея тайны, достигъ высшихъ ступеней умственнаго прогресса, но одна смерть осталась бы непобъжденною и непобъдимою, то человъкъ, если не хочетъ отказаться отъ своего человъческаго достоинства, не могъ бы удовольствоваться этимъ раемъ. Въ какой бы мъръ не побъдилъ человъкъ силы природы, достаточно одной возможности смерти, чтобы уничтожить весь смыслъ жизни. Если смерть существуетъ, то нътъ ничего, кромъ смерти; если смерть есть, то она, строго говоря, царица всего 1).

Евангеліе говоритъ совершенно другое; оно утверждаетъ, что существуетъ такая жизнь, для которой законъ смерти необязателенъ, что такая жизнь есть жизнь совершеннаго Праведника, какимъ и былъ Іисусъ Христосъ, Своею самоогвер-

<sup>1)</sup> Разсужденія Мережковскаго "О воскресеніи" ("Живая жизнь". № 1, 1907 г.) являются повтореніемъ и развитіемъ Мыслей В. Соловьева (т. VIII, стр. 104:–107). Письмо Соловьева къ Толстому по вопросу о воскресеніи Іисуса Христа (Письма, т. III, стр. 38 - 48) прекрасно выясняеть основанія къ принятію этой истины. Тарѣевъ, т. І, стр. 340 —358. Несмѣловъ - "Наука о человѣкѣ", т. II, стр. 337—359. Филаретъ. митроп. Моск. "Слова и рѣчи" т. II, стр. 208—212.

женною смертью за людей побъдившій самую смерть, и на мъсто закона смерти поставившій законъ воскресенія. Эту евангельскую идею новаго универсальнаго закона воскресенія ап. Павелъ выразилъ словами: "Христосъ воскресъ изъмертвыхъ,—первенецъ изъ умершихъ" 1).

Попробуемъ встать на точку зрѣнія ап. Павла. Можно ли изъ единичнаго факта воскресенія выводить заключеніе, что, въ концъ концовъ, воскреснутъ всъ люди, и что смерть не будетъ царствовать, но будетъ побъждена и упразднена. Признавая, что міръ есть царство механическихъ законовъ, въ которомъ всъ явленія чередуются съ механическою необходимостью, какъ непрерывная цепь причинъ и следствій, мы не могли бы вынуть изъ этой цвпи ни одного зввна безъ того, чтсбы не распалась вся цъпь и не нарушился весь установившійся механическій порядокъ. Такимъ образомъ, если бы кто-нибудь, хотя бы одинъ человъкъ не подчинился закону смерти, воскресъ изъ мертвыхъ, то этимъ былъ бы нарушенъ весь порядокъ природы, и установлена была бы возможность иного порядка, иного закона, по которому и всв люди получатъ надежду воскресенія. И надежду эту нужно признать весьма основательной. Если законъ смерти нарушенъ хотя бы въ одномъ индивидуумъ, онъ уже не можетъ быть закономъ для остальныхъ. Такимъ образомъ, ап. Павелъ могъ съ полнымъ правомъ написать: "Христосъ-первенецъ изъ мертвыхъ, а за Нимъ--Христовы" 2). Върующіе во Христа послъдуютъ за Христомъ въ актъ воскресенія. Какъ безсмертіе всъхъ упразднилось бы смертію одного, такъ и смерть всъхъ упраздняется безсмертіемъ одного. Съ этой точки зрънія разсужденія ап. Павла вполнъ логичны, соотвътствуютъ законамъ чистаго разума: "Если въруемъ, что Іисусъ умеръ и воскресъ, то и умершихъ въ Іисусъ Богъ приведетъ съ Нимъ" <sup>3</sup>).

И Самъ Іисусъ въ Своей прощальной бесъдъ высказалъ

<sup>1) 1</sup> Kop. XV, 20.

<sup>2) 1</sup> Kop. XV, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1 Сол. IV, 14

эту мысль 1), и апостолы ставять будущее воскресеніе мертвыхъ въ причинную зависимость отъ факта воскресенія Христова. Если смерть воцарилась въ міръ по закону наслѣдственной грѣховной порчи отъ Адама 2), то и воскресеніе должно быть закономъ наслъдственности возстановленной въ лицъ Іисуса Христа человъческой природы 3). Наше будущее воскресеніе есть необходимое слъдствіе тълеснаго воскресенія Христа. Въдь Іисусъ Христосъ не духовно воскресъ, а тълесно, ибо тъло Его не нашлось во явленія ученикамъ не были явленіемъ духа, а явленіемъ въ томъ же тълъ, хотя и прославленномъ. Если бы кому-нибудь наслъдственность этого рода показалась неясною, тотъ долженъ помнить, что Христосъ принялъ въ соединеніе съ Божествомъ не индивидуальную человъческую природу, а природу всего челов чества, природу, которою обладаетъ каждый человъкъ. Эту именно общую всъмъ намъ человъческую природу воскресшій Христось и сділаль Своею візчною природой, принялъ ее въ въчное и нераздъльное соединеніе съ Божествомъ 4). Эгимъ самымъ и введенъ законъ воскресенія въ жизнь человъка, законъ, которому должно подчиняться все человъчество вообще. Даже гръшники, являющіеся обладателями въчной человъческой природы, по тому же закону, какъ и праведники, необходимо воскреснутъ изъ мертвыхъ.

Но дъло въ томъ, что фактъ воскресенія Іисуса Христа изъ мертвыхъ противоръчитъ чувственному опыту. Мы видимъ, что всъ умираютъ и никто не воскресаетъ. Явленіе смерти столь всеобще, постоянно и неизмънно, что оно не безъ основанія возведено на степень закона природы. Когда то бывшій опытъ небольшой группы людей, видъвшихъ, слушавшихъ и даже осязавшихъ воскресшаго Христа, не можетъ перевъсить опытъ всего человъчества. Всякій согласится, что безконечно въроятнъе ошибка небольшой горсти людей, чъмъ ошибка всего человъчества. Поэтому, можетъ

<sup>&#</sup>x27;) Iоан. XIV, 1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Kop. XV, 21-22.

<sup>3) 1</sup> Kop. XV, 22-23.

<sup>4)</sup> Несмъловъ. Указ. соч. т. II, стр. 352-354.

быть, люди правы, признавая смерть необходимою и возведя ее на степень закона природы. Міровой порядокъ неумолимъ и неизмѣняемъ. Воскресшаго человѣка мы не видали, а смерть ежедневно передъ нашими глазами. Такъ говоритъ чувственный опытъ всѣхъ вѣковъ. Что же мы можемъ противопоставить такому опыту и наблюденію, чтобы доказать возможность воскресенія?

Тотъ же опыть и тоже наблюденіе. Великій умъ ап. Павла подмѣтилъ въ природѣ то самоезявленіе воскресенія, которое мы наблюдаемъ постоянно, но почему то называемъ величайшимъ открытіемъ опытнаго разума послѣдняго времени. У ап. Павла это замѣчательное мѣсто читается такъ.

"Скажетъ кто-нибудь, какъ воскреснутъ мертвые, и въ какомъ тълъ пріидутъ"?

"Безразсудный! (Опытъ ежедневно отвъчаетъ на эту тайну). То, что ты съешь, не оживетъ, прежде чъмъ не умретъ. И когда ты съешь, въдь ты съешь не тъло будущее, а голое зерно, пшеничное тамъ, или какое другое; но Богъ даетъ ему тъло, какъ хочетъ, и каждому съмени свое тъло. Не всякая плоть одна и та же плоть; но иная плоть у человъковъ, иная плоть у скотовъ, иная у рыбъ, иная у птицъ. Есть тъла небесныя и тъла земныя; но иная слава небесныхъ, иная земныхъ; иная слава солнца, иная луны, иная звъздъ; и звъзда отъ звъзды разнится во славъ.

Такъ и при воскресеніи мертвыхъ: съется въ тлъніи, возстаетъ въ нетлъніи; съется въ уничиженіи, возстаетъ въ славъ; съется въ немощи, возстаетъ въ силъ; съется тъло душевное, возстаетъ тъло духовное. Есть тъло душевное и есть тъло духовное. Такъ и написано: первый человъкъ Адамъ сталъ душою живою; послъдній Адамъ есть духъ животворящій (І Кор. XV, 35—45; ср. Быт. II, 7).

Чувственный внъшній опытъ даетъ намъ постоянную картину воскресенія. Брошенное въ землю и умирающее, т. е. гніющее, разлагающееся на составные элементы, зерно даетъ ростокъ новой жизни. Это частное явленіе воскресенія, постоянно наблюдаемое въ растительномъ царствъ. Но когда мы говоримъ о воскресеніи мертвыхъ, какъ о законъ новой жизни, мы должны искать ему аналогію не въ этихъ періо

дически повторяющихся и быстрыхъ смѣнахъ жизни и смерти, которыя даетъ растительная флора, а въ тъхъ космическихъ явленіяхъ, въ которыхъ обнаруживалась творческая Божія сила въ эпоху творенія. Наука открыла законъ непостоянства и развитія формъ видимаго міра, постепенный переходъ міра отъ одного состоянія къ другому, отъ простого къ сложному, отъ несовершеннаго къ совершенному, и назвала его закономъ эволюціи. Но открытія въ собственномъ смыслъ никакого тутъ не произошло, потому что Библія давно сообщила человъку о постепенномъ происхожденіи формъ, сначала менъе совершенныхъ, потомъ болъе совершенныхъ. Когда то, въ первобытную эпоху бытія земли, среди мертваго, неорганическаго вещества произошла первая побъда жизни, первое воскресеніе, первое проявленіе жизни. Въ мертвой, неорганической матеріи Творческою Силою зародились милліоны живыхъ существъ, первичные зачатки растительнаго и животнаго царства. Жизнь и воскресеніе овладъли мертвыми элементами; явилось огромное царство органическихъ формъ во всемъ ихъ многообразіи. Поэтому не всякая плоть одна и та же плоть. Кромъ плоти человъческой существуетъ плоть скотовъ, рыбъ и птицъ. Они различаются между собою такъ же, какъ различаются небесныя тъла отъ земныхъ, и какъ различны между собою сами небесныя тъла, планеты и звъзды.

Такъ же будетъ и при воскресеніи мертвыхъ: тотъ же творческій процессъ и то же многообразіе формъ. Но формы будущаго міра послѣ воскресенія не повторятъ земныхъ. Тлѣнныя, уничиженныя, немощныя, душевныя тѣла возстанутъ въ новомъ нетлѣнномъ, славномъ и духовномъ видѣ. Первый человѣкъ, Адамъ, былъ сотворенъ душевнымъ, и потомки его, по закону наслѣдственности, повторяли типъ душевнаго, несовершеннаго человѣка, смертнаго по самому существу своей несовершенной, естественной природы. Второй и послѣдній Адамъ—Господь съ небесе, природа Котораго духовна, безсмертна и вѣчна, потомство Его—новая Божія тварь 1), которая, разрѣшившись отъ бреннаго тѣла, на-

<sup>&#</sup>x27;) Гал. IV, 55.

слъдуетъ "храмину нерукотворену, въчну на небесъхъ" і). Съ точки зрънія здраваго смысла въ такомъ переходъ человъчества отъ смерти къ жизни нътъ ничего незакономърнаго. Было время, когда не было человъка. Его довременное бытіе было въ Богъ, ибо человъкъ есть образъ Божій. Переходъ отъ бытія довременнаго во временное личное существованіе могъ произойти только по волъ и дъйствію Божію. Тою же силою совершится переходъ отъ временнаго существованія въ въчное бытіе Воскресенія. Ибо переходъ изъ временнаго бытія въ въчное не болъе чудесенъ, чъмъ переходъ отъ бытія домірнаго во временное бытіе міра.

Христіанское убъжденіе въ истинъ воскресенія достигается путемъ религіознаго опыта, въры въ Іисуса Христа, въ Его Божественную, безсмертную, Богочеловъческую Личность. Этотъ путь самый надежный, върный. Но онъ не исключаетъ собою попытокъ къ раскрытію и уясненію тайны путемъ глубокаго и всесторонняго религіозно-философскаго изслъдованія. Помимо тъхъ основаній, какія приведены у ап. Павла христіанскій догматъ о воскресеніи опирается на тъ основныя положенія глубокой христіанской философіи, которыми начинается IV евангеліе Іоанна.

Въ началѣ, отъ вѣчности, въ абсолютномъ Бытіи былъ Богъ Слово. И все, что произошло, произошло черезъ Него. Ему обязана своимъ бытіемъ всякая жизнь и жизнь человѣковъ. Въ человѣкѣ Абсолютное бытіе Предвѣчнаго Слова отразилось, какъ свѣтъ во тьмѣ, какъ образъ и подобіе Божества, какъ разумъ, какъ мысль, какъ свобода, какъ нравственный законъ. Въ этомъ смыслѣ человѣкъ есть мѣра всѣхъ вещей, микрокосмъ, отражающій въ себѣ бытіе Универса. Тѣломъ, низшей стороной своего существа, онъ имѣетъ тѣсное единеніе съ міромъ матеріальныхъ вещей; душою своею онъ причастенъ жизни Божественной. Вѣчный смыслъ бытія человѣческаго есть Свѣтъ Логоса, жизнь духовноразумная, безсмертная не только по духу, но и по тѣлу, т. е. жизнь полнаго человѣка.

<sup>&#</sup>x27;) 2 Kop. V, I.

Когда въ человъкъ возобладало начало чувственной, плотской жизни, само Предвъчное Слово стало плотію, стало въ ряды человъчества, чтобы просвъщать всякаго человъка, грядущаго въ міръ, и показать возможность идеальной жизни для духовно-тълеснаго существа. Принятіе плоти Предвъчнымъ Словомъ Божіимъ не было временнымъ механическимъ или динамическимъ соединеніемъ, а существеннымъ, субстанціальнымъ. Истинный Сынъ Божій сталъ истиннымъ сыномъ человъческимъ.

Вслъдствіе этого получилась полная и глубокая аналогія между Личностію Іисуса Христа, воплотившагося Логоса, съ человъческою личностью 1). Въ Іисусъ Христъ человъческая природа и въчный Логосъ связаны въ одно Лице такъ же, какъ душа и тъло въ человъкъ соединены индивидуально, лично. Въ Іисусъ Божество Логоса есть высшій господствующій принципъ, регуляторъ всъхъ Его дъйствій, сообщающій Личности Іисуса отпечатокъ Божественности. И въ человъкъ душа есть высшій господствующій принципъ всей жизни и дъятельности, возвышающій его надъміромъ чувственныхъ существъ. Во Христъ Слово стало плотію, усвоило себъ человъческую природу, сдълало ее Своею собственною (fecit proprium), вступило съ нею въ неразрывное соединеніе; и въ человъкъ тъло есть необходимый органъ души. Внутреннее единеніе двухъ природъ въ Іисусъ Христь не обратилось въ ихъ сліяніе, или смѣшеніе, и въ человѣкѣ дугиа и тъло не смъшиваются и не поглощаютъ другъ друга.

Но главное и существенное разрѣшеніе всѣхъ христіанскихъ тайнъ и раскрытіе истины будущаго воскресенія мертвыхъ выясняется изъ слѣдующей аналогіи.

Одна человъческая природа въ Іисусъ Христъ не образуетъ Личности. Только въ неразрывномъ соединеніи съ Божествомъ Логоса образуется Богочеловъческая Личность. Съ другой стороны, Логосъ съ момента воплощенія никогда не отдъляется отъ человъческой природы. Объ природы вмъстъ образуютъ Личность Богочеловъка, Іисуса Христа. Если бы

<sup>&#</sup>x27;) Gspann. Der Mensch als Abbild des incarmerten Logos. Theol. Quartal-schrift. 1913. Ers. Heft s. 71-81.

человъческая природа отдълилась хотя бы на мгновеніе отъ Божественной, Божественная Ипостась Слова не называлась бы болъе Іисусомъ, Спасителемъ людей. Только подъ условіемъ этой въчной нераздъльности двухъ природъ во Христъ второй вселенскій соборъ прибавилъ къ Никейскому символу: "Его же царствію не будетъ конца." Но если воскресеніе Іисуса Христа не разд'влило въ немъ челов'вческой природы отъ Божественной, если Богочеловъкъ Іисусъ возсталъ изъ мертвыхъ хотя и въ прославленномъ, но въ томъ же самомъ тълъ, которое имълъ прежде, то необходимо признать въчную истину христіанства о воскресеніи всъхъ людей. Въдь и въ человъкъ не одно тъло и не одна душа образуютъ человъческую личность, а душа и тъло вмъстъ. Если бы тъло по смерти исчезло, а душа осталась, человъческой личности болъе не было бы. Чтобы личность сохранилась, необходимо, чтобы то же самое тъло возстало вновь въ нетлънномъ видъ. Объ этомъ христіанство и учитъ очень ясно устами самого Іисуса Христа и апостоловъ і).

Евангелистъ Іоаннъ говоритъ, что Божественный Логосъ есть Творецъ міра и человъка: "все, что произошло, произошло черезъ Него" <sup>2</sup>). Если такъ, если человъческая природа получила свое бытіе творческою силою Слова, то и пересозданіе ея могло совершиться тою же самою, а не другою силою, силою въчнаго всемогущаго Слова. Но человъкъ въ качествъ духовнотълеснаго существа есть микрокосмъ, носящій въ себъ элементы всего мірового бытія. Поэтому его паденіе знаменуетъ собою паденіе всего міра, его воскресеніе есть въ то же время воскресеніе всего міра. Такимъ образомъ, въчное Творческое Слово, воплотившееся и вочеловъчившееся, воспринявъ въ Себя микрокосмъ, восприняло въ Себя весь міръ. Спасая и воскрешая человѣка, Оно, вмѣстѣ съ тѣмъ, спасаетъ и воскрешаетъ цълый міръ. Ожидая этого общаго воскресенія, мы, по обътованію Его "ожидаемъ новаго неба и новой земли, въ которыхъ обитаетъ правда" 3). Отсюда воз-

¹) Мө. ХШ, 431 Кор. XV, 44.53; Апок. XXI, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. І, 3, 10.

³) 2 Петр. III, 13.

моженъ одинъ и единственный выводъ, радостный, поднимающій, воодушевляющій: Логосъ, черезъ Котораго все сотворено, и предвъчный Завътъ Божій о міръ, или—въчная Премудрость и въчный міровой замыселъ—должны находиться въ тъсномъ между собою соотвътствіи: Тъмъ, которымъ все сотворено, Тъмъ же все и спасено. Призвавшій насъ къ бытію конечному и временному, призоветъ и воскреситъ насъ къ жизни въчной. Иначе не можетъ и быть.

Такимъ образомъ, религіозно метафазическое познаніе устанавливаетъ самую кръпкую органическую связь между воскресеніемъ Іисуса Христа и будущимъ всеобщимъ воскресеніемъ людей. Тъмъ кръпче эта связь воспринимается живою върою въ Бога, религіознымъ опытомъ, устраняющимъ самую возможность сомнъній. Для проникновеннаго сознанія върующаго не существуетъ метафизическихъ проблемъ, и факты будущаго суть факты настоящаго. Богь—Творецъ міра, Онъ же и въчный Спаситель людей, ибо дъло спасенія есть такое же Творческое дъйствіе, какъ и первое. "Ты отъ небытія въ бытіе вся привелъ еси, и отпадшія возставилъ еси паки и не отступилъ еси вся творя, дондеже насъ на небо возвелъ еси и Царство даровалъ еси будущее". Чудныя, вдохновенныя слова молитвы, читаемой священникомъ за литургіей св. Златоуста, лучше всего выражають чувства върующаго въ ожиданіи общаго воскресенія.

Но, въдь, несмотря на всъ неотразимые метафизическіе доводы и религіозный опыть, люди продолжають умирать, и мертвые не воскресають. Гдъ же теперь дъйствительная сила Христова воскресенія? Здъсь ея, конечно, нътъ и быть не можеть, потому что наша духовная сила связана гръхами и страстями, потому что въ насъ активнымъ является смертное и тлънное начало, а не въчное и духовное, потому что наша жизнь далека отъ идеала жизни Христовой. Она настолько далека, что даже абсолютно-праведная, истинная жизнь самого Богочеловъка не нашла себъ мъста въ условіяхъ жизни земной и была пригвождена ко кресту. И ей надлежало сначала умереть, чтобы показать полную несостоятельность земной жизни, а потомъ и воскреснуть. Стало быть, и для человъка истинная и въчная жизнь должна быть

другою жизнью, внъ условій матеріальнаго, плотскаго и гръховнаго бытія.

Что же это за другая жизнь, о которой учитъ христіанство, и на какихъ основаніяхъ утверждается наше христіанское представленіе о ней?

Попытаемся дать отвътъ сначала на второй вопросъ.

## ГЛАВА XII.

## Жизнь будущаго въка.

Научно философскія основанія идеи безсмертія. Пантеистическія концепціи. Единство сознанія. Тъсная связь идеи безсмертія съ идеею личности Основаніе христіанской въры въ безсмертіе въ Личности Богочеловъка, въ Его Богосыновнемъ самосознаніи. Ученіе Откровенія о смерти и воскресеніи. Тайна смерти. Смерть есть сонъ. Состояніе смертнаго сна и пробужденіе. Состояніе воскресшихъ тълъ.

Для естественнаго человъка нътъ болъе важнаго вопроса, чъмъ вопросъ о безсмертіи души, и въ то же время, нътъ болъе безнадежнаго въ смыслъ неразръшимости. Опытная наука отзывается полнымъ незнаніемъ, относя вопросъ о безсмертіи къ области вопросовъ, лежащихъ внъ опытнаго познанія и предоставляя ръшать дъло философіи и религіи 1). Такое отношеніе науки свидътельствуетъ лишній разъ о справедливости упрека, сдъланнаго ей В. Джемсомъ: наука пренебрегаетъ до сихъ поръ цълою областью душевныхъ явленій, обнаруживающихъ себя реальными признаками и результатами 2). Въ частности, по отношенію къ вопросу о безсмертіи большую услугу могло бы оказать изученіе телепатическихъ явленій, т. е. явленій умершихъ въ моментъ ихъ

<sup>&#</sup>x27;) Литература по вопросу о безсмертіи: Кудрявцевъ-Платоновъ— Безсмертіе души" т. ІІІ, вып. ІІІ, стр. 138—280. Аквилоновъ—О безсмертіи. Христіанское чтеніе, 1912, Мартъ, Апръль, Май. С. Трубецкой—О безсмертіи". т. ІІ, стр. 348—416. Иннокентій Архіеп. Херсон. "Мысли о безсмертіи". Сочин. т. ІІІ, стр. 635—644. Цвътковъ. "Наше я" въ загробномъ міръ" Христ. Чт. 1910, февраль. Heinzelmann "Animismus und Religion". Der Geisteskampf der Gegenwart. 1913. Abrycтъ; стр. 294—301. Gspann. "Der Mensch als Abbild des inkarnierten Logos."—Theolog. Quartalschr. 1913. Quartalheft. стр. 71—81. Никаноръ архіеп. Херсон. Поученія т. ІІ, стр. 500—510. Указ. соч. Тарпъева, Несмълова и Соловьева. Гр. Дьяченко. "Изъ области таинственнаго". 1900 г. Москва.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Первая часть "О религіи", стр. 93-94.

смерти. Безспорность этихъ явленій въ виду ихъ многочисленности установлена очень твердо, а удовлетворительныхъ объясненій не дано 1). Между тъмъ, телепатическія явленія очень твердо устанавливаютъ фактъ независимости психическаго начала въ человькъ, потому что они обусловливаются сверхчувственными предметами, а не физическими. Понятно, эти факты не служатъ прямымъ доказательствомъ загробнаго бытія души, тъмъ болъе личнаго безсмертія, но важно принципіальное установленіе д'айствительности рода явленій Стало быть, въра въ загробное существованіе человъка можеть быть предметомъ даже эмпирическаго знанія <sup>2</sup>). Съ другой стороны, не менѣе твердо установленъ фактъ всеобщности въры въ безсмертіе среди первобытныхъ народовъ и современныхъ дикарей. Правда, эта въра не у всъхъ народовъ выражалась одинаково (въра въ духовъдемоновъ, души умершихъ, -- отсюда анимизмъ, тотемизмъ), и представленія о загробномъ существованіи были въ высшей степени разнообразны, но уже самый фактъ всеобщности этой въры можетъ быть объясненъ одною изъдвухъ причинъ: или фактами дъйствительнаго явленія умершихъ, или стремленіемъ, заложеннымъ въ душъ человъка, ея природнымъ свойствомъ. Въ виду того, что въра въ безсмертіе находится въ тъсной связи съ религіозными върованіями и философскими проблемами, ясно, что и самое раскрытіе содержанія этой въры должно быть дъломъ религіи и философін-

<sup>1)</sup> Здѣсь умѣстно напомнить, что параллельно съ вѣрою въ догматы матеріализма нашъ вѣкъ даетъ массу примѣровъ обратныхъ вѣрованій въспиритизмъ, оккультизмъ, животный магнетизмъ, сомнамбулизмъ, гипнотизмъ, медіумизмъ и т. д., въ чемъ нельзя не видѣть естественную реакцію увлеченію матеріализмомъ. Телепатическіе факты собраны у Дьяченко—, Изъ области таинственнаго стр. 138—190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) За реальность явленій умершихъ ручастся авторитеть многихъ ученыхъ именъ. Извъстно, что Уоллесъ, современникъ Дарвина, раздълявшій теорію трансформаціи, върилъ въ безсмертіе и занимался спиритизмомъ. ВъСвящ. Писаніи извъстны явленія умершихъ, напр. Самуила Саулу (въ Ветхомъ Завътъ 1 Цар. XXVIII гл.) и явленіе умершихъ послъ крестной смерти Іисуса Христа многимъ въ Іерусалимъ (Мо XXVII 52—53).

Въ идеъ безсмертія отражается прежде всего идея безконечности человъческаго существованія, идея философская, идущая изъ глубокой древности. Въ древней Индіи эта идея выражалась въ пантеистическомъ ученіи о Брамъ, какъ о вычной, безличной міровой сущности, а въ Платоновой греческой философіи разръшилась признаніемъ существованія особаго духовнаго міра идей, носителемъ которыхъ является разумъ. Впослъдствіи, въ исторіи новой философіи (Спиноза, Фихте, Шеллингъ, Гегель) на мъсто понятія міровыхъ идей явилось новое понятіе духовной міровой субстанціи, недълимой, простой, индивидуальной, въ отличіе отъ субстанціи вещественной и протяженной. Такимъ образомъ, философская мысль склонилась къ признанію безсмертія души въ пантеистическомъ смыслъ. Человъческая душа по смерти тьла сольется съ міровой душою. Личное, индивидуальное существованіе, являясь моментомъ въ развитіи безсознатель наго, въ концъ концовъ будетъ поглощено безсознательнымъ абсолютнымъ бытіемъ.

Безотрадная мысль, дълающая человъка игрушкой слъпой судьбы и лишающая человъческую жизнь всякой разумной цъли. Въ такой философіи никакого безсмертія, строго 
говоря, нътъ, и все кончается абсолютнымъ небытіемъ, ибо 
жизнь въ лонъ абсолютнаго безсознательнаго не есть жизнь, 
а есть буддійская нирвана. На уровнъ такого пониманія оставался развъ только Будда, учитель личнаго самоумерщвленія, 
да его новъйшіе послъдователи, вродъ Л. Толстого, для котораго жизнь человъческая имъла смыслъ, какъ жизнь въ Богъ 
и съ Богомъ, а подъ Богомъ разумълось "неограниченное 
все" 1). Трудно найти въ этомъ неограниченномъ умопостигаемомъ "все" 2) какія-нибудь реальныя черты. Не менъе трудно 
найти здъсь для будущей жизни человъка хоть какое нибудь 
реальное содержаніе. Во всякомъ случаъ, въ такой религіозной концепціи нельзя видъть ръшительно ничего опредълен-

Послѣдняя замѣтка Толстого передъ смертью. Русск. Вѣд. 1911 г.
 № 12.

<sup>2)</sup> Неограниченное все для мысли есть ничто. Древніе Индусы такъ и понимали, что Брама есть все и ничто.

наго, никакого смысла ни въ появленіи человъка на свътъ, ни во всъхъ его исканіяхъ и стремленіяхъ, ни, наконецъ, въсамомъ сліяніи съ универсомъ. Спрашивается, зачъмъ же человъкъ жилъ?

При подобномъ пантеистическомъ разбродъ мысли забыто самое главное, что самое происхождение идеи субстанціи обязано основному свойству нашего духа сводить къ единству все существующее многообразіе міровыхъ явленій, свойству, данному въ нашемъ непосредственномъ сознаніи. Но тогда является вопросъ, не заключается ли и въра въ безсмертіе въ болъе или менъе ясномъ сознаніи этого существеннаго свойства нашего духа? Въдь несмотря на постоянную текучесть явленій сознанія, какъ отдъльныхъ моментовъ психической жизни, мыслей, чувствъ, хотъній, мы сами внутри самихъ себя наблюдаемъ эту въчную смъну состояній. Всеобщій потокъ душевныхъ движеній никогда не сознавался бы нами, если бы мы были охвачены этимъ движеніемъ безъостатка, если бы наше сознаніе цъликомъ уносилось этимъ движеніемъ. Значитъ, самое сознаніе такой смѣны предполагаетъ въ нашемъ духъ способность возвышаться надъ нею. Въ насъ есть какъ бы точка опоры, нъчто сверхвременное, которое позволяетъ намъ видъть самое время, а не уноситься вивств съ нимъ. Когда мы размышляемъ, оцениваемъ, взвъшиваемъ не только всъ окружающія явленія, но и собственныя внутреннія состоянія, мы обнаруживаемъ сверхчувственность своего я, основное свойство своего духа или своей личности. Слъдовательно, когда мы размышляемъ или обсуждаемъ какія угодно явленія, физическія или психическія, наше размышляющее я, не заключено въ кругъ этихъ явленій, а находится внъ его, въ качествъ самосознающаго субъекта. Въ этой особенности нашего духа лежитъ и корень въры въ безсмертіе. Сознавать себя не существующимъя не могу, какъ не могу не сознавать себя личностью. "Человъкъ, по словамъ Паскаля, представляетъ собою трость, хилую трость. Однако онъ мыслящая трость и въ этомъ его величайшее преимущество. Если бы весь матеріальный міръ обрушился, чтобы сокрушить человька, послъдній все-таки оказался бы выше своего палача, потому что онъ сознавалъ бы, что онъ умираетъ, между тъмъ какъ міръ и не подозрѣвалъ бы о своемъ надъ нимъ преимуществѣ. Все звѣздное небо не выше нравственнаго закона, лежащаго внутри человѣка. Вселенная своимъ пространствомъ поглощаетъ человѣка какъ точку; мыслію же своею человѣкъ обнимаетъ ее" 1).

Вотъ тѣ философскія основанія, на которыхъ утверждается вѣра человѣка въ загробное бытіе. Просвѣтъ туда открывается не извнѣ человѣка, а изнутри его, изъ духовныхъ свойствъ его личности, изъ непосредственнаго сознанія, изъ стремленія къ совершенствованію.

Дъйствительность показываетъ намъ разныя степени сознательной, духовной жизни. Не всякій человъкъ въ одинаковой мъръ способенъ чувствовать и обнаруживать свое "я", свою личность, особенно по отношенію къ своему внутреннему міру. Дикарь, несомнънно, обладаетъ очень слабымъ самосознаніемъ, не умъетъ разбираться въ своихъ внутреннихъ переживаніяхъ, реагируя больше на внъшнія впечатлънія. Человъкъ, живущій интеллектуальною жизнью, обладаетъ большею чуткостью сознанія. Понятно, что и въра въ личное безсмертіе того и другого имъетъ далеко не одно и тоже содержаніе. Для дикаря безсмертіе являлось продолженіемъ той же жизни и въ тъхъ же условіяхъ. Такое представленіе насъ не удовлетворяетъ. Въра въ личное безсмертіе развивается и растетъ вмъстъ съ развитіемъ сознанія, ростомъ личности и ея духовной жизни.

Но нигдъ человъческая личность такъ не обнаруживаетъ себя, какъ въ религіи. Сама религія есть не что иное, какъ совершеннъйшее и конкретнъйшее выраженіе человъческаго самосознанія, стремленіе опредълить свое назначеніе, осмыслить свою жизнь 2). Христіанство, въ качествъ религіи Богочеловъка Іисуса Христа, является самымъ высшимъ выраженіемъ человъческаго ограниченнаго самосознанія, совпавшаго съ абсолютнымъ, идеальнымъ самосознаніемъ. Какъ религія Богочеловъка, оно указало человъку идеалъ Богочеловъческой Личности, для Которой не существуетъ смерти, какъ совершен-

<sup>1)</sup> Паскаль. "Мысли о религіи" стр. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I ч. "О религіи"; стр. 114—124.

наго исчезновенія самосознанія, а напротивъ, въчное продолженіе сознательной жизни въ новыхъ идеальныхъ условіяхъ бытія. Этимъ самымъ христіанство дало абсолютное вывъръ въ личное безсмертіе человъка. Въ стіанствъ самая человъческая личность разсматривается какъ нъчто абсолютно цънное, потенціально Божественное. Человъкъ со своею духовно-тълесною природою есть образъ воплотившагося Логоса 1). Въ своемъ духовномъ трехчастномъ составъ, какъ существо мыслящее, чувствующее и желающее, онъ носитъ въ самомъ себъ отражение Божественнаго тріединства 2). Христіанство призываетъ человъка быть сыномъ Божіимъ и объщаетъ ему въ будущемъ полное въдъніе Божества. "Теперь мы дъти Божіи, но еще не открылось, что будемъ. Знаемъ только, что когда откроется, будемъ подобны Ему, потому что увидимъ Его, какъ Онъ есть "3). Для истиннаго христіанина, начинающаго "жизнь въчную" на землъ и предвкушающаго блаженство въчности, безсмертіе личности представляется истиною самоочевидною и безусловно достовърною. Христіанинъ (не по имени) живетъ Христомъ, всъмъ безцъннымъ содержаніемъ Его высочайшей духовной Личности, върою въ Него, какъ Бога 4). Внъ Христа нътъ настоящей жизни, нътъ Царствія Божія. Земная жизнь во плоти имъетъ для хри-

<sup>1)</sup> Римл. VIII, 29. Gspann: "Der Mensch als Abbild des inkarnierten Logos". Theolog. Quartalschr. 1913. Erstes Heft; стр. 71—81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Сол. V, 23. Gspann: "Der Mench als Abbild des dreienigen Gottes". Teol. Quartalschr. 1911. Fiert Heft, стр. 525--536. Католическое богословіе учить, что человъкъ, какъ разумное существо, per intellectum et per voluntatem отражаетъ въ себъ Троичность Божества. На вопросъ, какимъ образомъ человъкъ есть образъ Троичности, Өома Аквинскій отвъчаетъ: "Processiones divinarum personarum attenduntur secundum actus intellectus et voluntatis. Nam Filius procedit ut Verbum intellectus, Spiritus Sanctus ut amor voluntatis. In creaturis igitur rationalibus, in quibus est intellectus et voluntas, invenitur representatio Trinitatis per modum imaginis, inquantum invenitur in eis Verbum conceptum et amor procedens. Syst. Theolog. p. 1 45a.

<sup>3)</sup> I loaн. III, 2.

<sup>4)</sup> Гал. II, 19—20.

стіанина смыслъ въ томъ только случав, когда идетъ по пути Христа до самой Голговы. Принимая смерть физическую, христіанинъ сознаетъ, что онъ долженъ возстать нъкогда для жизни новой, что смерть есть лишь временный сонъ, за которымъ должно послъдовать пробужденіе. Въ этомъ убъжденіи христіанина поколебать ничто не можетъ, потому что оно добыто не отвлеченнымъ знаніемъ, не философскими доказательствами, а самою реальностью, жизнью, личнымъ религіознымъ сознаніемъ и правственнымъ опытомъ. Не идеею какою-нибудь отвлеченною человъкъ живетъ, а Христомъ. Христомъ живетъ, со Христомъ и воскреснетъ въ послъдній день.

Говоря о въчной жизни и жизни будущаго въка, евангеліе имъетъ въ виду два рода смерти: смерть духовную и тълесную, и, соотвътственно этому, два рода воскресенія.

"Богъ создалъ человъка для нетлънія и сдълалъ его образомъ въчнаго бытія Своего" і). Первый человъкь до своего гръхопаденія обладаль тълеснымь безсмертіємь, но не субстанціально, а потенціально. Нельзя о немъ сказать, что онъ не могъ умереть, но онъ могъ не умирать. Онъ сознавалъ, чувствовалъ, переживалъ въ себъ безсмертіе. Духовная, въчная жизнь была въ немъ господствующей стихіей надъ всѣми низшими, плотскими стремленіями. Если бы это господство продолжалось въчно, то и тъло человъка, поддерживаемое духовной стихіей, оставалось бы въчно юнымъ и здоровымъ. Энергія духа не давала бы пищи для матеріальнаго распада: въ человъческомъ тълъ въчно происходилъ бы нормальный обмънъ веществъ, предупреждающій старость и одряхлъніе. Послъ гръхопаденія плотская стихія получила господствующее положеніе. Человъкъ умеръ духовно, и этихъ условіяхъ въчная тълесная жизнь на землъ должна была потерять для него всякое значеніе. Настала жизнь, для которой лучше бы человъку и не родиться. Вмъсто стремленія къ своему Творцу и Первообразу, человъкъ неудержимо сталъ искать сокровищъ на землъ и всею душою прилъпился

<sup>1)</sup> Прем. Сол. II, 23.

къ ней. Въ этомъ состояніи человъкъ сталъ представлять собою живого мертвеца. Іисусъ сказалъ нъкоторому человъку: "слъдуй за Мною." Тотъ отвътилъ: "Господи, позволь мнъ прежде пойти и похоронить отца моего" — "Оставь мертвымъ погребать своихъ мертвецовъ", сказалъ Христосъ 1)

Такимъ образомъ, смертью въ евангеліи чаще всего называется не физическая смерть, а эта жизнь, въ которой нътъ духа. Поэтому вст тт, кто слушаетъ и соблюдаетъ ученіе Іисуса Христа, переходять отъ смерти въ жизнь, переживаютъ воскресеніе или новое рожденіе 2). Для нихъ въчная жизнь въ качествъ духовной жизни возможна и на землъ. Это жизнь совершенно новая, перерождающая человъка, дълающая его чадомъ Царствія Божія, выражающаяся въ любви къ Богу и ближнему. Это жизнь, питающаяся хлъбомъ небеснымъ, Словомъ Божіимъ, Тъломъ и Кровію Іисуса Христа 3). Когда человъкъ прекращаетъ на землъ свое тълесное существованіе, когда наступаетъ физическая смерть, духовная жизнь человъка не уничтожается, но преображается, воскресаетъ для новой жизни, въ новыхъ условіяхъ візчности, въ условіяхъ, которыя предощущаль, и въ нъкоторой степени переживалъ человъкъ, жившій на земль върою въ Сына Божія. Смерть тълесная въ этомъ случаъ является только моментомъ переходнаго состоянія изъ временнаго, конечнаго бытія въ въчное быгіе Первообраза, но моментомъ необходимымъ и неизбъжнымъ, послъ котораго "всь находящіеся во гробахъ услышатъ гласъ Сына Божія и изыдутъ творившіе добро въ восжизни, а дълавшіе зло въ воскресеніе осуждекресеніе нія ⁴).

Ученіе христіанства о воскресеніи мертвыхъ и жизни будущаго въка опирается на глубочайшія религіозно-метафизическія основанія. Будущую въчную жизнь человъка нельзя представлять въ видъ безсмертія только одной души, потому что одна душа не составляетъ человъка. Библія очень опре-

¹) Лук. IX, 59--60.

<sup>2)</sup> Iоан. III, 36; V, 24: VI, 47; X, 11-28.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) См. выше смыслъ этихъ словъ стр. 205-206.

<sup>4)</sup> Ioan. V, 28-29.

дъленно учитъ, что человъкъ сталъ человъкомъ съ того самаго момента, когда Богъ, создавъ тъло изъ праха земного, вдунулъ въ лице его дыханіе жизни 1). Конечно, высшимъ жизненнымъ принципомъ въ человъкъ является духъ, въ которомъ заключается образъ и подобіе Божіе, но самое проявленіе и дъйствіе этого духа можетъ быть осуществлено лишь при помощи тълесныхъ органовъ. Такимъ образомъ, душа и тъло въ чъловъкъ связаны не случайно, динамически, или морально, но внутренно, субстанціально, онтологически. Поэтому, когда умираетъ тъло, для духа прекращаются условія его жизненныхъ функцій. Онъ лишается реальныхъ условій своего бытія; у него нъть необходимыхь органовъ, черезъ которые онъ могъ бы проявлять свое существование. Когда у артиста разбитъ инструментъ, онъ не передъ нами; его способность игры остается простой возможностью.

Такимъ образомъ, когда умираетъ человѣкъ, и когда душа отдѣляется отъ тѣла, человѣка уже болѣе нѣтъ, нѣтъ индивидуальной человѣческой личности, и, значитъ, говорить о его загробной жизни, все равно что говорить о жизни несуществующаго <sup>2</sup>). Неудивительно поэтому, что Ветхій Завѣтъ совсѣмъ не знаетъ безсмертія въ смыслѣ жизни полнаго человѣка <sup>3</sup>). Большинству древнихъ народовъ присуще такое именно представленіе о загробномъ существованіи, какъ о призрачномъ, обманчивомъ, неопредѣленномъ. У Гомера подземное царство умершихъ называется царствомъ тѣней <sup>4</sup>). То же и у Виргилія <sup>5</sup>). Общераспространеннымъ было мнѣніе, что состояніе смерти есть состояніе сна. По свидѣтель-

<sup>&#</sup>x27;) Быт. II, 7; ср. I, 27.

<sup>3)</sup> Neque enim partes illae duae sejunctae, sed copulatae hominem faciunt, nec mortuus homo revera est homo" Petavii Dionysii XII, 20. Gspann: Der Mensch als Adbild des incarnierten Logos". Thelog. Quartalschr. 1913. Erst Heft; стр. 77. То же у Несмълова "Наука о человъкъ" т. II, стр. 274.

³) loв. X, 22; Псал. LXXXVII, 11-13; Эккл. IX, 10; XII, 7; Прем. Сол. 1II, 2-3: Ис. XXXVIII, 18.

<sup>4)</sup> Одиссея. XI гл. пер. Жуковскаго. стр. 309-310.

ь) Энеида кн. VI.

ству Спенсера съвероамериканскіе индъйцы думаютъ, что смерть есть сонъ ¹). Во всъхъ этихъ представленіяхъ есть нъчто общее: съ одной стороны, убъжденіе въ томъ, что смерть не есть прекращеніе бытія или уничтоженіе, съ другой стороны, не есть и положительное существованіе, или жизнь дъйствительная. Это особаго рода отрицательное, какъ бы полусознательное состояніе, похожее на кръпкій, безпробудный, гипнотическій сонъ. Очевидно, въ этихъ представленіяхъ отражается коренное върованіе, идущее изъ самой глубокой древности, что самый фактъ смерти не есть явленіе естественное, и что умершій человъкъ долженъ встать какъбы отъ сна и жить въчно если не въ этомъ, то въ другомъ міръ.

Христіанскій взглядъ на смерть вполнѣ подтверждаетъ это всеобщее вѣрованіе. Объ умершей дочери Іаира Іисусъ Христосъ сказалъ, что она не умерла, но спитъ ²). То же о Своемъ другѣ Лазарѣ: "Лазарь, другъ нашъ уснулъ, но я иду разбудить его " ³). Ап. Павелъ, обличая Кориноянъ за легкомысленное и недостойное вкушеніе Тѣла и Крови Христовой, выражается такъ: "оттого изъ васъ многіе немощны и больны и не мало засыпаетъ сномъ смерти '). " Загробное существованіе души есть состояніе соннаго челов вка. Какъ жизненный духовный принципъ сознаніе остается и въ умершемъ, но состояніе этого сознанія тоже, что состояніе спящаго. Оно не можетъ сообщить или дать о себѣ знать; оно живетъ памятью прошедшаго и надеждою или предощущеніемъ будущаго, но для него нѣтъ настоящаго. Оно находится какъ бы въ промежуточномъ состояніи между временнымъ и вѣчнымъ, конечнымъ

<sup>&#</sup>x27;) Основанія соціологіи стр. 97.

²) Μαρκ. V, 39. ,,τὸ παιδίον οὐκ ἀπέθανεν, ἀλλὰ καθεύδει".

 $<sup>^{3}</sup>$ ) Ιοαн. ΧΙ, 11.  $\Lambda$ άζαρος ὁ φίλος ἡμῶν κεκοίμηται ἀλλὰ πορεύομαι ἴνα ἐξυπνίσω αὐτόν. И только на недоумъніе учениковъ Інсусъ сказалъ, какой сонъ Онъ разумъетъ: "Лазарь умеръ" $-, \Lambda$ άζαρος ἀπέθανεί ΧΙ, 14 ст.

<sup>4) 1</sup> Кор. XI, 30. Здѣсь тоже выраженіе, что и въ предыдущемъ тексіѣев. Іоанна: хаі хоцою утаці іхауоці; слав. перев. "и спять довольни", русскій "и не мало умираеть".

и безконечнымъ. Умершій есть усопшій; его покой есть покой сна: чъмъ меньше сновидъній, тъмъ лучше, спокойнъе и кръпче сонъ, тъмъ незамътнъе и легче пробужденіе. Поэтому и молитва христіанъ за усопшихъ имфетъ очень опредъленный смыслъ: "покой Господи душу усопшаго раба Твоего" (или рабы Твоея). Ко всъмъ попыткамъ вызывать умершихъ или вступать съ ними въ общеніе, ко всъмъ волшебствамъ или гаданіямъ, ко всъмъ спиритическимъ и другимъ опытамъ, тревожащимъ покой усопшихъ, отношеніе должно быть безусловно отрицательное. Даже въ Ветхомъ было сдълано строгое запрещеніе "обращаться къ вызывающимъ мертвыхъ" (Лев. XIX, 31), почему и попытка Саула вызвать съ помощью Аэндорской волшебницы тънь умершаго Самуила вызвала строгое осуждение со стороны самого Самуила 1). Переходъ изъ загробнаго состоянія въ міръ земной, безъ особой на то воли Божіей, такъ же противоестественъ, какъ противоестественно ръкъ возвращаться вспять. Чтобы возвратиться къ прежней жизни душъ необходимъ внъшній органъ, необходимо тъло, и, когда это нужно было, Господь воскрешалъ тъла умершихъ. Безъ этого соединенія съ тъломъ возвращеніе души усопшихъ невозможно: между землею и загробнымъ міромъ "пропасть велика утвердися". Когда умершій богатый просилъ Авраама послать на землю Лазаря предостеречь его братьевъ отъ распутной жизни, Авраамъ сказалъ ему: "если Моисея и пророковъ не слушаютъ, то если бы кто изъ мертвыхъ воскресъ, не повърятъ 2). Стало быть, Лазарю, чтобы явиться на землю, необходимо было воскреснуть изъ мертвыхъ. Въ моментъ крестной смерти Іисуса Христа "многія тъла усопшихъ святыхъ возстали и, вышедши изъ гробовъ по воскресеніи Его, вошли во святый градъ и явились многимъ" 3).

На основаніи всѣхъ вышеприведенныхъ соображеній наше естественное желаніе знать о томъ, гдѣ, какъ и въ какомъ состояніи живутъ умершіе съ момента смерти до дня

¹) I Цар. XXVIII гл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лук. XVI, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Me. XXVII, 52-53.

воскресенія, не можетъ получить удовлетворенія по очень понятной причинъ. "Когда человъческая душа исходитъ изъ тъла, совершается великое нъкое таинство", говоритъ св. Макарій Великій 1). Слова въ высшей степени справедливыя. Ни о мъстъ, ни о времени нельзя говорить въ приложеніи къ загробному состоянію умершаго. Въ этомъ состояніи нътъ никакихъ пространственныхъ отношеній, опредъляющихся извъстными намъ тремя измъреніями. Можемъ ли мы сказать, гдъ находятся умершіе? Въ примъненіи къ состоянію умершаго неумъстны разсужденія о "здъсь" или "тамъ", о пространствахъ земномъ, воздушномъ и небесномъ 2). Нельзя говорить и о времени или продолжительности загробнаго состоянія умершихъ. Наши представленія о времени неотдълимы отъ представленій пространственныхъ. Они опредъляются смѣною различныхъ состояній нашего духа, находящагося въ теле, и, следовательно, неразрывно соединены съ пространственными отношеніями. Въ нъкоторыхъ состояніяхъ нашей души даже теперь понятіе о времени обнаруживаетъ свой глубоко субъективный характеръ. Краткіе моменты тяжелой душевной муки намъ кажутся въчностью, а счастливыя, продолжительныя настроенія радости и счастья протекають крайне быстро, совершенно незамѣтно. По мнѣнію Спенсера 3), то время, когда человъкъ испытываетъ мучительную боль, или находится въ нетерпъливомъ ожиданіи чего-нибудь, -- кажется безконечно долгимъ. Нестерпимо долго тянется время въ случаъ мучительной физической боли и при нравственныхъ потрясеніяхъ,

<sup>1)</sup> Бесъда о двоякомъ состояніи отшедшихъ изъ сей жизни. Христ. Чт. 1828, XXX1, 113 стр.

<sup>2)</sup> У того же Макарія Великаго въ ръчи о мытарствахъ есть прямое предостереженіе, что "земныя вещи надо принимать какъ самое слабое изображеніе небесныхъ". Слово о исходъ душъ. Христ. Чт. 1831, XLIII 126 стр.

<sup>3)</sup> Г. Спенсеръ. Основы психологіи. Т. І. стр. 224; рус. перев. Психологическая правда этихъ явленій отмъчена многими народными поговорками: "нътъ хуже ждать и догонять"; "горшокъ, на который смотрять, никогда не закипитъ".

въ моментъ операцій и т. п. Съ другой стороны, нѣкоторыя состоянія человѣческаго духа сокращаютъ до минимума иногда продолжительный періодъ времени. Такъ бываетъ при сознаніи ничѣмъ не предотвратимой бѣды, или ожиданіи преступникомъ смертной казни" и т. п. ¹). На основаніи этого о состояніи душъ умершихъ отъ момента смерти до будущаго возстанія, въ смыслѣ такой или иной продолжительности этого состоянія, мы не можемъ дѣлать никакихъ допущеній, которыя могли бы выдавать за безусловно истинныя. Если состояніе умершаго есть состояніе спящаго, то о продолжительности сна можно говорить только бодрствующимъ, а для самого спящаго этой продолжительности нѣтъ. Во снѣ мы времени не замѣчаемъ и не переживаемъ: отъ момента засыпанія до момента пробужденія время проходитъ совершенно незамѣтно и безслѣдно.

Но, устраняя вопросъ о пространствъ, мъстъ и времени въ примъненіи къ состоянію душъ умершихъ, мы можемъ говорить о состояніи спящаго человъка. Бывають сны тяжелые, мучительные, болъзненные, сопровождающіеся сновидъніями тревожнаго характера; бываютъ, наоборотъ, сны спокойные, здоровые, легкіе, сновидънія пріятныя, съ которыми не хотълось бы разставаться. На этомъ основаніи мы можемъ говорить и о состояніи души умершаго, о такомъ или иномъ положеніи его сознанія. Какъ спящій въ сновидъніяхъ живетъ впечатлъніями дня, ощущеніями пережитого, причемъ въ сновидъніяхъ отражаются всъ человъческія реальныя переживанія, мысли, чувства и поступки, такъ и умершій въ своемъ сознаніи несомнънно отражаетъ все содержаніе своей земной жизни и отъ этого содержанія зависитъ такое или иное состояніе его глубокаго смертнаго сна. Спокойная сочистота мыслей и чувствъ, сознаніе исполненнаго долга—съ одной стороны; съ другой, —сознаніе многихъ гръбезсмыслія прожитого времени, угрызенія вотъ тѣ данныя, которыя несомнънно отразятся на сознаніи

<sup>1)</sup> У Чарльза Диккенса въ романъ "Оливеръ Твистъ" художественно переданы моменты ожиданія казни преступникомъ, евреемъ Фэгинымъ, которому дни то казались мгновеніями, то тянулись неопредъленно долго.

умершаго, для котораго нътъ возврата къ прошлому. Съ этой точки зрънія ученіе церкви о неодинаковомъ состояніи душъ умершихъ нужно считать имъющимъ глубокое психологическое основаніе. Такое или иное состояніе сознанія душъ умершихъ вполнъ зависитъ отъ того, какія дъла "ходятъ вслъдъ за ними" 1).

Вслъдъ за сномъ обыкновеннымъ слъдуетъ пробужденіе. Пробужденіе послѣдуетъ и за смертнымъ сномъ, но пробужденіе въ новомъ тъль для новой жизни въ невечернемъ дни Христова Царства Такъ учитъ христіанство на основаніи факта воскресенія Іисуса Христа изъ мертвыхъ. Если съ Нимъ (со Христомъ) мы умираемъ, то съ Нимъ и оживаемъ 2). Впрочемъ, ученіе о воскресеніи тъла было присуще многимъ народамъ и религіямъ. Что человъкъ умершій долженъ встать вмъстъ со своимъ тъломъ, это убъжденіе нужно считать исконнымъ въ человъческомъ родъ, наряду съ убъжденіемъ, что смерть есть сонъ. Особенно сильно это убъжденіе было у древнихъ египтянъ и выражалось въ заботахъ о сохраненіи тъла умершаго. Ту же идею воскресенія древніе выражали ученіемъ о переселеніи душъ. Древніе персы въровали, что вслъдъ за появленіемъ Сосіоша всъ мертвые будутъ воскрешены Ормуздомъ. Это върованіе оказалось и у аборигеновъ Америки. Если люди всегда въровали въ воскресеніе, то подобная въра могла быть слідствіемъ чудеснаго внушенія, первобытнаго обътованія. или откровенія Божія. И только впослѣдствіи, подъ вліяніемъ факта постояннаго господства смерти, на смѣну идеѣ воскресенія, религіознымъ сознаніемъ человъка овладъла другая идея о жизни загробной, какъ жизни самостоятельной, хотя и не радостной. Эта мысль раздълялась отчасти и евреями 3), но у евреевъ же идея воскресенія снова оживала

<sup>1)</sup> Апокалипс. XIV, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I Сол. IV, 14-19; I Кор. XV, 20.

<sup>3)</sup> Іов. X, 22. Книга Іова представляетъ собою драгоцънный памятникъ первобытной религіи; ея содержаніе говоритъ о временахъ раньше Моисея. Время жизни Іова опредъляется не позднъе патріарха Іакова. Самъ Іовъ, происходившій изъ земли Уцъ (Хусъ) на границъ пустынной Аравіи,

подъ вліяніемъ пророческаго вдохновеннаго слова <sup>1</sup>). Несомнънно, однако, что ко времени Іисуса Христа эта идея, хотя и удержалась въ еврейскомъ народъ, но приняла чувственноматеріальную форму <sup>2</sup>).

Ученіемъ о воскресеніи Іисуса Христа изъ мертвыхъ христіанство возстановило эту идею во всей первобытной свъжести и чистотъ. Христосъ, воскресшій изъ мертвыхъ, уже не умираетъ, смерть не имъетъ надъ Нимъ власти. Власть смерти простиралась на Адама и на его потомство, добровольно подчинившееся закону смерти. Но эта власть теряетъ значеніе для тъхъ, кто со Христомъ живетъ, распинаетъ свои страсти и встръчаетъ самую физическую смерть, какъ избавительницу отъ смерти духовной, т. е. отъ гръха. Для върныхъ рабовъ Христовыхъ фактъ будущей жизни выше сомнъній 3).

На вопросъ, что будутъ представлять собою воскресшія человъческія тъла, очень опредъленно отвъчаетъ ап. Павелъ. Это будутъ реальныя тъла, но качества этой реальности будутъ, другія. Все то, что мы называемъ законами и силами вещества, явленіями органическаго развитія и т. д., все это для будущихъ человъческихъ тълъ уже не будетъ имъть значенія. Они будутъ жить по особому закону бытія, не тож-

составлявшей часть восточной Идумеи, въроятно, былъ однимъ изъ потом-ковъ Исава—Идумеянинъ. Тъмъ большее значеніе пріобрътають его взгляды на безсмертіе, загробную участь, отразившіе общія върованія его эпохи и народовъ общаго съ евреями семитическаго племени, идущіе изъ глубокой древности. Въ этихъ взглядахъ то выражается полная безнадежность о загробной жизни, страхъ мрака и тьмы (X, 20—22; XIV, 11—12), то по миновеніи отчаянія въ душъ праведника вспыхиваеть яркій лучъ надежды на будущее воскресеніе (XIX, 25—27). Минуты тоски и отчаянія навъвають грустную безнадежность, минуты вдохновенія пробуждають кръпкую въру въ Искупителя и будущее возстаніе. Библейско-біограф. словарь. Яцкевичъ и Благовъщенскій. Т. II, стр. 87—99 СПБ. 1849.

¹) IOB. XIX, 25-27; Ис. XXVI, 19: leзек. XXXVII, 7-10; Дан. XII, 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мө. XXII, 23; ср. Мрк. XII, 18; Іоан. XI, 24. Лук. XX, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Римл. VI гл. I Кор. XV, 20—23.

дественному съ нашимъ "Есть тъла небесныя и есть тъла земныя". "Съется тъло душевное, возстаетъ тъло духовное" 1).

Слова ап. Павла о духовности будущихъ тълъ, повидимому, заключають въ себъ противоръчіе, потому что наука не знаетъ никакихъ тълъ, кромъ матеріальныхъ. Самое представленіе о тълъ неразрывно связано съ представленіемъ о вещественности или матеріальности. Тьлъ нематеріальныхъ мы не знаемъ. Но въ послъднее время подъ вліяніемъ химическихъ открытій, съ паденіемъ атомистической теоріи, самое понятіе матеріальности сдізлалось крайне неустойчивымъ. Теперь уже нельзя говорить съ гордостью и заносчивостью по адресу спиритуализма, что реально только то, что матеріально. Не стало критерія для точнъйшаго опредъленія самой матеріальности. Матерія въ представленіи ученыхъ утончилась до послъдней степени, почти одухотворилась 2). Многими учеными (Энштейнъ, Планкъ и др.) отвергается существованіе эеира. Вмъсть съ тъмъ въ сознаніи ученыхъ измъняется понятіе пространства, какъ матеріальной среды, и понятіе времени, какъ условія изм'єнчивости матеріальныхъ формъ 3). Все говоритъ за то, что матеріальность не является какою то особою областью бытія, не имъющаго ничего общаго съ областью бытія духовнаго. Такимъ образомъ, въ настоящее время даже съ научной точки зрѣнія является возможнымъ говорить о духовной матеріальности, и слова ап. Павла о будущемъ духовномъ тълъ не должны возбуждать противоръчій.

<sup>1)</sup> I Kop. XV, 39-45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. ръчь физика Эйхенвальда на съъздъ естествоиспытателей и врачей въ 1910 г. въ Москвъ. Труды Съъзда.

<sup>3)</sup> Мићніе о существованіи будущихъ тълъ съ особою подробностью раскрыто у Свътлова "Христіанское въроученіе въ аполог. излож." т. II, стр. 137—215, хотя съ его предположеніемъ о возможности особаго эфирнаго организма (стр. 189) трудно согласиться, если имѣть въ виду, что самое существованіе эфира есть не болѣе какъ гипотеза, которая многими физиками въ послѣднее время отвергается. Объ этомъ см. въ нашей ст. "Значеніе физики и математики въ вопросахъ религіозно-философ. порядка". Въра и Разумъ. 1913. № 10.

При всемъ томъ, въ ученіи о будущемъ воскресеніи самая глубокая тайна касается не столько тѣлесной стороны человѣка, сколько духовной, его сознанія. При этомъ напрашиваются сами собой вопросы о томъ, что это будетъ за утро невечерняго дня, и въ чемъ будетъ состоять жизнь будущаго вѣка?

14

## ГЛАВА ХІІІ.

## Утро невечерняго дня.

Блаженство праведныхъ и участь гръшныхъ. Догматъ о въчности мученій. Идея апокатастасиса. Объективно-юридическое понятіе догмата. Крайности субъективизма. Психологія гръха и ада. Примиреніе противоръчій въ объективно-субъективной точкъ зрънія. Свобода человъка и любовь Божія. Положительное ученіе св. Писанія. Пшеница и плевелы. Въчная жизнь праведиыхъ и въчныя муки гръшныхъ. Участь людей не знавшихъ Христа. Взглядъ ап. Павла на будущія судьбы міра и человъчества.

Глубокая тайна скрываетъ отъ насъ наше будущее. Молчитъ объ этомъ природа, безмолвствуетъ и наука, по крайней мъръ та, которая отвергаетъ метафизическое познаніе. Очень мало даеть и Огкровеніе. Это еще болье усиливаетъ таинственность будущихъ судебъ человъка. Но самое молчаніе красноръчивье всяких словъ свидътельствуеть о необычайности, важности и многозначительности этого трудновыразимаго предмета. Ап. Павелъ говорить о себъ, что онъ когда то восхищенъ былъ въ рай и слышалъ тамъ неизреченныя слова (аррпта ришата), слова, для которыхъ нътъ выраженій на человъческомъ языкъ і). Познаніе высшаго міра недоступно нашимъ внѣшнимъ чувствамъ; поэтому, сказать, какова будетъ жизнь праведниковъ и гръшниковъ въ этомъ мірѣ, мы не можемъ. "Не видѣлъ глазъ, не слышало ухо и не приходило на сердце человъку того, что уготовано любящимъ Бога 2). Проникновеніе въ міръ высшій возможно при условіи благодатнаго озаренія Св. Духа, просвъщающаго внутреннія очи нашего сердца 3), но передача полученныхъ впечатлъній не въ нашихъ силахъ. Тоже самое нужно сказать о нашемъ будущемъ состояніи. "Еще не явилось, что будемъ 4), говоритъ ап. Іоаннъ. Мы не можемъ

<sup>1) 2</sup> Kop. XII, 4.

<sup>2) 1</sup> Kop. II, 7—9; Ис. LXIV, 4.

в) 1 Kop. II, 10—14; Еф. 1, 18.

<sup>4) 1</sup> Ioan. III, 2.

представить себъ того, чего никогда не видъли, и что не поддается внъшнимъ чувствамъ. Поэтому всъ наши концепціи о жизни будущаго въка большею частью грубы, матеріальны и антропоморфны. Предъ однимъ словомъ впъчность мы останавливаемся, отказываясь его понять. Все вообще внъпространственное и внъвременное въ нашихъ представленіяхъ не можетъ имъть опредъленнаго образа и не поддается разсудочному анализу. Все, что мы думаемъ здъсь о потусторонней жизни, есть отзвукъ или отраженіе здъшнихъ думъ, желаній, исканій. Труженики ищутъ покоя, неудачники успъха, разлученные свиданія, бъдняки богатства и т. д. Но все это въ концъ концовъ не удовлетворило бы человъка и не дало-бы ему желаннаго покоя и счастья.

Нъкоторый свътъ по ту сторону проливаютъ слова Іисуса Христа: "въ воскресеніе ни женятся, ни посягаютъ, но пребываютъ какъ Ангелы Божіи на небесахъ" 1). Какъ бы мы ни толковали эти слова, они даютъ очень ясную мысль о томъ, что будущія отношенія между людьми не будутъ опредъляться физическими потребностями, а только духовными. Если даже брачныя отношенія въ здъшней жизни должны одухотворяться высшими стремленіями и цалями и возвышаться до степени духовнаго союза "въ образъ союза Христа съ церковью "2), то, понятно, въ жизни будущей, гдъ самая тълесность наша проникнется духовностью, отношенія между людьми должны быть отношеніями такихъ духовно-разумныхъ существъ, каковы ангелы, и, слъдовательно, вся будущая жизнь наша будетъ исполнена самыхъ высокихъ интересовъ, цълей и стремленій, сообщающихъ высшую духовную радость, веселіе и блаженство.

Ни съ чъмъ несообразно думать о будущей жизни праведныхъ, какъ о состояніи полнаго совершенства <sup>3</sup>). Это

¹) Мө. XXII, 30; Лук. XX, 35—36; Мрк. XII, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Еф. V, 22-32.

<sup>3)</sup> Думать такъ не позволяеть уподобленіе будущаго состоянія людей ангеламъ (Мө. XXII, 30), которые имъють степени своего достоинства, а также ожидающія людей въ будущемъ "обители многи" въ домъ Отца Небеснаго (loan. XIV, 2).

будетъ прежде всего освобожденіе отъ земной физической ограниченности и стремленіе къ совершенствованію въ новыхъ условіяхъ. Прогрессъ по ту сторону обнаружится въ техъ формахъ и условіяхъ, которыя соотвътствуютъ въчнымъ исканіямъ человъка. Ап. Іоаннъ пишетъ: "Теперь мы дъти Божіи, но еще не открылось, что будемъ. Знаемъ только, что когда откроется, будемъ подобны Ему, потому что увидимъ Его, какъ Онъ есть" ). Видъть Бога, какъ Онъ есть. познавать Его и въ нъкоторой мъръ пріобщаться тайнъ Абсолютнаго Тройческаго Бытія—вотъ идеалъ достойный человъка. Если здъсь на землъ открытіе тайнъ природы, успѣхи наукъ приносятъ высокую и чистую, духовную радость, тъмъ болъе тамъ. Знаменитый астрономъ Кеплеръ, умирая высказалъ искреннее сожальніе, что люди, благодаря невъжеству и незнанію законовъ природы, доселъ неспособны испытывать въ полной мъръ радость Богопознанія и не могутъ прославить, какъ должно, величіе и славу Творца, дивнаго въ Своихъ твореніяхъ. Галилей, открывшій третій законъ <sup>2</sup>), воскликнулъ: "Всемогущій Боже! Я мыслю Твоими мыслями вслъдъ за Тобою". Тамъ наше познаніе явится въ видъ постояннаго и все возрастающаго изумленія, по мъръ проникновенія въ детали и планы Промысла, и все болъе растущаго чувства благоговънія предъ Творцомъ. Здъсь вся наша познавательная дъятельность скована ограниченными предълами внъшнихъ чувствъ. Полету мысли мъшаютъ явленія матеріальнаго міра. Но проникнуть въ бездны океана, въ сокровенныя тайны міровъ, въ безпредъльныя пространства мы стремимся и здъсь. Мы страстно хотимъ проникнуть за предълы феноменовъ матеріи, силы, жизни, но только въ необозримой въчности откроется намъ новый міръ, новое небо и новая земля, и новыя истинныя задачи жизни 3).

<sup>1) 1</sup> Ioan. III, 2.

<sup>2)</sup> Законъ равномърнаго ускоренія тъль, падающихъ вертикально-Чувства умиленія и восхищенія при мысли о величіи Творца раздъляють многіе и изъ современныхъ ученныхъ. См. объ этомъ въ кн. А. Г. Табрумъ Религіозныя върованія современныхъ ученыхъ. Москва, 1912.

<sup>3)</sup> Аквилоновъ. О безсмертін. Христ. Чт. 1912 Май.

Кромъ интеллектуальнаго развитія безконечное совершенствованіе человъку предстоитъ и въ любви. Точнъе сказать, въ любви получатъ свое завершение и стремление къ знанію и всв остальныя стороны человъческаго духа. "Любовь никогда не перестаетъ, говоритъ св. Павелъ, хотя и пророчества прекратятся, и языки умолкнуть, и знаніе упразднится" '). Самъ "Богъ есть любовь, и пребывающій въ любви въ Богъ пребываетъ и Богъ въ немъ пребываетъ" 2). Неистощимая въ своей силъ здъсь, любовь будетъ безконечно развиваться и тамъ, когда увидитъ совершенную Людовь-Бога, во всемъ блескъ Ея абсолютной красоты. Объектомъ любви тамъ, такъ же какъ и здъсь, явится Богъ и ближній. Если нътъ конца любви Божіей къ человъку, не должно быть конца и нашей любви къ Богу. Но если здъшняя жажда любви къ Богу утоляется любовью къ ближнему и чрезъ эту послъднюю возвышается къ. Абсолютному, то не можетъ быть иного порядка любви и тамъ. Но за то тамъ не будетъ тъхъ ложныхъ, обманчивыхъ призраковъ любви, которые насъ прельщаютъ здъсь. Тамъ не будетъ различій пола, возраста, положеній, состояній, расовыхъ, національныхъ, классовыхъ, сословныхъ и партійныхъ отличій, не будетъ любви чувственной, гръховной, порочной. Тамъ не будетъ противоръчій между стремленіемъ къ познанію Бога и любовью къ Нему, - что такъ часто встръчается между нами здъсь, — напротивъ подная гармонія богопознанія съ богоугожденіемъ. "Пребывающій въ любви въ Богъ пребываетъ и Богъ въ немъ пребываетъ", -- таковъ идеалъ любви здъшней и потусторонней.

Все это для мысли человъческой очень понятно и пріемлемо. Перспектива безконечно блаженной жизни въ Богъ и съ Богомъ всецъло усвояется человъческимъ сознаніемъ, а чувство обрътаетъ отраду и утъшеніе. Радостная волна жизни объемлетъ все существо, когда помыслишь и ощутишь блаженную безконечность, идъже нъсть бользнь, печаль и воздыханіе. "И увидълъ я, пишетъ Тайнозритель конечныхъ

<sup>1) 1</sup> Kop. XIII, 8.

<sup>2) 1</sup> Ioan. IV, 16,

судебъ, ап. Іоаниъ, новое небо и новую землю, ибо прежнее небо и прежняя земля миновала, и моря уже нътъ. И увидълъ я святый городъ Іерусалимъ, новый, сходящій отъ Бога съ неба, приготовленный какъ невъста, украшенная для мужа своего. И услышалъ я громкій голосъ съ неба, говорящій: вотъ скинія Бога съ человъками, и Онъ будетъ обитать съ ними; они будутъ Его народомъ и Самъ Богъ съ ними будетъ Богомъ ихъ; и отретъ Богъ всякую слезу съ очей ихъ, и смерти не будетъ уже, ни плача, ни вопля, ни бользни уже не будетъ, ибо прежнее прошло" 1). Вотъ гдъ вожделънное отечество наше, — въ жизни съ Богомъ, въ общей скиніи: тамъ наша радость, тамъ покой, тамъ въчная память, тамъ жизнь безконечная.

Но по ту сторону бытія человъческаго есть и обратная сторона. Червь неумирающій и огонь неугасимый, тьма кромъшняя, плачъ и скрежетъ зубовъ, таковы символы дурной безконечности, ожидающей гръшника. Наряду съ покоемъ, радостью, блаженствомъ, со всъмъ, что опредъляетъ и обусловливаетъ полноту блаженнаго, индивидуальнаго бытія, уготованнаго отъ сложенія міра любящимъ Бога, въчное безпокойство, мученіе и жажда неудовлетворенности ожидаютъ тъхъ, кто сознательно говоритъ въ сердцъ своемъ нъсть Богъ, произноситъ хулу на Духа Святаго, отвергаетъ Искупителя Іисуса Христа, имъя всъ средства убъдиться въ Его Божествъ, и Кровь Завъта, которою освященъ, не почитаетъ за святыню 1). И невольно поднимается чувство страха, тоски и унынія предъ одною возможностью такого бытія, которое не заслуживало бы самого названія бытія.

Но больше всего возмущается и протестуетъ разсудокъ. Для раціональнаго мышленія адъ и геенна являются сильнъйшимъ противоръчіемъ всему содержанію христіанства, ученію о Богъ, какъ милосердомъ и всепрощающемъ Отцъ, и основному христіанскому догмату объ Искупленіи. Протесты разума начались очень давно. Знаменитый учитель церкви Ори-

<sup>1)</sup> Апок. ХХІ, 1-4.

<sup>2)</sup> Псал. XIII, I; Mo. XII, 31—32; 3 Петр. II, I; Евр. VI, 6; X, 39.

генъ полагалъ, что паденіе духовныхъ существъ, ангеловъ и людей, должно вызвать со стороны Бога дъйствія, напракъ возстановленію ихъ первобытнаго блаженнаго состоянія и къ приведенію всъхъ въ единеніе съ Богомъ. Мнѣніе Оригена о всеобщемъ возстановленіи (апокатастасисѣ) гармонировало съ его общимъ, но необоснованнымъ на свящ. послѣдовательномъ существованіи Писаніи убъжденіи въ многихъ міровъ и въ предсуществованіи душъ. Душа человъческая, благодаря свободъ воли, которая составляетъ неотъемлемую принадлежность человъка и никогда имъ не утрачивается, можетъ подняться изъ самаго глубокаго паденія, очиститься отъ гръховной скверны и получить отъ Бога прощеніе <sup>1</sup>). Мити Оригена раздълялось Григоріемъ Нисскимъ Григоріемъ Богословомъ, но въ измѣненномъ видь: загробныя мученія гръшниковь служать для нихь очистительнымъ средствомъ и въ концѣ концовъ прекратятся 2).

¹) Оригенъ. О началахъ. Въ русск. пер. стр. 60-69. 294 и др.

<sup>2)</sup> Твор. св. От. ч. VII стр. 514-534. Москва 1868. Кромъ Оригена идею апокатастасиса раздъляли — Дидимъ, Діодоръ Тарсійскій, Өеодоръ Мопсуетскій. По свидътельству блаж. Августина, Іеронима и Амвросія Медіол. въ ихъ время существовали цълыя секты, отвергавшія въчность мученій. Въ средніе въка идею апокатастасиса защищаль знаменитый въ исторіи схоластики Іоаннъ Дунсъ Скоттъ, разошедшійся съ Өомою Аквинскимъ въ ученіи о предопредъленіи. Вопреки послъднему, Д. Скоттъ отвергалъ ученіе бл. Августина о безусловномъ предопредъленіи и признавалъ участіе человъческой воли въ процессъ спасенія (Функъ. Исторія христ. церкви въ пер. Гидулянова стр. 393). Въ новое время той же идеи держится большинство сектъ мистическаго характера, арминіане, анабаптисты, піэтисты и др., и нъкоторые изъ протестантскихъ богослововъ. Въ средъ нашей интеллигенціи (говоримъ о върующей интеллигенціи, а не о той, которая презираетъ догматы) идеи оригенизма пустили глубокіе корни. Характернымъ показателемъ интеллигентских в настроеній по данному вопросу могло-бы служить письмо накоего топографа А. З. архіепископу Томскому Макарію (нынъ Митрон. Моск.) съ вопросами о загробной участи людей и о въчномъ мученіи гръшниковъ (май 1911 г.). Человъкъ, повидимому, православный, върующій и глубокопривязанный къ церкви выражается о въчныхъ загробныхъ мученіяхъ такъ: всь эти страхи и угрозы святой православной церкви есть не что иное, кака запугиваніе народа". Ему кажется, что спастись должны всъ.

На основаніи прямого Богооткровеннаго, евангельскаго и апостольскаго ученія Церковію на V вселенскомъ соборъ установленъ догматъ о въчности мученій гръшниковъ, а мнъніе Оригена подверглось осужденію 1). Но несмотря на это, указанный ПУНКТЪ въ системъ христіанской эсхаталогіи остается камнемъ соблазна для многихъ. Строгость, проявленная церковію въ этомъ пунктъ, очень понятна. Съ одной стороны, положительное ученіе Божественнаго Откровенія не даетъ мъста сомнъніямъ; съ другой, его отрицаніе поколебало бы и другіе основные христіанскіе тезисы (объ искупленіи, о свободъ воли и т. д.). Наконецъ оригенизмъ незамътно, но тъмъ не менъе върно расшатывалъ бы нашу нравственную устойчивость. Стоитъ только внушить человъку мысль, что его ожидаетъ другая жизнь съ возможностью возстановленія, какъ психологическія послъдствія такого внушенія тотчасъ же обнаружатся въ нерадъніи, безпечности и легкомысленномъ поведеніи. Нужно-ли особенно безпокоиться о нравственномъ исправленіи, если возможность къ этому не устранена въ потустороннемъ бытіи <sup>2</sup>). Поэтому не удиви-

<sup>1)</sup> Осужденію Оригена предшествовало посланіе (слово) Импер. Юстиніана патріярху Царьграда Минѣ и папѣ Вигилію. Авторъ посланія считаєтъ Оригена родоначальникомъ манихейской, аріанской и др. ересей, и находитъ, что самъ Оригенъ уклонился отъ истины подъ вліяніемъ языческой философіи Пивагора, Платона и Плотина. По сохранившимся соборнымъ актамъ не видно, чтобы сама личность Оригена подверглась осужденію но его ученіе о предсуществованіи душъ и о прекращеніи загробныхъ мученій несомнѣнно были осуждены. Дѣянія всел. соборовъ. Изд. въ русск. перев. при Каз. д. акад. 3 изд. 1889 г. стр. 200, 232, 256.

<sup>2)</sup> Всъ эти послъдствія и выводы изъ ученія Оригена указаны въ посланіи имп. Юстиніана патр. Минъ. Приверженцамъ Оригена, пишетъ Юстиніанъ, какъ будто недостаточно было нечестиваго ученія его о предсуществованіи душъ и богохульствъ о Св. Троицъ (Оригену ставилось въ вину, будто онъ училъ, что Отецъ больше Сына, а Сынъ больше Св. Духа): руководствуясь превратно понятыми словами его, они къ заблужденію своему присосдинили и то митніе, будто мученія встать людей и даже демоновъневтины и будто нечестивые и демоны возвратятся въ первобытное состояніе. (Извъстно, что Оригенъ спасеніе гръщниковъ за гробомъ, а также и

тельно, что такое положительное и строгое отношеніе церкви находить большое число искреннихь апологетовь, которые съ большимъ восдушевленіемъ защищають возможность и неминуемость въчныхъ адскихъ мученій, попутно разбивая оригенистическую аргументацію і). Правда, подобная защита никогда не способна усладить горечь возмущеннаго чувства и не имъетъ характера убъдительности. Перспектива въчныхъ мученій, какъ-бы и чъмъ-бы ее ни аргументировали, создаетъ много недоумъній и всегда будетъ служить толчкомъ къ возрожденію идеи апокатастасиса. Нельзя скрывать и

демоновъ ставилъ въ зависимость отъ ихъ воли: можетъ спастись и діаволъ, если захочетъ). Говоря такъ, они даютъ людямъ поводъ быть нерадивыми относительно исполненія Заповъдей Божіихъ, отвлекаютъ ихъ отъ тъснаго и узкаго пути и заставляютъ ихъ блуждать по пути широкому и пространному. Они идутъ совершенно наперекоръ словамъ Великаго Бога и Спасителя Нашего, Который въ Св. Евангеліи учить, что нечестивые идуть въ муку въчную... Итакъ, когда Господь ясно возвъстилъ, что мученія въчны, то очевидно, что послъдователи Оригена ставятъ басни выше словъ Господа. А отсюда открывается ихъ безуміе: ибо если-бы кто-либо, увлекаясь его пустословіемъ, допускаетъ, что мученія имъютъ конецъ, то онъ по необходимости долженъ допустить, что имъетъ конецъ и объщанная праведнымъ въчная жизнь, потому что въчность одинаково объщана тому и другому. А если мученіе и блаженство имъютъ конецъ, то для чего и вочеловъченіе Господа нашего Іисуса Христа? Для чего и распятіе, и смерть, и гробъ, и воскресеніе Господа? Какая выгода тъмъ, которые подвигомъ добрымъ подвизались и подверглись мученію за Христа, если и демоны и нечестивые чрезъ возстановленіе достигнутъ того-же состоянія, какъ и святые? Но да обратится это на головы тъхъ, которые баснословятъ это; ибо слова Христовы пребывають непоколебимыми и въ душахъ върующихъ и въ самой истинъ дъла . Дъянія V всел. соб. въ русск. пер. Изъ слова Юстиніана патр. Минъ. Стр. 246-247.

1) Стуковъ. Происхождение въ христіанской церкви митній противъ христ. ученія о втиности мученій. 1892 г. Казань.

Голубинскій. Премудрость и благость Божія въ судьбахъ міра и человъка. Москва. 1885 г.

Л. Оцѣнка возраженій противъ ученія о вѣзности адскихъ мукъ.
 Вѣра и Жизнь. 1012. № 21—24.

того, что въ самой защитъ буквальнаго пониманія догмага открывается много слабыхъ сторонъ, которыя опять же даютъ поводъ къ появленію оригенизма въ томъ или другомъ видъ.

Никто не долженъ спорить съ авторитетомъ евангелія, и всякій долженъ согласиться, что слова "идутъ сіи въ муку въчную" сказаны тъми же Божественными устами, какими сказаны и слъдующія: "праведницы же (идутъ) въ животъ въчный "1). Но въ то же время едва-ли можетъ возникнуть даже предположение о томъ, что Божественный Учитель произносилъ эти слова съ мыслью объ отмщеніи гръшнику Правосуднымъ Богомъ за гръхи его. Все содержаніе христіанства, самый духъ евангелія противъ такого пониманія. Въ своемъ мість было нами указано, что даже земныя страданія не могутъ имъть характеръ отмщенія или наказанія человъку со стороны Бога 2), хотя обычно мы представляемъ ихъ въ этомъ видъ, не вдумываясь въ смыслъ страданій и часто несправедливо называя ихъ зломъ. Мстить и удовлетворяться мщеніемъ недостойно Бога. И въ смыслъ педагогическомъ наказаніе совстить нельзя назвать полезнымъ средствомъ, потому что оно не приводитъ къ исправленію, а къ ожесточенію и большему озлобленію гръшника. Тъмъ болъе въчныя муки не могутъ служить исправительной мърой.

Между тъмъ, и въ прежнемъ, и отчасти въ современномъ представленіи о въчныхъ мученіяхъ отразилось именно такое пониманіе, какъ пережитокъ юридической теоріи. Схоластическая богословская мысль, не будучи въ состояніи отръшиться отъ юридизма въ вопросъ о взаимныхъ отношеніяхъ между человъкомъ и Богомъ, считала всъ виды человъческихъ бъдствій, какъ земныхъ такъ и загробныхъ, Божіимъ наказаніемъ человъку. Чъмъ тяжелъе вина и гръхъ, тъмъ тяжелъе небесная кара, а самый тяжкій гръхъ, хула на Духа Святаго, не простится человъку ни въ сей въкъ, ни въ будущій и будетъ наказанъ въчными муками ада. При такомъ пониманіи выводъ очевиденъ: объективной причиной въчныхъ мученій является Богъ, карающій гръшника. На

<sup>1)</sup> Me. XXV, 46.

<sup>\*)</sup> Стр. 81-82. 86. 104-105.

то есть воля Божія, чтобы грѣшному человѣку мучиться вѣчно ¹).

Указанная юридическая точка эрънія не могла удержаться въ богословской наукъ, потому что она не только не объясняетъ догмата, напротивъ отнимаетъ у него всякій несправедливость наказанія в'ачными мученіями, хотя-бы за самые тяжкіе человъческіе гръхи, очевидна сама собою. На это и указываютъ всъ, кто возмущается ученіемъ о въчности мученій и видитъ въ немъ противоръчіе безконечной любви, благости, милосердію и правосудію Божію. Такая объективная точка эрънія непремънно должна повести къ идећ апокатастасиса, какъ къ единственному выходу изъ противоръчія. Но, въдь, и самая идея апокатастасиса не устраняетъ всъхъ противоръчій въ бытіи. Если міръ, созданный Богомъ, нуждается въ возстановленіи, то ясно, что онъ оказался неудачнымъ твореніемъ Божіимъ. Мысль глубоко несправедливая по отношенію къ Богу, совершеннъйшему Существу съ абсолютною мыслію и волей, въчному, неизмъняемому.

Все это заставило отвергнуть юридическое пониманіе догмата, радикально измѣнить прежнюю объективную точку зрѣнія на вѣчность загробныхъ мученій. Причина мученій потустороннихъ, такъ же какъ и земныхъ, лежитъ не тамъ, гдѣ ее видѣли, не въ Богѣ, а въ самомъ человѣкѣ, не въ волѣ Божіей, а въ свободной волѣ человѣка, въ его характерѣ, въ его грѣховномъ, эгоистическомъ, самоутверждающемся я. Анализъ внутреннихъ переживаній грѣшной души, —вотъ что можеть дать намъ объясненіе самой возможности вѣчныхъ адовыхъ мукъ. Центръ тяжести при объясненіи догмата лежитъ именно въ томъ, чтобы опредѣлитъ, при какихъ условіяхъ возможны адъ и геенна, черть неусыпающій

¹) Этотъ взглядъ является преобладающимъ почти во всѣхъ слояхъ церковнаго общества. Различіе касается формы: простой народъ представляетъ адскія муки въ чувственномъ видѣ, а люди интеллигентные (говоримъ опять о вѣрующихъ) въ значеніи духовныхъ мученій. Но объективная причина тѣхъ и другихъ одна, — воля Божія, карающая грѣхъ. При этомъ у каждаго невольно является тайная мысль, выражающая худо скрытую обиду: можно-ли карать вѣчно за временные грѣхи?

и огонь неугасающій въ душъ гръшника. Что такое гръхъ какъ психическое состояніе,—таковъ первый вопросъ, ръшеніе котораго можетъ пролить свътъ на перспективу дурной безконечности, ожидающей гръшника.

Внутреннія настроенія праведника и грѣшника здѣсь на землѣ, согласно евангелію, оказываются состояніями полной противоположности. Вотъ двъ евангельскія картины. Два человъка, фарисей и мытарь, вошли въ церковь помолиться. Фарисей, ставъ, молился: "Боже благодарю Тебя, что я не таковъ, какъ прочіе люди". Мытарь же, стоя издалеча, не смъя очей своихъ возвести на небо, и бія себя въ грудь говорилъ: "Боже! Милостивъ буди мнъ гръшнику" 1). Чтобы, придя въ одинъ и тотъ же храмъ съ одной и той же цълію молитвы, произносить слова столь непохожія, нужно обладать совершенно различнымъ до противоположности душевнымъ настроеніемъ. Еще болъе ръзкій контрастъ даетъ извъстное голгооское событіе. Одинъ изъ повъшенныхъ злодъевъ агоніи предсмертныхъ мукъ имълъ силы злословить Христа, а другой въ томъ же положении чистосердечно созналъ себя казни и произнесъ неподражаемо смиренное: достойнымъ "помяни мя, Господи, во Царствіи Твоемъ"<sup>2</sup>). Когда праведникъ обращаетъ взоръ свой на небо, когда изъ груди его вырывается покаянный вопль, нъчто субстанціально-противоположное творится въ душъ гръшника. Когда я одного растворяется въ Богъ, точнъе сказать, въ любви къ Богу и ближнему (ибо одна любовь не мыслима безъ другой: I loaн. IV, 20), я другого замыкается само въ себъ, изолируется наглухо со всъхъ сторонъ, не пропуская въ себя никакихъ свътлыхъ, живительныхъ и согръвающихъ лучей. Гръхъ является заразой столь глубоко проникающей въ духовную природу человъка, что совершенно измъняетъ ее. Въ самомъ мученіи, доставляемомъ гръхомъ, кроется какъ-бы нъкоторое наслажденіе, до того гръхъ измъняетъ душу. Наслажденіе мученіемъ состояніе психологически понятное для извращен-

¹) Лук. XVIII, 10-33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лук. XXIII, 39-42.

ныхъ душъ закоренълыхъ гръшниковъ <sup>1</sup>). Это язва, поражающая, подобно гангренъ, весь духовный организмъ личности, жало, уязвляющее свое собственное тъло. Когда гръхъ воцарился и властвуетъ, тогда душа теряетъ свое субстанціальное единство, разрушается творческая работа самосознанія. Я перестаетъ быть господиномъ своихъ собственныхъ душевныхъ состояній, перестаетъ быть ихъ субстанціей, захлебывается въ потокъ мысленномъ страстей <sup>2</sup>). Человъкъ теряетъ ясность мысли, перестаетъ отличать истину отъ лжи. Однимъ словомъ, наступаетъ хаосъ ума и чувства, полная духовная растерянность.

Такова психол огія грѣха. Когда я обособилось и отдѣ лилось отъ другихъ я, внутри человъка, въ душъ его воцаряется адъ. Въчное исканіе, ненасытное алканіе и неутолимая ничъмъ жажда. Хочется любви, но ея нътъ: нътъ любви къ другимъ, нътъ и отвътной любви ближнихъ. Хуже того, нътъ способности, нътъ почвы въ душъ, чтобы принять эту любовь со стороны другихъ, если она въ чемъ нибудь обнаруживаетъ себя. Отвътная любовь только еще болъе озлобляетъ, ожесточаетъ сердце гръшника. Когда Іисусъ Христосъ на Тайной Вечери подалъ Іудъ кусокъ хлъба, въ Іуду вошелъ діаволъ: актъ вниманія и любви со стороны кроткаго Учителя быль послъдней каплей, ожесточившей гръшную душу. Пелена гръха окончательно затмила сознаніе, и ученикъ пошелъ предать своего Учителя<sup>3</sup>). Недаромъ Свящ. Писаніе называетъ гръшниковъ слъпыми. Гръхъ есть потемнъніе разсудка, мракъ и темнота. Когда человъкъ умираетъ въ этомъ состояніи, его ожидаетъ адъ и геенна, состояніе полной безпросвътности4). Вся сила адовыхъ мученій въ томъ и заклю-

<sup>1)</sup> Подобными типами пестръютъ произведенія Достоевскаго. Особенно въ Братьяхъ Карамазовыхъ типы—Карамазова отца, и Смердякова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Флоренскій. Столпъ и утвержденіе истины. Стр. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Іоан. XIII, 25 - 30.

<sup>4)</sup>  $^*$ А $^\circ$ о $^\circ$ ς или  $^*$ А $^\circ$ с $^\circ$ с происходящее отъ  $^\circ$ с $^\circ$ с $^\circ$ с $^\circ$ с ( $^\circ$ с $^\circ$ с $^\circ$ с вижу неоп. аор. 2) и отрицательной частицы  $^\circ$ с указываеть на безвидное, темное, мрачное мъсто. Состояніе душъ въ этой темницѣ есть состояніе сна, мечты, тьмы. Одиссея Гомера въ пер. Жуковскаго стр. 310.

чается, что гръшникъ чувствуетъ свою полную духовную изолированность, ищетъ выхода изъ этого состоянія и не находитъ его, ибо не видитъ его. Если бы онъ могъ полюбить, онъ нашелъ бы выходъ и изъ ада. Но полюбить любовію дъятельною онъ уже не можетъ, не такова его природа: между нимъ и лономъ Авраама (состояніемъ души праведника) "пропасть велика утвердися" і). По выраженію Өеофана Затворника, оставившаго послъ себя полные глубокаго психологическаго анализа письма, для человъка гръшнаго "и рай въ адъ превратится: вкусить сладостей райскихъ у него нътъ органа; тамъ все противоположно его настроенію. Введите въ кругъ людей высшаго тона человъка простеца, для него пребываніе тамъ будетъ настоящей пыткой. Тоже долженъ испытать и гръшникъ, если неочищеннымъ втянуть его въ рай 2). Вся сила адовыхъ мученій будетъ заключаться въ томъ, что гръшная душа, одинокая, изолированная въ своемъ самоутвержденіи, отринувшая Бога и ближнихъ, возлюбившая только саму себя, не найдетъ и тамъ радости богообщенія, не почувствуетъ тамъ Бога любви и милосердія. Если для праведниковъ и по ту сторону объектомъ любви будетъ Богъ и ближній, то для гръшной души не будетъ радости ни въ какомъ другомъ a, ни въ Богb, ни въ ближнемъ. Какъ здъсь гръшникъ сквозь призму своей гордой исключительности видълъ въ Богъ жестокаго господина, который жнетъ, гдъ не съялъ, и собираетъ, гдъ не расточалъ 3), такъ и тамъ; и какъ на землъ между ближними онъ не находилъ алчущихъ и жаждущихь, закрывалъ глаза, проходя мимо нагихъ, больныхъ, заключенныхъ въ темницу, не возрастилъ въ себъ добрыхъ братскихъ чувствъ ни къ кому, такъ и тамъ. Тамъ онъ будетъ такъ же жалокъ, ницъ, и слѣпъ, и нагъ, обнаженъ всякаго дѣла блага 4), какимъ былъ

<sup>1)</sup> Лук. XVI, 26. Психологія адовыхъ мученій живо представлена у Достоевскаго въ разсужденіяхъ старца Зосимы. Бр. Карамаз. т. II. стр. 71—73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Еп. Өеофанъ. Письма къ разнымъ лицамъ о разныхъ предметахъ въры и жизни. Стр. 10.

<sup>3)</sup> Me. XXV, 24.

<sup>4)</sup> Слова четвертой молитвы на сонъ грядущимъ св. Макарія Великаго.

и здѣсь. Его я будетъ испытывать невыносимую тоску одиночества, осудивъ само себя на вѣчное безсильное созерцаніе безостановочно идущаго потока своихъ грѣховныхъ чувствъ, мыслей, желаній, страстей, не находящихъ ни въ чемъ удовлетворенія. Вотъ гдѣ червь неусыпаемый и огонь неугасимый, тьма кромѣшняя, плачъ и скрежетъ зубовъ 1). Они внутри человѣка, и тамъ-же лежитъ ихъ причина.

Такова субъективная точка зрѣнія на догматъ.

Но передъ нами вопросъ захватывающаго значенія. Можетъ ли богословское пониманіе догмата остановиться на субъективной точкъ зрънія въ вопросъ о въчности адскихъ мученій?

Нътъ, не можетъ, ръшительно не можетъ.

Когда перевъсъ былъ на сторонъ объективнаго, схоластически юридическаго пониманія в'вчныхъ мученій, богословская мысль встръчала непреодолимое затрудненіе: никакъ нельзя было примирить въчныхъ мученій съ благостію и правосудіемъ Божіимъ; противоръчіе выступало слишкомъ ясно. И теперь, когда перевъсъ оказался на сторонъ субъективнаго пониманія, противоръчія не только не устраняются, напротивъ возрастаютъ. Субъективизмъ центръ тяжести вопроса о конечныхъ судьбахъ гръшниковъ на человъка, какъ на существо свободное. Обладая свободою самоопредъленія, чъловъкъ добровольно избираетъ для себя широкій путь жизни и увлекается зломъ. Грѣхъ, самость овладъваетъ имъ, и адъ воцаряется въ душъ человъка. Такимъ образомъ человъкъ мучается свободно; воля его дълается сатанинскою, характеръ демоническимъ. Въ этомъ и заключается смерть вторая (Апок. ХХ, 14).

Такое пониманіе прежде всего создаеть сомнѣніе въ цѣлесообразности человѣческой свободы, какъ дара Божія и

<sup>1)</sup> Такое пониманіе въчныхъ мученій раздъляется Арх. Сергіємъ въ его книгъ—Православное ученіе о спасеніи. Спб. 1903 г. Оно же въ соч. еп. Іустина—Въчность адскихъ мученій. 1886 г. Москва; еп. Сильвестра въ V т. Опыта правосл.-догм. богословія. 1891 г. Кієвъ; въ соч. Бъляева—Любовь Божественная 1884 г. Москва. Въ указ. выше соч. Стукова и Голубинскаго; въ ст. Существуетъ-ли адъ? Мисс. Обозр. 1914 г. № 9—10.

знака любви Божіей къ человъку, или, что тоже, образа Божія въ человъкъ. Для всякаго представляется яснымъ, что лучше бы не давать человъку свободы съ возможностью уклоненія въ сторону принципіальнаго и въчнаго демонизма. Кромъ того, при субъективномъ пониманіи догмата остается неясною проблема потусторонней свободы человъка гръшника. Что свобода остается и тамъ, -- это положеніе нужно признать несомнъннымъ, если признать, что она есть въчный свободный даръ Божій человъку. Отнять ее у человъка значило бы лишить гръшника возможности свободной любви къ Богу, свободнаго обращенія падшаго созданія къ Отцу своему. Нътъ, любя свое созданіе, Богъ не можетъ лишить человъка свободы ни въ семъ въкъ, ни въ будущемъ. Если же свобода выбора между добромъ и зломъ останется въчно во власти человъка, то нътъ никакихъ основаній думать, что любовь Божія никогда не тронегъ гръшника, и онъ никогда не обратится къ Отцу своему въ покаянномъ воплъ. Но думать такъ не позволяетъ евангеліе, которое притчею о богатомъ и Лазаръ учитъ, что за гробомъ нътъ покаянія: гръшника, нераскаявшагося на земль, ожидаетъ тьма кромъшная, вторая смерть. Говоря иначе, евангеліемъ какъ будто отвергается свобода человъческой воли въ потустороннемъ бытіи, въ будущемъ въкъ, и самыя мученія представляются какъ бы автоматическими. Однимъ словомъ, и при субъективномъ пониманіи получается рядъ антиномій непримиримыхъ въ разумѣ.

Всъ указанныя противоръчія можно было бы смягчить и даже совсъмъ устранить допущеніемъ въчнаго послъдующаго дуализма добра и зла: гръшники вмъстъ съ духами злобы образуютъ навъки отдъльное отъ Бога и святыхъ Его царство зла <sup>1</sup>). Но и этому предположенію Откровеніе не

<sup>&#</sup>x27;) Любопытно отмътить, что нъкоторые апологеты, въ пылу полемическаго задора, не останавливаются признать въчный дуализмъ, лишь бы остаться върными буквъ. Въ статьъ І. П.—"Оцънка возраженій противъ ученія о въчности адскихъ мукъ" (въ журналъ Въра и Жизнь № 24, стр. 24—25) авторъ договорился до того, что превратилъ христіанство въ самую настоящую дуалистическую систему. "Добро и зло, смъшеніе которыхъ

даетъ мъста. Въ словъ Божіемъ ясно говорится, что конецъ тварнаго бытія долженъ совпадать съ его началомъ. "Когда послъдній врагъ истребится смерть, когда все будетъ покорено Богу, тогда и Самъ Сынъ покорится Покорившему Ему все, да "будетъ Богъ все во всемъ" 1). Рядомъ съ Бытіемъ Абсолютнымъ не можетъ быть никакого абсолютнаго бытія, — истина слишкомъ ясная для здраваго смысла. Рядомъ съ въчнымъ царствомъ Божіимъ, Іерусалимомъ небеснымъ, не можетъ быть никакого совъчнаго ему царства. И если бы можно было допустить такое царство, то въ противоположность первому, Бытію Абсолютному, его слъдуетъ мыслить царствомъ полнаго ничтожества, обсолютнаго небытія. Ничего объективно реальнаго въ такомъ царствъ нътъ и не можетъ. Это есть одна возможность бытія, а не самое бытіе, одна голая субъективность, мечта, граничащая съ химерою.

Если-бы религіозно-философская мысль остановилась на этомъ выводъ, что будущность гръшниковъ есть небытіе, это, понятно, принесло бы нъкоторую отраду человъческому сердцу. Человъка могло бы радовать сознаніе, что будущему блаженству праведниковъ не помъшаютъ стоны гръшниковъ

представляетъ настоящій міръ, тогда раздѣлятся между собою и обособятся въ два совершенно противоположныя между собою царства, въ два различные, ничѣмъ не связанные, организма". Правда, въ дальнѣйшей рѣчи авторъ добавляетъ, что связи между этими двумя царствами не будетъ, что для царства добра, для парства Христа въ будущей жизни какъ-бы вовсе не будетъ существовать зла" (стр. 26), но отъ этого не легче. Если произойдетъ на вѣки обособленіе двухъ царствъ, дуализмъ несомнѣненъ, и никакими словесными ухищреніями его не уничтожить. Отъ такихъ апологій христіанскій догматъ яснѣе не дѣлается.

¹) У св. Макарія Великаго высказана мысль, что грѣшники для царства Христова (для царства праведныхъ) являются тѣмъ-же, чѣмъ трупъ для живыхъ. Стуковъ указ. соч. стр. 118. Св. Өеофанъ высказываетъ мысль, что у праведниковъ чувство сродности съ грѣшниками пресѣчется, подобно тому какъ и здѣсь сознаніе кровнаго естественнаго родства иногда исчезаетъ между родными, если они являются чуждыми другъ другу духовно. Письма къ разн. лиц. стр. 17.

и скрежетъ зубовъ, потому что геенна и тьма кромъшная есть отрицаніе бытія. Съ другой стороны, исчезло бы всякое опасеніе за благость Божію, съ которой не мирятся въчныя мученія гръшниковъ. Но при всъхъ выгодахъ такого взгляда, подобное толкованіе геенны въ сущности есть отрицаніе геенны, какъ реальности. Между тъмъ всъ богооткровенные символы, въ которыхъ изображается геенна, говорятъ о ея реальности, а не мнимости. Гръшниковъ ожидаютъ плачъ и скрежетъ зубовъ, самыя положительныя муки, подобныя тъмъ, которыя даетъ неутолимая физическая жажда 1). Участь гръшниковъ въ огненномъ озеръ, горящемъ огнемъ и сърою 2). Да, наконецъ, объективная реальность въчныхъ мученій-постулять всего содержанія христіанства. Въчная потусторонняя жизнь есть продолженіе жизни земной: она будетъ столь же дъйствительною, какъ и земная жизнь. Если наше я въ этомъ мірѣ опредѣляется, какъ нѣчто дѣйствительно существующее, другимъ я, т. е. не я, если субъектъ опредъляется объектомъ, а не исчерпывается одной субъективностью, то и будущее наше я опредълится объектомъже. И это одинаково для праведниковъ и гръшниковъ. Нельзя сказать о праведникахъ, что они только одни сохранятъ въбудущемъ объективно-реальное бытіе, а гръшники будутъ его лишены. Сказать такъ, значитъ признать величайшую несправедливость, что только праведники жить будутъ, а гръшники будутъ уничтожены, и въ потустороннемъ міръ ихъ не будетъ. Это ниспровергало бы все содержаніе христіанства, которое идетъ противъ такого взгляда. Такимъ образомъ, и при субъективной точкъ зрънія вопросъ о въчныхъ мученіяхъ остается въ той-же плоскости противоръчій и полной неразръшимости.

Онъ такъ и останется въ плоскости въчныхъ противоръчій, если мы будемъ освъщать его односторонне. Адъ и въчныя муки никогда не будутъ поняты, если примънять кънимъ одну изъ вышеуказанныхъ точекъ зрънія и разсматриватъ ихъ подъ угломъ зрънія крайняго субъективизма или

¹) Me. XXV, 30; XXIV, 51; XXII, 13; Лук. XVI, 24 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Апок. XX, 15; XXI, 8.

не менъе крайняго объективизма. Приближение къ истинъ даетъ среднее субъективно-объективное пониманіе конечныхъ судебъ гръшника. Потустороннія мученія гръшниковъ выразятся въ томъ, что гръшники не будутъ въ состояніи воспользоваться любовью всеблагого небеснаго Отца, любовью, отпечатлъвшею себя въ человъкъ, какъ образъ Божій, и будутъ сознательно и свободно отвергать ее. Въ этомъ субъективный источникъ будущей въчной жажды и муки геенскаго огня. Но образъ Божій, какъ выраженіе любви Божіей, въ человъкъ останется, и будетъ въчно направлять свои живительные лучи до самаго дна адова, въ глубину самой послъдней степени духовнаго паденія. В вдь ни съ чъмъ несообразно было бы думать, что въ міріз настоящемъ или будущемъ возможно такое мъсто или такое состояніе, которое было бы совершенно недоступно для Бога. Еще ветхозавътному религіозному сознанію открывалась истина вездѣприсутствія Божія не въ пространственномъ только, но и въ духовномъ смыслъ: "Камо пойду отъ Духа Твоего и отъ Лица Твоего камо бъжу: аще взыду на небо, Ты тамо еси, аще сниду во адъ, Ты тамо еси" 1). Такъ говоритъ псалмопъвецъ Давидъ. А Іовъ не менъе извъстный богатствомъ религіозныхъ переживаній и глубоко чувствовавшій Бога въ душъ своей, восклицаетъ: "О дабы во адъ мя сохранилъ еси 2). Мысль, что адъ и преисподняя не исключены изъ сферы владычества Божія, ясна для религіознаго сознанія обоихъ завътовъ, Ветхаго и Новаго, особенно послъдняго. Евангеліе неоднократно упоминаеть о томъ, что бъсы повинуются Христу, трепещутъ Его именн, исполняютъ Его волю <sup>3</sup>). Ап. Петръ ясно говоритъ о сошествіи Христа во адъ для проповћди непокорившимся во дни Ноя духам 4). Полной несообразностью была-бы мысль и о томъ, что гръшники во адъ будутъ лишены образа Божія. Это въчный даръ Божій человъку, въ немъ заключается самая сущность человъка, какъ существа разумно-свободнаго. Если бы чело-

<sup>1)</sup> Псал. CXXXVIII, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ioa. XIV, 13.

³) Me. VIII, 29-32; Марк. 1, 24; Лук. IV, 33-35 и др.

<sup>4)</sup> I Петр. III, 18 -- 20.

въкъ лишился хотя-бы на одинъ моментъ образа Божія, онъ пересталъ бы быть человъкомъ.

Итакъ, никакой адъ не въ состояніи положить предълъ Божественной любви, "хотящей всъмъ человъкомъ спастися", и никакая душа человъческая, хотя бы она оказалась во адъ, никогда не будетъ состояніемъ полной и абсолютной изолированности и отчужденности отъ Бога и Божіей любви. Ада. какъ особаго самостоятельнаго и конкретнаго царства зла, совершенно изолированнаго отъ Бога, быть не можетъ. Христіанству не свойственно дуалистическое міровоззрѣніе. Поэтому и не можетъ быть ни одной гръшной души, которая навсегда лишилась бы воздъйствія Божественной любви и милосердія. Да, любовь Божія одинаково изливается на праведныхъ и гръшныхъ і), но неодинаковы результаты ея дъйствія. Въ душъ праведника, покорившаго свою волю волъ Божіей, любовь Божія вызываетъ чувство высшаго и полнаго блаженства. Наоборотъ, въ душъ гръшника она дъйствуетъ, какъ пожирающій огонь, Въ этомъ именью воздъйствіи и заключается объективная сторона въчныхъ мученій, ибо гръшники будутъ въчно сознавать, что они существа недостойныя и не могутъ пользоваться изливаемою на нихъ любовію и благодатію Божіею, что эту возможность они угратили разъ и навсегда, сознательно и свободно, безъ всякаго принужденія избравъ для себя широкій путь служенія своему я, приведшій къ погибели.

Такимъ образомъ, указанная точка зрънія въ психологіи гръха и ада считаетъ свободу человъка субъективнымъ моментомъ, а любовь Божію объективнымъ.

Но эта, такъ сказать, двухсторонняя точка зрѣнія можеть быть принята христіанскимъ сознаніемъ и богословскою наукою не въ видѣ отвлеченной теоретической истины, не въ качествѣ требованія здраваго разума или философской необходимости, а въ качествѣ ученія Богооткровеннаго, когда для нея найдется подтвержденіе въ словахъ св. евангелія и апостольскихъ писаній. А такъ какъ Слово Божіе живо и дѣйственно, такъ какъ оно не отвлеченная теорія, а самая

<sup>&#</sup>x27;) Me. V, 45.

жизнь, осуществляющаяся и оправдывающаяся въ религіозномъ опытъ святыхъ, то, понятно, въ ихъ жизни нужно искать опытнаго, фактическаго подтвержденія указанному пониманію догмата въчныхъ мученій гръшниковъ.

Слово Божіе, Логосъ Божій, есть конкретное выраженіе любви Божіей. Обращаемое на человъка, оно, по словамъ ап. Павла 1), проникаетъ въ глубину человъческаго существа "до раздъленія души и духа, составовъ и мозговъ". Дъйствіе его подобно обоюдоострому мечу, разсъкающему надвое и обнажающему внутренніе тайники организма. Оно обнаруживается въ томъ, что все скрытое во тьмѣ 2), все содержаніе челов'тческой личности, все поле сознанія со всіми его темными и свътлыми областями, всъ чувства, мысли, желанія обнажаются и разд'вляются на пшеницу и плевелы<sup>3</sup>). Что въ человъческой личности является пшеницей и что плевелами, въ Божественномъ Откровеніи указано ясно. Сущность человъка заключается въ томъ, чго въ Библіи называется образомъ Божіимъ. "И сотворилъ Богъ человъка, по образу Божію сотворилъ его, мужа и жену сотворилъ ихъ 4). Вотъ гдъ человъческое camb (αὐτός), вотъ въ чемъ его духовная субстанція, конкретно выявляющая себя, какъ разумъ п свобода, какъ личность, обладающая самосознаніемъ и самоопредъленіемъ. Но этимъ не все сказано. Само Божество, сообщившее человъку Свой образъ, въ Откровеніи обнаруживается какъ Тріединство, какъ Отецъ, Сынъ и Св. Духъ, Троица единосущная и нераздъльная. Высочайшая и Абсолютная Личность Божества, стало быть, не есть только Субъектъ (Іегова, Сый, Богъ Отецъ), закрытая со всъхъ сторонъ духовная монада, и не есть только Объектъ (Слово Отчее, Премудрость Божія, Богъ Сынъ), чувственно воспринимаемый міръ или временно пространственное матеріальное бытіе, но тотъ и другой вмъстъ, Субъектъ-Объектъ, Духъ Святый. Божественное  $\mathcal{G}$  никогда не остается только  $\mathcal{G}$ , но всегда

¹) Евр. IV, 12; Еф. VI, 17; ср. Апок. 1, 16

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лук. XII, 2-3; VIII, 17; Мө. X, 26; Мрк. IV 22; ср. lob. XI<sup>1</sup>, 22.

<sup>\*)</sup> Мө. III, 11—12; Лук. III, 17<sup>.</sup>

<sup>4)</sup> Быт. 1, 27.

пребываетъ также и  $T\omega$ , при чемъ H и  $T\omega$  вмъстъ даютъ гармонію бытія въчно пребывающаго, Бога Любви, Духа истины 1). Созданная по образу Божію человъческая личность должна найти саму себя, постигнуть себя, познать себя въ этомъ именно Тройческомъ единствъ, въ Духъ истины, въ любви, въ единеніи съ Богомъ и ближними. "Святымъ Духомъ всяка душа живится и чистотою возвышается, свътлъется троическимъ единствомъ священнотайнъ" (Степ. антиф. IV гласа на утр.). Въ этомъ цъль и задача человъческой жизни, и если языческому сознанію трудно было понять и осуществить эту задачу, найти въ себъ самого себя и познать свою истинную сущность, то для христіанина она не должна казаться непонятною и непосильною. Конкретный примъръ цъльной Личности намъ данъ въ Іисусъ Христъ, въ Которомъ образъ Божій сохранился во всей неприкосновенности, во всемъ блескъ первозданной красоты.

Образъ Божій въ человъкъ прежде всего и есть та пшеница, которую не уничтожаютъ, а собираютъ въ житницу для новаго посъва. Онъ есть талантъ, данный человъку для пріумноженія, чтобы на него пріобръсти другой талантъ 2). Поэтому, когда мечъ обоюдоострый и огнь палящій, символизирующій собою Божій судъ, коснется человъческой души, предстоящей суду Божію, онъ не можетъ истребить въ ней того, что по своей природъ и по самой сущности своей неуничтожимо, является чистой пшеницей, образомъ Божіимъ; не можетъ истребить и тъхъ добрыхъ съмянъ, которыя повторивъ собою чистое зерно пшеницы, дали хорошій урожай 3). Всъ добрыя качества и свойства индивидуальной личности, свободно проявившіяся въ любви къ ближнимъ, въ добръ, въ самопожертвованіи, въ служеніи другимъ до самозабве-

<sup>1) 1</sup> Ioan. IV, 16; III, 24.

<sup>2)</sup> Мө XXV, 14—30. Лук. XIX, 12—27. Таланты (Мө.) и мины (Лук.) у св. ап. Павла названы дарами Духа. 1 Кор. XII, 3-11, но смыслъ того и другого выраженія одинаковъ: все, чъмъ человъкъ обладаетъ, какъ разумно свободное существо, есть Божій даръ, который долженъ быть пріумноженъ свободною дъятельностью человъка.

<sup>\*)</sup> Me. XIII, 8-23.

нія, удвояють, утрояють въ человъкъ таланть, данный отъ Бога. Подобно тому, какъ пшеница, брошенная въ хорошую почву, даетъ лучшее, болъе полное и тучное зерно, такъ и образъ Божій, осуществившійся въ прекрасныхъ качествахъ души, какъ бы восполняется и возрастаетъ, становясь Божіимъ подобіемъ. Человъкъ, возлюбившій ближняго своего, какъ самого себя, приносящій себя, свое  $\pi$  въ жертву другому  $\pi$ , чувствуетъ не потерю или утрату своей личности, не горе и погибель, а полноту личнаго бытія, радость и блаженство. Никогда наше самосознаніе не бываетъ такъ устойчиво и кръпко, какъ въ минуты самоотреченія, и никогда цъль и задача жизни не бываетъ такъ ясна и понятна человъку, какъ въ то время, когда онъ готовится положить душу свою за други своя 1). Въ эти святые моменты духовнаго подъема человъческое g (образъ Божій) возвращается къ человъку въ обновленномъ, утучненномъ, удвоенномъ видѣ 2). Понятно, что и этотъ пріумноженный талантъ, какъ добрая пшеница Божія, не можетъ потерпъть урона въ день страшнаго суда. Вмъстъ съ богоданнымъ талантомъ, образомъ Божіимъ, являя собою полную и цельную индивидуальную личность, праведный человъкъ наслъдуетъ жизнь въчную 3).

Но слово Божіе, "проникающее до разд'вленія души и духа, составовъ и мозговъ", находитъ въ человъкъ кромъ пшеницы и плевелы. Какъ могли примъшаться къ образу Божію плевелы, и что разумъть подъ плевелами, которымъ угрожаетъ неугасающій огонь?

На первый вопросъ отвъчаетъ все содержаніе христіанства ученіемъ о гръхъ 4), заразившемъ человъческую душу искажающемъ образъ Божій и неръдко преображающемъ человъка въ безсмысленное животное. Гръхъ не составляетъ сущности человъческой души, но стремится ею стать при обстоятельствахъ тому благопріятствующихъ. Богъ есть Любовь: въ этомъ внутренняя, сокровеннъйшая Его сущность и

<sup>1)</sup> Ioaн. XV, 13.

<sup>2)</sup> Me. XXV, 29; XIII, 12; Mpk. IV, 25; JIyk. VIII, 18; XIX, 26.

<sup>3)</sup> Me. XXV, 46.

<sup>4)</sup> Быт. III гл.

тайна Тріединства. Человъкъ, какъ существо, имъющее образъ Божій, долженъ любить, чтобы пребывать въ Богъ и Бога имъть въ самомъ себъ. Но любить понятно не себя, не свое я, не на себя любоваться. Если-бы любовь человъческая выражалась въ самовлюбленности, въ человъкъ не сталобы ничего подлинно человъческаго, никакого образа Божія въ немъ не было бы, а былъ бы образъ животнаго, которое все обращено на себя и для себя, въ которомъ одна голая пассивная субъективность, покорность себъ и своимъ природнымъ физическимъ инстинктамъ. Нътъ, человъкъ долженъ найти себя въ другомъ, свое я въ другомъ я, свою личность въ другой личности. Это даетъ ему возможность пріумножить свой талантъ, конкретно осуществить въ себъ образъ Божій, который безъ этого оставался бы не сознаннымъ и не осуществленнымъ, какъ потенціальная сила и скрытая энергія, или какъ талантъ, законанный въ землю 1).

Грѣхъ есть обращеніе человѣка на самого себя, любовь къ себѣ, сосредоточеніе вниманія на своемъ  $\pi$ . Тамъ, гдѣ центромъ всего является  $\pi$ , начинается рабство самому себѣ, вѣчное служеніе себѣ, какъ идолу  $^2$ ).  $\mathcal A$  не нужно ни Бога, ни ближнихъ, ничего кругомъ него не существуетъ.  $\mathcal A$  само себѣ богъ и ближній.  $\mathcal A$  не нужно заботиться объ умноженіи таланта, потому что оно считаетъ себя выше всѣхъ другихъ.  $\mathcal A$  можетъ постоянно жить среди другихъ и не замѣчать ихъ.  $\mathcal A$  грѣшника свободно, но вся его свобода выражается въ въ томъ, чтобы не служить никому и быть покорнымъ рабомъ себѣ самому  $^3$ ). Когда человѣкъ богатѣетъ въ себя, а не въ Бога, съ нимъ случается тоже, что съ пьющимъ соленую воду: жажда не утоляется, а все больше растетъ  $^4$ ). Но и оторваться человѣкъ не можетъ, потому что не знаетъ о существованіи живой прѣсной воды. Ему представляется, что

<sup>1)</sup> Me. XXV, 25.

 $<sup>^2</sup>$ ) Дан. I-lV гл. Прим\*ръ гордости въ Навуходоносор\*, цар\*в Вавилонском\*ъ.

³) Гал. V, 13; 1 Kop. VIII, 9; 1 Петр. II, 16.

<sup>4)</sup> Лук. XII, 16-21.

кромъ того сосуда, изъ котораго онъ пьетъ, другого нътъ. и что всъ пьютъ туже соленую воду.

И получается совствить другой человтить съ какой-то особой, извращенной духовной сущностью. Образъ Божій въ немъ облекся въ разодранную ветхую ризу принципіальнаго эгоизма и служенія своимъ страстямъ. Въ душъ царствуеть гръхъ, одна голая субъективность, становящаяся второю природою и образующая въ немъ какую то другую личность, имъющую образъ звъря 1). Поэтому, для закоренълаго гръшника единственнымъ средствомъ спасенія было-бы полное отсъченіе своей гръховной природы, ръшительное признаніе своей духовной нищеты, коренной разрывъ со всъмъ прошлымъ и рожденіе для новой жизни. Необходимость этого прекрасно символизирована въ евангеліи словами Христа: "Если правый глазъ твой соблазняетъ тебя, вырви его и брось отъ себя; ибо лучше для тебя, чтобы погибъ одинъ изъ членовъ твоихъ, а не все тъло твое было ввержено въ геенну; и если правая рука твоя соблазняетъ тебя, отсъки ее и брось отъ себя; ибо лучше для тебя, чтобы погибъ одинъ изъ членовъ твоихъ, а не всъ тъло твое было ввержено въ геенну" 2). Чтобы человъкъ сталъ другимъ, нужно измънить все его духовное содержаніе, а для этого человъку нужно духовно переродиться или вновь родиться. "Кто не родится свыше, не можетъ увидъть Царствія Божія", сказалъ Інсусъ Христосъ Никодиму 3). Если же такого коренного измъненія въ душъ гръшника не произойдетъ, если не смотря на всъ призывы покаянію, онъ останется упорнымъ въ своемъ самоутвержденіи и съ этимъ настроеніемъ перейдетъ въ жизнь другую, эта голая субъективность не покинетъ его и тамъ. Но тамъ произойдетъ уже окончательный разрывъ человъческой личности, раздвоеніе сознанія. Если здісь такого разрыва не происходить, то благодаря только тому, что личность здъсь еще только созидается въ особую индивиду-

<sup>&#</sup>x27;) Апок. XIII, 1-8

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. V, 29-30; XVIII, 8 9; Mpk. IX, 43-47.

<sup>3)</sup> loan. III, 3; ср. lak. 1, 18; 1 Петр. 1, 23; 2 Кор. V, 17; Гал. V, 15. Гит. III, 5.

альность, въ особую духовную организацію, имъя основаніемъ образъ Божій. У человъка здъсь было много матеріала <sup>1</sup>), чтобы строить на основаніи Божьяго образа свою личность. И никто въ этомъ отношеніи не могъ стъснять человъческой свободы. Много разъ человъкъ могъ измънить и самый матеріалъ и его употребленіе, такой или иной способъ постройки; могъ разрушать созданное и снова строить, могъ умереть, доведя свое дъло до конца, могъ умереть не достроивши, даже въ самомъ началъ постройки <sup>2</sup>). Разные сроки жизни даются человъку Домовладыкой, и никто изъ насъ не можетъ знать "въкій часъ тать пріидетъ" <sup>3</sup>). Но когда совершится переходъ изъ этой жизни въ другую, постройка личности пріоста ювлена и дъло каждаго подвергнется огненному испытанію Божьяго суда <sup>4</sup>). Въ моментъ начала испы-

<sup>&#</sup>x27;) Приводимое и разбираемое мѣсто 1 Кор. III гл. 5-17 ст. 5лижайшимъ образомъ касается трудовъ апостольской проповѣди, которые будутъ подвергнуты оцѣнкѣ на судѣ Божіемъ. Но съ одинаковою силою выдвигается и субъективный смыслъ апостольской рѣчи. Обязанность каждаго быть храмомъ Божіимъ, вмѣсти лищемъ Духа Божія. Ст. 16: 000 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0100 0

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разумъется судьба дътей, умершихъ въ раннемъ возрастъ, а также гръшниковъ, покаявшихся предъ своею смертью, но неуспъвшихъ сотворить плодовъ покаянія. О таковыхъ на основаніи примъра благоразумнаго разбойника (Лук. XXIII, 43) церковь въруетъ, что они будутъ помилованы и не лишатся райскаго блаженства.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Мө. XXIV, 43—50; Лук. XII, 39; 1 Сол. V, 2; Апок. XVI, 15.

<sup>4)</sup> Огненное испытаніе, какъ символъ Божьяго суда, извъстно было въ Ветх. Завътъ: Ис. XLVIII, 10; Іер. XXIII, 29. Тоже 1 Петр. 1, 7, IV, 12; 2 Петр. 1,19. Дъломъ каждаго (τὸ ἔργον ἐκάστου) нъсколько дальше апостолъ Павелъ называетъ внутреннія расположенія, тайные совъты сер-

танія произойдетъ разсѣченіе <sup>5</sup>), раздѣленіе, или, какъ выше было сказано, разрывъ въ самомъ содержаніи личности. Произойдетъ отвѣиваніе пшеницы отъ плевелъ, (Ме. III, 11—11; Лук. III, i7), отдѣленіе основанія отъ постройки. Объективное основаніе личности, образъ Божій, ея духовная субстанція останется нетронутой <sup>6</sup>). Огонь коснется собственно дѣла каждаго, постройки, воздвигнутой на данномъ основаніи, тѣхъ строительныхъ матеріаловъ, изъ которыхъ сложилась личность, духовно индивидуальная организація. Суду Божію, испытанію огнемъ подвергнется внутреннее содержаніе человѣческой личности, его субъективная сторона, которая проявлялась въ извѣстныхъ индивидуальныхъ особенностяхъ, выражалась какъ характеръ, какъ сумма вѣ-

дечные (1 Kop. IV, 5), κοτορые обнаружить судъ Божій: ,, $\delta$  Κύριος... φωτίσει τὰ κρυπτὰ τοῦ σκότους, καὶ φανερώσει τὰς βουλὰς τῶν καρδιῶν."

<sup>5)</sup> Мө. XXIV, 50-51; Придетъ Господинъ раба того... и разсъчетъ его надвое — διχοτομήσει αὐτὸν. Никакое другое слово не могло бы лучше выразить мысль объ этомъ первомъ дъйствіи суда Божія надъ человъкомъ, какъ διχοτομήσει. Обычай разсъченія мечемъ нерадиваго раба былъ общепринятымъ у восточныхъ деспотовъ; отсюда онъ и взятъ евангеліемъ, какъ образъ будущаго суда Божія надъ человъкомъ.

рованій, убъжденій и сообразныхъ съ ними дълъ, поступковъ и всего поведенія. Каковъ будетъ этотъ матеріалъ, поскольку онъ окажется соотвътствующимъ предвізчному назначенію и цъли человъка, какъ образа Божія, будетъ ли онъ изъ золота, серебра, камней, дерева, съна или соломы, все это покажетъ огненный судъ Божій. Все субъективное въ человъкъ, его собственное, личное, индивидуальное, какъ результатъ свободнаго изволенія, поскольку оно будетъ отвъчать данному объективному основанію, образу Божію и цели человека, если оно будетъ состоять изъ золота, серебра, камня, -- останется, пребудетъ 1), и съ этимъ содержаніемъ перейдетъ въ жизнь въчную. А все несоотвътствующее образу Божію, какъ основанію и предвъчному назначенію человъка (дерево, съно, солома) будетъ горъть въчно, горъть и не сгорать, потому именно горъть и не сгорать, что въ основаніи и этихъ матеріаловъ лежитъ тотъ же неуничтожимый никакимъ огнемъ образъ Божій. Какъ знакъ въчной любви Божіей, будетъ въчно пронизывать собою этотъ горючій матеріалъ, и въ этомъ будетъ состоять въчная мука гръшниковъ. Происшедшій разрывъ личности не отниметъ у нея образа Божія, такъ какъ образъ Божій составляетъ ея сущность. Если бы гръшникъ лишился этой сущности, въ немъ ничего реальнаго не осталось бы, никакого реальнаго бытія; и тогда не было бы и вопроса о будущихъ мученіяхъ. Нътъ, -- человъкъ, нося образъ Божій, не на время получилъ его изъ руки Творца, а на въки. Поэтому, что бы ни строилъ человъкъ на этомъ основаніи, оно при всъхъ измъненіяхъ человъка пребываетъ въ немъ постояннымъ и неизмѣннымъ. И по смерти образъ Божій остается въ человъкъ, и въ праведникъ и въ гръшникъ, но съ тою разницею, что для праведниковъ ясное сознаніе въ себъ образа Божія даетъ гармонію жизни, полноту блаженства, восторгъ любви, а для гръшниковъ тоже сознаніе будетъ источникомъ въчныхъ му-

¹) Тамъ же ст. 14. "Чье дъло остается— μένει". Наст. вр. вмъсто будущаго для выраженія устойчивости, постоянства, въчности личныхь заслугь, добрыхъ дълъ. Все соотвътственное образу Божію въ личности человъка остается, пребываетъ въчно.

ченій, невыразимой скорби, огня неугасающаго. "Любовію Твоею уязви души наша", читаемъ мы въ молитвѣ св. Василія Великаго въ заключеніе службы шестого часа. Да, любовь уязвляетъ грѣшника, до самой глубины души уязвляетъ. Даже наша несовершенная и непостоянная любовь собираетъ горящіе уголья на голову врага, когда мы, вмѣсто отмщенія, утоляемъ его жажду и голодъ 1), даже она способна уязвить душу врага мученіями совѣсти. Что же сказать о любви Божіей къ нераскаянному грѣшнику. Она будетъ жечь его огнемъ неугасающимъ, какъ мечъ обоюдоострый будетъ проникать въ него до раздѣленія души и духа.

Въ приводимомъ пониманіи догмата вѣчныхъ мученій находять мѣсто обѣ точки зрѣнія, субъективная и объективная. Какъ и въ другихъ пунктахъ (напр. въ ученіи о Царствѣ Божіемъ) оно идетъ по царскому пути равнодѣйствующей, примиряя остроту крайнихъ воззрѣній и сглаживая противорѣчія. Истина всегда лежитъ посрединѣ между крайностями. Нѣтъ сомнѣнія, что мученія грѣшниковъ будутъ не внѣшними, а внутренними, субъективными, и въ этомъ смыслѣ они имманентны человѣку. Но не можетъ быть сомнѣній и въ ихъ трансцедентномъ характерѣ, въ томъ, что они будутъ обязаны объекту, Любви Божіей или Образу Божію, которымъ съ самаго момента бытія своего человѣкъ отмѣченъ и съ которымъ пребудетъ во вѣки.

Въ ученіи Откровенія о послѣднихъ судьбахъ грѣшника не слѣдуетъ опускать изъ вниманія одно весьма важное обстоятельство. Въ Словѣ Божіемъ загробное существованіе грѣшниковъ послѣ суда надъ ними нигдѣ не названо жизнью. Праведники идутъ въ жизнь вѣчную, грѣшники въмуку вѣчную ²). Повсюду жизни вѣчной противополагаются вѣчныя муки. Праведные возстаютъ для жизни вѣчной, грѣшники на вѣчное поруганіе и посрамленіе ³). Въ откровеніи св. Іоанна противоположность загробной участи праведниковъ и

¹) Римл. XIII, 19; ср. Притч. XXV, 22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. XXV, 41. 46; XVIII, 8; III, 12; Мрк. IX, 43-48; Iоан. V, 2; 2 Сол. I, 9--10; Іуд. 7 ст. Апок. XIV, 11; XX, 10.

³) Дан. XII, 2.

гръшниковъ по окончаніи суда выражена еще сильнъе, судя по метафоръ: имена праведниковъ записаны въ книгъ жизни. имена гръшниковъ не записаны, изглажены; ихъ участь смерть вторая 1). Это не значить, что гръшники не будуть существовать и будутъ уничтожены. Если бы это было такъ. то не было бы въ Словъ Божіемъ и ръчи о въчныхъ мученіяхъ. Изглажденіе именъ гръшниковъ изъ книги жизни не можетъ быть понято иначе какъ въ смыслъ, утраты ими основного предиката жизни, того, что далаетъ жизнь разумносвободнаго, богоподобнаго существа, какимъ является человъкъ, жизнью въ собственномъ смыслъ и отличаетъ ее отъ смерти. Человъкъ живетъ тогда, когда живетъ въ Богъ и съ Богомъ. Такой жизни не можетъ быть конца: это жизнь безпредъльная и безконечная. Существенная особенность такой жизни въ томъ, что ею преодолъвается пространство и время. Въ Богъ начало и конецъ бытія 2); въ Немъ нътъ прошедшаго и будущаго, но всегда пребывающее настоящее. Живя въ Богъ и съ Богомъ, т. е. живя въчною Любовію (Богъ есть Любовь), которая въчно требуеть объекта, человъкъ нъкоторымъ образомъ пріобщается Троическому Бытію, и въ этомъ состояніи преодолъваетъ голую субъективность, всецъло подчиненную времени. Чъмъ живетъ гръшникъ, углубившійся въ свое я, замкнувшійся въ самого себя? Онъ живетъ временемъ, т. е. непрерывнымъ потокомъ своихъ переживаній, кружащихся около своего я, какъ идола, и не находящихъ изъ него выхода. Непрестанная смъна такихъ переживаній даетъ время, постоянное ощущеніе чего то вѣчно текучаго, мимоидущаго, въчное томленіе, ожиданіе, исканіе, никогда и ни въ чемъ не находящее удовлетворенія. Только смерть могла бы положить конецъ этому томительному, безрадостному существованію, и не даромъ жизнь гръховная, тупо эгоистичная даетъ такъ много побужденій къ самоубійству. Смерть, какъ прекращеніе такого бытія, является до нъкоторой степени желаннымъ выходомъ изъ положенія, освобожденіемъ изъ темницы. Да, для гръшника смерть и время

<sup>&#</sup>x27;) Апок. II, 11; III, V; XIII, 8; XX, 12- 15; XXI, 8.

<sup>2)</sup> Апок. I, 8. 17; II, 8; Ис, LXI, 4.

царять на землъ. Но даеть ли тълесная смерть освобождение изъ темницы? Откровеніе говоритъ, что гръшника ожидаетъ смерть вторая. Смерть тълесная могла не прекратить, а только пріостановить эту безплодную, не знающую радостей любви и богообщенія жизнь. За нею слѣдуетъ смерть вторая, т. е. осужденіе гръшной души на въчную длительность во времени, на въчную субъективность. Но то, что всецъло подчиняется времени, не составляетъ постояннаго бытія, потому что мгновенно уносится временемъ. Время есть нѣчто текучее и субъективное; вся его психологическая сущность заключается въ неудержимомъ вытъснении предшествующихъ психическихъ моментовъ послъдующими 1). Если у времени отнять это свойство постоянной текучести, измъняемости явленій, то и времени для насъ уже не будетъ. Но, очевидно, такую въчную измънчивость истиннымъ бытіемъ назвать нельзя; истинное, постоянное, всегда пребывающее бытіе не уносится временемъ, а господствуетъ надъ нимъ: оно сверхвременно.

Когда мы говоримъ о потустороннемъ бытіи, о жизни будущаго въка и ръшаемъ вопросъ о въчности мученій, вызывающій такъ много недоразумъній, мы не должны забывать, что этотъ вопросъ тъсно соприкасается съ вопросомъ о времени. Будетъ ли время въ потустороннемъ бытіи или нътъ? Въ бытіи настоящемъ время опредъляется, какъ смъна однихъ душевныхъ состояній другими, прошедшихъ будущими, отчего получается непосредственное ощущеніе длительности, продолжительности, текучести бытія. Но уже въ этой жизни бываютъ моменты какъ бы нъкоторой пріостановки этой текучести душевныхъ явленій, а, слъдовательно, и времени, когда человъкъ, забывая о себъ и своемъ я, все свое вниманіе сосредоточитъ на другомъ, что всецъло захватываетъ все его существо, не давая мъста душевной разсъянности и раздвоенности.

Такими моментами, по свидътельству людей благочестивыхъ и святыхъ, служитъ глубокое молитвенное настрое-

<sup>&#</sup>x27;) Лопатинъ Л. М. проф. Положительныя задачи философіи. Ч. ІІ стр. 295—296. Его-же.—Понятіе о душъ по даннымъ внутренняго опыта. Вопр. Филос. и Психол. 1896 г. кн. 32. стр. 264—298.

ніе, состояніе религіознаго одушевленія, которое называется ими жизнью "въ духъ") и достигается "бодреннымъ сердцемъ и трезвенною мыслію 2). Въ состояніи духовнаго религіознаго экстаза человъкъ чувствуетъ себя преодолъвшимъ всякую ограниченность и какъ бы перешагнувшимъ въ иную высшую область бытія безпредъльнаго 3), неограниченнаго ни временемъ ни пространствомъ. Таково состояніе человъка, возлюбившаго Бога всъмъ сердцемъ и всею мыслію своею, и стремящагося къ соединенію съ Нимъ въ молитвахъ, въ уединеніи, въ безмолвіи, въ созерцаніи. Тъ же моменты преодольнія времени сообщаеть человьку исполненіе второй заповъди, любви къ ближнимъ. Восторги любви, готовность къ самопожертвованію дають ощущенія въчности, непередаваемыя психическія мгновенія, въ которыхъ тоже нътъ ощущенія времени. По словамъ св. Іоанна Златоуста "любящій живетъ на земль, какъ бы на небь, наслаждаясь всегда спокойствіемъ и соплетая себъ тысячи вънцовъ. Любовь измъняетъ самое существо вещей и неразлучно приноситъ съ собой всъ блага" 1). Все это, и любовь къ Богу, и любовь къ ближнему, на высшихъ ступеняхъ духовной жизни являются мгновеніями такого счастья и блаженства, для передачи которыхъ нътъ словъ на языкъ человъческомъ. Но каждый, переживающій эти святыя мгновенія, могъ бы засвидътельствовать, что въ этомъ то настоящая жизнь и есть,

<sup>1)</sup> Св. Өеофанъ Затворникъ говоритъ, что "молитва у св. отцовъ была признакомъ духа. Есть молитва,—живетъ духъ; нътъ молитвы, нътъ и жизни въ духъ". Четыре слова о молитвъ. 1904 г. стр. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Молитва утренняя 5-я. Св. Василія Вел.

выражающагося въ безмолвіи, характеризуеть какъ "тишину свободы отъ страстей" и какъ "стояніе сердца въ Богъ нетревожимое". Авва Өалласій пишеть: "Блаженъ кто достигъ въ безпредъльную безпредъльность; достигшимъ-же его можетъ быть только тотъ, кто перешелъ все предъльное". Лодыженскій. Сверхсознаніе. Спб. 1912 г. стр. 323. Изъ Добротолюбія III. стр. 293.

<sup>4) 32</sup> бесъда на 1 Кор. въ русск. пер. Изъ собр. Святоотеч. поученій на воскресн. дни. Сост. Кирилловымъ и Григорьевымъ. Новочеркасскъ. 1892 г.

что для такого мгновенія можно пожертвовать всізмъ, даже самою земною жизнью. Каждый могъ бы сказать, что его жизнь была доселъ феноменомъ, призракомъ, бываніемъ, а не бытіемъ, что настоящимъ бытіемъ было вотъ это самое мгновеніе, въ которомъ не было ощущенія сміны противоположныхъ настроеній, не было прошедшаго и будущаго, а постоянство, единство и ясность сознанія, - въчное настоящее. Такое состояніе психологически возможно у дітей, которыя, переживая постоянную юную радость и восторгъ неиспорченной души, совершенно не замъчаютъ времени. Не поэтому ли они такъ близки къ Царству Божію<sup>1</sup>). Что такія мгновенія возможны среди взрослыхъ, объ этомъ говоритъ религіозный опыть всъхъ праведниковъ, посвятившихъ себя на служеніе Богу и ближнимъ. Они совсъмъ не заботятся о себъ, не ищутъ въ земной жизни временныхъ утъшеній и стремятся къ отечеству небесному. Смерть и время царятъ на землъ, но праведники не признаютъ ихъ владычества надъ собою. Они ищутъ жизни нескончаемой, бытія сверхвременнаго, въчнаго, постояннаго. И нътъ сомнънія, что они получатъ его, и въ этомъ будетъ состоять ихъ блаженство. Праведники идутъ въ жизнь въчную.

А для гръшниковъ остается текучее время, которое и будетъ для нихъ въчнымъ горниломъ, постояннымъ источникомъ мученій. Но жизни въчной для нихъ нътъ и не будетъ: имена ихъ изглажены изъ книги жизни. "И се есть вторая смерть"  $^2$ ).

<sup>&#</sup>x27;) Me. XVIII, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Апок. ХХ, 14; ХХІ, 8. Въ Словъ Импер. Юстиніана патріарху Минъ не мало удълено мъста полемикъ съ оригенистами по вопросу о въчности мученій. Желая опровергнуть мнтніе оригенистовъ о будущемъ всеобщемъ возстановленіи (апокатастасисъ), Слово заключаетъ всъ приводимые доводы въ такихъ выраженіяхъ: "Итакъ, если и Божественное писаніе, и св. отцы ясно научаютъ насъ, что не будетъ конца мукамъ нечестивцевъ и обожаємыхъ ими демоновъ, то о какомъ возстановленіи мечтаютъ единомышленники Оригена, когда мученія безконечны? Ибо св. церковъ Христова какъ праведнымъ возвъщаетъ въчную, нескончаемую жизнь, такъ и нечестивымъ возвъщаетъ нескончаемое мученіе. Въ этомъ все дъло. И мы нашли нужнымъ

Многихъ терзаетъ вопросъ, кого разумъть подъ гръшниками, которые будутъ испытывать въчныя мученія. Ука-

нзъ многаго сказаннаго въ Божественномъ писаніи и у св. отцовъ, привести только немногое для обличенія нечестія оригенистовъ". Дъян. всел. соборовъ т. V. Въ русск. пер. изд. Каз. ак. 1878. стр. 249. Разъясненъ-ли догматъ о въчности мученій приводимыми соображеніями, равно какъ и тъми мъстами св. писанія и митніями св. отцовъ, на которыя ссылается Слово Юстиніана? Намъ кажется, нътъ. Во всемъ свящ, писаніи, а главное въ словахъ Іисуса Христа въчныя мученія гръшниковъ нигдъ не названы жизнью, хотя бы мучительною жизнью. Сказано: "идутъ сіи въ муку въчную, праведники-же въ жизнь въчную (Мо. XXV, 46). Хотя на первый взглядъ оба эти выраженія, "въ муку въчную и въ "жизнь въчную" (εἰς χόλασιν αἰώνιον—εἰς ζωὴν αἰώνιον), заключають одну и туже мысль о жизни будущей, одинаково въчной для тъхъ и другихъ, но уже одно разсужденіе Апокалипсиса о въчномъ огнъ, какъ о смерти второй (Апок. XX, 13-15; XXI, 8), не даетъ права считать въчныя муки гръщниковъ жизнью. Очевидно, Откровеніе, называя будущую участь грфшниковъ смертью второй, хотфло сказать не совсфмъ то, что мы понимаемъ подъ жизнью. Жизненный духовный процессъ есть процессъвъчнаго духовнаго возрастанія, безостановочнаго движенія къ Идеалу, образа къ Первообразному. Духовною же смертью называется обратный процессъ паденія, приниженія, умиранія, обращенія въ ничтожество. Будетъ-ли этотъ процессъ въчнымъ? Въруемъ, что будетъ по Слову Божію, рекшему, "идутъ сіи въ муку въчную". Но при этомъ должны признать и добавить, что, если его и можно назвать въчнымъ, то во всякомъ случат не въ качествъ жизни. Когда ръчь идетъ о въчномъ бытіи Абсолютнаго, о въчной жизни праведниковъ въ Богъ и съ Богомъ, въчность становится намъ до нъкоторой степени понятною, ибо этою въчностью преодолъвается время. Но какъ же понять въчность бытія гръшниковъ, хотя бы и мучительнаго? Въ примъневіи къ нимъ самое понятіе въчности не должно ли имъть нъсколько иное значеніе, въ смыслѣ подчиненія времени, а не господства надъ нимъ? Въдь гръшники еще въ здъшней жизни отличались тъмъ, что насильно подавляли въ себъ все въчное, всъ идеальные порывы богообразной души, чтобы имъть временную гръха сладость. Въ будущемъ въкъ они пожинаютъ посъянное. Во всякомъ случаъ, едва ли кому вибудь понятными станутъ въчныя мученія гръшниковъ въ томъ богословскомъ объясненіи ихъ, котороедано въ догматическомъ богословіи Митр. Макарія. Различаясь между собою по степени, мученія гръшниковъ во адъ ни мало не будутъ различны

зываютъ на массу язычниковъ, магометанъ и вообще иновърцевъ, не знающихъ Христа. Неужели все это жертвы въч-

по отношенію къ продолжительности, потому что для всъхъ равно будутъ въчны и нескончаемы". (Прав.-догм. богословіе т. ІІ, стр. 656-657). Всякому ясно, что въ подобномъ объясненіи богословская мысль встала въ явное противоръчіе сама съ собою. Понятія вычности и продолжительности несовмъстимы. Первое относится къ бытію внъвременному, второе говоритъ о срокъ и времени. И всякому, разсуждающему о въчности бытія съ точки зрънія продолжительности, не мъшало бы вспомнить слова Іисуса Христа, сказанныя апостоламъ по поводу ихъ ожиданій на землѣ Божія Царства: "Не ваше дъло знать времена и сроки, которые Отецъ положилъ въ своей власти" (Дъян. 1, 7). Здъсь мы видимъ лишнее подтверждение того, что догматъ о въчности мученій является въ богословской наукъ совершенно нераскрытымъ даже въ своей откровенной основъ. Христіанская эсхатологія имъетъ своимъ базисомь не одинъ апокалипсисъ, а и многія мысли, разсъянныя въ разныхъ мъстахъ апостольскихъ посланій, особенно у ап. Павла. Въ разсужденіи конечныхъ судебъ человъка и человъчества, праведниковъ и гръшниковъ, нельзя забывать такихъ мъстъ, какъ Римл. XI, 32—36 и 1 Кор. XV, 24-28. Въ Апокалипсисъ ст. 14 гл. XX читаемъ: "и смерть и адъ повержены въ озеро огненное: это есть вторая смертъ" — 200 о 30 с 30νατος καὶ ὁ ἄὸης ἐβλήθησαν εἰς τὴν λίμνην τοῦ πυρός. οὖτός έστιν δ δεύτερος θάνατος. Въ І Кор. XV, 26, говоря о послъднихъ судьбахъ міра, ап. Павелъ пишетъ: "послъдній врагъ истребится (слав. испразднится) смерть"— "ἔσγατος ἐγθρὸς καταργεῖται ὁ θάνατος". Объ упраздненіи какой смерти здівсь говорится? Все заставляеть думать, что рѣчь идеть о δεύτερος θάνατος. А если такъ, то какъ же нужно понимать въчность мученій?

Въ послъднее время русская богословская литература обогатилась замъчательнымъ во всъхъ отношеніяхъ трудомъ проф. о. П. Флоренскаго "Столпъ и утвержденіе истины" (Москва 1914), на который мы уже дълали указанія въ различныхъ мъстахъ настоящей книги. Помимо оффиціальныхъ рецензій, о книгъ появилось много отзывовъ въ духовной и свътской печати. Книга о. Флоренскаго безспорно выдающееся явленіе въ позднъйшей богословской литературъ по самой постановкъ и оригинальному освъщенію основныхъ богословскихъ вопросовъ. Въ ней, между прочимъ, затронуть этотъ въчный вопросъ о въчности мученій (Письмо восьмое. Геенна. Стр. 205—260). Автору кажется, что вопросъ о гееннъ, какъ и вообще о всъхъ догматахъ

ныхъ мученій, неужели адъ и геенна мѣсто ихъ обиталища въ будущемъ вѣкѣ? И за что, чѣмъ они виноваты? На это недоумѣніе евангеліе отвѣтило притчей о страшномъ судѣ.

христіанства, не укладывается въ плоскости разсудка, будучи внутренне антиномичнымъ, и что смыслъ геенны можетъ быть раскрытъ только живымъ религіознымъ опытомъ. Такимъ образомъ, симпатіи автора склоняются въ сторону крайняго субъективизма. Это, однако, не помѣшало автору примѣнить къ вопросу и объективный раціоналистическій методъ. Въ этомъ духѣ, впрочемъ, идетъ рѣшеніе и другихъ вопросовъ, затронутыхъ въ книгѣ: автору нигдѣ не удалось избѣгнуть работы разсудка.

Проблема геенны ръшается о. Флоренскимъ въ такомъ смыслъ. Выходя изъ эмпирическаго факта раздвоенія личности, о. Фл. находить, что такое раздвоеніе переживаеть гръшникь, злая воля котораго дълается тьмою кромъшнею, гдъ нътъ Бога. Тъма кромъшняя или геенна есть отрицаніе Троичности, пустое самотожество я, полное отсутствіе любви къ другому. Такимь образомъ, ръшеніе вопроса сводится къ раздъленію въ человъкъ образа Божія и свободы, или образа Божія и подобія Божія. На основаніи Евр. IV, 12 и 1 Кор. III, 10-15 о. Фл. приходитъ къ выводу, что въ человъкъ спасется самь (αὐτός), т. е. образъ Божій, а огню въчному предана будеть самость, (эгоизмъ) которая сама себя пожираетъ, терзаетъ; а это и есть въчное огненное мученіе. "Если окажется, что сокровенный образъ Божій не раскрылся въ конкретномъ подобіи Вожіемъ, если человъкъ зарылъ данный ему образъ Божій, не использовавъ его, не обоживъ самости своей, не доказавъ себя, то отъ необоженной самости его отнимется образъ Божій; всли же самость претворена въ подобіе Божіе, то человъкъ получитъ награду (ພະດີໃດ່າ), внутреннее блаженство видънія въ себъ подобія Божія, —творческую радость художника, созерцающаго твореніе свое" (стр. 230). Человъку, лишившемуся образа Божія, остается геенна, – ложная призрачная безконечность. Геенна есть реальность въ собственномъ сознаніи и ничто въ сознаніи Бога. Такимъ образомъ, въ человъкъ та часть его личности, которая составляетъ образъ Божій, должна быть спасена, а та, которая составляетъ характеръ, эмпирическую личность, - подобіе Божіе, можетъ и не быть спасенною, погибнетъ. Точка зрънія довольно своеобразная и двойственная. Прямого отвъта на вопросъ о въчности мученій не дается, ни да, ни нътъ; и будутъ въчныя муки, и не будутъ (стр. 255). Такое ръшеніе едва ли кого удовлетворить можеть. Въ немъ осталось не выясненнымъ понятіе въчности и смерти второй (Апок. XX, 14; XXI, 8).

Нелицепріятность Божественнаго правосудія тамъ выражена очень ясно. Суду Божію предстанутъ всѣ люди, и христіане и нехристіане. Но стояніе по правую и лѣвую сторону праведнаго Судіи опредълится не тъмъ, кто какую исповъдывалъ въру. "Не всякій говорящій, Господи, Господи, войдеть въ Царство Небесное, но исполняющій волю Отца" 1). Исполненіе воли Отца Небеснаго, —вотъ что опредълитъ положеніе человѣка на страшномъ Судѣ 2). Во всякомъ народѣ боящійся Бога и дълающій добро угоденъ Ему<sup>3</sup>). Это не то значитъ, чтобы люди пренебрегли христіанствомъ, избирали какую угодно религію. Перефразируя слова ап. Павла о евреяхъ4), мы должны сказать, что быть христіаниномъ великое преимущество во всъхъ отношеніяхъ. Ужъ если еврей самою своею принадлежностью къ избранному народу, знаніемъ закона и обътованій былъ въ состояніи знать и различать, что добро и зло, и болъе или менъе сознательно относиться къ задачъ и цъли своей жизни, то тъмъ болъе христіанинъ. И язычники естествомъ законное творятъ ), симпатизируютъ добру и дълаютъ добро, какъ умъютъ. Все это имъетъ цъну въ глазахъ правосуднаго Бога и все будетъ взвъшено на въсахъ Божьяго правосудія. Самое мальйшее добро будетъ зачтено человъку. Чаша студеной воды, поданная жаждушему, не останется безъ награды<sup>6</sup>). Но христіане, имъя передъ собою не одинъ формальный законъ и не одну природную склонность къ доброй жизни, а самую эту Жизнь въ Лицъ Богочеловъка, Іисуса Христа, понятно, должны быть болъе чуткими къ добру и совершенно сознательно слъдовать ему. И если, тъмъ не менъе, нъкоторые изъ христіанъ не слъдуютъ ему, а напротивъ насмъхаются надъ этою Жизнью, со-

<sup>1)</sup> Me. VII, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Me. XXV, 31 -- 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дѣян. X, 35

<sup>4)</sup> Римл. III, 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Римл. II, 14.

<sup>6)</sup> Мрк. IX, 4'; Мө. X, 42.

вершенно сознательно и принципіально отвергаютъ Ее <sup>1</sup>), тоне христіанство виновато въ томъ, что они добровольно избираютъ для себя. Благодать, милосердіе и любовь Божіи неисчерпаемы: это родникъ живой воды, никогда не изсякающій. Но насильственное привлеченіе людей въ обители Царства Божія не угодно Богу: Ему угодно, чтобы люди сами, сознательно и свободно достигали небеснаго отечества.

Большое недоумъніе вызываетъ мысль, что на страшномъ судъ нътъ покаянія. Покаяніе есть актъ свободнаго и добровольнаго подчиненія своей воли волѣ Божіей. Такое свободное изволеніе должно быть проявлено въ чемъ нибудь конкретномъ и положительномъ, т. е. опять же въ любви и добръ. Но конкретно проявиться въ будущемъ міръ оно уже не можетъ; ближнихъ, на которыхъ могла бы излиться любовь. тамъ нътъ: никто тамъ не ищетъ, не проситъ, не алчетъ, не жаждетъ, не наготуетъ. Остается одно пассивное сожалъніе о времени, потерянномъ напрасно и безплодно. Если это сожальніе будеть вызвано страхомъ мученій, оно не можетъ служить знакомъ нравственнаго исправленія, потому что не будетъ актомъ свободнымъ. Но евангеліе допускаетъ возможность и нъкотораго безкорыстія въ этомъ пассивномъ раскаяніи. Если не дъланіе добра, то по крайней мъръ желаніе добра возможно для гръшника и тамъ. Въ притчъ о богатомъ и Лазаръ допущена одна многозначительная подробность. Въ душъ богача, страждущаго во пламени пробуждается забота о другихъ, желаніе предостеречь своихъ братьевъ, чтобы они во время обратились на путь покаянія. Безъ сомнънія, эта подробность притчи приведена не для того, чтобы служить доказательствомъ немыслимости раскаянія на страшномъ судъ. Помнить необходимо, что Судіею міра будеть Спаситель міра Христосъ. И если Онъ во дни Своей жизни земной произносилъ судъ міру сему и его князю<sup>2</sup>), т. е. сознавалъ и являлъ Себя Судіею міра, то и на

<sup>1)</sup> EBp. Vl, 6; X, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ioan. XII 31.

страшномъ судъ ничто не можетъ ему воспрепятствовать быть Спасителемъ міра. И вообще, когда вопросъ о спасеніи грѣшниковъ разсматривается въ широкой перспективѣ, когда ръчь идетъ о судьбахъ не отдъльныхъ людей, а всего человъчества, о будущемъ всего міра, мы должны смиренно положиться на благой Промыслъ Божій, помня великія наставленія ап. Павла, изложенныя въ IX—XI гл. посланія къ Римлянамъ. Духомъ Божіимъ руководимый умъ великаго апостола здъсь возвышается до проникновенія въ міровыя тайны. Участью всего человъчества настоящаго прошедшаго и будущаго руководять особые таинственные Божественные планы, ведущіе все человъчество къ одной цъли, одному результату, -- спасенію всъхъ. Избраннымъ народомъ Божіимъ нъкогда былъ еврейскій народъ. Но онъ не принялъ Христа и отвергъ Его, ополчился на Господа и на Христа Его. За это и Богъ отвергъ его, какъ раньше отвергъ язычниковъ. Вмъсто Израиля, близкими Богу сдълались върующіе во Христа изъ всякаго народа. Но и христіане этимъ избраніемъ гордиться не должны, ибо еслимы будемъ непокорны Богу, Онъ и насъ отвергнетъ, какъ нъкогда отвергъ непокорныхъ евреевъ. И не будетъ ничего невозможнаго въ томъ, что въ концъ временъ нынъшнее озлобленное противоборство Христу, замъчаемое среди христіанъ, послужитъ къ новому призванію евреевъ и другихъ народовъ, до сихъ поръ блуждающихъ во тьмъ религіознаго невъдънія. Такъ міровыя судьбы разныхъ народовъ тъсно соприкасаются между собою, но въ общемъ планъ Божественныхъ предначертаній направляются къ одному утъшительному результату: "Богъ заключилъ всъхъ въ непослушаніе, чтобы всъхъ помиловать1)."

Такова сущность міровой тайны, касающейся послѣднихъ судебъ человѣчества, тайны, которую нѣсколько пріоткрылъ великій, богодухновенный апостолъ. Въ дѣлѣ спасенія людей, въ вопросѣ о будущемъ міра и человѣчества таится глубина премудрости и разума Божія: суды Его не испытаны, пути не изслѣдованы. Кто можетъ уразумѣть

<sup>1)</sup> Римл. XI, 32.

умъ Господень, постичь Его Божественные планы? Кто былъ Ему совътникомъ, когда Онъ призывалъ къ бытію міръ и человъка? И можетъ ли человъкъ требовать отъ Бога что нибудь, какъ свое право, когда онъ получилъ самое бытіе свое отъ Бога? "Ибо все изъ Него, Имъ и къ Нему.

Ему слава во въки". Аминь. (Римл. XI, 33-36.).

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Въ религіи человъкъ находитъ отвътъ на основные вопросы бытія. Въчныя проблемы обладаютъ неодолимой притягательной силой, тревожатъ, будятъ совъсть, привлекаютъ вниманіе. Самая наличность этихъ проблемъ въ сознаніи свидътельствуетъ, что настоящее бытіе человъка сковано невидимыми и неразрывными узами съ бытіемъ въчнымъ. Никакими усиліями воли не можетъ человъкъ порвать эти узы: по отношенію къ нимъ онъ чувствуетъ себя подневольнымъ, подвластнымъ. Какъ будто сама человъческая свобода теряетъ свою реальность, когда дъло касается въчныхъ вопросовъ....

Но это говоритъ о томъ, что свобода человъческая антиномична, потому что тамъ, гдъ происходитъ ея умаленіе, отрицаніе или уничтоженіе, тамъ начинается ея торжество, утвержденіе и осуществленіе. Въ стремленіи постичь въчныя тайны человъкъ освобождается отъ тяжелаго рабства матеріальнымъ стихіямъ, законамъ физической необходимости, поднимается надъ уровнемъ конечнаго, феноменальнаго, временно-пространственнаго бытія и приводится къ вратамъ въчности и безпредъльности.

Однако привести къ вратамъ въчности и указагь на нихъ еще не значитъ открыть входъ и получить туда доступъ. Религіозное знаніе не обезпечиваетъ человъку полной духовной побъды и не дастъ обладанія бытіемъ въчнымъ, если не найдетъ себъ върнаго союзника въ свободъ самоотреченія отъ своей эгоистической самости и въ въръ спасающей. Исторія Богооткровенной религіи свидътельствуетъ, что человъкъ шелъ и этимъ путемъ постепеннаго освобожденія изъ подъ власти эгоистическаго самоутвержденія, стремился

къ истинной свободъ и торжеству духа. Но всъ стремленія его были безплодны, пока освобожденіе не стало совершившимся фактомъ въ Личности Богочеловъка Іисуса Христа. Съ тъхъ поръ Богосыновство и Богочеловъчество стало идеаломъ человъка: въ Немъ (Христъ) въчность показала свою реадъность. "Въ Немъ была жизнь и жизнь была свътъ человъковъ" (Іоан. І, 4).

Первую часть своей книги мы начали указаніемъ на возможность сомнѣнія, можетъ ли богословіе быть наукой: "Бога никтоже видѣ нигдѣже". Вторая часть представляетъ собою разрѣшеніе сомнѣнія. Вопросъ не въ томъ, можетъ ли богословіе быть наукой, а въ томъ, какое богословіе должно быть наукой.

Религія хотя-бы и христіанская, но безъ Христа, какъ Богочеловъка, осуждена на медленное, но върное исчезновеніе. Положеніе, которое нужно признать безспорнымъ въ виду его фактической очевидности: нынъшняя ужасная война воочію показала всю несостоятельность научнаго протестантскаго христіанства. Тоже случится и съ богословіемъ, если оно будетъ держаться принциповъ голаго раціонализма; и оно должно умереть медленною, но върною смертью. Если христіанское богословіе есть только слово о Богъ, а не самое Слово Божіе, не Логосъ Божій, въчно звучащій въ душь человъка и стучащій въ наше сердце (Апок. III, 20), то значеніе его слишкомъ ничтожно: оно останется доктриной сухой, непонятной и никому ненужной. И въчныя останутся въ немъ въчными тайнами, и въчность пребудетъ чуждою, туманною областью бытія.

Не разсудкомъ познается въчность и безпредъльность, которая насъ ожидаетъ. Въ жизни земной она переживается, а не познается, переживается опытно, когда человъкъ, возвысивъ умъ свой къ Богу и сердце очистивъ отъ скверны страстей, дълается храмомъ св. Духа. Върою сердечною, внутреннимъ созерцаніемъ, интуитивно мы проникаемъ въ высшія сферы въчности. Для людей, живущихъ върою въ Сына Божія и носящихъ Христа въ сердцъ своемъ, совершенно понятно, какимъ образомъ высшій міръ и въчность нахо-

дится съ нами й въ насъ. Телескопъ можетъ раздвигать границы міра до какихъ угодно предѣловъ, и теорія эволюціи можетъ измѣрять міровое бытіе милліонами лѣтъ, но это не мѣшаетъ людямъ истиннаго благочестія преодолѣвать пространство и время, чувствовать и переживать безпредѣльную вѣчность. Когда Царство Божіе внутри человѣка, для сознанія дѣлается яснымъ, что не духовный міръ занимаетъ мѣсто въ матеріальномъ, а наоборотъ, матеріальный, какъ-бы онъ ни былъ великъ, содержится въ духовномъ, какъ меньшее въ большемъ, а время поглощается вѣчностью и совершенно исчезаетъ въ ней.

Такое торжествующее сознаніе сообщается христіанину тѣмъ богословіемъ, которое является Словомъ Божіимъ (Λόγος Θεοῦ), Свѣтомъ Истиннымъ, просвѣщающимъ человѣка (Іоан. І, 1. 5. 9. 18). Если-бы богословская наука встала когда нибудь на путь опытнаго богопознанія, вмѣсто раціональнаго, дальнѣйшее развитіе и успѣхи ея были бы обезпечены. Въ этомъ видѣ она явилась бы величайшею міровою силою, идущею впереди всѣхъ другихъ наукъ и указывающею имъ точку опоры и настоящую цѣль для дальнѣйшаго развитія.



## ОПЕЧАТКИ.

## Во II части.

| Страница. | Строка.     | Напечатано.                 | Должно быть.    |
|-----------|-------------|-----------------------------|-----------------|
| 15        | 1 сверху    | выражающимъ <sup>1</sup> ). | выражающимъ.    |
| 32        | 4 сверху    | поводь                      | поводъ          |
| _         | 13 св.      | міровое бытія               | міровое бытіе   |
| _         | 16 св.      | отказалея                   | отказался       |
| _         | 17 св.      | пониманія бытіе             | пониманія бытія |
| 62        | 9 сн. прим. | 1 Цар. Цар.                 | 1 Цар.          |
| 118       | 2 сн. прим. | 1990 г.                     | 1890 г.         |
| 121       | 1 сн. прим. | христа                      | Христа.         |