

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





# ВЪРА И РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

## ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

при

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ

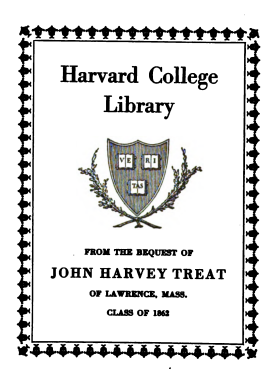


T. I.-4. I.

ОТДЪЛЪ ЦЕРНОВНЫЙ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія. 1893.



FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE





# ВЪРА И РАЗУМЪ

журналъ

### БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

при

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ



T. I.-4. I.

ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія. 1893. COLLEGE LIBRARY

OFF OF

III. . . 1 22 Treat rund

#### ОГЛАВЛЕНІЕ

#### CTATE

#### БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

#### "ВЪРА и РАЗУМЪ".

🤏 т. і.—ч. і. 餐 —

#### ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.

Московскій періодъ (1821—1867 гг.) пропов'вднической д'ялтельности Митрополита Филарета (Дроздова) (продолженіе).—Профессора Московской духовной академіи *И. Корсунскаго* (стр. 1–28, 93—117, 221—226, 387—402 и 751—768) 1).

Западная средневъковая мистика и отношение са къ католичеству (продолжение).—А. Вертеловского (стр. 29 46, 47—68, 199—220, 409—439 и 627—645).

Очеркъ православнаго церковнаго права (продолженіе).— Профессора M. А. Остроумова (въ особомъ приложеніи) (стр. 513—640) <sup>2</sup>).

Крещеніе остяковъ и вогуловъ при Петрѣ Великомъ.—Профессора Харьковскаго университета, доктора исторіи, *II. Бучинскаго* (стр. 69—92, 118—136, 440—558 и 646—678).

О славянскомъ богослуженія на западѣ. — K. Истомина (стр. 137—162).

Ученіе Стефана Яворскаго и <del>О</del>еофана Прокоповича и о Священномъ Преданіи.—*М. Савкевича* (стр. 163—198).

О православной и протестантской импровизаціи.—К. Истомина (стр. 237—274).

Отношеніе раскола къ государству (окончаніе).—C.  $\Gamma$ . C. (стр. 275—312).

Э. Ренанъ и его новъйшій русскій "критикъ".—Свящ. Т. Буткевича (стр. 313—338).

Слово по освященіи храма въ Харьковской третьей мужской

<sup>1)</sup> Продолжение-- во 2-й части: см. оглавление.

<sup>2)</sup> Toxe.

гимназіи.—Объ участім мірянъ въ дёлё церковнаго учительства. —Преосвященнаго *Амаросія* (стр. 333—352).

Письмо г. Оберъ-Прокурора Св. Сунода К. П. Побъдоносцева къ Патеру В. Ванутелли.—К. Истомина (стр. 353—386).

Слово въ недѣлю свв. женъ Муроносицъ.—Прот. Андрея Щелкунова (стр. 403—408).

Рѣчь, произнесенная Благочестивѣйшему ГОСУДАРЮ ИМПЕ-РАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ, при посѣщеніи Его Величествомъ Спасова Скита, 11-го мая 1893 г.— Преосвященнаго Амеросія (стр. І и ІІ).

Къ вопросу о падшихъ въ римской и сѣверо-африканской церквахъ въ 3 въкъ. – *Н. С—цкаго* (стр. 559—591 и 691—710).

Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869— 70 г.) включительно (продолженіе).—Свящ. І. Арсеньева (стр. 592—607 и 679—690) 1;.

Замътки о церковной жизни за-границей.—А. K. (стр. 608 —626)  $^{2}$ ).

Сущность христіанской нравственности въ отличіи ея отъ моральной философіи графа Л. Н. Толстого. Свящ. *Іоанна Филевскаго* (стр. 711 750).

Историческій очеркъ единовірія.—*Петра Смирнова* (стр. 769 —806).

<sup>:)</sup> Продолженіе-и во 2-й части: см. оглавленіе.

<sup>2)</sup> Toxe.

# ВВРА и РАЗУМЪ

#### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 1.

ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοούμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дознолено цензурою. Харьковъ, 15 Января 1893 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлоча*.

## Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповъднической дъятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

Святитель Филаретъ, въ отвътномъ письмъ своемъ отъ 21 сентября 1861 года, писаль графу (Путятину): "Господь да благословитъ Вашу ревность о благь Царя и Отечества. Господь да ваставляеть и украпляеть вась на поприща, исполненномъ трудностей, которыя приготовлены прежде васъ, но противъ которыхъ вамъ суждено выдерживать борьбу. Ихъ можно было предусматривать, и оказалось возможнымъ устранить, или не допустить, чтобы онъ открылись такъ сильно. Вы желаете возбудить мою ревность. Можетъ быть, я имъю въ семъ нужду. Но для моей ревности есть кругъ, очерченный моимъ призваніемъ. Сей кругъ есть церковь, или, если судить строже, епархія. Если действование мое въ пределахъ моихъ обязанностей окажется неудовлетворительнымъ, могу облегчить мою скорбь много тамъ, что дайствовалъ по необходимому долгу, при посильномъ разумънін. Но если произвольно выступлю за предълы моихъ обязанностей, и последствія окажутся нежелаемыя, я буду иметь въ совъсти сугубый упрекъ, что дъйствоваль не къ пользъ, и что своею произвольною виною открыль себь путь къ неполезному.— Не мало думаль я надъ тъмъ, что мнь сообщено: и много скорбыль, и много недоумъвалъ. Что теперь требуется? Возбудить вниманіе къ опасности? Возбудить вниманіе къ потребности благоразум-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ» № 24, 1892 г.

ныхъ и твердыхъ мъръ? Но въ читанныхъ мною печатныхъ и письменныхъ воззваніяхъ 1) опасность такъ ярко видна, что болять глаза; она говорить сама о себъ такимъ громкимъ и угрожающимъ голосомъ, что нельзя представить себъ, чтобы это не возбуждало вниманія. Рука не поднимается, чтобы переписать многое изъ того, что я прочиталь. Укажу для примъра на одно. Великорусст хочетъ отделить отъ Россіи не только Польшу, но и Южную Русь, а по теоріи, на которой сіе основано, конечно, и многое другое. Можно ли не видъть, что хотять разрушить Россію? Вспомните при семь, что въ отчеть слёдственной коммиссіи, по происшествію 14 декабря <sup>2</sup>), упомянуто было, что тогда хотфли раздфлить Россію на семь республикъ. Сіе ведетъ къ заключенію, что великорусся высказаль не мимолетную мечту одной или немногихъ головъ; но что прилежная подземная работа разрушенія выходить наружу. Посему нельзя думать, чтобы не было возбуждено вниманіе и къ потребности благоразумныхъ и твердыхъ мфръ. Разсуждать же о сихъ мфрахъ я не имфю не только призванія, но и возможности. Сіе не требуетъ доказательства.-Примівчаю и долгъ имъю поставлять во вниманіе себъ и кому могу, что мы много согръшили предъ Богомъ охлаждениемъ къ православному благочестію, въ чемъ особенно вредные примъры подаются изъ высшихъ и образованныхъ сословій, ослабленіемъ нравственныхъ началь въ жизни частной и общественной, въ начальствованіи, въ суді, въ области наукъ и словесности, въ роскоши и даже въ скудости, --пристрастіемъ къ чувственнымъ удовольствіямъ, разслабляющимъ духовныя силы, —подражаніемъ иноземному, большею частію суетному и несродному, чёмъ повреждается характеръ народа и единство народнаго духа,преследованіемъ частной и личной пользы преимущественно предъ общею. Умножившіеся грѣхи привлекають наказаніе, по реченному: накажеть тя отступление твое (Іер. 2, 19). Средства противъ сего: дъятельное покаяніе, молитва и исправленіе. Недо-



<sup>1)</sup> Провламаціяхъ, присланныхъ въ митрополиту гр. Путліннымъ въ числ'є упомянутыхъ бумасъ.

<sup>2) 1825</sup> года. Разумъется бунть декабристовъ.

статки охранителей обращаются въ оружіе разрушителей. Добродътели охранителей вырывають изъ рукъ оружіе у порицателей и возмутителей. Не время недеятельности; да возбудится ревность; да умолкнутъ разделение и частные виды 1); да станутъ все верные и благонамеренные, въ силе единства, въ крепкій подвигъ подъ общимъ знаменемъ: въра, Царь и Россія. Вотъ что долженъ я говорить и говорю, поколику могу, имфющимъ уши слышати" 2). За тёмъ въ октябре того же 1861 года, когда волненія между студентами усилились и въ Московскомъ университетъ 3) и когда Государь Императоръ, въ виду этого непріятнаго явленія, протвідомъ чрезъ Москву, противъ обычая, лишь весьма недолго пробыль въ ней, святитель Филареть, еще болье озабоченный состояніемь Россіи, весьма печальнымь, рышиль прибытнуть къ особенной, чрезвычайной мыры, —къ усиленію церковной молитвы, и въ ноябрі составиль особое, изъ церковныхъ книгъ выбранное, моленіе. "Вчера, писалъ святитель Филаретъ отъ 18 ноября 1861 года наместнику Сергіевой Лавры архимандриту Антонію, - въ день преподобнаго Никона, который Божіе на сторону нашу прещеніе видъль и перенесъ, и разрушенное бъдами послъ возстановиль, мы начали употреблять на службахъ церковныхъ дополнительное прошеніе, которое при семъ прилагается. Оно заимствовано не изъ книги молебныхъ пъній, а изъ литіи на вечерни, гдъ изречено полнъе. почему и яснъе то. что оно болъе заимствовано, нежели составлено" 4). Между темъ слухъ объ этомъ особомъ моленіи разнесся по всей Москвъ и скоро дошелъ до Петербурга, гдъ возбуднать сильное безпокойство въ правительственныхъ сферахъ. Министръ внутреннихъ дёлъ (впослёдствіи графъ) П.

<sup>1) &</sup>quot;Здъсь быль на сикъ дняхь графъ министрь просвъщенія, писаль м. Филареть о гр. Путатинъ отъ 29 ноября 1861 года.—Трудно ему. Государь въ нему винистезенъ. Но противоборстнующихъ много; а содъйствующихъ мало", Писъма Филар. къ Ант. IV, 318.

<sup>2)</sup> Собр. миын. и отз. Филарет. V, 137-139.

<sup>3)</sup> Срав. Письма Фил. кв Ант. IV, 311 н дал. О студенческихъ и гимназическихъ волненіяхъ, вліявшихъ и на духовно-учебныя заведенія того времени, см. еще тамъ же, стр. 337—341; Собр. мн. и отв. V, 25, 54 и дал. 60 и дал. и мн. пр. Русск. Старина 1887, № 9; 1888, №№ 10, 11; 1889, № 1, 3, 4; 1890, № № 8, 9 и др.

<sup>4)</sup> Письма Филар, кв Ант. IV, 317.

А. Валуевъ 1), въ конфиденціальномъ отношеніи къ Московскому генералъ-губернатору П. А. Тучкову 2) писалъ: "Здёсь говорятъ, что будто бы въ церквахъ г. Москвы во время богослуженія читается недавно составленная особая молитва объ избавленіи Россіи отъ того затруднительнаго положенія, въ которомъ она будто бы находится въ настоящее время. Имею честь покорнъйше просить ваше высокопревосходительство почтить меня уведомленіемь, насколько справедливь этоть слухь, и если дъйствительно читается какая-либо молитва, которая могла подать поводъ къ подобнымъ толкамъ, доставить мнв копію съ оной". Генераль-губернаторь отнесся по этому ділу къ митрополиту Филарету, и святитель Филаретъ, въ своемъ письм' къ нему отъ 20 декабря того же 1861 года, отв' чалъ: "Не составлено, и въ церквахъ Москвы не читается особой молитвы о избавленіи Россіи отъ затруднительнаго положенія. въ какомъ она будто бы находится въ настоящее время. Во время общественныхъ бъдствій, какъ напримъръ, во время войны, на литургіи колічно-преклоненно произносится священникомъ особая молитва, примъненная къ обстоятельствамъ времени. Ничего такого нътъ въ настоящее время въ Московскихъ церквахъ. Вфроятно, слухъ, дошедшій до г. министра, произошель отъ перетолкованія действія, просто церковнаго, не соединеннаго ни съ какимъ указаніемъ на политическія обстоятельства Россіи. На всякой вечернь, воскресной и праздничной, на литіи (если сія не опускается для сокращенія богослуженія) между прочимъ читается слёдующее молитвенное прошеніе: Еще молимся о еже милостиву быти благому и челогьколюбивому Богу нашему, отвратити всякій гнывь на ны движимый, и избавити насъ отъ належащаго и праведнаго своего прещенія и помиловати наст. Сіе прошеніе, съ присоединеніемъ не многихъ выраженій, не заключающихъ съ себъ особаго прошенія, а только возбуждающихъ къ сердечной молитвъ, съ нъкотораго времени, въ моей домовой церкви, произносится діакономъ между прочими прошеніями, такъ на-



<sup>1)</sup> Свончался 27 явв. 1890 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Скончался въ 1864.

зываемой, сугубой ектенін на вечернъ, утрени и литургів. Вей обыкшіе слышать вышеозначенное прошеніе на вечернъ воскресной и праздничной, знаютъ, что оно составлено въ древности, въ Греціи, и следственно не указываеть ни на кавія необыкновенныя обстоятельства Россіи и, будучи произносимо въ радостной праздничной службь, не есть выражение какихъ-либо ватруднительныхъ или скорбныхъ обстоятельствъ, а есть просто смиренное и покаянное молитвенное прошеніе. Только люди, которые не ходять къ праздничной вечерив, и иало знакомы съ церковною службою, могли принять оное за новость, и дать оному произвольное догадочное толкованіе. Запеска, заключающая вышеозначенное прошеніе, была также передана мною въ каоедральный монастырь и въ каоедральный соборь, съ разржшениемъ, что оное могутъ употреблять священно-служители, поколику сознають нужду особенно возбуждать себя и другихъ къ смиренной и покаянной модитев. Записка сія отдана мною въ томъ самомъ видь, какъ при семъ примгается 1), и безъ моей подписи, дабы ее не принимали за предписаніе, а могли употреблять только желающіе. Побуждене. которое руководило мною, и которому, конечно, последовало большее или меньшее число священнослужителей, есть религіозное и нравственное. Оно выражено въ началъ вышеупомянутой записки въ следующихъ словахъ: "Понеже умножились гръхи наши, и наипаче требуется покаянная и умизенная молитва". Если бы на сіе потребовалось объясненіе, справедливость требуетъ сказать, что съ некотораго времени числи и ученія противухристіанскія, противунравственныя и противуправительственныя особенно сильно распространяются въ литературъ, цензурной и безцензурной, въ молодомъ поко-

<sup>1)</sup> Воть тексть ен: «Понеже умножнись грёхи наши, и нанпаче требуется покальная и умнленная молитва: сего ради на вечерни, утрени и литургіи, при окончаніи сугубой ектеніи, глагоди и сіє: Еще молимся, о еже милостиву и благоувитивну быти благожу и человъколюбивому Богу нашему, отвратити всякій итве на пы движимый, и избавити насе отв належащаю и праведнаю своего прещенія и простити наме всякое согрышеніе вольное и невольное, и помиловати насе недостойных рабове своих, ве сердив сокрушенноме риеме вси: молимтися, услыши и номилуй. Молитвенное прошеніе сіє и досель употребляется въ церквахъ Московской епархіи.

лвнін, и проникають до низшихъ слоевь общества. За умноженіемъ греховъ мысленныхъ следуетъ умноженіе и греховъ дъятельныхъ, частію незастънчиво обнаруживающее себя въ прискороных вредищах предъглазами общества, частію примъчаемое въ признакахъ скрытой заразы. Не думаю, чтобы это нужно было доказывать. Сделаю однако немногія указанія на то, что близко вижу, или легко могу вспомнить. І. Въ "Современникъ" была напечатана статья, въ которой излагался и доказывался матеріализмъ. -- ученіе, конечно, не дружное съ религіею и правственностію. Баккалавръ Кіевской Академіи написаль на сію статью опроверженіе, которому отдали справедливость основательные ученые 1). Проповъдникъ матеріализма не умълъ защищаться; но не уступилъ, а отвъчалъ насмъшками и оскорбленіями. Матеріалисть одинокій не быль бы такъ смёль. Такъ поступить могъ только надъющійся встретить многихъ сочувствующихъ, и во многихъ произвести сочувствіе вновь II. Студенты Московскаго университета (и, говорять, не одного Московскаго) долго скрытно оть цензуры литографировали и распространяли переводы иностранныхъ противухристіанскихъ сочиненій и противуправительственныя статьи Русской заграничной литературы (не знаю, удержаны ли отъ сего нынъ); и потомъ плоды сихъ грёховъ мысленныхъ показали въ действіяхъ 2), которыя сами, только поздно, признали погръщительными. III. Въ "Светоче" (1861 г., кн. IX) въ статъе подъ заглавіемъ: "Петръ Великій, какъ юмористъ", говорится о "всепьянственнъйшемъ соборъ", о "сумасброднъйшемъ соборъ"; Бутурлинъ является "Петербургскимъ владыкою", а Петръ Великій "протодіакономъ". Описывается избраніе и постановленіе князя папы, и кощунственно предаются осменню и поруганію не только избраніе и посвященіе папы, но также и православныя церковныя действія, и избраніе и посвященіе православныхъ архіереевъ, какъ-то: "Въ процессіи идуть діаконы, попы, мо-



<sup>1)</sup> Разумъется статья проф. К. Д. А. П. Д. Юркевича, помъщенная въ Тругдах Кіев. Дух. Акад. за 1860 г. кн. IV, стр. 367—511, подъ заглавіемъ: "Изънауки о человъческомъ дукъ". (По поводу статей, помъщенныхъ въ Современникъв подъ заглавіемъ: "Антропологическій принципъ въ философін").

<sup>2)</sup> Т. е. въ упомянутыхъ выше волненіяхъ в безпорядкахъ.

нахи, архимандриты, Бахусъ, несомый монахами великой обители, ковшъ, несомый отъ плъшивыхъ".--Что убо, брате, пришель еси, и чесого просиши отъ нашея неибрности?-Пьянство Бахусово да будеть съ тобою. -- Како содержиши законъ Бахусовъ? — Бахусовымъ (питіемъ) чрево свое, яко бочку, наполняю. И тако всегда творю. И учити врученныхъ мит объщаюсь. Инако же мудрствующія отвергаю.—Налагають руки архижрецы. Рукополагаю азъ пьяный сего нетрезваго. Налагають шанку съ возгласомъ: вънецъ иглы Бахусовой налагаю на главу твою. Послѣ чего поетъ: аксіосъ". Во всемъ этомъ явно пародируется чинъ православной архіерейской присяги и посвященія: и выраженія изъ него взяты и изуродованы. Такъ литература вдругъ оскорбляетъ и религію, и нравственность, и царскій родъ. То, что сіе основано на современныхъ письменных в документахъ, не служитъ къ оправданію. Нечистоты существують; но ихъ выносить на улицу и показывать народу можеть рышиться только лишенный здраваго разсудка, или потерявшій всякое чувство приличія. IV. Въ "Сіверной Пчелѣ" (1861 г. № 256) по случаю критики на одну христоматію, выписаны слова Христа Спасителя: "вы соль земли" и проч. (Мато. 5, 13. 14), и послъ критическихъ замъчаній на накоторыя слова текста. прибавлено: мы можемъ только сказать. что это издается для народа, которому, по мивнію г. Невскаго, логичность въ мысли совершенно излишна". То есть, критикъ полагаетъ, что въ точныхъ словахъ Христа Спасителя совершенно нътъ логичности мысли. Такъ судящій Христа, видно, не имъетъ притязанія быть и почитаться върующимъ во Христа. А между темъ, судя Христа, и провозглащая это въ народъ, онъ, видно, надвется заслужить рукоплесканія за свое свободное сужденіе, и желаетъ распространить свой образъ мыслей. Между тымъ, какъ государственная мудрость изыскиваетъ средства законами и правительственными и врами преградить разрушительное вліяніе противурелигіозныхъ и противуправственныхъ мудрованій и направленій, и охранить духъ религіозный и нравственный, который есть истинная душа и сила жизни общественной: не есть ли долгъ церкви и ея служителей, при видъ ослабленія сего духа, не тревожнымъ, но

тихимъ действованіемъ возбуждать въ народе сознаніе своей гръховности и расположение къ смиренной покаянной молитвъ. для избъжанія гитьа и прещенія Божія, и для привлеченія высшей помощи д'влу самоисправленія и общественнаго исправленія? Не благо ли было бы, если бы такими чувствованіями дъйствительно одушевились чада Московской церкви, --и не одной Московской 1). Въ своемъ отчетъ по епархіи за 1863 г. святитель Московскій писаль: "Состояніе благочестія въ православной паствъ представляетъ видъ благопріятный и свидътельствуется прибъжностію къ особенно чтимымъ святынямъ. посвщениеть святыхъ храмовъ, усердіемъ къ слышанію катихизическихъ поученій, пожертвованіями на устроеніе храмовъ и благотворительными учрежденіями. Но нельзя не видіть и противоположных сему печальных явленій, и преступно было бы равнодушно молчать о нихъ. Литература. зредища, вино губительно действують на общественную правственность. Чрезмърно размноженныя свътскія повременныя изданія, усильно распространяемыя въ народъ, не благопріятно дъйствують даже тъмъ, что возбуждаютъ и питаютъ не столько истинную любознательность, сколько безплодное любопытство: дають много чтенія пріятнаго и занимательнаго, но мало назидательнаго, доставляють познанія отрывочныя, смішанныя, сбивчивыя, но съ тъмъ вмъстъ поглощаютъ внимание и время, отвлекаютъ отъ чтенія книгъ основательныхъ, ділають умы поверхностными и лёнивыми для глубокихъ размышленій о важнёйшихъ предметахъ знанія. Такое направленіе литературы вредно для религіозной, правственной и гражданской жизни обществъ; но зло, происходящее отъ современной литературы, на этомъ не останавливается. Въ литературныхъ произведеніяхъ и легкаго и серьезнаго содержанія, даже представляемых въ учебное руководство юношеству, Божественное откровение подвергается сомнънію, сващенныя преданія унижаются до сравненія съ баснями <sup>2</sup>), правила христіанской нравственности и установленія

<sup>1)</sup> Собр. миън. и отзыв. Филар. V, 182—186. Срав. Душен. Чтен. 1861 г. № 1, стр. 1—9; Письма Фил. къ Антон., IV, 320 п др.

<sup>2)</sup> Зявсь святитель между прочемъ, по всей вероятности, разуметъ соч. А. Н. Ананасьева († 1871): Народныя русскія легенды, которое еще въ 1860 году под-

церковныя не уважаются, усиліе дать основаніе нев'єрію въ чудеса доходить до того, что проповъдуются баснословныя ученыя нельпости, какъ, напримъръ, въ переведенной книгъ Циммермана утверждается, будто скинія свидёнія была не иное что, какъ большая электрическая машина" 1). Въ согласіи съ твиъ еще въ сентябръ 1863 года, открывая основанное въ Москвъ, отчасти въ видахъ противодъйствія вредному вліянію такого рода светской литературы, а отчасти въ видахъ наилучшаго направленія умовъ въ духв истинъ православія, общество любителей духовнаго просвъщенія, святитель Филаретъ, какъ первый попечитель сего общества, въ отвътъ на избрание въ эту должность обратился къ обществу съ рачью, въ которой, указавъ на цель общества и благословляя его на дело, раскрываетъ черты истиннаго духовнаго просвъщенія, или. что тоже, духовной мудрости, на основаніи словъ св. Апостола Іакова: яже свыше премудрость, первые убо чиста есть, потомъ же мирни, кротка, блигопокорлива (Іак. 3, 17), следующимъ образомъ: "Мудрость христіанская должна быть чиста,—чиста по ея источнику, по ея побужденіямъ и цѣли. Ея чистый источникъ есть Богъ, Его слово, заключенное въ священныхъ писаніяхъ, уясненное церковными определеніями, ученіемъ и духовными опытами Богомудрыхъ мужей. Ея чистая цёль также есть Богь, -- Его познаніе во Христь, и Ему благоугожденіе блаженнотворное. Д'вятельное нужно вниманіе для охраненія сей чистоты отъ нечистых вліяній не смиреннаго разума, который самъ хочетъ быть источникомъ истины, -- который не признаетъ своихъ предъловъ предъ безконечнымъ и непостижимымъ, --- который истину въчную находя старою, имъя побужденіемъ любопытство и цёлію тщеславіе, безъ разбора гоняется за новымъ и, какъ руководительному началу, слъдуетъ духу



вергъ безнощадной критикъ. См. Собр. мити. о отзыв. Филар. т. дополн., стр. 527 — 531. Свб. 1887.

<sup>1)</sup> Н. В. Сушкова, Записки о жизни и времени м. Филарета, стр. 174—175. Москва, 1868. Между прочимъ, по благословенію святителя Филарета, проф. Моск. Дух. Академін Д. Ө. Голубинскій написаль опроверженіе этого мивнія Циммермана и напечаталь это опроверженіе въ Прибавл. къ Твор. Св. Оти. 1862 г. ч. ХХІ.

времени, хотя бы это было время предпотопное, --- который, ленясь потрудиться, чтобы возникнуть въ истинную область духа, погружается въ вещество 1), и здёсь погрязаеть. -- Мудрость христіанская мирна, и подвизающійся для нея долженъ быть миренъ. Онъ долженъ быть миренъ въ себъ, не взволнованъ страстями 2). Только въ тихой, а не волнуемой водъ отражается образъ солнца: только въ тихой, не волнуемой страстями душів, можеть отразиться вышній світь духовной истины. Мирнымъ нужно быть любителю мудрости и въ отношеній къ другимъ, не словопрытися, какъ учитъ Апостолъ, ни на кую-же потребу, на разорение слышащих (2 Тим. 2, 14) и, если нужно стать за истину противъ нападающихъ на нее, должно делать сіе съ покойною твердостію, безъ раздраженія, такъ, чтобы можно было потомъ сказать себъ въ совъсти: св ненавидящими мира бъхъ миренъ (Псал. 119, 6).-Мудрость христіанская кропіка. О семъ качестві, кажется, особенно нужно въ настоящее время напомнить имъющимъ притязаніе на просвівщеніе или на служеніе просвіщенію. Духъ порицанія бурно дышеть въ области русской письменности. Онъ не щадить ни лицъ, ни званій, ни учрежденій, ни властей, ни законовъ. Для чего это?—Говорять: для исправленія. Но мы видимь, какъ порицаніе сражается съ порицаніемъ, удвоенными, утроенными нападеніями, и ни одна сторона не объщаеть исправиться. А что въ самомъ дълъ должно произойти, если все будетъ обременено и всв будуть обременены порицаніями?-Естественно, уменьшеніе ко всему и ко всемъ уваженія, доверія, надежды. И такъ, созидаетъ ли духъ порицанія, или разрушаетъ?-Летятъ съ разныхъ сторонъ стрълы пориданія и на наше званіе. Принемъ ихъ бронею правды (Еф. 6, 14) и постараемся отвѣчать на справедливыя поряцанія, по возможности, исправленіемъ, на несправедливыя, -- терпвніемъ. Прискорбно, что даже внутри нашего стана явились господіє стрыляній (Быт. 49. 23), которые иногда противъ братіи своихъ наляцають лукъ въ по-



<sup>1)</sup> Разумветь матеріализмъ.

<sup>2)</sup> Срав. напротивъ, въ § 1 революціонной программы приведенныя выше слова: "все въ немъ (революціонеръ) поглощено.... единою страстью — революціей".

временныхъ изданіяхъ и въ книгахъ. Вы, братія, не допускаете и не допустите подобнаго. Не забудете словъ Премудраго: кроткій муже сердиу врачь (Притч. 14, 30), такъ какъ и напротивъ, жестокое слово не врачуетъ, а прилагаетъ къ болъзни бользнь. - Мудрость христіанская благопокорлива. Она проповыхость и даруеть свободу: но съ тымь вмысты учить повиноваться всякому начальству I'оспода ради (1 Петр. 2, 13). Нын $\pm$ шнее мудрованіс много разглагольствуеть о свобод'; но не р'вдко забываетъ о повиновеніи Господа ради, и производить непокорлевость. Ревнители истиннаго просвещения должны поднимать духъ народа изъ рабской низости и духовнаго оцепененія къ свободному раскрытію его способностей и силь: но въ тоже время утверждать его въ повиновении законамъ и властямъ, отъ Бога поставленнымъ, и охранять отъ своеволія, которое есть сумасшедствіе свободы. Вотъ мысли, заключаетъ свою ръчь святительвитія, которыя встретились мне при вашемъ, братія, вступленіи на новое поприще дъятельности, близь котораго и меня поставили вы вашимъ избраніемъ. Что скажу въ ответь на сіе избраніе?--Уже не время мив объщать вамъ удовлетворительную, въ отношеніи къ вашему обществу, д'ятельность: и потому, можеть быть, справедливо было бы отказаться отъ вашего избранія. Однако не отказываюсь потому, что не могу по сердцу оставаться въ отношени къ вамъ чуждымъ. По мфрф силъ и возможности будемъ пещись объ общемъ деле и другъ о другв" 1). Мысли, которыя святитель Филареть высказаль въ этой своей рвчи и къ которымъ онъ, какъ видно изъ заключенія ея, относился съ сердечнымъ и дъятельнымъ сочувствіемъ, не смотря на старческую немощь, еще шире раскрывали собою тъ его возэрвнія на общее состояніе и религіозныя, правственныя и гражданскія потребности и недостатки современнаго ему русскаго общества, которыя онъ уже высказываль раньше, и которыя мы приводили выше. Въ значительной мітрі охвативъ высшіе и средніе классы народа русскаго, при расширеніи об-

<sup>1)</sup> Соч. Ошлар., V, 557—560. Выраженіе: пецисъ святитель подчеркнуль, имітя вы виду свое званіе Попечителя въ отношенія къ обществу любителей духовнаго просвіщенія.

ласти свободы, злой духъ времени сталъ мало по малу проникать и въ среду простаго народа, особенно съ помощію дешеваго вина, губительно действовавшаго на него благодаря системъ откуповъ. Развращение же народа, при томъ весьма мало развитаго умственно, было бы лишеніемъ последней нравственной опоры для государства. Ибо что ни говорите, а нельзя не согласиться съ мудрымъ изреченіемъ того же святителя Московскаго: "Лучшее богатство государства и самая твердая опора престола — христіанская нравственность народа" 1). По этому-то онъ и внушалъ любителямъ духовнаго просвъщенія "поднимать духъ народа изърабской низости и духовнаго оцъпенънія къ свободному раскрытію его способностей и силъ": но въ тоже время, --- вопреки внушеніямъ соціалистовъ, нигилистовъ и проч., тутверждать его въ повиновеніи законамъ и властямъ, отъ Бога поставленнымъ, и охранять отъ своеволія, которое есть сумасшествіе свободы". Тъ реформы, которыя были предприняты и совершаемы въ свяви съ освобождениемъ крестьянъ, тогда только могутъ быть плодотворны, когда и освобожденный народъ доростеть до воспріемлемости къ идеямъ и благимъ намереніямъ, лежащимъ въ основъ ихъ. Следовательно, нужно было предпринять его целесообразное воспитаніе. Правительство и подлинно тогда же обратило вниманіе на эту важную сторону діла на ряду съ общею школьною реформою; но, къ сожальнію, и здысь на первыхъ же порахъ сталъ проникать въ реформу тотъ же злой духъ времени и портить дело. Советь святителя Московскаго и здесь быль существенно важень и досель остается такимъ же для лучшаго направленія дела. Много мудрыхъ мыслей высказано было имъ въ разное время по этому вопросу; но поливе всего высказаны онв въ его въ отчетв по епархіи за 1863 годъ, изъ котораго мы уже дълали выдержки (съ другою цълію). "Настоящее время, -- говорить онъ здёсь, -- представляется довольно благопріятнымъ для распространенія истиннаго просв'ященія въ народъ чрезъ умножение хорошо устроенныхъ училищъ сель-

Изъ того же отчета по епархів за 1863 годъ, напечатаннаго у Сушкова ит упомянут. соч., стр. 177.

скихъ. Народъ, по освобождении отъ крипостной зависимости. видить предъ собою открытыми разныя поприща общественной двятельности и болбе прежняго признаеть пользу грамотности и желаетъ умноженія школь; светское начальство симъ озабочено, но сія самая забота служить причиною новой заботи для начальства духовнаго, ибо есть основание опасаться, что светское начальство такое устройство сообщить новымь училищамъ, которое, по свътскому своему характеру, не будеть благопріятно д'яйствовать на утвержденіе в'яры и нравственности въ народъ. Предполагается образовать особыхъ свытскихъ наставниковъ, которымъ будутъ ввърены училища, а духовенство будеть лишь приглашаемо, гдв заблагоразсудить свытское начальство, къ преподаванію закона Божія. Не говоря уже о томъ, что такія училища будуть дорого стоить, тогда какъ теперешнія училища, руководимыя и часто содержимыя духовенствомъ 1). почти ничего не стоютъ, наставниковъ, требуемыхъ въ великомъ числъ, не легко избрать и приготовить, между тъмъ, какъ теперь въ священно-служителяхъ представляются люди готовые и свидътельствованные. Со времени принятія христіанства и до настоящаго времени Русскій народъ не имълъ другихъ учителей, кромъ духовенства. Духовный отець, испытующій своихъ прихожанъ, поучающій ихъ во храмъ, освящающій ихъ таинствами, молящійся съ ними во всёхъ важнёйшихъ торжественныхъ случаяхъ жизни, принимающій самое близкое участіе въ ихъ скорбяхъ и радостяхъ, быль и есть самый естественный учитель и начальникь сельскаго училища, и что духовенство оправдало свое призвание наставленіемъ народа, тому доказательствомъ служить вся Русская исторія. Какія трудности перенесь Русскій народъ! Онъ перенесъ трудныя времена княжескихъ междуусобій, татарскаго ига, самозванцевъ и борьбы съ поляками, а потомъ фран-



<sup>1)</sup> Разумъются церковно-приходскій школы, въ большомъ числѣ существовавшія въ началѣ шестидесятыхъ годовъ и приносившія иногіе благіе плоды, но подъ вліяніемъ духа времени подавленный усиленіемъ земскихъ школъ съ свѣтскимъ, по превмуществу, направленіемъ, и наконецъ только съ 1884 года возстаповленный въ своихъ правахъ. Срав. нашу статью рѣчь: Тосударственное значене нерковноприходской школы въ Чтен Об. люб. д. пр. за 1888 г. № 1, стр. 65 п лал.

цузами; онъ великодушно подчинился преобразовательному перелому начала XVIII въка и заслужилъ удивление сдержанностію своею послі объявленія ему положеній 19 февраля 1861 г. Во всёхъ этихъ случаяхъ, въ теченіи 900 лётъ, онъ имёль для всей своей массы одно училище-церковь, быль руководимъ однимъ учителемъ-духовенствомъ. Все сіе, конечно, не ведеть къ тому, чтобы поспешно переменить систему народнаго просвъщенія, которая сама собою установилась и оправдана опытомъ въковъ. Если въ ней есть недостатки, то удобнъе и благонадежнее исправить ихъ, нежели изыскивать и вводить системы новыя, искусственныя, неиспытанныя, неоправданныя. не сильно обнадеживающія успъхомъ и сильно угрожающія въ случать неудачи, потому что эта неудача прострется на всю Россію 1). Несовершенство сельских училищь и учителей духовнаго въдомства происходить наиболье отъ недостатка способовъ. Учитель имфетъ потребныя сведенія: ихъ нужно лучше приспособить къ дёлу. Пусть дадутся способы учителю и учебныя пособія для учениковъ; онъ не затруднится усвоить себъ благонадежную методу преподаванія, даже безъ помощи особых ъ педагогическихъ наставленій, посредствомъ книгъ и собственнаго опыта и совъщаній съ людьми подобныхъ занятій 3). На-



<sup>1)</sup> О томъ, какія в подзинно вредныя послівдствія для Россів вытекали и вытекалить доселів изъ начавшагося со времевъ Петра I отторженія отъ исконныхъ Русскихъ началь воспитанія и просвіщенія, превосходныя разсужденія можно находить въ чтеніяхъ высокопреосвященній шаго Амвросія, архіепископа Харьковскаго, о релийозномъ сектантстви въ нашемъ образованном обществи (см. въ Прибавленіяхъ къ Церковнымъ Видомостямъ, изданавшихся при Св. Суноді, за 1891 г. № 6 и особенно №№ 16—17, стр. 514 и дал.). О вредныхъ послідствіяхъ того же въ школьномъ особенно ділі. См. наши статьи-річи, говоренныя въ годичныхъ собраніяхъ Московскаго Общества любителей духовнаго просвіщенія, за 1885 годъ, по случаю воспоминанія о св. Кириліт и Мефодів, учителяхъ славинскихъ, и въ 1887 году, написанныя въ Утеміяхъ означеннаго Общества за 1885 г. № 5 и 1888 г. № 1.

<sup>2)</sup> Святитель Филареть не отрицаль полезности примъненія къ дѣлу новыхъ методовъ преподаванія. Онъ порицаль только скороспѣлое, недозрѣлое изъ этихъ методовъ и поспѣшность въ стремленіи примънить къ дѣлу всякіе повые методы безъ разбора. Срав., напр., его слова въ письмѣ къ намѣстнику Сергіевой Лавры, архим. Антонію отъ 16 ноября 1857 г.: "Удивительныя дѣла бывають на свѣтѣ. Жили, жили на свѣтѣ люди прежде насъ; жили, жили на свѣтѣ мы грѣшные: наконецъ, въ 1857 голу узпаемъ, что мы не улѣемъ учиться грамотѣ!—Нашелъ и указан-

дежда сія основывается на опыть. Въ Московской епархіи въ 1863 году было сельскихъ училищъ свътскаго въдомства съ пособіемъ казенныхъ денегъ 54; учениковъ 2,113, ученицъ 354; духовнаго учрежденія, безъ пособія казенныхъ денегъ, училищъ 200, учениковъ 3,518, ученицъ 496. Итакъ, видно, народъ имбетъ сочувствіе къ учителямъ духовнаго званія и находить ихъ благонадежными для своихъ детей 1). Между тыть злой духъ времени, кромы того, что вскоры же, съ учрежденіемъ земства, подавиль эти училища съ характеромъ церковности, эти истинныя церковно-приходскія школы, но и простеръ свое разлагающее вліяніе на самый характеръ начальнаго народнаго обученія. Изв'єстна мысль одного изъ вождей соціалистическаго у насъ движенія, обращенная къ его единомыпіленникамъ, что если народная школа окажется въ рукахъ последнихъ, то успехъ дела ихъ будетъ обезпеченъ: "тараканъ будетъ пойманъ". И къ прискорбію должно замътить, что попытки ихъ на этомъ вредномъ для Россіи пути были не безуспѣшны <sup>2</sup>), хотя и не такой имѣли успѣхъ, какъ попытки совратить высшую и среднюю школу на тотъ же путь. Если въ простомъ народъ еще твердо держались тъ жизненныя начала, которыми сильна была Русь во всѣ времена ея исторіи и которыя явились сильнымъ противод'яйствіемъ стремленіямь соціалистовь, нигилистовь и под., то въ такъ называемыхъ интеллигентныхъ классахъ народа молодежь давно уже представляла собою удобную для осуществленія этихъ стремленій почву. А устраненіе классической системы образо-

вый вами листь Петербургскихь вёдомостей. и прочиталь сказаніе объ азбучной премудрости Золотова. Вёроятно, въ скорости обученія много участвуеть искусство учителя возбуждать вниманіе и охоту ученнковь. Можеть быть, успёль и окажется удовлетворителень. Но оть разнихь видумокь скороспёлаго ученія грамматики замічается то послёдствіе, что скоро внучившіеся не знають грамматики, и худо владёють язикомъ. Систематически учащіеся грамматикі вибють болбе груда: за то узнають правильний язикь во всёхь его оттінкахь, и привыкають свободно владёть обиліемъ явика. Если угодно, пошлите одного изъ нашихъ учителей (Лаврскаю начальнаю училища) поучиться методі Золотова". Пис. Фил. къ Ами. VI, 61—62.

<sup>1)</sup> Супкова, тамъ-же, стр. 177-179.

<sup>2)</sup> Срав, сказанное о семъ въ упомянутыхъ выше річахъ нашихъ, 1885 и 1887 гг.

ванія въ свътскихъ учебныхъ заведеніяхъ, начавшееся еще съ 1849 года, прямо способствовало успъху такихъ стремленій 1). Святитель Филаретъ, самъ получившій образованіе въ строго классической духовной школь добраго стараго времени и извъдавшій на опыть добрые плоды такого образованія, естественно, стояль за классическую систему образованія 2). Правда, его соображенія по этому предмету, какъ и следовало предполагать, ближе всего касались школы духовной, но это не измѣняетъ, конечно, существа дѣла. А въ отношеніи къ этой школь, какъ низшей, такъ и средней, онъ прямо говоритъ, разсуждая о мърахъ къ усиленію знанія древнихъ языковъ въ духовныхъ семинаріяхъ, что "нужно, чтобы начальное обучение древнимъ ызыкамъ въ низшихъ училищахъ было основательно, и чтобы темъ облегчалось дальнейшее въ семинаріи" 3); и когда студенты подвъдомой ему духовной академін, увлекаясь духомъ времени, вздумали было, безъ особенной въ томъ надобности, въ 1860 году "открыть воскресную школу для мъщанскихъ дътей Сергіевскаго посада", онъ чрезъ академическое начальство внушиль имъ, что вмъсто обученія дътей русской азбукъ, нъкоторые изъ нихъ болье имъютъ нужды употребить свободное время для усиленія своего знанія латинской и греческой словесности 4). Ратуя за строго классическую систему образованія молодаго поколенія среднихъ и высшихъ классовъ народа, какъ единственно правильную и способную дать наилучшее умственное воспитание сему поколению, святитель Московскій, въ отношеніи къ воспитанію сердца и воли, къ воспитанію религіозному и нравственному, держался прежнихъ началъ, не разъ проповъданныхъ имъ и съ церковной каседры, которыя можно выразить кратко словами Св. Писанія: Начало премудрости страх Господень. Потому-то такъ бользненно и отзывалось въ его сердцъ все, что въ воспитаніи современнаго ему молодаго покольнія эпохи реформъ ше-

<sup>1)</sup> См. о семъ между прочимъ въ нашемъ изсятдования: Наша общеобразовательная школа, печатающемся съ 1890 года въ Душепол. Чтен.

<sup>2)</sup> См. тамъ же.

<sup>3)</sup> Собр. миты. и отзыв. Филар. V, 429. Митие относится въ 1863 году.

<sup>4) (&#</sup>x27;обр. мињи, и отз. Фил. IV, 575.

стидесятыхъ годовъ не соотвътствовало этому коренному началу. Поэтому же онъ такъ строго и смотрълъ на волненія учащейся молодежи того времени, осуждая эти волненія, какъ безпорядочное явленіе въ жизни средней и высшей школы, какъ плодъ превратнаго направленія въ понятіяхъ объ ученіи и воспитаніи въ завъдующихъ школою и въ учащихся 1).

Болъе отраднымъ для святителя явленіемъ въ жизни общества реформенной эпохи были благотворительныя учрежденія, которыми и раньше была обильна Москва и которыми она еще болье обогатилась въ царствование Государя Императора Александра Николаевича; причемъ, какъ и прежде бывало, въ этихъ учрежденіяхъ обыкновенно устроялись и храмы Божіи, что еще болье радовало святителя Московскаго. Уже въ самый первий годъ новаго царствованія святитель имель утешеніе освящать храмъ во имя св. великомученицы Варвары въ устроенномъ извъстнымъ намъ изъ прежняго А. И. Лобковымъ 2) Варваринскомъ сиротскомъ домъ, что на Шаболовской улицъ, Серпуховской части. Освящение совершено было 1 ноября 1855 г. По освящении храма святитель-витія произнесъ бестду, въ которой между прочимъ въ следующихъ словахъ передаетъ исторію этого учрежденія и самаго храма при немъ: "Въ естественномъ порядкъ то, чтобы потомки созидали памятники предкамъ, дъти-родителямъ. Но сей храмъ, съ прилежащимъ ему благотворительнымъ учрежденіемъ, есть памятникъ отъ предковь потомкамъ, отъ родителя дътямъ. Два сына его, тщательно въ благочестивомъ благонравіи воспитанные. достигшіе возраста, который могь объщать ему вскоръ сыны сыновъ, пришл въ невидимый домъ Отца небеснаго. Дщерь, уже начавшая исполнять подобную надежду, сдёлавшись супругою и матерыю, подобно братьямъ, поспешно удалилась за пределы видимаго, унося съ собою и свое потомство. Надежда для отца семейства еще осталась: но много уже надеждъ утрачено безвозвратно. Теменъ облакъ судьбы надъ сими событіями. Но благословенъ

<sup>1)</sup> Срав. для сего Письма Фил. къ Антон. VI, 284 в дал. 311—313, 337—341; Собр. мн. и отз. Фил. IV, 575; V, 25; 54 в дал. в др.

<sup>2)</sup> А. И. Лобковъ, купецъ, достигшій потомъ чина дійств. стат. совітника, извістень между прочимь по изданію проповідей м. Филарета.

Владыка судебъ, Отецъ щедротъ, Богъ утвшенія. Огорченную любовь къ дътямъ Онъ вразумилъ искать утвшенія въ любви къ ближнимъ, въ дълъ человъколюбія. Утъшеніе, безъ сомнъоія, обрѣтено. Можно ли обрѣсти и свѣтъ, для усмотрѣнія правды и благости Божінхъ судебъ, сквозь сумракъ событій не свътлыхъ и не радостныхъ? — Кажется, можно. — Случилось. что душа юноши открылась мнв до глубины своей. Онъ искалъ разръшенія своего недоумънія. Видълъ желаніе родителя ввести его въ супружескую жизнь, тогда какъ самъ желалъ посвятить жизнь свою Богу въ девстве. Въ немъ поставлены были въ борьбу двъ добродътели: почтеніе къ родителю и любовь къ дъвству. Не хотёль онь отказать родителю вь его желаніи: не хотёль отказаться и отъ любви къ дъвству. Я даль ему совъть, чтобы онъ, не прекословя родителю, просилъ себъ времени на размышленіе, и между темъ прилежно прибегаль къ Богу съ молитвою: скажи мнь, Господи, путь, въ онь же пойду, яко къ Тебъ взяхъ душу мою (Псал. 142, 8). Господь вняль молитей; прекратиль затрудненіе; сохранилъ добродътель: чрезъ не долгое время взялъ къ Себъ юношу, сохранившаго и дъвство и почтеніе къ родителю. Не безсмертный ли это лучъ свъта изъ гроба? Не видите ли здёсь правды и благости судебъ Божінхъ?—И судьба приснопамятной рабы Божіей боярыни Варвары, оплаканная въ свое время любовію родительскою, не должна ли нынъ быть благословлена, и впредь благословляема любовію христіанскою? Увяло юное древо, и упалъ въ землю ранній недозрѣлый плодъ: но явилось искусство, действіемъ котораго возникаетъ садъ, начинающій приносить новаго рода плоды, иміноціє возобновляться непрерывно. Не оставившая по себъ естественнаго потомства получаеть искусственное потомство, рожденное и рождаемое не отъ плоти и крови, но отъ духа любви христіанской. Если благословением признается видёть своихъ сынова, яко новосажденія масличная окресть трапезы (Псал. 127, 4. 5): меньшее ли благословеніе, даже не высшее ли благословеніепо человъколюбію собрать множество чужихъ сыновъ или дщерей 1), сирыхъ, безпомощныхъ, наполнить ими домъ, уготовать

<sup>1)</sup> Варваринскій сиротскій домъ Лобковыхъ устроенъ собственно и ближе всего для дівочекъ—сироть, а за тімь уже и для мальчиковъ—сироть.

ниъ транезу, одежду, покой, полезное наставленіе, и наиначе вести ихъ къ Богу посредствомъ ученія віры, посредствомъ молитвы и святыни храма? Пекущіеся о своихъ дътяхъ слъдують влеченію природы 1): христіански призрѣвающій и воспитывающій чужихъ безпомощныхъ дътей приносить безкорыстное служение отечеству земному и небесному, и самому Отцу небесный Отець сирых и безпомощныхъ являеть имъ Свою благость, возбуждая въ сердцъ человъка сострадательное желаніе расточать на нихъ свои сокровища: Богь правды собираеть сін тлінныя сокровища и составляеть изь нихъ для благотворящаго нетленное сокровище на небесахъ. Расточи, даде убогимъ: правда его пребываетъ въ въкъ выка" (Псал. 111, 9). И затёмъ святитель-витія дёлаетъ слёдующіе нравственно-поучительные выводы изъ историческаго очерка благоденнія устроителя сиротскаго дома и храма: "Дамиь славу судьбамъ Божінмъ, часто для насъ непонятнымъ, но всегда правымъ и благимъ, которыя иногда путемъ мрака ведуть къ свъту, лишеніемъ утвшенія естественнаго-къ утвшенію благодатному. Если иногда не достигаемъ того, чтобы могли сказать: разумъхъ, Господи, яко правда судъбы Твоя: научимся по крайней мфрф говорить: вфрую, Господи, яко правда судью Твоя; и съ упованіемъ покоряюсь имъ-самимъ себъ похвалимъ-искусство врачевать скорбь дёланіемъ добра. Это врачевство превосходное. Сорадуясь благотворенію и пріемлюшимъ благодъянія, пожелаемъ, чтобы насажденное человъкомъ возрастилъ Богъ". И наконецъ вся беседа заключается молитвою: "Христе человъколюбче, рекій нькогда: оставите оптей приходити ко Мит (Марк. 10, 14)! Се предъ Тобою сониъ дътей. Никто не возбраняетъ имъ приходить къ Тебъ, но мы тщимся приблизить ихъ къ Тебѣ, и приклонить подъ осѣненіе Твоей десницы. Благослови и благословляй ихъ, да возрастаютъ вь благочестім и благонравін; да будуть достойны общества христіанскаго, да содёлаются чадами царствія Твоего вёчнаго. Аминь" 2). Въ началъ 1866 года учредитель и попечитель Вар-



<sup>1)</sup> Въ рукописи автора и въ *Твор. св. От*щ. за 1855 г. здѣсь вставдены быле слова: "н едва ли не большею частію служать себъ, готова себъ въ нихъ утъшеніе и опору, хотя при томъ и не теряють изъ вида высшихъ цѣлей воспитанія". 2) Соч. Филар. У, 335—337.

варинскаго сиротстаго дома Лобковыхъ, коллежскій сов'єтникъ А. И. Лобковъ 1) обратился къ митрополиту Филарету съ просыбою объ опредълении штатнаго причта къ храму этого дома. По этому случаю митрополить Филареть отъ 31 января 1866 года писалъ ему слъдующее: "Вслъдствіе письма вашего, отъ 21 сего января, объ определении къ церкви Варваринскаго сиротскаго дома штатнаго священника съ причетникомъ, согласно съ вашимъ желаніемъ, представлено мною св. Суноду. Между тъмъ, какъ приближающееся время поста особенно требуетъ священника для Варваринской церкви, то я предписалъ: священника села Игнатьева, Виноградова, изъявившаго желаніе поступить къ сей церкви и пріемлемаго вами, опредълить къ ней нынъ же. Извъщая васъ о семъ, призываю вамъ благословеніе Божіе и молю Бога, чтобы христіанскимъ челов вколюбіемъ вашимъ основанное и существующее благотворительное учрежденіе въ воспитываемыхъ въ немъ приносило плоды благочестія и благонравія, принося вамъ духовное утвшеніе и почтенную память въ будущемъ" 2). Вскоръ же послъ освященія храма въ Варваринскомъ сиротскомъ домѣ Лобковыхъ святителю Филарету представился случай совершить освящение храма въ другомъ благотворительномъ учрежденіи, именно въ зданіи Барыковсвой богадельни для престарёлыхъ женщинъ, что въ Дурновскомъ переулкъ, Пречистенской части. Это освящение состоялось 17 ноября того же 1855 года. И здёсь, по освященіи храма (Нерукотвореннаго образа Господня), святительвитія произнесь бесьду, въ которой также касается исторіи учрежденія, хотя болье сосредоточиваеть вниманіе слушателей на поучительной сторонъ дъла, нежели на исторіи учрежденія. Чтобы выразумьть смысль краткаго, сжатаго изложенія сей исторіи, представленнаго въ бесёдё святителявитіи, безъ строгаго обозначенія літь и имень, мы считаемъ нужнымъ предварить это изложение сообщениемъ о тъхъ и дру-



<sup>1)</sup> Въ последующее время понечителемъ Варваринскаго сиротскаго дома состояль генераль-лейтенантъ А. З. Егоровъ, который, виесте съ А. И. Лобковымъ, какъ намъ известно, по уважению къ митрополиту Филарету, принимальживое участие въ издани проповедей последниго въ французскомъ переводе.

<sup>2)</sup> Iyuuenos. Ymen, 1886, I, 258.

гихъ. Въ Пречистенской и сопредъльныхъ съ нею частяхъ г. Москвы, особенно чтимымъ издавна, былъ нерукотворенный образъ Спаса, потому, какъ объясняють некоторые, что въ этой части жили митрополичьи люди и была поземельная собственность митрополитовъ Московскихъ, изъ коихъ св. Алексій митрополить вывезь изъ Константинополя нерукотворенный образъ Спаса 1). Въ частности на томъ мъстъ, гдъ теперь находится Барыковская богадёльня, еще въ первой половинъ прошедшаго стольтія, въ обладаніи дворянъ Лукиныхъ, находился нерукотворенный образъ Спасовъ, на стене дома начертанный и весьма чтимый по причинъ чудотвореній, отъ него происходившихъ, въ числъ коихъ было и то, что сколько разъ ни закрашивали. сколько разъ ни стирали. по приказанію одного изъ владельцевъ дома, образъ, онъ опять появлялся на стене. Въ 1764 году домъ и мъсто перешли во владъніе дворянъ Дурново (отсюда и названіе переулка), благогов'явшихъ предъ образомъ и даже, съ разръшенія епархіальнаго начальства, устроившихъ въ дом' церковь. Во время нашествія Французовъ въ 1812 году и домъ и церковь дворянъ Дурново сгоръли. Но икона Спасителя нерукотвореннаго образа на ствив въ домв осталась неповрежденною. Послъ нашествія непріятелей мало по малу ломъ и церковь гг. Дурново были возстановлены и въ 1822 году, съ разръшенія архіепископа Московскаго Филарета, церковь была освящена. Впоследстви домъ и церковь гг. Дурново перешли во владение надворнаго советника Ивана Ивановича Барыкова. Г. Барыковъ устроилъ въ домъ богадъльню ыя престарълыхъ женщинъ и въ 1851 году передалъ его въ Попечительство о бъдныхъ въ Москвъ. Такимъ образомъ по-10женіе домовой церкви упрочилось переходомъ дома съ церковію изъ частнаго владенія въ общественное. По распоряженію Попечительства домъ заново перестроенъ, церковь возобновлена и освящена въ 1855 году 17 ноября <sup>2</sup>). Имъя все это въ виду, святитель Московскій въ самомъ началѣ своей



<sup>1)</sup> См. статью Н. П. Розанова О церкви Спаса нерукотвореннию образа вз Бармковской боладильний въ Душенол. Чтен. 1869 г. П, стр. 106 примъч. отд. "Извъстій и замътовъ".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Цодробности всей этой исторів см. въ той же стать і Н. П. Розанова.

бесъды по освящени ея говоритъ: "Образъ Господень освятилъ предварительно сіе м'єсто: потомъ благогов'ініе къ Образу Господню посвятило ему сей храмъ. За сорокъ три года предъ симъ вражеская святотатственная рука коснулась храма сего, и вслъдствіе сего прекращено было въ немъ священно-служеніе. Но Господень Образъ сохраниль себя отъ святотатственной руки, и сохраниль свой храмь отъ совершеннаго уничтоженія; впрочемъ на время оставиль его не столько въ дъйствіи, сколько въ надеждъ и ожиданіи. Долго смотръли мы на сей храмъ, не желая уничтожить его, но и не встръчая условій, при которыхъ могли бы возвратить ему подное и непрерывное 1) священно-действіе. Молитвенники приходили къ Образу Господню: но Царь славы не входилъ въ двери олтаря сего, для совершенія великаго таинства Тела и Крови своея.— Время всякой вещи подъ небесемь (Еккл. 3, 1), сказалъ проницательный наблюдатель событій въ мірь. Наконецъ надежда и ожиданіе оказались не тщетными. Молящійся предъ симъ Образомъ Господнимъ ощутилъ благодатный плодъ молитвы: и даръ возбудилъ благодарность 2). Благоговѣніе и человѣколюбіе соединились, чтобы не только Храму сему возвратить вполнъ святыню его, но и домъ сей посвятить на дъло Божіе, на дъло призрънія безпомощныхъ. Сіе дъло одного лица в) сдълалось дёломъ общества, одушевленнаго тёмъ же духомъ благоговънія и человъколюбія, и храмъ сей облекся въ благольпіе, какого не имълъ отъ начала. - Да узрять ниши и возвеселятся (Псал. 68, 33). Да возвеселится сердце ищущихъ Господа (Псал. 104, 3). Да прославять върующіе Господа, судьбами своими воздающаго честь святому Своему Образу." И за тъмъ витія поучаетъ о томъ, какъ можно и должно намъ воздавать Образу Господню подобающую ему честь и славу 4). Въ следующемъ 1856 году, когда печальныя последствія Крым-



Въ рукописи автора этого слова нѣтъ, а появляется оно лишь въ печатныхъ изданіяхъ.

<sup>2)</sup> Въ рукописи автора было: "получилъ исцеление отъ немощи и благоденние возбудело благодарность".

<sup>3)</sup> Упомянутаго выше И. И. Барыкова.

<sup>4)</sup> Соч. Филар. V, 339, срав. 338 и 340 и дал.

ской войны потребовали особеннаго попеченія о болящихъ и раненыхъ, Императорскій Вдовій домъ по обычаю быль главнымъ источникомъ благодъяній такого рода для больныхъ и раненыхъ, высылая отъ себя съ сею цёлію, какъ въ военное время, сердобольныхъ вдовъ. Этихъ вдовъ, также по обычаю, не оставляль безъ своего назидательнаго слова святитель Московскій. Такъ именно 16 марта означеннаго 1856 года святитель Филаретъ въ Маріинской церкви Вдовьяго дома говорилъ бестду предъ обътомъ сердобольныхъ вдовъ, въ которой, прямо сказавъ въ началъ ея: "Неоднократно, подъ руководствомъ слова Божія, предлагали мы вдёсь ученіе о христіанскомъ человъколюбіи вообще и примънительно къ обязанностямъ пріемлющихъ на себя обътъ сердобольнаго попеченія о болящихъ", на этотъ разъ представляетъ поучительный примъръ изъ исторіи Христіанской Церкви въ жизни Евлогія Александрійскаго, пятнадцать лъть служившаго прокаженному и дълаеть назидательные выводы изъ повъсти о немъ, говоря въ заключение своей бестам: "Если бы случилось и съ вами, чтобы человъкъ, котораго бъдствіе вы облегчаете вашимъ попеченіемъ о немъ, сталъ вамъ въ тягость своею нетерпъливостію, преувеличенными и неудобоисполнимыми требованіями, неблагодарностію: остерегитесь. чтобы вамъ не отвъчать на нетерпъливость нетерпъливостію, чтобы не разстроить вашего подвига, чтобы не поколебать вашей надежды спасенія, чтобы раздражаясь на того, кто съ горя раздражается и раздражаетъ васъ, не раздражить Бога. Призваннымъ къ попеченію о болящихъ, особенно многихъ въ одномъ мъстъ, могутъ причинять затруднение мнительность, невольное тяжкое чувство при видъ тяжкихъ болъзненныхъ состояній и опасеніе за свое здоровье. Но мы теперь видели человека 1), который пятнадцать леть служиль прокаженному; по необходимости часто прикасался къ ранамъ его; свонии руками влагалъ ему въ уста пищу и не смущался ни отвращеніемъ, ни опасеніемъ; и провидъніе Божіе оправдало его въру и человъколюбіе. Имъйте въру и человъколюбіе: и служеніе страждущимъ ближнимъ будеть для вась и не тяжко,

<sup>1)</sup> Разумвется Евлогій.

и безопасно" 1). Эта бесъда святителя Филарета очень понравилась слушателямъ, такъ что была мысль послать ее и Высочайшей покровительниць того благотворительнаго учрежденія. въ церкви коего она была произнесена, о чемъ уже въ 1858 г. писаль святитель Филареть председательствующему въ опекунскомъ совътъ въдомства Императрицы Маріи князю С. М. Голицыну: "Изволили вы говорить, что отъ меня потребуютъ бесъды, говоренной во вдовьемъ домъ. Не требовали: и потому я не послалъ. Теперь, конечно, уже поздно; говорю сіе только для того, чтобы не было вины на мнъ 2). Между тъмъ въ томъ же въдомствъ Императрицы Маріи существовало еще съ 1805 года спеціальное учрежденіе для бъдныхъ больныхъ, основанное по мысли самой Императрицы Маріи Өеодоровны. Это Марівнская больница для б'єдныхъ, что на Новой улицъ, близъ Божедомки. При этой больницъ съ 1806 года существовала и церковь во имя Св. Петра и Павла. Какъ больница, такъ и церковь при ней служили предметомъ особенно нъжной заботливости со стороны основательницы, а по кончинъ ея, сына ея, Государя Императора Николая І. Такъ Императрица Марія Өеодоровна подарила въ церковь при больницѣ всю церковную утварь, образъ св. князя Михаила Тверскаго и др. Изъ ея порфиры устроена была одежда на престолъ и на жертвенникъ и священническая фелонь. Освященная въ 1806 году, церковь при больницъ оставалась въ первоначальномъ видъ до 1857 г., когда, по ходатайству начальства больницы и по благословенію митрополита Московскаго Филарета, была обновлена совершенно въ теченіи пяти місяцевь подъ наблюденіемъ извістнаго архитектора Быковскаго, и съ помощію лучшихъ художниковъ. По окончаніи обновленія Церкви и по донесеніи о томъ митрополиту Филарету последній изъявиль желаніе лично совершить освящение ея. Но "никто, —писалъ современникъ бытія, — не могъ ожидать, чтобы маститый архипастырь нашъ. въ заключение продолжительной службы, увънчалъ торжество освященія однимъ изъ техъ красноречивыхъ словъ, которыя

<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 361-364.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письма Филар, кв кн. С. М. Голицыну, стр. 116. Москва, 1884.

привлекають къ нему столь многихъ восторженныхъ слушателей и надолго остаются въ памяти ума и сердца" 1). Однако маститый старецъ-витія, издавна привыкшій благодарно назидательнымъ словомъ встръчать всякое, болъе важное, утвло благотворенія въ учрежденіяхъ вёдомства Императрицы Маріи, столь близкихъ сердцу членовъ Августвитей Фамиліи и сердцу самого святителя, исполниль и этоть долгь своего призванія. Освящение Петропавловского храма при Маріинской больницъ состоялось 15 декабря 1857 года. На освященіи присутствовали почетные опекуны и другія лица, служащія въ Опекунскомъ совътъ, за исключениемъ не бывшаго по не здоровью всъми искренно любимаго"<sup>2</sup>) и къ святителю Филарету издавна искренно благорасположеннаго председательствующаго въ Опекунскомъ совътъ, извъстнаго Московскаго вельможи князя С. М. Голицына, а также и многія изъ постороннихъ лицъ. Поставленный въ концъ литургіи на амвонъ для проповъди "налой мгновенно окруженъ былъ предстоявшими, обратившимися въ благоговъйный слухъ и вниманіе" 3), и 75-тильтній старецъ-витія произнесъ превосходную, глубоко-назидательную, бесёду о необходимости соединять съ тёлеснымъ врачеваніемъ и духовное, состоящее въ пособіяхъ віры, подаваеныхъ въ таинствахъ елеосвященія, покаянія и евхаристіи или причащенія, искусно установивъ поводъ къ беседе о семъ предчеть въ следующихъ словахъ: "Церковь и больница теперь у насъ въ глазахъ, а потому естественно и въ мысляхъ онъ сближены такъ, что находятся подъ однимъ общимъ кровомъ: и разделены только такъ, чтобы святыня сохраняла подабающую ей неприкосновенность. Нътъ ли въ семъ вещественномъ сближенін умственнаго?—Конечно есть; потому что такое устроеніе произошло не отъ безотчетнаго произвола, но отъ разсужденія основательнаго и благонамфреннаго. Мнф кажется, самое сіе зданіе говорить, если бы не сказаль я, что больницѣ нуженъ союзъ съ Церковію, что больнымъ нужны не только врачъ,

<sup>1)</sup> Моск. Въдомости 1857 г., № 154.

<sup>2)</sup> Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Си. танъ же.

но и священнослужитель, не только врачевства, но и молитвы и таинства". А въ заключение беседы витія касается и исторіи учрежденія, пом'вщеннаго въ этомъ зданіи. "Не могу умолкнуть, говорить онъ слушателямъ, - не раздёливъ съ вами утёшительнаго помышленія, что богоугодное и челов жолюбивое учрежденіе, въ которомъ теперь находимся, и многія подобныя ему въ семъ царствующемъ градъ, именемъ и дъломъ происходятъ отъ Великихъ, Державныхъ, Вънценосныхъ, и преемственно пользуются непосредственнымъ ихъ покровительствомъ и непрерывнымъ попеченіемъ. Храни, Россія, царствующее надъ тобою благочестіе и человіжолюбіе твоею вітрою и вітрностію и чистою, отъ непорочной жизни восходящею молитвою, удерживай надъ собою благодатный покровъ небесный. Аминь" 1). Подлинно только "хранить" Россіи надлежало (и надлежить) "благочестіе и человъколюбіе", которымъ издревле славилась она въ царяхъ и сынахъ своихъ и которымъ всегда была крѣпка, удерживая чрезъ то надъ собою "благодатный покровъ небесный". Москва въ этомъ отношеніи, какъ и въ другихъ отношеніяхъ, была всегда по истинъ сердцемъ Россіи, главнымъ средоточіемъ чисто русской благотворительности, о чемъ мы уже имъли случай замівчать; и святителю Филарету приходилось неріздко утівшаться различнаго рода выраженіями челов'іколюбиво - благочестивыхъ чувствъ Москвы въ теченіе его продолжительнаго служенія на архіерейской каоедр'в въ ней. Между прочимъ случай къ сему представился для него и за одинъ изъ последнихъ годовъ его проповъднической дъятельности, именно за 1858 годъ, когда въ декабръ (8-го) состоялось освящение храма во имя св. Александра Невскаго при Покровской богадёльнё Московскаго мъщанскаго общества, что на Покровкъ, у Покровскаго моста. Богадъльня эта основана еще въ 1837 году, бывши помъщена въ свободныхъ, но ветхихъ зданіяхъ бывшей Старо-Екатерининской больницы, расположенныхъ въ подмосковномъ сель Покровскомъ на земль Приказа общественнаго призрънія. Давая разръшение на постройку богадъльни въ этихъ зданіяхъ,



<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 433—437. Беселы святителя-витін, которая имела быть отпечатанною въ значительномъ числъ экземпляровъ, жаждали весьма многіе любители и почитатели его проповедническаго таланта. См. напр. письма Филар. въ Ител. Общ. люб. д. пр. 1871, № 6, 37 стр. "Матеріаловъ для біографіи Филарета".

тогдашній Московскій генераль-губернаторь князь Д. В. Голицынъ отмътилъ, что она учреждается "для искорененія бродяжничества праздношатающихся мѣщанъ по улицамъ Москвы" 1). Въ самомъ дълъ, многіе бъдные мъщане, особенно достигшіе старости, не им'я силь зарабатывать себ'я хліббь насущный трудами рукъ своихъ, принуждены были добывать его себъ нищенствомъ. Мъщанское же общество было малочисленно тогда и не богато средствами. Тъмъ не менъе, чтобы помочь горю и пріютить б'ядныхъ своихъ собратій, оно воспользовалось случаемъ обращенія зданій бывшей Старо-Екатерининской больницы въ богадъльню и устроило послъднюю сперва не въ широкихъ размърахъ, ассигновавъ на содежарніе ея по три тысячи рублей ассигнаціями въ годъ. Съ усиленіемъ средствъ своихъ, мъщанское общество въ 1851 году къ старымъ зданіямъ богадъльни пристроило три новыхъ каменныхъ корпуса, употребивъ на постройку ихъ до 60-ти тысячъ рублей. Съ увеличениемъ помъщений сего благотворительнаго учрежденія, расширилась и самая благотворительная дізтельность его. Кром'в увеличенія числа призр'вваемыхъ, въ томъ же 1851 г. при богадъльнъ основано было училище и кромъ престарълыхъ членовъ общества въ нее стали приниматься и малолетние сироты того же общества. Въ 1857 году при богадъльнъ совершена была закладка храма во имя св. Александра Невскаго; а въ концъ 1858 г. этотъ храмъ былъ уже готовъ къ освященію, каковое и совершилось вышеозначеннаго числа лекабря сего года 2). Освящение совершаль опять самъ святитель Филаретъ, произнестий по освящении храма и бесъду, также достоприменательную во многихъ отношеніяхъ. Въ этой беседе витія, начавъ річь съ библейскаго пов'іствованія о созданіи втораго храма Іерусалимскаго, между прочимъ говоритъ: "Мы здісь не въ Іерусалимі. Не для града и народа созданъ сей храмъ. Никто не препятствовалъ его созиданію и никто не понуждаль къ сему; и никогда къ подобному дълу не требуетъ

<sup>1)</sup> См. Москов. Впдом. 1888, № 241.

<sup>2)</sup> Впосатедствів, именно въ память коронаціи, 1883 г., зданія Покровской богадільни еще боліве расширились, для поміщенія въ нихъ ремесленныхъ классовъ. Въ настоящее время въ богадільні на попеченіи общества находятся до 1000 человікъ. См. тамъ-же.

понужденія сей градъ" 1), издревле доныні любитель храмовъ Божінхъ. Добрая воля, благочестивое усердіе, человъколюбіе общества гражданъ создали сей храмъ, въ соединеніи съ симъ домомъ, для того, чтобы Лазарь убогій, истощенный въ силахъ, безпомощный, не лежаль у вороть богатаго, или въ полуразрушенной хижинъ другаго, почти также безпомощнаго; чтобы здёсь общественно исполняемо было то, что призывается къ благословенію на судъ Христовомъ, — призръніе странныхъ, немощныхъ, безномощныхъ, питаніе алчущихъ, одъяніе нагихъ. Но сего не довольно; человъколюбіе христіанское возжелало еще, чтобы призръваемые здъсь пользовались не только покойнымъ для нихъ жилищемъ, но и домомъ Божіимъ, чтобы имъ близко было находить духовную пищу и духовное врачевство душевныхъ бользней въ священнослуженіи и таинствахъ святаго храма. И сіе желаніе нынъ исполняется. Благословенъ Богъ! Благословенно христіанское человъколюбіе!" И за тъмъ изъ повъствованія о созданіи втораго храма Іерусалимскаго, по связи съ только что изложенною исторією храма при богадільні, святитель-витія извлекаеть "мысли, утёшительныя для храмоздателей и полезныя для всъхъ посътителей" сего послъдняго храма 2). "Благоденствіе Іерусалима возвысилось" 3): вотъ главное и ближайшее последствіе созданія втораго храма Іерусалимскаго. Тоже последствіе понятно указываль святитель-витія и для созиданія храмовь Божінхъ по Москвъ. Тоже послъдствіе указываль онъ и для всей Россіи, подъ условіемъ сохраненія ею благочестія и человъколюбія. Яснъе и шире всего эта мысль высказана и раскрыта была имъ по случаю важнвищаго событія во внутренней жизни Россіи за время царствованія Александра II,празднованія тысячельтія Россіи въ 1862 году, при подведеніи посліднею итога всей своей тысячелістней жизни и ділтельности.

И. Корсунскій.

(Продолжение будетъ).

<sup>1)</sup> T. e. Mockba.

<sup>2)</sup> Соч. Филар. V, 477 и дал.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, стр. 477.

## зяпядням средневъковям жистика

И

#### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ.

(Продолжение \*).

#### II.

Мистическое движеніе въ Германіи въ XIV въвъ. Новыя условія, содъйствовавшія развитію этого движенія: борьба папства съ государственною властію; экскомуникаціи и интердикть; недостатки въ жизни папъ и католическаго духовенства, разнообразния физическія бъдствів.—Сокрушеніе во гръхахъ и самоистязанія "бичующихся" (Флагеллянтовъ). Въ чемъ проявилось уклоненіе бичующихся отъ Церкви?—Общество такъ называемыхъ "друзей Божіихъ". Женщины, принадлежавшія къ этому обществу и мистическое настроеніе ихъ.—Члены этого общества въ средъ Доминиканцевъ.—Николай Базельскій, какъ организаторъ общества друзей Божіихъ, и Рульманъ Мерсвинъ, какъ одинъ изъ его главныхъ послъдователей. Взгляды ихъ на религіозно-нравственный упадокъ католическаго общества и ихъ реформаторскія попытки.—Общіе выводы объ особенностяхъ мистическаго направленія друзей Божіихъ.

Эккартъ, какъ выдающійся проповѣдникъ, не могъ не пріобрѣсти себѣ большаго числа почитателей въ нѣмецкомъ обществѣ, которому возвѣщаемы были новыя теософскія идеи на живомъ родномъ языкѣ. Но и независимо отъ личности Эккарта, многія неблагопріятныя условія въ политической и религіозной жизни нѣмецкой націи содѣйствовали усиленію мистическаго движенія, начало которому положено было въ періодъ крестовыхъ походовъ 1).

Главнымъ условіемъ, вліявшимъ на развитіе мистицизма въ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1891 г., № 1.

<sup>1)</sup> Западная средневъковая мистика. Вып. І, стр. 234.

Германіи, какъ и вообще въ Западной Европъ, нужно признать борьбу папъ съ свътскою государственною властію постепенно возраставшую вследствіе преследованія честолюбивыхъ теократическихъ притязаній ихъ на мірское владычество. Рѣшительныя притязанія на такое владычество были предъявлены, какъ извъстно, со стороны Григорія VII и Иннокентія III. При последнемъ (1198-1216) къ началу XIII века папская теократія проявилась на Запад'в во всемъ блеск'в своего суетнаго величія. Этотъ папа сталь на самомъ дёлё владыкою Западно-Европейскаго міра: государи трехъ могущественныхъ и образованныхъ странъ-Германіи, Франціи и Англіи принуждены были признать надъ собою его теократическую опеку, не говоря о другихъ менъе значительныхъ владътеляхъ, сдълавшихся его вассалами. Народныя массы фанатически настроены были въ пользу папства, благодаря проповеднической деятельности двухъ монашескихъ орденовъ-Францисканцевъ и Доминиканцевъ. Непосредственнымъ преемникамъ Иннокентія удалось, хотя и послъ большого напряженія силь, сокрушить въ Германіи династію Гогенштауфеновъ, которая не безъ основанія по своимъ національно-политическимъ стремленіямъ къ независимости уподоблена была папами династіи Ирода. Но последовавшіе папы, закончившіе періодъ крестовыхъ походовъ, далеко не могли равняться по своимъ способностямъ съ Григоріемъ VII и Иннокентіемъ III, хотя и не отказывались отъ своихъ честолюбивыхъ притязаній. А между темъ политическія условія въ Западно-Европейскихъ государствахъ, слагавшіяся съ окончаніемъ крестовыхъ походовъ, были совствиъ невыгодны для папъ. Феодализмъ, вредившій общественном у благосостоянію, сталь вездѣ ослабѣвать и уступать мѣсто монархизму. Усилившееся со времени крестовыхъ походовъ просвъщение дало возможность западно-европейскому обществу сознать пагубныя последствія папской теократіи. Неудивительно, если короли, почувствовавшіе свою силу, стали употреблять мёры къ тому, чтобы свергнуть съ себя папскую опеку. Большой успъхъ въ этомъ имълъ во Франціи Филиппъ IV Красивый, который, благодаря поддержкъ всъхъ сословій, вступилъ въ борьбу за свои права съ Бонифаціемъ VIII (1295-1303).

Бонифацій быль низложень съ папскаго престола, а преемникъ его быль принуждень перенести свою резиденцію въ Авиньонь (1303). Авиньонскіе папы, какъ изв'єстно, стали рабами французскихъ королей. Такой ударъ былъ нанесенъ папству. Но преемники Бонифація VIII вовсе не нам'врены были разставаться съ своими прежними теократическими традиціями, почему стали снова стремиться къ тому, чтобы возстановить свой авторитетъ въ западной Европъ. Во Франціи они были совершенно обезсилены. Поэтому внимание ихъ обращается на другія страны и особенно на Германію, съ которою находились въ постеянной вражде французские короли. И вотъ, со стороны Авиньонскихъ папъ предпринимается рядъ интригъ и открытыхъ насилій къ тому, чтобы подчинить Германію своей власти. Прежде всего, при посредствъ монашествующихъ ордевовъ, распространяется идея, что нъмецкая нація только тогда избавится отъ постоянныхъ внутреннихъ смутъ, возникавшихъ въ ней вслёдствіе неопредёленности въ престолонаслёдіи со времени междуцарствія, когда она будеть пользоваться папскимъ покровительствомъ, и къ папъ, какъ къ верховному судіи, будеть обращаться за решениемъ споровъ о престолонаследии. Потомъ, такъ какъ права на императорскій престолъ въ Германіи предъявляли различные кандидаты, то со стороны папъ необходимо было употреблять всё усилія, чтобы упрочить верховную власть за тъмъ изъ нихъ, кто болъе былъ склоненъ къ подчиненію Церкви. Такъ по интригамъ папскимъ возникла въ Германіи ожесточенная междоусобная борьба между двумя соперничествующими королями — Людовикомъ Баварскимъ и Фридрихомъ Австрійскимъ. Католическое духовенство поддерживало въ этой борьбъ послъдняго короля, потому что его противникъ Людовикъ Баварскій извістень быль своимъ враждебнымъ отношениемъ къ римскому клерикализму. Послъ восьмильтней войны (съ 1314—1322) Людовику удалось восторжествовать надъ своимъ соперникомъ при помощи большей части дворянства и духовенства. Временныя замъщательства на папскомъ престолъ благопріятствовали его торжеству. Но вскоръ представились обстоятельства, которыя возобновили въ Германій прерванную смуту съ большею силою. Избранный папою

французъ Іоаннъ XXII явился самымъ упорнымъ противникомъ Людовика. Отстаивая свои права на посредничество въ государственныхъ спорахъ, папа заявилъ, что Людовикъ можетъ быть признанъ законнымъ нфиецкимъ императоромъ только съ его согласія, почему послёдній и должень быль униженно просить папскаго покровительства. Но Людовикъ держалъ себя вполнъ независимо и даже позволилъ себъ подкръпить враговъ папы въ Италіи. Отъ этого вражда между светскою государственною и папскою властію достигла высшихъ размёровъ. Въ Авиньонъ издана была булла, въ которой выставлялись разныя преступленія Людовика и къ числу ихъ было отнесено его покровительство явнымъ еретикамъ, вся вина которыхъ заключалась въ возстаніи противъ папскаго авторитета въ дёлахъ въры. Людовику было предъявлено требованіе немедленно сложить съ себя императорскую корону, смиренно сознаться въ своей винъ и испросить прощенія у папы, въ противномъ случат его должно было постигнуть отлучение отъ Церкви. Такому же отлученію должень быль подвергнуться всякій подданный, позволившій себъ признать Людовика законнымъ государемъ до примиренія его съ папою. Требованія папы, подкрѣпляемыя угрозами. не произведи своего дъйствія. Людовикъ съ сознаніемъ своего достоинства заявилъ, что онъ всегда сохранялъ полную преданность Церкви и свое правовъріе готовъ торжественно васвидътельствовать предъ всъми подданными, но никогда не признаваль правъ папы на вибшательство въ дъла государственныя, а потому и не намёренъ входить съ папою въ какія бы то ни было объясненія. Напротивъ, онъ твердо рѣшился во что бы то ни стало отстанвать достоинство имперіи. Права Людовика были поддержаны многими подданными; даже между францисканскими монахами нашлись лица, перешедшія въ этой борьбъ на сторону императора, вслъдствіе недовольства расточительною и порочною жизнію Авиньонскаго двора. Борьба между государственною и папской властію разгорёлась. Людовикъ долженъ быль увидеть всю тяжесть этой борьбы, когда папа вооружилъ противъ него всёхъ нёмецкихъ князей, выставиль новаго кандидата на императорскій престоль въ лицѣ французскаго короля Карла IV и наложилъ на всю Гер-

манію интердиктъ 1). Нѣмцы не помнили примѣненія интердикта къ своей странъ съ такою безпощадною послъдовательностію, какъ это сдёлано было теперь: не только во всёхъ церквахъ, но и въ монастыряхъ, пользовавшихся независимостью, богослужение было прекращено и духовныя лица, позволявшія себъ изъ состраданія къ нуждамъ народа, совершать какія-либо требы, подвергались тяжкимъ преслёдованіямъ. Для простаго народа интердиктъ казался темъ более страшнымъ, что при частыхъ, физическихъ бъдствіяхъ, постигавшихъ Германію-землетрясеніяхъ, эпидемическихъ бользняхъ усилилась смертность, а заболъвающие и умирающие лишались пользоваться церковнымъ напутствіемъ. Нерѣдко города оглашались безплоднымъ стономъ и криками народа, требующаго отъ духовенства выполненія своихъ обязанностей, но р'єдкіе священники и монахи изменяли папской воле. Понятно, что народъ могъ считать виновникомъ своихъ бёдъ императора, навлекшаго на всю страну церковное отлучение. Людовикъ. однако, не упадалъ духомъ. Онъ предпринялъ походъ на Римъ (1328 г.) и по взятіи священнаго города приказаль здісь низложить папу, незаконно живущаго въ Авиньонъ, какъ преступника и еретика. На торжественномъ собраніи одинъ строгій Францисканецъ сказаль рібчь, въ которой оправдаль всіб дъйствія Людовика, причемъ, имъя въ виду заботы императора объ успокоеніи страны, сравниваль его съ ангеломъ-въстникомъ мира, а папу, какъ врага народа, безсердечно относящагося даже къ младенцамъ, лишаемымъ по смерти церковнаго погребенія, уподобиль Ироду. Жители Рима такъ были возбуждены противъ Іоанна XXII, что публично сожгли его изображеніе, а Людовикъ, по общему народному настоянію, избралъ новаго папу Николая V. Последній, тотчасъ по избраніи, предаль проклятію своего соперника и утвердиль Людовика императорскомъ престолъ. Но Іоанпъ XXII успълъ сохранить свою власть при помощи французскаго короля и некоторыхъ намецкихъ князей, изманившихъ императору. Онъ сталъ те-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Preger, Der Kirchenpolitische Kampf unter Ludwig dem Baier und sein Einfluss auf die öffentiche Meinung in Deutschland, Münch. 1877 p. 43.

перь предъявлять еще большія требованія, признаваль уже невозможнымъ прощеніе Людовика, даже при сознаніи имъ своей виновности; настаиваль на скорейшемъ избраніи новаго императора. Хотя Іоаннъ XXII скоро умеръ, но политикѣ его следоваль новый папа Бенедикть XII. Напрасно Людовикь сталь делать попытки къ сближению съ новымъ папою; онъ не возбуждаль гъ себъ никакого довърія послъ своихъ ръшительныхъ действій противъ клерикализма. Борьба между свётскою и духовною властію возгорёлась съ новой силою. Германія. до крайности ослабленная этою продолжительною борьбою, раздълилась на части, причемъ некоторыя местности, стоявшія на сторонъ папы, были опустошены императорскими войсками. Тогда Людовикъ сдёлалъ воззваніе къ нёмецкому народу, чтобы при возбужденіи національнаго чувства, отразить папскія притязанія. Онъ созваль блестящій рейхстагь во Франкфуртъ въ 1338 году; на немъ присутствовали всъ германскіе курфюрсты и многіе вельможи. Людовикъ здісь прежде всего для оправданія своего католическаго правов'єрія прочиталъ символъ въры и произнесъ ръчь, въ которой красноръчиво описаль бъдствія, испытанныя страною оть незаконнаго вившательства папъ въ государственныя дела. Речь его встречена была общимъ одобреніемъ. Поведеніе папы по отношенію къ императору найдено низкимъ; интердиктъ признанъ мърою несправедливою и несогласною съ духомъ христіанской религін. Важиве-же всего, что на сеймв шесть курфюрстовъ пришли къ единогласному ръшенію на будущее время при избраніи императора действовать независимо отъ папы. Было заявлено, что священная римская имперія не должна находиться подъ папскою опекою; императоръ, избранный курфюрстами не нуждается въ папскомъ утвержденіи; власть его происходить отъ Бога, а не отъ папы. Людовикъ издалъ даже эдиктъ подобнаго содержанія, которымъ было объявлено, что производящіе императорскую власть отъ папской должны считаться за измѣнниковъ. Велико было впечатлѣніе, произведенное этими постановленіями на німецкую націю, особенно, когда сторону императора поддержали многіе свободномыслящіе ученые, позволившіе въ своихъ сочиненіяхъ рішительно опровергнуть папскую теократическую систему (Марселій Падуанскій. Значительная часть духовенства, выполнявшаго интердиктъ по вастоянію папы, перешла на сторону императора и возстановила прекращенное богослужение. Нъмецкие минориты и раньше не соблюдавшіе папскаго интердикта, теперь стали съ большею смелостію выполнять свои религіозныя обязанности. Однако и папа имвлъ въ немецкомъ духовенстве своихъ могочисленныхъ приверженцевъ, которые вступили въ борьбу съ императорскою партією. Внутренній раздоръ въ Германіи поэтому все болъе осложнялся. Каждая изъ борющихся партій обвиняла другую въ измѣнѣ. Императорская партія обвиняла папскую въ измѣнѣ народности и государству, а клерикальная партія обвиняла императорскую въ ереси и грозила церковными экскомуникаціями и интердиктомъ. Теперь императору нужно было пзыскать средства по крайней мірь для уменьшенія числа своихъ внутреннихъ враговъ. Уже по возвращении изъ Италіи въ 1329 году императоръ принялъ сильныя мёры противъ того духовенства, которое на основании интердикта отказывалось выполнить свои обязанности. Со времени Рензскаго сейма эти мфропріятія обострились: какъ отдёльныя лица, такъ и цёлыя общества, соблюдавшія папскіе экскомуникаціи и интердикты, были лишены свободы и своихъ привилегій. Многіе изъ моваховъ были сослапы въ ссылку съ конфискаціею имущества. Последовавшая въ 1342 году смерть Бенедикта XII казалось развязывала руки императору. Но преемникъ его Климентъ VI возобновиль борьбу съ новою силою. Ужасныя проклятія опять обрушились на Людовика и нъмецкіе курфюрсты уполномочены были выбрать новаго императора. Французскія деньги произвели свое благопріятное д'яйствіе въ Германіи. Многіе князья перешли на сторону папы. Однако Людовикъ не отчаявался. Онъ еще разъ собралъ всъ свои силы для новаго похода въ Италію. Тогда папа въ 1346 году разразился новымъ неслыханнымъ анаеематствованіемъ. Императоръ не только лишался своего престола и имущества, но какъ неисправимый еретикъ изгонялся изъ всякаго человъческаго общества, признавался достойнымъ смертной казни и незаслуживающимъ церковнаго погребенія. "Гивьъ Божій и проклятіе наше да постигнуть его!"

Таковы были заключительныя слова буллы. "Повергаясь во прахѣ, молимъ Всемогущаго да сотретъ Онъ съ лица земли этого безбожника, да разрушить его гордость и предасть его въ руки враговъ. Пусть онъ понесетъ отъ нихъ наказаніе, которое ему будетъ приготовлено. Да будетъ проклято его вхождение и исхожденіе. Рука Всемогущаго да поразить его сліпотою, сумасбродствомъ, бъщенствомъ. Да обрушится молнія небесная на его главу; гнъвъ Всемогущаго и первоверховнаго Апостола, наслъдіе котораго онъ хочетъ похитить, да воспылаетъ въ немъ въ сей и будущей жизни. Весь міръ да ополчится противъ него. Пусть подъ нимъ разверзется земля и онъ падетъ въ пропасть. Да исчезнеть его имя, да погибнеть его память, да возстануть противъ него всъ стихіи міра. Его жилище да будетъ опустошено, носимое имъ имя святаго да обратится на погибель ему. Пусть его дети да будуть изгнаны изъотцовскихъ владеній и своими глазами увидять безчестіе и позоръ своего отца".

Это папское проклятіе окончательно сразило императора. Противники Людовика стали действовать противъ него смёлее, а друзья отшатнулись отъ него. Выступилъ новый кандидатъ на императорскій престоль Карль IV и самь Людовикь внезапно умерь во время охоты (1347), какъ полагають отъ поднесеннаго яда. Августинскіе монахи отказались похоронить умершаго императора, хотя и были обязаны ему устройствомъ новаго монастыря для своего ордена въ Мюнхенв. Жители Мюнхена предали своего государя законному погребенію только спустя двінадцать літь; но епископь Фрейзингень приказаль выкопать тёло его изъ могилы. И до сихъ поръ ультрамонтанскіе историки не могутъ безъ озлобленія вспоминать о немъ; не считають его царствованія законнымь и называють періодь правленія его—періодомъ безвластія (imperium vacans) 1). Нъмцы поздно оцънили заслуги своего императора въ твердомъ и самоотверженномъ отстаиваніи національныхъ интересовъ подданныхъ и только по смерти его вполнъ сознали кого они лишились. Во всякомъ случав описанныя нами смуты, ви-



<sup>1)</sup> Raynaldi Annales Ecclesiastici an. 1346 n. 9. Rohrhacher, Histoire de l'Eglise t. VIII p. 541.

новниками которыхъ были папы, преследовавиле свои честолюбивые интересы, окончились небыгодно для нихъ. Нёмецкій народь, испытывая отъ папъ цёлый рядь несправедливостей, явно утрачивалъ чувство преданности не только къ папъ, но и къ католической церкви, которая, злоупотребляя своими экскомуникаціями и интердиктами, поступала по отношенію къ нему не какъ "чадолюбивая мать, а какъ мстительная мачиха". Во всъхъ классахъ нъмецкаго народа созръвало сознаніе національнаго единства, приводившее его къ сверженію папскаго деспотизма, по крайней мъръ, въ политической сферъ. И Карлъ IV после двухъ безуспешныхъ леть достигь, наконець, привлеченія на свою сторону симпатій нёмецкой націи главнымъ образомъ твиъ, что утвердилъ права имперіи, провозглашенныя въ Рензв и освободилъ Германію отъ страшнаго интердикта. Государственный законъ, извъстный подъ именемъ золотой буллы (1356) окончиль, наконець, эту долгую и печальную борьбу: Германія, какъ и Франція, навсегда завоевали свою политическую свободу по отношенію къ папству. Еще шире и глубже подготовлялась оппозиція противъ католичества въ церковной сферѣ вслъдствіе сознанія явнаго попранія іерархією высшихъ религіозно-правственныхъ интересовъ. Авиньонскіе папы, съ такою безпощадною настойчивостью добивавшіеся мірскаго владычества въ Германіи, раболъпствовали во Франціи предъ королями, публично оправдывая ихъ беззаконія и грубые пороки. Они и не думали объ изысканіи м'тръ для противод'т возраставшимъ недостаткамъ въ религіозной жизни различныхъ классовъ западно-европейского общества. Наоборотъ, праздность, расточительность и распущенность были такими обычными явленіями при самомъ Авиньонскомъ дворъ, что Петрарка въ своихъ письмахъ называетъ этотъ дворъ "дворомъ блудницъ" "Новымъ Вавилономъ" 1). Безнравственность напъ съ поразительною наглядностію предстала предъ всёмъ западно-европейскимъ обществомъ со времени наступившаго великаго раскола, когда соперничествующіе папы другь друга во взаимной перепискъ стали обличать въ самыхъ грубыхъ преступле-

<sup>1)</sup> Bach. Meister Eckhart p. 17-21.

ніяхъ. Католическіе прелаты при Римскомъ и Авиньонскомъ дворъ слъдовали примъру папъ и не безъ основанія были называемы современниками, не прелатами, но "пилатами, уловляющими въ свои съти не души, а кошельки". О достоинствъ низшаго духовенства можно судить на основании разнообразныхъ свидетельствъ о преступномъ конкубинать, который въ XIV в. получиль какъ бы законную общую силу. Самые главные монашескіе ордена, которые одни только им'вли еще нівкоторое вліяніе на народъ, Доминиканцы и Францисканцы, утратили первоначальный авторитеть вслёдствіе измёны главному обету нищеты, ухищренно оправдываемой различными софистическии аргументами. Доминиканцы, обогащая свой орденъ, оправдывали себя тъмъ положеніемъ, что нажитыя богатства составляють не частную собственность того или другаго изъ пихъ, а собственность ордена, хотя это нисколько не препятствовало употреблять ихъ исключительно для удовлетворенія своей чувственности. Францисканцы давали пап' фиктивное титло собственника своихъ имуществъ, но пользовались ими сами. Плодомъ незаконнаго обогащенія была возраставшая распущенность нищенствующихъ орденовъ, которая долго была чужда имъ. Такое духовенство не могло внушить себъ уваженія со стороны народа и еще менъе могло оказывать благотворное вліяніе на его нравственность. Оно должно было въ значительной степени нести на себъ отвътственность въ томъ, что противодъйствіе общему религіозно-нравственному упадку побуждало частныхъ лицъ, не обладавшихъ положительными богословскими знаніями, изыскивать незаконные пути ко спасенію. А между тёмъ потребность въ изысканіи пути ко спасенію на запад'в видимо усиливается въ это время не только вследствіе возраставшей распущенности во всёхъ классахъ общества, но также и вслъдствіе усиливающихся разнообразныхъ физическихъ бъдствій.

Природа, повидимому, уклонилась отъ своихъ естественныхъ законовъ: всюду не только въ Германіи, но и во всей Западной Европъ проявлялось въ страшныхъ формахъ одно разрушеніе. Необыкновенный налетъ саранчи уже въ 1338 году уничтожилъ хлъба на нивахъ, а въ слъдующіе годы (1342 и

1343) ея перелеты сопровождались новыми страшными опустошеніями полей. Голодъ сильно уменьшиль населеніе особенно въ верхней Германіи. Затёмъ въ 1348 году появилась въ Италіи и южной Франціи моровая язва, изв'єстная подъ именемъ черной смерти, которая также дошла до Германіи и стала страшнымъ бичемъ для Европы. Въ Германіи жертвъ моровой язвы насчитывалось более милліона. Въ какихъ размърахъ она опустошала отдельныя мъстности можно заключить изъ того, что въ Базелѣ въ теченіе года было похищено ею до 14000 человъкъ, а въ Страсбургъ до 16000. Многіе села и города остались безъ населенія и правительство долго не рѣшалось заботиться объ ихъ обновленіи. Корабли двигались въ моръ безъ людей. "Не повърятъ", говоритъ Петрарка, "что было время, когда вселенная казалось приходила къ полному опустошенію: дома оставались безъ семействъ, города были безъ гражданъ, поля -- невоздъланы и покрыты трупами! Повъритъ ли этому потомство? Мы сами съ трудомъ себъ въримъ и однако видимъ это своими глазами. Выйдя изъ своихъ домовъ, мы обходимъ городъ и находимъ его полнымъ умершихъ, или умирающихъ. Мы возвращаемся къ себв и не находимъ тамъ своихъ близкихъ: они погибли въ нѣсколько минуть нашего отсутствія. Счастливы будущія поколівнія, которыя не увидять такихь бъдствій и которымь, быть можеть, наше описаніе представится совершенно миоическимъ" 1). Другіе писатели говорятъ, что двъ трети людей были истреблены этой всеобщей смертностью. Были города, въ которыхъ осталась только девятая, или двадцатая часть жителей. Некоторыя провинціи положительно были обращены въ страшныя пустыни. Повсюду слышались стоны, резкія жалобы, ужасныя рыданія. Вообще, говорять хроники того времени, "трудно подумать, чтобы во время потопа воды истребили болбе людей, чемъ моръ уложилъ ихъ въ могилы въ теченіе четырехъ, или пяти лѣтъ" 2). Но и этимъ незакончились физическія бъдствія. Срашная бользиь въ разныхъ ивстахъ сопровождалась необычайными землетрясеніями,

<sup>1)</sup> Rohrbacher, Histoire de l'Eglise t. VIII p. 571.

<sup>2)</sup> Ibid.

отъ которыхъ нъкоторые города были совершенно разрушены, пострадали отчасти и другіе. 25 ноября 1346 г. первое землетрясеніе началось въ Базел'в и сопровождалось разрушеніемъ канедрального собора. 25 ноября 1348 года другое такое же бъдствіе распространило ужась въ Верхней Германіи. Городъ Виллахъ былъ совершенно разрушенъ; нъсколько сотъ замковъ обрушилось съ возвышенностей, на которыхъ были построены; деревни погибли подъ ихъ развалигоры распались и цёлыя нами. 18 октября 1356 года въ 10 часовъ вечера началось въ Базелъ новое землетрясеніе, превосходящее своею силою всъ предыдущія. Удары повторялись съ возрастающею силою въ продолженіе ночи и въ теченіе нъсколькихъ следующихъ дней. Черезъ девять дней утромъ большая часть города была разрушена. Въ кабедральномъ соборъ новыя стъны распались; камни колонъ разсыпались; хоръ опрокинулся, разрушивъ при своемъ паденіи главный алтарь. Отъ церкви домниканцевъ остался только одинъ хоръ. Другіе храмы и общественныя зданія представляли не менъе печальное зрълище. Къ довершению несчастія, пожарь вспыхнуль въ средь нагроможденных развалинь и истребилъ множество строеній, которыя были пощажены землетрясеніемъ. Состаній съ Базелемъ городъ Льеталь былъ совершенно разрушенъ; въ Бернъ и Констанцъ население испытывало отдаленныя слёдствія того-же землетрясенія 1). Петрарка, дополняя печальную картину бъдственнаго состоянія Европы въ описываемое время новыми фактами, въ порывћ необыкновенной скорби говорить: "что-же, Господи, неужели мы самые злые люди, существовавшіе когда либо на земль? Ты заставиль нась загладить преступленія всёхь вёковь, предназначивъ насъ къ перенесенію такихъ жестокихъ наказаній, которыя когда либо были посылаемы Тобою на нечестивыхъ" 2).

Неудивительно, если такія страшныя б'єдствія могли вызвать даже въ глубокопадшемъ обществ'є самое пламенное и сердечное сокрушеніе во гр'єхахъ и стараніе улучшить свою жизнь. Видя вокругъ себя тысячи людей, поражаемыхъ недугомъ язвы,



<sup>1)</sup> Jundt, Les Amis de Dieu au quatorzieme siecle. Paris 1879, p. 198.

<sup>2)</sup> Rohrbacher Histoire de l'Eglise t. VIII p. 571.

или падающихъ подъ ударами другихъ бъдствій, естественно было всёмъ ожидать скорой своей гибели, входить въ самихъ себя, провърять себя въ виду скораго перехода въ другую жизнь; тогда всь земныя и чувственныя блага, которыя до того плъняли душу, должны были утрачивать свою силу для того, въ комъ еще оставалась искра вёры, лучъ добра. Таковы были следствія бедствій переживаемых вы описываемое время Европейскимъ обществомъ. "Всъ смотръли другъ на друга, по словамъ современника, какъ на жертвы обреченныя на смерть. Кто заражался язвой, готовился къ своему послёднему пути. Какъ-бы ни было внезапно наступление смерти, люди сводили счеты съ своею совъстію: они умирали съ покалніемъ и пріобщеніемъ таинства евхаристін. Нікоторые изъ умирающихъ, покинутые въ своихъ домахъ и лишенные наследниковъ, отдавали свои имущества въ пользу церквей и монастырей. Со всёхъ сторонъ толпы пиллигримовъ стекались въ Римъ для полученія щедрыхъ папскихъ индульгенцій, объявденныхъ Климентомъ VI въ 1343 году по случаю установленнаго юбилея для празднованія памяти Апостола Петра. Во многихъ городахъ самъ народъ, слъдуя воззваніямъ проповъдниковъ, добровольно наложиль на себя особые объты и посты.

Но эти въ большинствъ случаевъ формальные способы покаянія, согласные съ требованіями и постановленіями католической церкви, далеко не могли удовлетворять лицъ, отличавшихся сильнымъ религіознымъ чувствомъ и пылкою фантазіею и склонныхъ къ глубокому сокрушенію во гръхахъ. Въ духъ времени и сообразно съ печальными внъшними условіями они по своимъ личнымъ субтективнымъ соображеніямъ изобрѣтали для этого особые способы и впадали при этомъ въ новыя край-Такъ, варварское самоистязаніе, составлявшее одно изъ необходимыхъ условій для достиженія созерцательнаго мистическаго настроенія духа, проявилось въ видъ страннаго и уродливаго публичнаго самобичеванія, казавшагося самымъ целесообразнымъ и достаточнымъ средствомъ для заглажденія греховъ. Во многихъ городахъ стали собираться большія толпы людей съ тъмъ, чтобы совмъстно совершать подвиги самобичеванія и своимъ приміромъ во время путешествій вызывать себъ подражание и пріобрътать новыхъ послъдователей. Такъ образовались въ разныхъ странахъ длинныя процессіи "бичующихся", которыя посредствомъ хороваго пвнія сначала старались вызвать въ себъ религіозно-экстатическое настроеніе духа, а потомъ завершали пъніе бичеваніями. Первая партія бичующихся составилась въ Италіи еще въ 1260 году съ цълію предпринятія путешествія въ Римъ для покаянныхъ подвиговъ. Каждый изъ участвовавшихъ въ процессіи долженъ быль регулярно бичевать себя по два раза въ день, продолжая это самоистязаніе въ теченіе тридцати трехъ дней по числу льтъ земной жизни Іисуса Христа. Этотъ примъръ нашелъ себъ подражание особенно въ Германии. Здёсь обыкновенно составлялись толпы лицъ обоего пола отъ ста до двухсотъ человъкъ, подъ руководствомъ особыхъ мейстеровъ, или учителей, которые предварительно подъ присягою обязывались подвергать себя бичеганію въ теченіе тридцати трехъ дней предъ храмами въ различныхъ мъстностяхъ и затъмъ двигались въ путь. Шли они процессіей по два въ рядъ ко храму въ шапкахъ съ нашитыми на нихъ спереди красными крестами, почему и называли себя "Братствомъ креста". Каждый членъ этого чудовищнаго братства держалъ предъ собою бичъ съ узломъ на оконечности и четырьмя железными иглами. Шествіе открывалось общимъ коровымъ пъніемъ покаяннаго гимна, начинавшагося слёдующимъ стихомъ:

> Воть совершается богомольное странствіе Самъ Христось грядеть въ Іерусалимъ, Въ рукъ своей Онъ держить крестъ. Спаситель, помилуй насъ...

Бичеваніе братчики совершали на площади предъ храмомъ послѣ особыхъ приготовленій. Снявши съ себя обыкновенную одежду, они надѣвали саваны, или бѣлыя покрывала, доходившія отъ пояса до ступень ногъ. Затѣмъ слѣдовало покаяніе. Всѣ, выражавшіе готовность каяться, ложились въ кругъ. Каждый при этомъ избиралъ особое положеніе, сообразно съ тѣмъ, въ чемъ чувствовалъ себя виновнымъ. Клятвопрестунникъ ложился на бокъ, выставляя три пальца надъ своею головою; прелюбодѣй ложился внизъ животомъ. Однимъ словомъ, всѣ ложи-

лись на разные лады. Потомъ старшина, или мейстеръ шагалъ поочереди чрезъ каждаго братчика, распростертаго на земль, ударяль своимь бичемь и говориль: "дай Боже тебъ прощеніе всіхъ твоихъ гріховъ! Возстань очищенный". Старшина шагаль чрезь всёхь и чрезь кого онь переходиль, тоть вставши всябдъ за старшиной, шагалъ чрезъ лежащаго впереди его. Когда они оба переходили чрезъ трстье лице, то этотъ вставаль въ свою очередь и шагаль съ ними чрезъ четвертаго, а четвертый чрезъ пятаго и т. д. Эти лица также повторяли за старшиною его слова и, подобно ему, били лежащихъ бичемъ, пока, наконецъ, поочереди не поднимались всъ. Потомъ составлялся кругъ, при чемъ нъкоторые: считавшіеся лучшими пъвцами, запъвали гимнъ. Имъ вторила вся братія. Пъніе имъло веселые плясовые мотивы. Мейстеръ, стоящій въ кругу, приглашаль къ продолженію бичеванія словами: "выходите желающіе каяться, изб'яжимъ огненной геены" и т. д. Братчики опять бичевали себя съ такою силою, что истекали кровью. Такое бичеваніе совершалось при троекратномъ круговомъ движенін подъ руководствомъ старшины, возбуждавшаго бичующихся къ своей операціи особою пъснію:

> Поднимите ваши руки Пусть Богь сжалится надъ вами! Христу было дано на крестъ желчи Припадемъ-же къ Его кресту! 1).

Бичеваніе заканчивалось особыми наставленіями старшины и півніемъ письма, которое выдавалось за посланіе, принесенное съ неба ангеломъ іерусалимскому патріарху. Это посланіе имівло черты, заимствованныя изъ Апокалипсиса и примівненныя къ современному состоянію німецкаго народа. Оно возвіщало гнівь

Nun hebet auf Alle eure Hände,
 Dass Gott das grosse Sterben wende,
 Hebet auf Alle eure Arme,
 Dass sich Gott über euch erbarme!
 Christ ward gelobet mit Gallen,
 Des sollen wir an ein Kreuze fallen. —
 lörstermann, Die christlichen Gesslesgeselcshaften.

Halle, 1828. Preger, Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter theil II s. 301-302 Leipzig. 1881.

Божій за тяжкія преступленія, совершаемыя повсемъстно, особенно за нарушение святости воскреснаго дня, за несоблюдение постовъ, за богохульство, ростовщичество и прелюбодъяніе. Отъ лица Іисуса Христа требовалось отъ каждаго для очищенія греховь и снисканія милосердія Божія удалиться въ себя и подвергнуться самобичеванію въ продолженіе тридцати трехъ дней. Бичующіеся впосл'ёдствій стали впадать въ новыя крайности: присвоили себъ право совершать чудеса, изгонять бъсовъ, разрѣшать другихъ отъ грѣховъ въ силу своей собственной чистоты, пріобрътенной посредствомъ такого самоистязанія, которое приравнивалось бичеваніямъ Інсуса Христа, составлявшимъ одинъ изъ видовъ Его страданій. Они недолго удерживались въ пределахъ видимаго аскетическаго благочестія и скоро заявили себя самою грубою безнравственностію, неизбіжною въ безпорядочныхъ сборищахъ людей мужескаго и женскаго пола. Поэтому папа вынужденъ быль въ 1349 году издать буллу, которою бичующеся подвергались строгому преследованію. Въ булле говорилось, что папа съ тяжкимъ соболъзнованіемъ узналъ о суевърномъ нововведеніи, появившемся въ Германіи, внушенномъ княземъ тьмы, виновникомъ всякаго зла; указывалось, какъ толпа простыхъ людей подъ предлогомъ благочестія могла допускать дійствія, противныя св. Писанію, потому только, что была обольщена лжецами, увъряющими, будто Інсусъ Христосъ въ видъніи являлся іерусалимскому патріарху, между тёмъ какъ въ Іерусалимѣ до сихъ поръ (со времени перваго крестоваго похода) не было патріарха. "Эта сумасбродная секта", по словамъ буллы, "размножается со дня на день; смълая въ своихъ правилахъ и обычаяхъ она пренебрегаетъ установленными порядками, думая оправдать себя, не въ ключахъ Церкви. Жизнь этой секты странная: она составляеть тайныя сборища, отступающія отъ всякихъ правилъ нравственности, следующія самымъ грубымъ заблужденіямъ и предразсудкамъ. Насъ особенно возмущаетъ, что накоторыя изъ лицъ, принадлежавшихъ къ нищенскому ордену, привлекаютъ въ эту секту своимъ проповѣдническимъ словомъ". Затъмъ изъ буллы мы узнаемъ, что бичующіеся изувфры оказались виновными въ фанатическомъ преследо-

ваніи Іудеевъ, что они запятнали себя даже убійствомъ христіанъ, нарушеніемъ правосудія, похищеніемъ и грабежемъ частной собственности. Потому повельвалось всымь епископамь по своему усмотрѣнію привлекать бичующихся къ суду и въ случать ихъ упорства отлучать отъ церкви, заключать въ тюрму, или осуждать на смертную казнь 1). Нельзя не замътить однако изъ приведеннаго содержанія папской буллы, что хотя общество бичующихся признавалось страшно вреднымъ и опаснымъ, тъмъ не менъе существенныя особенности его далеко не выяснены съ надлежащею опредъленностію и полнотою. Если не принимать во вниманіе, что бичующіеся, по словамъ буллы, "не нуждались въ ключахъ церкви", присвоиваемыхъ римскими папами по праву преемства отъ апостола Петра, то всё заблужденія ихъ могуть быть сведены къ грубому суевърію и практической безправственности, не обусловливаемой какими-нибудь особыми религіозными принципами. Но заблужденія бичующихся были болье широкими и опасными. Ихъ бичеваніе, сопровождаемое троекратнымъ круговымъ движеніемъ и пітніемъ съ плясовыми мотивами, напоминаетъ "радънія" нашихъ сектантовъ хлыстовъ и скопцевъ, и явно свидътельствуетъ о мистическомъ ихъ направленіи, хотя и недостаточно опредълившемся. Цёль бичеванія не только состояла въ томъ, чтобы имъ вызвать плачъ о грехе и темъ выразить протесть противъ католическаго формализма, поддерживаемаго особенно папскими индульгенціями, но вмёстё съ тёмъ вызвать восторженное экстатическое настроеніе духа, которое само по себъ соединялось съ обычною самоувъренностью въ достиженіи полной правственной чистоты и въ возможности дозволять себъ безразлично все въ такомъ состояніи (антиномизмъ). Противодъйствуя католическому извращенію таинства покаянія, выразившемуся въ индульгенціяхъ, при которыхъ сердечное сокрушение во гръхахъ оставалось на заднемъ плань, бичующіеся въ сущности принципально отрицали значеніе таинства покаянія, заміняя его новоизобрітеннымъ нрав-

<sup>1)</sup> Rohrbacher Histoire de l'Eglise t. VIII p. 573. Raynaldi Annales Ecclesiastici an 1349.

ственно-очистительнымъ средствомъ самоистязанія. Предоставляя право своимъ мірскимъ старцамъ, или мейстерамъ свидътельствовать о прощеніи гръховъ и о правственной чистотъ достигнутой безъ посредства Церкви, бичующеся темъ самымъ отрицали авторитетъ ісрархіи, на что, впрочемъ, сделанъ некоторый намекъ и въ папской булль. Отрицательное, презрительное отношение къ іерархіи ясно выразилось въ обществъ бичующихся, какъ это съ особымъ удовольствіемъ отмѣчаетъ протестантскій историкъ среднев вковой німецкой мистики. На предлагаемый бичующимся вопросъ, какъ они осмъливались пропов'вдывать, не получая на это права, последніе отв'ячали часто дерзко инымъ вопросомъ: "кто вамъ предоставилъ тоже право и откуда знаете, что только вы можете освящать тъло Христово и что то истинно, о чемъ вы проповъдываете"? 1) Впрочемъ, сектантскій еретическій характеръ бичующихся въ оппозиціонномъ отношенім ихъ къ католической церкви явно це опредълился. Самое появленіе своеобразнаго общества обязано временнымъ бъдствіямъ, оказавшимъ вліяніе на бользненное возбуждение фантазіи частныхъ лицъ. Благодаря строгимъ мѣрамъ, принятымъ со стороны католическихъ властей, слъды этого общества скоро скрываются.

А. Вертеловскій.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Was den Widerstand der Hierarchie erweckte, war die Emancipation von der Ordnung der Kirche, eine Satisfation für die Sünden, welche nicht von der Kirche vorgeschrieben war und eine Freisprechung von Sünden nicht durch Preister, sondern durch Laien... Der Frage Klerikers: wie könnt ihr predigen ohne Beruf? antwortete häufig die Gegenfrage: Und wer hat euch berufen, und woher wisst ihr, dass ihr Christi leib consecrit, und dass es das wahre Evangelium est, das ihr verkündet? (Preger, Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter th. II s. 303).

# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 2.

ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Января 1893 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловъ.

## зяпядням средневъковям жистика

U

### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ.

#### (Продолжение \*).

Въ тоже время, подъ вліяніемъ тѣхъ-же условій, возникаетъ въ Германіи новое общество, въ которомъ мистическое направленіе обозначается съ большею опредѣленностію. Это общество извѣстно подъ горделивымъ названіемъ "друзей Божіихъ" 1). Такое названіе усвоено новымъ обществомъ, во-первыхъ, потому, что оно цѣлью своей жизни ставило достиженіе ближайшихъ, такъ сказать, интимныхъ отношеній къ Богу, основанныхъ на чувствѣ безкорыстной любви къ Нему, устранявшемъ всякія стороннія практическія, или эвдемонистическія побужденія и во-вторыхъ, тѣмъ самымъ думало снискать отъ Бога полное довѣріе, какое только возможно получить другу отъ друга, и которое нагляднѣйшимъ образомъ можетъ выражаться въ постоянныхъ, внутреннихъ сверхъестественныхъ откровеніяхъ. Свое право на такое названіе послѣдователи новаго общества оправдывали ссылками на различныя мѣста Священнаго Пи-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 1, 1893 г.

<sup>1)</sup> Важиваними пособіями при ознакомленіи съ обществомъ "друзей Божівхъ" служван для насъ, кромв цитированныхъ трудовъ Прегера, Неандера, Рорбашера, ствдующія сочиненія: 1) Carl Schmidt, Die Gottesfreunde im XIV Iahrhundert Iena, 1854. 2) Schmidt, Nicolaus von Basel. Leben und ausgewählte Schriften. Wien, 1866. 3) Schmidt, Iohannes Tauler von Strasburg, Hamburg, 1841. 4) Iundt, Les Amis de Dieu au XIV siecle. Paris, 1879. 5) Rieger, Die Gottesfreunde in deutschen Mittelalter. Darmstat. 1888.

санія. Они толковали въ свою пользу тѣ мѣста Священнаго Писанія, въ которыхъ говорится о вёрё и любви, какъ условіяхъ, приводящихъ къ тъсному общенію съ Богомъ, понимаемыхъ ими тенденціозно въ смыслѣ такихъ началъ, въ которыхъ выражается хотя и самая пламенная, но пассивная преданность Богу. Они-же любили ссылаться на такія міста Священнаго Писанія, въ которыхъ говорится о видініяхъ и внутреннихъ откровеніяхъ, сообщаемыхъ Богомъ любящимъ Его, чтобы оправдать свою излюбленную идею, что внутреннія откровенія обязательно могуть быть удёломь всякаго человёка всепъло преданнаго Богу и возлюбленнаго Имъ. Такъ они ссылались на посланіе Апостола Іакова, чтобы показать, что Авраамъ въ силу своей въры названъ другома Божінмъ и быль удостоенъ неоднократных откровеній. В роваль Авраамь и это вмінилось ему въ праведность и онъ нареченъ другомъ Божіимъ, (Іак. 11, 23). Отъ Авраама новые мистики для оправданія своего названія переходили къ раздичнымъ ветхозавътнымъ и новозавътнымъ праведникамъ, выдъляя изъ ихъ жизни моменты высшаго, но болъе или менъе исключительнаго созерцательнаго настроенія духа, какъ особенно угоднаго Богу и потому сопровождаемаго откровеніями. Пророкъ Моусей и Апостолъ Павелъ, конечно, могли быть самыми авторитетными лицами для оправданія того положенія, что созерцаніе на высшей степени приводить и къ виденію Бога и къ особымъ сверхъестественнымъ утешеніямъ. Потому, находя въ особыхъ моментахъ жизни этихъ Богоизбранныхъ лицъ много родственнаго для того настроенія духа, которое должно быть, съ тенденціозной точки зрвнія, постояннымо, нъмецкіе мистики XIV в. называли ихъ и себя "друзьями Божінми" 1). Отсюда далье нымецкіе мистики сближали себя вообще съ Апостолами, названными отъ Господа друзьями и



<sup>1)</sup> Wackernagel, Altdeutsche Predigten u Gebete aus Handscriffen, Bale, 1876, p. 566, I. 90. In der wuesti ist dien frunden gottes als reht vil guotes geschechen. Do Moyses siniu schefli treib in die wuesti, do sach er den herren... Iohannes Baptista gesechen von der lieblichen person Christi... Iohannes ewangelista wartdas buoch der Verborgnen tougni gottes... Pfeiffer, Deutsche Myst. d. XIV Jahrh-462, 19. Sant Paulus sprichet von den heiligen martiren und von den vriunden unsers herren 455, 38. Die in der helle sint und got sehent und alle sine friunde.

удостоенными отъ Него сообщенія высшихъ откровенныхъистинъ. Самымъ любимымъ текстомъ, который нёмецкіе мистики толковали въ свою пользу, было извъстное мъсто изъ Евангелія Іоанна, въ которомъ Господь называетъ своихъ учениковъ друзьями, потому что открыль имь все, что слышаль от Отца своего (Іоан. XV, 15). Само по себъ это названіе, конечно, болье свидътельствуетъ о гръховной самоувъренности мистиковъ, обольщавшихъ себя убъжденіемъ въ достиженіи полнаго совершенства, приравнивающаго ихъ къ различнымъ праведникамъ и даже къ Апостоламъ, чемъ объихъ действительныхъ правахъ на высокое титло. Не впервые это название употреблялось на Западъ безъ всякихъ правъ и заслугъ. Еще въ XIII в. Катары и Вальденсы позволяли себъ называться друзьями Божінми 1), хотя такое высокое титло не препятствовало имъ извращать христіанское в'троученіе и церковное устройство въ еретическомъ гностико-манихейскомъ смыслъ. Потому свое суждение о религіозно-нравственноми достоинстви новыхи друзей Божінхи мы можемъ произнести не на основаніи одного имени, а по предварительномъ ознакомленіи съ воззрѣніями и жизнію ихъ.

Для общаго ознакомленія съ религіозными стремленіями и интересами друзей Божіихъ весьма важны свидѣтельства двухъ ихъ главныхъ представителей—Таулера и Рюисброка. Таулеръ признаетъ главными условіями принадлежности къ кругу друзей Божіихъ—отреченіе отъ всего земнаго и полное самоуничиженіе, соединяемое съ готовностію предать себя Богу въ самой глубинѣ духа (zu Grunde lassen), чтобы Онъ могъ дѣйствовать по своему благоусмотрѣнію. Подъ этимъ условіемъ каждый другъ Божій могъ надѣяться на полученіе отъ Бога особыхъ откровеній 2). Рюисброкъ дополняетъ эту программу, указывая на необходимость внутренняго соединенія съ Богомъ любовію, которая должна простираться до отреченія отъ всякаго личнаго интереса. Противополагая друзей Божіихъ обыкновеннымъ членамъ католической церкви, Рюисброкъ опредѣ-



<sup>1)</sup> Isti ypocritae diversa sibi nomina tribuunt, non enim appellant se quod sunt, id est haereticos, sed vocant se bonos christianos et amicos dei et pavperos dei et hiis nominibus... Schmidt, Nicolaus von Basel s. 72 Anm. 5.

<sup>2)</sup> Taulers Predigten. Basel, 1522 fol Schmidt, Iohannes Tauler s. 165.

ляеть отличіе посліднихь оть первыхь такь: "Вірные рабы Божін принимають рішеніе объ исполненіи заповідей Божінхъ-Что касается до тайныхъ друзей Господа, то они подчиняются не только запов'ядямъ, но еще животворнымъ сов'ятамъ своего Небеснаго Друга; они внутренно соединяются съ Господомъ любовію при видѣ Его вѣчной славы и охотно отрекаются отъ всего того, что внъ Бога можетъ причинять имъ удовольствіе или вдохнуть имъ любовь. Богъ призываетъ ихъ и привлекаетъ къ себъ множествомъ духовныхъ упражненій и различными таинственными формами внутренней жизни... Тѣ изъ нихъ, которые возвышаются надъ исполнениемь добродьтелей до высшаго Начала, которые, воспламененные божественною любовію, умирають въ Богъ для самихь себя и всякаго собственнаго интереса, дълаются скрытыми сынами Бога, которымъ принадлежитъ въчная жизнь" 1). Отсюда слъдуетъ, что всякій, желающій быть другомъ Божіимъ, прежде всего долженъ обособиться отъ католическаго общества, отръшившись отъ всего, что могло быть привлекательнаго въ міръ. Къ этому обособленію должны были побуждать не только грубые пороки, преобладавшіе въ обществъ, но и односторонніе религіозные подвиги лучшихъ людей, отзывавшіеся фарисейскою праведностію, оправдываемые схоластическимъ доктринерствомъ. о достаточности формальнаго выполненія нравственныхъ правилъ. Конечно, удаленіе друзей Божінхъ отъ порочнаго міра имѣло свою добрую сторону, но обособленіе ихъ, въроятно, соединялось съ нъкоторымъ фанатизмомъ по отношенію къ тімь лицамь, которыя не раздъляли ихъ взглядовъ на религіозную жизнь. Поэтому противники ставили друзьямъ Божіимъ въ вину, что они намеренно убъгають отъ общества и неръдко клеймили ихъ уже въ силу этого названіемъ сектантовъ 2). На это правовърные католики могли имъть тъмъ болъе основаній, что друзья Божіи мало думали, о томъ, чтобы вести строго подвижническую жизнь въ общепринятомъ древне-церковномъ смыслъ, хотя и уединялись



<sup>1)</sup> Rusbrochii opera omnia Cologne 1552. De calculo, sive de perfectione filiarum Dei liber s. 7-8. p. 378-381. lundt, les Amis de Dieu. p. 66.

<sup>2)</sup> Taulers Predigten. 129. Schmidt, Iohannes Tauler, s. 23.

ради благочестія. Противодъйствуя религіозному формализму католиковъ, друзья Божіи впадали въ другія крайности. Они заботились не столько о выполненіи заповёдей Божінхъ, сколько о пассивной преданности Господу, и такъ сказать о выработкъ особаго опыта въ созерцательной жизни, имѣющаго какъ бы видъ искусства, всегда направленнаго къ получению совътовъ и откровеній отъ Господа. Жизнь друзей Божінхъ потому проходила въ рядъ экстатическихъ восторговъ и фантастическихъ виденій, бывшихъ следствіемъ односторонняго руководства въ религіозной сферѣ сердечнымъ чувствомъ. Обливаясь слезами, проникаясь глубокимъ сокрушениемъ во гръхахъ, друзья Божіи достигали того восторженнаго состоянія, при которомъ казалось, что предъ ними раскрывается небо, что они слышатъ какіе-то голоса, обличающіе и вразумляющіе ихъ, что видять божественный свёть, окружающій ихъ. Только такія минуты считали они своею настоящею жизнію, часы-же, которые проходили для нихъ безъ смѣны тяжелаго сокрушенія и восторга, имъ казались заточеніемъ въ оковахъ плоти и греха. Замыкаясь въ себя, эти мистики проникались ложною самоувъренностію относительно достиженія полнаго общенія съ Богомъ, при которомъ не оставалось мъста не только личнымъ интересамъ, но и мысли о личномъ бытіи, насколько отръшеніе отъ него возможно для человъка въ земной жизни.

Въ составъ друзей Божінхъ входили лица разныхъ сословій, половъ и возрастовъ. Но несомнѣнно самую благопріятную почву для ихъ созерцательной жизни могли представлять монастыри и уединенныя пустынныя мѣста. Хотя западные монашескіе ордена должны были подчиняться особымъ правиламъ и уставамъ, но отношеніе къ нимъ частныхъ лицъ далеко не подвергалось такому контролю, какъ это было на Востокѣ. Потому въ западныхъ монастыряхъ, при представляемой ими болѣе мирной духовной свободѣ, созерцательное настроеніе подвижниковъ могло принимать ненормальныя формы. Мы уже знаемъ, что еще въ періодъ крестовыхъ походовъ мистическое настроеніе преимущественно проявлялось въ женскихъ монастыряхъ, вслѣдствіе предрасположенности къ тому женщинъ по личнымъ индивидуальнымъ особенностямъ своей при-

роды 1). Теперь мистическая жизнь въ женскихъ монастыряхъ возвышается въ количественномъ и качественномъ отношеніи. Это зависвло прежде всего отъ того, что вследствие усложнявшихся общихъ неблагопріятныхъ религіозно-политическихъ условій, самое число монастырей въ значительной степени увеличилось 2), а при тёсной связи аскетизма съ мистицизмомъ, увеличилось и число приверженцевъ последней формы религіозной жизни. Это же зависьло и отъ личныхъ особенностей нъмецкихъ женщинъ, ---которыя по самому своему соціальному положенію способны были болье сочувственно отнестись ко всякому движенію, захватывающему общество, а въ религіозной сферъ легче могли вдаваться въ крайности, чъмъ женщины романскихъ народовъ. Нъмцы не безъ основанія съ гордостью указывають на то, что съ самаго начала ихъ національно-историческаго существованія женщины принимали большое участіе въ общественныхъ дълахъ; германскія женщины своею воинственностью и безпощадною жестокостью заявили себя уже въ борьбъ съ Римлянами въ языческій періодъ; многія изъ нихъ оказывали большое вліяніе на общество своимъ даромъ прорицанія; въ поздивищій періодъ феодализма женщины значительно способствують смягченію нравовь, сообщая подвигамь рыцарей новое направленіе, болже согласное съ началами христіанства. Неудивительно, если и теперь въ средъ ихъ проявилась болье сильная реакція католическимь недостаткамь, вызвавшая общественное движение и выразилась въ большемъ увлеченіи тою новою формою религіозной жизни, которая была перенесена въ Германію съ Романской почвы. Средоточіями мистической жизни для послёдовательницъ общества друзей Божінхъ послужили въ этомъ періодъ монастыри, расположенные по теченію Рейна и Дуная. Въ этомъ отношеніи наибольшее вниманіе останавливають на себъ Энгельтальскій монастырь, находившійся въ Нюренбергской области, Мендингъ въ Швабіи, Тосскій при Винтертурів и Эгенбахскій при Цюрихів.

<sup>1)</sup> Западная Средневъковая мистика. Вып. 1. 234—269.

<sup>2)</sup> Къ концу XIII в. Доминиканцы имъл въ Германіи 74 женскихъ монастыря-Riger, Die Gottesfreunde im d. Mittelalter. 227.

Мистическая жизнь въ этихъ монастыряхъ уже имъла свои традиціи и поддерживалась благодаря воспоминаніямъ о выдающихся монахиняхъ, вышедшихъ изъ нихъ. При нъкоторыхъ изъ этихъ монастырей были элементарныя школы, и сестры, знавшія латинскій явыкъ и писавшія полатини не составляли ръдкихъ исключеній. Впрочемъ, монахини менве ствснялись выражать свою нерасположенность къ сухому языку ученыхъ схоластиковъ и предпочитали выражать свои мысли о религіозныхъ предметахъ на живомъ родномъ языкѣ 1). Языкъ этотъ могъ быть удобнымъ для выраженія тёхъ мыслей, которыя были следствиемъ восторженнаго мистическаго настроения. Потому и нъмецкія сочиненія, написанныя женщинами, могли поражать современное общество популяризацією свідіній о религіозно-нравственныхъ предметахъ, живымъ изложеніемъ, возвышавшимся до высокаго поэтическаго паноса. Все это составляло самую пріятную новизну для німецкой націи, которая свыклась уже съ предубъжденіемъ, что тяжеловісная схоластическая форма съ мертвымъ латинскимъ языкомъ составляютъ неизбъжныя принадлежности богословскихъ произведеній. Легкая и изящная форма изложенія сама по себъ подкупаеть читателя нередко даже въ пользу неосновательнаго и безсодержательнаго сочиненія, и въ этомъ была одна изъ причинъ, почему сочиненія німецких монахинь, извращавшія религіозныя знанія въ мистическомъ смысль, могли быстро распространяться и увеличивать число последователей общества друзей Божінхъ. Обращаясь къ содержанію этихъ сочиненій, мы видимъ, что подготовительною ступенью къ мистическому созерцанію для женщинъ служилъ по прежнему аскетизмъ, проявдявшійся нерёдко въ форме варварскаго самоистязанія. Объ одной монахинъ извъстно, что отъ постоянныхъ бичеваній спина ен стала жесткою и твердою, какъ доска, причемъ ею изы-



<sup>1)</sup> Изъ учених монахинь, заявивших себя письменными трудами въ этомъ періодь, извъстны особенно слъдующія: Катерина Гебвейлеръ, описавшая на лативскомъ языкъ жизнь монахинь изъ Унтервальдена и состоявшая въ перепискъ съ ученымъ итальянцемъ Вентурини; Елизавета Штагель, заявившая себя переводами многихъ сочиненій съ латинскаго языка на нъмецкій; монахиня изъ фамилік Клитенбергь, писавшая нъмецкія книги для своихъ сестеръ. Preger. В. 11. 254.

٠,

скивались и другія формы самобичеванія. Елизавета Штагель, не ограничиваясь ношеніемъ власяницы и желёзныхъ оковъ, истязала себя острыми желёзными иглами 1). Христина Эбнерт (1277— 1345) объята была "такою пламенною любовію ко Христу", что выръзала на груди подъ сердцемъ крестъ и эта операція сопровождалась самымъ обильнымъ истеченіемъ крови <sup>2</sup>). Аскетическіе подвиги цінились настолько, насколько вызывали экстатическіе восторги, которые тоже проявлялись въ разныхъ формахъ, сообразно съ индивидуальными особенностями монахинь. Христина Эбнеръ въ своей книгъ "О силъ благодати (Von der gnaden говорить объ общей расположенности монахинь, жившихъ съ нею, къ подобнымъ восторгамъ. "Редко бывало", говоритъ она, "чтобы какая нибудь изъ нихъ не испытала божественнаго посъщенія. Нъкоторыя изъ нихъ лишались чувствъ и какъ мертвыя лежали въ то время, когда предъ ними читали что-нибудь за столомъ, когда велась сладостная беседа, или совершались богослужебныя действія". Изъ другого сочиненія видно, что нъкоторыя монахини, преисполненныя благодати, наканунъ св. Мартина, смъялись, прыгали и пъли, хотя сами не сознавали, что съ ними происходило. Въ последнемъ случав воображаемая ими благодать двиствовала неодинаково. Одна сестра смъялась, иная плакала, третья неистово кричала. И если бы кто нибудь увидёль ихъ, то подумаль бы, что они пьяны. А между темъ, по замечанію автора Бертольда Бомбаха, это было "новое сошествіе св. Духа" в). Нівкоторыя изъ этихъ монахинь заранве предвидвли наступление экстазовъ и періодъ продолжительности ихъ, о чемъ и предупреждали окружающихъ лицъ. По свидетельству біографовъ, это объясняется твмъ, что онв получали откровение отъ Бога о предстоящихъ утъщеніяхъ и въ исполненіи его не обманывались. Но такое свидетельство о божественномъ происхождении экстазовъ темъ невъроятнъе, что обыкновенно они слъдовали за сильными аскетическими самоистязаніями, за бользненными симптомами.

<sup>1)</sup> Ibid. s. 267.

<sup>2)</sup> Ibid. s. 270.

<sup>3)</sup> Ibid. s. 257.

сопровождались полнымъ упадкомъ физическихъ силъ и крайнимъ напряжениемъ нервной системы. Рядъ опытовъ убеждаетъ нась въ этомъ. Эллина Кревельгельма "при своей чудной любви" восемнадцать лёть переносила тяжкія болёзнененныя страданія, такъ что всл'ядствіе парализаціи нервной системы, около восьми лётъ не могла владёть языкомъ и даже временно утратила сознаніе. Но вотъ, когда она оправилась и пришла въ себя, то стала описывать различныя видёнія, которыхъ удостоилась. Оказалось, что она восхищалась подобно Апостолу Павлу и въ этомъ восхищении ей была открыта чистая истина. Она была преображена въ Богъ, окована цъпями любви, наводнена миромъ и радостью. Ея душа теперь перестала находить утвшение во всемъ земномъ: она стала парить выше всякихъ привязанностей и ожидала теперь Інсуса Христа, всецело подчиняясь Его воле, какова бы она ни была 1). Подобнымъ же образомъ у Христины Эбнеръ экстазы всегда наступали при чрезмърномъ напряжении ея физическихъ силъ. Въ одно время, при болъзненномъ состояніи, она не могла спать въ теченіе семи дней. И воть она стала испытывать "восторги" въ опредъленные часы дня, именно въ полдень. Тогда ей казалось, что она возносится на небо и удостоивается созерцанія Господа. Въ здравомъ нормальномъ состояніи она сомнъвалась въ возможности такого чрезвычайнаго восхищенія, но какой то внутренній голось говориль ей начто иное. Посла такихъ "восхищеній" она испытывала надолго невыразимо сладостное чувство. Частое повтореніе такихъ восхищеній чрезмърно напрягало фантазію, которая въ свою очередь бользненно вліяла на организмъ и особенно на нервы. Кровь по временамъ въ ней кипъла, какъ вода въ горшкъ отъ дъйствія огня. Все тёло охватывалось чрезмёрнымъ жаромъ, такъ что она съ трудомъ могла охлаждать себя водою. Вкусъ у ней притуплялся, но видимо находился въ связи съ воображениемъ. Гостія въ Евхаристіи имъла для нея вкусъ меда. Экстазы часто порождають виденія, вводящія въ заблужденіе мистиковъ относительно своей полной святости. То же было съ

<sup>)</sup> lundt, Les Amis de Deiu. p. 59.

Христиною. Она по временамъ воображаетъ, будто въ силу своей святости удостоивается видёть Господа то въ образъ младенца, то въ видъ совершеннаго мужа; ей даже представляется, будто она Его рождаеть и делается какъ-бы Его второю матерью. Она чувствуетъ, какъ Господь наклонился къ ней, любовно обняль ее, представиль своей Богоматери и ангеламъ со словами: "вотъ ваша сестра; она стала вашею сестрою благодаря своей чистоть" 1). У некоторых женщинь визіонерное состояніе получало еще болье мечтательную и чувственную форму, при чемъ самые высокіе и священные предметы созерцанія грубо уничижались. Адельгейда Лангмант († 1375) мечтала о томъ, что-бы стать истинною невестою Іисуса Христа и вступила съ нимъ по этому предмету въ особыя объясненія. Адельгейда сначала умоляла Господа начертать свое имя на ея сердцъ, а потомъ, когда желаніе это было исполнено, и имя Христа было начертано золотыми буквами, она стала еще молить Христа взаимно и ея имя принять въ свое сердце. Господь даль на то согласіе и восхищенный любовію женщины обратился къ ней съ такими словами, видимо заимствованными изъ книги "Пъснь Пъсней": "Возлюбленная моя, твои уста слаще меда, медъ и молоко-подъ твоимъ языкомъ. О, моя любезная сестра, мое милое дитя!" И вотъ Адельгейда, подобно Христинь, воображаеть, что по данной благодати она превосходить всёхъ людей. Она увёрена словами самаго Господа, обращенными къ ней, что имъетт Духа Святаго вт такой же степени какт Его нъкогда имъли Апостолы. И если ей не дано разумъть всёхъ языковъ и совершать чудеса подобныя тёмъ, какія совершали Апостолы, то это объясняется только тёмъ, что въ этомъ не было нужды въ обстоятельствахъ времени <sup>2</sup>).



<sup>1)</sup> Sie meint den Herren zu sehen als ein Kind, als einen Mann, sie sicht sich als seine Mutter, seine Pflegerin. Sie fühlt, wie der Herr sich zu ihr neigt, sie umfängt, sie hört, wie er zu Maria und zu Engeln spricht das ist euere Schwester um ihrer Reinigkeit willen. Preger, Geschichte d. Mit. Mistik. th. 11. s. 272.

<sup>2)</sup> Sie hält sich wie Christina für höher begnadigt als alle Menschen. Denheiligen Geist habe sie, so hört sie den Herren sprechen, so reichlich empfangen wie die Apostel. Wenn sie nicht alle Sprachen verstehe und nicht Thaten wie iene, so liege das daran, das die Zeit dessen nicht also bedurftig sei.—Strauch Ph. Die offenbarungen Adelheid Langmanus, Klosterfrau zu Engelthal Strasburg 1878 Preger, Geschichte d. Mit. Mystik Th. II, s. 274.

Озаренныя и умудренныя своими откровеніями монахини мало были преданы Католической Церкви. Всв онв въ большей или меньшей степени скорбёли о злоупотребленіяхъ, допускаемыхъ католическимъ духовенствомъ; видели въ нихъ опасность для Церкви и если не всегда прямо протестовали противъ нихъ, то выражали этотъ протесть въ косвенной формъ, видимо избъгая обращаться къ церковной іерархіи за необходимымъ руководствомъ въ надлежащемъ пониманіи началь вёры и нравственно-обрядовыхъ правилъ, игнорируя церковныя средства, которыя только и могли вводить въ действительное общение съ Богомъ; удаляясь изъ общества въ монастыри и пустынныя мъста, послъдовательницы друзей Божінхъ стремились только къ такому непосредственному общенію съ Господомъ, которое было основано на религіозномъ чувствъ и внутреннемъ опытв. Такой характеръ косвеннаго протеста противъ католической перковной практики представляеть поведение Луитпарды (1291-1348). Она самовольно удаляется въ пустынное мъсто вследствие особаго виденія, показавшаго ей бедственное положеніе католической церкви и видимо, при построеніи монастыря, думаеть о томъ, чтобы только подчиняться Единому главв Церкви-Інсусу Христу, забывая о тёхъ правахъ, которыя предоставлены были Имъ при земной жизни јерархіи. Обстоятельства, побудившія Луитгарду къ самовольному устройству монастыря, были таковы. Приведенная въ пустынное мъсто невидимою рукою, Луитгарда увидела распростертаго на земле человъка искальченнаго и покрытаго ранами, который явно находился при последнемъ издыханіи. Вотъ подходить къ ней слабая женщина, угнетенная печалью, едва передвигая ноги и говорить: "дитя мое, иди къ своему отцу. Я твоя мать—Христіанство. Посмотри, какъ я разбита: злыя слова и дурные поступки дюдей привели меня въ такое состояніе!" Эта женщина беретъ ее (Лунтгарду) за руку и ведеть къ человъку покрытому ранами, который говорить: "я твой отець, Христось".-Луитгарда, воскликнула: "мой отецъ, я думала, что ты давно покончиль съ своими страданіями и что твои раны исцівлены". Но тотъ отвівчаль жалобнымь голосомь: "любезное дитя, я действительно давно перенесъ тяжкія страданія, но знай, что я никогда не

испытываль большей печали и слабости въ своихъ членахъ, какъ теперь. Ты можешь придти ко мив на помощь, умирая для своей собственной воли, презирая всякую случайную радость и устроивъ въ этомъ мёстё домъ, о которомъ я говорилъ съ давняго времени. Я хочу быть самъ главою; ты будешь духовнымъ хлебомъ". Луитгарда повиновалась; она оставила жизнь бегвинки, которую уединенно вела въ продолжение двадцати лътъ и предприняла длинное путешествіе въ Эльзасъ и Швейцарію для собранія необходимых суммъ съ цалью осуществленія своего предпріятія. Въ 1328 г. она окончила устройство своего монастыря, въ которомъ настоятельствовала до смерти, последовавшей въ 1348 г. Разделяя мистическія стремленія друзей Божінхъ, она дорожила независимостью и, кажется, имела своимъ советникомъ только одного пустынника Герарда 1). Иногда последовательницы друзей Божінхъ проявляли видимое несочувствіе къ папству. Въ этомъ отношеніи выдающееся мъсто занимаетъ Маргарита Эбнерв (1291—1347). Во время столкновенія, происшедшаго между папою Іоанномъ ХХІІ и германскимъ императоромъ Людовикомъ, она явно стала на сторонъ послъдняго. Цълый рядъ откровеній убъждаеть ее, что императоръ правъ въ своихъ притязаніяхъ на самостоятельность въ управленіи государствомъ. Въ то самое время, когда папа поразиль императора проклятіями, Маргарита, подъ вліяніемъ особыхъ откровеній, совпадавшихъ съ ея искренними желаніями, пророчествуеть, что Людовикь поб'єдить своихь враговъ, хотя это пророчество далеко не оправдалось позднъйшими обстоятельствами. Далее государь ободряется ею въ своемъ дълъ особыми обътованіями. Самъ Інсусъ Христосъ, внемля ея молитвамъ, возвъщаетъ: "я дамъ ему (Людовику) въчную жизнь, потому что онъ возлюбилъ меня". Человъческій судъ (папы) бываетъ часто обманчивъ 2). Это откровеніе преисполнило Маргариту такой радости, что она не могла молиться. И долго еще она слышала таинственный голось, возв'єщавшій благоденствіе императору. Когда папа наложиль на Германію интердикть,



<sup>1)</sup> Iundt p. 35-36.

<sup>2)</sup> Preger Geschichte der d. Mystik. II th. s. 292.

Маргариту видимо сталъ волновать вопросъ о законности этой безпощадно-суровой карательной дисциплинарной мёры. Задумивалась она и надъ тёмъ, слёдуеть ли обращаться за совершеніемъ таинствъ и удовлетвореніемъ иныхъ религіозныхъ нуждъ къ темъ пресвитерамъ, которые позволяли себе самовольно отступать отъ интердикта и такимъ образомъ дълались авными ослушниками воли папы. Послѣ нѣкотораго раздумья она нашла возможнымъ дъйствовать здёсь независимо. Но хорошо-ли она поступала? Была-ли она права предъ Богомъ, Которому предана всецъло? Нъкоторое время она колебалась въ положительномъ решеніи этихъ вопросовъ. Ей даже казалось, что она допустила грубое заблужденіе, почему мучится отъ угрызеній сов'ясти. Къ кому же ей обратиться за успокоеніемъ и за утвшеніемъ въ своемъ недугъ, какъ не къ самому Господу? Она была убъждена, что какъ всегда, такъ и теперь Господь при пламенной молитвъ не оставить ее безъ особаго утъщенія. "Господи, молилась она, если Ты попустиль меня совершить неправду, то накажи меня!" И воть она получаеть отвътъ:---"Ты должна въ подобныхъ случаяхъ обращаться прямо ко Мив (т. е. обходя католическое духовенство, которое само не знало, гдъ истина и правда). Я тебя никогда не оставлю не здесь, ни тамъ. Кто ко мне обращается съ любовію, отъ того я не отступлю въ силу своей любви" 1). Эти ободрительныя слова, исходившія повидимому непосредственно отъ самого Господа, успокоиваютъ Маргариту; она чувствуетъ, что благодать придаеть ей силы и вслёдствіе этого она уже совершенно безстрашно относится къ папскимъ угрозамъ, направленнымъ противъ дерзкихъ нарушителей интердикта; но съ этимъ безстрашіемъ въ ней проявляется равнодушіе и презрѣніе ко всякому вообще іерархическому авторитету.—Подобнымъ образомъ известная намъ Христина Эбнеръ игнорируетъ папскій авторитетъ выражениемъ своего сочувствия сумасбродному обществу бичующихся. Въ то время, когда папа издаетъ противъ последнихъ свою буллу, она провозглашаеть, что это общество виветь свое начало отъ самого Бога и ободряеть бичующихся

<sup>1)</sup> lbid. s. 293.

въ ихъ дальнъйшихъ самоистязаніяхъ своими благожеланіями и благословеніямя 1). Въ 1344 году Христина Эбнеръ сміло возстаетъ противъ Климента VI, предписавшаго духовенству строжайшее соблюдение интердикта и не знаетъ какимъ именемъ назвать это беззаконіе папы. "Поступки папы, восклицаеть она. вызовуть крики и вопли, которые взойдуть къ небу 2). Бфдствія, испытываемыя массами католиковъ во время продолжительнаго интердикта, лишавшаго возможности удовлетворять самымъ настоятельнымъ религіознымъ потребностямъ, склоняютъ Христину къ печальному заключенію въ мистическомъ смыслъ, что если іерархія, върная папству, не желаетъ совершать таинствъ для лицъ, имфющихъ нужду въ нихъ, не желаетъ даже напутствовать таинствомъ причащенія больныхъ и умирающихъ, то можно въ этихъ случаяхъ обойтись и безъ всякихъ посредниковъ, возлагая все упованіе на Единаго Господа, Іисуса Христа. Однажды Христина, согласно съ настроеніемъ своего духа, удостоилась видінія, въ которомъ ей представился неизмітримо большой соборь, устроенный изъ білаго мрамора. Съ внѣшней стороны его стояли толпы народа, желавшаго проникнуть внутрь храма, много проповёдниковъ стояло предъ его закрытыми дверями, ожидая пока онъ отворится. Но тщетно! Грандіозный соборь, могшій свободно пом'єстить служащихъ и върующихъ, былъ закрытъ наглухо; никто не могъ туда проникнуть и по необходимости съ грустью долженъ быль возвращаться назадь, не удовлетворивь своего желанія. Христина находилась въ этой разнородной толпъ и устремила взглядъ во храмъ чревъ узкое окно. Усиливаясь разсмотрѣть его внутренность, она употребила такое напряжение, что на челъ и на глазахъ ея показалась даже кровь. Наконецъ она увидёла необыкновеннаго мужа въ священнической одеждё, который ей сказаль: онъ самъ можеть ее причастить, если этого не сдълаетъ какой-нибудь священникъ. По данному ей объясненію Соборъ это Римская Церковь, а таинственный пресвитеръ-Христосъ 3). Въ другой разъ ей-же было открыто, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. s. 304.

<sup>2)</sup> Iundt, les Amis de Dein p. 44.

<sup>3)</sup> Bernhard Boering, Iohannes Tauler und die Gottesfreundes, 51. Hamburg. 1853.

всѣ міряне, не исключая и женщинъ, должны пріобщаться отъ чаши <sup>1</sup>). Здѣсь видѣнъ явный протестъ противъ входившаго въ употребленіс причащенія мірянъ подъ однимъ видомъ, оправдываемаго еще въ XIII в. знаменитыми схоластиками.

При возбуждении противъ папства и католичества, некоторыя представительницы мистики впадали въ заблужденія, отзывающіяся протестантивмомъ. За чрезм'єрными аскетическими подвигами следуетъ усталость, которая отнимаетъ энергію, необходимую для активной деятельности. Совместно съ этимъ натуральнымъ ослабленіемъ силь, при горячемъ желаніи ускорить путь ко спасенію, кріпнеть увіренность въ возможности достигнуть возждельнной цыли одною вырою вы Искупителя безъ добрыхъ дёлъ и какихъ бы то ни было заслугъ вёрующаго. Но коль скоро мистическое настроение приводить къ умаленію, или отрицанію добрыхъ дёль, то могуть быть естественными и иные выводы, что самое общение со Христомъ возможно только въ силу въры, что это общение можетъ стать полнымъ и непрерывнымъ при акзальтированности въры, что всякое посредство въ достижении спасения, не исключая посредства святыхъ, швлишне. Ютии Шультиейся (Iutzi Schultheiss, 1300—1340) долго мучилась вопросомъ о томъ, какіе подвиги избрать, чтобы безстрашно предстать на судъ Божій и вотъ ей стало казаться, будто она слышить голосъ самого Бога, освобождающій ее от особых подвилога и повельвающій ей только молить о прощеніи греховь и объ удостоеніи непрерывнаго общенія съ Искупителемъ безъ всякаго посредства. "Ты должна успокоиться, проси о прощеніи своихъ греховъ и о непрерывномъ общеніи съ Искупителемъ, такъ чтобы ты была одно св Нимв, какв Онв и Отець едины по божеству 2). Тогда она почувствовала въ себъ тотъ миръ, котораго не могла

<sup>1)</sup> Ein anderes Mal ward es ihr eingegeben, dass auch die Weiber von Kelche trinken sollten. Ibid s. 51.

<sup>2)</sup> Du sollst ruhen und sollst bitten um deine vergessene, ungesagte und unerkannte Sünde, und sollst bitten, dass du Ein Ding mit ihm werdest, wie Er und der Vater Ein Ding war, ehe er Mensch wurde; und sollst bitten dass nimmer Kein Mittel zwischen dir und dem Vater werde, nnd dass Christus deine Speise werde und in dich komme, und dass er selbst zu deinem Ende komme. Preger s. 258.

достигнуть раньше строгими подвигами. Она сомнъвалась, точно-ли эти слова происходять отъ Бога; но раздавшееся небесное пъніе убъдило ее, что въ своихъ мечтаніяхъ она не ошибается. Въ последующее время она опять услышала голосъ Божій о достаточности одной въры для спасенія. "Ты должна всю свою жизнь направлять по вперте и знай, что это самое лучшее" 1). Тогда Ютци Шульгейсъ, по словамъ жизнеописателя, убъдилась, что въра выше созерцанія. Неръдко монахини, проникаясь видимымъ смиреніемъ и самоуничиженіемъ, не находять словь, чтобы достойно оцфиить благотворное дфиствіе божественной благодати на духовную природу человъка, но при этомъ склоняются къ мысли о томъ, что божественная благодать имътть не главное, но исключительное значение для человъка. что человъкъ долженъ относиться къ ней пассивно, не заботясь о томъ, чтобы заслужить ее добрыми дёлами. Христина Эбнеръ подъ вліяніемъ полученнаго божественнаго откровенія, что ей даны особые дары исключительно по благодати, явно злоупотребляетъ своимъ откровеніемъ, позволяя себъ разочаровывать другихъ монахинь, думавшихъ выполненіемъ иноческихъ обътовъ и особыхъ подвиговъ благочестія достигнуть высшаго совершенства иноческой жизни. Она пытается вразумить последнихъ чтеніемь о томь, что святые удостоились блаженства въ будущей жизни только въ силу благодати, безъ всякихъ заслугъ съ своей стороны Христина ссылается на то, какъ она слышала слова Господа, сказавшаго святымъ на небъ: "никто изъ васъ не пришелъ сюда по своему благочестію. То совершенство, какимъ вы обладаете, получено вами по благодати" 2). Христина, правда, поражается величіемъ разнообразныхъ подвиговъ, совершаемыхъ для Бога святыми, но невозможность совместить все эти частные подвиги въ жизни человъка, стремящагося къ святости, а вмъстъ опасеніе, чтобы памятованіемъ о нихъ и подражаніемъ имъ не умалить дёль, совершенныхъ Іисусомъ Христомъ,

<sup>1)</sup> Du sollst alles dein Leben richten nach dem Glauben und sollst wissen, das ist das Allerscherste und das Beste. Ibid. s. 260.

<sup>2)</sup> Sie hört den Herren zu den Heiligen im Himmel spréchen: Es ist Keiner von euch wegen seine Frönmigkeit hiecher gekommen. Was ihr von Ehren habt, das habt ihr alles von mit aus Gnaden empfangen. Ibid. s. 272.

приводить ее къ несправедливому уничиженію достоинствъ святыхъ. Къ такому уничижению достоинствъ святыхъ и одностороннему выводу о необходимости подражать въ жизни только Інсусу Христу приводить Христину рядь особыхь опытовь ея жизни. Будучи шестнадцати лътъ, она стала думать о томъ, какими бы подвигами заслужить любовь Інсуса Христа. Сначала въ ней явилось пламенное желаніе совм'ястить въ себ'я всъ совершенства ангеловъ и святыхъ, а потомъ путемъ виденія она вразумляется въ протестантскомъ духів, что искупительная жертва, совершенная Іисусомъ Христомъ, какъ превосходящая всякіе человіческіе подвиги, устраняеть необходимость и значеніе иныхъ подвиговъ, почему и не следуеть думать о подражаніи святыхъ. "Господи, спрашиваеть она, какой даръ любви я принесу тебъ? О. если бы я имъла голоса вежхъ ангеловъ, чтобы тебя прославлять, если бы я могла пролить ради Тебя кровь, какую пролили всѣ мученики; если бы я могла совывстить въ себв любовь всвхъ возлюбившихъ Тебя! О, какъ я желала-бы Тебя возлюбить!" Тогда Господь въ утвшеніе ея говорить: "одна капля крови, пролитая Мною, превышаетъ кровь всёхъ мучениковъ. Та любовь, которая была въ Моемъ сердцъ, выше любви всъхъ святыхъ; какою ты хотвла бы Меня вознаградить". Христина содрагается подъ вліяніемъ сознанія тяжести своихъ грёховъ, препятствующихъ непосредственному общенію со Христомъ и видимо еще думаетъ прибъгать къ помощи и ходатайству святыхъ. Но въ видени Христосъ ободряеть ее своими словами о возможности войти въ единение съ Нимъ и безъ особаго предстательства. Онъ утвишаетъ безпокойную грвиницу, что омоетъ ея грвхи своею кровью въ цвътъ, который напоминаетъ цвътъ розы. "Почему ты меня такъ боишься?" Спрашиваетъ Господь. "О если-бы, восклицаетъ тоскующая монахиня, я имъла такую любовь, какую проявляла къ Тебъ твоя мать, какою возлюбили Тебя ангелы и святые! Какъ я желала-бы возлюбить Тебя подобно имъ!" Тогда Господь замъчаетъ ей: "Моя расположенность полезнъе для тебя любви моей матери и ангеловъ 1).

<sup>1)</sup> Da sprach er: dir ist meine Gunst nützer, denn die Liebe meiner Lieben Mutter und der Engel. Ibid. 273.

Христина восклицаетъ: "О если бы я имъла всъ заслуги святыхъ!" И ей снова дается отвътъ: "Мое довъріе полезнъе для тебя заслугь всёхъ святыхъ. Не ихъ руководство, а одно только такое довъріе ко Мню должно тебю все дать, ибо эта благодать тебъ предопредълена со времени твоего рожденія, т. е. прежде, чёмъ ты воспользовалась какимъ-нибудь руководствомъ 1). Сознаніе исключительнаго значенія благодати въ двлъ освященія человъка и въры, какъ единственнаго условія для полученія ея оказали такое вліяніе на Христину Эбнеръ, что побудили ее признать даже излишними обряды древне вселенской Церкви молитвеннаго поминовенія умершихъ. По крайней мере, по свидетельству духовника, она выразила решительное желаніе, чтобы по смерти надъ нею не совершалось поминовенія въ видъ заупокойныхъ мессъ, а это, по справедливому замѣчанію протестантскаго историка, могло быть поразительною новостью для того времени <sup>2</sup>).

При протестантскихъ заблужденіяхъ, послѣдовательницы друзей Божіихъ склонялись еще къ болѣе грубымъ пантеистическимъ заблужденіямъ. Извѣстная намъ Адельгейда Лангманъ
постоянно размышляла о полномъ сліяніи съ Богомъ и ей стало казаться въ экстатическомъ состояніи, что она навсегда
соединилась съ Богомъ съ утерей своей индивидуальности. Во
время принятія тѣла Христова ей представилось, будто она
объята необыкновеннымъ огненнымъ пламенемъ и она, готовая
умереть, молитъ Господа: "Господи соединись со мною такъ,
чтобы никогда меня не оставлять. Пусть между нами будетъ
единеніе вѣчное". И Господь вселился въ нее, когда она на
нѣкоторое время утратила самосознаніе. Она почувствовала, что
природа ея переполнена Богомъ, что Богъ охватилъ всѣ члены ея, и ей оставалось только испустить послѣдній вздохъ.
Это ощущеніе всецѣлаго единенія съ Господомъ засвидѣтель-



<sup>1)</sup> Da sprach er: dir ist Meine Treu und Hoffnung nützer denn die Dienstealler Liben Heiligen.—Nicht ihrer eigen Leistung, jener Treue allein hat sie alles zu geben, denn diese Gnade war dir gegeben bestimmt von deiner Geburt d. i. ehe du irgend eine Leistung voubracht hattest. s. 273.

<sup>2)</sup> Das für jene Zeiten auffalende Wort de gleichzeitigen Berichts: sie hat auch den Messen, dass sie an ihrem Tode Keine Messen haben will. Ibid. 273.

ствовано было Его словами: "воть я исторть твою душу изъ всъхъ твоихъ силь и погрузиль ее въ пучну моего Божества" 1).

Въ этихъ словахъ мы слышимъ почти буквальное воспроизведение теософии Эккарта, но съ нагляднымъ примънениемъ ея къ дъйствительности.

Мечтательство женщинъ, находившихся въ визіонерномъ состояніи доходило до того, что онъ своимъ внутреннимъ откровеніямъ придавали значеніе наравнъ съ Священнымъ Писаніемъ. Христина Эбнеръ свои письма ставитъ въ параллель съ посланіями Апостола Павла и ничъмъ не отличаетъ себя отъ Богоизбранныхъ мужей. "Какъ Апостолъ Павелъ своими посланіями усовершенствовалъ міръ, такъ, по словамъ Господа, и ея письма должны содъйствовать улучшенію людей. Что Господь говорилъ черезъ пророковъ, то говоритъ онъ въ еще болъе сладкой ръчи черезъ нее—Христину. Отв начала міра Бого даль немногимъ святымъ столько благодати, сколько даль ей. При посредствъ ея Онъ воспламенялъ сердца такъ, какъ это достигалось только чрезъ немногихъ святыхъ" 2).

Замъчательно, что описанный нами кружокъ послъдовательницъ друзей Божінхъ находилъ въ своихъ заблужденіяхъ поддержку со стороны образованныхъ монаховъ доминиканскаго ордена, славнаго своею ученостію. Къ нимъ принадлежали: Генрихъ Нердлингенъ, Вентурини, Сузо, Таулеръ, Рюисброкъ и дру-



<sup>1)</sup> Als sie einmal das Abendmahl genommen, da ist ihr, als ob—ein Feuer um sie brenne uud sie bittet: Herr vereine dich mit mir und mich mit dir also, dass eine ewige Einigung zwischen uns werde. Da sie wieder einmal den Herrn empfing, da ward sie "aus ihr selber gezogen, dass sie stundenlang nicht von sich wusste. Sie war so voll Gottes alle ihre Gleider, dass sie däuchte, wäre es nur um etwas mehr sie müsste sterben". Da sprach unser Herr, ich will dir sagen dass ich deine Seele gezogen habe aus allen deinen Gliedern und aus allen deinen Kräften und hab sie gezucht und gezogen in die wilde Gotheit uud die Wüste meiner Gottheit. lbid. s. 275.

<sup>2)</sup> Wie Paulus Briefe schrieb, davon die Welt gebessert murde, so soll auch, was sie schribt, der Besserung dienen, sagt ihr der Herr; was der Herr geredet hat in Weissagungen in fremder Rede, das redet er jetzt in susser Rede mit Christine. Von Anbeginn der Welt hat er überhaupt wenig Heiligen so viel Gnade erwiesen als ihr; er hat so viele Herzen durch sie entzündet, wie sonst nur durch wenige andere Heilige. Ibid. s. 272.

гія лица. Эти просв'ященные доминиканцы, обладавшіе по своему времени широкими и разнообразными богословскими познаніями, не только не охраняли женщинъ отъ увлеченія мистическими заблужденіями, но еще стали поощрять ихъ, придавая особенное значение фантастическимъ бреднямъ. Священникъ Генрихъ Нердлингенъ въ письмъ, адресованномъ въ 1350 году на имя Маргаригы Эбнеръ, называетъ последнюю "избранною дщерью Царя Небеснаго, драгоциными перломи Божінми, возлюбленною сестрою, невъстою Христовою, голубицею, устроившею свое гивздо въ пламенвющемъ любовію сердцв Господа, блаженною дщерію Духа Святаго, исходящаго отъ Отца подобно цвъту, благоуханіе котораго радуетъ всё чистыя сердца и видъ котораго приводить въ восхищение все небесное воинство" 1). Онъ думаетъ, что откровение Маргариты не плодъличной фантазік, но следствие действительнаго божественнаго вдохновенія, почему одинъ изъ разсказовъ ея называетъ "святымъ". Маргарита въ его глазахъ стоитъ наравнъ съ Богоматерію и къ ней онъ относить одно мъсто изъ Священнаго Писанія такъ, какъ будто Божественное Откровеніе пров'вщавало о ней. Доминиканскій монахъ чувствуетъ себя недостаточно подготовленнымъ къ полученію откровеній отъ Бога, почему въ затруднительныхъ обстоятельствахъ за руководствомъ въ своей нравственной деятельности обращается къ посредству Маргариты. "Проси своего Возлюбленнаго, —пишетъ Генрихъ Маргарить, —открыть тебъ, что я долженъ дълать и отъ чего я долженъ отръшиться 2). Всѣ вещи и предметы, употребляемые Маргаритою, Генрихъ Нердлингенъ разсматриваетъ, какъ чудотворные. Однажды онъ попросиль ее прислать свою ночную юпку, чтобы очистить тело и душу соприкосновеніемъ съ ея дівственною и священною одеждою. Онъ призываетъ Маргариту въ молитвахъ для предстательства предъ Богомъ о спасеніи его души. Онъ ввіряеть своихъ духовныхъ чадъ ея молитвамъ. "Многіе утруждаютъ ме-

<sup>1)</sup> Iundt, les Amis de Dieu au quatorsieme siecle 1879 p. 56. Briefe welche an die ehrwürdige Margarita Ebnerin ehemals des Ingfrauen-Closters Maria Mendingen Predigerordens Proffessin, geschrieben wurden. Hermann, Opuscula quibus Varia juris germanici argumenta explicantur. 1747. (p. 331—404).

<sup>2)</sup> Jundt, les Amis de Dieu p. 56.

ня просить тебя молить Бога за нихъ, да будутъ они чрезъ твое сердце приведены къ единенію съ Богомъ. Всёхъ чадъ, пріобретенныхъ для Христа, я привожу къ тебе, какъ возлюбленной невъстъ сына Въчнаго Паря" 1). Генрихъ Нералингенъ сначала показываль менёе рёшительности въ отступленіи отъ папскихъ постановленій и нікоторое время считаль нужнымъ подчиняться папскому интердикту, наложенному на Германію. Однако съ теченіемъ времени онъ мало по малу проникается оппозиціоннымъ настроеніемъ мистиковъ и начинаетъ оправдывать враждебное отношение ихъ къ папству. Когда Маргарита извъстила Генриха о своемъ свободномъ отношеніи къ папскому интердикту, а последній, быть можеть, въ силу особаго отношенія къ своей подругь, выразиль сочувствіе ея поступку, хотя въ нъсколько темноватой аллегорической формъ. Я не долженъ разсвевать ни въ тебъ, ни въ другихъ друзьяхъ Божінхъ подобныхъ сильныхъ и законныхъ стремленій для Бога". Онъ припоминаетъ исторію Есоири и царя Агасоера, типически примъняя эту исторію по отношенію къ душъ върующаго и Христу. "Есоирь, что тебь будеть? Не бойся! Я твой брать! Заповыди даны и установлены для тьхв, которые должны стоять во подчинении (т. е. для обыкновенных в врующихъ), но ты царствуещь со Мною. Пусть Есепрь (т. е. Маргарита) вечеряеть съ Царемъ (т. е. со Христомъ). Аманъ будеть повъшенъ на крестъ (т. е. врагъ, препятствующій непосредственному общенію со Христомъ). Ты возвышена надъ встьми, потому что тебъ любезнымъ братомъ и славнымъ Царемъ Христемъ предоставлено право царствовать. Тотъ, кто прикоснулся къ тебь скипетромъ своего креста, даль тебь власть на небь и на земль и въ чистилищъ. Проси его, любезная Есоирь, чтобы Онъ былъ съ тобою" 2).

Въ этихъ словахъ Генриха слышится и нъкоторый протестъ противъ папскихъ злоупотребленій и вмъстъ съ тъмъ протестъ



<sup>1)</sup> Ibid. p. 58.

<sup>2)</sup> Die Gebote werden gegeben und gemacht für die, welche unerthänig sein sollen; du aber regierst mit mir. Esther (Margareta) begehrt mit dem König zu essen und Haman d. i. die ungeordnete Furcht wird erhangen au dem Galgen des heiligen Kreuzes... Preger, Geschichte der deutschen Mystik. 11 th. s. 293.

противъ общеобязательныхъ заповъдей и церковныхъ постановленій, которыя вообще съ мистической точки зрвнія имвють значеніе только для неозаренныхъ, или несовершенныхъ върующихъ. Сообразно съ этимъ, доминиканскій священникъ Вентурини, хотя и по нуждъ, подъ вліяніемъ несправедливаго папскаго интердикта, но согласно съ мистическимъ субъективиямомъ, приходить къ мысли о возможности замфинь таинство Евхаристін, наравит съ другими таинствами, однимъ духовнымъ или сердечнымъ общеніемъ со Христомъ. "Что касается до таинствъ, къ которымъ васъ не допускаютъ, то и безъ нихъ никто не лишается божественной любви, такъ какъ душа можеть находить Христа безь пънія и славословія. О таннствъ Евхаристін Августинъ говорить погрузись съ горячею любовію въ сладчайшія страданія Господа и ты получишь плоды Евхаристіи" 1). Конечно, тѣ изъ круга друзей Божінхъ, которые легковърно отнеслись къ такому наставленію ученаго доминиканца легко могли сделать и более определенный выводь о несущественномъ значеніи видимой стороны въ таинствв и что даже не вкушающій плоти и крови Христовой, а только возбуждающій свое сердечное чувство въ извёстномъ направленіи. можеть имъть жизнь въчную, вопреки словамъ священнаго Писанія: аще не сипсте плоти Сына человъческаго, ни пісте крови Его, живота не имате въ себъ (Іоан. 6, 53).

А. Вертеловскій.

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> Dass euch aber Kirchlichen Sacramente vorenthalten werden, damit ist euch die göttliche Liebe nicht entzogen—denn es kann die Seele auch ohne Gesang und Wörterklang Christum aufs reichlichste finden. Von dem Sacrament der Eucharistie aber sagt der selige Augustin: Glaube, so hast du empfangen. Versenkt euch darum mit glühender Begierde in das allersüsseste Leiden des Herrn und ihr werdet die Frucht des Sacraments haben. Preger, Geschichte der deutschen Mystik. II, th. s. 294.

## КРЕЩЕНІЕ ОСТЯКОВЪ И ВОГУЛОВЪ ПРИ ПЕТРЪ ВЕЛИНОМЪ.

T.

Долгое время—съ конца XVI в. и до самаго начала XVIII в. распространеніе христіанской религіи среди сибирскихъ инородцевъ было дъломъ случайнымъ, безъ всякой миссіонерской дъятельности со стороны русскаго духовенства. Всякое миссіонерство замѣняемо было объявленіемъ русскаго воеводы отъ имени царя: кто крестится, того государь "поверстаетъ" въ службу, пожалуетъ денежнымъ и хлебнымъ жалованьемъ; а служба избавляла отъ платежа ясака; да кромв того новокрещенцы получали еще изъ казны подарки въ видъ суконъ, рубахъ и т. п. 1). Конечно, такіе христіане были христіанами только по имени; многіе изъ новокрещенцевъ и почти всё тё, которые оставались жить въ своихъ юртахъ продолжали оставаться совершенными язычниками, или магометанами. Томъ не менъе чрезъ какія нибудь 50 льтъ посль завоеванія Сибири мы встрачаемъ христіанъ между сибирскими инородцами везда, гдв только утвердилось русское владычество, т. е. на обширной части азіатскаго материка, начиная отъ Уральскаго хребта до городовъ Тары, Томска, Кузнецка, Енесейка, Туруханскаго зимовья и Березова; только между бродячими самобдами и тушгусами мы не знаемъ за это время случаевъ крещенія.

Остяки и вогулы, о массовомъ крещеніи которыхъ при Петръ

<sup>1)</sup> Подробные объ этомы мы писали вы статый—"Открытіе Тобольской епархіп и первый Тобольскій архіенискогь Кипріань".

Великомъ. мы намърены говорить въ настоящей статъв, отчасти познакомились съ христіанствомъ довольно давно, еще за долго до покоренія Сибири Ермакомъ. Часть этихъ угорскихъ народовъ издавна жила по сю сторону Уральскаго хребта, въ такъ называемой Юнгоріи или Удоріи, которою называлась мъстность въ Перміи по западнымъ склонамъ упомянутыхъ горъ отъ ръки Усы и на югъ, въроятно, до верховьевъ Камы; въ съверной части этой мъстности обитали остяки, а южнъе ихъ—соплеменники вогулы 1).

Во второй половинъ XIV в. св. Стефанъ Пермскій обратиль въ христіанство зырянъ, жившихъ на западъ отъ Юнгоріи по р. Выми, а первый епискомъ Перміи св. Герасимъ въ числѣ другихъ народовъ проповъдывалъ Евангеліе и вогуламъ и свою проповёдь запечатлёлъ мученическою кончиною. Вогулы съ особенною нетерпимостью отнеслись къ евангельской проповъди: когда ихъ сосёди зыряне приняли христіанство, то они цёлыми массами нападали на новокрещенцевъ, сожигали ихъ селенія, разрушали церкви, убивали и уводили въ плінъ. Когда же проповъдь св. Герасима коснулась и вогуловъ, то они схватили проповъдника и задушили его омофоромъ. Точно также св. Питиримъ четвертый, епископъ Пермскій, за проповъдь евангельскаго ученія вогуламъ мученически умеръ отъ руки ихъ князя Асыки 2). Не менье враждебно отнеслись къ христіанству и остяки. Последнимъ проповедываль евангельское ученіе еще св. Стефанъ, просвътитель зырянъ и проповъдь его была совершенно безуспъшна среди юнгорскихъ остяковъ. Сохранилось преданіе, что одинъ шаманъ, называвшійся Пансотникомъ, вступилъ въ споръ съ христіанскимъ проповъдникомъ, и не будучи въ состояніи защищать язычество, оставиль родину, переселился за Уральскій хребеть и на правомъ берегу Оби основаль городокъ, существовавшій еще въ XVII и XVIII в.в. подъ именемъ Атлыма 3). Христіанская пропов'єдь и усиленіе московской власти по западнымъ склонамъ Уральскаго хребта заста-

<sup>1) &</sup>quot;Чертежная книга Сибири", состав. Ремезовымъ въ 1701 г.

<sup>2)</sup> Журналъ М. Н. Пр. ч. 83. 1854 г. см. ст. Н. Абрамова.

<sup>3) &</sup>quot;Краткое описаніе о народів остяцкомъ", І'. Новицкій, стр. 75.

вили остяковъ и часть вогуловъ удалиться въ Сибирь и поселиться между своими сибирскими соплеменниками. Единственнымъ результатомъ христіанской проповъди между этими язычниками было то, что они сдълали себъ идола Христа и поклонялись ему въ Сибири такъ же, какъ и прочимъ своимъ безчисленнымъ идоламъ.

Но Сибирь не спасла остяковъ и вогуловъ отъ московскаго владычества. Во второй половинъ княженія Ивана III русскіе полки перешагнули Уральскій хребеть, разбили въ нѣсколькихъ стычкахъ вогуловъ и остяковъ, и князьки ихъ обязались уплачивать ежегодно дань московскому князю. Впрочемъ утвержденіе русской власти за Уральскимъ хребтомъ при Иванъ III было непрочное: остяки и вогулы скоро забыли побъды надъ ними русскихъ и перестали платить дань. Затъмъ во второй половинъ XVI в. походы Ермака и его сподвижниковъ на Тавду и Обь снова напомнили этимъ угорскимъ народамъ о томъ погромъ, который они потерпъли при Иванъ III; побъдители собрали съ побъжденныхъ обильную дань въ видъ драгоцфиныхъ пушныхъ звфрей, князьки вогуловъ и остяковъ снова присягнули быть въ подданствъ московскихъ царей. Но смерть Ермака снова разрушила дело утвержденія русской власти между угорскими племенами. Окончательное завоеваніе остяковъ и вогуловъ совершилось только тогда, когда въ ихъ земляхъ основаны русскіе города Березовъ и Пелымъ (1593 г.). Съ этого же времени христіанство начинаетъ пріобретать послъдователей среди березовскихъ и пелымскихъ язычниковъ. Пленные князья почти все крестились: одни изъ новокрещенцевъ оставались жить въ своихъ вотчинахъ, а другіе переселялись въ русские города и вступали въ царскую службу въ званіи боярских дітей. Такъ извітетно, что одинь сынь казненнаго вогульскаго князи Аблегерима, при которомъ основанъ Пелымъ, Таутай съ женой крещенъ въ Тобольскъ, а внукъ того же князя Учоть вздиль въ Москву и тамъ приняль крещеніе; въ 1624 г. въ Пелымъ было семь боярскихъ дътей и всъ они изъ вогульскихъ князей, уже давно принявшихъ христіанство. Изъ остяковъ послѣ основанія въ ихъ землѣ русскаго города сначала приняла врещеніе жена Кодскаго князя 1) Алачея,

<sup>1)</sup> Кода находилась на правомъ берегу Оби, ниже Атлыма.

при которомъ основанъ Березовъ; эта княгиня Анна построила даже монастырь въ Кодъ. Сынъ Алачея Игичей, наследовавшій посл'є отца Кодское княженіе, за его грабежи вогуловь Большой Конды быль отправлень въ Москву, приняль тамъ крещеніе и тамъ же умеръ; одинъ изъ сыновей Игичея, въ крещеніи Михаиль, жиль въ Тобольскь и тамъ построиль церковь во имя Троицы. Казалось бы, что после принятія христіанства остяцкими и вогульскими князьками последніе должны были позаботиться и объ утвержденіи христіанской религіи и между своей братіей--остяками и вогулами, но на самомъ дёле не было ничего подобнаго, и вотъ почему. Вогульские и остяцкие князьки принявшіе христіанство поступали на царскую службу, жили въ русскомъ городъ и съ этого времени уже потеряли всякое вліяніе на своихъ соплеменниковъ, которые смотрали на новокрещенцевъ какъ на изменниковъ; да и русскіе воеводы въ видахъ политическихъ старались не допускать ихъ до общенія съ своей братіей — вогулами и остяками. Великую службу христіанству могъ оказать Кодскій монастырь, основанный среди остяцкой земли, но онъ существоваль недолго. Въ 1607 г. новокрещенная княгиня Анна приняла участіе въ бунтъ остяковъ противъ русскаго владычества, захвачена въ пленъ и посажена въ тюрьму. Получивши скоро свободу, она снова въ 1609 г. оказалась во главъ заговора инородцевъ противъ русскихъ и на этотъ разъ, кажется, была казнена, по крайней мъръ объ этой остяцкой героинъ послъ 1609 г. уже нигдъ не упоминается. Служившій же въ Кодской церкви Живоначальной Троицы игуменъ Евстратій просиль государя перевести его въ Березовъ, потому что "въ Кодъ ему дълать нечего и приходу нътъ никакого", т. е. нътъ прихожанъ христіанъ.

Встречаемъ и въ конце XVI в. и въ течение всего XVII в. отдельные случаи принятия христианства и между простыми остяками и вогулами въ Березовскомъ, Пелымскомъ, Верхотурскомъ и въ другихъ уездахъ, но эти новокрещенцы или поступали на царскую службу, или поселялись въ русскихъ деревняхъ, делались совершенно русскими, и потому прерывали всякое сношение съ своими соплеменниками, а если оставались жить въ юртахъ, какъ мы говерили, то снова при-

нуждены были переходить въ язычество. Последнее обстоятельство зависёло отъ того, что язычники съ презрѣніемъ относились къ изменившимъ вере отцовъ, выгоняли ихъ изъ юртъ и принимали въ свое общество только тогда, когда новокрещенцы снова обращались къ старой върв. При такихъ условіяхъ выходило, что прозелиты изъ язычниковъ, какъ изъ высшаго, такъ и изъ низшаго класса не могли быть проводниками христіанскихъ истинъ въ среду своихъ соплеменниковъ и нисколько не вліяли на утвержденіе христіанства среди сибирскихъ инородцевъ. Въ Нарымскомъ убздв при Михаилв Оеодоровичь была даже цълая деревня изъ новокрещенныхъ остяковъ. Казалось бы, что этотъ христіанскій оазись среди язычниковъ долженъ былъ послужить самымъ надежнымъ источникомъ, который проливалъ бы свътъ евангельскаго ученія на всъхъ своихъ соплеменниковъ: Между твиъ онъ самъ скоро изсякъ отъ недостатка питанія. Въ упомянутой деревнъ не было построено христіанской церкви, потому что въ то время трудно было найти для нея священника. По всявимъ религіознымъ дъламъ новокрещенцы должны были вздить за несколько десятковъ верстъ въ городъ Нарымъ, но мы знаемъ, что въ этомъ русскомъ городъ по два и по три года не бывало священника и церкви Божін, какъ тогда выражались, оставались безъ пъвія. Следуеть также заметить, что московское правительство, хотя по своему и очень усердно заботилось о томъ, чтобы всякихъ неверныхъ подданныхъ просветить святымъ крещеніемъ "да вкупъ съ нами будутъ прославлять Отца и Сына и св. Духа", но въ тоже время оно, такъ сказать, одною рукою давало христіанское просвъщеніе невърнымъ, а другою отнимало. Слишкомъ заботясь о матеріальныхъ интересахъ, правительство строго запрещало священникамъ вздить въ инородческія юрты изъ опасенія, чтобы они не выкупали у инородцевъ шкуры пушныхъ звірей. Спрашивается послів этого, гдів же и какъ новокрещенный инородецъ могь питать свое религіозное чувство, утвердиться въ новой въръ, познать ея святое ученіе?! Вотъ почему и русскіе монастыри, хотя ніжоторые изъ нихъ были основаны среди инородцевъ, какъ наприм. Тураханскій Троицкій, вблизи котораго жили тунгусы и енесейскіе остяки.

и возобновленный въ началѣ второй половины XVII в. Кодскій монастырь среди обскихъ остяковъ не имѣли никакого вліянія на христіанское просвѣщеніе инородцевъ; опять таки потому, что монахамъ запрещалось бывать въ ихъ юртахъ, какъ и священникамъ. Вслѣдствіе такихъ обстоятельствъ нарымскіе остяки вышеупомянутой деревни были христіанами только по имени и не могли имѣть вліянія на своихъ соплеменниковъ. Напротивъ они сами, не видя по году и болѣе русскаго священника, но имѣя религіозныя потребности, принуждены были обращаться къ шаманамъ и просить помощи во всякихъ житейскихъ дѣлахъ у своихъ старыхъ боговъ.

Проповъдь была необходима въ Сибири и для новокрещенцевъ и для невърныхъ, чтобы прочно утвердить христіанство среди разныхъ Сибирскихъ инородцевъ, но этого не понимало московское правительство и въ теченіе всего XVII в. ограничивалось только одними указами относительно крещенія инородцевъ и совершенно одинаковаго содержанія. Послёдній такого рода указъ посланъ въ Сибирь въ 1685 г. отъ великихъ государей Іоанна и Петра Алексвевичей и сестры ихъ всликія государыни цесаревны Софіи. "Буде, гласиль этотъ указъ, которые иноземцы похотять креститься въ православную христіанскую въру волею своею и ихъ вельть принимать и крестить, а не водею никакихъ иноземцевъ крестить не велъть... Сибирь государство дальнее и стоить межь бусурманскихъ и иныхъ въръ многихъ земель, чтобы тъмъ тобольскихъ татаръ и бухарцевъ и иныхъ земель пріважихъ иноземцевъ не отогнать и сибирскому государству никакого поврежденія не учинить, а добровольно хотящихъ въ православную христіанскую въру принимать и крестить и на таковое дъло ихъ призывать и государскою милостію обнадеживать, которые крестятся и тъмъ держать ласку и привътъ, чтобы смотря и иные иноземцы православную христіанскую въру пожелали". Указъ 1686 года еще добавляль къ этому, что тѣ инородцы, которые "похотять" принять христіанскую віру, должны о томъ подавать челобитную въ съважую избу 1). Издавая подобные указы, московское



<sup>1)</sup> Тобольскія Губери. Відомости, 1885 г., № 44.

правительство ни разу не подумало о томъ, да почему же иновърные "похотятъ" принять христіанскую въру, почему они должны предпочесть своей старой въръ христіанство, о которомъ они не имъли никакого понятія?!

Между тъмъ уже давно настало время серьезнъе подумать русскимъ людямъ объ исполнении той исторической миссіи, которая на нихъ лежала относительно утвержденія христіанской культуры между завоеванными сибирскими инородцами. Представители ламаизма и магометанства уже обратили свое внинаніе на сибирскихъ язычниковъ и отправляли въ разныя мѣста учителей для обращенія послёднихъ въ свою вёру и проповедь ихъ оказывала успехи. Некоторые язычники разно племенняго происхожденія вследствіе общенія съ русскими уже чувствовали ничтожество своихъ идоловъ и имъ нужно было только открыть истиннаго Бога, познакомить хоть немного съ божественною религіей, чтобы и эти братья наши по человьчеству "пришли въ познаніе истины" и стали нашими братьями во Христъ. Мы знаемъ случаи крещенія, относящіеся ко второй половинѣ XVII в., когда инородцы принимали христіанство безъ всякихъ внешнихъ побужденій, а исключительно движимые внутреннимъ чувствомъ. Мы приведемъ здёсь два такихъ случая крещенія изъ записокъ, относящихся ко второй половинъ XVII в. и писанныхъ въ Сибири несомнънно извъстнымъ Крижаничемъ, сосланнымъ при Алексет Михайливичъ въ Тобольскъ. "Однажды къ русскому посланнику, бывшему у калиыцкаго Тайши, приходить калмыкь и просить святаго крещенія. Посолъ спросиль его: кізмь онь обращень или какимь образомъ убъжденъ къ принятію онаго? Калмыкъ отвъчалъ, что онъ ничего не знаетъ, а только слышалъ, что одни христіане получають спасеніе и потому умоляеть ради Бога сдёлать его христіаниномъ. Посланникъ приказалъ священнику, который быль при немъ, обучить его катехизису и окрестить. По совершеній крещенія новокрещенный не отлучался изъ молитвеннаго дома и тамъ ревностно молился Богу". "Другой подобный предыдущему случай, продолжаеть авторъ записокъ, произошель въ Сибири. Въ Енесейскъ быль священникъ, по ниени Димитрій, мужъ нрава воздержаннаго и непорочнаго,

мить близко знакомый. Отъ его сына, отрока скромнаго и прекрасно воспитаннаго. я слышаль следующее. Недалеко отъ города Енесейска, разсказываль онъ, жиль одинь татаринъ. Уже давно тайно увёровавъ въ Господа Спасителя и Бога нашего Інсуса Христа, онъ собирался вийстй съ семьей принять св. крещеніе, но въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ вслѣдствіе упрековъ жены, откладываль столь благочестивое дело. Наконецъ однажды, почувствовавъ какимъ-то образомъ приближение смерти (хотя въ это время онъ находился въ добромъ здоровьъ), онъ вельль своему слугь, взявь сыти, състь вивсть съ нимъ въ лодку и везти его къ нъкоему острову на р. Енисев, какъ бы для рыбной ловли. Прибывъ туда, татаринъ послаль своего слугу въ городъ съ униженной просьбой къ свящ. Димитріюкакъ можно скорбе отправиться къ нему на островъ, такъ какъ онъ сообщить ему весьма нужное дёло, нетерпящее отлагательства. Священникъ прибылъ и татаринъ сталъ просить его совершить надъ нимъ таинство св. Крещенія.... По совершеніи крещенія татаринъ и часу не прожиль послів того 1. Но сколько было бы искренно обращенныхъ изъ инородцевъ, если бы въ Сибири было христіанское миссіонерство?!

Но вотъ явился Великій Петръ и со свойственною ему проницательностью ясно увидълъ, почему въ отдаленной окраинъ московскаго государства, населенной язычниками, магометанами и народами другихъ въроисповъданій, такъ слабо распространяется христіанство, почему религіозная миссія русскаго народа относительно сибирскихъ иновърцевъ столь слабо подвитается тамъ впередъ.

Онъ первый установиль тамъ миссіонерство, отнесся съ особенною энергіей къ дѣлу утвержденія христіанства между сибирскими инородцами и плодомъ этого было массовое крещеніе остяковъ и вогуловъ въ 1713, 1714 и 1715 годахъ.

Но прежде чёмъ говорить объ этомъ религіозномъ подвигѣ, совершенномъ митрополитомъ Сибирскимъ Филовеемъ, или точнёе схимонахомъ Өедоромъ и его сподвижниками, мы намёрены нёсколько познакомить нашихъ читателей съ упомянутыми



<sup>1)</sup> Сбор. Титова "Сибирь въ XVII в.", стр. 177-178.

угорскими народами, чтобы знать, на какой почвѣ русскому миссіонеру пришлось свять свмена христіанскаго ученія.

II.

Болће или менће въроятно, что остяки и вогулы жили въ древивнини временя около Алтая и потому ученые относять нхъ къ Алтайской группъ народовъ, угорской отрасли. Но въ неизвъстное время они были вытъснены оттуда сильнъйшими племенами, принуждены подвинуться на съверъ и при этомъ передвиженіи попали на рѣку Обь. Въ историческое время мы видимъ остяковъ почти по всей общирной ръкъ Оби и ея притокамъ, на некоторой части Иртыша, по Енесею между Енесейскомъ и Туруханомъ и по западнымъ склонамъ Уральскаго хребта въ такъ называемой Юнгоріи, а вогуловъ по Кондъ, Тавде, Туре съ ихъ притоками и по сю сторону Уральскаго хребта отъ Юнгоріи на югъ до Чусовой. Названія остяковъ и вогуловъ упомянутыя угорскія племена получили отъ соседей, а сами себя первые называють "хонда", вторые "маньсъ", но то и другое слово на ихъ языкѣ означають люди; называють себя также по ръкамъ, на которыхъ они живутъ.

Кромѣ того остяки говорять, что въ древности они назывались на ихъ нарѣчіи "арьяхи". т. е. многочисленнымъ народомъ: "арь" много и "хо" человѣкъ 1). А что остяки въ давнишнія времена, дѣйствительно, составляли многочисленное племя, въ доказательство этого можетъ служить то, что они заняли громаднѣйшее пространство въ Сибири. До занятія Иртыша и Туры татарами они несомнѣнно жили и по этимъ рѣкамъ Еще въ XVII в. въ ясачныхъ книгахъ упоминается три остяцкихъ юрты въ Туринскомъ уѣздѣ, по рѣкѣ Турѣ. Но вѣроятно ихъ больше было, а если русскіе упоминаютъ только о трехъ юртахъ то потому, что всѣхъ принявшихъ магометанство называютъ татарами. Мы знаемъ, что извѣстный всѣмъ Кучумъ послѣ завоеванія Иртыша, Тобола и Туры, покорилъ остяковъ и вогуловъ и силой утвердилъ магометанство между покоренными народами. Такъ что въ XVII в. осталось только

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ж. М. Н. Пр. 1868 г. 1юль см. ст. Шестакова.

нъкоторое число остяковъ на Туръ, а остальные обусурманились и вполнъ ассимилировались съ татарами.

Но не смотря на такое громадное пространство, которое занимали остяки, они чувствовали родственность между собою, сознавали единство происхожденія. Это видно изъ того, что въ XVII в. сургутскіе, нарымскіе, кетскіе и енесейскіе остяки въ своихъ челобитныхъ московскимъ царямъ говорятъ другъ о другѣ "братія наша". Правда не всѣ остяки говорятъ однимъ языкомъ, напримѣръ, енесейскіе остяки совсѣмъ особымъ, но это зависитъ отъ вліянія сосѣдей; вліяніе сосѣдей сказалось и на ихъ бытѣ, нравахъ, но вѣра у нихъ вездѣ одинаковая шаманская, которую они приняли еще тогда, когда жили на одномъ мѣстѣ. Вогулы отличаются отъ своихъ сосѣдей единопленниковъ остяковъ только отчасти болѣе благообразнымъ видомъ и болѣе крѣпкимъ сложеніемъ и своимъ языкомъ.

Во время завоеванія остяковъ и вогуловъ русскими, эти угорскія племена жили отдёльными родами, изъ которыхъ каждый имълъ своего собственнаго князя, который творидъ судъ и расправу, защищалъ свой родъ отъ другого. Не смотря на единоплеменность и остяки и вогулы жили въ постоянной междуусобной распръ: одинъ князекъ нападалъ на другого, уводили въ пленъ другъ у друга людей, разграбляли имущества. Русскіе при завоеваніи очень искусно пользовались этими распрями для своихъ завоевательныхъ цёлей. Нёкоторымъ князькамъ удавалось иногда подчинить себъ другихъ. пріобръсть власть надъ многими другими родами и сдёлаться могущественными. Такими были въ концъ XVI в. у вогуловъ Аблегиримъ, у нарымскихъ остяковъ союзникъ Кучума князь Воня. у нижнеобскихъ остяковъ Алачей, а у иртышскихъ остяковъ во времена Ермака Самаръ. Затъмъ слъдуетъ еще замътить, какъ у остяковъ, такъ и вогуловъ пользовались особымъ значеніемъ и могуществомъ тв князьки, во владвніяхъ которыхъ находился такой идоль, котораго почитало цёлое племя, а мы знаемъ, что были и такіе идолы, которыхъ одинаково почитали и вогулы и остяки, какъ напр. идолы "Кондійскій" и "Старикъ Обскій".

Но послѣ окончательнаго покоренія русскими ни у остяковъ.

ни у вогуловъ не было уже значительныхъ князей; русская власть терпъла только князьковъ волостныхъ, т. е. такихъ, которые были князьками надъ одною или двумя волостями.

Не смотря на столътнее владычество русскихъ въ Сибири, частое общение завоевателей съ покоренными, ни вогулы, ни остяки язычники нисколько не изм'внили своего быта; высшая культура русскихъ почти не имела на нихъ никакого вліянія; они оказались мало воспріимчивы, не заимствовали никакого искусства, ни ремесла. Чрезъ русскихъ угорскіе народы только познакомилисъ съ употребленіемъ табаку и водки и развившаяся страсть къ этимъ предметамъ была очень гибельна для нихъ 1). Въ первой четверти XVIII в. нъкто Григорій Новицкій, сопровождавшій схимонаха Өедора во время пропов'яди последняго между остяками и вогулами и жившій некоторое время среди первыхъ, составилъ "Краткое описаніе объ остяцкомъ народъ". Эта рукопись, напечатанная только нъсколько тому назадь, является для историка драгоценнымъ источникомъ для знакомства съ бытомъ остяковъ и вогуловъ въ на-• чаль прошлаго въка. И что-же? Изъ этого историческаго памятника оказывается, что упомянутыя племена и въ началъ XVII в. находились въ томъ же полудикомъ состояніи, въ какомъ были и во времена завоеванія ихъ русскими. Они вели полукочевой образъ жизни: летомъ они имели стоянки около ръкъ, а зимою проживали въ лъсахъ. Не смотря на то, что вогулы и остяки давно уже знакомы были съ русскими избами, имъли топоры и изобиліе лъса, но не дълали себъ подобныхъ жилищъ, а продолжали жить зимою и летомъ въ своихъ тъсныхъ, дымныхъ, холодныхъ и грязныхъ юртахъ. Правда, тамошнія жизненныя условія заставляли вогуловъ и остяковъ перекочевывать съ одного м'вста на другое ради промысловъ и



<sup>1)</sup> Нѣкоторые говорять, что остяки и вогулы чрезь русскихь впервые из концѣ 16 в. познакомились съ хафбомъ; но это совершенно певърно. Земледъліе существовало и у прежнихъ ихъ завоевателей—татаръ. Ермакъ во время своего похода нашелъ засѣянных хаѣбомъ земли на р. Турѣ; таборинскіе татары, живтые на Тавдъ въ сосъдствъ съ вогулами, также пемного занимались земледъліемъ. Чрезъ русскихъ хаѣбъ вошелъ только въ большее употребленіе среди угорскихъ мародовъ.

въ такомъ случат юрты, какъ легко переносимыя жилища, имъли преимущество предъ русскими избами. Но очень долгую и холодную зиму они проживали на однихъ мъстахъ и въ это время русская изба могла оказывать имъ незаменимую услугу. Тъмъ не менъе они не переняли этихъ усовершенствованныхъ жилищъ и продолжали мерзнуть въ своихъ юртахъ. И одежда какъ у остяковъ, такъ и у вогуловъ была совершенно неудовлетворительна при тамошнемъ убійственномъ климатъ. Льтомъ они ходять въ рыбыхъ кожаникахъ 1), сшитыхъ кае-какъ крапивными нитками или звъриными жилами, въ рубахахъ изъ крапивнаго холста или полотняныхъ, купленныхъ у русскихъ, которые на соболи промънивали имъ всякое поношенное тряпье. Изъ налимьихъ же кожъ, говоритъ Новицкій, остяки и вогулы дълаютъ себъ чулки и даже сапоги. Зимняя одежда и обувь дълается изъ оленнихъ шкуръ, но такой теплой одеждой обладали только зажиточные, нъкоторые даже имъли кафтаны изъ англійскаго сукна, а другіе, и такихъ, конечно, большинство при необыкновенной бёдности остяковъ и вогуловъ, замёчаетъ тотъ же современникъ и очевидецъ, и въ лютое зимнее время ходили только въ однихъ рыбьихъ кожаникахъ. Но и у этихъ полудикихъ народовъ была развита страсть къ украшенію своихъ одеждъ и особенно среди женскаго пола. Они сдирали кожи съ гусей, лебедей, выщинывали перья, оставляя только пухъ, выдълывали ихъ особеннымъ образомъ и нашивали на свои кожаники. Украшали одежды также оловянными и мъдными пуговицами, которыя вым'внивали у русскихъ торговыхъ и промышленныхъ людей на шкуры пушныхъ звърей, украшали камками и разноцвътными сукнами. Но обыкновенная одежда и у женщинъ по большей части состояла только изъ однихъ налимыму кожаниковъ. Спрашивается, какъ можно было проводить въ этихъ кожаникахъ, которые не теплъе обыкновенныхъ полотняныхъ рубахъ, жестокую зиму въ такой странъ, гдѣ 30 и 400 морозу было не рѣдкость?! Правда, остяки и вогулы съ перваго момента рожденія пріучались къ холоду,



<sup>1)</sup> Кожи преимущественно сдирали съ налима, а вногда съ осетра и даже стерляди, см. "Краткое Описаніе..." Г. Новицк., стр. 38.

такъ сказать. закаливались. Новицкій пишетъ, что если остячкъ случится родить ребенка на пути въ зимнее время, то она прежде всего обтираетъ его снъгомъ и затъмъ кладетъ въ свой кожаникъ; если же рожденный отъ жестокаго холода начинаетъ мерзнуть и кричать, то снова бросаетъ его на снъгъ и повторяетъ ту же операцію "симъ пріучаетъ его къ острому и жестокому житію" 1).

Но не смотря на это закаливаніе въ младенчествъ, много остяковъ и вогуловъ во время звъроваго промысла зимою погибало отъ жестокихъ холодовъ: такъ какъ охотясь за звърями, имъ приходилось далеко удаляться отъ своихъ юртъ. Не мало ихъ гибло въ зимнее время и отъ голода. Только нъкоторые южные вогулы съяли немного овся и ячмени, а въ остальныхъ мъстахъ поселеній угорскихъ народовъ земледъліе было невозможно по тамошнему климату. Чемъ же они питались? Мы выше упомянули, что остяки и вогулы съ ранней весны и поздней осени располагаются въ своихъ юртахъ по берегамъ ръкъ. Въ это время они питались рыбою, которую вли преимущественно сырою, разными птицами, которыхъ тамъ было въ изобиліи и разными травянными кореньями. Самое лакомое блюдо у нихъ, говоритъ Новицкій, называлось "варка", приготовляемая такимъ образомъ: взявши внутренности рыбъ. нисколько не очищая оныя, бросають въ сосудь, подливають туда рыбьяго жиру и подержавши немного на огит начинаютъ теть: на ихъ вкусъ такого сладкаго блюда нигдв не найдется. Но питаясь такимъ образомъ ежедневно, остяки и вогулы въ теченіи короткаго лъта ежедневно приготовляють пищу для себя и для своихъ собакъ на продолжительную зиму. День и ночь дымятся ихъ юрты-это инородцы заготовляють консервы на зиму, то изъ рыбы, то изъ птицы и звърей. Перваго рода консервы назывались "юколою", а втораго-"порсою". Но остяки и вогулы были или слишкомъ неопытны или, върнъе, слишкомъ лънивы, чтобы приготовить эти консервы на продолжительную зиму нъсколько лучше и прочиве: вытащивши изъ воды, нисколько не очистивши и посущивши немного на огнъ въ юртахъ, они склады-



<sup>1)</sup> Ibid, crp. 31.

вали эти консервы безъ соли въ берестяные коробы, которые сохранялись въ ямахъ. Также они заготовляли на зиму всякое мясо. Эта пища съ теченіемъ времени перегнивала, юкола даже обращалась въ полужидкое состояніе, но темъ не менте инородцы и сами питались ею въ теченіи цілой зимы и кормили своихъ собакъ. Кромъ того во время зимы они убивали звърей. шкуры ихъ снимали для уплаты ясака или продавали русскимъ торговымъ людямъ, а мясо почти сырое употребляли въ пищу; нужда заставляла ихъ питаться даже падалью, чвиъ, впрочемъ. не разъ доводилось кормиться и русскимъ промышленнымъ людямъ въ Сибири. Мы знаемъ также, что аманатовъ или заложниковъ изъ инородцевъ русское правительство кормило преимущественно падалью; въ расходныхъ денежныхъ книгахъ сибирскихъ воеводъ не ръдко встръчаешь статьи расходовъ на покупку палой или утонувшей лошади для прокормленія аманатовъ.

Вследствіе такого неудовлетворительнаго питанія остяки и вогулы скоро старились, гибли отъ голода, поражаемы были бользнями, которыя раньше времени вели ихъ къ могилъ. Оспа. занесенная въ Сибирь русскими, также истребляла инородцевъ массами. Кромъ того Новицкій свидътельствуеть, что у остяковъ отъ питанія гнильемъ, нечистоплотности появлялась заразительная бользнь, которая поражала весь организмъ разомъ и человъкъ живой сгнивалъ. Онъ же пишетъ, что остяки не знаютъ никакихъ врачеваній; даже дикіе звёри, замёчаетъ этотъ авторъ "Краткаго Описанія", если бываютъ поражены какою язвою "ищутъ отъ земли какого нибудь врачеванія... песъ и тотъ лизаніемъ язвы врачуетъ посліднюю, а остяки, хотя и разумное создание не имъетъ никакого попечения объ исцълении. или даже облегченіи своихъ бользней и ходять покрытые язвами до тъхъ поръ, пока не умираютъ 1). Вотъ въ чемъ лежала главная причина слабаго естественнаго размноженія угорскихъ народовъ и ихъ постепенное вымираніе.

И нельзя сказать, чтобы въ этомъ были слишкомъ виновна суровая природа, среди которой пришлось жить вогуламъ и

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 44.

остякамъ или русское владычество. Правда, тамошняя природа для человъка не была заботливою матерью, ничего не давала даромъ, но тъмъ не менъе ръки въ томъ краъ наполнены были рыбою, леса-драгоценными пушными звереми. вездъ можно встрътить массу разнообразныхъ птицъ; обиліе корма давало возможность разводить рогатый скоть и особенно оленей. Но инородцы не умели пользоваться, какъ следуетъ. этими благами тамошней природы, не въ состояніи были приспособиться къ тамошнимъ условіямъ на столько, чтобы жить не умирая отъ холода и голода. Виною этому природная лівнь вогуловъ и особенно остяковъ. Правда, что русское владычество создало для нихъ несколько более тяжелыя условія жизни; напримъръ, инородцы должны были платить въ казну ясакъ или давать подводы, но за то со времени утвержденія русской власти среди угорскихъ народовъ, между ними прекратились междуусобныя брани, а эти междуусобія, какъ мы упомянули выше. всегда сопровождались истребленіемъ людей и грабежомъ имущества. Мы знаемъ также, что ясакъ быль очень легкій и московское правительство наказывало сибирскимъ воеводамъ собирать его "ласкою, о не жесточью". Вогулы съ человъка по окладу должны были уплачивать въ годъ звериныхъ шкуръ тахітит на 2 р. 50, а остяки-тахітит на 3 р. Т. е. достаточно было убить одного бобра или одного хорошаго соболя, чтобы сполна уплатить годовую подать. А между тфиъ не было года, чтобы вогуль или остякъ уплачиваль ясакъ безъ недонмоки; объ этомъ свидетельствують ясачныя книги за все XVII стольтіе. Эти недоимки росли изъ года въ годъ и къ началу XVIII представляли почтенныя суммы: на пелымскихъ вогу**јахъ съ 1628** г. по 1700 г. накопилось недоимокъ на 7011 р. 10 к., на березовскихъ остяковъ на 6300 р., а на сургутскихъ даже 67,442 р. 1). Конечно, грабежи служилыхъ людей. прижимки оценщиковъ мягкой рухляди, приносимой въ ясакъ инородцами, значительно усиливали тяжесть ясачной подати. Тъмъ не менъе при большемъ трудъ инородцы могли легко уплачивать ясакъ. Новицкій замізчасть, что остякъ, убившій

<sup>1)</sup> Архивъ М. Ю. Сибир. Прик. кн. № 1252 л. 73; кн. № 1302 л. 99; кн. № 1361 л. 81.

одну черную лисицу, могъ заплатить подать за целую волость. Мы знаемъ также, что не смотря на варварское истребленіе русскими пушнаго звфря, последняго было еще въ изобиліи въ тамошнихъ краяхъ и въ XVII и XVIII вв. И только благодаря своей особенной лівни, вогулы и остяки не имівли хорошей добычи пушнаго звіря. Достаточно указать на то, что русскіе воеводы, когда наставало время звірового промысла, то посылали по юртамъ служилыхъ людей, которые должны были силою выгонять инородцевъ на эти промыслы. Сибирскіе инородцы славились какъ отличные стрълки, имъли прекрасныхъ охотничьихъ собакъ, имѣли быстрыхъ и легкихъ оленей и нартяныхъ собакъ, на которыхъ могли дълатъ большіе перевзды по тамошнимъ глубокимъ снвгамъ, имъ, наконецъ. были хорошо извъстны всякія звъриныя тропы и мъста, въ которыхъ преимущественно звъри держались въ то, или другое время года. И что же? Русскіе, хотя и не обладали этими средствами и знаніями, но благодаря труду и энергіи, въ тъхъ же самыхъ мъстахъ въ 20 и 30 разъ болъе добывали звъря, чъмъ инородцы. Вследствіе такой лени и безпечности эти угорскія племена проводили целую жизнь въ ужасной бедности. Навицкій даже говорить, что во всемь мірь ньть несчастнье существа, какь остякь, нищета, голодъ и холодъ, болвани преследовали его до гробовой доски. Некоторые утверждають, что будто бы эксплоатація русскими торговыми людьми сибирскихъ инородцевъ была главною виною нищенскаго положенія последнихъ; что будто-бы русскій кулакъ наложиль на инородца такое иго, съ которымъ онъ не могъ бороться и подъ которымъ задыхался. Въ этомъ взглядь есть доля правды. Русскій торговый человькь умъль пользоваться тяжелымъ обстоятельствомъ инородца, выкупалъ у него лучшую рыбу и лучшую мягкую рухлядь; пользовался страстью инородца къ водкъ, напаивалъ его, а подъ вліяніемъ опьяненія послёдній продаваль свою добычу по слишкомъ дешевой цене. Знаемъ также, что русскіе торговые люди, какъ это и теперь видимъ, давали инородцамъ въ долгъ деньги и за большіе проценты; долговая кабала. действительно, ложилась на инородца такимъ тяжелымъ бременемъ, которое давило его въ теченіи цізлыхъ десятковъ літь: иногда внукъ уплачиваль

русскому кулаку долгъ занятый еще его дѣдомъ. Тѣмъ не менѣе, по нашему мнѣнію, прежде всего самъ инородецъ былъ виноватъ въ томъ, что доводилъ себя до такого положенія, при которомъ возможно было эксплоатировать его болѣе разумному человѣку. При изобиліи рыбы, птицы и пушного звѣря въ тамошнихъ краяхъ инородецъ сравнительно легко могъ полученною добычею и уплатить ясакъ и пріобрѣсти необходимые предметы для домашняго обихода, нисколько не должаясь. Нужно было только побольше трудиться. Нечего уже говорить о томъ, что страсть къ водкѣ не можетъ служить извиненіемъ для инородца. Вѣдь были же какъ между вогулами, такъ и остяками люди богатые, обладавшіе оленьими стадами въ сотни головъ! До сего времени мы говорили о матеріальныхъ условіяхъ

До сего времени мы говорили о матеріальных условіяхъ жизни остяковъ и вогуловъ въ началѣ XVIII в., теперь же коснемся нѣсколько ихъ нравовъ и главнымъ образомъ остановимся на ихъ религіозныхъ вѣрованіяхъ.

Остяки и вогулы жили отдъльными юртами и многое собраніе юрть въ одномь мість встрівчается різдко. Въ каждой юрть жила одна семья. Отецъ пользовался неограниченною властію надъ своею семьей: жену и детей онъ имель право заложить, продать и даже убить; вси семья была его собственностью, какъ и всякое имущество. У пелымскихъ вогуловъ и березовскихъ остяковъ существовало многоженство и калымъ-ото вліяніе татаръ магометанъ: каждый мужчина могъ имъть столько женъ, сколько въ состояніи быль купить и прокормить. Этотъ магометанскій обычай вредно отражался на естественномъ размноженін упомянутыхъ племенъ: при той нищеть, въ которой они находились, многіе мужчины цёлую жизнь оставались не женатыми или женились слишкомъ поздно. И въ самомъ дѣлѣ дочь у отца была такимъ товаромъ, который онъ хотвлъ продать какъ можно дороже и, конечно, выгодне было продать богатому. Новицкій свидетельствуеть, что въ начале XVIII в. обычный калымъ состоялъ во сто рубляхъ; эта сумма по тому времени довольно значительная и уплатить ее не каждый могъ. Такая высокая цвна на женщину въ то время указываетъ на значительное уменьшение женскаго пола у остяковъ и вогуловъ сравнительно съ прошлымъ въкомъ. Мы знаемъ. что въ концъ

XVI в. остячки на рынкъ продавались по 20 к., а въ первой половинъ XVII в. рубля по два. Но калымъ XVIII в. показываеть, что ціна на женщину слишком вздорожала и значить невъстъ было мало, между тъмъ, какъ невъстою могла быть каждая девушка, даже семилетній ребенокъ. Каждый отецъ заботился. чтобы достать жену своему сыну и потому входиль въ сдёлку съ отцомъ какой нибудь дёвушки сще въ то время. когда она была малолетней. Если онъ сразу выплачиваль калымъ, то немедленно будущую жену своего сына вводилъ въ юрту, въ противномъ же случай отецъ до тъхъ поръ не отпускалъ дочь, пока не выплачивалась вся назначенная сумма. Неръдко бывало, что женихъ за свою невъсту платилъ калымъ въ продолжение десяти и болъе лътъ. Однако отецъ не возбранялъ жениху имъть сожительство со своей дочерью, лишь бы только оное было въ его домъ. Сочетаніе бракомъ или върнъе покупка жены не сопровождалась никакими обычаями, обрядами, ни даже пированіями. Когда конченъ торгъ, то женихъ шель въ юрту отца своей невесты и притомъ долженъ быль входить туда задомъ, чтобы показать смиреніе предъ ея родителями; войдя въ юрту, женихъ садился около своей нареченной и сидълъ, не смотря ни на отца, ни на мать невъсты, потому что смотръть считалось неприличнымъ, недостойнымъ. Затъмъ отецъ передавалъ дочь жениху и послъдній немедленно уводилъ её въ свою юрту; тъмъ все дъло и кончалось. Съ этого времени прекрещалась всякая власть отца надъ своею дочерью; она дълалась полнъйшею собственностью мужа: послъдній могъ немедленно же перепродать другому, заложить и жениться на иной 1). Женщина, по понятію остяковъ и вогуловъ, считалась нечистымъ существомъ; она не допускалась въ собраніе мужчинъ и даже во время жертвоприношеній женщины стояли отдільно и съ покрывалами на лицахъ. Когда ей приходило время родить, то она должна была уходить изъ юрты, хотя бы это было и зимою, итти въ какую-нибудь пустую юрту и тамъ разръшиться отъ бремени. Когда объ этомъ узнаваль отецъ, и если родился мальчикъ, передаетъ Новицкій, то выходиль изъ юрты,

<sup>1)</sup> Новицкій, стр. 40-43.

чтобы встрътить гаф-нибудь непремънно христіанина и упросить его дать имя новорожденному. Этимъ упомянутый авторъ объясняетъ существование христіанскихъ именъ у многихъ инородцевъ язычниковъ. Но это можетъ быть справедливо только относительно подгороднихъ инородцевъ, которымъ легко-встрвтить христіанина, а для тёхъ, которые жили въ глуши, достаточно было встретить своего соплеменника и отъ него подучить имя новорожденному; а еще проще отецъ самъ давалъ имя своему сыну по названію птицы или звіря, или какогонибудь предмета, которыхъ онъ увидитъ по выходъ изъ юрты; иногда рожденные мальчики назывались по порядку рожденіяпервый сынъ, второй и т. д., а девочки не получаютъ никакого имени. Роженица обязана была въ продолжении, двухъ или трехъ недвль жить тамъ, гдв разрвшилась отъ бремени и только посль очищенія огнемь, которое состояло въ трехкратномъ перепрыгиваніи чрезъ зажженный костерь, она могла снова войти въ юрту мужа. Новорожденному ребенку, будь то дъвочка или мальчикъ, выжигаютъ на рукахъ, ногахъ разныя тавры, которыя представляють изображенія птиць, звірей и другихъ предметовъ. У женскаго пола эти изображенія служили только украшеніемъ, а мужчины употребляли оныя вмёсто подписи руки на разныхъ документахъ: такъ напр., у кого былъ выжженъ соболь, тотъ рукою рисовалъ на буматъ соболя. Въ архивъ Сибирскаго Приказа мы видъли много документовъ, на которыхъ остяки ставили свои тавры, или какъ называли русскіе--знамена; тамъ мы встрічаемъ изображенія оленя, соболя, лиственницы и пр. Конечно, при неумфныи ихъ рисовать, эти знамена суть только самое слабое подобіе того, что имъ хотілось изобразить 1).

Религіозныя върованія какъ у остяковъ, такъ и вогуловъ были одинаковы и главные ихъ боги-идолы были одни и тѣ же. Они исповъдывали шаманскую религію, которую приняли еще тогда, когда жили въ срединъ Азіи. Шаманство существовало еще въ глубокой древности и до появленія буддизма оно было распространено на громадномъ пространствъ азіатскаго мате-

<sup>1)</sup> Объ остяциях знаменахъ, см. статью Н. Н. Оглобина въ Истор. Въст., 1891 г.

рика. Китайцы называютъ шаманство "пляскою предъ духами", а монголы "черною върою" въ отличіе отъ буддизма, которую они называютъ "желтою върою" 1).

Остяки и вогулы познакомились съ шаманскою върою еще въ перазвитомт ея состояніи, когда она не имѣла еще опредъленныхъ правилъ и обрядовъ; въ такомъ видъ они перенесли шаманство изъ глубины Азіи на сфверъ и съ своей стороны нисколько не содъйствовали ея развитію. Сущность этой въры состояла въ почитаніи боговъ-идоловъ, въ жертвоприношеніяхъ имъ, то съ цълію найти у нихъ покровительство въ своей жизни, то съ цълію умилостивить ихъ, чтобы они не дълали вреда, а посредникомъ между богами и людьми было особое лицо-шаманъ. Остяки и вогулы върили въ высшее, всемогущее существо, которое сотворило міръ и управляло имъ. Но Нума-Торымъ, какъ они называли невидимаго, живущаго на небесахъ Бога, управляетъ міромъ по закону справедливости, у него нѣтъ милости, онъ воздаетъ каждому по заслугамъ и его ничъмъ нельзя умилостивить. Вследствіе такого понятія о верховномъ существъ остяки и вогулы ни съ чъмъ не обращались къ нему и въ жизни ни чъмъ не выражали ему поклоненія. На небесахъ много другихъ могущественныхъ боговъ, но по отдаленности ихъ, человъку безполезно къ нимъ обращаться; разсчитывать на ихъ помощь ни въ какомъ случат невозможно. "Самоъды и другіе алтайскіе народы (остяки, вогулы), пишеть Кастренъбывшій неутомимымъ изслідователемъ финскихъ и угорскихъ племенъ, считаютъ безполезнымъ возсылать молитвы къ не беснымъ и другимъ могущественнымъ богамъ. Эти боги далеко. далеко живуть отъ смертныхъ: какъ возможно, чтобы они слышали слабыя мольбы человъка? Эта ръчь постоянно на устахъ дикихъ съверной Сибири. Они никакого понятія не имъютъ о духовномъ общеніи боговъ съ людьми, и если тамъ и сямъ слышишь, что сильный богъ неба и обращаетъ внимание на дъла смертнаго, награждаетъ его добрые поступки и наказываетъ



<sup>1) &</sup>quot;Библіотека для чтенія", т. 91 см. статью "Шаманство у народовъ съверной Азія", стр. 25.

злые и т. д., то все же не върять они тому, чтобы слабый человъкъ могь вступить съ нимъ въ духовное общеніе  $^1$ ).

Но въ тоже время угорскіе народы, какъ и другіе последователи шаманской въры, върили, что весь міръ наполненъ низшими богами, способными дёлать добро или зло человёку; всякое мъсто, каждый предметь, чъмъ нибудь обращающій на себя вниманіе, были містами присутствія этихъ божествъ: высокая гора, необыкновенный камень, темная чаща въ лёсу, глубокій оврагъ, ръка, озеро, большое старое дерево, особенно лиственница и пр. и пр.—все это мъсто особеннаго присутствія божествъ. Безчисленное множество послъднихъ постоянно еще увеличивается присоединеніемъ къ нимъ душъ умершихъ выдающихся людей и особенно шамановъ. Остяки и вогулы даже върили въ особенную, какъ бы божескую силу медвъдя и очень боялись его: если кто убъетъ медвъдя, того ожидаетъ неизбъжная месть отъ убитаго. Впрочемъ отъ этой мести можно избавиться, если убитому воздать честь, подобную той, которую остяки и вогулы воздавали своимъ идоламъ. "Если случилось убить медвыдя, передаеть Новицкій, то снявь съ него кожу, остяки клали последняго предъ кумирнею и потомъ пели песни и плясали около нея. А убійца звіря приговариваль: не онъ убилъ его, потому что не онъ сдълялъ желъзце и стрълу, а русакъ (русскій) сковаль жельзо, пера орель-родитель. Затъмъ всъ участвовавшіе въ церемоніи цълують кожу и только послъ этого владълецъ ея можетъ продать кому захочетъ" 2). Извъстно также, что у съверныхъ инородцевъ клятва на кожъ медвъдя считалась самою сильною и нарушение ея никогда не проходило даромъ. Всябдствіе этого и русскіе воеводы для утвержденія въ върности государю требовали отъ этихъ инородцевъ клятвы именно на кожъ медвъдя. Обрядъ этой клятвы обставлялся такимъ образомъ: прежде всего на распростертой кож в этого зввря клались ножъ, топоръ и другія орудія; затемъ берутъ ножъ съ кожи, кладутъ на него кусокъ хлеба и

Въстивкъ И. Р. Р. Общества ч. XVII, 1856 г., см. извлеченія изъ труда Кастрепа "Этнографическія замъчанія и наблюденія".

<sup>2) &</sup>quot;Краткое описаніе..." стр. 53.

подають присягавшимъ со словами: если лестію сію клятву утверждаете, будете невърно служить и не радъть въ платежъ ясака, то звърь сей отомстить вамъ, отъ него умрете; хлъбъ сей и ножъ да погубитъ, если не будете соблюдать то, въ чемъ клянетесь.

Если взять во вниманіе, что подобный обрядь клятвы употреблялся у остяковъ и вогуловъ и предъ ихъ идолами, когда нужно было доказать виновность или невинность кого-нибудь въ томъ или другомъ преступленіи, то можемъ заключить, что медвѣдь у этихъ инородцевъ былъ особымъ богомъ, карающимъ клятвопреступниковъ.

Кром' боговъ пользовавшихся одинаковымъ почетомъ у всего племени или боговъ народныхъ, у остяковъ и вогуловъ, какъ и у всёхъ послёдователей шаманства, были еще домашнія божества, пенаты. Каждый хозяинъ юрты делаль себе каменныхъ или деревянныхъ болванчиковъ, одъвалъ разнымъ тряпьемъ и разставляль передъ юртою и въ самой юрть, это его пенаты, покровители. Если они хорошо служили своему хозяину, то пользовались отъ него почетомъ, имъ онъ давалъ разныя кушанья, а въ противномъ случай жестоко наказывалъ ударами, бросаль въ нечистыя мъста, гдъ они находились до тъхъ поръ, пока не окажуть услуги. "Иногда вмъсто балванчика, передаетъ Палласъ, чтится обрубокъ дерева, или колъ обтесанный на подобіе булавы; иногда какой-нибудь ящичекъ, купленный у русскихъ и обвъшанный кольцами, лоскутками и тому подобнымъ, почитается какъ домашнее божество" 1). Итакъ, у остяковъ и вогуловъ было множество идоловъ или въ видъ разныхъ издёлій рукъ человёческихъ, или въ видё произведеній природы. Но вотъ интересный вопросъ, какъ язычникъ относился къ своимъ идоламъ, т. с. частиве-считалъ ли онъ ихъ за самыя божества, или они были только изображеніемь? Кастренъ говоритъ: "большинство алтайскихъ народовъ представляетъ себъ идоловъ не какъ внъшніе образы, символы божества, имъющаго свое самобытное, независимое отъ своего изображенія существованіе. Ніть, они представляють себі, что боже-



<sup>1)</sup> Путешествіе Палласа т. ІІІ.

ство живет в изображени, или, такъ сказать воплощено въ немь 1). Это объяснение не вполнъ насъ удовлетворяеть; къ нему нужно сделать комментарій. Что значить "божество воплощено въ изображения?" Мы имбемъ понятія объ индійскихъ воплощеніяхь, когда боги сходили на землю, подъ видомъ людей; они являлись воплощенными, а не воплощались въ какомъ нибудь предметь, или существующемъ человъкъ. Неужели остяки и вогулы имѣли такое же представленіе о воплощеніи своихъ божествъ въ идолахъ, деревьяхъ, камняхъ, звъряхъ и птицахъ?! Совсвиъ нетъ. Эти народы уже давно находились въ такомъ развитіи, что различали духовное отъ матеріальнаго; ихъ боги существа въчныя, духовныя и безсмертныя и они не могли считать каменныхъ или деревянныхъ идоловъ за самыхъ боговъ, какъ думаетъ Кастренъ. По нашему мивнію, они не сливали во единое цълое духа съ предметомъ въ которомъ послъдній обиталь; божественное существо не нераздъльно съ изображеніемъ его. Когда русскіе, во время пропов'єди схимонаха Өедора, сжигали идола, такъ называемаго "Обскаго Старика", то остяки говорили, что они видели, какъ самый богъ вылетълъ изъ идола въ видъ лебедя. Изъ этого видно, что они идола считали только жилищемъ божества, не болье. Такому представленію объ идоль, какъ и жилищь бога, нисколько не противоръчить то, что остякь иногда жестоко наказываль своего идола ударами палки, или бросалъ его въ нечистое мъсто. Онъ вовсе не думаль, что при этомъ наказаніи богь чувствуеть матеріальные удары, какъ какое-нибудь живое существо. Этимъ остякъ хотълъ только выказать свою ненависть къ богу, нанести ему позоръ, подобно тому, какъ бъщенная толпа нъмцевъ, возбужденная лжеученіемъ Лютера, выносила иколы изъ церквей, бросала въ грязь и топтала ногами.

Но спрашивается, почему одному богу приходилось жить въ какомъ-нибудь камиъ, другому въ копьъ, третьему въ лиственницъ, иному въ балванчикъ деревянномъ, или въ вылитомъ изъ



<sup>1)</sup> По ихъ воззрѣнію, идолы и есть настоящіе боги и въ состояніи даровать человъку здоровье, благосостояніе и другія житейскія блага". Вѣстникъ И Г. общ. 1856. г. ч. XVII, стр. 314.

металла и т. п.? Угорскіе народы вёрили, какъ мы выше vnoмянули, что весь міръ наполненъ богами, но намъ кажется, что, по понятію этихъ народовъ, боги могли или любили жить только въ какихъ-нибудь матеріальныхъ предметахъ. Поэтому остякъ или вогуль почиталь бы каждый предметь, если бы зналь, что въ немъ живетъ богъ, но для этого онъ не имълъ средствъ: это знаніе имфеть только шамань и только онъ извъстными ему средствами можетъ опредълить-заключаетъ ли въ себъ извъстный предметъ духа и насколько онъ могуществененъ, т. с. насколько онъ можетъ дълать добро или зло людямъ. Кромъ того шаманы имъли какъбы власть распоряжаться богами, заключить ихъ въ то или другое жилище. Если остякъ или вогулъ дълали себъ балванчика изъ дерева, камня или метелла и чтили его какъ божество — покровителя своей юрты, то не следуеть думать, чтобы это дело обходилось безъ шамана. Хотя мы на это не имфемъ указаній, однако следуетъ предполагать, что остякъ, сдёлавшій себе домашняго пената, обращался къ шаману, чтобы последній вселиль въ него известными ему средствами духа; только послё какихъ нибудь таинственныхъ шаманскихъ причитаній кусокъ дерева дізлался божествомъ. Таково же происхождение боговъ родовыхъ и племенныхъ.

П. Буцинскій.

(Продолжение будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 3.

ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοούμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Февраля 1893 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*ъ.

## Московскій періодъ (1821—1867 гг.) пропов'єднической д'ятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

Еще задолго до 1862 года задумано было торжественное празднование тысячельтия России. Въ Новгородъ, --- колыбели Русскаго государства, предположено было воздвигнуть (на площади) памятникъ, достойный великаго событія и съ соотвѣтствующими изображеніями. На этотъ памятникъ открыта была всенародная подписка еще въ 1857 году, и Московская епарлія, съ своимъ архипастыремъ во главъ, также принимала участіе въ этой подпискъ, хотя святитель Московскій считаль самое предпріятіе сооруженія памятника происшедшимъ "не отъ высокаго мудрованія" 1). И освобожденіе крестьянъ отъ крипостной зависимости спишили совершить, между прочимъ, ыя того, что простой народъ, какъ уже свободный, участвовать въ этомъ всенародномъ празднованіи. Съ празднованіемъ тысячельтія Россіи предполагали соединить и начало торжественнаго празднованія памяти просвътителей славянь, а чрезь нихъ и Россіи, — святыхъ Кирилла и Меоодія. Преосвященный Сиоленскій Антоній (Амфитеаровъ) составиль акаоисть этимъ святымъ, представилъ его Св. Суноду, и вотъ "родился вопросъ: не прочитать ли его въ день тысящельтія во всьхъ церквахъ Россін?" Въ отвъть на этоть вопросъ святитель Московскій приватно писаль наместнику Сергіевой Лавры, архимандриту

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разумъ» № 1, 1893 г.

<sup>1)</sup> Письма Филар. кв Антонію, IV, 56.

Антонію: "Согрѣшилъ я; мнъ кажется это болье придуманнымъ, нежели возникшимъ изъ глубокаго усердія и благодаренія Богу. Обще-обязательнаго богослуженія не умфемъ исполнить съ полнотою, безъ поспъшности и сокращеній: а изобрътаемъ протяженныя службы, обильныя болье словами, нежели силою. Спорить сомнительно: съ моей же стороны я предложилъ бы составить только канонъ, по возможности назидательный, и вельть пропыть молебень такъ, чтобы канонъ быль явственно прочитанъ. Или это только мое ленивое мудрованіе? Мит приходить на мысль, что съ благодарственною за 1000 лёть молитвою надлежало бы соединить покаянную и за многіе, особенно за последніе годы" 1). Въ виду этого чинъ церковнаго служенія по случаю предположеннаго на 8-е сентября 1862 года празднованія 1000-летія Россіи быль установленъ по совъту митрополита Московскаго, и сложенную имъ молитву вознесла къ Богу Россія 8 сентября означеннаго года. Вотъ эта, глубоко знаменательная и вполнъ согласная съ приведенными сейчасъ мыслями святителя Филарета, молитва: "Господи Боже, Царю въковъ, глаголяй на языкъ и на царство и созиждаяй и насаждаяй ихт (Iepem. XVIII, 9). Ко Твоему величеству припадающе со страхомъ и благоговъніемъ, благодарив исповедуемъ милости Твоя, многочастив и многообразив въ десяти въкахъ явленныя народу и царству Россійскому. Ты бо, Господи, возглаголялъ еси Твое зиждительное слово на сей народъ, и создалъ еси въ немъ царство, и насадилъ, и укоренилъ, и возрастилъ, и расширилъ еси его на земли обитанія его, и поставиль еси надъ нимъ отъ Тебе сущую власть, и укрѣпилъ еси его на сопротивныхъ, и оградилъ еси его законами, наипаче же просвътилъ и одушевилъ еси его спасительною верою, и аще иногда и жезломъ посещалъ еси неправды его, но милости Твоея не удалиль и не удаляеши отъ насъ-Тя убо Владыку, Господа и Благодетеля славимъ, хвалимъ,



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 343. 344. Письмо отъ 4 апрыля 1862. Канонъ святимъ Кирриллу и Месодію, весьма назидательный съ его широкимъ взглядомъ на прошедшесь, настоящее и грядущее Россіи, съ молитвою о ней, святитель Филаретъ и дъйствительно составилъ самъ. Этотъ канонъ напечатанъ въ майской книжкъ Душе-полезнаю Чтенія за 1863 годъ.

благодаримъ, ноемъ и величаемъ, и отъ самыхъ щедротъ Твоихъ въ въръ и уповании утверждение и дерзновение предъ Тобою пріемлюще смиренно молимъ: сохрани престолъ и царство Благочестивъйшаго Самодержавнъйшаго Великаго Государя Императора Александра Николаевича всея Россіи въ истинномъ величін, твердости и славъ. Прости, всемилостиве Господи, вся гръхи наша и отецъ нашихъ, и направи стопы наша къ дъланію запов'єдей Твоихъ. Соблюди въ насъ православную в'вру въ ея чистотъ и силъ, и да пребудетъ она, якоже бысть, средоточіемъ общественнаго единенія, источникомъ просвъщенія, основаніемъ и твердынею народнаго благонравія, правды законовъ, благодътельности управленія, нерушимости благостоянія. Да не увянеть и не изсхнеть древнее насажденіе добра, но да привіется къ нему новое стебліе лучшаго, и да изыдеть новый цвътъ благольнія и плодъ совершенства. Тако призри на насъ, и ущедри насъ, да благословляеми Тобою, отъ дне до дне и отъ въка и до въка благословимъ Тя, Господи. Слава Тебъ Богу, Благодателю нашему, во въки въковъ. Аминь". Эта молитва должна была читаться на молебствіи въ день празднованія тысячельтія, а въ конць молебствія долженствовали быть сделаны протодіаконами или діаконами следующія провозглашенія, также нарочито для сего составленныя Московскимъ святителемъ Филаретомъ: "Просветившимъ Россію Христіанскою православною вёрою Равноапостольнымъ Великому Князю Владиміру и Великой Княгинъ Ольгъ 1), преемствени въ течени въковъ созидавшимъ и укръплявшимъ единодержавіе Россіи Благовърнымъ Царемъ и Великимъ Княземъ, новосозидавшимъ Россійское царство и расширившимъ оное въ Бовъ, почившимъ Благочестивъйшимъ Императорамъ и Императрицамъ, въчная память. Всемъ избраннымъ сынамъ Россіи, въ теченіи въковъ върно подвизавшимся за ея единство, благо и славу, на поприщахъ благочестія, просвъщенія, управленія и поб'єдоносной защиты Отечества, впиная память. - Времена и лъта въ руцъ Своей положивый Господи,



<sup>1)</sup> Рюрикъ, хоти и изображенный на памитникъ тысячельтія Россіи, не упоминается здісь, естественно, потому, что онъ быль язычникъ.

Твоимъ премудримъ всеблагимъ Промысломъ тысящельтив сохранлемому и возращаемому царству Всероссійскому, пробави велію милость Твою и сохраняй оное въ въръ и правдъ, во Богозаконін и благоустроенін на льта и въки многіе" 1). И эти провозглашенія, вифств съ молитвою, были вознесены въ день празднованія тысячелітія Россіи 8 сентября 1862 г. 2) по всей Россіи. Особенно торжественно было это празднованіе, конечно, въ самомъ Новгородъ, куда къ означенному дию прибыли: Самъ Августвиший Самодержецъ Российской Имперіи Государь Императоръ Александръ Николаевичъ съ Государыней Императрицей Маріей Александровной, Государь Наследникъ Цесаревичъ Николай Александровичъ, Августвишій Братъ Его, нын' благополучно царствующій Государь Императоръ Александръ Александровичъ, въ то время Великій Князь, и другія Августійнія Особы Императорскаго Дома, министры, высшіе чины двора и свита. Церковное торжество (литургію въ древнемъ, построенномъ Великимъ Княземъ Ярославомъ Мудрымъ, Софійскомъ соборѣ и молебенъ на площади) совершалъ соборнъ самъ первенствующій членъ св. Синода, высокопреосвященнъйшій митрополить Новгородскій и С.-Петербургскій Исидоръ. При этомъ "особенно торжественна была,--пишетъ очевидецъ событія, --минута, когда Государь, все Августъйшее семейство, войска и народъ преклонили колъна при вознесеніи молитвы о благоденствін Россіни 3), т. е. молитвы, составленной святителемъ Московскимъ Филаретомъ 4). Въ Москвъ и Московской епархіи празднованіе тысячельтія Россін было, естественно, скромнье; но и здысь, въ Большомъ Успенскомъ Московскомъ соборѣ самъ маститый іерархъ произнесь ту же молитву, а протодіаконь-вышеприведенныя про-



<sup>1)</sup> Соч. митр. Фил. V, 550-551. Сн. Сушкова, Записки о жизни и времени Филирета митр. Моск., прилож. стр. 88-89; срав. текста, стр. 203. 206, 207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Осьмое число севтибри избрано было для празднованія, съ одной стороны, какъ день Куликовской битвы, а съ другой, какъ день рожденія Государи Насл'ядника Цесаревича Николая Александровича.

<sup>3)</sup> Русская Старина 1888 г. кн. 1 (т. LVII), стр. 7.

<sup>4)</sup> Молетка эта напечатана еще въ Странкикъ, въ Душенол. Чтети, въ Твореніяхъ Св. Отцевъ и въ другихъ повременныхъ изданіяхъ.

возглашенія 1). Но еще раньше сентября Государь Императоръ постиль свою первопрестольную столицу, и при встричв Его Величества 19 августа въ большомъ Успенскомъ соборъ, святитель Московскій Филареть прив'йтствоваль Его сл'йдующею замівчательною рівчью: "Благочестивій пій Государь! Прежде нежели тысящелетній старець Новгородь будеть приветствовать Тебя тысящельтиемъ Твоей России, да будетъ позволено семисотлетней Москве предварить Тебя симъ приветствіемъ. Царь віжовъ даль Тебів жребій стать на границі тысящельтія совершившагося и тысящельтія начинающагося, чтобы внимательнымъ воспоминаниемъ прошедшаго изощрить и управить взоръ на настоящее и будущее. Благодарное воспоминаніе прежнихъ благодівній Божінхъ да привлечеть новыя благодъянія Божін. Почетная память доблестей, явившихся въ минувшихъ поколеніяхъ, да поощрить къ доблестямъ новыя покольнія. Безпристрастный взоръ на погрышности прошедшаго да отразить ихъ отъ настоящаго. Добрые царственные опыты и примъры да обратятся въ совъть и въ руководство. Что было началомъ огражданствованія и просвъщенія Россія? Что объединило ее послів княжескаго раздробленія? Что не допустило ее пасть подъ чуждымъ игомъ, и исторгло изъ подъ ига? Что изъ разрушительнаго междуусобія возсоздало ее въ сильно сосредоточенную Монархію? Не паче ли всего православная въра? Молимъ Царя въковъ, Бога, да споспътествуетъ Тебъ во всемъ благомъ и полезномъ для Россіи, первъе же всего въ охраненіи и на грядущіе въки православной въры, охраняющей Россію" 2). Само собою равумвется, что эта рвчь, по отпечатанів ся въ Московских в Въдомостяхо, читана и перечитываема была съ величайшимъ вниманіемъ. Она легла въ основаніе отчасти того, что говорилось и писалось въ Россіи послів ся напечатанія по самый конецъ празднованія тысячелівтія в). Самъ Государь Импера-



<sup>1)</sup> См. Соч. Филар. V, 550. 551; также у Сушкова въ указ. соч. стр. 87—89 приложеній; въ Твор. Св. Оти. за 1862 г. и въ Моск. Видомостях за тоже время.

<sup>2)</sup> Cov. Ounap. V, 549. 550.

<sup>3)</sup> См. напр. прив'ятствіе Новгородскаго дворянства Государю Императору въ указанной книжк' Русской Старины, стр. 14.

торъ, въ Новгородъ, 8 сентября, дворянству Новгородской губерніи между прочимъ говориль слёдующее: "Поздравляю васъ, господа, съ тысячелътіемъ Россіи. Радъ, что мнъ суждено было праздновать этотъ день съ вами въ древнемъ нашемъ Новгородъ, колыбели царства всероссійскаго. Да будеть знаменательный этотъ день новымъ залогомъ неразрывной связи всъхъ сословій земли Русской съ правительствомъ, съ единою целью счастія и благоденствія дорогаго нашего отечества. На васъ, господа дворяне, я привыкъ смотреть, какъ на главную опору престола, защитниковъ цёлости государства, сподвижниковъ его славы, и увъревъ, что вы и потомки ваши, по примъру предковъ вашихъ, будете продолжать вмъстъ со мною и съ моими преемниками служить Россіи върою и правдою" 1). Эти слова, произнесенныя "твердымъ, но исполненнымъ чувства голосомъ", произвели сильное, "электризующее впечатление на всехъ присутствовавшихъ. Слова: будете... върою и правдою, вызвали громкій единодушный возглась: будемъ, Государь, будемъ!" 2). Дъйствительно эти, исполненныя глубокаго пониманія значенія великаго событія, слова мудраго и любвеобильнаго Монарха обширивншей въ свътв имперів ясно говорили сердцу каждаго истиннаго сына Россія, что и у отца отечества-Государя и у сыновъ его Россіянъ была и должна быть одна цель-счастіе и благоденствіе дорогаго для всехъ отечества. Счастіе же это и благоденствіе, какъ раскрыто было въ ръчи святителя Московскаго Филарета, имело, иметъ и будетъ иметь опору только въ верв православной, охраняющей Россію, и въ благочестіи. По этому-то за въру, царя и отечество и совершаемы были и могуть быть совершаемы самые благородные, наилучшіе подвиги истинныхъ сыновъ отечества.

Раньше мы видёли, что слова: за вёру, Царя и Отечество, лишь въ иныхъ нёсколько выраженіяхъ, открыто прововглашалъ святитель Московскій Филаретъ, какъ истинный и вёрный сынъ Отечества, истинный Россіянинъ. Но этотъ сынъ



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 6.

<sup>2)</sup> Tant жe.

отечества быль всегда и самымъ върнымъ подданнымъ Парю Русскому. Върноподданническія чувства его мы уже не разъ видъли выраженными по различнымъ случаямъ въ его проповъдяхъ. Намъ остается теперь разсмотръть только случан личнаго отношенія его къ Государю Императору и Высочайшимъ Особамъ, а равно и нъкоторыя другія личныя отношенія его по двятельности его проповъднической, чтобы закончить отдёль, теперь нами излагаемый. Въ этомъ отношеніи на первый планъ выступаеть важнфйшее событіе столько же въ личной жизни Государя Императора, сколько и во внутренней жизни Имперіи, -- событіе коронаціи и священнаго помазанія на царство Царя русскаго съ Царицею. Коронація совершилась, какъ извъстно, 26 августа 1856 года. Но еще ранъе этого времени, именно въ 1855 году святитель Московскій Филареть возв'єстиль о ней съ церковной кафедры, какъ мы и отмъчали раньше 1). Затъмъ, произнося свою проповъдь въ день тезоименитства Государыни Императрицы Маріи Александровны 22 іюля 1856 года, онъ также упоминаеть объ этомъ событіи. какъ имъющемъ скоро совершиться; нбо въ то время оно особымъ манифестомъ было предъизвъщено (манифесть отъ 17 апреля 1856 года), какъ имевшее быть въ августъ сего года (1856), хотя самый день августа в не быль точно обозначень для совершенія коронаціи. Такъ какъ самую Крымскую войну русское правительство, руководимое любвеобильнъйшимъ Монархомъ своимъ, стремилось поскоръе окончить, чтобы среди мира совершилось коронованіе в священное муропомаваніе Императорской Четы, то в сіе обстоятельство не упустиль изъ виду святитель-витія, предвозвъщая разсматриваемое событіе въ означенной проповъди своей; а вифстъ съ тъмъ, и еще болье того, хотълъ онъ въ ней при семъ указать на главнейшую черту въ событін коронацін,--на благочестіе Императорской Четы, какъ основу благоденствія государства и какъ в'врнфашій залогъ единенія православнаго Царя съ православными Его поддан-



Припомнимъ рѣчь м. Филарета Государю Императору, сказанную 2 сентября
 1855 года во время крымской войны.

ными. Исходя отъ извъстнаго текста 1 Тим. 2, 1. 2 о молитвъ за Царя, да тихое и безмоленое жите поживемо во всяком влагочести и чистоть, и различными способами доказывая ту истину, что "благочестивый царь действительно можетъ споспъществовать распространенію и утвержденію истиннаго благочестія въ своемъ народь, святитель-витія говорить: "Не видимъ ли отеческаго попеченія благочестивъйшаго Государя нашего о доставленів намъ тихаю и безмоленаю житія въ томъ, что Онъ воздвигнутую противъ насъ жестокую войну, поколику возможно было, ускориль прекратить, и даровать намъ миръ, удовлетворясь отъ враждовавшихъ благопріятными объщаніями, и не ища отмщенія за нанесенную брань?-Не видимъ ли высокаго примера благочестія Его въ томъ, что Онъ своей царской власти, уже освященной закономъ престолонаследія, желаеть еще доставить высшее освященіе, чрезъ воспріятіе царскаго вінца съ соборною молитвою церкви и съ благословеніемъ Божінмъ, и чрезъ священное помазаніе?" И далье взываеть къ слуппателямъ: "Умножимъ, върныя чада Россіи, умножимъ сердечныя моленія наши о Благочестивъйшемъ Государъ нашемъ Императоръ Александръ Николаевичъ, да Царь царствующихъ Самъ невидимо положить на главь Его вънець от камене честна и вънчаеть Его милостію и щедротами; да помажеть Его елеемь святымь. елеемъ благодати, духомъ премудрости и силы, да благословить Его благословением благостыннымь, и съ Нимъ да благословить и соучастницу славы Его, нынъ тезоименитую Благочестивъйшую Государыню Императрицу Марію Александровну, къ полной радости нашей, къ совершенному благоденствію отечества" 1). Затімь, когда наступиль августь 1856 года и когда стало собираться въ Москву большее и большее число разнаго рода особъ духовныхъ и свътскихъ, православныхъ, инославныхъ и даже представителей не христіанскихъ религій, русскихъ и иностранныхъ, когда сюда стали прівзжать и Высочайтія Особы Россійской Императорской и иностранимую царственных фамилій и когда на-

<sup>1)</sup> Сач. Филарета, V, 384; срав. выше.

конецъ 14 августа изволилъ прибыть въ свою первопрестольную столицу самъ Государь Императоръ съ Государыней Императрицей и Августвишими детьми, тогда близость важнаго событія коронація стала еще очевиднье. Назначенная было сначала на 19-е августа коронація окончательно перенесена на 26-е августа, о чемъ въ течение трехъ послъднихъ дней предъ коронаціей и провозглашаемо было всенародно, по обычаю, герольдами, съ приглашениемъ народа усугубить свои молитвы о Царъ и парствъ. День этотъ (26 августа) былъ знаменателенъ для Россіи уже тімь самымь, что онъ быль напоминаніемъ объ одномъ изъ важнъйшихъ событій отечественной войны 1812 года, — о Бородинской битвъ. Еще болъе сдблался онъ знаменателенъ теперь тьмъ, что въ этотъ день совершилась коронація Паря-Освободителя. По Высочайшему повелвнію, по особенно, какъ говорили тогда, по желанію Государыни Императрицы, первенство при Церковномъ совершеній этого торжества предоставлено было старъйшему и знаменитыйшему архипастырю первопрестольной столицы, Митрополиту Филарету" 1), несмотря на то, что во исполненіе того же Высочайшаго повельнія въ Москву прибыль, для участія въ томъ же торжествь, и первенствующій члень Св. Сицода, митрополитъ Новгородскій и С.-Петербургскій Никаноръ, такъ какъ и самыя засъданія Св. Сипода на время коронаціонных в торжествъ, какъ мы говорили раньше, перенесены были въ Москву. Это-то особое внимание Императорской четы къ святителю Филарету по случаю коронація, продолжавшееся и послъ, для насъ и служить поводомъ ставить это событие въ разрядъ событий, характеризующихъ личныя отношенія между членами Царской Фамиліи и митрополитомъ Филаретомъ, хотя безспорно, и нами отчасти уже показано, что это событие вывло важное вначение и для России и для Церкви Русской. Не вдаваясь въ подробности описанія самаго событія 2), дабы не удлиннять нашего повъствованія,



<sup>. &</sup>lt;sup>1</sup>) См. Воспоминанія (очевидна) о коронація 1856 г., принадлежащія высокопреосвященнъйшему Саввъ, архієпископу Тверскому, стр. 3. Тверь, 1883.

<sup>2)</sup> См. эти педробности въ той же кпижкѣ высокопреосвищеннаго Саввы. Срав. сказанное нами о коронаціи въ 1-мъ отдълѣ изслъдованія настоящаго періода.

мы укажемъ въ немъ лишь на то, что прямо и бляже всего касалось проповёднической дёятельности святителя Московскаго. Какъ первенствующій среди іерарховъ Русской Церкви 1) и какъ главный предстоятель Церкви Московской, святитель Филаретъ, въ день священнаго коронованія Ихъ Величествъ, встрътилъ шествовавшаго съ Государыней Императрицей Государя Императора на паперти Вольшаго Московскаго Успенскаго собора следующею краткою, но сильною рьчью: "Благочестивъйшій Великій Государь! Преимущественно велико Твое настоящее пришествіе. Да будетъ достойно его срътение. Тебя сопровождаетъ-Россія. Тебя срътаетъ-Церковь. Молитвою любви и надежды напутствуеть Тебя Россія. Съ молитвою любви и надежды пріемлетъ Тебя Церковь. Столько молитвъ не проникнутъ ли въ небо?--- Но кто достоинъ здесь благословить входъ Твой?--- Первопрестольникъ сей Церкви, за пять въковъ донынъ предрекшій славу Царей на мъсть семь, святитель Петръ, да станетъ предъ нами, и чрезъ его небесное благословеніе, благословеніе пренебесное да снидеть на Тебя, и съ Тобою на Россію" 2). Послѣ этой рѣчи митрополить Филареть подаль Ихъ Величествамъ къ целованію кресть, а митрополить новгородскій Никанорь окропилъ Ихъ Величества св. водою. Затемъ, когда, по входе въ соборъ Ихъ Величества приложились къ св. иконамъ и мощамъ почивающихъ въ немъ угодниковъ Божіихъ, они взошли ва уготованный имъ посреди собора тронъ, и тогда начался самый священный обрядъ коронованія и муропомазанія по установленному чину, весьма трогательному и исполненному высокихъ мыслей о значении царской власти самой въ себъ и для блага царства и подданныхъ, о союзъ подданныхъ съ Царемъ и т. д. При этомъ, послъ молитвы, заключившей собой обрядъ вънчанія на царство, но все еще до начала литургів в следовательно до священнаго муропомазанія после



Старъйшимъ по лътамъ возраста, но не по архіерейству, въ то время былъ митрополитъ Кіевскій Филаретъ (Амфитеатровъ), но онъ по бользни не участвовалъ въ совершеніи коронаціи.

<sup>2)</sup> Соч. Филар. У, 384, 385.

причащенія Св. Таннъ на сей посл'ядней, митрополить Филареть обратился къ Вънчанному короною и облеченному порфирою Государю Императору съ болъе пространною ръчью слёдующаго содержанія: "Благочестив'йшій, Богомъ в'йнчанный Великій Государь Императоръ! Благословенъ Царь царствующихъ! Онъ положилт на главъ Івоей вънецт от камене честна (Псал. 20, 4). Съ увъренностію говорю сіе, потому что изъ устъ Пророка беру слово, изображающее судьбу Царя, праведно воцарившагося. Богъ вънчалъ Тебя: ибо Его провиденіе привело Тебя къ сему закономъ престолонаследія, который Онъ же положиль и освятиль, когда, пріявь Царя въ орудіе Своего Богоправленія, изрекъ о немъ Свое опредъленіе: от плода чрева твоего посажду на престоль твоемь (Исал. 131, 21). Богъ вънчалъ Тебя: ибо Онъ дасть по сердиу (Псал. 19, 5), а Твое сердце желало не торжественнаго только явленія Твоего Величества, но наппаче таинственнаго освненія оть Господаня Духа владычняю, духа премудрости и выдынія, духа совыта и крыпости. Мы слышали Твою о семъ молитву нынъ 1): Сердце-въдецъ внялъ ей ранъе; и когда Ты медлилъ пріять Твой вінець, потому что продолжаль защищать и умиротворять Твое царство, Онъ ускориль утишить бурю брани, чтобы Ты въ миръ совершиль Твою царственную молитву, и чтобы вънецъ наслъдія быль для Тебя и въннемъ подвига. Итакъ, Господа силою возвеселися, Боговънчанный Царь, и о спасеніи Его возрадуйся пьло! (Псал. 20, 1). Возрадуйся такожде и Ты, Благочестиввищая Государыня. о славъ Твоего Всепресвътлъйшаго Супруга, свыше освъщаемой и освящаемой, и лучемъ священнымъ и Тебя озаряющей.-Утвшься и возрадуйся Благочестиввищая Матерь Царя 2).



<sup>1)</sup> Разумѣется высоко умилительная благодарственная и вмѣстѣ просительная молитва чина коронованія, которую читаетъ Государь Императоръ послѣ коронованія и предъ молитвою первосвятителя, совершающаго священный обрядъ коронованія, и въ которой Царь земной между прочимъ молится Царю царствующихъ: "Буди сердце мое въ руку Твоею, еже вся устроити къ пользѣ врученныхъ мнѣ людей и къ славѣ Твоей, яко да въ день суда Твоего непостыдно воздамъ Тебѣ слово". См. упом. брошюру преосв. архіепископа Саввы, стр. 23.

<sup>2)</sup> Тогда еще эдравствовала вдовствующая Государыня Императрица Александра Феодоровна († 1860), для которой на день коронація 1856 г. въ Успенскомъ со-

Се уже врвлъ плодъ чрева Твоего и сладокъ для Россіи. Светло возрадуйся Православная Церковь, и твоя соборная молетва въры, любве и благодарности да восходить къ престолу Всевышняго, когда Онъ на Избраннаго от людей Свонкъ полагаетъ священную печать своего избранія, какъ на вожделъннаго первенца Твоихъ сыновъ, на твоего върнаго и кръпкаго защитника, на преемственнаго исполнителя древняго о тебъ слова судебъ: будуть царіе кормители твои (Ис. 49, 23). -- Светися радостію, Россія. Божіе благоволеніе возсіяло надъ тобою въ священной славъ Царя твоего. Что можетъ быть вождельные, что радостные, что благонадежные для царства, какъ Царь, который полагаетъ сердце свое въ силу Божію (Псал. 47, 14), которому царскій візнець тогда пріятенъ, когда принять отъ Царя небеснаго, --- который царскія доблести, намфренія, деятельность желаеть освятить и освящаетъ помазаніем от Святаго?-По истинв. Благочестиввишій Государь, чтобы отъ вънца Царева, какъ отъ средоточія, на все царство простирался животворный свёть честныйшей каменій многоцинных (Притч. 3, 15) мудрости правительственной, - чтобы мановенія скипетра Царева подчиненнымъ властямъ и служителямъ воли царевой указывали всегда върное направленіе ко благу общественному, - чтобы рука дарева кръпко и всецьло объимала державу Его, — чтобы мечь Царевъ быль всегда уготовань на защиту правды, и однимь явленіемь своимъ уже поражалъ неправду и зло, - чтобы царское знамя собирало въ единство и вводило въ стройный чинъ милліоны народа, чтобы труда и бдівнія Царева доставало для возбужденія и возвышенія ихъ д'вятельности, и для обезпеченія покоя ихъ, - не высшій ли міры человіческой потребень для сего въ Царъ даръ? -- Но посему-то наппаче и радуемся мы, что Ты, будучи рожденъ царствовать, действительно царствуя, еще взыскуещь свыше дара царствовать. И въренъ Вознесшій Тебя от людей своих (Псал. 88, 20), по въръ Твоей и Твоего народа, въ пріемлемомъ Тобою ныв'в видимо священ-

борѣ было устроено особое Императорское мѣсто, подъ балдахиномъ, вправо отъ Императорскаго трона См. ту же брошюру преосв. Саввы, стр. 2.

номъ помазанін даровать Тебф невидимо помазаніе благодатное. свътоносное, пребывающее, дъйствующее Тобою къ нашему истинному благополучію, къ Твоей истинной радости о нашемъ благополучін,--подобно какъ древле, по царскомъ поназанін, благодатно и благотворно ношашеся Духъ Господень надъ Давидомъ отъ того дне и потомъ" (1 Цар. 16, 13)  $^{1}$ ). Такимъ образомъ цёлыхъ двё рёчи за одинъ день произнесъ иаститый первосвятитель Московскій. Такъ онъ долженъ быль сдълать во исполнение Высочайше утвержденнаго еще въ маъ деремоніала коронаціи и указа Св. Сунода, какъ ни тягостно было для него это исполнение. Не даромъ еще отъ 25 мая того же 1856 года писаль онъ къ исправлявшему должность оберъ-прокурора Св. Сунода А. И. Карачевскому: "Указомъ Святьйшаго Сунода, отъ 16 дня сего мая (№ 4359), предписано мий при священнодййствій коронованія произнести двй рви. - Какъ прежде писалъ я къ вашему превосходительству. что меня устрашаеть скудость моихъ силь, такъ и теперь затрудняеть меня увеличение налагаемаго на меня труда и, важется, безъ необходимости. Во время коронованія Императоровъ Павла I и Александра 1, также и Императрицы Елисаветы Петровны, при входе Ихъ Величествъ въ Успенскій соборъ, рівчей не говориль никто. Во время короновавіз блаженныя памяти Императора Няколая Парловича митрополиты Серафимъ и Евгеній поручили мив произнести рвчь при входъ Его Величества въ Успенскій соборъ, въроятно, потому, чтобы не быль безгласень епархіальной архіерей, который, по правиламъ церковнымъ, одинъ имфетъ право говорить въ своей епархіи, и право предоставить сіе другимъ.--Не знаю примъра, чтобы, при одномъ торжественномъ дъйствін, одинъ человъкъ говориль двъ ръчи. По симъ соображеніямь можно было бы не назначать різчи предъ входомъ Государя Императора въ Успенскій соборъ, наппаче же н потому, что при священнослужении довольно продолжительномъ, справедливо позаботиться о томъ, чтобы оно, по возможности, не слишкомъ утомительно было для Ихъ Вели-

<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 385-387.

чествъ". Но по обычному смиренію своему святитель Московскій къ сему тотчась же добавляеть: "Покорнвище прошу не принять сего за возражение противъ распоряжения Святейmaro Сунода. Поелику сie распоряжение уже Высочайще утверждено, то, конечно, неудобно затруднять Государя Императора новымъ о семъ докладомъ, а надобно исполнить назначенное, по возможности. Я желаль изъяснить примеромъ, что предметы сего рода требують общаго совъщанія" 1). И отъ 22 іюня писаль къ князю С. М. Голицыну: "Св. Сунодъ щедро назначилъ мнв двв рвчи, вмвсто одной. Сердце мое хочеть сказать слово усердія: не знаю, даруеть ли Богь силу, елико есть произволение" 3). И мы видели, что Богъ дароваль ему не только силу "сказать слово усердія", но в силу слова. Его ръчи, выше приведенныя, могуть быть названы вполнъ образцовыми, и въ силъ имъ значительно уступаетъ ръчь, сказанная отъ лица всего духовенства, на другой день послъ коронаціи, при поздравленіи Государя Императора съ торжествомъ ея, первенствующимъ членомъ Св. Синода, митрополитомъ Новгородскимъ и С.-Петербургскимъ Никаноромъ 3). Между твиъ в такимъ двойнымъ трудомъ не ограничилась проповедническая деятельность святителя Филарета за коронаціонное время. Въ сентябръ Ихъ Величества ръшили посътить, по исконному обычаю, Святотроидкую Сергіеву Лавру. Это было 19 сентября. Настоятель Лавры, митрополить Филареть, встретиль ихъ тамь новою речью, въ которой говорилъ: "Богомъ вънчанный Государь и Помазанникъ Божій! Итакъ, после блеска столицы, Тебе пріятна простота смиренной обители; послъ величественнаго явленія Твоей Царской славы, посл'в радостныхъ прявътствій и торжественныхъ восклицаній Твоихъ върноподданныхъ. Тебъ вождельнна

<sup>1)</sup> Собр. мнън. и отз. IV, 109—110.

<sup>2)</sup> Письма Филар. кв кн. С. М. Голицыну, взд. Ред. Правосл. Обозръніе, стр. 104. Москва, 1884.

<sup>3)</sup> Высокопреосвященный Никаноръ и прібхаль уже въ Москву на коронацію больной, а здісь еще боліве простудился, встрічая крестный ходь въ Донскомъ монастырів 19 августа. Поэтому, когда 27 августа во Деорців, при поздравленіи, оць началь говорить свою різчь, то запнулся и не докончиль ея. См. упоминутую брошюру преосв. Саввы, стр. 42.

тихая сердечная бесёда съ безмольнымъ рабомъ Божінмъ, который отрекся отъ всякой славы міра, но котораго благодать и добродътель возвысили до степени друга Божія. -- Знаемъ, что подобныя настоящему посъщенія Преподобнаго Сергія Твовин вънценосными Предшественниками представили настоящему примъръ; но знаемъ также, что Тебя, Благочестивъйшій Государь, и Твою Благочестивъйшую Супругу приводить къ нему не примъръ и обычай, а влечение сердца, такъ какъ оно приводило Васъ къ нему и прежде, когда не призывалъ примъръ и обычай. - Сія въра къ дивному во Святых своих Вогу, и съ нею Вашъ молитвенный подвигъ, будутъ благоугодною предъ Нимъ жертвою. Небесная любовь Праведника объиметъ Вашу къ нему любовь; соединить его молитву съ Вашею молитвою, и деломъ будетъ слово написанное: много можеть молитва праведника, любовію действующая (Іак. 5, 16), и Ваша молитва будеть новымь источникомь надеждь и благь для Вась и для Россів. О семъ и мы смиренные съ упованіемъ молимся; и симъ образомъ радуемся о Вашемъ вожделвиномъ пришествім радостію духовною<sup>4</sup> 1). Встрівча была торжественная, соответствовавшая торжеству предшествовавшихъ событій мізсяца августа. Волны народа покрывали путь Царя вънчаннаго отъ Москвы въ Сергіевой Лавръ и предмонастырскую площадь (Красногорскую), радостныя восклицанія народныхъ массь оглашали воздухъ, а Лаврское духовенство и духовенство находящихся въ Лавръ и Виовніи духовно-учебныхъ заведеній (Духовной Академіи и духовной семинаріи), съ самимъ митрополитомъ Филаретомъ во главъ, въ преднесении хоругвей и святыхъ иконъ ожидало Царя въ Лаврскихъ святыхъ вратахъ, предъ которыми, по приближеніи къ нимъ Государя Императора съ Государыней Императрицей, и произнесена была сейчасъ приведенная річь. А между тімь еще въ то время, когда Государь быль на пути отъ Хотькова монастыря къ Лавръ, отъ имени ихъ величествъ внесенъ былъ въ Троицкій Лаврскій соборъ, для освященія, и приготовленъ кт возложенію на св. мощи преподобнаго Сергія, великольпно устроен-

<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 387-388.

ный, украшенный изображеніями святыхъ на золоть, драгоцынными камнями и жемчугомъ, покровъ на главу Преподобнаго. Онъ быль тогда же положень въ олгаръ на св. престоль и освященъ митрополитомъ съ молитвословіемъ и окропленіемъ св. водою. Когда же, после встречи предъ св. вратами, после торжественнаго шествія отъ св. врать къ Тронцкому собору и по вступленіи въ соборъ, ихъ величества изволили выслушать обычное молебное пвніе ко Пресвятой Троицв и преподобному Сергію, соборнъ совершенное, тогда вынесенъ быль изъ олгаря упомянутый покровъ; и митрополить Филареть, имъя при себъ намъстника Лавры, архимандрита Антонія, державшаго блюдъ покровъ сей, приблизился къ ракъ преподобнаго в произнесъ следующую молитвенную речь, обращенную къ почивающему въ ракъ Угоднику Божію: "Преподобне Отче нашъ Сергіе! По обращенія літняго круга отъ прежняго посъщенія, вновь посъщаеть тебя Благочестивъйшій Царь нашь съ Благочестивъйшею Супругою своею, тогда 1) нововодарившійся, нынъ нововънчанный и священнопомазанный.--Тогда приносилъ Онъ чрезъ тебя молитву Господу силъ, о защищеніи своего царства, отъ вражды, подвигшей противъ насъ громадныя силы несколькихъ царствъ, и стремившейся сдълать и мирныхъ сосъдей опасными для насъ, и о возстановленіи мира, не Имъ нарушеннаго, Ему всегда любимаго. Нынф Онъ приносить чрезъ тебя благодарение Господу силь за явленную намъ защиту и за скорое достижение мира.-И тогда, и ныев, Онъ при твоемъ предстательствъ просилъ и просить отъ Царя царствующихъ благословенія и помощи на великій подвигь устроять благоденствіе великаго народа законнымъ судомъ, благоуправленіемъ, добрымъ государственнымъ домостроительствомъ, охранениемъ отъ вившнихъ прираженій 2). Въ знаменіе благодаренія къ благод'вянію ихъ молитвъ, Преподобне Отче, Благочестивъйшій Государь и Благочестивъйшая Супруга Его приносять Тебъ и даръ, --

Т. е. 2 сентября 1855 г., предъ отправленіемъ въ дійствующей армія на югь Россій.

<sup>2)</sup> Намекъ на предположенныя уже въ то время, а частію и предпринятыя реформы, о которыхъ раньше у насъ была річь.

усердіемъ Ихъ укращенный покровъ для твоей священной главы. Тебъ, нищелюбцу во время твоего земнаго житія, тъмъ паче не нужво земное богатство въ твоей небесной жизни: но благодарное сердце желаетъ проявить себя знаменіемъ, и въруемъ, что ты, якоже и Господь твой, вришь на сердце, и прівмень даръ сердца, и предстанень Царю небесному съ моленіемъ, да простреть покровь благодати Своея надъ Благочестивъйшимъ Государемъ нашимъ, и надъ Благочестивъйшею Супругою Его, и надъ Благочестивъйшею Матерію Его, и надъ Благовърнымъ Наследникомъ Его и всеми Чадами Его и родомъ Его 1), и надъ всемъ царствомъ Его: да дастъ крыпость Царю нашему и вознесеть рого Помазаника Своего, да благоденствуеть подъ скипетромъ Его народъ русскій, и языцы да ублажать Его" 2). Посль этой ваньчательной, полной глубокаго смысла и высокаго значенія, різчи-молитвы митрополить Филареть взяль съ блюда покровъ и передаль его Ихъ Величествамъ, а Ихъ Величества собственными руками изволили возложить оный на главу преподобнаго Сергія и потомъ приложились къ св. мощамъ его. Ихъ Величества съ Августвищими Детьми своими и Великимъ Княземъ Миханломъ Николаевичемъ изволили пробыть въ Лавръ и значительную часть следующаго дня 20 сентября в), слушали всенощное бажніе и литургію, совершенныя митрополитомъ соборнъ, а послъ литургіи изволили принимать отъ ховной академіи поднесенныя Его Величеству нікоторыя печатныя и рукописныя сочиненія и въ числю рукописныхъ Историческое изложение обрядовъ Царскаго священнаго коронованія и помазанія, -- трудъ профессора (послів ректора) Академін А. В. Горскаго 4), осматривали ризницу и

<sup>1)</sup> Ихъ Величества въ пофздкъ въ Лавру 19 сентября 1856 года сопровождаемы были Ихъ Высочествами: Наслъдникомъ Цесаревичемъ и Великими Князьями: Александромъ, Владиміромъ и Алексіемъ Александровичами и Михаиломъ Николаевичемъ.

<sup>2)</sup> Соч. Филар., V, 546-547.

<sup>3) 19</sup> сентября Ихъ Величества и Ихъ Высочества прибыли въ Лавру въ 4 часа по полудии.

<sup>4)</sup> Этотъ трудъ, подъ заглавіемъ: О священнодъйствіи вънчанія и помазанія царей на нарство, напечатанъ быль уже въ 1882 году, во времени воронаціи нынь

т. д. 1). Митрополить Филареть самь описаль это Высочайшее посъщение Лавры и свое описание, при донесении отъ 22 сентября послаль въ Св. Сунодъ 2), а въ Москвъ помъстиль въ повременныхъ изданіяхъ 3). По цоводу того же посъщенія онъ писаль отъ 21 сентября изъ Москвы намъстнику Лавры архимандриту Антонію: "Слава Богу, и благодареніе Преподобному Сергію за миръ и утіненіе дней Царской молитвы. Благодарю васъ, отецъ намъстникъ, за помощь моей ветхости въ сів дни. Скажите братів, что благодарю ихъ за соблюденный порядокъ. Я прівхаль въ Москву въ десять часовъ и десять минутъ утра 4). Хотвлъ, чтобы только доложено было Государын В Императрицы, что я являлся для принесенія благодарности: но Она изволила принять меня, и довольное время занимательно бестьдовала со мною. Былъ я и у Великихъ Князей 5). Вскор в послв этого, именно 23 сентября, Государь Императоръ и вывхаль изъ Москвы въ Петербургъ, а въ слъдъ за нимъ мало по малу и другія Высочайтія и высокія Особы, прівзжавшія въ Москву на коронаціонныя торжества. Но и далеко позже того предносились уму и воображен:ю святителя Московскаго священно-торжественныя событія дней коронаціи 1856 года. Обозрѣвая событія этого года, напримъръ, въ своей бесъдъ на день рожденія Государя Императора 17 апръля слъдующаго 1857 г., святятель-витія говорить: "Какь полуденнымъ солнцемъ, озаренъ былъ сей годъ высокимъ свътомъ торжественнаго вънчанія и священнаго помазанія Благочестивъйшаго Самодержца нашего и Благочестивъйтія Супруги Ето. То быль свъть Царскаго благочестія и благодати свыше, —світь народной любви къ Царю и радости о Немъ, -- свътъ царевыхъ щедротъ и милосердія,

благополучно царствующаго Государя Императора, въ прибавленіях в к Твор. Св. Отцевь (ч. XXIX). Въ 1856 году Высочайшія Особы отбыли изъ Лавры въ 2 часа по полудни.

<sup>1)</sup> См. въ описаніи этого Высочайшаго посіщенія, ниже указываемомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Собр. мнюн. и отз. Филар. т. дополн. стр, 431—434. Сиб. 1887.

<sup>3)</sup> См. напр. Моск. Выдомости и Выдомости Моск. город. полиціи за то время.

<sup>4) 21</sup> сентября.

<sup>5)</sup> Письма Филар. къ Антон. III, 422.

которое озарило не только грады и веси, но и темницы, и давно утратившихъ жизнь гражданскую воскресило въ оную, и въ званія, ими утраченныя" 1). Но еще боле сильными и яркими, съ поэтически-художественнымъ оттвикомъ, чертаин святитель-витія изображаеть тоже великое соботіе въ своей бесвув на самый день коронація 26 августа, произнесенной въ Успенскомъ соборъ въ томъ же 1857 году. "Свътель паче многихъ, такъ начинаеть онъ эту свою бесвду, нынвшній день: потому что на немъ отражается світь бывшаго за годъ предъ симъ дня, который озарилъ Россію свътомъ царскаго вънда, и простеръ надъ нею благоухание царскаго священнаго помазанія. - Возвратись, незабвенный день. Приближься къ нашему зржнію. Тогда мы смотржли на тебя наиболее окомъ радующагося сердца. Теперь намъ досужнее посмотръть на тебя и окомъ размышляющаго ума. -- Вспомнимъ, что это былъ достопамятный Бородинскій день, въ который Россія одна противустовла всей Европ'в, въ который духъ завоеваній и преобладанія, не знавшій дотоль преградь, приразвися челомъ къ стень, встретясь съ духомъ любви къ Царю и отечеству. Сему дню по достонеству досталась честь быть днемъ Царскаго вънца, и торжественнымъ свидътелемъ любви народной къ Царю. Вспомнимъ тогдашнее ясное и тихое утро. Оно какъ бы нарочно приготовлено было, чтобы явиться веркаломъ и образомъ души царской. Вспомнимъ тогдашнюю въ кремлъ и окресть кремля прекрасную тесноту, которая выражала сердечное стремленіе къ Царю всего народонаселенія Московскаго п, по возможности, чрезъ представителей, всего на-



<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 407. Въ последнихъ выражениях, очевидно, указываются многочисленныя награды и милости, изшедшія отъ Престола по случаю коронаціи 1856 года, между прочимъ—помилованіе политическихъ преступниковъ. Въчисле награжденнихъ билъ и святитель Московскій Филаретъ, который "за неутомимо продолжаемое, въ просеещенной ревности по вере православной, съпламеннымъ усердіемъ къ церкви, престолу и отсчеству, съ опытнымъ знаніемъ церковныхъ дель в духовныхъ нуждъ паствы, многолетнее архипастырское служеніе, укращенное его отличными дарованіямъ", Всемилостивейше пожалованъ былъ основненимъ драгоценными камиями посохомъ (см. Послужной списокъ М. Филарета у Сушкова и въ др. взд.).

рода русскаго, или, точиве, всехъ народовъ царства Всероссійскаго. Найдется ли довольно сильное слово, которое изобразило бы тогдашній всеобщій восторгъ?--И пусть не найдется. Это ненайденное слово вамъ и слышимо, и понятно: поелику отъ тогдашнихъ сердечныхъ воскликновеній есть и нынъ върный отголосокъ въ върныхъ сердцахъ. Особенно желаль бы я, чтобы каждый сынь Россіи въ такомъ же світі узрълъ нынъ мысленнымъ окомъ, какъ мы тогда мысленнымъ и чувственнымъ окомъ зрвли Благочестиввищаго Цари нашего и Благочестивъйшую Супругу Его, и совершавшееся съ Ними въ семъ святилище въ священией по винуты священнаго дня. Какъ смиреннымъ являлось Ихъ величе предъ лицемъ Царя царствующихъ, и выбств какъ величественнымъ Ихъ смиреніе! Какое благоговъніе предъ святынею! Какое одушевленіе молитвы! Какое небесное безмолвіе въ церкви, когда вънчанный Царь одинъ преклонилъ колъна, и горящая молитва о благословеніи свыше на Него в на царство Его просіявала изъ Его сердца, и очей, и устъ, и тихо воспламеняла всё сердца; сливала ихъ въ одно кадило, въ одинъ благоуханный опміамъ; и его, безъ сомнънія, невидимо принималь Ангель Хранитель Россіп, и взыде дыма кадильный молитвами святых в отв руки Ангела предъ Бога (Апок. VIII, 4)". И затъмъ, приглашая слушателей взирать на все сіе и нынъ окомъ не только "радующагося сердца", но и "размышляющаго ума", витія изъясняеть смысль основных действій священнаго чина царскаго вънчанія и помазанія: произнесеніе православнаго исповъданія върш устами Государя Императора и обиліе молитвы со стороны церкви, и въ виду сего д'влаетъ соотвътствующія наставленія 1).

Какъ въ ряду лицъ духовнаго сана изъ участниковъ совершенія священно-дъйствія коронаціи 1856 года занималъ первенствующее положеніе святитель Московскій Филареть, такъ въ ряду лицъ свътскихъ изъ подданныхъ Царя русскаго во время коронаціонныхъ торжествъ того же года первенствующее мъсто принадлежало, по церемоніалу коронаціи, не



<sup>1)</sup> Соч. Филар., V, 423-426.

разъ упомянутому нами ранве вельможв, двиствительному тайному советнику 1-го класса, князю Сергію Михайловичу Голицыну, который съ 1823 года находился въ дружеской перепискъ съ святителемъ Филаретомъ и котораго послъдній очень уважаль и недаромъ называль (въ перепискъ и въ другихъ случаяхъ) "благодфтелемъ" своимъ. При коронаціи 1856 года князь быль верховнымь маршаломь. Въ настоящемъ нашемъ изследовании намъ нётъ возможности, да и надобности, входить въ подробное изображение этой личности и ея жизни и деятельности 1). Мы скажемъ лишь кратво о семъ. Будучи на 12-ть лътъ старше митрополита Филарета возрастомъ, князь С. М. Голицынъ, принадлежавшій и по происхожденію къ знатному роду, раньше его, понятно, вступаль и на службу Отечеству по окончаніи образованія. Съ 1807 года онъ уже состоялъ на важной должности почетнаго опекуна Московскаго опекунскаго совъта, а затъмъ былъ до конца жизни председательствующимъ въ этомъ совете, посвятивъ такимъ образомъ самую большую часть жизни своей 2) в домству Императрицы Маріи съ челов вколюбивыми и воспитательными учрежденіями сего в'ядомства. Онъ быль весьма близокъ къ царскому двору и пользовался огромнымъ вліяніемъ и высокимъ уваженіемъ и почетомъ всюду. Вмість съ твиъ онъ, будучи человъкомъ высокихъ доблестей гражданскихъ, какъ върный слуга Царя и Отечества, какъ человъкъ въ высшей степени честный, благородный п т. д., отличался и строгимъ благочестіемъ и вообще былъ вфриммъ сыномъ православной церкви, какъ и другіе члены семейства, въ которому онъ принадлежалъ 3). Въ 1857 г. 26-го марта исполнялось ровно 50 леть службы князя Сергія Михайловича въ званіи почетнаго опекуна. Такое важное и даже, можно сказать, необыкновенное событіе въ ведомстве Императрицы Маріи не могло, конечно, пройти незам'втнымъ, не



<sup>1)</sup> Объ этомъ можно читать въ повременныхъ изданіяхъ разсматриваемаго веріода.

<sup>2)</sup> Скончался внязь С. М. Голицынъ 7 февр. 1859 года, а родился въ 1774 г.

<sup>3)</sup> Сестры внязя Елена Михайловна в Анастасія Миханловна († 1854) также отличались строгимъ благочестіемъ.

отпразднованнымъ торжественно въ Москвъ. Не могъ оставить его безъ вниманія и святитель Московскій Филаретъ, не смотря на то, что наканунъ этого дня, въ праздникъ Благовъщенія, предстояло ему не мало труда по совершенію священнослуженія, не смотря на то, что онъ къ тому же еще чувствовалъ себя не совсемъ здоровымъ 1). Не смотря на все это, а также и не смотря на всегдашнее свое нерасположеніе къ восхваленію личныхъ заслугь чыхъ-либо (кромъ особъ царствующаго дома) съ церковной канедры, старецъсвятитель не только совершиль литургію въ день юбилея князя, но и произнесъ беседу: такъ чтиль овъ князя. Въ этой своей бесёдё, начало которой мы уже приводили раньше, святитель-витія говорить слідующее: "Нісколько десятилітій могу счесть и я съ того времени, какъ священноначаліемъ дано мив благословение служить олгарю, и бесвдовать въ церкви з): и послъ столькихъ лътъ новъ для меня встръчаемый нынв особеннаго рода случай для молитвы и слова.--Мужи чтимыхъ званій, избранные служители Царскаго человъколюбія, сочли пятьдесять льть двятельности своего сотрудника и старъйшины; взоромъ уваженія и сочувствія измфрили необыкновенно долгій на одномъ возвышенномъ поприщъ рядъ подвиговъ, ознаменованныхъ не изнемогающею и въ преклонныхъ лътахъ ревностію, правдою и искренностію, столь же свободною предъ Высочайшимъ Престоломъ, какъ и въ совътъ равныхъ, бдительною попечительностію о благоустроеніи пелыхъ благотворительныхъ учрежденій, и о благъ всвхъ, къ нимъ принадлежащихъ, наконецъ высокимъ доввріемъ Благочестивъйшихъ Императоровъ и Императрицъ: и не только старались соплести подвижнику вънецъ, сколь можно, неувядаемый даже въ потомствъ, но - что съ особеннымъ утъщениемъ вижу и указую-признали надъ подвигами, столь долго непреткновенно, мирно и благотворно совершаемыми, благословеніе



<sup>1)</sup> См. Письма Филар. кв Антонію, ІV, 37.

<sup>2)</sup> Если служителемъ олгаря святитель Филаретъ сдѣлался съ 1808 г., какъ мы замѣчали раньше, то право "бесѣдовать въ церкви", т. е. быть проповѣдникомъ, онъ получилъ еще раньше того, именно съ 1806 г., о чемъ см. нашу статью въ ж. Въра и Разумъ за 1884 г., ч. І, отд. церк.

Провиденія Божія, и потому собрались здесь принести за оные благодарение Богу и просить продолжения благословения Его надъ жизнію и діятельностію возлюбленнаго подвижника. Можно ли было не пожелать утвшенія участвовать въ сей молитвъ и не призванному къ ней, но узнавшему ея предметь и время? А участіе въ семъ торжествъ словомъ, не такъ же ли желательно? Видите, что я уже уступиль и сему желанію. Но если вы ожидаете, чтобы я вошель въ вашъ трудъ, и увънчаваемому вами также сплеталъ вънецъ изъ слова, не исполню ожиданія вашего: ибо знаю, что исполненіемъ сего не удовлетворенъ, а отягченъ былъ бы тотъ, кто при своихъ дъяніяхъ всегда имълъ и имъетъ въ виду не похвалу и славу отъ человъковъ, но обязанность, правду, пользу, человъколюбіе, върное исполненіе державной воли, наконецъ саиниъ Христомъ для человъческой дъятельности предпоставленную цъль, —славу, яже от единаго Бога (Іоан. 5, 44). Да н мъсто, на которомъ стою, назначено не для похвалы и славы человъческой, но для провозглашенія славы Божісй, для слова Божія, для возв'єщенія воли Божіей, для напоминаній в совътовъ о томъ, что угодно Богу и спасительно для насъ. Не колеблюсь скавать, что торжество, вами составленное, не было бы очень возвышеннымъ, если бы въ немъ заключалось только желаніе сдівлять нівчто пріятное одному досточтимому лицу. Высшее достоинство вашего торжества заключается въ томъ, что вы чрезъ него выражаете общественное мижніе, благоговъющее предъ испытанною временемъ и созръвшею добродътелію; и такимъ образомъ произносите сильное поученіе себ'в и другимъ". И далве естественно следують поучительныя для слушателей бесёды мысли, вытекавшія изъ представленія о долголітнемъ, вірномъ, честномъ, многополевномъ и исполненномъ добродътелей служении юбиляра и заключенныя словами притчи Премудраго: вельможи, и судіи, и сильніи славни будуть, и нъсть от них ни единь вящий боящагося Господа (Сир. 10, 27). Аминь 1). Нътт надобности говорить, какой силы, но вывств и какого достоинства исполнена бе-

<sup>1)</sup> Cov. Quap. V, 404-406.

съда святителя, произнесенная по случаю чрезвычайному и щекотливому. Съ другой стороны, натъ надобности распространяться и о томъ, какъ торжественно отпразднованъ былъ юбилей князя, удостоеннаго высоко милостивыхъ высочайшихъ рескриптовъ, осыпаннаго восторженными адресами и похвалами едва не отъ всъхъ Московскихъ учрежденій, обществъ и т. д. По давнему обычаю маститый юбиляръ подълился съ святителемъ Филаретомъ своею радостію о изъявленіи Монаршаго къ нему благоволенія по случаю его юбилея, пославъ къ нему Высочайшіе рескрипты. Прочитавъ ихъ, святитель Филареть отъ 28 марта того же 1857 года писалъ князю: "Возвращаю Вашему Сіятельству Высочайшіе рескрипты, съ искреннею благодарностію за доставленное мив утвтеніе читать слова благоволенія, излившіяся обильнымъ потокомъ, и радость о благоволящихъ тако и о заслужившемъ такое благоволеніе. Кажется, въ первый разъ въ подобныхъ актахъ встрвчаю глубоко сердечное слово: "искренно Васъ любящій". Господи, спаси Царя. Господь да сохраняеть Васъ" 1). Въ память юбиля князя выбита была особая серебряная медаль съ изображениемъ на ней юбиляра. Одинъ экземпляръ этой медали, вывств съ описаніемъ юбилейнаго торжества 26 марта, почетный опекунъ князь Н. И. Трубецкой прислаль и святителю Филарету на память о юбиляръ, по общему опредъленію опекуновъ опекунскаго совъта. Извъщая князя Трубецкаго, письмомъ отъ 29 іюня 1857 года о полученіи всего этого, святитель выражаль благодарность и желаніе, "чтобы покровительствующее добру Провидение даровало намъ долго еще видъть самого изображеннаго (на медали), и чтобы изображеніе долго не сділалось памятником только прошедшаго<sup>и 2</sup>). Но не очень долго послъ своего юбилея прожилъ князь С. М. Голицынъ, которому уже въ юбилейный годъ шель 83-й годъ отъ роду. Съ началомъ 1859 года положение здоровья его можно было уже навърное считать безнадеж-



Письма Филар. къ кн. С. М. Голицыну, стр. 108, 109. Москва, 1884. Изданіе редавців Православнаю Обозръмія.

<sup>2)</sup> Душепол. Чтен. 1879, III, 384.

нымъ, и святитель Филаретъ, живо слѣдившій за ходомъ его здоровья, съ безпокойствомъ сталъ замѣчать: "Спаси Господи чинъ благородныхъ: яко оскудѣ боляринъ" 1). Февраля 7 дня 1859 года наконецъ и почилъ многолѣтній подвижникъ на поприщѣ государственной службы, знатный боляринъ, князь Сергій Михайловичъ, и митрополитъ Филаретъ 13 февраля отдалъ ему послѣдній долгъ, самъ совершивъ его погребеніе 2).

И. Корсунскій.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Письма Филар. кв Антон. IV, 164. Срав. стр. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 167 -168.

## КРЕЩЕНІЕ ОСТЯКОВЪ И ВОГУЛОВЪ ПРИ ПЕТРЪ ВЕЛИНОМЪ.

(Цродолженіе) \*).

Между божествами, пользовавшимися особымъ почитаніемъ у остяковъ и вогуловъ, были слъдующія:

1) "Старикъ Обскій", который находился въ землі остяцкой при впаденіи Иртыша въ Обь, недалеко отъ Самаровской деревни. Онъ почитался водянымъ богомъ и ему были подвластны рыбы и всякія живущія въ вод'в существа. Самое названіе этого бога указываеть на его древность, а старые боги пользовались особеннымъ почетомъ у всёхъ язычниковъ. Кастренъ передаеть, что если у съверныхъ обитателей Сибири спросить какія чудеса совершиль его идоль, то онь отвътить: "мы не знаемъ этого, но мы служимъ темъ же богамъ, какимъ служили и отцы и деды наши, и подъ чымъ покровомъ жили благополучно" 1). Помимо древности Обскій Старика и потому еще долженъ былъ пользоваться особеннымъ почетомъ, что онъ быль богомъ рыбъ и значить отъ него зависёль хорошій или дурной исходъ рыбной ловли-одного изъ важнёйшихъ промысловъ инородцевъ. Новицкій, самъ видъвшій этого идола, описываеть его такъ: "нѣкая доска, на которой носъ изображаеть жестяная труба, стеклянные глаза и небольшіе роги на голов'я; идолъ покрытъ разными рубищами, а сверху накинута на него

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 2, 1893 г.

<sup>1)</sup> Ibid. стр. 316.

красная одежда съ золотою грудью". Около этого бога лежали -лукъ, стрълы, панцыри, копья, и проч.-вооружение его, которымъ онъ иногда принужденъ бываетъ сражаться съ другими водяными богами. Въ честь "Старика Обскаго" устроено двъ кумирни --- одна при устьяхъ Иртыша, а другая на самой великой ръкъ Оби; онъ живетъ поперемънно по три года въ каждой. Весною, когда настаеть рыбный промысель, жрецы этого идола объявляють простымъ смертнымъ, что богъ хочетъ жертвы и объщаеть обильный уловь рыбы. Послё такого объявленія народъ беретъ рыболовныя снасти и бросается къ Оби на рыбный промысель и первую попавшуюся рыбу нельму приносять въ жертву Старику Обскому: жертву варять и жиромъ мажутъ носъ и уста этого идола, а остальное - смертные съвдаютъ вмівстів съ жредами. Насытившись, остяки бросали вверхъ палки по направленію къ другой кумирнь, показывая этимъ, что они и тамъ также достойно чтутъ Старика Обскаго. Послъ жертвоприношенія народъ приступаетъ къ рыбной ловлів и если уловь хорошъ, то властелину рыбъ приносятся новыя и новыя жертвы. Но случается иногда, что жрецы Старика Обскаго объявляютъ волю этого бога о жертвъ и рыбной ловлъ прежде временно, т. е. не разсчитавъ времени входа рыбы изъ моря въ ръку Объ. Эта ошибка дорого обходится ни въ чемъ неповинному упомянутому богу. Остяки, не уловивъ рыбы, бросаются къ кумирнъ и начинаютъ всячески ругать свеего "Старика": ты забыль, кричать они, почести воздаваемыя тебъ нашими отцами и праотцами, нерадвешь о нашемъ промыслв и губишь насъ голодомъ". Этого мало-вытаскивають идола изъ кумирни, обвазывають его веревкою и таскають по разнымь нечистымъ мъстамъ, топча ногами и оплевывая его. И бъдный "Старикъ Обскій находится въ такомъ безчестін до тёхъ поръ, пока действительно придетъ время обильнаго удова рыбы.

2) Мъдный идолъ, находившійся въ Бълогорскихъ остяцкихъ юртахъ при великой ръкъ Оби. Онъ изображалъ гуся, сидящаго въ гнъздъ, сплетенномъ изъ суконъ, холста и кожъ. Этотъ идолъ былъ богомъ водяныхъ птицъ—лебедей, гусей и т. п. и почитался остяками и вогулами покровителемъ птичьяго промысла. Когда настаетъ время ловли птицъ, преимущественно

тогда, когда они линяють (въ тъмъ мъстахъ въ концъ іюня), то богу гусю инородцы приносять также обильныя жертвы изъ оленей и лошадей.

- 3) Въ той же самой кумирниць находился и старыйшій богь, пользовавшійся особеннымъ почетомъ, какъ у остяковъ, такъ и у вогуловъ, но что онъ собою изображалъ, мы не знаемъ. Въроятно бога звърей, потому что между всъми другими божествами нътъ такого бога, который покровительствовалъ бы звъриному промыслу, а этотъ промыселъ доставлялъ инородцамъ драгоцънныя звъриныя шкуры, которымъ онъ уплачивалъ и ясакъ и велъ торговлю. Понятно, что остяки и вогулы не могли обойтись безъ покровителя ихъ звъриному промыслу. Новицкій говоритъ, что этого бога онъ самъ не видълъ, такъ какъ во время проповъди схимонаха Оедора, остяки предувъдомленные о приходъ проповъдника и зная, что и этого старъйшаго идола русскіе сожгутъ, какъ и другихъ, передали его кондійскимъ вогуламъ и русскимъ не пришлось потомъ найти онаго.
- 4) Идолъ въ землъ вогуловъ, въ нъсколькихъ верстахъ отъ города Пелыма. Тутъ стояла кумирня съ пятью деревянными идолами въ видъ людей, но между ними возвышался главный богъ—въроятно властитель птицъ, подобно остяцкому идолу гусю, потому что на головъ у него была птичья кость.
- 5) Недалеко отъ того же идола, верстахъ въ трехъ стояло листвиничное дерево и при немъ кумирня. Это старое дерево очень обожалось вогулами, но неизвъстно, какой духъ обиталъ въ немъ, какую онъ имълъ силу и власть. Только и ему приносились обильныя жертвы изъ лошадей, какъ и другимъ богамъ—это видно изъ того, что громадная лиственница была вся увъшена лошадиными шкурами. Этого мало—предъ нею. какъ увидимъ ниже, приносились и человъческія жертвы.
- 6) Но самый главнейшій изъ вогульскихъ идоловъ былъ гдёто при рёкё Кондё. Онъ находился въ кумирне, въ которую не только простой смертный, но и князь не смёлъ входить; только одинъ главный шаманъ имёлъ это право. При кумирне всегда стояло два сторожа, одётыхъ въ красныя одежды и съ разукрашенными копьями въ рукахъ. Вогулы разсказывали рус-

скимъ, что когда этотъ богъ захочетъ жертвъ, то издаети голосъ, на подобіе голоса ребенка <sup>1</sup>).

Много было и другихъ пользовавшихся особымъ почетомъ у вогуловъ и остяковъ боговъ, но мы о нихъ не говоримъ, потому что намъ еще придется съ ними встретиться, когда будемъ следить за проповедью евангелія схимонаха Оедора упомянутымъ инородцамъ; мелкихъ же идоловъ у последнихъ было безчисленное множество.

Мы выше упомянули, что последователи шаманства считали себя самихъ совершенно безпомощными предъ духами, населявшими "лъса, воды, горы и долы" всего міра, предъ духами, которые вывшивались безъ спросу въ дъла людскія и по своимъ капризамъ дълали человъку то пользу, то вредъ. Простые смертные не могли входить съ богами въ сношеніе, выражать свои нужды, просить отъ нихъ помощи въ какомъ-нибудь деле, не имъли средствъ заставить ихъ не дълать по крайней мъръ зла человъку. При такомъ мрачномъ взглядъ на боговъ, казалось человъкъ можетъ погибнуть отъ капризовъ послъднихъ. Но за то между простыми смертными появляются мудрецы-шаманы, которые не только умъютъ говорить съ богами, узнавать ихъ желанья, но имъють силу и средства заставить этихъ безсмертныхъ духовъ служить человвку. Отсюда понятно, какое значеніе иміть шамань между остяками, вогулами и другими ихъ единовърцами. Что это за лицо? Откуда у одного человъка, такъ же родившагося на свътъ божій, какъ и всв люди, явилась такая власть, такая сила? Авторъ статьи "Шаманство у народовъ съверной Азіи" такимъ образомъ отвъчаетъ на эти вопросы. "Какъ скоро утвердилось мивніе о влінній духовъ на судьбу человъка, тотчасъ явилось и мнъніе о возможности привлечь счастіе и отогнать несчастіе. Счастливецъ пріобръль уваженіе несчастныхъ и по натурів человівческой сталь тщеславиться милостію боговъ, уміньемъ склонить ихъ къ дійствіямъ въ его пользу. Первый таманъ, увлеченный удачами, и самъ сталъ върить могуществу своихъ заклинаній: люди впадаютъ сами въ обманъ ими выдуманный, и ложное свое мевніе считають наконець истиннымь".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Новицкій, стр. 84.

И въ самомъ деле, между всякимъ человеческимъ обществомъ, на какой бы низкой степени развитія оно ни стояло, можетъ появиться человъкъ, который, благодаря или природной физической силь и ловкости, или же природнымъ нравственнымъ качествамъ, станетъ выше другихъ, подчинитъ ихъ своему вліянію, заставить уважать свою волю. Положимь одному удалось убить льва, тигра, удавалось убивать несколько разъ и притомъ безнаказанно; и въ другихъ случаяхъ его сопровождаютъ удачи въ то время, когда другіе гибнутъ чрезъ свое сравнительное безсиліе, неловкость. На такого человіна другіе непремънно станутъ смотръть особенными глазами, видъть въ немъ особеннаго человъка и вопросъ, почему послъдняго вездъ сопровождають удачи, является у простыхъ смертныхъ вполнъ естественнымъ. А люди въруютъ, что существуютъ боги добрые и злые; одни делають добро человеку, другіе-зло. Но вотъ между ними живетъ человъкъ, которому вездъ везетъ сравнительно съ другими: онъ всегда сыть, когда другіе голодають; во взаимныхъ дракахъ онъ оказывается побъдителемъ; предводительствуя своимъ родомъ или племенемъ, онъ одерживаетъ побъды надъ врагами. Естественное заключеніе, что такой человъкъ находится въ особенномъ расположении у боговъ добрыхъ и умфетъ противодфиствовать богамъ злымъ настолько, что они не могутъ сдълать ему зла. Значитъ у этого человъка природа высшая, божеская. Вотъ почему разныхъ своихъ героевъ полудикіе или даже стоящіе на высшей ступени развитія производять оть боговь, воздають имь божескія почести при жизни и причисляють къ лику боговъ послъ смерти. Очевидно такіе выдающіеся люди не только для себя могутъ расположить боговъ добрыхъ и сдёлать безвредными злыхъ, но тоже могутъ сдёлать и для другихъ.

Или иному человъку случайно удалось наткнуться на чудодъйственную травку, которою онъ излъчитъ свою рану; онъ можетъ тъмъ же средствомъ излъчить другого и третьяго. Къ нему станутъ обращаться за излъченіемъ и другихъ бользней и онъ станетъ пробовать надъ своими паціентами разныя средства и, благодаря частой пробъ, сдълается болье опытнымъ въ этомъ дълъ, станетъ лъкаремъ. И на такого человъка начинаютъ другіе смотръть особенными глазами: одни върятъ, что онъ имъетъ сношеніе съ богами, а другіе съ дьяволами, какъ напр., у насъ на Руси крестьяне до сего времени върятъ, что разные знахари, колдуны имъютъ сношенія съ въдьмами и съ чертями и при ихъ посредствъ могутъ надълать своему сосъду и добра и зла. Но съ къмъ бы подобные люди ни знались съ богами или съ чертями, но къ нимъ простые смертные обращаются за помощью въ томъ или другомъ дълъ. Таково, по нашему мнънію, первоначальное происхожденіе тъхъ лицъ, которыя у однихъ азіатскихъ народовъ называются "шамани" (Тунгусы), у бурятъ "буге", у остяковъ "тадымъ" и пр.

Эти лица, пользуясь такимъ особеннымъ мивніемъ о себв толиы, сами стараются поддержать, утвердить его искусственно: напр. лъчение свое они обставляють таинственностию, говорять при этомъ какія-нибудь фразы, часто безсмысленныя, а больной думаеть, что это бесёда съ духами. Поговорка гласить: легко върится тому, чему хочется. Такъ и въ данномъ случаъ. Больному хочется выздоровьть и онъ легко въритъ, что нашептыванія колдуна помогуть ему; вследствіе этой веры у него поднимаются нравственныя силы, онъ дёлается бодрёе и эта бодрость духа помогаетъ организму побъдить бользнь. Конечно, не всѣ шаманы и не во всемъ сознательно обманываютъ толиу. Отъ частаго повторенія однихъ и тіхъ же дійствій, отъ разныхъ случайныхъ удачъ, которыми сопровождаются ихъ обманы, нашентыванія, обращенія къ богамъ они сами начинають вірить въ чудодейственность своихъ средствъ, начинаютъ верить, что они действительно особенные люди, что они могуть входить въ непосредственныя сношенія съ духами, уміноть съ ними говорить и понимать ихъ отвёты и т. п. Вера. въ нихъ толпы заставляеть и ихъ върить въ себя и они собственныя мысли выдають за откровеніе боговь. Съ другой стороны, слёдуеть замётить, что шаманы азіатскихъ народовь вначительно развитње массы и ихъ по справедливости можно назвать мудрецами: они знакомы съ нъкоторыми, неизвъстными другимъ силами природы, имъютъ свъдънія по ботаникъ, химіи и др. Благодаря этимъ знаніямъ, шаманы делаютъ такіе фокусы, которые приводять въ изумленіе не только полудикихъ инород-

цевъ, но и русскихъ людей. Авторъ вышеупомянутой статьи о шаманствъ говоритъ, что "русскіе отъ души върять могуществу шамановъ и только изъ религіознаго страха не прибъгають къ ихъ помощи. Вы услышите, свидътельствуетъ онъ, не только отъ крестьянъ, но даже отъ купцовъ и чиновниковъ, что шаманы безвредно ходять голыми ногами по раскаленному жельзу, стоять на остріи сабли, на горящихь угольяхь, глотають ножи и выпускають ихъ изъ себя, и наконець шамань отръзываетъ ножемъ у себя голову, ставитъ ее на полъ и продолжаетъ ходить и шаманить безъ головы; потомъ беретъ свою голову, ставить ее на шею и голова немедленно прирастаеть". Кто не знаетъ, какъ все это дълается, тому трудно не върить въ сверхъестественность этихъ людей; а между твиъ всв эти чудесаобыкновенные фокусы, которые можно всегда видеть на базарныхъ представленіяхъ. Русскіе воеводы XVII в. и даже московское правительство върило въ могущество шамановъ. Въ 1608 г. томскій воевода доносиль въ Москву, что въ прошломъ году, въ мартъ мъсяцъ "учинилась бользнь тяжелая бъсовскимъ недугомъ въ Томскомъ городъ надъ многими служилыми людьми и женками" и что эта болёзнь, по разспросу, напущена шаманомъ новокрещенцемъ Иваномъ, который ходитъ по татарскимъ юртамъ, ворожитъ, бьетъ въ бубенъ и шейтановъ призываетъ на русскихъ людей. Правительство вельло сделать по этому поводу розыскъ и техъ, "которые напустили на русскихъ людей шейтановъ посадить въ тюрьму 1). Мы знаемъ также, что въ XVII в. русскіе люди обращались къ шаманамъ за излечениемъ болезней и въ другихъ своихъ житейскихъ ділахъ, хотя современникъ и замізчаетъ, что різдкій изъ такихъ лицъ кончалъ жизнь благополучно 2).

Если христіане признавали у шамановъ чудесную силу и вѣрили, что они сносятся съ нечистою силою, то тѣмъ болѣе должны были имъ вѣрить инородцы и по своей вѣрѣ и вслѣдствіе низшей степени развитія. Для послѣдователей шаманизма шаманъ былъ врачемъ, жрецомъ и предсказателемъ и въ его



<sup>1)</sup> Русская Ист. Библ. т. И, № 82.

<sup>2)</sup> Исторія о Сибири въ Сбори. Титова, стр. 171.

могущество они вѣрили безусловно: даже при самыхъ грубыхъ ошибкахъ шамана никто изъ вѣрующихъ не позволитъ себѣ усумниться въ его чудесной силѣ.

Остяцкіе и вогульскіе шаманы, хотя и далеко уступали въ развитіи и разныхъ знаніяхъ шаманамъ среднеазіатскихъ народовъ, но темъ не менее и они значительно стояли выше толпы и они продълывали фокусы, имъвшіе неотразимое вліяніе на остяковъ и вогуловъ. Если напр., кто-нибудь обращался къ шаману-за предсказаніемъ ли, или врачеваніемъ, то онъ прежде всего даваль просителю острый ножь и новельваль ему воткнуть последній въ его животь. Этоть ножь уже никто не могъ вытащить кромъ просителя, а когда (послъ исполненія шаманомъ просьбы) послідній вынималь его 1), то онъ быль горячій, какъ бы въ самомъ дёлё все время находился въ живот в шамана; при этой операціи никакой крови не показывалось. Другой фокусь не менве быль поразителень для инородца. Чтобы вызвать духа шаманъ входиль въ пустую юрту и присутствующимъ приказывалъ крепко-на-крепко связать его; тв исполняли приказаніе и удалялись изъ юрты. А спустя нъкоторое время, шаманъ выходилъ изъ юрты уже развязанный и объявляль присутствующимь волю приходившаго къ нему духа  $^2$ ).

Мы выше дали объясненіе, какимъ образомъ могъ появиться первый шаманъ, такой человѣкъ, котораго другіе признали за высшее сравнительно съ ними существо, способное сноситься съ богами. Въ историческое же время шаманство или передается по наслѣдству отъ отца къ сыну, или по выбору самихъ послѣдователей шаманизма: молодыхъ людей, обращающихъ на себя вниманіе какими-нибудь странностями, напр. природнымъ юродствомъ или уродствомъ или чѣмъ-нибудь другимъ, они считаютъ способными шаманить въ будущемъ и отдаютъ таковыхъ подъ науку старому шаману. А иные дѣлаются шаманами самостоятельно или по призванію, или вслѣдствіе корыстныхъ раз-

<sup>1)</sup> Ibid. Выниманіе ножа сопровождалось освобожденіемъ духа, выходомъ его изъ шамана Остяпкіе шаманы бросались въ огонь и выходили невредимыми. (См. Памятинь Сибир. Ист. XVIII в. стр. 242).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новицкій стр. 49.

счетовъ; такъ какъ это было очень выгоднымъ дѣломъ. У остяковъ и вогуловъ во время проповѣди схимонаха Өедора особенную роль играли два шамана—одинъ былъ съ двумя горбами спереди и сзади, а другой—"зѣло бо злѣ, передаетъ Новицкій, изображена бысть ему лицезрѣніе человѣческое: малъ, черенъ и злонравенъ".

Хотя происхожденіе шамановъ было разное, но обязанности ихъ были одинаковы: они являлись посредниками между людьми и богами. А такъ какъ благополучіе человѣка зависѣло отъ каприза боговъ, то шаманъ былъ вездѣ нуженъ. Предпринимался ли походъ противъ непріятелей, шаманъ долженъ узнать отъ боговъ—будетъ ли счастливый исходъ предпріятія, долженъ призывать ихъ на помощь и принести имъ жертвы; начало рыбнаго и звѣринаго промысла сопровождалось всегда жертвоприношеніями чрезъ шамановъ; заболѣетъ-ли кто, шаманъ долженъ узнать—какой духъ мучаетъ больного и какъ избавиться отъ него; умретъ-ли кто, опять призывается шаманъ, чтобы сказалъ отъ какого духа умеръ; общественныя празднества тѣмъ болѣе не могли обходиться безъ шамана. А гдѣ шаманъ—тамъ призываніе боговъ и жертвоприношенія.

"Обыкновеніе и чинъ приношенія жертвъ нъсть каковыми установлено чреды, замъчаетъ Новицкій, яко же прочін идолопоклонники... слепотствующій невёжа остякь никакихь чредь не имъя, но егда несытое ихъ до пированія понудить чрево, или кто почитаемый въ мъсто жреца, иская несытой гортани, отверзаеть оную, извъщаеть яко бози требують жертвъ приношенія, за сія же нікая обнадежуєть обрысти благополучіе, тогда и чреды и время приношенія". Д'айствительно ни у остяковъ, ни у вогуловъ не было опредвленныхъ дней въ году, въ которые они совершали бы празднества въ честь того или другаго бога. Но въ то же время несомивнию, что осенью въ октябръ мъсяцъ тъ и другіе инородцы праздновали начало новаго года и это празднество сопророждалось даже человвческими жертвами. Для жертвоприношеній служили преимущественно пленники, но иногда инородцы целымъ племенемъ или несколько родовъ покупали людей "для моленія у лиственницы", то у своей же братіи, то посылали за покупкою людей для той же цели жъ инородцамъ, жившимъ по сю сторону Уральскаго хребта, какъ объ этомъ свидетельствуетъ одинъ документъ, виденный нами въ портфеляхъ Миллера. Намъ кажется, что человъческія жертвы своимъ богамъ вогулы и остяки приносили очень редко, не более одного раза въ годъ, именно осенью, если только не было какого-нибудь чрезвычайнаго обстоятельства, напр., похода противъ непріятеля: серьёзныя военныя предпріятія у этихъ инородцевъ также сопровождались человъческими жертвами ихъ богамъ. Это заключение мы выводимъ изъ того, что извъстные намъ два документа, касающіеся "моленія людей, относятся исключительно къ этому времени и вероятно къ празднованію новаго года. Такъ въ 1618 году сентября 26 дня верхокондинскіе вогулы Нуксыйко Кванинъ, Ебелко и Хрокумко пришли въ городъ Пелымъ и обратились къ воеводамъ Ивану Вельяминову и Григорію Орлову съ необыкновенной просьбой: они просили, чтобъ православные воеводы разръшили имъ убить человъка для моленія по ихъ бусурманской вёрё у лиственницы". Воеводы, конечно, отказали. Но 2-го октября того же года пришель въ съвзжую избу одинъ стрелецъ и объявилъ, что те верхокондинские вогулы Ебелко съ товарищами "малого убили и у лиственницы въ юртахъ молили, отшедъ отъ города". По этому доносу немедленнопроизведено было слъдствіе. "И мы, писали пелымскіе воеводы Михаилу Оедоровичу, про то дело сыскивали до пряма пелымскими вогудичами и пелымскіе вогудичи Янъ Кисленскій съ товарищами сказали, что тв верхокондинскіе вогуличи Ебелка съ таварищами насъ холопей твоихъ, государь, не послушали: малого убили и у лиственницы молили; и о техъ, государь, верхокондинскихъ вогуличахъ въ ихъ непослушаньй, что велитъ твой царскій указъ учинить"... 1) Къ сожальнію, мы не знаемъ отвъта государя на этотъ вопросъ воеводы. Изъ приведеннаго документа можно заключить, что московское привительство не относилось равнодушно къ "моленію людей" сибирскими идолопоклонниками, но въ то же время, въроятно, и не строго преслёдовало этотъ дикій ихъ обычай; въ противномъ случав пе-

<sup>1)</sup> А. М. И. Дель Проф. Миллера № 478 тетр.. стр. № 61.

лымскіе вогулы не осм'ілились бы обратиться къ воевод'і за разръшеніемъ "убить малого и молить у лиственницы". Да правительство и не могло уследить: если подгородніе вогулы, не смотря на запрещеніе воеводы, убили человъка для жертвы, то тъ, которые жили вдали отъ города, въ глуши лъсовъ, могли совершенно безпрепятственно совершать подобныя жертвоприношенія. И если такихъ случаєвъ мы мало знаемъ изъ документовъ, такъ это потому, что инородцы совершали свои жертвоприношенія только на глазахъ своихъ соплеменниковъ, безъ постороннихъ зрителей. Въдь они хорошо знали, что за каждаго убитаго человъка будутъ отвъчать предъ правительствомъ, прежде всего, какъ за ясачнаго человъка, какъ за платежную силу, а потому человъческія жертвы скрывали и сибирскіе воеводы не им'вли возможности узнавать объ этихъ варварскихъ жертвоприношеніяхъ. Человъческія жертвы у остяковъ и вогуловъ существовали еще въ XVIII в.: въ началѣ этого стольтія они рышили поднять бунть противь русскаго господства; это чрезвычайное предпріятіе требовало и чрезвычайной жертвы богамъ, чтобы получить отъ нихъ помощь. Березовскій воевода на основаніи розыска объ измінь остяковъ доносиль, что ляшинскіе остяки Анемка и Альма для того измённаго дъла" отдали лосвинскимъ остякамъ жонку убить на жертву шейтану 1).

Другія же кровавыя жертвы приносились круглый годъ и приносились въ изобиліи: остякъ и вогулъ иногда отдаваль посл'єднее лишь бы только умилостивить своихъ боговъ, снискать ихъ помощь или предотвратить отъ нихъ зло. Жертвоприношенія были общественныя и частныя. "Каждый родъ, говоритъ Кастренъ, издавна имфетъ своихъ идоловъ, которые часто сохраняются въ одной итой же юртт и чествуются отъ всего рода жертвоприношеніями и другими религіозными обрядами. Эти "божьи юрты" стоятъ подъ надворомъ духовнаго, который въ одно и тоже время и прорицатель, и жрецъ, и врачъ и пользуется почти божескимъ почтеніемъ" <sup>2</sup>). Этому изследователю



¹) Памяти. Спбир. Ист. вн. 1, № 81.

<sup>2)</sup> Этнограф. Сборн. 1858 г. вып IV, стр. 305

на пути его въ Обдорскъ случайно попалась на глаза роща, въ которой подъ одной старой лиственницей было множество боговъ, а лиственница вся увъшена множествомъ оленыхъ шкуръ и роговъ-остатковъ жертвенныхъ животныхъ. А некоторыя божества, какъ "Старикъ Обскій", "Гусь", "Кондійскій" идоль одинаково пользовались почитаніемь, какъ остяковъ, такъ и вогуловъ и этимъ идоламъ приносились уже жертвы не отдёльными родами, а цёлою племенною группою. Самыя обильныя жертвоприношенія совершались предъ началомъ рыбнаго или звъринаго промысловъ или во время празднествъ, устроиваемыхъ въ честь какого-нибудь, особенно чтимаго бога, или новаго года. Весною, напр., предъ началомъ рыбной ловли народъ сходился къ кумиру Старику Обскому и объявлялъ его служителю шаману, что онъ желаеть приносить жертвы властелину рыбъ. Въ назначенное время къ кумирив или юртъ божіей оленеводы приводять на жертву оленей, а тъ, которые живуть по близости татарь -- лошадей, такъ какъ лошадиное мясо особенно любили вогулы и остяки и потому непремённо заботились о томъ, чтобъ достать у татаръ этихъ животныхъ. Самый обрядъ жертвоприношенія совершался такимъ образомъ. Когда приведена жертва, то старъйшій изъ върующихъ, или, какъ выражается Новицкій, "иже вящше буесловити можетъ", связываеть ей ноги; другой береть копье, третій лукъ, четвертый тоноры и становятся около жертвеннаго животнаго. Нужно замътить, что упомянутыя орудія принадлежать не частнымъ лицамъ, а берутся изъ кумирни и тамъ всегда сохраняются, какъ священныя. Затемъ подходить шаманъ и начинаетъ свое священнодъйствіе. Онъ въ полномъ облаченіи и съ неизбъжными принадлежностями, которыя онъ употребляетъ при призываніи боговъ бубномъ и колотушкой. Его одежда длинная до пять и вся увішенная желізцами, бубенчиками и другими побрякушками, а равнымъ образомъ и разными лоскутками изъ шкуръ животныхъ, изображавшими орудія для отраженія злыхъ шейтановъ. Безь бубна шаманъ и шагу ступить не можеть: боги не слышать и не понимають обыкновенной человъческой ръчи; съ ними можно вести бесъду только песнями, сопровождаемыми звуками бубна. Кроме того бубенъ своимъ устройствомъ изображаетъ вселенную, среди которой шаману приходится гоняться за богами. Отдёльныя его части, разныя изображенія на немъ, вырёзанныя или нарисованныя, суть орудія, съ которыми онъ только и можетъ исполнять дёло своего служенія: внутри бубна есть рукоятка, вертикально стоящая, и съ 12 дырками-эти дыры означають орудія, поддерживающія шамана при воздушныхъ полетахъ и путешествіяхь; возвышенія между дырами изображають горные хребты, чрезъ которые шаману приходится переходить и перелетать; желёзная палка на упомянутой рукояткё служить тетивою лука, которымъ шаманъ отражаетъ своихъ враговъ и враговъ своего паціента; двъ собаки изображенныя на бубнъ своимъ лаемъ извъщаютъ шамана о приближении нечистыхъ силь и пр. и пр. Даже на колотушкъ, которою шаманъ бъетъ въ бубенъ, есть орудія: она увъшена лоскутками изъ звъриныхъ шкуръ, служащими бичами для отраженія злыхъ духовъ 1).

Въ такомъ наряде и съ такими орудіями является шаманъ на дъло своего служенія, для принесенія богамъ жертвъ. Ставши около жертвы и предъ кумиромъ, онъ начинаетъ пъть пъсни, бить въ бубенъ, кружиться на разныя манеры, гремъть побрякушками, навъшанными на его одеждъ; всъ эти дъйствія постепенно усиливаются, учащаются, доводять шамана до ивступленія, восторженнаго состоянія, въ которомъ онъ что-то бормочеть и наконецъ падаеть на землю въ изнеможении. Спустя некоторое время, шамань поднимается и объявляеть народу волю бога, объщающаго обильный уловъ рыбы. Затъмъ онъ ударяеть священнымь копьемь жертвенное животное, а стоявшіе около последняго, о которыхъ мы упомянули выше, быютъ жертву своими орудіями. Падшее на землю животное, но еще не испустившее последній духъ, поднимають и обносять его трижды около идола. Послё того наносять жертвё послёдній ударъ ножемъ въ сердце, а льющуюся кровь собираютъ въ блюдо: этою кровью сначала помажутъ уста идола, потомъ кроплять ею юрты свои, а остатки допивають предстоящіе вмістів съ шаманомъ. Кожи жертвенныхъ животныхъ вмёстё съ го-



<sup>1)</sup> Известія Императ. Томскаго Упиверситета, вн. 2, стр. 287—238.

ловою и ногами до колвнъ ввшаютъ на деревьяхъ, стоящихъ около кумира; лучшую часть мяса, помазавши только уста идола, беретъ себв шаманъ, какъ вознагражденіе за трудъ, а остальное пожираютъ тутъ же жертвоприносители вмвств со свонми домочадцами. Насытившись жертвеннымъ мясомъ, начинаютъ махать палками, бросаютъ вверхъ копья, сабли; этимъ, съ одной стороны, выражаютъ благодарность боготворимому въ идолѣ духу, который будто бы пировалъ съ ними въ это время, и устраиваютъ ему проводы, теперь возносящемуся на воздухъ; а съ другой стороны это бросаніе вверхъ копій, сабель имветъ видъ угрозы по адресу того же духа, чтобъ онъ помнилъ ту честь, которую ему воздаютъ вврующіе, и не забывалъ заботиться объ ихъ благополучіи. Упомянемъ также, что кости жертвеннаго животнаго не бросаются, а сохраняются при малыхъ кумирняхъ, какъ священныя 1).

Такъ описываетъ очевидецъ общія жертвоприношенія у остяковъ въ началъ XVIII в.: также они совершались и у вогуловъ. Другой очевидецъ передаетъ намъ о томъ, какъ остяки праздновали въ честь бога Еленя, прислужника высшихъ боговъ. "Церемонія началась отъ 8 ч. вечера и продолжалась до 2 ночи. Сначала дъти для призыва остяковъ къ богомолью подбъжавъ къ каждой юртъ, какъ испуганныя, весьма дико кричали разными голосами; потомъ остяки понемногу собирались въ юрту, назначенную для отправленія богослуженія. Входящій въ юрту остякъ вертълся по три раза предъ кумиромъ и потомъ садился на правой сторонъ юрты на нарахъ, или полуразговариваль съ своимъ соседомъ, и вообще всякій занимался, кто чёмъ хотёль; лёвая же сторона наръ была закрыта занавъсомъ, за которымъ помъщались остячки, кои при входъ также вертълись предъ кумиромъ. Наконецъ какъ всъ собрались, шаманъ загремълъ саблями и копьями железными, заблаговременно приготовленными, и лежавшими надъ кумиромъ на шестахъ; каждому изъ предстоящихъ, кромв женщинъ, далъ или саблю, или копье, а самъ, взявъ по саблъ въ ту и другую руку, сталъ къ кумиру спиною. По получении сабель обнажен-

<sup>1)</sup> Новицкій, стр. 49--53.

ныхъ и копій, остаки стали вдоль юрты рядами и на нарахъ также выстроились, повернулись всё вдругъ по три раза, держа предъ собою сабли и копья. Шаманъ ударилъ своими саблями одна о другую, и тогда, по командё его, разными голосами вдругъ загайкали 1), качаясь изъ стороны въ сторону. Гайкали то рёдко, то вдругъ, очень часто, то опять рёдко, не отставая одинъ отъ другого и при каждомъ повторені гай, переваливались то направо, то налёво, осаживая копья и сабли нёсколько книзу и подымая вверхъ. Крикъ сей и движеніе или перевалка остяковъ продолжались околу часу.

Остяки чемъ более кричали и качались, темъ более, казалось, приходили въ нъкоторый родъ изступленія, такъ что я безъ ужаса не могъ глядеть на лица ихъ... Нагайкавшись довольно, всв замолкли и перестали качаться; перевернувшись попрежнему отдали сабли и копья шаману... Послѣ этого остяки съли, иные на нарахъ, другіе на полу. Тогда завъса, скрывавшая остячекъ поднялась, заиграли на домрв и остяки съ остячками начали плясать. Пляска сія поперемънно была то дика, то забавна, то слишкомъ неблагопристойна и продолжалась весьма долго. Являлись также между томъ на сцену въ разныхъ каррикатурныхъ нарядахъ шуты или комедіанты, изображавине такъ же, какъ и въ пляскахъ, подобныя глупости. Затемъ шаманъ снова раздалъ сабли и копья. Остяки, получа ихъ, какъ и прежде, перевернулись, довольно времени также гайкали, опять перевернулись; въ заключение стукнувъ концами сабель и копій въ поль по три раза, отдали ихъ обратно и разошлись по своимъ юртамъ" 2).

Этотъ очевидецъ ничего не говоритъ о жертвахъ, которыя несомивно приносились на праздникахъ въ честь того или другого бога, но это потому, что онъ не дождался окончанія празднества, которое совершалось не въ одинъ вечеръ, а продолжалось по несколько дней.



<sup>1)</sup> Авторъ этого описанія, очевидно, не понядъ значенія остяцкихъ криковъ: они не гайкали, а кричали хай—что значить богь, т. е. крики ихъ были взываніемъ къ богу. Слово хай-самофдское, но у обдорскихъ остяковъ много словъ самофдскихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чтенія в. Общ. И. и Др. 1871 г. кн. II смісь стр. 11—12.

Но не всегда общія жертвоприношенія совершались по иниціативѣ самого народа; иногда починъ принадлежалъ шаману. Желая попировать на счеть вѣрующихъ, онъ, по выраженію Новицкаго, отверзалъ несытую гортань свою и объявлялъ, что боги требуютъ приношенія жертвъ; боязливый народъ внималъ гласу жреца и велъ своихъ оленей на жертву.

Что же касается частныхъ жертвоприношеній, совершаемыхъ отдъльными лицами, то они были очень часты. Если напр., кто заболъеть и обратится къ шаману за помощью, то жертва необходима: по върованію остяковъ и вогуловъ каждая бользнь происходить отъ злого духа-последній входить въ человека и мучаетъ его. Изгнать духа можетъ только шаманъ. Поговоривши съ духомъ обыкновеннымъ способомъ, шаманъ объявляетъ просителю, что духъ требуетъ жертвы и иногда даже указываетъ какой. Опять жертвоприношение! За то шаманъ, получивши часть жертвеннаго животнаго, объявить больномукакой духъ его мучить и за что. Съ богами, однако, можно торговаться по поводу жертвь и, если человъкъ бъдный. то они охотно идутъ на уступки: иногда богъ требуетъ себъ въ жертву, напр., оленя самку и если жертвоприносителю невыгодно отдавать ее, то онъ обращается къ шаману съ просъбой поговорить съ богомъ-нельзя ли въ жертву принести самца и, конечно, богъ соглашается. Впрочемъ бываетъ и такъ, что боги упорствують относительно своихъ требованій, тогда за жертвоприносителя вступается шаманъ и угрозами вынудитъ у нихъ согласіе, заставитъ принять назначенную жертву. Въдь шаманы могущественны и упорнаго бога могуть загнать за тридевять земель. "Для убъжденія легковърной толпы, сообщаетъ Кастренъ, что богъ, дъйствительно, говоритъ устами своими, шаманъ обыкновенно навлзываетъ тряпку на остріе палки и, когда она начнетъ шевелиться, то это означаетъ, что духъ божій держить річь къ шаману".

Желаетъ ли кто имъть удачу въ какомъ-нибудь предпріятіи, — тоже обращается къ богамъ и также приноситъ имъ кровавую жертву и пр. и пр. Эти частыя жертвоприношенія въ высшей степени вредно вліяли на хозяйство остяковъ и вогуловъ, особенно, если возьмемъ во вниманіе, что предметами кровавыхъ

жертвъ были преимущественно олени, а олень составляль все для сфвернаго сибирскаго инородца: это замівчательное домашнее животное перевозило владъльца, давало ему молоко, мясо и одежду; такъ что кто имълъ нъсколько оленей, тотъ могъ жить, какъ говорится, припъваючи. Этого мало: нъкоторые разсчитывая на помощь боговъ, и не имъя скота, чтобы принесть имъ жертву и тъмъ купить у нихъ помощь, отдаютъ въ закладъ, въ работу жену и детей и даже продають ихъ, чтобы пріобрести оленя или лошадь для жертвы. Отдають въ залогь или продають жень и дътей, конечно, въ надеждв выкупить послѣ удачи. "Но, замѣчаетъ Новицкій, лестію сею иногда погубляемъ бываетъ: иская благъ, ничесо же обрящетъ, а не имъя чёмъ искупить, жены и чадъ лишается. Итако мнимый ихъ благь датель, боготворимый въ идолехъ духъ лжи утаенною лестію безв'єстно сихъ нев'єжей истребляеть им'єнія, и чаяніемъ будущихъ имущая погубляютъ". Вследствіе такихъ частыхъ жертвоприношеній, замічаеть тоть же наблюдатель, остяки пришли въ нищету и крайнее разореніе 1)

Смерть главы дома или его-жены, или кого-нибудь изъ взрослыхъ домочадцевъ, также вызывала большіе расходы у остяковъ и вогуловъ. Последніе верили по своему въ загробную жизнь, върили, что человъкъ и послъ смерти будетъ жить тою же жизнію, какою жиль на земль, будеть нуждаться въ земныхъ предметахъ. Поэтому съ умершимъ кладутъ въ яму--одежду, лукъ, стрелы, топоръ, котелъ и пр., т. е. необходимыя орудія, которыми инородецъ добываетъ себъ пищу и посуду, въ которой варитъ. Покойнику еще нужно, чтобы было на чемъ вздить въ загробной жизни и вотъ его родственники на могилъ закалывають оленей запряженныхъ въ нарты и также кладуть вь яму вмёстё съ умершимь; нёкоторые же зажиточные инородцы клали въ могилу покойниковъ даже "всякое серебряное посудье". Русскіе служилые люди знали объ этомъ, раскапывали могилы остяковъ, вогуловъ, самобдовъ и др. инородцевъ и забирали изъ нихъ ценныя вещи. Мы знаемъ несколько челобитныхъ сибирскихъ инородцевъ, въ которыхъ они



<sup>1) &</sup>quot;Краткое описаніе объ ост. народії, стр. 53.

жалуются царю на раскопку могилъ служилыми людьми и на похищение ими "животовъ" покойниковъ.

Какъ сильна была въра у угорскихъ народовъ въ загробную жизнь умершаго, объ этомъ можно судить по следующимъ обычаямъ, которые у нихъ существовали. При проводахъ умершаго въ могилу, его свойственники царапали себъ лицо до крови, рвали волосы и бросали ихъ на покойника въ той увъренности, что последній придеть потомъ и посмотрить, насколько его родные проявдяли къ нему любовь и соответственно этому будеть относиться и къ нимъ. Или такой въ высшей степени странный и оригинальный обычай. Жена по смерти мужа делаетъ изъ дерева идола, долженствовавшаго изображать покойника и одъваетъ его въ тъ одежды, которыя носилъ мужъ. Съ этимъ балваномъ она обращается также, какъ съ живымъ мужемъ: за столомъ сажаетъ его на первое мъсто, а когда ложится спать, то кладеть балвана съ собою, обнимаеть и целуетъ его. Такъ продолжается годъ, два и три, а потомъ идола зарывають въ могилу. Кастренъ передаеть, что балвана хоронятъ только черезъ три года послъ смерти покойника: инородцы думають, что тёло покойника за это время уже совершенно сгнило и съ нимъ вмъстъ окончилось и его безсмертіе 1). Это объясненіе не върно. Опредъленнаго времени для пребыванія балвана въ домъ не было: однъ жены держали только нъкоторое время, другія годъ и болве. Объ этомъ свидвтельствуетъ Новицкій, прожившій достаточное время среди остяковъ, чтобъ присмотреться къ ихъ обычаямъ. Притомъ ни у одного народа нътъ такого понятія о безсмертіи души, чтобъ это безсмертіе продолжалось только три года. Если-бъ остяки върили, что безсмертіе души покойника кончается вмість съ сгніеніемъ тела, то они сами разрывали бы могилы чрезъ извъстное время и забирали бы "всякое серебряное посудье", которое клали съ умершимъ, но они этого никогда не дълали въ той увъренности, что это добро всегда необходимо покойнику. Мы также знаемъ, что у остяковъ и вогуловъ былъ обычай поминовенія умершихъ и это поминовеніе, сопровождавшееся закланіемъ оленей на



<sup>1)</sup> Этнограф. сборнивъ 1858 г. вып. IV, стр. 311.

могилахъ покойниковъ, также не ограничивалось извъстнымъ временемъ. По нашему мнънію упомянутый обычай объясняется такимъ образомъ. Инородцы върили, какъ мы выше говорили, что умершіе шаманы и выдающіеся люди дізлаются богами, живуть подъ видомъ духовъ въчно и могуть делать чедовъку добро и зло. Простые смертные, хотя послъ смерти и не причислялись ими къ богамъ, но души ихъ жили загробною жизнію вічно, какъ низшіе духи и также могли вредить живущимъ на землъ. Поэтому, если жена воздаетъ нъкоторое время почести идолу изображающему мужа, то она это делаетъ ради того, ради чего его свойственники во время похоронъ царапають лицо до крови, рвуть волосы и т. п., т. с. этимъ стараются высказать любовь, жалость къ умершему и подкупить последняго, чтобъ онъ не делаль имъ вреда. А боязнь умершихъ основывается на въръ, что они продолжаютъ жить подъ видомъ духовъ. Доселъ мы говорили о кровавыхъ жертвахъ, но у остяковъ и вогуловъ были и другія, которыя приносились безъ шамана, самими вфрующими. Предметами жертвъ были сукна, полотна; ими обвивали идола и отъ частыхъ такихъ жертвоприношеній последній такъ утолщался, что представляль изъ себя цёлую гору; другіе бросали ему шкуры звізрей, даже лоскутки и пр. Но некоторые жертвовали и серебрянныя вещи. Русскіе служилые люди не разъ забирались въ инородческія кумирни и ограбляли ихъ точно также, какъ и могилы $^{-1}$ ).

Такъ жили остяки и вогулы, такія имѣли религіозныя вѣрованія и обряды, когда бывшій митрополитъ Сибирскій, схимонахъ Өедоръ явился къ нимъ съ проповѣдію христіанскаго ученія.

П. Буцинскій.

(Продолжение будеть).



¹) Р. И. Б. т. II № 91.

## о славянскомъ вогослужении на западъ.

Можеть казаться, что нынёшній папа, Левъ XIII, несомнённо благоволить въ западнимъ славянскимъ народностямъ. Своею буллою Grande munus онъ не только причислиль къ лику святыхъ нхъ первоучителей и просвътителей, свв. Кирилла и Меоодія, что было столько же радостною, сволько и неожиданною милостію папы въ западному славянству; но и при всявомъ удобномъ случав Левъ XIII громко заявляль о сьонхъ симпатіяхъ къ славянамъ. Въ 1881 году, напримбръ, папа принималъ славянскихъ пилигримовъ, приходившихъ въ Римъ благодарить святейшаго отца за всь милости, изливаемыя на нихъ съ высоты его апостольскаго престола и въ особенности за причисление въ лику святыхъ Кирилла и Меооділ; онъ свазалъ кольнопреклоненнымъ пилигримамъ, что съ самаго начала своего понтифивата обращаетъ внимательный взоръ на Востовъ, чтобы тамъ найти утвшение частию въ воспоминанін о прошломъ, а главнымъ образомъ,-- въ радостной надеждв на будущее. Онъ сравнилъ славянъ съ романо-германсвими народами, которыхъ однакоже назвалъ почему-то «ближайшими къ себъ, и громко заявиль о своемъ глубокомъ огорченіи, что эти «ближайшіе народы» поражены столь тяжвими и веливими бъдствіями (по всей въроятности, невъріемъ, либерализмомъ и соціализмомъ); и въ тоже время присовокупилъ, что находитъ свое утвшение только въ томъ, что западные славяне еще далеки оть подобныхь бёдствій. Онь свазаль имь, что славянь ожидаеть блестящая будущность и что эта будущность раскрывается предъ ними среди счастливыхъ предзнаменованій: но чтобы неуклонно нсполнить лежащую на нихъ историческую миссію, они должны

позаботиться о возстановленіи или укрѣпленіи религіознаго единенія п—не иначе вакъ въ католическомъ духѣ, т. е. въ духѣ полнаго и сердечнаго единенія съ апостольскимъ престоломъ. Таковъ основной тонъ папскихъ заявленій и надеждъ въ отношеніи къ западно-славянскому міру; не удивительно, что этотъ тонъ прозвучалъ радостнымъ аккордомъ среди всѣхъ западныхъ славянъ.

Быть можеть, въ заявленіяхъ святёйшаго отца выражается лишь простая или обычная нежность отца къ младшимъ или малолетнимъ детямъ; быть можеть также, что святой отецъ уже ясно видить, что эти малолетнія дети достаточно выросли, что не только имфють, но и предъявляють законныя права на общекультурную жизнь наравит съ остальными европейскими народами, что поэтому пора позаботиться изгладить изъ ихъ воспоминаній прежнія суровыя отношенія папскаго престола къ нимъ и такимъ образомъ пора расположить ихъ забыть всё старые счеты и огорченія. Мы не станемъ разбирать этого. Но върно то, что напскія милости и любезности возбудили среди славянъ несбыточныя надежды. Приближалось тысячельтіе славянскаго богослуженія и мысль о возстановленіи этого богослуженія среди всёхъ славянъ казалась очень осуществимой. Стали говорить, что это не пустыя мечты, а несомивниме факты, что въ Римв не только не враждебны, но и благосвлонны въ славянскому богослуженію и что дело зависить только оть славянского католического духовенства и отъ студентовъ, будущихъ кандидатовъ священства. «Пусть же славянскіе епископы покажуть себя достойными преемниками славянскихъ апостоловъ, пусть все остальное славянское духовенство покажеть себя достойными учениками Наума. Горазда и Климента». Казалось,---папа вняль, навонець, общему желанію своихъ младшихъ дётей. По крайней мёрё, онъ тогла же назначиль особенную коммиссію для пересмотра, провірки и соглашенія всёхъ славянскихъ богослужебныхъ книгь. Дёло это потребовало многолётнихъ трудовъ. И погда въ январѣ 1890 г., о. Ле-Нунціо, профессоръ старославянскаго церковнаго языка въ нанскомъ университетъ, по предложенію римской академіи, читаль въ Римф результаты своихъ изследованій: то его собрались слушать во множествъ высшіе сановники католической церкви, епископы, предаты, профессора, археологи и другіе знаменитые учение. Ученаго слависта-италіанца общество наградило единодушными и дружными рукоплесканіями, что должно было служить косвеннымъ одобреніемъ трудовъ коммиссіи. Что же именно излагалъ ученый профессоръ предъ высокимъ католическимъ собраніемъ? Газеты не говорять объ этомь достаточно ясно. Достовёрно только, что профессоръ издагалъ труды славянскихъ просвътителей и различалъ славянскія наржчія въ первыхъ древне-славянскихъ церковныхъ книгахъ 1). Какъ бы то ни было, только казалось, что мысль о возстановленій славянскаго богослуженія на Западъ не только живеть, но и развивается. Въ настоящее же время, въ органъ словенскаго духовенства въ Лайбахъ (Люблянъ). уже извъщають, что съ благословенія римской Куріи скоро появится въ печати славянскій римско-католическій служебникъ. Новость эта произвела сильное впечатлёніе въ западно-славянскомъ міръ. Славянскіе патріоты надъются, что съ появленіемъ этого служебника славянское богослужение можеть быть возстановлено тамъ, гдъ оно или вовсе не совершалось, или совершалось на половину по латинскому ритуалу. Они надъются, напримъръ, что въ хорватской епархіи теперь могла бы совершаться полная литургія на славянскомъ языкъ; что новый служебникъ этотъ могь бы быть введень и на соседнихъ съ Хорватіею островахъ; между тъмъ, какъ до сихъ поръ въ этихъ мъстностяхъ совершалась литургія по хорватски лишь въ техъ своихъ частяхъ, воторыя предназначались для пфнія; всё же остальныя части читались на латинскомъ языкъ. Славянскіе патріоты Приморья тоже одушевлены этою надеждою и надёются, что славянское богослуженіе будеть введено также и въ церквахъ Истріи и пр. 2). Словомъ, западний славянскій міръ одушевленъ теперь радостною

<sup>1)</sup> Cu. "Parlamentär". 1890, K 1. Die Kroaten.

См. "Листовъ". Унгваръ. 1893 г. № 1. Славянскій римско-католическій служебникъ.

надеждою на возстановленіе среди нихъ полнаго славянскаго 60гослуженія. Состоятельны-ли, однако, эти надежды?

Замътимъ прежде всего, что это славянское богослужение совершенно не то, о чемъ мечтали и мечтаютъ исврению почитатели славянскихъ апостоловъ и просвътителей; это не есть возстановленіе Кирилло-Менодіевскаго богослуженія по восточному обряду. Дело въ томъ, что среди западнихъ славянъ существуетъ два теченія славянскаго богослуженія; одно изъ нихъ носить на себъ характеристическія черты восточнаго происхожденія, а другое-западнаго. Теперь не только православные церковные историки, какъ напр., о. Владиміръ Гетте 1), но и католическіе историки, какъ напр., Гинцель 2), не сомитваются, что папскому преследованію подвергалось собственно Кирилло-Месодіевское славянское богослужение. Что же касается другаго славянскаго богослуженія, извъстнаго подъ именемъ моголитскаго: то на него, при всей его тоже незавидной судьбе, папы всегда смотрели гораздо снисходительное, а иногда даже овазывали ему и повровительство. Припомнимъ важивйшіе историческіе факты папскихъ отношеній къ обоимъ славянскимъ богослужебнымъ теченіямъ на Западъ.

I.

Мы сказали, что преслёдованію подваргалось собственно Кирилло-Менодіевское богослуженіе; и преслёдованіе это шло собственно отъ нёмцевъ, отъ нёмецкихъ епископовъ и миссіонеровъ, жившихъ по сосёдству, или среди славянъ. Таковы несомиённые историческіе факты. Начнемъ съ Польши. Извёстно, что христіанство въ формё восточнаго обряда начало распространяться среди поляковъ еще съ половины ІХ в., при владётелё ихъ Земовитё, сынё земледёльца Пяста. Христіанство это проникло сюда изъ Моравіи и другихъ славянскихъ земель при посредствё учениковъ свв. братьевъ—Кирилла и Менодія. Лётописцы свидётельствуютъ

<sup>1)</sup> См. ero "L'Eglise Chrétienne", въ "L'Union Chrétienne", 1890 года. Мартъ и Апрыль.

<sup>2)</sup> Cn. ero "Geschichte der Slaven". 1882.

даже, что самъ св. Мееодій посылаль своихъ миссіонеровъ въ польскому князю Попелю. Но уже въ Х въвъ нъмецкіе миссіонеры употребляють всё усилія изгнать отсюда славянское богослуженіе по восточному обряду и утвердить латинство. Польскіе вороли, основывая свою политиву на связяхъ съ нѣмцами, помогають имъ въ этомъ дѣлѣ. Тавъ при Болеславѣ Храбромъ (992—1025) ватоливи-нѣмцы уже отправляютъ въ Польшу въ качествѣ великаго миссіонера христіанства по латинскому обряду какого-то Войтѣха, пражскаго епископа, который, пользуясь покровительствомъ короля, умертвиль всѣхъ епископовъ восточнаго обряда. Съ тѣхъ поръ въ Польшѣ начинается открытое гоненіе исповѣдниковъ восточнаго обряда и завлючается, наконецъ, полнымъ истребленіемъ ихъ или поголовнымъ обращеніемъ въ латинство.

При Болеславъ же Храбромъ нъмецие миссіонеры задумали распространить латинскій обрядь и во владёніяхь русских внязей. Во главъ этихъ миссіонеровъ стоялъ одинъ саксонецъ, изъ племени Брюнонцевъ, по имени Бонифацій 1). Этотъ римскій миссіонеръ отправился сначала въ Римъ, чтобы принять отъ папы благословение на свою миссію. Послів неудачной однавоже проповъди латинскаго Евангелія среди Боруссовъ (Пруссаковъ), онъ отправился во двору Болеслава Храбраго, где быль хорошо принять; но видя, что латинскій обрядь успінно распространяется въ Польшъ и безъ его усилій, Бонифацій ръшился посвятить себя на истребленіе восточнаго обряда среди русскихъ народностей. Изъ Польши онъ отправился въ Россію; но здёсь его встрётили крайне враждебно, и, наконецъ, онъ быль убить вийстй съ своими семнадцатью спутниками. Нёмецко-папскія надежды не осуществились. Осталось неизвъстнымъ, къмъ былъ убитъ Бонифацій, православными ли русскими, или тъчи, которые держались еще языческихъ суевърій. Римская церковь причислила Бонифація къ сонму святыхъ.

Но собственно борьба съ Кирилло-Менодіевскимъ славянскимъ богослуженіемъ со стороны измецкихъ миссіонеровъ велась въ

<sup>1)</sup> Ditmar., lib. VI; Mabill. VI, Soecul. Benéd Bolland, 3 mail.

Богемін и Моравін и сосёднихъ съ ними земляхъ. Борьба началась еще при жизни свв. Братьевъ и непрерывно продолжалась до тёхъ поръ, пока славянское богослуженіе въ восточной формё было окончательно истреблено среди западныхъ славянъ. Мы не станемъ излагать всёхъ историческихъ фактовъ этой тяжелой и упорной борьбы; факты эти общензвёстны. Приведемъ, однакоже, взглядъ самыхъ папъ на Кирилло-Менодіевское славянское богослуженіе, какъ онъ выразился въ этой борьбё и какъ его излагаеть въ своей «Исторіи Церкви» о. Владиміръ Гетте 1).

Вначалъ X в., говорить онъ, во время первосвященства папы Іоанна X безконечные раздоры царствовали въ Кроатіи и Далматіи, между латинянами и славянами, державшимися восточнаго обряца. Нинскій епископъ открыто высказался за обычаи, установленные св. Менодіємъ, но встрътиль въ этомъ отношеніи многочисленныхъ противниковъ.

Чтобы положить конецъ этимъ раздорамъ, кроатскій князь Томиславъ и герцогъ Михаилъ Хюльморскій порешили повергнуть ихъ на третейскій судъ папы. Тогда Іоаннъ X прислаль два письма: одно Іоанну, епископу Спалатрскому, а другое обоимъ князьямъ; съ этими письмами были посланы папою два итальянские епископа <sup>2</sup>). Напа намъревался этими письмами обратить вниманіе духовной и свътской власти на уклонение мъстной Церкви въ духъ православія и Меоодіевскаго славизма, и выражаль желаніе противодъйствовать этому направленію посредствомъ собора, долженствующаго быть созваннымъ въ Спалатръ. Въ своемъ письмъ къ архіепископу и епископамъ папа удивляется недостаточности усердія архіспископа, который за столько лёть не выбраль времени посттить апостольскій городъ; потомъ, переходя къ главной цёли письма, онъ удивляется молчанію архіепископа объ этихъ уклоненіяхъ Церкви въ сторону православія, объ этихъ симпатіяхъ къ восточному ученію, которое распространилось въ его епархін, ученію, столь отличному, по его словамъ, отъ ученія священныхъ



<sup>1)</sup> См. "L'Union Chrétienne" 1890 г., Мартъ и Априль.

<sup>2)</sup> Epist. Ioann. X, apid Migne, Patrolog, Latin., t. CXXXII.

внигь. И папа, въ подтверждение своихъ предостережений противъ этихъ уклоненій, приводить слова апостола: «Если бы кто-либо, будь это даже самъ ангелъ небесный, пожелалъ научить кого-либо иному или болбе того, что содержать священные каноны и святыя книги, анавема да будеть. Вы же, напротивъ, прибавляетъ напа, обращаясь въ архіепископу, въ противность Евангелію и апостольскимъ постановленіямъ, допускаете нашу паству обращаться въ Мессодію, котораго имени мы не встръчали ни въ одной изъ внигъ между духовными писателями. И папа заканчиваетъ свое письмо тавимъ образомъ: «Ми увъщеваемъ васъ исправить все указанное въ вашихъ славянскихъ земляхъ съ помощью посланныхъ въ вамъ епископовъ такъ, чтобы божественная служба совершалась тамъ по обычаямъ римской Церкви, т. е. на латинскомъ, а не на иностранномъ языкъ, дабы никакой горькій корень не пустиль вверхь свои отпрыски въ вашихь земляхь". Esp., XII, 15.

Второе письмо паны начинается такимъ образомъ: «Томиславу, князю Кроатскому, и Михаилу, герцогу Хюльморскому, Іоанну, архіепископу Солимскому, и всёмъ зависящимъ оть нихъ епископамъ, всёмъ старъйшинамъ, священникамъ и всему народу славянскихъ и далматскихъ земель.

«Кому неизвёстно, что славянскія наши владёнія принадлежать вы числу первородныхь во вселенской Церкви, ибо сь колибели своей они были питаемы апостольскими поученіями, какь вы новыйшія времена Саксы были питаемы нашимь предшественникомь Григоріемь и получили оть него религіозное ученіе и писаніе на языкі, на которомы утверждается ихы матеры Церковы. По этому мы увітеваемы вась, мои возлюбленные сыны, воспитывать вашихь дітей для Бога, по ученію св. книгы; ибо если вы, дітти Церкви, пользующіяся такими отличіями: то кто изы вась нашель бы удовольствіе приносить Богу жертвы на варварскомы языкі, т. е. на языкі славянскомы? Я увітрень, что кы тімь, кто будеть совершать божественныя службы на славянскомы языкі, должно приложить слова Писанія: Они вышли оты нась, но не были

наши, ибо, если бы они были наши, то остались бы съ нами (I Ioan. II, 19), въ единеніи съ нами и съ нашимъ язывомъ. Въ этомъ смыслё мы и увёщеваемъ васъ снова пребыть съ нами и слёдовать во всемъ наставленіямъ епископовъ, посланныхъ нами».

Съ такими-то письмами папскіе легаты должны были посётить далматскіе города. Совокупно съ кроатскими и сербскими начальниками они созвали въ Спалатро епископовъ и судей (т. е. свётскихъ властей) и устроили соборъ. Что же постановилъ этотъ соборъ? Вотъ его рёшеніе, утвержденное папскими легатами: «Никакой епископъ Далматіи не уполномочивается жаловать какой-либо духовный санъ тёмъ, кто знаетъ только славянскій языкъ; тё же изъ числа этихъ послёднихъ, которые были уже поставлены священниками, могутъ пребывать какъ простые церковники и монахи, и епископъ не долженъ позволять никому изъ нихъ совершать службы въ церквахъ своего прихода, исключая развё только случаевъ положительнаго недостатка въ священникахъ, но и въ такомъ случаё не иначе, какъ съ именного разрёшенія папы».

Таково было; рвшеніе, обнародованное Спалатрскимъ соборомъ. Но его постановленія не были приняты, и славянская литургія была сохранена; поэтому установился гродъ схизмы (раскола) между кроатскими и далматскими епископами и спалатрскимъ митрополитомъ Іоанномъ, который сталъ на сторону папы.

Папа Іоаннъ X былъ весьма мало свёдущъ въ данномъ вопросё; письма, опубликованныя отъ его имени, вовсе не были его письмами. Посреди оргій, которымъ онъ предавался, онъ не имёлъ ни времени, ни охоты заниматься церковными дёлами. Секретари сочиняли за него письма, которыхъ онъ не зналъ даже содержанія и которыя онъ подписывалъ, не прочтя въ нихъ ни одного слова. Папа былъ занятъ совершенно иными дёлами, ибо онъ жилъ «въ то печальное время, когда римская Церковь, какъ говоритъ кардиналъ Бароній 1), видёла на престолё Петра людей чудовищныхъ, нравственно потерянныхъ и развращеннёйшихъ, какихъ только



<sup>1)</sup> Baron, Ann. ad. ann. 1000.

можно себѣ представить. Все, что претерпѣвала Церковь отъ древнихъ преслъдователей, было лишь дѣтскою забавою въ сравнении съ тъмъ, что она претерпѣвала тогда».

Броатскіе и далматскіе епископы противились предписаніямъ Іоанна X, какъ и прежнимъ попыткамъ папъ Іоанна VIII и Адріана II, и оказали полное непослушаніе митрополиту Спалатрскому. Во время своего недолговременнаго первосвященствованія папа Левъ VI пытался установить миръ и послалъ съ этою цёлью слёдующую буллу епископамъ Далматіи 1).

«Левъ епископъ, слуга слугъ Божінхъ, Формину, епископу св. Зарской Церкви, Григорію епископу св. Нинской Церкви, и всёмъ епископамъ, пребывающимъ въ Далматіи, привётъ и апостольское благословеніе.

«Тавъ кавъ благостью и милосердіемъ нашего Господа Бога вы призваны на епископство, то вы обязаны подчиняться юрисдивцін вашего митрополита, архіепископа Спалатрскаго. И только соблюдая это ісрархическое правило, вы сможете достигнуть плодовъ отъ вашего служенія. Есть ли что-либо плачевите, какъ неподчиненность епископа относительно своего митрополита? Вамъ извъстно следующее постановление Африканскаго собора: «епископъ не долженъ дълать ничего противъ совъта митрополита». Таково каноническое правило. Епископы Далматін зависять во всемь отъ митрополита Спалатрскаго; и для васъ невозможно имъ пренебрегать. Какъ же могли вы уклониться отъ повиновенія его юрисдивціи и присвоить себъ право, противное священнъйшимъ преданіямь? Мы обязаны положить предёль этому безпорядку. Отнынё важдий епископъ обязанъ строго ограничиться предблами своей епархін. Танимъ образомъ Форминъ сохранить юрисдикцію надо встии землями въ томъ объемт, какъ обладали его предшественники. То же должно быть для епископовъ: Абсарскаго, Арбскаго, Рагузскаго и Спалатрскаго. Каждый изъ нихъ да пользуется своею властью въ техъ областяхъ, какъ это было и въ эпоху, когда Са-



<sup>1)</sup> Léon. VI Epist. ap. Migne, Patrolog. Lat. T. CXXXII.

лонъ былъ митрополитомъ. Нельзя уменьшать округь епископа до окружности одного только города; онъ долженъ, какъ это было установлено съ самаго начала, охватывать все села и все области. воторыя отъ него зависять. Между темъ, такъ какъ Скардонское епископство есть по своему основанію, новое и такъ какъ оно было учреждено только для одного этого города, то мы хотимъ, чтобы оно такъ и оставалось въ своихъ настоящихъ предълахъ. Если же епископъ этого города будеть продолжать, такъ какъ онъ не имъть права этого дълать, простирать свою власть и на сосъднія епархіи, то мы будемъ поставлены въ тяжелую необходимость произнесть противъ него апостольское запрещеніе. Одновременно съ этимъ письмомъ мы посылаемъ омофоръ его преосвященству Іоанну, архіепископу Спалатрскому, вашему митрополиту. Вы должны повиноваться ему какъ отцу, любить его сыновнею любовью, уважать его какъ своего начальника и подавать такимъ образомъ върующимъ примъръ послушанія и согласія.

Привазы папы не произвели однако того впечатленія, какого онъ ожидаль отъ нихъ. Западные славяне постоянно колебались между римскою Церковью и Церковью православною, которая проповъдала имъ Евангеліе чрезъ свв. апостоловъ Кирилла и Менодія. Поэтому папы вынуждены были показывать себя относительно умфренными изъ страха потерять народы, которыхъ они держали, но которые не очень держались ихъ. Въ особенности папы старались утвердить свою власть посредствомъ подчиненныхъ имъ немецкихъ епископовъ. Такъ, Бенедиктъ VII, въ конце X века, пожаловаль епископу Пассаускому высшую власть надъ нёкоторыми славянскими странами и въ частности надъ Моравіей, центромъ проповъднической дъятельности свв. апостоловъ Кирилла и Мееодія 1). Но особенное вниманіе обратили папы одиннадцатаго въва на Далматію и Кроатію; въ 1068 году, при папъ Александрж II, быль новый соборь въ Спалатро, чтобы продолжать дёло того собора, который быль созвань еще при Львѣ VI, но кото-



<sup>1)</sup> Bened. VII. Epist, ap. Migne, Patrolog. lat., t. CXXXVII.

рый тогда не достигь никавихъ результатовъ. Александръ II послалъ въ Далматію, съ титуломъ легата, кардинала Мейнарда 1). Этоть человъть быль настолько малосвъдущь въ религіозной исторів славянь, что смішиваль св. Менодія сь Ульфилою, апостоломъ Готовъ, въ четвертомъ въкъ. Готы занимали тогда страны, населенныя съ тъхъ поръ Болгарами; потомъ они повинули эти страны и распространились по Германіи, Франціи и Испаніи. Обращенный въ христіанство самъ Ульфила перевель для нихъ Библію на готскій языкъ и даль имь на томь же языкё литургію, которая сохранялась долгое время въ некоторыхъ частяхъ Францін и Испаніи, гдё готы утвердились окончательно. Эта литургія существуеть еще и теперь и извъстиа подъ именемъ Мозарабской (Mozarabique). Она была подобна восточной литургіи и древней галликанской до исправленія ся по римскому образцу Карломъ Великимъ. На Западъ утверждали, что Ульфила былъ аріаниномъ. Извъстно, что готы исповъдывали ученіе, которое не было свободно отъ нъкоторыхъ аріанскихъ заблужденій.

Кардиналъ Мейнардъ, смѣшивая Меоодія съ Ульфилою, укоряль его въ томъ, что онъ быль будто бы еретикомъ и что посредствомъ своего перевода Библіи и восточной литургіи на славянскій языкъ онъ велъ аріанскую пропаганду; поэтому же онъ осудиль и славянскій языкъ, котораго онъ не зналь ни одного слова, какъ еретическій языкъ, и который поэтому рѣшительно долженъ быть изгнанъ изъ Церкви.

Съ такими-то взглядами взяль онъ на себя предсёдательство на новомъ соборё въ Спалатро. На этомъ соборё были выставлены всяческія невёжественныя обвиненія противъ Месодія и дёла, которое онъ совершаль при поддержкё нёкоторыхъ папъ, болёе просвёщенныхъ, чёмъ Александръ II и его уполномоченный. Вслёдствіе этого на соборё же постановили, чтобы отнынё нивто не смёлъ служить на славянскомъ языке, что латинскій и греческій языки были единственными языками, на которыхъ можно было служить литургію, что никакой славянинъ, говорящій на одномъ

<sup>1)</sup> Thom. archid. Spalat. Dalmat. Illust.

только родномъ языкъ, не могъ быть возведенъ въ священническій санъ.

Сперхъ того, соборъ опредълиль, что славянскій языкъ быль готскимъ языкомъ, что Менодій пользовался имъ, чтобы распространять ересь, и что онъ былъ за это наказанъ Богомъ, Который поразилъ его внезапною смертію.

Вслёдствіе этого опредёленія наложили печати на двери тёхъ церквей, въ которыхъ совершались службы на славянскомъ языкъ. Но противъ подобнаго распоряженія тотчасъ же поднялись протесты, и нёсколько представителей славянскаго духовенства отправились въ Римъ, чтобы дать тамъ нёкоторыя объясненія, въ которыхъ чувствовалась такая нужда.

Эти делегаты нашли на римскомъ престолѣ знаменитаго Гильдебрандта, извъстнаго подъ именемъ Григорія VII 1). Они смиренно принесли ему челобитную въ защиту своей церкви, духовенства и славянской паствы. На это папа Григорій VII имъ отвѣчалъ: Знайте, дъти мои, что я не разъ уже слыхалъ о томъ, чего стремились достигнуть готы. Я помню объ этомъ очень хорощо; но такъ какъ изобрътатели этого рода литературы были аріане, то я никогда не рѣшусь, какъ и мои предшественники, утвердить то, что имъетъ отношеніе къ божественнымъ службамъ.
Поэтому старайтесь соблюдать со всъмъ вашимъ народомъ постановленія, данныя на соборѣ нашимъ высокочтимымъ братомъ
Мейнардомъ, кардиналомь-епископомъ Сентъ-Руфинскимъ, до того
времени, пока мы не пошлемъ новыхъ легатовъ».

Одновременно же Григорій VII получиль письмо отъ Братислава, чешскаго князя, умолявшаго па пу уступить желаніямъ его подданныхъ, которые, со времени смерти своего апостола св. Мееодія, энергично боролись противъ захватовъ и жестокостей латинизма <sup>2</sup>). Григорій VII, который только что осудилъ славянъ Кроатіи и Далматіи, не могъ удовлетворить и славянъ Богемскихъ. Поэтому онъ писалъ Братиславу.

<sup>1)</sup> Thom. archid. Spalat. Dalmat. Jllust.

<sup>2)</sup> Chron. Sazavens. Regest. Bohem.

«Такъ какъ твоя свётлость требуеть, чтобы мы позволили совершать церковныя службы на славянскомъ языкъ, то знай, что мы нивовить образомъ не можемъ повровительствовать этой просыот. Часто размышляя объ этомъ вопрост, мы пришли къ ясному ръшенію, что не безь промыслительного намфренія было то, что Богь въ Своемъ всемогуществъ пожелаль, чтобы Св. Писаніе не было полагаемо повсюду у врать людскаго разумънія, въ предупрежденіе, чтобы, сдёлавшись для всёхъ доступнымъ и понятнымъ, оно не потеряло въ своемъ обаянии и не было подвергнуто забвенію или дурному пониманію посредственными умами, отчего могли бы произойти ложныя толкованія. На то, что нівкоторые благочестивые люди настойчиво и ничего не измёняя поддерживали требованія въ тёхъ же размёрахъ, какихъ домогается и народъ въ своей наивности, на это обстоятельство еще нельзя указывать, какъ на исключение. Въдь и первобытная Цер. ковь точно также утверждала границы, какія поэже были нэмъняемы святыми, когда христіанство утверждалось и когда в'тра возростала. Поэтому им запрещаемъ тебъ именемъ власти блаженнаго Петра исполнять то, чего безсмысленно требують твои подданные; и мы повелёваемъ тебе, для большей славы Божіей, противиться всёми твоими силами этому безразсудному желанію. Таковъ былъ взглядъ папы на славянское Кирилло-Меоодіевское богослуженіе. Ясно, что, посредствомъ своихъ распоряженій, папы хлопотали не о чистотъ церковнихъ обрядовъ, а только о безусловномъ подчинении всъхъ римскому престолу. Не единение, не согласіе всёхъ христіанъ лежало въ основё всёхъ папскихъ хлопоть по богослужебнымь вопросамь, а заносчивое желаніе подчинить всё народы своей безусловной власти.

Съ такой же заносчивостью Григорій VII писалъ и Константинопольскому императору Михаилу Парапинаксу, присылавшему къ нему двухъ монаховъ, чтобы переговорить съ нимъ относительно помощи, которую онъ просилъ у Запада противъ Турокъ, угрожавшихъ Константинополю. По митнію папы, оба монаха, Фома и Николай, не были достаточно знатными людьми, чтобы имть право совещаться съ нимъ 1). Затемъ папа прибавляетъ, что онъ н самъ желалъ бы установить согласіе между римскою Церковью н Церковью константинопольскою, своею древнею дочерью!.. Въ вакую же это эпоху константинопольская Церковь была дочерью римской Церкви?-Очевидно, что Григорій VII, проникнутый идеей о всемірномъ владычествъ своей Церкви, хотъль видъть во всъхъ Церквахъ міра лишь Церкви подчиненныя и склоняющіяся предъ папскимъ деспотивномъ. Если бы онъ действительно хотелъ установить согласіе, которое нарушило само же папство, то долженъ бы быль прежде всего вернуться въ древнему ученію, которое хранили Константинопольскіе патріархи. Но по его удивительной системъ, изложенной имъ Братиславу Богенскому, первобытная Церковь никогда не была права; и именно ему, римскому епископу, надлежало установить въ ней начто болае справедливое и болъе разумное. Это-то и была та система, которую преемники Григорія VII нам'єтили въ своей практив'є и которая навлекла на нихъ и на Церковь столь ужасныя бъдствія.

Въ силу какихъ принциповъ, спрашиваеть далъе о. Владиміръ, папство действовало такимъ образомъ? Ведь оно не могло указать въ отибняемыхъ имъ богослужебныхъ дъйствіяхъ нивакой ошибки. Если у готовъ и были нъкоторыя аріанскія стремленія, то все таки въ ихъ литургін не находили ни малійшихъ слідовъ аріанства. Точно также не могли указать никаких погрышностей и въ славянской литургіи. Съ этимъ было согласно и само папство, потому что оно допустило у тъхъ славянъ, которые присоединились въ нему, не только славянскую литургію, но и все православное ученіе и дисциплину. Равнымъ образомъ папство мирилось съ полнымъ православіемъ и у тъхъ грековъ, которые присоединились въ нему, и оно нивогда не дълало нивакихъ преградъ различнымъ церковнымъ обрядамъ, какъ, напримъръ, Халдеевъ, которые могли даже въ латинскихъ цервахъ Запада совершать богослужение на своемъ языкв и сообразно со своимъ ученіемъ.

<sup>1)</sup> Gregor. VII. Epist. 18, Lib. 1.

Поэтому можно сказать, что въ вопрост о православін папство было озабочено лишь уничтоженіемь, на сколько то возможно, древнихъ восточнихъ церковныхъ обычаевъ; оно имёло въ виду только власть, вёрнёе—деспотизмъ. Поэтому же оно допускало совершеніе въ Римё богослуженія съ различными церковными обрядами лишь бы только тё, кто совершаль его, признавали его высшую власть. Папство соглашалось при нёкоторыхъ обстоятельствахъ на удержаніе древнихъ церковныхъ обрядовъ въ странахъ, гдё ихъ уничтоженіе могло бы вызвать расколь; но когда оно было увёрено, что его деспотизмъ не встрётитъ серьезнаго сопротивленія, тамъ оно утверждало латинизмъ. Историческія свидётельства подтверждають это съ полною очевидностію.

## II.

Мы сказали, что напы гораздо синсходительные относились въ *глаголитскому* славянскому богослуженію. Что это за богослуженіе? Говоря о славянскомъ богослуженін, допущенномъ папами въ нъкоторыхъ славянскихъ земляхъ, напримъръ, въ Далматіи, Кроатіи. Хорватін и пр., обыкновенно забывають при этомъ, что оно совершенно не Кирилло-Меоодіевское богослуженіе <sup>1</sup>). Оно отличается особеннымъ характеромъ. Теперь, кажется, нельзя сомнёваться, что задолго до свв. Кирилла и Меоодія среди славянъ, если уже не всь, то нъкоторыя богослужебныя дъйствія совершались на славянскомъ языкъ. Прежніе католическіе писатели введеніе этихъ богослужебныхъ дъйствій приписывали блаж. Іерониму. Ему же усвояли славянскій переводъ глаголитскаго богослуженія и самое изобрътение глаголитскихъ письменъ, на которомъ оно написано; но, конечно, это было или тенденціозно или ошибочно. Здёсь вёрно только то, что еще задолго до Кирилла и Меоодія славяне им'тли уже глаголитскія письмена и ихъ начертаніями излагали свои славянскія модитвы. Въ самомъ дёлё, славяне существовали гораздо раньше свв. Кирилла и Менодія и христіанство распростра-

<sup>1) &</sup>quot;Parlamentär" 1890. № 8. Das Christenthum in Kroatien.

нялось среди нихъ очень успъшно за долго до просвътительной двятельности свв. Братьевъ. Среди многихъ славянскихъ народностей существовали даже славянскія епископін прежде этой просвътительной дъятельности. Не говоря, напримъръ, о Солунской епископіи, родинъ свв. Братьевъ, такія же епископіи гораздо раньше свв. Кирилла и Меоодія существовали на югь Россіи, въ Крыму, **Фравін и пр., да существовали они и во многихъ мъстностяхъ** западныхъ славянъ, какъ свидътельствують объ этомъ несомибиные исторические факты 1). Не даромъ же, въ сомомъ дёлё, восточные славяне начало христіанской проповёди среди нихъ связывали съ именемъ ан. Андрея первозваннаго, а западные - съ именами ан. Павла, Петра и ихъ ближайшихъ учениковъ. На какомъ же языкъ происходила евангельская проповъдь и совершалось богослужение среди этихъ первенствующихъ христіанъ изъ славянъ? Безъ сомивнія, на славянскомъ. Восточная церковь всегда держалась въ этомъ отношеніи самыхъ человёколюбивыхъ воззрёній; она свободно допускала совершеніе богослуженія на національныхъ языкахъ. Извъстно, что св. Іоаннъ Златоустъ позволялъ совершение въ Константинополъ даже готскаго богослужения, несмотря на то, что оно всегда было подозръваемо въ аріанствъ. Что же касается римской церкви, то и у ней мысль объ обязательномъ совершеніи богослужія среди различныхъ народностей на латинскомъ языкъ явилась и созръла гораздо позже первоначальнаго появленія христіанства среди славянскихъ народностей. Извъстно, напримъръ, что св. Августинъ, апостолъ Англіи, отправляясь въ эту страну, на пути своемъ посътилъ Галлію и въ галльсвихъ церквахъ нашелъ большое разнообразіе литургій. Онъ писаль объ этомъ обстоятельствъ св. Григорію и въ то же время спрашиваль его, какую именно изълитургій онъ должень избрать для англійскаго народа, къ которому онъ отправлялся. Св. Григорій, будучи самъ реформаторомъ римской литургін, отвъчалъ ему, что онъ долженъ самъ составить эту литургію, избравъ лучшее въ литургійномъ отношеніи во всёхъ церквахъ. Гораздо поз-



<sup>1)</sup> См. объ этомъ подробиће "Parlamentär", тамъ же, стр. 6 и далве.

же, именно въ 1х въкъ, Карлъ великій принимаетъ ибкоторыя книги римскаго напъва: но въ тоже время приказываетъ составить другія литургійния вниги, совершенно отличния отъ римскихъ. Только со временъ Тридентскаго собора литургійное единство становится обязательнымъ правиломъ въ римской церкви. Поэтому можно думать, что римская церковь, на первыхъ порахъ, относилась синсходительно и въ славянскимъ богослужебнымъ дъйствіямъ. Сохранилось, напримъръ, историческое свидътельство, что уже блаженный Іеронимъ, славянинъ по происхожденію, занять быль некоторыми переводами на языкь Кроатскій въ связи съ Далматскийъ (lingnae meae hominibus) и даль сильный толчовъ появленію въ Далматін и на ближайшихъ островахъ славянскихъ монаховъ «Manachi nigri», такъ что дело это получило шировое развитіе при посредстві Іеронимовых учениковъ-Доноза и Маркелла 1) Можно поэтому думать, что славянское богослужение, было ли оно полное или отрывочное-это неизвъстно, распространялось очень рано. Само собою разунъется, что въ тъхъ мъстностяхъ, гдъ христіане изъ славянъ находились въ іерархической зависимости отъ восточной Церкви, оно носило на себъ характеристическія черты своего восточнаго происхожденія, а въ мъстностяхъ, стоявшихъ въ іерархическомъ отношеніи въ зависимости отъ римской церкви, оно проникнуто было характеристическими чертами римского происхожденія. Какъ бы то ни было, только несомивнию, что славянское богослужение, существующее теперь среди некоторыхь западныхъ славянъ и изстари допущенное въ ихъ среду римскою церковію, не Кирилло-Меоодіевское, а глаголитское. Въ чемъ состоить оно? Сущность этого последняго богослуженія можно охарактеризовать следующими признавами: оно есть славянскій переводъ съ датинскихъ богослужебныхъ чиноположеній примънено не въ Юліанскому, а къ Григоріанскому календарю и печатается глаголитою, а не кириллицею. Такимъ образомъ его никакъ не должно смъшнвать съ Ки-

<sup>1) «</sup>Parlamentär» 1889. № 39, стр. 7.

рилло-Месодієвскимъ славянскимъ богослуженіемъ. Конечно, на пространствё вёковъ въ глаголитское богослуженіе могли проникать славянскіе переводы молитвъ, сдёланные свв. Братьями, какъ въ миссалахъ (missalle) и бревіаріяхъ XIV и XV вёковъ и слёдовательно, за долго до причисленія римскою церковію свв. Братьевъ къ лику святыхъ, можно находить указаніе на время чествованія памяти свв. Кирилла и Месодія, малитвенныя обращенія къ нимъ (литаніи), а въ нёкоторохъ бревіаріяхъ и полныя службы въ честь ихъ; но все же только поэтому одному глаголитское богослуженіе не должно смёшивать съ Кирилло-Месодієвскимъ. Первое изъ нихъ по происхожденію своему есть Западное, а второе—Восточное.

Мы сказали, что папы гораздо снисходительнъе относились къ глаголитскому богослуженію, чёмъ въ Кирилло-Менодіевскому. Несомивниме исторические факты подтверждають это. Приведень важнъйшіе нзъ нихъ. Католическіе писатели (Капитаръ, Рачкій, Штульцъ и др.) говорять, будто св. Братья, вступивъ въ предълы римскаго патріархата, отказались отъ восточныхъ обычаевъ и совершали славянскую службу въ Римъ по западному, а не восточному ритуалу, и что будтобы только поэтому папа Іоаннъ VIII разръщилъ имъ совершенія славянскаго богослуженія въ римскомъ патріархать и удостоиль св. Менодія высовихь почестей. Но явная тенденціозность этого утвержденія не подлежить сомнівнію. Это открывается уже изъ того, что нана Стефанъ VI, вступившій на напскій престоль после Іоанна VIII, и первый подвергшій осужденію Кирилло-Меоодіевское богослуженіе, отличаеть однакоже просвътительную дъятельность св. Братьевъ отъ ихъ славянскаго языка и, между прочимъ, говоритъ: «Мы допускаемъ исключеніе -(т. е. совершение божественныхъ службъ по славянски) въ пользу простаго и непонимающаго народа. Если будеть предлагаться на томъ (славянскомъ) языкъ объяснение Евангелия или Апостола, то мы это охотно допускаемъ, и побуждаемъ къ тому, и даже убъждаемъ, чтобы это дълалось сколько возможно чаще, да всякъ языкъ хвалить Господа и исповъстся Ему. Упорныхъ же и не повинующихся, любящихъ препирательство и соблазиъ, если послъ

перваго и втораго вразумленія не исправятся: то, какъ съятелей плевель, постановляемь извергать изь лона церкви, и, чтобы одна больная овца не заразила всего стада, повельваемь нашей властію обуждывать таковую и изь границь нашихь удалять» 1). «Кажется нельзя сомивиаться въ томъ, что папа идеть не вообще противъ допущенія славянскаго языка при богослуженіи: но только противъ не повинующихся и любящих препирательство и соблазиз, т. е., по всей въроятности, противъ державшихся восточнаго обряда. Во всякомъ случав достовърно, что богослуженіе на славянскомъ языкъ совершалось въ западныхъ мъстностяхъ (Далматіи, Кроатіи, Истріи и пр.) не только до Григорія VII, но и после него непрерывно до последнихъ временъ. Ясне, что въ этомъ славянскомъ богослуженія папы не находили ничего противоръчащаго своему латишскому ритуалу.

Говорять, что папы, по крайней мёрё, на первыхъ порахъ своего знакометва съ Кирилло-Менодіевскимъ богослуженіемъ, не распознавши его хорошенько, смешивали его съ аріанскить готскить богослуженіемь и самаго св. Мооодія отождествляли сь готомъ Улфилою, котораго признавали аріаниномъ. Мы не станемъ затрогивать этихъ вопросовъ. Соглашаемся, что все это могло происходить при техъ злостимкъ интригахъ, которими окружено было просвётительное дёло свв. Братьевъ. Все это однако же касалось глаголитскиго славянскиго богослуженія, котя некоторые католичесте инсатели приписывали, да и тенерь приписывають, изобрвтеніе самой глаголиты не Іеронину, а Улфиль. Между темь глаголитское католическое богослужение несомийние извистно было папамъ и, по временамъ, пользовалось даже ихъ высокимъ повровительствомъ. Именно оно, въ полномъ виде или сокращенномъ, постененно распространялось въ земляхъ нъкоторыхъ славянскихъ племенъ, какъ это показывають древніе католическіе бревіарін и миссалы (missale) на славянскихъ наръчіяхъ и даже цёлыя службы на славянскомъ языкі. Правда славянское глаго-

<sup>1)</sup> См. у Гинцеля "Geschichte der Slaven". Приложенія стр. 63 и дал.

литское богослужение не получило всеобщаго распространения среди западныхъ славянъ; папы ограничивали его употребленіе только теми местностями, где оно вошло въ обычай. Темъ не менье папы позволяли мъстнымъ славянскимъ епископамъ переводить весь католическій чинъ службы на славянскій языкь со всвин миссалами, бревіаріями и евхологіями; такъ что по этому переводу уже можно было совершать всё католическія богослужебныя действія на славянскомъ языке. Папы только требовали. чтобы богослужебныя молитвы были писаны или печатаемы не вириллицею, а глаголитою, какъ извъстно, похожею на кириллицу, но отличающеюся отъ нея своею затвиливою кудреватостью. Несомибиные исторические факты подтверждають это. Воть, напримъръ, что писаль Инновентій IV одному Сенскому (въ Далматін) епископу, испрашивавшему у него оффиціальнаго одобренія и утвержденія глаголиты. «Намъ представлено отъ тебя прошение съ такимъ содержаніемъ, что въ Славонін существуетъ особая грамота, которую, по уверенію местных клириковь, они получили оть блажен. Іеронима и держатся ея при отправленіи службъ. Вследствіе этого, чтобы быть теб'я сообразнымъ съ ними и подражать обычаю страны, въ которой состоишь епископомъ, ты смиренно испрашиваешь дозволенія совершать божественныя службы на вышесказанномъ письмени. Мы, принимая во вниманіе, что слово подчинено дёлу, а не дёло слову, даемъ тебё настоящею грамотою испрашиваемое тобою дозволеніе, но только для тах частей страны, гдв вышеупомянутое употребление сохраняется, какъ обычай, лешь бы отъ разности бувви не нарушалась самая мысль. Ліонъ, 14-го апрёля 1248 г. 1). Приведемъ еще одинъ примъръ мъстнаго употребленія глаголитского славянского богослуженія. Въ 1346 году король Чешскій, а впоследствій императоръ Германскій Карль IV, вознамірился построить для бенедиктинцевь



<sup>1)</sup> См. у Гинцеля, *тамь же*, въ Приложенів, стр. 92. Папа иншеть свою грамоту изъ Ліона, потому что въ это время жиль во Франціи, спасаясь отъ пресивдованій германскаго императора Фридриха II.

въ Прагъ монастырь, впослъдствіи сдѣлавшійся навѣстнымъ подъ вменемъ Эммаусскаго. Съ этою цѣлію Карлъ IV обратился въ папѣ Клименту VI и испрашивалъ у него позволенія устроить этотъ монастырь, съ тѣмъ, однавоже, условіємъ, чтобы божественная служба совершалась въ немъ на славянскомъ язывѣ, по католическому обряду и по глаголитской письменности. Папа Клименть VI соглашается на учрежденіе подобнаго монастыря и въ то же время пишетъ въ пражскому митрополиту, что тавъ кавъ въ Славоніи и въ прочихъ славянскихъ земляхъ литургія и другія священныя службы читаются по славянски, то онъ даетъ разрѣшеніе, чтобы и въ новопостроенномъ въ Прагѣ монастырѣ все это тоже совершалось на славянскомъ язывѣ 1).

Разумъется, мъстное допущение глаголитского богослужения не могло предохранить его отъ искаженій, передёловъ и дополненій, неодобрительныхь съ ватолической точки эрвнія. Бывали случан, что среди западныхъ славянъ оказывался недостатокъ въ глаголитскихъ богослужебныхъ книгахъ; а это заставляло ибкоторыхъ обращаться въ православнымъ славянскимъ внигамъ, а иногда даже и примо переходить въ ненавистную латинянамъ «схизму», т. е. въ православіе. Въ виду этого обстоятельства и вполив раздълня общее направление римской церкви въ богослужебному единству, католические епископы славянскихъ народностей всегда сохраняли расположенность замёнить глаголитское богослужение чисто латинскимъ, несмотря на неудовольствіе народа и младшихъ клириковъ. Такъ уже въ конце XVI столетія (1596 г.), местный Аввилейскій соборъ выразиль желаніе, чтобы епископы Далматіи и Истріи старались вводить въ своихъ церивахъ латичскія богослужебныя вниги вийсто славянскихь. Сь тёхъ поръ дъйствительно въ этихъ мъстностяхъ начали мало-по-малу приводить въ исполненіе замёну славянскаго богослуженія латинскимъ, хотя до полной замъны было еще далеко. Въ настоящее время въ этихъ

<sup>1)</sup> См. у Гинцеля, таме же, въ "Приложении, стр. 94 и дал.

мъстностяхъ тъ части латинской литургіи, которыя возглашаются громко, какъ-то: Апостолъ, Евангеліе, Отче нашъ, нъкоторыя молитвы (orationes, praefatio), нъкоторые богослужебные возгласы, равно какъ и нъкоторыя дъйствія, напримъръ, послъдованіе погребенія и пр., совершаются на славянскомъ языкъ, а все прочее, что должны вычитывать собственно священнослужетели или должны гокорить про себя,—читается по-латыни 1).

Сь другой стороны, опасеніе искаженій глаголитскаго богослуженія и перехода славянь въ схизму нобуждали еписвоповь заботиться о единообразіи глаголитского богослуженія, возможномъ его соглашенін и очищеніи съ католической точки зрамія. Уже императоръ германскій Фердинандъ II обращался въ папъ Урбану VI въ 1621 году съ требованіемъ, чтобы, по крайней мёрь, служебнивъ (missale) напечатанъ билъ для славянъ глаголитокими письменами, что и было исполнено папою въ 1631 году, т. е. чрезъ 10 явть по предъявление императоромъ своего требования. Нътъ сомивнія, что и паны не были совершенно равнодушны въ этому делу. Тавъ Инновентій X въ 1646 году писаль, между прочимь, о славянахъ и ихъ письменности следующее: «Такъ какъ намъ слелалось извъстнымъ, что писанныя... по обряду римскому, но на нарвчін славянскомъ и письменемъ, какъ обыкновенно его називають, Іеронимовскимъ, священныя книги Иллирійскихъ племенъ, широко распространенных по Европ' и наученных втрт во Христа преимущественно честными главами Апостоловъ, Петромъ и Павломъ, -- требують своевременнаго пересмотра: то мы, следуя по стопамъ блаженной памяти предпоственника нашего, папы Урбана VIII, который Иллирійскій служебникь, по исиравленіи его, приказалъ напечатать и обнародовать Іеронимовокими буквами и на славянскомъ языка: приказываемъ тоже самое сдёлать и тенерь и пр.» 2). Вообще печатание славянскихъ церковныхъ внигь но латинскому ритуалу всегда совершалось съ въдома и одобре-



<sup>1)</sup> Си. у Гинцеля, тама же, стр. 172 и дал.

<sup>2)</sup> См. у Гинцеля, тами же въ приложения, стр. 98 и дал.

нія панъ. Но съ 1741 года славянская литургія, а съ 1797 года и молитвословъ (Breviarium) уже не печатались болье. Въ католической церкви развивается и крипнеть мисль о високихь преимуществахъ собственно латинскаго богослуженія. Легко представить себё послё этого, въ какое положение должны были прійти церковныя дёла у западныхъ славянъ, особенно когда мы примемъ въ соображение, что молодые католические священники изъ славянь получали въ своихъ семинаріяхъ чисто латинское восцитаніе и нередко разучивались даже говорить по славянски. Теперь-то настало полное паденіе католическаго славянскаго богослуженія. Самъ Гинцель, столь преданный панскому престолу, говоря о славянскомъ римскомъ богослужение за последния столетия, утверждаеть однавоже, что славянскія церкви на Запад'я въ XVIII столетін перешли въ жалкое положеніе, а въ XIX столетін и въ совершенный упадокъ; потому что со стороны папъ этого времени не было предпринимаемо ничего, что могло бы поддержать изъ и сообщать имъ жизненность и силу. По всей, напримъръ, Пріадріатической странь не только не било ни одной каседры славянсваго языва, но и въ самой Заря не существовало славянской семинарін.

Послѣ всего сказаннаго нами. легко понять, что такое дѣлаетъ папа Левъ XIII, когда разрѣшаетъ напечатать славянскій римскокатолическій служебникъ (missale) г.гаголитскими письменами. 
Ничего новаго. Онъ продолжаетъ лишь дѣло своихъ предшественниковъ, Климента VI, Иннокентія IV, Урбана VI, Иннокентія X и пр., дѣло забытое или оставленное въ пренебреженіи ихъ дальмѣйними преемниками. Конечно, съ восточно-православной точки зрѣнія, говоря безотносительно, дѣло это не можетъ подлежать какому либо осужденію; съ восточной точки зрѣнія гораздо лучше, если народъ будетъ молиться на родномъ языкѣ, а не на чужомъ для него и совершенно непонятномъ—латинскомъ. Но для чего папа поддерживаетъ рознь среди славянъ своимъ предпоч-

теніемъ глаголитскаго богослуженія передъ Кирилло-Месодієвскимъ, когла многіе славяне, принадлежащіе въ ограде его церкви, желаютъ возстановленія именно последняго богослуженія, а всё вообще благоговейно чтуть память свв. славянскихъ Просветителей? Для чего печатаеть свой служебникь глаголитой, а не вириллицем? Для чего это деленіе славянь на Павловыхь и Аполлосовыхъ? Оказывается такимъ образомъ, что надежды славянскихъ натріотовъ на примиреніе всёхъ славянскихъ народностей, на объединеніе всёхъ ихъ подъ знаменемъ Кирилло-Менодієвской культуры, были преждевременны. Оказывается, что еще не наступиль тотъ часъ, когда величественные звуки молитвъ и пъснопъній Кирилло-Менодіевскаго богослуженія могли бы снова раздаваться въ ихъ храмахъ. Левъ XIII, при всемъ своемъ расположении къ славянамъ, вовсе не желаетъ поддерживать преграснихъ надеждъ славянскихъ патріотовъ. Будетъ ли, по крайней мере, введенъ новый славянскій служебникь по католическому ритуалу въ техъ славянскихъ земляхъ, гдё римское богослужение совершается теперь на датинскомъ языкъ? Будетъ ли онъ, напримъръ, введенъ среди поляковъ, гдв служебнивъ этотъ могъ бы заминить собою главное католическое богослужение, совершающееся, какъ извъстно, въ Польшт на латинскомъ языкт, и самое добавочное польское богослужение, совершающееся и теперь на польскомъ языкъ даже въ техъ бывшихъ польскихъ областяхъ, которыя никогда не имъли да и теперь не имъють ничего общаго съ польскимъ языкомъ? Принимаемыя Львомъ XIII богослужебныя мёры, при всей своей милости въ славянскимъ народностямъ Запада, не подають этихъ напежлъ: новъйшія же попытки папы окатоличить встхъ болгаръ даже совершенно разрушають эти надежды. Папа вовсе не береть на себя задачи примиренія, соглащенія и единенія славянъ. По примъру своихъ предшественниковъ, онъ ищетъ не общеславянского, или общецерковного мира, а только упроченія и укръпленія своего первосвященнического авторитета. Заключимъ же настоящій нашъ очервъ славянскаго богослуженія на Западъ

следующими словами Г. Оберъ-Прокурора Св. Синода К. И. Победоносцева, въ словать котораго такъ ясно выражены недавно главныя основы желаемаго всеми общеславянскаго или общецерковнаго единенія. Поблагодаривъ кардинала Ванутелли за присланную ему книгу, К. И. Победоносцевъ, между прочимъ, говоритъ: «Блаженъ, вто для изследованія правды избереть соответственний путь, не обращая вниманія на голоса толпы. Счастливымъ будеть онъ въ начале своего труда и въ продолжени его. Вы именно избрали хорошій путь, съ целію дознанія правды о нашемъ народе и о делахъ нашихъ, такъ какъ на все, что у насъ есть, Вы посмотрели съ глубочайшихъ основъ (сквозь нашу святую исрковь) нашей святой церкви, въ которой заключается жизнь, правда и основаніе нашего существа, а потому лишь съ помощію нашей церкви можно и понять насъ. Въ ней мы живемъ, движемся, существуемъ. Вы видъли религіозность нашего народа, хорошіе храмы и хоругви въры, воздвигнутыя на намятникахъ нашей пропедшей жизни. Пусть же цвътеть повсюду святая церковь Господа, Учителя народовъ! Однако она пригнетена повсюду, особенно же въ вашей странъ (т. е. Италіи), гдъ цари земные и ихъ министры сговорились противъ Ісговы и Его Христа. — Времена тяжелыя, мы должны быть бдительными! -- Вотъ грозное предупреждение Высочайшаго Судін. А потому мы должны превратить словесную борьбу и трудиться вийстй для утвержденія божественной віры и нравственности, для устраненія неправды и тымы. Зависть, споры, несогласіе-все это телесное. Не будемъ говорить поэтому другь другу: «Азъ убо есмь Павловъ, азъ же Аполлосовъ»; что такое Павелъ и Аполлосъ, какъ не слуги Того, черезъ Кого мы увъровали, что Богъ все намъ даровалъ? Никто вёдь не въ силё положить другія основанія, кром'є т'єхъ, которыя уже положены, и которыя составляеть Христосъ. Вотъ Кто нашъ Путеводитель и Источникъ всякой правды!> 1). Безъ сомитнія, только на этихъ основахъ мо-

<sup>1)</sup> Письмо это г. Оберъ-Прокурора Св. Сунода первоначально обнародовано было въ итальянской газеть "Voce della Verita"; отдуда въ переводахъ оно по-

жетъ и должно совершиться общеславянское и общецерковное единеніе. Для самаго же единенія этого надобно прежде всего принятіе соотвётственныхъ мёръ; залёмъ надобно смотрёть на православную церковь вообще и русскую въ частности глазами самой православной церкви; далёе надобно избёгать раздёленій на учениковъ Павловыхъ или Аноллосовыхъ; наконецъ надобно признать основаніемъ вселенской церкви одного лишь Іпсуса Христа, Который всегда былъ и навсегда останется единственнымъ ея основаніемъ. Кажется однакоже, что до такого сознанія въ католическомъ христіанскомъ мірѣ еще слишкомъ далеко, хотя уже и тамъ появляются отдёльные христіане, промикшутые идеями подобнаго единенія.

К. Истоминъ.



явилось во многих ватолических газетах». Мы приводим его из унгварскомъ переводи «Листка», заминивъ лишь инкоторыя словенскія идіомы русскими выраженіями. См. "Листок»". 1893 г. № 1. къ "Кардиналу Ванутелли".

## ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

№ 4.

ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοούμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 28 Февраля 1893 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*ъ.

## Ученіе Стефана Яворскаго и Оеофана Прокоповича о Священномъ Преданіи.

Въ богословіи, какъ и въ другихъ наукахъ, есть нъсколько пунктовъ, такая или иная постановка и определение которыхъ имъетъ основоположительное значение для цълой научной системы. Къ числу основоположительныхъ пунктовъ Православнаго богословія мы относимь и ученіе о Священномь Преданін, которое имфеть въ Церкви великую важность, какъ въ теоретическомъ, такъ и въ практическомъ отношении. Теоретическое значение Предания определяется темь, что въ немъ изследуются и устанавливаются источники христіанской истины; принятіе или отверженіе Преданія влечеть за собою признаніе или отрицаніе многихъ догматическихъ ученій Церкви. Практическая же важность Преданія состоить въ томъ, что имъ опредъляются жизненныя отношенія върующихъ къ Церкви. ибо вопросъ о Преданіи съ практической стороны есть въ сущности вопросъ объ отношеніи личнаго разумінія къ общецерковному сознанію; принятіе Преданія есть вм'єст'я съ тамъ подчиненіе частнаго разума обще-церковному пониманію; отрицаніе же Преданія неизб'єжно ведеть за собою отрицаніе авторитета Церкви и утверждение на его мъсто независимой въ двлв христіанской ввры и жизни частной личности. При такомъ основоположительномъ значеніи для вфры и церковной жизни вопросъ о Преданіи неизбѣжно является однимъ изъ первыхъ пунктовъ, на которомъ должно бы остановиться вниманіе каждаго православнаго богослова. Однако мы не можемъ не признать, что вопросъ о Преданіи далеко не разработанъ нашими богословами съ тою опредвленностью и подробностью, какая требуется его важностью. Даже выдающіеся наши богословы не пришли еще къ согласію относительно важнъйшихъ пунктовъ богословско-научнаго воззрънія на Преданіе. Въ то время какъ Филаретъ, митрополить московскій, признавая Преданіе органомъ Божественнаго Откровенія подобно Писанію, повидимому, уравниваетъ Священное Писаніе н Преданіе въ ихъ достоинствъ, однако же въ другихъ мъстахъ своихъ сочиненій онъ склоненъ умалять значеніе Священнаго Преданія предъ Сващеннымъ Писаніемъ; Макарій, митрополить московскій, напротивь признаеть Священное Писаніе и Священное Преданіе совершенно равными по достоинству, но не вполнъ опредъленно выясняеть взаимное отношеніе между Писаніемъ и Преданіемъ. Тъмъ интереснъе и поучительное исторически прослодить попытки догматическихъ изследованій о Предавів; съ одной стороны, мы получимь возможность воспользоваться темь, что добыто ценнаго по этому важному вопросу, а съ другой — опытомъ предшествовавшихъ богослововъ мы опредълимъ сильныя и слабыя стороны разныхъ попытокъ изследованія этого вопроса и темь предохранимъ себя отъ повторенія односторонностей и ошибокъ, допущенныхъ раньше. Мы начинаемъ свое историко-догматическое изследование о Предании разсмотрениемъ учения о немъ двухъ замъчательнъйшихъ богослововъ нашихъ первой половины XVIII въка-Стефана Яворскаго и Өеофана Прокоповича, въ лиць которыхъ русская догматическая наука впервые подвергла серьезному обсужденію вопрось о Священномъ Преданіи. Эта работа помимо прямой своей цели дасть намъ еще возможность опредълить, на сколько основательно довольно распространенное мивніе о римско-католическомъ элементв въ воззрвніяхъ Стефана Яворскаго и о протестантской тенденціи въ богословствованіи Өеофана Прокоповича.

Изложимъ сначала ученіе о Священномъ Преданіи Стефана Яворскаго по его знаменитому творенію: "Камень вѣры". "Православно-каоолическая Церковь наша", говоритъ Стефанъ Яворскій <sup>1</sup>), принимаєть и хранить не только слово Божіє писанное, но и слово Божіє устно преданное. Ибо равную силу имъєть слово царское, происходить ли оно чрезъ писаніе, или чрезъ устное изреченіе... тъмъ болье слово Божіє равную имъєть силу писанное-ли, или преданное. Не отъ хартіи, не отъ черниль и не отъ языка имъєть слово Божіє силу, но отъ Бога, отъ Котораго оно произошло (стр. 4)".

"Священнымъ Преданіемъ называется ученіе, въ Священномъ Писанів, т. е. въ Библіи не записанное, но отъ одного къ другому передаваемое и последовательно содержимое; это ученіе можетъ быть и записано, но не въ Библіи, а въ святоотеческихъ твореніяхъ; напр., о крещеніи младенцевъ, котя ничего определеннаго въ Библіи не говорится, но много написано въ свято-отеческихъ твореніяхъ (стр. 5)".

"Не все, что относится къ въръ, заключается въ Священномъ Писаніи, но многое мы имъемъ отъ Преданія... поэтому Преданіе такъ необходимо для въры, что чрезъ одно Преданіе можетъ быть въра, безъ Преданія же одно Священное Писаніе недостаточно для въры (11)".

Эта послёдняя замёчательная мысль, главнёйшая во всемъ трактатё о Преданіи, ближайшимъ образомъ раскрывается и доказывается въ первыхъ четырехъ главахъ трактата. Стефанъ Яворскій указываетъ замёчательный фактъ, что ветхозавётная и новозавётная Церкови были основаны и утверждансь первоначально на Преданіи, а не на Писаніи. Совершенно естественно слёдуетъ выводъ, что вёра можетъ основиваться на Преданіи помимо Писанія... "Вёра отъ слуха, говоритъ Апостолъ; разсуди, что вёра бываетъ отъ слуха, а не отъ чтенія (13)".

Это глубокомысленное замъчание Стефана Яворскаго показиваеть его истинный взглядь на сущность въры и на отношение Предания къ Церкви. Въра не есть теоретическое учение, которое всякий могь бы почерпнуть изъ письменныхъ источ-



<sup>1)</sup> Славянскую річь Стефана Яворскаго передаень на русскомъ языкі, иногда съ сокращеніями; страници будемъ ўказывать по Московскому пзданію "Камня віры" въ 1843 г.

никовъ; она прежде всего есть явленіе жизненное, глубоко проникающее всё силы человёческаго духа, и потому можеть быть наиболье возбуждена въ человъкъ живою же душею, непосредственнымъ вліяніемъ живой мысли и чувства одного человъка на мысль и чувство другаго человъка. Равнымъ образомъ и Церковь не есть лишь общество одинаково мыслящихъ людей, имфющихъ одинаковыя общія возэрфнія, почерпаемыя изъ одного письменнаго источника; но она есть прежде всего органическое единство, связь между членами котораго коренится на единствъ источниковъ ихъ общей живни. Поэтому то ни въра, ни Церковь не могли возникнуть и продолжать свое существование исключительно на основъ Писанія, но для того и другаго нуждались и нуждаются въ непосредственномъ живомъ воздействии и созидающемъ вліяніи одной живой личности на другую. Отсюда открывается существенная и необходимая связь Преданія съ Церковью и съ върою. Эти именно мысли выражаетъ Стефанъ Яворскій, укавывая на продолжительное существование Церкви безъ Писанія до Христа и непосредственно послѣ Христа. "Въ продолженіи многихъ літь Церковь Христова была безъ Писаній, наставляясь въ въръ однимъ только словеснымъ ученіемъ. Ибо если отъ Адама до Монсен Церковь могла быть безъ Писаній, утверждаясь исключительно на Преданіи, то почему же Церковь Христова не могла бы существовать въ продолженіе многихъ лътъ, утверждаясь только на преданіяхъ? Это видно и изъ словъ Христа, заповъдавшаго Апостоламъ не писать, но проповъдывать, говоря: "шедте научите вся языки" (Мо. 28, 19) (стр. 14).

При такомъ отношеніи Преданія къ Церкви понятно, что Преданіе должно существовать и послѣ того, какъ появилось Писаніе, въ подтвержденіе чего Стефанъ указываеть на фактъ существованія преданій у евреевъ и послѣ появленія у нихъ Священныхъ Писаній.

Болье обстоятельное развитіе этихъ замычательныхъ и глубокихъ мыслей объ отношеній Преданія къ Церкви и въ частности къ выры находится въ тыхъ главахъ, гдъ Стефанъ Яворскій доказываетъ необходимость Преданія свидытельствами Свящаннаго Писанія и св. отцовъ. Обратимъ главное вниманіе на самый подборъ этихъ свидѣтельствъ, откуда при указанныхъ уже мысляхъ намъ яснѣе представиться отношеніе Преданія къ вѣрѣ и Церкви.

Інсусъ Христосъ не оставилъ апостоламъ никакого письменнаго изложенія своего въроученія, но Онъ далъ имъ другой, върнъйшій залогъ непогрышимаго разумынія ими Его Божественнаго ученія; Онъ обыщаль имъ послать и дыйствительно послаль Утышителя, Духа истины, Который наставлялъ ихъ на всякую истину (Іоан. 16, 12). Вмёсто письменнаго наставленія, которое могло быть во всякое время перетолковано, и которое ограничиваеть сферу своего непосредственнаго вліянія областью интеллектуальною, апостоламъ дается непогрышимый Наставникъ и Источникъ всякой истины, Духъ Святой, дыйствующій не на умъ только, но проникающій в согрывающій евангельской истиной всего человыка.

Но если евангельская истина насаждена была въ сердцахъ апостоловъ непосредственнымъ научениемъ отъ Інсуса Христа и внутреннимъ просвъщениемъ Св. Духа, то и апостолы не ннымъ образомъ должны были исполнить возложенную на нихъ миссію, какъ передавая ученіе Христово отъ сердца къ сердцу. отъ мысли къ мысли. Поэтому-то апостолы получили повельніе отъ Спасителя научить всв народы, крестя ихъ во ния Отца и Сына и Св. Духа, уча ихъ блюсти все, заповъданное имъ, ибо только при живомъ проповъданіи возможно было такое дъйствіе слова Божія на души челов'вческія, которое производило ръшительный перевороть въ ихъ жизни и подготовляло дело духовнаго обновленія, совершавшагося въ таниствъ крещенія силою того же Св. Духа, Который влагаль въ уста апостоловъ слова воодушевленія и жизни. Такое вначеніе пропов'яданія, какъ источника в'єры, указываеть ап. Павелъ. "Какъ призывать Того, говорить онъ, въ Котораго не увъровали, какъ впровать въ Того, о Комъ не слыкали, какъ слышать безъ проповыдующаю (Рим. 1, 14)? "Отсюда ясно, замъчаетъ Яворскій, что въра можетъ быть только чревъ пропов'вданіе, помимо Писанія; посему немного ниже (ст. 17) тоть же апостоль говорить: "въра оть слышанія, слышаніе же отъ слова Божія", т. е., проповъданнаго, ибо о таковомъ тамъ и ръчь Павлова" (стр. 17).

Но христіанство проявляется какъ жизненная сила не только въ живоносномъ ученіи, но и въ дъйствующихъ учрежденіяхъ, куда относятся богослужебныя, каноническія и дисциплинарныя установленія Церкви. Естественно, что они лучше всего сохраняются въ преданіи, ибо, служа внъшними проявленіями церковной жизни, они по необходимости переходять изъ рода въ родъ даже и безъ всякихъ письменныхъ опредъленій, путемъ простой передачи. Говоря объ этихъ сторонахъ церковно-религіозной жизни, ап. Павелъ замъчаетъ: по прочихъ (т. е. о разныхъ богослужебныхъ установленіяхъ) егда приду, устрою" (I Кор. 11, 34). "Нътъ сомнънія, говоритъ Яворскій, что много апостолъ устроилъ, но что именно—въ Писаніи не находимъ" (16).

Итакъ, въ насажденіи въры и устроеніи Церкви Преданіе предшествовало Писанію, и предшествовало не случайно, но необходимо. Преданіе является единственной формой распространенія и утвержденія между людьми евангельской истины, поскольку мы должны признать, что христіанство не есть философская теорія, но живая сила, сообщаемая не иначе, какъ путемъ передачи, "преданія" отъ одного носителя своего къ другому. Писаніе могло явиться только послѣ Преданія и на основѣ его, что и подтверждается исторіей. Евангелистъ Лука написалъ свое Евангеліе на основаніи Преданія, о чемъ и самъ онъ заявляеть (Лк. 1, 1—4) (стр. 14—15).

Понятіе о Преданів, какъ оно выяснено у Стефана свидътельствами Священнаго Писанія, мы считаемъ очень важнымъ и цѣннымъ. Оно не страдаетъ тою поверхностностью и неопредѣленностью, какая замѣчается въ обычныхъ опредѣленіяхъ Преданія, какъ слова Божія, не записаннаго Богодухновенными писателями. Совершенно справедливо, что Преданіе есть слово Божіе неписанное, но если остановиться только на такомъ понятіи о Преданія, то возникаеть недоумѣніе, отчего же не все слово Божіе записано апостолами, но нѣкоторая часть его передана устно? При такомъ взглядѣ само Преданіе получаеть характеръ явленія случайнаго, не имъющаго существеннаго и необходимаго значенія въ истинно-Христовой Церкви.

Опуская менве важния соображенія и выводы Стефана Яворскаго изъ Священнаго Писанія въ польку Преданія, перейдемъ къ разсмотрвнію дальнвиших доказательствъ и разъясненій Преданія. Кратко указавъ на приміръ вселенскихъ соборовъ, руководившихся въ своихъ догматическихъ опредъленіяхъ Преданіемъ (І всел. соб.) и заповъдавшихъ хранить его и руководиться имъ въ вере и жизни (2 всел. соб. пр. 6; 7 всел. с. пр. 7), Стефанъ Яворскій приводить свидътельства отновъ Перкви о важности и необходимости Священнаго Преданія. Остановимся на тіхъ святоотеческихъ свидетельствахъ, въ которыхъ продолжается выяснение Преданія въ направленіи уже указанномъ. Въ этомъ отношеніи обращають на себя внимание прежде всего тв слова изъ сочиненія "О небесной Іерархін", приписываемаго св. Діонисію Ареопагиту, въ которыхъ Преданіе опредвляется какъ слово Божіе, передаваемое помимо Писанія лизъ ума во умъ, чрезъ слово тълесное". Но указываемый здёсь предвиать Преданія, какъ живаго органа жизни Церкви съ наибольшею полнотою выясняется въ приводимыхъ Стефаномъ Яворскимъ словахъ Златоуста и блаж. Өеофилакта. Слова Златоуста такъ прекрасно выясняють значение и необходимость Преданія въ Церкви, что мы приводимъ ихъ въ буквальномъ извлеченіи. "Намъ не следовало бы, говорить Златоусть, даже требовать помощи отъ Писанія, но вести жизнь столь чистую, чтобы благодать Духа была витсто книгъ для насъ, и какъ сіи чернеламе, такъ сердца наши должны быть написаны Духомъ Святымъ. Но поелику мы отринули сію благодать, то не оставимъ хотя втораго пути. А что первый лучте быль, сіе показаль Самь Богь въ словахъ и делахъ своихъ. Ибо съ Ноемъ, съ Авраамомъ и его потомками, а также съ Іовомъ и Моисеемъ не чревъ Писаніе беседоваль Онь, а Самъ чревъ Себя, находя умъ ихъ чистымъ... И это, какъ извъстно, было не съ ветхозавътными только святыми, но и съ новозавътными. Ибо и апостоламъ не оставилъ Богъ ничего писаннаго, а вивсто Писанія об'вщана благодать Духа. "Той, сказаль Онъ,

воспомянеть вамъ вся". А чтобы ты вналъ, что сіе было гораздо лучше, послушаемъ, что Онъ говорить чревъ пророка: "Завъщаю вамъ завътъ новъ, дая законы Моя въ мысли ихъ, и на сердцахъ ихъ напишу Я, и будутъ вси научени Богомъ" (Іер. 31, 31--34). И Павсят, показывая сіе превосходство одного предъ другимъ, говоритъ, что онъ получилъ законъ, написанный "не на скрижаляхъ каменныхъ, но на скрижаляхъ сердца плотяныхъ". Но когда по истеченіи продолжительнаго времени появились уклоненія въ догматахъ и нравственности, тогда появилась потребность въ наставление отъ Писанія". Блаж. Өеофилактъ делаетъ только перифразъ словъ Златоуста. "Божественные мужи, говорить онъ, не писаніями и книгами были просвъщаемы, но имъя чистый умъ, сіяніемъ Духа были озяряемы; они знали хотвнія Бога, беседуя съ Нимъ устами къ устамъ. Таковы были Ной, Авраамъ, Моисей... Такъ и Христосъ со апостолами непосредственно бестдовалъ и благодать Духа Святаго далъ имъ учителемъ. Но такъ какъ имъли возникнуть ереси и растлить нравы наши, то Тосподь благословиль, чтобы написаны были Евангелія, дабы мы, научаясь отъ нихъ истинъ, не прельщались ложными ересями и тъмъ не растлъвали нравовъ нашихъ" (стр. 22-24).

Итакъ по воззрѣнію Златоуста и Өеофилакта Писаніе является лишь критеріемъ, пробнымъ камнемъ для отличія религіозной истины отъ лжи; оно должно служить намъ для повѣрки нашего вѣро-и-нравоученія; въ немъ залогь и ручательство того, что ученіе Церкви при постоянной смѣнѣ ея членовъ, ея жизненныхъ обнаруженій, ея историческихъ судебъ, совершенно согласно съ ученіемъ самовидцевъ Слова, сохраняющемся въ Писаніи. Но собственною и единственною формою сообщенія и закрѣпленія въ сознаніи людей христіанской религіи является Преданіе. Св. Златоустъ, а за нимъ и Өеофилактъ приходятъ къ этой мысли изъ того ввгляда на религію, что она есть непосредственное и живое общеніе съ Богомъ, которое возможно не чрезъ внѣшнюю букву Писанія, а чрезъ прямое воздѣйствіе одной личности на другую.

Посл'в того какъ понятіе о преданіи, какъ живомъ орган'в сообщенія христіанской истины и распространенія Церкви

между людьми раскрыто съ достаточной полнотой, сдёлаемъ на основани другихъ Святоотеческихъ свидетельствъ, приводимыхъ Стефаномъ Яворскимъ, еще одинъ выводъ о значеніи Преданія. Совершенно понятно, что Преданіе, какъ органъ преемственной передачи духа Христова въ Церкви, стоитъ въ ближайшей связи со всёми обнаруженіями жизни Церкви, преимущественно практической. Посему Богослуженіе, обычан, устройство Церкви, взаимныя отношенія ся членовъ главивнимъ образомъ передаются и сохраняются Преданіемъ, которое по этой причинъ имъетъ очень важное вначение во области Богослужебной и канонической. Мысль эта находить себъ полное и разнообразное выражение въ свидетельствахъ Отцовъ, указываемыхъ Стефаномъ Яворскимъ. Такъ, святой Василій Великій говоритъ, что въ Преданіи виветь свое основание обычай изображать на себъ крестное знаменованіе, обращать во время молитвы лицо на востокъ и преподобный святый Кипріавъ на преданіи основываеть обычай помазывать крещаемаго елеемъ, растворять вино для Евхаристія водою (стр. 22). Въ Преданія же находить свою основу крещеніе младенцевъ, правднованіе воскреснаго дня витсто заповъданной ветхозавътнымъ Писаніемъ субботы, равно также и другихъ праздниковъ, которые существують даже у отвергающихъ Преданіе (протестантовъ) (стр. 28, 108).

Наиболье выскими и цыными доказательствами вы пользу Преданія являются ты, вы которыхы раскрывается необходимость Преданія для опредыленія канона Священныхы книгы, ихы неповрежденности и истиннаго смысла. Сила этихы доказательствы заключается вы томы, что безы Преданія и само Писаніе не имыеть поды собой почвы, теряеты значеніе писыменнаго памятника сверхыестественнаго Божественнаго Откровенія и не можеты служить непогрышимой и для всыхы опредыленной нормой выры и живни. Стефаны Яворскій сы особою обстоятельностью раскрываеты эти мысли, показывая, что такое именно значеніе по отношенію кы Писанію имыло Преданіе какы вы ветхозавытной, такы и вы новозавытной Церкви. Вы самомы дылы, на чемы основывается наше убыжденіе, что книги, признаваемыя нами каноническими, дый-

ствительно имъють за собою это достоинство? Оно не можать основываться на самомъ Священномъ Писанія, ибо во 1-хъ, нигдъ въ Писаніи нътъ полнаго перечисленія каноническихъ книгь, а во 2-къ, если бы даже мы имъли цолный каталогъ Священныхъ книгъ въ какой либо канонической книгъ, то по отношенію къ сей последней требовалось бы полтвержденіе и ея каноническаго достоинства другой Священной книги, относительно же этой новой книги возникаеть тоже самое требованіе и т. д. Словомъ, само Священное Писаніе не можеть свидетельствовать о своемъ каноническомъ достоинстве, ибо такое свидътельство должно виъть свою опору виъ Писанія, иначе мы не могли бы опредёлить истинно Божественныхъ писаній среди другихъ мнимо Священныхъ книгъ. имъющихъ притязаніе на Божественное происхожденіе. Такая опора для опредвленія канона Священных книгъ и дается Преданіемъ. Протестанты, отрицающіе Преданіе и принимающіе одно Писаніе, впадають въ противорічіе, ибо въ этомъ случав основываются на томъ, что отвергаютъ.

Не менъе важное вначение имъетъ Предание въ вопросъ о неповрежденности Писания. Само Писание, конечно, не можетъ отвътить на этотъ вопросъ, и только преемственно сохраняющееся въ Церкви учение апостольское или Предание даетъ основу нашему убъждению, что книги, признаваемыя каноническими, дъйствительно вполнъ согласны съ учениемъ апостольскимъ и въ точности содержатъ его и донынъ.

Далье для обладанія Божественною истиною не достаточно быть убъжденнымъ въ неповрежденности Священнаго Писанія. Не нужно забывать, что Священныя книги суть именно писаніе, т. е. слово Божіе писанное, которое можетъ быть понимаемо и изъясняемо различно. Но въ тъхъ случаяхъ, когда дъло идетъ о важнъйшихъ религіозныхъ истинахъ, которыя полагаются въ самую основу нашего сознательнаго бытія; которыя должны составлять для насъ неизмъримо большую реальность, чъмъ окружающая насъ дъйствительность, составляя норму для сужденія и оцънки этой дъйствительности,—выведеніе такихъ истинъ изъ Писанія не можетъ быть предоставлено ограниченному разумънію отдъльнаго человъка, ибо никто

не можеть поручиться за върность своего пониманія Слова Божія. Между тъмъ существуеть очень много трудностей, которыя дълають совершенно невовможнымъ непогръшимое равумъніе всего Слова Божія для отдъльнаго человъка. Стефанъ Яворскій подробно исчисляеть всё трудности, какія неизбъжно представляются каждому при изученіи Писанія. "Въ священномъ Писаніи, говорить онъ, нужно различать букву (письма) и смыслъ (разумъ); но и по буквъ, и по смыслу оно не можеть быть предметомъ непогръшимаго разумънія человъка"; слъдують обильныя ссылки автора на исторію ересей, возникшихъ изъ неправильнаго пониманія буквы Писанія (Манихеи, Аріане, Македоніане), или смысла его.

Послъ общаго указанія на трудности, представляемыя Писаніемъ при истолкованіи его, Стефанъ Яворскій деласть частнъйшее указаніе ихъ; эта часть трактата разработана авторомъ весьма обстоятельно; но такъ какъ она не имфетъ непосредственнаго отношенія къ ученію о Преданіи и не разъясняеть особенно его возарвній на этоть, предметь, то мы опускаемь ея изложение. Общій выводь изъ нея тоть, что Священное Писаніе представляеть весьма многія и самыя разнообравныя ватрудненія при опреділеніи истиннаго его смысла, вслідствіе чего возникають разныя недоумівнія и заблужденія среди взследующих Писаніе. Кто же должень быть решителемь и судьей этихъ недоумвній и заблужденій? Само Писаніе? оно есть причина несогласія; равумъ человіческій? но онъ то и заблуждается, требуя для себя наставника съ безусловнымъ авторитетомъ въ дълахъ въры и нравственности. А между тъмъ такой непогрешимый судья и решитель всехъ недоумъній долженъ быть, иначе мы были бы обречены на постоянныя заблужденія, или въ лучшемъ случав-калебавія между сомнительными въроятностими. Такой судья дъйствительно есть. Это-дерковъ Святая Касолическая, какъ всенародное судилище, въ которомъ Самъ Христосъ путь показуетъ" (стр. 30), или что тоже ръшителями всёхъ недоуменій и авторитетными толкователями Священнаго Иисанія являются "Вселенскіе и пом'встные соборы, Отцы Богодухновенные, въ догматахъ и толкованій Священнаго Писанія согласные (ibid.).

Эту мысль Стефанъ Яворскій излагаеть еще и въ такихъ выраженіяхъ: "Церковь Святая Касолическая соборами и Отцами богоглаголивыми, учителями въ догматахъ согласующимися утверждаемая, Писаніями Священными правому разуму толкованными исправляемая и Преданіемъ апостальскимъ, гдѣ Священное Писаніе оскудъваетъ, вразумляемая, всякія стязанія, сомнънія, споры, распри, раздоры премирнымъ Святого Духа присущіемъ утоляетъ, укрощаетъ и предѣлъ не проходный всякимъ противленіямъ полагаетъ" (стр. 72).

Можетъ показаться не совсвиъ соответствующимъ цели равсмотренное нами доказательсво необходимости Преданія для определенія истиннаго смысла Писанія, ибо въ концеравсужденій по этому вопросу Стефанъ Яворскій приходить къ выводу о необходимости для сей цели не Преданія, а свидетельства, или голоса Церкви. Но внимательное разсмотреніе совершенно устраняеть кажущееся несоответствіе между темъ, что хотель доказать авторъ, и темъ, что въ действительности онъ доказаль; самое же Преданіе получаеть здесь новое определеніе, которое впрочемъ вытекаеть совершенно естественно изъ определенія его выведеннаго раньше.

Въ самомъ дълъ, Преданіе есть живой органъ, чрезъ который Церковь обращается къ сознанію человъчества и передаеть отъ одного поколенія къ другому все содержаніе своей жизни, всъ жизненныя начала, положенныя въ ней Інсусомъ Христомъ и апостолами, а следовательно, сообщаеть сознанію върующихъ Священное Писаніе и истинное разумъніе его. Но будучи органомъ распространенія Божественной истины и правильнаго разумения ея, Предание темъ самымъ авляется, какъ актъ сознанія Церкви, какъ Живой голось ся. Если же смотръть на Преданіе, какъ на голосъ Церкви, то уже не будеть никакого противоръчія приписывать Церкви то, что предположено было доказать о Преданіи. Вмістів съ тівмъ совершенно понятно, почему Преданіе, понимаемое какъ голосъ Церкви, является высшимъ авторитетомъ при определении канова Священныхъ книгъ, ихъ неповрежденности и истиннаго пониманія. Церковь, во всякое время своего существованія связанная чрезъ непрерывное јерархическое преемство съ апостолами, а чрезъ нихъ и съ Іисусомъ Христомъ, можетъ безошибочно опредёлить, какія книги произошли отъ апостоловъ и какой смыслъ заключають въ себё апостольскія Писанія, сравнивая содержаніе ихъ съ преданнымъ ей и нензявно хранящимся чрезъ непрерывное преемство апостольскимъ ученіемъ. Это совершенное вёдёніе всего, относящагося къ Священному Писанію, Церковь и высказываеть въ Преданіи, какъ въ своемъ голосъ.

Въ чемъ же именно выражается Преданіе, какъ голосъ Церкви? Этотъ вопросъ уже рѣшенъ Стефаномъ Яворскимъ въ приведенныхъ нами словахъ его о Церкви, какъ судьи несогласій и заблужденій въ поннманіи Священнаго Писанія. Церковь поучаетъ насъ устами своихъ отцевъ, пастырей и учителей; преимущественнымъ же выраженіемъ голоса церковнаго служатъ соборы вообще, и вселенскіе—въ особенности. Вселенскій соборъ есть реальное и для всёхъ видимое выраженіе самосознанія Церкви, какъ живаго органа Божественной истины. Преданіе есть самосознаніе Церкви, выражающееся на вселенскихъ соборахъ. Это послёднее и наивысшее опредъленіе Преданія, какое дается Стефаномъ 1).

При такой органической свизи Преданія съ соборами совершенно умістнымъ является въ трактать о Преданіи ученіе объ авторитеть соборовъ—главнымъ образомъ вселенскихъ, ибо только они являются выразителями голоса всей Церкви, Преданія общецерковнаго.

<sup>1)</sup> Взглядь на Преданіе, какъ на голосъ Церкви, Сефанъ Яворскій высказиваєть, хотя впрочемь мимоходомь, уже въ самомъ началь своего трактата. Разбирая возраженія протестантовъ противъ преданій о крестномъ знаменія, обращенія лица на востокъ во время молитвы и проч., онь вмѣсто доказательства правильности этихъ преданій, утверждаеть законность ихъ существованія на томъ основанія, что они установлены Церковію. Поэтому вмѣсто опроверженія частныхъ пунктовъ, выставленныхъ протестантами противъ означенныхъ выше преданій церковныхъ, Стефанъ прямо обращвется къ протестантамъ съ вопросомъ: "подобаеть ли Церковь Святую слушать или не слушать или не подобаеть?" Отсюда видно, что принятіе предавій есть въ сущности послушаніе голосу Церкви, которая, "какъ Невѣста Христова, имѣетъ полную власть установлять всякія чиноправленія, благольпію Св. Вѣры подобающія" (стр. 3). Еще опредьленнье эта мысль выражается въ главахъ, гдѣ Стефанъ приводить доказательства въ пользу Предавія изъ свидѣтельствъ Свящ. Писанія и твореній Св. Отцовъ Церкви. (См. гл. 2 и 4).

Основная мысль Стефана объ авторитетъ вселенскихъ соборовъ такова: "вселенскіе соборы, во имя Господне собранные, въ членахъ въры заблуждению не подлежатъ". Это положение доказывается темъ, что: 1) на вселенскомъ соборъ присутствуетъ Христосъ, объщавшій пребывать въ Церкви во вся дни до скончанія в'вка; 2) что вселенскому собору соприсутствуеть Духъ Святый, Который по обътованію Спасителя имъеть пребыть съ върующими "въ въкъ" (Іоан. 14, 16); 3) что вселенскій соборъ представляеть собою Церковь вселенскую, которая не можеть заблудиться, ибо и "врата адова не одолжють ей" (Ме. 16, 18). 4) Посему Св. Отцы называютъ постановленія вселенскихъ соборовъ установленіями Божественными, изреченіями непреложными (Кириллъ Іерус.), ва которыя опи готовы пожертвовать даже жизнію (Амвросій Мед.), которыми должны руководиться всф сомнивающіеся, какъ непогръшимой нормой въры (Василій В.) (стр. 57).

Далве ставится очень важный вопросъ: большей ли "чести и почтенія" достойны соборы или Священное Писаніе? Слъдуеть отвъть, что соборы никакъ нельзя "предпочитать" Священному Писанію, ибо оно есть Слово Божіе, непосредственно открытое Богомъ и какъ бы со словъ Его записанное; въ этомъ преимущество Писанія, которымъ оно превосходить соборы, "тыя бо ниже имуть, ниже пишуть откровеній и словесъ Божійихъ безпосредственив, но точію извъщають, кое есть слово Божіе писано, кое предано, и кой смыслъ имутъ..., ниже дають Священнымъ Писаніямъ истины, но истину въ нихъ сокровенну явъ возвъщають" (стр. 59).

Впрочемъ Стефанъ Яворскій не вездів въ своемъ трактатів послівдовательно выдерживаетъ эту мысль. Такъ, онъ вполнів уравниваетъ вселенскіе соборы собору апостольскому, постановленія котораго имітли (конечно) равное достоинство съ Священнымъ Писаніемъ. "Если уставы Іерусалимскаго собора, гиворитъ Стефанъ, были хранимы по повелівнію апостоловъ, то почему же и прочіе соборы, сообразные Іерусалимскому, не иміть равной чести, силы и обязательности, ибо однимъ и тіть же Духомъ Святымъ и Іерусалимскій, и Никейскій, и Константинопольскій, и Ефесскій, и прочіи вселенскіе пра-

вильные соборы были наставляемы, имъя слъдующее недвижимое основание своихъ правилъ: "изволися Духу Святому и намъ" (стр. 66).

Вторая часть трактата о Преданіи исключительно полемическая; въ разборъ и опроверженіяхъ доводовъ противниковъ Стефанъ Яворскій повторяетъ то, что высказано было имъ въ первой части; поэтому мы не будемъ излагать содержанія антипротестантской полемики Стефана, такъ какъ въ ней не высказывается никакихъ новыхъ мыслей о Преданіи (стр. 69—106).

Въ "окончаніи" Камня вѣры представленъ сводъ всѣхъ существенныхъ мыслей трактата (107—114).

Формулируемъ вкратив учение Стефана о Предания.

Преданіе подобно Священному Писанію имъетъ происхожденіе отъ Бога; посему оно равночестно Писанію и им'ветъ такую важность, что безъ него невозможна вфра. Будучи живымъ органомъ сообщенія людямъ Божественной истины и средствомъ для преемственной передачи жизни Церкви изъ рода въ родъ, Преданіе естественно предшествуетъ Писанію и при нъкоторыхъ условіяхъ можетъ быть вполнъ достаточнымъ и безъ Писанія для существованія въры Церкви: однакожъ изъ этого вовсе не следуетъ, что Преданіе выше Писанія: по содержаніи они совершенно равнаго достоинства, ибо то и другое-слово Божіе, только Преданіе есть такая форма выраженія его, которая необходима при живомъ проведеніи Божественной мысли въ сознаніе людей. Какъ голосъ Церкви, Преданіе даеть основу самому Писанію при опредъленіи его каноническаго достоинства, неповрежденностил истиннаго симсла: поэтому принимающіе Писаніе, но отвергающіе Преданіе подобны тімь, которые вы палаті жительствують, а основание ея разоряють" (стр. 107). Органомъ Преданія, какъ голоса Церкви, служить единогласное ученіе Отцевъ и учителей Церкви, которое на вселенскихъ соборахъ получаеть значение полнаго выражения непогращимаго самосознанія вселенской Церкви.

Переходимъ къ изложенію ученія о Преданіи Өеофана Прокоповича. Здёсь мы уже не встрёчаемъ того целостнаго и систематически-развитаго возгрвнія на Преданіе, какое мы видъли у Стефана Яворскаго. Намъ придется излагать не столько положительно высказанные взгляды Өеофана на Преданіе, сколько выводить ихъ изъ ученія его о Писаніи. Впрочемъ, это не значитъ, чтобы относительно взгляда Өеофана на Преданіе возможны были только сомнительныя или болъе или менъе въроятимя догадки. По мъстамъ своего Богословія Өеофанъ ділаль положительныя, притомъ совершенно ясныя и категорическія замізчанія о значеніи Преданія. послё которыхъ не остается мёста никакимъ недоумёніямъ относительно существенныхъ взглядовъ Өеофана по этому предмету. Самые выводы о Преданіи, которые мы сдёлаемъ на основании учения Өеофана о Священномъ Писании, вытекають такъ естественно и необходимо, что они, безъ всякаго сомивнія, выражають подлинныя возврвнія самого Өеофана на Священное Преданіе. Главный матеріалъ для опредъленія сужденій Өеофана на Преданіе заключается преимущественно во Введеніи (Prolegomena) въ его Богословіе; особенную важность имветь XIII гл. "объ авторитетв соборовъ, преданій и Отцовъ"; впрочемъ наиболює важная для насъ часть этой главы-объ авторитетъ Преданій и св. Отцевъ принадлежить не Өеофану, а продолжителю его труда 1); однако эта часть изложена въ строгомъ соответстви съ взглядами Өеофана, высказанными имъ въ ученіи о Священномъ Писанін, и является въ сущности систематизаціей выводовъ, какіе естественно следують изъ богословскихъ воззреній Өеофана.

Въ то время какъ Стефанъ Яворскій признаеть за Преданіемъ такую важность, что безъ него невозможна въра, а слъдовательно, и богословіе, Өеофанъ высказывается въ совершенно противоположномъ смыслъ уже на первыхъ страницахъ своей богословской системы. Обратимся къ самому



<sup>1)</sup> После отдела объ авторитете Соборовъ следуетъ такан заметка: "Hactenus Theophanis, sequentia (т. е. о Преданіяхъ и Отцахъ) ab alio auctore sunt concinnata", стр. 270.

опредъленію богословія. По Ософану "богословіе есть ничто иное, какъ тѣ же самыя Божественныя изреченія, необходимыя для славы Божіей и нашего спасенія, которыя въ Священных книгахъ, навываемыхъ Писаніемъ, читаются въ разныхъ иѣстахъ, только приведенныя въ порядокъ и методически для удобнѣйшаго изученія расположенныя" (стр. 2) 1). Здѣсь заключается какъ бы въ зародышѣ все ученіе Ософана о Писанія какъ единственно-необходимомъ, ясномъ и полномъ источникъ богословія; здѣсь же ясно открывается и отрицательное отношеніе Ософана къ Преданію, какъ источнику богословія, ибо если все содержаніе богословія слагается изъ изреченій Священнаго Писанія, то въ Преданіи уже нѣтъ никакой необходимости и для богословія оно излишне. Эта мысль совершенно опредъленно и высказывается Ософаномъ въ главѣ (17) "о началахъ богословія" (de theologiae principiis).

"Подъ именемъ началъ, говоритъ онъ, мы разумъемъ тъ основанія, которыя суть какъ бы свиена для всвую доказательствъ, и чрезъ которыя если что подтверждается, то подтверждается окончательно, такъ что сами эти основанія уже не могуть быть доказываемы, но сами по себ'в должны быть принимаемы, какъ върнвишія, и если ихъ кто продолжаетъ отрицать, съ тъми далъе разсуждать невозможно" (стр. 11). Такимъ основаніемъ для Богословія должно служить Слово Божіе, ибо предметь Богословія-Самъ Богь, и знать мы можемъ Его только изъ того, что Онъ открылъ о Себъ. Но спрашивается, одно ли только Слово Божіе можеть и должно служить основаніемъ, или источникомъ Богословія? Относительно этого вопроса, говорить Өеофанъ, существують большіе споры, но мы отвъчаемъ положительно на следующихъ основаніяхь: никто не можеть считаться авторитетомъ въ той области знанія, въ которой овъ не свідущь; Бога же никто изъ людей не можетъ постигнуть; поэтому единственнымъ учителемъ нашимъ долженъ быть Інсусъ Христосъ, ученіе Котораго изложено въ Священномъ Писаніи; "одно Слово



Страницы указываемъ по Лейпцигскому изданйю Өеофанова Богословія въ 1782 г.

Божіе, одно Писаніе есть начало Богословія"; поэтому мы должны уклоняться отъ всякихъ человъческихъ ученій. ибо люди весьма часто заблуждаются 1). Хотя Өеофанъ и не отрицаетъ прямо въ этомъ мъстъ Преданія, но привнавая единственнымъ началомъ или источникомъ Богословія Писаніе, онъ по крайней мъръ отнимаетъ у Преданія значеніе особаго начала или источника Богословія.

Слѣдующія за симъ главы: объ авторитетъ Священнаго Писанія (de auctoritate sacrae Scripturae V), о необходимости его (de necessitate s. Script. VII), о ясности (de s. Scrip. perspecuitate VIII), о полнотъ и совершенствъ (de s. Scrip. perfectione IX), о правильномъ истолкованіи Священнаго Писанія (de s. Scripturae legitima interpretatione X), о книгахъ каноническихъ (de s. Script. libris canonicis) мы распредълимъ для большаго удобства и цъльности изложенія, какое требуется нашей задачей, въ слъдующемъ порядкъ: глава V объ авторитетъ Священныхъ книгъ разсмотримъ вмъстъ съ главою XI о канонъ Священныхъ книгъ; главу VIII о ясности Священнаго Писанія соединимъ съ главою X о правильномъ истолкованіи Священнаго Писанія; главы же о необходимости (VII), полнотъ и совершенствъ Священнаго Писанія (IX) выдълимъ на первое мъсто.

Говоря о необходимости Писанія, Өсофанъ спрашиваетъ: "такъ ли Богъ восхотълъ и постановилъ, чтобы человъкъ не отъ-инуду, какъ только изъ Священнаго Писанія и Себя, и другихъ наставлялъ къ почитанію Бога и достиженію въчной жизни?" Слъдуетъ утвердительный отвътъ. Писаніе и при томъ оно только одно необходимо для истиннаго Богоугожденія, для достиженія въчной жизни, для ученія о догматахъ и нравственности (66).

Но если только одно Писаніе является исключительно необходимымъ для истиннаго Богопознанія, правильнаго Богопочтенія и достиженія въчнаго спасенія, то оно не нуждается въ какомъ-либо восполненіи отъ Преданія, оно, слъдователь-



Стр. 13—17; въ этомъ случаъ, какъ и ниже мы будемъ передавать слова Өеофана въ сокращенномъ изложения.

но, совершенно полно само по себъ. Эту мысль и высказываеть Өеофанъ въ гл. "о полнотъ и совершенствъ Писанія". "Писаніе по буквъ, или по смыслу содержить въ себъ все, что необходимо для спасенія, безъ чего мы не могли бы спастись,—все относящееся какъ къ въръ, такъ и нравственности" (107). Поэтому полнотъ Священнаго Писанія нисколько не противоръчить то, что въ немъ не содержится все, не относящееся къ существу въры, такъ называемое безразличное (ἀδιάψορα), которое бываетъ двухъ родовъ: 1) безразличное, которое само по себъ не есть благо, или зло, напр., ъда, питье, сонъ и пр., 2) безразличное, которое само по себъ хотя и не есть благо, но при надлежащемъ употребленіи можетъ служить хорошей цъли, напр., Священныя изображенія, степени епископства, обряды, пъснопънія и проч. Всъ безразличные предметы втораго рода и относятся къ Преданію.

Изъ этихъ словъ Өеофана можно опредълить положительный взглядъ его на Преданіе. Хотя оно и не относится къ существу въры и не можетъ служить источниками догматовъ, но въ немъ хранятся и преемственно передаются обычаи и учрежденія Церкви, которые, будучи сами по себъ безразличными, существа въры не касающимися, могутъ однакоже способствовать правильному ходу и доброму направленію церковной жизни.

Здёсь слёдуеть отмётить черту, довольно часто встрёчающуюся у Өеофана тамъ, гдё вопросы о Преданіи и его вначеніи возникають само собою, по естественному ходу развитія ученія о Писаніи, и требують рёшительнаго отвёта. Өеофанъ въ такихъ случаяхъ говоритъ о Преданіи съ чрезвычайною осторожностью и сдержанностію. Но желая измёнить основному принципу своему о совершенной полнотё и достаточности Писанія для христіанской вёры и богословія, онъ въ тоже время тщательно избёгаетъ сдёлать естественный выводъ изъ своего принципа—рёшительно отвергнуть Преданіе, но предпочитаетъ въ такихъ случаяхъ или обходить щекотливые вопросы, или давать на нихъ неопредёленные отвёты, которые могли бы дать ему лазейку при обвиненіи его въ неправославіи. Этп особенности Өеофанова из-

ложенія выступають наиболье опредьленно въ ученіи объ авторитетъ Соборовъ, но ихъ можно заметить и въ другихъ мъстакъ, какъ напр., въ главъ о полнотъ Писанія. Такъ, когда Өеофанъ говоритъ, что Священное Писаніе является совершенно полнымъ источникомъ догматическаго ученія, то для подтвержденія этого положенія онъ указываеть только на тв догматы, которые двиствительно въ полнотв раскрыты въ Писаніи, каковы догматы о воплощенів, упостасномъ соединенін двухъ естествъ во І. Христь, объ искупленін и др.; но онъ совершенно умалчиваеть о тахъ догматахъ, которые ваключаются главнымъ образомъ въ Преданіи, имъя для себя лишь намени въ Писаніи, каковы догматы о почитаніи святыхъ, о приснодъвствъ Богородицы и др. Но такъ какъ иногда самый ходъ мыслей у Өеофана требуетъ упоминанія о такихъ догматахъ, такъ что решительное замалчивание было бы прежде всего невыгодно для самой же Өеофановой системы, изобличая односторонность ея направленія, то Өеофанъ очень осторожно относить некоторые изъ такихъ догиатовъ къ άδιάφορα 2-го рода, т. е. къ вещамъ, которыя сами себъ безразличны, но могутъ послужить при надлежащемъ употребленіи хорошимъ цълямъ; таково, напр., упоминаніе Өеофана "о св. иконахъ" въ числъ другихъ "безразличныхъ предметовъ" -- обрядовъ, пъснопъній и пр. Хотя отсюда нельзя прямо вывести того, что Өеофанъ отрицалъ почитание иконъ въ смыслъ догмата (ибо онъ относить къ области "безравличнаго" только употребленіе иконъ, а не почитаніе ихъ), но самая неопредёленность его въ этомъ случай показываетъ, что онъ намъренно не хотълъ дать своей мысли яснаго выраженія.

Теперь мы приступимъ къ разсмотренію техъ пунктовъ Өеофанова ученія о Інсаніи, въ которыхъ православные богословы видять самое прочное основаніе для признанія Преданія въ качестве "особаго и безусловно-необходимаго начала христіанской вёры и Богословія" (Введеніе въ Прав. Богос. Макарія, изд. 3, стр. 388 и сл.). Мы изложимъ ученіе Өеофана о Божествевномъ авторитете священныхъ книгъ, объ опредёленіи канона и правильнаго разумёнія ихъ.

"Авторитетъ написаннаго, говоритъ Өеофанъ, зависитъ отъ писателя. Авторитеть Священнаго Цисанія состоить въ томъ. что оно есть Слово Божіе, какъ бы письмо Бога къ людямъ". Нельзя искать подтвержденія авторитета священных книгь въ ученія Церкви. Этому не противорьчать слова блаж. Августина, что онъ не повърилъ бы даже евангелію, если бы о немъ не свидетельствовала канолическая Церковь (Прот. Манихеевъ, гл. V). Авторитетъ Церкви великъ, но лишь для чадъ Церкви. Тф, которые имфють уже убфжденіе, что это собрание есть собрание Христово, а Христось есть Богъ, тъ свидетельству этого собранія верять и должны верить. Но какъ убъдить въ Божественности Священнаго Писанія невърующаго? Это можеть сдёлать Богь, одинъ только Богъ. Божественными свидътельствами сверхъестественнаго происхожденія Священныхъ книгъ служать: 1) пророчества, 2) чудеса, 3) дійственность ученія, заключающагося въ священныхъ книгахъ и наконецъ 4) свидътельства самихъ противниковъ (стр. 25-27).

Очевидно, Ософанъ желаетъ замънить догматическое свидътельство Преданія о божественномъ авторитетъ Священныхъ книгъ свидътельствами историческими, всегда условными и недостаточно достовърными, когда нужно подтвердить безусловную истинность догмата.

Но если бы мы указанными историческими свидътельствами дъйствительно убъдились въ Божественномъ авторитетъ Священнаго Писанія, то далъе мы должны опредълить еще одинъ очень важный вопросъ: какимъ именно книгамъ принадлежитъ авторитетъ Божественныхъ писаній, т. е. мы должны опредълить канонъ Священныхъ книгъ.

Өсофанъ признаетъ, что кононъ Священныхъ книгъ опредъленъ для насъ Церковью. Однако это не противоръчитъ высказанному выше, что "авторитетъ Священнаго Писанія не зависитъ отъ свидътельства Церкви.... Нужно различать между причиною и показателемъ авторитета. Причина, почему Священное Писаніе истинно и непогръшимо и одно можетъ служить основаніемъ богословія—не есть Церковь, но Самъ Богъ, Котораго слово есть Писаніе. Такъ какъ одинъ Богъ

знаетг все, и одинг Богг не можетг ни обманывать, ни обманываться, то вт Словь Божіем содержится всякая истина. Церковь же есть свидетельница или показательница Писанія. Она какъ бы перстомъ указываетъ намъ, что вотъ это книги каноническія, а это-не каноническія" (202). Признаніе истинности и непогрѣшимости Писанія, основанное на происхожденів его отъ Бога, Который Одина знаетъ все и Одина не можеть ни обманывать, ни обманываться, въ противоположность свидетельству Церкви, наводить на мысль, не высказанную впрочемъ Өеофаномъ, что Церковь можетъ погръшать, обманывать и обманываться, ибо совершенная истинность и полная незаблуждаемость съ особою настойчивостью приписывается Өеофаномъ только одному Богу. Посл'в того, какъ опредълено уже, что одно только Священное Писаніе есть начало Богословія совершенно достаточное и полное, что оно имфеть авторитеть Вожественнаго происхожденія и заключается въ твхъ книгахъ, которыя у насъ признаются каноническими, для построенія богословской системы требуется еще правильное понимание и усвоение содержания Писанія. Кто же можеть правильно понимать и изъяснять Писаніе? Отвіть на этоть вопрось дается въ главахъ: о ясности и истолкованіи Священнаго Писанія.

Хотя въ Священномъ Писаніи несомнѣнно различаются мѣста болѣе ясныя и легкія для пониманія и болѣе трудныя и темныя, однако всѣ главныя мысли Писанія настолько ясны, что онѣ открываются для всякаго при серьезномъ и непредубѣжденномъ изслѣдованіи и при "набожныхъ молитвахъ"; только невѣжды и слабоумные не могутъ понять ясныхъ мыслей Писанія (стр. 89 и сл.). Слѣдовательно, всякій можетъ понимать и изъяснять Священное Писаніе безъ особаго руководительнаго начала, понимаемаго въ смыслѣ Преданія. Эта мысль и выражается Феофаномъ въ главѣ объ истолкованіи Писанія. Общій смыслъ разсужденій Феофана по этому предмету таковъ; Писаніе нужно изъяснять на основаніи самого же Писанія чрезъ снесеніе темныхъ мѣстъ съ болѣе ясными. Въ частности отъ всякаго желающаго правильно изъяснять Писаніе требуется: 1) не малое умственное дарованіе (поп

vile ingenium) и корото дисциплированный умъ; 2) діалектика, научныя познанія и особенно значеніе явыковъ подлиннаго текста Ветхаго и Новаго Завъта; 3) знаніе катихизическаго ученія візры, и 4) убізжденіе въ Божественности Писанія. Говоря о необходимости знать катихизическое ученіе въры для правильного изъясненія Писанія, Өеофанъ какъ будто дълаеть уступку въ пользу Преданія; онъ даже прямо заявляеть, что знаніе в'вры является единственно надежнымъ руководствомъ для правильнаго разуменія Писанія; "аналогія въры является лидійскимъ камнемъ для опредъленія истиннаго смысла Писанія". Но чтобы опівнить вначеніе этихъ словъ Өеофана, нужно обратить вниманіе на то, что аналогія віры является у него лишь однимъ изъ многихъ средствъ, облегчающихъ разумъніе Писанія, и потому далеко не имъетъ такого значенія въ данномъ случав, какое приписывается Стефаномъ Яворскимъ Преданію. Вёдь и протестанты, отвергая Преданіе, признають необходимымъ руководствоваться при изъясненія Писанія своимъ катихизическимъ ученіемъ. Замъчательно, что Өеофанъ совершенно умалчиваеть о твореніяхъ Св. Отцовъ Церкви, какъ пособій для православнаго экзегета; молчаніе это далеко не случайно, ибо при той тщательной разработкъ герминевтическаго вопроса, какое мы видимъ у Өеофана, совершенно не въроятно предположение, что такое важное пособіе при истолкованіи Священнаго Писанія опущено было по забывчивости, или простому недосмотру.

Если сравнять ученіе Өеофана объ опредѣленіи канона Священныхъ книгъ и ихъ истиннаго смысла съ ученіемъ объ этомъ Стефана Яворскаго, то отношеніе того и другаго ученія есть отношеніе противоположности. Если по Стефану для опредѣленія канона Священныхъ книгъ, ихъ неповрежденности и истиннаго смысла необходимо преемственно хранимое Церковью Преданіе, какъ живое ученіе апостольское, то по Өеофану для этой же цѣли является вполнѣ достаточнымъ частное, индивидуальное сужденіе каждаго вѣрующаго, утверждающееся или на историческихъ свидѣтельствахъ (опредѣленіе Божественнаго авторитета Священныхъ книгъ), или на раціональныхъ основаніяхъ (изъясненіе Писанія). О способѣ

для опредъленія неповрежденности Священнаго Писанія Оеофанъ умалчиваеть, ибо здъсь не приложимы тв начала, которыми онь хочеть замвнить Преданіе—неприложимо начало историческаго свидътельства, ибо оно потребовало бы въ данномъ случав опредълить неповрежденность Священнаго Писанія чрезъ сличеніе его съ автографами Священныхъ писателей; неприложимо и начало раціональнаго обоснованія, ибо помимо преемственно передаваемаго и хранимаго Церковью отъ временъ апостольскихъ Преданія мысль не имветь никакой иной опоры для правильнаго сужденія о подлинномъ апостольскомъ ученів.

Стремленіе Өеофана замѣнить свидѣтельство общецерковнаго Преданія разумѣніемъ частнаго лица, утверждающимся на историческихъ и раціональныхъ основаніяхъ, выдвинуть значеніе частнаго разума предъ разумѣніемъ общецерковнымъ съ особенною ясностью выражается въ сужденіяхъ объ авторитетѣ соборовъ, преданій и Св. Отцовъ.

Өеофанъ предпосылаетъ своему изложенію этого предмета небольшое вступленіе, въ которомъ объясняеть, что будеть говорить объ авторитетъ соборовъ, преданій и отцовъ липь въ отношении ихъ къ "вещамъ богословскимъ". Богословскими же вещами онъ называетъ "таинства нашей віры, каковы: тайна Пресвятыя Тройцы, тайна воплощенія, искупленія -вообще догматическія истины, им'єющія существенное значеніе для христіанской віры. Поэтому Өеофань, по его словамъ, не считаетъ нужнымъ говорить объ авторитетъ соборовъ относительно "священнодъйствій, церковныхъ обрядовъ, уставовъ дисциплины, существующихъ для поддержанія благочестія и престиченія пороковъ, но не относящихся къ существу нашей въры, такъ чтобы безъ нихъ она не могла существовать. Итакъ вопросъ о томъ, могутъ ли соборы установить такой догмать вёры, который ни по буквё, ни по смыслу не заключается въ Писаніи? "Можетъ ли соборъ, или какой-либо великій пастырь... установить новыя таинства", или. заповъди перковной сообщить силу и значение заповъди Господней (какова, напр. запов'едь: "чти отца твоего" и пр.) (стр. 262—263)?

"Объ авторитетъ соборовъ въ опредъленияхъ и постановленіяхъ этого рода, говорить Өеофанъ, мы разсуждаемъ отрицательно по следующимъ основаніямъ: 1) Соборы, прежде чвиъ рвшають вопросы, много трудятся надъ твиъ, чтобы опредълить истину изъ Писанія... Много времени проходить въ препирательствахъ, и это не безъ издержекъ, трудовъ и огорченій...; а если бы можно было прямо произнести опредъленіе, все дъло ръшилось бы въ кратчайшее время и весьма легко. Нужно было бы только собрать мижнія по одиночкі, в большинство дало бы заключеніе". 2) "Многіе соборы заблуждались, каковы: Ариминійскій, Тирскій, Ефесскій второй и др." Критеріемъ для опредвленія истинности или не истинности собора является Писаніе; соборъ, согласный съ Писаніемъ, есть истинный, несогласный же-не истинный. 3) Опредъленія соборовъ не почитаются каноническимъ писаніемъ, хота бы они не заключали ничего ложнаго... Какая была бы причина тому, что посланія Петра и Павла суть каноническія писанія, слово Божіе; а определеніе 630 епископовъ (Халкидонскаго собора) не пользуются такимъ же авторитетомъ, между твиъ вдесь и тамъ вечная истина. Въ чемъ же заключается причина этого, какъ не въ томъ, что опредвленія соборовъ получають свое значеніе оть Писанія, и если бы отъ него не имъли опоры, то ничего бы не значили" (263-265). Следують другія, более мелкія доказательства въ пользу этой же мысли; изложение ихъ опускаемъ.

Сущность высказаннаго объ авторитеть соборовъ состоить въ томъ, что постановленія соборовъ не могуть служить особымъ и независимымъ отъ Писанія источникомъ въры и богословія, ибо и сами соборы основываются только на Писаніи, какъ на единственномъ началь для христіанской въры и мысли; соборы могуть даже погръшать, если только они оказываются въ противорьчіи съ Писаніемъ.

Въ высшей степени важно опредълить о какихъ именно соборахъ—вселенскихъ или помъстныхъ здъсь говорится. Самъ Өеофанъ не высказывается объ этомъ асно, и эта не опредъленность у него не случайна. Соотвътственно взгляду на Писаніе, какъ на единственное начало христіанской въры и

богословія, Өеофану нужно было отвергнуть въ области догматического в вроопределения авторитеть всехъ соборовъ, даже вселенскихъ. Но высказать эту мысль прямо о вселенскихъ соборахъ, указавъ при этомъ однимъ изъ основаній ея--заблуждаемость соборовъ, какъ это делаетъ Өеофанъ, конечно не возможно было для богослова Православной Церкви; отвергнуть же догматическій авторитеть только помістныхь соборовъ для цъли Ософана было не достаточно. Поэтому Ософанъ говорить объ авторитеть соборовь вообще, чтобы при такой неопределенной постановке вопроса отрицательное решеніе его не могло оказаться въ слишкомъ очевидномъ противорѣчіи съ православнымъ ученіемъ; однако же Өеофанъ при всякомъ удобномъ случав примъняетъ отрицательные взгляды свои на соборы вообще ко всвых соборамх безъ исключенія, подставляя подъ неопредъленное понятіе "собора вообще" то помъстный, то вселенскій соборъ. Такъ, когда Өеофанъ говоритъ, что соборы могуть погръщать, то въ доказательство этого приводить несколько примеровь заблуждавшихся помпьстных соборовъ; но когда онъ д'властъ отсюда выводъ, что постановленія соборовъ по этой причинъ не могутъ служить началомъ богословія, но сами должны почерпать свое ученіе изъ Писанія, и посему должны уступать въ своемъ значения каноническимъ книгамъ, онъ указываетъ уже на 4-й вселенскій Халкидонскій соборъ. Это постоянное смішеніе вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ и примънение къ первымъ того, что можетъ быть относимо только ко вторымъ, вообще проходитъ чрезъ весь отдель "объ авторитете соборовъ".

Но если соборы не заключають въ самихъ себъ основанія для признанія ихъ постановленій истинными, если они даже могуть погръшать въ своихъ опредъленіяхъ при несогласіи съ Священнымъ Писаніемъ, то кто же можетъ опредълять согласіе или несогласіе постановленій соборовъ съ Священнымъ Писаніемъ, ихъ истинность или ложность? Очевидно не новый соборъ, ибо и относительно сего послъдняго возникаетъ тоже требованіе—опредълить согласіе его постановленій съ Священнымъ Писаніемъ. Слъдовательно, высшимъ судьей надъ соборными опредъленіями необходимо долженъ быть каждый

върующій въ отдъльности. Мысль эта не высказывается прямо Оеофаномъ, но необходимо вытекаетъ изъ его ученія о возможности для соборовъ заблуждаться (безъ исключенія даже вселенскихъ соборовъ, которые по православному ученію являются послъдними и наивысшими, притомъ непогръшимыми ръшителями всъхъ недоумъній какъ отдъльныхъ лицъ, такъ и помъстныхъ соборовъ). Но если отрицается начало непогръшимаго обще-церковнаго разумънія, то тъмъ самымъ утверждаются высшія права частнаго разума въ дълъ въры и жизни христіанской. Начало личнаго разумънія, которое ставитъ Оеофанъ на мъсто Преданія при опредъленіи канона Священныхъ книгъ и ихъ разумънія, положительно возвышается теперь и надъ обще-церковнымъ сознаніемъ, выражаемымъ въ въроопредъленіяхъ соборовъ.

Впрочемъ Өеофанъ не могъ сдълать этихъ естественныхъ выводовъ изъ своего ученія объ авторитеть соборовъ; сознательно или безсознательно онъ часто противоричть себи, чтобы не противорфчить слишкомъ открыто православной Церкви. Такъ поступаетъ онъ и въ ученіи объ авторитетъ соборовъ. Хотя важность и значение соборовъ опредъляется согласіемъ ихъ съ Писаніемъ, открываемымъ частнымъ разумомъ, однакоже Өеофанъ признаетъ, что и при этомъ "авторитеть соборовь, особенно вселенскихь, но истинныхь соборовъ, поистинъ великъ, и того, кто захотълъ бы противоръчить ихъ опредёленіямъ, по справедливости должно почитать еретикомъ. Впрочемъ этотъ авторитетъ основывается на томъ, что соборы раскрывають мысль Писанія, т. е., Самаго Бога, и делають это легче и лучше, чемь частные учители въ от-. дъльности, хотя бы ихъ было и много. Въ собраніи многихъ, разсуждающихъ серьезпо и върно объ одномъ и томъ же предметъ, скоръе разсъевается тыма и возсіяваеть свъть истины, такъ какъ что отъ меня укрывалось, открываетъ другой, и что ему не пришло въ голову, иному приходить, и одинъ можеть заметить ошибку другаго, которой не видель тоть, кто ошибался".

Өеофанъ какъ бы нарочно уклоняется прямо назвать вселенскіе соборы непограшимыми; онъ неопредаленно говоритъ о "великомъ авторитетъ" этихъ соборовъ, и авторитетъ ихъ сравнительно большій каждаго частнаго мифнія онъ желаль бы утвердить не на канонической почвъ, а на научномъ основаніи, именно на томъ, что при обсужденіи спорнаго вопроса многими легче избъжать односторонностей и промаховъ, которые возможны при единичномъ обсуждении его. Но въ такомъ случав было бы гораздо целесообразнее предоставить ръшение возникающихъ недоумъній не собору епископовъ, а коммиссіи ученыхъ, которые могли бы разсмотрѣть дѣло еще съ большею основательностью в безпристрастіемъ, чты епископы. Очевидно, что авторитеть соборовь основывается не на ученыхъ преніяхъ епископовъ, а на свидѣтельствованіи каждымъ въры своей помъстной Церкви. Это понималь и Өеофанъ; поэтому онъ продолжаетъ объ авторитетъ соборовъ: "особенно важнымъ то, что Духъ Св. и благодать Христова соприсутствують истинному собору. Ибо Христосъ объщаль съ нами быть "во вся дни до скончанія в'вка" (Ме. 28, 20)... Но Христосъ присутствуеть на соборъ не откровениемъ новыхъ таинъ-этого Христосъ никогда не объщалъ, но Онъ присутствуеть, просвёщая болье умы благочестивыхъ богослововъ, болће, говорю, чъмъ могли бы они сдълать въ одиночку... Вотъ при такомъ условіи соборъ не погрешимъ въ определени догматовъ и иметъ величайший авторитетъ" (стр. 267-269).

Слёдующіе за симъ отдёлы "объ авторитетё преданій и Св. Отцовъ", какъ уже было сказано, принадлежать не Оеофану, а одному изъ продолжателей его труда. Но такъ какъ оба эти отдёла представляють въ сущности выводы изъ ученія Өеофана о Священномъ Писаніи, то мы вкратцё изложимъ содержаніе ихъ и тёмъ самымъ представимъ существенныя черты Өеофановыхъ воззрёній на Преданіе.

Преданіе имѣетъ разныя значенія. Иногда оно употребляется въ смыслѣ: 1) ученія Спасителя и апостоловъ, преданнаго сначала устно, а потомъ записаннаго въ Священныхъ книгахъ; 2) или естественнаго вывода изъ Писанія; 3) или Церковнаго толкованія Священнаго Писанія; 4) или вѣкотораго "искусства" касательно совершенія Богослуженія, уст-

ройства и дисциплины Церкви; 5) или, наконедъ, особаго и отличнаго отъ Писанія источника догматовъ, которые не заключаются въ Писаніи. Въ 1-мъ и 2-мъ смыслѣ Преданіе ни чъмъ не отличается отъ Писанія; въ 3-мъ своемъ значеніи оно можеть быть принято, если только оно вполнъ согласно съ Писаніемъ; въ 4-мъ значеніи оно не подлежить нашему обсужденію, ибо касается не догматическихъ истинъ, а богослужебной и канонической стороны церковной жизни; наконецъ, въ 5-мъ значенів, т. е., въ смыслів источника догматовъ, которые ни по буквъ, ни по смыслу не заключались бы въ Писанів, Преданіе безусловно отвергается на основаніяхъ, высказанных ранве Өеофаномъ, именно: а) только одно Иисаніе является началомъ віры в богословія, б) только оно одно запечативнно авторитетомъ Божественнаго происхожденія, в) только оно является единственно необходимымъ для истиннаго Богопознанія и Богопочитанія, и наконецъ г) только оно является совершенно полнымъ, яснымъ и потому оно не нуждается ни въ какомъ стороннемъ восполненіи или разъясненіи.

Писанія Отцовъ также не им'єють вначенія аподиктическаго свид'єтельства, рождающаго в'єру; они могуть служить лишь пособіями въ разработк'є разныхъ богословскихъ вопросовъ.

Если кратко опредълить отличіе ученія о Преданіи в его значеніи Стефана Яворскаго отъ такого же ученія Өеофана Прокоповича, то оно состоить въ томь, что по Стефену Преданіе есть часть Божественнаго Откровенія, хранящаяся въ сознаніи Церкви, и потому оно служить особымь и отличнымь отъ Писанія источникомь догматовь вёры, и имветь исключительное значеніе не только при опредъленіи Богослужебной и канонической стороны церковной жизни, но и при опредъленіи канона Священныхъ книгь, ихъ неповрежденности и истиннаго смысла. Между тёмь по Өеофану Преданіе не признается какъ особый источникь для истинь вёры, и догматическое значеніе его признается постольку, поскольку оно согласуется съ Писаніемь, служащимь единственнымь началомь христіанской вёры и жизни; даже опредъленіе Божественнаго авторитета Священныхъ книгь,

ихъ канона и истиннаго смысла утверждается не на свидътельствъ Цреданія, а на сужденіи частнаго разума, основывающагося или на историческихъ данныхъ, или на раціональныхъ соображеніяхъ; единственною сферою церковной жизни, гдъ за Цреданіемъ признается полная важность и значеніе, является область богослужебныхъ, каноническихъ и дисциплинарныхъ учрежденій.

Какой же изъ высказанныхъ взглядовъ на Цреданіе является согласнымъ съ воззрѣніемъ самой Церкви?

Ири ръшени этого вопроса обратимъ прежде всего вниманіе на тоть очень важный факть, что первоначальное сообщеніе людямъ христіанской вфры совершалось исключительно чрезъ устную проповъдь. Путемъ устной проповъди сообщаль свое учение Самь Божественный Основатель христіанской Церкви; чрезъ проповъдывание же и научение повелълъ Онъ и Своимъ апостоламъ распространять Его ученіе; проповыдывать Слово зав'ящали апостолы и своимъ прсемникамъ. Но Христосъ не оставилъ апостоламъ и всвиъ своимъ последователямъ письменнаго изложенія своего ученія; точно также и апостолы не считали существенно относящимся къдълу проповъди христіанства письменное изложеніе Христова ученія; поэтому весьма не многіе изъ апостоловъ оставили намъ свои писанія, появленіе которыхъ вызвано было различными случайными обстоятельствами; отъ большинства же Богодухновенныхъ прововвъстниковъ Христіанства вовсе не осталось письменныхъ памятниковъ пхъ ученія. Факты эти не случайны. Способъ распространенія и утвержденія христіанства чрезъ устную проповедь находить свое основание вообще въ томъ, что христіанство не есть религіозно-философская доктрина, которую можно было бы заключить въ писанія и удобно распространить путемъ литературныхъ произведеній Христіанство есть прежде всего живая сила, возраждающая людей; поэтому оно находить для себя выражение не въ Писании, а главнымъ образомъ въ фактахъ живой дъйствительности, въ живомъ учрежденія - Церкви, въ которой чрезъ непосредственную передачу отъ одного живаго лица къ другому спобщается созидающая сила благодати Божіей, п отъ одной мысли къ

другой передается истинное разумёніе ученія Христова. Отсюда Церковь имёеть очень важное значеніе какъ въ нравственномъ, такъ и въ догматическомъ отношеніи, т. е., для поддержанія истинно христіанской жизни и сохраненія истинно христіанскаго ученія. Мы укажемъ только значеніе Церкви для сохраненія въ цёльности и неповрежденности Божественной истины, чёмъ опредёлится догматическая важность и значеніе Преданія.

Христіанская истина должна сохраняться неизмінною на всѣ времена до скончанія вѣка. Надлежало избрать такой органъ сохраненія ея, при которомъ она постоянно оставалась бы тожественною и равною себв. Но какъ найти такой органъ неизмѣннаго храненія истины въ жизни человѣческой, когда самая сущность жизненнаго процесся есть непрерывное измъненіе? Повидимому, единственно возможное человіческое средство дать Божественной истинъ неизмънное и устойчивое храненіе состоить въ томъ, чтобы заключить эту истину въ письмена. Но письмо хранить неизмённо только букву, но оно не можеть обезпечить неизм'виность пониманія этой буквы человвческой мыслію. При томъ же ввърить храненіе истины Божественной письменамъ, значило бы подвергать ее всёмъ случайностямъ, порчв, искаженіямъ, даже утерв, какія возможны со всякой хартіей. Поэтому одно только писаніе не достаточно для храненія Христіанскаго ученія. Божественная мысль лишь тогда можетъ неизмённо храниться и не затеряться въ родъ человъческомъ, когда она ввърена храненію мысли же (человъческой), написана не чернилами и тростію на хартін, но и чрезъ непосредственное воздействіе живаго человъка написана на скрижаляхъ сердца другаго человъка. Эта живая передача Христова ученія отъ одного человъка къ другому и есть Преданіе по его формальной сторонів.

Но если бы даже Писаніе было совершенно достаточно для нензивннаго храненія Божественной истины, все-таки Преданіе не потеряло бы своего значенія.—Слово хотя и есть выраженіе мысли, но выраженіе не адэкватное; оно скорве символь мысли, чвить воплощеніе ея; оно возбуждаеть насъ только къумственной работь и мысль влагается въ наше сознаніе не

Digitized by Google

словомъ, но образуется активнымъ мыслительнымъ процессомъ по поводу слышимыхъ словъ. Поэтому невозможно передать чрезъ слово какую либо мысль такъ, чтобы оно всегда и у всёхъ вызывало эту именно мысль. Не нужно забывать, что слово, какъ и всв вообще обнаруженія ограниченной природы человъка, неизбъжно носить на себъ печать своего времени, своего народа, наконецъ, своего автора. Одна и та же мысль въ устахъ разновременныхъ и разноплеменныхъ авторовъ подучаеть слишкомъ ощутительныя особенности. Оттого иногда какое нибудь философское или религіозное ученіе, ввъренное для храненія письменамъ, чрезъ два-три покольнія измыняется, переточковывается, а то и просто не понимается какъ должно. Вверить христіанскую истину только Писанію значило бы породить безконечные споры, разногласія, извращенія истины, что действительно мы и видимъ у техъ, которые порвали связь съ живымъ Преданіемъ вселенской Церкви. Совершенная передача и правильное понимание Божественной истины возможны только въ томъ случать, когда эта истина, будучи претворена въ человъческию мысль путемъ непрерывнаго преемства, передается отъ сознанія одного христіанскаго поколвнія къ сознанію другаго. Преемство ученія въ Церкви имветъ такую же важность для теоретической стороны христіанства (въры), какъ преемство Іерархіи для практической стороны его (жизни) при сообщеніи вірующимъ благодати Св. Духа. "Пастыри, говоритъ Св. Ириней Ліонскій, имфютъ преемство отъ Апостоловъ и по благоволенію Отца, вмёстё съ преемствомъ епископства, пріяли несомнівный даръ истины" (Adv. haeres, lib. IV, сар. 43).—При такомъ способъ храненія Божественной истины не возможно уже извращение или искаженіе ея, ибо она отъ мысли переходить въ мысль; преемство же такой передачи отъ апостоловъ ручается намъ, что ученіе, преподанное намъ, есть именно ученіе, вышедшее изъ устъ Самаго Спасителя и чрезъ Апостоловъ путемъ непрерывной живой передачи дошло неизмённымъ и до нашихъ временъ. На этомъ основывается значение Предания по его содержанию. какъ источника христіанскаго веденія.

Наконецъ, нужно помнить, что христіанство не есть теорія, назначенная для привиллегированнаго класса ученыхъ, но оно



есть универсальная религія, долженствующая обнять все человічество безь различія "эллиновь и скиновь", культурныхъ и варваровь, ученыхъ и неграмотныхъ, взрослыхъ и дітей. Всякому, кто имбетъ человіческое достоинство, на какой бы ступени развитія онъ ни стоялъ, даровано Христомъ право на обладаніе возвіщенной Имъ истиной. Но это право оказалось бы не осуществимымъ, если бы Христова истина заключена была только въ Писаніи, ибо она была бы тогда достояніемъ только ученыхъ экзегетовъ, а не всёхъ, носящихъ имя Христово. Необходимо живое проповіданіе и живая передача христіанской истины, чтобы она сділалась достояніемъ дійствительно всей Перкви.

Итакъ, мы видимъ, что Преданіе является необходимою и везамѣнимою формою храненія и распространенія между людьми Божественнаго Откровенія, не теряя своего значенія и при существованіи Священнаго Писанія. Хранительницею Преданія является Вселенская Церковь Христова; голосъ ея и есть собственно Преданіе. Мы слышимъ этоть голось въ ученіи ея Отповъ и особенно соборовъ; на вселенскихъ же соборахъ онъ служить непогрышимымь и безусловно обязательнымь на всы времена выраженіемъ церковнаго догматическаго сознанія. Поэтому вполнъ понятно, почему выражение вселенскаго церковнаго сомосознанія уравнивается Св. Отцами и символическими книгами Церкви съ Священнымъ Писаніемъ, которое въ сущности также есть выражение вселенского самосознания Церкви. "Сознаюсь, говорить св. Григорій Великій, я такь же пріемлю и уважаю 4 вселенскихъ собора (бывшихъ до его времени), какъ 4 книги Св. Евангелія" (Epist. 25). А православная Церковь говорить: "свидетельство канолической Церкви не меньшую имфеть силу, какъ и божественное Писаніе. Поелику виновникъ того и другаго есть Духъ Св., то все равно, отъ Писанія ли научаться, или отъ вселенской Церкви.... Вселенская Церковь, такъ какъ она никогда не говорила и не говорить отъ себя, но отъ Духа Божія (Котораго она непрестанно имъетъ и будетъ имъть своимъ Учителемъ до въка) никакъ не можеть ни погръщать, ни обманывать, ни обманываться, но подобно Божественному Цисанію непограшительна и имаєть всегдашнюю важность" (Посл. Вост. Патр., чл. 2, снес. 12).

Послъ этого совершенно несомнънно открывается, что Пре-

даніе есть особый и самостоятельный источникь догматовь вёры, ибо изъ своего совнанія почерпаетъ Церковь ученіе Христово и выводить всть догматы; если же на вселенскихъ соборахъ при въроопредъленіяхъ Церковь и ссылается на Писаніе, то дёлаеть это не для доказательства своихъ догматовъ, а для засвидётельствованія хранимой его истины, показывая, что содержимое ею ученіе постоянно и неизмінно согласовалось и согласуется съ ученіемъ апостольскимъ. Эту мысль выражаеть Церковь въ сабдующихъ словахъ своей символической книги: "живя и поучаясь въ Церкви, въ которой преемственно продолжается устная апостольская проповёдь, человёкъ можеть пзучать догматы христіанской віры отъ вселенской Церкви, и это потому, что сама Церковь не изъ Писанія выводиить свои догматы, а импеть оные вы готовности; если же она, разсуждая о какомъ-нибудь догматъ, приводитъ опредъленныя мъста Библін, то это не для вывода своихъ догматовъ, а только для подтвержденія оныхъ, и кто основываетъ свою въру на одномъ Писаніи, тотъ еще не достигъ полной въры и не знаетъ ея свойствъ" (Посл. Вост. Цатр. чл. 2-й). Таже мысль прекрасно развита св. Иринеемъ, когда онъ считаетъ единственнымъ критеріемъ истинности извъстнаго ученія согласіе его съ Преданіемъ, хранящимся въ Церкви, и ложность еретическихъ измышленій доказываеть противорічіемь ихь этому вселенскому Преданію. "Не должно искать истины у другихъ, говоритъ онъ, но должно искать ее въ Церкви, въ которую, какъ бы въ богатую сокровищницу, апостолы положили все, что относится къ истинъ. Здъсь кто хочетъ, да почерпаетъ себъ животворное питіе; здёсь-то дверь жизни, всё же другіе суть тати и разбойники, и потому должно убъгать ихъ, а должно любить то, что исходить отъ Церкви, (Adr. haer. lib. III, с. 44).

Теперь совершенно понятно, какой нужно сдёлать выводъ объ ученіи о Преданіи Стефана Яворскаго и Өеофана Прокоповича. Ученіе перваго православно. Признавая Преданіе особымъ источникомъ догматовъ вёры и уравнивая его Писанію, Стефанъ высказываетъ то, чему учитъ и Церковь устами Св. Отцовъ и своими символическими книгами. Признаніе Преданія основой не только при опредёленіи богослужебной и канонической областей церковной жизни, но и для установленія ка-

нона Священныхъ книгъ, ихъ неповрежденности и истиннаго смысла даетъ полное выяснение значения Предания въ Церкви.

Точно также вполив понятно, что ученіе Өеофана о Преданіи не можеть быть признано православнымь: оно выражаеть болъе протестантскій взглядъ на Преданіе, чъмъ воззръніе Православной Церкви. Ибо признаніе Писанія единственно полнымъ, яснымъ и необходимымъ источникомъ въры и поставленіе частнаго разума на місто общецерковнаго сознанія въ дълъ опредъленія канона Священныхъ книгъ и ихъ истиннаго смысла разлагаетъ начало Церковнаго авторитета, поставляя на его мъсто принципъ индивидуализма въ области въры и жизни христіанской. Нельзя также согласиться съ тою мыслію Өсофана, что Церковь въ лицъ соборовъ почерпаетъ догматы изъ Писанія. Доводъ Өеофана въ польку этой мысли, состоящій въ томъ, что на соборахъ бывають продолжительныя пренія и тщательныя изысканія въ Писаніи, не доказателенъ: пренія и изследованія Писанія на вселенскихъ Соборахъ могутъ быть, особенно въ виду опроверженія ложныхъ ученій, для чего и собирались соборы, но могутъ и не быть, ибо Церковь выводить свои догматы не изъ Писанія, а изъ хранящагося въ ея сознаніи апостольскаго ученія (Посл. Вост. Патр. чл. 2). Совершенно не върна также и та мысль Өеофана. будто всъ догматы въры можно вывести изъ Писанія; лучшимъ опровержениемъ этой мысли служитъ то, что всв вообще протестантскія секты, принимающія Писаніе, не им'йють въ полнотъ тъхъ догматовъ, какіе содержитъ Православная Церковь; а между темъ протестантскихъ ученыхъ далеко нельзя обвинить въ незнаніи ими Св. Писанія, или въ недостаточной проницательности ихъ. Притомъ же отвержение Преданія и признаніе Өеофаномъ "богословскаго силлогизма" для вывода догматовъ въры изъ Писанія переводить Христіанскую въру и богословіе съ твердой почвы вселенскаго Преданія на шаткое основание раціонализма и лишаеть догматы ихъ значенія безусловно-прочныхъ нормъ для жизни и мысли Христіанина, подчиняя выведеніе ихъ богословствующему разуму частнаго лица, всегда недостаточному при установлении безусловныхъ и всеобщихъ основъ живни и мысли человъчества. Говоря о не православіи ученія Өеофана о Преданіи, мы

Digitized by Google

считаемъ нужнымъ оговориться, что тщательно отличаемъ отъ этого вопроса другой сходный съ нимъ-о православіи Өеофана, какъ человъка. Өеофанъ не православенъ, какъ богословъ, но онъ несомивно православенъ, какъ человекъ. Это видно изъ того, что онъ въ области веро-и-нравоччения содержаль все, чему учитъ Православная Церковь, а иногда даже высказывался совершенно противно своимъ протестантскимъ взглядамъ на Преданіе. Такъ въ Apologia fidei, сар. 52 онъ называетъ согласіе всъхъ Отповъ почти Божественнымъ въщаніемъ (prope divinum oraculum); здёсь же онъ опровергаетъ противъ протестантовъ высказанную имъ же мысль о повъркъ Священнымъ Писаніемъ постановленій Соборовъ, совершенно справедливо замізчая: "развіз вы думаете, что опреділенія соборовь могуть быть не согласны съ Писаніемъ? и кто даль вамъ право разбирать, сравнивать и обсуждать ихъ? Мы исповъдуемъ, что вселенскіе соборы, законно признанные, суть непогръшимое и върнъйшее руководство върш" 1).

Были, конечно, особыя причины, какъ личныя, такъ и историческія, заставившія Өеофана зайти такъ далеко въ протестантскую крайность при ученіи о Преданіи; но въ задачу нату не входитъ разъясненіе вліянія этихъ причинъ.

Многіе мелкіе недостатки, противоръчія, смътенія понятій, которые можно найти какъ у Өеофана, такъ особенно у Стефана, мы опускаемъ, ибо разборъ ихъ нисколько не измънилъ бы и не разъяснилъ бы высказаннаго нами общаго взгляда на ученіе о Священномъ Преданіи того и другаго Святителя.

М. Савкевичъ.



<sup>1)</sup> Недостаточное вниманіе къ различію этихъ двухъ вопросовъ: о православів Өеофана, какъ богослова и какъ человѣка, послужило для нѣкоторыхъ (да и теперь служить) причною сбивчивости, путанницы и натяжекъ въ сужденіяхъ о характерѣ Өеофановыхъ воззрѣній на Священное Писаніе и Священное Преданіе. Исходя изъ того несомнѣно вѣрнаго взгляда, что Өоофанъ быль православень, какъ человѣкъ, они стали доказывать православный характеръ и его ученія о Преданіи, отчего неизбѣжно должны были прибѣгать къ натяжкамъ, перетолкованію ученія Өеофана и къ присвоенію ему своихъ мыслей; примъръ такого смѣшенія этихъ двухъ различныхъ вопросовъ и произшедшую отсюда путанницу понятій можно видѣть въ почтенномъ изслѣдованіи Червяковскаго о "Введніи въ Богословіе Өеофана Прокоповича", помѣщенномъ въ Христіанскомъ Чтевіи за 1876—78 гг.

## западнам средневъковам жистика

Н

#### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ.

(Продолжение \*).

Не смотря на то, что друзья Божіи уже въ началѣ своего появленія въ Германіи насчитывали большое количество последователей, у нихъ не замечалось общихъ интересовъ и общихъ стремленій, вызываемых в переживаемою действительностью. Попытки къ организаціи общества друзей Божінхъ и къ опреділенію для нихъ изв'єстнаго рода реформаторскихъ задачъ принадлежали Николаю Базельскому. Мы можемъ познакомиться съ нимъ по его собственнымъ автобіографическимъ даннымъ, въ полной достовърности которыхъ трудно убъдиться, такъ какъ въ нихъ представляется цёлый рядъ сверхъестественныхъ явленій, испытываемыхъ лично самимъ авторомъ въ его уединенной жизни 1). По жизни своей это быль одинъ изъ такихъ-же религіозныхъ экстатиковъ, къ которымъ принадлежали и знакомыя намъ нъмецкія монахини. Характерно въ жизни Николая Базельскаго то, что свои мысли и чувства онъ въ большей степени, чъмъ другіе мистики приписываль не себъ, а высшему сверхъестественному озаренію, подъ вліяніемъ котораго онъ находился какъ бы непрерывно и часто явно преднамъренно

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 2, 1893 г.

<sup>1)</sup> Николаю Базельскому принисывается цілый рядь такихь сочиненій, изъ которыхь болье важны слідующія: Der gefangene Ritter, написанное въ 1349 г.; 2) Von zwei jungen fünfzehnjährigen Knaben, паписанное около 1352 г.; 3) Das Buch von den fünf Mannen, написанное около 1377 г. Эти сочиненія и дають матеріаль для его біографія.

облекаль свою личность особою таинственностью, подобно Эккарту, скрывая даже отъ нѣкоторыхъ изъ своихъ послѣдователей настоящее мѣсто своего жительства и частныя собственно житейскія обстоятельства, при которыхъ происходили описываемые имъ опыты 1).

Все показываетъ, что въ немъ фантазія брала сильный перевёсь надъ разумомъ. Николай Базельскій впадаль, подобно другимъ мистикамъ, въ самообольщение относительно своего совершенства, допускаль немало различныхъ заблужденій, но въ общемъ по своей высокой сердечной религіозной настроенности, представлявшей полную противоположность суев брному формализму и безправственной массъ мірянь, къ которымъ принадлежаль, онъ могь возбуждать къ себъ нъкоторое сочувствіе даже со стороны такихъ лучшихъ современниковъ, которые не могли мириться съ мистицизмомъ. Николай Базельскій (1308— 1393) быль родомъ изъ Верхней Германіи; происходиль изъ богатой купеческой фамиліи и самъ занимался въ молодости торговлей. Первоначальное воспитание его прошло безъ всякаго вліянія Церкви. Только на четырнадцатомо году онъ побываль во храмъ въ праздникъ Пасхи. Торжественное богослуженіе произвело на молодого человъка, отличавшагося отъ природы сентиментальностью, сильное впечатленіе. Онъ сталь съ этого времени часто посъщать храмъ. Церковныя священнодъйствія и проповъди, примъненныя къ объясненію обстоятельствъ изъ земной жизни Іисуса Христа, поразили его своею новизною. Онъ созналъ, что до сихъ поръ не былъ христіаниномъ, такъ какъ велъ легкомысленную и порочную жизнь. Поэтому ръшился измънить ее. Несмотря на сдъланное предложение, онъ отказался отъ вступленія въ бракъ съ избранною невъстою, когда увидёль, что она руководствовалась при выборё его корыстными разсчетами, налъ на колени предъ распятіемъ и сталъ молить Бога открыть ему новый родъ жизни. Въ началъ этой молитвы имъ овладёль необыкновенный страхь въ ожиданіи того от-



<sup>1)</sup> Этемъ объясняется, что нѣкоторые ученые, старавшіеся взслѣдовать біографію Николая Базельскаго, по темнотѣ и спутанности важиѣйшихъ фактовъ приходили къ различнымъ выводамъ о его личности. Это видно изъ цитованныхъ сочиненій Жюндта и Шмвдта.

въта, какой долженъ последовать отъ Бога, но въ тоже время онъ испыталь радость отъ предпринятаго намеренія всецело предаться вол'в Божіей. И воть, когда Николай Базельскій устремилъ свои глаза на распятіе, то увидълъ, что оно опускается внизъ и ему казалось, будто онъ слышить голось, повелѣвающій отречься отъ міра, взять кресть и следовать за Христомъ. Потомъ распятіе поднялось и голосъ замолкъ. "Я испыталь тогда, говорить мистикь, такую пламенную любовь къ Богу, что всв блага этого міра утратили для меня свою цённость. Я совершенно забыль о своей невъстъ, какъ будто никогда ее не видълъ. Теперь мысль о суетности міра, объ обманчивости удовольствій, приводящихъ къ горькимъ разочарованіямъ техъ, которые ими пленяются, не покидала меня. "Жалкая преврънная тварь", думаль онь о себъ, "какъ я могь быть безчувственнымъ къ въчности, ослъпляясь радостями этого міра! Пусть другіе забывають Бога, а мы будемъ бодрствовать надъ собою". Николай Базельскій сознаваль, что прогиввиль Бога своею прошедшею жизнію и глубокое раскаяніе овладёло имъ. "Милосердный Господи", взываль онъ, "сжалься надо мною и приди ко мит на помощь. Человъкъ не можетъ оставаться безъ любви: онъ любитъ тварь, или Бога, но двоякая любовь не можеть совывщаться въ одной душв. Я отрешаюсь оть лживаго, обманчиваго міра и отъ всёхъ тварей. Ты невинно пострадаль за меня жалкаго грешника; я готовъ также лучше умереть, чего вполнъ заслужиль, чъмъ вновь измънить Тебъ" 1).

Къ мученіямъ душевнымъ присоединились физическія страданія подъ вліяніемъ испытываемыхъ аффектовъ, но готовность Николая Базельскаго избрать иной родъ жизни была неизмѣнна. "Когда моя свободная воля приняла опредѣленное рѣшеніе, тѣлесная природа возстала противъ этого. Кровь хлынула изъменя носомъ и ртомъ вслѣдствіе сокрушенія духа о томъ, что я долженъ былъ навсегда оставить. Ну, моя природа, воскликнуль онъ, прими свой жребій: ты должна пострадать. Пусть моя лѣвая рука представитъ мою злую порочную природу, ибо



<sup>1)</sup> Jundt, Les Amis de Dieu, p. 74. Von zwei jungen fünfzehnjährigen Knaben, s. 81. Das Buch von den zwei Mannen, s. 286.

она слишкомъ долго следовала по ложному пути неправды и заблужденій. Полагая свою лівую руку въ правую, я даю отнынь обыть любить одного Бога. Я буду молить Его руководить моею неопытностію и открыть мив, съ какою молитвою я долженъ отнынъ обращаться къ Нему, какой родъ жизни я долженъ вести, какимъ упражненіемъ я долженъ заниматься". Падая на кольни, онъ сказалъ: "отнынъ я предаю Тебъ свою свободную волю; дъйствуй въ будущемъ со мною такъ, какъ Тебъ будетъ угодно-пріатно-ли это для меня, непріятно! Въ тотъ моменть, говорить Николай Базельскій, когда я такимъ образомъ молился во всей простотъ сердца и со всвиъ смиреніемъ приносиль въ жертву свою волю, не смотря на страданіе и тоску, я ощутиль особое состояніе во всей своей физической природь; я осязательно увидыль своими глазами прекрасный и свътлый лучъ, озарившій меня и среди этого ослепительного света быль восхищень въ себе самомъ; я забыль все въ мірѣ и себя самого; въ этомъ свѣтѣ я удостоенъ былъ созерцанія сверхъестественныхъ чудесъ, наполнившихъ меня радостью; о нихъ говорить я не могу, ибо чудеса эти неописуемы. Я знаю одно: если-бы я могъ въчно оставаться въ этомъ состояніи, то ничего больше не могъ-бы желать. Но то время, въ теченіе котораго продолжалось подобное блаженство, было очень коротко. Прійдя въ себя, я чувствоваль, что мое сердце было такъ полно опьяняющей сверхъестественной радости, будто готово было разорваться на части и я подумаль: Возлюбленный мой Боже, каковы должны быть тв благодвянія, которыми Ты надвляешь людей, следующихъ Тебъ долгіе годы, если Ты оказаль столь чудесную милость мнъ бъдному гръшнику, который едва только отръшился отъ міра!" 1) Отказъ отъ женитьбы навлекъ на Николая Базельскаго ненависть и презрѣніе не только родителей невѣсты, но и всёхъ его знакомыхъ. Вездё, гдё ни являлся, онъ служилъ предметомъ насмъщекъ и нападокъ даже со стороны тъхъ, которые его особенно уважали. Онъ ръшился прекратить сношенія съ обществомъ, продаль свой домъ, расположенный въ



<sup>1)</sup> Jundt, les Amis de Dieu p. 75.

прекрасной части города и удалился въ глухой кварталъ, населенный бъднъйшимъ классомъ жителей. Въ это время ему было 26 лътъ. И вотъ теперь онъ дълается другомъ Божіимъ, вообразивъ себя такимъ лицемъ, чрезъ котораго Богъ въ силу своей особой близости совершитъ великія и чудесныя дъла; разрывъ съ міромъ былъ ръшенъ, но обращеніе къ новой жизни только начиналось. Надобно было еще выдержать пятилътнюю внутреннюю борьбу, чтобы удостоиться отъ Бога восхищенія неизреченными красотами и достигнуть высшей степени религіозной жизни 1).

Въ теченіе перваго года Николай Базельскій предался со всёмъ пыломъ новообращеннаго аскетическимъ подвигамъ. При полномъ отреченіи отъ всёхъ благь, онъ думаль не только о подавленіи своихъ страстей, но и объ ослабленіи своей греховной телесной природы. У него, однако, рождалось сомнъніе въ значеніи чрезмърнаго аскетизма, которое порождало соотвътствующія видънія. По собственнымъ словамъ, Николай Базельскій испытывалъ глубокую ненависть къ своей плотской природъ, которая такъ долго водила его въ мрачной юдоли этого жалкаго міра и онъ, отрекшись отъ всякой собственности, сдёлался нищимъ по любви къ Богу. "Тогда, говорить онь, внутри меня безь всякаго участія съ моей стороны поднялся голосъ, котораго я никогда не слышалъ прежде. "Милый другъ, знай, что Царь царей, Владыка всей твари говорить тебъ. Ты благочестивъ и готовъ на всъ жертвы. Я рышился саблаться твоимъ сюзереномъ и возвратить тебъ вещественныя блага въ качестве леннаго владенія; отныне ты будешь моимъ вассаломъ. Изъ этихъ благъ ты будешь издерживать то, что необходимо для жизни, остальное ты будешь расходовать со Мною, твоимъ другомъ и Господомъ. Что касается тёлесной природы, храни ее отъ разрушенія прежде времени. Отонь божественной любви тебя спедаеть и пожираетъ; самая сильная и здоровая природа не можетъ противостать его пламени. Итакъ, перестань следовать внушеніямъ



<sup>1) «</sup>Il sentit grandir en lui l'amour de Dieu et les vertus divines, de telle sorte qu'il devint au bout de peu d'années un cher et intime ami de Dieu, en qui le Seigneur accomplissait mystériosement des oevres grandes et merveilleuses. Jundt, les Amis de Dieu p. 76.

своей воли; одному только Другу ты долженъ повиноваться, какъ объщалъ" 1). Съ этого времени Николай Базельскій сталъ опять пользоваться своими матеріальными средствами, не смотря на данный обътъ нищеты, но онъ не могъ подчиниться последнему требованію отказаться отъ аскетическаго самоистязанія. "Радость, переполнившая всю мою природу", говорить мистикъ, "вдохнула въ меня сильную ненависть къ моему тълу; я бичевалъ себя до крови; я растравлялъ свои раны и облекался въ жесткое вретище, дабы терзать свою плоть какъ можно сильнов. И въ то врямя, когда я исполняль эти упражненія, Богъ совершалъ во мнв великія чудеса. Однажды я увидълъ двухъ дъвъ ослъпительной красоты, озаренныхъ свътомъ. Это были св. Агнеса и св. Екатерина, которыхъ я призывалъ въ своихъ молитвахъ. Онъ повели меня въ великолъпный садъ къ грушевому дереву, которое стали трясти. Когда я, по ихъ прикаванію, собраль попадавшіе съ дерева плоды, то онв сказали: береги эти груши и никому ихъ не давай. Когда почувствуешь себя больнымъ, то вшь ихъ и ты обновишь свои силы; зерна ихъ приложи къ своимъ ранамъ и они заживутъ". Придя въ себя, Николай Базельскій, по собственному увѣренію, дѣйствительно нашель на своихъ кольняхъ извъстное число грушъ; зерна ихъ оказались цёлебными, такъ что онъ не могъ отыскать лучшаго лекарства въ бользняхъ 2). Какъ ни было чудесно это видъніе Николай Базельскій не желаль имъ удовлетвориться. Онъ молиль Бога дать ему извёдать вторично то неизреченное блаженство, какого онъ уже однажды удостоился при своемъ первоначальномъ удаленіи отъ міра. Отвіта со стороны Бога не было. Тогда Николай Базельскій въ тсченіи тридцати дней предавался аскетическимъ упражненіямъ, пока дъйствительно не успълъ получить желанное виденіе. Онъ былъ возведенъ въ храмъ на церковные хоры, которые блистали такимъ свътомъ, какъ будто были устроены изъ чистаго волота. Хоры были наполнены ангелами, среди которыхъ находились и всѣ апостолы. И вотъ апостолы, по словамъ Николая, стали

<sup>1)</sup> Jundt, ibid., p. 77.

<sup>2)</sup> Ibid. 78.

приглашать его служить мессу. "Я отвётиль, что не получаль ни наставленія, ни посвященія, необходимых для такого дёла. Тогда мив преподано было чудеснымъ образомъ особое наставленіе и св. апостоль Петрь рукоположиль меня. Посл'я того я отслужиль мессу вибств со святыми ангелами и апостолами. По окончаніи мессы, ангелы и апостолы наклонились ко мнъ, благословили меня и скрылись изъ виду. Придя въ себя, я почувствоваль въ себъ такое глубокое знаніе св. Писанія, что еслибы кто провель всю свою жизнь въ знаменитъйшихъ школах, то не позналь-бы всего мни извистнаго". 1). Очевидно, это виденіе должно было привести Николая Базельскаго, предрасположеннаго ко всякимъ субъективнымъ фантастическимъ видъніямъ, къ двумъ крайне ошибочнымъ заключеніямъ: во-первыхъ, что личное достоинство человъка, санкціонированное, такъ сказать, особымъ сверхъестественнымъ способомъ, независимо отъ дерковнаго посвященія на ісрархическое служеніе, можетъ давать право на совершение священнодъйствий, или на выполнение другихъ іерархическихъ обязанностей; во-вторыхъ, что внутреннее откровеніе, им'вющее по личному субъективному взгляду, сверхъестественный характеръ, можетъ само по себъ просвъщать человъка, сообщать ему знанія, относящіяся къ религіозной сферв, съ такою полнотою, что всякое вившнее руковолство можетъ оказаться въ этомъ отношении излишнимъ. Заключенія эти им'єли для Николая Базельскаго въ будущемъ, еакъ увидимъ, роковую силу, укръпивъ въ немъ самомнъніе относительно его особыхъ божественныхъ полномочій на свое служеніе. Онъ сталь считать для себя позволительнымъ выполненіе іерархическихъ обязанностей, хотя и быль міряниномъ.



<sup>1)</sup> Je fus conduit dans un choer d'eglise tout resplendissant de lumiere comme s'il eut été d'or pur; il etait rempli d'anges au milieu des quels se tenaient les douze apotres. Ceux-ci m'inviterent a celebrer la messe. Comme je repondis que je n'avais reçu ni l'instruction, ni la consecration necessaeres pour accomplir un pareil acte, l'Ecriture me fut enseignée d'une manière miraculeuse; saint Pierre me tonsura et me consacra: puis, je celebrai la messe, aide et servi par les saints anges et les apotres. Apres quoi anges et apotres s'inclinerent vers moi, firent sur moi le signe de la croix et disparurent. Revenu à moi, je me trouvai connaissant l'ecriture comme si j'avais passé toute ma vie dans les écoles les plus celebres; et cependant je n'avais jamais appris ces choses. Jundt, ibid p. 78.

Онъ вообразилъ себя, по справедливому замъчанію Денифле. орудіемъ Богомъ избраннымъ (von Gott erwähltes und gebrauchtes Werkzeug) 1). Описанное видѣніе еще не удовлетворило Николая Базельскаго. Онъ возобновиль свои молитвы, испрашивая у Бога утъшенія новыми видъніями. Не получая отъ Бога отвъта, онъ участилъ аскетические подвиги, послъ которыхъ у него на тълъ открылись раны. Тогда ему было дано третье виденіе: "Я увидель подле себя человека необыкновеннаго роста; тело его было покрыто ранами и онъ испытывалъ тяжкія муки. О, мой другъ, сказаль я ему, кто ты и кто съ тобою такъ жестоко поступиль? Онъ мнъ отвъчаль: знай, что ты быль виновникомь моихь страданій. Онь прижаль меня къ своему сердцу и заставилъ пить кровь, сочившуюся изъ ранъ. Потомъ взялъ бълую салфетку и, отерши ею свои раны, отдалъ мив ее со словами: возьми салфетку, оботри этою салфеткою свои раны и онъ заживутъ. Я пришелъ въ себя и нашель окровавленную салфетку на своихъ коленяхъ. Мон раны закрылись и страданія были прекращены" 2). Это видініе также не удовлетворило Николая Базельскаго. Онъ опять сталь предаваться своимъ аскетическимъ упражненіямъ въ продолженіе пятнадцати неділь. Въ конці этого времени ему представилось четвертое виденіе. "Я быль введень въ домъ, совершенно ослешляющій своимъ светомъ; внутри его находились дёвы, увёнчанныя розами, среди которыхъ сидёла женщина величественной красоты, державшая на своихъ коленяхъ младенца. Она мив сказала: "этотъ прекрасный младенецътвой другъ, по любви къ которому ты отрекся отъ міра". Она сняла съ младенца кольцо, которое наложила на мой палецъ, какъ залогъ истинной дружбы. Тъмъ видъніе окончилось. Придя въ себя, я действительно нашель на своемъ пальце прекраснъйшее кольцо". Но склонность къ видъніямъ получила такую силу, что Николай Базельскій продолжаль добиваться повторенія ихъ. "Господи, воскликнулъ онъ, всѣ эти образы, увеселяющіе мое зрѣніе, еще не могутъ меня удовлетворить. О.

<sup>1)</sup> Heinrich Seuse Denifle, Taulers Bekerung kritisch untersucht, Strasburg 1879 Jundt, p. 417.

<sup>2)</sup> Jundt, p. 79.

если бы еще ты благоволиль исполнить мое особое желаніе"! Богъ не отвъчалъ и онъ продолжалъ свои аскетические подвиги при полномъ разобщении съ міромъ. "Тогда я быль восхищенъ, какъ въ первый день своей новой жизни, и молитва моя была услышана. Я не различаль ни формъ, ни предметовъ: что я видёль, превосходить всякій разумь". Когда это неопредъленное и въ сущности безсодержательное видъніе стало заканчиваться, Николай Базельскій услышаль потомъ сладчайшій голось, который ему сказаль: "ты не жиль въ продолженіе этого года, какъ должно жить. Вместо того, чтобы вполнъ предоставить себя волъ Божіей, ты слъдовалъ своему личному желанію. Ты видёль Бога, какъ узникъ видитъ отдаленный лучъ свъта, проникающій чрезъ расщелины крыши въ глубину мрачной башни. Никто не можетъ достигнуть высшей степени духовной жизни, неподвижности въ Бопь, какъ только умирая всецьло для себя съ абсолютнымъ отръшениемъ, полнымъ любви и смиренія отъ самыхъ затаенныхъ движеній своей личной воли, ст пассивнымт ожиданіемт божественнаго внишенія, терпъливымъ повиновеніемъ ей". Николай Базельскій объщаль върно исполнить данное ему повельніе въ будущемъ и въ доказательство своего самоотреченія сжегь самые дорогіе для него предметы: окровавленную салфетку, груши и кольцо. Тогда голосъ свыше продолжалъ прерванное наставление: "знай точно самовольный человъкъ, что если ты сократишь свои дни, то ты будешь строго наказанъ. Итакъ, оставь свои аскетическіе подвиги до того времени, пока тебъ позволено будетъ ихъ продолжать. Отнынъ самъ Богъ будетъ тебя вести истиннымъ путемъ, которымъ должна следовать всякая благородная и правдивая душа, исполненпая божественной любви и который доведеть до духовной неподвижности, исполняя терптеніе Іова и повиновеніе Авраама. Онъ будеть упражнять твои силы посредствомъ внутреннихъ упражненій, которыя причинятъ тебѣ столько страданій, что ты забудешь внышнія упражненія, которымь досель предавался по внушенію своей собственной воли, т. е. по внушенію діавола 1). Я молчаль и въ теченіе дол-



<sup>1)</sup> Il exercera tes forces par le moyen d'exercices interieurs, qui te causeront tant de souffrances que tu oublieras les exercices extérieurs aux quels tu t'es

гаго времени ты меня не слушаль". Пораженный удивительнымъ открытіемъ, сдёланнымъ вслёдствіе фантастическаго видёнія, что аскетическіе подвиги отъ діавола, Николай Базельскій удалился въ сосёдній лёсь посовётоваться со старымъ отшельникомъ о значеніи слышаннаго. Послёдній призналь видёніе истиннымъ и рекомендоваль Николаю на будущее время предоставить себя безграничному руководству Божію 1).

Постепенно Николай Базельскій отрішается отъ варварскаго аскетизма и вдается въ противоположную крайность-въ пассивную преданность Богу. Онъ молился Богу не исполнять его сердечныхъ желаній, какъ бы они ни были возвышены, но проявлять въ нихъ свою волю. Здёсь мы замёчаемъ возарёніе на молитву, согласное съ теософическимъ ученіемъ Эккарта о томъ же предметь. Эккартъ, какъ извъстно, признавалъ только одну общую формальную молитву, выражаемую словами, заимствованными изъ молитвы Господней: "да будеть воля Твоя" 2). Съ такою молитвою Николай Базельскій обратился къ Богу однажды ночью, причемъ выбился изъ силъ до крови. "Когда наступиль утренній чась, радужный лучь свёта озариль мою комнату; я быль восхищень и мнв дано было соверцать такія чудеса, которыя превосходять всякое разумёніе и которыя не можеть описать языкь. Охотно я воскликнуль бы съ Петромъ: Господи, хорошо здъ! Въ это короткое мгновение мыль досталось въ удъль больше истины, чъмь сколько всъ учителя міра могли бы возвъстить до самаго послъдняго дня 3). Потомъ я услышаль говорящій во мні голось: возлюбленный, ты теперь достигь духовной твердости: ты сдёлался моимъ другомъ. Теперь всю твои гръхи прощены. Когда твоя душа оставить этотъ міръ, она уже не будетъ страдать въ чистилищъ, она займетъ мъсто среди мучениковъ, съ которыми будетъ раздълять въч-

livre jusqu'a present d'apres les inspirations de ta volonté propre, c'est a dire sur les conseils du diables. Jundt, les Amis de Dieu, p. 80.

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Petens hoc, aut hoc, malum petit et male, quia negationem Dei petit et orat Deum sibi negari. Preger, Geschichte der deutschen Mystik 1 theil, s. 480 (Art. VII).

<sup>3)</sup> Dans ce court instant je reçus plus de verité en partage que tous les docteurs du monde m'en pourraent apprendre jusqu'a jugement dernier. Jundt, les Amis de Dieu, p. 83.

ную радость. Ожидай въ мірѣ наступленія часа этого счастья; тебѣ еще долго должно оставаться въ этомъ мірѣ, ты увидишь агнцевь, блуждающихъ среди волковъ. Это зрѣлище вдохновитъ въ тебя великую жалость къ страждущимъ и въ будущемъ это будетъ крестъ, который ты понесешь. Божественный разумъ и озареніе Духа Св. отнынь будуть тебп достаточными для руководства на пути спасенія: ты не услышищь болѣе пріятнаго голоса, наставляющаго тебя и не увидищь на землѣ большихъ чудесъ, чѣмъ какія ты созерцалъ" 1).

Этимъ заканчивается воспитаніе Николая Базельскаго. Опо все проходить въ области разнообразныхъ виденій, вызываемыхъ преимущественно суровыми аскетическими подвигами. Находился-ли Николай Базельскій подъ благотворнымъ вліяніемъ Церкви? Пользовался ли онъ всёми тёми положительными средствами и особенно таинствами, которыми Церковь располагаетъ для уврачеванія духовныхъ недуговъ своихъ духовныхъ чадъ, для оздоровленія ихъ и утвержденія въ нормальной религіозно-нравственной жизни? Этого изъ автобіографіи Николая Базельскаго не видно. Правда, онъ свои первыя сильныя религіозныя впечатлёнія, вызвавшія въ немъ экстатическое настроеніе духа и расположившія его отрёшиться отъ своихъ грубыхъ недостатковъ, получалъ во храмъ, но дальнъйшее его развитіе шло внъ храма и всякаго положительнаго руководства со стороны авторитетнаго іерархическаго лица 3). Повидимому, Николай Базельскій не сомнівался въ значеній церковныхъ священнодъйствій, и даже самъ въ видъніи особеннымъ образомъ подучиль право на совершение торжественной мессы, но мы не имъемъ основаній думать, что-бы мистикъ придаваль должное значеніе церковности, если онъ исключительно обращался за наставленіями непосредственно къ Духу Святому и полагалъ,

<sup>1)</sup> L'intelligence divine, illuminée du Saint Esprit, qui t'a eté donné, te suffirà desormais pour te guider. Ibid., p. 84.

<sup>2)</sup> Шимдть допускаетт, что Николай Вазельскій посёщаль храмь, присутствоваль при мессё и бесёдоваль съ духовенствомь. Эти однако данныя не подтверждаются достаточно его автобіографією и сами по себе еще никакъ не могуть свидетельствовать объ особыхь положительных слёдствіяхь церковности для резигіознаго воспитанія мистика. Schmidt, Nicolaus von Basel s. 11.

что вполи достаточно руководствоваться внушеніями, сообщаемыми въ экстатическомъ состояни, или постояннымъ озареніемъ отъ Духа Святаго, отождествляемымъ въ сущности съ естественнымъ созерцаніемъ разума, гордо приравниваемаго къ божественному разуму. Руководство Церкви становилось для Николая Базельскаго излишнимъ, если онъ въ себъ самомъ или свыше постоянно слышаль божественный голось, которымъ и старался пассивно руководствоваться въ своихъ взглядахъ и поступкахъ. Къ чему же привелъ этотъ мнимый божественный голосъ визіонера, не заботившагося о томъ, что-бы сверхъестественныя наставленія, вызываемыя искусственно сообразовать съ авторитетомъ Священнаго Писанія и Церкви? Онъ привелъ мистика къ крайнему самомненію относительно достиженія высшаго абсолютнаго идеала совершенства, къ отрицанію важности вившнихъ аскетическихъ подвиговъ, въ исполненіи которыхъ въ началь не соблюдалось должныхъ гранипъ, потому что они примънялись къ искусственному возбужденію созерцательнаго настроенія духа, къ особому взгляду на свое особое апостольское призвание и къ готовности въ будущемъ пассивно подчиняться воль Божіей, насколько она могла опредъляться по субъективному фантастическому представленію. При такомъ настроеніи духа, Николай Базельскій, возмнивъ себя святымъ по жизни, богоизбраннымъ мужемъ, посвященнымъ въ священный санъ самими Ангелами и Апостолами, задался цёлью насаждать новую жизнь въ современномъ обществъ, такъ сказать, принялъ на себя роль миссіонера, или пропагандиста мистицизма. Онъ гордо требуетъ себъ подчиненія отъ извъстныхъ лицъ. въ смысль принятія себя "вмъсто Бога" (an Gottes Statt). Онъ видимо презрительно относится къ современной католической іерархіи, опытно убъдившись, что тѣ, которые называли себя пастырями (Hüter und Pfleger) христіанскаго общества, сами были виновниками его упадка, что пресвитеры и проповъдники сами не знали, гдъ истинный путь и куда направлять ввъренныхъ ихъ попеченію духовныхъ чадъ 1). Но отъ недостатковъ, представляемыхъ печальною дъй-



<sup>1)</sup> Er hatte die Erfahrung gemacht, dass diejenigen, welche der Christenheit "Hüter und Pfleger" sein sollten, selbst Schuld waren an deren Verfall, und

ствительностію въ католической церкви Николай Базельскій, въ силу мистицизма, переходитъ къ принципальному отрицанію основныхъ началъ Церкви: говоритъ только о духовномъ озареніи, какъ о руководительномъ началь въ достиженіи единенія съ Богомъ; признаетъ это озареніе одинаково доступнымъ какъ пастырямъ, такъ и мірянамъ, и вследствіе этого въ сущности отрицаетъ исключительныя права первыхъ на ісрархическое служение; церковное учительство ставить ни во что, потому что Духъ-Святый въ одинъ часъ можетъ научить болье, чымь всь учители до кончины міра; буква мертвить, а только духъ животворитъ 1). Пропаганда Николая Базельскаго сопровождается успъхомъ. Онъ пріобрътаетъ новыхъ членовъ въ общество друзей Божінхъ, изъ числа которыхъ мы пока остановимся на Рульманъ Мерсвинъ, сдълавшемся впослъдствіи однимъ изъ ближайшихъ сотрудниковъ Николая Базельскаго и заявившемъ себя новыми опытами въ теоретическомъ раскрытіи мистической доктрины.

Рульманъ Мерсвинъ (1307—1382) былъ богатымъ банкиромъ въ Страсбургъ. На 40 году своей жизни онъ отказался отъ міра и посвятилъ себя аскетизму, вслъдствіе сознанія тяжести пороковъ, которымъ до сихъ поръ предавался. Не безъ борьбы Рульманъ Мерсвинъ склонился къ подвижничеству, потому что привыкъ къ шуму и роскоши. Въ день св. Маргариты въ 1347 году онъ имълъ свой первый экстазъ расположив-

dass Priester und Prediger, statt den Menschen den Weg aus der Verwirrung zu zeigen, ihnen nicht zu sagen wussten, wo sie sich hinwenden sollten. Karl Schmidt, Nicolaus von Basel. s. 10 Wien, 1866.

<sup>1)</sup> Шивать, при всей своей сдержавности въ характеристикъ міросозерцанія Николая Базельскаго в оцьпкъ его дъятельности, на основанія автобіографичестикъ данинхъ, приводвинхъ послёднинхъ, долженъ быль признать, что этимъ мистиконъ отрицаются нѣкоторыя начала церковности, чего не хочеть почему-то допустить Жондтъ. Er sich in eigentlich theologische Fragen nicht mischte; bloss dass Bedürfniss nach innerer Ruhe und Einheit mit Gott woute er befriedigt sehen; diese Befriedigung konnte aber, ihm zufolge, nur aus dem Rathe des heiligen Geistes kommen und diesen Rath selber mögen Laien eben so gut geben wie die Pfaffen. Dager sagte er, Predigten und äusserliche Worte nützen ihm nicht viel, sie hätten ihn vielmehr öfter gehindert als gefördert; der heilige Geist lehre ihn mehr in einer Stunde als alle Lehrer bis an den jüngsten Tag ihm mitzutheilen vermöchten. ... Schmidt, Nicolaus von Basel s. 11.

шій его окончательно къ осуществленію принятаго нам'ьренія. Прогуливаясь вечеромъ въ своемъ саду, Рульманъ Мерсвинъ сталъ размышлять объ обманчивости невърнаго міра, награждающаго преданныхъ ему лицъ слишкомъ горькими испытаніями. Онъ вспомниль свою предшествующую жиєнь, прожитую безплодно. Тогда онъ испыталъ глубокое раскаяніе въ своемъ прошломъ и сильную ненависть къ себъ за злоупотребленіе свободою, приведшею его къ растрать силь въ поискахъ за удовольствіями. Онъ считаль себя безконечно виновнымъ предъ Богомъ, взывалъ къ милосердію Господа, и далъ обътъ навсегда отречься отъ своей воли и всецъло предаться Богу. Тогда радужный лучъ свёта озариль его и онъ почувствоваль, что какая-то сила увлекала его въ воздухъ. Когда это восхищение прошло, Рульманъ Мерсвинъ испыталъ въ себъ невыразимое счастіе и неизвъстныя дотоль силы; безмърная любовь къ Богу овладъла его сердцемъ; обильныя слезы потекли изъ глазъ 1). Разрывъ съ міромъ совершился: но три года прошло еще въ особыхъ подвигахъ пока не пріобретена была способность къ созерцанію Божества. Рульманъ Мерсвинъ съ необыкновеннымъ жаромъ предался аскетизму. Любовь къ Богу, наполнявшая его, пробудила въ немъ сильнъйшую ненависть къ міру и своему тёлу. Онъ сталь подвергать себя такимъ истязаніямъ, что сдёлался больнымъ и готовился къ смерти. Здоровье его скоро улучшилось, но аскетическая ревность не ослабъла. Однажды онъ схватилъ жельзные прутья и избилъ себя ими до крови, а на появившіяся раны посыпаль соль-Такимъ аскетизмомъ онъ подготовилъ себя къ частымъ видъніямъ. "Самъ Господь его ут вшалъ. Праздникъ таинственнаго утфшенія наступаль для него, то по истеченіи нфсколькихъ льть, то каждую недьлю, а иногда чаще. Такъ его разумь быль будто озаренъ до того, что онъ сдълался способнымъ опредълять религіозное состояніе, въ которомъ находился какой нибудь сторонній человікь, даже не смотря на него" 2). Послів

<sup>1)</sup> Jundt, Les Amis de Dieu, p. 142.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 146.

трехльтнихъ своихъ упражненій Рульманъ Мерсвинъ воображаєть себя пророкомъ и признаєть нужнымъ обратиться къ человьчеству съ особою книгою "о девяти скалахъ" (Das Buch von den neuen Felsen) съ тымъ, чтобы предупредить его относительно суда Божія надъ міромъ, который долженъ скоро послыдовать 1). Книга эта считается однимъ изъ величайщихъ твореній, произведенныхъ средневьковымъ нымецкимъ мистицизмомъ 2). Она имъетъ аллегорическую форму Апокалипсиса съ примъненіемъ содержанія къ современному состоянію католической Церкви.

Она начинается обстоятельнымъ введеніемъ, въ которомъ излагаются виденія, побудившія автора приняться за свой трудъ. Видънія представляють состояніе католической церкви въ XIV в. крайне безотраднымъ, такъ что авторъ долго не могъ допустить, чтобы они оправдывались действительностію, и повидимому старался отрёшиться отъ нихъ, какъ отъ образовъ своей разстроенной фантазіи. Но ему было сказано: "не противься этимъ виденіямъ; нужно или довериться имъ и пережить ихъ въ одинъ день, или страдать отъ нихъ (нравственно) въ течение всей жизни. Я теб'в покажу еще иные образы, которые поразять тебя гораздо больше. "Открой свои внутренніе глаза и посмотри". Тогда представилось Рульману такъ много новаго и страшнаго, что подъ вліяніемъ всего виденнаго онъ заболёль. Ему показалось яснымъ, что Богъ разгиввался на католическій міръ и готовить ему въ близкомъ будущемъ страшныя казни. "Напиши въ своей книгъ, повелъвалъ невидимый голосъ, все, что ты видълъ и слышалъ, чтобы потомъ оказать помощь своимъ страждущимъ братьямъ". Рульманъ нытался отклонить отъ себя это требование. "Къ чему", говориль онь, послужить христіанамь еще одна книга? У нихъ довольно учителей, которыхъ, однако, не слушаютъ. Они мив не повърятъ и не захотятъ читать моей книги. Ска-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das Buch von den neun Felsen von dem Strasburger Bürger Rulman Merswin, 1852, Leipzig. Jundt, les Amis de Dieu p. 150—173.

<sup>2)</sup> Malgré quelques imperfections de forme, est bien une des plus grandes creations que le mysticisme allemand ait produites au moyen age. Jundt, p. 149-

жутъ, что книга моя несогласна съ Священнымъ Писаніемъ и что Перковь не уполномочила меня на такое дъло. Сколько было учителей, которые гораздо лучше меня могли сдълать это". Но невидимый голосъ возражалъ: "какъ понять эти слова? Что сталось съ твоею любовью къ ближнимъ? Знаешь ли ты, что Господь въ силу милосердія своего скорбе будеть готовь еще разъ пострадать для спасенія человъка, чъмъ предоставить его погибели? Пусть твоя книга будеть принята однимъ христіаниномъ. Не должно-ли это одно тебя радовать? Что касается до того, примутъ ли твою книгу всѣ христіане, предоставь попеченіе объ этомъ одному Богу. Христіане въ своемъ сердцѣ прочитають, что эта книга открываеть чистую истину. Если-бы даже всъ книги были сожжены и если бы всякое сравнение съ Священнымъ Писаніемъ сделалось невозможнымъ, книга эта будеть не менте истинною 1). Ужели только тебя перваго Богъ избираетъ орудіемъ своей благодати? Не часто ли Онъ проявляеть свою благодать въ людяхь еще менте знакомыхъ съ Священнымъ Писаніемъ, чёмъ ты? Безъ сомнёнія, Священное Писаніе происходить отъ Духа Святаго, но почему Богъ не можетъ написать еще другія книги? Оскудъло-ли Его всемогущество? Почему Онъ не можетъ исполнить въ это время всъ чудныя дёла, какія Ему угодны, когда и какъ Онъ хочеть, подобно тому, какъ это было въ Ветхомъ и Новомъ завътъ? По истинъ всякій, кто не думаетъ, что Богъ можетъ исполнить чрезъ своихъ друзей теперь свои таинственныя дъла, какъ Онъ совершалъ ихъ чрезъ своихъ праведниковъ въ Ветхомъ и Новомъ завътъ, не можетъ быть названъ христіаниномъ, ибо онъ не въритъ въ неоскудъвающую благодать 2). Никогда еще не было такой великой нужды во вразумленіи христіанскаго міра, какъ теперь. Никогда еще жизнь христіанъ не стояда такъ далеко отъ своей цёли. Потому тебё нужно себя принудить къ



<sup>1)</sup> Jundt, p. 151.

<sup>2)</sup> En verite, quiconque ne croit pas que Dieu peut accomplir avec ses amis d'aujourd'hui ses oevres mysterieuses aussi bien qu'il les a accomplies autrefois dans l'Ancien et du Nouveau Testamment, cet homme n'est pas un chretien, car il ne croit pas que ta puissance divine reste la meme à travers les siècles. Jundt. p. 151.

написанію этой книги. Знай, что я тебѣ заповѣдую это во имя Св. Троицы. Чего не будешь знать, спроси меня. Я тебя вразумлю; ты узнаешь по этому знаку, что твое полномочіе происходить отъ Бога".—"Я повинуюсь", отвѣчаль Рульманъ, "ты открылъ истину устами Каіафы; возвѣсти ее и теперь чрезъ меня—бѣднаго грѣшника. Только сдѣлай такъ, чтобы никто не узналъ, кто былъ орудіемъ Твоей воли" 1). Видѣнія Рульмана продолжались около года (1351—1352) и послѣ различныхъ колебаній побудили передать ихъ въ цѣломъ рядѣ фантастическихъ картинъ.

Первая картина представляетъ гористую страну. Безмѣрныя вершины горъ поднимаются къ небу; по бокамъ горъ видны страшныя скалы. Далѣе разстилается долина, орошаемая рѣкою, которая, протекая большое пространство, теряется въ морѣ за горизонтомъ.

Невидимый голось говорить человъку: "открой свои глаза и посмотри!" И человъкъ увидълъ на высочайшей горъ водопады, подобные озерамъ; они были наполнены рыбою разной величины. Эти водопады низвергались со скалы до подошвы горы. гдъ они полагали начало ръкъ. Рыбы, собравшись въ извъстномъ количествъ, соединялись въ группы и переходили изъ отдёльныхъ водопадовъ въ реку; но по мере того какъ они направлялись впередъ, число ихъ уменьшалось; многія изъ нихъ попадали въ съти, разставленныя людьми по берегамъ. Тъ, которыя достигали устья ріжи переходили въ море и среди всякаго рода опасностей переплывали его. Потомъ они возвращались, входили въ ръку, гдъ опять значительное число ихъ перехватывалось людьми и только самое малое количество ихъ достигало конца этого путешествія, успъвая послъ многихъ усилій опять подняться на вершины горъ въ тв озера, изъкоторыхъ начали свой трудный путь. Многія рыбы гибнуть при своемъ обратномъ восхожденін; иныя заболъвають, хотя и переполняются радостію отъ достигнутаго усивха. Тв. которыя возвращаются въ свое Начало, измёняють цвёть и получають



<sup>1)</sup> Ibid. p. 152.

новое имя. Это видъніе, продолжаетъ голосъ, должно научить тебя, въ какомъ усиленномъ попеченіи нуждается христіанскій міръ, далекій отъ своего высшаго назначенія. Повърь! гораздо меньшее число людей достигаетъ теперь спасенія, чёмъ воображаетъ міръ". Человѣкъ приходитъ въ ужасъ отъ этихъ словъ и вызывается идти на помощь міру, какихъ бы жертвъ это ни стоило. -- "Возлюбленный", говорить онъ Господу, "если міръ христіанскій живеть неправедно, то потому, что этого онъ не знасть. Я охотно готовъ перенести всякое наказаніе, готовъ умереть и отдать свою душу на въчныя адскія муки лишь бы ты, Господи, пощадиль мірь"!---, Къ чему послужить твоя смерть?" отвъчаетъ голосъ. Не пролилъ-ли Богъ своей крови за міръ? Не видишь-ли ты, что объ Его жертвъ вспоминаютъ только для того, чтобы своими дёлами Его хулить и порицать? Нътъ, христіанскій міръ не заслуживаетъ прощенія. Никто не можетъ оправдаться въ своемъ нечестіи невъдъніемъ добра, ибо всякій христіанинъ, достигшій эрізлости, долженъ знать заповъди Божіи и следовать имъ".

Это предварительное видине было сопровождаемо другимъ болъе сложнымъ, которое и дало книгъ соотвътствующее заглавіе. Сцена н'всколько изм'вняется. Водопады, р'вка, море исчезаютъ. Мы переносимся въ глубину долины у подошвы гигантской горы, вершина которой теряется въ облакахъ и по бокамъ которой возвышаются бевмърныя скалы, число которыхъ доходить до девяти. На каждой скаль видно извъстное число людей, поселившихся тамъ не на короткое время, но болже или менъе на всю жизнь. "Открой свои глаза и посмотри!" восклицаетъ голосъ. Человъкъ повинуется и видитъ падающія съ горъ какія-то огненныя фигурки, очень красивыя и світящія такимъ блескомъ, что глазъ едва можетъ его выносить. Какъ только онъ упадають на долины, дълаются черными, какъ уголь. По данному объясненію, это добрыя души, созданныя по образу Божію и переходящія отъ своего высшаго свътового Начала въ недра женщинъ. Какъ только оне достигаютъ земли, то дълаются черными какъ уголь.

Видъніе это прерывается изображеніемъ того нравственнаго

упадка, который обнаруживался въ католическомъ міръ, въ описываемое время.

Сцена представляетъ страшный судъ. Различные классы католическаго общества, отъ папъ до крестьянъ, поперемънно являются на судъ. Таинственный толосъ перечисляеть гръхи, оскверняющіе ихъ и произносить свой приговорь. -- "Открой свои глаза и посмотри какъ живутъ папы"1). Не называя никого изъ нихъ по имени, можно сказать, что всь они утратили уважение къ божественнымъ заповъдямъ. Они ищутъ только земныхъ благъ, пекутся болъе о своей славъ, чъмъ о славъ Божіей, и думають о томъ, что-бы довести своихъ родственниковъ и друвей до высшихъ степеней. "Открой свои глаза и посмотри, какъ живутъ кардиналы и епископы". Они совершенно ниспровергли гражданскій и церковный порядокъ. Они ослѣплены алчностью и гордостію; надъляють своихъ друзей земными благами, и интригують, что-бы впоследствіи самимъ стать папами. Измінились добрые обычан при поставленіи епископовъ; каждый получаеть высокій сань путемъ интригь насильно, или за деньги. Всякій человъкъ съ здравымъ смысломъ видитъ куда они идутъ. "Открой глаза и посмотри, какой родъжизни ведутъ клирики. Много-ли теперь духовниковъ, которые не покровительствують порокамь исповыдающихся своею снисходительностію и ищуть во всемь не своей славы, но Божіей? Говорять, что природа стала более немощною, что нельзя на слабыхъ грешниковъ налагать строгихъ епитимій, какія были налагаемы прежде. Люди преимущественно избираютъ для исповеди духовниковъ снисходительныхъ, позволяющихъ имъ удерживать свой легкомысленный и порочный образъ жизни. И такихъ людей духовенство оправдываетъ, называя ихъ честными какъ будто это согласно съ Священнымъ Писаніемъ. Но это ложь! Богъ нигдѣ не сказалъ, что гръхъ служить средствомъ къ укръпленію природы человъческой. По смерти увидять, до чего доводить такая лесть. Правдивый духовникъ долженъ каждому говорить всю истину, чего-бы это

<sup>1)</sup> Jundt, p. 155.

ни стоило, жертвуя даже для этого своею жизнію. Сколько въ средѣ духовенства проповѣдниковъ, которые осмѣливаются возвѣщать людямъ истину и давать имъ спасительныя предупрежденія, разоблачая ихъ грѣхи? Посмотри на поведеніе низшаго духовенства: оно постыдно пожираетъ свои доходы въ неумѣренныхъ пиршествахъ и преступныхъ удовольствіяхъ. Посмотри, какъ священники попираютъ свое достоинство: искусство достиженія внѣшнихъ почестей для нихъ болѣе дорого, чѣмъ искусство пріобрѣтенія благодатныхъ даровъ Духа Св. Что касается монаховъ, всякій истинный христіанинъ долженъ ихъ избѣгать: онъ не получитъ назиданія ни отъ жизни, ни отъ нравовъ ихъ. Духовная жизнь упала въ монастыряхъ. Если кто искренно хочетъ обратиться къ Богу, тотъ дѣлается предметомъ насмѣшекъ для всѣхъ.

Таково духовенство, но не лучше его и міряне. Пусть они не бросаютъ камнями на духовенство, виновность ихъ не меньше. "Открой глаза и посмотри, какова жизнь королей и знатныхъ лицъ". Благочестіе, старыя рыцарскія доблести не встръчаются между ними; они живуть по влеченію своей горделивой природы и жестоко угнетають бъдныхъ. "Открой свои глазе и посмотри, какова жизнь горожанъ и торговцевъ, ремесленниковъ и крестьянъ". Одни изънихъ думаютъ только о наживъ, забывая участь евангельского богача, осужденного на адскія муки, другіе стремятся къ своеволію, къ праздности, къ невоздержности. "Открой свои глаза и посмотри, что сталось съ женщиною въ это время". Всякій стыдъ, всякое благочестіе, уваженіе къ супружеству изгнано изъ ея сердца. Посмотри, какъ ея походка безстыдна, одежда ея неприлична! Безъ сомивнія. еще находятся честныя и добродътельныя щины, но сколько такихъ, которыя думаютъ только объ угожденіи міру, а не Богу. Многія изъ нихъ называютъ себя честными, но ежедневно совершають сотни смертныхъ грфховъ. Онъ ежегодно исповъдуются и пріобщаются отъ невърующихъ и нечестивыхъ духовниковъ, не раскаиваясь въ своихъ смертныхъ грехахъ, которыми ихъ душа загрязнена; по истипъ имъ было бы менње вредно вселить въ себя тысячи демоновъ, чъмъ

принимать тёло Господне въ такомъ состояніи. Люциферъ уловиль ихъ въ свои сёти и удерживаеть въ своей власти съ помощью демоновъ, зная какъ онѣ полезны въ столь тяжкія времена, въ какія мы живемъ" 1).

Пораженный такимъ разоблачениемъ пороковъ современнаго общества и взволнованный подъ вліяніемъ представленія о тъхъ наказаніяхъ, которыя должны постигнуть его въ ближайшемъ будущемъ, человъкъ, удостоенный откровенія, начинаетъ свое ходатайство предъ Богомъ о смягчении Его гивва. "Возлюбленный, восклицаеть онъ, сжалься надъ міромъ христіанскимъ! Обрати его на путь истины, какими угодно средствами, но лишь бы онъ не погибъ по своей духовной слепоте за свои грехи! Перенеси свой гибвъ на нечестивыя племена іудеевъ и магометанъ, которыя враждуютъ противъ Тебя и которыя предопредълены къ въчной погибели!" Но эта молитва не услышана Богомъ: новый небесный гласъ открываетъ ему, что планы Божін далеко не совпадають съ естественными соображеніями человъка. "Ты говоришь о предупреждении міра христіанскаго въ его слепоть? Но Господь верный и милосердый не обращалъ-ли къ нему въ эти последние годы самыя вразумительныя предупрежденія? Къ чему они привели? Они забыты, какъ будто ихъ слышали назадъ тому тысячу лътъ. Великая благодать, ниспосланная Господомъ міру христіанскому, принята имъ легкомысленно; онъ очень мало улучшился. Ты просишь меня объ отвращении гитва отъ христіанъ и перенесенія его на невърныхъ? Но знай, что между іудеями и мусульманами въ эти времена Богъ предпочитаетъ многихъ твиъ христіанамъ, которые живуть несогласно съ Его волею. Безъ сомивнія, грвхи іулеевъ навлекають на нихъ наказанія, которыя они справедливо претерпивають, но нечестие христіань также заслуживаетъ ихъ. Если іудей, или мусульманинъ боится Вога отъ глубины своего сердца, ведетъ простую и честную жизнь, если онъ не знаетъ болъ е совершенной религи, кромъ той, въ которой рожденъ, но воодушевленъ твердою ръшимостію отказаться

<sup>1)</sup> Jundt., p. 158.

отъ своей въры и повиноваться Богу во всякомъ случаъ, когда была бы открыта иная въра болъс угодная Богу, то человъкъ столь высокаго благочестія не будетъ ли дороже для Бога многихъ нечестивыхъ христіанъ, преднамъренно уклонившихся отъ Него по крещеніи? Когда Богъ встръчаетъ іудея, или мусульманина добраго и справедливаго, не можетъ ли Онъ проявить къ нему своей свободной любви и своего безконечнаго милосердія? Въ какой-бы части міра такой человъкъ ни появлялся, Богъ найдетъ таинственные пути для спасенія его отъ погибели").

А. Вертеловскій.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Jundt., p. 159

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 5.

МАРТЪ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Марта 1893 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловз.

# Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣднической дѣятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

Обращаемся опять къ царскому семейству и отношеніямъ его членовъ къ святителю Филарету. Уже не разъ отмъчалъ святитель особенно отрадную черту въ членахъ августъйшаго семейства, --- ихъ благочестіе, служащее высокимъ примъромъ для подданныхъ Царя, о которыхъ, даже и высокопоставленныхъ, онъ, какъ мы недавно видели, говорилъ словами Премудраго, что нъсть от них ни един вяший боящагося Господа. Одинъ изъ многочисленныхъ случаевъ выраженія царскаго благочестія представился святителю Филарету вскор'в же послъ юбилея князя С. М. Голицына. Разумъемъ рожденіе Великаго Князя Сергія Александровича 29 апрёля 1857 г., на которое какъ бы пророчески указывалъ святитель Московскій въ словахъ приведенной выше рѣчи своей къ Императорской Четв, при посвщении Ихъ Всличествами Сергіевой Лавры послъ коронація, 19 сентября 1856 года: "Ваша молитва будетъ новымъ источникомъ надеждъ и благъ для васъ и для Россін" 1). Пророческое чаяніе старца святителя сбылось. Апръля 29 дня следующаго 1857 года Богъ дароваль Императорской Четь сына, котораго, въ честь и память Преподобнаго Сергія, наименовали Сергіемъ. Торжественное празднованіе рожденія Великаго Князя посему дало возможность и

<sup>\*)</sup> См. ж "Ввра и Разумъ" № 3, 1893 г.

<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 388.

случай святителю Филарету усугубить это торжество нарочито на сей случай составленною и выходящею изъ ряда обыкновенныхъ бестдою, произнесенною имъ въ самомъ мъстъ особенно горячей молитвы Царской объ имфишемъ родиться Августъйшемъ Младенцъ, -- въ Троице Сергіевой Лавръ, 7 мая того же 1857 года. Бесевда начинается следующими достопримъчательными словами: "Сынове твои, яко новосажденія масличная окресть трапезы твоея. Се тако благословится человъкь бояйся Господа (Псал. 127, 4. 5). Не знаемъ, смотрълъ ли на кого лично Боговдохновенный Псалмопъвецъ, когда начертаваль сей образь семейнаго счастія: но мы можеть съ радостію видъть сей мысленный образъ оживленнымъ вълицъ вънценоснаго Отца Семейства Царственнаго, въ великомъ Отцъ великаго семейства народа Русскаго. Четыре Сына окружають Ero семейную трапезу 1); возрастають, яко новосажденія масличная, и наппаче Первенецъ начинаетъ уже рано 2) являть и прыть наслыдованных высоких качествь. Ныны, съ весною, возникаеть еще новосаждение, разширяющее садъ Его, и объщающее, вслъдъ за предшествовавшими, возрасти, процвъсть и приносить плоды сладкіе и питательные для Россіи. Сіе воззрѣніе на Царское Семейство не можемъ ли мы сопроводить и следующимъ указаніемъ и воззваніемъ Пророка: се тако благословится человько бояйся Господа? Можемъ, съ особеннымъ убъжденіемъ въ истинъ. И всегда, какъ и нынъ, Благочестивъйшій Государь Нашъ съ благоговъйнымъ чувствомъ и благодарностію къ Богу принималъ раждающееся у Него Чадо, и призываль всехъ насъ къ благодарной вмёстё съ Нимъ молитвъ. Но при рождении Великаго Князя Сергія Александровича особеннымъ образомъ въ Благочестивъйшемъ



<sup>1)</sup> Разумъются Великіе Кинзья: Цесаревичь Николай Александровичь († 1865), Александръ Александровичь, нынъ благополучно царствующій Государь Императорь (род. въ 1845 г.), Владиміръ Александровичь (род. въ 1847 г.) и Алексій Александровичь (род. въ 1850 г.).

<sup>2)</sup> Наследнику Цесаревичу въ то времи было уже 14 летъ. Онъ приступилъ уже къ систематическому курсу учени и успелъ обнаружить высокия качества сноего ума и сердца. Кроме того у Августейнихъ Родителей въ то времи была еще Дщерь, Мария Александровна (род. въ 1853 г.), ныне Герцогиня Элинбургская.

Государъ нашемъ и Благочестивъйшей Супругъ Его просіяли черты душь, боящихся Господа, благоговъйно преданныхъ Его. Провиденію; и Богъ, творящій волю боящихся Его, надъ симъ рожденіемъ особеннымъ образомъ сотвориль знаменіе во благо. Радость отверяла сердце Царя; и открыла Его тайну. Послѣ священнаго коронованія и помазанія на царство, Государь Императоръ съ Государынею Императрицею посътиль сію обитель Преподобнаго Сергія. Съ глубокимъ утвшеніемъ и умиленіемъ были мы свидътелями умиленной Ихъ молитвы; но не знали тайны, которая съ нею была соединена. Теперь мы ее знаемъ. Благочестивъйшіе, у гроба сего Молитвенника и Заступника Россіи, ст върою и упованіемт повергаясь предт нетлинными Его останками, дали тайный объть, что если Богъ даруеть Имъ Сына, то нарекуть Его Сергіемь, въ память и благодарность сему великому Угоднику Божію 1). Что Богь, при предстательствъ Преподобнаго Сергія, принялъ въ свое благоволеніе Ихъ объть, сіе Онъ явиль тъмь, что, по устроенію Провидънія Его, послъдовало благополучное рожденіе, и, согласно съ ихъ мыслію, рожденіе именно сына, и такимъ образомъ оправдана ихъ въра и упованіе. И Благочестивъйшіе исполнили Свой обътъ, и явили Свое благодареніе Богу и Угоднику Его, давъ Высоконоворожденному имя Сергія. Се тако благословится челостью бояйся Господа". И далые, сдылавы обращение къ слуппателямъ съ призываниемъ ихъ къ радости о въръ, "сіяющей съ высоты Престола", и къ въръ, вптія разсуждаеть о значеніи обътовъ, а заключаеть бесізду слівдующими, не менъе прежняго достопримъчательными со стороны отношенія къ событію (рожденія Великаго Князя) словами обращенія къ преподобному Сергію, близъ раки котораго произнесена была разсматриваемая бесёда: "Преподобный отче Сергіе! Ты, яко провидіць, слышаль въ свое время тайно изреченный обътъ Благочествевитаго Государя нашего



<sup>1)</sup> Подчеркнутыя въ самой бесерт слова буквально заимствованы изъ Высочайшаго рескрипта на имя Митрополита Филарета, данваго 29 апреля 1857 года по случаю рождения Великаго Киязя Сергія Александровича. См. тексть этого рескрипта въ Собр. митм. и отвыя. Филар. т. дополи. стр. 443—444. Спб. 1887.

и Благочестивъйшія Супруги Его; и при Твоемъ къ Богу предстательствъ объть ихъ достигь желаннаго и радостнаго исполненія. Твое благодатное имя пріяли они для новорожденнаго Великаго Князя; и чрезъ сіе самое Теб'в вручили его, и Твоему благодатному покровительству. Пріими даръ въры; и воздаждь дарами благодати. Продолжи и не престани предстательствовать предъ Богомъ о здравін, возрастъ и преуспъяніи тезоименитаго Тебъ Великаго Князя, и о умноженій благословеній небесных на Благочестив вишемь Государъ нашемъ Императоръ Александръ Николаевичъ и на Благочестивъйшей Государынъ Императрицъ Маріи Александровив, и на всемъ державномъ домв его и царствв его. Аминь" 1). О рожденіи Великаго Князя Сергія Александровича святитель получилъ извъстіе на другой же день послъ рожденія, именно 30 апръля, и тотчась же писаль нам'ьстнику Сергіевой Лавры архимандриту Антонію: "Мив желается новорожденному Великому Князю Сергію Александровичу послать образъ преподобнаго Сергія, не малый, чтобы могь быть поставлень у него въ комнатъ, и другой малый; который быль бы у колыбели его, и, можетъ быть, по времени на персяхъ его. Помогите мив сіе исполнить 2). Отецъ намъстникъ, конечно, въ точности исполнилъ желаніе святителя, который, между темь, въ дополнение къ сему объ обстоятельствахъ, следовавших за рожденіем Великаго Князя, от 4 мая писалъ тому же о. намъстнику: "Я все боленъ простудою; и вчера 3) съ трудомъ совершилъ служение съ молитвою о Высоконоворожденномъ. По болёзни же не отправляюсь нынё къ вамъ: а сіе долженъ былъ сдёлать, потому что Государь Императоръ соизволилъ повелъть миъ принести о Высоконоворожденномъ молитву отъ имени Августъйшихъ Родителей именно у гроба преподобнаго Сергія 4). Постараюсь собраться съ силами и быть у васъ въ понедъльникъ, или во вторникъ.



<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 411—414.

<sup>2)</sup> Письма Филар. кв Антон. IV, 40.

<sup>3)</sup> Следовательно 8 мая.

<sup>4)</sup> Высочайшій рескрипть о семь на имя митрополита Филарета. См. въ Собраніи миний и отзывове Филар. т. дополи. стр. 448—444. Спб. 1887.

чтобы исполнить повеленное, и для меня желаемое, въ среду или въ четвертокъ, смотря по силамъ" 1). Это исполнение состоялось, какъ мы замътили выше, 7 мая, послъ чего больной митрополить пробыль въ Лавръ и скитъ до 28 мая 2); а объ исполнени Высочайшей воли, выраженной въ рескриптв на имя святителя Филарета отъ 29 апръля, сами святитель отъ 9 мая доноситъ Св. Суноду между прочимъ следующее: "Соотвътствуя сей Высочайшей волъ собственнымъ усердіемъ, прибыль я въ Лавру 6 дня сего мая, и 7 дня въ соборномъ храмѣ Пресвятыя Троицы, предъ литургіею, по прочтеніи Высочайшаго манифеста, совершиль со всею братіею Лавры благодарственное ко Господу Богу молебное пеніе съ кольнопреклонениемъ и съ возглашениемъ многольтия Ихъ Императорскимъ Величествамъ и Высоконоворожденному и всему Августейшему дому. Потомъ съ архимандритами и старшею братією совершиль Божественную литургію, предъ окончаніемъ которой въ краткой бесёдё изъяснено было мною особенное значеніе сего торжества. По окончаніи же литургіи совершилъ я со всею братіею предъ святыми мощами преподобнаго Сергія къ нему молебное півніе съ акаопстомъ и коавнопреклоненною молитвою. При семъ утвшительно было думать, что Государь Императоръ и Государыня Императрица, изъявившіе свою благочестивую волю, чтобы сіе молебствіе совершено было отъ ихъ имени, духовно соприсутствують молящемуся собору" в). Въ виду и въ силу всёхъ этихъ обстоятельствъ святитель Филаретъ и въ дальнъйшее время съ особеннымъ вниманіемъ и отеческою любовію относился въ Великому Князю Сергію Александровичу. Такъ. напр., еще въ 1861 году, когда Великій Князь, вместь съ своими Августвишими родителями, быль въ Сергіевой лаврів,

<sup>1)</sup> *Нисьма митроп.* Филар. къ Антон. IV, 41—42.

<sup>2)</sup> Сп. Собр. мнюн. и отзые. Филар. IV, 234. Москва, 1886.

<sup>3)</sup> Собр. мими. и отзыв. Ошлар., т. дополн. стр. 443. Мысль о томъ, чтобы молебствіе совершено было отъ имени Ихъ Величествъ, также прямо выражена въ упомянутомъ Высочайшемъ рескриптъ. См. тамъ же, стр. 444. Срав. указаніе на то же обстоятельство еще въ ръчи м. Филарета Государынъ Императрицъ, 12 августа 1858 года, въ соч. Ошлар. V, 463 и дал., 514 и дал.

митрополить Филареть самъ пріобпіаль его святыхъ таинъ 1); а въ 1865 году, когда Великій Князь, по совёту врачей, провель осень въ Москвъ, пребывая то въ Нескучномъ Саду, то въ кремлевскомъ маломъ дворцъ 2), митрополитъ Филаретъ навъщаль его, принималь и его посъщенія, о чемъ, напр., отъ 28 ноября означеннаго 1865 года, писалъ намъстнику лавры архимандриту Антонію: "У Великаго Князя Сергія Александровича, посттившаго меня вскорт по прибыти моемъ изъ Лавры, только вчера могъ я быть, потому что путь до него уже не далекъ. Онъ въ кремлевскомъ маломъ дворив. Онъ показалъ мнъ все свое жилище. Тамъ, гдъ онъ почиваетъ, въ головахъ, на ствив, помещены ивсколько малыхъ пконъ, и между ними крестъ, съ частію мощей преподобнаго Сергія, который даль ему въ благословеніе я, по прибытій изъ Лавры. На другой стінь, гді онъ молится, нфсколько иконъ обыкновенной мфры, и между ими икона преподобнаго Сергія, полученная имъ въ Лавръ при первомъ посвщении 3). Подъ сими иконами на столикъ лежитъ Евангеліе, въ которомъ на первой страницѣ написаны три наставительныя для него Евангельскія изреченія, первое Государя Императора, а два прочія рукою Государыни Императрицы.—Господи, спаси Царя и Царицу! Господи, даждь Евангельскую правду Твою сыну цареву!" 4). И о самомъ пребыванія Великаго Князя въ Москв' святитель Филареть, по отбытіи Его Высочества въ Петербургъ, тому же намъстнику отъ 19 декабря (1865 года) писалъ: "Великій Князь Сергій Александровичь отбыль, посётивь еще разъ меня и принявъ мое посъщение. Вы когда-то дали миъ собрание фотографическихъ лаврскихъ иконъ: я показалъ ихъ ему, съ

<sup>1)</sup> См. Письма Филар. къ Высоч. Особ. и друг. лицамъ. II, 97. Тверь, 1888.

<sup>2)</sup> Замъчательно, что в въ 1891—1892 годахъ, когда Велекій Князь Сергьй Александровичь по назначении Его Высочества Московскимъ генераль-губернаторомъ, вслъдствие производившагося въ генераль-губернаторскомъ домѣ (на Тверской улецъ) ремонта, не могь еще жить въ семъ послъднемъ, онъ съ своею Августвйшею супругою значительное время изголиль пребывать: то въ кремлевскомъ маломъ дворцѣ, а то въ Нескучномъ Саду.

<sup>3)</sup> Въ 1861 году.

<sup>4)</sup> Письма Фил. кв Антонію, IV, 478.

нъкоторыми о нихъ объясненіями; и представиль ему. Кажется, онъ съ удовольствіемъ приняль; и вещь напла хороmee употребленіе" 1). Но еще гораздо раньте того, именно отъ 3 ноября того же 1865 года, митрополить Филареть писаль самому Государю Императору: "Да будеть мив позволено обратить слово къ Вашему родительскому сердцу. Не одинъ разъ пріятно беседоваль я съ Великимъ Княземъ Сергіемъ Александровичемъ и съ радостію усматриваль, что пребываніе въ Московскомъ воздух в благопріятно для его здоровья 2). И наконецъ вотъ позднъйшій отзывъ святителя Филарета о Великомъ Князв въ письмв къ архіепископу Тверскому Алексію (Ржаницыну) отъ 20 сентября 1866 года: "Радуюсь, что вамъ даровано освятить храмъ въ царскомъ домъ, заслужить благодарность Благочестивъйшей Государыни и пріятно познакомиться съ юными чадами Ея. Мий извистень только Великій Князь Сергій Александровичь. Доброе чадо; и добраго имфетъ охранителя" 3). Во время коронаціи же 1856 года Государь Императоръ обратилъ особенное внимание на запуствынія палаты своихъ предковъ бояръ Романовыхъ при Московскомъ Знаменскомъ монастыръ, что на Варваркъ, и ръшиль возстановить ихъ. Дело возстановленія, подъ непосредственнымъ руководствомъ министра Императорскаго Двора графа В. О. Адлерберга († 1884), исполнено было подъ ближайшимъ наблюденіемъ следующихъ компетентныхъ лицъ: по строительной части -- въ должности президента Московской дворцовой конторы, гофмейстера князя Н. И. Трубецкаго († 1874) и архитектора Ө. И. Рихтера, а по искусственной и археологической части — предсъдателя ученой коммиссіи гофмейстера князя М. А. Оболенскаго († 1873) и членовъ ея: И. М. Снегирева, А. Ө. Вельтмана, упомянутаго Рихтера, Б. В. Кёне и Мартынова. Въ 1858 году все уже было готово къ закладкъ палатъ, и графъ Адлербергъ извъстилъ ми-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 480.

<sup>2)</sup> Письма Фил, къ Алекство Твер., стр. 265—266.

<sup>3)</sup> Письма Фил. кв Алексію Твер., стр. 265—266. Москва, 1883. Охранитель Великаго Князя Сергія Алексанаровича, его воспитатель, флигель-адъютантъ Д. С. Арсеньевъ, ныніз вице-адмиралъ, начальникъ Николаевской морской академіи.

трополита Филарета, что на закладку въ Москву прибудетъ самъ Государь Императоръ 1). Государь и дъйствительно прівхаль въ августь, въ день коронація 26 августа быль встрѣченъ митрополитомъ въ Успенскомъ соборѣ 2), а 31 августа присутствоваль на закладкв Романовскихъ палать, совершенной при участів митрополята Филарета, который при семъ сказаль слідующую різчь: "Благочестивій Государь! Не могу въ сіи минуты оставаться безмолвнымъ: но не мое, а Твое будеть слово, которое скажу. Ты нынв двломъ преподаешь намъ ученіе запов'йди Господней: чти отца твоею (Исх. 20, 12). И мы имъли преданіе, что на сей землю отъ благословеннаго корене изшель жезль, который потомъ возросъ въ великое древо, осфияющее нынф Россію. И нфкогда случилось возникавшую мысль о закрытіи Знаменской обители, отклонять напоминаніемъ, что это есть созданіе Твоихъ приснопамятныхъ прародителей 3). Но только Твоей къ нимъ любви дано было, самое жилище ихъ, временемъ и невъдъніемъ закрытое, открыть и такъ сказать, колыбель рода Твоего найти, и найденную уже не допустить до забвенія, но въ достойномъ ея благольпін для потомства сохранить. При семъ съ благоговъніемъ воспоминаемъ, что именно тогда, когда мы радовались, види Тебя въ славъ Твоего Царскаго вънца, Ты строгою и благоговъйною предъ Провидъніемъ Божіимъ мыслію восходиль къ началу сейславы, почтительно помышляль о Твоихъ благочестивыхъ прародителяхъ, и тамъ, въ обители Спасовой 4), повелълъ охранить и обновить памятники почившихъ предковъ Твоихъ, а здёсь украсить колыбель Твоего державнаго рода. Да сохранять выки то, что похитили было выки,---да сохранять памятникь Михаила, долженствующій от-

<sup>1)</sup> Срав. благодарственное за эту въсть письмо митроп. Филарета къ графу Адлербергу въ *Душеп. Чтен.* 1885, II, 370.

<sup>2)</sup> См. раньше приведенную річь м. Филарета при сей истрічів Его Величеству въ Соч. Фил. V, 465—466.

<sup>3)</sup> Это было послѣ разоренія Москвы и Знаменскаго монастыря французами въ 1812 году. См. архим. Сергія (Спасскаго), Истор. описаніе Москов. Знамен. монастыря, стр. 35. Москва, 1866.

<sup>4)</sup> Въ Новоспасскомъ монастыръ, гдъ находятся гробнецы бояръ Юрьевыхъ-Романовыхъ.

нынь быть вивств памятникомъ Александра Втораго" 1).— Необыкновенно быстро шли работы по возстановленію палать послѣ закладки ихъ, при томъ съ сохраненіемъ стиля построекъ и украшеній XVII віка, дабы все въ нихъ напоминало жизнь и быть царственныхъ предковъ, когда они еще были боярами и когда одинъ изъ нихъ, Михаилъ Өедоровичъ только что еще началъ царствовать и построилъ знаменскій монастырь (въ 1630 году). Въ 1859 году, т. е. не болъе какъ чрезъ годъ послъ закладки, палаты были уже готовы, и подъ балкономъ ихъ начертана была следующая надпись (уставною вязью): "Повеленіемъ Благочестивейшаго Государя Императора Всероссійскаго Александра Николаевича, въ память Благовърных Его Предковъ, въ благословенный годъ священнаго коронованія, 1856 г., августа въ 26-й день, начата возобновленіемъ прародительская бояръ Романовыхъ Палата при Московскомъ Знаменскомъ монастыръ, гдъ родился Державный Родоначальникъ Царственнаго Дома, Царь Михаилъ Өедөрөвичь, и где воспитался родитель Его, бояринь и воевода Өеодоръ Никитичъ Романовъ, впоследствіи Филареть, патріархъ Московскій; окончена 1859 года" 2). Государю Императору хотелось, чтобы освящение Палать совершилось въ день коронаціи Его Августвишаго Родителя 22 августа. Для сего Онъ изволилъ прівхать въ Москву заранве, именно 16 августа 3), одинъ, безъ Государыни Императрицы, дабы кстати произвести смотръ войскамъ, расположеннымъ въ Москвъ и около Москвы 4). Къ 22-му августа работы должны были окончиться. Самъ Государь побуждаль строителей къ ихъ окончанію. 18 августа онъ неожиданно посттиль строенія и, осмотрввъ ихъ, остался доволенъ. Около того же времени осмат-



<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 466—467. Срав. краткое сообщение о пребывание Государя Императора въ Москве и о закладке Романовскихъ палатъ въ письмахв Филар. кв Антон. IV, {110—111.

<sup>2)</sup> См. брошору: Объ освящени Романовских в палать въ Москвъ (нзъ № 271 Моск. Видом. за 1859 г.), стр. 6.

<sup>3)</sup> См. Письма Филар. кв Ант. IV, 190. Срав. рычь м. Филарета Госуларю 17 августа въ Соч. Филар. V, 51.

<sup>4)</sup> Письма Филар. къ Акт. IV, 190. Срав. стр. 187. Срав. также Письма Филарета къ Спасобород. изумении Серпи, стр. 40. Тверь, 1890.

ривали ихъ Великій князь Михаилъ Николаевичъ, митрополитъ Филареть, Московскій военный генераль-губернаторь графъ С. Г. Строгановъ и др. Между внутренними украшеніями палать первое и важнъйшее мъсто занимали иконы, какъ признакъ глубокаго благочестія нашихъ предковъ. Въ числъ вконъ Моленной находилась и вкона Спасителя, которою митрополить Московскій Филареть благословиль Государя Императора при началь работь въ палатахъ; также древнія св. иконы, кресты съ св. мощами и походные складни. Съ утра 22 августа вся Варварская улица и Зарядье, всв окна, балконы и крыши домовъ около Знаменскаго монастыря полны были народа. На дворъ монастыря, около Романовскихъ Палатъ, устроенныя міста заняты были тысячами зрителей. Между соборною церковію монастыря и Романовскими Палатами, предъ верховымъ ихъ крыльцомъ, на возвышенномъ широкомъ помостъ стояль на богатыхъ коврахъ уставленный, покрытый парчевой пеленой и окруженный серебряными подсвъчниками столъ и на немъ серебряная водосвятная чаша, напрестольный крестъ и блюдо. По сторонамъ стола на одномъ аналов лежало напрестольное Евангеліе, а на другомъ образъ преподобнаго Михаила Малеина, въ честь котораго наименованъ былъ царь Михаилъ Өедоровичъ. День былъ прекрасный летній. Въ два часа по полудни звонъ колоколовъ и восторженное: "ура!" многотысячной толпы народа возвъстили о прибытіи Государя Императора. Митрополить Филаретъ съ крестомъ въ рукахъ встрътилъ Его Величество при главномъ входъ въ монастырь съ Варварской улицы. Началось молебствіе съ водоосвященіемъ, совершенное митрополитомъ соборнъ, при чемъ на эктеніи протодіаконъ возгласиль особое, на сей случай составленное. моленіе, а по окончаніи водоосвященія многольтіе здравствующимъ и вычную память почившимъ Особамъ Царствующаго Дома, съ Царемъ Михаиломъ Өедоровичемъ во главъ. При поднесении креста Государю Императору митрополить Филареть привытствоваль Его Величество следующею речью: "Благочестивейшій Государь! Осуществилась Твоя знаменательная мысль о дом' Твоихъ предковъ. Онъ вызванъ изъ мрака забвенія, облеченъ древ-

нимъ и древлеподражательнымъ узорочіемъ; окомъ прошедшихъ въковъ смотритъ на будущіе, и призываеть ихъ къ размышленіямъ. Вотъ скромный древній домъ, который можетъ считать своими потомками великолённые дворцы, и это потому, что въ немъ обитали благочестіе, правда, любовь къ отечеству. Вотъ невысокія храмины, изъ которыхъ вышли высокія души. Романовы доблестно дійствовали для отечества, великодушно страдали для отечества, и всеправедный Отецъ, изъ Него-же всяко отечество на небестат и на земли именуется, судьбами своими устроиль то, что родь Романовыхъ привился къ древнему роду Царей, и произвелъ Отповъ Отечества. Сіи воспоминанія встрічать будеть каждый сынь Россіи, при воззрвній на Романовскій Домъ, и сердце его скажеть ему: честь и слава Царю, чтущему доблестныхъ предковъ! Научимсяотъ Него и мы чтить и хранить древнюю доблесть, которую можетъ украсить, но не заменить новый блескъ" 1). Въ следъ за твиъ святитель Филаретъ поднесъ Государю Императору современную и соименную Царю Михаилу Оедоровичу икону. преподобнаго Михаила Малеина, для поставленія ея въ Романовскихъ Палатахъ, и произнесъ при семъ такія слова: "Благочестивъйшій Государь! Московская Церковь, свойственнымъ ей образомъ соотвътствуя мысли Вашего Императорскаго Величества, приносить въ благословение древнему дому Романовскому древнюю икону преподобнаго Михаила, тезоименнаго покровителя державному Михаилу" 2). Затъмъ съ крестомъ въ рукъ митрополитъ предшествовалъ Государю при вступленіи Его Величества во внутреннія части Палать, окроплия ихъ святою водою. Государь Императоръ быль очень доволенъ всёмъ и всёми и на другой день подробно осматривалъ все достопамитности монастыря и Палатъ 3). Уже въ бесъдъ, произнесенной при празднованія рожденія Великаго Князя Сергія Александровича въ 1857 году, святитель Фи-

<sup>1)</sup> Cov. Ousap. V, 502.

<sup>2)</sup> Tanb me, ctp. 548.

<sup>3)</sup> Болье подробное описаніе всего событія освященія Романовскихъ Палатъ см. въ упомянутой выше брошюръ, составляющей отдъльный оттискъ изъ № 271 Московскихъ Ендомостей за 1859 годъ.

лареть, указывая на четырехь старшихь Сыновей Государя Императора, замътилъ, что изъ нихъ "наипаче Первенецъ начинаетъ уже рано являть и цвътъ наследованныхъ высокихъ качествъ" 1), при чемъ имѣлъ онъ въ виду Государя Наследника Цесаревича Великаго Князя Николая Александровича, которому тогда шель четырнадцатый годь отъ рожденія. Въ следующемъ 1858 году, имен въ виду прохожденіе Государемъ Наследникомъ курса ученія, святитель Филаретъ произнесъ, въ день тезоименитства Его Высочества, 6 декабря, известную намъ беседу о воспитанів въ духе Библін 2). Въ 1859 году 8 сентября Государю наслёднику исполнилось совершеннольтіе, и потому, когда въ следующемъ 1860 году въ августв Наследникъ Цесаревичъ вместв съ Августейпинть Родителемъ Своимъ прибылъ въ Москву, то святитель Филареть, въ ръчи своей къ Государю Императору, при встрвчв Его Величества съ Наследникомъ Цесаревичемъ въ Успенскомъ соборъ 15 августа, говорилъ между прочимъ: "Близъ Тебя видимъ Твоего возлюбленнаго Первенца, въ первый разъ здёсь по вступленіи Его въ престолонаслёдническое совершеннольтіе. Радоство видыть сіе исполненіе надъ Тобою, и надежду дальнейшаго исполнения древняго благословенія: созижду вт родт и родт престоль твой (Псал. 88, 5)" 3). При этомъ посъщение столицы первопрестольной Государь Императоръ изволилъ пригласить митрополита Филарета къ своему столу, и вотъ что писалъ по этому случаю самъ митрополить отъ 16 августа къ наместнику Сергіевой Лавры архимандриту Антонію: "Письмо къ вамъ писалъ я поспъшно, потому что приближалось время вхать къ Государю. Онъ принялъ меня въ кабинеть, и потомъ за столомъ посадилъ между собою и Государемъ Наследникомъ. Государь Наследникъ возросъ телесно и душевно. Сегодня, по предвареніи, ожидаль я его въ одиннадцатомь часу, а онь прівхаль нечаянно въ десятомъ; и и не успълъ принять его въ церкви,

<sup>1)</sup> Cov. Ousap. V, 411.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 472 в дал.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 506.

какъ въ подобномъ случав Родителя его; однако выходя отъ меня онъ быль и въ церкви" 1). Между прочимъ въ это время и въ это посъщение свое Государь Наслъдникъ коснулся напечатанной въ Православном Обозръніи статьи профессора Московской духовной академіи В. Д. Кудрявцева-Платонова († 3 декабря 1891 г.) о происхожденій рода человіческаго и похвалиль ее 2). Последствиемъ этого обстоятельства было то. что означенный профессоръ въ концъ того же 1860 года приглашенъ былъ ко двору для преподаванія логики и исторіи философіи Государю Насл'яднику и съ честію исполниль свое высокое призвание въ течения 1861 года 3). Между занятиями въ прохождени курса ученія, літнее время сего (1861) года Государь Наследникъ употребиль на путешествие по Россіи и въ августв прибыль въ Москву. Святитель Филаретъ встрвтиль Его Высочество 26 августа въ Большомъ Успенскомъ соборъ слъдующею ръчью: "Влаговърный Государь! Съ радостію пріемлемъ Тебя, какъ вожделенняго участника въ царственномъ праздникъ 4), не забывая въ тоже время, что встръчаемъ Тебя, какъ путешественника. Ты обозръвалъ Россін: взоры и надежды Россіи следовали за Тобою. Разумвемъ, что предметъ Твоего путешествія не удовольствіе, но трудъ, не удовлетворение любопытства разнообразными видами мъстъ и людей, но изучение отечества. По истинъ, надобно, довольно внать страну и народъ, чтобы удовлетворительно управлять ими. По сей истинъ. Ты рано собираешь свмена знаній и опытовъ для Себя, чтобы они впоследствін принесли плодъ для Россін. Господь благими судьбами Своими да ведеть къ върному исполнению Твои благия желанія и благія о Тебъ надежды отечества. Теперь же вниди съ нами въ радость Твоихъ Боговинчанныхъ Родителей и въ

<sup>1)</sup> Письма Фил. кв Антонію, VI, 248.

<sup>2)</sup> См. Прав. Обозр. 1883 г. т. І, стр. 109.

<sup>3)</sup> См. для сего между прочемъ сообщеніе І. А. Татарскаго о В. Д. Кудрявцевъ въ журн. Въра и Разумъ за 1892 г. т. І, отд. филос., стр. 87 и дал Приглашеніе В. Д. Кудрявцева шло чрезъ митрополита Филарета, при чемъ посредствующее участіе принимали также графъ С. Г. Строгановъ († 27 марта 1882) и протопресвитеръ Н. А. Сергіевскій († 28 іюня 1892).

<sup>4) 26</sup> августа--праздникъ коронацін.

общеніе Всероссійской молитвы, да продолжится благословеніе свыше надъ Царемъ и Царствомъ" 1). Но не долго судиль Господь Россіи и Августвишимъ Родителямъ утвшаться надеждою Отечества, - Государемъ Наследникомъ Цесаревичемъ. Уже Онъ достигъ было того предъла возраста, въ который могь объщать своимъ Вънценоснымъ Родителямъ внучатъ; уже для него избрана была и спутница жизня, прекрасная, кроткая и добрая, въ лицъ принцессы Датской Лагмары, съ чёмъ уже и приветствоваль было Его Августвишихъ Родителей святитель Московскій Филаретъ 2). Однако въ то время, когда онъ готовился было вступить въ брачный союзъ, серіозная бользнь уже подтачивала его здоровье въ самомъ корив и вмъсто брачнаго вънца уготовляла ему вънецъ на небъ. Отъ 6 апръля 1865 года, въ праздникъ пасхи, святитель Филаретъ писалъ намъстнику лавры, архимандриту Антонію: "По пророчеству съ нами: праздникъ въ плачъ. Телеграммою изъ Ниццы приглашаютъ молиться о здравіи Государя Наследника. Открыто предписать сіе безъ высшаго разръшенія сомнительно. Словомъ пригласите къ сему братію въ обителяхъ преподобнаго Сергія и въ ихъ церквахъ" 3). Но отъ 10 априля, по получения еще болие тревожныхъ и побудительныхъ къ молитвъ извъстій изъ Нипцы, святитель Филаретъ, не ограничиваясь моленіями по церквамъ о здравіи Государя Наслідника, даль предписаніе московской духовной консисторіи о всенародномъ молебствіи объ избавленіи Его Высочества отъ бользни. Молебствіе на кремлевской площади съ крестнымъ ходомъ назначено было на 11-е апрвля 4). Отъ 12-го же апрвля, еще не зная о кончинв Государя Наследника, святитель Филареть писаль къ наместнику лавры архимандриту Антонію: "Государыня Императрица особенно желала, чтобы о Государъ Наслъдникъ молились въ Лавръ. Сіе требованіе было получено вслъдъ затъмъ, кавъ я о семъ вамъ писалъ. Потомъ желала, чтобы я молился 7 дня въ 7 часовъ утра, что исполнилъ я въ точности, не

<sup>1)</sup> Cov. Dua. V, 515-516.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письма Филар. къ Высоч. Особ. и друг. лицамъ, I, 4. 5. Тверь, 1888.

<sup>3)</sup> Письма Филар. кь Антон. IV, 460.

<sup>4)</sup> Собр. мнън. и отзыв. Филар. V, 671-672.

знан причины назначенія времени. Вамъ о семъ не могъ дать знать, потому что депеша передъ темъ получена въ 11 час. вечера. Потомъ желала, чтобы молебствіе было Божіей Матери. Эго исполнено мною у себя: а соборно вчера на кремлевской площади. Последнее извёстіе отъ 9 часа вчерашняго вечера получено мною нынъ въ 6 час. утра. Болящій вчера пріобщался святыхъ таннъ. Опасность возрастаетъ. Только чудо спасти можеть. Кажется, пріобщаются нынв святыхъ таннъ и Государь и Государыня. (Это въ депешт не довольно ясно). Невъста почти больна. Паки и паки Господу помолимся о болящемъ и о скорбящихъ. Утвшительно, что прибъгають къ Бугу. Господи, спаси Царя и Россію. — не болящую ли? 1). Однако, 12-го апръля, не смотря на нъжный уходъ и попеченія окружавшихъ Августейшаго больнаго Родителей и невесты, не смотря на всъ средства къ спасенію его отъ смерти, онъ скончался на 22-мъ году жизни. Въ 121/2 часовъ дня. 12 апрвия отъ министра внутреннихъ дбиъ въ Москви получена была следующая депеша: "Ницца, 12 апр., 2 ч. угра. Воля Всевышняго совершилась. Онъ призваль къ Себъ нашего Государя Великаго Князя Наследника Цесаревича сего числа, въ 12 часовъ и 50 мин. ночи. Государь Императоръ и Государыня Императрица съ умиленіемъ и покорностію переносять постигшую ихъ скорбь и преклоняются предъ неисповъдиными опредъленіями промысла Божія" 2). Подъ впечатлъніемъ такого и другихъ, болье пространныхъ, извъстій изъ Ниццы, святитель Филареть, отъ 14 апреля, писалъ наместнику лавры, архим. Антонію: "Очень печально думается теперь о Государъ Императоръ и Государынъ Императрицъ, да и о Россіи. Какое лишеніе, и съ какими необыкновенными обстоятельствами! Государь Цесаревичь въ последній разъ пріобщился святыхъ тавнъ, въ присутствіи всего семейства, кажется, въ тотъ часъ, когда было молебствіе въ воскресенье въ кремлъ. Въ понедъльникъ около полудня генералъ-губернаторъ принесъ мић въсть о его кончинъ. Я нашель нуж-

<sup>1)</sup> Письма Филар. къ Антон. IV, 462.

<sup>2)</sup> Подписаль, съ Высочайшаго совзволенія, генераль-адыютанть, графь Аллербергь 2-й. Депеша была распубликована во всёхь повременных изданіяхь.

нымъ узнать какъ расположатся въ Цетербургв 1). Ответъ полученъ поздно. Предъ полночью сдълалъ я распоряжение о поминовенія въ Москвъ во вторникъ. Пораженная печалью мысль была недовольно подвижна: и я не догадался поспёшить послать въ Лавру нарочнаго, Сокращенное возношение Высочайшихъ именъ опредълено въ Петербургв, въ ожиданіи Высочайшаго объявленія Наслёдника. Предписаніе учрежденному Собору посылаю съ экономомъ" 2). И ему же отъ 25 априля; "Мни прочитано письмо изъ Ниццы печальное и утъшительное, о последнемъ времени преставльшагося Государя Цесаревича. Утромъ послёдняго дня онъ быль въ совершенной памяти, съ любовію бесёдоваль съ Родителями и съ Невъстою; съ радостію приняль предложеніе причаститься Святыхъ Таинъ; причастился съ умиленіемъ, мирно прощался съ присными. Послъ сего ясность сознанія начала уменьшаться у него; предсмертныя страдавія были продолжительны; благочестивъйшіе Родители и Невъста были при Немъ до кончины. Благочестіемъ и родственною любовію освещались мрачные часы. Миръ душт Его! Утвшеніе Имъ отъ Господа!" з)

И. Корсунскій.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Т. е. высшее священноначаліе, ближе всего первенствующій члень Св. Сунода высокопреосвященный Исидоръ.

<sup>2)</sup> Письма Филар. кв Антон. IV, 462--463.

<sup>3)</sup> Письма Филар. кв Ант. IV, 464--465. Всв эти сведенія о последнихъ дняхъ и часахъ жизни Государя Наследника святитель получалъ изъ Ниццы отъ А. О. Тютчевой (по замужеству Аксаковой), адресовавией свои письма и телеграммы на имя Н. В. Сушкова, который ихъ тотчасъ же передавалъ святителю Филарету. Когда изъ Ниццы еще отъ 5 апръля получена была телеграмна съ просьбою молиться о здоровьё Наслёдника, святитель пророчески замёчаль не разъ: "Поздно!" хотя, конечно, искренно молился самъ и дъдалъ распоряженія о молитећ, зная пользу ея и для больнаго, и для Родителей его, и для Россіи. Сушвова, Записки о жизни и времени м. Филарета, стр. 231—232. Въ высшей степени трогательныя сведенія о техь же последнихь дняхь и часахь жизне въ Бозв почившаго Цесаревича, о нажных обращениях его къ Августайшемъ Родителямъ и Невъстъ, а также въ Августъйшему Брату, имиъ благополучно Царствующему Государю Императору, о столь же нежных отношениях самой Невъсты къ почившему и т. д., шедшія чрезъ ту же, нынъ покойную, А. Ө. Аксакову (урожденную Тютчеву), мы нивле счастлевый случай получеть въ бумагахъ повойной же А. Д. Бантышъ-Каменской, сдвлавъ изъ инкъ выдержку для себя.

## О православной и протестантской проповеднической импровизаціи.

(По поводу одной виблюграфической заметки о «Живомъ Словъ» Преосвященнаго Амвросія).

Въ декабрьской книжей «Богословскаго Въстника» за прошлый годъ помъщена статья подъ заглавіемъ «О проповъдническомъ словъ. Анонимний писатель, скрывшій свою фамилію подъ иниціалами N.N., въ своей библіографической заметив сопоставляеть два сочиненія, появившіяся одновременно у насъ и за-границей: «Живое Слово» Преосвященнаго Амвросія (Харьковъ, 1892) н Die Vorbereitung der Predigt генеральнаго суперъ-интендента и совътника консисторін Шустера (Stuttgart, 1892). Сопоставляя оба сочиненія, рецензенть заявляеть однавоже о себъ, что онъ не принадлежить въ проповъднивамъ, не компетентенъ въ этомъ дълъ и не имбеть отношенія къ гомилетической наукь; онъ даже отказивается отъ критики результатовъ, къ которымъ приводятъ оба увазанныя сочиненія и воторые тавъ различны у нашего и нъмецкаго автора. Онъ только высказываеть свои pia desideria по поводу сопоставляемых сочиненій и по містамь выражаеть свои сужденія о нихъ. Безъ сомивнія, это заявленіе рецензента надобно имъть въ виду; нельзя требовать отъ некомпетентнаго писателя такихъ сужденій, какія могуть быть высказываемы писателями вполив компетентными. Но никакая некомпетентность не можеть оправдывать писателя, коль скоро онъ сопоставляеть сочиненія неправильно, высказываеть сужденія невёрныя и выражаєть *ріа desideria*, съ которыми согласиться невозможно. Намъкажется, что именно это случилось съ рецензентомъ. По крайней мёрё, именно это побуждаеть насъ высказать свои замёчанія на его рецензію; тёмъ болёе, что рецензенть выражаеть свои сужденія о предметё очень рёшительно и очень опредёленно.

I.

И прежде всего рецензенть говорить, что сочиненія, какъ русскаго писателя, такъ и нъмецкаго не представляють собою произведеній такъ называемаго ученаго характера. Откуда же это видно? Это видно изъ того, что оба писателя имъють въ виду цъль практическую, т. е. предлагають будто бы лишь совъты, какъ лучше всего проповъдовать съ церковной канедры; не наполняють своихъ сочиненій выспренними академическими разсужденіями, и главное,—не снабжають ихъ ученымъ аппаратомъ цитатъ по исторіи гомилетической науки.

Намъ кажется, что эти сужденія ближайшимъ образомъ примънены рецензентомъ къ «Живому Слову» нашего русскаго автора. Не говоря уже о выспреннихъ академическихъ разсужденіяхъ, оно въ самомъ дълъ не имъетъ аппарата многочисленныхъ цитатъ. Оно есть плодъ опыта, вполив самостоятельнаго труда и самостоятельнаго углубленія въ предметь, и притомъ принадлежить процов'єднику, котораго самъ рецензентъ много разъ (болбе, чвмъ нужно) называетъ знаменитымъ. Что же васается вниги: «Die Vorbereitung der Predigt» генеральнаго суперъ-интендента Шустера, то ее ръшительно нельзя упрекнуть ни въ недостаткъ цитатъ, ни въ недостаткъ выписокъ изъ сочиненій представителей гомилетической науки текущаго времени, т. е. профессоровъ гомилетики и пастырскаго Богословія въ нъмецвихъ университетахъ, не говоря уже о сужденіяхъ многихъ практиковъ-проповедниковъ. Какихъ же еще недостаетъ въ ней выспреннихъ академическихъ разсужденій, чтобы сообщить ей ученый характеръ? Она и вся-то состоить главнымь образомъ изъ сборника этихъ цитатъ и разсужденій. Г. суперъ-интендентъ Шустеръ дълить мивнія, или разсужденія гомилетовъ, ученыхъ и неученыхъ, спеціалистовъ и не спеціалистовъ, на группы и затемъ предлагаетъ свои советы и соображения по поводу ихъ. Впрочемъ, повторяемъ, рецензенть не даеть въ ученомъ отношенін предпочтенія одному сочиненію предъ другимъ. русскаго писателя предъ ивмецкимъ и наоборотъ. Онъ равно отрицаеть ученый характеръ ихъ. Почему же? Потому что не встрвчаеть въ нихъ выспреннихъ академическихъ разсужденій о значеніи и назначенін проповёди, а также не находить обильныхъ цитать по исторіи пропов'єди (стр. 482). Намъ же кажется, что ученый харавтерь сочиненію сообщають не выспреннія академическія (?) разсужденія о значеній или назначеній того или другаго предмета, и не обиліе цитать по этому предмету, а именно та идея, которая лежить въ основаніи этого сочиненія, или трактата, затёмъ ея развитіе, задача и цёль. И выспреннія разсужденія и многочисленныя цитаты изъ исторія бывають иногда необходимы по свойствамъ разсматриваемаго предмета; но не они, по крайней мъръ, не они одни сообщають учений характеръ сочиненію. Часто даже случается, что именно ими маскирують пустоту содержанія своего сочиненія и мелочность и узкость идеи, лежащей въ основъ его. Кому это не извъстно? Но подобными пріемами въ наше время можно вводить въ обманъ только уже слишкомъ наивныхъ, или уже слишкомъ довърчивыхъ читателей, которые способны находить ученость тамъ, гдъ о ней и помину не было. Повторяемъ: намъ кажется поэтому, что ученый характеръ сочиненію сообщаеть не этоть вибшній аппарать, а та развиваемая идея, которая лежить въ основъ этого сочиненія; и ученость сочиненія надобно опредёлять не этимъ внёшнимъ аппаратомъ, а идеею. Идея говорить сама за себя. Чёмъ полнёе, глубже и свётлъе идея, чъмъ всестороннъе охватываетъ свой предметъ, чъмъ болъе даеть широкую возможность примънять содержание свое къ частнымъ фактамъ и разнообразнымъ случаямъ жизни: тъмъ сочиненіе, прониктутое подобною идеею, пріобрътаеть большую цённость, тёмъ болбе имбеть жизненное значение, тёмъ болбе запе-

чатлено ученымъ характеромъ. Нельзя же въ самомъ деле усвоять ученаго характера сочиненію съ блёдною, немощною и ничтожною идеею, хотя бы оно витало въ области самыхъвиспреннихъ академических, какъ выражается рецензенть, положеній к хотя бы оно испещрено было многочисленными цитатами. Съ этой точви эртнія мы никакъ не можемъ лишать «Живое, Слово» ученаго характера, не смотря на отсутствие въ немъ выспреннихъ разсужденій, многочисленныхъ цитать и несмотря на правтическій характеръ его. Можно, конечно, соглашаться или не соглашаться съ ндеею «Живаго Слова»; это дело убежденій или, по крайней мъръ, вкуса. Но отвергать учений характеръ «Живаго Слова» только на томъ основаніи, что оно имбеть въ виду практическія цъли, не имъетъ вавихъ-то авадемическихъ разсужденій и цитать, намъ представляется по меньшей мъръ страннымъ столько же, вавъ странно было бы не признавать ученаго харавтера за сочиненіемъ, разсуждающимъ о наукъ, изящной литературъ или искусствъ, и разбирающимъ предметь съ такой стороны, которая не имъеть за себя въ прошедшемъ литературы, откуда можно было бы заимствовать цитаты, и въ то же время преследующимъ те или другія практическія цёли. Постараемся развить или доказать это болъе подробно.

Мы думаемъ, что главный источникъ неправильныхъ сужденій рецензента объ обоихъ авторахъ и ошибочнаго сопостановленія ихъ сочиненій сврывается въ томъ обстоятельстві, что рецензентъ не выяснилъ себі надлежащимъ образомъ иден «Живаго Слова»; а между тімъ идея сочиненія говоритъ сама за себя. Какая же это идея? Преосвященный Амвросій, опираясь на свой личный, многолітній и, какъ выражается рецензентъ, блестящій опытъ, приходитъ къ рішительному убіжденію, что въ наше время, среди нашего народа, преимущественно ощущается надобность въ церковныхъ ораторахъ съ живымъ импровизированнымъ словомъ, а не сочиненнымъ по извістнымъ гомилетическимъ правиламъ и образцамъ. Онъ говоритъ: «Мы видимъ ныні ораторовъ въ адвокатурт, говорящихъ на всі лады, какъ кто можеть и уміть, ви-

димъ и на церковной каседръ ораторовъ, связанныхъ научными правилами сочиненій, а оратора съ свободою художественнаго представленія истины, съ властнымь вліяніемь на сердца ченовъческія силою изображенія прасоть добродьтели и человъческаго совершенства, съ чарующимъ словомъ въ устахъ,--мы можемъ только еще желать. Но желать мало: надо таланты отыскивать, восинтывать и выводить въ свёть. Будуть они на поприщахъ общественной жизни, будуть и на каседрахъ церковнихъ. Вотъ въ общемъ та идея, которую преосвященный Амвросій съ полною ясностію, живымъ убъжденіемъ и всестороннею подробностію развиваеть въ своемъ сочинении. И замечательно, эту идею виражаетъ несомивино одинъ изъ первыхъ русскихъ проповедниковъ нашего времени и выражаеть послё того, какъ много и долго потрудился въ дёлё такъ называемаго составленія заранёе приготовляемыхъ или печатных проповедей. Повторяемъ, фактъ многознаменательный! Онъ новольно наводить на многія и серьезния думи.

Развивая свою идею, преосвященный зарание предвидить возможныя возраженія противъ нея и проводить ее до конца, взирая ни на какія затрудненія. Вёдь затруднительно разочаровывать однихъ, доказывая имъ, что они делають, такъ сказать, не вполнъ совершенное дъло, и побуждать другихъ-начинать, или, по врайней мірт, расчищать новый путь діятельности. Кому не извъстно, какъ щекотливо бороться съ отвердъвшими привычками, особенно если эти привычки вполит усвоены многими и служать удобными подмоствами легко пріобретаемой рутинной слави... Мы вполит понимаемъ преосвященнаго, когда онъ говорить: «какъ котите, а и скучно и робко одному человъку говорить о такой важной отрасли ораторскаго искусства, у насъ почти совершенно новой». Тъмъ не менъе всъ эти опасенія не останавливають преосвященнаго; онъ считаетъ себя обязаннымъ изложить свои личные опыты и наблюденія относительно избраынаго предмета: и онъ доводить свое дело до конца.

Преимущественно два опасенія могли и должны были смущать

преосвященнаго. Это прежде всего наша привычная и, такъ сказать, вабинетная или школьная манера заблаговременнаго приготовленія тематических проповёдей по нав'єстнымь правиламь и образцамъ, -- манера, унаследованная или сложившаяся ваками и затёмъ укоренившаяся и какъ бы освященияя всеобщимъ употребленіемъ. Другое опасеніе-это наша непривичка, робость и неумелость выступать въ обществе съ живымъ или импровизированнымъ словомъ, по которымъ импровизація многимъ представляется дёломъ не только безполезнымъ, но и опаснымъ. Направляя свою идею противъ перваго положенія, преосвященный должень быль опасаться не уронить вавъ-либо значенія тематической, заранве приготовленной проповеди, получившей такое широкое распространение не только у насъ, но и за-границей. Направляя же свою идею противъ втораго положенія, преосвященный должень быль смёло возстать противь господствующихъ предразсудковъ въ отношенін въ импровизацін. И онъ это делаетъ. Онъ самъ говорить: «здёсь мы встрёчаемся съ вопросомъ, который непремённо дадуть намъ наши читатели: чего же мы хотимъ? Не хотимъ ли мы, чтобы въ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ, въ влассахъ словесности и высшаго враснорвчія, учреждаемы были особыя канедры для преподаванія теоріи живаю слова, или, чтобы наши ораторы, имфющіе по времени сознать и заявить себя художниками въ своемъ дёлё, отврывали у себя, какъ было въ древности, частныя аудиторіи для обученія путемъ теоріи и практики желающихъ тому роду краснорфчія, о которомъ разсуждаемъ? Отчего же было бы и не желать того и другаго, -- но мы знаемъ, что такое желаніе у насъ нынь, пожалуй, по господствующимо предразсудкамо, будеть принято также, какъ триста льто назадъ было принято желаніе учредить университеты, клиники, обсерваторіи, консерваторіи и пр.». Нреосвященный однакоже різшительно выступаеть противъ господствующихъ предразсудковъ и овончательно формулируетъ свою идею следующими словами: **чесли сравнить рычи писанныя и импровизированныя не по внут**реннему ихъ достоинству, а по тому, которыя изъ нихъ въ боль**иниствё случаевъ лег**че достигають цёли: то импровизаціи въ этомъ отношеніи иміють своего рода преимущества предъ самыми лучшими, зараніве обработанными річами».

Воть та идея, которая составляеть душу всего сочиненія преосвященнаго. Именно она одушевляеть все сочинение его. Достаточно ли эта идея запечативна ученымъ характеромъ? Рецензентъ отвергаеть ученый харавтерь за ней и все сочинение преосвященнаго признаетъ лишь практическимъ сборникомъ наставленій и разъясненій, основанныхъ на пропов'єдническомъ опытъ, или даже сборникомъ результатовъ, къ которымъ приходитъ писатель, разсуждая по вопросу о проповедничестве. Намъ кажется, однакоже, что рецензенть отнесся въ произведенію преосвященнаго или слишкомъ невомпетентно, или слишкомъ по академически, и опфииль его произведеніе не свойствами иден, а количествомъ св'ядіній, подтверждаемых множеством цитать и литературно-архивных справовъ. Но это ошибочно. Есть много ученихъ статей по правтическимъ наукамъ, которыя потому только, что преследуютъ практическія цёли, не лишаются своего ученаго характера. Ужели рецензенть, напримъръ, станеть отвергать учений характеръ статей по привладной механивъ, судебной медицинъ, торговому праву и пр., потому только, что статьи эти, разрабатывая свой предметь теоретически, въ тоже время имъють въ виду и практическія цели? Въ такомъ случае все университетские сборники, съ ихъ спеціальными статьями, пришлось би лишить ученаго характера. Поэтому же намъ кажется, что не теоретичность или практичность статьи или книги, и даже не воличество свъдъній, сообщаемыхъ въ ней, а именно идея, свойства или качества идеи усвояють произведенію ученый характерь и дають бытіе самой наукть. Кому не извъстно, что гораздо легче написать науку или научную статью, снабдивь ее аппаратомъ архивной или современной учености, чёмъ разработывать ее въ целомъ или въ частяхъ, но самостоятельно, основываясь лишь на собственномъ глубокомъ знанін дела? Въ этомъ не должно ошибаться. И не потому ли у насъ стали такъ часто появляться вниги или статьи, весьма объ-

емистыя и обширныя, нанолненныя, какъ выражается рецензенть. самыми выспренними академическими разсужденіями о значеніи или назначеній того или другаго предмета, и многочисленными цитатами: и однавоже въ нихъ съ трудомъ можно найти живую идею; а потому имъ ръшительно нельзя усвоить ученаго характера. Рецензентъ не принялъ этого во вниманіе; а это и ввело его въ заблуждение, или, по крайней мёръ, наложило смутный, сбивчивый характеръ на всю его рецензію. По нашему же мийнію, въ важдой научной внигь, или въ важдой научной стать в для правильной ея оцінки прежде всего надобно отискивать идею и затемъ смотреть, какъ разрабатывается, развивается и доказывается она во всемъ сочинении; потому что идея есть жизнь, есть отраженіе жизни въ ясномъ сознаніи. И чёмъ жизненийе идея, чёмъ върнъе она отражается въ совнаніи: тэмъ сочиненіе, написанное подъ вдіянісмъ подобной иден, научнью, истиниве и цвинве. Намъ важется, что если бы рецензенть посмотрель на произведение преосьященнаго именно съ этой точин эрвнія: тогда онъ имель бы твердую опору для своей рецензін, тогда онъ быль бы устойчивъе въ своихъ сужденіяхъ и не лишалъ бы «Живое Слово» преосвященнаго научнаго характера потому только, что оно не имбеть ученаго аппарата, конечно, совершенно излишияго въ данномъ случай, и пронивнуто правтическими цёлями. Сочинение очень хорошо можеть сохранять ученый характерь и при чисто практическихъ целяхъ, безъ какихъ-либо архивно-литературныхъ ссыловъ и цитатъ. Справедливо говорятъ, что наука не есть мертвая схоластика, не есть нанизываніе чужихъ мижній или изложеніе пререканій на диспутахъ; наука-это сама жизнь, ясное сознаніе жизни и убъждение въ ней. И вотъ на этихъ основанияхъ мы думаемъ: чъмъ правтичнъе идея и слъдовательно, чъмъ правтичнъе прир вниги или статьи, написанной подъ вліяніемъ этой идеи: темъ ценнее подобное сочинение. жизнениее и следовательно, тавъ сказать, научийе, по врайней мёрй, въ практическомъ смысль. Не думаемъ, чтобы противъ этого можно было серьезно возражать.

Рецензенть сопоставляеть два сочиненія: "Живое Слово" пре-

освященнаго Амвросія и "Die Vorbereitung der Predigt" (Приготовление ка проповъди) суперъ-интендента Шустера. Для чего же онъ это дълаетъ? Чтобы познакомить своихъ читателей съ результатами, въ которимъ приходять двое авторовъ, разсуждающихъ будто бы объ одномъ и томъ же вопросъ? Но мы идемъ дальше и спрашиваемъ: для чего же нужно это знакомство съ результатами? Какая цёль этого знакомства? Отвёта на эти вопросы мы не находимъ у рецензента. Нельзя же, въ самомъ дълъ, считать сколько нибудь серьезнымъ ответомъ следующій слова его: «Нашъ русскій авторъ, говорить рецензенть, какъ оказывается, возлагаеть больше надеждо и требованій по отношенію въ проповъднику, желающему дъйствительнаго успъха и вліянія, чёмъ писатель нёмецкій, пишущій для страны, которая можеть быть названа влассической страной проповеди». Какія же это большія надежды и требованія возлагаеть на пропов'ядника нашъ русскій авторъ, которыхъ не возлагаеть на своихъ пропов'єдниковъ авторъ нёмецвій, хотя пишеть для страны, которая можеть назваться влассическою страной проповеди? Не является ла нашъ русскій авторъ уже слишкомъ требовательнымъ и слишкомъ увлеченнымъ несбыточными мечтами и при томъ въ странъ, которая никавъ не можеть назваться влассическою въ дёлё проповёди? Такъ, повидимому, надобно было бы заключать изъ прямыхъ словъ рецензента. Но въ другомъ мъстъ своей рецензіи онъ говорить уже совершенно не то. Онъ предполагаетъ, какъ мы это увидимъ послъ, что авторъ «Живаго Слова», снисходя въ нашей проповъднической немощи, хочетъ облегчить трудъ заблаговременнаго составленія пропов'єдей и потому предлагаеть зам'єнить его импровизаціей. Очевидно, рецензенть приходить въ двумъ противоположнымъ выводамъ, обсуждая одно и тоже сочинение, т. е. «Живое Слово». Во всякомъ случат отвттъ на предложенный нами выше вопросъ получается у рецензента неустойчивый, смутный и неопредъленний. По окончании же сопоставления обоихъ сочинений, т. е. въ концъ своей статьи, рецензенть даже отказывается отъ критической оценки мыслей, содержащихся въ нихъ и довольствуется

твиъ, что отмвчаетъ лишь следующій фактъ: «практики-проповъдники въ ръшеніи, повидимому, непосредственно очевидныхъ вопросовъ, могутъ расходиться между собою такъ же далеко, какъ и завзятые теоретиви при ръшеніи самыхъ сложныхъ отвлеченныхъ проблемиъ. Признаемся откровенно, мы ръшительно не знаемъ, на чемъ должны остановиться. Какое именно сужденіе рецензента должны усвоить себъ? Во всякомъ случат, на основаніи сужденій рецензента, нельзя приходить ни къ какимъ выводамъ и заключеніямъ, какъ не приходить къ нимъ и самъ рецензентъ. Давно сказано, что ratio est vis judicandi et pro et contra: тъмъ не менъе существуетъ же чувство истины, которое должно подсказывать намъ, гдъ правда и гдъ софизмъ. Въ чемъ же дъло? Дело въ томъ, что рецензентъ сопоставляеть два сочиненія, которыя въ сущности не должны быть сопоставляемы. Почему же? Потому, что русскій авторъ говорить не объ импровизаціи, какъ импровизаціи, а о возстановленіи или развитіи у насъ живой импровизированной проповъди вообще, будеть ли она раздаваться въ церкви или вив церкви, среди общества върующихъ или невъровъ, какъ это было въ первенствующія времена, въ блестящую эпоху христіанскаго развитія. Нёмецкій же авторъ говорить о предварительномъ приготовленія или составленіи пропов'єди, исключительно предназначаемой для произнесенія съ церковной каоедры во время богослуженія. Это большая разница. Віздь и русскій авторъ ничего не имъетъ противъ предварительнаго составленія проповъдей для церковной каседры, когда это возможно, или необходимо. Онъ даже говорить, что «надобно отдавать должную дань признательности ораторамъ, заранъе тщательно обрабатывающимъ и пишущимъ ръчи»; онъ только требуетъ, чтобы и эти заранъе составленныя ркчи произносимы были безт тетрадки или листочка въ

рукахъ, т. е. наизустъ. Безъ сомивнія, и ивмецкій авторъ не можеть заставлять своего пропов'єдника молчать, когда у него появляется настоящая нужда въ немедленной пропов'єди, когда горе ему, аще не блиговъствуеть благовременно и безвременно, хотя бы у него и не было заран'є тщательно составленной и обрабо-

танной проповёди. Вёды существують же у нёмцевъ, такъ называемыя, «внутреннія миссіи». гдё проповёдь миссіонеровъ не можеть быть другою, какъ, главнымъ образомъ, импровизированною по существу дёла. Правда, нашъ русскій авторъ, какъ мы видёли, въ извёстныхъ отношеніяхъ предпочитаетъ импровизацію слову писанному и указываеть на своего рода пренмущества импровизаціи предъ самыми лучшими, заранте обработанными, ртчами: но и онъ усвояеть эти преимущества не всякой импровизированной ртчи, а только ртчи несомитьню талантливыхъ и несомитьню опытныхъ импровизаторовъ. Онъ заботится не объ облегченіи проповёдническаго труда, а объ оживленіи, усиленіи и усовершенствованіи его. Это почти тоже, что говоритъ и генералъ-суперънитенденть Шустеръ, или лучше—авторъ «учебника гомилетики» Крауссъ, на котораго Шустеръ ссылается.

Когда невоторые немецвіе проповедники, увлекаясь примеромъ знаменитаго Шлейермахера, не имъя однакоже ни его талантовъ, ни его силы мышленія, ни его прилежанія, позволяли себъ выступать на церковную каоедру съ одною лишь импровизированною ръчью: то предупреждая ихъ отъ импровизированнаго пустословія, Крауссъ между прочимъ говоритъ: «Если мы станемъ вполит слъдовать его (Шлейермахера) способу приготовленія пропов'єди, то увидимъ, что этотъ способъ гораздо болбе интенсивенъ и гораздо трудиће, чемъ письменное изложение проповеди. Больше всего подражателей Шлейермахера соблазняеть то, что при пользовании его способомъ меньше требуется времени и меньше тратится труда. Но въдь только немногіе люди обладають такою великою добросовъстностью, чтобы по примъру Шлейермахера, не прибъгая въ записыванію, умёть создавать проповёдь такъ опредёленно и такъ полно; еще меньше встрфчаемъ людей, которые отъ природы одарены такими же способностями; а соединение добросовъстности съ подобными способностями приходится встрачать и еще раже. Безъ сомивнія съ этими мыслями нельзя не согласиться. Повторяемъ, и нашъ русскій писатель говорить собственно не объ импровизаціи, какъ импровизацін, а объ оживленін пропов'єдническаго слова, объ освобожденіи этого слова отъ тяжелыхъ путъ школы и рутины и сообщеніи ему духа и силы. Въ импровизаціи преосвященний видить лишь одно изъ средствъ для достиженія этой цъли и самое сочиненіе свое озаглавливаетъ не объ «Импровизаціи», а о «Живом» Словт». Преосвященный скорбить о томъ, что отъ блестящаго образованія древняго міра, какъ выражается онъ, къ намъ не перешло искусство живаго отненнаго слова, какъ не перешла тайна греческаго огня; и онъ желаетъ помочь проповёдникамъ зажечь этотъ огонь въ своемъ отечествъ.

Еслибы рецензенть выясниль себё это, тогда онь не сопоставляль бы сочиненія преосвященнаго Амвросія съ сочиненісмъ суперъинтендента Illустера, или, по крайней мёрё, его сопоставленіе приняло бы совершенно иной характеръ. Онъ понялъ бы, что авторъ «Живаго Слова» говорить о томъ, что должно быть въ нашей цервви и что вовсе не является вакимъ-то новаторствомъ въ церковной проповёди. Въ сущности преосвященный говорить о томъ, что на Востокъ, въ блестящую эпоху Златоуста, извъстно было подъ именемъ гомилій (όμιλία), а на Западь, въ блестящую эпоху Августина, извъстно было подъ именемъ Sermo. Уже св. Апостоль различаеть некоторые виды проповеди. Онъ говорить: чи слово мое и проповъдъ моя состояли не въ красноръчивыхъ словахъ человъческой премудрости, но въ явленіяхъ духа и силы; дабы въра ваша утверждалась не на мудрости человъческой. но на силв Божіей. И еще: «Я кормиль вась молокомь, а не (твердою) пищею; ибо вы были еще не къ силахъ, да и теперь не въ силахъ, потому что вы еще плотскіе (1 Корин. гл. 2, ст. 4 гл. 3, ст. 2 и пр.). Толковники различають слово ( $\Lambda$ о́уос) отъ проповеди (хіріүна) въ апостольскомъ проповеданін. По нхъ мнёнію, апостольская проповёдь обыкновенно обращаема была къ язычникамъ, которимъ возвъщалось евангеліе, а слово произносимо было въ обществъ уже увъровавшихъ въ Інсуса Христа. Но все это было не то, что позже стало извёстно подъ именемъ гомиліи. Конечно, и апостоль заботился о духю и силь своей проповеди: но онъ, какъ самъ замъчаетъ, не вводилъ еще въ свою проповъдь

ораторскихъ пріемовъ краснорфчія, безъ сомивнія, потому что въ среде его слушателей, какъ онъ тоже замечаеть въ томъ же посланін, не много било мудрынь по плоти, не много сильныхъ, не много благородныхъ. Но съ теченіемъ времени, когда христіанство стали принимать многіе благородине, сильние и образованные язычники, эти ораторскіе пріемы нашли себ'в прекрасное применение и на церковной каседре; такъ что речи, произносимыя сообразно съ этими пріемами, получили особое названіе гомилій или бесёдь. Извёстний историть Флери замёчаеть впрочемъ, что первоначально гомилія означала лишь общество или собраніе людей, сошедшихся для взаимной бесёды; позже этимъ именемъ стали называть и самыя беседы, происходившія въ этихъ собраніяхъ; и только со второго или третьяго въка христіанской эры ораторскія гомиліи делаются известными и въ христіанскихъ собраніяхъ. Конечно и эти гомилін на первыхъ парахъ пристіанства не отличались особеннымъ враснортчіемъ. Они были своръе дружественными или благожелательными бесъдами епископа сь върующими. Извъстно, что на первыхъ порахъ всь гомилін принадлежать именно епископамъ. По этому мы не находимъ гомилій ни у Климента Александрійскаго, ни у Тертулліана, хотя оба они были весьма образованными писателями и людьми. Исвлючение составляють только гомили Оригена; но это, какъ извъстно, было особенною привиллегіею необывновенныхъ дарованій Оригена. И только позже, когда св. церковь приняла подъ свое покровительство ораторское красноржчіе, епископы стали позволять произнесение гомили и особенно даровитымъ священникамъ. Такъ въ 4 вскъ въ церкви Антіохійской произносиль ихъ пресвитерь Іоаннъ Здатоустъ; а въ 5 въвъ на Западъ произносилъ ихъ бл. Августинъ. На этомъ основаніи патріархъ Фотій даже въ VIII във, отличаеть гомиліи оть обывновенныхъ проповъдническихъ слово и говоритъ, что первыя изъ нихъ, сказывались ли они во храмъ или виъ храма, отличались дружественнымъ собесёдованіемъ и допускали, по обычаю Грековъ, взаимный обмёнъ вопросами между проповёдникомъ и слушателями; между тёмъ вавъ втория всегда произносились съ церковной каседри, имъли определенную тему и заблаговременно приготовлялись по правидамъ письменнаго гомилетическаго врасноречія. Разумется и те и другія церковния поученія одинаково подчинялись извёстнимъ правиламъ краснорфиія; тёмъ не менёе правила ихъ различались между собою. Правила эти вырабатывались въ гомилетическихъ собраніяхъ. Отсюда получила свое названіе и самая гомилетика, вавъ наува о цервовномъ враснорфиін. И если нфмецвій писатель въ своемъ сочиненіи приходить въ отрицательнымъ результатамъ въ отношения въ гомиліямъ, т. е. отвергаетъ науку о проповеднической импровызацін: то совершенно иначе смотрить на это дело преосвященный Амвросій. Онъ именно говорить: «намъ надобно поставить дело образованія ораторовь съ живымь словомь такъ же въ рять наукт или искусствт, какь образование мыслителей. писателей и разнаго рода кудожниковъ». Очевидно, преосвященный не является въ этомъ отношенін какимъ-то новаторомъ или нововводителемъ. Замътивъ, что въ древности обучение ораторовъ стояло на высовой степени и риторы, особенно даровитие и опытные, всегда имели у себя множество учениковъ для разныхъ отраслей государственной службы, онъ затёмъ говорить: «При особомъ устройствъ христіанскихъ государствъ нослъ паденія Римской имперіи и при обращеніи вниманія, главнымъ образомъ, на обученіе книжное, и самое ораторское искусство въ христіанскомъ мірів издавна обращено на составление по правиламъ науки ръчей писанныхъ, а ръчи живыя, или, какъ нынъ говорять, импровизаціи почитались излишнею роскошью. Но воть время вызвало потребность въ нихъ и указало ихъ важное значение въ общественной жизни, и особенно въ христіанской проповъди, требуемой нынъ и въ храмахъ, и въ особыть благочестивихъ собраніяхъ, и въ частных собеседованіяхь; и намь приходится опять указывать на блестящее образование древняго міра, отъ котораго не перешло въ намъ искусство живаго огненнаго слова, какъ не перешла тайна греческаго огня. Но это не освобождаеть насъ отъ обязанности начинать самимъ и это дёло, какъ начато въ свое время собственно христіанское просв'ященіе, как'я подняты науки и искусства по образцамъ классической древности». Итакъ, наука о пронов'яднической импровизаціи или, въ болбе широкомъ смыслъ, объ образованіи пропов'ядниковъ съ живымъ словомъ не только возможна, но и необходима въ наше время, по словамъ преосвященнаго.

Припомнивши эти исторические факты, по указанию русскаго автора, мы можемъ уже понять, чего собственно желаеть преосвя**шенный, когда пишеть свое «Живое Слово».** Требуеть ли онъ замъны тематической, заранже приготовляемой проповъди исключительно одною проповедническою импровизацією? Нисколько. Говорить ли онъ, что наша обычная, заранбе приготовляемая проповъдь должна быть изгнана съ церковной каоедры, какъ говоритъ это суперь-интенденть Шустерь объ импровизаціи? Нисколько. Нашъ русскій писатель говорить собственно о возстановленіи у насъ древнихъ гомилій, настырскихъ собесёдованій о религіознонравственныхъ предметахъ, будутъ ли эти собеседованія происходить въ храмъ или вив храма; и такъ какъ эти собесъдованія по необходимости должны быть соединяемы съ искусствомъ импровизаціи: то въ тоже время онъ говорить объ условіяхъ, правилахъ, средствахъ и развитіи ораторскихъ талантовъ, необходимыхъ при этихъ импровизаціяхъ. Конечно, у насъ и теперь существуютъ гомилін или пастырскія собесёдованія въ храмахъ, какъ особен ный видъ церковнаго краснорфиія. Но эти собестдованія не имъють ничего общаго съ древними гомиліями. Они не суть импровизацій, по крайней мёрё, въ большинствё случаевъ. Они тоже пишутся, или приготовляются заблаговременно и носять на себъ характерь скорбе экзегетическихъ, последовательныхъ толкованій Св. Писанія съ нравственнымъ приложеніемъ этихъ толкованій въ стушателямъ, чёмъ въ собственномъ смыслё характеръ древнихъ гомилій. Конечно, это не то живое и огненное слово, о которомъ говорить преосвященный и которое въ древности раздавалось въ христіанскихъ гомиліяхъ. Это не то живое слово, которое приноравлено было въ насущнымъ потребностямъ живаго и развивающагося общества, которое, по словамъ нашего автора, «должно

идти по пятамъ распространяемыхъ заблужденій», и которое «должно, такъ свазать, топтать ногами, гасить всё искры зла, угрожающія произвести гибельный пожаръ». Имітя въ виду именно это живое слово, преосвященный говорить о пастыряхь, на которыхъ по правиламъ нашей цервви лежить долгь цервовнаго учительства: «Стряхни они съ себя мертвенный сонъ безучастія и безпечности, который нынъ овладълъ большинствомъ; проникнись они тою жалостію въ народу, остающемуся безъ руководства, — какая дышеть въ словахъ Христа Спасителя (Мо. 9, 36); пойми они всю силу и влокачественность современных заблужденій: оставь устарплыя формы ръчи, не удобныя для потребностей минуты; заговори они живымъ словомъ убъжденія и любви; подкрыпи свое слово примеромъ христіанскихъ добродітелей: что бы они могли сдівлать для народа! Одно представление объ этомъ значения живаго перковнаго слова. какое даль ему Спаситель нашь въ своей Церкви, способно привесть въ восторгъ ревнителя истины и блага человъчества. Преосвященный видить идеальное проповъдничество въ древней цервви, и хотълъ бы перенесть этотъ идеалъ и въ отечественную церковь. Онъ соглашается, что это представление его или желаніе, по нашимъ временамъ, еще можеть казаться идеальнымъ: но. конечно, оно не настолько идеально, чтобы его надобно было признать идеально-мечтательнымъ, или неосуществимымъ. Во всякомъ случат преосвященный желаеть «вывести этоть важный предметь на болъе шировое поле въ нашей литературъ-не только духовной, но и свътской для обсужденія и по возможности всесторонней разработки, какъ съ теоретической, такъ и практической стороны». Онъ надвется, что и сямо правительство, когда дъло достачно выяснится въ обществъ и будетъ видна практичность примъненія его въ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ, не откажеть въ своемъ содъйствін, какъ относительно тщательнаго выбора въ должности преподавателей словесности, способныхъ именно въ этому дёлу, такъ и въ открытіи имъ свободы и простора для выполненія ихъ задачи.

II.

Мы старались изложить основную идею сочинения нашего писателя по возможности полиже, какъ сами ее понимаемъ. Но разумбется мы не можемъ вдаваться въ всестороннее разсмотрение ея. Полагаемъ однакоже, что послъ всего нами сказаннаго, мы имбень уже право спросить: достаточно ли эта идея научная, жизненная и плодотворная? Не должим ли мы ее приравнить или сопоставить съ гомилетическимъ требованіемъ суперъ-интендента Шустера, который говорить, что нёмецкія пропов'яди, произносимыя съ церковной канедры, обязательно должны быть приготовляемы нёмецкими проповёдниками заблаговременно по извёстнимъ правиламъ гомилетической науки? Намъ кажется, что подобное приравнивание жли сопоставление просто невозможно. Преосвященный ришаеть не гомилетическія задачи, но общественныя или общецерковныя: между тёмъ, бакъ суперъ-интенденть Шустеръ стонть исключительно на почеб немецкой гомилетики. Предметь разсужденій обоихъ писателей, при всемъ своемъ сходстве, совершенно различный. Предметь, о которомь разсуждаеть нашъ авторъ, весьма серьезенъ, особенно для нашего времени. Теперь всь говорять о религіозномъ движеній, которое охватываеть нашъ народъ. Отъ какихъ бы причинъ ни зависело это движеніе, но оно растеть, развивается не только въ низшихъ слояхъ нашего общества, но и въ высшихъ, въ сферъ такъ называемой интеллигенціи. Пусть это даже будеть не движеніе, а броженіе, какъ выражается о немъ г. Тихоміровъ въ своей замічательной, обратившей на себя всеобщее внимание, статьт: «Духовенство и общество въ современномъ религіозномъ движеніи». Тъмъ не менъе нельзя не видеть особеннаго оживленія религіознаго чувства въ современномъ намъ обществъ, какъ въ низшихъ, такъ и въ висшихъ его слояхъ. Не должны ли пастыри и учители церковные стоять во главъ этого движенія? Не должны ли они, съ одной сторони, предохранять наше общество отъ опасности на этомъ пути, а съ другой стороны-направлять его въ спасительнымъ и благотворнымъ цёлямъ? А между тёмъ, какъ замёчаеть тотъ же г. Тихоміровъ, церковние учители, законние пастири и наставники кавъ-то отсутствують въ всеобщемъ процессв религіознаго обращенія нашего общества. Еще отдёльных лиць они обучають и наставляють, но цёлое движеніе ускользаеть изъ ихъ рукъ: оно совершается вив ихъ направленія и руководства. Почему же? Преосвященный отвъчаеть на этотъ вопросъ. Онъ утверждаеть, дини ирабиоподи видоф кантонидая или каналоди проповъди нашихъ проповъднивовъ устаръла для нашего времени, что имъ надобно пріучить себя въ новой форм'в пропов'яди, что надобно понскать н образовать ораторовъ съ живымъ словомъ. Онъ утверждаетъ, что живое ихъ слово должно идти по пятамъ развивающихся заблужденій и гасить, такъ сказать, искры, которыя легко могуть разгорёться въ пожаръ. Онъ признаеть «нашимъ несчастіемъ отсутствіе у насъ пропов'ядниковъ съ живымъ словомъ. Если върна мысль, что Россіи угрожаеть величанщая опасность отъ самозванныхъ учителей, появляющихся и въ высшихъ и въ низшихъ слояхъ намего общества, если почти немыслимо, чтобы религіозное движеніе этого общества, при самозванствѣ его учителей, не сдёлалось очагомъ разложенія для чрезвычайно большой части населенія: то указаніе преосвященнаго на «несчастіє» становится болбе, чтмъ очевидною истиною: Пусть справедливо то, что ядро народа среди современнаго религіознаго броженія остается неповрежденнымъ, что въра народа по прежнему остается кръпкою, строго православною: но, говоря словами г. Тихомирова, «страна въ прломъ не можеть развиваться въ духъ только одной части населенія, а представляеть нёкоторую «равнодёйствующую» вспал составляющих силь. Это значить, что религіозное броженіе, будеть ли оно совершаться въ верхнихъ или низшихъ слояхъ общества, можеть злокачественно отразиться на всемъ будущемъ культурномъ развитіи народа, если только наши проповъдники не предохранятъ и не спасутъ народъ отъ этой опасности. Пусть даже это брожение или движение не можеть поколебать Православную Перковь въ Россін, но оно очень можеть, какъ

справедливо замъчаетъ тотъ же писатель, помъщать Россіи быть православною страною, т. е. страной, направляемой духомъ православія въ культурь, въ учрежденіяхь, въ историческомъ назначенін своемъ. Какъ же могуть наши пропов'ядники предохранить народъ оть угрожающей ему опасности? Уже, конечно, не своею школьною или кабинетною проповёдію: именно теперь-то отврывается потребность въ живой, энергической и одушевленной рвчи церковнаго оратора. И воть при этой точкв эрвнія вполнв становится понятнымъ то «несчастіе», о которомъ говорить преосвященный и которое поражаеть общество, когда у него нъть проповедниковъ съ живымъ огненнымъ словомъ. Такимъ образомъ, опасенія г. Тихомирова, висказанныя имъ при взглядё на религіозное движение или брожение нашего общества, намъ представляются лишь дальнейшимъ развитіемъ техъ соображеній, которыя такъ ясно выражены преосвященнымъ Амвросіемъ въ его «Живомъ Словъ».

Конечно, суперъ-интендентъ Шустеръ, при своихъ гомилетическихъ совътахъ нъмецкимъ проповъдникамъ, могъ не принимать во вниманіе подобныхъ соображеній. Онъ даже не долженъ быль этого дёлать. Съ протестантской точки арвнія каждая секта имбеть такое же законное право на существованіе, какъ самое ортодоксальное лютеранство или ортодоксальное реформатство. Протестанты усвоили себъ свободу въздълъ пониманія религіозной истины п предоставляють развитие ся личному пониманию каждаго. По ихъ понятію, широкое содержаніе христіанской истины даже должно наполняться субъективнымъ разнообразіемъ пониманія. Въ субъективномъ пониманіи они видять жизнь, движеніе и развитіе самой истины. Отсюда и отъ проповъднива протестанты прежде всего требують субъективнаго пониманія, и если не находять его, то это вызываеть у нихъ скуку, такъ какъ не даеть имъ возможности заглянуть въ душу проповъдника. Совершенно въ другихъ условіяхъ въ своимъ слушателямъ стонтъ православный проповъдникъ. При той свободъ, которую усвояетъ ему православіе,несомивнио менве неограниченной, чвив у протестантского проповъдника и болъе широкой, чъмъ у католическаго, -- онъ долженъ возвъщать своимъ слушателямъ истину только обще-обязательно пріемлемую въ православім и допускать субъективизмъ только въ частныхъ мижніяхъ и сужденіяхъ. Онъ долженъ, какъ выражается преосвященный, идти по пятамъ развивающихся заблужденій, не дожидаясь очередной проповёди и не приготовляя ее по правиламъ школьной гомилетики или требованіямъ кабинетнаго краснорвчія. Именно это и вызывало на Востокв развитіе христіансвихъ гомилій. Они вполит соответствовали національному греческому характеру, подвижному, впечатлительному и любознательному, а въ тоже время увлекающемуся, способному перетолковывать истину и даже впадать въ еретическія заблужденія. Тавимъ образомъ, гомиліи одновременно соотвётствовали и національному духу грековъ, и основнымъ требованіямъ православія не только въ дёлё возвёщенія христіанской истины, но и въ дёлъ огражденія ея отъ лжетолкованій. Ничего подобнаго мы не находимъ среди германскихъ народовъ. Карлъ Великій въ VIII в. приказалъ копировать гомили св. отцевъ, заставляль невъжественныхъ проповъдниковъ учить на иямять эти копіи и произносить ихъ предъ народомъ. Но изъ этого распоряженія, какъ замъчаетъ извёстный историкъ Мозгеймъ, ничего хорошаго не вышло (Hist. Eccles. 8 в. ч. 2, гл. 3, § 5). Мозгеймъ хвалитъ распоряжение императора, но въ тоже время замъчаеть, что оно способствовало развитію лишь вялости, ліности и недівтельности среди западныхъ проповъднивовъ. И это само собою понятно. Гомилія есть произведение національнаго греческаго генія и вполит соотвътствуеть основнымь требованіямь православнаго проповёдничества. Можно скопировать форму, внёшнюю сторону гомиліи, но нельзя скопировать духа, который ее оживотворяеть и который даеть ей бытіе. Германскіе народы не иміли и не имінть греческаго духа. Что же касается собственно протестантскихъ проповъдниковъ, то они никогда не питали расположенія къ святоотеческимъ гомиліямъ. Они всегда укоряли ихъ въ отсутствіи метода и въ недостатит сохраненія гомплетических правиль; они всегда на-

зывали ихъ неопредёленными или поверхностными уроками, или рвчами, гдв ничто не развито съ достаточною глубиною и гдв многое преувеличено и доведено до крайности. Словомъ, православная гомилія не была понята и надлежащимъ образомъ оцінена протестантскими проповёдниками, какъ вообще имъ непонятенъ весь духъ православія. Правда, и среди протестантскихъ проповъднивовъ всегда существовала да и теперь существуетъ импровизація и появляются иногда блестящіе импровизаторы. Еще недавно, напримъръ, много говорили о выдающихся импровизаціяхъ настора Биччера, брата извёстной романистки Биччеръ-Стоу, литературное произведение которой подъ заглавиемъ «Хижина дяди Тома» произвело на встхъ такое сильное впечатление и переведено на многіе языки. Изв'єстно также, съ какимъ увлеченісмъ еще недавно наше образованное петербургское общество слушало блестящую импровизацію американскаго пастора д-ра Тальмеджа, одного изь выдающихся американскихъ импровизаторовъ, когда онъ прибыль въ Петербургь после доставленія пожертвованнаго стверо-американцами хлтба въ пользу русскихъ голадающихъ. Можемъ также указать на оригинальныя импровизаціи императора Вильгельма И, какъ главы протестантской церкви, --- импровизаціи сказанныя августёйшимъ проповёдникомъ во время его морскихъ путемествій въ 1890-91 гг. (Импровизаціи эти воспроизведены или редактированы потомъ военнымъ духовникомъ Рихтеромъ по наброскамъ изъ памятной княги монарка, и носять названіе: «Die Stimme des Herren auf den Vasser. Die Schiffpredigten-Sr. Majestät des Kaisers» (Гласъ Господень на водахъ. Корабельныя проповъди... его величества императора. 1892). Наконецъ и самъ суперъ-интендентъ Шустеръ въ своей Die Vorbereitung der Predigt указываеть цёлую группу нёмецкихь гомилетовь, которые допускають импровизацію на церковной канедрь. Но протестантская проповёдническая импровизація не должна быть смёшиваема съ православною, такъ какъ она не имбетъ и не можетъ имбть заравтера православныхъ гомилій. Она не отличается ни догматической, ни нравственной твердостью, устойчивостью и непамённостью святоотеческой гомиліи. О ней вообще можно сказать то же, что въ свое время говорили объ импровизаціи Биччера: она блестяща и разноцвѣтна, какъ пламя, но и неуловима тоже, какъ пламя.

Другое обстоятельство, ослабляющее значение протестантской импровизаціи на церковной каоедрі, зависить оть свойствь той среды, въ которой импровизація произносится. На это обстоятельство указываеть и рецензенть. Онъ справедливо говорить, что проповёдь въ практической дёятельности нёмецкаго пастора занимаеть весьма важное мъсто. Проповъдь у протестантовъ, дъйствительно, составляеть главную часть воскреснаго богослуженія. Но выводъ рецензента отсюда совершенно неправильный. Онъ думаеть, что такъ какъ проповедь для протестантскаго проповедника составляеть главную задачу правтической его деятельности и такъ какъ у него гораздо больше свободнаго времени на приготовленіе ея, чтмъ у пастыря православной церкви (напримъръ, на одно заучивание ея наизусть пасторъ можеть употребить до 10 час.): то поэтому къ проповъди пастора можно предъявлять болъе значительныя требованія; «она должна быть, какъ выражается рецензенть, образцовымь и протяженно-сложеннымь произведениемь, произносимымъ съ каоедры. Между тъмъ какъ русскіе священники (да и архіерен тоже, предполагаеть рецензенть), за неимъніемъ досуга и многочисленностію своихъ занятій, могутъ ограничиться очень коротенькими отъ 5 до 10 минутъ импровизированными проповедями; онъ думаетъ, что такія проповеди для нашихь священниковъ: «пожалуй, удобиве и сподручиве, чвиъ отделанныя, написанныя и заученныя проповёди протестантскихъ пасторовъ. И онъ серьезно желаетъ, чтобы такого рода «импровизированная проповёдь водворилась въ нашей церкви, и чтобы авторъ «Живаго Слова» съ его идеалами и стремленіями нашелъ себъживое сочувствіе и живой откликъ въ тъхъ, къ кому обращено его слово. Такъ вотъ какіе идеалы и стремленія приписываются автору Живаго Слова»? Удивительно! Нътъ, г. рецензентъ, нивогда преосвященный ничего подобнаго не говорилъ и не желалъ! Вы совершенно не поняли автора «Живаго Слова». Говоря о живомъ и огненномъ словъ, преосвященный не разумъеть ни той вялой импровизаціи, которая можеть быть названа линь простою передачею своими словами чужихъ или своихъ общихъ мыслей, извъстныхъ у ораторовъ подъ названіемъ loci topici, ни той пустой импровизаціи. которая въ собственномъ и особенномъ смыслъ можеть быть названа благочестивымъ пустословіемъ на религіозно-правственныя темы. Онъ говорить о той импровизаціи, которая соотивтствовала бы насущнымъ потребностямъ христіанскаго общества и которая шла бы по пятамъ развивающихся заблужденій. Онъ имћетъ въ виду не облегченіе проповъднической дъятельности нашихъ пастырей, не сведеніе ихъ пропов'єди до тіпітита, на 5--10 минутъ, до нуля; а оживленіе ихъ церковнаго учительства, сообщение ему силы, энергіи и животворнаго духа. Словомъ, онъ разсуждаеть о той проповъднической импровизаціи, о которой нъкогда говорить ефесскимъ пастырямъ апостолъ Павелъ: «Я не пропустиль ничего полезнаго, о чемъ бы не сказаль вамъ и чему бы не поучаль вась при народи и по домамь. Я три года непрестанно день и ночь со слезами поучалъ каждаго изъ васъ. Во всемъ показалъ я вамъ, что такъ надобно, трудясь, поддерживать слабыхъ и помнить слова Господа Іисуса; ибо онъ самъ сказалъ: болбе блаженства въ томъ, чтобы давать, нежели чтобы брать» (Діян. гл. 20, ст. 20). А въ отношении въ служителямъ апостольской импровизаціи, ихъ необывновенной внимательности къ ней, тотъ-же Апостолъ говоритъ: «Вы приняли меня, кавъ Ангела Божія, какъ Христа Інсуса. О, какъ вы были блаженны! Ибо свидътельствую о васъ, что если бы возможно было, вы исторгли бы очи свои и отдали мить (Гал. гл. 4, ст. 14, 15). Вотъ о какой импровизаціи говорить нашь русскій писатель! Преосвященный надъется, что осуществление этой идеальной импровизации среди нашего православнаго народа до извъстной степени возможно, по крайней мъръ, желательно. На чемъ же онъ основываетъ свои надежды? Признавая справедливость жалобъ современнаго общества на скудость и безплодность пропов'яди со стороны нашего наличнаго духовенства, онъ однако же думаеть, что это явление случайное, поправимое. Онъ убъжденъ, что изъ нашего великаго народа, поглощающаго въ себъ всякія народности, при его несомивнной религіозности и талантливости, возможно ожидать всякихъ дарованій, и следовательно, дарованій съ блестящею церковною импровизацією. Надобно только, чтобы Церковь могла привлекать и похищать отъ міра или со свётскихъ поприщъ знаменитые ораторскіе таланты, вакъ это было въ древности; надобно затёмъ этн таланты отыскивать и въ собственной средъ, надобно ихъ воспитывать и выводить на свёть. Только тогда появятся истинные служители и художники слова; такъ какъ они сердцемо почуюто просторъ и шировое поприще для своей дъятельности на канедръ церковной. Въ подтверждение этихъ же самыхъ надеждъ нашъ русскій писатель по містамь въ своемь сочиненій указываеть на примёры замёчательныхъ импровизаторовъ, извёстныхъ ему изъ жизненнаго опыта, какъ и вообще все сочинение свое пишетъ на основаніи опытныхъ фактовъ; но онъ умалчиваеть о собственной блестящей импровизаціи. Преосвященный Амвросій изв'єстень у насъ, какъ выдающійся церковный ораторъ по своимъ печатнымъ проповедямъ: но въ сожалению онъ мало взеестенъ, какъ блестищій импровизаторъ. На просьбу лиць, близкихъ въ нему, стенографировать и печатать его церковныя импровизаціи, онъ всегда давалъ отрицательный отвётъ. Онъ убёжденъ, что самая лучшая импровизація, при самой върной стенографіи, никогда не передастъ того одушевленія и той силы впечатлівнія, которыми она бываеть пронивнута въ минуты произнесенія. Эти же самыя убъжденія онъ развиваеть и въ своемъ «Живомъ Словъ» (стр. 32 и дал.).

III.

Теперь мы можемъ судить, насколько правильно поступаетъ рецензенть, сопоставляя дза сочиненія, повидимому, трактующія объ одномъ и томъ же предметь, но въ сущности разнородныя. И мы рышительно не понимаемъ, какимъ образомъ онъ не видить непримиримой противоположности въ воззрыніяхъ двухъ разсмат-

риваемыхъ имъ авторовъ. Суперъ-интендентъ Шустеръ доказываетъ ндею, совершенно противоположную идей нашего русскаго писателя; именно онъ доказываеть, что наиболье отвычающими своей задачв надобно считать не твхъ проповедниковъ, которые проповедують, какъ импровизаторы, но техъ, которые напередъ записывають назначаемую къ произнесенію пропов'ядь, заучивають ее, а потомъ уже произносять ее въ храмъ. Какъ же онъ доказываетъ свою идею? Посредствомъ голосованія. Онъ отбираеть голоса, какъ профессоровъ гомилетики, бывшихъ и настоящихъ, такъ и голоса наличныхъ практиковъ-проповедниковъ, и на основаніи преобладающаго большинства отобранныхъ голосовъ приходить къ отрицательнымъ выводамъ въ отношения въ проповъднической импровизаціи. Не наше дёло входить въ оцінку этого пріема доказательствъ. Еще Лейбинцъ, разсуждая о доказательствахъ, основанныхъ на большинствъ голосовъ, или на согласіи большинства, не давалъ этимъ доказательствамъ никакого научнаго значенія. Всё подобныя доказательства ему представлялись похожими на слёдующій обороть инсли: «я человъвъ благоразумний, а такихъ благоразумнихъ людей большинство, следовательно, всё мы говоримъ истину. Правда, Лейбницъ примъняль это соображеніе къ философскимъ положеніямъ: но суперъ-интендентъ Шустеръ, какъ это оченидно, примъняетъ подобный же оборотъ мысли и къ научно-богословскимъ положеніямъ. Отсюда мы заключаемъ, что подобный пріемъ доказательствъ среди извъстных в народностей можеть считаться обычнымъ, народно-типическимъ. По нашему же мижнію, и сто недомыслій не могуть оспорить единичной серьезной мысли. Но насъ удивляеть не это, а то, что рецензенть, повидимому, сожальеть объ отсутствии этого пріема въ сочиненіи русскаго автора и если не ръшается упрекать его за то, что онъ съ своей стороны не собраль голосовъ, воторые могли бы уяснить занимающій его вопросъ: то только потому, что русскій писатель не могь этого сдёлать. Это онъ замъчаеть въ подстрочномъ примъчанія. Нъть, г. рецензечть! Преосвищенный и не думаль прибъгать въ подобнымъ пріемамъ довазательствъ своей иден; и если онъ вижидалъ, не скажеть ли кто-нибудь изъ трудящихся на этомъ поприще (т. с. импровизаціи) въ печати съ своей стороны на его мысли какого-либо замъчанія. пополненія и пр.: то онъ ожидаль этого рішительно не для отобранія голосовъ, а только для развитія, уясненія, пополненія и пр. своей иден, какъ и самъ объ этомъ говорить. Преосвященный вовсе не принадлежить къ числу техъ ученихъ людей, которые, подобно многимъ нѣмецкимъ гелертерамъ. полагаютъ серьезность сочиненія и его научную цінность въ терпітливом собираніи п перечисленіи чужихъ мижній, быть можеть, за недостаткомъ собственныхъ, - въ подыскиваніи многочисленныхъ справовъ и цитатъ, часто имъющихъ лишь архивный интересъ и совершенно безплодный для науки, — и затёмъ уже кропотливо пишуть на многихъ страницахъ то, что можно было бы изложить въ немногихъ словахъ. Преосвященный развиваетъ и доказываетъ свою идею не голосованіемъ, не выписками изъ многочисленныхъ фоліантовъ, или выдержками изъ существующихъ записей, составленныхъ присяжными учителями швольныхъ проповёдей; онъ довазываеть и развиваеть свою идею, онь черпаеть весь матеріаль для ея развитія и добазательства изъ непосредственныхъ наблюденій, жизнененнаго опыта и глубоваго, психологическаго анализа наблюдаемыхъ имъ фактовъ! Живая идея, которою онъ одушевленъ, подъ перомъ талантливаго писателя, сама собою создаетъ цёльную и органическую систему мыслей, которыя взаимно предполагають, дополняють и уясняють другь друга. При такой идев ему не было даже надобности ни въ напластываніи чужихъ мнъній по тому или другому шаблону, ни въ произвольной, по крайней мара, ничамъ не доказанной, преимущественной обрисовкъ однихъ митий на счеть другихъ. Живая идея, ясно сознанная имъ, сама является у него полною художницею своего произведенія. Впрочемъ о вкусахъ спорить не станемъ. Быть можеть, рецензенту нравятся пріемы доказательствъ суперъ-интендента Шустера, это мы завлючаемъ частію изъ самаго сопоставленія обоихъ указываемыхъ имъ сочиненій и изъ нёкотораго колебанія, кому изъ нихъ надобно усвоить сравнительную правильность въ рѣшеніи своего предмета. Вѣдь не находить же онъ, чтобы двое разематриваемыхъ имъ авторовъ, по своимъ возэрѣніямъ, представляли непримиримую противоположность; онъ объясняеть эту противоположность лишь тѣмъ, что оба автора смотрѣли на задачу (одну и ту же?) съ точки зрѣнія той среды, въ которой они вращаются. Что же касается насъ, то мы находимъ здѣсь полную противополежность и по задачъ, и по цѣли, и пріемамъ доказательствъ. Во всякомъ случаѣ, мы не питаемъ никакихъ симпатій къ кропотливой мазоретской учености нѣмецкихъ гелертеровъ. И хотя иногда удивляемся ихъ трудолюбію и долготерпѣнію, но не усвояемъ имъ рѣшающаго значенія въ спорѣ. Намъ всегда казалось: кто ясно сознаетъ живую идею, глубоко переработываетъ свой матеріалъ и оживотворяеть его единствомъ цѣли: тотъ не нуждается ни въ многочисленныхъ цитатахъ, ни въ архивныхъ справкахъ, ни въ собираніи наличныхъ голосовъ.

Генеральный суперъ-интендентъ Шустеръ доказываеть свою вдеюцитатами изъ гомилетическихъ сочиненій и голосованіемъ проповъдниковъ – практиковъ. Что же, убъдительны ли его доводы? Доказаль ли онь свою идею? По нашему мивнію, совершенно ивть. Самъ рецензентъ замъчаеть, что одни представители нъмецкой гомилетической науки въ значительной степени отдають предпочтеніе импровизаціи; другіе же стоять за обывновеніе произносить процовъди, заранве приготовленныя; такъ что мивнія ихъ по этому предмету нельзя считать решающимъ вопросъ. Чтоже касается проповедчиковъ-практиковъ: то почти всё они, по Шустеру, высказываются противъ импровизаціи, къ чему самъ рецензенть относится съ изкоторымъ недовъріемъ. Простой факть существованія импровизаторов'ь среди протестантских в пропов'яниковъ усиливаетъ это недовъріе. — Было бы скучно да и безполезно приводить и разбирать мижнія всёхъ протестантскихъ противниковъ импровизаціи. Всв они нисколько не разъясняють и не усиливають основной мысли генеральнаго суперъ-интендента. Но нъкоторыя изъ этихъ мижній до того оригинальны и неожиданны, что мы позволяемъ себъ остановиться на нихъ. Тавъ Ахелисъ,

авторъ «Правтическаго богословія», появившагося въ печати въ 1890 г., говоритъ, что напрасно счетаютъ индивидуальную способность импровизаціи чёмъ то высшимъ (als die höhere) и самый способъ приготовленія импровизаторами річей чімъ-то нормальнымъ, идеальнымъ. Почему же? Потому что это явление ненормальное (abnorm) и преимущественно встричается у натурь, нуждающихся въ чувственномъ возбужденіи, чтобы во время произнесенія проповъди воспроизводить (produciren) нужныя мисли. — 0 какомъ это чувственномъ возбуждени говоритъ ученый Ахелисъ? Не разумжеть ли онь употребленія импровизаторами густого кофе, эфира, спирта или наркотическихъ канель? Если мы върно угадываемъ мысль Ахелиса: то о подобныхъ импровизаторахъ не стоитъ и говорить. По нашему мижнію подобнымъ пропов'ядникамъ не следовало бы разръшать не только импровизацій, но и составленія обычныхъ инсанныхъ проповъдей. Что же касается мижнія его о даръ импровизаціи, какъ обыкновенномъ, не имъющимъ никакихъ пренмуществъ съ бездарностью: то мижніе это нельзя даже назвать оригинальнымъ; оно просто ошибочное. Намъ представляется безусловно правильнымъ, когда нашъ русскій писатель даръ импровизаціи не считаеть обычнымь, повседневнымь, и въ этомъ смыслъ---нормальнымъ или не идеальнымъ; когда онъ признаетъ его высшимъ или исключительнымъ даромъ Божіимъ.--Другое возраженіе противъ импровизаціи состоить въ томъ, что проповёдникиимпровизаторы, надъясь на какую то выспіую помощь, легко пріучаются къ лёности, несоразмёрности нроповёдническаго слова, частымъ повтореніямъ одного и того же, обращенію въ общимъ мъстамъ и т. п. «Къ Клаусу Гармсу, разсказываетъ рецензентъ по Шустеру, разъ пришелъ одинъ проповъдникъ и сказалъ ему: «не правда ли, г. Пробеть, вы уже не пишите теперь больше проповедей? Я самъ, когда быль молодымъ проповединкомъ, писаль проповъди, но теперь Духъ Св. внушаетъ миъ, что нужно говорить». Гармсъ, отличавшійся огненнымъ языкомъ, отвічаль на это: «Всъ мои проповъди я еще пишу. Только однажды въ жизни я не сдёлаль этого. Тогда Духъ Св. свазаль мий: «Клаусъ, Клаусъ, ты

лънивецъ. Намъ кажется отвъть Клауса не только остроумнымъ, но и весьма умнымъ. Горе импровизатору, который, прикрывая свою лъность и нерадъніе, говорить хулу на Духа Св.! Св. Духу равно нельзя усвоять ни импровизированнаго пустословія, ни литературной болтовии. Да и нашъ русскій писатель, требуя отъ проповёдниковъ живаго слова, говорить не о какомъ то благодатномъ пустословін, а о развитін, употребленін и пользованін естественными, или врожденными силами ораторовъ. По его убъждению: «первоисточникъ животворнаго слова, какъ и всякаго дара совершеннаго, есть Отець свытовь (Іак. 1,17). Оть Его творческой силы сообщается благодатію Святаго Духа мощное вліяніе слову христіанскому; но и въ остаткахъ божественныхъ даровъ, сохранившихся въ человъвъ послъ его паденія, кроется живая сила слова, исходящая изъ сокровища сердца благаго, когда не примъшивается въ тому же слову разрушающая сила сердца злаго (Лук. 6, 45). Русскій писатель, кром'я того, требуеть оть импровизатора, чтобы онъ непремънно обладаль всюма, что требуется ота даровитаю и основательного писателя и имъль еще импровизаторскій добавоко-живость ума, легкость, удободвижность (agilitas), и пр.; и чтобы импровизаторъ развиваль въ себъ этоть добавокт и пользовался имъ надлежащимъ образомъ. - Оригинально также следующее мивніе придворнаго проповеднива 9. Фроммеля: «вто въ священномъ мъсть во имя Божіе возвъщаетъ Слово Божіе, тотъ отвъчаеть за кажное слово. Хотя я, конечно, не соглашаюсь съ Понтіемъ Пилатомъ, тъмъ не менте раздъляю одно его воззртніе: чеже писахъ, писахъ. Если г. Фроммель говорить это, какъ природный пропов'ядникъ, то съ этимъ, по всей в'вроятности, надобно согласиться. При цанствующихъ дворахъ, надобно полагать, импровизація можеть представлять иногда большія неудобства. Но гав же завсь возражение противъ провъднической импровизации вообще? Во всякомъ случат и нашъ русскій писатель не безусловно илетъ противъ заранъе приготовленныхъ проповъдей. Онъ настойчиво утверждаеть, что въ извъстныхъ случаяхъ подобныя проповеди необходимы и неизбежны, и строются по неизбежнымъ законамъ человъческаго мышленія; онъ только утверждаеть, что построеніе и самые завоны построенія ихъ существенно отличають ихъ оть импровизацій. Если же г. Фроммель въ приведенномъ отрывкъ говорить не о придворномъ проповедничествъ, а о проповъднической импровизаціи вообще: тогда мы не видимъ основаній, по которымъ должны согласиться съ нимъ. Формальное исполненіе долга пропов'ядникомъ, его спокойствіе, ув'вренность въ себъ, личная безопасность и пр., по нашему мижнію не такого же рода основанія, ради которыхъ надобно было бы жертвовать живостью проповеди, ся энергіею и могущественнымъ вліяніемъ на слушателей. Намъ важется, что если вакія пропов'єди, то именно Фроммелевскія, т. с. написанныя съ цёлью обезопасить себя отъ всявихъ непріятностей, по самому существу дъла, не избътнуть теплохладности при всей своей аккуратности, тщательности и отдъланности. Но довольно приведенныхъ примъровъ, или мивній; по нимъ можно судить и объ остальныхъ. Спросимъ себя теперь, что же довазывають или разъясняюдь подобнаго рода мивнія или отрывочния соображенія? По нашему глубокому убъжденію, різнительно ничего. И воть мы остаемся съ прежнею увъренностью, что внъшнее механическое нанизывание разнообразныхъ и разрозненныхъ мижній, предположеній, фактовъ, хотя бы и имъющихъ нъкоторое отношение въ данному предмету, не составляеть еще науки, не свидътельствуеть о ея развитіи, не уясняеть дала. При выборной баллотировки, при голосованіи, при механическомъ счетв голосовъ на предложенный вопросъ-подобный пріемъ еще можеть имъть нъкоторое значеніе: но въ наукъ ровно никакого. Въ наукъ важно не группировка частныхъ миъній, частныхъ случаевъ и частныхъ фактовъ, но правильное помиманіе цілой группы фактовъ и вірная оцінка общей дійствительности. А этого въ сожальнію мы не находимъ въ "Die Vorbereitung der Predigt".

IV.

Справедливость однакоже побуждаетъ насъ сказать, что суперъинтендентъ Шустеръ не теряется въ собранияхъ имъ фактахъ,

мивніяхъ и предположеніяхъ; онъ даже сортируеть ихъ, группируеть и старается подвести подъ одну опредъленную идею. Какая же это идея? Т. е. во имя какой иден онъ припель къ убъжленію, что никогда не должно оставлять обычая произносить проповъди напередъ составленныя и твердо заученныя для сказыванія ихъ предъ слушателями въ храмъ? Во имя обще-литературныхъ требованій отъ научныхъ статей. Показавъ опасности при импровизаціи, о которыхъ говорить и нашъ русскій писатель, -- и ничего не сказавъ объ ихъ устранении, о чемъ, напротивъ, нашъ русскій писатель говорить съ замечательною ясностью, опытностію и знаніемъ діла, -- суперъ-интендентъ Шустеръ утверждаеть, что хорошая проповёдь непремённо должна быть хорошо составленнымъ сочинениемъ и отличаться качествами хорошо составленной статьи, или разсужденія. Изъ этихъ вачествъ онъ преимущественно указываеть на логичность, строгое обдумывание мыслей и соотвътственное выражение при переводъ ихъ на бумагу. Онъ говоритъ: «недостатокъ логической последовательности лучше всего узнается путемъ изложенія нашихъ мыслей на бумагъ. Съ другой стороны, только при этомъ наложенія, по его мивнію, можно видеть, что въ голове проповедника сложилась проповъдь, нуждающаяся въ коренной переработвъ, что первоначальныя мысли негодны, не имбють надлежащей связи и тольво при изложени мыслей на бумагь является надлежащая полнота сочиненія, легко рождаются мысли новыя, неожиданные выводы п т. д. Онъ даже скорбить о томъ, что иные импровизаторы-проповёдниви доходять до того, что съ теченіемъ времени лишь съ величайшимъ трудомъ бывають въ состояніи излагать письменныя ироповёди, или даже совсёмъ лишались способности писать проновъди, если въ этомъ открывалась для нихъ нужда. И онъ договаривается, наконецъ, до того, что утверждаетъ: Вполит понятна та анавема, которую произнесь престаралый главный придворный проповъднивъ Либнеръ на пастырской конференціи въ Шенефельдъ, сказавъ: «Vertlucht sei Jeder, der hinfort extemporirert!» (Проклять всякь, кто станеть импровизировать!). Воть

что называется съ чисто ибмецкою последовательностью доводить двло до конца, не останавливаясь ни предъ какими затрудненіями!.. Читатель видить однакоже, что суперъ-интенденть Шустеръ отождествляеть проповёдь съ ученою статьею или ученымъ разсужденіемъ, и только во имя этого отождествленія анаоематствуеть импровизаторовъ. Но мы не можемъ отождествлять какъ проповъди съ учеными статьями, такъ и вообще ораторскаго искусства съ учеными разсужденіями. Французы говорять: «Le secret d'ennuyer est celui de tout dire (Секреть наскучить вспыт состоить въ шировницательствъ): и если кому, то именно оратору надобно хорошо помнить этотъ севреть. Намъ кажется, что въ проповъднику приложимо и слъдующее мудрое правило древнихъ: чооп multa, sed multum (въ немногомъ многое). Требованія оть ученыхъ статей и отъ проповъдей, по нашему мижнію, различаются между собою. А между тъмъ учения статьи и учения разсужденія большею частію строятся по своимъ, а не по этимъ, т. е. ораторсвимъ или проповедническимъ, требованіямъ. - Просимъ извиненія у высовоуважаемого автора «Живого Слова», если мы позволимъ себъ привесть довольно длинную выдержку изъ его сочиненія: но она преврасно палюстрируеть и дополняеть нашу мысль. Въ кабинетной работъ, говоритъ онъ, по требованіямъ логики, оказываются необходимыми доказательствами, поясненія, переходы отъ одной части рвчи въ другой и пр., а при произнесении ораторъ тотчасъ замвчаеть, что многое изь всего того, что онь сделаль для удовлетворенія своей привычки кътребованіямъ логики и соблюденію правилъ, предписанныхъ для сочинений, следовало-бы изложить вороче, иное опустить совстви, потому что въ слушателяхъ видно утомленіе и охлаждение внимания, что тоже самое надобно было имъ сказатъ проще и прямъе безъ лишнихъ научнихъ принадлежностей. Съ другой стороны, оказывается при произнесеніи, что въ виду новыхъ лиць, неожиданно появившихся предъ канедрою, нокоторымъ мыслямъ надлежало-бы дать иное направленіе, или особое приложеніе, или наконецъ, — въ виду разгорающагося вниманія слушате-

дей, надо-бы на иной мысли подольше остановиться или больше разъяснить ее, чтобы усилить впечатлёніе; но при произнесеніи рвин написанной ораторъ чувствуетъ, что дело уже сделано. дополнять и измёнять написанное некогда; остается пожалёть, что то или другое не было предвидено. Но именно жизнь-то такова и есть, что ея движенія, переливы, вснышки не могуть быть предвидъны изъ кабинета. Все это во время произнесенія ръчи видить опытный импровизаторь, онь владесть въ это время мысдями, чувствованіями и всёми движеніями жизни въ своихъ слушателяхъ и потому именно его слово, при своего дола нелостаткахъ. производить болбе сильное впечатлёніе. Его речь можеть быть не такъ глубока, не такъ стройна и изящна, какъ писачная въ кабинеть, но она близко подошла ко жизни, она говорила понятнымъ ей языкомъ, она съ нею слилась, и темъ направила ее, куда нужно. Такія річи по препмуществу владівоть народными массами. Свльное впечатлёніе, производимое ими, поддерживаемое молвою, быстро усиливаеть значение ораторовъ нъ народъ, поксряеть имъ умы, делая ихъ любимыми, такъ что они становятся, какъ говорится, властителями сердецъ» (стр. 33, 34). Такъ говорить преосвященный Амвросій, пользующійся у насъ справедливою славою оратора и импровизатора. Мы не знаемъ, что могъ бы возразить противъ его сужденій суперъ-интенденть Шустеръ? Конечно. бывають случан, когда проповёдническое слово должно носить на себъ характеръ ученаго сочиненія. Но, говоря вообще, христіанство не есть наука. Христіанство есть универсальная религія, предназначенная для всёхъ людей, образованныхъ и необразованныхъ, культурныхъ и некультурныхъ, совершеннолътнихъ и несовершеннольтнихъ. По благости Божіей, каждый христіанинъ ниветь право на обладание христіанскою истиною, на усвоеніе ея и развитие ея въ себъ. Но это право было бы нарушено, искажено и даже совершенно уничтожено, если бы христова истина возвъщаема была только въ научной формъ и только среди образованныхъ людей. Христіанская проповёдь превратилась бы тогда въ какое-то партійное, привиллегированное или сословное ученіе. И вотъ почему необходимо живое проповъданіе и живая нередача христіанской пстины, чтобы она могла сдълаться достояніемъ всего христіанскаго общества.

Въ заключение скажемъ нъсколько словъ о тъхъ pia desideria, воторыми рецензенть оканчиваевъ свою статью. Они тоже не лишены своего рода интереса. Сопоставивъ два указанныя имъ сочиненія, онъ говорить: «намъ кажется, что было бы хорошо, еслибы и проповедь протестантского характерактера, т. е. проповедь эрело обдуманная, искусно изложенная и потомъ заученная авторомъ, проповъдь не краткая нашла себъ въ средъ нашего духовенства лицъ сочувстующихъ, готовыхъ не жалъть на ея изготовление ни времени, ни труда. Какъ же достигнуть этой цёли? Для этого надобно создать или возсоздать «институть спеціальных» пропов'ядниковь, служащихъ лишь проповъданію слова Божія, нарочито изготовляющихъ проповъди какого бы то ни было типа-какъ протяженносложенныя, тавъ и импровизпрованныя, какъ прострастранныя, такъ и непространныя». — Пощадите, г. рецензенть! Протяженно-сложенныхъ проповъдей, т. е. проповъдей, составленныхъ по всъмъ правиламъ существующей гомилетической науки, и краткихъ, и не кратвихъ, у насъ въ печати есть достаточно: еще большая масса ихъ, изъ года въ годъ возрастающая, ходить въ рукописяхъ, непрерывно передаваясь отъ одного поволжнія духовенства другому. При подобномъ обилін готоваго проповёдническаго матеріала воспроизведеніе пропов'ядей, или самостоятельное авторство ихъ представплется дёломъ не труднымъ. Существуетъ же въ Лондоне, какъ говорять газеты, нъчто въ родъ фабрики проповъдей на разные тексты. Фабрика береть дешево за изготовление подобныхъ проповъдей, за десять разныхъ проповъдей она взимаетъ полтора шиллинга, а за пятьдесять проповёдей иять шиллинговъ; ири чемъ фабрика обязывается не посылать одинаковыхъ проповъдей въ мъста, находящіяся на разстояніи менте сорока версть 1). Чего



<sup>1) &</sup>quot;Моск. Вѣд". 1893 г., 22 февраля, № 52.

нроще? Полагаемъ, что подобную фабрику проповъдей не трудно было бы завесть и у насъ. Но у насъ иётъ живаго огнениаго слова, соответствующаго данному мисту и данному времени. Но у насъ нъть одущевленной импровизаціи, соотвътствующей насущнымь потребностямъ современнаго общества. Вотъ о чемъ сворбитъ авторъ «Живаго Слова!» Вы говорите, что этому горю можно помочь, стоить только возстановить классь такъ называемыхъ «соборныхъ іеромонаховъ, бывшихъ по своему первоначальному назначенію разсадникомъ лучшихъ образованивникъ и привычныхъ проповъдниковъ. Вы ошибаетесь, г. рецензентъ! По мысли митрополита Илатона, влассъ «соборных» іеромонаховъ быль просто институтъ образованныхъ монаховъ; онъ не имълъ своею спеціальною цілью ни произнесенія импровизацій, ни составленія протяженносложенныхъ проповъдей. Да и теперь титулъ «соборнаго јеромонаха» не есть пустой звукъ, почетное, но безсодержательное отличіе, какъ утверждаете вы: онъ дается избраннымъ монашествующихъ лицамъ, извъстнымъ своею ученостію и богословскимъ образованіемъ. Но вы же сами говорите, что изъ этого института ничего не вышло. Почему-же? Потому что въ наше время нельзя дълать богословскую образованность исключительною принадлежностію монашествующихъ лицъ; привиллегія быть образованнымъ богословомъ теперь открыта для всёхъ; теперь и среди свётскихъ лицъ можно встречать людей съ такимъ богословскимъ образованісиъ, съ которымъ приходится считаться самымъ образованнымъ монахамъ. Да и самая идея образованнаго монаха едвали соотвътствуетъ идеалу монаха у нашего народа; нашъ русскій народъ не знаетъ подобныхъ ндеаловъ. Во всякоиъ случат въ намяти народной живуть и будуть жить не образованные монахи проповъдники, а Антоніи и Осодосін Печерскіе, Сергін Радонежскіе, пли вотъ Амвросів Оптинскіе, т. е. люди достигініе высовихъ степеней святости.--Ссылаясь на историва Евсевія, вы говорите еще, что въ IV въкъ, этомъ «золотомъ» въкъ христіанства, пастырьправтивъ составлялъ отдъльное лице отъ пастыря-проповеднива,

т. е. что тогда существоваль особенный институть пастырей-проповъдниковъ. Это правда. Да и теперь на Востовъ, хотя уже по особымъ историческимъ условіямъ, существуетъ ивкоторое подобіе этого института. Но вы забываете, что этоть институть наполнялся не вакими то вселенскими проповёднивами, а проповъднивами мъстными для важдой цервви, не «соборными» іеромонахами, а безразлично всеми даровитыми священно-служителями. А главное, самый институть этоть визивался къ жизни, какъ частію визывается на Востокъ и теперь, тъмъ обстоятельствомъ, что одни священники были необразованные, поэтому могли заниматься только требоисправлениемъ; напротивъ того другие были образованы и восполняли собою скудость необразованныхъ. Слава Богу, духовенство нашей церкви никакъ нельзя дёлить на образованное и не образованное, хотя, конечно. и среди него существують различныя степени образованности. Намъ кажется поэтому, что применить въ нему деленіе на пастирей-правтиковъ и на пастырей-проповъдниковъ было бы дъломъ неспраобиднымъ н ръпительно не оправдиваемымъ никавими соображеніями. Справедливо, что большинство нашихъ приходскихъ скященниковъ обременено требоисполненіемъ и разными другими трудами: но это не можетъ служить серьезнымъ основаніемъ для лишенія его законнаго права церковнаго учительства. Вёдь и самъ авторъ «Живаго Слова» былъ приходскимъ священникомъ, какъ онъ говорить объ этомъ въ своемъ сочиненін: но это нисколько не помъщало ему пріобръсть славу отличнаго пропов'єдника и импровизатора. Въ чемъ же туть діло? Діло въ настырской ръшимости, энергіи и умъніи взяться за дёло и вести его надлежащимъ образомъ. Какъ же достигнуть всего этого? Чёмъ помочь горю? «Живое Слово» служить откътомъ на всъ подобные вопросы. Во всявомъ случай мысль нашего русскаго автора гораздо шире, жизнениве и практичиве вашихъ pia desideria. г. рецензенть. Онъ не съуживаетъ пастырской дъятельности до одного проповъдничества или требоисправленія и не ограничиваетъ самаго проповёдничества

институтомъ «соборныхъ іеромонаховъ»; онъ призываетъ къ живой, энергической и одушевленной проповъди всъхъ, кого Богь одариль въ духовенствъ ораторскимъ талантомъ. Говорятъ, цуховенство наше «косно», «кастово замкнуто», «не умфеть понять запросовъ общества, «даже не умфетъ говорить его языкомъ». Г. Тихоміровъ въ своей брошюрь: Духовенство и общество въ современномъ религіозномъ движеніи» отвергаеть это самымъ рѣшительнымъ образомъ. Почему же современное намъ религіозное движение идеть безъ надлежащаго руководства со стороны наличнаго духовенства? Почему наши церковные учители, законные пастыри и наставники народа, какъ-то отсутствують во всеобщемъ процесст религіознаго обращенія нашего общества? Отвътъ мы находимъ въ брошюръ того же самаго писателя. Разсуждая о верхнихъ слояхъ нашего общества, г. Тихоміровъ говорить, что «Церковь, лишенная сознательнаго и върнаго содъйствія верхнихъ слоевъ уже почти двъсти лътъ, не можетъ воздъйствовать на Россію такъ всестороние, какъ это было бы желятельно, особенно при настоящемъ состояніи христіанскаго міра» 1). Безъ сомивнія, эти же самыя причины вліяють у нась и на вялость, рутинность и недостаточную жизненность нашей церковной проповёди. Двёсти лётъ неблагопріятныхъ условій для проповёднической деятельности, бывшихъ особенно сильными у насъ во времена врвиостничества, не могли не имъть вліянія на проповъдническую энергію нашихъ пастырей. Кръпостничество исчезло наконецъ: но вліяніе его чувствуется еще и теперь. По крайней мфрф, преосиященный говорить; «самый законь нашь не даеть защиты столь естественнымъ проповёдникамъ ученія Христова: на церковную проповёдь не писанную нътъ разръшенія въ нашихъ законахъ, и самыя инсанныя проповёди подчинены цензурё. Поэтому всякій изъ нашихъ проповедниковъ-импровизаторовъ можеть трудиться только подъ

<sup>1)</sup> См. его брошюру. Москва, 1893 г., стр. 32.

защитою и личною отвътственностію мъстнаго преосвященнаго; въ противномъ случать всегда можетъ попасть подъ судъ» (стр. 3). Преосвященный призываетъ и духовенство, и общество подумать объ этомъ серьезно.

К. Истоминъ.

# ВъРА и РАЗУМЪ

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 6.

мартъ.--книжка вторая.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοούμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 31 Марта 1893 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*з.

## ОТНОШЕНІЕ РАСКОЛА КЪ ГОСУДАРСТВУ.

(Окончаніе \*).

#### VI.

## Объ отношеніи къ государству въ сектахъ поповщины.

Въ предъидущихъ главахъ нашего очерка мы не разъ отмъчали тесную связь между противогосударственными тенденціями раскольниковъ и върованіемъ ихъ въ воцареніе антихриста среди Православной Церкви со времени богослужебныхъ "новшествъ" патріарха Никона. Это върованіе, составлявшее излюбленную тему въ проповъди первыхъ расколоучителей, впоследствін, съ распаденіемъ раскола на секты, утратило среди старовъровъ значение общераздъляемаго убъждения. Какъ наплучшее оправданіе "безсвященнословнаго состоянія" раскольниковъ, оставшихся безъ іерархіи, мысль объ антихристь нашла себъ наиболъе благопріятную почву въ безпоповщинской половинъ раскола. Здъсь учение первыхъ расколоучителей объ антихристъ получило дальнъйшее развитіе, обоснованіе, сдълалось, какъ было сказано, главнымъ догматомъ всъхъ безпоповідинскихъ сектъ, и въ конечныхъ своихъ выводахъ породило противогосударственную и противообщественную секту странниковъ. Иное отношение къ учению объ антихристъ должно было установиться въ поповщинскомъ расколъ.

Запиствованіе іерархіп 1) отъ Православной Церкви, хотя

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра в Разумъ» № 23, 1892 г.

Принимая бъглыхъ поповъ отъ Православной Церкви, поповцы еще съ 1/г
 XVIII въка старались пріобръсти себъ и епископа на тъхъ же основаніяхъ, какъ

бы съ разными очистительными обрядами для переходящихъ въ расколъ поповъ, не мирится съ признаніемъ Никоніанской церкви, царствомъ антихриста. Вслъдствіе очевиднаго несоотвътствія между установившейся практикой поповцевъ и ученіемъ первыхъ расколоучителей объ антихристъ, основной догматъ безпоповщины отвергался и отвергается большинствомъ расколоучителей поповщины. Существенное разногласіе между безпоповщиной и поповщиной по вопросу объ антихристъ оказало несомнънное вліяніе на различіе въ отношеніяхъ той и другой половины старообрядцевъ къ государству.

Съ точки зрвнія безпоповщинскихъ понятій, уваженіе къ государству, выполненіе требованій узаконенной гражданской власти следуеть признавать явнымъ преступленіемъ противъ вёры и совести. Отсюда, естественно, какъ читатель могь видёть, въ безпоповщинскихъ сектахъ преобладаетъ противогосударственный образъ мыслей и действій. Въ доктрине же поповцевъ нетъ оправданій для нарушенія верноподданническихъ обязанностей по отношенію и "къ никоніанскому" правительству. Какъ скоро поповцы признаютъ священное достоинство и за неблагочестивой ісрархіей Русской Церкви, находятся въ косвенной зависимости отъ нея, то они уже съ более спокойной совестью могуть уважать государственную власть, какъ богопоставленную и повиноваться ей, "не истязуя царскаго благочестія". И действительно въ поповщинскихъ сектахъ господствующимъ является мирное направленіе во взглядахъ на



и поповъ. Старанія эти приводили къ очень печальнымъ для раскола недоразумѣніямъ и вызывали въ результатѣ большія несогласіи между поповцами и новыя
подраздѣленія ихъ. (См. Истор. очерки поповщины Мельникова II—VII гл., Истор.
Р. Мак. 331 стр.). Въ 1846 году поповцамъ, жившимъ въ предѣлахъ Австрій, удалось переманить въ Бѣлую Криницу заштатнаго митрополита изъ Константинопольскаго патріврхата—Амвросія. Послѣдній въ званіи "бѣлокриницкаго митрополита" поставиль себѣ преемника. Образовалось такимъ образомъ у поповцевъ
"австрійское священство, имѣющее полинѣ, якобы, законный составъ іерархій".
Кольшинство поповцевъ съ этого времени стало исправлять духовныя требы у
австрійскаго священства. Но нѣкоторыя общины поповцевъ, частію по старымъ
традиціямъ, частію по сомнѣнію въ превиущественномъ достоинствѣ австрійскаго
священства, продолжали и продолжаютъ доселѣ принимать бѣглыхъ поповъ отъ
Православной Церкви (Брат. Слов. 1884 г. II т.).

должное отношение къ государству. Проявления неуважения, непріязни къ верховной власти на Руси въ исторіи поповщены встречаются сравнительно редко, и объясняются или пронивновениемъ въ извъстную секту поповідины взглядовъ безпоповщинскаго характера, или чисто вившними побужденіями (какъ напр. крутыми мізрами правительства противъ старовъровъ и др.). Самый вопросъ объ отношеніи къ государству въ исторіи поповщины стойть, въ ряду другихъ 1) вопросовъ, совершенно на заднемъ планъ, тогда какъ въ безпоповщинъ споры изъ-за богомолья за царскую власть не разъ служили причиною дробленія безпоповщины. Въ практической жизни поповцы, конечно, неръдво обходили и обходять гражданскія узаконенія, невыгодныя для нихъ, но ни одно согласіе поповцевъ не обнаруживало такого глумленія надъ законами, какъ напр. безпоповщинская секта Оедосвевцевъ. Въ средв поповцевъ бывали люди, съ фанатическою ненавистью къ русскому правительству, но нельзя указать такого расколоучителя изъ поповцевъ, который бы возводиль въ теорію взгляды, подобные ученію бітунова. Въ подтвержденіе сделанных нами общих замечаній объ отношеніи поповщины къ государству, перейдемъ теперь къ изложенію фактовъ, извъстныхъ изъ исторіи раскола. При этомъ мы сначала познакомимся съ господствующими въ поповщинъ мпрными взглядами на отношение къ государству, затъмъ отмътимъ уклоненія отъ господствующаго ученія въ сектахъ, усвоившихъ безпоповщинскія тенденців и, паконецъ, укажемъ враждебныя государству заявленія, которыя имфли случайный характеръ и вызывались главнымъ образомъ преследованіями и стесненіями раскола правительствомъ.

T

Самый распространенный въ расколъ способъ для выраженія тъхъ, или иныхъ отношеній къ государству— это признаніе или отверженіе правила о богомоліи за представителей власти. Указаніе на употребленіе молитвы за царя среди по-

<sup>1)</sup> Въ старое время поповцы много разсуждали о чинопріємѣ бѣглыхъ поповъ (вѣтковцы), о способѣ кажденія и проч.

повцевъ мы встръчаемъ уже въ первые годы существованія поповщины, какъ особой вътви въ расколъ.

Питиримъ, епископъ Нижегородскій, въ донессніи своемъ императору Петру о состояніи раскола, писалъ: "безпоповщина въ молитвахъ царя не поминаетъ, а поповщина.... (въ молитвахъ) именуетъ "царя благороднымъ" 1). Вотъ, равсуждалъ въ 1712 г. одинъ изъ керженскихъ раскольниковъ, видимо принадлежавшій къ безпоповщинъ: "поповщина предънами правы: они за царя Бога молятъ, а у насъ, коли кто спращиваетъ, какъ мы Бога за царя молимъ, мы и сказатъ что не знаемъ" 2). Въ 1719 году появились, такъ называемые, "Діаконовы отвъты" 3) произведеніе, по обстоятельствамъ происхожденія, аналогичное съ Поморскими отвътами и составляющее первую догматику поповщины 4).

Въ Діаконовыхъ отвътахъ поповцы въ ряду поряцаемыхъ ими "новинъ" въ Великороссійской церкви, указываютъ "отложеніе двою просфору за царя и патріархи <sup>5</sup>). Признавая необходимымъ употребленіе седми просфоръ на литургіи, поповцы тъмъ самымъ узаконяли молитву за царя, о здравіи котораго полагается по старопечатнымъ книгамъ вынимать особую просфору.

Въ литературныхъ произведеніяхъ поповщины, написанныхъ въ царствованіе Екатерины II <sup>6</sup>), очень часто упоми-

<sup>1)</sup> Есипова, т. II, 219, 220.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Есипова, I, 565.

<sup>3)</sup> О происхожденій и содержаній "Діаконовых» ответовь", см. описаніе некоторых» рукописей... А. В., II, 131 и др. Въ рукописной библіотеке К. Д. А.—см. № 1926. Въ указанной рукописи написаніе "Діаконовых» ответовъ" относится къ 1716 году.

<sup>4)</sup> Излагая основанія своего ученія, и объясняя причины отділенія отъ Ведикороссійской церкви, поповцы въ діаконовыхъ отвітахъ между прочимъ заявляють: "Устройте Великороссійскую церковь, яко же бі прежде, утвердите древнее ея содержаніе (старые обряды), мы безъ всякаго увінцанія къ церкви обратнися и вамъ (іерархамъ русской церкви), яко истиннымъ пастырямъ поклоннися". При убіжденіи, что Никоніанская церковь—царство антихриста,—изложенное заявленіе было бы немыслимымъ для поповцевъ.

<sup>5)</sup> Onucanie A. B. II. 224.

<sup>6)</sup> Въкъ Екатерины, ознаменовавшійся въ исторія разными милостями къ старовърамъ, былъ временемъ наибольшаго распространенія и процевтанія поповщины въ центрахъ Россін. Въ поволжьъ,—особенно на ръкъ Иргизъ, организова-

нается о молитет за императрицу и говорится объ этомъ, какъ о постоянномъ и неизмѣнномъ правилъ поповщины. Въ одной, напр., рукописи 1), подъ заглавіемъ "Разглагольствіе старообрядца съ ноовобрядцемъ", читаемъ между прочимъ: "мы (поповцы) обрътаемся со священники и діаконы, приносящами безкровную жертву, во-первых, о здравій и спасеній богопочтеннъйшей, благочестивъйшей, самодержавнъйшей великой государыни... Мы молимся о всей палать и воинствъ, о военачальникахъ, градоначальникахъ и др. въ этомъ родъ. При императоръ Павлъ Петровичъ московскіе поповцы писали оть лица своего общества: "Мы согласно опредъляемъ приносить Господу Богу моленіе о высочайшемъ здравіи и благоденствіи самодержавный шаго... Государя на всыхы эктеніяхы неопустительно" 2). Въ 1837 году Иргизскіе поповцы въ прошеніи къ шефу жандармовъ Бенкендорфу "свидътельствовали Самимъ Богомъ, что они почитаютъ священными власть и особу государя и всегда готовы для него и за него пролить кровь свою, усердно платять подать и не уклоняются ни отъ какой общественной и государственной службы" 3). Въ 1862 г. Московскимъ Духовнымъ Совътомъ поповцевъ, пріемлющихъ австрійское священство, было издано "Окружное посланіе" 4),

лись поповщинскім общины, — которыя пріобрели въ поповщинскихъ расколахъ несравненно большее значеніе, чемъ доселе имели центры поповцевъ въ Ветке и въ Стародубъе. Въ нашей литературе объ Иргизкихъ монастыряхъ самыя обстоятельныя и инстами весьма витересныя сведенія сообщаются въ книге "Расколь въ Саратовскомъ краз", Н. С. Соколова. Саратовъ, 1888 г.

<sup>1)</sup> Рукопись Б. К. Д. А., № 1656.

<sup>2)</sup> Русскій Архивъ 1864 г., 258 страница. Надо замѣтвть, что Императоръ Павель оказываль поповщинъ необычайное и незаслуженное монаршее благоволеніе. Указомъ 16 анвара 1797 года на Иргизъ быль командированъ дъйствительный статскій совътникъ Руничъ объявить поповцамъ, что "по монаршей милости они ни въ чемъ притъсненій не встрѣтить". З1 августа того-же года Иргизскіе монастыри были освобождены отъ рекрутской повинности. Въ декабрѣ 1797 г. Государь назначилъ №,000 руб. Иргизскимъ моностырямъ въ пособіе на построеніе погорѣвшихъ церквей.

<sup>3) &</sup>quot;Расколъ въ сарат. краћ" 387 стр. Иргизскія обитатели были приписаны въ Удъльному въдомству и платили подати наравит съ Удъльн. крестьянами.

<sup>&</sup>quot;4) "Овружное посланіе" было составлено и издано въ видахъ противодъйствія безпоповщинскимъ взглядамъ, которые стали распространяться въ поповщинъ вслъдствіе неурядицъ въ средъ австрійской іерархіи и упрековъ со стороны без-

содержащее исповъдание въры поповцевъ, наиболъе послъдовательныхъ съ точки эрвнія основъ поповщинской доктри-Въ "Окружномъ посланіи" представители поповщини, отвергая "нелъпыя и нечестивыя мудрованія о пресъченіи христопреданнаго священства въ Православной Церквв, о воцареніи въ ней антихриста" и проч., безусловно осуждають враждебныя отношенія раскола къ государству и въ 6-мъ пунктъ учатъ: "завъщеваемъ и молимъ вкупъ съ верховнымъ апостоломъ Павломъ творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за вси челов'вки, изрядн'ве же о здравін и о спасенін и о царстви побъдъ, иже отъ высочаншія Божія десницы поставленнаго и честію вънчаннаго, самодержавнъйшаго, богохранимаго Великаго Государя нашего... и всего Августъйшаго дома Его и о всей палать, и о вояхъ Его; о немъ же и на святой проскомидіи Божественной литургін въ числъ великихъ седьми, пятая приносится просфора и приноситься будеть, яко-же о немь, тако и о будущихъ пріемницахъ престола и скипетра его въ родъ и родъ до въка". Въ адресъ, поданномъ поповцами Императору Александру II 4 мая 1863 года, между прочимъ, читаемъ: "мы никогда не переставали оказывать должнаго почтенія богоучрежденнымъ властямъ, но въ настоящее время, когда мы твоимъ правосудіемъ освобождены отъ всякаго преследованія, мы царя освободителя любимъ и почитаемъ сугубо, какъ богопоставленнаго монарха и щедраго отца и всегда возсылаемъ Всевышнему теплыя молитвы за царя и за всёхъ, иже во власти суть 1).

Почти одновременно съ появленіемъ окружнаго посланія послѣдовали со стороны вождей поповщины весьма любопытныя для характеристики политическихъ убѣжденій старовѣрья, заявленія по поводу происковъ среди раскольниковъ нашихъ революціонеровъ 60-хъ годовъ.

поповцевъ въ незаконности бѣглаго священства. Въ полномъ видъ окружное посланіе можно читать въ журналь: "Чт. Общ. Исторіи и др. 1865, ІІІ. "Истина" 1871. ХІХ, "Братское Слово" 1885, ІІ. 620. 704. Обстоятельства происхожденія и послѣдствія "Окружнаго Посланія".—См. Братское Слово 1884 (т. 1885. 357. ІІ. 620), въ "Руководствъ по Исторіи р." проф. Ивановскаго. Казань, по изданію 1886 года, стр. 190.



<sup>1)</sup> Моск. В. 1863. 179 № ср. Спб. В. 1863, № 85.

Извъстный Герценъ и его сообщинки, задавтись цълью "радикально преобразовать полнтическій и соціальный строй Россін", предполагали, что въ русскомъ народъ, во всъхъ его слояхъ и классахъ, найдется не мало людей, способныхъ послужить осуществленію намъченной революціонерами цъли. Большія надежды въ этомъ отношеніи возлагали они на раскольниковъ. Старовъры по своей въковой непріязни къ правительству, по многочисленности и солидарности между собой, -- въ глазахъ революціонеровъ представляли могучее орудіе для "политико-соціальнаго переворота Россін" 1).

Съ 1860 года лондонскій кружокъ эмигрантовъ принялся серьезно хлопотать о сближении съ расколомъ въ указанныхъ видахъ. Одинъ изъ членовъ кружка Герцена, В. Кельсіевъ, издаль въ 1860-1862 гг. въ Лондонв "Сборникъ правительственныхъ свъдъній о расколь". Самымъ подборомъ статей въ сборникъ и особенно предисловіями къ первымъ двумъ выпускамъ онаго, Кельсіевъ, видимо, разсчитывалъ разъяснить старовърамъ "истинное" (въ глазахъ революціонеровъ) значеніе раскола, несознаваемое должнымъ образомъ, будто бы, самими раскольниками, вызвать въ нихъ ръшимость на борьбу съ правительствомъ во имя идей равенства, свободы, самоуправленія 2). Въ половин в 1862 года лондонскіе агитаторы стали издавать въ видъ приложеній къ пресловутому "Колоколу" особые листы, спеціально назначенные для пропаганды среди старовъровъ, разсылали письма къ расколоучителямъ, и даже лично знакомились съ ними. Убъждая старовъровъ выступить на борьбу подъ знаменіемъ революціонеровъ, лондонскіе агитаторы рисовали, напр., такія картины старовфрамъ: "За васъ станетъ все вольное, живое, молодое въ Россіи... за васъ будутъ... мужики, казаки... Впереди васъ пойдетъ честный трудь и славное имя... Вы оторветесь оть доживающаго свой въкь петербургскаго періода и возвратитесь въ міръ... (?) юный, полный жизненныхъ соковъ и надеждъ...

<sup>1) &</sup>quot;Расколъ, какъ орудіе враждебныхъ Россін партій"—проф. Н. И. Субботина. стр. 99.

<sup>2)</sup> См. предисловіе въ II выпуску VI-VII стр. XVIII и др.

Сзади васъ останется только грязь и пошлость" 1)... Краснорвчія вообще было потрачено много, но результаты пронаганды оказались самые неутвшительные для революціонеровъ. Вотъ что, напр., внушалъ своимъ пасомымъ одинъ изъ видныхъ представителей поповщинской ісрархів въ отвёть на воззваніе революціонеровъ: "Всякое благопокореніе покажите, братіе, предъ царемъ нашимъ... и отъ всъхъ враговъ его удаляйтесь и бъгайте... наппаче отъ злокозненныхъ безбожниковъ, гифздящихся въ Лондонф и оттуду своими писаніями возмущающихъ европейскія державы и разсвевающихъ плевельное ученіе треокаяннаго... Вольтера, иже въ животъ своемъ все тщаніе имъяше..., во еже истребити въру во Христа..., отврещи законы гражданскіе и церковные... ввести безначаліе и научаль человѣки, яко нѣсть Бога и промысла Его 2). Всьмъ изобрътателямъ такого ученія, распространителямъ, пріемлющимъ анаоема, анаоема, анаоема...! Бъгайте всъхъ ихъ... тін бо суть предотечи антихриста, тіцащіеся безначаліемъ предуготовать путь сыну погибели... Не внимайте лаяніемъ сихъ псовъ адскихъ, представляющихся аки бы состраждущими о человъчествъ... Върунте, что безначаліе всюду вло есть, что Богъ въ общую пользу начальство учинилъ есть... царей Самъ поставляеть, Самъ рукополагаеть и Самъ помазуеть ихъ на царство...; царь не имать на землю себю высочайшаго... Того ради Бога бойтесь и дарованнаго имъ царя чтите, равную преданность и къ будущимъ преемникамъ престола... стяжите и всъхъ во власти сущихъ почтите... <sup>8</sup>) коегожда по чину" 4).

Правда, нѣкоторые старообрядцы пытались съ своей стороны пойдти на встрѣчу лондонскому кружку въ сближеніи съ нямъ, но совершенно не въ такихъ разсчетахъ, какіе были

<sup>1)</sup> Русск. Въстикъ, 1867 г., № 9.

<sup>2)</sup> Называя Вольтера и его последователей «вольнодумами», авторъ усматриваеть въ этомъ термине апокалепсическое число 666,

B o A b H o A Y M 2+70+30 + 50+70+4+400+40

<sup>3)</sup> Cy66. 151, 152.

<sup>4)</sup> P. Bѣстн., 1867. № 5, 330.

бы желательны для революціонеровъ. Такъ Пафнутій Коломенскій думаль воспользоваться услугами Герцена, для того, чтобы основать въ Лондон в старообрядческую епископію, при ней типографію и школу для приготовленія старообрядческихъ миссіонеровъ. Съ этою целью Пафпутій путешествоваль въ 1861 году даже въ Лондонъ. Но когда онъ познакомился лично съ Герценомъ, Бакунинымъ и др. и ихъ убъжденіями, то совершенно разочаровался въ возможности союза съ ними 1). Между прочимъ, прочитавши брошюрки, какія собирались революціонеры распространить въ масст русскаго народа, Цафнутій сділаль такой отзывь о нихь: "Если бы вы, говориль Пафнутій Герцену, хотили написать что-нибудь съ особеннымъ намфреніемъ вовстановить противъ себя народъ, то ничего лучшаго этихъ книжекъ написать бы не могли: такъ онв противны истиннымъ потребностимъ русскаго народа... Царя не нужно?... Ужели вы серьезно думаете, что безъ царя можеть существовать Россія?" 2). Поповцы не ограничились порицаніемъ революціонныхъ идей. Были приміры, что они ловили агитаторовъ противоправительственных нартій и представляли ихъ полиціи 3). Такія отношенія поповцевъ къ революціонерамъ совершенно разочаровали послёднихъ въ ихъ разсчетахъ на старовфровъ и привели къ убъжденію, что "старообрядцы слишкомъ неразвиты въ политическомъ смыслъ и негодны для политической борьбы" 4). Безусловно осуждая революціонныя стремленія, поповцы также высказывали полное несочувствіе къ распространявшемуся тогда въ Западной Европъ конституціонному образу правленія. Поповець Павель Великодворскій, одинь изъ главныхъ двятелей по учрежденію австрійской ісрархіи 5), писаль по поводу политическихъ событій, совершившихся въ 1848 году въ Австріи, между прочимъ, следующее: "Ныне въ государствѣ Австрін, новыя права... равность и вольность. Но за

<sup>1) &</sup>quot;Расколъ, какъ орудіе..." Субботниъ, стр. 124-125.

<sup>2)</sup> Субб. Расколъ... 125.

<sup>3)</sup> Русск. Въст. 1867, № 3, стр. 401—402. "Странникъ", 1887. Янв. 47 стр.

<sup>4)</sup> Отзывъ Кельсіева, Р. В. 1867, № 3, 407.

<sup>5)</sup> См. Пр. Обозр., 1868 г., ХХҮІ.

тъмъ всъмъ вамъ хощу объявить сердечное мое чувствованіе... ей-ей не веселить меня открытая въ здъшнихъ странахъ многими ублажаемая свобода... Если посмотръть на эту вольность съ другой стороны, то увидимъ, что не есть воля, но горе... Хощу открыть вамъ ужасное ожиданіе о всемірной конституціи... Не буду говорить о началахъ ея... это ножъ, медомъ помазанъ; вамъ же довольно въ предосторожность только слова того, если услышите, бойтесь аки нъкоего кровожаднаго губителя, являющагося подъ видомъ благотворителя" 1). Ученіе объ уваженія къ верховной власти, о покорности государству, въ сектахъ поповщины проходитъ чревъ всю исторію раскола. Въ настоящее время взгляды, подобные вышензложеннымъ, высказываются главнымъ образомъ расколоучителями изъ среды, такъ навываемыхъ, "окружниковъ 2) и полуокружниковъ".

II.

Въ семидесятыхъ годахъ XVIII столътія изъ стародубскихъ поповцевъ выдълилась группа раскольниковъ, руководимая тремя безграмотными мужиками, и образовала особое согласіе въ поповщинъ Чернобольское (названное такъ отъ мъстечка Черноболь въ предълахъ Польши, гдъ впослъдствіи поселнись раскольники этой секты). По свидътельству протоіерея Іоаннова з), Чернобольцы разошлись съ Стародубскими поповцами изъ-за того,—что "въ Стародубскихъ слободахъ пропала въра... спастись невозможно: слабожане перемъпались и сообщились съ еретиками — хохлами и москалями". Какъ люди болъе строгіе въ нравственной жизни, чернобольскіе поповцы въ противоположность сближевію стародубцевъ съ еретиками, учили своихъ послъдователей не молиться за государей и за всю высочайтую фамилію, не брать паспортовъ, не принимать присяги, какъ противной заповъди Хри-

<sup>1)</sup> Расколь, какъ орудіе вражд. партій Россів. Субб., стр. 28.

Въ предълахъ Россів главный центръ окруживковъ—Рагожское кладбище въ Москвъ.

<sup>3) &</sup>quot;Полное историческое извъстіе"... единственный источникь свъдъній о Чернобольцахь. Всь другіе историки раскола, говоря о Чернобольцахь, повторяють только сообщенія пр. Іоаннова.

ста о клятвѣ; — учили также избѣгать военной службы, такъ какъ въ ней обязательно брадобритіе, а оно, по миѣнію Чернобольцевъ, ведетъ къ "погибели" 1). Свое сумазбродное и скаредное, по отзыву протоіерен Іоаннова, ученіе Чернобольцы проповѣдывали "съ такимъ еще увѣреніемъ, якобы они вѣруютъ въ скорую кончину міра и наступленіе страшнаго суда". Согласіе Чернобольцевъ состояло, по отзыву протоіерея Іоаннова, исключительно изъ "подлыхъ крестьянъ и невѣгласовъ": и, какъ отдѣльная секта, существовала недолго. Безпоповщинскія тенденціи этой секты отразились чревъ нѣкоторое время въ ученіи секты Лужковцевъ, появившихся такъ же, какъ и—Чернобольцевъ, въ Черниговской губерніи.

По указу императора Александра I <sup>2</sup>) отъ 26 марта 1822 г. поповцамъ дозволялось "безпрепятственно содержать священниковъ, бъжавшихъ къ нимъ отъ православной церкви (если только последніе не совершили уголовнаго преступленія), и при этомъ вижнено было въ обязанность для порядка вести метрику". Большинство поповцевъ радостно встретили дозволеніе правительства принимать бізлых священников и очень охотно, по преданности вънценосному государю, по заповъди Евангельской: "воздадите кесарева кесареви"... в) стали исполнать предписание о метрикахъ. Но некоторые поповцы взглянули на дозволенное священство и на веденіе метрикъ, какъ на "отступленіе отъ віры". Этимъ суевірамъ казалось, что священство, действовавшее тайно отъ гражданской власти, подъ страхомъ преследованія, более соответствуеть положенію старообрядчества, какъ церкви гонимой въ антихристово время", - и гораздо выше дозволеннаго священства, обязанваго чревъ веденіе метрикъ служить нечестивому правительству. Первыми и наиболже рыяными противниками дозволеннаго священства и метрикъ явились поповцы въ посадъ Лужки Черниговской губернін, и образовали новое согласіе



<sup>1)</sup> Полное историч. извъст. 290, 292, 293.

<sup>2)</sup> Собраніе постановленій Кельсіева, 153. Варадиновъ, VIII, 101, 102.

<sup>3)</sup> Слова автора предисловія къ такъ называемымъ "Лужковскимъ отвѣтамъ", глѣ между прочимъ изложени свѣлѣнія объ отношенін раскольниковъ къ закону о метрикахъ Душеп. Чт. 1867 г. III, 12.

"Лужковцевъ". Лужковцы, отказываясь вести метрики, возставали также противъ употребленія молитвы за царя и учили не принимать присяги, не брать паспортовъ, не подписывать бумагъ, исходящихъ отъ гражданской власти и пр. 1). Изъ Черниговской губерній ученіе лужковцевъ проникло въ другія поповщинскія общины (по Дону, Уралу,-- за границей въ предълахъ Австріи). Въ центральной Россіи ученіе Лужковцевъ особенно привилось въ посадъ Гуслицахъ Московской губерніи. Въ 1860--61 годахъ противъ веденія метрикъ заявили протестъ ваграничные поповцы, жившіе въ тэхь участкахъ, которые по парижскому трактату отошли отъ Россіи къ Румыніи. Не смотря на то, что Румынское правительство предоставило раскольникамъ свободу въроисповъданія и гражданскую полноправность, последніе не вдругь признали необходимымъ для себя подчинение темъ гражданскимъ требованиямъ, которыя были предъявлены къ нимъ, какъ гражданамъ Румынскаго государства. Противленіе закону о метрикахъ, этой "всепагубной антихристовой прелести", особенно ръзко выразилось въ окрестностяхъ Бранлова. Здёсь поповцы въ общемъ собраніи ръшили, что ни въ какомъ случай не должно подчиняться "столь губительному для души распоряженію", хотя бы пришлось пострадать за "ревность о вёрев". Особенный фанатизмъ при этомъ обнаруживали женщивы, которыя выражали готовность скорве убить детей, нежели записить ихъ въ метрики. За большую взятку (500 червонцевъ) поповцы, противники метрикъ, выхлопотали себъ послабление у администраціи, которая временно дозволила пив не записывать въ метрики. Между принявшими метрики и отвергнувшими ихъ поповцами завизались жаркіе споры, приводившіе къ полному разрыву спорившія стороны между собой. Такъ "Метрикоборцы", во главъ съ попомъ Юдинымъ, перестали помвнать бълокриницкую іерархію на молитвъ. Тъ въ свою очередь предали попа Юдина анавемъ. Не излагая хода этихъ длинныхъ споровъ изъ-за метрикъ, мы приведемъ только болфе



<sup>1)</sup> См. краткія свёдёнія "о сектахъ" архим. Павла, 23 стр. "Что такое соврем. старообрядчества", Н. Попова, 72 стр.

характерныя выдержки изъ полемическихъ посланій по данному вопросу о метрикахъ. "Мы, писалъ бълокреницкій 1) епископъ Кириллъ въ посланіи къ метрикоборцамъ послів всеобщаго, всесоборнаго обсужденія вопроса, всесовокупно и единодушно признахомъ веденіе метрическихъ книгъ единственно за вившнее государственное уложение для сведения общаго народнаго числа и для избъжанія могущихъ происходить противныхъ государству обстоятельствъ, еже до церковныхъ догматовъ и нарушенія православной нашей в'тры и коснутися не можетъ" 2). Мнвніе Кирилла, не смотря на очевидную его разумность, оказалось мало убъдительнымъ для метрикобордевъ: на увъщанія митрополита со стороны раздорниковъ не последовало "ни гласа, ни послушанія". Когда о саблазнительномъ раздоръ въ поповщинъ изъ-за метрикъ узнали Московскіе іерархи австрійскаго священства, то присоединили свой голосъ къ бълокриницкимъ обличителямъ метрикоборцевъ. Епископъ Коломенскій Пафнутій, по порученію своихъ собратій, составиль обстоятельный трактать 3) о метрическихъ записяхъ. Въ этомъ произведении Пафнутій, разъяснивъ истинный смыслъ изреченія "не бо врагомъ твоимъ тайны повъмъ" (это изречение метрикоборды приводили въ качествъ основанія для своего сопротивленія метрическимъ записямъ), резонно доказывалъ, что нужно исполнять "законъ о метрикахъ, какъ священный законъ церкви, какъ полезный порядокъ въ жизни гражданской 4). "Безглавные предводители сего помраченнаго сонмища, писалъ Пафнутій, клевещуть на православныхъ христіанъ въ отступленіи отъ благочестія чрезъ принятіе метрическихъ записей, внушая малосинслевнымъ, что съ исполняющими это правительствен-

<sup>1)</sup> Въ 1858 г. произведенная (австрійскимъ правительствомъ) ревизія бѣлокриницкаго монастыря обнаружила, въ числѣ другихъ уклоненій отъ гражданскихъ законовъ, отсутствіе и метрикъ. Вслѣдствіе рѣшительныхъ требованій правительства бѣлокриницкіе поповцы были подчинены закону о веденів метрикъ. Разъ согласившись вести метрики, бѣлокриницкіе іерархи потомъ уже и сами убѣждали другихъ "не противиться" законнымъ требованіямъ правительства.

<sup>2)</sup> Душеполезное чтеніе, 1867 г. III. 84.

<sup>3)</sup> Напечатанъ въ 40 книжев "Истины".

<sup>4)</sup> Душ. чтен. 1867 г. III. 93.

ное распоражение не подобаетъ имъть общения. Да знаютъ кривотолки, что и Самъ Христосъ быль вписань въ двухъ записяхъ: въ ревивіи по повельнію Августа, въ метрикъ по распоряженію містной ічдейской власти" (радословіе Іудеевъ необходимо предполагаеть веденіе метрических ваписей)... Если не нужно метрики, то какъ наблюдать законы родства, изложенные въ Кормчей?.. Вследствіе отсутствія метрикъ среди поповцевъ оказывались въ беззаконномъ кровосмъщеніи сожительствующіе... Люди сділались не лучше скота... Благодареніе Богу", заключаеть свою різчь Пафнутій, "умудрившему власть заставить наст производить сіи записи". Чревъ это мы будемъ точными исполнителями законовъ гражданскихъ и церковныхъ по заповъди Спасителя: воздадите Божія Богови... Разумные взгляды, подобные вышеприведеннымъ, восторжествовали въ поповщинъ, и въ настоящее время "метрикоборцы" встржчаются крайне ръдко 1).

Въ пятидесятыхъ годахъ текущаго столътія епископомъ Московскихъ поповцевъ, пріемлющихъ австрійское священство, былъ назначенъ довольно извъстный въ расколъ Антоній (Шутовъ) <sup>2</sup>). Ранъе принадлежавшій къ послъдователямъ безпоповщины, Антоній по переходъ въ общество поповцевъ продолжалъ держаться нъкоторыхъ прежнихъ взглядовъ и выступилъ съ проповъдью о томъ, что царя, какъ еретика, не слъ-



<sup>1)</sup> Братское Слово, 1885 г. II, 704. Изъ другихъ распоряженій гражданской власти, встрічавщихъ упорное сопротивленіе въ поповцахъ, можно указать еще на требованіе оспопрививанія и медицинскаго освидітельствованія. "Містное начальство, писали білокриницкіе поповцы въ 1858 году, не принимая въ соображеніе нашихъ религіозныхъ правиль, требуетъ отъ насъ... прививанія оспы, медицинскаго освидітельствованія и др. Къ прививанію оспы мы мижемъ крайнее отвращеніе и наши религіозныя правиль рівштельно воспрещають намъ всякое сибшеніе крови съ веществомъ животныхъ... Мы не принимаемъ также ліжарей (назначаемыхъ правительствомъ), вбо смотримъ на болізнь, какъ на посылаемое свыше наказаніе и исціленіе болізней тщимся получить не отъ человіческаго искусства, а отъ Того, Котораго неизреченное имя спасло отъ жесточайшей болізни гріха... Вообще всіз заведенія и устроенія, если они съ нашими церковными преданіями не согласны, для насъ неполезны и излишне (Расколь, какъ орудіе... Субб. 192. 193).

Довольно любопытная біографія этого лжеенископа «въ сборники по исторіи стар.» Н. Попова.

дуеть поминать при богослуженіи. На проскомидіи Антоній всегда запрещалъ вынимать частицу о здравіи государя и внушаль это всвив попамь, рукополагаемымь имв. Свое ученіе по этому предмету Антоній изложиль даже письменно и чрезь составленныя имъ тетрадки распространялъ свои взгляды среди поповцевъ. Тетрадки Антонія вызвали обличеніе и опроверженіе со стороны другихъ епископовъ австрійскаго священства, -- какъ напр. Пафнутія Коломенскаго и Аркадія Славскаго 1). Нельзя однако сказать, чтобы примъръ Антонія Шутова быль единственнымь; "окружное посланіе", имъвшее цълью уничтожить въ средъ поповцевъ "безпоповщинскія мудрованія", не имъло желательнаго успъха. Изложенными въ посланів взглядами на Православную Церковь подрываются въ существъ дъла основы всего раскола; послъдование учению посланія явно ведеть къ соединенію съ Православной Великороссійской Церковью. Вследствіе этого посланіе въ истыхъ приверженцахъ раскола встретило полное несочувствіе. Среди поповцевъ образовалась особая партія — противоокружники. Рыные противоокружники, подобно безпоповцамъ, отвергаютъ молитву за царя "яко служителя антихристова" и до настоящаго времени <sup>2</sup>). Замъчательно, — что главнымъ центромъ противоокружниковъ служить посадъ "Гуслицы" Московской губернів: въ этомъ селенів, какъ было сказано выше, давно гнъздилась секта Лужковцевъ съ явнобезпоповщинскими тенденціями.

III.

Въ царствование Анны Іоанновны одинъ раскольничий монахъ донесъ на поповцевъ — Вътковцевъ, что они брадобръющихъ проклинаютъ, за благочестивъйшую государыню учатъ Бога не молитъ <sup>в</sup>). Въ слъдственномъ дълъ объ Антоніи не сказано, что его доносъ на Вътковцевъ былъ признанъ справедливымъ, но по обстоятельствамъ того времени можно ду-

<sup>1) &</sup>quot;Расколъ, какъ орудіе"... проф. Субботина стр. 95 и др. Православное Обозръніе 1868 г. XXVI—32 стр.

<sup>2)</sup> См. Р. Въстн. 1864, № 2, 775 № 3, 407. 413. Брат. Слово 1876 г. I, 55—56. Истина 1875, 38. "Краткін свёдёнія о сектахъ". Архим. Павла 32.

<sup>3)</sup> Есиповъ, І, 260.

мать, что Вѣтковцы дѣйствительно были враждебно расположены по отношеніи къ правительству. Правленіе Анны Іоанновны, какъ извѣстно, возбуждало сильное неудовольствіе и въ православныхъ подданныхъ 1). По отношеніи къ раскольникамъ царствованіе Анны Іоанновны ознаменовалось между прочимъ двукратнымъ разореніемъ вѣтковскихъ общежитій. Поповцы, конечно, были сильно раздрожены разгромомъ Вѣтки, и въ доступной формѣ выразили свое неуваженіе къ еретическому и гонительному правительству.

Наиболье рызкія заявленія непріязни къ государству со стороны поповцевъ были сдёланы въ управленіе императора Николая I. Какъ извъстно, при этомъ государъ политика правительства по отношеніи къ расколу резко изменилась сравнительно съ предшествующими царствованіями. При Екатеринъ II, и особенно при Павлъ I и Александръ I 2) раскольникамъ слишкомъ мироволили и темъ содействовали распространенію раскола. Въ царствованіе Николая І предпринять быль рядъ стеснительныхъ мёръ противъ раскола, доходившихъ иногда до крайней строгости. Тогда какъ при Павлъ I потворство раскольникамъ доходило, напр., до выдачи пособій изъ казны на возобновленіе сгорфвинкъ церквей, при Николав нередко насильственно отбирались и разрушались старообрядческіе молельня и храмы. Александръ І Высочайшимъ указомъ позволилъ поповцамъ "безпрепятственно" принимать бъглыхъ поповъ; по распоряженію Николая преследовались не только попы, но попадали подъ аресть и въ строгое заключение "раскольнические владыки". Во время восточной войны лжеепископы Аркадій и Алимпій-были захвачены даже обменомъ 3) за границей, въ Добруджв, и за-

<sup>1)</sup> Соловьева XXI т. стр. 10—11 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Истор. М. В. Д. Вародинова VIII (Стар. 192, 300, 472, 485 и др.) "Собраніе постановленій", Киселева, 1, 106, 122, 160 и др.; "Вѣстивкъ Европы", 1880 г., № 4—5 (Статья Русскій Расколъ и законодательство о немъ). "Семейная жизнь въ расколъ" проф. Н. Ө. Нильскаго (II в., гл. II и V).

<sup>3)</sup> Архіереевъ пригласили въ русскій лагерь, якобы для свиданія съ генераломъ по дѣлу и, злоупотребивъ ихъ довѣрчивостью, схватили и отправили въ Россію.

точены въ Суздальскій монастырь. По настоянію русскаго правительства глава австрійскаго священства, бізокриницкій матрополеть, Амеросій, быль удалень въ ссылку. Стёснительныя для раскольниковъ распоряженія правительства въ царствованіе Николая слишкомъ тяжело отозвались на жизни старовъровъ, благодаря неразумной ревности ивстной адмивистрація. Типическимъ образчикомъ служебнаго усердія въ данномъ случав можетъ служить разгромъ поповщинскихъ общинъ на Иргизъ 1). Саратовскіе губернаторы, по высочайшему повельнію, въ тридцатыхъ годахъ уселенно занялись обращеніемъ Иргизкихъ монастырей въ единовъріе. Поповцы, возлельянные милостями правительства въ прежнее время, упорно отказывались вфрить, чтобы требование объ отдачъ монастыря "Никоніанамъ" исходило отъ высочайшей власти, и удерживали монастырь за собой. Изъ ближайшихъ къ монастырямъ селеній сходились крестьяне для защиты "святыни". Неумълыя увъщанія администраціи не дъйствовали на противниковъ. Къ Никольскому монастырю 12 марта 1837 года явился губернаторъ Степановъ въ сопровождения солдать, казаковь и понятыхь. На предложение покориться добровольно, засъвшіе въ монастыръ поповцы отвъчали: "монастыря не оставимъ, церкви нашей никому не выдадимъ"... Губернаторъ составилъ военный совътъ, на которомъ ръщено дъйствовать нагайками, прикладами и пожарными трубами. 13 марта начался "приступъ". Защитники обители окружили храмъ и въ нъсколько рядовъ полегли вокругъ, кръпко спъпившись другь съ другомъ. Растащить ихъ не было возможности. По командъ губернатора, сдъланъ былъ залпъ холостыми зарядами, изъ пожарныхъ трубъ стали качать воду, а казаки и солдаты принялись работать нагайками и прикладами. Понятые бросились вязать избитыхъ и вытаскивать ихъ за ограду... Чрезъ нфсколько часовъ "ревностные" защитники были удалены изъ монастыря. Губернаторъ послалъ за духовными депутатами Саратовскаго архіерея. Одинъ изъ этихъ депутатовъ, протојерей Елпидинскій, такъ рапортоваль пре-



<sup>1)</sup> Подробно объ этомъ въ книге Н. Орколова "Расколъ въ Сарат, Крав".

освященнъйшему Іакову: "Въъхавъ въ монастырь, увидъли по всему двору текущую воду и множество крови: насосами разливали народъ, а на лошадяхъ разбивали оный врозь, оттого вода и кровь 1) омывали монастырскую площадъ 2). По сбитіи замковъ въ теплой церкви, служили (благодарственный) молебенъ и благодарили губернатора за исполненіе монаршей воли. Между тъмъ солдаты и понятые грабили имущество монастырское: окна, двери, подвалы, кладовыя, сундуки... все какъ бы отъ ужаснаго землетрясенія разрушилось".

Послабленія расколу были не въ интересахъ православія. но и мъропріятія, подобныя описанному, не принесли пользы церкви и государству, ожесточая раскольниковъ, и надъляя ихъ обаятельнымъ даже въ глазахъ православной массы ореоломъ мученичества за въру. Цоповцы, по основамъ своей доктрины, болве другихъ раскольниковъ расположенные къ мирнымъ отношеніямъ къ государству, при Александръ I, благодаря милостямъ правительства, охотно и смело входили въ общение съ представителями гражданской власти и даже старались урегулировать свою внутреннюю, религіозную жизнь при помощи свътской власти; наприм., Иргизкіе настоятели избирались братіей, но актъ избранія всегда представляцся ими на утверждение земскаго исправника, удельной конторы, а потомъ губернатора. Иргизкій настоятель Прохоръ въ 1803 году писалъ саратовскимъ старообрядцамъ: "Просите для исправленія духовныхъ потребностей пастыря..., но со воли Его Превосходительства... 3) Въ 1810 году Иризкіе настоятели, отказываясь отдавать епархіальному начальству отчеть въ устроеніи своихъ церковныхъ діль, обязывались: 1) доносить губернатору о всёхъ приходящихъ къ нимъ священникахъ и



Энергично работали также прикладами: при осмотръ ружей у солдатъ—45 прикладовъ оказались разбитыми.

<sup>2) &</sup>quot;Какое произошло, пишутъ другіе оченидцы, смятеніе, вопль, плачъ, кронавыя раны между безоружными старообрядцами, особенно между женскимъ поломъ и малолътними дътьми, того описать невозможно". (Сокол. 397).

<sup>3)</sup> Въ началѣ XIX столѣтія отъ поповцевъ Нижегородской, Пермской, Ярославской и др. губ. поступали ходатайства предъ правительствомъ о дозволеніи получать поповъ съ Иргиза. Поповцы «de facto» свободно получали поповъ, но видимо хотѣли поставить дѣло на лекальную почву.

діаконахъ (т. е. о бытлыхъ попахъ, переходящихъ въ расколъ), 2) въ случай отлучекъ изъ монастыря брать у губернатора билеты, 3) предоставить "весь распорядокъ, чинъ въ монастыряхъ и братію въ полное его превосходительству повиновеніе" и пр. 1). Совершенно иначе стали относиться поповцы къ гражданской власти въ Николаевское время. Сразу лишившись правъ, самимъ же правительствомъ ранве предоставленныхъ раскольникамъ, поповцы утратили прежнее довъріе и расположеніе къ государственной власти. На почвъ раздраженія, вызываемаго насиліями, легко стали прививаться безпоповщинскія убъжденія объ антихристь и развиваться выгляды съ явно противо-государственнымъ характеромъ.

Въ сороковыхъ годахъ среди поповцевъ, жившихъ на Иргизъ, высказывалось убъждение, что Императоръ Николайантихристь. Эта мысль фанатикамъ казалась настолько безспорной, что они "сумнящихся въ ней" предавали заушенію и лишали молитвеннаго общенія 2). Нізсколько раніве инокиня Иргизкаго Успенскаго монастыря Александра составила книжку: "Сказаніе о картахъ и звъриномъ образь". Это сочиненіе представляетъ изъ себя рядъ резкихъ, а иногда и остроумныхъ нападокъ на правительственную власть, напоминающихъ такія же нападки безпоповщинскаго направленія в). Въ книжив излагается известная легенда о подмень Петра I жидовиномъ въ Швеціп, въ нецензурномъ видів изображаются преемники Петра; ввёриный образъ воцарившагося антихриста указывается въ русскихъ государяхъ и православныхъ архіереяхъ, пропов'ядуется отрицаніе картъ-паспортовъ, снабженных печатью антихриста 4). Книжка инокини Александри ходила по рукамъ въ сотняхъ списковъ. Очень распространево также было (въ пятидесятыхъ годахъ) между поповцами сочиненіе: "Сказаніе о Бізлокриницкой митрополіи". Въ этомъ произведении объ Императоръ Николаъ говорится въ такихъ

<sup>1)</sup> Расколт въ Саратовскомъ крав. 196 стр.

<sup>2)</sup> Собраніе по исторіи старообрядч. И. Попова, ІІ—29—66; особ. 45—46 стр.

<sup>3) «</sup>Расколъ въ Саратовскомъ крав». Н. Соколова, 367 стр.

<sup>4)</sup> Ibidem.

выраженіяхъ, какія въ Четьи-Минеяхъ употребляются относительно Нерона, Діоклетіана и др. нечестивыхъ гонителей христіанства. Въ другомъ сочиненіи "чесо ради нынѣ мнови нарицаютъ время плача" 1), читаемъ: "не имѣемъ съ того времени (съ 1666 г.) надъ собой власти благочестивыя, ни гражданскія, ни духовныя,... а пребываемъ подъ рукою хульниковъ и ругателей Креста Христова".

Въ 1837 году крестьянинъ, жившій въ Иргизкомъ монастырѣ, утверждалъ, что Государь Императоръ—царь чиновникамъ, а не старообрядцамъ <sup>2</sup>). Руководитель Дубовскихъ поповцевъ, купецъ Н. Ф. Макаровъ, въ 1848 году заявлялъ: "Если бы у насъ открылось тоже, что на Западѣ, я бы первый поднялъ мечъ на дворянъ и поповъ" <sup>3</sup>). Во время восточной войны 1854—55 годахъ поповцы, жившіе за Дунаемъ (казаки—Некрасовцы), много вредили нашимъ войскамъ и не упускали случая поиздѣваться надъ православной святыней <sup>4</sup>). Въ 1854 г. нѣсколько заграничныхъ поповцевъ (въ Турціи) составили чудовищно злодѣйскій планъ—пробраться въ Петербургъ и убить государа <sup>5</sup>).

Примъры враждебныхъ отношеній къ государству со стороны поповцевъ дали нѣкоторымъ ивслѣдователямъ раскола поводъ и основаніе утверждать, будто "привнаніе правительства орудіемъ діавола" составляетъ "догматъ поповщины", а потому будто бы "поповщина развязываетъ руки для всякаго рода противогосударственныхъ дѣйствій" 6). Ошибочность приведенныхъ сужденій относительно политическаго ученія поповщины, полагаемъ, для читателей станетъ очевидной, если будутъ приняты во вниманіе данныя, изложенныя въ первомъ отдѣлѣ настоящей главы. Считать взгляды нѣкоторыхъ попов-



<sup>1)</sup> Это сочинение напечатано въ приложении къ изследованию Соколоза «Расколъ въ Сарат, краф».

<sup>2)</sup> Соколовъ, 382.

<sup>3) &</sup>quot;Расколъ въ Сарат. крав" Соколова, 432 стр.

<sup>4) &</sup>quot;Расколь, какъ орудіе"... Субботина, 48-49 стр.

<sup>5) &</sup>quot;Расколъ, какъ орудіе"... 59. Въ разсчеты фанатиковъ входило и освобожденіе заточенныхъ лжеархіеревъ Алимпія и Аркадія.

<sup>6) &</sup>quot;Отечественныя записи" 1866 г. № XII, 630 стр. Сравни "Отчетъ Мелникова" въ рук. Б. К. Д. А. № 2009.

цевъ догматомъ—всей поповщины, приписывать цёлый половинъ раскола наклонность къ такимъ дъйствіямъ, какія были совершены немногими фанатиками, — это слишкомъ торопливое обобщеніе, — и столь же неосновательное, какъ по двумъ тремъ отдёльнымъ лицамъ извъстнаго сословія, судить о характеръ цёлаго сословія.

Итакъ господствующее въ поповщинъ учение объ отношения въ государству сравнительно съ другими раскольничьими сектами навболье приближается къ желательному для государства образу мыслей. Въ общественной жизни и дъятельности поновцы совершенно сливаются съ православными гражданами. Тогда какъ безпоповцы до сихъ поръ чуждаются науки и "никоніанской" школы, дъти поповцевъ часто встръчаются въ гимназіяхъ, а иногда въ университетахъ и даже въ церковно-приходскихъ школахъ. Въ 1884 году Рогожское кладбище пожертвогало значительную сумму на стипендіи бъднъйшимъ (православнымъ) студентамъ Московскаго университета 1).

#### VII.

### Заключительные выводы.

Заканчивая нашъ очеркъ, повволимъ себъ на основаніи изложенныхъ въ немъ данныхъ высказать нъсколько общихъ выводовъ по интересующему насъ вопросу.

Расколъ старообрядчества въ теченіи всей своей исторической жизни не выработалъ строго-опредъленной и общераздъляемой теоріи объ отношеніи къ государству. Какъ въ ръшеніи вопросовъ религіозно-церковнаго характера, такъ и въ опредъленіи должныхъ отношеній къ государству ревнители однихъ и тъхъ же старыхъ обрядовъ, разорвавъ союзъ съ церковью, оказались не въ силахъ согласиться между собой и приходили къ равличнымъ, иногда діаментрально-противоположнымъ, убъжденіямъ.

Различіе въ политическихъ убъжденіяхъ старовъровъ прежде всего и больше всего обусловливается разногласіемъ во взглядахъ раскольниковъ на православную церковь. Религіоз-

<sup>1) &</sup>quot;Братское Слово", 1885 г. II, 558.

ныя върованія всегда и вездъ вліяють на всъ другія области мысли и жизни. Въ исторіи русскаго народа церковь, руководительница религіозной жизни, оказывала особенно сильное воздъйствіе на развитіе государства. Въ эпоху появленія раскола сферы двятельности государственной и церковной власти такъ близко сливались между собой, что государственныя грамоты и распораженія писались отълица царя и отълица патріарха, который быль удостоень даже титула "великаго государя". Начиная съ Петра Великаго, государственная двятельность стала выдёляться изъ сферы вліянія церкви, но расколь продолжаль держаться старорусской точки врвнія на взаимодъйствіе церкви и государства и въ опредъленіи своихъ отношеній къ правительству руководился преимущественно соображеніями о томъ, насколько опасно для благочестія ревнителей старой въры повиновение Верховной власти, покровительствующей еретикамъ. Объединяя дъятельность церкви и государства, раскольники естественно ставили свои отношенія къ государству въ прямую зависимость отъ взглядовъ на степень мнимаго уклоненія господствующей въ Россін церкви отъ православія. Чёмъ пагубнёе въ глазахъ старовфровъ извъстной группы представлялось нечестіе, еретичество Никоніанъ, тімъ легче приходили эти раскольники къ отрицанію върноподданнических обязанностей въ ученіи, къ противогосударственнымъ дъйствіямъ въ жизни. Наоборотьсмягчение непріязни къ Великороссійской церкви располагало къ болъе мирнымъ отношеніямъ къ государству. Характеръ государственной діятельности въ извівстное царствованіе, политика правительства по отношении къ расколу несомивино также вліяли на видоизм'йненія въ ученіи раскола объ отношеніяхъ къ государству, но значеніе этой причины нужно признать уже второстепеннымъ, сравнительно съ первою, и далеко не безусловнымъ. Гоненія и пресл'вдованія ожесточали раскольниковъ, усиливали непріязнь къ гражданской власти, однако и въ неблагопріятное для раскольниковъ время находились расколоучители, которые внушали терпъливую покорность и повиновение государству. Съ другой стороны, милости къ расколу Екатерины II и Александра I не гарантировали государство отъ самыхъ фанатичныхъ проявленій неуваженія къ "богопротивнымъ" властямъ со стороны раскольниковъ. Нъкоторую долю вліянія на установленіе тъхъ или иныхъ отношеній къ государству въ изв'єстной сект'в сл'ьдуетъ, наконецъ, приписать и личному характеру и обстоятельствамъ жизни основателей сексы. Самымъ общимъ и устойчивымъ призпакомъ государственнаго ученія раскольниковъ, жившихъ въ разное время, при разлячныхъ условіяхь, принадлежавшихъ къ разнымъ сектамъ, авляется религіозный характеръ мотивовъ. на которые опираются расколоучители въ развити тъх или нных возоръний на должное отношение въ государству. Внушаютъ-ли вожди раскола своимъ послъдователямъ уважение и повиновение къ гражданской власти, они обычно ссылаются на богоучрежденность власти, на слова св. Писанія: "воздадите Божіе Богови, Кесарева Кесареви" и др., - на примъры святыхъ, которые и у "нечестивыхъ мучительныхъ царвхъ" въ подданствв жили, честь воздавали. Развивають ли расколоучители противогосударственные взгляды, они всецело обосновываются на религіозной почве. Въ противогосударственномъ ученій раскольниковъ на всёхъ ступеняхъ развитія онаго, --- начиная отъ "непристойныхъ словъ" про государя, и кончая проповедью решительного разрыва съ государствомъ и активной борьбы съ нимъ, мы вездъ встръчали указанія на "нечестіе" государей, на "душевредность" ихъ распоряженій, какъ на главное оправданіе неуваженія ко власти и неповиновение ся законамъ. Высказывая свои взгляды на разныя государственныя мітропріятія, расколоучители редко берутся разгуждать о томъ, насколько пригодны известныя міры для развитія гражданственности, для поднятія народнаго благосостоянія: оцінка гражданских узаконеній обычно производится только съ религіозно-правственной точки зрвнія. Петровскія, напр., реформы встрвчають самое резкое осуждение въ расколъ именно потому, что онъ признаются противными въръ и благочестію. Ни одинъ расколоучитель не заявиль, что старовъры враждують противъ государства во имя какихъ-либо своихъ особыхъ политико-соціальныхъ стремленій, домогаются установленія иныхъ формъ государственнаго унравленія, болве, чвив монархическая, пригодныхъ для гражданской жизни общества. Раскольнеки нашего въка знакомы съ понятіями о республикъ, конституціи и др. формахъ государственной жизни, существующихъ въ Западной Европъ. Эти формы не привлекають однаво раскольниковъ, да и не могутъ привлечь уже потому одному, что республиканскіе и конституціонные порядки выработаны "еретикаме", "латинянами", гораздо болве зараженными "антихристовой прелестью", "ч'вмъ никоніанскіе государи". Помимо того, раскольники, какъ бы они враждебно ни были настроены своими вождями по отношенію въ "нечестивой" власти, все-таки они коренные русскіе люди. А въ русскомъ народъ, развивавшемся и укрыплявшемся подъ охраною самодержавія, въками укоренилось уважение къ монархическому образу правленія, и царелюбіе было всегда отличительной чертой русской націи. Это національное свойство предохраняло и предохраняетъ старовфровъ отъ увлеченія западными политическими идеалами 1).

Въ нашей свътской литературъ по расколу не мало писали о "гражданскомъ демократизмъ раскола", о расколъ, "какъ протестъ земства противъ поглощенія его правъ центральною властью", о "расколъ, какъ организованномъ протестъ во вмя старорусскихъ федеративно-общинныхъ идеаловъ" 2)

<sup>1)</sup> Замівчательно, что ни въ одномъ судебномъ процессів о политическихъ преступникахъ современной Россіи не обнаружено участія раскольниковъ. Что касается заявленія поповца Макарова (см. стр. 294), то оно единственное въ своемъ родів и не можеть служить основанісмъ для какихъ-либо обобщеній относительно политическихъ идеаловъ раскола.

<sup>2)</sup> Первый поводъ къ подобнимъ сужденіямъ о расколь, кажется, подали отчети чиновниковъ, изучавшихъ въ пятидесятыхъ годахъ расколъ по порученію правительства. Мельниковъ, напр. писалъ (см. рук. Б. К. Д. А. № 2009. л. 6—7) "раскольники не чужды мысли объ ограниченіи спасительнаго самодержавія". Въ литературів мысль о демократическихъ стремленіяхъ раскола раніве другихъ изслідователей была вызсказана и развита Аф. П. Щаповымъ (см. Р. Р. Старообрядч. 467 и особенно брошюру "Земство и расколъ" Спб. 1862 или От. Зап. 1861 т. 139). Вслідъ за Щаповымъ многіе другіе "изслідователи" раскола на разние лацы стали доказывать, что расколъ по основамъ, по существу своему, явленіе политико- соціальное, прикрытое только совні религіозной оболочкой (Чит. напр. "Расколъ и его значеніе". Апдреева; журн. "Слово" 1878, VII, "Русская Мысль" 1882 г. V или книгу Юзова (изд. 1883 г.) "Русскіе диссиденты" и др.

и т. д. Подтвержденія подобнымъ возврѣніямъ на расколъ нельзя найти въ подлимных произведеніяхъ старообрядческой литературы за все время существованія раскола. Не говоря уже о поповцахъ и поморцахъ, даже странники, эти "рѣшительные демократы", по отзыву Щапова. "революціонеры", по мнѣнію Юзова, въ своихъ сочиненіяхъ не даютъ даже намека на то, что они ратуютъ противъ русскаго правительства главнымъ образомъ во имя принциповъ общиннаго самоуправленія и экономическаго равенства. Обличеніе никоніанской ереси, проповѣдь о воцареніи антихриста, о бѣгствѣ отъ его "прелести" для спасенія души остаются обычными темами у самыхъ популярныхъ авторовъ бѣгунства и послѣ того, какъ они познакомились съ разъясненіями сущности раскола въ сочиненіяхъ Щапова и др.

Политическія возарівнія раскольниковъ, заявленныя ими въ исторіи, дають основаніе сдівлать выводь и о томъ, какъ должно государству относиться къ подданнымъ-раскольникамъ. Для поступательнаго развитія гражданственности и народнаго благосостоянія въ странъ съ монархическимъ правленіемъ требуется прежде всего довъріе и безусловная преданность Верховной Власти, призванной руководить гражданскою деятельностью общества, а затъмъ единодушіе между членами общества въ дружной работъ для общеполезныхъ цълей. Въ ряду послёдователей раскола милліоны староверовъ съ неуваженіемъ и непріязнью относятся къ Верховной Власти на Руси, съ явнымъ недружелюбіемъ къ православнымъ согражданамъ обособляются отъ нихъ въ общественной жизни. Такіе подданные составляють, очевидно, вредный элементь въ государствъ, и по своей многочисленности они всегда будутъ тормавомъ для успъха въ государственной двятельности, требующей полнаго объединенія силь... и усердія. Въ интерссахъ націи правительство не можетъ помириться съ противогосударственнымъ образомъ мыслей въ извъстныхъ группахъ раскола, съ ихъ сепаратизмомъ въ гражданскомъ обществъ, и должно позаботиться объ искоренении среди подданныхъ такихъ убъжденій, которыя приводять къ отрицанію върноподданническихъ обязанностей. Анализъ ученія раскольниковъ обнаруживаетъ, что противогосударственныя тенденціи вытекають изъ религіозныхъ заблужденій сторовівровь. Прямая обязанность бороться съ такими заблужденіями принадлежитъ церкви, но и государство въ своихъ интересахъ не можеть оставаться индифферентнымь въ этомъ деле. Въ виду уроковъ исторіи, государству, конечно, ніть нужды прибівгать къ гоненіямъ и полицейскимъ мфрамъ "искорененія" раскола, но оно обязано помочь Церкви: 1) огражденіемъ православныхъ подданныхъ отъ пропаганды раскольниковъ, 2) всевозможнымъ содъйствіемъ развитію школъ, миссій, братствъ и т. под. средствъ, наиболъе полезныхъ для борьбы съ расколомъ. Съ началомъ освободительныхъ реформъ прошлаго царствованія, люди, видъвшіе главную причину противогосударственнаго ученія раскола въ преслідованіяхъ старовіровъ, въ тяжелыхъ условіяхъ крестьянской жизни, предрекали скорое примиреніе раскола съ государствомъ и полное сліяніе его въ одной общей семь в съ православными гражданами. Пало крвпостное право. Утверждено земское самоуправленіе. Майскіе законы (1883) даровали раскольникамъ гражданскія права и религіозную свободу, а предреченнаго примиренія раскола съ государствомъ не замъчается до сихъ поръ. Объяснение этому понятно: корень противогосударственнаго ученія раскола-въ признаніи православной Церкви царствомъ антихриста. Пока это заблуждение будеть жить въ расколъ, нельзя ожидать общаго и полнаго примпренія старовфровъ съ государствомъ.

#### VIII.

# **Краткое указаніе источниковъ и пособій по вопросу объ отношеніи раскола къ государству**.

Для тъхъ читателей нашего очерка, которые пожелали бы подробнъе ознакомиться съ отношеніемъ раскольниковъ къ государству, предлагаемъ краткое указаніе болье важныхъ источниковъ и пособій по данному вопросу.

I. Первоисточниками для знакомства съ политическимъ ученіемъ раскола, конечно, должны служить сочиненія самихъ раскольниковъ, излагающія взгляды ихъ на должное отпошеніе

къ государству. Къ сожаленію такого рода источниковъ изучающіе расколь могуть найти очень немного. Правда, расколъ въ теченіе своей болве двухввковой жизни создаль обширную и богатую литературу, но произведенія ся съ очень недавняго времени стали появляться въ легальной печати и двлаться такимъ образомъ общимъ достояніемъ читающей публики. Раскольники долго гонимые, до последняго времени ствененые въ гражданскихъ правахъ, не имвли возможности, да и разсчета открыто печатать какія бы то не было произведенія, а тімь болье сочиненія на столь щекотливую тему, какъ отношение къ правительству. Очень немногия, сравнительно, произведенія раскольнической литературы попадаются православнымъ читателямъ въ рукописяхъ. Не говоря уже о временахъ сыскнаго приказа тайной канцеляріи, въ недавнее даже время полиціи тщательно слідили и строго преслідовали за всякую передачу и распространение книгъ и рукописей среди раскольниковъ" 1). При такомъ положеніи діла раскольники всёми силами должны были скрывать свои сочиненія. Если это имъ не удавалось и сочиненія ихъ попадали въ руки полиціи, то раскольничьи книжки или совершенно гнбли, или безъ пользы 2) складывались въ архивы и библіотеки равличныхъ учрежденій. Сочиненія раскольниковъ стали издаваться только съ шестидесятыхъ годовъ текущаго столвтія православными изследователями. Съ этого же времени начинають изредка появляться статейки авторовъ-раскольниковъ въ періодической прессъ. Для знакомства съ исторіей религіозно-бытовой жизни въ расколв теперь издано много цвиныхъ произведеній старовърческой литературы. Въ самомъ капитальномъ изданіи проф. Субботина "Матеріалъ для исторів раскола" (въ VIII томахъ) читатель найдетъ указанія на отношение старовъровъ къ государству только за первый періодъ существованія раскола.



<sup>1) «</sup>Братское Слово», 1876, II, 136.

<sup>2)</sup> Въ сороковыхъ годахъ при министерствъ впутренияхъ дълъ нъсколько чиновниковъ спеціально завились было разработкой собранныхъ здъсь раскольническихъ рукописей, но эти работы не были опубликованы и утратились безъ слъда (Варадинова VIII—526).

Для ознакомленія со взглядами раскола на личность и реформы Петра Великаго можно порекомендовать любопытное произведеніе раскольнической литературы "Собраніе отъ святаго Писанія объ антихристь, еже есть Петръ І". Удобнье всего прочесть это сочиненіе въ журналь "Чтеніе М. Общ. Исторіи и древн." за 1863 г., І кн. (напечатано также въ сборникъ Кельсіева). Цънные отрывки 1) изъ раскольническихъ сочиненій поморской, оедосьевской, страннической сектъ напечатаны въ сборникъ Кельсіева (І в. 211—215; ІV, 232—235, 248—279. Какъ библіографическая ръдкость, сборникъ Кельсіева большинству читателей, въроятно, окажется недоступнымъ).

Для характеристики "гражданскихъ думъ" Оедосвевскихъ вождей въ шестидесятыхъ годахъ— можно указать на статьи раскольника Ермилова въ Моск. Въд. 1863 г. № 78 и въ "Современной Лътописи" № 33. 37. 44. 1864, № 13. Кромъ поименованныхъ, намъ болъе неизвъстны въ печати сочиненія раскола, съ преобладающимъ содержаніемъ по вопросу объ отношеніи къ государству. Рукописные источники главнымъ образомъ можно найти въ библіотекахъ нашихъ Духовныхъ Академій (особенно Петербургской и Казанской) и Семинарій (напр. Владимірской), а также въ Румянцевскомъ музеѣ въ Москвъ.

II. На второмь мість (послі сочиненій самихь раскольниковь) въ ряду источниковь по вопросу объ отношеніи раскола къ государству слідуеть поставить опубликованныя въ печати (въ "Актахъ историческихъ", въ "Дополненіяхъ" къ нимъ, въ періодическихъ изданіяхъ историческаго характера) слідственныя діла о раскольникахъ, и отчеты чиновниковъ, командированныхъ въ разное время правительствомъ для изученія раскола. Изъ общедоступныхъ изданій этого рода можно указать на сборникъ Есппова "Раскол. діла XVIII столітія" два тома. Отчеты чиновниковъ собраны у Кельсіева. Самый любопытный отчеть 2) извістнаго Мельникова въ пол-



<sup>1)</sup> Въ нашенъ очеркъ эти отрывки иного разъ цитировались.

<sup>2)</sup> Отчеть быль представлень въ 1854 г. Министру В. Д. Бибикову. Последній передаль отчеть митр. Григорію; отъ Владыки получила отчеть Академія.

номъ видѣ существуетъ въ рукописяхъ (Б. К. Д. А. № 2009). Въ извлечени—въ "письмахъ къ расколу" его же (Сѣв. Пч. 1862 г. 5, 7, 10, 14, 15). Много матеріала найдутъ читатели также въ VIII томѣ капитальнаго труда Варадинова "Исторія М. Внутр. Дѣлъ".

Въ качествъ пособій для уясненія отношеній раскола къ государству преимущественнаго вниманія заслуживають слъдующія произведенія въ нашей литературъ.

- 1. "Оффиціальныя записки по вопросу о дарованіи раскольникамъ общегражданскихъ правъ и свободы въ отправленіи богослуженій напечатаны въ журналь Странникъ, 1886 г. І т. 527 и 534 (Сравни Истор. В. 1885 № 7, 41 стр.), III т. 78, 269, 450 стр. 1887 г. І т. 35, 241; т. ІІІ, 84, 259, 456, 658, 1888 г. т. І, 77, 334, 524. Записки, составленныя по порученію правительства въ 1875 г. свёдущими людьми 1), послужили основаніемъ для "Майскихъ законовъ" (1883 г.) о расколь. Въ запискахъ собранъ богатый матеріаль для характеристики секть, какъ старообрядческихъ. такъ и мистическихъ, раціоналистическихъ, сдёлана классификація всёхъ секть по степени ихъ вреда для государства и общества, высказано много руководящихъ соображеній для правильнаго пониманія раскола вообще и въ частности его отношений къ государству. Особенную ценость представляють записки Н. О. Нильскаго ("Страннякъ" 1888 г. т. І) и Н. И. Ивановскаго ("Странникъ" 1887 т. III) <sup>2</sup>).
- 2. Строго-научныя разъясненія отношеній раскола къ государству находятся въ сочиненіи проф. Н. Ө. Нильскаго "Нівсколько словь о Русскомъ расколь" (въ Христ. Чтеніи 1864 г.



<sup>1)</sup> Д. с. с. П. И. Мельниковъ, приглашенный въ коммиссію по дѣл. р. въ качествъ эксперта, представитель М. В. Д. т. с. Лазаревскій; депутать отъ Св. Сунода Крыжинъ; проф. Дух. Академій Петерб. И. Ө. Никольскій, Казанской Н. И. Ивановскій.

<sup>2)</sup> Сравни статью въ Церкови. Вѣстникѣ 1886 г. № 18—20 "объ отношенів Федосѣевцевъ и др. раскольниковъ къ государству". Статья не подписана, но судя по сходству содержанія ен съ сочиненіями Н. Ө. Нильскаго, можно предположить, что она также принадлежить почтепному профессору. Статья представляеть критическій разборъ взглядовъ Мельникова, издоженныхъ въ оффиціальной запискѣ послѣдняго.

- т. II, есть и отдёльной книжкой. Спб. 1864 г.). Почтенный проф., полемизируя со взглядами Щапова (въ соч. "Земство и Расколъ"), обстоятельно опровергалъ мысль, будто расколъ явленіе по основамъ скорѣе соціально-политическое, чѣмъ религіозное. Въ параллель съ сочиненіями Н. Ө. Нильскаго полезно прочитать брошуру Н. С. "О сущности и значенін раскола въ Россіи" (Спб. 1881) и "введеніе" къ докторской диссертаціи Н. И. Ивановскаго "Критическій разборъ ученія безпоповцевъ о таинствахъ" (Казань, 1882 г.).
- 3. Очень интересныя сообщенія о сношеніяхъ раскольниковъ-поповцевъ съ заграничными врагами Россіи и русскими эмигрантами революціонной партіи находятся въ очеркі проф. Субботина "Расколъ, какъ орудіе враждебныхъ Россіи партій". Спб. 1867 г. (или Русскій Віст. 1866 г. т. 65—66). Очеркъ составленъ съ обычною у почтеннаго автора обстоятельностью по первоисточникамъ.
- 4. Изъ сочиненій, написанныхъ на тему наиболье близкую къ предмету нашего очерка, мы можемъ отмътить слъдующія журнальныя статьи.
- а) "О гражданскихъ думахъ раскольниковъ безпоповцевъ". О. Баратынскаго въ "Духовномъ Въстникъ", 1864 г. № 8, 80-106 стр. Авторъ поставилъ себъ цълью "подробно войти въ разсмотрвніе политических воззрвній безпоповцевь, обнаружить сокровенныя думы ихъ". Широкая задача оказалась однако нъсколько не по свламъ автору: онъ ограничился перескавомъ сообщеній, находящихся въ сборник Кельсіева и отчетв Мельникова. Последнимъ источникомъ авторъ пользовался очень обильно, хотя въ стать в нигде не цитируется оный, даже при буквальныхъ заимствованіяхъ (90-91 стр.). Въ объяснения гражданскихъ убъждений раскольниковъ авторъ преувеличиваетъ значение преследований раскола. "Гражданскія думы" раскольниковъ имфють основы въ самыхъ первыхъ впечатл'вніяхъ раскола, въ неравной борьбь его съ перковью и государствомъ (85 стр.). Статья проникнута горячимъ убъжденіемъ въ необходимости гуманнаго отношенія къ расколу со стороны правительства, церкви и общества. "Мы убъждены, заключаеть свое разсуждение авторъ, что если суж-

дено когда-либо совершиться возстановленію церковного единства, то оно можеть совершиться върнъе всего путемъ терпимости и свободы".

б) "О противогосударственномъ элементъ въ расколъ" ст. В. Фармаковскаго въ "Отечест. Запискахъ", 1866 г. №№ 11 и 12. Изъ всего, что написано въ септских журналахъ и гаветахъ объ отношенія раскола къ государству, статья г. Фармаковскаго представляется намъ лучшимъ проязведеніемъ. Это, видимо, плодъ сильной мысли и серьезнаго изученія прелмета: богатая содержаніемъ, изложенная замічательно стройнымъ, живымъ, языкомъ, статья г. Фармаковскаго на всемъ своемъ протяжения читается съ неослабнымъ интересомъ. Такъ какъ Отечественныя Записки за 1866 г. теперь нелегко достать изъ-подъ спуда, то мы позволимъ себъ сдёлать завсь нъсколько извлеченій изъ сочиненія Фармаковскаго. Статья распадается на четыре отдела. Въ первомъ-авторъ объясняеть происхождение противогосударственнаго элемента въ расколь, --- явленій на первыхъ порахъ "чисто-церковномъ". Въ противоположность "ходячинъ" понятіямъ о расколъ, какъ "гниломъ болотъ, трупъ" и т. п., авторъ, "становясь на точку зрвнія науки", признаеть расколь "силою, поражающей своей живучестью"... "Расколъ выразилъ собою глубокую характеристическую черту, въ высшей степени знаменательное начало нашей національной жизни, строгій, безусловный консерватизыть въ интересахъ вфры и народности"... "Логическимъ нензбъжнымъ послъдствіемъ развитія идеи раскола была противогосударственность"... "Противогосударственность была ревультатомъ противоцерковности". Развивая последнюю мысль, авторъ обстоятельно характеризуетъ взаимныя отношенія между церковью и государствомъ въ эпоху появленія раскола (полное тожество интересовъ, единство целей и направленія, дружеское взаимодъйствіе) и отсюда дълаетъ выводъ "что вопросъ религіозно-обрядовый (о книжныхъ исправленіяхъ), возбужденный государствомъ наряду съ церковью, огражденный гарантіями свётскаго законодательства, въ самомъ началъ быль и останся вопросомъ государственнымъ"... Естественнымъ следствіемъ этого было то, что церковный расколъ сдёлался и расколомъ государственнымъ, "вражда на (къ?) церковь соединилась со враждою и на государство". Во второмъ отдълъ статьи г. Формаковскій дълаеть историческій очеркъ развитія противогосударственнаго элемента въ расколь. "Первымъ каннемъ претыканія для гражданской совъсти раскола послужила правительственная пропаганда въ пользу ново-печатныхъ книгь 1)... На Московскомъ соборъ 1866 г. правительство ивъявило свою готовность преследовать расколъ гражданскими мврами... Первымъ и самымъ естественнымъ результатомъ репрессивной политики государства было то, что старовфры стали тъсно смыкаться между собой, группироваться въ кружки и общества, стали разсматривать себя, какъ "малое нъкое стадо"... Переводя это на языкъ политики, раскольники обравовали изъ себя въ государствъ "партію". Смыкаясь въ кружки, расколь почувствоваль себя некоторой силой и пришель къ мысли объ упорномъ сопротивленіи правительству въ распораженіяхъ, задъвавшихъ върованія раскола (Соловецкій бунть, какъ первая попытка въ этомъ родъ). Соловецкій бунть вызваль усиленныя мёры строгости. "Рёками полилась кровь... Всв апостолы раскола закончили болбе или менве трагическимъ образомъ... Отъ этого въ глазахъ массы они стали еще выше... Явились ихъ жизнеописанія, создался циклъ поэтическихъ повъствованій о мученикахъ раскола"... Подобнаго рода литература вызывала, конечно, большое сочувствие къ расколу въ народныхъ массахъ. Русскій человінь вообще жалостливъ къ несчастному ближнему... Онъ прощаеть даже своему врагу, если видить его въ страдальческомъ положеніи. Съ какимъ же сочувствіемъ долженъ быль смотрѣть народъ на раскольниковъ, которыхъ мучили за въру... Съ колодками на ногахъ, съ окровавленными искалеченными членами, съ энергической рычью на устахъ, раскольники представляли изъ себя истинныхъ героевъ... Сердечное сочувствіе народныхъ массъ поддерживало расколь; не смотря на гоненія, расколь размножался и оттого проникался вёрою въ свою непобёдимость... Отсюда попытки раскола "силою пріобрести себе пра-



<sup>1)</sup> Новопечатныя вниги разсылались при указахъ царскихъ.

ва, въ которыхъ отказывало ему правительство" (стрълецкій бунть-замыслъ донскихъ раскольниковъ). Развитіе противогосударственнаго элемента довершилось въ расколт въ царствованіе Петра. Въ области религіи расколъ отстанваль народность, мъстное русское православіе и вопіяль противъ нноземнаго вліянія... "Отстанвая принципъ національности въ той области, которая менње всего допускаеть ограниченій со стороны мъста и времени, могъ ли расколъ остаться равнодушнымъ къ противо-національнымъ реформамъ Петра?" Не отдъляя своего отъ православняго, чужаго отъ еретическаго, расколъ посмотрелъ на дела Петра, какъ на измену христіанстру. "Мистико-апокалипсическія схемы", подъ которыми расколъ мыслилъ реформы Никона, "цёликомъ были перенесены на дъло гражданскаго преобразованія. Никонъ и Петръ были одинаково противонаціональны, и; съ точки зрівнія раскола, одинаково богоборны". Первые расколоучители называли антихристомъ патріарха Никона, раскольники петровской эпохи провозгласили антихристомъ государя (далъе авторъ на основанін сборника Есипова палагаеть изв'ястные намъ толки о Петръ, какъ антихристъ, ходившіе при жизни реформатора). Признавая эпоху Петра "временемъ полнаго и всесторонняго раскрытія противогосударственнаго элемента раскола", авторъ въ III отделе своей статьи отъ петровской эпохи переходить прямо къ современнымъ ему проявленіямъ противогосударственнаго элемента въ расколъ. "Расколъ (современный автору) чуждъ мысли о какомъ-либо насильственномъ дъйствованіи противъ государства. Противогосударственная роль раскола ограничивается отрицаніемъ", - теоретическимъ въ ученін, и практическимъ, --- въ развитіи изолированной отъ государства жизни. Въ противогосударственномъ ученіи современнаго раскола авторъ, руководясь отчетомъ Мельникова 1), различаеть три теоріи: поповщинскую, общебезпоповщинскую н странническую. Характеристика этихъ теорій у Фармаков-



¹) Значительная и существенная часть III отдъла въ статъъ Фармаковскаго представляетъ пересказъ отчета Мельникова. Срав. рук. Б. К. Д. А. № 2009 и От. Зап. 1866, XII, 630 и дал.

скаго вполн'в согласна съ "отчетомъ" Мельникова. Неправильность сужденій Фармаковскаго о политическомъ ученіи поповцевъ мы отмъчали уже въ VI главъ нашего очерка. Въ изложеніи общебезпоповщинской теоріи объ отношеніи къ государству, авторъ также сгущаетъ слишкомъ краски. "Въ глазахъ безпоповцевъ (всъхъ ли? авторъ опускаетъ изъ виду поморцевъ и спасовцевъ) государство-совнательное орудіе діавола... На всь (?) порядки и чины государства безпоповщина смотрить, какъ на діавольскія изобретенія 1). Безпоповцы не признають никакого авторитета за государствомъ и покоряются ему, уступая только силь... Истинное Profession de foi всей безпоповщины авторъ усматриваетъ въ известномъ намъ 2) наставленіи оедосвевской секти: "дабы никто не имвлъ на насъ гивва,... аще требуетъ врагъ злата, дадите и пр.". Странники, по словамъ г. Фармаковскаго, довели безпоповщинскую теорію до геркулесовыхъ столбовъ нельпости и чудовищности. Ученіе страненковъ авторъ излагаеть почти исключительно на основанія данныхъ, приведенныхъ въ сборникъ Кельсіева.

Разпомысліе раскольниковъ въ догнатикв, по словамъ автора, теряетъ значение въ практическихъ отношенияхъ раскольниковъ къ государству. "Государственныя отношенія составляють ту сферу, въ которой расколь перестаеть быть аггрегатомъ разнородныхъ частей,... здёсь "всё партіи и секты раскола получають вначение целостного организма"... Везде, гдъ есть раскольники, они составляють общины, замкнутые кружки, доступные только для адептовъ раскола... Въ этихъ общинахъ развивается цёльный строй жизни, противогосударственный уже по одному тому (такъ-лв? достаточно ли основаніе?), что онъ существуеть мимо воли государства, внѣ общенія съ нимъ"... Раскольничьи кружки (руководимые всегда богатыми и вліятельными старов'врами) находятся въ постоянномъ. ближайшемъ общеній между собою. Они составляють двъ главныя федераціи поповщинскую и безпоповщинскую (здъсь авторъ, довърившись сообщеніямъ чиновника Синицина,



<sup>1)</sup> Сравни III главу нашего очерка.

<sup>2)</sup> Смотри IV главу нашего очерка.

дълаетъ слишкомъ широкое обобщение. Припомнимъ отношеніе расколоучителей страннической секты къ другимъ безпоповцамъ 1). Братство лицъ и общинъ даетъ раскольничьей федераців несокрушимую (??) прочность в силу... "Подъ вліяніемъ убъжденія въ необходимости братской взаимопомощи, раскольники забывають свои религіозныя разномыслія, антипатія.... Въ подтвержденіе этого авторъ ссылается на пособіе. оказанное филипповцами Даниловскому монастырю въ парствованіе Екатерины II (прим'тръ выбранъ неудачно: мы знаемъ 2), что филипповцы оказали помощь подъ условіемъ, чтобы послёдніе отказались отъ молитвы за царя. Хороша братская помощь, которая дёлаеть насиліе уб'яжденіямъ нуждающагося!. .). Органами единенія раскольнических общинъ служать агенты по деламъ раскола, проживающие въ большихъ городахъ, письменныя сношенія, съвзды и соборы. Для секретной переписки раскольники употребляють иногда особый тайный языкъ. Со словъ Мельникова г. Фармаковскій приводить образчики трехъ видовъ этого языка (640-641) 3). Къ числу преступленій раскола противъ государства Фармаковскій относить, наконецъ (648) усиленную религіозную и политическую пропаганду. Повторяя слова Щапова, авторъ утверждаетъ, что со второй половины XVIII в. въ раскольнической литературъ религіозный элементь слабфеть, а начинаеть преобладать элементь политическій. О характерф политической литературы раскола г. Фармаковскій судить по "сказанію объ антихристь, еже есть Петръ І"... (Авторъ напрасно въритъ Шапову на слово. Сказаніе объ антихристъ, — выработалось въ сектъ странниковъ и оно вовсе не представляеть типа всей новъйшей литературы раскола. Стоить просмотреть собрание рас-

<sup>1)</sup> См У главу нашего очерка.

<sup>2)</sup> См. конецъ IV главы нашего очерка.

<sup>3)</sup> Воть напр.: а) "ниосказательний": "мы купили сырую соль, просушили на рогожь—сманили за деньги попа, исправили (оть ереси) на Рогожскомъ кладбища"; в) «Тарабарскій» —согласныя буквы въ словахъ условно замѣняются другими: б (щ), в (ш), г (ч), д (ц), ж (х), з (ф), к (т), л (с), м (р), н (п); по этому ключу Ролтша—Москва, с) «Офеньскій»: «поерци на курню, коръ косей—"поѣзжай въ деревню, гдъ попъ».

кольнических рукописей въ любомъ книгохранилицѣ Россіи, чтобы убѣдиться въ громадномъ преобладаніи *ремийознаю* содержанія и во всѣхъ новѣйшихъ произведеніяхъ раскольнической литературы. Сочиненія подобныя "сказанію" попадаются крайне рѣдко).

Въ четвертомъ и последнемъ отделе своей статьи г. Фармаковскій старается опреділить будущее раскола, какъ противогосударственной партіи. "При всемъ богатствъ своихъ силь расколь носить внутри себя верно разложенія". Зародышь паденія раскола, какъ гражданской оппозиціи, заключается, по мевнію автора, въ политическомъ нигилизмів раскола. "Расколъ не имъетъ ясно-очерченныхъ политическихъ идеаловъ. Его роль ограничивается однимъ отрицаніемъ. Съ другой стороны расколь, какъ цивилизація, есть выраженіе крайне односторонняго направленія жизни, которое ведеть къ омертвънію. Народности, основывающія жизнь на исключительно національныхъ началахъ, скоро изживаются. Нельзя ожидать, чтобы изъ политического нигилизма раскола и современемъ выработалось что-либо политическое. Опповиціонное отношеніе къ Верховной власти не въ натур' русскаго человъка и есть насиліе національному характеру". Здёсь мы должны остановиться и отмётить нёкоторую непослёдовательность у автора. Во II-III отдълахъ своего труда г. Фармаковскій, увлекшись проявленіями противогосударственнаго элемента въ расколъ, представилъ положение дъла въ такомъ свътъ, какъ будто противогосударственность -- постоянная п характерная черта отношеній къ государству всёхъ раскольниковъ за все время существованія раскола. Въ последней главъ авторъ, въроятно подчиняясь духу времени (статья появелась въ самый разгаръ реформъ прошлаго царствованія), хотълъ непремънно доказать что съ прекращениемъ преслъдованій, съ водвореніемъ "новаго" направленія въ государственной жизни, скоро совершится ("мы живемъ наканунъ того дня") гармоническое сліяніе раскола съ государствомъ. Это желаніе и вибств игнорированіе религіозной догматики ("ученіе объ антихристь, съ измъненіемъ (XII. 659) внъшнихъ отношеній потеряло свое значеніе"...) привели автора

4

въ IV главъ къ сужденіямъ, которыя стоять въ противоръчіи съ содержаніемъ предыдущихъ главъ. Въ самомъ началъ своего труда авторъ резонно призналъ противогосударственность раскола-неизбъжнымъ слъдствіемъ противоцерковности, доказываль, что русскій человькь не можеть уважать царя неправославнаго и пр., теперь онъ (XII, 654, 656) заявляетъ: гражданская оппозиція раскола выродилась благодаря нікоторымъ случайнымо обстоятельствамъ и не имфетъ почвы въ духф раскола". Въ III главф (XII, 643) авторъ утверждалъ относительно современныхъ ему раскольниковъ, что они "проникнуты сердечной влобой противъ государства, избъгаютъ, какъ язвы, всякаго соприкосновенія съ государствомъ ("орудіемъ антихриста"), сердечно сочувствуютъ всякому врагу государства, съ распростертыми объятіями принимають всякаю злодия, только потому, что онг врагг государству" (646). Въ IV главъ авторъ неожиданно для читателя начинаетъ приписывать раскольникамъ совсемъ противоположныя черты (645). Расколъ, оказывается, за два въка не потерялъ любви и довърія къ верховной власти. Всъ раскольники въ глубинъ души любять царя (а Ефимъ, Гнусинъ, депутація оедосвевцевь къ Наполеону??) "Едвали найдется гдъ-нибудь раскольникъ, который питаль бы ненависть къ царствующему дому" (припомнимъ отношеніе раскольниковъ къ Николаю Павловичу). Послів сообщеній ІІ - ІІІ главъ читателю уже трудно пов'врить царелюбію раскольниковъ. Замівченные нами недочеты въ трудів г. Фармаковскаго, впрочемъ, мало вредять общему благопріятному впечатленію отъ статьи и мы вполне рекомендуемъ ее для интересующихся вопросомъ объ отношении раскола къ государству.

Въ Русской Мысли 1882 г., V, 181—217, напечатана статья Юзова "Политическія воззрѣнія старовѣрья". Задавшись цѣлью изложить политическія воззрѣнія старовѣрья, авторъ сначала полемивируеть съ тѣми изслѣдователями раскола, "которые отридають присутствіе въ расколѣ соціально-политическаго элемента". Юзовъ держится того убѣжденія, что "соціально-политическій элементь играеть въ расколѣ главную роль, облекаясь только въ религіозную оболочку" (203); онъ считаеть "несомиѣннымъ существованіе въ нѣкоторыхъ старовѣрче-

скихъ группахъ наклонности даже къ революціоннымъ дъйствіямъ" (188). Далъе приводитъ рядъ выписокъ изъ разныхъ сочиненій по расколу и статей въ періодическихъ изданіяхъ, гдъ что-нибудь говорится о взглядахъ старовъровъ на власть и гражданскіе порядки, при этомъ большая часть выписокъ приходится на долю странниковъ, этой, по мивнію автора, "революціонной группы" старовъровъ... Свъдънія, заимствованныя авторомъ изъ самыхъ равнохарактерныхъ источниковъ 1) относительно воззръній разныхъ сектъ, высказанныхъ въ разное время, расположены почти безъ системы; изложеніе "воззръній" старовъровъ иногда перерывается сътованіями автора на продолжающіяся преслъдованія раскольниковъ. Въ общемъ статья даетъ очень не полныя и спутанныя представленія о предметъ.

Въ журналъ "Мысль", 1882 г., №№ 8, 9, помъщена статья за подписью NN "Политическіе взгляды нашихъ старовъровъ". Неизвъстный авторъ этой статьи перепечаталъ съ небольшими сокращеніями статью Юзова, измънивъ нъсколько заглавіе и присоединивъ отъ себя похвальный отвывъ о статьъ Юзова и упрекъ какой-то провинціальной газеты, непонявшей статью Юзова. Кромъ указанныхъ нами статей въ журналахъ и газетахъ найдется не мало еще мелкихъ 2) замътокъ по вопросу объ отношеніи раскола къ государству. Желающимъ получить на этотъ счетъ точныя справки рекомендуемъ обратиться къ библіографическимъ указателямъ г. Пругавина ("Расколъ-сектантство", Москва, 1887 г., 3 р. 50 к.) и г. Сахарова 3) ("Литература исторіи и обличенія раскола").



C. I. C.

<sup>1)</sup> Туть и Кельсіевь и журналь «Истина». «Христіанское Чтеніе» и «Русскій курьерь» и т. д.

<sup>2)</sup> Обращаетъ на себя вниманіе коротенькал, но съ знаніемъ діла и очень живо написанная статейка въ Самар. Епар. Відом., 1892 г., № 3, г. Някифоровскаго.

<sup>3)</sup> Для изучающих раскол предпочтительно рекомендуем сборник Сахарова, как боле систематичный въ расположени и боле доступный по цене (1 руб. 20 к.). Пользование Сборником Пругавина затруднительно и потому, что названия книгъ и статей располагаются здесь подъ известной рубрикой не по связи содержания, не по сравнит значению, а по алфавиту буквъ, съ которых начинаются заглавия статей. Такъ, напр., "Акты Исторические", "Анекдоть о преосвящ. Августине" и т. д.

### 3. РЕНАНЪ И ЕГО НОВЪЙШІЙ РУССКІЙ "КРИТИКЪ".

Въ 1863 году Эрнестъ Ренанъ издалъ въ свъть свою книгу "Vie de Iésus—"Жизнь Інсуса". Помните ли, читатель, какой нумъ произвело тогда появление этой книги? Французы встрътили ее съ энтузіазмомъ. Имя Ренана, до того времени совершенно неизвъстное, ни у кого не сходило съ языка. Французская печать привътствовала его какъ генія, какъ "пятаго евангелиста", какъ знаменитаго историка; въ парламентъ на него указывали какъ на "бичъ клерикализма"; католическое духовенство анаоематствовало его, какъ антихриста, какъ еретика. Но никто не оказалъ такого содъйствія популярности Ренана, какъ самъ глава католической церкви-папа. Прочитавъ книгу Ренана, онъ, по совъту своихъ кардиналовъ (congregatio indicis), приказалъ парижскому архіепископу издать противъ нея пастырское посланіе и совершить общественное покаянное богослуженіе. Но въ дъйствительности оказалось, что для книги Ренана это распоряжение папы было самою лучшею рекламою во Франціи: въ теченіи двухъ дней до тысячи экземпляровъ ея разошлось изъ книжнаго склада. Но этого мало, ее покупали на расхвать и во всемь мірь. Въ весьма незначительный промежутокъ времени она выдержала множество изданій, расходившихся въ огромномъ количествъ экземпляровъ... Впрочемъ, для французовъ книга Ренана представляла еще особый интересъ по самому мотиву ея написанія: "succès de scandale". Не безъ основанія думали, что своимъ сочиненіемъ Ренанъ хотіль отомстить католическому духовенству, которое стало ему ненавистнымъ вследствіе частыхъ столкновеній съ нимъ по поводу чисто подитическихъ отношеній.

У насъ, въ Россіи, о книгъ Ренана также узнали весьма скоро. Главными распространителями ея были наши прежніе пом'ьщики. Лишившись кръпостныхъ крестьянъ, они, отъ скорби и досады, бросились тогда толпой въ "милую Францію" и, растративъ тамъ русскія деньги, вмѣсто нихъ везли въ свое "варварское" отечество, какъ драгоцънное сокровище, Ренаново "пятое евангеліе". О книгъ Ренана повсюду заговорили и у насъ; а скоро по рукамъ стали ходить даже и листки рукописнаго перевода этой книги. "Вы не читали книги Ренана? Ахъ, какъ это возможно! Онъ такъ прекрасно пишетъ, -- настоящій художникъ! Онъ истинный историкъ! Его называютъ безбожникомъ. но я только теперь, чрезъ него, стала въровать! Я только теперь могу понимать Евангеліе! И главное-онъ пишетъ для женщинъ! Онъ даже посвятилъ свою книгу женщинъ-сестръ своей Генріеттъ, которая умерла въ Библосъ! Восхитительная книга! Нетъ, -- какъ можно! -- вы, пожалуйста, протчите! Я вамъ ее достану какъ-нибудь"...

Подобные разговоры передовыхъ русскихъ дамъ можно было слышать нередко въ то время въ гостинныхъ многихъ "интелдигентныхъ" домовъ. Но не однъ наши передовыя дамы читали Ренана. Его читали всъ-отъ ученаго профессора до зауряднаго семинариста. Имя Ренана знали въ самыхъ отдаленныхъ закоулкахъ Россіи, и много терялъ тотъ, кто осмеливался сознаться предъ русскими "образованными" людьми, что онъ не читалъ Ренана. Осуждать книгу Ренана въ обществъ дерзало только духовенство; но на его митніе, конечно, махали рукой. Само собой понятно, что къ появленію книги Ренана не могла остаться безучастною и русская богословская литература. Въ русской періодической печати въ самомъ непродолжительномъ времени явился рядъ очень дёльныхъ статей, основательно доказывавшихъ всю пустоту и ненаучность книги Ренана. Такъ, въ "Христіанскомъ Чтеніи" въ самый годъ появленія книги Ренана (1863 г.) профессоръ с. петербургской духовной академін И. Т. Осининъ пом'єстиль свой прекрасный критическій разборъ этой книги; въ 1867 году въ томъ же изданіи было напечатано апологетическое чтеніе. Д. Ульгорна-"Жизнь Іисуса Христа по Ренану". Въ "Православномъ Обозрѣніи" также

были помещены многія прекраспыя статьи въ опроверженіе книги Ренана: въ 1863 г. -- "критическій разборъ книги Ренана "Жизнь Інсуса"; въ 1864 г. "Полемическія статьи во французскихъ журналахъ о Ренанъ-Гаве, Прессансе и дри. Кромъ того, прекрасные критическіе отзывы о Ренановой "Жизни Інсуса" были пом'вщены въ "Прибавленіяхъ къ Твореніямъ св. Отцевъ" (въ 1864 г., напр., - "По поводу книги Репана "Жизнь Іисуса"); въ "Трудахъ Кіевской духовной Академіи" въ 1864 г. была напечатана весьма интересная статья Х. Орды "Апологетическая и полемическая литература на Западв противъ сочиненія Эрнеста Ренана-, Vie de Iésus"; въ "Странникъ за 1865 г. была помъщена статья Ивановскаго-лисусъ Христосъ есть истинный Богъ (противъ Ренана)". Архим. Миханлъ написалъ даже докторскую диссертацію по поводу книги Ренана. Наконецъ, на русскій языкъ дважды было переведено (одинъ разъ Тимковскимъ, другой разъ-Фейгинымъ) прекрасное, ученое и весьма основательное сочинение покойнаго о. Владиміра Гетте "Э. Ренанъ предъ судомъ науки или опроверженіе изв'єстнаго сочиненія Э. Ренана "Жизнь Іисуса", основанное на выводахъ изъ Библіи и разсматриваемое съ точекъ зрвнія исторической критики и философіи". Въ этомъ сочинении ученый авторъ самымъ основательнымъ образомъ опровергаетъ не только общій взглядъ Ренана на жизнь и лицо Господа нашего Інсуса Христа, но ясно обнаруживаетъ ложь французскаго фантазера и во всёхъ ея частностяхъ, преследуя его шагь за шагомъ, разбирая въ отдельности каждую главу Ренановой книги, не опуская ни одной мысли, ни одного положенія даже, повидимому, самаго неважнаго и незначительнаго.

Къ сожальнію, всь эти труды нашихъ русскихъ ученыхъ, желавшихъ раскрыть глаза своимъ легкомысленнымъ соотечественникамъ, чтобы они увидъли истинное положеніе дъла, остались почти не прочитанными или, по крайней мъръ, ихъ читали вовсе не тъ лица, которымъ бы слъдовало читать. Наши слъпые почитатели Ренана наивно отказывались читать эти сочиненія просто потому, что "въ нихъ въдь пишется протиивъ Ренана!"

Къ счастію, книга Ренана обладаетъ темъ редкимъ свойствомъ, что ея содержание забывается тотъ часъ же по прочтеніи ея. Поэтому она не могла производить продолжительнаго вліянія и на русское общество. На иногихъ же-разумвемъ людей серьезныхъ и разсудительныхъ- она, какъ оказалось, производила даже впечатлъніе совершенно противоположное тому. на которое разсчитывалъ авторъ при самомъ ея составленіи. Какъ бы то ни было, но мало-по-малу Ренана стали у насъ забывать; многіе даже стали разочаровываться въ немъ; стали называть его уже простымъ романистомъ, фантазеромъ... Возведеніе Ренана въ число "безсмертныхъ", т. е. въ званіе члена французской академіи заставило было вспомнить о немъ снова. Но это продолжалось недолго. Оказалось, что ничего особеннаго не произошло: Ренанъ сталъ только называться членомъ ученой французской академін,—честь, которой въ Париж'в былъ удостоенъ даже и одинъ изъ панамскихъ героевъ и отъ которой не далекъ даже Зола; но такъ какъ послъ своего избранія въ академики Ренанъ ничего не паписалъ пасквильнаго противъ христіанской религіи, то наша "интеллигенція", естественно, и не могла уже имъ много интересоваться.

Смерть Ренана, послѣдовавшая въ прошломъ году, снова дала поводъ заговорить о "героб" шестидесятыхъ годовъ. Ренану было посвящено много статей и замѣтокъ въ русской періодической печати. Но теперь уже оказалось не то, что было тридцать лѣтъ тому назадъ. Даже среди свѣтскихъ писателей, для которыхъ богословская наука не составляетъ предмета спеціальнаго изслѣдованія, явились люди, которые совершенно вѣрно оцѣнили значеніе Ренана. Нѣтъ сомнѣнія, что въ эти тридцать лѣтъ русское общество (по крайней мѣрѣ, въ лицѣ лучшихъ своихъ представителей) научилось мыслить самостоятельнѣе прежняго. Правда, есть еще у насъ и почитатели Ренана; но какъ они жалки! Они совершенно не знаютъ своего кумира; они не имѣютъ даже правильнаго представленія о тѣхъ взглядахъ, которые проводитъ Ренанъ въ своей "Жизни Іисуса"...

Кто внимательно слъдилъ за тъмъ, какъ наши почитатели Ренана разсуждають объ его книгъ, которая собственно и доставила ему столь печальную извъстность, т. е., о "Жизни Іисуса", тотъ не можеть не прійти къ убъжденію, что они этой книги никогда не читали, говоря только съ чужого голоса, и что много-много, если они держали въ рукахъ ея заграничный переводъ на русскій языкъ. Но что такое этотъ переводъ? Выскажемъ о немъ нъсколько замъчаній. Въ 1885 году этотъ переводъ вышелъ уже третьимъ изданіемъ (значить, цълыхъ два изданія русскими путешественниками до 1885 года уже были перетасканы въ наше любезное отечество для его просвъщенія!). Если върить тому, что напечатано на обложкъ книги, то переводъ этотъ сдъланъ съ французскаго подлинника нъкіимъ И. М.; изданъ онъ въ Берлинъ на средства В. Венг'а (Е. Воск),—извъстная еврейская фирма, крайне злобствующая на Россію и ежегодно выпускающая въ свътъ понъскольку изданій, наполненныхъ самою наглою ложью и самою отвратительною клеветою противъ всего истинно-русскаго.

Что касается научнаго достоинства этого русскаго перевода Ренановой "Жизни Іисуса", то, какъ выражаются иногда ученые люди, въ этомъ отношеніи онъ "стоить ниже всякой критики". Такъ, при сравненіи этого перевода съ французскимъ подлинникомъ шестнадцатаго изданія или съ нёмецкимъ авторизированнымъ переводомъ четвертаго изданія (1882 г.), оказывается. что въ немъ не достаетъ: 1) предисловія къ 13-му изданію (1867 г.), которое представляєть немалый интересъ для всякаго, желающаго ближе познакомиться съ воззрѣніями Ренана; 2) столь же интереснаго предисловія къ иллюстрированному изданію 1870 года; 3) "введенія, которое трактуєть главнымь образомь объ источникахь евангельской исторіи"; 4) главы I: "положеніе Інсуса въ міровой исторіи"; 5) главы XVI— "чудеса Іисуса"; 6) главы XIX "усиленіе энтузіазма и экзальтацін"; 7) главы XXVI—"Інсусь во гробв"; 8) главы XXVII— "Судьба враговъ Інсуса" и, наконецъ, 9) прибавленія—"Объ употребленіи, какое должно ділать изъ четвертаго Евангелія при описаніи жизни Інсуса". Къ этому нужно прибавить еще, что въ этомъ русскомъ переводъ встрвчается множество умыш. денно и грубо искаженныхъ мъстъ и дополненій, часто прямо противоречащихъ подлиннымъ словамъ Ренана, находящимся въ этой же самой "Жизни Іисуса". Поэтому не безъ основанія можно предполагать, что *перевод* этотъ сдёланъ кёмъ-либо изъ русскихъ эмигрантовъ, пожелавшимъ подъ фирмою Ренана распространять среди своихъ соотечественниковъ безразсудныя тенденціи грубаго соціализма.

Итакъ, вотъ тотъ главный источникъ, по которому у насъ обыкновенные читающіе люди составляютъ себѣ представленіе о Ренанѣ и его воззрѣніяхъ. Нечего поэтому удивляться, когда отъ этихъ людей приходится слышать самыя чудовищныя сужденія о французскомъ атеистѣ. Гораздо серьезнѣе должны бы относиться къ Ренану люди авторитетные, спеціально посвятившіе себя изученію богословской науки, каковы профессоры духовныхъ Академій; но къ сожалѣнію, какъ увидимъ ниже. и среди нихъ встрѣчаются прискорбныя исключенія.

Приснопамятнаго Филарета, бывшаго московскаго митрополита, наши либералы 60-хъ годовъ неръдко называли "деспотомъ мысли" за то, что онъ слишкомъ внимательно относился ко всему тому, что было печатаемо при немъ въ "Прибавленіяхъ къ Твореніямъ св. Отцевъ", журналь, который былъ издаваемъ тогда Московскою духовною академіею, и что безъ собственнаго предварительнаго просмотра и исправленія онъ не дозволяль помъщать въ немъ статей даже такихъ знаменитыхъ ученыхъ, какъ Евсевій, Голубинскій, Горскій, или Кудрявцевъ. Но это обвинение Филарета было крайне несправедливо. "Деспотомъ мысли" здравой и разумной Филаретъ никогда не быль. Его поведение объясняется просто: онъ горячо любилъ свою академію; онъ высоко держалъ знамя ея богословской науки; онъ понималь, какое значеніе имжеть духовная академія въ жизни Православной нашей Церкви; онъ зналъ, какъ смотритъ русское общество на ея ученые труды и какъ цвино и ввско должно быть каждое слово ея профессора, предназначенное для печати; онъ просто опасался, чтобы не уронить научнаго авторитета высшей богословской науки, не подать кому-либо повода къ соблазну... Изъ нижеследующаго иы увидимъ, что Филаретъ былъ правъ. Академическій журналъне частное изданіе, направленіе котораго зависить отъ личныхъ убъжденій или цілей того или другаго редактора; профессоръ академін-не журнальный фельетонисть; ему слёдуеть всегда подумать сначала о томъ, что онъ намъренъ высказать въ печатномъ словъ.

Мы говоримъ это по поводу статьи профессора М. Муретова "Эрнестъ Ренанъ и его Жизнь Іисуса (характеристика, изложеніе и критика)", помѣщенной въ "Богословскомъ Вѣстникѣ", нынѣ "издаваемомъ Московскою духовною академіею" (1892 г. Декабрь и 1893 г. Февраль). Статья эта крайне странная,— чтобы не сказать чего большаго! Эго—панегирикъ, похвальное слово французскому безбожнику и невѣру.

Профессоръ М. Муретовъ, конечно, зналъ, что дълалъ. Онъ ясно видълъ уже напередъ, какое тяжелое впечатлъніе произведеть его статья на православныхъ читателей "Богословскаго Въстника". Въ своемъ подстрочномъ примъчании онъ говоритъ: Въ упреждение преждевременныхъ волнений безпокойнаго читателя, буде найдется такой, импемь нужду заявить, что въ этомъ очеркъ похваляется только внъшне-формальная и художественно-историческая сторона труда" (т. е. Ренановой "Жизни Іисуса"). Въ виду этой замътки мы не спъшили съ своимъ отзывомъ; мы ждали окончанія статьи г. Муретова. Но теперь, когда статья уже закончена (обыкновеннаго въ журналахъ извъщенія о им'єющемъ быть продолженіи статьи или окончаніи ея въ февральской книжкъ "Богословскаго Въстника" уже нътъ), мы убъждены, что замътка эта серьезнаго значенія не имъеть, что она сдёлана дёйствительно по нуждю, или, какъ говорять иногда, -- для отвода глазъ". А между темъ многіе изъ благоразсудительныхъ читателей "Богословскаго Въстника" нашли въ стать в Муретова не малый соблазнъ для себя. "Да неужели,--спрашивали насъ многіе, - Ренанъ, дъйствительно, заслуживаетъ той похвалы, которую ему воздаетъ профессоръ православной духовной академіи? Отчего же раньше другіе ученые говорили о Ренанъ иное?".. И намъ пришлось успокаивать волнующихся только тёмъ, что съ профессоромъ Муретовымъ случилось чтото непонятное и странное.

Муретовъ хочетъ увёрить своихъ читателей, что онъ восхваляетъ Ренана, только какъ художника. Но это положительно невёрно. Въ своей стать онъ превозноситъ Ренана, какъ необычайнаго генія вообще. Онъ ставитъ его выше всёхъ уче-

ныхъ жизнеописителей Інсуса Христа, выше всёхъ, какъ онъ говорить, Паулюсовь, Неандеровь, Шенкелей, Страуссовь (т. е. Штраусовъ), Гаусратовъ, выше Газе, Вейсса, Бейшлага и особенно выше-крайне ненавистныхъ почему-то для г. Муретова-Кеймовъ, Фарраровъ и Дидоновъ. По словамъ проф. Муретова, Ренанъ на каждой строкъ своей кпижки, за каждымъ образомъ ея, въ каждой мысли является плубокимо знатокомо дъ-.и, несравнимымъ ни съ Шенкелемъ, ни съ Гаусратомъ, ни съ Кеймомъ". "Ренанъ, -- говоритъ Муретовъ, -- не есть только ученый экзегеть, сухой аналитикь и толкователь въ смыслё школьномъ; онъ художникъ, синтетикъ и историкъ". "Ренанъ не только художникъ слова, --- но и живописецъ великихъ образовъ исторіи. Съ поразительною живостію Ренанъ рисуетъ историческую и географическую обстановку Евангельскихъ событій". "Ученая слава взята имъ съ боя". Ренанъ "всесторонне изучилъ новъйшую литературу—свътскую и богословскую", онъ "глубокій знатоко классиковъ, Библіи, памятниковъ древне-іудейской письменности, -- великій семитологъ и оріонталистъ" и т. д. и т. д. Но чтобы вполнъ ознакомить читателя съ тъмъ похвальнымъ словомъ, какимъ почтилъ Ренана нашъ православный богословъ, для этого нужно было бы переписать его все полностію, такъ какъ, собственно говоря, вся статья Муретова есть не что иное, какъ сплошной панегирикъ Ренану.

Единственное пятнышко, которое Муретовъ еще, повидимому, усматриваетъ у Ренана,—это его грубое невъріе и безбожіє; но Муретову хотълось бы смыть съ своего идола даже и это пятнышко. Вотъ почему онъ изъ всёхъ силъ старается представить намъ этого отъявленнаго атеиста даже человъкомъ върующимъ, по крайней мъръ, хотя въ душъ, внутренно. Но дошедши до этой крайности, Муретовъ начинаетъ оправдывать Ренана тъмъ, что онъ боялся будто бы общественнаго мнънія и потому только не объявилъ себя върующимъ открыто, что онъ боялся именно того, что тогда скажутъ о немъ либералы, соціалисты, республиканцы, интеллигенты?

Но чтобы точнъе оцънить статью проф. Муретова, для этого необходимо разсмотръть въ частностяхъ, въ чемъ именно нашъ профессоръ полагаетъ достоинства Ренана и за что онъ

такъ щедро восхваляеть его. Само собою понятно, что рѣчь идетъ только о сочинении Ренана "Жизнь Іисуса"; другимъ трудамъ Ренана самъ Муретовъ не придаетъ никакого особеннаго значенія. "Не напиши Ренанъ Жизнь І исуса,—говоритъ Муретовъ,—онъ не былъ бы тѣмъ, что онъ есть, но стоялъ бы въряду прочихъ ученыхъ отрицательнаго направленія, имя же имъ легіонъ. И наоборотъ: сожгите всѣ томы Ренана или уничтожъте на нихъ имя автора, но оставьте за нимъ одну Жизнь Іисуса, и его историческая извѣстность обезпечена за нимъ надолго".

Въ чемъ же проф. Муретовъ усматриваетъ достоинства Ренановой "Жизни Іисуса?"

1. Въ томъ, что сочинение Ренана не есть капитальное и ученое, обширное многотомное изследование. "Название книги,---го-ворить профессоръ, --- для такого сочиненія слишкомъ пышно. Это-книжка, брошюрка, все, что угодно, только не книга и не томъ". И что-же? "Всемірная извъстность и историческая слава за брошюрку!" восклицаетъ Муретовъ, переставшій почему-то любить многотомныя сочиненія німецких ученых и начавшій восхвалять брошюрки за ихъ простоту и краткость. Впрочемъ, ученый профессоры впаль здёсь въ маленькую ошибку. Конечно, им не знаемъ, каково, по объему, сочинение Ренана, бывшее въ рукахъ профессора Муретова; но шестнадцатое изданіе Ренановой "Жизни Іисуса" и авторизированный нёмецкій переводъ ея въ четвертомъ изданіи заключають въ себѣ XLVI+ 482=528 страницъ! Русскій переводъ ея, при всёхъ его опущеніяхъ, указанныхъ нами выше, пом'вщается на 382 страницахъ самой мелкой и убористой печати! Такую книгу едва-ли можно называть брошюркою. Впрочемъ, Муретовъ сознается, что сочинение Ренана, находившееся даже и у него подъ руками,--не само по себъ брошюрка, а оно только можеть стать таковою и займеть не болье, если не менье, восьми-семи печатныхъ листовъ только въ томъ случай, если опустить изъ него общія и теоретическія разсужденія, которыхъ неумъстность сознаеть (будто-бы) самъ Ренанъ, если частью уничтожить и частью поместить въ строку, или отдёльно въ приложеніи совершенно подъ часъ безполезныя цитаты, избрать болже убористый шрифтъ, увеличить длину и количество строкъ и т. д. Странно, что все это понадобилось для того, чтобы доказать, что Ренанъ одной брошюркой пріобрель всемірную известность.

- 2. Не менъе важное достоинство книги Ренана проф. Муретовъ усматриваетъ также въ художественности ея слова или языка (стиля). Въ этомъ отношении Ренанъ стоитъ будто-бы даже выше Виктора Гюго и Тэна; изъ русскихъ писателей Муретовъ не безъ боязни рѣшается поставить въ этомъ отношеніи въ нижое сравненіе съ Ренаномъ "одного только безсмертнаго Грановскаго".--Правда, языкъ Ренана действительно отличается живостію, бойкостію, легкостію и образностію, но за то онъ нечуждъ и чисто бульварной болтливости, пустословія, развязности газетнаго фельетониста. Само собою понятно,-и этого никто не станетъ отрицать,-что по языку Ренанъ стоитъ несравненно выше богослововъ схоластической эпохи и даже почти всёхъ нёмецкихъ жизнеописателей Христа; но за то у него вовсе нътъ того достоинства; нътъ той серьезности, съ какими следовало бы говорить ученому мужу о такомъ высокомъ предметъ, какъ предметъ Евангельской исторіи. Бульварному языку Ренана, по откровенному признанію самаго г. Муретова, завидуеть даже и онъ, академическій профессоръ, и несомнънно старается подражать ему-по крайней мъръ въ разбираемой статьъ, -- для чего свое развязное, а по мъстамъ-и болтливое изложение онъ укращаетъ и "оживляетъ" даже такими мъщанскими остротами, какъ приведенное у него изреченіе какого-то плохого живописца указывавшаго на свою картину: "се левъ, а не песъ".
- 3. Далъе,—г. Муретовъ приходитъ въ восторгъ отъ того, что "свою Жизнъ Іисуса Ренанъ посвящаетъ не въ честь ка-кой-либо ученой знаменитости, не памяти незабвеннаго наставника, не высокоученому другу, не для школьныхъ споровъ или учено-литературныхъ дебатовъ", а что онъ "посвящаетъ свою книгу чистой душъ сестры своей Генріэты" и что онъ вообще "старается вынести свою науку изъ тъснаго кабинета". Но не ошибается ли въ этомъ случаъ нашъ ученый профессоръ? Спорить не будетъ; но намъ кажется, что не достоинство, а не-достатокъ, опошленіе и униженіе науки, ея паденіе долженъ

быль усматривать истинный ученый въ томъ, когда науку хотять сдёлать достояніемъ улицы и бульвара; улицё нужно давать изъ ученаго кабинета и академической аудиторіи только то, что ей прійдется по плечу, а не науку вообще. Что же касается того, кому авторъ посвящаеть свой трудъ—высоко-ученому ли другу или любимой сестрё своей,—то къ достоинствамъ работы это обстоятельство ничего не прибавляеть.

4. Одно изъ выдающихся достоинствъ Ренановой "Жизни Інсуса" проф. Муретовъ находить также и въ способъ составленія ея. Пов'тривъ легкомысленно Ренану на слово, нашъ профессоръ говоритъ: "Не въ ученомъ кабинетв какого-либо современнаго и матеріально обезпеченнаго профессора, съ усовершенствованною лампою (!), съ вентиляцією по последнему слову гигіены, на какомъ-либо новоизобретенномъ кресле (?!), среди безконечныхъ полокъ со всевозможными справочными изданіями, -- писалъ Ренанъ свою книгу. Кабинетомъ ему служила бедная хижина Маронита на высотахъ Ливана. Вмёсто усовершенствованной лампы Ренану свётило солнце... А свидътелями его думъ и вдохновителями были мъсяцъ и звъзды... Новыйшія вентиляціи замынялись тымь самымь вытромь, коего гласъ и дыханіе слышишь, а не знаешь, откуда приходить и куда уходить онъ... (Что подъ этимъ разумвется?) Наконецъ, библіотекой и первоисточником учености Ренанъ им влъ свои, прежде добытыя имъ и уже ранве претворенныя по своему въ духовномъ организмъ своемъ, свъдънія по исторіи и географіи Святой Земли, по восточнымъ языкамъ, —знанія Библіп, древне-греческой литературы и пр. и пр. Руководствомъ же при пользованіи этими источниками Ренану служили: непосредственное соверцаніе евангельских в містностей, дышаніе воздухомъ Святой Земли, инстинктъ художника и Евангелія.... Ренанъ писалъ свою Жизнь Іисуса безъ цитатъ... Ренанъ не справляется, не доказываетъ, не разсуждаетъ, не споритъ, не отбираетъ голоса ученыхъ судей, не сцепляеть одинь авторитеть съ другимъ. --- онъ, если угодно, даже, повидимому, и не пишетъ: онъ какъ бы просто видить, слышить, знаеть, говорить, показываеть".

Мы привели эту многословную выдержку изъ статьи Муре-

това только для того, чтобы показать читателю, что и русскій профессоръ можетъ пустословить никакъ не меньше французскаго академика, которому онъ такъ обильно воскуряетъ свой онміамъ. Но правды въ этомъ пустословін не много. Смемъ увърить благосклоннаго читателя, что Ренанъ писалъ свою книгу точно такъ же, какъ и всв матеріально прекрасно обезпеченные нъмецкіе жизнеописатели Христа писали свои сочиненія, т. е., въ своемъ прекрасномъ и уютномъ парижскомъ кабинетъ, съ усовершенствованною вентиляціею, сидя на роскошномъ креслъ лучшей парижской работы, при отличной и свътдой ламив (удивляемся, что г. профессоръ такъ живо интересуется этими вещами!); при всемъ этомъ, Ренанъ точно такъ-же, какъ и кропотливые нёмецкіе ученые, быль окружень богатою библіотекою и справочными изданіями на пыльныхъ полкахъ, а руководили имъ его нъмецкіе и отечественные наставники. Въ русскомъ заграничномъ переводъ Ренановой "Жизни Інсуса" дъйствительно нътъ ни одной цитаты, потому что всю онъ самовольно опущены переводчикомъ. Но профессору духовной академін по каседръ св. Писанія Новаго Завъта не сявдовало бы пользоваться такою ненаучною и легкомысленною работою. какъ этотъ плохой русскій переводъ. Мы посов'ятывали бы ему заглянуть въ подлинникъ одного изъ позднейшихъ изданій Ренановой "Жизни Іисуса", исправленныхъ уже авторомъ. Тогда онъ увидёль бы, что восхваляемая имъ книга Ренана загромождена цитатами болве всякаго нвмецкаго многотомнаго сочиненія. Въ шестнадцатомъ изданіи ея мы насчитали, напр., свыше 2000 цитать, въ которыхъ Ренанъ ссылается не на "дышаніе воздухомъ Святой Земли", а на мишну, іерусалимскій и вавилонскій талмуды съ ихъ различными трактатами, какъ они указаны ему Норкомъ-Pesachim, Baba kama, Baba Bathra, Sota, Peah, Aboda zara, Sanhedrin, Baba mezia, Schebiit, Taanith, Bereschith Rabba, Ghagiga, Schabbath, Ioma, Maaser scheni, Schekalim и многое множество другихъ въ этомъ же родъ; далъе Ренанъ ссылается часто въ своихъ цитатахъ на Іосифа Флавія, Филона, Лукіана, Плинія, Цицерона, Тацита, Валентина, Маркіона, Страбона, Папія, Епифанія, Амміана

Марцелина, Іустина, Евсевія, Иринея, Климента Римскаго, Климента Александрійскаго, Оригена, Тертулліана, Іеронима, Евтихія, Григорія Назіанзина, Златоуста, Өеофилакта и мн. др., наконецъ-на Гильгенфельда, Орелли, Генцена, Момзена, Лепciyca, de Rougé, de Vogué, Guigniaut и т. д. и т. д., -т. е., точь-въ-точь такъ же, какъ и въ нёмецкихъ многотомныхъ Leben'axs Iesu, какъ выражается г. Муретовъ. Въ настоящей своей статьв г. Муретовъ слишкомъ ожесточенно нападаеть на нъмецкія книги, изобилующія цитатами. Но мы совершенно не понимаемъ, чъмъ ему стали мъшать эти цитаты и отчего онъ теперь превратились у него прямо въ недостатокъ ученыхъ трудовъ. Знаемъ только, что эти нападки у Муретова не самостоятельны; онъ суть также результать увлечения Ренаномъ, который во "введенін" къ своей "Жизни Інсуса" действительно высказываеть свое недовольство на этотъ пріемъ нёмецкихъ ученыхъ потому, что "сложная система подстрочныхъ примъчаній даеть читателю возможность провёрять по источникамъ всь утвержденія текста" и что поэтому писателю "следуеть строго ограничиваться приведеніемъ цитатъ первой руки, т. е., указаніемъ подлинныхъ м'єсть оригинала". Ясно, что гордый и самолюбивый Ренанъ, а за нимъ и нашъ почитатель его Муретовъ боятся контроля со стороны критики, они хотъли бы, чтобы читатели ихъ върили имъ только на слово, каждый фантастическій вымысль принимали съ благоговініемъ, какъ изреченія дельфійскаго оракула. Нечего сказать, хороша была бы наука у такихъ ученыхъ! Что касается Ренана, то контроль его цитатъ, какъ извъстно, дъйствительно причинилъ ему много непріятностей; не случилось-ли чего-либо подобнаго и съ профессоромъ Муретовымъ? И не здъсь ли слъдуетъ искать истинную причину его восхваленія всякой брошюрки безь цитать? Не знаемъ, надолго ли нашъ профессоръ останется при своемъ мивнін; но на Ренана критика произвела благопріятное воздвиствіе. Въ последнихъ изданіяхъ своей книги онъ уже охотно отсылаеть своихъ читателей за справками къ своимъ руководителямъ, — каковыми для него были: 1) M. Albert Réville, pasteur de l'église wallonne de Rotterdam; 2) M. Reuss, professeur à la faculté de théologie et au séminaire protestant de Strasbourg; 3) M. Michel Nicolas, professeur à la faculté de théologie protestante de Montauban; 4) Dr. Strauss; 5) M. Gustave d'Eichthal; 6) T. Colani, professeur à la faculte de théologie et au séminaire protestant de Strasbourg; 7) A. Stap; 8) Rinter de Liessol и мн. др. Послѣ этого можно только удивляться тому, что профессоръ Муретовъ наивно воображаетъ, будто бы Ренанъ писалъ свою книгу въ хижинѣ Маронита, сидя на высотахъ Ливана, съ пустыми руками, безъ пыльныхъ полокъ книгъ и библіотечныхъ шкафовъ, подъ руководствомъ только одного "дышанія воздухомъ Святой Земли"!...

Наконепъ 5, особенное достоинство Ренана профессоръ поставляетъ "вт научно-художественномт постижении еваниельской исторіи, -- въ задачь, до Ренановой Жизни Інсуса никогда и никъмъ такъ ясно не сознававшейся и не ставившейся въ отношеніи къ евангельской исторіи; и послѣ Ренановой Жизни Іисуса, не смотря на многочисленныхъ и по учености сильныхъ подражателей, до днесь никвмъ (конечно, за отсутствіемъ необходимыхъ тутъ не только огромной учености, но столь же большаго таланта) не осуществленной даже и съ приблизительно равнымъ Ренану мастерствомъ". По мивнію профессора Муретова, при изложеніи евангельской исторіи "наилучшимъ руководителемъ долженъ быть художественный тактъ (La raison d'art)". "Въдь дъло тутъ идетъ, говоритъ Муретовъ, не о передачь событія во всьхъ подробностяхъ, коихъ невозможно провърить, --- но о томъ, чтобы уловить самую душу исторіи, постигнуть ея высшій и действительный смысль, ея идею. Здёсь важно не опредъленіе достовърности въ каждой мелочи, но справедливость общаго пониманія и втрность общаго цвта". Т. е., Муретовъ хочетъ того, чтобы изъ рукъ ученыхъ исторія перещла въ руки поэтовъ, чтобы историческая наука превратилась въ историческій романъ. У Ренана все это, действительно, такъ и вышло: у него нътъ исторіи, у него-только историческій романъ; но и романъ этоть-довольно плохой, по той простой причинъ, что онъ написанъ человъкомъ, не обладавшимъ, повидимому, истиннымъ поэтическимъ дарованіемъ.

Муретовъ силится прославить своего Ренана, какъ геніальнаго художника въ области исторіи. Но Ренанъ-вовсе не художникъ. Художественнымъ произведениемъ можетъ быть названо только такое произведение, въ которомъ вездъ господствуетъ строгое и вполнъ гармоническое соотношение между идеею и ея выраженіемъ. Малейшее нарушеніе этой гармоніи между идеею и формою ея отнимаетъ у произведенія все его художественное значеніе; прекрасное обращается въ отталкивающее, гнетущее, неестественное и дожное. Когда преимущество отдается идев, произведение является тенденціознымъ, сухимъ и безжизненнымъ; когда перевъсъ надъ идеею получаетъ форма, произведение оказывается пустымъ, ложнымъ, несоответствующимъ дъйствительности или исторической правдъ; въ немъ царить дишь вымысль, фантазія и ложь. Такова именно и есть книга Ренана. Ренанъ сочинило, измыслилъ жизнь Інсуса Христа, нбо онъ изображаетъ ее, не какою она была, а какою она, по его фантастическому представленію, только могла быть. Вотъ почему въ книгъ Ренана и встръчаются такія сцены, для которыхъ въ дъйствительной исторіи не было и нътъ никакого основанія и которыя, по своей явной лжи и неестественной фантастичности, являются просто гадкими и отвратительными. Таково, напр., у Ренана объяснение скорби и слезъ Роспода нашего Інсуса Христа въ Геосиманскомъ саду въ ночь предъ предстоявшими Ему страданіями. "Въ этотъ моменть, говоритъ Ренанъ, пробудилась Его человъческая природа. Быть можеть, Его угнетало сомнине въ святости Его дила. Ужасъ и нервшительность овладели Имъ и повергли Его въ уныніе, которос было хуже смерти... Быть можеть, въ Немъ зашевелились тогда некоторыя изъ техъ трогательныхъ воспоминаній, которыя сохраняють сильные характеры и которыя произають ихъ иногда какъ мечъ. Не вспомниль ли Онъ о светлыхъ ручейкахъ галилейскихъ, у которыхъ Онъ могъ бы прохладиться, о виноградникахъ и смоковницахъ, подъ которыми Онъ могъ бы отдохнуть, о девахъ, которыя бы могли Его полюбить?"... Такъ вотъ отчего до кроваваго пота молился и плакалъ Спаситель въ Геосиманскомъ саду! Вотъ о чемъ Онъ тужилъ и скорбелъ! О галилейских ручейках и смоковницах ! Можно ли что еще сказать безумнъе?... И это Муретов в называеть "историко-художественным пониманіем евангельской исторіи"!...

Но вотъ еще одно мъсто изъ Ренановой "Жизни Іисуса". Полюбуемся, читатель, еще разъ "историко-художественнымъ пониманіемъ евангельской исторіи" французскаго фантазера, котораго профессоръ Муретовъ восхваляеть, между прочимъ, еще и за то, что онъ будтобы съ особенно-теплою любовію относится въ лицу Основателя христіанства. "Інсусъ съ самаго дътства быль въ сопротивлении родительскому авторитету... По крайней мере, не подлежить сомнению, что родственныя узы имъли для Него весьма мало значенія. Его семья, повидимому, не любила Его, а въ некоторые моменты и Онъ самъ былъ къ ней жестокимъ. Какъ всв люди, подавленные исключительно одною идеею, Іисусъ достигъ до того, что уже ни во что не ставиль кровныя узы... Скоро, въ смёломъ возстаніи противъ природы, Онъ долженъ былъ пойти еще далве, и мы увидимъ, какъ Онъ попретъ ногами все, что происходить отъ человъка, узы крови, любви, отечества"... "Онъ не избъгалъ увеселеній и съ охотою шель на свадебныя пирушки. Одно изъ Своихъ чудесъ Онъ совершилъ именно для того, чтобы сдълать веселымъ свадебный пиръ въ маленькомъ городкъ. На востокъ эти празднества бывають вечеромъ. Каждый несеть свътильникъ; вращающіеся взадъ и впередъ свътильники производять пріятное впечатлівніе. Інсусь любиль эту живую и одушевленную картину"...

Но особенно гадко и отвратительно у Репана его "художественно-историческое пониманіе" чудеснаго воскрешенія Лазаря. Вотъ оно. "Опечаленные дурнымъ пріемомъ, который встрѣтило въ столицѣ царствіе Божіе, друзья Іисуса, говоритъ Ренанъ, пожелали большого чуда, которое бы живо потрясло іерусалимское невѣріе. Всего убѣдительнѣе, по ихъ мнѣнію, въ этомъ отношеніи могло бы быть воскрешеніе изъ мертвыхъ какого либо общеизвѣстнаго въ Іерусалимѣ человѣка... Должно помнить, что въ угрюмомъ и педантичномъ городѣ Іерусалимѣ, въ этомъ враждебномъ и ожесточенномъ обществѣ, Іисусъ уже не

могъ всегда вполнъ управлять собою. Не Онъ, а люди виноваты въ томъ, что Его нравственное чувство отчасти утратило свою первоначальную чистоту. Доведенный до последней крайности, и почти изнемогая подъ бременемъ своего призванія, Онъ иногда предоставляль себя теченію обстоятельствь. Разделяя въ этомъ случай судьбу всёхъ великихъ, божественныхъ личностей, Онъ, можно сказать, скорбе подчинялся чудесамъ, которыхъ отъ Него требовало общественное мнѣніе, чѣмъ творилъ ихъ самъ... Молва уже приписывала Інсусу два или три дъла въ этомъ родъ. Семейство Виеанское не трудно было вмъшать въ желаемое чудо такъ, что оно могло ему содъйствовать, почти само того не замъчая. Лазарь, повидимому, быль боленъ... Быть можетъ, Лазарь, еще совсемъ бледный отъ бользни, надълъ саванъ, далъ себи обвязать пеленами, какъ мертвеца, и отнести въ свою семейную гробницу... Мароа и Марія вышли изъ Виеаніи на встрічу Інсусу и, не вводя Его въ селеніе, повели прямо къ пещеръ... Інсусъ пожелаль видъть еще разъ бывшаго своего любимца; и когда отвалили плиту, то вышель Лазарь въ пеленахъ и саванъ, съ повявками на головъ. Это появление естественно всъ должны были принять за воскресеніе"... Вотъ какъ, по Ренану, произошло "воскрешеніе Лазаря", т. е. это было будтобы не чудо, а простой обманъ. "Пусть довольствуется, кто желаеть, этимъ объясненіемъ", скажемъ словами о. Владиміра Гетте; — "мы же думаемъ, что гораздо разумнее верить чуду такъ, какъ оно разсказано Евангеліемъ".

Въ приведенномъ "художественно-историческомъ" объяснении воскрещения Лазаря уже, должно быть, "уловлена самая душа исторіи, постигнуть ея высшій и дъйствительный смыслъ и цвъть, ея идея", какъ о томъ думаетъ нашъ ученый профессоръ православнаго богословія! И за подобное пониманіе евангельской исторіи онъ такъ усердно восхваляетъ грязнаго атеиста!.. Но чтобы ознакомить своихъ читателей подробно со ветым характеристическими сторонами того "художественно-историческаго пониманія евангельской исторіи", которое раскрывается Ренаномъ въ его книгъ и отъ котораго приходить въ неопи-

санный восторгь Муретовъ, для этого намъ пришлось бы переписывать адъсь всю книгу Ренана; но это уже не входить въ нашу задачу. Вообще же скажемъ, что ложь и несоответствіе исторической правді, полный произволь необузданной и очень часто пошлой фантазіи, самое небрежное отношеніе къ несомненнымъ историческимъ памятникамъ, совершенно отталкивають всякаго благоразумнаго читателя оть книги Ренана. Только любители различныхъ пикантностей и грязныхъ пасквилей, кощунственнаго отношенія къ христіанской религін и богохульства или грубые практическіе атенсты, легкомысленные невъры могутъ дочитать эту книгу до конца безъ отвращенія, безъ продолжительныхъ перерывовъ. Какъ серьезные люди не позволяють себъ любоваться сальными и безправственными картинами, потому что не находять въ нихъ ничего хорошаго и достойнаго ихъ вниманія, хотя легкомысленная молодежь нервако и увлекается ими потому, что онв сальны и безиравственны; такъ люди высоконравственные и зравомыслящіе несомивню должны относиться и къ пасквильному роману Ренана. Мы знаемъ многихъ серьезныхъ людей, которые бросали отъ себя эту восхваленную и превознесенную Муретовымъ "брошюрку" послъ прочтенія нъсколькихъ страницъ, не дошедъ даже до того мъста, гдъ говорится о "сестрахъ Іисуса", "вышедшихъ въ замужество въ Назаретв".

Мы положительно отказываемся понять, какимъ образомъ профессоръ Муретовъ могъ получить отъ Ренановой "Жязни Іисуса" впечатлѣніе совершенно противоположное нашему. Вотъ какъ онъ разсказываетъ о своемъ впечатлѣніи. "Книга Ренана, говоритъ онъ, создаетъ такую иллюзію, которая какъ-бы магически очаровываетъ читателя, ципенить его критическую силу и дѣлаетъ изъ него послушнаго медіума автора... Вы невольно увлекаетесъ, книга приковываетъ къ себѣ ваше вниманіе и воображеніе, вы какъ бы слѣдуете вмѣстѣ съ авторомъ за Христомъ, въ обществѣ Его учениковъ, по Галилеѣ, —внимаете словамъ любви, блаженства, радости, — вы незамѣтно переходите потомъ въ Іерусалимъ, начинаете негодовать на этихъ тупыхъ умниковъ и тяжелосердыхъ книжниковъ, безъ всякаго

въ себъ удивленія начинаете находить удовольствіе въ грозныхъ обличенияхъ Христа. Все время вы были послыдователемь Христа и апостоломь... и вдругь въ концъ концовъ, вы какъ будто потеряли Христа, перестали благоговъть, сдълались Іудою... Сила Ренановой иллюзін именно въ томъ и состоить, что читатель незамьтно и неводьно, какъ бы во снъ ные гипнозь, изъ ученика постепенно превращается въ предателя, изъ искренняго и върующаго апостола-въ измынника и клеветника... Только уже тогда, когда дочитано последнее слово книги, вы замечаете обманъ и сожалеете, что дозволили, хотя бы только минутное, затмение въ своемъ сердце пресветляго лика Безгрешнаго Искупителя... Вы какъ бы присутствовали при незамътномъ въ глубокой тьмъ ночи предательскомъ поцёлуё, какъ бы слышали Іудино: радуйся, учитель!... и подобно ап. Петру, полусознательно и вив себя, вы хватаетесь за мечъ... критики и обличенія... Но уже поздно, предатель выдаль Христа на поругание врагамъ... Вы поддались обману, невольно какъ бы отреклись, хотя на минуту от Христа... и вамъ ничего не остается, какъ только смыть ничистоту этого очарованія горькими слезами покаянія"...

Итакъ, вотъ какое сильное, магическое впечатлъніе пустая книга Ренана могла произвести на профессора нашей духовной академіи! Трудно было бы повёрить этому, если бы самъ г. Муретовъ печатно не сознался въ своемъ малодушім и легковъріи. Ренанъ, какъ оказывается, дълалъ съ нашимъ ученымъ, что хотълъ,-игралъ имъ, какъ кошка мышкою. Сначала онъ его очароваль, потомъ оценениль его критическую силу, сделаль изъ него своего послушнаго медіума и, наконецъ, увлекъ съ собою; онъ обращалъ его въ песледователя Христова и апостола, онъ же затмиль въ его сердце пресветлый ликъ Безгръшнаго Искупителя, заставилъ его потерять Христа, перестать благоговеть, сделаться изменникомъ и клеветникомъ, незамътно и невольно изъ ученика превратилъ въ предателя, Іуду... Грустная и тяжелая картина! Но все это, впрочемъ, двло совести г. Муретова; жаль только,-и это еще гораздо грустиве,-что, по его словамъ, для него уже поздно-схватиться за мечъ критики и обличенія. Плохо дёло, если профессору даже и Ренанъ не по-плечу, и если вмёсто разоблаченія его лжи онъ будеть на своей канедрё предъ своими молодыми слушателями только заливаться поздними горькими слезами покаянія... Но мы увёрены, что у г. Муретова все это была только иллюзія.

Свящ. Т. Буткевичъ.

# Въра и Разумъ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 7.

АПРЪЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοδμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Апр $\pm$ ля 1893 года. Цензоръ, Прото $\stackrel{\cdot}{}$  існьовъ.

## СЛОВО

Преосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго,

по освящении храма въ Харьковской третьей мужской гимназіи.

Объ участіи мірянъ въ дѣлѣ церковнаго учительства.

Не мнози учители бывайте, братія моя, въдяще, яко большее осужденіе пріимемя: много бо согръщаемя вси. (Іак. 3, 1).

Благодареніе Богу, трудъ устроенія сего св. храма, начатый робко, но съ върою и съ упованіемъ на помощь Божію, нынъ благополучно оконченъ. По молитвамъ церкви онъ освященъ благодатію Божіею и сталъ домомъ Божінмъ. Поздравляю, братіе, ваше учебное заведеніе съ пріобрѣтеніемъ этой духовной сокровищницы. Изъ нея, какъ изъ чистаго источника, вы будете почерпать благодатныя впечатлёнія вёры, вдохновеніе молитвы, благія мысли, намфренія и надежды, —и на всф ваши добрыя начинанія и труды Божіе благословеніе. Пріятно было слышать, что на устроеніе этого храма приносили посильныя пожертвованія не только здішніе наставники, но и воспитанники, пожелавшіе лучше употребить свои сбереженія на это святое діло, чімъ на удовольствія, свойственныя молодости. Все это свидътельствуеть о любви къ храму Божію и чувствъ благочестія, одушевляющихъ ваше училище.

Но наша обязанность утверждать и упрочивать въ душахъ вашихъ наставленіями слова Божія и эту любовь къ храму и эти благочестивыя чувствованія. Храмъ есть одно изъ многихъ учрежденій церкви. Съ любовію къ нему надобно пріобрѣтать любовь ко всей церкви Божіей со всѣми ея догматами, уставами, обрядами, священными обычаями и со всею ея красотою. Влагочестивыя чувствованія должны быть утверждаемы на убѣжденіяхъ разума въ божественномъ происхожденіи церкви, ея ученія и законовъ и въ благотворности ея вліянія на жизнь и преуспѣяніе христіанскихъ народовъ. За эти убѣжденія, за чистоту и полноту вашей вѣры во едину, святую, соборную и апостольскую церковь вамъ придется еще бороться со многими современными ложными ученіями и сужденіями о церкви.

Правда, нынъ замътно нъкоторое освобождение умовъ нашихъ образованныхъ людей изъ подъ гнета ложныхъ философскихъ ученій и пробужденіе ихъ вниманія къ дъламъ религіи и церкви. Но какъ послъ густаго и смраднаго дыма не скоро освѣжается воздухъ, а раздраженные глаза не скоро начинають распознавать окружающіе насъ предметы: такъ и послѣ омраченія умовъ горделивыми мечтами и ложными ученіями не скоро проясняется наше сознаніе и съ трудомъ усвояются чистыя истины вфры. Они перемфшиваются въ разстроенныхъ умахъ съ утвердившимися предразсудками, односторонними и ложными понятіями. Очевидно, нужно еще время и усиленные труды, чтобы могли въ сознаніи многихъ изъ нашихъ ученыхъ людей придти въ единеніе и согласіе догматы віры съ законными требованіями науки, и чтобы умы отръшились въ сужденіяхъ о предметахъ въры отъ напрасныхъ и неумъстныхъ притязаній человъческаго знанія.

Намъ извъстны въ христіанскомъ міръ два рода лю-

дей, разсуждающихъ и пишущихъ о религіозныхъ вопросахъ: пастыри и служители церкви, т. е. учители по призванію, поставляемые на это дібло церковною властію, и міряне, или, какъ нынѣ называють, свътскіе люди, т. е. члены церкви не посвященные и не принадлежащіе къ церковному клиру, занимающіеся изслѣдованіемъ христіанскихъ истинъ по свободному расположенію и духовному влеченію. Первыхъ немного, такъ какъ число ихъ опредъляется потребностію и нуждами церкви: последнихъ можетъ быть не ограниченное количество, судя по духу времени, располагающему къ дъламъ религіи, или отвлекающему отъ нихъ. Для первыхъ служение духовному просвъщению обязательно, и они могутъ быть только побуждаемы и поощряемы къ ревностному исполнению этого прямаго своего долга; вторыхъ, при увлеченіи религіозными вопросами, какъ видимъ изъ исторіи церкви, особенно изъ словъ Св. Григорія Богослова, можеть быть такъ много, что ихъ приходится ограничивать и остерегать. Къ нимъ, очевидно, и относится приведенное нами наставление св. Апостола Іакова: не мнози учители бывайте, братія моя, въдяще, яко большее осуждение примемь: много бо согрышаемь вси.

Нынѣ особенно много появилось учителей изъ мірянъ, устно и печатно разсуждающихъ о предметахъ вѣры, и при томъ съ необычайною смѣлостію распространяющихъ въ христіанскомъ обществѣ самыя разнообразныя, такъ называемыя либеральныя (свободныя) сужденія о предметахъ вѣры въ большинствѣ невѣрныя, а иногда и злонамѣренныя. Намъ скажутъ эти свободные мыслители: "мы—не учители, мы никому не навязываемъ нашихъ взглядовъ и сужденій; но думать и писать обо всемъ воленъ всякій, гдѣ есть свобода мысли и слова". Такъ; но для чего они разсуждаютъ вслухъ и печатаютъ свои сочиненія? Конечно, для того, чтобы ихъ

слушали и произведенія ихъ читали. Почему они ведуть пренія и защищають свои воззрѣнія? Очевидно, для того. чтобы дать торжество своимъ сужденіямъ и пріобрѣсть себѣ единомысленниковъ; а это значить знакомить съ своими воззрѣніями тѣхъ, которые ихъ не имѣли, и измѣнить образъ мыслей у тѣхъ, которые дотолѣ думали иначе; а это именно и значить—учить. Но такъ какъ проповѣди этихъ учителей оказываются вредными для чистоты вѣры и нравственной жизни христіанъ православныхъ: то и настоитъ нужда опредѣлить истинное значеніе и достоинство ихъ дѣятельности, и указать имъ надлежащее мѣсто въ христіанскомъ обществѣ.

Чтобы имѣть твердыя основанія для сужденій объ этихъ новыхъ учителяхъ вѣры въ нашемъ отечествѣ, мы изложимъ сначала наставленія слова Божія и церкви о церковномъ учительствѣ вообще, потомъ о правахъ на участіе въ этомъ учительствѣ мірянъ, и наконецъ, объ условіяхъ, при которыхъ это участіе можетъ быть допускаемо и признаваемо благотворнымъ, или же должно быть отвергаемо какъ вредное, и сами его проповѣдники должны быть признаваемы стоящими за оградою церкви, и слѣдовательно чуждыми для истинныхъ ея членовъ.

Въ церкви, основанной Искупителемъ нашимъ, Господомъ Іисусомъ Христомъ, нѣтъ другихъ учителей, кромѣ Его Самого. "Вы не называйтесь учителями, говоритъ Онъ: ибо одинъ у васъ учитель—Христосъ, всѣ же вы—братья" (Мат. 23, 24). Если Апостолъ Павелъ говоритъ, что Христосъ для созиданія церкви поставилъ "однихъ апостолами, другихъ пророками, иныхъ евангелистами, иныхъ пастырями и учителями" (Еф. 4, 11): то это не значитъ, чтобы всѣ эти созидатели церкви могли каждый по своему разумѣнію продолжать и развивать пре-

поданное имъ отъ Христа ученіе, а только, что они получили право, силу и способность передавать другимъ это ученіе въ точномъ и неизмінномъ виді, какъ сами его приняли. Господь не сказалъ имъ: примите мое ученіе и развивайте его дальше, какъ признаете лучшимъ примънительно къ различнымъ людямъ, обстоятельствамъ и духу всякаго времени, а сказалъ точно и опредъленно: "идите, научите всѣ народы, крестя ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, уча ихъ блюсти все (безъ измъненія), что Я заповъдаль вамъ" (Мат. 28, 19. 20). Чтобы Его Апостолы и ихъ ученики, которые въ свою очередь должны были учить последующія поколенія, по немощи человъческой, не исказили Его ученія. Онъ даль имъ на вст времена руководителя—Духа Святаго, чтобы Онъ "пребывалъ съ ними въ въкъ, научалъ ихъ всему, и напоминалъ имъ все", что говорилъ имъ Христосъ (Іоан. 14, 16. 26). Итакъ, учители церкви получили это имя только потому, что они суть передаватели изъ въка въ въкъ грядущимъ поколъніямъ единаго и неизмъннаго ученія единаго истиннаго учителя Христа. И мы въруемъ, что Охранитель ученія Христова и просвътитель его проповъдниковъ-Духъ Святый со времени сошествія Своего на Апостоловъ досель пребываеть въ перкви и "наставляетъ ихъ на всякую истину" (Іоан. 16, 13). Онъ и нынъ въ таинствъ Священства поставляетъ пастырей и учителей, изъ которыхъ высшіе руководятъ низшихъ, и всъ вмъстъ со всею истинною православною церковію хранять ученіе Христово во всей его чистотъ и неприкосновенности. Кто знаетъ исторію церкви, тоть знаеть и то, съ какимъ тщаніемъ и опасливостію она хранить пропов'вданное Апостолами ученіе Христово. Избранный въ епископа до рукоположенія поставляется прелъ сонмомъ епископовъ и на вопросъ:

"какъ въруеши?"-произноситъ символъ въры, и потомъ пространно исповъдуетъ св. догматы и даетъ объть и клятву блюсти ихъ во всей чистотъ и полнотъ. Предназначаемые во пресвитеровъ приготовляются къ своему служенію подъ надзоромъ епископовъ, или довъренныхъ отъ нихъ лицъ, и по поставлении во все время проповъдуютъ подъ ихъ наблюденіемъ. Всякая книга, излагающая ученіе віры, просматривается мужами испытанными въ познаніи въры, и только съ ихъ одобренія выпускается въ свътъ. Такимъ образомъ охраняется чистота ученія Христова въ мирное для церкви время, но всёмъ извёстно, что въ смутныя времена, при усиленіи заблужденій, пастыри церкви возвышають свой голось для обличенія и вразумленія заблуждающихся, наконецъ собираются помъстные и вселенскіе соборы, гдъ голосомъ всей церкви осуждаются ереси и нераскаянные еретики извергаются изъ церкви. Такъ поставленнымъ отъ Господа священствомъ и учительствомъ право правится слово истины (2 Тим. 2, 15).

Нынъ многіе думають, что этими законоположеніями отнимается право у членовь церкви, неполучающихь священнаго рукоположенія, изслъдовать и преподавать другимь ученіе въры, и потому смотрять недоброжелательно на это якобы присвоеніе духовенствомь исключительнаго права церковнаго учительства. Напрасно. На эту подозрительность есть еще основанія въ римской церкви, но не въ православной. Православная церковь радуется появленію между мірянами духовныхь дарованій учительства и ревности къ изслъдованію и изъясненію ученія въры для назиданія всту членовъ церкви; такъ какъ на это учительство мірянъ есть такія же законоположенія, какъ и относительно священства. Духъ Святый по заслугамъ Искупителя обитаетъ во всей церкви, въ каждой душть върующей, и сетьть Хри-

стовъ просвъщаетъ всякаго человъка грядущаго въ міръ (Іоан. 1, 9). Духъ идъ же хощеть дышеть (Іоан. 3, 6) и являеть дары духовнаго въдънія и просвъщенія, когда и гдъ Ему угодно. Св. Апостолъ Павелъ въ первомъ посланіи къ Кориноянамъ (гл. 12 и 14) весьма подробно говорить о различныхъ дарахъ Св. Духа, сообщаемыхъ върующимъ "каждому на пользу" и между прочимъ дары изъясненія писаній и учительства почитаеть доступными и мірянамъ и повелѣваетъ пользоваться ими для "назиданія церкви". Онъ даетъ заповъдь относительно надлежащаго уваженія къ дарованіямъ сообщаемымъ всемъ върующимъ: "духа не угашайте, пророчества (подъ которымъ наиболѣе разумѣется учительство) не уничижайте" (Сол. 5, 20). И съ какою радостію пастыри церкви замъчали и привлекали на общую пользу дарованія учительства въ мірянахъ! И какое обиліе духовныхъ твореній мы наслідовали съ древних времень оть мірянъ остававшихся въ обществъ, или жившихъ въ пустыняхъ и монастыряхъ, но не принимавшихъ священства, изъ которыхъ многимъ было усвояемо великое имя учителей церкви! Сколько ими совершено на пользу церкви разнообразныхъ подвиговъ учительства! Въ краткомъ словъ нътъ возможности изчислять поименно этихъ подвижниковъ въры, но изучайте исторію церкви: тамъ вы увидите въ числъ членовъ церкви неимъвшихъ степеней священства защитниковъ христіанства противъ язычниковъ, сильныхъ борцевъ противъ еретиковъ, составителей церковныхъ пъснопъній, проповъдниковъ въры между народами незнавшими имени Христова, и даже женъ просвътительницъ цълыхъ царствъ върою Христовою, какъ святая Нина просвътительница Грузіи. Но разсмотрите ихъ нравственныя черты, и вы увидите, что это были люди вдохновляемые внутреннимъ призваніемъ и ревностію къ распространенію ученія

Христова; это были избранники и истинныя орудія всепросвъщающаго Духа Божія. Всъ они были въ строгомъ послушаніи церкви и единеніи съ нею, всё глубоко изучали слово Вожіе и хранили священныя преданія, вст отличались высокими добродтелями и подвигами, и иногда, превосходя нравственными совершенствами и духовными дарованіями самихъ пастырей церкви, чтили въ нихъ права священства и церковной власти, принимали отъ нихъ святыя таинства, и ни единымъ словомъ не нарушали почтительности, покорности и уваженія къ нимъ. И у насъ были въ древности поборники православія изъ князей и бояръ, устроявшіе братства для защиты въры и церкви; были изъ пустынниковъ и монаховъ не принадлежавшихъ къ клиру истинные просвътители нашего темнаго народа, обладавшіе чудесными дарованіями и даромъ учительства. И въ нашъ въкъ певърія, благодареніе Богу, мы видимъ у себя писателей изъ мірянъ, благоговъйно участвующихъ въ дълъ церковнаго учительства. сохраняющихъ духовное общение съ пастырями церкви, видимъ и благочестивыхъ женъ, посвящающихъ свои дарованія и труды на составление общеполезныхъ книгъ для просвъщения народа. И церковь радуется на нихъ, и призываетъ на нихъ и на труды ихъ Божіе благословеніе.

Теперь разсмотрите нравственныя черты нашихъ свободныхъ мыслителей и писателей. вторгающихся въ дъло церковнаго учительства.

Во-первыхъ, что ими движеть? Внутреннее влеченіе къ Богопознанію и любовь къ духовному созерцанію? Духъ ревности о благѣ церкви и спасеніи вѣрующихъ? Тотъ духъ благодати, который даруется отъ Бога для "созиданія церкви" и который такъ запрещается погашать и уничижать? Нѣтъ! Этотъ духъ по слову св. Іоанна Богослова, обитаетъ только въ душахъ совершенно

и въ полнотѣ вѣрующихъ во Христа во плоти пришедша (1 Іоан. 4, 2, 3). Онъ дѣйствуеть на почвѣ смиренія и покорности единому Учителю—Христу; а здѣсь мы видимъ указаннаго тѣмъ же апостоломъ духа отрицанія, не признающаго во всей божественной полнотѣ и силѣ Христа во плоти пришедша, который въ крайнихъ своихъ послѣдователяхъ, какъ видимъ изъ сочиненій свободно печатаемыхъ русскими писателями за границею, и съ осторожностію у насъ, совершенно отвергаетъ Христа и христіанство, а въ послѣдователяхъ робкихъ и нерѣшительныхъ прикрывается наружною принадлежностію къ церкви и двусмысленными словами: "я человѣкъ вѣрующій".

Далье, - эти свободные учители отъ чего освободили себя, и другихъ стараются освободить, шзъ подъ какой неволи? Отъ цъльнаго и чистаго исповъданія догматовъ въры Христовой и отъ смиреннаго послушанія законамъ церкви, видя въ нихъ-не охранение ума отъ языческих заблужденій и сердца отъ развращенія. для чего они предназначены, а мнимое насиліе и нарушеніе законныхъ правъ природы человъческой, природы по своей поврежденности прирожденнымъ гръхомъ всегда склонной къ противленію разуму и воль Божіей (2 Кор. 10, 5). Отъ того они горделиво относятся къ церкви, и не у нея хотять учиться, а ее учить, не себя исправить подъ ея руководствомъ, а ее преобразовать. И въ церковную древность нѣкоторые изънихъ углубляются не по желанію стать ближе къ свъту Христову и первымъ носителямъ его-отцамъ церкви, чтобы оживить сердце ихъ върою и ревностію по Богъ, а во имя интереса науки, изъ любознательности холоднаго разума, такъ склоннаго извращать богооткровенныя свидътельства истины и искажать факты, неукладывающіеся въ мърку человъческаго пониманія.

Можеть быть движеть нашихъ либераловъ къ учительству скопившееся въ душахъ ихъ богатство религіозныхъ познаній? Можеть быть эти познанія какъ вода изъ переполненнаго сосуда невольно сами собою изливаются въ среду христіанскаго общества для распространенія духовнаго просв'ященія и во славу Божію? Увы! Большинство ихъ совстви не знаетъ слова Божія, не имъетъ понятія ни о богословскихъ, ни о философскихъ наукахъ въ ихъ должной общирности и полнотъ, кромъ отрывочныхъ мыслей, повторяемыхъ съ чужаго голоса; у нихъ нътъ навыка къ послъдовательному развитію мыслей, отчетливымъ преніямъ и собеседованіямъ, а есть только гордость и дерзость, съ которыми даже женщины и передовыя двицы заявляють свои отрицательныя воззранія. Наиболье говорливые изъ новышихъ либераловъ съ однъми своими узкими спеціальностями по геологіи, физіологіи, медицинъ, химіи, юриспруденціи, соціологіи и пр. соединяемыми въ ихъ умахъ въ одно общее разваливающееся понятіе науки, съ развязностію и самоув'тренностію въ кружкахъ родныхъ и знакомых в ораторствують и о Христь, и объ Евангеліи, и о церкви, и о вліяніи ея на народъ нашъ, и о недостаткахъ нашего церковнаго управленія и богослуженія и т. под.—и все это въ духѣ порицанія и тре-бованія реформъ. Къ нимъ относится слово Апостола Павла: "желая быть законоучителями, не разумъють ни того, о чемъ говорять, ни того, что утверждаютъ" (1 Тим. 1, 7).

Какъ они относятся къ пастырямъ церкви? Съ тою ли любовію, почтительностію и единомысліемъ, какъ указанные нами истинные участники и сотрудники пастырей въ дѣлѣ церковнаго учительства?—Всѣ знаютъ и видятъ ихъ горделивыя отношенія къ служителямъ церкви, какъ къ людямъ темнымъ въ области научныхъ

знаній, какъ хранителямъ отжившихъ учрежденій и распространителямъ суевърій въ народъ,—и это нетолько къ простымъ сельскимъ священникамъ, но и къ настырямъ высоко образованнымъ, у которыхъ многому они могли бы поучиться. Отъ личныхъ собесъдованій съ ними съ цълію выясненія истины они уклоняются; наша духовная литература, нынъ общирная, разносторонняя и глубоко научная, для нихъ не существуетъ. Все это—и писатели христіанскіе, и ихъ творенія, нетолько наши, но и иностранные, исключая развъ тъхъ, которые, какъ Ренанъ, отличаются крайнимъ отрицательнымъ направленіемъ,—все ниже ихъ достоинства и не заслуживаетъ ихъ вниманія.

По всёмъ этимъ отличительнымъ чертамъ нашихъ либераловъ видно, что они выдёляются изъ христіанскаго общества; они очевидно не сотрудники истинныхъ проповёдниковъ ученія Христова, не созидатели церкви, а ея разорители и враги. Кътакимъ учителямъ, вторгающимся въ церковь вопреки ея власти и правамъ, относится слово Христа Спасителя: не входяй дверми во дворъ овчій, но прелазяй инудъ, той тать есть и разбойникъ (Іоан. 10, 1). Такъ ихъ и разумёйте.

Невозможно въ краткомъ словѣ нетолько разобрать и обсудить, но и перечислить всѣ возраженія, получистины и софизмы, направляемые противъ церкви и распространяемые въ обществѣ нашими свободными мыслителями. Мы укажемъ только главныя направленія ихъ воззрѣній, изъ которыхъ исходятъ ихъ частныя мысли.

Первымъ основаніемъ всѣхъ нападковъ на нашу церковь для нашихъ либераловъ служитъ ученіе, въ послѣднее время получившее особую силу на Западѣ, "объ отдѣленіи церкви отъ государства". Эта идея, не имѣя у насъ открытаго приложенія на дѣлѣ, по особому

устройству нашего государства, глухо бродитъ въ умахъ нашихъ либераловъ. Многими изъ нихъ она и не сознается, какъ должно, но выражается въ требованіяхъ свободы мысли и независимости въ распоряженияхъ по дъламъ просвъщенія, а иногда и законодательства, такъ чтобы представители церкви не имъли права и смотръть на то, что дълается, и подавать свой голосъ. На Западъ были на это историческія причины, которыя всёмъ извёстны, а у насъ ихъ не было и нътъ, кромъ воображаемыхъ. Тамъ и теперь идетъ борьба правительствъ съ церковными учрежденіями, а у насъ, можеть быть, нъкоторые только ея желають для устраненія вліянія церкви на народъ и государство. По отсутствію историческихъ причинъ у насъ и выражается эта идея со свойственною нашимъ либераламъ неопредъленностію и легкомысліемъ. У насъ говорятъ: "церковь сама по себъ, а государство само по себъ".

Посмотрите на эту идею съ православной точки эрънія, и вы увидите, что здісь скрывается совершенное незнаніе и назначенія церкви, и истинной отъ нея пользы для христіанскихъ государствъ. Іисусъ Христосъ пришель спасти все человъчество отъ заблужденій и пороковъ, въ какихъ оно погибало до Его пришествія. Для храненія возвъщенной Имъ истины и дарованныхъ Имъ средствъ спасенія Онъ основаль церковь на всѣ времена и для всъхъ народовъ и государствъ. Следовательно, церковь объемлеть собою целые уверовавшіе во Христа народы и членовъ всъхъ государствъ просвъщенныхъ христіанствомъ, входящихъ въ составъ церкви, - и управляющихъ и управляемыхъ, или иначе сказать: вст они и составляють самую церковь. Отдтлите отъ нея все государство, она перестанетъ въ немъ существовать и пересилится къ другому народу; а что будеть съ государствомъ, когда оно перестанеть быть

церковію? Оно будеть тымь, чымь были царства языческія и погибнеть, какъ тъ погибли, не взирая на внъшніе успъхи образованія, на распространеніе наукъ и искусствъ. Такъ должно быть; такъ и видимъ въ жизни современных христіанских государствъ, отвергающихъ руководство церкви. Умы, не охраняемые евангельскою истиною, плодять годь оть году новыя ложныя философскія системы; законы, не направляемые по ученію христіанской правственности, теряють свою целесообразность и плодотворность; власть, не поддерживаемая въ совъсти народовъ страхомъ Божіимъ, лишается своей силы и вліянія, и должна витсто добровольной покорности и послушанія встрачать въ народахъ своеволіе и бунты, и смирять ихъ страхомъ и силою оружія. Самые народы, утративъ понятія о христіанской честности и любви, о служеніи ближнимъ съ безкорыстіемъ и самоотвержениемъ, -- становятся склонными къ жадности и для удовлетворенія своихъ страстей, -- къ хищеніямъ, грабежанъ и убійстванъ. Итакъ, для насъ, русскихъ, отделить церковь отъ государства значитъ и народъ и его правителей лишить христіанскаго здравомыслія, пустить умы на всю свободу размноженія и распространенія заблужденій, обречь народные нравы и обычаи на расхищение и развращение подъ вліяниемъ постоянно умножаемыхъ плотскихъ, соблазнительныхъ и преступныхъ наслажденій; изъ народа послушнаго, покорнаго и царелюбиваго, истиннаго воспитанника православной церкви, сдълать буйное скопище необузданныхъ и хищныхъ варваровъ, которыми не управитъ современная наука. Скажемъ кратко: отдълить наше государство отъ православной церкви, значитъ вынуть изъ него душу и обречь его на разложение и распадение по подобио древней Римской имперіи.

Второе направление нашихъ либераловъ имъетъ видъ

какъ бы нѣкотораго благожелательства относительно православной церкви. Слёдя, какъ говорять, за "развитіемъ богословской мысли" на Западъ, смотря на вновь возникающія тамъ религіозныя воззрѣнія и учрежденія, они приписывають нашей неразвитости это заботливое храненіе догматовъ нашей церкви въ ихъ цълости и неповрежденности, которое мы почитаемъ нашею священною обязанностію и нашею честію. Имъ представляется застоемъ и неподвижностію это пропов'яданіе ученія церкви въ видѣ вѣчныхъ точно опредѣденныхъ истинъ, въ неизмѣнныхъ узаконенныхъ выраженіяхъ; имъ желательно видъть дальнъйшее развитіе догматовъ по запрасамъ ума и современнымъ научнымъ требованіямъ. Они не знають, что только при свътъ христіанскихъ догматовъ и искренней въръ въ нихъ разръщаются всъ неразръшимые для разума вопросы жизни человъческой; что при молитвенномъ настроеніи въ нихъ пролагается для насъ путь къ непосредственному созерцанію Вожества и общенію съ Нимъ, что, наконецъ, измѣненіе догматовъ сопровождается въ жизни духовной такими же последствіями, какъ нарушеніе законовъ природы въ жизни тълесной. И въ самомъ устройствъ церкви, въ богослуженіяхъ, обрядахъ имъ непріятно это повтореніе однихъ и тѣхъ же молитвенныхъ упражненій по однажды принятымъ уставамъ. Имъ хотълось бы видъть и у насъ новое богослужение; имъ обидно, что наша церковь не даеть свободы "творчеству" современныхъ талантовъ для усовершенствованія нашей религіи, чёмъ такъ отличаются учредители новыхъ религіозныхъ общинъ и сектъ. Но и здёсь видно совершенное незнаніе истиннаго положенія и назначенія Церкви Христовой. Почти двѣ тысячи лѣтъ тому назадъ Господь сказалъ: "создамъ церковъ мою и врата ада не одольють ея". (Мат. 16, 18). Спрашивается:

создана ли она? Существуеть ли въ теченіи въковъ съ объщанною прочностію и неизмънностію, или, какъ неоконченное зданіе, требуетъ пристроекъ и добавленій, или, наконецъ, по обветшалости нуждается въ поправкахъ? Кто въруетъ слову Господа, тотъ можетъ дать на все это одинъ отвътъ: да, Церковь Божія существуетъ; по слову апостола: твердое основание Божие стоить, имущее печать сію: позна  $\hat{I}$ осподь сущія своя (2 Тим. 2, 19). Эти сущіе Господни ее и составляють, какь живые члены ея единаго тъла, котораго глава Христосъ. Что же они дълають въ Церкви? Все ее перестраивають, улучшають? Нъть, въ ней они сами созидаются въ жилище Божіе Духомь (Еф. 2, 22), т. е. по дъйствію Св. Духа духовно раждаются въ ней, возрастають, усовершаются и достигаютъ въчнаго спасенія. Итакъ, желать развитія догматовъ въры, улучшать законоположенія и учрежденія церкви сообразно съ духомъ времени, значить потерять изъ виду истинную церковь Божію, перестать понимать внутреннюю жизнь тахъ членовъ церкви, которыхъ позналь, или избралъ Господь для въчной жизни. Такъ и потеряли церковь и сами потерялись для нея эти безчисленныя религіозныя общества или секты, выродивніяся изъ протестантства, и ненаходящія пути для возвращенія въ ея лоно. Есть мудрецы, предлагающіе крайнюю мъру (которая, слышно, близка къ осуществленію): для отысканія религіозной истины собрать въ одно мъсто представителей всъхъ христіанскихъ обществъ, и всъхъ извъстныхъ религій, даже языческихъ, и отобравъ изъ всъхъ върованій, что признано будетъ лучшимъ, положить основанія для составленія "религіи будущаго". Вотъ конецъ притязаніямъ разума на преобразованія въ церкви! Дальше нельзя идти. Люди ученые будуть сами себъ сочинять религію собственную, человъческую, какихъ было много до пришествія

Христова, т. е. языческую, разумѣется, съ своимъ культомъ, богослуженіемъ и обрядами неизбѣжно въ видѣ древняго идолопоклонства. Поэтому во всей силѣ можетъ быть отнесено къ нимъ слово Апостола Павла сказанное о мудрецахъ языческихъ: "называя себя мудрыми, обезумѣли" (Рим. 1, 22).

Взглянемъ безпристрастно на себя, и вообще на людей нашего времени: кто изъ насъ можетъ считать себя способнымъ внести что-либо отъ себя въ божественное зданіе нашей церкви? Или мы пріяли чрезвычайные дары Духа Святаго, какъ Апостолы, что безумно присвояють себъ эти выродки изъ нашего народа и отщепенцы отъ церкви, эти последователи заграничныхъ сектантовъ, — пашковцы и штундисты? Или мы пріобръли полноту духовнаго въдънія, какъ отцы церкви, обогатившіе ее своими твореніями? Или мы за наши добродьтели удостоились дара созерцанія, какъ св. Григорій Богословъ, дара мудрости, учительства и божественнаго озаренія для составленія литургій до конца въковъ неподражаемыхъ, какъ свв. Василій Великій и Іоаннъ Златоусть? Или мы чувствуемь наитіе священныхь вдохновеній и божественнаго творчества, какъ св. Іоаннъ Дамаскинъ, доселъ услаждающій церковь и восторгающій чистыя души къ небесной радости пасхальными и другими пъснопъніями? Что подобное мы можемъ принести церкви взамѣнъ, или пополненіе этихъ отеческихъ твореній? Безъ сомнівнія, есть и ныні избранники, обладающіе различными духовными дарованіями, но они въ дух в смиренія въ лон в церкви, по слову апостола, со страхомо и трепетомо содъвають свое спасеніе (Фил. 2, 12), скорбя о невъріи и развращеніи людей нашего времени.

Чтоже касается до употребленія въ нашей церкви въ неизмѣнномъ видѣ древнихъ уставовъ и богослуженій, то, чтобы понять ихъ глубину, полноту и законченность, нужно не снаружи смотръть на нихъ, а изучить ихъ, войти въ ихъ духъ и практически пользоваться ими, чтобы не желать не только отмъны, но и пополненія ихъ. развъ какими либо молитвословіями по случаю новыхъ событій скорбныхъ, или радостныхъ. Мало цѣлой жизни нашей для того, чтобы возвыситься до достойнаго предстоянія за нашими богослуженіями, особенно за божественною литургіею, хотя они и каждый день повторяются. Говорять, что въ нашей церкви за множествомъ молитвъ мало остается мъста для проповъди: не унижая достоинства проповъди, скажемъ на это, что проповъдь есть наставление въ духовной жизни, а молитва есть сама жизнь духовная и приготовление къ жизни въчной. И въ нее-то насъ вводитъ православная Церковь своими богослуженіями. Здёсь заключается и тайна нравственнаго воспитанія нашего народа.

Но самый легкомысленный, самый жалкій родъ нашихъ либераловъ, возстающій противъ воспитательныхъ учрежденій церкви, -- это истинные сыны въка сего, -матеріалисты по воззрѣніямъ и по жизни. Нѣтъ конца ихъ глумленіямъ (разумфется, не въ печати, а въ устныхъ разговорахъ) надъ святыми постами, надъ церковными праздниками, надъ благочестивыми обрядами и обычаями, надъ строгостію законовъ относительно брачныхъ союзовъ и супружескаго целомудрія, чистоты и скромности семейной жизни, осторожнаго сближенія половъ и пр. Изъ какихъ началъ происходятъ эти нападки ихъ на церковь и возраженія противъ ея учрежденій? Они говорять, что эти учрежденія несогласны съ духомъ нашего времени, съ указаніями науки и потребностями природы человъческой (особенно относительно цѣломудрія); они ссылаются на все, за что только можно ухватиться, въ защиту своихъ нападеній. Но въ сущности всъ указываемыя ими основанія суть только

предлоги, подъ которыми скрывается одно общее начало, многими изъ нихъ непознаваемое-это плоть, и ея похоти по слову Апостола воюющія на душу (1 Пет. 2, 11). Въ наше время ей открытъ такой широкій просторъ, какого ни въ одинъ въкъ она не имъла: все направлено на служение ей, - и наука, и искусство, и промышленность, и различныя открытія, и изобрётенія для удобствъ жизни. Она-то дълаетъ людей нашего въка по слову Спасителя глухими ко всемъ внушеніямъ веры и благодати, -- слъпыми относительно всъхъ очевидныхъ опытныхъ доказательствъ благотворнаго вліянія церковныхъ учрежденій, такъ что они, "видя не видять, и слыша не слышать", и не могуть обратиться къ Господу, чтобы Онъ исцелиль ихъ (Мат. 13, 13, 15). Это те пять братьеег, указанные въ притчъ Спасителя, къ которымъ страждущій въ мукахъ сластолюбецъ просиль Авраама послать кого нибудь съ того света, чтобы остеречь ихъ отъ опасности погибели, и о которыхъ сказалъ Авраамъ: у нихъ есть Моисей и пророки, если ихъ, т. е. предостереженій слова Вожія не послушають, то, и если кто изъ мертвыхъ воскреснетъ, - не повърятъ (Лук. 16, 19-31). Весьма въроятно, что и нынъшнихъ рабовъ плоти вооруженныхъ наукою не вразумитъ и пришелецъ съ того свъта: они скажутъ о подобномъ явленіи: "вотъ новый опытъ спиритизма", и занесутъ его въ свои ученыя записки. Напрасно стали бы вы имъ говорить. что пресыщение тъла подавляетъ духъ, а постъ окрыляетъ его, что въ сосредоточенной молитвъ собираются всъ силы духа для всякой истинно разумной деятельности; они этого не поймутъ. Напрасно будете доказывать имъ, что чувства духовнаго умиленія, сокрушенія о гръхахъ и радости о Господъ питательнъе для духа, чъмъ впечатленія театральныхъ зредищь, о которыхъ они такъ вздыхають во время постовъ: они не повърять. Такъ

же они относятся и ко всёмъ правиламъ христіанской нравственности, установляющимъ порядокъ семейной и общественной жизни, сообщающимъ духу нашему бодрость, сознаніе силы и свободу къ совершенію добрыхъ дёлъ. Ихъ можеть убёдить только собственный опытъ; но кто можетъ заставить ихъ подчинить изнёженную плоть столь страшнымъ для нея христіанскимъ подвигамъ. чтобы "усмирить тёло и поработить его духу" (1 Кор. 9. 27)? Будемъ молиться, чтобы Господь, Глава нашей перкви и всеблагій Промыслитель о народё нашемъ, изгналъ духъ матеріализма изъ отечества нашего и сподобилъ насъ увидёть лучшее время.

Мнъ желательно заключить мое слово обращениемъ къ вамъ, старшіе воспитанники здішняго учебнаго заведенія. Вы готовитесь къ высшему образованію и къ общественной дъятельности соотвътственно вашимъ способностямъ и успъхамъ, слъдовательно, будете принадлежать къ образованной и руководящей части нашего народа. Пріобрътайте спеціальныя знанія, полезныя въ жизни и для устроенія вашего благополучія, но запомните, что такія познанія не составять для васъ истиннаго образованія, т. е. развитія и утвержденія въ васъ образа истиннаго человъка, созданнаго по образу Божію. Въра, заложенная въ сердцахъ вашихъ ученіемъ Христовымъ и благодатными впечатлъніями церкви, должна быть для васъ предметомъ изученія во всю послівдующую вашу жизнь посредствомъ чтенія книгъ христіанскаго содержанія: тогда вы будете богословами, способными защищать свои убъжденія и принести духовную пользу нашему в рующему, но малосв дующему народу. Предпочитайте, такъ называемому, легкому чтенію книги по наукамъ созерцательнымъ, составляемыя нашими отечественными, или иностранными писателями въ согласіи съ ученіемъ Христовымъ, а не враждующимъ со Христомъ, гордымъ и въ гордости заблуждаюшимся разумомъ человъческимъ: тогда вы будете здравомыслящими философами, способными защитить наше отечество отъ наплыва ложныхъ заграничныхъ ученій, заполонившихъ во вторую половину текущаго столътія лучшую часть нашихъ молодыхъ поколеній. Предпочитайте полезныя занятія пустымъ развлеченіямъ и привыкайте съ презрѣніемъ смотрѣть на эти страстныя и порочныя наслажденія, которыя съ такою услужливостію предлагаеть молодости наше время: тогда вы будете мужами съ кръпкими духовными и тълесными силами. "Поворотъ къ лучшему", о которомъ нынъ говорять. должны сделать вы, новое поколеніе, и не на словахъ только, а на дълъ. Тогда пережитое нами печальное время заблужденій останется въ исторіи нашего отечества урокомъ на всѣ времена. Аминь.

## Письмо г. Оберъ-Прокурора Св. Сунода К. П. Побѣдоносцева нъ патеру В. Ванутелли.

I.

Въ первой февральской книжкъ журнала «Въра и Разумъ» за настоящій годь, въ конць статьи о "Славянском Богослуженіи на Западъ", мы привели письмо г. Оберъ-Прокурора Св. Сунода **К.** И. Побъдоносцева къ патеру В. Ванутелли. Мы привели это письмо, какъ разъяснение или лучше, какъ вфрное опредъление того пути, посредствомъ котораго всего прямже и всего надежиже можно прійти въ желаемому всёми общеславянскому и общецервовному единенію. Ссылаясь на содержаніе письма, мы утверждали, что для достиженія этого единенія надобно прежде всего принятіе сооткътственныхъ мъръ; затъмъ надобно смотръть на православную церковь вообще и русскую въ частности глазами православной же церкви; далъе надобно избъгать раздъленій на учениковъ Павловыхъ или Аполлосовыхъ; наконецъ, надобно признать основаніемь вселенской церкви одного лишь Інсуса Христа, Который всегда быль и навсегда останется единственнымъ ея основаніемъ. Но мы не имъли подлиннаго письма и привели содержаніе его въ унгварскомъ переводъ "Листка", замънивъ лишь нъкоторые словенскіе идіомы русскими выраженіями (См. "Листокъ". 1893 г., № 1, къ "къ Кардиналу Ванутелли"). Овазывается однакоже, что словенскій переводъ «Листка», хотя и сдъланъ быль изъ итальянской газеты "Voce della Verita", гдъ письмо это первоначально было обнародовано; тёмъ не менёе содержаніе его передано въ переводъ очень неудовлетворительно и невърно; а потому и нами напечатанный переводъ его по необходимости раздёляеть эти же недостатки. Хотя основной тонъ письма сохраненъ и «Листкомъ» и нами: но попадаются выраженія и даже оттънки мыслей, которыя не принадлежать перу К. П. Побъдоносцева. Это во-первыхъ. Но независимо отъ этого, есть еще одно обстоятельство, которое побуждаеть насъ еще разъ обратить вниманіе нашихъ читателей на это замъчательное письмо. Излагая общее содержание или направление его, мы не разъяснили повода, по воторому оно было написано; мы только вскользь упомянули, что въ началъ письма К. П. Побъдоносцевъ благодаритъ патера за присланную ему внигу. Что это за внига? вавое ея содержание? почему она вызываеть рядъ мыслей, изложенныхъ въ письмѣ К. П. Побъдоносцева, — отвъта на всъ подобные вопросы мы не дали въ своей статьк; такъ какъ это могло бы далеко отклонить насъ отъ главной задачи, которую мы имёли въ виду при составленін статьи. А между твив, для правильнаго пониманія содержанія письма К. П. Поб'ёдоносцева и для в'ёрнаго сужденія о нашихъ выводахъ, сдъланнихъ на основании всего этого, надобно имъть болъе или менъе ясное представление о содержании, характеръ и задачахъ самой книги патера Ванутелли. Мы хотъли бы пополнить этотъ пробълъ и исправить наши невольныя неточности.

Въ настоящее время мы имъемъ возможность, какъ привесть подлинное письмо К. П. Побълоносцева съ нашимъ переводомъ этого письма, такъ и сообщить нъкоторыя свъдънія о книгъ патера, ся характеръ, задачахъ и общемъ направленім.

Г. Оберъ-Прокуроръ ведеть переписку съ патеромъ Ванутелли на латинскомъ языкъ. И настоящее его письмо къ патеру написано тоже по латыни. Вотъ латинскій тексть этого письма:

"Gratias ago tibi, Reverendissime Domine, pro libro tuo, quem jucundissime accepi et perlegi diligentissime.

Beatus vir, qui recto consilio rectam viam ad veritatem scrutandam sibi proponet, nolens vecem foris sonantem auscultare! Felix erit in exordiis, felix in progressu. Tu quidem rectum modum ad cognoscendam veritatem de populo et statu nostro elegisti; nam omnia apud nos spectasti per sanctam Ecclesiam nostram, ubi vita et veritas et omnis ratio conditionis nostrae continetur, et nemo nisi per Ecclesiam nostram nos comprehendere potest. In ipsa enim vivimus et movemur et sumus. Vidisti pietatem populi, vidisti templa ornata et signa fidei in monumentis rerum in gente nostra gestarum.

Floreat ubique Sancta Ecclesia Domini, populorum magistra! Sed afflicta est ubique, praecipue tamen in vestris regionibus, ubi consultant reges terrae et proceres simul contra Iehovam et contra Christum Ejus. "Hora novissima, tempora pessima sunt, vigilemus! Ecce minaciter imminet Arbiter Ille supremus".

Propterea oportet, ut remissis verborum discordiis simul laboremus ad confirmandam Fidem divinam et virtutem, ad expugnandam impietatem et ignorantiam. Carnalibus propria sunt invidia et contentiones et dissidia. Nolumus ergo alter alteri dicere: Ego quidem sum Pauli aut ego sum Apolli; quis igitur Paulus, quis autem Apollos, nisi ministri per quos credidimus ut cuique Dominus dedit. Nam fundamentum aliud nemo potest statuere, praeter id. quod positum est, quod est Iesus Christus. Ecce caput nostrum et firmamentum veritatis.

Saluto itaque te per Christum Servatorem nostrum et tibi, Reverendissime Domine, ab ejus misericordia felicissima quaeque apprecor.

Petropoli. Iunii die octavo 1892<sup>4</sup>.

Нашъ переводъ этого письма:

"Достоуважаемый Господинъ!

Благодарю Васъ за книгу, которую я получилъ съ большимъ удовольствіемъ и прочелъ съ величайшимъ вниманіемъ.

Блаженъ тотъ, вто избралъ себъ правильный путь для изысканія истины, не обращая вниманія на голоса толпы! Онъ будетъ счастливъ и въ начинаніяхъ, и въ дальнъйшихъ трудахъ. Вы именно избрали върный путь для познанія истины о (нашемъ) народъ и нашемъ положеніи. ибо о всъхъ нашихъ дълахъ Вы судили по нашей Святой Церкви, въ которой заключается жизнь, правда и полное основание нашего состояния, и только съ помощью церкви можно насъ понять: въ ней мы живемъ, движемся и существуемъ. Вы увидъли народное благочестие, украшенные храмы и на памятникахъ великихъ дъяний нашего народа усмотръли печатъ въры!

Да процвётаетъ повсюду Святая Церковь Господня, учительница народа! Однако она огорчена повсюду, въ особенности же въ вашихъ странахъ, гдё земные цари и ихъ вельможи совёщаются противъ Ісговы и Его Христа! "Страшный часъ, тяжелыя времена; будемъ бодрствовать! Вотъ угрожая угрожаетъ намъ Оный высочайшій Судья!"

А потому надобно, бросныши словесные раздоры, потрудиться вмёстё для укрёпленія святой вёры и истины, для искорененія нечестія и тьмы. Зависть, споры и несогласія—все это свойственно плотскимъ людямъ Не станемъ поэтому говорить другь другу: "Азбубо есмь Павлова, азбуже Аполлосова. Кто убо есть Павель, кто же ли Аполлось, не точію служителіе, ими же впровасте, и комуждо, якоже Господь даде". Ибо никто не можеть положить другаго основанія, кромё положеннаго уже; и это основаніе есть Іисусъ Христосъ. Воть наша глава и утвержденіе истины.

Итакъ, привътствую Васъ именемъ Христа Спасителя нашего и испрашиваю у Его милосердія ниспосланія Вамъ, достоуважаемый господинъ, всякаго благополучія.

Петербургъ, 8-го іюня 1892 г.".

Конечно, письмо это не было предназначено для оглашенія: тёмъ не менёе подлинный тексть его вскорё напечатань быль въ итальянскихъ газетахъ по слёдующему обстоятельству. Папа Левъ XIII, узнавъ объ этомъ письмё, потребовалъ его къ себё и затёмъ копію съ него велёлъ хранить въ Ватиканской Библіотекъ. Не смотря на краткость письма, папа, повидимому, оцёнилъ его по достоинству; ибо надобно думать, что этимъ распоряженіемъ своимъ онъ косвенно хотёлъ выразить свое согласіе съ основными идеями, изложенными въ письмё. Если мы вёрно разгадываемъ

мысль святъйшаго отца, то въ самомъ распоряжении этомъ мы привътствовали бы мудрую и миролюбивую церковную политику современнаго намъ папы.

Въ самомъ дёлё, мысль о христіанскомъ единеніи разрозненныхъ церквей есть одно изъ прекраснъйшихъ проявленій истинно христіанской жизни. И если когда, то именно въ наше время надобно желать, чтобы мысль эта сознаваема была всёми съ особенною ясностію, чтобы стремленія въ общехристіанскому единству были развиваемы съ особенною силою; и чтобы потребность въ этомъ единствъ заявляла о себъ все громче и настойчивъе. Мы живемъ во времена найбольшаго развитія всеобщей національной самобытности и обособленности, какъ исключительнаго, или преимущественнаго исторического принципа народной жизни. Здёсь есть хорошая сторона. Безъ сомненія, только тоть народъ достоинъ уваженія, который самъ уважаеть себя, свою исторію, свои преданія. Но если върно то, что національный принципъ даеть народу единство, жизненность и определенность задачь: то онъ же грозить народамъ немалыми опасностями; доведенный до крайности. онъ легко переходить въ національную исключительность, національную гордость и національную вражду. Духъ гордости и враждебности-вотъ величайшая опасность для христіанскихъ народовъ при исключительномъ господствъ принципа національности. Поэтому нельзя не видёть, что самъ по себё принципъ этотъ заправляющій событіями нашихъ дной, недостаточенъ, одностороненъ и нуждается въ освящении высшими началами христіанскаго единенія, высшими идеалами общецерковнаго союза. Отчего же однаво происходить то, что идеалы христіанскаго единенія до сихъ поръ остаются только идеалами? Почему они не находять правтического осуществленія въ жизни? Съ тёхъ поръ, какъ существуеть раздъление церкви на восточную и западную, мысль о всеобщемъ христіанскомъ единеніи, о всеобщемъ церковномъ союзъ никогда не оставляла христіанскихъ обществъ. Она появлялась или скрывалась, усиливалась или ослабевала, смотря па обстоятельствамъ: но никогда не исчезала изъ общехристіанскаго сознанія. Чёмъ же задерживалось правтическое осуществленіе ея, не смотря на всеобщее признание ея благотворности, на глубокое убъждение въ ея благопотребности и обязательности, и наконецъ, не смотря на многочисленныя попытки въ ея практическому осуществленію? Почему пути, которыми надвялись достигнуть общехристіанскаго единства, не приводили къ желанной цёли? Бсзъ сомивнія, потому что самые пути не были еще надлежащимъ образомъ расчищены, или оказывались слишкомъ извилистыми, не прямыми. Чтобы убъдиться въ этомъ, достаточно бросить самый общій взглядь на всё прошлыя попытки къ соединенію церквей. Мы хотъли бы прежде всего обратить вниманіе на эту сторону дела. Ведь не даромъ же говорять, что исторія учительница народовъ. Въ самомъ дёлё, всё попытки къ возстановленію общецерковнаго союза удобно могуть быть подведены подъ три основныя категорін: политическую, традиціонно-историческую и богословско-теософическую. Начнемъ же съ попытовъ первой категоріи.

II.

Византія была первая изобретательница попытовъ общецервовнаго союза на почвъ чисто политической. Она первая смъщала дъло политиви съ дъломъ религіи. Начиная съ IV въка, Восточная Имперія мало-по-малу стала превращаться въ Византійскую Имперію. Византійскій дворъ постепенно сосредоточиваль и наконецъ сосредоточиль въ одномъ столичномъ городъ (Византіи) всю жизнь обширной имперіи вокругь личности исключительно одного императора. Императоры были признаны не только государями, но и епископами вибшнихъ церковныхъ дёлъ, не только автократорами, но и святыми. Византійскій императоръ сділался такимъ образомъ конкретнымъ выражениемъ не только государственной, но и церковной иден. А отсюда произошло то, что онъ не только управляль народомъ на основе своего кодекса, но и его личный характерь, его достоинства и недостатки получили слишкомъ большое вліяніе на весь ходъ жизни въ Византійской Имперіи. Нельзя не согласиться съ профессоромъ Скабалановичемъ, когда онъ го-

ворить: «лишь подъ условіемъ выясненія образа мыслей и личнаго характера (византійскихъ) императоровъ и степени воздействія на императоровъ общественнаго мижнія возможно правильно объяснить происхождение тъхъ или другихъ фактовъ, такое, а не иное направленіе не только государственной и общественной, но также религіозной и интеллектуальной жизни» («Христ. Чтен.» 1884 г. Іюль, Августь, стр. 174-175). Отсюда же происходило и то, что византійскіе императоры считали себя обязанными принимать живъйшее участіе во всёхъ церковныхъ раздорахъ, какъ внутреннихъ, такъ и вибшнихъ, и старались направлять или прекращать нхъ иногда насильственными мфрами, а иногда посредствоиъ разныхъ примирительныхъ формулъ. Византійская исторія переполнена подобными фактами. Но эти императоры забывали, что вибшнія условія церкви еще не составляють внутренней жизни ся, и что жизнь и характеръ церкви никакимъ образомъ не зависять ни отъ единоличной воли автократора, ни отъ вибшней организаціи перковной ісрархіи. Самое безусловное подчиненіе вол'в монарха можеть проистекать изъ полижищаго индифферентизма и отсутствія жизни, какъ и самая величественная организація ісрархіи можеть серывать подъ собою умирающую жизнь. Воть почему всв примирительныя попытки византійскихъ императоровъ, совершались ли они при посредствъ насилій или новыхъ примирительнихъ формулъ, не достигали цълей. Скажемъ даже больше: они лишь вносили въ жизнь церковную смуту, раздоръ и раздёленіе на партін. Съ особенною ясностію это открывается во времена Ліонской и Флорентійской уній, посредствомъ которыхъ императоры хотёли спасти несчастную Византійскую Имперію. И быть можеть правы тв историки, которые въ подобной деятельности византійскихъ государей видять одну изъ главныхъ причинъ паденія многострадальной Византіи. Слава Богу, мы, русскіе, живемъ подъ вліяніемъ иныхъ понятій и иныхъ формъ жизни. Никогда наши великіе князья, цари и императоры, и ни при какихъ польтическихъ обстоятельствахъ, не превращали дела религи въ дъло политики и въ такихъ или иныхъ церковно-религіозныхъ

комбинаціяхь не искали благопріятнаго выхода для своей полнтики. Эта же самая, чисто русская политика для насъ ясна и въ настоящее время. Вотъ что слышимъ мы, напримъръ, изъ устъ нашего современнаго правительства по поводу послёднихъ стамбуло-византійскихъ затій въ Болгаріи, задавшихся цілью основать свою политику на религіозной измёнё вёковымь преданіямь народа. «Императорское правительство, говорится въ «Правительственномъ Въстнивъ, выражаеть испреннее желаніе, чтобы голоса болгарскаго духовенства и благомыслящихъ гражданъ послужили предостережениемъ для всвуъ Болгаръ и устранили опасность, которая грозить всякому народу, готовому вступить на путь отреченія отъ въковыхъ и самыхъ священныхъ своихъ преданій! Императорское правительство убъждено, что задуманный нынъ повороть въ духовной и политической жизни княжества не можеть сопровождаться благопріятными результатами и ведеть лишь въ бълственнымъ послъдствіямъ въ будущемъ путемъ внутренняго разлада и глубокихъ нравственныхъ недоразумъній», ( «Прав. Въст.» 1893 г. Февраля 21). Вотъ почему мы думаемъ, что всв политическія попытки церковняго союза не только безплодны, но н'опасны. Воть почему мы убъждены, что и последняя стамбуло-византійская попытка окатоличить болгаръ должна окончиться ничёмъ. Она только умножить и усилить въ несчастной Болгаріи страданіе отъ господствующихъ тамъ и безъ того преследованій, смуть и беззаконій.

Вторая категорія попытокъ къ возстановленію общецерковнаго союза можеть быть названа *традиціонно-историческою*. Сюда относятся прежде всего частные и торжественные диспуты между богословами разрозненныхъ церквей; диспуты эти происходили прежде довольно часто, какъ въ бывшей Византіи, такъ и у насъ въ Малороссіи во времена поляковъ. Сюда же относится необозримая полемическая литература, какъ православныхъ съ латинянами, такъ и латинянъ съ протестантами. Сюда же наконецъ, относятся препирательства на частныхъ соборахъ, усиливавшія только рознь и раздраженіе между препиравшимися, какъ это

было, напримерь, на Брестскомъ соборе въ 1595 году, когда введена была южно-русская унія. Характеристическою чертою всёхъ этихъ диспутовъ, споровъ и пренирательствъ было то, что они происходили по иниціативъ церквей и часто даже съ одобренія наъ; главною же задачею наъ было довазать истину своего въроисповъданія. Въ наше время самыми тиническими представителями этихъ, т. е. традиціонно-историческихъ попытокъ къ соединенію разрозненныхъ церквей, служать такъ называемые международиме старо-католические конгрессы. Нельзя, конечно, отвергать серьезнаго значенія всёхъ подобнаго рода понытокъ въ дълъ выясненія религіозной истины; мы не говоримь уже о глубоко-христіанской любви къ этой истинъ и о безкорыстномъ и часто соединенномъ съ большими трудами и опасностями исканіи ея, лежавшихъ въ основъ всёхъ подобнаго рода попытовъ. Но съ выясненіемъ истины, не усиливали ли они розни и раздраженія? Оправдывая одну сторону, не вызывали ли они этимъ самымъ негодованія и ярости въ другой? Словомъ, настолько ли истина, открываемая на нихъ, становилась ясною для всёхъ, чтобы могла покорять себъ всъхъ заинтересованныхъ въ споръ? Мы этого не думаемъ. Приведемъ одинъ примъръ, который, по нашему мивнію, всего яснъе можетъ охарактеризовать или выяснить подлинное значение всёхъ подобнаго рода попытокъ. На люцерискомъ конгрессъ въ прошломъ году, староватоливами торжественно была высвазана формула общецервовнаго союза, выражаемая словами: quod semper, quod ubique, quod ab omnibus. Прекрасная формула! На основаніи этой формулы старокатолики настолько сблизились съ Восточною Церковью, что ихъ почти можно уже считать православными. Но въдь и католики принимають эту же самую формулу; разверните любую систему католической догматики, и вы найдете ее тамъ выраженною самыми точными и буквальными словами. Почему же формула эта не сближаеть католиковъ съ православными? Да просто потому, что и сама она можеть подпадать широкому перетолкованію при тенденціозномъ наміренія отстоять свое въроучение. Извъстно, что формула эта впервые

ясно выражена была въ V в. св. Викентіемъ Лиринскимъ и касалась собственно сохраненія залога въры (depositum fidei) 1). Высказавъ эту формулу, тотъ же св. Отецъ задается вопросомъ: итакъ, ужели въ церкви Христовой не существуетъ никакого дви-Rehis (nullusne ergo in ecclesia Christi profectus habebitur religionis)? И даеть отрицательный отвёть; ибо вто будеть столько человёконенавистенъ, говорить онъ, столько богопротивенъ, что станеть домогаться запрещенія этого (nam quis ille est tam invidus hominibus, tam exosus deo, qui istud prohibere conetur)? Правда онъ ограничиваеть религіозное движеніе или религіозный прогрессь изв'ястными границами; именно онъ требуеть, чтобы это движение было истиннымъ движеніемъ вбры, а не изміненіемъ ен (sed ita tamen, ut vere profectus sit ille fidei, non permutatio) 2): но именно это положение подпадаеть перетолкованію католических богослововь и даеть имъ возможность во всёхъ церковнихъ, догматическихъ в нравственныхъ надстройкахъ къ залогу вёры видёть не permutatio fidei, а только profectus, не намёненіе вёры, а только развитіе ея. Оказывается такимъ образомъ, что христіанскій міръ разъединенъ не отъ недостатка знанія истины, а отъ недостатка уваженія и любви къ ней, или отъ смвшенія частныхъ мивній съ несомивниою богодарованною истиною. Оказывается, что надобно скорбъть не о томъ, что религіозная истина неизв'єстна намъ, и что поэтому надобно пролагать путь къ ней при посредстве широкой полемики, диспутовъ и состязаній; а о томъ, что голось и достовърной, богоотвровенной истины часто смолкаеть подъ вліяніемъ разсчетовъ, опасеній и даже преследованій. Давно замечено, что кромъ разнихъ страстей, и чувственнихъ, и нечувственнихъ, существують еще страсти ума. Въ чемъ состоять онъ? Въ личной враждъ при теоретическомъ различіи мижній. При нихъ враждують



<sup>1)</sup> Воть какъ объясняеть это depositum fidei самъ св. отець: "Depositum, i. e. quod tibi creditum est, non quod a te inventum; quod accepisti; non quod excogitasti; res non ingenii, sed doctrinae, non usurpationis privatae, sed publicae traditionis; res ad te producta, non a te prolata, in qua non auctor esse debes, sed custos, non institutor, sed sectator, non ducens, sed sequens".

<sup>2)</sup> Commonit, c. 28.

лично изъ-за несходства мивній, изъ-за противорбчій въ мірф мысленномъ; и вражда эта бываетъ иногда болъе острою и истительною, чёмъ всявая другая вражда. Нёкогда Монтескьё, измученный івзунтами, сказаль: "если бы у меня была цълая горсть встины, то и тогда я не открыль бы ее никому". Это явленіе повторяется почти ежедневно. Мы не то хотимъ сказать, будто староватолическіе международные конгрессы не окажуть никакого вліянія на христіанскій міръ; будто глубовообразованные и честние богослови, ведущіе полемику на нихъ, напрасно тратятъ свои силы и свою энергію. Нёть, въ старокатолическомъ движенін мы привътствуемъ разумный и честный протесть противъ крайностей римскаго католицизма. Мы вполит раздъляемъ и радость православныхъ богослововъ, что въ лицъ староватолическихъ вождей православіе пріобрётаеть замечательныхъ богослововъ, способныхъ въ значительной степени оживлять, укруплять и усиливать богословскую мысль. Но мы не думаемъ, чтобы староватодичество само по себъ могло возстановить союзъ разрозненныхъ церквей. Повторяемъ, христіанскій міръ разъединенъ не отъ недостатка знанія истины, а отъ недостатка уваженія и любви къ ней. Этотъ же самый недостатовъ уваженія и любви парализовалъ и вск традиціонно-историческія попытки въ возстановленію перковнаго союза при посредствъ богословской полемики.

Еще меньшее значеніе въ дёлё примиренія церквей мы можемъ усвоять всёмъ богословско-теософическимъ попыткамъ этого рода. Они тоже давно извёстны въ христіанскомъ мірѣ. Еще Лейбницъ мечталъ, что всё христіанскія государства, по крайней мѣрѣ на Западѣ, должны составлять одинъ организмъ, духовнымъ главою котораго надобно признать папу, а мірскимъ главою — германскаго императора; что первому изъ нихъ должна принадлежать всемірная юрисдикція въ дѣлахъ церковныхъ, а второму — въ дѣлахъ мірскихъ; и что хотя права эти, по своему происхожденію, не божественны, тѣмъ не менѣе должны составлять религіозно-политическую систему, основанную на общемъ согласіи народовъ, незыблемомъ и вѣчномъ. Лейбницъ былъ убѣжденъ, что христіан-

скан религія дурно понята христіанскими народами, что ее возможно исправить (repurger) при посредстве философскихъ началь н что свъть исправленной религи должень распространиться не только среди языческихъ народовъ, но и среди христіанскихъ. уже давно владевшихъ христіанствомъ. Для него, следовательно. на первомъ планъ стояла не въроисповъдная религія, а христіанская цивилизація, которую онъ отождествляль съ своею исправденною религіею. Именно эта цивилизація была его идеаломъ, который должень быль осуществиться въ будущемъ и для осуществленія котораго онъ много хлопоталь передъ дворами Вънскимъ, Ганноверскимъ, Берлинскимъ, Англійскимъ и даже С.-Петербургскимъ. Ему казалось, что этого легко достигнуть при носредствъ вселенскаго собора. Но всъ хлопоты Лейбница оказались однакожъ безуспъшными. Къ подобнымъ же идеямъ надобно отнести и всь, такъ называемыя, протестантскія уніи, въ основъ которыхъ лежатъ не прежнія лютеранство или реформаторство. а новоизобрѣтенное богословско-философское міросозерцаніе тѣхъ или другихъ протестантскихъ конфессій. Всо они основаны не на дъйствительномъ соглашении протестантскихъ въроисповъданий. а на исключенім въроисповъдныхъ различій во имя тёхъ или другихъ богословско-философскихъ началъ. Но и эти уніи въ сущности привели протестантовъ не къ единенію, а еще къ большему раздёленію. У насъ, конечно, по основнымъ началамъ нашей религіозности, не могло быть ничего подобнаго. У насъ могли появляться только иден или мечтанія подобнаго рода. Именно къ подобнаго рода идеямъ надобно отнести "Философскія письма" нашего западника Чаадаева. Чаадаевъ мечталъ о la feconde et sublime idée d'universalité (о плодотворной и возвышенной идеб вселенскости) и видёлъ осуществление этой иден въ римскомъ катомичествъ. Онъ быль убъжденъ, что сфера, въ которой живутъ. католическіе народы, есть единственная сфера, гдф человфческій родъ можеть достигать своего конечнаго развитія, и что эта сфера есть создание католической религии. Отсюда для него было ясно, что если враждебныя обстоятельства отстранили насъ, русскихъ, отъ общекатолическаго движенія, въ которомъ христіанская идея достигла наибольшаго развитія и наилучшей формы, -- если ретроградния причины зачислили насъ, русскихъ, въ категорію нарола отсталаго, не пользующагося всёмь благотворнымь свётомь всемірнаго христіанства: то для насъ должна быть очевидна необходимость применуть въ всемріному религіозному движенію ватолическихъ народовъ; онъ былъ убъжденъ, что народы, вступающіе въ сферу всемірной цивилизаціи, дожны неизбъжно пережить періоль полражательности, заимствованія и духовнаго подчиненія своимъ образцамъ, чтобы затемъ уже, переживъ этотъ періодъ и ставъ, такъ сказать, на свои ноги, идти самостоятельнымъ путемъ. Это почти тоже, что говорить теперь в современный намъ философъ г. В. Соловьевъ, выступая уже не изъ Чаадаевской универсальности, а гегельянской иди изобрътенной имъ самимъ богочеловъчности.-богочеловъчности, которая, развиваясь постепенно въ церкви, прямимъ путемъ ведетъ или должна привесть руссвихъ въ подножію панскаго престола, если только Россія хочеть осуществить свои всемірныя задачи. Въ сущности и Чаадаевъ и г. Соловьевъ ничего другаго не делають, какъ только слагають напе акаенсть, не особенно, впрочемъ, убъдительный и умилительный. Въ сущности оба они проповёдують средневёвовый католицизмъ, совершенно чуждый намъ, хотя и прикрашивають его своими философскими ндеями. Но это не можеть увлекать насъ. Въ самомъ дълъ, всъ подобныя богословско-философскія построенія, идеи, гипотезы, допуская даже ихъ полную искренность и честность, страдають однимъ кореннымъ недостаткомъ; они смёшиваютъ положительную религію съ временною философіею, они хотять свётить блёднымъ философскимъ свътомъ, а не истинно-христіанскимъ, а потому остаются малоубъдительными для людей истинно-религіозныхъ. А между тёмъ для примиренія церквей, для возстановленія общепервовнаго союза, на первомъ планъ должно стоять не то или другое философское понимание христіанства, но возстановление подлиннаго ученія Христова; не временное, хотя бы и прогресспрующее разумёние религи, а разумёние единое, неизмённое,

алакватное и въчное. Богословъ или философъ, конечно, можетъ примънять въ христіанству тъ или другія философскія воззржнія, но онъ не можеть и не долженъ выдавать ихъ за общеобязательныя и неизмённыя истины ни во имя собственнаго авторитета, ни во имя авторитета общецерковнаго. Христіанство есть историческій факть, а какъ историческій факть оно обязательно для върующаго въ традиціонномъ смыслі, а не философскомъ, и даже богословскомъ. Съ другой стороны, христіанскія истины или догматы, отличаясь идеальнымъ или лучше божественнымъ характеромъ, всегда остаются идеальными или божественными идеями, возвышающимися надъ нашими познаніями, надъ нашимъ временнымъ, хотя бы то и прогрессивнымъ выражениемъ ихъ въ понятіяхъ. Г. Соловьевъ хочеть превратить религіозныя истины въ сопознанныя понятія и только такія понятія, послё утвержденія ихъ на вселенскихъ соборахъ вселенскою властью церкви, хочеть чатинных сопознанными догматами: но такихъ сопознанныхъ понятій, т. е. идеальных законченных, вполнё исчерпывающихъ сущность религіи нъть, и быть не можеть. Говорять, что такія понятія въ отношеніц къ математическимь положеніямъ существують въ математикъ; именно въ ней, напримъръ, по одной сторонъ ввалрата можно возстановить полную фигуру его, по радіусу можно возстановить кругь, по небольшой части овружности-эллипсисъ. Но этого итть ни въ какихъ другихъ наукахъ. А тъмъ болте не можеть быть въ религін. И если Кювье по одной части скелета возстановляль иблый типь исчезнувшаго съ лица земли животнаго: то это условливалось не темъ, что естественныя науки могуть достигать точности наукь математических»; а тёмь, что Кювье, какъ геній, обладаль удивительнымь чутьемь построительнаго синтеза: но и Кювье часто ошибался въ своихъ предположеніяхъ, какъ это доказали последующіе естествоиспытатели. Темъ болбе ошибки возможны при «опознаніи» религіозныхъ истинъ на основахъ теософическихъ или богословско-философскихъ. Почему же именно? Потому что христіанскія религіозныя истины тавой степени возвышенны, всеобъемлющи и сложны, что ихъ

нътъ возможности заключить навсегла въ ограниченныя человъческія понятія, и ихъ «опознаніе» можеть закончиться только при вонцъ развитія всъхъ наукъ, если оно достижимо, или лучше при концъ развитія нашего субъективнаго сознанія, когда въра, по Апостолу Павлу, замёнится видёніемъ. Христіанскія истини точно также относятся въ нашимъ субъективнымъ понятіямъ, какъ идеаль въ последовательному выраженію его въ конкретныхъ формахъ. Поэтому приравнивать божественныя иден въ нашимъ человъческимъ понятіямъ, искать ихъ утвержденія, признанія и распространенія при посредстві «опознанія», хотя бы то и на вселенскихъ соборахъ, это значитъ приравнивать несравнимое, это значить отождествлять и даже нивелировать то, что навсегда должно оставаться различнымъ и несоизмъримымъ. Въра обладаетъ своего рода ясностью, силою и убъдительностью; и хотя бы мы создавали цёлыя груды силлогизмовъ за нее или противъ нея: это нисколько не можетъ усилить или поколебать ея достовърности, это нисколько не приведеть къ нравственному союзу върующаго съ невърующимъ. Можно любить теософическія созерцанія, можно увлекаться богословско-философскими изследованіями: но имъ нельвя давать серьезнаго значенія въ дёлё возстановленія общецерковнаго союза. Воть почему тоть-же св. Викентій Лиринскій, о которомъ мы выше упоминали, подаеть следующій советь христіанскимъ богословамъ: чех toto ecclesiae dogmate, quod intellectu capi potest copiant, quod non potest, credants 1) (что можно постигнуть изъ всей совокупности церковных догматовъ, пусть постигають, а чего нельзя, пусть върять): но это постигаемое должно пребывать въ полномъ согласіи съ церковнымъ догматомъ, существующимъ независимо отъ нашего «опознанія», -- догматомъ традиціоннымъ, неизмъннымъ, въчнымъ.

Охотно допускаемъ однакоже, что всё указанные нами пути общецерковнаго союза, не смотря на свою извилистость, въ окончательномъ результате все же приводять къ большему или мень-

<sup>1)</sup> Commonitor, c. 25.

шему сближенію между собою разрозненныя христіанскія общества. Медленно, но постепенно они приближають насъ къ желанному умиротворенію. Мы заключаемъ такъ потому, что въ наше время между разрозненными церквами уже, повидимому, нътъ тъхъ ръзвихъ, обостренныхъ и даже враждебныхъ отношеній, которыя существовали въ прежніп времена, и первоначальныхъ причинъ которыхъ надобно искать не столько въ догматическихъ или иныхъ церковныхъ разногласіяхъ, сколько въ бытовыхъ, энтографическихъ, историческихъ и культурныхъ условіяхъ жизни прежнихъ народовъ. Со временъ Гуго Гроція и его знаменитой вниги «De jure belli et pacis» (1629) совершился замътний переворотъ въ сознаніи культурныхъ народовъ и въ международное право начали вводить не только начало справедливости, но и начало христіанской гуманности. Мы вполит раздтляемъ убъжденія православныхъ богослововъ, что въ наше время все яснте и яснте становится сознаніе единства всёхъ людей и всего рода человёческаго и живбе пробуждается чувство потребности во взаимной связи и помощи; что весь родъ человъческій хочеть быть въ наше время единымъ великимъ обществомъ, совмъстно раздъляющимъ радости и страданія и взаимно пособляющимъ себъ, начиная отъ человъка одной и той же націи или расы и оканчивая жителемь отдаленнёйшей полосы земли; что въ этомъ идеалъ нельзя не видъть приближенія въ христіанскому идеалу любви, и нельзя не видъть харавтеристическаго признака нашего времени, свидътельствующаго о нравственном прогресст челов вческаго рода вообще 1). Такъ дъло стоить въ международныхъ отношеніяхъ. Но происходить ли тоже самое въ междуцерковныхъ отношеніяхъ? Замътно ли сближеніе между разрозненными церквами? Мы думаемъ, что "да". По крайней мфрф, утверждаемъ это съ полною искренностью и съ полнымъ убъжденіемъ въ отношенін въ нашей русской православной цервви. Приведемъ одинъ характеристическій фактъ. Еще не такъ давно извъстный англійскій богословь Пальмерь укоряль восточ-



<sup>1) &</sup>quot;Труды Кіев. Д. Авад.". 1884 г. Декабрь. Ричь г. Олесинцваго, стр. 459.

ную церковь въ томъ, что у ней нътъ единообразнаго чина для принятія въ свое лоно иномыслящихъ христіанъ, что въ Константинопольской церкви ихъ принимають при посредствъ вторичнаго врещенія, а въ русской православной церкви при посредств' одного лишь св. муропомазанія. Но если бы Пальмеръ зналъ историческое происхождение этого различия: то онъ отнесся бы съ меньшею строгостью въ цервви Константинопольской и съ большею правдою оценнять бы высоко-христіанскій духъ святой русской церкви. Дело въ томъ, что существующій въ Константинополъ обычай служить лишь историческимъ отвътомъ на подобныя же действія римской церкви, где на православныхъ, переходившихъ въ лоно католицизма, смотрели, какъ на полуязычниковъ, а потому врестили ихъ вторпчно, и только уніатовъ, уже находившихся въ общеніи съ римскою церковію, соглашались объявлять совершенными католиками, но подъ условіемъ вторичнаго муропомазанія. Здёсь такимъ образомъ явно сказывается древняя, застарёлая племенная рознь между греками и латинянами, переходившая наконецъ и въ обряды церковные. Наша славянская, т. е. русская, церковь чужда этой исключительности. Промыслъ, даровавъ намъ православіе, оградиль насъ отъ греко-латинской племенной вражды. А потому наша св. церковь могла и должна была сохранить болбе чистый, христіанскій духъ въ отношении въ иномыслящимъ христіанамъ. Быть можетъ, и чинъ вторичнаго муропомазанія въ отнопісній къ католикамъ, т. е. въ отношении въ христіанамъ, принявщимъ его законнымъ образомъ, хотя въ чуждой намъ церкви, будеть современень отменень ею; потому что и онъ въ сущности утверждается нестолько на догматическихъ основахъ, сколько на историческихъ. Извъстно, что латиняне первые примънили его къ восточнымъ христіанамъ; именно они первые во времена патріарха Фотія стали вторично муропомазывать все техъ-же несчастныхь болгарь, хотя болгары эти уже приняли муропомазанія отъ греческихъ священниковъ. Патріархъ Фотій, исполненный святою скорбію, обличиль латинскую церковь въ подобномъ неуважении къ восточному муропомазанію, столь ясно противоржчившему догматическому ученію о святости таниства, какъ на Востокъ, такъ и на Западъ. Разумъется греви не остались въ долгу у латинянъ и дъло мало-по-малу дошло до перекрещиванія. Наша св. Церковь чужда подобной исключительности. Въдь нашла же она еще недавно возможнымъ принять въ свое лоно абиссинскаго і родіакона Христодула Танбенскаго по третьему чину, по которому принимаются у насъ всв "иже николиже быша правовбрији, но изъ млада воспитани быша вив православныя церкви", т. е. не черезъ крещеніе, муропомазаніе и другія таннства, а черезъ простое, хотя и торжественное, отречение отъ прежнихъ заблуждений. -- Но для насъ особенно важенъ въ этомъ отношении взглядъ великаго богослова русской земли, митрополита Московскаго Филарета, взглядъ въ высшей степени разумый, благородный и чуждый племенной исключительности. Онъ именно въ отношении въ римской церкви говоритъ: ,,никакую церковь, вфрующую, яко Інсусъ есть Христосъ, не дерзну я назвать ложною. Почему же? «Потому что всякая христіанская церковь можеть быть либо чисто истинною, либо нечисто истинною: сія послёдняя примёшиваеть въ истинному и спасительному въры Христовой ученію ложныя и вредныя мивнія человъческія! 1). Вотъ взглядъ нашего великаго славянскаго богослова, и онъ совершенно согласенъ съ ученіемъ апостольскимъ. Св. Іоаннъ Богословъ требуетъ отъ христіанъ, чтобы они умёли отличать духъ Божій оть духа заблужденія и указываеть признакь для этого различенія. Узнавайте такъ, говорить онъ: всякій духъ, который признаеть Інсуса Христа, пришедшаго во плоти, есть отъ Бога: а всявій духъ, который не признаеть Інсуса Христа, пришедшаго во плоти, не есть отъ Бога. И затемъ говорить: «кто приходитъ въ вамъ, и не приносить сего ученія: того не принимайте въ домъ, и не привътствуйте его; ибо привътствующій его, участвуеть въ злыхъ дёлахъ его» (1 Іоан. 4, 23; 2. Іоан. 1, 10. 11). Это не значить, что св. Апостоль не усвояеть доджнаго значенія



<sup>1) «</sup>Разгов. о въръ между испыт. и увърен.», стр. 18 и 26.

всёмъ остальнымъ догматамъ; это значитъ только, что овъ предостерегаетъ вёрующихъ отъ религіозной нетерпимости. Тотъ же Апостоль въ отношеніи въ нёкоторому Діотрефу, впадавшему въ религіозную нетерпимость, пишетъ: «Любящій у нихъ первенствовать Діотрефъ не пріемлеть насъ. Посему, если я приду, то напомню о дёлахъ, которыя онъ дёлаетъ, понося насъ злыми словами; и еще не довольствуясь тёмъ, и самъ не принимаетъ братьевъ, и желающимъ запрещаетъ, и изгоняетъ изъ церкви. Возлюбленный, не подражай злу, но добрую (3. Іоан. 1, 10. 11). И апостоль Іуда въ своемъ соборномъ посланіи пишетъ, что люди, отдёляющіе себя отъ единства вёры, суть душевные, безъ духа; и заповёдуетъ однихъ спасать милостію, съ разсмотрёніемъ, а другихъ страхомъ, исторгая отъ огня (1, 19—23).

Итакъ, кромъ указанныхъ нами выше трехъ путей для возстановленія общецерковнаго союза, есть еще одинъ путь, несомивнио прямой, несомивнию апостольскій и благонадежный. Это путь мудраго различенія духа, которымъ исполнено то или другое христіанское общество, это путь благожелательности, снисходительности, миролюбія и благоразумнаго отношенія къ немощамъ человической ограниченности, но безъ какого-либо угашенія, умаленія или искаженія духа Божія, духа Христова. Словомъ это сфера взаниной христіанской любви, которая по суду церкви и ея руководству можеть расширяться или сокращаться, усиливаться или ослабляться, смотря по историческимъ условіямъ народовъ, большей или меньшей опасности для сохраненія святаго залога въры, большей или меньшей возможности распростанить новсюду свёть Христова ученія и Христовой жизни. И не усумнимся сказать, что именно наша, т. е. русская св. церковь, всегда піла и теперь идеть этимъ апостольскимъ путемъ въ общецервовному союзу. Какъ славянская, она всегда была чужда, да и теперь чужда илеменной узво-латинской исплючительности. И если ея симпатіи несомивнио склонились въ пользу церкви Константинопольской: то это только ради чистоты въры, ради православія, а не ради какой-либо племенной близости. Не называль ли святитель Мо-

сковскій Филареть церковь римскую великою церковію? Не принимали ли всегда и не принимають ли и теперь русскіе іерархи латинянь, переходящихь въ православіе безь перекрещиванія, безь пререваній о частныхъ мижніяхъ, требуя лишь торжественнаго исповъданія символа въры въ духъ православія? Не оказывали ли наши ісрархи всегда законнаго уваженія къ западной церкви до готовности воздать римскому патріарху первенство чести, не жертвуя однакоже самостоятельностью своей церкви и чистотою православнаго ученія? Конечно и наша св. Церковь въ духѣ апостольскомъ стремится въ единству върм, чтобы все говорили одно, чтобы не было разделеній, и чтобы всё соединены были въ одномъ духв и въ одивхъ мысляхъ (1 Кор. 1, 10): но она знаетъ, что подобное единомысліе есть идеаль, достижимый только при вонцѣ вѣковъ, когда вст мы прійдемь въ единству втры, возрастемь въ мужа совершеннаго, въ мфру возраста исполненія Христова; а потому умоляеть своихъ чадъ со всявимъ смиренномудріемъ, вротостію и веливодушіемъ снисходить другь къ другу изъ любви, стараясь соблюдать единство духа въ союзь мира (Ефес. 4, 2). Свято сохраняя священный залогь вфры, ничего не прибавляя въ нему и ничего отъ него не отнимая, св. Цервовь наша не превращаеть частныхъ мизній своихъ богослововъ и учителей въ общеобязательные догматы; потому что знаеть, что лишь залогь вёры должень быть сохраняемь незыблемо и неизмённо, и что каждому христіанину въ частности даруется благодать разумінія, но уже по мірів дара Христова (Ефес. 4, 7). А потому мы, русскіе, сознательно можемъ сказать . о себъ съ ап. Павломъ: "мы все почитаемъ тщетною ради превосходства познанія Христа Інсуса... Говоримъ такъ не потому, чтобы достигли или усовершились; но стремимся, не достигнемъ ли и мы такъ, какъ достигъ насъ Інсусъ Христосъ. Мы не почитаемъ себя достигшими; а только, забывая заднее и простираясь впередъ, стремимся къ цъли, къ наградъ вышняго званія Божія во Христъ Інсусъ. Всъ мы совершенные должны тавъ мыслить: если же Вы о чемъ пначе мыслите, то и сіе Богь вамъ откроеть. Bпрочем $oldsymbol{s}$ , как $oldsymbol{s}$  мы постигли, так $oldsymbol{s}$  должны мыслить, и по тому правилу жить" (Филип. 3, 8-16). И о, если-бы цервви иномыслящія рішились идти къ общецерковному союзу этимъ практическимъ, или лучше апостольскимъ путемъ, со всякимъ смиренномудріємъ, кротостію, великодушіємъ и любовію въ отношеніи въ намъ, восточнымъ христіанамъ! О, если бы они искали единства духа въ союзъ мира съ ними! Мы увърены, что этотъ путь скорже привель бы всёхь въ общецерковному единству, чёмъ путь политики, традиціонной полемики и теософическихъ перестроекъ христіанства. хотя бы то и на основахъ традиціонной въры! Намъ кажется, что еслибы, напримъръ, римская церковь ръшилась идти этимъ путемъ: то она скоро оцънила бы свои нововведенія по ихъ настоящему достоинству. Она скоро признала бы ихъ частными мижніями или распоряженіями, быть можеть, имъвшими важное значение въ историческомъ ходъ ея развития, въ ея помъстномъ processus, но отнюдь не общеобязательными, не нормирующими на всё времена и для всёхъ народовъ, гдё совершался и совершается иной processus, иной ходъ поместнаго развитія. И если бы римская церковь согласилась признать свои новые догматы только мижніями: то церковь восточная, безъ сомнтнія, относилась бы въ ней съ большимъ довтріемъ, по заповёди Апостола, "безъ всякихъ споровъ о мининіяхъ" (Рим. 14, 1). А это все могло бы имъть большое вліяніе на коренное видоизминение воззриний и въ протестантскихъ церквахъ. Вотъ почему ми думаемъ, что путь примиренія апостольскій, путь смиреномудрія, кротости, снисходительности, великодушія и единенія духа во союзь мира есть единственно правильный путь, единственно върный и въ дълъ возстановленія общецерковнаго союза.

III.

И нельзя не порадоваться, что этоть путь примиренія все боліве и боліве выясняется въ сознаніи даже западныхъ христіанъ. Говоримъ это, имітя въ виду преимущественно новітішіе факты латинскихъ отношеній къ славянскимъ народемъ, каковы католическое причисленіе къ лику святыхъ первоучителей славянскихъ свв. Кирилла и Меоодія, допущеніе славянскаго богослуженія среди западнихъ славянь и въ особенности новыя латинскія возэртнія на русскій народъ и русскую церковь въ частности патера Ванутелли, возэртнія, выраженныя имъ въ сочиненіи: "Poccia Studio religioso sopra la Russia. Appunti di viaggio del P. V. Vannutelli O. P." (Perurioshoe изслыдованіе о Pocciu. Отчеты путешествія патера Викентія Ванутелли). Мы хоття бы обратить вниманіе нашихъ читателей на эту кингу. Именно по поводу этой книги К. П. Побтдоносцевъ пишеть вышеприведенное нами письмо патеру Ванутелли и выражаеть свою благодарность приславшему ее патеру.

Книга, о который мы говоримъ, издана на итальянскомъ языкъ въ Римъ, въ прошломъ году, и хотя принадлежить перу простого патера, но такого, который стоить въ близкихъ сношеніяхъ съ высшими сферами ватолической ісрархіи. Авторъ ся родной брать двухъ кардиналовъ той же фамилін. Мы не можемъ да и не имбемъ надобности излагать полное содержание книги; но мы хотъли бы обратить вниманіе читателей на тр стороны ея, которыя касаются православной церкви вообще, православія русскаго народа и русской церкви въ частности 1). По словамъ о. Н. Толстаго, сообщающаго свъдънія о патеръ Ванутелли, его литературной дъятельности, его путешествій по Россій и пр., авторъ вниги есть доминиканскій ісромонахъ Ванутелли, написавшій 16 сочиненій, касающихся, по большей части, Востова, куда онъ путешествовалъ неодновратно и гдъ былъ миссіонеромъ. Его знакомство съ богатою святоотеческою литературою и богослужениемъ Востока возбудили въ немъ живую симпатію къ Восточной, православной церкви. Онъ въ восторгъ отъ иноческаго житія на Авонъ, гдъ прожиль довольно долго. Въ своихъ сочиненіяхъ о Востокъ онъ старается доказать, что въра касолическая, безъ которой "никто



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Болве подробное содержаніе этей книги читателя могуть найти въ "Душен. Чтенін", въ стать в подъ заглавіемъ: "Что пишуть о Россія въ Римв" свящ. Н. Толстаго. См. журналъ 1892, кн. ноябрьскую и декабрьскую и 1893 г. кн. январскую и мартовскую. Этою статьею пользуемся и мы.

спастись не можеть, сохраняется въ Восточной Православной Церкви неповрежденною и безъ всякаго измъненія; онъ восхищается обрядами Восточной церкви, называя ихъ не только благоленными и достойными уваженія, но и подражанія. Отсюда онъ дълаетъ прямое заключение, что название "схизматиковъ", которое латиняне дають восточнымъ христіанамъ, несправедливо и не имъетъ историческаго основанія. А между тъмъ это названіе нарушаеть заповъль о любви христіанской, и какъ несправедливое, вызываеть у восточныхъ христіянъ горькое чувство, заставляя видёть въ латинахъ враговъ ихъ православной вёры, которую тъ унижають именемъ схизми. "Мы отвътственны, пишетъ о. Ванутелли, въ томъ, что сложился предразсудокъ, будто православіе есть нічто противоположное васоличеству. Точно христіянство заключается исключительно въ латинскомъ обрядь, а восточныя церкви менже правосланы, чжмъ мы!" Вотъ прекрасныя мысли, которыя давно распространены у насъ, въ Россіи, но которыя только теперь сознаются и высказываются на Западъ. За доказательствами не надобно ходить далеко. Вёдь нашель же нужнымъ ученый староватолическій епископъ Рейнкенсь доказывать на прошломъ Люцернскомъ вонгрессъ, что слово "канолическій" надобно отличать отъ слова "вселенскій", такъ какъ оно указываеть не на внишнюю распространенность церкви, а на ея внутреннюю въронсповъдную цълостность, нисколько не завися отъ внъшняго объема. Оно есть не видовое понятіе, а родовое; а потому и не можеть исключительно усвояться ни одной помъстной церкви. А между тёмъ эта латинская исключительность до такой степени распространена на Западъ и отсюда, до такой степени обычно тамъ усвоеніе восточнымъ христіанамъ названіе схизмативовъ (т. е. отщепенцевъ), что даже позитивисть Литре, говоря о восточной и западной церкви, не задумывается усвоять вселенскій характерь исключительно латинской церкви. Но это недомысліе, понятное въ устахъ позитивиста или невъжественнаго христіанина, нисколько не понятно въ устахъ ученыхъ богослововъ Запада. И однакоже ясное разграничение этихъ понятій примънительно къ Востоку въ первый разъ мы встръчаемъ у патера Ванутелли! Но переходимъ къ сужденіямъ патера собственно о Россіи, русскомъ народъ и русской церкви.

Оставимъ въ сторонъ политические взгляды нашего инсателя. Онъ убъжденъ, что панславизмъ есть явленіе законное, что паденіе Оттоманской имперіи есть дёло времени, что прямой наслёдницей этой имперіи должна быть Россія и что мечтать о возстановленія Византійской имперін есть утопія. «Не даромъ же, ппшеть онь, крести на куполахь въ Россіи имбють подножіемъ серпъ луны». Всв эти мысли, хотя и цвины сами по себъ, принадлежать въ области политической; это не наша область. Но мы не можемъ не привесть изкоторыхъ его сужденій по Восточному вопросу. «Крымская война, замёчаеть онь, была напраснымь кровопролитіемъ. По странитищей аномаліи въ исторіи христіанства, всв великія христіанскія державы заключили союзь въ пользу Магомета противъ другого христіансваго народа, которымъ были Русскіе». Западныя христіанскія государства испугались усиленія Русской имперіи. Что же собственно могло испугать ихъ? Когда современные намъ соціалисты высвазывають эту боязнь въ Россіи, когда они питають ненависть къ ней единственно ради ея могущества и силы: тогда ихъ своекорыстныя или эгоистическія чувства и дъйствія совершенно понятны въ отношенів въ могущественной христіанской державъ. Но какъ понять подобныя же чувства и дъйствія великихъ западныхъ государствъ? Здёсь нельзя не видъть, съ одной стороны, искаженія или вытравленія христіанскихъ чувствъ среди западныхъ народовъ; а, съ другой, традиціонной ненависти въ русскимъ, вакъ схизматикамъ. Ванутелли однакоже рѣшительно стоить за усиленіе могущества Россіи. Онъ говорить, что это желательно прежде всего для Востока; потому что положение восточныхъ христіанъ отъ этого улучшится и благосостояніе восточнихъ церквей увеличится. Это должно быть желательно далбе и для Запада; потому что западные христіане пріобратуть сильную поддержку противъ неварія и революціоннаго движенія, если только объ великія силы, Россія и церковь римская, будуть действовать единодушно, имея въ виду одно лишь благо общее и торжество истиннаго, нераздёльнаго христіанства. «Въ нашъ въкъ невърія и религіознаго упадка, говоритъ онъ, Россія можеть гордиться темъ, что высоко держить знамя христіанства и служить приміромь для всёхь остальныхь народовъ въ исполненіи обрядовъ религіи. Въ Россіи православіе есть сущность, идеаль, прошлое и будущее и слава Русскаго народа". Всё эти мысли приводять его даже въ завлюченію, что Россія, безъ сомивнія, призвана въ возстановленію во всемъ мірв принциповъ христіанскихъ. Вотъ тоже прекрасныя мисли, съ которыми мы впервые встречаемся у латинскаго писателя. Но онъ прекрасны собственно потому, что вполнъ христіянскія. Почему же однаво мысли эти не находить повсемъстнаго распространенія среди западныхъ христіанъ? Почему тамъ чуждаются русскихъ, вакъ схизматиковъ? Давно ли даже Пій IX олагославляль оружіе мусульманъ противъ русскихъ и громко заявлялъ, что онъ молится о побъдъ Турціи надъ Россіею?.. Но въ сужденіяхъ патера Ванутелли есть еще одна сторона, на которую мы обращаемъ вниманіе нашихъ читателей. Наши западники ждуть спасенія Россін отъ цивилизующихъ силъ Запада. Иначе смотрить на это дело искренно-религіозный Ванутелли, несомивиный знатокъ Запада и Востова. Во всякомъ случат, сравнивая мысли, высказываемыя патеромъ Ванутелли о Россіи съ мислями, висказиваемими у насъ въ Россін г. В. Соловьевимъ, мы ни на минуту не можетъ усумниться, что мышленіе истинно христіанское и теософическое не одно и тоже и въ иткоторыхъ случаяхъ діаметрально противоположно одно другому. Г. Соловьевъ видить спасеніе Россіи въ обновленіи и оживотвореніи насъ силами Запада; между тёмъ, какъ о. Ванутелли ждеть спасенія самой Европы отъ великодупіной по мощи христіанской, религіозной и могущественной Россіи. Это тоже многознаменательно!

Говоря, далже, о религіозности и христіанскомъ духж русскаго народа, о. Ванутелли не скрываетъ своего удивленія, сравнивая его съ западными народами. Онъ пишеть: «ни одна нація въ свътж

не прилагаеть въ себъ наименованія «святая», вромъ св. Руси: и надо сознаться, что по всёмъ даннымъ это наименование представляеть действительное положение вещей. Не желая обидеть изкоторыхъ другихъ, все же надо сказать, что нъть въ настоящее время націи столь религіозной, какъ Россія. Въ ней религія все направляеть, вездъ видна, всъми исповъдуется публично, выражается во всемъ открыто съ силой и энергіей такой юной и крвпкой, какой невозможно отыскать въ другомъ месте. Все обычан народние, вакъ общественные, такъ и частные, или религіознаго происхожденія, или, по крайней мірь, воодушевлены религіознымъ христіанскимъ духомъ, а правительство покровительствуеть, защищаеть и способствуеть всеми способами этому религіозному направленію и религіозному развитію русскаго народа». Въ другомъ мъсть онъ говорить: «Стоить только подумать, что этоть народъ, такъ сказать, весь проникнутъ религіею и обращается въ средъ исключительно религіозной, и нельзя не восхищаться имъ и не радоваться, что имя Божіе днемь и ночью прославляется и благословляется этими людьми!> Какъ не похожи всв эти сужденія патера Ванутелли на западно-европейскія понятія о русской религіозно-правственной жизни! Кто хотя нісколько знакомъ съ теми злостными влеветами, которыя распространяются на Западъ о русскомъ народъ: тотъ не можеть не встръчаться съ взглядами патера съ нъвоторымъ удивленіемъ. Это говорить датинскій патеръ о томъ народъ, среди котораго, по убъждению почти всеобщему на Западъ, господствуеть одна лишь дикость, произволь и фанатизмъ,---котораго считаютъ не способнымъ къ высшей европейской культурь, и у котораго не видять даже истиннаго консерватизма, а только видять грубую инерцію, окаменълость и механическую силу! Да. жестоко отомстили Россіи польскіе іслуиты за свое изгнаніе изъ нашего отечества. Конечно не они одни распространяли на Западъ эти влеветы о русскомъ народъ; у Россіи есть достаточно и другихъ враговъ: но именно польскимъ језунтамъ принадлежитъ иниціатива въ этомъ позорномъ дёлъ. Ванутелли искренный и глубовій христіанинь; христіанскимь чувствомъ

онъ разгадалъ клевету и понялъ истинно христіанскую жизнь русскаго народа.

Желая высказать свои сужденія о русской церкви, нашъ писатель прежде всего удивляется тому, что весьма многіе писавшіе о Россім не обращали никакого вниманія на религіозно-правственное настроеніе русскаго народа, хотя это главнымъ образомъ полжно было бросаться въ глаза. Какъ бы то ни было, только религіозность нашего народа, религіозность самаго писателя, въ связи съ его обширнымъ богословскимъ образованіемъ, приводятъ Ванутелли въ убъжденію, что Россія «испов'йдуетъ истинную православную въру, такъ какъ не будь въ этомъ дъйствія благодати. въра ослабъла бы, что и случилось съ протестантами. Напротивъ того, народъ русскій крыпко держится исповыданія первобытнаго христіанства п религіозная идея у русских все сильнье и сильнъе развивается и проявляется многочисленними фактами». Очевидно о. Ванутелли правильно судить о русской церкви по религіозности народа. Безъ сомивнія, это тоже составляеть особенную черту русской религіозности. У насъ нётъ того разлада между церковію и народомъ, который почти повсюду существуеть на Западъ. Харавтеризуя затёмъ общій духъ православія, онъ говорить: «Если спросить русскаго, вто глава ихъ церкви, то единодушный отвътъ будеть тоть, что глава церкви-Інсусь Христосъ, Спаситель нашь; они побоялись бы и подумать дать название главы церкви смертному человъку. И мы, католики, въримъ, продолжаетъ онъ, и должны върить, что истинная глава церкви есть Господь нашъ Іисусъ Христосъ и не можеть быть другаго. Поэтому то церковь и свята и непогръшима, такъ какъ ею управляеть и поддерживаеть ее не смертный человёвъ, а истинный Глава ея, Інсусъ Христосъ Богъ. Вотъ прекрасныя мысли, которыя давно распространены и общеприняты на Востокъ. Какъ жаль, однакоже, что и эти прекрасныя мысли могуть подвергаться нежелательнымъ богословскимъ перетолкованіямъ! Подобныя же. т. е. несомнённо христіанскія сужденія высказываеть о. Ванутелли и объ обрядахъ русской церкви. Онъ пришель въ убъжденію, что преданія и обряды у русскихъ гораздо назидательные, чымъ у прочихъ націй и поэтому дълають религію болье популярною: они чувствительны, но не чувственны, тогда какъ у насъ (западнихъ) со времени классическихъ въковъ XV и XVI они именно таковы, въ нихъ много легкости и того, что называется реальностію". Говоря о русскомъ духовенствъ, писатель утверждаетъ, что духовенство это вполнъ выполняеть свое назначение и дълаеть, сколько можеть соотвётственно съ положениемъ, въ которомъ находится, однавоже во всявомъ случат лучшемъ, чтмъ во многихъ католическихъ странахъ. Вмъстъ съ этимъ онъ утверждаеть, что русское духовенство или совершенно неизвъстно на Западъ, или извъстно съ ложной стороны: но это последнее зависить уже или отъ клеветы, или отъ излишне строгаго сужденія о немъ. Замечательно наконецъ мнтніе патера Ванутелли о русскомъ церковномъ птніи. Онъ посътилъ многія церкви и монастыри Россіи: но особенно ему понравилось пъніе въ Московскомъ Алекстевскомъ женскомъ монастыръ. Онъ нашель пъніе въ этомъ монастыръ восхитительнымъ, называетъ его идеальнымъ и говоритъ, что не ибшало бы и италіанцамъ прівхать въ Россію поучиться настоящему и благоговъйному церковному пънію.

Вообще сужденія его о Россіи, русскомъ народь и русской церкви могуть быть выражены въ следующихъ, его собственныхъ словахь: "Не пушками, не многочисленными войсками и крепостями славна и сильна Россія: основаніе ея могущества заключается въ одномъ, — въ Православіи". При конце же своего сочиненія онъ деласть сопоставленіе Россіи съ Западомъ. И сравнивая благочестіе православнаго русскаго народа съ религіознымъ оскуденіемъ на Западе, онъ говорить: "О, какъ желательно было бы, чтобы русскіе пришли отмстить за тё оскорбленія христіанству, которыя произведены, такъ называемыми, цивилизованными націями! Кто знасть, не дасть ли Господь Россіи назначеніе покарать страны отступниковъ непрестанно оскорбляющихъ имя Божіе и пресвятой Богоматери?" При этомъ онъ вспоминаетъ разсказъ какъ одинъ плённый русскій офицеръ перекрестился предъ Наполеономъ, что привело этого невёрующаго императора въ удивленіе:

"Не удивляйтесь, Ваше Величество, сказалъ ему одинъ изъ приближенныхъ:—Теперь только въ Россіи и въ Испаніи сохряняется христіанская въра". Извъстно, что именно въ этихъ странахъ Наполеонъ и потерпълъ наиболъе сильное пораженіе.

Надвенся, что послв представленнаго чами изложенія книги патера Ванутелли, хотя и въ самыхъ общихъ чертахъ, уже легко понять, за что собственно К. П. Побъдоносцевъ благодарить патера после внимательнаго прочтенія его книги и при этомъ говорить, что писатель избраль вфриий путь для изследованія истины и для правильнаго пониманія всего хода нашей отечественной жизни; такъ какъ авторъ книги посмотрълъ на нашу жизнь во свъть христіанской религіи, во свъть нашей православной церкви. Конечно и въ книгъ патера Ванутелли попалаются изкоторыя невёрныя сужденія. Таковы, напримёръ, его заявленія о томъ, будто вся въра въ Россін зависить отъ свътскаго правительства; будто отъ него же зависить и соединение русской церкви съ латинскою; будто въ нашемъ Св. Синодъ предсъдательствуетъ Г. Оберъ-Прокуроръ; будто воясоединение уніатовъ съ православною церковію было действіемь неправильнымь и т. п. и т. п. Но всв подобныя заявленія или сужденія, столь распространенныя и столь обычныя у западныхъ писателей, не уничтожають достоинства книги, а тъмъ болъе, не роняють того пути, который избранъ писателемъ для изследованія истины и для характеристики нашего народа и нашей церкви. Безъ сомивнія, западному писателю трудно сразу отрёшиться оть всёхъ, обычныхъ западныхъ предубъжденій: тъмъ не менте въ общемъ о. Ванутелли судить о русскихъ и обо всемъ русскомъ на основаніи собственныхъ наблюденій и собственнаго христіанскаго пониманія. Въ самомъ двль, для правильного сужденія о нашемъ народь прежде всего надобно быть христіаниномъ и искренно вфрующимъ челов комъ; потому что вся жизнь нашего народа развивается и цвётеть во свъть христіанской религіи. Но многіе ли иностранные туристы, писавшіе о Россіи, были людьми вфрующими и христіанами? Самая политическая, соціальная и экономическая жизнь русскаго народа можеть быть правильно понята тоже во свъть нашей религін, во свъть православія, хотя православная церковь всего менъе задается ръшеніемъ вопросовъ политическихъ, соціальныхъ и экономическихъ. Но многіе ли иностранные висатели, знакомившіе своихъ соотечественниковъ съ Россіею, имели хотя скольво небудь върныя понятія о православномъ духв и о православной церкви? Если изкоторые изъ нихъ и не чужды были религіозныхъ возгржній: то все же они смотржли на нашъ народъ исключительно только съ своихъ вёронсповёдныхъ точекъ зрёнія. Мы не говоримъ уже о намбренномъ или невбжественномъ искаженіи фактовъ, событій и проявленій нашей русско-православной жизни. Ванутедли составляеть въ этомъ отношении счастливое исключеніе. Глубоко в'трующій христіанинъ и глубоко образованный богословъ, онъ силою своего религіознаго чувства и богословскихъ знаній разгадаль истинное значеніе и направленіе русской жизни. Именно это до значительной степени поставило его выше въроисповъдной исключительности и сблизило его съ русском цервовію на столько, что онъ посвщаеть уже русскіе храмы и монастыри, восхищается благольніемь богослуженій въ нихъ, молится вмёстё съ православными, повлоняется св. мощамъ и чудотворнымъ иконамъ нашемъ и при одномъ случай говоритъ, напримъръ: "я быль счастливъ вавъ можно чаще проходить чрезъ Спасскія ворота (въ Москвъ), чтобы быть обязаннымъ по опубликованному закону (sic!), воздать почтеніе царственному величію Божественнаго Искупителя". Признаемся откровенно, мы не привыкли въ подобнымъ отношеніямъ со стороны латинскаго духовенства въ нашимъ святынямъ. Въ нашей памяти еще громко раздаются слова житомірскаго епископа Козловскаго, тяжко наказавшаго сельскаго всендза за простое проявление церковнаго почтения къ глубокоуважаемому всеми, бывшему Кіевскому митрополиту Платону. Епископъ говорилъ: "Я поступилъ съ нимъ (съ ксендзомъ) не по чьимъ дибо внушеніямъ, а согласно съ своею совъстію и своими обязанностями". И въ изумленію всего православнаго міра тоть-же епископъ прибавилъ: "Чёмъ лучше православный митрополитъ говорилъ (въ католическомъ храмъ), темъ хуже. Не велика была бы еще бёда, если бы вашъ митропольть въ костелё отозвался рёзко о католицияме, а въ томъ и опасность, что онь произнест слова мира и любви". Какъ можно было намъ, православнымъ, нонять эту епископскую боязнь мира и любви въ отношенін въ русскимъ христіанамъ? Оказывается однакоже, что главныя препятствія въ возстановленію мира и любви между православ. выми и католиками скрываются не столько въ римско-католичесвой церкви, сколько въ тёхъ католическихъ епископахъ, которые смешивають дело религи съ деломъ политики. Намъ не следуеть закрывать глазь предъ подобными фактами. И воть съ этой точки аржиія намъ представляются глубоко правдивыми слёдующія слова патера Ванутелли: "очень жаль, пишеть онъ, что цервовь ватолическую въ Россін представляють почти исключительно поляви, на которыхъ смотрять враждебно, тавъ кавъ отъ этого дълается еще глубже раздъление и затруднительные возможность соединенія всёхъ христіань въ одну церковь, глава которой есть Божественный Искупитель". Но вто же виновать въ этой враждебности и въ этомъ усиленіи затрудненій въ дёлё соединенія вевкъ христіанъ въ одну перковь? Опять теже поляки. Укажемъ еще на одинъ новъйшій фактъ. Когда аббатъ Бранди сталъ защищать миролюбивое отношение ,,папской политики" къ современному положенію римско-католической церкви въ Россіи, доказивая, что страшныя картины религіозныхъ преслёдованій, о которыхъ недавно говорилъ анонимный писатель въ "Contemporary "Review", составляють лишь плодъ разнувданной фантавін, возбужденной лживыми описаніями галиційскихъ (т. е. польскихъ) газетъ: тогда правдивия слова аббата Бранди, тоже принадлежащаго въ ісвунтскому обществу, вызвали яростныя статьи въ галицко-польскихъ газетахъ, особенно въ шляхетскомъ органт вравовской газеты "Czas", гдъ, но обыкновенію, не примирамый полонизмъ смъщивается съ римско-католичествомъ 1). Но и это еще не все. Когда заявленіе патера Бранди нашло себ'я косвенное подтверждение въ новопоявившемся въ Римъ журналъ «Orbis Catholicus»: тогда «Ceas» названъ правдивый голось италіанской печати прискорбною спорадическою фальшью и не стёсняясь зая-

<sup>1)</sup> Моск. Впдом. 1893. Февраля 17. № 47.

виль, что если фальшь эта будеть повторяться и не будеть опровергнута болбе, чвиъ одними только протестами: тогда этимъ можеть поколебаться традиціонное сыновнее довпріе польскаю народа ко Pumy. "Czas" видить въ подобномъ направленіи италіанской печати лишь то, что печать эта подъзнаменемъ служенія цервыи работаеть надъ ся подрывомъ и пользуется для этой цели неправдой 1). Что же удивительнаго, если въ виду подобныхъ фактовъ, мы, русскіе, пришли къ мысли, что католицизмъ стоить въ родствъ съ политическою интригою? Именно поляки пріучили насъ въ мысли, что характеристическою чертою изивны славянъ православію служить ожесточенная ненависть въ православнымъ соплеменнивамъ. Еще недавно о. протојерей II. Смирновъ въ своей прекрасной ръчн: "О православіи вообще и во частности по отношенію ка славянскима народама" говорняв: "Славяне никакъ не могутъ, при измене православію, удержаться въ безразличныхъ отношеніяхъ въ другимъ, върнымъ православію, славянамъ" 2). Оказывается однакоже, что эта мысль, совершенно върная сама въ себъ, должна быть отнесена ръшительно въ одинмъ лишь полявамь. О. Ванутелли съ силою подтверждаеть это. Будемъ же надбяться, что римско-католики въ Западной Европъ убъдятся наконецъ въ преднамъренномъ распространения лжи со стороны польскихъ газетъ, съ целью этимъ возбудять лишь въ своихъ заграничныхъ единовърцахъ, вивств съ состраданіемъ въ пресявдуемой будто бы польской церкви въ Россіи, --- сочувствіе собственно въ полонизму. Поляви выдають себя за «стражей» западно-европейской культуры, за передовыхъ «рыцарей» европейской цивилизацін: но въ сущности они суть «рынари» религіозной петерпимости, страшите испанской, и ихъ польскій католицизмъ решительно не тождествень съ подлиннымъ или действительнымъ католицизмомъ. Будемъ же надъяться, что западно-европейскіе католиви въ своемъ общественномъ мижнін отделять навонець римскій католицизмъ отъ фанатическаго полонизма и этимъ расчистять путь въ сближенію и правильному пониманію оббихъ раз-



<sup>1)</sup> Моск. Въдом. 1893. Марта 19. № 77.

<sup>2)</sup> Церк. Въдом. 1893. № 8. Стр. 314.

розненныхъ церквей. Но возвратимся къ предполагаемому нами въ будущемъ возстановленію общецерковнаго союза.

Мы думаемъ, что возстановление этого союза въ наше время уже болье возможно, чжит когда-либо прежде, что потребность въ христіанскомъ единеніи теперь сознается всёми истиню религіозными людьми съ достаточною ясностію и полнотою, что самые мотивы этого единенія возвышенни, гуманны и благородны, какъ нивогда прежде. Въ самомъ дълъ, вакъ въ сущности надобно смотръть на старокатолическое движение, если не на усилие найти формулу всеобщаго примиренія на почвѣ строго христіянской? Что значить это общеславянское движение къ всеобщему славянскому союзу подъ знаменемъ Кирилло-Менодіевской культуры? Что навонецъ означаетъ и этотъ обще-европейскій поворотъ въ христіанскимъ яденмъ, правда-еще робкій и нержинтельный, но уже достаточно ясный и замётный? Очевидно хотить возвратиться къ христіанскимъ идеямъ, но уже безъ въронсповъдной розни. Можно поэтому почти согласиться съ мыслію, что христіанское единение во союзю мира становится лозунгомъ нашего времени. Но столько же очевидно, что этоть союзъ можеть возникнуть не на почвъ политики, полемики и теософіи, а на почвъ христіансваго расположенія духа, т. е. смиренномудрія, снисходительности, благожелательности и вообще, по Апостолу, на - почв чуждой препирательство о спорных мнъніях (Рим. 14. 14). Такимъ образомъ мы думаемъ, что въ наше время возможенъ только союзъ мира, а не единомыслія, союзъ духовнаго единенія, а не полнаго въронсповъднаго тождества. Согласятся ли уже разрозненныя церкви, т. е. церковь Восточная и церковь Западная, идти этимъ, практическимъ иутемъ къ союзу мира?-мы не знаемъ. Но мы увърены, что только этоть путь есть единственно возможный, единственно успашный и благонадежный. Онъ имбеть свое твердое основание не только въ прямомъ апостольскомъ ученін и во всемъ дух'в христіанскомъ: но и въ прежней церковной правтивъ. Въ подтверждение этихъ суждений нашихъ, достаточно припомнить ибкоторые прошлые исторические факты, которые вполнъ подтверждають нашу мысль. Когда папы, говорить одинъ ученый православный богословъ, разсуждая о прежнихъ церковныхъ разногласіяхъ, приведшихъ въ церковному разрыву, -- молчали о своемъ приматствъ, не дълали покушеній подчинить себъ церковь Восточную: то не только разности церковно-обрядовыя и дисциилинарныя трактовались въ духъ снисхожденія и взаимнаго уваженія, но и разность въ догмать не дълалась источникомъ раздора. И такъ какъ несообразно било съ достоинстомъ догматической истины допускать сознательное и заведомое оть нея уклоненіе: то при этомъ поступали такъ, что о догматической разности или совершенно умалчивали, или (по примъру преподобнаго Максима) успоконвали совъсть върующихъ, давая отступленію такое толкованіе, при которомъ оно получало значеніе истины 1). Совершенно върно! И о, еслибы и современный намъ напа, мудрость котораго восхваляеть вся Европа, решился молчать о своемъ приматствъ, или еслибы согласился дать этому приматству значение не обязательное для Восточной церкви, не делая изъ него conditio sine qua non при возобновленін союза: тогда, мы увърены въ этомъ, двери союза были бы открыты и храстіанскіе народы прославили бы имя современнаго папы, какъ имя святое, великое и на въки славное!

Заключимъ же наши сужденія о возстановленій общецерковнаго союза словами, которыми мы сопровождали письмо К. П. Побёдоносцева къ патеру Ванутелли, котда оканчивали свою статью "О славискомъ богослуженіи на Западё". Мы думаемъ, что возстановленіе этого союза въ наше время уже болёе возможно, чёмъ когда либо прежде: но для этого надобно принятіе соотвётственныхъ мёръ; затёмъ надобно смотрёть на православную церковь вообще и русскую въ частности глазами самой православной церкви; далёе надобно пэбъгать раздёленій церкви на учениковъ Павловыхъ и Аполлосовыхъ; наконецъ надобно признать основаніемъ вселенской церкви одного лишь Інсуса Христа, Который всегда быль и навсегда останется единственнымъ ея основаніемъ. Дай Богъ, чтобы идеи подобнаго союза болёе и болёе уяснялись и развивались въ сознаніи христіанскихъ обществъ!

К. Истоминъ.

<sup>1) &</sup>quot;Христ. Чтеніе". 1884. Ноябрь—декабрь. Статья г. Скабалановича: "Раздиленіе церк. при патріархъ Михаиль Керулларів", стр. 729.



#### Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣднической дѣятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолженіе \*).

Святитель Филаретъ, столь многократно имфвинй опыты личнаго благорасположенія и въ Бояб почившаго Наследника Цесаревича и еще того болье, — Августыйшихъ Его Родителей, счелъ своимъ священнымъ долгомъ и отъ себя послать Имъ слово ученненія въ письме, которое по справедливости можеть быть названо своего рода проповъдію. Оно помъчено 18-мъ апръля и гласитъ такъ: "Дерзнетъ ли непризванное слово нарушить безмолвіе, благопотребное для здравія Вашихъ Императорскихъ Величествъ, особенно послъ труднаго подвига? Или позволительно изъ переполненной мыслями и чувствованіями души пролиться нісколькимь каплямь слова, можеть быть благопріятнаго успоконтельному безмолвію? Кто позналь умь Господень? сказаль богомудрый Апостоль, и въ семъ вопросъ находилъ разръшительный отвътъ на трудныя думы. Кто разрёшить думы, возбужденныя событіемъ двёнадцатаго дня? 1) Для чего изъ благолъпнаго сада внезапно унесено младое древо, тщательно возращенное, уже готовое къ плодоношенію, объщавшее вождельные плоды? Для чего невидимая рука угасила светлыя надежды, которыя должны были обезпечивать продолжение свъта для будущаго Россіи? Неужели не услыпаны молитвы Благочестивъйшихъ Родите-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ», за 1893 г., № 5.

<sup>1)</sup> Т. е. 12 апръля, —дня кончины Наследника Цесаревича.

лей о своемъ Первенцъ, молитвы върнаго народа?-Не дадутъ на сіе собственнаго отвіта ни пспытующая мысль, ни оставленное самому себъ чувство скорби. Успокоптельное разръшение сихъ думъ да пщется лучше въ священномъ словъ истины: Кто позналь умь Господень? Какъ непостижимы судьбы Его, и не изследимы пути Его (Рим. 11, 33. 34)! - Но при сей непостижимости, несомнонно извъстно, что всть пути Господни милости и върность къ хранящимъ завътъ Его (Псал. 24, 10) 1). Посему несомивню, что ввренъ Господь и въ услышаніи молитвы. Онъ услышаль ее, приняль и исполниль, только не по мысли родительской и отечественной любви, которая желала удержать Благовфрнаго Цесаревича для трудныхъ въ трудныя времена подвиговъ царства земнаго, но исполнилъ по разумънію Своего Божественнаго Ума, который предарвать, какъ лучшее, то, чтобы скоро призвать его въ царство небесное. Премудрость и любовь Господня присутствовали при семъ ръшеніи.—Птакъ, не Вогу ли повинется душа (Псал. 61, 2) скорбящая? - Предъ Его непостижимою премудростію и всегда несомнівнною благостію да преклонится испытующая мысль, волнующіяся чувствованія да утихнуть, и печаль растворится чистымъ духовнымъ утвшеніемъ. Молю Всеблагаго Бога Отца, и Воплощеннаго Сына Его, безиврными скорбями искушеннаго, для облегченія нашихъ скорбей, Пречистую Матерь Его, испытавшую безпримфрныя материнскія скорби, да великая родительская печаль вашихъ Императорскихъ Величествъ благодатнымъ утътеніемъ будетъ растворена, облегчена, услаждена, и лишение, которое потерпъла Ваша родительская любовь, будетъ вознаграждено въ Благовърныхъ Чадахъ Вашихъ, которыхъ благость Божія Вамъ сохраняетъ" 2).

Изъ благовърныхъ чадъ царевыхъ, о которыхъ упомянулъ святитель Московскій Филаретъ въ концъ своего всеподданнъйшаго письма отъ 18 апръля 1865 года, старъйшимъ былъ Великій Князь Александръ Александровичъ, нынъ благопо-

2) Письма Фил. къ Высоч. Особ. I, 7-8.



<sup>1)</sup> Заслуживаетъ здёсь вниманія русскій переводъ текстовъ св. Писанія въ виду разрёшеннаго уже и выходившаго въ свётъ перевода Виблін на русскій языкъ.

лучно царствующій Государь Императоръ, которому тогда уже исполнилось двадцать лють оть роду (родился 26 февраля 1845 г.) в который по милости Божіей, пользовался цвътущимъ здоровьемъ. Къ нему-то и перешли, послъ кончины Великаго Князя Николая Александровича, всф права последняго по наследованію престоломъ Россійской Имперіи, согласно объявленному тогда же Высочайшему о томъ манифесту 1). И только въ отношения къ присятъ по сему случаю, въ виду чрезвычайности событія и значенія присяги Наследнику Цесаревичу, данной при восшествін Государя Императора на престолъ, произошло нъкоторое замедленіе, такъ что манифестъ о ней вышель уже чрезъ три мъсяца послъ кончины прежняго Наслъдника. "Повторение присяги Государю Императору, по моему мивнію, писаль, въ виду заключавшагося въ семъ затрудненія, къ оберъ-прокурору св. сунода генераль-адъютанту А. II. Ахматову въ мав святитель Филареть, -- было бы несообравностію. Если присяга повторяется: то это значить, что предшествовавшая присяга признается уже не довольно сильною 2). Но истина и безопасность требують, чтобы присяга, данная Царю, навсегда привнаваема была сильною и неизменно обязательною. Если признана будетъ нужною присяга новопровозглашенному Государю Наследнику престола: то моментъ, когда Онъ даетъ присагу, будеть самый удобный для оной. Проекть сей присяги, болве полный, при семъ прилагаю. Боже, судо Твой Цареви даждь, и правду Твою Сыну Цареву" 3). Предложенный святителемъ проектъ присяги новому Наследнику имелъ такой текстъ: "Я ниженменованный пребываю пеизмънно върнымъ присягъ Всемилостивъйшему Великому Государю моему, Императору Александру Николаевичу, Самодержцу Всероссійскому, в Наследнику Его, данной при воспествіи Его Императорскаго Величества на престолъ, нынъ, за послъдовав-

<sup>1)</sup> См. Письма Фил. къ Ант. IV, 464. Сн. Письма его-же къ Высоч. Особ. и друг. лицамъ II, 289 — 290, и др.

<sup>2)</sup> У святителя Филарета быль на виду опыть уничтоженія силы присяги Цесаревичу Константину Павловичу.

<sup>3)</sup> Письма Фил. кв Высоч. Особ. 11, 294.

шею, по неисповъдними судьбамъ Божіниъ, кончиною Наследника Государя Цесаревича Великаго Князя Николая Александровича, дополнительно объщаюсь и клянусь прелъ Всевидящимъ и Всемогущимъ Богомъ, что долженъ, хощу и буду и новопровозглашенному Наследнику Престола Его Императорскаго Величества, Его Императорскому Высочеству, Государю Цесаревичу Великому Князю Александру Александровичу, съ тою же, какъ и Самому Великому Государю Императору, върностію, нелицемърно служить, во всемъ повиноваться, и за права и преимущества Самодержавія и цілость Всероссійскія Державы крипко стоять, съ готовностію пожертвовать для сего всемь и самою жизнію моею, въ чемь да поможеть мив Господь Богь. Въ утверждение же сей моей клятвы цёлую слова и крестъ Спасителя моего. Аминь" 1), А когда присяга новому Наследнику была принесена повсемъстно и когда святитель Филаретъ уже получилъ и Высочайшій манифесть объ окончательномъ утвержденіи Его Высочества во всъхъ правахъ Наследника Престола, то отъ 25 іюля 1865 года писалъ министру юстиція Д. Н. Замятину следующее: "Получивъ отъ вашего высокопревосходительства Высочайшій манифесть о вступленіи Государя Насл'ядника престола Цесаревича Великаго Князи Александра Александровича въ права совершеннолетія и о воспріятіи Имъ высокихъ обязанностей, вовложенныхъ на Него провидъніемъ Божівит и закономъ престолонаследія, не могу не отозваться словомъ живъйшей радости, послъ глубокой скорби. Воспресшая надежда будущаго Россів да ростеть и высится, и да уготовляеть вожделенные плоды. Да будеть утешение Августыйшихъ Родителей полно и совершенно. Вся благая даровавшій намъ, и во предняя Боже судь Твой Цареви даждь и правду Твою Сыну Цареву" 2). И затъмъ, когда въ августъ того же 1865 года Государь Императоръ посътиль Москву, то при встрвчв Его въ Успенскомъ соборв 15 августа Ему поднесено было привътственное письмо недуговавшаго стар-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 294-295.

<sup>2)</sup> Lymenos. 4men. 1882, I, 513.

ца-первосвятителя Московского, находившагося въ Геосиманскомъ скиту, въ коемъ онъ, между прочимъ, писалъ: "Да хранить всеблагое Провидение Тебя и Твоего Благовернаго Наследника въ върный залогъ единства, твердости, благоустройства, благоденствія Россів на вѣки" 1). На это письмо старцасвятителя въ тотъ же день (15 августа) последовалъ исполненный милостивъйшихъ выраженій отвътный Высочайшій рескриптъ следующаго содержанія: "Преосвященный митрополитъ Московскій Филаретъ! Посвіцая первопрестольную столицу Мою, я привыкъ постоянно слышать отъ васъ пастырское слово христіанской любви и принимать чрезъ васъ благословеніе нашей матери Церкви православной. И нынъ предъ вступленіемъ, съ Наслёдникомъ Моего престола, въ священный Успенскій соборъ, Я получиль ваше письменное привътствіе, исполненное благожеланія ко Мнъ и дорогой для Меня Россіи. Сожалью, что состояніе вашего здоровья не дозволило вамъ сдёлать Мнё этотъ сочувственный привёть лично, и молю Бога, дабы возстановились силы ваши и на долго продлились на пользу Русской православной Церкви, которой, въ продолжение полувика, вы служите опорою и украшеніемъ. Поручая Себя молитвамъ вашимъ, пребываю всегда въ вамъ благосклонный 2). Вследствие сего рескрипта и въ виду имъвшаго быть 30 августа тезоименитства Его Величества и Его Высочества новаго Государя Наследника Цесаревича, святитель-витія написаль Государю Императору слъдующее всеподданнъйшее привътственное письмо, которое, на ряду съ другими подобными, не даромъ внесено въ разрядъ проповъдническихъ сочиненій митрополита Филарета: Влагочестивнити Государь! Если Ты нисходить до смиреннаго въ пустыни 3), то симъ самымъ открываешь изъ пустыни путь восхожденія къ величію Твоего престола. Благоговъйная преданность и благодарность да взыдуть в припадуть предъ

Соч. Филар. V, 565. Срав. рѣчь митрополита Филарета Государи Императору 19 августа въ Сергіевой Лаврѣ. Тамъ же, стр. 566.

<sup>2)</sup> Тексть этого рескранта можно видъть у Сушкова въ его біографія Фаларета, стр. 233—234 в въ Моск. Въд. того времени.

<sup>3)</sup> Въ Геосиманскомъ скиту.

Тобою. День, который для церкви освященъ именемъ святаго благовърнаго великаго князя Александра Невскаго и который Твоимъ именемъ освъщаетъ Россію, да будетъ свътелъ и не нарушимою радостію для Тебя, и Твоего Августвишаго семейства, и для Россіи нынъ и на многія льта. Благотворно устроила святая Церковь, что каждый сынъ ез въ своемъ имени носить воспоминание святаго и добраго, и следственно побуждение къ святому и доброму. Въ имени святаго Александра ваключается воспоминание благовърнаго князя, который предъ лицемъ невърнаго властителя, при угрозъ смерти, не поколебался исповъдать свою въру, который мудростію отражаль оть православія покушенія неправославныхь, который Невскою победою изъ дали вековъ предуказаль Твою Невскую столицу 1). Нътъ сомпънія, что при нареченіи твоего имени присутствовала также мысль о Александръ I Благословенномъ, который, въ годину пспытанія, укрыпился върою и върою одолълъ утъснителя Европы 2), и сдълался ея руководителемъ. Какія возвышающія, достойныя Тебя воспоминанія! Сін воспоминанія займуть вниманіе сопменнаго Тебъ, Твоего Благовърнаго Наслъдника: и къ нимъ благознаменательно присоединится имя Александра II, Освободитела. Творецъ и Владыка дней и въковъ, да продолжитъ изливать свой благодатный свътъ на дни Твои, Благочестивъйшій Государь, и Твоей Благочестивъйшей Супруги, и Твоихъ Благовфриму. Чадъ, дабы свътъ благихъ и благотворныхъ дъяній, принося счастіе настоящему, оставиль світлую память п грядущимъ родамъ" в). Унаследовавъ Престолъ Россійской Имперін послѣ кончины Своего Августѣйшаго Брата, Цесаревичъ Великій Киязь Александръ Александровичъ сділался и Женихомъ Невъсты бывшаго Наслъдника, принцессы Датской Дагмары, въ православіи Великой Княгини Маріи Өеодоровны, которая уже успъла искренно полюбить Августъй-



<sup>1)</sup> Т. е. С.-Петербургъ.

<sup>2)</sup> Наполеона I.

<sup>3)</sup> Соч. Филар. V, 566—567. На это письмо отъ 30-го же августа последоваль новый, также чрезвычайно милостивый ответный Высочайшій рескрипть, тогда же напечатанный въ газетахъ.

шее Семейство Россійскаго Императорскаго Дома и которую также успѣли горячо полюбить члены сего дома, особенно же новый Государь Наслѣдникъ Цесаревичъ, на котораго и она перенесла всю нѣжность любви своей послѣ кончины Его Августѣйшаго брата. Сентября 17 дня 1866 года состоялся торжественный въѣздъ въ С.-Петербургъ Ея Королевскаго Высочества, Высоконареченной Невѣсты, принцессы Датской Маріи-Софіи Фридерики-Дагмары и затѣмъ слѣдовали торжества предбрачныя, которымъ особенно благопріятствовала и и какъ бы соотвѣтствовала прекрасная погода. Все это вызвало у не безъизвѣстнаго и Двору поэта (Ө. И. Тютчева) 1) слѣдующія высокохудожественныя строки-стихотворенія, подъ заглавіємъ: "Сентябрь, 1866 года":

"Небо бладно-голубое Дышеть светомь в тепломь. Что-то радостно-родное Дышетъ, свътится во всемъ. Воздухъ, полный теплой влаги, Зелень свъжую поитъ И привътственные флаги Зыбью легкою струить. Влескъ горичій солице светъ Вдоль по Невской глубинь. Югомъ блещетъ, югомъ вветъ, И живется какъ во сив... Все привольный, все привытный, Умаляющійся день. И сограта нагой латией Вечеровъ осеянихъ тань. Ночью тихо пламеньють Разноцвътные огни 2)... Очарованныя ночи. Очарованные дни!... Словно строгій чинъ природы Уступилъ права свои Духу жизни и свободы, Вложновенівиъ любви... Словно вивкъ ненарушимый Быль нарушень вычный строй И любившей и любимой

<sup>1)</sup> Его дочери занимали немаловажныя должности при Дворф, при воспитаніи Августьйшихъ дътей Государя Императора.

<sup>2)</sup> Иллюминація.

Человъческой душой...
Въ этомъ солнечномъ сіянью,
Въ этомъ небъ голубомъ
Есть улыбва, есть сознанье,
Есть сочувственный пріемъ

И живое умиленье, Съ благодатью чистыхъ слезъ, Къ намъ зашло, какъ откровенье, И во всемъ отозвалось.... Небывалое досель Понялъ въщій нашъ народъ; И "Дагмарина недъли" Перейдеть изъ рода въ родъ" 1).

Бракосочетание Высоконареченныхъ Жениха и Невъсты назначено было (и состоялось) на 28-е октября. Въ виду этого великаго событія, маститый старецъ-святитель Филаретъ привътствовалъ Его Императорское Высочество Государя Наследника следующимъ письмомъ отъ 23 октября: "Благоверный Государь! Единодушно со ввфреннымъ мнф Московскимъ духовенствомъ и духовною паствою, искреннимъ върноподданническимъ чувствомъ побуждаюсь смиренно привътствовать Ваше Императорское Высочество со вступленіемъ въ благословенный бракъ съ избранною Вами достойною спутницею Вашей жизни, Государынею Великою Княгинею Маріею Өеодоровною. Важенъ супружескій союзъ. Ему ввърено Богомъ продолжение бытія рода человіческаго. Еще особеннымъ образомъ важенъ супружескій союзъ Вашего Императорскаго Высочества: ему ввърено провидъніемъ Божінмъ продолжение царствующаго рода. Въръ Вашей предлежитъ обътованіе Авраамово: царіе из тебе изыдуть (Быт. 17, 6) въ преемственномъ потомствъ. Всъ върные сыны п дщери православной церкви въ Россіи, соединяя свою радость съ радостію Твоего сердца, соединяють съ Твоею молитвою свои молитвы, да будеть супружескій союзь Вашь половь чистой и совершенной любви, да будеть онъ вожделенными плодами своими во всегдашнее утвшеніе Августвйшимъ Родителямъ Вашимъ, да будеть счастіе семейственной жизни Вашей об-



<sup>1)</sup> См. Моск. Въдом. 1866 г., № 201, за 25-е сентлбря.

легченіемъ подвиговъ Вашей Царственной жизни" 1). Кажется, нътъ надобности добавлять, что всъ молитвенныя благожеланія святителя Московскаго, выраженныя въ заключеніи сего письма, исполнились въ точности за истекшее доседъ дваднатипятильтіе супружеской жизни Августыйшей Четы 2). А въ то время Его Императорское Высочество Государь Наследникъ Цесаревичъ, отъ Себя и отъ Своей Августейшей Супруги, удостоилъ святителя Московскаго, въ отвътъ на его письмо, следующимъ рескриптомъ отъ 3 ноября 1866 года: "Въ самый день бракосочетанія Моего, получивъ прив'ьтствіе вашего высокопреосвященства, поспъшаю выразить вамъ какъ отъ Себя, такъ и отъ Государыни Цесаревны искреннюю Нашу признательность за вознесенныя молитвы къ Господу Богу о Нашемъ счастін. Да будутъ услышаны Всемогущимъ эти молитвы старвишаго и достойнвишаго ісрарха Русской церкви. да будеть Намъ дано споспъществовать благоденствію Благочестивнишихъ Родителей нашихъ и заботамъ чадолюбиваго Нашего Отца и Монарха о горячо любимой Россіи. Поручан Себя молитвамъ вашимъ, останусь навсегда глубоко васъ уважающимъ" и проч. 3). На свътлой недълъ 1867 года, послъдняго года жизни святителя Филарета, Государю Императору благоугодно было познакомить Высоконовобрачную Цесаревну съ первопрестольною Москвою. Вмъсть съ Государемъ Наследникомъ Цесаревичемъ, съ Государынею Цесаревною и Великимъ Княземъ Владиміромъ Александровичемъ Его Величество прибыль въ Москву и 22 априля, по исконному обычаю, посътиль Успенскій соборъ. За бользнію, митропо-

<sup>1)</sup> Сочин. Филар., V, 569.

<sup>2)</sup> Не говоря о другихъ достоподражаемыхъ чертахъ супружеской жизни Августъйшей Четы, въ которыхъ видно исполнение благожеланий святителя Фидаретв, даже и со стороны чадородія, какъ одного изъ "вождельныхъ плодовъ" Ея супружескаго союза, Она уже успъла доставить утъщение "Августъйшимъ Родителямъ" рождениемъ (до 1880 г.) четырехъ Чадъ.

<sup>3)</sup> Этотъ весьма милостивый рескриптъ был. также напечатанъ въ газетахъ того времени. См. текстъ его также у Сумкова въ Зипискаско о жизни и времени м. Филарета, стр. 252. Подлиннивъ сего рескрипта святитель Филаретъ отдалъ на храненіе, витстъ съ другини подобными документами, въ Сергіеву Лавру, о чемъ см. Письма Филар. къ Антон. IV, 499.

лить Филареть не могь лично встретить Ихъ тамъ и представилъ Имъ лишь письменное, обращенное къ Государю Императору, привътствіе следующаго содержанія: "Благочестивъйшій Государь! Пророкъ, изобразивъ счастіе отца семейства св'втлою чертою: сынове твои, яко новосажденія масличная. всявдь затымь произнесь законь, по которому сіе счастіе даруется Провидениемъ Божінмъ. Се тако благословится челоотых бояйся Господа. Видимо сіе благословеніе надъ Тобою, Благочестивъйшій Государь! Се, близъ Тебя, Твой благовърный Сынъ и Наследникъ, уже не только цветущій, яко новосажденіе, но и готовый приносить плоды высокаго служенія Тебъ и Твоему царству, и съ Нимъ цвътущая Отрасль другой царской семьи, соединенная съ Нимъ священнымъ союзомъ, въ надеждъ продолженія дарованнаго Тебъ благословенія. Съ Тобою и еще Твой благов рный Сынъ (предваряющій другихъ), уже достигшій въ возрасть мужа 1) и недавно давшій объть свойственнаго Ему служенія Тебь и Твоей Державъ. Свътло видитъ сіе срътающая Тебя столица; и гласъ Пророка отражается торжественно въ ея сердцъ: се тако благословится Царь! бояйся Господа! Введи новую, возлюбленную Тебъ и Россіи благовърную Чету во храмъ Твоего царскаго освященія: и отъ въковъ въ немъ привываемая и обитающая благодать да осфить оную, вифстф съ Тобою, новымъ благословеніемъ жизни и благоденствія, да продолжитъ благословенный садъ Твоего царскаго Дома и во грядущія времена приносить вожделенные плоды благочестія, добродетели, царственной мудрости, правды, милости и наконецъ счастія семейственнаго и всенароднаго" 2). Эти новыя молитвенныя благожеланія близившагося къ могилъ и чрезъ нее къ небу святителя старца мы видимъ также вполнъ осуществляемыми въ жизни и дъя-



<sup>1)</sup> Великому Книзю Владнијру Александровичу (родился IO апр. 1847 г.) въ то время уже исполнилось 20 лътъ отъ рожденія.

<sup>2)</sup> Соч. Филар. V, 572—573. Принявъ заочно это привътствіе старца—святителя, Государь Императоръ съ молодою четой в Великичі Князенъ Владиніромъ Александровиченъ посътили его въ митрополичьихъ покояхъ, а ифсколько позже навъстилъ его в Великій Князь Алексій Александровичъ. См. Сушкова, Записки о жизни и времени м. Филарета, стр. 253.

тельности досел'в здравствующихъ членовъ Царствующаго Дома, къ которымъ они относились; и да осуществяются они въ нихъ еще и еще многая лёта молитвами святителя, изрекшаго ихъ!

"Господи, спаси Царя и Россію,—не болящую ли?"—писалъ, какъ мы припомнимъ, святитель Филаретъ по случаю тревожныхъ извъстій о бользни въ Бозь почившаго Государя Наследника Великаго Князя Николая Александровича. Изъ обозрвнія внутренней жизни Россіи мы видели, что Россія дъйствительно обнаруживала много болъзненныхъ симптомовъ, проявлявшихся особенно въ революціонныхъ вспышкахъ. Но самымъ грустнымъ, безъ сомнънія, проявленіемъ этихъ вспышекъ, этихъ стремленій къ разрушенію существующаго порядка управленія быль рядь дерзкихь покушеній на священную жизнь благостивищаго изъ монарховъ, истиннаго благодътеля Россіи, Государя Императора Александра Николаевича, Освободителя милліоновъ своихъ подданныхъ. Этотъ рядъ покушеній, бывшихъ дёломъ не многихъ въ сущности дъятелей революціонной пропаганды, открылся злодъйскимъ покушеніемъ 4 апръля 1866 года. "Сегодня (4 апръля), -- гласила телеграмма, въ 41/2 часа по полудни, когда Государь Императоръ, по окончанія прогулки въ лътнемъ саду, садился въ коляску, неизвъстный выстрильль въ Его Величество изъ пистолета. Провидъніе бодрствовало надъ драгоцънною жизью. Государь невредимъ. Злодъй схваченъ". "Государя, - дополнено въ другой телеграммъ, -- спасъ крестьянинъ Костромской губерній, Осипъ Ивановъ Коммиссаровъ: онъ отвель руку убійцы въ минуту выстръла. Въ театрахъ и на улицахъ безпредъльное ликованіе. Государь появлялся на балконъ Зимняго Дворца и затемъ ездель по улицамъ и посетель Смольный монастырь. Коммиссаровъ возведенъ въ дворянское достопиство" 1). Предсъдателенъ слъдственной Коммиссіи по дълу о покушеніи назначень быль уже извъстный патріоть. подавившій польское возстаніе 1864 года М. Н. Муравьевъ. Следствіе раскрыло, что подъ фамиліей Каракозова,

<sup>1)</sup> Телеграним эти распубликованы во всехъ газетахъ того времени.

покупавшагося на убійство Царя, скрывался полякь 1). Адресы и сочувственныя заявленія Государю Императору о чудесномъ спасенія жизни Его неслись отовсюду. Святитель Московскій Филаретъ, отъ своего лица и отъ лица ввъреннаго ему духовенства Московской епархіи, 5 апрёля, чрезъ намъстника Лавры архимандрита Антонія и Петропавловской, на Басманной, церкви протојерея П. М. Терновскаго, представиль Государю Императору всеподданнъйшее письмо слъдующаго содержанія: "Благочестивъйшій Государь! Благословенъ Богь върный въ словесъхъ Своихъ, не дремлющею силою провидънія Своего исполнившій и нынъ свое древнее слово: не прикасайтеся Помазанным Моимо! Сколько преступная, столько же безумная дерзость подняла противъ Тебя руку; но ее невидимо отразилъ Ангелъ (хоти видимо чрезъ человъка), и Твоя жизнь и здравіе сохранены, а преступленію попущено сдълать только то, чъмъ оно обличило само себя и повергло позору и правосудію. Благословенъ Богъ, совершившій надъ Тобою, Благочестив в т Государь, Свое древнее слово: не прикасайтеся Помазанным Моимь! Ужасъ върноподданныхъ и скорбь о томъ, что нашелся въ Россіи такой человъкъ, умягчается только живъйшею радостію о Твоемъ сохраненів и благодарною къ Господу молитвою. Такъ послѣ соборнаго благодарственнаго молебствія въ храмъ святителя Алексія, не выбстившійся въ храмь, но наполнявшій Кремль народъ просилъ, чтобы сіе молебствіе вторично совершено было среди его, и оно вторично совершено тъмъ же соборомъ, со всеобщимъ умиленіемъ и радостію. Вмъсть со мною, все ввъренное мнъ Московское духовенство и, не колеблюсь сказать, вся Московская Церковь и ея народъ, -- всъ искреннъпше привътствуемъ Ваше Императорское Величество свътлымъ на Васъ знаменіемъ охраняющаго Васъ провиденія Божія, не преставая взывать къ Богу: Господи, спаси Царя! Святитель Алексій, который въ своемъ храмъ, близь своихъ святыхъ мощей, благословиль Твое вступление въ православную Церковь, чрезъ



<sup>1)</sup> См. въ газетахъ того времени, особенио въ Московскихъ Видомостяхъ. Срав. также Правосл. Обозрине 1883 г. т. III, стр. 565.

свой образъ 1), освященный на его мощахъ, да преподасть Тебъ охраняющее благословіе Божіе на грядущія времена Твоей дражайшей жизни 2). На это письмо отъ 9 апреля последоваль отвътный Высочайшій рескрипть следующаго содержанія: "Преосвященный митрополить Московскій Филареть! Принавъ съ благоговъніемъ присланную Мнѣ вами икону святителя Алексія, искренно благодарю вась и все Московское духовенство за выраженныя чувства върноподданнической преданности. Призванный на царство всемогущимъ Промысломъ, Я возлагаю всъ Мои надежды на Вседержителя Бога, въ Его же десниць цари и народы, и глубоко върую, что благое Провидьніе охранить дин Мон, доколю они будуть нужны для дорогой Мит Россіи. Какъ ни тягостна Моему сердцу мысль о покупеніи на Мою жизнь, всецёло отданную любимому Огечеству, но она исчезаетъ предъ благою Божественною волею, отвратившею отъ Меня опасность; а единодушное сочувствіе ко Мнъ всъхъ сословій върнаго Моего народа, со всъхъ концовъ общирной имперіи, доставляеть Мив ежеминутныя трогательныя доказательства несокрушимой связи между Мною и всъмъ преданнымъ Миъ народомъ; эта священная свявь да останется на въки неизманнымъ залогомъ силы, цълости и единства нашего общаго великаго Отечества. Призываю святую Церковь молиться о благоденствін и славъ Россіи. Поручая Себя молитвамъ Вашимъ, пребываю всегда къ вамъ благосклонный в). Кромъ этого оффиціальнаго рескрипта, Его Величество Государь Императоръ, по поводу того же событія 4 апреля, изволиль написать святителю Филарету, по довърію, иное, болъе конфиденціальное письмо, на которое въ апрвав же интрополить Филареть отвечаль следующимь письмомъ: "Благочестивъйшій Государь! Въ чертахъ Вашей руки



<sup>1)</sup> Посланные отъ митрополита архимандрить и протоісрей, кром'я письма, представили Государю Императору и образъ святителя Алексія. См. Сушкова, Записки о жизни и времени м. Филар, стр. 249.

<sup>2)</sup> Соч. Филар. V, 568—569. См. также у Сушкова, тамъ же, стр. 250 и въ др. изд.

<sup>3)</sup> Рескрипть быль напечатань въ Москов. Рюд. того времени. См. также у Сушкова въ помянутомъ его сочинения, стр. 250—251.

п утвшительно и назидательно взираю на черты Вашего духа. Господь да продолжить освнять Вашу ввру, одушевлять любовь. Укрыпить 1) упование и преданность воль Его святой. Мы еще подъ сяльнымъ вліяніемъ 4 дня апръля. Москва продолжаеть молиться о Государт въ развыхъ местностяхъ, на открытомъ воздухъ, въ большихъ собраніяхъ народа. Справедливо изволите разсуждать, что событие 4 априля попущено на насъ за оскудъніе въры и за разслабленіе нравовъ. Но, по милости Божіей, это еще не наказаніе, а вразумленіе. Провиденіе, чрезъ событіе, сказало намъ: вы достойны страшнаго наказанія; и оно было на единъ волось отъ вась; возбудитесь исправленіемъ и милосердіемъ; исправьтесь. Послушаемся ли мы? Тяжекъ заботливый вопросъ. Заботливая мысль Вашего Величества о томъ, что N... 2) не принадлежить къ православной церкви, свойственна любви къ православію и къ присной душв. Да принесеть оную душа Ваша въ молитвъ мирной Спасителю всъхъ: и да почість въ безмолвіи предъ Его премудростію и милосердіемъ, не испытуя судебъ Его. Богать Онъ милостію и средствами спасенія віврующихъ. Можеть быть, не неблаговременно теперь представить Вашему вниманію событіе, довольно върно мив извъстное. Недавно жила въ Москвъ одна больная 3), яскренно преданная православію, которой по временамъ видълись нъкоторые усопшіе и съ нею модились, подкрвпляли ея терпвніе, а иные просили молитвъ о себв. Однажды между ними она увидъла протестантскаго пастора, котораго прежде знала въ одномъ изъ южныхъ городовъ Россіи, который очень благорасположенъ быль къ православію, но остался не присоединеннымъ къ православной церкви. Видящая спросила его: "за чёмъ ты здёсь? Ты не нашъ". Онъ отвёчаль: "нёть, вашъ;



<sup>1)</sup> Иное чтеніе: «Укрыпите» (въ Собр. митий и отзывовь м. Филар. V, 881) намъ кажется менте правдополобнымъ.

<sup>2)</sup> Въ Собр. мини. и отзыв. м. Филар. V, 881 прямо: «Сестра Ваша».

<sup>3)</sup> Это—бѣдная дворянка Харьковской губернія Ю. Н. Петрова. Пріѣхавши въ 1841 году въ Москву для взлеченія своей тяжкой болѣзни, она здѣсь 26-го ноября 1851 г. скончалась. О ней митрополитъ писаль къ Лаврскому намѣстинему, арх. Антонію отъ 11 окт. 1855 г. (Письма Филарета къ Антонію часть III, стр. 351 и сл. № 1056). Примъчаніе преосе. Саввы, архіеп. Тверскаю.

въ предсмертные часы моей жизни мнъ явился преподобный Сергій, и помазаль меня святымъ муромъ". Можно ли утверждать, что это истина? Но и напротивъ можно ли доказать, что это мечта? --- Въ преданности переносимыя страданія Ваши и бользнь да пріймсть Господь, какъ жертву, Ему благоугодную и всеспасительную. Облегчение скорбей, истинное утвшение и пребывающее благословение Божие Вамъ и высокому Семейству Вешему смиренно призываю. Мое слабое здравіе не доставить силы Вешему Величеству; какъ требуете отъ меня свъдънія, то доношу, что оно весьма неудовлетворительно для моихъ обязанностей. Но слава Богу о всемъ" 1) По поводу событія 4 апрѣля, кромѣ молебствій 2), были делаемы разныя предположенія объ устройстве иконъ, часовень и т. д. На всв предположенія подобнаго рода, доходившія до свідінія митрополита Филарета, онъ отвічаль то согласіемъ, то ограниченіемъ, а то и совершеннымъ отклоненіемъ ихъ, въ случав несообразности ихъ въ какомъ либо отношеніи 3). Но вотъ едва минулъ годъ со времени перваго покушенія на жизнь Государя Императора, какъ въ бытность Его Величества въ Парижъ 25 мая 1867 года на его жизнь слълано было вторичное покушение и опять рукою поляка (Березовскаго), при чемъ снова десница Всевышняго (хотя опять чрезъ человъка) спасла драгоцънную жизнь Монарха. Святитель Филареть и въ этомъ случав поспвшиль распорядиться принесеніемъ благодарственнаго Господу Богу соборнаго молебствія о чудесномъ избавленіи Государя Императора отъ грозившей Ему опасности 4). Но уже самое повтореніе покушенія на жизнь священной Особы Государя

<sup>1)</sup> *Письма Филар. къ Высоч. Особ.*, издан. архієписк. Твер. Саввою, І, 11—13. Тверь, 1888 и *Собр. миты. и отзыв. м. Филар.* изд. тѣмъ же преосв. Саввою, V, 881—882. Москва, 1887—1888.

<sup>2)</sup> По сообщенію Н. В. Сушкова (Записки о жизни и врем. Филар. стр. 250), въ Москвъ было до 69 молебствій о спасенів жизни Цари. Тоже было, конечно, и въ другихъ мъстахъ.

<sup>3)</sup> См. для сего Собр. мн. и отз. Филар. V, 869 и дал. 977 и дал. 888 д., 937 и дал.; Чт. ев Обш. Ист. и древн. 18/4, IV, стр. 135—136 и др.

<sup>4)</sup> См. Письма Филар. кв Ачтон. IV, 524. Срав. Собр. миня. и отзыв. Филар. V, 977 и дал.

Императора показывало, что бользнь, о которой, въ отношеніи къ Россіи, говориль прозорливый старецъ-святитель Московскій, была какъ бы хроническою. И она подлинно была таковою, что доказали дальныйшія покушенія на ту же драгоцыную жизнь, наконець (въ 1881 году) отнявшія ее у Благодытеля, Освободителя милліоновь не только русскихъ, но и родныхъ имъ славянъ Балканскаго полуострова. Къ счастію для святителя Московскаго и для его царелюбивой души, очи его не видыли уже и уши его не слышали этихъ дальныйшихъ покушеній. Въ годину втораго покушенія онъ мирно отошель ко Господу.

И. Корсунскій.

(Продолжение будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

№ 8.

АПРЪЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 30 Апрѣля 1893 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Паслось.

## СЛОВО

#### въ недълю Свв. женъ Муроносицъ.

Въ лицъ Свв. женъ Муроносицъ церковь представляетъ достоподражаемые образцы любви николи же отпадающей (1 Кор. 13, 8). Служа Інсусу Христу во время Его земной жизни (Мар. 15, 41), онъ не оставили своей любви къ Нему и по смерти Его. Онъ сопутствовале Ему въ послъднемъ восхожденія Его въ Іерусалимъ на страданія; онъ, вмъсть съ Пречистою Матерью Его, стояли на Голгоев у креста Его (Іоан. 19, 25. Мат. 27, 55-56); онъ, отложивъ всъ заботы, требовавшіяся наступавшимъ праздникомъ пасхи, были неотлучными свидътельницами снятія со креста и благочестнаго погребенія пречистаго тела Его (Мар. 15, 47). Но любовь ихъ ко Христу простерлась далье. Кто это энло рано спышить ко гробу всеми покинутаго Страдальца? Все теже благочестивыя жены. Купивъ ароматы, онъ спътать съ ними ко гробу своего учителя, чтобы, по священном, обычаю іудеевъ, умастить ими тёло Его и темъ исполнить последній долгь любви къ Нему. Какая, поистинъ, трогательная любовь и преданпость этихъ дивныхъ женъ, неубоявшихся ни весьма возможнаго преследованія со стороны могущественных враговъ Інсуса, ни зъло ранней поры и того-наводящаго невольный страхъ-безмолвія, которое окружало гробъ, одиноко лежавшій въ обширномъ саду Іосифа Аримаеейскаго! Этотъ то подвигъ любви женъ Муроносицъ св. церковь и прославляетъ нынъшнимъ празднествомъ. Вмъстъ съ ними перковь ублажаетъ и Іосифа приснопамятнаго, въ нощи къ Пилату пришедшаго и испросившаго тело невиннаго Страдальца для честнаго погребенія въ своемъ саду и уступившаго для сего свой собственный новый гробъ, а также-и Никодима-этого вельможу (Іоан. 3, 1) и тайнаго ученика Христова, пришедшаго отдать последній долгь своему учителю и принесшаго для намащенія тёла Его составь ихъ смурны и алоя, фунтовь около ста (Іоан. 19, 39). Въ память сихъ святыхъ, обезсмертившихъ себя трогательною заботливостію о погребеніи пречистаго тёла Христова и въ собственное назиданіе, скажемъ, братія, о причинахъ всеобщей заботливости людей, проявляемой при погребеніи умершихъ—своихъ-ли то близкихъ, или и чужихъ и даже чужестранцевъ.

Въ то время какъ трупъ животнаго лишь удаляется и бросается въ ровъ вли оврагъ, тъло умершаго человъка представляетъ собою для людей предметъ священный и потому окружается особыми заботами: его омывають, въ нъкоторыхъ странахъ - намащаютъ благовонными маслами, иногда бальзамирують, всегда опрятывають... и все это дёлается съ какимъ-то особеннымъ чувствомъ — точно совершается нъкое священнодъйствіе. При тълъ покойника не слышно громкихъ, а тъмъ болье, нескромныхъ разговоровъ, самые враги покойника при видъ его бездыханнаго тъла ведутъ себя сдержанно, противное сему тотъ-часъ же было бы остановлено другими; точно по какому-то велвнію свыше всв ведуть себя чинно, степенно, благоговъйно. Надъ тъломъ мертвеца отправляются священныя молитвословія, на него возлагають вънки, его лобызаютъ, не смотря на очевидное иногда разложеніе, - ділають ему прощальный поклонь; съ возможною, иногда излишнею даже, торжественностію провожають его до могилы, бережно опускають въ могилу, тщательно ее закрывають и воздвигають на ней такой или иной памятникъ. Самыя мъста, гдъ погребаются тъла умершихъ людей, почитаются священными, забожниво охраняются и на нихъ, отъ времени-до-времени, собираются живые, чтобы помолиться на могилахъ умершихъ. И такъ совершается съ глубокой древности во всѣ времена и у всѣхъ народовъ. Послѣдователи различныхъ религій, при всей разности религіозныхъ вірованій и міросозерцаній, въ одномъ сошлись — точно сговорились между собой — это въ благочестномъ отношени къ теламъ покойниковъ: и язычники, и магометане, и древние и новые іуден, не говоря уже о христіанахъ, -- всів чтуть тівла умершихъ людей и по своему выражають это. Даже матеріалисты,

полагающіе, что ньть у человька преимущества предъ скотомъ (Еккл. 3, 19), и тъ не бросають наряду съ трупами животных тъль умершихъ своихъ единомысленниковъ, а опрятавъ, совершають съ ними погребальныя процессіи и созидають надъ ихъ могилами мавзолеи.

Откуда происходить такое всеобщее одинаково-почтительное отношение къ тъламъ умершихъ и изъ какихъ побуждений оно вытекаеть? Оно происходить оть въковъчнаго сознанія людей, что они дъти одного общаго прародителя слъдовательно братья, и вытекаеть изъ всеобщаго върованія, что тьло человъка первоначально сотворено руками самаго Создателя міра и уже по тому одному-досточтимо. Вящшаго же стоитъ оно почитанія потому, что служить обиталищемь души созданной по образу и по подобію Божію (Быт. 1, 27). И воть, когда дъйствіемъ смерти душа исходить изъ тъла и возвращается къ Богу, Который и даль ее (Еккл. 12, 7). - почитание покойника сосредоточивается на его тёлё-видимомъ останкъ, съ которымъ такъ твсно соединялась отшедіная душа его; почитается содержащее вмёсто содержимаго, чествуется тёло изл-за обитавшей въ немъ богоподобной души, - храмина изъза ея обитателя. Въ частности-возложение на мертвое тело вънковъ, которыми обыкновенно увънчиваются доблести ума, воли и сердца, лобзаніе праха, поклоны ему, торжественныя съ нимъ процессіи, сооруженіе памятниковъ надъ нимъ... не было ли бы все это двяніями безразсудными, еслибы относилось исключительно къ тълу бездыханному и безжизненному, безславному и безобразному, очевидно разлагающемуся в имъющему обратиться въ горсть праха земнаго? Если же сін дъйствія содержать какой смысль, то лишь въ приложеніи ихъ къ душъ безсмертной.

Благочестное погребение тёль умершихь людей составляеть высокую добродётель погребающихь. Накормить алчущаго, напоить жаждущаго, одёть нагого, приотить безприотнаго... несомнённо дёла добрыя. Но на эти добрыя дёла нерёдко подвигаеть человёка видь живаго страждущаго собрата, его стоны, вопли... Ничего такого не представляеть собою тёло умершаго: оно безмольно, недвижимо, ничего не просить,—оно уже и не человёкь, а лишь сверженная оболочка его, останокъ оть человёка. Приникнуть съ любовію къ этому ос-

танку, благочестно предать его землё для вёчнаго упокоенія— это такой подвигь благотворенія, при совершеніи котораго присутствують и Ангелы. Праведный Товить имёль благочестивый обычай погребать тёла умершихь единоплеменниковь своихь, и съ такимь усердіемь исполняль это святое дёло, что вставаль для него изъ-за обёда. За это одинь изъ семи высшихь Ангеловь быль послань Богомъ исцёлить его оть неожиданно постигшей его слёпоты и сказаль: когда ты похороняль мертвыхь, я быль съ тобою. И когда ты не облынился встать и оставить обюдь свой, чтобы пойти убрать мертваго, твоя благотворительность не утаилась отъ меня, но я быль съ тобою (Тов. 12, 12, 13).

Можно ли считать законченными наши обязанности къ умершимъ погребениемъ ихъ тълъ? Да, еслибы человъкъ состоялъ изъ одного тела. Но тогда и тело не требовало бы заботъ большихъ чёмъ те, какія прилагаются къ трупамъ животныхъ. Самыя заботы наши о тёлё умершаго человёка вытекають, какъ сказано уже, изъ уваженія къ душі, жившей въ этомъ тълъ. Посему, ограничиваться лишь заботами о тълъ умершаго человека, забывая о душе его, значило бы делать нечто подобное тому, какъ еслибы мы тщательно припритали одежду сброшенную отшедшимъ въ далекую страну сыномъ или другомъ нашимъ, заботливо оберегали домъ, въ которомъ онъ жиль, но вовсе не думали о томъ, какъ живется тамъ нашему сыну или другу, не терпить ли онъ въ чемъ нужды, нельзя ли чёмъ пособить ему, или, не живется ли ему тамъ лучше, чёмъ намъ, и нельзя ли обратиться къ нему за помощью. Но страна, въ которую переселяются душя, невъдома и мы не можемъ сообщаться съ живущими въ ней? Да, для невърующихъ-невъдома и они, чрезъ свое невъріе, сами лишають себя средствъ и возможности имъть общение съ этою страною. Върующіе же не только признають ее, но и взыскують (Евр. 11, 14) и, еще живя на земль, входять въ общение съ тъми, которые предварили ихъ переселениемъ туда. Въ существование такой страны върили и върять не только древніе и новые лучшіе мыслителя, но и всѣ народы, лишь различно называли ее и представляли ее себъ. Съ особенною же ясностію и положительностію утверждаеть это всеобще върованіе Богооткровенное ученіе христіанское. Такъ

Ап. Павель говорить: мы знаемь, что, когда земной нашь домь, сія хижина, разрушится, мы получимь отв Бога жилище на небесахь, домь нерукотворенный, въчный (2 Кор. 5, 1). А самь Спаситель въ прощальной бесёдё Своей съ учениками скаваль: да не смущается сердце ваше... въ дому Отца моего обителей много. А еслибы не такь, Я сказаль бы вамь. Я иду приготовить вамь мъсто (Іоан. 14, 1. 2). Итакъ, несомнённо, что какъ души продолжають свое существованіе по выходё изъ тёль. такъ существують и мёста, въ которыя онё преселяются. Несомнённо также, что мёста эти неодинаковы, а соотвётственны нравственному состоянію душь. Это требуется закономь вёчной правды, признается ученіемь всёхъ религій и непоколебимо утверждается Словомъ Божіимь и ученіемь Церкви Христовой.

Возможно ли общение живущихъ на землъ съ душами отшедшими въ другой міръ? Возможно и несомнънно существуетъ. У Бога нътъ мертвыхъ, а всъ-живы (Мат. 22, 32). Церковь Божія, къ которой наравив съ живущими на земли принадлежать и отшедшія души, есть единое, живое и нераздільное тіло Христово. а слідовательно, между членами этого тёла--здёсь ли они находятся, или въ другой жизнидолжно быть извъстное отношение. Отношение это, по причинъ двоякаго состоянія отшедшихъ, двоякое, -- одно къ совершеннымъ, святымъ, другое - къ неудостоеннымъ еще блаженства. Съ теми и другими мы сообщаемся посредствомъ молитвы. Къ святымъ обращаемся съ молитвами о помощи, а о несовершенныхъ сами молимся, приносимъ во очищеніе гръховъ ихъ безкровную Жертву тъла и крови Христовой, подаемъ милостыню... Непонятно, какъ молитвы наши могуть проникать въ другой міръ и дъйствовать на отшедшихъ изъ сего міра? Но мы не понимаемъ дійствія и ніжоторыхъ силь физическихъ, темъ труднее намъ понять действие силы духовной, какова пламенная молитва. Понятно ли намъ, напримфръ, какъ дфиствуетъ электрическая сила въ телеграфахъ, телефонахъ и проч.? Этого не понимають даже тв, которые орудують этою силой, но это не ведеть ни ихъ, ни насъ къ отрицанію дійствія непонятной силы и не мізпаеть ей цізлесообразно дъйствовать. Что молитвы наши проникають въ "страну живущихъ и въ селенія праведныхъ", это доказывается безчисленными примърами многообразной помощи отъ угодниковъ Божінхъ-святителя Николая, святителя Митрофана и другихъ, получаемой тёми, которые обращались къ нимъ съ усердною молитвой. Точно также, отшедшія отъ насъ, но неудостоенныя еще блаженства души чувствують наши молитвы къ Богу объ очищении ихъ согрешений, рядуются, когда творимъ по няхъ милостыни и другія благотворенія и особенно-когда приносимъ за нихъ безкровную жертву. Эти молитвы, милостыни и жертвы способствують имъ очищаться отъ гръховъ, получать отъ Бога прощеніе оныхъ и переходить въ лучшее состояніе. По сему то св. Церковь, наученная Апостолами, отъ самихъ апостольскихъ временъ постоянно сохраняла обыкновеніе молиться за умершихъ, и на важивищихъ своихъ богослуженіяхъ---литургіяхъ положила три раза возносить моленія о нихъ. Она указала даже дни, въ которые особенно благовременно молиться за умершихъ. А св. Ефремъ Сиринъ, подобіемъ, взятымъ изъ природы физической, изъясняеть не только возможность, но и образъ благотворнаго действія нашихъ молитвъ за усопшихъ. Онъ говорить, что умершіе имівють такое же сочувствіе съ живущими, когда сін последніе молятся за нихъ, какое есть въ природъ между плодами. Такъ, когда отцвътаетъ виноградъ на лозъ, въ то время вино, находящееся въ домахъ, приходить въ движеніе; когда нікоторыя огородныя овощи, посаженныя въ вемлю, прозябають, въ то время пускають отростки и находшіяся въ домахъ.

Не престанемъ же, братія, помнить, что благочестнымъ погребеніемъ тѣлъ умершихъ братьевъ и сестеръ нашихъ мы исполняемъ лишь одну и при томъ меньшую часть своего къ нимъ долга. Другой же важнѣйшій нашъ долгъ, это—молитвы за нихъ, милостыни, благотворенія и особенно принесеніе безкровной жертвы, о еже проститися имъ всякому прегрѣшенію ихъ вольному в невольному. Аминь.

Протогерей Андрей Щелкуновъ.



## витенк авообановью жистика

и

## ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ.

## (Продолжение \*).

Рульманъ Мерсвинъ почувствовалъ, что данное ему "откровеніе" какъ будто приводить къ выводамъ ошибочнымъ, несогласнымъ съ ученіемъ Священнаго Писанія о томъ, что внъ Церкви нътъ спасенія. Онъ видимо задумался надъ тъмъ, не сбиваеть ли это откровение его съ истиннаго пути. Этимъ сомнъніемъ въ истинности выводовъ, къ которымъ приводило мнимое откровеніе, объясняется предложенный мистикомъ воображаемому тапиственному Собесъднику вопросъ: "какъ же некрещенные могуть получить спасеніе, если Священное Писаніе прямо этого не допускаеть? "Спасеніе", по словамъ того-же Собесъдника, "можетъ достигаться большинствомъ върующихъ различными способами. Однимъ изъ нихъ можетъ служить особое дъйствіе. Если іудей или мусульманинъ сердечно желаетъ своего спасенія, то Бог воспламеняетъ его умъ в сообщаеть ему столь совершенное познание выры Христовой, что онг начинает желать крещенія от всей души. Если крещение надъ нимъ видимо не совершается въ этотъ моменть, не смотря на его пламенное желаніе, то Бого невидимо крестить его ради благочестиваго настроенія Его воли, т. е. Онъ смотрить на благочестивое желаніе, рождающееся въ подобномъ человъкъ, какъ на духовное крещеніе, совер-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 4, 1893 г.

шенное непосредственно Имъ Самимъ; такое крещеніе по дъйствію равносильно крещенію церковному 1). Знай, что есть въ въчной жизни много мусульманъ и іудеевъ, которые достигли ея такимъ образомъ. Господь часто въщаетъ въ сердцъ простыхъ людей и если-бы они внимали тому голосу, который раздается въ нихъ, то становились бы друзьями Божінми; но они попускають діаволу заглушить этоть голось въ своемь сердцв. Посмотри, какъ міръ повергся въ пропасть безстыдства, ачности, гордости, ненависти. Города, монастыри ими наполнены; священники и міряне равно ими осквернены. Пусть никто не слагаеть вины на другихъ за свои недостатки! Никогда не было такой необходимости обращать вниманіе на себя! Тоть, кто захочеть серьезно выполнить эту задачу, углубится въ себя, тотъ найдеть въ себъ довольно силъ, что-бы исправиться. По истинь, какъ Богъ могъ-бы сжалиться надъ христіанскимъ міромъ?" Голосъ замолкъ; видиніе временно прекратилось и только послъ значительнаго перерыва стало вновь продолжаться. Изъ глубины долины человъкъ быль поставлень на первую скалу. Отсюда его взорь быль устремленъ на всю поверхность земли. Онъ увидълъ, что безмърная съть покрыла міръ; одна только гора съ своими девятью отделами скаль осталась непокрытою. На одной изъ оконечностей міра показалась ужасная фигура, по высот'в равняющаяся горь, она держала въ своихъ рукахъ цьпь, которою была привязана съть. Она вмъла силу привлечь къ себъ и уничтожить міръ въ одно мгновеніе. Тогда человінь услышаль тоть же самый голось, который ему скаль: "ты эдеся мимолетно увидёлъ только отдаленный образъ действительности. Если-бы ты увидёль самую действительность, то твое



<sup>1)</sup> Quand un juif ou un musulman au coeur droit arrive à sa fine, Dieu illumine son esprit et lui donne une connaissance si parfaite de la foi chretienne qu'il desire le bapteme de tout son coeur. Si le bapteme ne peut lui être conferè dans ce moment, malgré le desir ardent qu'il en a, Dieu le baptise dans le pieu desir de la volonté et dans sa mort miserable c'est a-dire, il considere le peux desir qu'il à fait naitre dans un pareil homme et les souffrances qu'il lui a envoyées à sa dernière heure comme un baptème spirituel qu'il lui administre luimeme et qui equivant quant à ses effets au baptème de l'Eglise. Jundt, les Amis de Dieu p. 160.

сердце не перенесло-бы столь ужаснаго врълища, оно разорвалось бы отъ страха. Открой свои глава и посмотри! И онъ увидель во многихъ местахъ людей, выходившихъ снизу, которые разрывали тенета свти и начинали подниматься на гору. Ихъ наружность была желто-оливковаго цвъта, и имъла видъ мертвеца. Раскаяніе пробудилось въ нихъ подъ свтью и съ того времени сатана утратилъ свою власть надъ ними. Тв изъ нихъ, которые достигли первой скалы, обнаруживали признаки оздоровленія; искреннею испов'йдью они освобождались отъ смертныхъ грвховъ, которыми ихъ душа была отягчена. Въ то же самое мгновение человъкъ увидълъ въ средъ находящихся на первой скаль безчисленное число такихъ, которые нисходили съ горы и входили подъ съть. Въ числъ другихъ онъ увидълъ одну юную дъвицу, которая при своемъ пествіи увлекала своего отца, мать, служанку и своего духовника, привязанныхъ къ веревкъ; желая пользоваться удовольствіями міра, она затерялась въ нихъ съ твми, которые не старались ее удерживать отъ соблазновъ. Люди, которые остаются на этой первой скаль, сказаль голось, по числу далеко превосходять лиць, располагающихся въ другихъ мъстностяхъ. Они охраняютъ себя отъ смертныхъ гръховъ изъ опасенія, чтобы не быть ввергвутыми въ адъ. Но они не налагаютъ на себя ни одного изъ тяжкихъ упражненій въ духовной жизни; ихъ сердце не согрввалось любовью къ Богу. Они думають, что имъ возможно служить вместе Богу и міру, угождать Господу и не отрешаться отъ своей дичной воли, отъ избраннаго разъ навсегда образа жизни. Такъ они остаются въ этой временной жизни подать сти и подвергаются постоянной опасности впасть во власть сатаны. По смерти они будуть принуждены проходить длиннымъ и печальнымъ чистилищемъ прежде чвмъ наследовать ввчную жизнь, гдв они получають слишкомъ малую награду" 1). Потомъ человъкъ преемственно переносится на каждую изъ скалъ до вершины горы. По мёрё того, какъ онъ восходить, число жителей скаль уменьшается, но по виду своему они становятся болье и болье пріятными. Онъ узнасть,

<sup>1)</sup> Jundt, p. 162.

что временныя испытавія ихъ въ чистилищь постепенно уменьшаются и награды небесныя возрастають въ своей цённости. По виду люди усиливались взлёзть на скалу, которая возвышалась надъ ихъ головою, но множество изъ нихъ падало опять на ту скалу, съ которой отправлялись, ели даже на низъ горы подъ съть. Мало было такихъ, которые успъвали достигнуть непосредственно высшей ступени и удержаться тамъ; еще меньше было такихъ, которые взлъзали на нъсколько ступеней безъ передышки. Небесный голосъ продолжаль: "на второй скалъ остаются люди, которые приняли твердое и полное ръшение отречься отъ своей воли, какое-бы страдание имъ не пришлось перенести; съ этою пълью они подчинились съ самаго начала своего обращенія вмисто Бога другу Божію, благочестіе котораго имъ извістно. Однако въ тоть моментъ, когда они поднимались еще выше, голосъ сатаны раздался въ ихъ сердив: будьте увърены, вы уже далеко отъ міра! Посмотрите, какими вы сдълались мудрыми, вы уже не имъете болве нужды ни въ чьемъ совъть! Довольствуйтесь тъмъ состояніемъ, котораго вы достигли: ваша природа очень слаба, очень нъжна и не перенесетъ тяжкихъ трудовъ, которые ожидаютъ васъ выше! И вотъ, ихъ добрыя ръшенія уничтожились; они остались тутъ. Видя, что сатана удерживаетъ ихъ на второй скаль, друзья Божін, которымь они подчинились, не осмыливаются болье давать имъ совыты изъ опасенія, чтобы руководимыя лица не перестали имъ болъе повиноваться, чтобы ставши хуже прежняго, они не возвратились въ сътъ 1. Жители третьей скалы наложили на себя упражненія болье тяжкія: къ несчастью, они делають это только съ целью пріобрътенія небеснаго блаженства, т. е. ради личнаго интереса 2). Жители четвертой скалы исполняють упражненія еще болье трудния съ единственною целію угождать Богу. Къ несчастью, они услаждають себя тёмь родомь жизни, который сами себъ избрали, не зная, что необходимо отречься отъ своей личной

<sup>1)</sup> Jundt, p. 163.

<sup>2)</sup> Malheureusement ils ne le font que dans l'intention de gagner le ciel, c'est-a dire dans un but d'intérêt personel. Jundt, p. 163.

воли. Богъ призвалъ ихъ, они отказываются всецело предаться Его волъ. Жители пятой скалы начали въ угоду Богу жертвовать своею личною волею. Но они не имбють силы постоянно стоять въ этомъ настроеніи и убить навсегда всякое личное желаніе 1). Такъ они всегда падають на четвертую скалу, чтобы взойти несколько времени спустя на высшую ступень. Жители шестой скалы принесли эту жертву. Они безвозвратно отдались Господу и своимъ друзьямъ вмёсто Бога. Но достигши этой высоты, они видять, что другіе люди принимають отъ Бога всв откровенія, сверкъестественныя утіменія и желають ихъ получать съ своей стороны. Это желаніе показываеть, что они еще не вполив побъдили въ себъ свою эгоистическую природу, ибо они стремятся всегда быть равными другимъ людямъ въ отношеніи къ дарамъ благодатнымъ вмёсто того, чтобы въ полномъ смиренін предоставить Богу исполнить свое дпло, въ комъ Онъ хочеть и какъ Онъ хочеть 2). Обитатели седьмой скалы восторжествовали надъ этимъ желаніемъ: они всецёло предались Богу и Богъ сообщиль имъ даръ своей благодати. Но когда имъ случается получить отъ Бога сверхъестественное откровеніе, или когда они удостоиваются чудесныхъ видіній, то они не только находять во всемъ этомъ чрезвычайное наслажденіе, но усиливаются вызвать повтореніе сверхъестественнаго особыма випшнима средствома-принятіемъ тавнства Евхаристіи. Тъ, которые достигли восьмой скалы, употребили усилія къ ослабленію этого недостатка, хотя и неуспъли въ этомъ вполнъ. Они довели отречение отъ вемныхъ благъ дальше, чъмъ лица, принадлежащія къ предыдущимъ степенямъ: они владъють земными благами только насколько это угодно Богу; для Него они удерживають ихъ възапасъ, довольствуясь употребеніемъ изъ своихъ средствъ только того, что необходимо для пропитанія и жертвуя Богу большую часть доходовъ, извлекаемыхъ ими. Богатство, такъ употребляемое,

<sup>1)</sup> Ils n'ont point la force... de tuer à tout jamais tout desir propre en eux. Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid.

вивсто того, чтобы служить препятствіемъ на пути ко спасенію, служить средствомь приближенія къ Богу. Кром'в того, они безусловно отреклись отв въчных блага и попускають Богу дълать изъ нихъ то, что Онъ хочеть во времени и въ въчности 1). Потому Богъ не только попускаетъ имъ соверцать небесные образы нодъ формами виденій, но посылаеть имъ по временамъ слабый лучъ, происходящій изъ самаго Начала, открываеть имъ такія наслажденія, которыя превосходять всякое разумение и которыхъ языкъ не можетъ выразить. Безъ сомнівнія, они перестали вызывать внышними средствами возвращение радужных видъний, но они не перестали получать въ нихъ особое удовольствіе. Они еще не навыкли въ томъ, чтобы потушить въ себъ желаніе къ воспроизведенію наслажденія свътлыми лучами, которые исходять изъ Начала. И Богь не лишаеть ихъ своего доверія, не серываеть оть нихъ своего лица и не удаляеть оть нихъ пленительныхъ даровъ своей благодати, ибо они еще не способны находить свое высшее удовольствие въ отречении от всякаго утъшения от Бога; они еще не вполнъ умерли для самих себя и для таинственных желаній своей природы 3). Девятая скала была расположена на вершинъ горы. Она была шире всъхъ другихъ, но тамъ находилось только три человъка. "Чъмъ можно объяснить, спрашиваеть человъкъ, присутствіе такого малаго числа людей на этой скаль? Каковъ ихъ образъ жизни? Ему данъ невидимымъ Существомъ такой отвътъ. Богъ вовсе не предназначиль этой скалы для малаго числа людей. Всв люди привваны взойти туда, но очень немногіе різтаются на это. По наружному своему виду, эти избранные люди оказались очень больными. Да и могли ли они быть иными после столь труднаго восхожденія? За то по внутреннему сіянію своей природы они сіяють подобно ангеламь. Знай, что въ нихъ не осталось ни одной капли молока и крови, бывшихъ въ нихъ

<sup>1)</sup> Ils ont absolument renoncè aux biens eternels et laissent Dieu faire d'eux ce qu'il veut dans le temps et l'eternnité. Jundt. p. 164.

<sup>2)</sup> Ils sont encore incapables de trouver leur plaisir supreme à ne point recevoir de consolation de Dieu; ils ne sont pas encore completement morts à euxmemes et aux desirs les plus secrets de leur nature. Ibid.

прежде; ихъ плотская природа была истреблена и разрушена.  $\Gamma$ осподъ ва ихъ любовь, въ силу которой они принесли Ему въ жертву свои силы и свою плотскую кровь, даль имь кровь новую, новую сущность совершенной чистоты. Твой вопросъ меня по истичв удивляеть: ужели ты не знаешь, что твои естественныя силы въ тебъ уничтожены, твое сердце и твоя кровь въ своемъ прежнемъ видъ уже не существують болъе въ тебъ? .... Я не знаю ничего, отвъчаетъ человъкъ". "Справедливо", возражаетъ Невидимое Существо, ты забыль это и твие забвение родило въ тебъ пламенную любовь, любовь опыяняющую, божественную, которая тобою овладивает 1). Итакъ, знай, что эти люди исполнили все и готовы перенести радостно всв искушенія, всв страданія, которыя имъ Богу будеть угодно послать. Невъдомые для міра они познали мірь, но они мертвы для міра и міръ мертвъ въ нихъ. Всякое личное желаніе погасло вт ихт сердую 2); славить Бога во всёхъ дълахъ и осуществлять въ полномъ смиреніи образъ Христа въ своей жизни-воть въ чемъ ихъ единственное честолюбіе. Bce, чвить Eors их радует, что им дает, или чего лишаеть, ихь совершенно не трогаеть. Ко всему этому они относятся совершенно безучастно 3); они любять въ Богв всвхъ людей равною любовью. Когда Богь посылаеть имъ сверхъестественное утъшение, они боятся только того, какъ бы не лишиться данныхъ даровъ. Они живуть въ незнаніи и не просять о томь, чтобы имь было открыто что-либо. Всякій страхь исчезв изв ихв души 4). Они дошли до истиннаго состоянія че-

<sup>1)</sup> Ta question m'etonne en verite: ne sais tu donc pas que ta moelle et ton sang ont peri en toi et ont ete consumes?—"Je n'en sais rien", repondit l'homme. C'est juste, reprit ta voix, tu l'as oublié, et c' est precisement cet oubli qui a fait naitre en toi l'amour ardent, exuberant, divin qui te possede Jundt, les Amis de Dieu. p. 165.

<sup>2)</sup> Ils sont morts au monde et le monde est mort en eux. Tout desir personnel est eteint dans leur coeur. Jundt, p. 165.

<sup>3)</sup> Tout ce que Dieu fait les rejouit: quoi qu'il leur donne, quoi qu'il leur enlève, ils demeurent dans un contentement inalterable et dans un desinteres, sement absolu. Ibid.

<sup>4)</sup> Ils vivent dans la non-connaisance et ne demandent pas à connaitre quoi que ce soit. Toute crainte a disparu de leur ame... Ils sont les vrais adorateurs du Pere en esprit et en veritè. Ibid.

ловъка; они истинные почитатели Отца духом и истиною. Потому Богъ любитъ ихъ такою любовію, что услышитъ молитву ихъ гораздо скорфе, чфмъ молитву всфхъ храстіанъ, собранныхъ вмъстъ. Какъ бы ни были они малочисленны, въ этихъ последнихъ Богъ утверждаетъ христіанство; если бы они оставили міръ, то Богъ немедленно погубилъ бы людей и даль бы власть сатанъ поработить живущихъ въ міръ въ свои съти 1). "Посмотря на эту дверь въ концъ скалы, продолжаеть голось, она ведеть къ Началу. Эти люди не знають, что они достигли почти своей высшей цёли; они еще не устремили своего взора на Начало и задаются вопросомъ, какъ это сделать; но отовсюду вырывается слабый лучь божественнаго свъта, который воспламеняеть ихъдушу. Богъ по своей мудрости позволяетъ иногда человъку устремить свой взоръ туда прежде достиженія девятой скалы. Онъ сделаль это для Павла, который должень быль заплатить за это неизреченное восхищение великими страданиями до конца своихъ дней. Иные получають эту чудесную благодать лишь только достигають вершины этой горы, иные, пробывь тамъ несколько льть; иные, наконець, въ часъ смерти. Тоть, кто, устремивъ свой взоръ на Начало, утратилъ свое имя, не носить болье ничего земнаго: онг сдплался богом по благодати, подобно тому, какт Богт Истинный — Богт по природъ 2). Итакъ знай, что Господь приняль во внимание совершенное смирение твоего сердца и позволяеть теб устремить свой взорь на Начало. Подчинись этому благодатному прославленію съ чувствомъ своего недостоинства; предоставь себя волю Божіей. ибо для того только, чтобы еще болье усовершить тебя въ смиреніи Онъ дасть такую великую благодать. Однако знай, что ты предъ своею смертію заплатишь великими страданіями за испытанную радость. Въ тотъ моменть, когда дъйствительно



<sup>1)</sup> Quelque peu nombreux qu'ils soient, c'est sur eux qu'il laisse reposer ta chretiente; s'ils quittaient ce monde, il ferait aussitot pèrir les hommes et donnerait puissance a Satan de retiner filet à lui. Ibid, p. 166.

<sup>2)</sup> L'homme qui a jeté un regard dans l'Origine a perdu son nom; il ne porte plus de nom terrestre: il est devenu Dieu par grace, comme Dieu est Dieu par nature. Ibid, p. 166.

человъкъ подчинился волъ Божіей, дверь Начала открылась предъ нимъ; его взоръ проникъ въ таинственныя глубины Божества 1). Въ это короткое время онъ испыталь столь сильную радость, озаренъ быль столь сильнымъ светомъ, что былъ восхищенъ въ себъ самомъ и утратилъ всякое знаніе здъсь на вемль. То, что онъ увидьль и услышаль, превосходить всякую мысль в не поддается никакому описанію. Когда онъ пришель въ себя, то услышаль голось, сказавшій ему: знай, что ты быль въ благодатной школь, гдь Духь святой возвъщаеть истину лично. Этотъ святвишій учитель школы поразвлъ твою душу и наполнилъ ее любовью столь опьяняющею, что она изътвоей души перешла вътвою телесную природу и преобразила ее 2). Пробудившееся въ тебъ желаніе въчно страдать муками ада, чтобы освободеть души, стонущія въ чистилищъ и перенести ужасную смерть для блага всъхъ гръшниковъ-даръ сверхъестественный, который полученъ тобою въ школ'в Духа святаго". Дальн витія частности этого откровенія маловажны, но заслуживають вниманія нікоторые практическіе выводы, приміняемые мистиком къ состоянію современнаго общества. Оказывается, что нравственно деморализованное общество должно ожидать себъ скоро страшнаго суда Божія. Судъ этотъ недалекъ. "Никогда положеніе христіанскаго общества не было столь жалко, какъ теперь. Предупрежденія, которыя Господь посылаль въ эти последнія времена въ виде моровыхъ язвъ и другихъ бъдствій, не повели ни къ чему: но порочное состояние возрастаетъ со дня на день". Что же остается обществу дълать? Остается искать себъ спасенія въ друзьяхъ Божінхъ, къ которымъ причисляетъ себя авторъ воспроизведеннаго сочиненія. Никогда не было такъ необходимо каждому человъку искать друга Божія, къ которому онъ имълъ

<sup>1)</sup> Au moment où l'homme se soumit entierement à la volonte divine, la Porte de l'Origine s'ouvrit devant lui, son regard penetra dans les profondeurs mysterieuses en Dieu.

<sup>2)</sup> Sache que tu été à la noble ecole, où le Saint-Esprit professe en person ne. Cet auguste maître d'ecole a saisi ton âme des son arrivée et l'a remplie d'un amour si exuberant qu'il a deborde de ton âme dans ta nature corporelle et l'a transfigurée.

бы довъріе, чтобы подчиниться вмъсто Бога 1). И такіе руководители теперь существують. Было бы желаніе ихъ отыскать. Какъ въ первые въка Богъ посылала своихъ двъднадцать Апостоловъ во всё концы міра, такъ Онъ можеть теперь вызвать новыхъ людей на помощь церкви 2). Теперь особенно необходимо, чтобы человіки, устремивній свой взори на Начало, далъ христіанскому міру наставленіе о жизни. Христіанскій міръ превираеть такихъ людей, которыхъ Богъ допустиль къ соверцанію Начала, но не можеть быть сомнънія въ томъ, что если бы одинъ изъ этихъ людей получилъ власть управлять людьми по заповедямь христіанскимь, то ета задача была бы для него легка, ибо Духо святый было бы его совътникомо. Знай, что всякая страна, ввъренная руководству и управленію такого святаго учителя, была бы обезпечена отъ всякихъ физическихъ и духовныхъ бъдствій, отъ всякихъ ранъ, которыми Господь скоро поразитъ міръ. Авторъ заканчиваеть свое сочинение новыми грозными предсказаніями о тяжкихъ наказаніяхъ обществу, ямівшихъ въ будущемъ обрушиться на него въ томъ случав, если оно не исправится, не смотря на сдъланныя предостереженія.

Таково содержаніе книги "о девяти скалахъ", которая представляетъ тенденціозную поддёлку подъ Апокалипсисъ Іоанна Богослова и можетъ быть названа въ извъстной степени мистическимъ апокалипсисомъ XIV в. Книга эта ясно показываетъ, каковы были взгляды автора на современное состояніе католичества и въ какомъ смыслѣ онъ понималъ реформированіе его. Разоблачая недостатки католическаго міра, авторъ, при всемъ своемъ благоговѣніи къ авторитету Церкви, высшія идеальныя условія религіозно-нравственнаго совершенства видитъ не въ объективныхъ церковныхъ средствахъ, но въ новыхъ этико-мистическихъ условіяхъ, выдаваемыхъ за результаты высшаго знанія, полученнаго въ силу внутренняго божественнаго откровенія. Въ этомъ сочиненіи проводится таже ложная супранатуралистическая тенденція, какой



<sup>1)</sup> Ibid. 168.

<sup>2)</sup> Ibid. 169.

придерживались вообще друзья Божія, или другіе мистики будто непосредственное внутреннее откровеніе можеть зам'внять собою все, что заключается въ книгахъ, не исключан и книгъ Св. Писанія. Всякое знаніе представляется излишнимъ въ виду того, что на извъстной степени развитія, такъ сказать, съ необходимою последовательностію человёкъ можеть имъть своимъ совътникомъ Духа Святаго, наставляющаго на всякую встину. Значеніе внішних объективных средствъ. которыми располагаетъ Церковь, видимо ослабляется. Нельзя признать маловажною выраженную Рульманомъ Мерсвиномъ мысль о томъ, что благочестивое желаніе, или настроеніе возникающее въ душт іудея или магометанина, свидътельствующее о способности ко вступленію въ царство Христово, равняется при невидимомъ духовномъ озареніи церковному крещенію и уже ведеть ко спасенію и что такимь образомь достигли въчной жизни многіе честные іудеи или мусульмане 1). Здёсь, въ силу мистического спиритуализма, замёчается явное игнорирование словъ Іпсуса Христа: аще кто не родится водою и Духомъ не можетъ внити въ царствіе Божіе. (Іоан. 3, 5). Раздъляя върующихъ по совершенству на изсколько группъ, сообразно съ расположениемъ ихъ въ откровени на девяти скалахъ, Рульманъ къ последнимъ группамъ относитъ тъхъ, которые постепенно отръшаются отъ аскетизма и всякихъ внёшнихъ средствъ. Даже таинство Евхаристій становится видимо необязательнымъ для твхъ счастливцевъ, которые возвышаются на последнія две скалы. Идеальное совершенство върующаго поставляется въ томъ, что-бы уничтожить свои естественныя силы, отречься отъ своей воли, умертвить въ себъ всякое личное желаніе, по любви къ Богу отречься отъ всякаго личнаго интереса, даже отъ въчныхъ благъ, отказаться отъ мысли получить отъ Бога какое-бы то ни было утъщение, отръщиться отъ всякаго страха, любить



<sup>1)</sup> Неандеръ справедино замъчаетъ въ этомъ мъстъ склонность Рудьмана Мерсвина въ редигіозному синкретизму, обезраздичивающему всъ въроисповъданія. Neander, Allgemeine Geschichte der christlich. Religion und Kirche B. IX 6. 497 Gotha 1865.

Бога опьяняющею любовію, все забывающею. Но такое понятіе о совершенствъ свойственно только крайнему мистицизму и никакъ не примиримо съ ученіемъ Слова Божія, которымъ требуется отъ върующаго непрестанно возгръвать въ себъ дары Божін (2 Тим. 1, 6), возрастать непрерывно въ любви (Филип. 1, 9), въ благодати и познаніи Христа (Ефес. IV, 13). открывать чистосердечно свои желанія предъ Богомъ въ молитвъ, прошенів и благодареніи (Филип. IV, 6), со страхомъ и трепетомъ совершать свое спасеніе (Филип. 11, 12), а при тяжкихъ подвигахъ и страданіяхъ (Лук. ІХ, 23) не упадать духомъ (Филип. 11, 18), имъть въ виду, что временныя страданія ничего не стоять въ сравненін съ тою славою, которая откроется въ насъ (Рим. VIII, 18), воодушевлять себя надеждою на получение вънца въ день Христовъ (1 Корин. Х, 25. 2 Тим. IV, 8), на высотъ совершенства бодрствовать съ оружіемъ правды въ рукъ (2 Кор. VI, 7. 1 Кор. X, 12) Мате. XIII, 15, Ефес. VI, 12-17) и во всю жизнь творить святыя дела (Кол. III, 12. Фил. II, 15. 1 Петр. 11, 11. 12). Надежными руководителями общества въ дълъ религіозно-правственнаго совершенства въ мистическомъ смыслъ представляются друзья Божіи. Рульманъ Мерсвинъ смотрить на нихъ высоко, какъ на новыхъ апостоловъ, которымъ можно безусловно довфраться, вмёсто Бога. Они выдаются за людей возрожденныхъ, чистыхъ и святыхъ, успъвшихъ достигнуть последнихъ скалъ, возвысившихся до непосредственнаго созерцанія Высшаго Начала и удостоившихся воспріятія Духа святаго, открывающаго выть всякую истину. Въ действительности-же это люди больные, обезличенные в духовные автоматы, которые уже по отреченію отъ міра и отъ своихъ естественныхъ силь, по пассивному отношенію къ Божеству не могуть быть способными къ плодотворной активной деятельности въ пользу ближнихъ. Величайшее самомнъніе этихъ лицъ служить върнъйшимъ признакомъ того, что они никакъ не могутъ быть поставлены наряду съ истинными учениками Іисуса Христа, никогда не питавшими увъренности въ достижении полнаго совершенства, при всёхъ своихъ успёхахъ въ добродетели (1 Kop. X, 26-27; Филип. III, 12). Насколько по своему

восторженному, но пассивному настроенію духа и по своей обманчивой самоувъренности эти друзья Божій мало были способны къ благотворной практической дъятельности, это мы можемъ заключить по характеру самого автора мистическаго апокалипсиса, какъ онъ отразился въ этомъ сочиненім. Изъ него видно, что въ періодъ своего сочинительства авторъ чрезмърнымъ аскетизмомъ такъ истощилъ себя, что не чувствоваль въ себъ жизненной силы, или энергіи, или что натуральная кровь какъ-бы изсякла въ немъ. Но въ то-же время онъ дошелъ до такого самообольщенія, что видимо готовъ быль причислить себя къ числу техь немногихъ избранныхъ лицъ, которые уже достигли девятой скалы и которые своими заслугами должны были спасти міръ отъ погибели. Онъ воображаетъ себя органомъ Духа святаго, чрезъ котораго возвъщаются міру новыя истины. По степени особаго приближенія себя къ Богу авторъ мистическаго апокалипсиса выдъляетъ себя даже изъ среды своихъ сообщинковъ, или сожителей: ему дано право устремлять свой взоръ непосредственно въ глубину Божества, тогда какъ последние могли быть только по временамъ озаряемы свётлыми лучами, исходящими оттуда. Замъчательно однако, что самъ Рульманъ Мерсвинъ не принялъ на себя роли пропагандиста мистицияма: онъ ограничился только возвышенными фантастическими грезами. Онъ даже призналъ нужнымъ свой апокалипсисъ скрывать въ шкафу до своей смерти. Трудно допустить, чтобы сдержанность обусловливалась смиреніемъ-нежеланіемъ выставлять на показъ мнимыхъ благодатныхъ даровъ; но скорве можно видать въ этомъ малодушіе. Авторъ видимо понималь, какъ можно судить по его собственнымъ выраженіямъ, что его апокалипсись не можеть быть примирень съ Священнымъ Писаніемъ и ученіемъ Церкви; въ силу этого онъ не могъ не предвидъть опасныхъ столкновеній съ католическою іерархіею. Рульманъ Мерсвинъ предпочиталъ пока скрыть свою книгу даже отъ тъснаго круга друзей Божінхъ, и въ концъ своей жизни сдёлался строгимъ анахоретомъ, не прерывая однако сношеній съ Николаемъ Базельскимъ и другими друзьями Божінми, не изміняя также своей мистической доктрины 1).

Сміть и рішительніе дійствоваль Николай Базельскій: до конца жизни своей онъ стремился путемъ пропагандированія мистицизма увеличить число послёдователей друзей Божінхъ, объединить ихъ и при общемъ ихъ участін постепенно идти къ нравственному реформированію католическаго общества. Во всъхъ сферахъ общества онъ имълъ значительный успъхъ. Особенно удивительно, что даже въ сферъ католической ісрархін находились лица, которыя съ полною готовностью подчинялись Николаю Базельскому, рабски следуя въ своей жизни его совътамъ. Къ числу такихъ лицъ принадлежали не одни невъжественные монахи, которые не могли сознательно отличить догмата отъ обряда, но и просвъщенные богословы. Таковъ быль доминиканецъ Таулеръ извъстный Страсбургскій пропов'ядникъ. Онъ уже получилъ громкую славу своими проповъдями въ Германіи, когда подъ вліяніемъ сношенія съ Николаемъ Базельскимъ пришелъ къ убъжденію, что стоитъ на ложномъ пути, потому что не возвысился до полнаго самоотреченія и всецьлой преданности Богу въ мистическомъ смыслв. Долго Іоаннъ Таулеръ, боролся съ собою, пока не созналъ, что простой мірянинъ сталъ выше его по жизни, что этотъ мистикъ, нигдъ не учившійся, а прошедшій только, какъ ему казалось, школу Духа святаго, шире и глубже понималь истины вёры и благочестія, чёмъ онъ, образованный пресвитерь, воспитанный въ Парижъ на схоластической теологія. Онъ долженъ быль проникнуться пістистическимъ образомъ мыслей, что проповёдь можеть быть действительною только при личномъ сердечномъ благочестіи пропов'ід-



<sup>1)</sup> Иначе освъщается поведеніе Рульмана Мерсанна западными учеными в особенно Жюндтомъ. Ему кажется, вопреки указаннымъ нами фактамъ, что Рульманъ Мерсвинъ колебался придать извъстность своему сочиненію по особой странности характера, по смиреню. Par une bizarrerie etrange de son caractère, il hesite a le communiquer à ses contemporins; il à oublie dans un sentiment d'excessive humilité que c'est pour venir en aide à son prochain-qu'il vient de l'ecrir... Personne dans son entourage ne soupçouna jamais de son vivant qu'il avait pu écrire de pareils traités. Jundt, les Amis de Dieu, p. 172.

ника. Въ течение двухъ лътъ путемъ полнаго отшельничества, по требованію мірянина, этоть образованный пресвитерь подготовляется къ новому роду проповедничества. Онъ во всемъ савдуеть Николаю Базельскому вмісто Бога (an Gottes statt) И тогда, по отвыву современнаго хроникера, успахъ его въ проповедничестве достигь неизмеримой высоты. Такая перемъна съ Іоанномъ Таулеромъ совершилась на тридцатомъ году, въ 1340 г. Скошенія Николая Бавельскаго съ Іоанномъ Таулеромъ продолжались до конца жизни последняго 1). Николай Базельскій расположиль также въ мистицизму епискона Іоанна Шафтольгейма, который обращался къ нему за совътами, какъ дъйствовать при томъ трудномъ политическомь и церковномъ положенія, при какомъ находилась Германія въ XIV въкъ и получиль двусмысленное наставление "слъдовать не внушеніямъ своей совъсти слишкомъ строгой, а озаренію Духа святаго" 2). По переводъ на болъе прямой и понятный языкъ это означало, что епископъ не столько долженъ заботиться о выполнение своихъ іерархическихъ обязанностей для поддержанія существующаго церковнаго порядка, сколько прим'ьняться въ своихъ действіяхъ къ мистической доктринь 3). Николай Базельскій имівль также большое вліяніе на священника Николая Лауфена, который съ особеннымъ энтузіазмомъ выражаль свои чувства преданности мірянину. "Я испыталь себа", говорять этоть священникь въ одномь изъ своихъ писемъ, "и могу васъ увърить, что никогда не имълъ столь пламеннаго желанія находиться вблизи вась, какъ теперь. Еслибы мив было приказано перенести всв лишенія, питаться только хлюбомъ и водою, то выполниль-бы все съ величайшею радостью, лишь-бы только жить съ вами... Не прези-



<sup>1)</sup> Schmidt, Nicolaus von Basel, s. 13-17.

<sup>2)</sup> Jundt, p. 190.

<sup>3)</sup> Справедявю Жюндтъ придаеть большое значение этому обстоятельству съ цалью показать, что мистициямъ приводиль къ умалению iepapauveckaro авторитета. Се passage montre tout d'abord que le lecteur des augustius avait pleinement acceptè pour sa personne le ton d'autorité divine, que l'Ami de Dieu avait pris vis-a-vis de lui dans sa lettre. Il en resulte encore que le haut dignitaire episcopal n'asait pas seulement soumis sa vie spirituelle, mais encore sa conduite ecclesiastique aux conseils, inspirés de l'Ami de Dieu. 1bid. 192.

райте-же жалкаго гръшника и позвольте инъ быть малъйшимъ изъ вашихъ слугъ" 1). Это самоуничижение священника передъ простымъ міряниномъ мистикомъ показываетъ, какую широкую власть выблъ последній надъ первымъ. Мистикъ быль для священника не обыкновенным советником въжизни, но непогрешимымъ оракуломъ, совершенно вытёсняющимъ мысль о папъ. Его наставленія до ніжоторой степени заміжняли для него тотъ нравственний законъ, выражениемъ котораго служитъ совъсть. Самъ Николай Лауфенъ опредъляетъ далже авторитеть своего руководителя вт такихъ словахъ: "Все, что вы ня прикажете мев, будеть сдвлано съ полнымъ спокойствіемъ... Вы можете заставить меня пасти въ полъ стада скота, или наложить на меня иное послушаніе, какое вамъ заблагораясудится. Я готовъ повиноваться вамъ, насколько мои слабыя силы позволяють это. Поистинь, когда я смотрю на то, какое состояніе переживаеть мірь и испытываю слабость своей природы, я не осивливаюсь самъ по себв ни на что решпться. Я не знаю, въ чемъ найти успокоение и нахожу его только въ полномъ отречени отъ себя самого для Бога и для васъ во всемъ. Мив часто случается чувствовать себя лишеннымъ всякаго божественнаго утвиненія, испытывать въ себв великую тоску: тогда мое единственное утъшение состоить въ томъ, что-бы перечитывать ваши письма. Думать, что я предоставиль себя вамъ вивсто Бога, и что васъ Богъ обязаль за-.ботиться обо мив и удовлетворять нуждамъ моей души,--воть въ чемъ для меня высшій источнись радости и утвіпенія, нбо посль Бога вы составляете то лице, которому я болье всего довъряю здъсь на землю" 2). Во всъхъ этихъ случаяхъ Николай Базельскій нисколько не стеснялся присвоивать себе полное право руководителя въ религіозно-правственной жизни,



<sup>1)</sup> Ibtd. p. 265.

<sup>2)</sup> Penser que je me suis abandonné à vous en place de Dieu, savoir en toute certitude que vous ne pouvez ni ne voulez m'abondonner, que vous m'avez accepté en place de Dieu et que vous êtes obligé et tenu de par Dieu de prendre soin de moi et la pourvoir aux besoins de mon âme, c'est pour moi une grande source de joi et de consolation, car apres Dieu vous êtes la personne en qui j'ai le plus de confiance ici-bas. Jundt, ler Amis de Dieu p. 265—266.

выставляя на видъ для оправданія себя, что и грѣшные люди могутъ служить орудіями для возвѣщенія воли Божіей. "Божественный Учитель истины, Духъ Св. хорошо говорилъ устами грѣшника Каіафы; Онъ можетъ также говорить и дѣйствовать черезъ меня, бѣднаго грѣшника". Такъ онъ оправдывалъ свое отношеніе къ Іоанну Шафтольгейму 1).

Не ограничивансь увеличениемъ числа другей Божинхъ, Николай Базельскій старался объ объединенів ихъ. Съ этою цълью онъ искалъ для нихъ особыхъ убъжищъ, въ которыхъ они могли-бы безпрепятственно сосредоточиться въ своей жизни. Первымъ такимъ убъжищемъ избранъ былъ островъ на ръкъ Илъ, вблизи Страсбурга, получившій всявдствіе своего положенія между зелеными кустарниками названіе "Зеленаго острова". Здівсь Николай Базельскій имівль вы виду образовать первую колонію мистиковъ, подъ руководствомъ Рульмана Мерсвина. Нужно было, однако, свой планъ прикрыть благовидными цълями, чтобы испросить необходимое согласіе на осуществление предпріятія со стороны правительства и іерархія. Новому обществу предполагалось дать характеръ ордена, но такого, который бы по организаціи ближе стоялъ къ духовно-рыцарскимъ орденамъ, чемъ къ монапіескимъ орденамъ въ собственномъ смыслъ. Конечно, здъсь могъ совмъщаться духовный и мірской элементь совм'ьстно, безь всякаго обязательства следовать строго регулированному подвижничеству. Предполагалось создать домъ убфжища, куда могли бы стекаться всв честные и благочестивые люди, міряне и духовные, выцари и ибщане, желавшіе удалиться отъ міра и посвятить себя Богу, не стъсняя себя постоянными монашескими обътами. Члены новаго общества могли жить своими собственными средствами просто и честно, довольствуясь двумя трапезами въ день и отличаясь безупречнымъ поведеніемъ. "Въ этомъ домф друвья Божія надфялись спастись отъ тъхъ бъдствій, которыя должны были по ихъ хиліастическимъ по-



<sup>1)</sup> Seigneur lecteur, Dieu l'Esprit saint a bjen parlé par la bouche du pecheur Caiphe; il peut tout-aussi bien parler et agir par moi, pauvre pecheur, comme l l'entend. Jundt, p. 189.

нятіямъ скоро обрушиться на нечестивый міръ. Онъ долженъ быль служить гивидомъ, уготованнымъ Господомъ для того, чтобы сохранить отъ всякаго зла своихъ птенцовъ" 1). Во главъ этой общины поставлены были свищенники, которымъ вивнялось въ обязанность совершать мессу: впоследствіи они были замънены монахами--- Іоаннитами 2). Но различіе между пресвитерами и мірянами на діль не проводилось съ строгою последовательностію. Нельзя положительно утверждать ва недостаткомъ всвять документовъ, относящияся къ обществу друзей Божінхъ, чтобы міряне совершали здёсь таинства, но другія богослужебныя действія они совершали, равно какъ въ прав' церковнаго учительства не существовало различія между пресвитерами и мірянами. Отношеніе къ Богу каждаго члена, согласно съ общею мистическою доктриною, должно быть личное и непосредственное, а потому подчинение пресвитерамъ въ религиозной жизни не было обязательно. Сами пресвитеры, напротивъ, независимо отъ Рульмана Мерсвина, признавали надъ собою власть Николая Бавельскаго, хотя было извъстно, что овъ мірянинъ. Овъ всегда являлся для нихъ величайшимъ авторитетомъ, какъ "оваренивишій учитель" 3). И Николай Базельскій утверждаль своихъ подчиненныхъ въ убъжденіи, что авторитеть іерархіи не имъетъ силы. Въ 1356 году онъ писалъ этой группъ мистиковъ: "нужно искать не совъта людей, но только того внушенія, которое проистекаеть оть Духа святаго и притомь безразлично происходить-ли онь от священниковь, или от мірянь " 1). Предполагалось впоследствии расширить и украсить доиъ убъжища новымъ болъе величественнымъ храмомъ. Но Николай Базельскій быль противь этого: "я видёль много го-

<sup>1)</sup> Jundt, p. 255-256.

<sup>2)</sup> Эта группа друзей Божінхъ въ современныхъ документахъ прямо означается подъ именемъ Іоанинтовъ; хотя ее никавъ нельзя смишвать съ навъстнымъ дуковно-рыцарскимъ срденомъ іоанинтовъ, учрежденнымъ въ періодъ крестовыхъ походовъ, нифвиниъ свою особую исторію.

<sup>3)</sup> Jundt, Die Gottesfreunde im vierzehnten Jahrhundert s. 16 Iena 1854.

<sup>4)</sup> Nicht den Rath der Menschen solle man suchen, sondem nur den Rath der aus dem heiligen Geiste fliesst, und da sey es gleichgultig oder "durch pfaffen oder durch leygen" komme. Ibid. s. 16.

родовъ, въ которыхъ монастыри пытались превзойти одинъ другаго великольпіемъ своихъ храмовъ: но подобныя постройви были предпринимаемы безъ внушенія Духа святаго, какъ в ваша. Въ теченіе тридцати льтъ я видълъ, какъ Богъ наказывалъ эти безразсудныя предпріятія. Землетрясеніе разрушало большіе соборы съ толстыми ствнами и величественными сводами... Потому я совътую во времена столь бъдственныя не строить каменныхъ зданій, но оставить свой храмъ въ прежнемъ видъ, покрывъ его простыми досками. Боюсь, что горделивое тщеславіе продиктовало вамъ эту мысль. Теперь я радуюсь, что освободилъ васъ ото этого искушенія заыхъ духовъ".). Въ этомъ письмъ нельвя не видъть презрительнаго отношенія къ улучшенію внъшняго общественнаго богослуженія, мало гармонирующаго съ мистицизмомъ.

Самъ Николай Базельскій, поселивши колонію своихъ последователей на Зеленомъ острове, почему-то не призналъ нужнымъ жить вывств съ ними. Онъ, кажется, предпочиталь окружать свою личность особенною таинственностію, чтобы внушать себъ большее уважение. Жить въ какомъ-нибудь большомъ городъ-въ родъ Базеля или Страсбурга, въ которыхъ проявлялось мистическое движение съ особою силою, онъ находиль для себя неудобнымь. Спустя много времени, онъ съ пятью своими последователями, которые, кажется, были посвящены въ выстія тайны, ивбраль для себя особое убъжище. Это самое естественное обстоятельство представлено въ письмахъ друзей Божінхъ въ особой легендарной формъ. Долго они молили Бога открыть, гдв имъ можно было бы поселиться въ уединеніи. И вотъ, около 1374 года, ночью въ особомъ видъніп было открыто, что черная собака укажетъ мъсто, въ которомъ Богу угодно ихъ поселить. Сообразуясь съ этимъ виденіемъ, друзья Божів послідовали за собакою въ поле чрезъ тропинки и кустарники, чрезъ воду и могилы, достигли до одного города и остановились. Друзья Божій были сильно перепуганы



<sup>1)</sup> Je crains bien, qu'une secrete pensée d'orgueil ne vous ait dictè votre plan: à present je me rejouis de vous voir delivré de cette suggestion de mauvais esprits, Jundt, p. 270.

такимъ неожиданнымъ концемъ своего предпріятія, потому что вовсе не были намфрены поселяться въ городь, не представлявшемъ благопріятныхъ условій для сосредоточенной жизни. Однако животное, посль нъкотораго отдыха, повело ихъ далье, пока, наконецъ, они не поднялись на гору, въ область австрійскаго герцога на разстояніе двухъ миль отъ другихъ жилищъ. У подошвы этой горы протекалъ прекрасный ручеекъ. Собака стала рыться ногами въ земль, прыгала около друзей Божіихъ, пока, наконецъ, они не убъдились, что найденное мъсто и есть то, которое имъ опредълено для жительства самимъ Богомъ. Предполагаютъ, что такимъ убъжьщемъ послужилъ Герцсвальдъ, вблизи Люцерна 1).

Эта группа друзей Божіихъ, подъ непосредственнымъ руководствомъ Николая Базельскаго, устроила также на новомъ мъстъ домъ для общежитія и часовню. Она еще менѣе была готова подчиняться какому-нибудь опредъленному уставу; даже уставъ ордена Іоаннитовъ, который формально былъ принятъ въ обществъ Рульмана Мерсвина, казался стъснительнымъ. Сожители Николая Базельскаго предпочитали жить безъ опредъленнаго устава, такъ какъ, при своемъ мистическомъ совершенствъ, они не могли придавать значеніе какимъ-нибудь опредъленнымъ аскетическимъ правиламъ 2). Конечно, они показывали видъ, что придерживаются монашескаго подвижничества, но въ дъйствительности это подвиж-

<sup>1)</sup> Сверхъестественность этого факта подлежить сомивнію уже потому, что въ средніе въка было не мало других аналогичних сказаній о подобномь оты скиваніи мість для поселевія. Такь въ одной легенді говорится о томь, какь четыре парижских доктора въ 1201 году, вслідствіе видінія принуждены были отыскивать себі новое місто для своего уединенія и открыли для себя такое місто въ одной скалистой пустыні, вблязи Лангреса, причемъ вдругь заструнвийся источникь убіднів, что именно найденное місто опреділено Богомъ. Разсказь о собакі также не имість ничего новаго. Въ сагахъ и легендахъ животныя часто представляются путеводителями, отыскивающими новыя міста для основанія городовь, крізпостей, храмовь и часовень. Можно думать, что подъ вліяніемъ подобнихь разсказовь, друзья Божін сами стали желать повторенія чего-нибудь подобнаго. Во сит воспроизводимо было то, чего желали наяву. Schmidt, Nicolaus von Basel, s. 33.

<sup>2)</sup> Sie zogen es vor, ohne bestimmte Regel zu leben, da sie, in ihrer mystischen Vollkommenheit, keiner äussern Statuten bedurften. Ibid. s. 35.

ничество было слишкомъ далеко отъ постановленій Церкви. Это особенно проявлялось въ ихъ отношени къ постамъ: они постились, или не постились, сообразуясь не съ годичнымъ кругомъ постовъ, имфвшихъ основаніе въ церковной практикв, но съ твмъ, какъ "Бого имо внушало, не придерживаясь опредъленных дней "1). Правда, священники читали для нихъ мессу, но и здёсь замічался ніжоторый произволь, такь какь для совершенія мессы избиралось то, или другое время, по общему усмотрѣнію. Видимо къ общественному богослуженію друзья Божін относились формально; ихъ болье занимали прогулки въ лъсу ради возбужденія созерцательнаго настроенія духа, бесёды по поводу экстатическихъ восторговъ и виденій, разсужденія по поводу б'ядственных обстоятельствъ, переживаемых современным обществом, сведенія о которых получались чрезъ особыхъ пословъ, разсылаемыхъ ими по разнымъ странамъ. Неръдко сожители Николая Базельскаго предпринимали путешествія съ цёлью оказать вліяніе на религіозную жизнь католическаго общества и поддержать сношенія съ своими единомышленниками. Мы уже знаемъ, что Николай Базельскій постоянно поддерживаль сношенія сь тою группою друзей Божінхъ, которая поселилась на Зеленомъ островъ вивств съ Рульманомъ Мерсвиномъ. Его ваботы состояли въ томъ, чтобы утвердить друзей Божівхъ во внутреннемъ соверцательномъ настроеніи духа и отклонить ихъ отъ внъшнихъ подвиговъ благочестія. Онъ увъщаваль священника Николая Лауфена, видимо колебавшагося отръшиться отъ своихъ прежнихъ подвиговъ благочестія, горфвинаго слишкомъ пылкимъ желаніемъ скорве удостоиться особыхъ откровеній и упадавшаго духомъ отъ того, что желаніе его не нсполнялось, готовиться къ совершенству постепенно, слъдуя особымъ правиламъ, изложеннымъ въ видъ алфавита и смиренно предаться Богу въ глубинъ сердца (Gott in Grunde lassen). Вдовъ одного страсбургскаго гражданина, оплакивавшей потерю мужа и средствъ, Николай Базельскій послаль въ утъ-



<sup>1)</sup> Sie fasteten oder fasteten nicht, je nachdem er ihnen der Geist eingab, ohne sich an die fesgesetzten Tage zu halten. Ibid.

шеніе серебряный ножъ, какъ символъ орудія, указывавшаго на необходимость переръзать излишество всякихъ земныхъ благъ и мірскихъ заботъ. Для ободренія всъхъ мистиковъ, разсъянныхъ въ Германіи, онъ составилъ особую книгу "о пяти мужахъ" (Das Buch von den fünf Mannen), въ которой описалъ свои собственные таннственные опыты и опыты сподвижниковъ въ сердечномъ благочестіи, а также выставилъ на видъ то утъшеніе отъ благодати, которое было ихъ удъломъ 1).

Съ 1377 года начался для Николая Базельскаго новый періодъ д'ятельности весьма загадочной и таинственной. Возраставшій упадокъ католической церкви въ связи съ политическими замфшательствами и физическими бъдствіями возбуждаль его мысли, но вивств экзальтироваль его воображение въ высшей степени. Въ 1361 году онъ жаловался на злоупотребленія папъ и католическаго духовенства и высказывался, что если положение дълъ въ католической перкви не измънится къ лучшему, то въ нъсколько лътъ церковь дойдеть до того, что даже мудръйшіе люди не будуть знать, къ чему направиться, пока "Вогъ не вразумитъ ихъ сверхъестественнымъ способомъ". Къ такому печальному выводу приходилъ Николай Базельскій особенно подъ вліяніемъ крайней распущенности католическаго духовенства, вследствіе пребыванія папъ въ Авиньовъ. Но вотъ, само папство приходитъ къ сознанію главной причины деморализаціи духовенства и къ мысли о необходимости возвратиться въ Римъ. Болъе благородный и проницательный изъ папъ Григорій XI осуществляеть это. Тогда некоторые изъ лидъ, враждебно настроенныхъ по отношенію къ напству, умиротворяются. Происходить перемена и въ настроении Николая Базельскаго. Онъ начинаетъ ожидать возстановленія перковнаго мира и порядка законнымъ путемъ, при участіи папы и, думая только объ ускореніи реформы, отправляется въ Римъ съ нъкоторыми изъ своихъ сотоварнией съ тимъ, чтобы въ этомъ смысли подъйствовать на папу. Допущенный Григоріемъ XI къ аудіенців,



<sup>1)</sup> Ibid. 38-39.

Николай Базельскій съ своими двумя спутниками вступаеть съ папою въ такую беседу. "Святой отецъ! Много греховъ и пороковъ распространилось въ христіанскомъ мірѣ; люди всякаго сословія и возраста заражены ими. Эти гръхи до конца прогнъвляютъ Бога. Сдълайте, что необходимо, для искорененія вхъ". Папа отвічаль: "я не могу ничего сділать". Тогда друзья Божів позволили себ' напомнить пап'в, что онъ самъ во многомъ виновенъ, ибо своими пороками онъ подалъ поводъ къ соблазнамъ для другихъ. Въ доказательство справедливости своего обличенія они разоблачили предъ нимъ нъкоторые его тайные пороки, сделавшеся известными будто бы по особому откровенію. Потомъ они сказали: "знайте-же, св. отецъ, всю правду, если вы не освободитесь отъ своихъ пороковъ и не измъните жизни, то умрете въ теченіе года". Это обличение крайне возмутило и раздражило папу. Онъ сталь грозить своимъ непрошеннымъ гостямъ наказаніемъ. Тогда друзья сказали: "св. отецъ, бросьте насъ въ тюрьму, сдълайте намъ все, что хотите, но знайте, что мы посланы Вогомъ и можемъ подтвердить действительность этого полномочія особыми доказательствами". На папу, если можно върить свидътельству самыхъ друзей Божінхъ, эти слова подъйствовали такъ, что онъ сначала предложилъ друзьямъ Божіниъ остаться при немъ, а потомъ, когда со стороны последнихъ выражено было на это согласіе, далъ пиъ особое полномочіе, при содъйствін епископовъ, заботиться о нравственномъ возрожденій народа, объщавъ имъ съ своей сторопы приступить къ широкимъ церковнымъ реформамъ 1). Одобренные папою друзья Божіи письменно стали сноситься съ католическими епископами, возбуждая ихъ къ преобразовательной діятельности; своими рівчами привывали народъ къ покаянію; священники поддерживали ихъ своими проповъдями. "Тогда быль великій вопль въ храмахъ", по отвыву современнаго хронпкера. "Весь народъ восилицалъ: "мы готовы сдълать все, что оть насъ потребуется". Но серьезныхъ послъдствій въ религіозно-правственномъ отно-

<sup>1)</sup> Jundt, les Amis de Dieu p. 277-304.

шенін это временное воодушевленіе не имъло. Католическое духовенство не проявило последовательной настойчивости въ своемъ дёлё. Папа Григорій XI, об'вщавшій реформы, умеръ въ 1378 г., спуста годъ после своихъ объщаній. Вследъ за его смертію наступиль папскій расколь: явилось двое папь---Урбанъ VI и Климентъ VII. Друзья Божій сами проявили какую-то апатію. Они открыто не высказывались за того, или другаго папу. Никто изъ видимыхъ представителей католичества не быль наделень особыми добрыми качествами.-благочестіемъ, правственною чистотою и безкорыстіемъ, необходимыми для возрожденія Церкви. Они мало-по-малу теряють надежду получить отъ католической ісрархіи лекарства для уврачеванія недуговъ міра; теперь они предоставляють одному Богу вывести Церковь на путь въры и благочестія. хотя бы для этого Ему было угодно прибъгнуть къ самымъ тяжкимъ наказаніямъ. Но во всякомъ случав они не лишаются надежды на то, что Богъ свою волю по отношенію къ міру откроетъ чрезъ нихъ, какъ чрезъ своихъ избранниковъ и что если суждено міру понести наказаніе, то при ихъ посредствъ, эти наказанія будуть Богомъ отсрочены. Считая себя избранными людьми вследствіе буквальнаго примененія къ себе словъ Інсуса Христа (Мате. XXIV, 22), друзья Божін думають силою своихъ пламенныхъ модитвъ умплостивить Бога и удостоиться особыхъ откровеній касательно будущности міра. Теперь дівтельность друзей Божінхъ принимаетъ новый фантастическій колорить. Николай Базельскій съ нікоторыми изъ своихъ ближайшихъ последователей ставить себя въ исключительныя условія для полученія особыхъ откровеній. Онъ выдъляетъ изъ среды друзей Божінхъ семь лицъ, называя ихъ великими тайными друзьями Божівми (grossen heimlichen Gottesfreundens). Имъ говоритъ на основанія видіній о необходимости совывстно предаться пламеннымь молитвамь, чтобы чрезъ нихъ узнать волю Божію относительно дальнейшей участи міра. Для этого они удаляются въ отдаленную пустынную мъстность. Эта мъстность, равно какъ и имена ближайшихъ соучастниковъ Николая Базельскаго, тщательно скрыты, Только предположительно можно сказать, что описываемое

событіе происходило въ гористой альпійской м'естности, при Вейбергв, гдв находилась въ скалв молельная часовня. Здъсь друзья молились въ теченіе недёли оть 17 до 25 марта. Промежутки, свободные отъ молетвы, заняты были взаимною бесъдою, примънительно кътъмъ предметамъ, какіе занимали ихъ воображение. Бесвды эти сами по себъ не приводили ни къ какимъ опредъленнымъ ръшеніямъ. Однако друзья успоконвали себя взанинымъ увъреніемъ, что Богъ скоро вознаградить ихъ своими откровеніями. И вотъ, по словамъ друзей Божінхъ, дъйствительно случилось ивчто необычайное. "Спустя два дня после своего уединенія, когда мы сидёли при источникі, размышляя о нашихъ дълахъ, мы услышали необычайный шумъ вътра и внезапно очутились въ самомъ густомъ и страпномъ мракъ. То, что намъ представилось, мы признали за дъйствіе злаго духа, отвлекавшаго насъ отъ общенія съ Богомъ. Но такъ какъ никто изъ насъ не призналъ себи достойнымъ произносить заклинанія, то мы смиренно предоставили попустить это искуппеніе, если оно Ему угодно. Цівлый чась продолжалась тьма, но потомъ показался чистый ясный свъть, превосходящій силою и великольпіемъ свыть солнца и изъ него раздался невидимый сладкій голосъ, обратившійся къ намъ съ такими словами: "миръ вамъ, любезные братья, не ужасайтесь, я ангель, посланный Богомъ, чтобы возвъстить вамъ, что молитва ваша услышана и ради васъ еще на годъ будетъ отсрочена великая и ужасная гроза міру; но по окончаніи этого года, вы не должны более просить о томъже, нбо Отецъ хочетъ исполнить свою волю въ возмездіе за неблагодарность людей къ Его Сыну. Онъ пошлеть свои наказанія, которыя только и могуть исправить міръ".-Голосъ замолкъ и видъніе прекратилось. Друзья Вожіи, по окончаніи своихъ молитвъ, разоплись по своимъ мъстамъ. Видъніе это составило содержание особаго "Послания къ христіанскому міру" (ein Seindschreiben an die Christenheit), которое было написано Николаемъ Базельскимъ и разослано всюду 1).

Не смотря на предупреждение, полученное какъ-бы свыше,

<sup>1)</sup> Schmidt, Nicolaus von Basel s. 44-46. Jundt, les Amis de Dieu p. 308-309.

о необходимости прекратить ходатайство объ избавленіи міра отъ казней, друзья Божій вновь принимаются за прежнее дъло. Въ теченіе года они сохраняли уверенность, что Богь, согласно съ своимъ объщаніемъ, пока пощадить міръ, а по истеченіи этого года, они условились еще разъ собраться вывств. По свидетельству Николая Базельскаго, они были побуждаемы къ этому одновременными виденіями. Въ ночь, наканунъ Рождества Христова, именно въ 1379 году онъ въ виденіи получаеть приказаніе отправиться въ тоже место. гдъ было первое совъщаніе. Тамъ онъ долженъ быль найти двънадцать друзей Божінхъ. Такого рода видъніе повторялось и въ двъ следующія ночи. Подобнымъ же образомъ будтобы была открыта эта воля Божія и другимъ последователямъ Николая Базельскаго, хотя они жили въ разныхъ мъстахъ: въ Миланъ, Генуъ и въ Венгріи. Къ празднику Пасхи, 22 марта, тринадцать друзей Божінхъ, въ числѣ которыхъ находился и Николай Базельскій, собрались при часовий, устроенной въ скалъ. Нужно сказать, что Николай Базельскій придаваль большое значение числу "тринадцать". Въ 1377 году онъ писалъ начальнику своихъ последователей Іоаннитовъ на Зеленомъ островъ: "число Іоаннитовъ не должно быть болъе тринадцати; большее число будеть подрывать достоинство обцества". Изъ этого обстоятельства можно заключить, что въ сред'в друзей Божінхъ, число которыхъ въ описываемый періодъ насчитывалось нісколько сотень, существовало раздівленіе на совершенныхъ и несовершенныхъ, и только первые были собственно посвящены въ высшія тайны. Николай Базельскій парадироваль діятельность Інсуса Христа: себя признаваль главою общества, а двънадцать избранныхъ членовъ приравниваль къ Апостоламъ.

Общество вновь ожидало чудесныхъ откровеній. Предполагалось, что они последують въ праздникъ Пасхи. Накануне этого праздника въ великую пятницу друзья Божіи стали готовиться къ наступленію откровеній постомъ и молитвою. Потомъ всё они отправились въ изв'єстное уже м'єсто въ л'єсъ, гдё за годъ прежде слышался ангельскій голосъ. Теперь они условились, что если последуютъ искуше-

нія отъдіавола, то чтобы одинь изъ нихь по жребію произносиль необходимыя заклинанія. Бросили жребій и жребій паль на того, кто совершаль богослужение въ часовив. "И воть теперь они удостояваются созерцанія дивныхъ вещей. Внезапно показался необыкновенно яркій свёть. Затёмь, въ преднесенія большихъ горящихъ свътильниковъ, явились предъ ними женщины, облеченныя въ золотыя одежды, скромно приблизились къ друзьямъ и приветствовали ихъ поцелуями. Друзья почувствовали, что это искушение отъ діавола. Произнесено заклинаніе и женщины исчезли въ вихра ватра. Затамъ ласъ вновь заблисталь светомъ, но сладчайшимъ и сверхъестественнымъ; теперь явился ангель и возвъстиль, что во имя Царицы неба и земли друзьямъ Божінмъ будеть дозволено дёлать то, сказано въ небесномъ посланія, которое сейчасъ спустится къ нимъ и которое каждымъ изъ нихъ будетъ прочитано на томъ явикъ, какой кому лучше извъстенъ. Дъйствительно, друзья Божін увиділи какъ предъ ними упало письмо съ неба. Каждый читаль это письмо на томъ языкъ, какой быль болъе извъстенъ-его читали на латинскомъ, нъмецкомъ и еврейскомъ языкъ. Всъ читавшіе давали объщаніе следовать тому, что въ немъ было написано. Потомъ, когда друзья Божін, по окончаній праздника Пасхи, опять собрались въ лівсь, они, при вновь возсіявшемъ свъть, услышали невидимый голосъ, требовавшій отвъта касательно предпринятаго ръшенія. Друзья выразили свою полную готовность выполнить то, что заключалось въ таинственномъ посланія. Посланіе это, не смотря на чудесное происхожденіе, не заключало въ себъ какогонибудь необыкновеннаго содержанія. Въ немъ повторялось уже раньше сообщаемое въ откровени свъдъние о томъ, что по молитвамъ друвей Божінхъ дается человічеству новая трехлетняя отсрочка для определенія окончательнаго суда надъ міромъ, но съ условіемъ, чтобы они, какъ избранные ходатан за человъчество, посвятили себя въ теченіе этого времени затворничеству. Затворничество это, впрочемъ, исключало нъкотораго общенія съ людьми. Большую часть недъльнаго времени друзья Божін должны были проводить въ молчанія и только по вторникамъ и четвергамъ послі обіда могли говорить съ теми лицами, которыя обращались къ нимъ за советами и наставленіями въ религіозныхъ делахъ. Въ тоже время они должны были исповедываться во грехахъ и причащаться при посредствъ особыхъ довъренныхъ пресвитеровъ. По истечени трехлетняго срока, имъ объщано было отъ Бога новое откровеніе касательно ихъ дальнійшей жизни и дъятельности 1). Это посланіе по своему содержанію было подобно тому, какое бъснующиеся еще носили съ собою въ 1349 году и которое читано было толић на площадяхъ при каждомъ публичномъ бичеваніи. Мистическое настроеніе, имъвшее большую силу въ западно-европейскомъ средневъковомъ обществъ, располагало его върить въ сверхъестественное происхождение подобныхъ документовъ, какъ вещественныхъ доказательствъ непосредственнаго откровенія божественной воли и потому не можеть представляться страннымъ, что не было употребляемо никакихъ усилій къ тому, чтобы разоблачать явные вымыслы. Но къмъ-бы ни было сфабриковано это посланіе, оно возымьло свое дыйствіе. Николай Базельскій съ своими ближайшими друзьями призналъ нужнымъ послъ этого наиболье уединиться съ исключительною пълію-посвятить себя на служение Богу, или, сообразно съ своею мистическою доктриною, отдать себя въ плвнъ Bory (sich gefangen zu geben). Онъ склоняль къ тому-же Іоаннитовъ. Но изъ няхъ безусловно последоваль увещанію Николая Базельскаго Рульманъ Мерсвинъ, который и умеръ въ затворничествъ семидесяти четырехъ лёть въ 1382 году. По смерти его, найдены были въ запечатанномъ пакетъ сочиненія, которыя до того времени тщательно были скрываемы отъ стороннихъ глазъ. Съ этого времени сношенія между двумя группами друзей Божінхъ прерываются. Всё усилія разыскать мёсто убёжища Николая Базельскаго оказались безуспъшными.

По инымъ дополнительнымъ свёдёніямъ, Николай Базельскій измёнилъ затворничеству и снова принялся за распространеніе мистицизма, подъ предлогомъ содёйствія нравственному возрожденію народа. Но теперь онъ видимо рёшитель-



<sup>1)</sup> Schmidt, Nicolaus von Basel, s. 46. Jundt, p. 315-318.

нье сталь дылать выводы изъ своей мпстической доктрины о необязательности церковнаго авторитета для озаренныхъ Духомъ святымь въ стремленія къ достиженію религіозно-нравственнаго совершенства, о маловажности вившнихъ церковныхъ средствъ в постановленій, а также о преимуществ в озаренных в, находящихся въ непосредственномъ общеній съ Богомъ предъ церковною іерархіею. Потому неудивительно, если Николай Базельскій быль признань за опаснаго еретика и причислень съ своими последователями къ мистической секте Беггардовъ, хотя ученіе посл'яднихъ представляетъ самое полное систематическое отрицаніе положительнаго вфроученія и церковнаго устройства во всёхъ отношеніяхъ. Николай Базельскій и его товарищи были схвачены въ Вънъ и преданы суду инквизиціи. Цривнанные последователями секты Беггардовъ друзья Божій были осуждены на сожженіе. Старому Николаю объщано было снисхождение, если онъ отречется отъ своихъ товарищей, но онъ указаль на смерть, которая одна можетъ только отделять его отъ товарищей съ темъ, чтобы опять соединиться съ ними въ будущей жизни 1). Одинъ изъ последователей Николая Бавельского, Мартинъ Майнскій, схваченъ быль въ Кельнь, когда дъйствоваль на народъ посредствомъ нвиецкихъ проповедей, попаль въ руки инквизиторовъ и по осужденія въ ереси, брошенъ въ Рейнъ около 1393 года. Возведенныя противъ него обвиненія им'йють тісную связь съ доктриною друзей Божінхъ и важны въ томъ отношеніи, что дають новый фактическій матеріаль для восполненія характеристики мистического направленія ихъ. Мартина Майнскаго обвиняли, что онъ признаваль излишнимъ седьмое прошеніе молитвы Господней "не введи насъ во искупеніе" 2). Это убъж-



<sup>1)</sup> Simulabat homo ille primo poenitentiam, et paratum sese ad errores ejurandos ostendebat; quum vero bini ejus discipuli caperentur, iidemque magistri exemplum imitari nonent, sed in sententiis firmiter perseverarent, ipse ad dimissas jam sententias redibat, seque mori malle cum necessariis suis profitebatur, quam exstinctis illis vivere. Schmidt, s. 75. Anon. 30.

<sup>2)</sup> In ewangeliis et in oratione dominica non debet stare sic: et ne nos inducas in temptationem, quia negatio non ex Christi doctrina sed ex alia quacumque negligentia. Ibid, s. 68. Sententia gegen Martin von Mainz. 16.

даеть насъ, что въ силу мистическаго авторитета, друзья Божій признавали излишнимъ сопротивляться искушеніямъ и готовы были принимать ихъ за дары благодати. Далъе противъ него выставлены были положенія, что пресвитерь, впавшій въ гръхъ, не можетъ совершать таинства 1), что дъйствительность таинственной жертвы зависить отъ чистоты лиць, приносящихъ ее. Это ученіе показываеть, что друзья Божій, подобно древнимъ донатистамъ, ставили дейсвительность таинствъ въ зависимость отъ нравственнаго достоинства лицъ, совершающихъ ихъ, что было раздёляемо и нёкоторыми схоластиками. Особеннаго вниманія заслуживаеть, что Бенедиктинскому монаху Мартину Майнскому ставилось въ вину подчиненіе Николаю Базельскому какъ мірянину и уклоненіе отъ постановленій Церкви, отразившееся, между прочимъ, въ совершеніи богослуженія въ часы, избранные по личному усмотрфнію, что, какъ извістно, дійствительно практиковалось нікоторыми друзьями Божівми 3). Не безъ основанія инквизиція видъла особенную опасность для Церкви въ самовольномъ предвосхищении со стороны Николая Бавельского учительства въ дълахъ въры и управленія мірянами, которое было однимъ изъ практическихъ условій, ведущихъ къ уничтоженію различія между мірянами и іерархіею 3). Конечно, нъкоторые пункты ученія, разділяемаго друзьями Божівми, могли быть поняты неточно, или истолкованы превратно, вследствие чего формулированы были такія обвиненія, которыя мало имфли основанія въ действительности. Такъ Мартина Майнскаго обвинали, будто онъ утверждаль, что менве опасно допустить убійство, или вступить въ преступное сношеніе съ женщиною, чъмъ отказать въ повиновсній мірянину Николаю 4). Неспра-

<sup>1)</sup> Si nullus in caritate in hoc mundo esset, tunc nullus presbiter sacramenta conficere posset. Ibid. Senten s. 7.

<sup>2)</sup> Frequenter sine necessitate horas canonicas etiam illis diebus quibus valebas et sicut fecisti, missas celebrare, te dicis sine peccato obmisisse. Sentenz 13.

<sup>3)</sup> Quidam Laycus, nomine Nicolaus de Basilea, clarius et perfectius ewangelium quam aliquando apostoli et beatus Paulus hoc intellexerit. Sentenz. 5.

<sup>4)</sup> Quod ex iussione ejusdem Nicolaí nullo modo, etiam interfeciendo hominem vel cognosendo mulierem, posses peccare. Sentenz. 9.

ведливо приписывать друзьямъ Божіимъ грубый матеріалистическій антиномизмъ, но несомнѣнно, что отреченіе отъ личной воли ради преданности Богу ставилось у нихъ выше всего и нѣкоторые крайніе выводы были возможны. При теоретическихъ же заблужденіяхъ возможны были соотвѣтствующіе недостатки въ жизни. Такъ грубый антиномизмъ могъ иногда казаться, съ ихъ точки зрѣнія, болѣе извинительнымъ, чѣмъ эгоизмъ. Эта мысль нерѣдко облекалась въ ложную парадоксальную форму. Одинъ мистикъ изъ среды друзей Божіихъ выражался, что для него было бы утѣшительнѣе видѣть со стороны своего брата допущеніе прелюбодѣянія, чѣмъ слѣдованіе своей волѣ, отрѣшенной отъ воли Божіей 1). Но при подобныхъ, хотя и частныхъ выводахъ всегда ли было возможно охранять себя отъ соблазновъ въ жизни?

А. Вертеловскій.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Er wäre ihm tröstlicher und lieber, dass einer seiner Brüder mit einem Weibe verfiele, als dass er Eigenschatt in Besonderheit das hiesst, einen eigenen Gott nicht ganz gelassenen Willen, haben sollte. Schmidt, Nicolaus von Basel s 50.

## КРЕЩЕНІЕ ОСТЯКОВЪ И ВОГУЛОВЪ ПРИ ПЕТРЪ ВЕЛИНОМЪ.

(Продолжение) \*).

III.

"Сколько бы не было въ Сибири проповѣдниковъ, писалъ въ Сунодъ ок. 1722 г. тобольскій митр. Антоній, всѣмъ было-бы здѣ мѣсто: жатва многа зѣло".

Последніе два русскихъ патріарха Іоакимъ и особенно Адріанъ мало занимались дёлами церкви и ровно ничего не дёлали для распространенія христіанской религіи между язычниками, магометанами и буддистами, населявшими обширную окраину московскаго государства-Сибирь. Между темъ церковныя реформы, такъ сказать, уже стучались въ дверь; необходимость ихъ ясно сознавалась лучшими духовными и свътскими чинами. Уже въ Сибири въ разныхъ мъстахъ между язычниками ходили учители магометанскіе и буддійскіе и совращали ихъ въ свою въру. Тамъ не было только проповъдниковъ христіанской религіи; только представители русской православной церкви-патріархи относились къ дёлу христіанской миссіи въ Сибири съ непонятнымъ и непростительнымъ безучастіемъ! Такимъ бездъйствіемъ высшая русская духовная власть, какъ бы сама передавала свое право на заботы о церкви и о христіанской миссіи между иновърными подданными мос-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ», за 1893 г., № 3.

ковскаго государства въ руки власти светской. Подобнымъ положеніемъ діла естественно должень быль воспользоваться дъятельный и энергичный московскій царь. Петръ І-й только что возвратился изъ заграничнаго путешествія и не смотря на то, что его голова была занята серьезнъйшими и разнообразными государственными дёлами внутренней и внёшней политики, онъ въ тоже время думаль и о дёлахъ религіозныхъ, о проповъди христіанскаго евангелія своимъ иновърнымъ подданнымъ. Уже въ іюнъ 1700 г. онъ даетъ указъ относительно праздной въ то время канедры Сибирской Митрополіи, въ которомъ читаемъ: "назначить пастыря не только добраго и благаго непорочнаго житія, но и ученаго, который могъ бы Божіей помощью исподволь въ Китай и въ Сибири пребывающихъ въ слепоте идолослуженія и прочихъ закоснелыхъ въ неверіи людей приводить въ познаніе и служеніе и поклоненіе истиннаго живаго Бога, и привель бы съ собою добрыхъ и ученыхъ непрестарёлыхъ иноковъ двухъ или трехъ человёкъ, которые могли бы научаться китайскому и монгольскому языку"... Петрь хорошо понималь, что проповедь христіанскаго ученія разнымь язычникамъ только тогда будетъ успёшна, если предлагать её на ихъ родномъ языкъ и хорошо также зналъ, къ кому обратиться для выполненія наміченной имъ задачи, именно, къ малороссійскому духовенству, которое получало образованіе въ Кіевской Академіи. Тогдашній Кіевскій митрополить получиль предписаніе найти достойнаго человіжа для занятія канедры Сибирской Митрополіи "въ малороссійской своей области городахъ и монастыряхъ изъ архимандритовъ и игуменовъ или иныхъ знаменитыхъ иноковъ"... 1).

Насколько Петръ ревностно относился къ дѣлу христіанской миссіи въ Сибири, можно видѣть, между прочимъ, изъ слѣдующихъ фактовъ. Упомянутый указъ данъ былъ имъ то время, когда онъ начиналъ борьбу съ могущественною Швеціей, не имѣя ни регулярнаго войска, за исключеніемъ нѣкоторыхъ полковъ, ни хорошаго вооруженія. А потому начало войны было очень неудачное: осенью этого года русскія войска были разгромлены

<sup>1)</sup> П. С. З. Р. И. т. 1V № 1800, стр. 60.

подъ Нарвою Карломъ XII. Казалось бы послѣ этого, что Петръ доджень быль забыть о христіанскомь просвіщеній сибирскихь инородцевъ, отложить это дъло до болъе благопріятнаго времени, а всв свои силы, всё внимание сосредоточить на борьбъ съ внъшнимъ врагомъ: въдь поражение подъ Нарвою при иномъ ходъ съверной войны могло окончиться поражениемъ цълаго дъла, замышляемаго русскимъ монархомъ. Что же мы видимъ на дълъ? Создавая новое войско и новое вооружение, Петръ не перестаеть думать и объ отдаленныхъ своихъ иноверныхъ подданныхъ, о проповъди имъ евангелія. Уже чрезъ три мъсяца послѣ нарвскаго пораженія онъ даетъ имянной указъ, которымъ дворянину Андрею Городецкому велёно быть въ Софійскомъ домъ у архіерея приказнымъ человъкомъ для утвержденія и расширенія словест Божішть; на софійскомъ двор'в или гдв прилично построить училище поповскихъ, дьяконовскихъ и церковниковъ детей, ребятокъ учить грамоте, а потомъ славянской грамматикъ и прочимъ на славянскомъ языкъ книгамъ, и катехизисъ православный. напеч. въ Москвъ 1696 г., могли совершенно знать и удостоясь во чино священства народо учить и многочисленных в в Сибири иноземцев, не въдающих вСоздателя Господа Бога, приводить въ познание истинной въры могли и по тому ко святому крещенію искать расширенія до самаго Государства Китайскаго "1).

Но вотъ еще интересное распоряжение Петра. Въ самомъ началѣ 1702 г. онъ послалъ указъ березовскому воеводѣ, которымъ повелѣвалось послѣднему прислать къ будущей зимѣ 1703 г. въ Москву трехъ или четырехъ человѣкъ шамановъ, "которые бы совершенно шаманить умѣли... везти ихъ бережно и велѣть имъ взять съ собою, что къ тому шаманству надобно и ихъ не стращать, а сказать, что имъ будетъ наше великаго государя жалованье". Конечно Петръ вынисывалъ шамановъ вовсе не для того только, чтобы посмотрѣть на ихъ комендіанство; нѣтъ, онъ несомнѣнно имѣлъ въ виду серьезныя цѣли. Шаманы, какъ мы выше говорили, пользовались огромнымъ вліяніемъ среди вѣрующихъ язычниковъ и, если бы уда-



<sup>1)</sup> Чт. Общ. Ист. и Древн. 1863 г. кн. IV см. "Челобитная Филофея" стр. 25.

лось обратить ихъ въ христіанство, научить божественнымъ истинамъ, то они на родинъ своей могли бы оказать великую услугу делу христіанскаго просвещенія березовских востяковь. Къ сожальнію мы не знаемъ-чьмъ кончился этотъ замысель государя. Березовскій воевода отписываль: въ нынёшнемь 1703 г. января 2 ясачный сборщикъ привезъ въ Березовъ двухъ самоъдскихъ шамановъ и они въ съвзжей избъ были допрошеныкакое за ними есть шаманство. И тъ шаманы въ бубенъ били и кричали, "а иного де шаманства за ними нътъ никакого и я къ Москвъ послать ихъ не смълъ, чтобъ въ пробадъ отъ Березова до Москвы тёхъ шамановъ въ кормёхъ и подводахъ ватей великаго государя казнъ лишней истраты не было... а въ другихъ волостяхъ шамановъ не сыскано". Само собою понятно, что березовскій воевода покривиль душою. Не говоря уже о томъ, что шамановъ въ березовскомъ увздв легко можно было найти: они жили при каждомъ капище или кумирне, а эти последнія хорошо были известны ясачнымъ сборщикамъ. А привезенные въ Березовъ два шамана не потому не отправлены въ Москву, что не выказали своихъ фокусовъ предъ воеводой, а просто они подкупили его, чтобы освободиться отъ такой далекой повздки. Изъ Москвы отввчали березовскому воеводъ, что онъ сдълалъ не хорошо, не прислалъ шамановъ въ Москву, и, если впередъ не пришлетъ ради какихъ своихъ отговорокъ, то на немъ будетъ доправлена пеня. Писалъ тому же воеводъ по указу государя и воевода тобольскій: "чтобъ въ Березовъ, Бълогоръъ и въ Самояди и иныхъ волостяхъ велълъ сыскать шамановъ, которые о всякихъ дълахъ съ своими болванами говорять и ихъ спрашивають и въ томъ шаманствъ тъ имъ болваны и въ Бълогоръъ мъдный гусь отповъдь чинятъ"--вельль такихъ сыскать и прислать въ Тобольскъ безъ всякихъ отговорокъ 1). Но не смотря на эти повторительные указы, кажется, березовскій воевода не исполниль даннаго порученія; по крайней міру мы не знаемъ о прідзді въ то время шамановъ въ Москву.

Все это мы говоримъ къ тому, чтобы показать, насколько

<sup>1)</sup> Памятники Сиб. Ист. XVIII в. вн. 1, № 62.

сильно занимала Петра мысль о крещеніи сибирскихъ инородцевъ, а дальнъйшее еще болъе покажетъ ревность его въ этомъ великомъ дёлё. Между тёмъ въ это самое время состоялся выборъ лица для занятія каседры Сибирской митрополіи: онъ палъ на человъка вполнъ достойнаго Филовен Лещинскаго, настоятеля Брянскаго свънскаго монастыря. Лещинскій, по происхожденію малороссь, родился въ 1650 г., а образованіе получиль въ Кіевской Академіи. Свое служеніе церкви онъ началъ въ санъ священника, но скоро овдовълъ и приняль монашество въ Кіево-Печерской лавръ. Здъсь онъ въ качествъ эконома заведываль обширнымь хозяйствомь Лавры и значить могъ хорошо познакомиться съ хозяйственными делами. Затъмъ Филовей дослужился до сана архимандрита и сдъланъ настоятелемъ Брянскаго монастыря. Въ этой должности онъ испробоваль свои административныя способности. Вообще этоть человъкъ былъ достаточно подготовленъ къ занятію канедры Сибирской митрополіи, въ которой цариль необыкновенный безпорядокъ, а хозяйство тобольскаго архіерейскаго дома, благодаря бользни предшественника Филовея-митрополита Игнатія, пришло въ крайнее разстройство.

Въ началъ января 1702 г. Филовей прибылъ въ Москву, хиротонисанъ въ митрополита Сибирскаго и послъ хиротоніи немедленно съ нъсколькими помощниками отправился въ Тобольскъ.

Живя постоянно въ Малороссіи, Филовею трудно было узнатьчто такое Сибирь, какъ живетъ тамъ русское христіанское населеніе. Прибывъ же къ своей паствѣ, онъ не могъ не поразиться крайнею нравственною и религіозною ея распущенностью: ему здѣсь пришлось встрѣтиться съ такими явленіями
въ нравственной и религіозной жизни русскаго населенія, которыхъ онъ вѣроятно никогда не наблюдалъ. "Отцы со дочерями, а братья съ сестрами, пишетъ онъ въ своемъ донесеніи,
живутъ блудно и того есть много. Невольно ли архіерею истязовать тѣхъ людей, которые неистово живутъ, спрашиваетъ
Филовей, и противно нашей православной христіанской вѣрѣ:
церкви Божіей никогда не знаютъ, духовныхъ отцовъ не имѣютъ

и Божественныхъ таинъ не причащаются" 1). Это сообщение Филоеся показываеть, что русское сибирское население находилось въ такомъ же нравственномъ состояніи, въ какомъ оно было и при первомъ тобольскомъ архіепископъ Кипріанъ, который столь темными красками описываль его въ своей грамоть къ патріарху Филарету. Но при Кипріанъ не было еще на Руси раскола, а Филовей встрётился въ Сибиръ съ расколомъ въ развитомъ его состояніи, дошедшемъ до крайнихъ предъловъ безобразія. Въ сибирскую окраину ссылались главари раскола, его первые піонеры, люди фанатичные, которые смъялись и издъвались и надъ обрядами православной церкви и надъ самымъ православнымъ духовенствомъ, все это въ большинствъ случаевъ проходило имъ въ Сибири совершенно безнаказно. До какой дервости доходили тамъ раскольники, объ этомъ можно судить по следующимъ фактамъ. Въ конце XVII в. одна женщина, принявъ въ церкви Святыя Тайны, выплюнула и публично топтала ихъ ногами; этотъ примъръ въ Сибири не единственный. Три старика раскольника публично обругали въ первый день насхи митрополита Павла за то, что онъ совершаль литургію по новымь книгамь; въ 1682 г. раскольники почти весь городъ Тюмень превратили въ пепелъ, а въ 1687 г. въ первый день пасхи, въ самую заутреню, раскольники подожгли церковь села Каменки и такимъ образомъ погубили до 400 чел. православныхъ. Самосожженія раскольниковъ въ концъ XVII и начала XVIII вв. были въ самомъ разгаръ: они сожигали себя съ семействами сотнями и даже тысячами за разъ. Объ этихъ поступкахъ отщепенцевъ православной церкви митрополить Филовей легко могь узнать въ Тобольскъ, да и самъ могъ наблюдать во время управленія сибирской митрополіей. Ничего подобнаго онъ не видель въ Малороссіи, и какъ человъкъ глубоко религіозный и усердный ревнитель православія, не могъ равнодушно отнестись къ расколу. Вотъ почему нечего удивляться, если Филовей предлагаль Петру самыя крутыя мёры противъ раскольниковъ. Одинъ пунктъ его "доносительныхъ статей царю гласилъ: "Церковныхъ раскольщи-

<sup>1)</sup> Арх. М. Ю. Сиб. Прик., кн. № 1402, л. 123.

ковъ, отступившихъ отъ святой церкви и въ упрямствъ необратно стоявшихъ, истребляти, а прочихъ церковныхъ раскольниковъ, гдъ являтся, всякими наставленьями приводить до соединенія св. Церкви, а не покоряющихся, домы ихъ разграблять на Великаго Государя, а ихъ смерти предавати". Относительно сибирскихъ раскольниковъ даже Петръ измёнилъ свои убъжденія; онъ отличался въротершимостью и религіозныя преследованія были не въ его духе. "Господь даль царямъ, говориль онь, власть надъ народами, но надъ совъстію людей властенъ одинъ Христосъ". И въ своихъ указахъ относительно раскольниковъ онъ совътывалъ духовнымъ властямъ: "съ противниками церкви съ кротостію и разумомъ поступать по апостолу, а не жестокими словами и не отчужденіемъ". Но расколъ въ Сибири заявиль себя воинствующимъ и пропагандирующимъ, съ необыкновенною дерзостію относящимся къ господствующей церкви. А извъстно, что Петръ строго запрещалъ въ Россіи пропаганду, какъ раскольникамъ, такъ протестантамъ и католикамъ и ослушниковъ не щадилъ. Вотъ почему онъ вполнъ согласился на тъ мъры противъ раскола въ Сибири, которыя предлагалъ Филоеей. Указъ 1704 г. гласилъ: "раскольниковъ отсылать къ митрополиту, а ему ихъ разговаривать всякими мврами накрвико, чтобъ они отъ такого двла перестали и буде тъ раскольники пріидуть въ повиновеніе сибирской церкви и ихъ для исправленія посылать въ монастырь подъ началь; а которые раскольники на покаяние не придуть и тёхъ съ мнтрополья двора отсылать къ розыску въ приказную палату къ боярину и воеводамъ... а по розыску велёть ихъ казнить смертію, жечь 1). Разспросиль Филовей и про инородческій міръ и что же онъ могъ узнать? Язычники погрязли въ своемъ отвратительномъ идолопоклонствъ и еще приносили человъческія жертвы идоламъ. Магометане пропагандируютъ свое ученіе въ чужомъ государствъ и это проходить имъ безнаказанно. Они свили себъ прочное гитодо въ самомъ Тобольскъ. Тамъ между русскими жило много татаръ и бухарцевъ, последователей ислама, людей богатыхъ, захватившихъ въ свои руки почти



<sup>1)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. въ № 1402 и 125.

всю торговлю въ Тобольскѣ; ихъ мечети стояли около русскихъ православныхъ церквей и производили соблазнъ: магометанскіе муэдзины, иногда, во время богослуженія въ христіанскихъ храмахъ кричали съ своихъ минаретовъ, призывая правовѣрныхъ на молитву и тѣмъ нарушали чинъ православнаго богослуженія; во время крестныхъ ходовъ мимо мусульманскихъ дворовъ татары стояли въ шапкахъ и издѣвались надъ обрядомъ православной церкви; во время великаго поста они позволяли себѣ всякое веселье на соблазнъ христіанамъ. Еще архієпископъ Суміонъ, возмущенный этими безобразіями тобольскихъ магометанъ, просилъ правительство переселить послѣднихъ изъ центра Тобольска въ другія улицы, но правительство отнеслось къ этому представленію слишкомъ равнодушно и не сдѣлало соотвѣтствующаго распоряженія.

Словомъ митрополиту Филооею было чемъ поражаться. Ему предстояло много дъла въ новой должности и, нужно сказать правду, онъ не сидълъ сложа руки, а съ перваго же года своего служенія въ Сибири началь энергичную діятельность. Уже чрезъ нъсколько мъсяцевъ послъ прітяда въ Тобольскъ Филооей отправиль Петру "доносительныя статьи". Они охватывали самыя разнообразныя дёла, входящія въ кругь вёдёнія сибирскаго митрополита: въ нихъ Филовей трактуетъ о поведеніи раскольниковъ и магометанъ, о хозяйственныхъ дёлахъ Софійскаго дома, о недостаточномъ матеріальномъ обезпеченіи нікорыхъ причтовъ, о невмешательстве воеводъ въ духовные суды, о тобольскихъ школахъ, о крещеніи инородцевъ и пр. Мы не намфрены обозрѣвать всю дъятельность Филовея, какъ сибирскаго митрополита, а будемъ говорить только о миссіонерской его дъятельности, -- о томъ, что непосредственно относится къ нашей темъ.

Филовей сознаваль, что для распространенія и утвержденія христіанства между иновърцами обширной Сибири нужно много дъятелей не только энергичныхь, но и образованныхь, особенно для борьбы съ исламомъ и буддизмомъ. Но гдъ ихъ взять? Сибирское духовенство было невъжественно; не говоря уже о дьяконахъ или дьячкахъ, даже священники были едва грамотные, большинство ихъ не получило никакого школьнаго образованія и уміло только читать и писать. Монастыри сибирскіе были наполнены людьми преимущественно простаго званія и совершенно безграмотными. И вотъ новый сибирскій митрополить рышиль поднять уровень образованія сибирскаго духовенства основаніемъ особой школы въ Тобольскъ. Въ послъднемъ уже существовала общая школа, устроенная Городецкимъ и называющаяся "латинской", а Филовей задумаль основать еще школу славянскую, которая бы имёла главною цёлью подготовленіе молодыхъ людей для достойнаго занятія должностей священнослужителей и церковнослужителей, и которая давала бы для Сибири хорошихъ проповъдниковъ Слова Божія. "Для вспоможенія Церкви Святой и разширенія Православной Христіанской вёры, писаль Петру митрополить, школамь быть въ Тобольску, и учить граматикъ словенской и латинской, а учителями промышлять одному и учениковъ понудить, которые до того понадобятся отъ всякаго чина дети, а для скудныхъ детей на покупку къ тъмъ наукамъ потребныхъ книгъ, чтобъ учинить вспоможение изъ государевой казны"... Но школа не скоро еще дасть дъятелей, а Филовею хотълось немедленно заняться проповъдью христіанской религіи между сибирскими инородцами, да и для школы необходимы преподаватели, поэтому онъ просиль царя: монахамъ кіевскимъ разрешить пріёздъ въ Сибирь и отъевдъ вольный; ибо безъ проповедниковъ Слова Божія и учителей школьныхъ быть невозможно,-прислать въ Тобольскъ дьякона Кіево-Печерской обители Пахомія Арамашенко, который "зёло угоденъ до проповёди Слова Божія", замёчаетъ Филовей. Просиль также разръщенія завести при Софійскомъ домъ печатню и дать для ея устройства средства изъ казны. Въ тъхъ же доносительныхъ статьяхъ мы находимъ особый пунктъ относительно крещенія иновърныхъ. "Буде иноземцы, говорится тамъ, похотять креститься въ Православную Христіанскую въру своею волею, и чтобъ тъмъ иноземцомъ ко крещенію приходить свободно, безъ ясачныхъ убытковъ, и пикому не возбраняти".

Петръ Великій въ высшей степени внимательно отнесся къ донесенію митрополита Филоеея: "доносительныя статьи" послъдняго получены въ Москвъ 31 дек., а уже 20 января царь

слушаль ихъ и постановиль соответственныя решенія. Относительно школы при Софійскомъ дом'в Петръ далъ свое согласіе и повельть недостаточнымь ученикамь давать изъ государевой казны на одежду по двъ деньги на день, а пропитаніе ихъ на счетъ софійскихъ доходовъ. И въ то же время Петръ писаль: "Преосвященному митрополиту наче простираться въ ученіе Славяно-Россійской граматикъ и чтобъ вся, яже попу, или діакону надобно знать, изучились и правосдавной віры катехизись достаточно знали, и по согласію содержащей въ ней артикуль умфли, и людей мірскихъ учили". Монахамъ кіевскимъ разръщенъ вольный прівздъ въ Сибирь и отъвздъ. Относительно крещенія иноземцевъ Петръ постановиль такое різшеніе, "которые иноземцы похотять волею своею креститься въ православную христіанскую вітру и ихъ крестить, а неволею никакихъ иноземцевъ не крестить, и ясакъ съ нихъ не складывать, только ихъ спрашивать, какой ради причины приходять ко святому крещенію и върв православной, вельть учинить имъ исповедь; которые татары, или иные иноземцы, пойманы въ смертныхъ винахъ, и похотятъ креститься на томъ, чтобъ быть имъ живымъ, и такихъ буде съ върою совершенною приступають, окрестя и давь имь время довольное на покаяніе, потомъ учинить по Уложенію и Градскимъ Законамъ, да всякія беззаконія истребятся; а которые языка, ниже віры свъдомы, и тъхъ скоро не кристить, да не будеть въръ православной отъ нихъ наруганій, делать въ томъ со многимъ опасьствомъ и разсмотрвніемъ, испытуя вины, чего ради который иноземецъ крещенія пожелаетъ, внимали бъ словесы Спасителевы, реченныя: "аще кто въруетъ и креститься, спасенъ будетъ".

Только въ дѣлахъ, сопраженныхъ съ матеріальными расходами для казны и въ то же время дѣлахъ терпимыхъ, царь или не вполнѣ удовлетворилъ просьбы Филоеея, или совсѣмъ отказалъ. Такъ, напр., не разрѣшилъ устроить типографію при Софійскомъ домѣ, отказалъ въ жалованьѣ софійскимъ соборянамъ и т. п. Въ слѣдующемъ году Филоеей билъ челомъ государю, чтобы школы латинскія, которыя на воеводскомъ дворѣ, быть на архійскомъ и вѣдать ихъ архіерею. Дьякъ Петра Андрей Виніусъ относительно этой просьбы сдѣлалъ такого рода помътку. "По указу государя вельно быть двумъ школамъ въ Тобольскъ. Первой у митрополита и учить поповскихъ, дьяконскихъ и прочихъ чиновъ духовныхъ до церкви надлежащихъ; а въдать ихъ митрополиту. Во второй школъ учить дворянскихъ, служилыхъ, торговыхъ и промышленныхъ людей—дътей граматикъ, ариометикъ тиктуръ и прочимъ тъмъ подобнымъ. А школу и учителей въдать боярамъ и воеводамъ для того, что тъ науки духовнаго чина людямъ не надлежатъ". Однако Петръ посмотрълъ на дъло иначе и указомъ 1704 г. повелълъ и латинскую школу подчинить въдъню митрополита 1).

Вообще Петръ относился съ величайшимъ довъріемъ къ новому сибирскому митрополиту, а тамъ, гдъ дъло касалось распространенія христіанства въ Сибири, онъ оказываль ему всякую помощь.

Первые шаги Филоеея на пути миссіонерства были неудачны. Въ 1704 г. царское посольство отправлялось къ одному изъ значительныхъ монгольскихъ хановъ Кутухтъ, исповъдующему буддизмъ. Филоеей решился воспользоваться этимъ обстоятельствомъ и просилъ Петра, чтобъ онъ позволилъ двумъ его монахамъ сопровождать это посольство и даже остаться у Кутухты для изученія монгольскаго языка и христіанской проповъди. Царь далъ свое согласіе и въ тоже время повелълъ сибирскимъ воеводамъ давать монахамъ подводы и кормъ и дълать всякое вспоможение. Хотя мы и не знаемъ чъмъ кончилось это дёло Филовея, но несомнённо, оно не имёло никакого успъха: монахи возвратились назядъ и ни съ чъмъ. Однако Филовей быль настойчивь и рышился повторить тоть же опыть. Въ 1706 г., въ бытность свою въ Москвъ, онъ просилъ Петра: "чтобъ снова послать до Кутухты людей мудрыхъ, которыхъ нарочно везу съ собою на то дело, дабы тв люди пожили у Кутухты и изучились мунгальскаго языка для лучшей проповёди христіанской вёры". Этого мало: Филовей даже просиль у царя разръшенія самому повидаться съ Кутухтою въ то время, когда онъ будетъ обозръвать свою сибирскую митрополію: "бо недалече отъ твоихъ крайнихъ городовъ, пишетъ Филовей, онъ Кутухта кочусть" 2). Какъ на эту новую просьбу ревнителя



¹) Арх. М. Ю. Пр. кн. № 1402.

<sup>2)</sup> A. M. Ю. Сиб. Пр. кв. № 1451 л. 539.

христіанства посмотрълъ Петръ намъ неизвъстно, но, по всей въронтности, Филовей получилъ отказъ въ виду неудачи перваго посольства къ Кутухтв. Несколько удачнее была миссія, посланная въ 1705 г. въ Камчатку: архимандриту Мартеніану (изъ піевских монаховъ) удалось крестить некоторых камчадаловъ, но вследствие частыхъ возмущений этихъ инородцевъ, вызываемыхъ насиліний русскихъ казаковъ, этотъ первый проповъдникъ христіанства въ Камчаткъ принужденъ былъ скоро оставить тотъ край. Кажется въ томъ же году митрополитъ Филовей впервые завелъ сношенія и съ остяками, именно съ ляпинскимъ княземъ Шешукой и съ княземъ обдорскимъ Тучабалдой. Неизвъстно какимъ образомъ велись эти сношенія, только упомянутые князья "дали руки креститься". Можетъ быть этотъ первый успъхъ и заставиль Филовея обратить преимущественное внимание на угорския племена и ревностно заняться распространеніемъ среди нихъ христіанства.

Въ 1706 г. сибирскій митрополить прибыль въ Москву и подаль Петру челобитную. "Державньйшій государь, писаль въ ней Филовей, въ ныньшнемъ 1706 г., по твоему великаго государя указу, прівхаль я богомолець твой изъ Сибири къ Москвь ради церковныхъ дълъ, а какія дъла и тъмъ подъ сею челобитной роспись".

- 1. Филовей просиль объ учрежденіи епископіи въ Иркутскъ и о посвященіи въ епископы архимандрита Туруханскаго монастыря Варлаама Косовскаго (изъ кіевскихъ монаховъ).
- 2. Чтобы въ Иркутскъ, Енесейскъ, Якутсквъ и въ другихъ сибирскихъ городахъ, гдъ пригодно, построить училища и собрать отъ всякаго чина "робятокъ" и учить ихъ граматикъ, дабы послъ они и сами умъли не только христіанъ учить, но и невърныхъ призыватъ въ христіанской въръ, дать о томъ грамоту къ воеводамъ, а учителямъ жалованье и на учебныя книги деньги выдавать изъ государевой казны.
  - 3. О новомъ посольствъ къ Кутухтъ.
- 4. Чтобъ и мит самому потхать въ нижніе города для церковнаго исправленія и чтобъ воеводы давали подводы.
- 5. Чтобъ указалъ гооударь по прежнему своему указу съ идоловъ брать подати для того, что они остяки, не хотя съ идоловъ давать подати, сами хотъли ихъ жечь.

- 6. Чтобъ указалъ государь свободно, безъ всякаго страханевърнымъ обращаться къ христіанской въръ и "робятокъ у нихъ взять десятокъ и другой въ Березовъ и учить ихъ божественнаго писанія".
- 7. Чтобъ указалъ государь послать свою грамоту къ остяцкимъ князьямъ Шешукъ и Тучабалдъ. Дали они руки креститься, но только безъ государева указа не смъютъ, а если будетъ такой указъ и тъ князья крестятся,—да чтобъ какою милостію или честію ихъ потъшить и чтобъ имъ по прежнему своими улусами владъть.
- 13) О возобновленіи монастыря въ Березовъ, основаннаго при митрополитъ Игнатіи и упраздненнаго въ 1699 г. 1).

Изъ этой челюбитной сибирскаго митрополита мы выписали только тѣ пункты, которые такъ или иначе касаются распространенія и утвержденія христіанской візры въ Сибири. Не на всв предложенія Филовея могь согласиться Петрь. Устройство училищь въ Иркутскъ, Енесейскъ, Якутскъ и другихъ сибирскихъ городахъ потребовало бы значительныхъ матеріальныхъ средствъ и это въ то время, когда московское государство вело тяжелую съверную войну, поглощавшую почти всъ государственные доходы. Если на Руси, въ старыхъ городахъ съ многочисленнымъ населеніемъ не было еще школъ, то можно ли было думать объ основаніи ихъ во многихъ сибирскихъ городахъ, гдъ населеніе считалось только сотнями?! Не могъ Петръ согласиться и на обложение податями остяцкихъ идоловъ -- это было бы въ высшей степени курьезно! Правда, онъ выдумываль разные налоги, какъ на бороду, усы, дубовые гробы и т. п., но предложение Филовея о налогахъ на идоловъ, въроятно, привело въ изумление и самаго Петра. Митрополитъ при этомъ предложеніи основывался на какомъ-то прежнемъ указ'в государя, но мы знаемъ, что такого указа не было. Впрочемъ, несомивнно, слухъ о подобномъ указъбылъ въ это время распространенъ въ Сибири, произвелъ необыкновенный переполохъ среди идолопоклонниковъ и дошелъ до сибирскаго митрополита. Но остяки и вогулы легко могли поверить этому слуху, такъ какъ у нихъ сохранилось преданіе, что знаменитый завоеватель сибирскаго царства Ермилъ или Ермакъ Тимофеевичъ обложилъ податями

<sup>1)</sup> Ibid, RH. Ne 1451 as. 587-544.

ихъ идоловъ; преданіе это было еще на столько живо, что, когда разнесся вышечномянутый слухъ, то инородцы уже ръшились было пожечь своихъ идоловъ, лишь бы только не платить за нихъ податей. Другія же просьбы Филовея были удовлетворены и по поводу его челобитной уже въ ноябръ 1706 г. состоялся царскій указь тобольскимь воеводамь. Имъ позволялось Филовею возобновить въ Березовъ Воскресенскій монастырь, а игумену и братству этого монастыря назначалось казенное денежное и хлибное жалованье. Тобольскому воеводи предписывалось написать отъ себя въ Березовъ къ воеводъ, чтобы последній призваль ляпинскаго и обдорскаго князей и допросиль ихъ — желають ли они принять православную христіанскую віру. Если скажуть, что желають креститься, то обнадежить ихъ царскою милостію и жалованіемъ и объявить имъ, что они будутъ владъть своими улусами и людьми по прежнему. А для крещенія указъ предписываль березовскому восводъ прислать остяцкихъ князей къ митрополиту, на Софійскій дворъ. "А буде преосвященный митрополить, читаемъ въ томъ же указъ, самъ похочетъ ъхать въ низовые города для церковнаго исправленія и ему везд'є давать подводы зимою и лвтомъ 1).

IV.

По возвращении изъ Москвы митрополить Филовей съ прежнею энергіей занимался дълами своей митрополіи. Прежде всего онъ занялся устройствомъ новой епархіи въ Сибири—иркутской: архимандрить Туранскаго Троицкаго монастыря, Варламъ, въ 1707 г. быль имъ посвященъ въ первые епископы этой епархіи. Общирный сибирскій край уже давно нуждался въ новой епископіи.

Въ тоже время Филовей отправиль некоторыхъ монаховъ къ березовскимъ и сургутскимъ остякамъ для проповеди имъ кристіанства. Первымъ христіанскимъ миссіонерамъ въ техъ краяхъ не посчастливилось: возбуждаемые шаманами остяки съ ожесточеніемъ встречали и провожали посланниковъ митрополита. Темъ не мене имъ удалось убедить и крестить несколько десятковъ язычниковъ, но видя малоуспешность своей проповеди, они скоро оставили тотъ край и возвратилась въ Тобольскъ.

<sup>1)</sup> Ibid. BB. № 1451, J. 545.

Филовей решился самъ отправиться туда же съ проповедью евангелія и ждаль только для осуществленія этого далекаго путеществія благопріятнаго времени. Между темъ силы его ослабъли: энергичная дъятельность, борьба съ свътскими властями, постоянно вибшивавшимися въ духовныя дела, страшные безпорядки въ сибирской митроподіи, естественно раздражавшіе преосвященнаго и накопецъ суровый, непривычный климать подломили здоровье Филоеея настолько, что онъ принужденъ былъ оставить митрополичью каоедру и удалиться на покой въ Тюменскій монастырь, принявъ схиму съ новымъ именемъ Өеодора. "Казалось тогда, говорить біографъ Филовея Абрамовъ, что всъ намъренія и планы его вполнъ распространить христіанскую вёру въ Сибири заключились съ нимъ въ тесную келью, и, повидимому совершенно отказавшись отъ міра, больной отщельникъ хотель остатокъ дней своихъ провести въ глубокомъ уединеніи; но Господь устроилъ иначе" 1). Только Абрамовъ не върно замътилъ, что схимонахъ Өеодоръ намъревался остатокъ дней своихъ прожить въ Тюменскомъ монастыръ. Нътъ, его мечтою было, если только позводить здоровье, снова возвратиться въ Кіево-Печерскую Лавру и тамъ окончить жизнь свою. Такъ свидътельствуетъ современникъ Филоеси Новицкій, и ему нѣтъ основанія не вѣрить: "И уже бѣста нозѣ намфренны тещи къ тишайшему безмолвію, замфчаетъ при этомъ онъ, обаче Вышняго правленіемъ обратишася къ громогласному благовъствованію спасенія роду человъческому".

Въ 1710 г. отъ 7 іюня бывшему сибирскому митрополиту прислана слѣдующая рѣшительная грамота о крещеніи сибирскихъ инородцевъ. "Отъ великаго государя царя и великаго князя Петра А. в. В. и М. и Б. Россіи самодержца, богомольцу нашему, бывшему митрополиту сибирскому и тобольскому. Сего іюня 6 дня вѣдомо намъ, великому Государю, учинилось, что которые новокрещенные тобольскіе и березовскіе и сургутскіе остяки жили въ Березовѣ и въ Коцкомъ монастырѣ, нынѣ тѣ непрестанно бываютъ въ юртахъ, въ которыхъ идолы остяцкіе. И какъ сей нашъ великаго государя указъ получишь, то выбравъ по своему разсмотрѣню изъ монаховъ или изъ священ-



<sup>1)</sup> Жур. М. Н. Пр. 1846 г. ч. 52, стр. 82.

никовъ, человъка добраго и вельть ему... такать внизъ великой рвки Оби до Березова и далей, и гдъ нийдуть по юртамь остяцкиме ихе прелестные мнимые боги шайтаны, тыхе огнеме палить и рубить и каннца ихъ разорить, а вибсто тёхъ капыщь часовню строить и святыя иконы поставляти, и ихъ остяковъ приводить ко крещенію и къ познанію единаго въ Троицы истиннаго Бога. И которые остяки малые и великіе върують и крестятся, тёмъ остякамъ нашего великаго государя милость: ясачные доимки всв оставлять указами и впредь не спрашивать и въ доимочныхъ книгалъ тое ихъ доимки вынести, чтобъ темъ доники не помянулись. А если возможно, то того ради исправленія и самому тебь богомольну нашему вхать во вышеписанныя мыста и приводить тых идолопоклонников ко истинной, ко христіанской въръ. А ко крещенію ихъ кафтаны бълые и рубашки изъ нашей казны и хлѣбъ, по разсмотрѣнію, такожде давать указали. А естли кто остяки учинять противность сему нашему укозу и тъм будеть казнь смертная. А о споможевін теб'я въ томъ въ Тобольскі къ воеводі нашему Ивану Бибикову писано, что къ той посылкъ, или въ вашему, богомольца нашего, походу понадобитца, вельно ему отправить противу твоего отъ него требованія въ скорости" 1).

Къ такому решевію привела Петра ревность относительно крещенія сибирскихъ идолопоклонниковъ. Онъ, конечно, зналъ какъ сами русскіе были крещены при Владиміръ Святомъ, и тоть же способъ котёль применить и къ крещенію остяковь, вогуловъ и другихъ сибирскихъ идолопоклонниковъ: подъ стракомъ смертной казни последніе должны отдавать идоловъ на сожжение и идти къ св. кращенію. Для насъ этотъ указъ является дикимъ, варварскимъ; дъйствительности его даже не хочется върить, особенно, когда знаешь предшествующіе о томъ же предметв указы Петра, въ которыхъ онь совытуеть Филоеею -- крестить только тыхь иновырцевь, которые сами и притомъ искренно пожелають св. крещенія. Относительно насилія царя въ такомъ срятомъ дёлё можно сделать ему много упрековъ. Но Петръ уже привыкъ къ насилю и самъ открыто сознавался, что вся его преобразовательная двятельность въ русскомъ государствъ совершается



<sup>1)</sup> Пам. Сиб. Ист. ки. 1, № 99.

насильственно. Въ этомъ отношении онъ руководился особыми практическими взглядами и не стъснялся высказывать ихъ. "Если въ Голландіи, говориль Петръ, въ этомъ старомъ заобыкломъ государствъ чинится принужденіе, то тымь болье оно позволительно у насъ, какъ людей новыхъ во всемъ". "Нашъ народъ, читаемъ въ одномъ указъ того же царя, какъ дъти, которыя никогда за азбуку не примутся, если не будуть приневолены отъ мастера, которымъ сперва досадно кажется, но когда выучатся, потомъ благодарять, что ясно изъ всёхъ нынъшнихъ дълъ: не все-ль неволею сдълано и уже за многое благодареніе слышится, отъ чего уже и плодъ произошелъ". Если Петръ на русскихъ, стоявшихъ на высшей степени культуры, смотрёлъ какъ на детей, которыхъ нужно приневоливать, то темъ более онъ долженъ быль держаться такихъ взглядовъ на полудикихъ идолопоклонниковъ, приносившихъ еще по своей въръ человъческія жертвы богамъ. Онъ надъялся и отъ нихъ слышать благодареніе за крещеніе, хотя и принужденное. Воть почему нечего удивляться, что и Потръ Великій могъ издать вышеприведенный указъ. Впрочемъ, можетъ быть и то, что смертная казнь, назначенная противникамъ указа, есть только угроза, которою онъ хотель устращить идолопоклонниковъ. По крайней мфрф на дфлф, какъ увидимъ ниже, не только смертной казни не подвергались не желавшіе креститься, но и никакому наказанію. Даже не подвергались наказанію тв идолопоклонники, которые съ оружіемъ въ рукахъ нападали на христіанскую миссію, какъ оставались совершенно безнаказанными и возмутители остяковъ и вогуловъ противъ христіанскихъ проповъдниковъ.

Получивши указъ Петра, схимонахъ Өеодоръ не могъ тотчасъ приступить къ его исполненію: онъ былъ боленъ, да притомъ еще продолжалъ завёдывать дёлами сибирской митрополіи, такъ какъ новый митрополить еще не былъ присланъ въ Сибиръ. Но лётомъ 1711 г. прибылъ въ Тобольскъ его преемникъ Іоаннъ Максимовичъ, тоже воспитанникъ Кіевской Академіи, и схимонахъ Өеодоръ, освободившись отъ всякихъ дёлъ сибирской митрополіи и къ тому времени оправившись отъ болёзни, сталъ готовиться къ далекому и трудному путешествію, въ землю остяковъ и вогуловъ.

Но туть естественно можеть явиться у каждаго читателя вопрось, какъ велико было число этихъ инородцевъ въ началъ XVIII столътія? Для ръшенія этого вопроса мы должны обратиться къ "ясачнымъ книгамъ" того времени, въ которыхъ найдемъ свъдънія объ инородческихъ волостяхъ и о числъ ясачныхъ инородцевъ въ каждой волости во всъхъ сибирскихъ уъздахъ, гдъ только жили остяки и вогулы. Прежде всего сообщимъ таковыя свъдънія объ остякахъ.

А. Березовскій уёздъ, волости: 1) Казымская, а въ ней ясачныхъ людей 216 ч., 2) Обдорская 388 ч., 3) Куновотская 316 ч., 4) Сосвинская 429 ч., 5) Ляпинская 264 ч., 6) Подгородняя 99 ч., итого 1712 ч. 1).

Б. Сургутскій уёздъ, волости: 1) Юганская съ Подгородней 143 ч., 2) Салимская 36 ч., 3) Селіярская 9 ч., 4) Бёлогорская 5 ч., 5) Аслымская 3 ч., 6) Лунпукольскіе 186 ч., 7) Васьюганская 91 ч., 8) Ларьяцкая 17 ч., 9) Тымская 113 ч., 10) Караконская 22 ч., 11) Сымская 2 ч., 12) Бардаковы 59 ч., 13) Ваховскіе 49 ч., итого 735 <sup>2</sup>).

В. Нарымскій укздъ, волости: 1) Нижняя Подгородняя 36 ч., 2) Верхняя Подгородняя 31 ч., 3) 1-я Парабельская 20 ч., 4) 2-я Парабельская 11 ч., 5) 3-я Парабельская 19 ч., 6) 4-я Парабельская 9 ч., 7) Ларпицкая 16 ч., 8) Пиковская 7 ч., 9) Тотурская 14 ч., итого 163 ч. 3).

Г. Кетскій уёздъ, волости: 1) Кыргіева 13 ч., 2) Нянжина 16 ч., 3) Кашина 18 ч., 4) Питкина 7 ч., 5) Иштанова 9 ч., 6) Лелкина 14 ч., итого 77 ч. 4).

Д. Енесейскій убадъ, волости: 1) Нацкая 16 ч., 2) Пунпукольская 22 ч., 3) Пицкая 11 ч., итого 49 ч. <sup>5</sup>).

Е. Мангазейскій убздъ (Туруханскъ) Имбацкое зимовье 110 ч. 6).

Ж. Тобольскій уёздъ, волости: 1) Бёлогорская 2 ч., 2) Назымская 109 ч., 3) городокъ Демьянъ 89 ч., 4) городокъ Нарымъ 110 ч., 5) Торкана 84 ч., 6) Цимги 16 ч., 7) Верхне-

<sup>1)</sup> Ар. М. Ю. Сиб. Пр. кн. № 1302, л. 99.

<sup>2)</sup> Ibid. вн. № 1361, л. 81.

<sup>3)</sup> Ibid. BH. № 1367, A. 50.

<sup>4)</sup> Ibid. RH. № 1367, J. 254.

<sup>5)</sup> Ibid. BH. № 1259, J. 145.

<sup>6)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. кн. № 1422, л. 19.

Демьянская 10 ч., 8) Колпуковская 4 ч., 9) Темличева 76 ч., 10) Салымская 6 ч. 1), итого 506 ч. 2).

А всего ясачныхъ остяковъ въ увздахъ—Беревовскомъ, Сургутскомъ, Нарымскомъ, Енесейскомъ, Мангавейскомъ и Тобольскомъ въ началъ XVIII въка было 3352 человъка.

Сибирскіе вогулы жили въ ужздахъ-- Пелымскомъ, Тобольскомъ и Верхотурскомъ.

А. Пелымскій уёздъ, волости: 1) Нивтавдинская 23 ч., 2) Ворьинская 13 ч., 3) Тахтанская 38 ч., 4) Сосвинская 28 ч., 5) Вагинская 23 ч., 6) Верхпелымская 38 ч., 7) Лиственичная 25 ч., 8) Табаринская 46 ч., 9) Леушинская 13 ч., 10) Кондинская 213 ч., итого 460 ч. 3).

Б. Тобольскій увядъ, волости: 1) Юкондинская 79 ч., 2) М. Конда 105 ч., 3) Б. Конда 132 ч., 4) Леушинская 16 ч., 5) Табаринская 31 ч., 6) Кошичская 140 ч. 4), итого 502 ч. 5).

В. Верхотурскій увядь, волости: 1) Подгородняя 6 ч., 2) Подгородняя 2-я 22 ч., 3) Косвинская 1 ч., 4) Сосвинская 78 ч., 5) Туринская 46 ч., 6) Верхтуринская 32 ч., 7) Чюсовская 72 ч., 8) Мулгайская 5 ч., итого 262 ч. 6).

Всего ясачныхъ вогуловъ въ трехъ увздахъ въ началъ XVIII въка было 1224 человъка.

Нужно имъть въ виду, что подъ ясачными людьми разумъются тъ инородцы, которые платили въ казну ясакъ—мужчины отъ 15 до 50 лътъ; отъ него избавлялись женщины и дъти, старые и увъчные, холопы и наконецъ тъ изъ инородцевъ, которые несли подводную повинность. Всего же остяцкаго и вогульскаго населенія въ Сибири въ началъ XVIII въка было приблизительно до 40 тысячъ.

П. Буцинскій.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Эти две волости находились въ Сургут. уевде, но были приписанних Тобольску.

²) lbid. RH. № 1376.

<sup>3)</sup> А. М. Ю. Свб. Пр. вн. № 1252 л. 73.

<sup>4)</sup> Относительно тремъ последнихъ волостей следуеть заметить, что оне намодились вы Пельмскомъ убедь, но принисаны были къ Тобольску; населене ихъ принадлежало къ вогульскому племени, а если въ документахъ оно называется татарскимъ, то потому только, что эти вогулы еще во времена Кучюма приняли магометанство, усвоили языкъ, нравы и обычаи матаръ.

<sup>5)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. кн. № 1376.

<sup>6)</sup> Ibid. кн. № 1313 л. 1208.

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 9.

МАЙ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Мая 1893 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*в.

## РЪЧЬ

## Благочестивъйшему Государю Императору Александру Александровичу,

произнесенная

Преосвященных Анвросіємь, Архіспископомь Харьковскимь, при постащеніи ЕГО ВЕЛИЧЕСТВОМЪ Спасова Скита
11-го мая 1893 года.

#### Благочестивыйшій Государь!

Всюду извъстна пламенная любовь къ Тебъ народа Твоего; но этотъ пламень вспыхиваетъ съ особенною силою при воспоминаніи о чудесномъ спасеніи Тебя и Твоего Августъйшаго Семейства на семъ мъстъ отъ смертной опасности. Здъсь Господь указалъ всему міру на Твое особое призваніе къ охраненію въ наши трудныя времена безопасности Твоего народа и блага святой Православной Церкви. И Ты любиць приносить здъсь благодарное поклоненіе Благопромыслителю Богу.

Мы же съ радостію видимъ исполненіе на Тебѣ пророчественнаго слова Царя Давида: "Царь уповаетъ на Господа, и по благости Всевышняго не поколеблется". (Пс. 20, 8). Окрестъ Тебя смущаются цари и правители, мятутся племена и народы, волнуется міръ, но не дрогнетъ рука Твоя, твердо держащая кормило великаго корабля Твоего царства. Подъ крѣпкою державою Твоею Господь кръпость даетъ модемъ своимъ, Господъ благосмовляетъ моди своя миромъ. (Пс. 28. 11). По благости Всевышняго десять лѣтъ священная корона съ возрастающимъ блескомъ сіяетъ на главѣ Твоей, и мы, какъ древній Израиль, радуясь о Царъ своемъ, молимъ Господа со всею горячностію любящихъ сердецъ: дни на дни Цареви приложити и льта Его въ родъ и родъ. (Пс. 179, 8. 60, 7).

## Къ вопросу о падшихъ въ римской и съверо-африканской церквахъ въ 3 въкъ. 1)

20 января 250 года 2) императоръ Декій издаль эдиктъ, въ силу котораго всв христіане должны были обратиться въ язычество чрезъ принесение жертвы идоламъ. Если гонение, воздвигнутое Декіемъ на христіанъ, не отличалось продолжительностію (оно длилось одинъ годъ-до конца 251 г.), то зато оно было изъ самыхъ жестокихъ. При этомъ гоненіи отступали даже отъ тъхъ правилъ, которыя обыкновенно соблюдались гонителями со времени Траяна въ ужасныхъ преследованіяхъ: сами сановники римскіе стали разыскивать христіанъ 3); въ судахъ часто не соблюдалось никакого порядка; народный крикъ замвняль формальное следствіе. Такъ какъ главною целью преслъдованія было не смерть христіанъ, а принужденіе къ обращенію въ язычество, то въ этихъ видахъ ихъ подвергали всякаго рода безчеловъчнымъ пыткамъ: отбирали имънія, заключали въ темницы, лишали пищи, сажали на раскаленныя съдалища, драли желъзными когтями, травили дикими звърями. Гоненіе это обыкновенно направлялось прежде всего противъ духовенства, епископовъ и преимущественно противъ тъхъ изъ

<sup>1)</sup> При составленіи настоящей статьи мы главнымь образомь руководились:
1) твореніями св. Кипріана и особенно письмами его, которыя пом'ящены превмущественно въ III и IV томахъ Patrol. cursus Compl.; 2) церковною исторіей 
(гл. IV—VII) Евсевія и др.

<sup>2)</sup> Это видно изъ того, что жертвою Декіева гоненія между прочимъ былъ Фабіанъ, еп. римскій, котораго замучили 22 января.

<sup>3)</sup> Histor. Eccl. L. IV, 41.

нихъ, которые пользовались особеннымъ уваженіемъ и вліяніемъ среди христіанъ. Въ особенности же гоненіе при Декіи отличалось отъ прежнихъ гоненій тімь, что оно было повсемъстнымъ, простиралось ръшительно на всъхъ христіанъ, такъ что каждому изъ нихъ предстояло неизбъжное испытаніе въры: надобно было либо засвидътельствовать свою въру предъ гонителями, либо отречься отъ нея; средины не полагалось ни для кого. По крайней мёрё такъ было въ Африке. Тамъ назначенъ быль даже извёстный день, когда каждый христіанинь должень быль дать ръшительный ответь: остается ли онъ при своей въръ, или отказывается отъ нея; и кто не давалъ никакого отвъта, тогъ считался наравнъ съ явно исповъдывавшими себя христіанами, подлежащимъ осужденію 1). При всёхъ жестокостяхъ поднятаго преследованія стойкость многихъ христіанъ была несокрушимою; "нъкоторые изъ нихъ увънчались мученичествомъ, другіе готовились умереть за въру, и вообще многіе показывали мужество и ревность, достойныя истинныхъ христіанъ" 2) "Блаженна церковь наша, восклицаетъ Кипріанъ, удостоенная милосердія Божія, прославленная чистою кровію мучениковъ. Прежде была она бъла дълами чадъ своихъ, нынъ же обагрилась кровію мучениковъ; лиліи и розы сплетаются въ вънцъ ея" 3). Но были и такіе христіане, которые не могли выдержать жестокихъ мученій, во исполненіе императорскаго эдикта, приносили жертвы (sacrificati) или кадили ладанъ идоламъ (thurificati), одни предавались бъгству, чтобы избъжать гоненія (fugioti), другіе, заплативъ деньги магистратурь, получали записки, въ которыхъ означалось, что они принесли жертвы и отреклись отъ Христа, хотя не было этого на самомъ д'алъ (libellatici). Некоторые даже добровольно безъ всякаго требованія приносили жертвы, другіе отрекались отъ Христа съ такою поспъшностію, что даже возбуждали презръніе у самыхъ противниковъ. Иныхъ судили, съ наступленіемъ ночи отпускали домой и не принуждали къ жертвоприношенію, но они сами

<sup>1)</sup> Liber de lapsis c. 13.

<sup>2)</sup> Epist. 8.

<sup>3)</sup> Liber de lapsis cp. Epist. 43 et 31.

просили дозволенія принесть жертвы вечеромъ, не отлагая до другого дня. Много было, наконець, и такихъ, которые, принесши жертвы, склоняли къ тому же своихъ друзей и знакомыхъ <sup>1</sup>). Такъ какъ жестокое гоненіе Декія было повсемъстнымъ, то и падшихъ можно было встрътить повсюду. Исключеніе представляла только Неокесарійская церковь и то потому, что епископъ ея, св. Григорій чудотворецъ, посовътовалъ своему народу бъгствомъ спасаться отъ преслъдованія и не подвергать себя паденію при мученіяхъ. Случалось паденіе и среди духовенства, противъ котораго въ особенности было направлено гоненіе.

Что же было причиною появленія падшихъ? Ближайшею причиною такого печальнаго явленія въ церковной жизни была, конечно, чрезвычайная жестокость гоненія. Но не здёсь слёдуетъ искать настоящей причины явленія падшихъ; жестокія гоненія воздвигались на христіанъ и прежде и послѣ этого гоненія и однако тогда не было падшихъ, по крайней мъръ, если и были, то далеко не въ такомъ количествъ, какъ это было при Декіи. Такая причина возникновенія падшихъ заключается въ довольно продолжительномъ, почти сороколетнемъ (со времени царствованія Александра Севера до воцаренія Декія) внішнемъ спокойствін, которымъ наслаждалась церковь при покровительствъ христіанству со стороны такихъ императоровъ, какъ Александръ Северъ и Филиппъ Аравитянинъ. Если, какъ говоритъ Лактанцій 2), во время добрыхъ императоровъ римскихъ "церковь не претерпъвшая гоненія распостранялась на Востокъ и на Западъ, и успъхи ея были столь велики, что не стало въ мірѣ такого отдѣльнаго мѣста, куда бы не проникала въра", то вмъстъ съ этимъ внутреннее состояніе ея въ это время было таково, что во многомъ требовало исправленія. Кипріанъ на запад'в и Оригенъ на восток'в одинаково говорять, что не всё христіане умели воспользоваться непрерывнымъ миромъ, какъ должно; вившняя безопасность многимъ послужила во вредъ. Благочиніе церковное начало ослабъвать,

<sup>1)</sup> Liber de lapsis s. 8. 9. Epist. 52.

<sup>2)</sup> De morte Persecut., s. IV.

потому что христіане стали легкомысленно дозволять себъ отступленія отъ прежнихъ строгихъ христіанскихъ обычаевъ и правиль; вибств съ темъ начала упадать и нравственность. Между членами церкви поселился духъ заботы о мірскомъ; не только народъ и низшіе клирики, но и многіе епископы занимались крайне постыдными делами: "оставивъ канедру удалившись отъ стыда, они блуждали по городамъ, вели прибыльную торговлю, зохватывали наслёдства и различными оборотами увеличивали ростъ своихъ денегъ" 1). Обыкновенныхъ человъческихъ средствъ далеко недостаточно было для исправленія темныхъ сторонъ внутренняго состоянія церкви того времени. Надобно было потрясти тогдашній христіанскій міръ въ самомъ его основаніи, чтобы пробудить христіанъ отъ нравственнаго усыпленія и очистить церковь Божію отъ языческихъ плевелъ. Такое именно значение въ намфреніяхъ Божінхъ усвояетъ Декіеву гоненію самъ Кипріанъ 2). Последующее гоненіе при Галлъ, которое встръчено было христіанами гораздо съ большимъ мужествомъ и твердостію, чёмъ настоящее, когда падшіе загладили свою вину испов'єдничествомъ и мученичествомъ, --- показываетъ, что такое страшное и чрезвычайное средство вполнъ достигло своей цъли. При примъненіи этого средства на деле, действительно, оказалось немало въ церкви языческихъ элементовъ, которые и не замедлили выдълиться изъ здороваго организма церкви въ лицъ падшихъ. Съ ослабленіемъ церковнаго благочинія и съ упадкомъ нравственности естественно долженъ былъ ослабъть и первоначальный христіанскій геройскій духъ. Вотъ почему, какъ только христіане призваны были для принесенія жертвъ, многіе изъ нихъ въ каждомъ городъ бросались на площадь, одни изъстраха конфискаціи имуществъ, другіе изъ желанія удержать за собою общественныя должности, некоторые изъ опасенія пытокъ, иные по просьбамъ друзей и родственниковъ.

Многіе изъ падшихъ, вскоръ же послъ своего паденія, стали сознавать ненормальность своего положенія, и потому еще во



<sup>1)</sup> Liber de lapsis, c. 5-11.

<sup>2)</sup> Ibidem.

время гоненія начали искать общенія съ церковію, отъ которой отпали. Отсюда еще до окончанія гоненія поднялись серьезныя разсужденія по вопросу о падшихъ: можно ли принимать падшихъ въ общеніе съ церковію, если можно, то на какихъ условіяхъ? Вопросъ этотъ занималъ болѣе или менѣе всю церковь. Наша задача разсмотрѣть вопросъ о падшихъ только въ двухъ важнѣйшихъ церквахъ запада, римской и сѣверо-африканской. Начнемъ съ послѣдней.

Какъ только эдиктъ Декія противъ христіанъ сдёлался извъстнымъ въ Кароагенъ, мятежная чернь прежде всъхъ и прежде всякаго формальнаго приговора съ неистовымъ крикомъ потребовала на растерзаніе львамъ Кипріана, какъ епископа, и при томъ епископа весьма извъстнаго по своимъ достоинствамъ и вліянію на христіанъ 1). Хотя такого ревнителя въры и святителя, какимъ былъ св. Капріанъ, не могли устращить ни мученія, ни даже самая смерть за въру, тъмъ не менъе онъ решился избегнуть на этотъ разъ мученической смерти и удалился изъ Кареагена въ некоторое неизвестное для гонителей мъсто. Онъ видълъ, что своимъ личнымъ присутствіемъ въ Кареагенъ можетъ только усилить возстание язычниковъ противъ своей паствы 2). Не могъ не руководиться въ данномъ случав святитель и темъ простымъ соображениемъ, что онъ своей гонимой церкви гораздо больше можетъ принести пользы своими увъщаніями и постановленіями изъ сокровеннаго для язычниковъ убъжища, чъмъ примъромъ своей мученической доблести. Притомъ Кипріанъ быль убіжденъ, что если върный Христу самъ не отдастся въ руки гонителямъ, то это нисколько не значить отрекаться отъ въры; Самъ Господь словомъ и примеромъ заповедалъ удаляться во время гоненія. Лучшимъ же оправданіемъ поступка Кипріана служить послівдующая его пастырская ревность о благѣ церкви, его мученичество и примъръ другихъ епископовъ, скрывавшихся бътствомъ во время Декіева же гоненія, напримітрь, св. Григорія Неокесарійскаго, Діонисія Александрійскаго, а впоследствін и

<sup>1)</sup> Epist. 14 H 55.

<sup>2)</sup> Fpist. 14.

Аванасія Александрійскаго 1). Итакъ, заботясь о спокойствім своихъ пасомыхъ, Кипріанъ удалился изъ Кареагена въ концѣ января, или въ началъ февраля 250 года 2). При удаленів имъ поручено было заботиться о церкви лучшимъ изъ клириковъ, которые и въ отсутствіе епископа оставались столько покорными ему, какъ и въ личномъ его присутствіи. Они доставляли ему свёдёнія о состояніи его церкви и получали отъ него совъты, наставленія, утьшенія и правила, такъ что чрезъ нихъ св. Кипріанъ, какъ онъ самъ выражается въ своей апологіи римскому клиру (который въ своемъ письмѣ къ кароагенскому клиру высказываетъ удивленіе по поводу его удаленія изъ Кароагена) 3), "отсутствуя теломъ, действовалъ какъ бы присутствующій 4). Возстаніе гонителей противъ христіанъ, какъ ожидалъ Кипріанъ, съ его удаленіемъ действительно ослабъло. Отъ января до апръля гоненіе въ Кароагенъ не имьло слишкомъ жестокаго характера. Исповъдниковъ, лишенныхъ имущества или заключенныхъ въ темницу въ началъ гоненія, было много 5); но никого изъ нихъ, какъ св. Кипріана, судьи не осуждали на смерть. Маппаликъ, котораго обыкновенно считаютъ первымъ Кареагенскимъ мученикомъ въ Декіево гоненіе. пострадаль только 17 апреля, какъ значится въ мартирологіяхъ римской церкви <sup>6</sup>). Даже пресвитеры и діаконы пользовались

<sup>1)</sup> При объясненіи указаннаго поступка Кипріана слідуеть обратить вниманіе и на то обстоятельство, что лично для него самого уклоненіе отъ мученичества было едвали легче самаго мученичества; отъ послідняго онъ могь ожидать славнаго візнца и візчнаго покол, въ сравненіи съ которыми мимолетныя страдапія и смерть—ничто для добраго христіанина, между тімь какь заключеніе ничего боліве не могло сулить ему въ будущемъ, какъ только рядь тагостныхъ заботъ, скорбей, лишеній и трудовъ. Съ другой стороны, не могь не предвидіть онь и разнаго рода нареканій на свой поступокъ; а какъ тяжело переносить подобныя нареканія такинъ людямъ, какъ св. Кипріанъ, для которыхъ честь дороже самой жизни!

<sup>2)</sup> Это следуетъ изъ того, что весть о мученической кончине Фабіана, последовавшая 22 января, получена Кипріаномъ уже въ то время, когда опъ удалился изъ Кароагена

<sup>3)</sup> Epist. 2.

<sup>4)</sup> Epist. 25 et 22.

<sup>5)</sup> Epist. 14.

<sup>6)</sup> Lumper Historia Theologica-critica pars XI, p. 279.

въ Кареагенъ такою свободою, что могли посъщать заключенныхъ въ темницѣ и приносить имъ св. Евхаристію. Сравнительно не жестокій характерь гоненія въ это время отчасти объясняется темъ, что тогда все вниманіе правительства было обращено на то, чтобы отыскать епископа и наказать его смертію. Неоднократно оно поручало довъреннымъ лицамъ искать епископа въ городъ 1). Когда же порученія правительства не увънчались никакимъ успъхомъ, тогда всю свою здобу оно излило на христіанъ въ Кареагенъ. Не смотря однако же на относительно не жестокій характеръ гоненія въ первое его время, на ряду съ исповъдниками, не соглашавшимися на принесеніе жертвы идоламъ, оказалось, какъ мы сказали выше, великое множество и такихъ, которые при первыхъ угрозахъ гонителей измъняли своей въръ, отрицались даже прежде допроса и спъшили какъ можно скоръе заявить свое отречение. Очевидно уже въ это время долженъ былъ возникнуть вопросъ объ отношеніи церкви къ падшимъ, желавшимъ снова возвратиться въ ея лоно <sup>2</sup>). Въ ръшении этого вопроса не замедлили вступить въ столкновеніе съ Кипріаномъ нікоторые изъ кареагенскихъ пресвитеровъ. Кипріанъ, не доводя строгости до крайности, не презиралъ слабыхъ, не называлъ ихъ даже отступниками, и для обозначенія ихъ употребляль смягченное слово "падшіе", но требоваль, чтобы при принятіи ихъ въ общеніе соблюдались правила церковной дисциплины и права епископскія. Пресвитеры слишкомъ посившно стали принимать падшихъ въ общеніе и при томъ прежде чёмъ епископъ рёшитъ, какъ должно съ ними поступать. Поэтому, чтобы объяснить столкновеніе, происпедшее между некоторыми пресвитерами и Кипріаномъ по вопросу о падшихъ, необходимо обратить вниманіе, съ одной стороны, на воззрвнія Кипріана относительно церковной дисциплины и правъ епископа, которыя надлежало соблюдать при принятіи падшихъ въ общеніе, съ другой стороны--- на отношеніе этихъ пресвитеровъ къ своему епископу.

По свидътельству Іеронима <sup>в</sup>), Кипріанъ читалъ ежедневно

<sup>1)</sup> Epist. 5.

<sup>2)</sup> Epist. 9.

<sup>3)</sup> De viris illustr. cap. 53.

Тертулліана и, спрашивая у своего секретаря его произведенія, обыкновенно говориль: "Подай моего учителя". Сочиненія Кипріана носять сліды вліянія знаменитаго кароагенскаго пресвитера. Неудивительно поэтому, если во взглядів Кипріана на церковную дисциплину можно усматривать вліяніе монтанистическихь идей і), которымь сообщиль Тертулліань самую стройную логическую систему. Нельзя, напр., не видіть ніжоторыхь слідовь монтанистическаго вліянія въ слідующихь выраженіяхь Кипріана: "Никто пусть не обманываеть себя, никто пусть не обольщаеть себя. Одинь только Господь можеть помиловать. Только Онъ одинь, понесшій наши грізки за нась, болізновавшій и преданный Богомь за грізки наши, можеть даровать прощеніе грізковь". Или: "Если какой безразсудный въ неблаговременной поспівшности думаеть, что онь можеть всімь даровать отпущеніе грізковь, то онь не только не по-



<sup>1)</sup> Подъ именемъ монтанизма въ церковной исторіи извъстенъ расколь, вознившій въ Малой Азін, въ половина втораго столатія, во времена гоненія Марка Аврелія. Основателень этого раскола быль нівто Монтань, который, вь сообществъ съ двумя экзалтированными женщинами-Прикизлою и Максимиллою, проповедоваль строгій аскетизмъ и суровую церковную дисциплину. Изъ Малой Азін расколь скоро распространился и въ другихъ областихъ христіанской церкви. Монтанъ и его помощницы, называя себя органами Св. Духа, усвояли себъ чрезвычайные благодатные дары, впадали въ экстатическія и сомнабулическія состолнія, пророчествовали, видели тапиственныя сновиденів и чрезвычайныя откровенія, которыми обаятельно действовали на легковерныхъ. Называя себя и своихъ последователей духовными христіанами, въ отличіе отъ всехъ остальныхъ христіанъ, монтанисты проиовъдовали приближеніе или наступленіе видимаго тысячелътияго царствованія Іисуса Христа на земль. Въ практической же жизпи они отличались крайнимъ ригоризмомъ. По ихъ ученію, аскетическія упражненія, умерщвлеціе плоти и исканіе высшихъ подвиговъ святости—вотъ единственная задача жизни; грвии смертные, допущенные людьми после врещения, не могуть быть изглаждаемы покаяніемъ в самые грешники должны быть извергаемы изъ общества христіанъ; бракъ допускается въ церкви только по исключительному снисхожденію Божію къ человъческимъ немощамъ и безусловно воспрещается вторичный бракъ не только свищенникамъ, но и мірянамъ; всякія радости и удовольствія жизни недостойны истинныхъ христіанъ: женщины не должны носить нарядовъ, а молодыя женщины должим закрывать свои лица покрывалами; самыя искусства не могутъ быть терпимы въ церкви и т. п. и т. п. По своему суровому аскетизму и крайне ригористическому направленію, монтанистическій расколь не могь продолжаться въ цервви долго; впрочемъ последователи этого раскола продолжали существовать въ церкви даже до VII христіанскаго стольтія. Peд.

могаетъ, но и вредитъ падшимъ" 1). Слъдуя своему учителю, Кипріанъ запретиль женщинамъ всякое великольпіе одежав. такъ какъ онъ этимъ искажаютъ де Богомъ дарованный имъ видъ; вооружался противъ зрълищъ, и когда одинъ христіанинъ, бывшій нікогда актеромъ, пожелаль обучать молодыхъ людей декламаціи и мимикъ, онъ предпочелъ лучше содержать его на счетъ церкви, чвиъ дозволить ему жить такимъ занятіемъ. Впрочемъ, нельзя сказать, чтобы онъ раздёляль всё взгляды монтанизма даже къ дисциплинъ. Уступая Тертулліану въ силь ума и оригинальности, Кипріанъ неизмеримо превосходиль своего учителя талантами практической жизни 2), благодаря которымъ онъ былъ свободенъ отъ преувеличеній и неправильностей, нечуждыхъ Тертулліану. Такъ, онъ далекъ быль отъ той мысли, чтобы исключать изъ церкви навсегда тёхъ, которые совершили смертные гръхи, лишивъ ихъ всякой возможности вступить когда-либо въ живой и неразрывный союзъ съ нею. Не раздёляль онь и того монтанистическаго воззрёнія 3), что бътство отъ гоненій за въру есть самый тяжкій гръхъ, даже болве тяжкій, чвмъ клятвенное отреченіе отъ Христа среди пытокъ. Насколько Кипріанъ воспитался подъ вліяніемъ монтанистического духа, онъ настаивалъ на необходимости продолжительнаго тяжкаго покаянія падшихъ, какъ необходимаго условія принятія ихъ въ церковь 4). Покаянную дисциплину онъ находилъ полезною и въ интересахъ нравственнаго исправленія падшихъ и какъ средство удовлетворенія правосудія Божія. Въ данномъ отношеніи онъ руководился темъ монтанистическимъ возврѣніемъ на язычество, по которому оно представлялось христіанину царствомъ діавола. Отсюда понятно какъ отвращение отъ всего языческаго и желание какимъ-либо образомъ не оскверниться чрезъ соприкосновение съ скверной идолослуженія, такъ и строгое отношеніе къ темъ, которые



<sup>1)</sup> Liber de lapsis.

<sup>2)</sup> Его прасноречие служить яснымь выражениемь этихь его талантовь.

<sup>3)</sup> Tertull., De fuga in persecut. c. 4.

<sup>4)</sup> Принятіе падшихъ подъ такимъ условіемъ представлялось Книріану, какъ средній членъ между монтанистическою крайностію и излишнею посифшностію и угодливостію къ надшимъ пресвитеровъ и исповъдниковъ.

осквернили себя языческимъ жертвоприношеніемъ. Итакъ правила церковной дисциплины будутъ соблюдены по Кипріану, въ отношеніи къ падшимъ, въ томъ только случаѣ, если ихъ будутъ принимать въ церковь не иначе, какъ послѣ продолжительнаго тяжелаго покаянія.

Что касается епископскихъ правъ, которыя, по Кипріану, должны соблюдаться при принятіи падшихъ въ общеніе. то нужно сказать, что онъ быль о нихъ весьма высокаго мивнія. Епископъ, по мивнію Кипріана, пользуется божественнымъ авторитетомъ, потому что поставляется отъ Бога 1). Епископъ есть преемникъ апостоловъ и права его равны правамъ ихъ 2). Онъ поставленъ управлять церковію на м'єсто Інсуса Христа. Сопротивление епископу должно поэтому сопровождаться вредными последствіями и въ состояніи управляемой имъ церкви. "Епископъ въ церкви, говоритъ Кипріанъ, и церковь въ епископъ, и кто не съ епископомъ, тотъ не въ церкви" 3). Всъ ереси и расколы возникають въ церкви не отъ чего другаго, какъ отъ того, что некоторые не слушаются епископа и не хотять признавать его временнымь судьею въ царствъ Христовомъ 4). Поставленный во главъ управленія церковію епископъ естественно подлежитъ большой отвътственности: "въ своемъ образвиравления онъ долженъ отдать отчетъ Господу" 5). Для этого каждый епископъ долженъ быть абсолютно свободенъ и имъть независимую власть 6), какъ вообще въ дълъ управленія церковію, такъ въ частности въ рѣшеніи важныхъ вопросовъ церковной дисциплины, каковъ напр., вопросъ о принятіи палшихъ въ церковь. Принятіе ихъ въ общеніе должно быть совершаемо епископомъ, который, по истечени опредъ-

<sup>1)</sup> Epist. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epist. 54 и др.

<sup>3)</sup> Epist. 69. Epist. 27.

<sup>4)</sup> Epist. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epist 55, 56. Epist. 72.

<sup>6)</sup> Руководствуясь въ своихъ собственныхъ дѣйствіяхъ ндеей о свободѣ и правахъ епископовъ, онъ исно выражаеть ее и въ своихъ письмахъ. Напримѣръ, онъ пишетъ папѣ Стефану: "Мы никому не дѣлаемъ насилія и никому не даемъ закона, такъ какъ всякій предстоятель имѣетъ въ отношеніи къ церковному управленію собственное свободное миѣніе".

леннаго времени покаянія и по испов'яданіи, разр'яшаетъ падшихъ, возлагая на нихъ руки. Всюду онъ пропов'ядуетъ, что право разр'яшенія падшихъ вручено Богомъ только епископу, который въ случав нужды можетъ передать его и пресвитерамъ 1). Н'якоторые изъ пресвитеровъ стояли къ своему епископу Кипріану въ крайне враждебномъ отношеніи. Душою враждебной къ Кипріану партіи пресвитеровъ служили т'я иять пресвитеровъ, которые оказались недовольными народнымъ избраніемъ Кипріана на епископскую кафедру 2). Д'яло въ томъ, что вопреки апостольскому правилу, запрещающему поставлять въ епископы изъ новообращенныхъ 3), каковымъ и былъ Кипріанъ, народъ единодушно и предпочтительно предъ стар'яйшими пресвитерами избралъ Кипріана, по смерти епи-

<sup>1)</sup> Нельзя согласиться съ протестантскими писателями (Phascius C. Cyprianus, Bischof von Carthago. Von Rettherg. 1831. S. 41), которые утверждають, что будто бы взглядъ Кипріана на власть епископа выработался изъ желанія возвысить епископскій санъ надъ равнымъ почти ему пресвитерскимъ саномъ и чрезъ то обезпечеть за собою однимь, какъ за епископомь, деспотически-монархическое, тираническое господство надъ умами людей. Возвышение епископства, какъ власти полезной для испорененія неустройствь внутренняго состоянія церкви, было правильнымъ стремленіемъ въка. Такъ какъ Кипріанъ не встръчалъ единодушной поддержки предпринятыхъ имъ мъръ для введенія порядка въ церкви, то для общаго блага необходимо было, чтобы онъ пользовался своею властию въ той степени, какъ епископъ первыхъ временъ. Увлечение Кипріана, съ которымъ онъ описываеть достоинство епископскаго сана, есть результать его живаго, пылкаго африванского темперамента, а вовсе не низкого честолюбія. Кипріанъ быль слишкомъ далекъ отъ мысли установить автократію; что онъ по совъсти могъ уступить пресвитерамъ, то уступиль имъ. Во исъхъ важныхъ делахъ онъ советывался не только съ своимъ духовенствомъ, но и народомъ и ничего не предпринималъ безъ ихъ согласія (Epist. 28, 38 и др.). По своей высшей степени священства Кипріанъ быль первый между пресвитерами, которые, какъ имъющіе также священство, котя и въ низшей степени съ епископомъ, участвовали въ опредъленіяхъ церкви. Не разъ называя своихъ пресвитеровъ и діаконовъ "братьями", Кипріанъ не думалъ, что чрезъ это умаляется его епископское достоинство и что пресвитеры и діаконы могуть возвыситься до епископства. Однакоже лешь только Кипріанъ замічаль-(а ничто не могло ускользнуть отъ его глазъ), что права епископской власти не уважаются, или даже явно пренебрегаются, онъ не могь равнодушно смотрыть на это, и тотчасъ начиналь действовать противь своихъ врагомъ, самъ ли непосредственно, или чрезъ другихъ, словомъ или дъломъ, желая тъмъ лать почувствовать имъ свою власть.

<sup>2)</sup> Epist., 40.

<sup>3)</sup> Прав. апост. 80 ср. 1 Тимов. 3, 6.

скопа Доната, на епископскій престолъ. Народъ видёль, что необыкновенные успёхи Кипріана въ духовной жизни не подчинены обыковенному порядку времени, и потому не счелъ нужнымъ и его самого подчинять принятому порядку церковныхъ степеней 1). Епископы, собравшіеся въ Кареагенъ для рукоположенія преемника Донату, вполнѣ раздѣляли избраніе народа. Это было въ концъ 248 года. Однако нашлось пять пресвитеровъ, которые, по завистливому нежеланію видёть такого молодаго человъка епископомъ, не одобрили народнаго выбора; но на ихъ неодобреніе не обратили вниманія. Отсюда эти 5 пресвитеровъ дёлаются постоянными злёйшими врагами Кипріана, порицавшими всё его распоряженія. Напрасно Кипріанъ къ удивленію многихъ оказываль имъ наравнъ съ лучшими лицами дружеское расположение и внимательность. "Они по прежнему, писаль онь самь, нападають на нась и возобновляють нечестивые замыслы обыкновеннымъ коварствомъ" 2). Дальнъйшая дъятельность Кипріана, какъ епископа, по части исправленія внутренняго состоянія церкви, которымъ тогда не могла, вслідствіе указанной причины, похвалиться вообще вся церковь, и кароагенская—въ особенности 3), еще болве возбуждала къ нему недоброжелательство пресвитеровъ, недовольныхъ его избраніемъ. Направленная къ возстановленію церковнаго благочинія и нравственности въ народів, исправительная дівятельность его, которая, на ряду съ мягкими, не была чужда и довольно строгихъ мъръ, не могла не коснуться и клира, мало чёмъ возвышавшагося надъ массою по своему нравственному уровню. Такъ для предупрежденія всякаго рода безпорядковъ въ клиръ, Кипріанъ положилъ принимать въ клиръ, даже на низшія степени его, не иначе, какъ по строгомъ испытаніи



<sup>1)</sup> Діаковъ Понтій, древній біографъ епискова кареагенскаго (De vita et passione s. Caecilii Cypriani, Episcopi Carthaginensis et Martyris per Pontium Diaconum. Patrol. curs. compl. T. III. p. 1482—1498) пишеть: "кто бы не счелъ такого человъка достойнымъ всякихъ почестей".

<sup>2)</sup> Epist. 40.

<sup>3)</sup> Это объясняется тёмъ, что сѣверо-африканская церковь, по свидѣтельству Сульпеція Севера, болѣе другихъ наслаждалась внѣшнимъ спокойствіемъ; даже и тогда, какъ Максиміанъ преслѣдовалъ духовенство въ другихъ городахъ, африканскіе христіане не были обезпокоены гоненіемъ.

способностей и поведенія лицъ, приготовляющихся къ священному служенію; самое испытаніе ставленниковъ производиль въ присутствіи пресвитеровъ 1). Неудивительно поэтому, если давніе враги Кипріана стали поперекъ дороги въ его распоряженіи относительно падшихъ, желавшихъ возвратиться въ церковь. Вопреки требованіямъ Кипріана принимать падшихъ въ церковь послѣ тяжкаго покаянія и притомъ съ разрѣшенія его одного, какъ епископа, они давали падшимъ миръ самовластно и безъ всякаго съ ихъ стороны покаянія. Чтобы сообщить своевольному поступку нѣкоторую благовидность и законность, они указывали на то, что самъ Кипріанъ не соблюдаль строгихъ правилъ церковной дисциплины, скрывшись отъ преслѣдованія побуждаемый къ тому будто бы трусостію и малодушіемъ, о чемъ писали они къ римскому клиру 2).

Изъ сказаннаго выясняется столкновеніе, происшедшее въ первое же время Декісва гоненія между Кипріаномъ и нѣкоторыми изъ пресвитеровъ кароагенской церкви по вопросу объ отношеніи церкви къ падшимъ. Кипріанъ предъявилъ довольно строгія требованія къ падшимъ, желающимъ возвратиться въ церковь. Прежніе враги его, стремившіеся на каждомъ шагу вредить своему епископу, нашли въ этихъ его требованіяхъ новый и удобный поводъ высказать свое скрытое недоброжелательство къ нему; они начали дѣйствовать въ отношеніи къ падшимъ какъ разъ въ противоположномъ смыслѣ его требованіямъ. Произошло такимъ образомъ столкновеніе.

Но вопросъ о падшихъ не былъ окончательно разрѣшенъ правилами, указанными Кипріаномъ. Въ виду нѣкоторыхъ обстоятельствъ, о которыхъ рѣчь будетъ впереди, строгость его къ падшимъ мало-по-малу должна была ослабѣть, хотя на первыхъ порахъ не видно этого ослабленія.

Съ апръля 250 года гоненіе на христіанъ въ Кареагенъ, какъ мы замътили, значительно усилилось. Для принужденія ихъ къ отреченію отъ въры выдуманы были жестокія пытки и мученія. Темницы еще болье прежняго стали наполняться

<sup>1)</sup> Epist. 24.

<sup>2)</sup> Epist. 8.

исповъдниками и начались смертныя казни. На ряду съ исповъдниками, вышедшими побъдителями послъ нъсколькихъ жестокихъ истязаній и мучениками, претерпъвшими смерть за имя Христово 1), явились по прежнему, но горавдо въ большемъ количествъ, малодушные и слабые христіане, которые при первыхъ угрозахъ со стороны гонителей измёнили своей въръ. Чтобы скоръе войти въ общеніе, падшіе обратились съ просьбою къ мученикамъ о разрешении известныхъ эпитимійныхъ наказаній. Обычай смягчать и сокращать, по усмотрівнію епископа, налагаемыя церковію наказанія для тёхъ изъ падшихъ, которые представляли пастырямъ церкви ходатайственныя за себя записки исповъдниковъ 2), существовалъ въ церкви съ древняго времени. Такія записки въ правъ были давать не всь исповыдники, а только ть, которые подвергались осужденію на смерть, или, по крайней мірь, перенесли какія-нибудь мученія. Поэтому пока въ Декіево гоненіе не было пытокъ и мученій, не было и ходатайственныхъ писемъ, никто изъ падшихъ не имълъ повода воспользоваться указаннымъ древнимъ обычаемъ для скорвйшаго примиренія съ церковію. Но какъ скоро явились мученики, появились и ихъ ходатайственныя грамоты за падшихъ. Обычай церкви скорфе допускать къ общенію съ церковію тёхъ изъ падшихъ, которые имёли отъ исповедниковъ ходатайственные листы, при должномъ оказываніи чести какъ достоинству епископа, такъ и церковнымъ дисциплинарнымъ законамъ-въ существъ своемъ очень почтенный обычай. Ибо онъ основывается на естественномъ чувствъ уваженія къ исповъдникамъ. Испытавъ всякаго рода пытки и мученія, испов'ядники бол'е, чімь кто другой иміли право требовать строгаго взысканія съ падшихъ. Если же эти исповъдники сами теперь ходатайствуютъ за слабъйшихъ братьевъ, то этотъ образъ дъйствія ихъ ничего другаго не вызываетъ, кромъ любви и состраданія. Такимъ образомъ исповъдники давали падшимъ свои ходатайственныя записки. безъ нарушенія правъ епископа и правилъ церковной дисциплины <sup>3</sup>). Кипрі-

<sup>1)</sup> Epist. 8 c. 1.

<sup>2)</sup> Tertull. ad. martyr. c. 1.

<sup>3)</sup> Исповъдники въ письмъ къ Кипріану просили его разсмотръть ихъ хода-

анъ всячески старался избъгать столкновенія съ тъмъ, что действительно можетъ принадлежать праву исповедниковъ, твиъ болве, что эти записи давались немногимъ; такъ мученикъ Монпаликъ, движимый сыновнею любовью, далъ отъ себя грамоту только своей матери, оказавшейся въ числъ падшихъ 1). Не такъ стали поступать послъ. Явились злоупотребленія, многіе испов'єдники, по излишней ли снисходительности къ падшимъ, или недостаточности пониманія ими дѣла, перестали обращать внимание на свойство ихъ покаяния и преступленій и давать имъ ходатайственныя письма, безъ всякаго разбора и осторожности. Нѣкто Лукіанъ, человѣкъ мало искусившійся въ писаніи, гордясь репутаціей, которую онъ пріобрвлъ, какъ исповедникъ, сталъ проповедовать, что скончавтійся мученикъ, по имени Павелъ, умирая завъщаль ему лично власть давать отъ его имени миръ всемъ, кто только будетъ просить объ этомъ миръ". На основаніи этого завъщанія онъ за своею подписью раздаваль во множествъ общительныя записи. Много также было выдано подобныхъ записокъ отъ имени замученнаго до смерти юноши Аврелія, который не умълъ писать 2). Каждый день безъ всякаго различія и изследованія выпускались тысячи записокъ в), и притомъ въ такой формъ, что онв годились не только для поименованных въ нихъ лицъ, но для безчисленнаго множества другихъ; обыкновенно въ нихъ не означалось опредъленно, за кого именно ходатайствуютъ исповъдники, а говорилось только: "да имъетъ онъ общеніе, вмъстъ съ своими", такъ что получившій такую записку могъ кого хотълъ, причислить къ своимъ 4). Злоупотребленія доходили до того, что общительныя записки обратились въ предметъ торговли. Разнощики съ крикомъ уверяли, что у нихъ получается

тайства и согласно съ ними дать миръ падшимъ, ближайшимъ ихъ родственникамъ, по предварительному изследованию законности ихъ желаний въ присутствии клира, по окончании гонения, когда напередъ получитъ миръ по милости Божіей, мать Церковь и самъ епископъ возвратится къ своей паствъ (Epist. 9). Діаконы, посъщая мучениковъ въ темницахъ, отбирали отъ нихъ свъдънія, кому желаютъ они оказать свои милости (Epist. 15).

<sup>1)</sup> Epist. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epist. 19, 21, 22.

<sup>3)</sup> Epist. 14.

<sup>4)</sup> Epist. 10.

непосредственное возстановление въ полномъ общении съ церковію 1). Такимъ образомъ, право испов'вдниковъ-- давать падшимъ ходатайственныя письма изъ права любви и кротости перешло въ актъ эгоизма и высокомърія. Безъ сомнънія не мало этому содъйствовади и пресвитеры, старые враги Кипріана, которые рышились древній и достохвальный обычай церкви употребить во зло для достиженія своей цёли. По крайней мірв извъстно, что они, или другіе по ихъ наущенію, насильно даже заставляли исповёдниковъ безъ разбору давать общительныя грамоты: "Слышу, мужественные и любезные братья, писаль Кипріанъ, что нъкоторые люди осаждаютъ васъ и употребляють насиліе противъ вашей совъстливости" 2). Межлу тымъ сами вивсто того, чтобы раскрыть предъ неразсудительными исповъдниками вредныя слъдствія, могущія произойти отъ выдаваемыхъ ими записокъ, стали допускать всёхъ падшихъ, которые представляли письма отъ исповъдниковъ, къ общенію съ церковію и къ св. Евхаристін, безъ предварительнаго покаянія, безъ публичнаго исповъданія своего гръха, прежде возложенія на нихъ рукъ епископа 3), побуждая къ тому же всякими хитрыми уловками, или даже принуждениемъ и другихъ пресвитеровъ. Мало этого. Пресвитеры, враги Кипріана, еще желали вовлечь исповъдниковъ въ оппозицію противъ епископа. Для этого возъимъли намърение воспользоваться эгоизмомъ и тщеславіемъ неразумныхъ испов'єдниковъ. Пресвитеры старались представить дело такъ, какъ будто Кипріанъ, присваивая себъ право пересматривать и утверждать ихъ ходатайственныя записки, унижаетъ и даже не признаетъ ихъ мученическаго авторитета. Отсюда они стали внушать исповедникамъ, чтобы они не сносились съ епископомъ и не держались правилъ церковной дисциплины, какъ будто бы ихъ собственнаго авторитета было достаточно для такого дёла, какъ примиреніе падшихъ съ церковію 4). Происки враговъ Кипріана действительно имъли нъкоторый успъхъ: въ исповъдникахъ они посъяли непріятное чувство противъ своего епископа.

<sup>1)</sup> Epist. 9.

<sup>2)</sup> Epist. 10.

<sup>3)</sup> Epist. 10.

<sup>4)</sup> Epist. 11.

Когда Кипріанъ узналъ, что его враги задумали воспользоваться безпорядками, произведенными исповедниками въ церкви, во вредъ ему и дать этимъ безпорядкамъ такое направленіе и значеніе, при которыхъ въ корнъ подрывалась дисциплина церкви и открыто нарушалось право епископа, то онъ вдругъ отправиль въ Кареагенъ три письма: къ клиру, исповедникамъ и народу 1). Такъ какъ пресвитеры были главными нарушителями древняго церковнаго благочинія, то въ письмі къ клиру Кипріанъ ръшительно не щадитъ ихъ. Здёсь действуетъ не только личное раздражение противъ лицъ, которыя сами враждебно относятся къ своему епископу, стараются произвесть возмущение противъ него въ исповъдникахъ, но и справедливое негодование за ихъ безсовъстность и безчестность за то, что они, забывъ санъ, законъ и евангеліе, не только не исполняють своихъ обязанностей, но и съ человъкоугодническою снисходительностію и поспівшностію присоединяють падшихь къ церкви и притомъ въ то время, когда гоненіе еще свиръпствуетъ и слъдовательно можетъ ослабъть твердость въ въръ христіанъ, еще не подвергшихся гоненію. Письмо заканчивается угрозою недостойнымъ пресвитерамъ запрещеніемъ священнослуженія въ случать, если они вопреки его волт будуть поступать по прежнему, и объявленіемъ нам'вренія разслідовать ихъ діло на соборъ по возвращени въ Кароагенъ. Насколько Кипріанъ строгъ въ отношеніи къ пресвитерамъ, настолько онъ осмотрителенъ, снисходителенъ къ исповъдникамъ. Въ письмъ къ нимъ онъ усиливается отклонить ихъ отъ враждебной партін пресвитеровъ. Исповъдники не больше, какъ обманываемы были пресвитерами. Вся вина возлагается на пресвитеровъ, которые должны были просвётить исповедниковь въ томъ, чего требуетъ отъ нихъ законъ, должны были поддержать ихъ своимъ совътомъ, между тъмъ оказалось не то; поэтому онъ препоручаетъ исповъдникамъ вразумлять своихъ пастырей, если пастыри не умьють имь делать вразумленія. Затымь онь, сдылавши легкій выговоръ исповъдникамъ за ихъ неосмотрительность и неосторожность, просить, чтобы они въ грамотахъ, которыя будутъ выдавать падшимъ, не разръшали мира, а только высказывали

<sup>1)</sup> Epist. 9, 10, 11.

желаніе, чтобы онъ быль дань, и чтобы выдача этихъ рукописаній мира основывалась на точномъ знанін какъ состоянія и поведенія падшихъ, обращающихся за этими рукописаніями, такъ и того, кому именно и по какому разсужденію они выдаются. Последнею же решающею инстанцією должень быть епископъ. которому исповъдническія грамоты должны быть представлены для разсмотрвнія. Наконець, въ письм'є къ народу, высказавъ самое глубокое сострадание къ падшимъ, убъждаетъ последнихъ не спешить въ деле примирения съ церковию, изъ опасенія навлечь на себя тягчайшій гиввъ Божій, и взаимно располагать другь друга къ покаянію и покорности, когда исповъдники и недостойные пресвитеры, вмъсто того, чтобы вразумлять, обольщають ихъ сладостнымъ миромъ. "Я знаю, писалъ Кипріанъ, покорность и богобоязненность народа своего и, всею душею сострадая его несчастію, объщаю ему помощь и врачевство, только чтобы никто не требовалъ посившности въ такомъ дёлё, для котораго нужна особенная осмотрительность". Такъ какъ вопросъ о падшихъ былъ не мъстнымъ только вопросомъ Кареагенской церкви, но вопросомъ общецерковнымъ, то Кипріанъ счелъ нужнымъ решить его не иначе, какъ соборнымъ разсужденіемъ, и потому убъждалъ всёхъ вообще, и клиръ, и исповъдниковъ, и народъ ожидать собора, который объщаль созвать по окончаніи гоненія и по возвращеніи своемъ въ Кареагенъ.

Очевидно такимъ образомъ, что ни злоупотребленія исповъдниковъ своими грамотами, ни козни по этому случаю пресвитеровъ противъ своего епископа не могли ослабить строгости Кипріана въ отношевіи къ падшимъ. Однако случилось обстоятельство, которое заставило его нъсколько смягчить строгость. Обстоятельство это – наступающая пора лътнихъ африканскихъ жаровъ, когда въ Кареагенъ обыкновенно свиръпствовали эпидемическія бользни. Не безопасно было поэтому для падшихъ ожидать ръшенія своего дъла до окончанія гоненія, и нъкоторые изъ нихъ стали съ настойчивостію требовать себъ немедленнаго разрышенія грыховъ, объщаннаго имъ исповъдниками. Извъщенный послушными своему епископу пресвитерами объ усиливающемся по сему случаю безпокойствъ среди падшихъ, Кипріанъ призналъ необходимымъ ослабить нъсколько прежнее

свое опредѣденіе относительно ихъ, вслѣдствіе чего они могли значительно успокоиться. Ослабленіе это состояло въ томъ, что онъ дозволилъ полагать различіе между подвергшимися смертной болѣзни, и тѣми, которые могуть ожидать рѣшенія вопроса о падшихъ по взаимному соглашенію между еписконами. На первыхъ, говорилъ Кипріанъ, если они раскаялись и исповѣдывали свои грѣхи и имѣютъ общительныя грамоты, слѣдуетъ возлагать руки и допускать ихъ къ причастію Св. Таинъ. Принятіемъ же остальныхъ въ общество вѣрующихъ слѣдуетъ повременить до общаго мира церкви; этихъ нужно утѣшать надеждой на милость Божію и внушать имъ терпѣніе и покорность въ прохожденіи церковнаго покаянія 1). Падшіе, дѣйствительно, успокоились.

Но враги Кипріана не дремали. Объясняя увінцаніе Кипріана—ожидать соборнаго рішенія вопроса о падшихъ въ смыслії рішительнаго отказа законнымъ требованіямъ исповідниковъ и падшихъ, они не переставали раздувать неудовольствіе въ первыхъ на мнимое неуваженіе къ нимъ, въ посліднихъ на строгость. Объ этомъ Кипріанъ, конечно, былъ своевременно увідомленъ. Чтобы охранить церковное благочиніе ему надобно было показать предъ всіми, что его распоряженія касательно падшихъ не произвольны, и основываются не на личныхъ какихъ нибудь понятіяхъ и стремленіяхъ, а на церковныхъ канонахъ. Для этого, а можетъ и для того, чтобы зараніе подготовить почву къ единогласному рішенію вопроса о падшихъ на соборії, онъ за лучшее призналь отдать означенныя свои требованія на судъ другихъ церквей, сосіднихъ провинціальныхъ 2) и въ особенности римской 2), и вошель съ ними въ

<sup>1)</sup> Epist. 13.

<sup>2)</sup> Африканская церковь состояла изъ трехъ областей, известныхъ по гражданскому разделеню, именно: изъ собственно Африки, Нумидіи и Мавританіи. Каждая изъ этихъ областей, имен по нескольку епископовъ, состояла подъ надворомъ старейшаго изъ нихъ, который назывался примасомъ; но во главе управления всей африканской церкви стоялъ енисконъ Кареагенскій. Если Кипріанъ, примасъ Кареагенскій, по вопросу о падшихъ ищетъ согласія областныхъ подвластныхъ епископовъ, то это объясняется его высокимъ взглядомъ на авторитетъ и свободу епископской власти.

<sup>3)</sup> Съ римскить клироми списывается онъ въ силу обыкновенія древней цер-

переписку. Такъ, Кипріанъ писаль но этому делу къ Калдонію, одному изъ провинціальныхъ епископовъ. Калдоній съ сотоварищами своими по священству, подобно Кипріану, быль сострадателенъ къ готовящимся оставить этотъ міръ и каявшимся, но для прочихъ онъ ожидалъ опредъленія на соборъ епископовъ 1). Подобнымъ образомъ и другіе африканскіе епископы въ своихъ ответахъ вполне одобряли требованія Кипріана и совътовали ему не отступать отъ своихъ распоряженій 3). Въ то же время Кипріанъ писаль о распоряженіяхъ своихъ касательно падшихъ и къ римскому клиру. Прежде чемъ дошло это письмо Кипріана, изъ Рима получены были два письма, хотя и не на его имя, и именно первое на имя кароатенскаго клира, а другое на имя кароагенскихъ исповъдниковъ 3). Это, конечно, потому, что въ Римъ довъряли ложнымъ слухамъ о кареагенскомъ епископъ и не знали, какъ дъятельно онъ заботился о своей паствів и вдали отъ нея 4). Въ письмахъ этихъ содержатся также сильныя убъжденія, въ духъ распоряженій Кипріана, къ сохраненію благочинія церковнаго. Вскор'в потомъ прибыло письмо отъ римскаго клира и на имя самого Кипріана 5), изъ этого письма видно, что римская церковь со-

вви, о которомъ говоритъ Тертулліанъ, сноситься въ затруднительныхъ случаяхъ, какъ напримъръ при разръшеніи вопросовъ въры, съ тою церковію, отъ которой получено христіанство. Для проконсульской Африки такою церковью была римская. У этой церков онъ могь найти особенно надежную опору и защиту для своихъ распоряженій въ отношеніи къ падшимъ, такъ какъ авторитеть ея быль великъ.

<sup>1)</sup> Epist. 18 et 19.

<sup>2)</sup> Epist. 17.

<sup>3)</sup> Epist. 2.

<sup>4)</sup> Дівло въ томъ, что враги Кипріана оклеветали его предъ римскимъ духовенствомъ въ трусости и слабости. Римское духовенство, повірнить этимъ клеветамъ, котя не дерзало прямо нападать на кареагенскаго епископа, но писало проинчески, что епископъ, "будучи знаменитымъ мужемъ, по необходимости принужденъ былъ не подвергать опасности высокой особы своей. Что же касается до насъ, добавляли они, то мы недовольно знамениты, не считаемъ себя въ правів избігать описностей". Віроятно также съ цілью дать почувствовать Кипріану, ті же римскіе пресвитеры извістили его о мученической кончинъ своего епископа Фабіана. Впослідствій эта размолька прошла, когда Кипріанъ оправдаль себя предъ римскимъ клиромъ.

<sup>5)</sup> Epist. 31.

вершенно убъдилась въ дъятельной заботливости кароагенскаго епископа о своей церкви и держится тъхъ же самыхъ правилъ о падшихъ, какими и онъ совътывалъ руководиться своему клиру.

Извъстно, что посъянное пресвитерами неудовольствие къ Кипріану среди падшихъ и исповідниковъ по поводу его увітщанія ожидать решенія вопроса о падшихь на соборе епископовъ, не замедлило принести свой плодъ. Исповъдники, видя въ этомъ увещании Кипріана совершенный отказъ удовлетворить ихъ законнымъ требованіямъ и даже посягательство на давно признанныя за ними права, въ лицъ Лукіана, написали своему епископу письмо, въ которомъ они съ дерзостію просто **увъдомляли** его о дарованіи ими мира тъмъ изъ падшихъ, которые со времени паденія вели себя безукоризненно и представили грамоты, и тъмъ, по дълу которыхъ епископъ хотълъ созвать соборъ: при этомъ они выражали желаніе, чтобы онъ известиль объ этомъ и прочихъ епископовъ :). Вследъ за этимъ падшіе, въ глазахъ которыхъ голосъ исповедниковъ, доказавшихъ свою готовность пожертвовать жизнію за въру Христову, казался гораздо авторитетние строгихи требованій епископа, спасающагося отъ преследованія бытствомъ, въ нысколькихъ городахъ произвели возмущение противъ пресвитеровъ, державшихся Кипріана, требуя у нихъ немедленно себъ мира, дарованнаго уже, какъ увъряли. исповъдниками 2). Тоже случилось и въ самомъ Кароагенъ. Не отвъчая поэтому случаю, на письмо, писанное ему Лукіаномъ отъ имени всёхъ исповёдниковъ, Кипріанъ ограничился только тімь, что написаль своему клиру, убъждая его твердо держаться прежнихъ его постановленій, вполнъ одобренныхъ африканскими епископами, да просилъ довести до всеобщаго свъдънія препровождаемыя при этомъ письма этихъ еписколовъ. Результатомъ этого было то, что болбе благонамфренные изъ падшихъ, увидфвъ, что требованія ихъ епископа вполнъ раздъляются и другими епископами, совершенно смирились предъ Кипріаномъ и объщали ему полное послушаніе, говоря, что они сознають свое преступленіе, испол-

<sup>1)</sup> Epist. 16.

<sup>2)</sup> Epist. 22.

няють опредъленное имъ покаяніе, не желають неблаговременнаго примиренія съ церковію, но ожидають возвращенія своего епископа, въ присутствіи котораго самое примиреніе будетъ для нихъ пріятиве 1). Еще большій успёхъ имёли письма римской церкви. Если лучшіе изъ падшихъ, по прочтеніи писемъ областныхъ епископовъ, совершенно покорились Кипріану, то далеко не такими оказались другіе падшіе, которые ничемь не убъждались въ преступности своего возмущенія. Они отъ имени церкви написали епископу письмо, въ которомъ съ надменностію говорили, что миръ помимо его дарованъ имъ уже на небъ. Виновниками этого ихъ своеволія были все тъже враги Кипріана. Одинъ изъ нихъ, по имени Гай, пресвитеръ въ Диддъ, съ своимъ діакономъ не переставалъ находиться въ общеніи съ падшими и принималъ отъ нихъ за это дары 2). По этому случаю Кипріанъ послаль въ Кареагенъ два письма падшимъ и клиру <sup>3</sup>). Въ ответномъ письме къ падшимъ онъ старался вразумить ихъ и заставить здраво понять свое положение. Здесь онъ доказываетъ, что церковь основана на епископстве съ темъ, чтобы падшіе поняли, что только одни епископы имфютъ право опредълять условія принятія ихъ въ церковь и что, усвояя себъ имя церкви, они тымъ самымъ обнаруживаютъ крайнюю дерзость и безразсудство. На уведомление Кароагенского клира о поступьть Гая отвъчаль распоряжениеть устранить диденскаго пресвитера отъ участія въ богослуженій и запрещеніемъ им'єть общение со всякимъ пресвитеромъ, который, прежде соборнаго опредъленія, допустить падшихъ къ общенію съ церковію. Вразумленіе, которое сділаль Кипріань падшимь и отлученіе оть церкви, которымъ угрожалъ онъ всемъ пресвитерамъ, кто только вздумаетъ вступить въ общение съ падшими, въ значительной мере могли заставить последнихъ отказаться отъ мысли примириться съ церковію до окончанія гоненія. Но что особенно въ состояніи было принудить падшихъ, даже самыхъ непокорныхъ, окончательно оставить эту мысль, такъ это именно пи-

<sup>1)</sup> Epist. 27.

<sup>2)</sup> Epist. 28.

<sup>3)</sup> Epist 27, 28.

сьмо римской церкви, которая пользовалась высокимъ авторитетомъ въ глазахъ африканскихъ христіанъ и которая высказалась далеко не въ пользу падшихъ. И дъйствительно, какъ только письма, принесенныя изъ Рима, распространились по всъмъ церквамъ Африки, въ послъднихъ настало спокойствіе, хотя это спокойствіе скорье походило на затишье наканунъ наступающей грозы.

Въ той мъръ какъ Кипріану удавалось все болье и болье отстанвать правила церковной дисциплины и права своей епископской власти въ ръшеніи вопроса о падшихъ, въ той же мъръ враждебная оппозиція становилась все значительные и энергичные, такъ что произвела наконецъ съ Кипріаномъ разрывъ. Посль того какъ всь попытки враговъ Кипріана своимъ личнымъ авторитетомъ, помимо ецископа, принять падшихъ въ общеніе съ церковью, разбились о несокрушимую твердость Кипріана, они ръшились учредить свою собственную церковь, отдълившись отъ церкви Кипріана, какъ еретической. Для этого они искали только удобнаго случая; скоро представился и этотъ случай.

Предъ своимъ концомъ гоненіе вспыхнуло съ особенною силою и жестокостію, вслёдствіе чего даже нѣкоторые изъ кар еагенскаго клира, до сихъ поръ, не смотря на всё опасности остававшіеся непорочными и надежными, вынуждены были приносить жертвы идоламъ и такимъ образомъ отпасть отъ церкви 1). Кромѣ этого многіе клирики въ самомъ началѣ усилившагося гоненія убѣжали изъ Кареагена и не думали возвращаться къ своимъ мѣстамъ 2). Настала нужда въ замѣщеніи праздныхъ вакансій надежными лицами. Но заняться этимъ дѣломъ Кипріанъ могъ, конечно, не раньше, какъ по возвращеніи своемъ въ Кареагенъ и по взаимномъ совѣщаніи съ клиромъ и народомъ. До того же времени ему хотѣлось собрать свѣдѣнія о мірянахъ, способныхъ и достойныхъ быть клириками, для этого необходимо было знать поведеніе ихъ во время гоненія. Съ этою, между прочимъ, цѣлью Кипріанъ въ

<sup>1)</sup> Epist. s. et 36.

<sup>2)</sup> Epist, 28.

началь 251 года прислаль въ Кароагень четырехъ повъренныхъ, которые должны были со всею тщательностію развъдывать лъта, состояние и поведение лицъ, способныхъ поступить въ число клириковъ. Повъренными этими избраны были два епископа соседнихъ епархій, Колдоній и Геркуланъ, кареагенскій пресвитеръ и исповъдникъ Рогаціанъ и еще Нумидикъ 1). Очевидно такое распоряжение Кипріана было непріятно тімь изъ мірянъ, которые, при своемъ не безукоризненномъ поведеніи во время гоненія, питали тайную надежду поступить на должность служителей церкви. Такимъ оказался на первый разъ одинъ изъ мірянъ, по имени Фелициссимъ, человъкъ богатый и вліятельный между христіанами по своему общественному положенію, но вмісті съ тімь крайне порочный и преступный. Понятно, что при такой жизни предварительное развъдывание намъстниковъ епископа о поведеніи христіанъ во время гоненія для честолюбиваго Фелициссима могло казаться очень невыголнымъ. Раздраженіемъ Фелициссима противъ епископа воспользовались враги Кипріана для достиженія своей цёли. Это были пять пресвитеровь, извъстныхъ по давней нерасположенности къ нему. Во главъ же враждебной партіи и всего дъла, вызваннаго Фелициссимомъ, стоялъ церковный демагогъ, пресвитеръ Новатъ. Принадлежалъ онъ или пътъ къ числу указанныхъ пяти пресвитеровъ-трудно сказать; но онъ сталъ извъстенъ по своему неповиновенію и безпорядкамъ не только въ кареагенской, но и римской церкви. Кипріанъ даетъ намъ ръзкое описание нравственной распущенности этого человъка 2). Для такого человъка оппозиція собственно противъ епископа его была желательна. Какъ свидетельствуетъ дальнейшая исторія, онъ быль не разборчивь въ средствахъ, для достиженія всвхъ целей. Новатъ былъ знакомъ съ Фелициссимомъ. Сочув-



<sup>1)</sup> Epist, 33, 34, 35.

<sup>2)</sup> Онъ говорить, что Новать грабиль вдовь и мірних и утанваль церковния деньги, обходился съ своею беременною женою до того грубо, что она выкинула мертваго ребенка, допустиль своего отца умереть съ голоду на улиць и не хотъль совершить надъ нимъ погребенія и что, наконець, за эти и другія преступленія уже быль близовь въ преданію суду, но наступившее гоненіе прервало процессъ (Еріst. 49).

ствуя Фелициссиму въ ненависти къ Кипріану. Новать, вибств съ другими извъстными пресвитерами, присталъ къ нему и побудиль его произвесть открытое возстание противъ своего епископа. По его наущенію Фелициссимъ началъ выставлять предъ народомъ самое требованіе Кипріана отъ падшихъ соразмърнаго винъ покаянія какъ несправедливое, осуждая его за излишнюю строгость къ падшимъ 1). При этомъ онъ объявиль, что тоть, кто будеть въ общении съ намъстниками Кипріана, тімъ самымъ не будеть въ общеніи съ нимъ, Фелициссимомъ. Отлучение это падало, следовательно, на него самого, такъ какъ онъ отделялся темъ отъ законнаго епископа и остальной церкви. Не задолго предъ этимъ притихшее зло снова поднялось. Совъсть падшихъ была опять возмущена, имъ объщался вожделенный миръ безъ всякаго покаянія, и многіе изъ нихъ стали отказываться отъ несенія церковной эпитимін 2). Нашлись между падшими и такіе, которые сділались явными сторонниками возмутителя, и онъ, принимая ихъ въ свое общение съ безразсудной дерзостію, объявиль себя предводителемъ этой легкомысленной обманутой толпы. Дервость Новата дошла, наконецъ, до того, что онъ при посредствъ своихъ сторонниковъ, не будучи епископомъ, самъ, или чрезъ какого-нибудь епископа рукоположилъ Фелициссима въ санъ діакона <sup>8</sup>). Такъ возникъ расколъ Фелициссима. Враги Кипріана торжествовали, потому что въ этомъ видели осуществление своего намерения-учредить церковь независимо отъ церкви Кипріана, которую признали еретическою. Но не долго продолжалось ихъ торжество. Согласно постановленію своего епископа пов'вренные заявили, что отделяются отъ общенія съ Фелициссимомъ и его упорными приверженцами, какъ раскольниками 4). А чтобы предохранить отъ поступленія въ расколь техь, которые еще не успъли попасть въ его съти, Кипріанъ въ письм'я сильно и трогательно увъщевалъ свою паству не довърять льстивымъ и

<sup>1)</sup> Epist. 38.

<sup>2)</sup> Epist. 40.

<sup>3)</sup> Epist, 49.

<sup>4)</sup> Epist. 39.

пагубнымъ словамъ возмутителей <sup>1</sup>). Голосъ отеческой любви этихъ увъщаній епископа къ тъмъ, которые могли его понять, и грозное постановленіе объ отлученіи раскольниковъ, безъ сомнънія, не мало содъйствовали ослабленію раскола. Конецъ же возмущенію Фелициссима положенъ былъ уже на соборъ, бывшемъ по возвращеніи Кипріана въ Кареагенъ.

Вмъстъ съ жизнію императора Декія окончилось и гоненіе, и Кипріанъ вскор' послі пасхи 2) 251 года возвратился къ своей пастве, пробывши въ самоизгнаніи более 14 месяцевъ 3. Въ первое время по своемъ возвращении Кипріанъ написаль не задолго до открытія собора книгу о падшихъ съ тімъ, чтобы предложить её вниманію собора и чтобы приготовить падшихъ къ принятію соборныхъ опредёленій, которыя, безъ сомнёнія, самъ же заблаговременно и предначерталъ. Въ концъ мая открылся и соборъ для разсмотрвнія двла падшихъ. Председателемъ собора, конечно, былъ самъ Кипріанъ, который, въ качествъ вступительной ръчи, читалъ на немъ свою книгу о падшихъ. Кромъ епископовъ, пресвитеровъ и діаконовъ, на немъ много было исповедниковъ. На этомъ соборе были составлены правила касательно принятія падшихъ въ церковь, признанныя всею церковію. При составленіи этихъ правиль отцы собора держались средняго пути между двумя крайностями: монтанистически-ригористическою строгостію и поспішною, легкомысленною списходительностію, на каковой настанвали недостойные пресвитери, и за ними исповъдники 4). Къ этому среднему пути въ ръшени вопроса о падшихъ они пришли по тщательномъ разсмотреніи всехъ месть св. Писанія, относящихся къ данному предмету. О немъ говорить самъ Кипріанъ въ слъдующихъ словахъ: "мы опредълили не лишать падшихъ надеж-

<sup>1)</sup> Epist. 40

<sup>2)</sup> Квиріанъ жедаль возвратиться еще до пасхи, но усилившееся подъ конецъ гоненіе и раскольническое волненіе заставили его на время отложить осуществленіе своего жеданія (Еріst. 40).

<sup>3)</sup> Въ 40 письмъ Кипріанъ называетъ свое удаленіе двухлѣтнимъ, по двухлѣтнимъ называется здѣсь времи отъ января 250 года до пасхи 251 г.

<sup>4)</sup> Этого пути въ ръшеніи вопроса о падшихъ еще раньше держался, какъ видъли мы, и Кипріанъ.

ды на общение и миръ съ церковию, чтобъ не повергнуть ихъ въ отчание и, затворивши для нихъ двери церкви, не заставить ихъ жить по язычески. Но съ другой стороны, чтобъ не сделаться нарушителями церковной дисциплины, положили на нихъ продолжительную эпитимію" 1). Впрочемъ, полное продолжительное покаяніе наложено было только на приносившилъ жертвы идоламъ, да и то въ случав опасной болвени положено было и ихъ принимать въ общеніе, хотя бы не кончился опредвленный срокъ покаянія 2). Что касается другихъ падшихъ, то по различію родовъ ихъ назначены были и различныя степени покаянія. Такъ, меньшая степень покаянія сравнительно съ первыми опредвлена была темъ, которые, изнемогая подъ пытками, принуждены были пасть <sup>8</sup>). Не избъжали церковнаго покаянія и такъ называемыя либеллятики, такъ какъ, не осквернивъ жертвою своихъ рукъ, они осквернили совъсть: имъ объщано было даровать разръшение вскоръ послъ собора. Еще болъе достойны были прощенія тъ, которые только въ мысляхъ решились принесть идольскую жертву, на дълъ же не совершили этого преступленія, между тъмъ исповъдали гръховное свое ръшение 4). Совратившій вмъстъ съ собою и свое семейство и друзей подлежаль большему покаянію, чэмъ тотъ, кто палъ одинъ 5). Очевидно при опредъленіи степеней покаянія падшихъ на соборѣ подвергали самому тщательному обсужденію обстоятельства, причины, расположенія, силу принужденія къ паденію и т. д.

Несомивно, что въ опредвлении соборомъ означенныхъ степеней покаянія падшихъ первенствующій голосъ принадлежалъ Кипріану. Между твиъ нельзя не видвть въ опредвленіи этихъ степеней ивкоторой новой уступки твиъ строгимъ требованіямъ въ отношеніи къ падшимъ, которыхъ держался Кипріанъ прежде. Чъмъ объяснить настоящую уступку со стороны Кипріана? Самъ онъ объясняеть это перемъною обстоятельствъ. "Иное

<sup>1)</sup> Epist. 52 Patrol. curs. compl. T. III. p. 767.

<sup>2)</sup> Epist. ibid.

<sup>3)</sup> Liber de lapsis.

<sup>4)</sup> Epist. 4.

<sup>5)</sup> Liber de lapsis.

дёло, говоритъ Кипріанъ, было во время гоненія, и иное съ прекращеніемъ его. Тогда нужно было побуждать падшихъ, чтобы они вступали на путь покаянія не только со слезами и моленіемъ, но и стремились къ исповъднической чести, такъ какъ представлялся еще случай снова начать борьбу и въ ней заслужить себъ спасеніе. Иное дёло теперь; съ наступленіемъ мира, когда по соглашеніи съ братьями, въ виду сбереженія братіи и уврачеванія ранъ, мы рёшили уступить требованіямъ времени и думаемъ, что необходимо помнить о спасеніи многихъ".

Подобно мірянамъ и клирики, падшіе во время гоненія, подверглись, по соборному постановленію, публичному болѣе или менѣе продолжительному покаянію и при томъ лишаемы были церковныхъ степеней. Такъ соборъ нивложилъ двухъ падшихъ епископовъ Іовина и Максима. Тѣ изъ падшихъ, которые и послѣ соборнаго опредѣленія не соглашались несть покаяніе, присуждены были соборомъ къ совершенному отлученію отъ церковнаго общенія 1). Поэтому Фелициссимъ, пять извѣстныхъ пресвитеровъ съ Новатомъ и другіе ихъ сообщники, которые, будучи закоренѣлыми врагами своего епископа, даже и на соборѣ не отказались отъ своихъ раскольническихъ воззрѣній, подверглись отлученію отъ церкви 2). Акты Кареагенскаго собора Кипріаномъ отправлены были епископу римскому.

Итакъ, соборъ согласился съ гребованіями Кипріана относительно падшихъ, совершенно оправдалъ его и осудилъ расколъ Фелициссима, вслъдствіе чего послъдній потерялъ для падшихъ всю свою обаятельную силу, продолжая влачить жалкое существованіе въ видѣ небольшой и незамѣтной партіи. Новатъ, какъ человѣкъ оппозиціоннаго духа, послѣ того, какъ увидѣлъ свое дѣло въ Кареагенѣ проиграннымъ, отправился въ Римъ, и тамъ съ измѣною Фелициссиму, присоединившись къ оппозиціи Новаціана противъ епископа, сдѣлался виднымъ дѣятелемъ въ исторіи Новаціанскаго раскола <sup>3</sup>). Настало спокойствіе въ кареагенской церкви. По временамъ только нарушалось это спокойствіе новаціанскимъ движеніемъ, которое



<sup>1)</sup> Epist. 55.

<sup>2)</sup> lbidem.

<sup>3)</sup> Epist. 49.

достигало и Африки, и съ которымъ успѣшно боролся Кароагенскій епископъ какъ въ своей, такъ и въ римской церкви.
Такъ прошелъ годъ со времени возвращенія Кипріана въ Кароагенъ. Внутренній миръ церкви утверждался все больше и
больше. Соборныя правила касательно падшихъ соблюдались
съ точностію.

Казалось расколу Фелициссима не оживать. Однако нашелся человъкъ, который влилъ въкоторыя струи жизни въ его замирающій организмъ. Расколъ поднялся, хотя и не надолго. Давніе враги Кипріана снова возымѣли желаніе учредить свою собственную церковь. Для этого они ръшились на послъдній шагъ: объявили Кипріана недостойнымъ епископомъ, рукоположивши на его мъсто лжеепископа. Человъкомъ, оживившимъ на нѣкоторое время расколъ, былъ еретикъ Приватъ, бывшій нъкогда епископомъ Нумидіи, но неизвъстно за какое лжеученіе, еще при епископ'в Донат'в, лишенный сана соборомъ 90 епископовъ. Въ 252 году после паски 15 мая въ Кареагене, по обычаю, составился соборъ 1). Когда соборъ мирно занимался своими дълами, на него явился Приватъ съ требованіемъ заново разсмотръть его дъло; но отцы собора хорошо знали этого человѣка, и потому рѣшительно отказались исполнить его требованіе. Недовольный такимъ отказомъ, Приватъ, по окончаніи собора, присталь къ партіи Фелициссима, и посвятилъ въ Кареагенскаго епископа Фортуната, одного изъ пятипресвитеровъ, осужденныхъ предъ этимъ на кароагенскомъ соборѣ 2). Затьмъ Фортунатъ, какъ бы дыйствительный епископъ, посладъ въ Римъ депутатовъ и во главъ ихъ Фелициссима, съ извъстіемъ о своемъ рукоположеніи и съ обвиненіями на законнаго епископа Кареагенскаго 3). Въ Римъ въ то время быль епископомъ Корнелій, Корнелій, которому Фелициссимъ и его сторонники были извъстны изъ соборныхъ актовъ, какъ лица, осужденныя первымъ вышеупомянутымъ соборомъ, на первый разъ рёшительно не приняль ихъ. Но потомъ, когда

<sup>1)</sup> Epist. 55 et. 59.

<sup>2)</sup> Epist. 55.

<sup>3)</sup> Ibidem.

послы Фортуната стали делать ему разныя угрозы и безсовестно лгать, будто бы при посвящении Фортуната было 25 нумидійскихъ епископовъ (тогда какъ на самомъ дѣлѣ ихъ было только пять и то изъ еретиковъ и приносившихъ жертвы идоламъ), епископъ Рима, лишенный върныхъ сведеній о рукоположеніи Фортуната 1), поколебался въ своемъ мижнін о Кипріанъ. Епископъ кареагенскій Кипріанъ, получивъ отъ него письмо, въ которомъ онъ выразилъ свое безпокойство и неудовольствіе на его молчаніе, быль крайне удивлень нервішительностію римскаго епископа, и въ отвътъ ему съ особенною силою и даже строгостію писаль объ обязанности епископа твердо стоять за истину при всъхъ опасностяхъ, напоминалъ ему о своемъ законномъ избранін въ епископа, раскрывалъ незаконность посвященія Фортуната и образъ мыслей его сообщниковъ, по которому они принимали падшихъ въ общение безъ всякаго съ ихъ стороны покаянія 2). Корнелій поняль урокъ, данный ему Кипріаномъ и осудиль раскольниковъ, чёмъ лишилъ ихъ всякой надежды на успъхъ въ Римъ. Не большій успъхъ раскольники имъли и въ Кароагенъ. Здъсь сначала, когда были увърены, что при рукоположеніи Фортуната было 25 епископовъ, нашлось между падшими не мало приверженцевъ лжеепископа, который притомъ же принималь ихъ въ свое общение, не требуя отъ нихъ никакого покаянія; но когда стало извъстно, что Фортуната посвящало не 25, а только 5 еретическихъ епископовъ, его скоро почти всв оставили. Напрасно Фелициссимъ выдаваль своего епископа за признаннаго въ Римъ. Раскаявтіеся ежедневно приходили къ Кипріану съ просьбою простить ихъ заблужденіе. Многаго труда стоило Кипріану уб'яжденіемъ склонить православныхъ на согласіе возвратить раскаявшимся церковное общеніе не иначе, какъ на основаніи соборнаго постановленія. Послѣ этого не существуетъ никакихъ извѣстій, что сталось съ Фелициссимомъ и куда онъ дъвался. Этимъ заканчивается столкновеніе Кипріана съ своими врагами въ ръ-



<sup>1)</sup> Для обличенія лепутатовъ Фортуната Кипріанъ писаль къ римскому епископу, извѣщая его о незаконномъ поставленія Фортуната, но письмо его прибыло въ Римъ посольства Фортунатова.

<sup>2)</sup> Epist. 55.

шеніи вопроса о падшихъ. Поб'єда въ этомъ столкновеніи оказалась на сторон'є Кароагенскаго епископа.

Но рѣшеніе вопроса о падшихъ, въ своемъ историческомъ ходѣ, не остановилось на постановленіяхъ собора 251 года. Признаки <sup>1</sup>) новаго жестокаго гоненія заставили Кипріана и другихъ африканскихъ епископовъ смягчить и соборныя требованія относительно падшихъ.

Со смертію Декія, какъ сказали мы, прекратилось и гоненіе. Галлъ, сотоварищъ и преемникъ Декія, послѣ нѣкотораго мира, началь продолжать выполнение Декиева эдикта противъ христіанъ. Въ виду этого гоненія, предметомъ особеннаго вниманія Кипріана были падшіе. которые не кончили еще своего покаянія, но которые со дня своего паденія, не отступая отъ церковнаго порога и со слезами испрашивая себъ прощенія, объщали теперь пожертвовать жизнію за свою въру. Во время мира, думаль Кипріань, отъ падшихъ требовалось продолжительное покаяніе; но теперь предстоить имъ вступить на трудное поприще борьбы за въру, а для этого они нуждаются въ подкрѣпленіи тѣломъ и кровію Христовою. Всѣ кающіеся, думаль онь, теперь должны быть приняты въ общение для того, чтобъ всёмъ соединиться противъ общаго врага. Предстоящее мученичество не дълаетъ излишнимъ прощеніе, исходящее отъ епископа. И если бы епископъ въ виду наступающей борьбы вздумаль воспрепятствовать общенію падшихь, то онь должень дать отвъть Богу въ день судный. Опасался теперь Кипріанъ того. чтобы кто-либо изъ падшихъ, спасаясь отъ гоненія въ убъжищахъ, не подвергся тамъ внезапной смерти, предварительно не получивъ разръшенія 2). Но и разръшить падшихъ Кипріанъ не считаль себя въ правъ; отмънить соборное постановленіе нельзя было безъ собора. Созванъ былъ соборъ изъ сорока епископовъ, считающійся вторымъ кареагенскимъ 3). На немъ опредълено даровать общение всъмъ падшимъ, которые оказывали искреннее раскаяніе, и напутствовать ихъ на под-

<sup>1)</sup> Язычники въ циркъ снова потребовали св. Кяпріана на сътденіе львань. Это и было признакомъ наступающаго гоненія (Epist. 55).

<sup>2)</sup> Epist. 54.

<sup>3)</sup> Соборъ 251 года считается первымъ кароагенскимъ соборомъ.

вигъ причастіемъ св. Таинъ 1). Опредѣленіе и этого собора сообщено было римской церкви въ лицѣ ея епископа Корнелія 2). Послѣдствія показали, что общеніе, дарованное падшимъ, было дѣйствительно благовременно и необходимо. Эдиктъ императора Галла, принуждающій христіанъ къ принесенію жертвъ идоламъ въ концѣ 252 года, уже проникъ и въ Кареагенъ. По обыкновенію были пущены въ ходъ жестокія пытки: казнили мечемъ и огнемъ, предавали звѣрямъ и т. п. 3). Не смотря на все это падшіе сдержали свое обѣщаніе, не убоявшись пролить свою кровь за Христа. Даже женщины и дѣти оказались теперь гораздо болѣе готовыми къ выдержанію борьбы, чѣмъ это было во время Декіева гоненія; падшихъ не видно, безъ со-мнѣнія, потому, что ихъ было мало 4).

Такимъ образомъ, вопросъ о падшихъ въ съверо-африканской церкви имфетъ цфлую богатую событіями исторію. Нельзя не замътить, что здъсь ръшение этого вопроса, въ своемъ историческомъ ходъ, отъ строгости постепенно направлялось къ снисходительности. Сначала Кипріанъ, воспитанный нъсколько подъ вліяніемъ монтанистическихъ идей, поставилъ необходимымъ условіемъ принятія всёхъ безъ исключенія падшихъ въ церковь продолжительное и тяжкое покаяніе. Скоро онъ сділалъ уступку въ отношении къ падшимъ, находившимся въ опасной бользни съ условіемъ, если они раскаются и доставятъ исповъдническія грамоты. Затьмъ строгія требованія Кипріана къ падшимъ подверглись дальнъйшему смягченію; на соборъ 251 года установлены степени покаянія. Наконоцъ еще больше была ослаблена его строгость въ следующемъ году на соборъ, считающемся вторымъ кареагенскимъ, гдъ было разръшено немедленное присоединение къ церкви всъхъ тъхъ, которые принесуть сердечное раскаяніе. Чрезъ всю исторію разсматриваемаго вопроса проходить оппозиція недостойныхъ пресвитеровъ противъ своего епископа. Причиною этой оппозиціи служило завистливое нежеланіе пресвитеровъ видіть Кипріана

<sup>1)</sup> Epist. 54.

<sup>2)</sup> Ibidem.

<sup>3)</sup> Liber ad Demetrianum, c. 12.

<sup>4)</sup> Epist. 57.

своимъ епископомъ, а не, какъ думаютъ нъкоторые, стремленіе отстоять въ церковной дисциплинъ принципъ снисходительности въ виду строгихъ дисциплинарныхъ распоряженій Кипріана. Требованіемъ снисходительности къ падшимъ они хотѣли только прикрыть, такъ сказать, действительную цель своей оппозиціи противъ епископа. Отсюда расколь Фелициссима быль направленъ собственно не противъ строгости Кипріана, а противъ ненавистнаго для нъкоторыхъ пресвитеровъ его епископствованія. Повидимому оппозицією пресвитеровъ противъ Кипріана обусловливается самый историческій ходъ вопроса о падшихъ; на самомъ же дълъ она содъйствовала только раскрытію подробности исторіи этого вопроса и обогащенію ея фактами. Кипріанъ быль не такой человікь, чтобы могь измінить своимъ взглядамъ на церковную дисциплину и права епископской власти въ отношеніи къ падшимъ, въ виду какой бы то ни было оппозиців. Историческій ходъ вопроса о падшихъ, по которому онъ отъ строгости мало-по-малу переходить къ снисходительности, объясняется силою внёшнихъ обстоятельствъ. Такими обстоятельствами были: 1) африканское лъто съ его эпидеміями, которое заставило Кипріана сдёлать первую уступку для падшихъ, находившихся въ смертной опасности: 2) наступившее мирное время послъ Декіева гоненія, когда, по выраженію самого Кипріана, нужно было позаботиться о врачеваніи ранъ слабыхъ братьевъ. Это обстоятельство повело къ смягченію требованій Кипріана къ падшимъ на соборѣ 251 года; 3) наконецъ, приближающееся гоненіе Галла побудило Кипріана, а затімъ и всіхъ епископовъ, бывшихъ на второмъ кароагенскомъ соборъ, подкръпить всъхъ кающихся дарованіемъ мира въ виду тяжкой борьбы за вфру.

Переходимъ къ разсмотрѣнію вопроса о падшихъ въ римской церкви въ третьемъ вѣкѣ.

H. С-цкій.

(Окончаніе будеть).

## Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватинанскаго собора (1869—70 г.) внлючительно.

(Продолжение \*).

## ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

Новая ультрамонтанская партія въ Германіи и ся д'яятельность въ пользу развитія ученія о папской непогрэшимости.

## ГЛАВА І.

Дъятельность новой ультрамонтанской партіи въ Баваріи и ея борьба съ Вессенбергомъ и съ католической Тюбингенской школой.

И въ католической Германіи, какъ и во Франціи, начало нынѣшняго столѣтія было временемъ возобновленія ультрамонтанскаго движенія, хотя германскіе ультрамонтане сначала не имѣли такого успѣха, какъ ихъ французскіе собратья. Причину этого послѣдняго обстоятельства надобно, конечно, искать въ томъ положеніи, въ какомъ находилась германская католическая церковь къ концу прошлаго и къ началу нынѣшняго столѣтія. Сравнительно съ печальнымъ положеніемъ католицизма во Франціи за это же время, судьба его въ Германіи, правда, была еще далеко не такъ печальна. Конечно, и здѣсь французская революція оставила сильные слѣды не только на всемъ политическомъ строѣ германскихъ земель, но и на внутреннемъ, религіозномъ бытѣ ихъ обитателей, а слѣдовательно, непремѣнно должна была отразиться и на состояніи католической церкви.

<sup>\*</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 24, 1892 г.

Однако нельзя сказать, чтобы она до такой степени расшатала здёсь всё основы общественнаго строя, какъ во Франціи. Поэтому, если невъріе и индифферентизмъ и отторгли здъсь отъ церкви многихъ ея членовъ, однако въ общемъ у ней оставалось еще въ Германіи довольно много истинныхъ ревнителей о ея благосостояніи, а также и талантливыхъ защитниковъ на почвъ богословской науки. Но всего важнъе то, что, несмотря на вст невзгоды и даже нертдко пораженія, которыя неизбъжно приходилось терпъть католической церкви и въ Германіи въ тяжелую годину революціи 1789 года со стороны невірія и раціонализма, она все-таки никогда не преследовалось здесь оффиціально, какъ во Франціи. Въ виду этого, ультрамонтанская партія не могла здёсь получить того значенія и той роли спасительницы релини и церкви, какими отличалась ея деятельность въ сосъдней католической странъ; а поэтому эта партія не могла пріобръсти себъ въ Германіи той популярности, какую она, какъ мы видъли, пріобрела за это время во Франціи. Вся ея дъятельность въ Германіи сводилась лишь къ тому, чтобы постепенно измънять отношенія между правительствами германскихъ государствъ и между католическою церковію,измёнять, конечно, въ совершенно ультрамонтанскомъ смыслё, т. е. сделать эти правительства, по мере возможности, вполне послушными воль римскаго престола. А такого рода дъятельность, понятно, не могла способствовать особенной популярности названной партіи въ средѣ германскаго общества, хотя бы въ известномъ случав и католическаго (конечно, однако, не ультрамонтанской окраски).

Кромѣ того, значительно задерживало успѣхъ ультрамонтанскихъ происковъ въ католическихъ частяхъ Германіи и то, что здѣсь партія умѣренныхъ католиковъ къ началу текущаго стольтія была гораздо сильнѣе, чѣмъ во Франціи. Мы видѣли, какъ галликанскіе противники конкордата 1801 года, не смотря на всѣ свои протесты, должны были, наконецъ, безмолвно признать этотъ актъ ультрамонтанской политики и чрезъ это невольно преклониться, хотя и не безъ нѣкоторой борьбы, предъ его неизбѣжными послѣдствіями, столь благопріятными для усиленія во Франціи ультрамонтанскаго вліянія. Въ этомъ выра-

зилась слабость галликанства, вследствіе которой борьба съ ультрамонтанствомъ становилась ему всё болбе и болбе не подъ силу. Эта слабость происходила отъ того, что ко времени заключенія конкордата галликане еще не успъли снова сплотиться послё того разсённія, которому подвергалась ихъ партія вслідь за революціей 1789 года; поэтому и заключеніе самаго конкордата, и последовавшіе за этимъ событіемъ усиленные происки ультрамонтанъ застали ихъ какъ-бы въ расплохъ. Совершенно въ иномъ положении находилась въ началъ текущаго стольтія партія умфренных католиковь (по своему направленію весьма сходныхъ съ галликанами) въ Германіи. Какъ увидимъ ниже, главная сила ея заключалась въ томъ, что въ ея средв особенно процвътала и развивалась богословская наука, притомъ не въ тъхъ узкихъ и стъснительныхъ рамкахъ, въ которыя желали включить её ультрамонтанскіе богословы, но съ направленіемъ строго научнаго и, слёдовательно, въ лучшемъ смыслъ этого слова, свободнаго изслъдованія, хотя и законно сдерживаемаго въ границахъ церковнаго преданія. Такое направленіе богословской науки господствовало, какъ извъстно, и среди галликанъ, но у нихъ свободныя наччныя изследованія неизбежно должны были значительно ослабъть, если даже и не вовсе прекратиться на извъстное время, вследствіе революціонныхъ волненій въ ихъ отечестве. Въ Германіи—напротивъ: здёсь не только не ослабела за это время научная двятельность католических в богослововъ, но даже усилилась. Въ этомъ отношении значительную, хотя и отрицательную пользу принесли германской католической наукъ тъ нападки на христіанство вообще и, въ частности, на католическую церковь, которые исходили изъ лагеря раціоналистовъ и къ концу XVIII стольтія особенно усилились. Между тъмъ, какъ среди протестантскихъ богослововъ эти нападки производили очень нередко прямое отступничество отъ христіанства. для лучшихъ представителей католическаго богословія они являлись скорбе побудительною причиною для болбе глубокаго и основательнаго изученія самаго христіанства, особенно со стороны его исторіи. При этомъ очень многіе католическіе богословы, имъя въ виду то, что враги христіанства и церкви часто приводили въ свою пользу доказательства изъ нъкоторыхъ неправильно истолкованныхъ святоотеческихъ свидетельствъ или соборныхъ актовъ, -- начали съ особеннымъ усердіемъ изучать и тъ, и другіе. Такъ постепенно развилась еще въ началь текущаго стольтія церковно-историческая и патристическая наука въ Германіи. Чёмъ безпристрастиве шло такое историческое изучение христіанства, темъ ближе подходили этого рода католические ученые въ своихъ научныхъ выводахъ къ православному взгляду на исторію церкви, а, следовательно, темъ более долженъ былъ бледнеть у нихъ средневековой идеаль папской теократіи 1). Понятно, что чрезь это они становились особенно ненавистными той партіи католическихъ богослововъ, которая всегда какъ-бы инстинктивно боялась всякаго болье или менье безпристрастного изучения церковной исторіи и основывала всв свои взгляды на церковь на совершенно произвольныхъ, а потому и мнимо научныхъ данныхъ,--т. е. партін ультрамонтанскихъ богослововъ. Стремясь неуклонно къ своей основной цели-осуществить средневековой идеалъ возвышенія папской власти, - эта партія не безъ основанія видъла въ католическихъ ученыхъ противнаго, умфреннаго, лагеря довольно серіозныхъ враговъ всёхъ своихъ стремленій, притомъ такого рода враговъ, съ которыми вести борьбу не такъ легко, какъ съ галликанами. Вотъ почему въ Германіи эта борьба, какъ увидимъ далве, отличается особеннымъ ожесточеніемъ со стороны ультрамонтанъ, хотя все-таки, не смотря на такое ожесточеніе, длится гороздо дольше, чёмъ во Франціи.

<sup>1)</sup> Такое именно вполит правильное и нормальное отношение къ изучению перковной истории встртчаемъ им теперь у старокатолическихъ богослововъКакъ можно убъдиться изъ истории старокатолическихъ стремленій къ сближенію съ нашею церковью,—несомитино, что область богословской науки всегла являлась такою почвою, на которой всего легче било встртиться нашимъ богословамъ со старокатолическими, и не только встртиться, но и дать другъ другу руку...
Не даромъ и на последненъ (II-мъ) старокатолическомъ международномъ конгрессъ, происходившемъ въ Люцерит, въ началт сентября 1892 года,—въ числт тезисовъ, предложеннихъ на обсужденіе членовъ конгресса, мы находимъ и такой 
(по числу VI-й): "Было бы желательно основать международный богословскій факультетъ и таковой же богословскій журналъ". (См. статью прот. Мальцева въ 
фельетонт "Новаго Времени", въ № отъ 20 и 27 октября 1892 г.. подъ заглакіемъ: "Второй международный католическій конгрессъ въ Люцерит").

Первые следы новаго ультрамонтанскаго движенія въ Германіи обнаружились въ Баваріи, гдѣ еще въ XVI вѣкѣ ультрамонтанская партія получила большую силу и только къ концу прошлаго стольтія утратила свое вліяніе, вслъдствіе антикуріальной политики тогдашняго баварскаго правительства. Въ первыхъ годахъ настоящаго столетія, если и были въ Баваріи лица, сильно недовольныя правительственными мірами главы тогдашняго министерства, Монтиеласа (Montgelas), однако это недовольство еще не проявлялось открыто, въ видъ серіозной оппозиціи 1). Это объясняется, конечно, тімь, что лагерь недовольныхъ былъ пока еще очень не великъ, такъкакъ ограничивался въ то время лишь представителями стараго клира и стараго дворянства. Для того, чтобы получить силу, а, следовательно, и возможность действительно серіозно вліять на отношеніе баварскаго правительства къ римской куріи, необходимо было прежде всего образовать правильно организованную партію, по образцу той, которая къ тому времени возникла во Франціи, подъ вліяніемъ литературной пропов'єди Ламно и де-Местра. И вотъ, въ 1812 году, положено было начало такой партін. Въ городъ Эйхштэдть (Eichstädt) съвхались два лица, которымъ суждено было сдёлаться иниціаторами въ этомъ дълъ. Это были: табачный фабрикантъ Шмидъ (Schmid) и "духовный совътникъ (Geistlicher Rath)" Лумперто (Lumpert). Они стали серіозно сов'ящаться о положеніи баварской церкви и о томъ, какія мёры слёдуетъ предпринять для его улучшенія. Діло могло бы пойти вперёдь немедленно послів этого совъщанія, если бы походъ Наполеона І въ Россію и последовавшіе засимъ важные перевороты во всей почти Европъ не задержали на время осуществленія илана названныхъ двухъ лицъ. Зато, лишь только въ международной европейской политикъ наступило сравнительное спокойствіе, и папа Пій VII возвратился изъ своего плена въ Римъ, вокругъ Шмида и Лумперта образовался цёлый кружокъ лицъ, которыя сочувствовали ихъ планамъ, и такимъ образомъ началась въ собственномъ смысл'в деятельность новой ультрамонтанской партіи въ Ба-



<sup>1)</sup> Friedrich, Gesch. d. Vatikanischen Conzils, B. I, S. 175.

варіи. Замѣчательно, что уже въ первый годъ своего существованія эта партія съумѣла, при не большихъ сравнительно средствахъ, бывшихъ пока въ ея распоряженіи,— настолько распространить свое вліяніе, что у нея установились сношенія не только съ католиками другихъ германскихъ государствъ, но и съ представителями католицизма въ Швейцаріи, во Франціи, въ Италіи, въ Англіи и даже въ Россіи 1).

Такая усиленная дѣятельность новой партіи за первое же время ея существованія объясняется тѣмъ, что эта партія предвидѣла, что ей нельзя терять времени, въ виду той опасности, которая угрожала ея стремленіямъ со стороны конгресса, имѣвшаго въ 1815 году собраться въ Вѣнѣ. Члены партіи заранѣе предчувствовали, что на этомъ конгрессѣ дѣло коснется многихъ животренещущихъ вопросовъ панской политики, и вмѣстѣ съ тѣмъ имѣли полное основаніе опасаться, что многіе изъ этихъ вопросовъ будутъ рѣшены далеко не въ благопріятномъ для римской куріи смыслѣ,—особенно тѣ, которые имѣли отношеніе къ положенію католиковъ въ не католическихъ государствахъ.

Главнымъ и самымъ опаснымъ врагомъ баварскихъ ультрамонтанъ, съ перваго же времени ихъ дѣятельности въ качествѣ правильно организованной партіи, явился генеральный викарій Констанцскаго архіепископа Дальберга, Вессенберіз (Wessenberg). Онъ принадлежалъ къ числу тѣхъ умѣренныхъ германскихъ католиковъ, о которыхъ мы уже сдѣяали нѣкоторыя общія замѣчанія въ началѣ этой главы, и которые, какъ мы сказали, особенно приближались въ своихъ воззрѣніяхъ на церковь и на ея исторію къ православному взгляду на эти предметы. Вотъ почему для насъ особенно важно и интересно остановиться на воззрѣніяхъ Вессенберга, которыя, замѣтимъ кстати, въ сущности вполнѣ были согласны и съ галликанскими взглядами на церковь.

Величественный идеалъ церкви предносился предъ Вессенбергомъ. Въ то время, какъ ультромонтанские ея поборники все спасение для нея видъли въ окончательномъ и безуслов-

<sup>1)</sup> Friedrich, I, S. 178-179.

номъ подчинении ея римскому первосвященнику, -Вессенбергъ, поддерживаемый и поощряемый своимъ архіепископомъ Дальбергомъ, настойчиво проводилъ ту мысль, что только тогда католическая церковь снова получить подобающее ей положеніе въ Германіи, когда она пріобрететь себе известную самостоятельность не только по отношенію къ свътскимъ правительствамъ, но и относительно самого папы. Конечно, и Вессенбергъ и Дальбергъ, какъ католики, далеки были отъ того, чтобы совсвмъ прекращать зависимость своей отечественной церкви отъ папы: они возставали только противъ ультрамонтанскаго взгляда на папскую власть, по которому папа должень быть неограниченнымь властителемь надъ всей католической церковію, а следовательно и надъ германскою. Легко замѣтить, что въ этомъ случав вопросъ шёль, въ существв дъла, о томъ, совмъстимо-ли съ понятіемъ о единой церкви понятіе о національныхъ церквахъ, или же это последнее понятіе неизбіжно приводить къ разділенію единой церкви, а следовательно и къ уничтоженію якобы самаго ея единства (какъ это находили ультрамонтане). А такое или иное ръшеніе этого вопроса, въ свою очередь, приводило къ самому жгучему пункту всего римско-католическаго каноническаго права, именно къ вопросу объ отношеніяхъ епископовъ къ папѣ. Понятно, что, въ виду этого, идеалъ національной германской церкви, т. е., хотя и зависимой отъ папы, но въ то же время обладающей значительною самостоятельностію по отношенію къ его верховной власти, --- идеалъ, который проповъдывалъ Вессенбергъ, долженъ былъ весьма живо затрогивать его ультрамонтанскихъ противниковъ.

Самостоятельность, о которой мечталь для германской церкви Констанцскій генеральный викарій, должна была проявиться въ трехъ главныхъ пунктахъ: 1) въ сравнительной, вполива законной свободъ германской католическойй науки; 2) въ возстановленіи въ католической Германіи епархіальныхъ провинціальныхъ и національныхъ соборовъ (Diöcesan-Provinzial—und National—Synoden) и 3) въ централизаціи церковнаго управленія Германіи въ лицъ примаса 1).



<sup>1)</sup> Friedrich, I, 179.

Какъ понималъ Вессенбергъ сравнительную свободу богословской науки, объ этомъ мы уже имъли случай замътить, когда говорили въ началъ настоящей главы о богословскомъ направленіи всёхъ вообще умеренныхъ католиковъ въ Германіи. Не протестантской безграничной свободы желаль онь для этой науки, какъ весьма склонны были обвинять его ультрамонтане, но во имя любви къ истинъ и во имя той мысли, что истина не боится никакихъ изследованій, онъ желаль, чтобы германскіе католическіе богословы вполнъ безпристрастно, т. е. безъ всякихъ предвантыхъ мненій, изследовали и изучали церковно-исторические памятники и делали, на основании ихъ, вполнъ върные выводы. При всъхъ этихъ изслъдованіяхъ, по мысли Вессенберга, всегдашнимъ руководительнымъ началомъ должно было служить для этихъ богослововъ церковное преданіе. Такимъ образомъ совершенно неосновательно было то обвиненіе, какое взводили ультрамонтанскіе богословы на школу умфренныхъ католическихъ богослововъ вообще, а слфдовательно и на Вессенберга, будто они всѣ впадаютъ въ нѣкоторый полураціонализмъ или, какъ довольно оригинально выразился одинъ ультрамонтанскій писатель, Вентура де Раулика (Ventura de Raulica),—въ философское полупелагіанство 1)...

Мысль Вессенберга о возстановленіи въ католической Германіи помъстныхъ соборовъ (Synoden), которые собирались бы періодически, а иногда и въ неопредъленные сроки,—также заслуживаетъ особеннаго вниманія, такъ-какъ въ осуществленіи ея и заключался, собственно, тотъ идеалъ національной германской церкви, о которомъ мечтали Дальбергъ и Вессенбергъ. Извъстно, какъ папы еще въ XV и XVI въкахъ несочувственно относились къ соборамъ вообще, не безъ основанія опасаясь съ ихъ стороны ограниченія своей собственной власти. Послъ Тридентскаго собора, который во многомъ ограничиваль эту власть (по крайней мъръ, на бумагъ), это несочувствіе перешло, можно сказать, у папъ въ отвращеніе. "Янусъ" въ книгъ



<sup>1)</sup> См. его сочиненіе: La tradition et les sémi-pélagiens de la philosophie, ou le sémi-rationalisme dévoilé (Paris 1856),—гдъ указанная мысль проводится съ начала до конца.

Papst und Conzil сообщаеть по этому поводу тоть замівчательный факть, что, когда въ 1602 году молинисты, для решенія спора о благодати, требовали собора, то доминиканецъ Изма отвътиль имъ, что въ Римъ въ дълахъ догматическихъ слово синодо изгнано какъ святотатственное 1). А кардиналъ Палавичини прямо говорить, что папы всегда имфли отвращение къ соборамъ помъстнымъ 2). А между тъмъ, отсутствие такихъ соборовъ въ зависимыхъ отъ Рима помъстныхъ церквахъ и было главною причиною того, почему очень многія изъ этихъ последнихъ утратили мало-по-малу то животворное начало, безъ котораго онъ не могли правильно и всестороние жить и развиваться. Чрезъ это онв поневоль должны были сдвлаться сльпымъ орудіемъ въ рукахъ деспотическихъ римскихъ владыкъ, которые делали съ ними все, что хотели. Въ виду этого, понятно, почему Вессенбергъ такъ желалъ возстановленія въ своей отечественной церкви соборной системы управленія. И въ этомъ вопросъ онъ вполнъ сходился съ галликанами, какъ и во многихъ другихъ.

Здёсь умёстно указать на то, въ чемъ именно сочувствіе Вессенберга развитію соборныхъ совёщаній среди германскаго духовенства напоминало нашъ православный взглядъ на важность и даже необходимость соборной формы церковнаго управленія, и въ чемъ мысли Вессенберга расходились съ этимъ взглядомъ. И Вессенбергъ, и галликанскіе богословы вполнё сходились съ православнымъ воззрёніемъ на соборную форму церковнаго управленія въ томъ, что не считали ея, подобно ультрамонтанамъ, чёмъ-то излишнимъ и не называли соборовъ "безполезною вознею (fracas inutile)", какъ кардиналъ Орси и графъ де-Местръ; напротивъ, имёя въ виду примёръ "самихъ Апостоловъ Христовыхъ, державшихъ соборъ въ Іерусалимѣ и и чрезъ это какъ бы узаконившихъ эту форму управленія въ церкви, а также и вообще всю практику древней церкви,—и Вессенбергъ, и галликане особенно настаивали на необходи-

<sup>1)</sup> Papst und Conzil, въ переводъ протојерен Ладинскаго («Паба и Соборъ»), стр. 457.

<sup>2)</sup> Ibidem. стр. 458.

мости неизменно сохранять древній обычай созывать соборы. Но, будучи чадами римской церкви, они не могли строго проводить и вполнъ послъдовательно развивать свой сочувственный взглядъ на соборы, потому-что, хотя они и стояли за соборную форму церковнаго управленія, однако у нихъ всетаки выходила. въ сущности, теорія папской монархіи, хотя и ограниченной помъстными соборами и властію примаса. Мысль о томъ, что папа есть видимый имава церкви, постоянно сильно стъсняла ихъ въ проявленіи ихъ сочувствія къ соборамъ. Поэтому въ результатъ у нихъ получалась явная непоследовательность: они какъ-бы вовсе не замечали. что, признавая римскаго первосвященника видимымъ главою церкви, они, въ существъ дъла, лишаютъ себя права стремиться къ ограниченію его власти. Въ этомъ отношеніи ультрамонтане были гораздо последовательнее и Вессенберга, и галликанъ, и вообще всёхъ умеренныхъ католиковъ (которые все, по правде сказать, хотя и приближались въ своихъ воззрѣніяхъ на значеніе соборовъ къ православному взгляду на этотъ вопросъ, однако останавливались въ этомъ случав какъ-бы на полпути: отъ своего какъ-будто отошли, но и къ православію не вполнъ пришли...). Вотъ почему всѣ pia desideria Вессенберга о возстановленіи въ его отечественной церкви помъстныхъ соборовъ, съ цѣлію ограничить ея зависимость отъ Рима, въ своемъ конечномъ результатъ такъ и остались въ области желаній и стремленій, не приведя ни къ какимъ полезнымъ для германской церкви результатамъ.

Такимъ же химерическимъ характеромъ отличалась и та мысль Вессенберга, будто бы самостоятельности германской церкви можетъ способствовать централизація церковнаго управленія Германіи въ лицѣ примаса. При взглядѣ на папу, какъ на видимаго главу всей церкви, личность такого примаса являлась чѣмъ-то очень неопредѣленнымъ и потому безполезнымъ. Мало этого: при искусныхъ маневрахъ со стороны ультрамонтанъ, званіе примаса могло сдѣлаться даже самымъ вѣрнымъ орудіемъ къ полному порабощенію помѣстныхъ церквей римской куріи 1).



<sup>1)</sup> Напр., развъ архіспископъ—примась Венгрін спасасує венгерскую католическую церковь оть поднаго подчиненія ся вліянію римской курін?

Несмотря на непоследовательность и некоторую незаконченность преобразовательной теоріи Вессенберга, она во всякомъ случать достойна значительной доли сочувствія со стороны всякаго православнаго. Но понятно, что среди ультрамонтанской партіи она не могла не вызвать самой ожесточенной борьбы противъ своего изобрътателя. Эта борьба проявилась главнымъ образомъ въ томъ, что на Вессенберга со всъхъ сторонъ посыпались обвиненія въ отступничествъ не только отъ римскаго католичества, но даже и отъ христіанства (!). Такъ, на него возведена была безсовъстная клевата, будто онъ отвергалъ Божество Христа Спасителя 1). Не только изъ Баваріи, но и изъ другихъ католическихъ частей Германіи, даже и изъ Швейцаріи, посланы были на него въ Римъ доносы и жалобы, которые, какъ и следовало ожидать, произвели тамъ желанное для доносчиковъ дъйствіе. Вессснбергу пришлось, въ виду этого, самому **ѣ**хать къ папъ, чтобы оправдаться передъ нимъ и предъ его ближайшими совътниками. Какъ ни очевидна была его невинность, однако папа Пій VII, внимая возводимымъ на него клеветамъ, не утвердилъ его въ должности констанцскаго капитульнаго викарія (Kapitelvikar), не смотря на то, что члены констанцскаго соборнаго капитула (Domkapitel) единогласно выбрали его на эту должность 2). Члены баварской ультрамонтанской партіи торжествовали: побъда, одержанная ими надъ Вессенбергомъ, получала въ ихъ глазахъ значение побъды надъ встми умтренными католиками Германіи. Но радость ихъ была преждевременна: "очень скоро обнаружилось", какъ замъчаетъ профессоръ Фридрихъ, "что одинъ Вессенбергъ былъ болве мужественнымъ 3) и сильнымъ, чемъ все французские епископы, сраженные конкордатомъ 1801 года" 1). Между тъмъ, какъ последніе, не смотря на то, что въ начале протестовали противъ этого акта, затемъ, покоряясь силе обстоятельствъ, все-таки признали его, -- Вессенбергъ, хотя и не былъ утвержденъ въ своей новой должности со стороны папы, однако все-таки остался на ней и спокойно продолжалъ исполнять обязанности,

<sup>1)</sup> Friedrich, B. I. S. 181.

<sup>2)</sup> Friedrich, B. I, S. 181.

<sup>3) &</sup>quot;War mehr Mann"....

<sup>4)</sup> Friedrich, B. I, S. 182.

соединённыя съ нею. Такого удара баварскіе ультрамонтане никакъ не ожидали, и поэтому очень пріуныли при такой для себя неудачь. Они поняли, что ихъ враги, умъренные католики, предстивителями которыхъ были въ данномъ случав Дальбергъ и Вессенбергъ, еще далеко не потеряли вліянія въ Германіи (какъ они сначала могли предполагать) и что, въ виду этого, имъ еще долго придётся вести съ ними усиленную борьбу. Но вмёстё съ тёмъ они поняли и то, что въ этой борьов имъ необходимо будетъ усвоить себв, по отношению къ своимъ противникамъ, особаго рода тактику, которая сводилась къ тому, чтобы при всякомъ удобномъ случай вліять на свътскія правительства германскихъ государствъ и склонять ихъ къ тому, чтобы они заключали съ римской куріей конкордаты по образцу Наполеоновскаго конкордата 1801 года. И вотъ баварскіе ультрамонтане, не теряя времени, начинають осуществлять эту свою мысль въ самой Баваріи. Благодаря ихъ проискамъ, весьма скоро переговоры баварскаго правительства съ Римомъ относительно конкордата принимаютъ довольно ръшительный обороть въ пользу ультрамонтанскаго дёла. Такъ, прежде всего въ Мюнхенъ водворяется папскій нунцій. Затемъ, вскоръ вследъ за симъ, заключается весьма выгодный для римской куріи конкордать, чего такъ давно желали ультрамонтанскіе представители Баваріи 1).

Въ то время, какъ ультрамонтанская партія такъ дѣятельно работала, для достиженія своихъ цѣлей и партія умѣренныхъ католиковъ не дремала. Если послѣдніе успѣхи ультрамонтанъ и оттѣснили ее довольно значительно на задній планъ на почвѣ политической борьбы съ своими противниками, однако у ней все еще оставалось въ распоряженіи очень сильное и дѣйствительное средство для противодѣйствія ультрамонтанскимъ прочикамъ. Это была наука (конечно, въ лучшемъ и слѣдовательно самомъ истинномъ значеніи этого слова). Стоя на строго научной почвѣ, умѣренные католики всегда могли разсчитывать на значительный успѣхъ своихъ литературныхъ протестовъ противъ незаконныхъ притязаній своихъ ультрамонтанскихъ противниковъ. Германія всегда была по преимуществу стра-

<sup>1)</sup> Ibidem, B. I, s. 186.

ною науки, и, слъдовательно, среди нъмецкаго общества, даже католическаго, всегда могли находиться люди, искренно сочувствующіе безпристрастному научному направленію школы умфренныхъ католиковъ. Въ то время однимъ изъ главныхъ центровъ, гдъ сосредоточивалось это направленіе, былъ Тюбингенскій университеть. Здёсь уже въ то время издавался извъстный журналь "Tubinger theologische Quartalschrift", программа котораго вполнъ соотвътствовала духу и направленію Дальберга, Вессенберга и подобныхъ имъ ревнителей относительной самостоятельности германской католической церкви. На страницахъ этого замвчательнаго журнала и началась теперь научно-литературная борьба этихъ лицъ съ ультрамонтанами. Для насъ, православныхъ, особенно интересно обратить внимание на характеръ этой борьбы. Она была, можно сказать, въ одно и то же время и оборонительною, и наступательною: оборонительною въ томъ смыслъ, что она нивла своею цвлію предупреждать католическое общество Германіи противъ все болье и болье охватывавшаго его ультрамонтанскаго духа и чрезъ это предохранять его нъкоторымъ образомъ отъ пагубнаго вліянія этого духа; а наступательною была она въ томъ смыслъ, что названный богословскій журналъ прямо обличалъ самихъ ультрамонтанъ въ невърности ихъ преданіямъ православной церкви, и обличалъ на основаніи несомнънныхъ данныхъ, почерпаемыхъ изъ церковной исторіи.

Въ двадцатыхъ годахъ настоящаго столътія сочиненія графа пе-Местра Du pape и De l'église gallicane произвели сильное обаяніе на многихъ католиковъ въ Германіи. Ревностные представители германской ультрамонтанской партіи не замедлили перевести на нъмецкій языкъ не только эти два сочиненія, но даже и Les soirées de St.-Pétersbourg, хотя въ этомъ послъднемъ сочиненіи не было, собственно, ничего такого, что имъло бы прямое отношеніе къ ультрамонтанскимъ доктринамъ. Такое преклоненіе извъстной части нъмецкаго общества предъфранцузскимъ ультрамонтанскимъ "пророкомъ" не замедлило вызвать на страницахъ тюбингенской Quartalschrift довольно важныя размышленія по поводу вопроса о папской власти вообще и, въ частности, о папской непогръщимости. Вотъ, что между прочимъ писалось здъсь объ этомъ вопросъ. "Ученіе ка-

"толической церкви заключается въ томъ, что Господь Інсусъ "Христосъ вручилъ выстую власть въ Церкви Петру и Апо-"столома, а после ихъ кончины, ихъ преемникама. Тамъ, где правительственная власть находится въ рукахъ цёлаго кол-"легіуна, таму ньту монархіи, хотя и должень быть одинь "человъкъ, который все сдерживалъ бы вмъстъ. Въ виду этого. "никогда не называли Цетра и его преемники монархомъ като-"пической церкви, но только средоточіему единства" 1). Эти слова потому осебенно замъчательны, что, хотя и принадлежать перу католика, однако прямо направлены противъ обычнаго гръха всъхъ почти католиковъ, а ультрамонтанъ по преимуществу,именно: противъ смъщенія въ представленіи о церкви понятія о духовномъ обществъ съ понятіемъ объ обществъ политическомъ. Авторъ категорически высказываетъ свое несочувствіе основной мысли теоріи де-Местра, что церковь есть монархія. Ему, очевидно, претить такое примънение къ чисто духовному обществу термина, заимствованнаго изъ области политической. Единственное наименованіе, которое можно, по его мижнію, примінить къ папі и къ римскому престолу, есть выраженіе "средоточіе единства". А это такого рода выраженіе, которое (взятое само по себѣ) довольно эластично по смыслу, и потому слишкомъ условно. Если оно и примънялось въ свое время по отношенію къ римской каоедр'в и къ пап'в со стороны н'вкоторыхъ отцевъ и учителей церкви, то, конечно, не въ смыслъ римско-католическомъ, т. е. будто папа есть намъстникъ невидимато Главы Церкви, Христа, но единственно въ томъ смысль, что римская церковь въ древности особенно славилась своимъ православіемъ, вследствіе чего часто являлась одною изъ первыхъ и главныхъ выразительницъ и защитницъ православнаго ученія 2). Хотя, какъ католикъ, авторъ разбирае-

<sup>1)</sup> Tübinger theologische Quartalschrift, Jahr. 1822, Heft 2.

<sup>2)</sup> Нельзя также сомпрваться и въ томъ, что, въ силу особеннаго значенія города Рима во всей имперія римской,—значеніе, которое, и съ возвышеніемъ Византін, далеко не вполиф утратилось,—на многихъ вселенскихъ соборахъ (особенно на VI-мъ, Халкидонскомъ) замътно особенное вліяніе римскихъ епископовъ. Но, признавая этотъ несомифиный историческій фактъ, вовсе нътъ надобности становиться папистомъ,—допускать мысль, будто папа выше собора и есть виднинй глава церкви. Единственно върний выводъ, какой можно сдълать изъ это-

мыхъ нами словъ, конечно, разумѣлъ подъ выражсніемъ "средоточіе единства" именно видимое главенство папы надъ церковію, однако нельзя не сказать, что весь тонъ его рѣчи относительно сущности папской власти довольно умѣренный. Эта умѣренность проглядываетъ особенно въ томъ, что онъ не одного ап. Петра называетъ носителемъ верховной власти въ церкви Христовой, но рядомъ съ нимъ ставитъ и всѣхъ другихъ апостоловъ. Далѣе, онъ не говоритъ, что эта власть перешла, по смерти ап. Петра и другихъ апостоловъ, къ одному римскому епископу, но вообще ко вслъмъ преемникамъ святыхъ апостоловъ. Однимъ словомъ, въ представленіи указаннаго тюбингенскаго богослова о церкви легко усмотрѣть нѣчто такое, что очень напоминаетъ наше, православное, понятіе о ней.

Еще интереснъе дальнъйшія слова его о томъ же предметъ. "Если де-Местръ", продолжаетъ онъ, "утверждаетъ, будто всв "католические и достойные этого имени писатели согласны въ "томъ, что правительство церковное есть монархическое, то "этимъ онъ доказываетъ только свое незнаніе католической ли-"тературы. Конечно, мы всё знаемъ, что во всякомъ органи-"зованномъ обществъ должна быть высшая инстанція, на кото-"рую не бываетъ, да и не можетъ быть никакой аппелляціи. Но подъ такою высшею инстанціею мы не разумвемъ непогрыши-"мости въ богословскомъ значении этого слова, о которой здёсь 1) "единственно идетъ ръчь. Относительно же высшей инстанціи "въ церкви, католические и достойные этого наименования пи-"сатели разсуждають следующимь образомь. Высшею инстан-"ціею въ церкви, на которую не можетъ быть болье аппелля-"ціи (Rückfrage),--инстанцією, которая судить и не можеть "быть судима, можетъ быть лишь та, которой Господь нашъ "Іисусъ Христосъ объщалъ Свое особенное содъйствіе, и ко-"торая непогръшима. Но эта возвышенная прерогатива непо-

го факта, —тотъ, что римскій епископъ всегда пользовался въ церкви особымъ уваженіемъ (быль, такъ сказать, primus inter pares), какъ святитель одной изъ древнъйшихъ апостольскихъ кабедръ, основанной притомъ двуми первоверховными Апостолами, и кромъ того, какъ предстоятель церкви столичнаго города всей общирной римской выперіи. — А римско-католическіе историки, дълая изъ указаннаго сейчасъ историческаго факта заключеніе, что папа всегда пользовался верховною властій во всей церкви, —впадаютъ въ ошибку поспъшнаго обобщенія.

<sup>1)</sup> Т. е. у де-Местра.

"грышимости (Untrüglichkeit), по ученію китолической церкви, "обътована и дарована не папъ, но всей совокупности (Ge-"sammtheit) пастырей церкви, руководимых Святым Духомг. "Вотъ почему католикъ имъетъ право аппеллировать на всякую "инстанцію, которая не обладаеть этой прерогативой, къ этой, "высшей, инстанціи 1)". Эти слова содержать въ себъ такое ясное православное ученіе о непогрѣшимости церкви, что, думается намъ, нътъ нужды ихъ особенно дополнять и изъяснять. Остается только подивиться, какъ могъ авторъ этихъ словъ оставаться въ лонъ римско-католической церкви. Нельзя не пожальть, что онъ не обратиль своихъ взоровъ къ православной восточной церкви, въ которой никогда не приписывалось ни одному епископу (взятому въ отдёльности отъ всей совокупности пастырей церкви вселенской) личной непогръшимости, какое бы высокое мъсто на іерархической лъстниць онъ ни занималь. Въ этой по истинъ канолической церкви никогда не могла появиться Беллярминовская и де-Местровская теорія о -папской непогрѣшимости...

Противъ въскихъ протестовъ и доводовъ тюбингенской Quartalschrift баварскіе ультрамонтане были пока, можно сказать, безсильны. Они пока не могли ни запретить изданія этого журнала, ни противупоставить его вліянію свое собственное литературное вліяніе. Въ то сравнительно раннее (по отношенію къ ультрамонтанскимъ успъхамъ въ Германіи) время новая германская ультрамонтанская партія еще не успъла настолько окръпнуть, чтобы тираннически налагать молчаніе на уста своихъ противниковъ, какъ она начала это делать черезъ несколько леть. Чтобы достигнуть такой всесильной власти, ей необходимо было предварительно привлечь въ свои ряды возможно большее число борцовъ изъ среды германскаго духовенства и, кромъ того, заручиться со стороны римской куріи, или, върнъе, со стороны іезуитовъ, върною и прочною поддержкою. Какъ постепенно пріобръла она то и другое, объ этомъ мы и будемъ теперь вести рѣчь.

Священникъ І. Арсеньевъ.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Tübinger theologische Quartalschrift, loco citato.

## ЗАМЪТКИ О ЦЕРКОВНОЙ ЖИЗНИ ЗА-ГРАНИЦЕЙ.

общежитія въ тюбингенскомъ университетъ.

Отъ описанія Тюбингенскаго университета и общихъ университетскихъ порядковъ 1) мы перейдемъ теперь къ описанію быта студентовъ. Такъ какъ насъ ближе всего интересуетъ вліяніе университетской среды на образованіе умственнаго и нравственнаго склада будущихъ членовъ инославнаго клира, то мы и сосредоточимъ свое вниманіе на жизни студентовъ теологовъ. Всѣ студенты теологи католическаго факультета и большая часть теологовъ протестантовъ пользуются готовымъ содержаніемъ въ общежитіяхъ, аналогичныхъ нашимъ духовнымъ академіямъ.

Учебно-воспитательная организація этихъ общежитій и будеть задачей предлагаемаго очерка.

Общежитіе католическое помѣщается въ старинномъ зданіи, извѣстномъ въ исторіи Тюбингенскаго университета подъ именемъ Collegium illustre. Много вѣковъ пронеслось надъ толстыми стѣнами коллегіи, надъ ея узорчатыми башенками, изящно вырисовывающимися на ярко-голубомъ фонѣ южно-германскаго неба; прохожій съ невольнымъ уваженіемъ посмотритъ на оригинальный остатокъ средневѣковаго творчества, устоявшій и подъ бурями реформаціи и въ эпоху тридцатилѣтей войны, когда огонь и мечъ прошли по цвѣтущимъ провинціямъ южно-германскихъ владѣтельныхъ князей.

<sup>1) &</sup>quot;Вфра и Разумъ", отъ 15 ноября 1892 г.

Collegium illustre-одно изъ любопытнъйшихъ средневъковыхъ учрежденій. Одинъ изъ актовъ 1559 года сохраниль идею, по которой выработалась организація коллегіи. "Поелику", гласитъ актъ, "необходимо вмъстъ съ службою церкви, представлять также храбрыхъ, опытныхъ и разумныхъ людей для охраненія добраго порядка, спокойствія и мира, для чего въ имперіи Римской назначались преимущественно благородныя сословія; а въ тоже время ежедневный опыть учить, что опытные и аккуратные люди появляются не сами собою, но должны быть потребнымъ образомъ воспитаны, то было заключено, дабы 20 благородныхъ юношей добраго разума, предназначенные своими родителями къ занятію науками, были снабжаемы особыми стипендіями" 1). По этой идет быль выработань подробный плань образованія юношей благороднаго происхожденія для государственной службы. 30 лёть съ лишнимъ прошли прежде, чёмъ приступили къ организаціи коллегіи. Въ 1592 году описанное зданіе было отстроено, освящено и открыто рядомъ блестящихъ празднествъ въ присутствіи герцога Вюртембергскаго Людвига и всёхъ его вассаловъ. Въ блистательную коллегію стеклась веселая дворянская молодежь съ своими феодальными гофмейстерами и слугами, съ своими рыцарскими привычками и наклонностями. Широкою волною покатилась жизнь золотой молодежи. Ихъ блистательная коллегія была падёлена всёми университетскими вольностями и привиллегіями, но была свободна отъ надзора университетскаго сената. Университетскія лекціи были для коллегіатовъ не обязательны. Имъ читали важнъйшія для нихъ науки спеціальные профессора. Въ циклѣ этихъ наукъ мы находимъ только римское, феодальное и государственное право, политику и новые языки; главное же внимание было обращено на изучение танцевъ, фехтования и верховой ъзды; эти обязательныя для коллегіатовъ занятія были ввёрены надзору и руководству особыхъ профессоровъ-спеціалистовъ. При такой постановкъ дъла ученыхъ коллегія, конечно, не выпускала, да и не въ этомъ была цёль этого своеобразнаго университетскаго пансіона; мы видёли, что по идеё, положенной въ

<sup>1)</sup> Въ извлечени у Klupfel'я. Geschichte Univer. Tubingen. Tub. 1849. S. 105.

основу организаціи коллегіи, оттуда должны были выходить практическіе дільцы, способные охранять добрый порядокъ, спокойствіе и миръ" въ государствъ. Едва ли достигалась коллегіей и эта цъль, когда главное вниманіе тамъ было обращено на танцы, фехтованіе и верховую ізду; коллегіаты отлично пользовались этой системой воспитанія и образованія. Весь vчебный курсъ убивали они на кавалькады, пиры, дуэли и т. п. рыцарскія упражненія; о наукъ не было и ръчи; зато очень много говорилось о томъ, что гораздо более свойственно рыцарямъ-кавалерамъ, чъмъ университетская наука: о красотъ бургерскихъ женъ и дочерей, достоинствахъ лошадей и собакъ, приключеніяхъ последней прогулки-набега на мирныя деревни, окружающія Тюбингенъ. Преданія о похожденіяхъ коллегіатовъ доселъ живутъ въ устахъ университетской молодежи; а университетское уложение о наказанияхъ въ свою очередь свидътельствуетъ о мърахъ обузданія развеселыхъ коллегіатовъ. Мы не будемъ следить за педагогическими пріемами обузданія неукротимыхъ средневъковыхъ баронетовъ, не станемъ передавать и легендъ объ ихъ похожденіяхъ. Замѣтимъ лишь одно: безобразія феодальной молодежи въ университетскомъ пансіон'в къ 1597 году дошли до того, что герцогъ Вюртембергскій лично явился въ Тюбингенъ, чтобы мѣрами военной строгости посократить нфсколько проявленія пылкаго темперамента своихъ будущихъ помощниковъ въ сохраненіи добраго порядка, мира и спокойствія среди подданныхъ герцогства Вюртембергскаго. Этотъ педагогическій пріємъ не имъль серьезныхъ последствій: репутація отчаянных кутиль сохранилась за коллегіатами вплоть до 30-лътней войны и не разъ вызывала справедливое негодованіе на непроизводительные расходы казенныхъ денегъ, ассигнуемыхъ на роскошное содержание коллегии. Конечно, богатые оплачивали свое содержание изъ собственныхъ коллегіаты средствъ: правительство гарантировало имъ лишь квартиру и профессоровъ; изъ 70 юношей, обитавшихъ въ коллегіи въ концѣ 16-го и въ началъ 17-го въка, едва ли 20 пользовались полнымъ содержаніемъ правительства, но и на эти 20 человъкъ выходило не мало денегъ. При тогдашней дешевизнъ жизненныхъ припасовъ ежедневный скромный объдъ коллегіата стоилъ 1 гульденъ 52 крейцера, т. е. 91 копъйку золотомъ.

Если при современной дороговизнъ жизни въ Германіи состоятельный студентъ считаетъ совершенно достаточнымъ тратить на свой объдъ 50-60 коп. зол., то какой же столь предлагался коллегіатамъ за сумму почти вдвое большую сейчасъ названной и при цёнё на жизненные припасы, болёе чёмъ втрое низшей чёмъ настоящая. Сообразно обёду устраивался и весь жизненный комфорть коллегіатовъ. Ихъ пом'ященія были не только удобны, но и изящны. Остатки этого изящества сохранились до сего времени. Зданіе коллегіи представляеть собою большой четыреугольникъ съ пустою серединою. Эта середина занята дворикомъ, обрамленнымъ крытой галлереей: витыя колонки и стрёльчатые своды напоминають о лучшихъ временахъ господства готическаго стиля. Въ углу двора стоитъ колодезь, украшенный изваннемъ Христа. Глубокимъ миромъ дышеть вся эта обстановка, кажется, что глухой четыреугольникъ коллегіи не пропускаетъ сюда ни шума, ни суеты витшняго міра, ревниво охраняя покой, необходимый для занятій современныхъ обитателей коллегіи.

Намъ осталось сказать нъсколько словъ объ администраціи коллегін. Изъ предыдущаго видно уже, что вліяніе администраціи на жизнь и нравы коллегіатовъ было ничтожно: юноши жили, какъ хотъли, дълали, что имъ нравилось, не смотря на статуты и лицъ, призванныхъ заботиться объ ихъ исполненіи. Естественно, что и намъ пришлось отложить речь объ администраціи къ концу. Во главѣ коллегіи стоялъ директоръ; его обязанностью было наблюдение за хозяйствомъ коллегии и правами коллегіатовъ. Въ исполненіи хозяйственныхъ заботъ ему помогали фомумасы 1), а въ дълъ нравственнаго воспитанія и ученаго образованія-репетенты и, конечно, профессора. Директоръ коллегіи былъ лицомъ очень значительнымъ и обыкновенно съ хорошими свётскими связями. Благодаря этимъ связямъ, онъ имълъ возможность противиться даже такимъ сильнымъ корпораціямъ, какъ университетскій сенатъ. Точкой соприкосновенія коллегіи съ сенатомъ быль вопросъ о назначеніи профессоровь въ коллегію. Исторія не указываеть ни

<sup>1)</sup> Начто среднее между смотрителемъ зданія и экономомъ.

одного случая, когда бы сенатъ провелъ кандидатуру своего избранника; обыкновенно мъсто занималъ тотъ, кого избралъ директоръ коллегіи.

30-лътняя (1618—1648 г.) война, разорившая южно-германскія провинціи, превратила студентовъ въ солдать и блистательная коллегія опустъла.

Война пощадила зданіе коллегіи и, когда наступили мирныя времена, коллегія снова наполнилась блестящею молодежью изъ вюртембергскихъ и заграничныхъ дворянъ. Неумолимое времи наложило свою руку и на феодальный строй государственной жизни. Съ паденіемъ феодализма исчезла и феодальная распущенность коллегіи, наступила эпоха, когда положеніе въ обществъ и государственная служба обусловливалась не происхожденіемъ лица, а его знаніями и личными талантами, когда способные и трудолюбивые бюргеры успъшно конкурировали съ дворянами. Исторія постепеннаго проникновенія въ общественное сознаніе этихъ идей и есть внутренняя исторія разложенія блистательной коллегіи. Вивств съ твиъ истинные принципы въротерпимости постепенно овладъвали общественнымъ сознаніемъ и къ концу 18-го віжа антагонизмъ между католичествомъ и протестантствомъ утратилъ свою остроту; правительства южно-нёмецкихъ провинцій признали право на существованіе католиковъ среди населенія; эти два историческія теченія постепенно подготовили переходъ блистательной коллегіи, учрежденія чисто аристократическаго, въ смішанный, по самому существу дъла и болъе демократическій католическій конвиктъ.

Въ 1816 году Вюртембергское правительство основало общежитіе для студентовъ-теологовъ католическаго факультета и отдало этому общежитію зданіе распавшейся блистательной коллегіи.

Организація конвикта напоминаєть собою организацію коллегіи: ближайшій надзорь за питомцами конвикта ввёренъ директору конвикта; но власть его значительно сокращена университетскимъ сенатомъ, которому и принадлежить высшее руководство научной подготовкой питомцевъ конвикта. Но зато католическіе патеры умёють выбрать директоромъ такого человъка, который, не смотря на узкія прерогативы своей прямой власти, умъетъ завоевать такое уваженіе студентовъ, что становится ихъ дъйствительнымъ руководителемъ, авторитетнымъ совътникомъ и уважаемымъ начальникомъ.

Какъ въ старинной коллегіи, такъ и въ современномъ конвиктъ ближайшими сотрудниками директора являются репетенты; ихъ роль всего яснъе обрисовывается способомъ ихъ размъщенія въ зданіи: между каждыми двумя комнатами студентовъ помъщается комната репетента. При такомъ близкомъ сосъдствъ репетентъ, конечно, знаетъ все, касающееся студентовъ, занимающихъ двъ сосъднія съ его жилищемъ комнаты. Ближайшая обязанность репетента провърять еженедъльно успъхи своихъ сосъдей по университетскимъ наукамъ.

Директоръ и репетенты избираются изъ людей извъстныхъ своими педагогическими талантами. Образовательный цензъ не имъетъ значенія при этомъ избраніи. Теперепіній директоръ конвикта не имъетъ даже докторской степени; большинство репетентовъ, его сотрудниковъ, также, нъкоторые, правда, готовятся докторировать и пользуются своей службой въ конвиктъ, какъ средствомъ для подготовки къ профессорской карьеръ, но такихъ немного.

Хозяйственная часть конвикта лежить на фамумасахъ, а кухней завъдують сестры католической монашеской общины. Это считается ихъ послушаніемъ.

Въ довершение сходства конвикта съ коллегией мы укажемъ и на то, что конвиктерамъ такъже, какъ и коллегитамъ, лекции читаются въ самомъ здании конвикта профессорами богословия.

При такомъ близкомъ сходствъ внъшнемъ особенно ръзко выдъляется внутреннее различіе между коллегіей и конвиктомъ. Коллегіаты были распущенной феодальной молодежью, конвиктеры—полумонахи; для коллегіатовъ университетъ и его наука были непріятнымъ искусомъ, который они должны были выдержать, чтобы занять по праву рожденія принадлежащее имъ мъсто на болье или менье высокихъ ступеняхъ государственной іерархіи; для конвиктеровъ—университетъ есть источникъ той умственной силы, которая была необходима имъ для

борьбы за сущиствованіе, той нравственной мощи, при которой только и возможно д'яйствовать въ обществ и занять въ немъ прочное и почтенное м'ясто. Въ коллегіи царила необузданная феодальная веселость, конвиктъ производилъ впечатлёніе уединеннаго монастыря, гд суровый аскетизмъ замёненъ не менте суровымъ прилежаніемъ, гд всенощное бд ніе молитвенное уступило м'ясто тяжелому и серьезному труду учебному, иногда продолжающемуся отъ вечерней до утренней зари.

Прилежание конвиктеровъ удивительное. Въ 5 часовъ утра лътомъ и получасомъ позже зимой юные богословы на ногахъ. День начинается мессой. При конвиктъ двъ церкви: домовая въ самомъ зданіи и отдёльная въ саду. Та и другая-образецъ чистоты, скромности и въ тоже время необыкновеннаго изящества. Особенно хороша церковь въ саду. Строгая выдержанная готическая архитектура зданія невольно очаровываетъ зрителя. Стръльчатыя окна, ръзныя башенки, съ тонкими шпицами, остроконечная кровля-все это ясно выражаетъ основную идею готической постройки-выше, къ небу, дальше отъ земли, туда въ голубую лазурь, гдв горитъ светъ немерцающій, гдъ царитъ миръ, благодать и любовь... Прекрасна церковь по внъшности, цвътетъ и благоухаетъ все, ее окружающее. Ръдкія растенія наполняють садикь; роскошная тропическая флора, бережно охраняемая въ теплицахъ отъ зимняго холода и осеннихъ тумановъ, летомъ и весною окружаетъ своею свъжею зеленью сфрый песчанникъ церковной постройки; розы и лиліи, левкой, резеда и фіалки разбросаны по разнымъ уголкамъ въ причудливыхъ сочетаніяхъ; маленькій фонтанъ, украшенный изваяніемъ ангела, распространяетъ влагу и своимъ однообразнымъ мелодичнымъ журчаніемъ навъваетъ мечтательное настроеніе. Это настроеніе, невольно охватывающее душу при входъ въ садъ, усиливается, когда входишь въ самую церковь. Громадныя и многочисленныя окна пропускаютъ слабый, таинственный свётъ. Причудливыя разноцветныя фигуры на стеклахъ какъ-то особенно настраиваютъ чувство и всображеніе. При входъ видишь великольпный алтарь, на 10 ступеней возвышающійся надъ поломъ. Изваяніе Мадонны въ пурпурів съ золотой короной на головъ и съ омофоромъ въ рукахъ вънчаетъ престолъ, уставленный свътильниками, укрытый драгоцънною, богато украшенной тканью. Главный престолъ помъщается въ особой пирамидальной нишъ, которая снаружи оканчивается высокою ръзною башней, а внутри замыкается разноцвътной розеткой, выръзанной изъ камия такъ тонко, что снизу она представляется кружевною. Отъ ступеней алтаря къ входнымъ дверямъ идутъ 2 ряда прямыхъ колоннъ; онъ образуютъ средній нефъ храма и два боковыхъ. Средній нефъ занятъ скамьями для молящихся, боковые—малыми алтарями и исповъдальнями; стъна противъ главнаго алтаря, надъ входными дверями занята хорами, гдъ помъщается органъ. Живописи на стънахъ нътъ, да и негдъ ей быть, такъ какъ въ боковыхъ нефахъ простънки заняты алтарями, а потолокъ сводчатый, при чемъ малозакругленные своды сходятся подъ острымъ угломъ. Эти своды украшены тонкой лъпною работою.

Ствиная живопись до некоторой степени возмещается живописью по стеклу на окнахъ. Православному глазу, привыкшему къ строгимъ очертаніямъ иконъ византійскаго склада, или къ благоговъйному художественному письму, которое наши старообрядцы называють фряжскимь, живопись на стекль, сдьланная католическими мастерами, представляется странною, даже болъе, причудливою и неблаговидною. Пестрота и яркость красокъ, слишкомъ мірской складъ лицъ, странныя позы изображенныхъ святыхъ-все это заставляетъ видъть въ живописи на стеклъ не икону, а простое украшеніе, разсчитанное на эффектный полумракъ въ церкви, будто бы располагающій къ молитвенному настроенію. Можеть быть католикь, привыкшій къ своему ритуалу, воспитавшійся въ извістной религіозной атмосферъ и найдетъ въ такомъ храмъ источникъ молитвеннаго настроенія, но не думаю, чтобы челов вку православному удалось испытать побужденіе къ молитей въ такомъ храми. Въ путешествіяхъ русскихъ православныхъ людей по западу Европы часто приходится читать восторженныя описанія церковной архитектуры, изліянія чувствъ, какъ будто бы религіозныхъ, навъянныхъ этой архитектурой. Восхищаются архитектурой собора св. Стефана въ Вѣнѣ, соборомъ св. Вита въ Прагъ, Ульмскимъ канедральнымъ соборомъ, соборомъ Богоматери

въ Парижъ; восхищенія переходять всякую мъру, когда путешественникъ доберется до Милана, Флоренціи и Рима. Восклицаніямъ конца нѣтъ, религіозное чувство, повидимому, достигаетъ высшей степени. Меня всегда поражала эта особенность русскаго путешественника за рубежомъ. Богъ привелъ повидать самому, если не всё знаменитыя зданія западнаго міра, то большую ихъ часть. И что же? Изумительно искусство зодчаго, поставившаго своей задачей одухотворить камень и заставить его говорить человъку о стремленіи въ высь, въ надзвъздные міры; ръзная воздушная готическая архитектура дъйствительно поражаетъ умъ, навъваетъ на душу томительное желаніе отръшиться отъ матеріальнаго, такъ сказать, утснчиться до полубезплотности готической колокольни, сквозь фестоны которой глядить голубое небо... Этоть архитектурный парадоксъ налагаетъ какую то цёпь на умъ и скоре тяготитъ душу напоминаніемъ о мистическомъ аскетизмѣ вдохновеннаго архитектора, чёмъ возбуждаетъ живое и деятельное религіозное настроеніе въ сердцъ. Меня удивляеть способность нъкорыхъ путешественниковъ до такой степени отръшиться отъ всего своего, народнаго, до такой степени преклониться предъ чуждой архитектурной загадкой, долженствующей воплощать въ себъ какую то непонятную религіозную мысль, чтобы настроить себя на живое религіозное чувство; мнв кажется, что эти путешественники, да простять они мив, беруть всегда тономъ выше и пишутъ не о томъ, что они думали и чувствовали предъ какимъ-либо зданіемъ, а о томъ, что они должны были подумать и почувствовать, созерцая произведение искусства, всеми прославленное и превознесенное. Избави меня Богъ умалять красоты такихъ архитектурныхъ чудесъ, какъ соборъ св. Стефана въ Вънъ, или соборъ въ Ульмъ; я не говорю о нихъ. какъ о художественныхъ произведеніяхъ; но эти знаменитыя зданія, увы, загадка для русскаго прагославнаго челов'яка и въ его религіозномъ чувстві не найдется отголоска на впечатлівніе, которое онъ вынесеть отъ готическаго храма. Да и не для одного русскаго это такъ; для людей, которые суть плоть отъ плоти и кость отъ костей знаменитаго поколенія, создавшаго знаменитые храмы, нужны комментаторы въ родъ Гюго,

чтобы понять идею, заложенную въ эти архитектурныя загадки <sup>1</sup>). Покойный Ренанъ, признанный крупнымъ эстетикомъ, назвалъ готическую колокольню своей родной деревни архитектурнымъ парадоксомъ. Гдѣ же русскому человѣку, выросшему совершенно въ иной религіозной атмосферѣ, на совершенно непохожихъ архитектурныхъ образцахъ, найдти въ своемъ сердцѣ отзвукъ, чтобы наполнять цѣлыя страницы изліяніями религіозныхъ чувствъ по поводу разныхъ диковинокъ западной Европы, когда и у себя, то на родинѣ часто нужны громы небесные, чтобы разбудить дремлющее сердце и обратить его на высокія истины религіи.

Но обратимся къ конвикту. Юные богословы усердно посъщають церковь не только въ обязательные часы утренняго богослуженія, но и среди дня. Много разъ приходилось мнъ заставать стройную юношескую фигуру, облеченную въ опрятный черный сюртукъ католическаго теолога, кольнопреклоненной въ таинственномъ полумракъ тюбингенской церкви. Часто слышаль я звуки органа, несущіеся изъ домовой каплички конвикта. Два слова объ этой каплицъ. Небольшая комната съ однимъ алтаремъ и маленькимъ, но звучнымъ и прекраснымъ органомъ, свётлая и идеально-чистая, напомнила мнв далекую церковь воспитавшей меня академіи; старинный складъ комнаты, южное положение алтаря, раманскаго стиля окна-все это такъ напоминало мив родную школу, что я частенько заглядываль въ капличку и подъ звуки хоралла палестрины, который обыкновенно разыгрывался въ эти часы поклонниками великаго итальянца, уносился мыслію къ иному храму, къ инымъ стѣнамъ и людямъ 2).

Утренняя месса продолжается до 6 часовъ. До 7—легкій завтракъ изъ кофе, булки, масла и меда. Въ 7—звонокъ призываетъ студента въ аудиторію. Аудиторій въ конвиктѣ 5. Всѣ онѣ похожи одна на другую и на всякія другія аудиторіи. До 12 часовъ лекціи. Въ 12—обѣдъ и студентъ конвикта свобо-



<sup>1)</sup> Описаніе собора Парижской Богоматери въ романт Notre Dame de Paris.

<sup>2)</sup> Въ церкви М—ской академіи до прошлаго года алтарь быль обращень къ югу; теперь церковь перестроена.

денъ отъ обязательныхъ лекцій. Різдко профессора конвикта назначаютъ для своихъ слушателей послъобъденные часы; но вмъсто лекціи на эти часы падають занятія въ семинаріяхъ, т. е. практическое изученіе какого нибудь пастырскаго искусства, въ родъ проповъди, бесъды внъ богослужебной, разговора, имъющаго миссіонерскую, или апологетичскую цель. Здесь уже теряется каоедральный характеръ преподаванія, лекцію замізняетъ діалогъ, диспутъ, ръчь съ канедры студента подъ наблюденіемъ профессора. Обстановка богословскихъ семинарій довольно любопытна, и я нъсколько остановлюсь на ней. Когда я въ первый разъ пришелъ на семинарскія занятія, то быль совершенно изумленъ незнакомой миъ картиной. Студенты сидъли группами и вели оживленный разговоръ. Пришелъ профессоръ и картина не измѣнилась; всѣ остались на мѣстахъ, привътствовавъ профессора обычнымъ порядкомъ. Каеедру занялъ одинъ изъ студентовъ и произнесъ ръчь по поводу предстоявшаго тогда праздника 100-летняго юбилея со дня рожденія знаменитаго тюбингенскаго профессора Баура. Нечего и говорить, что ученыя воззренія Баура подверглись критикъ не столько основательной, сколько задорной. Но личность Баура была представлена очень симпатичной и рука юнаго критика, наносившая полудетскіе удары его возгреніямь, приветствовала почтеннаго профессора, какъ добраго, гуманнаго человъка, истиннаго труженика начки, смелаго и открытаго провозвестника тъхъ идей, истинность которыхъ онъ позналъ путемъ долгаго и труднаго кабинетнаго изследованія. Речь кончилась, начались дебаты. Какъ я и ожидалъ, напали на оратора главнымъ образомъ за вторую часть его ръчи, выкапывая изъ прошлаго профессора разныя черты, которыя могли бы запачкать нравственный обликъ крупнаго ученаго. Профессоръ руководилъ преніями и поддерживаль аргументацію мысли, которой сочувствоваль, выводиль запутавшагося оппонента на върную дорогу, указывалъ и оратору лучшіе пріемы защиты. Я не привожу содержанія дебатовъ теперь: въ свое время будетъ рѣчь о праздникъ, который былъ данъ университетомъ въ честь Баура; это съ одной стороны; съ другой-въ семинаріи преслідуется не столько содержательность возраженія, сколько формальная

и діалектическая его тонкость и изящество. Въ обстановкъ занятій семинаріи меня поразила полная свобода мивнія; люди, не стъсняясь, высказывали все, что они думали по обсуждаемому вопросу, лишь бы суметь доказать свою мысль. Профессоръ резюмировалъ дебаты, сдёлалъ замёчанія о внёшней сторонъ ръчи, о манерахъ оратора, заставилъ его тутъ же примънить къ дълу практическія замьчанія о дикціи и манерахъ на каоедръ, сдълалъ нъсколько замъчаній оппонентамъ и занятія окончились. Насколько сильно вліяніе семинаріи на умственный ростъ воспитанника, судить очень трудно; но несомивно, что семинарія пріучасть воспитанника владеть словомъ въ обществъ, держать себя съ достоинствомъ на канедръ и говорить такъ, что мысль усиливается и оттъняется дикціей, производить более живое впечатленіе, когда выслушивается, чъмъ когда прочитывается. Если обращено очень строгое вниманіе на дикцію въ семинаріи, преслідующей боліве апологетическія, чёмъ проповёдническія цёли, то въ спеціально-проповъднической семинаріи вся цъль профессора заключается въ ораторскомъ образованіи своихъ слушателей. Тамъ нётъ мёста дебатамъ: проповъдь по идеъ-слово Божіе, которое надо воспринять вірою; зато тамъ каждое движеніе проповідника подвергается критикъ и обсужденію, каждый его жесть, каждый акценть внимательно провъряется профессоромь и немедленно исправляется въ случав надобности. Тяжелую школу проповъдническаго искусства проходить студенть теологь и плавной, будто изъ души льющейся рвчи католическаго патера предшествуетъ такая дрессировка, какой позавидывали бы древніе и современные любители декламаторскаго искусства. Трудъ увѣнчивается успѣхомъ: въ любой церкви южной Германіи посѣтитель найдетъ превосходно владъющаго словомъ священника.

Если студентъ конвикта свободенъ отъ занятій въ семинаріи, онъ посъщаетъ лекціи другихъ факультетовъ; конвиктъ гарантируетъ ему плату за лекціи всъмъ профессорамъ, кромъ профессоровъ, читающихъ науки государственныя. Но запрещенный плодъ сладокъ: аудиторіи лучшихъ тюбингенскихъ камералистовъ усердно посъщаются теологами и протестантами и католиками. Конвиктъ поощряетъ особенно занятія филологіей и потому большинство студентовъ-конвиктеровъ слушають лекцін филологовъ и даже посёщають ихъ семинаріи, гдё упражняются въ комментированіи классиковъ и некоторыхъ средневъковыхъ писателей. Нъмецкій гимназисть отлично подготовленъ къ филологическимъ занятіямъ. Я сужу объ этомъ по лекціямъ, которыя мив пришлось слушать на богословскомъ факультеть: цитаты отцевъ церкви въ потребныхъ случаяхъ приводятся профессорами въ оригиналахъ и я ни разу не замътилъ замъщательства отъ такой довърчивости профессора къ способности студента сразу схватить мысль цитуемаго автора. При такихъ широкихъ познанівхъ въ классическихъ языкахъ, занятія въ семинаріяхъ пріобрітають совершенно особый складъ: тамъ изучается не грамматическая или синтаксическая сторона какого-либо классика; тамъ профессоръ требуетъ отъ студента критическаго отношенія къ тексту классика, вводитъ его въ таинственную и запутанную область историко-археологическихъ изследованій; эти изследованія проливають светь на судьбу сочиненій изучаемаго классика, учать студента различать достоинства изданій классических писателей-словомъ вооружають студента исправнымь критическимь аппаратомь, благодаря которому онъ можеть быть застраховань отъ промаховъ въ цитаціи и комментированіи спорныхъ мість въ классическихъ произведеніяхъ. Не забывають въ семинаріяхъ и эстетику: профессорь изъясняетъ красоты писателя, насколько, конечно, можно уяснить эту сторону литературнаго произведенія. въ большинствъ случаевъ недоступную для ученаго анализа и требующую отъ читателя особыхъ эстетическихъ способностей.

Такъ переходитъ студентъ съ лекціи въ семинарію, съ семинаріи снова на лекцію, отъ апологетики и догматики къ исторіи соціальныхъ системъ, отъ проповѣди и манеры проповѣдника къ тонкимъ ученымъ комментаріямъ Гомера и Цицерона. Его день наполненъ тяжелымъ трудомъ: 4—5 лекцій утромъ, семинарія и 2—3 лекціи послѣ обѣда. Наконецъ университетскій колоколъ прозвонилъ 7 часовъ и дневной трудъ оконченъ. Вечеромъ у студента снова занятія: ему необходимо просмотрѣть записи обязательныхъ лекцій, чтобы имѣть воз-

можность въ установленный день дать отчетъ репетенту о ходь своихъ занятій за недьлю. Въ 9 часовъ-общій ужинъ, общая молитва въ церкви и въ конвиктъ воцаряется тьма и тишина; по закону студенты обязаны быть въ дортуарахъ. Но не строго соблюдается этотъ законъ; тамъ и здёсь мелькнетъ свътильникъ трудолюбиваго студента, который урываетъ часъ или два отъ сна, чтобы позаняться надъ чёмъ либо, его особенно интересующимъ. Онъ можетъ пользоваться хорошей библіотекой и въ рабочихъ комнатахъ студентовъ мив приходилось видать цёлыя полки, наполненныя книгами. Нёсколько словъ о рабочихъ комнатахъ. Каждая комната разсчитана на 5-6 человъкъ; каждому предоставленъ особый пюпитръ, съ помъщениемъ для книгъ и бумагъ. Этотъ пюпитръ-особенность студенческой обстановки; безъ него не обходится ни одна квартира, будь она богатаго барона или бъдняка бюргера. Пюпитръ похожъ на старинное бюро, которое теперь можно встрътить развъ въ старомъ помъщичьемъ домъ; высота пюпитра принаровлена къ тому, чтобы писать на немъ стоя; покатая доска откидная и, открывъ ее, студентъ можетъ удобно присъсть; между ножками помъщаются ящики вверху, полки внизу; подъ откидной крышкой устроенъ маленькій шкафъ для мелкихъ вещей и бумагь; аккуратный нёмець умёсть пользоваться мёстомъ: въ этомъ пюпитръ-цълая кладовая студенческаго багажа. По ствнамъ рабочей комнаты разввшаны полки для книгь; гравюры историческаго и религіознаго содержанія дополняють обстановку; чистота и порядокь совершенно оправдывають сложившееся у насъ понятіе о німецкой аккуратности. При конвиктъ-спеціальная библіотека, которой я не видаль, такъ какъ не имълъ права пользоваться ея книгами; за то я охотно пользовался въ промежуткахъ между лекціями роскошной читальней, куда любезно пригласиль меня распорядитель студентъ; тамъ собраны почти всв нвмецкія газеты, лучшія французскія, англійскія, голландскія и другія; туда выписываются еженедвльныя и ежемвсячныя изданія, тамъ собраны географическія карты, разные энциклопедическіе словари, справочныя изданія, каталоги общей университетской библіотеки, даже путеводители знаменитаго Bedeker'a.

Спальни студентовъ по комфорту соотвътствуютъ рабочимъ комнатамъ. У каждаго отдъльный альковъ, снабженный чистой и удобной постелью. Кромъ постелей въ спальнъ запрещено ставить что либо. Для этого есть спеціальныя гардеробныя комнаты, гдъ каждый студентъ располагаетъ отдъльнымъ шкафомъ и ящиками.

Въ общемъ конвиктъ производитъ прекрасное впечатлѣніе. Замѣтна серьезная заботливость о студентахъ; ихъ снабжаютъ не только всѣмъ необходимымъ, но стараются дать возможный комфортъ, снабдить не только полезными, но и изящными вещами. Студентъ—конвиктеръ джентельменъ по одеждѣ. Изящный черный костюмъ, безукоризненное бѣлье, цилиндръ и перчатки—вотъ его выходной нарядъ. У себя въ конвиктѣ онъ одѣтъ проще, но безукоризненно чисто.

Конченъ университетскій курсъ; прошли 3-4 года подъ надзоромъ опытнаго педагога и хорошихъ репетентовъ. Куда же идетъ изъ своего изящнаго и комфортабельнаго конвикта юноша, окончившій полный высшій богословскій курсъ, выдресированный въ семинаріяхъ, вооруженный филологическими и многими другими познаніями? Кто какъ; дороги разныя. Для нъкоторыхъ-изучение специальности въ другомъ университетъ, гдъ канедру этой спеціальности занимаетъ профессоръ, составившій себъ имя въ наукъ; это избранные люди, которыхъ конвиктъ готовитъ на университетскую каоедру. и которымъ онъ гарантируетъ безбъдное существование на свободъ гдъ нибудь въ Лейпцигъ, или Гейдельбергъ, смотря по обстоятельствамъ; своими знаніями и талантомъ онъ заплатить конвикту за его попеченія, когда сдасть нужный государственный экзамень и съ званіемъ профессора и доктора своей науки займеть канедру тамъ, гдъ прошли его лучшіе юные годы. Не много такихъ избранниковъ, какъ немного лицъ, запечатленныхъ талантомъ; для большинства дорога изъ Тюбингена лежитъ въ Ротембургъ, изъ университетскаго конвикта въ спеціальную католическую семинарію. Это последняя школа для католическаго патера, где ему предстоитъ пройти последній искусъ, где ему дается окончательное пастырское образованіе. Семинарія въ Ротенбургь меня очень интересовала, но проникнуть туда оказалось невоз-

можнымъ. У меня была рекомендація къ самому Гефеле, знаменитому своими трудами по исторіи вселенскихъ соборовъ, и высшему начальнику семинаріи, но я не могъ ею воспользоваться, такъ какъ Гефеле вывхалъ изъ Ротембурга, а безъ него меня не допустили въ семинарію. Пришлось ограничиться тѣмъ, что я узпаль о семинаріи въ Тюбингень. Курсь семинаріи двухьгодичный. Въ теченіи этихъ двухъ льтъ студенты последовательно возводятся въ иподіаконы, діаконы и священники; они практически, подъ руководствомъ опытныхъ советниковъ, изучаютъ ритуалъ, искусство исповъди, проповъдничество; образъ жизни строгій, почти монашескій. О лекціяхъ я ничего не могъ узнать обстоятельно. Надежныхъ воспитанниковъ изъ семинаріи выпускають на должности помощниковь къ опытнымъ священникамъ и тамъ они уже отправляютъ свои пастырскія обязанности. Въ этихъ выпускахъ тюбингенскихъ студентовъ замъчается характерная тенденція: обыкновенно семинариста ожидаетъ должность помощника у такого священника, который посвящаеть свои силы дёлу внутренней миссіи, т. е. распространенію христіанства въ низшихъ слояхъ общества, среди пролетаріата большихъ промышленныхъ городовъ. Католическое духовенство поставило своей задачей противодъйствовать дъломъ проповъди разрушительной соціалистической пропаганды, которая не стесняется средствами, чтобы доставить торжество своимъ идеямъ. Патеры и ихъ викаріи надъются, что ръзкая соціальная теорія о безобразномъ неравенствъ въ матеріальныхъ средствахъ, радикальныя мъры, предлагаемыя крайними сторонниками Бебеля къ уничтоженію тяжкаго гнета капитала надъ трудомъ, потеряетъ значительную часть приверженцевъ, если таковымъ будутъ внушены здравыя христіанскія понятія и твердыя правила нравственности; и вотъ юные питомцы семинаріи прямо со школьной скамьи идутъ въ низшіе слои общества, столь же невъжественные въ христіанствъ, какъ и общество чернокожихъ Занзибарскаго берега, но страдающіе отъ извъстнаго соціальнаго порядка, едва ли менъе, чъмъ чернокожие отъ тропическаго солнца и желтыхъ лихорадокъ. Тяжелая школа предшествуетъ тяжелой карьеръ.

Не мудрено, что такая карьера въ состояніи испугать и смъ-

лаго человъка, особенно при томъ одиночествъ, на которое обреченъ служитель католической церкви. Не ръдко поэтому встръчаются случаи, когда питомецъ конвикта бъжитъ изъ духовнаго званія и предпочитаетъ внести довольно солидную сумму за свое образованіе и содержаніе 1), чъмъ посвящать жизнь свою на служеніе церкви, которое лишаетъ его законныхъ человъческихъ радостей, обрекаетъ на борьбу съ соціальными явленіями при весьма сомнительныхъ шансахъ на успъхъ.

Одинъ изъ моихъ знакомыхъ конвиктеровъ особенно усердно занимался филологіей; когда я спросиль его, какое употребленіе сділаеть онь изъ своихъ занятій, то онь мий отвітиль: "сдамъ экзаменъ на профессора и добьюсь мъста въ гимназіи". Я указаль ему на попавшуюся мив какь то въ газетахъ статистику молодыхъ людей, сдавшихъ государственный экзаменъ; по этой статистикъ оказывается, что изъ 100 лицъ, получившихъ профессорские дипломы, едва 4-5 находятъ себъ мъсто въ гимназіи. "Ничего не значить", смёло замётиль юноша, "я владъю перомъ, языками, умъю говорить; если въ Германіи не найду мъста, уъду въ Англію корреспондентомъ католической газеты; въ этомъ очень нуждаются". Изъ разспросовъ старшихъ студентовъ конвикта, я узналъ, что многіе изъ нихъ подготовляются къ свободной профессіи литератора "на случай увлеченія", какъ полушутя, полусерьезно объясниль мнѣ репетенть. Такія лица очень охотно посъщають лекціи профессоровъ-камералистовъ. Здёсь разъяснилась для меня до нёкоторой степени особенность постановленій конвикта: выше я сказалъ, что конвиктъ гарантируетъ своимъ питомцамъ плату за всв лекціи, которыя они слушають внв конвикта, кромв лекцій по государственнымъ наукамъ; въ то же время юнаго служителя католической церкви не ръдко ждеть миссіонерская служба среди городскаго пролетаріата, соціальное положеніе котораго онъ долженъ внимательно изучить, чтобы умъть разъяснить своей будущей паствъ всю опасность увлеченія радикаль.



<sup>1)</sup> Я не сумъль достать оффиціальных в отчетовь о суммахь, вссигнуемых на содержаніе конвиктера; говорить, что эта сумма превышаеть 600 марокь (200 р. золот.) на кажлаго воспитанника въ семинарін; одинъ изъ студентовъ сказаль миѣ, что его содержаніе конвикту стоить около 1000 марокь въ семестръ.

ными воззрѣніями вождей подобныхъ Бебелю. Исключеніе камеральныхъ наукъ изъ диплома студента-конвиктера, будущаго борца противъ соціализма, только и можно объяснить себъ тъмъ, что конвиктъ опасается тъхъ знаній и той подготовки къ жизни, которую студенть найдеть на лекціяхь профессоровь-камералистовь и предпочитаетъ, чтобы будущіе пастыри знакомились съ соціальными явленіями прямо въ своей практической діятельности, лишь-бы они не увлекались возможностью подготовить себя къ какой-либо свободной профессіи и эмансипироваться отъ карьеры, къ которой готовить ихъ конвикть. Конвиктъ особенно боится въ этомъ случат за людей съ проблесками чисто-литературнаго таланта. Студенть, обладающій такимъ талантомъ, при изученіи современнаго соціальнаго строя Германіи, попадаеть въ опасность серьезно увлечься, напримёръ, перспективой литературно-политической дъятельности и забыть о томъ, къ чему готовить его конвиктъ. Но директоръ и репетенты конвикта не дремлютъ и во время умфютъ удержать у себя того, кфмъ они особенно дорожать; ихъ бдительность въ данномъ случать возбуждается неръдко встръчающимися въ Тюбингенъ случаями, когда студентъ бросаетъ разъ избранный факультетъ, подъ вліяніемъ увлеченія политическими идеями. Одинъ изъ моихъ близкихъ знакомыхъ по Тюбингену почти докторъ филологіи (ему оставалось сдать три устныхъ эквамена, сочинение было подано, одобрено и даже премировано) бросилъ свою германистику и. не дождавшись экзамена, принялъ предложение одной Мюнхенской газеты и ужхаль ея политическимь корреспондентомь въ Лондонъ. На прощальномъ вечеръ, который онъ давалъ своимъ друзьямъ передъ отъёздомъ, онъ прямо объяснилъ, что лекцін камералистовъ единственная причина его бъгства изъ Тюбингена; изысканія въ древне-нъмецкихъ рукописяхъ при кипучей политической жизни кажутся ему жалкой пародіей на общественную деятельность, тратой времени, которое можно употребить съ пользой для публики и съ прямой выгодой для себя: 6000 марокъ въ годъ, которыя предлагаетъ ему газета за три корреспонденціи въ недёлю изъ Вестминстера и знакомство съ матерью европейскихъ конституцій не могутъ идти въ сравненіе съ текстомъ Ульфилы и пъснями о Нибилунгахъ, которыя могутъ дать лишь голодное доктарство. Англійскимъ тостомъ за старую веселую Англію кончиль новый политическій корреспонденть свою річь и свое студенчество на филологическомъ факультеть. На другой же день курьерскій потідь унесь его изъ тихаго, безмятежнаго Тюбингена чрезъ веселый Парижъ въ Лондонъ... Рідкій молодой человінкъ смотріль безъ зависти на докторанта-филолога, превратившагося въ политическаго корреспондента, можеть быть, съ будущностію знаменитаго Бловица (нітмецкій корреспонденть Times'а).

Такіе факты и ихъ впечатлѣніе на окружающихъ безъ сомнѣнія извѣстны репетентамъ и директору конвикта и усиливаютъ ихъ бдительность. На моихъ глазахъ не случилось ни одного событія, подобнаго описанному мною, въ конвиктѣ. Но кто знаетъ, что можетъ быть въ будущемъ, кто знаетъ, какія мысли бродятъ въ головѣ юнаго богослова, какія чувства волнуютъ его сердце? Лучше не подвергать его опасному искушенію.

Я указываю здёсь на литературную профессію, какъ на самую доступную для студентовъ конвикта; въ большинстве случаевъ они бёдны и не имёютъ покровителей въ высшихъ сферахъ общества; а безъ покровительства какая-либо иная не литературная карьера сопряжена съ большими затрудненіями, а иногда и прямо невозможна.

Таковъ внѣшній строй католическаго общежитія и карьера студента католическаго богословскаго факультета. Уровень его знаній мы увидимъ, когда дойдемъ до очерка богословскихъ и другихъ университетскихъ лекцій; внутренній бытъ студентовъ, товарищество, удобнѣе описывать въ общемъ очеркѣ студенческаго быта въ Тюбингенѣ. Поэтому теперь всего ближе перейдти къ описанію общежитія студентовъ протестантскаго богословія; это и будетъ предметомъ слѣдующаго очерка.

A. K.



# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 10.

май.—книжка вторая.



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Мая 1893 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павлосв.

#### витонк авоохванского жистика

И

#### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ.

(Продолжение \*).

Представленная нами исторія друзей Божінхъ даетъ намъ возможность прійти къ общимъ выводамъ о характерныхъ особенностяхъ этого общества.

1. Общество друзей Божінхъ преследовало въ своей жизни практическое осуществление мистической доктрины о непосредственномъ общении съ Богомъ, обозначаемомъ выразительно подъ именемъ "божественной дружбы". Жизнь этого общества имъла преимущественно созерцательный характерь и притомъ болъе или менфе односторонній: она слагалась изъ следующихъ элементовъ-отреченія отъ міра и внутренняго самоуглубленія, размышленія о высшихъ религіозныхъ предметахъ, сокрушенія въ своихъ грехахъ, молитвъ глубокихъ и пламенныхъ, всецелой преданности Богу, простирающейся до отреченія отъ своей личной воли и самозабвенія, восторженнаго настроенія духа, происходящаго подъ вліяніемъ различныхъ утітеній и особыхъ духовныхъ преимуществъ, получаемыхъ какъ бы отъ самого Бога, вследствие воображаемаго общения съ Нимъ. Подготовительнымъ условіемъ къ такой созерцательной жизни служиль у друзей Божінхъ аскетизмъ. Всякій желающій стать другомъ Божінмъ должень быль отречься оть міра; нередко начиналь свою новую жизнь, подражая древнимъ христіанскимъ подвижникамъ,

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра в Разумъ" № 8, за 1893 г.

раздачею имущества нищимъ, разрывомъ брачныхъ отношеній и обязательнымъ выполнениемъ монашескихъ обътовъ-цъломудрія, смиренія и послушанія. Но этотъ аскетизмъ принималъ часто формы варварскаго самонстязанія для того, чтобы по умерщвленіи своего тёла, какъ источника зла, безпрепятственно предаться созерцательной жизни, которая въ силу этого получала особую интенсивность и проявлялась по большей части въ экстатическомъ настроеніи духа. Аскетизмъ далее заменяемъ быль квіетизмомь, который и составляль преобладающую особенность созерцательной жизни друзей Божіихъ. По убъжденію друзей Божінхъ, истинная и совершенная преданность Богу со стороны человъка возможна только тогда, когда онъ не только отръшится отъ своихъ земныхъ эгоистическихъ интересовъ, но уничтожить въ себъ естественныя силы, отречется отъ своей воли, умертвить въ себъ всякое личное желаніе, даже желаніе въчныхъ благъ и будетъ любить Бога до самозабвенія-опьяняющею любовью. Такое религіозное настроеніе, по мистической доктринъ друзей Божіихъ, есть самое возвышенное настроеніе духа, которое потому и должно быть постоянною отличительною принадлежностію совершеннаго человъка. При такомъ настроеніи духа, человъкъ для себя самого не просить ничего. Онъ не просить объ удовлетвореніи своихъ насущныхъ потребностей. онъ даже на этой ступени не испрашиваетъ у Бога благодатныхъ даровъ. Кто стремится къ особенной благодати, тотъ этимъ доказываетъ, что онъ желаетъ прославленія и такимъ образомъ свое "я" еще не совершенно принесъ въ жертву; совершенный-же не просить ни о томъ, "чтобы Богъ освободиль его отъ ада, ни о томъ, чтобы Богъ осудиль его на мученія; онъ не служить Ему ради какой-нибудь награды, ожидаемой въ будущей жизни; онъ ожидаетъ воли Божіей какой-бы ни было и принимаетъ во времени и въ вѣчности все безъ различія" 1). На такой ступени созерцательнаго настроенія духа возможна одна молитва: "да будеть воля Твоя!" При всёхъ внёшнихъ и обыденныхъ обстоятельствахъ, даже при искушеніяхъ, должно оставаться непоколебимо въ этой пассивной преданно-



<sup>1)</sup> Schmidt, Gottesfreunde s. 96.

сти воль Божіей. Друзья Божіи вовсе не думали молиться о томъ, чтобы Богъ избавилъ ихъ отъ искушеній. Они смотръли на седьмое прошеніе молитвы Господней, какъ на прибавку, допущенную произвольно. Имъ казалось, что отрицательная форма этого прошенія противна духу ученія Іисуса Христа и что не только не следуетъ избегать искущенія, но скорве молиться: "введи насъ во искушеніе", чтобы такимъ образомъ показать полную готовность перенести страданіе, которое Богъ попускаеть въ вид'в искушенія и т'ямъ въ большей степени выразить всецёлую преданность волё Божіей. Такой квістизмъ, при слабой силъ даже возрожденнаго человъка (Рим. 7, 18-23), при явномъ презръніи постоянныхъ предупрежденій, дёлаемыхъ Боготкровеннымъ ученіемъ о необходимости и нравственно возрожденному бдительно стоять на стражь съ оружіемъ правды, чтобы отражать разнообразныя нападенія діавола (2 Кор. VI, 7. 1 Кор. X, 12, Мато. XIII, 15. Ефес. VI, 12—17), можетъ вести къ самому грубому матеріалистическому антиномизму, опыты котораго представили уже гностики въ первые въка христіанства 1). Однако описываемое нами общество допускало въ этомъ отношеніи благопріятную непоследовательность. За весьма редкими исключеніями, друзья Божіи не позволяли себ' явно оправдывать преднамфренное нарушение возвышенныхъ правилъ нравственнаго закона, или проявление нравственной распущенности. Но квістизмъ обыкновенно совпадаль у друзей Божінхъ съ обманчивымъ самомнъніемъ относительно достиженія абсолютнаго идеальнаго совершенства, въ пантсистическомъ смыслѣ устранялъ границы, лежащія между человъкомъ и Богомъ. "Кто, говорили, принесъ въ жертву Богу свою личную волю, того Господь принимаеть въ свой союзъ и дълается его всегдашнимъ Другомъ, или Супругомъ. Отнынъ друзьямъ своимъ Господь возвъщаеть, что гръхи ихъ прощены, что всъ добродътели стали ихъ необходимою субстанціальною принадлежностію. Благодаря своему смиренію, они достигають вершины духовной льствицы къ высшей скаль божественной горы, предъ вратами

<sup>1)</sup> Западная Средн. Мистика. Вып. І, стр. 35.

Въчнаго Начала всъхъ тварей, непрерывно озаряются свътовыми лучами, исходящими отъ Него, даже устремляють свой взоръ въ глубину Божества и делаются богами по благодати. какъ Богъ есть Богъ по природъ". Практическимъ выраженіемъ мистической доктрины объ обожествленіи человъка служиль у друзей Божінхъ тоть грубый антропотензив, который былъ примъняемъ особенно къ Николаю Базельскому. Онъ требоваль оть своихъ последователей безусловнаго повиновенія и полнаго признанія его авторитета "вмісто Бога". И дівіствительно, мы знаемъ, что многіе изъ друзей Божіихъ готовы были безусловно ему повиноваться въ полной увъренности, что онъ чистъ и святъ. Но какъ-бы ни было высоко нравственное совершенство даже лучшихъ избранныхъ друзей Божіихъ уже одно то, что они отличались горделивымъ самомнѣніемъ относительно достиженія такого совершенства, показываетъ, какъ въ дъйствительности они были далеки отъ Бога, ибо, по словамъ Апостола, всякій, кто воображаеть будто греха не иметь, обманываетъ себя и истины нётъ въ немъ. (1 Іоан. 1, 8). Справедливость, однако, требуетъ сказать, что не всъ друзья Божіи представлялись стоящими на высшей ступени совершенства: между ними видимо было раздёленіе на совершенныхъ и несовершенныхъ, подобное тому, какое было у гностиковъ между психиками и пневматиками 1).

2. Мистическое направленіе друзей Божіихъ вело къ ложному субъективно-супранатуралистическому выводу о непосредственномъ высшемъ озареніи, какъ объ одномъ изъ условій совершеннаго религіознаго знанія. То знаніе, которое сообщается въ Священномъ Писаніи, само по себѣ недостаточно, если не оживлено сердечнымъ чувствомъ, если далѣе къ пониманію истинъ, заключающихся въ немъ, не дано особой способности въ силу высшаго божественнаго озаренія. Необходимость такого озаренія, или вдохновенія отъ Духа Святаго, открывается особенно въ частныхъ опытахъ жизни;



<sup>1)</sup> Въ представляемой характеристикъ общества друзей Божівхъ мы выъемъ въ виду преимущественно пневматиковъ, или озаренныхъ, такъ какъ они послъдовательнъе проводили мистицизмъ въ духъ Эккарта.

когда нравственно возрожденный обязанъ руководствоваться не своимъ естественнымъ умомъ, но разумомъ Божественнымъ, открывающимъ истину въ духѣ человѣка. Вѣрующему нужно только внимать этому разуму и подчиняться ему. Внутреннее божественное откровеніе, съ точки зрінія друзей Божінхъ, не служить только удёломъ избранныхъ исключительныхъ лицъ, въ особые моменты; оно вполнъ доступно всякому человъку, достигшему высшей ступени религіозно-правственнаго развитія, совпадающаго съ экстазами, или съ возвышеннымъ квіетическимъ настроеніемъ духа, заміняющимъ его. Одно изъ преимуществъ друзей Божінхъ, по мивнію ихъ, состоитъ въ томъ, что какъ только они принесутъ свою личную волю всецёло въ жертву Господу, то Господь Самъ идеть къ нимъ на встръчу съ своими чудесными дарами благодати, Самъ упражняетъ ихъ и внутренно приготовляетъ къ достиженію высшей цёли религіозной жизни. Онъ посылаетъ имъ лучезарныя видінія, преестественныя внутреннія утфшенія, которыя увлекають ихъ радостью, или въ ужасныхъ виденіяхъ раскрываетъ предъ ними всъ гръхи, совершенные какъ ими лично, такъ и всъми христіанами вообще. Отсюда въ средъ друзей Божінхъ появляется цёлый рядъ мечтателей-визіонеровъ, пророковъ, которые, увлекаясь своими мнимыми благодатными дарами, ставятъ себя наравнъ съ Божественными пророками и Апостолами, вліяютъ на членовъ своего круга, или на современное католическое общество въ желанномъ для нихъ направленіи. Мы при этомъ можемъ припомнить цёлый рядъ женщинъ, которыя воображають себя погружающимися въ то восхищение, какого удостоился Апостолъ Павелъ (2 Кор. 12, 4), хотя сами же, какъ нельзя лучше, опредъляютъ достоинство такого восхищенія, называя его "опьяненіемъ". Нікоторыя изъ нихъ въ экстатическомъ восторгъ увлекаются до того, что мечтають о повторении чудеснаго сошествія Св. Духа, котораго удостоились Апостолы въ день Пятидесятницы. Христина Эбнеръ свои откровенія ставить наравнъ съ Священнымъ Писаніемъ. "Что Господь говориль черезъ своихъ избранныхъ пророковъ, то говоритъ Онъ будто бы чревъ нее, Тристину". Адельгейда, подобно Христинъ, воображаетъ, что она имъетъ Духа Св. въ такой же совершенной степени, въ какой имели его Апостолы. И если ей не дано разумьть всьхъ языковъ и совершать такія чулеса. какія совершали Апостолы, то это объясняется только тёмъ, что въ этомъ нътъ нужды въ обстоятельствахъ времени. Генрихъ Нердлингенъ, не зная какъ приспособиться къ затруднительнымъ церковнымъ обстоятельствамъ, проситъ Маргариту Эбнеръ "умолить Возлюбленнаго объ откровеніи своей воли, чтобы узнать, что нужно делать и отъ чего отрешиться". Особенное же мъсто въ ряду друзей Божінхъ, въ качествъ учителей, озаренныхъ Духомъ Святымъ, занимали-Рульманъ Мерсвинъ и Николай Базельскій. Первый воображаетъ, будто онъ, при составленіи своего. мистическаго апокалипсиса, быль въ той школь, гдь Духг Святый возвыщает истину лично и позволяетъ выдавать свою книгу за божественное откровеніе. Что Николай Базельскій пишеть Іоаннитамъ, то должно быть принято такъ, какъ будто оно происходитъ не отъ него лично, но отъ самого Бога. Вообще Николай Базельскій, хотя и прикрывается личиною смиренія, но выдаетъ себя за провозв'єстника божественныхъ тайнъ, за орудіе высшей божественной воли. Въ такой роли онъ даже является предъ папою Григоріемъ XI, поражая последняго открытіемь его тайныхь пороковь, которые будто-бы никому не были извъстны. Слъдуя особымъ откровеніямъ, Николай Базельскій составляетъ собранія и руководить ими при особой обстановкъ, настраивая въ своихъ видахъ фантазію ближайшихъ последователей. Друзья Божіи видимо склонны подтверждать сверхъестественное, божественное происхождение своихъ видений и пророчествъ различными чудесными знаменіями, въ ряду которыхъ видное м'есто занимаетъ упавшее съ неба письмо. Но подлинность сверхъестественныхъ откровеній этихъ мистиковъ потому уже является сомнительною, что они постоянно сопровождаются истощеніемъ силь, вследствие варварского аскетизма, различными болезненными состояніями. Нервозныя болезни, лихорадки, моментальные параличи, каталепсія, частый приливъ крови были неріздко результатами чрезмфрныхъ аскетическихъ самоистязаній друзей Божінхъ и предваряли ихъ экстазы. При томъ нужно сказать, что чудесныя, знаменія, отмінающія видінія друзей Бо-

жінхъ, никогда не были провфряемы лицами, не принадлежащими къ ихъ кругу, но были принимаемы только своими членами, въ большинствъ случаевъ избранными, наиболъе расподоженными, уже въ силу доктрины, пассивно, безотчетно относиться къ таинственному и чудесному. Извъстно, что таинственное письмо упало съ неба въ присутствіи только избранныхъ тринадцати человъкъ, причемъ, по прочтеніи, было ими уничтожено, какъ уничтожались тъ предметы, которые неръдко сопровождали виденія Николая Базельскаго, хотя они должны были служить важными вещественными доказательствами дъйствительности сношеній съ сверхъестественнымъ міромъ. Думаемъ, дело нисколько не будетъ преувеличено, если согласимся съ ученымъ Жюндтомъ, что виденія друзей Божінхъ, выдаваемыя за сверхъестественныя действія, были ничто иное, какъ галлюцинаціи различныхъ видовъ: галлюцинаціи зрѣнія, слуха, обонянія; личныя галлюцинаціи, происходящія главнымъ образомъ въ состояніи полусна, даже при принятіи таинства Евхаристін; галлюцинаціи коллективныя, вызванныя атмосферическими феноменами, столь обыкновенными въ альпійскихъ странахъ. Онъ только показываютъ, что при сильномъ напряженій фантазій, друзья Божій легко были склонны объективировать въ конкретныхъ формахъ явленія своей внутренней религіозной жизни 1). Апокалипсическія откровенія Рульмана Мерсвина, какъ видно уже изъ прикрытаго ими мистическаго содержанія, нисколько не гармонирующаго съ Священнымъ Писаніемъ, имъютъ грубую форму поддълки подъ Откровеніе св. Іоанна Богослова, притомъ такой поддёлки, которая предварена была раньше опытами Гильдегарды 2). Вліяніе сочиненій Гильдегарды даже отразилось на дъятельности двухъ представителей Общества друзей Божінхъ, которые, имъя въ виду особенно суевърное довъріе современниковъ къ мистическимъ пророческимъ предсказаніямъ Гильдегарды, быть можетъ, преднамъренно примънялись къ нимъ. "Мы не ошибаемся, говоритъ Жюндть, признавая двухъ основателей общины на зеленомъ

<sup>1)</sup> Jundt, les Amis de Dieu p. 344.

<sup>2)</sup> Западная сред. Мистика. Вып. 1, стр. 248.

островъ за тъхъ двухъ провозвъстниковъ о Господъ, о которыхъ говорится въ сочиненіяхъ Гильдегарды, допуская, что другь Божій изъ Верхней Германіи и Рульманъ Мерсвинъ приняли на себя роль предназначенную по плану Гильдегарды двумъ таинственнымъ лицамъ. Если такъ, то сочиненія аббатисы не только вызвали въ друзьяхъ Божіихъ убѣжденіе въ близости божественныхъ наказаній, но и вдохнули въ нихъ призваніе къ особой религіозной миссіи" 1). Хиліастическія представленія о будущности міра, составляющія до нікоторой степени содержаніе мистическаго апокалипсиса Рульмана Мерсвина, не разъ воспроизводились отдёльными лицами и цёлыми народами въ бъдственныя времена, потрясавшія воображеніе людей и какъ всегда, такъ и теперь, оказывались натянутыми, обманчивыми. Повидимому Рульманъ Мерсвинъ вивств съ Николаемъ Базельскимъ, оплакивая грвхи современниковъ, точно опредълили время наступленія божественныхъ казней, предназначенныхъ міру; но время это по неисповѣдимымъ путямъ Промысла отодвигалось въ отдаленное будущее и только въ силу своихъ фантастическихъ грёзъ мистики могли воображать, будто мнимыя пророчества не осуществлялись, благодаря молитвенному ходатайству предъ Богомъ за гръшное человъчество избранныхъ друзей Божінхъ.

3. Субъективный супранатуралистическій принципъ можетъ вести къ отрицанію значенія положительныхъ источниковъ христіанскаго віроученія. Если внутреннее божественное откровеніе служитъ источникомъ религіознаго знанія и доступно всякому вірующему на извівстной степени развитія, то необходимоли при этомъ руководствоваться въ усвоеніи религіознаго знанія другими посредствующими источниками, какъ Священное Писаніе и церковное Преданіе? Мистицизмъ, послідовательно проводимый съ этой стороны, долженъ отвергнуть необходимость візшняго Богооткровенія, какъ и всякаго иного объективнаго источника візры, выражаемаго въ словесной или письменной формів. У друзей Божіихъ такихъ отрицательныхъ выводовь въ опреділенной формів мы не видимъ. Они заботят-

<sup>1)</sup> Ibid, p. 346,

ся о примиреніи своего внутренняго откровенія съ содержаніемъ Священнаго Писанія. Имъ хочется только показать, что внутреннее откровеніе по своему происхожденію и значенію равносильно внѣшнему Богооткровенію и можетъ потому служить критеріемъ для уясненія последняго. "Не то только есть Слово Божіе, которое заключается въ Священномъ Писаніи, но и то, которое возвъщается Богомъ въ душъ человъка во всъ времена, и сверхъ сего то, что заключается въ Священномъ Писаніи, можеть провъряться темь, что слышится въ душв человвка" 1). Но не говоря о томъ, что это уравнение Священнаго Писанія съ сомнительнымъ источникомъ религіознаго знанія, -- внутреннимъ откровеніемъ, -- уже само по себъ унижаетъ авторитетъ перваго; самое примиреніе ихъ, при мистическомъ направленіи, не иміющемь твердыхь объективныхь границь, далеко не всегда возможно. Какъ ни противоръчить ученію Священнаго Писанія квістизмъ, составлявшій преобладающую форму религіозной жизни друзей Божінхъ (Іоан. 11, 4), какъ ни гибеленъ онъ по своимъ практическимъ последствіямъ, однако придерживавшіеся его не заботились объ устраненіи своего опаснаго заблужденія. Наобороть, друзья Божін прибъгали иногда къ ложному тенденціозному толкованію, чтобы оправдать свое излюбленное ученіе о необходимости пассивной преданности воль Божіей. Говорили, что примъръ такой преданности Богу показалъ Самъ Інсусь Христось, Который во время молитвы въ саду Геосиманскомъ пассивно подчинилъ свою волю воль Отца даже въ большей степени, чёмъ это сделано Имъ во время крестныхъ страданій 2). Доходили даже до того, что въ своихъ цёляхъ извращали молитву, заповеданную Самимъ Господомъ, оставляя въ силь только одно прошеніе этой молитвы: "да будеть воля Твоя"



<sup>1)</sup> Für sie war das Wort Gottes nicht allein das in der h. Schrift niedergelegte, sondern ebenso sehr dasjenige, das Gott in jener ieden Seele, die sich ihm gelassen, zu allen Zeiten spricht: und den Kanon dessen, was rechte Lehre, nahmen sie nicht sowol aus der Schrift, als aus dem, was der Geist zu ihnen selber sprach. Rieger, Die Gottesfreunde im deutschen Mittelalter, s. 253.

<sup>2)</sup> Christus, non ita penaliterincruce, in qua moriebatur, sustinuit, sicut in orto, ubi voluntatem suam patri submissit. Schmidt, Leben des Nicolaus von Basel s. 67. Sentenz. gegen Martin Mainz. 4.

и понимая его въ своемъ исключительномъ смыслъ. Встръчаются въ сочиненіяхъ друзей Божіихъ и нікоторыя частныя ошибочныя догматическія мнінія, которыя свидітельствують о пагубныхъ последствіяхъ примененія субъективнаго супранатуралистическаго принципа къ положительному христіанскому въроученію. Рульманъ Мерсвинъ повидимому готовъ признать сверхъестественное духовное озареніе, могущее снизойти на всякаго человъка вслъдствіе благочестиваго настроенія, достаточнымъ условіемъ для спасенія независимо отъ таинства крещенія. И какъ этого озаренія могуть удостоиваться въ силу благочестія лица различныхъ в роиспов зданій, то важность и обязательность положительнаго христіанскаго вероисповеданія тъмъ самымъ умаляется, или устраняется. Если такъ друзья Божіи относились къ авторитету Священнаго Писанія, то еще менъе возможно было ожидать отъ нихъ правильнаго отношенія къ авторитету церковнаго преданія. Вселенскіе учители Церкви едвали были извёстны имъ по имени. Они показываютъ только некоторое знакомство съ сочиненіями бл. Августина, ученіе котораго о грѣхѣ и благодати принимается ими для подтвержденія своихъ мивній. Но богословскія произведенія извъстныхъ мистиковъ употреблялись и цитировались друзьями Божіими часто. Очевидно, вселенское церковное преданіе, расширенное схоластикою, отождествлялось съ послёднею и немецкіе мистики свое нерасположеніе къ схоластикъ переносили на церковное преданіе вообще. Этимъ объясняется, что Николай Базельскій презрительно относится ко всякой вообще учености, разумѣя, конечно, прежде всего современную ученость схоластиковъ. По окончаніи одного изъ своихъ экстазовъ, онъ моментально почувствоваль въ себъ такое глубокое знаніе Священнаго Писанія, какого не могъ бы получить въ знаменитьй. шихъ школахъ. "Отъ Духа Святаго истекаютъ ручьи божественной любви, наводняющие сердца неизреченнымъ счастьемъ, въ недрахъ котораго человекъ въ одинъ часъ могъ бы узнать болье, чымь онь могь бы узнать во всых школахь настоящихь и будущихъ" 1). И другія лица, входившія въ школу Духа Свя-

<sup>1)</sup> Jundt, les Amis de Dieu p. 103.

таго, получали мгновенно въ удълъ болъе божественныхъ истинъ, чъмъ всв доктора этого міра могли бы ихъ сообщить даже до конца міра 1).

4. Друзья Божін не думали открыто отдёляться отъ современной католической церкви и образовать изъ среды себя особое сектантское общество. Они, по крайней мъръ формально, считали себя членами церкви, не смотря на свои явныя еретическія заблужденія и стремились къ правственному реформированію ея, хотя это стремленіе, въ связи съ развитіемъ мистическаго направленія, въ дъйствительности отдъляло ихъ отъ церкви и ставило до извъстной степени въ оппозиціонное отношеніе къ ней. Самое происхожденіе общества друзей Божінхъ имёло характеръ протеста противъ недостатковъ католической церкви. Возмущаясь злоупотребленіями и безнравственностію іерархіи, формальнымъ отношеніемъ мірянъ къ требованіямъ религіи, или эпикурейскою жизнію ихъ, друзья Божіи стали обособляться отъ церкви въ свои "монастыри любви". Замѣчательно, что друзья Божіи, при своемъ обособленіи, предпочитали жить въ качествъ анахоретовъ пе потому, чтобы они твердо решились следовать образцовой жизни древнихъ христіанскихъ отшельниковъ 2), но потому, что уединеніе давало имъ большую возможность вести свою одностороннюю созерцательную жизнь. Если они и основывали свои общины, то старались при этомъ устранить отъ себя контроль со стороны церковной администраціи. Таковы были нікоторые женскіе монастыри, какъ напримъръ монастырь Луитгарды, которая ръшилась устроить монастырь по личнымъ своимъ побужденіямъ и думала подчиняться не ісрархіи, а Единому Іисусу Христу. Общины Николая Базельскаго и Рульмана Мерсвина не были подчинены никакому контролю. Въ этихъ общинахъ не было опредъленнаго монашескаго устава, регулировавшаго подвижническую жизнь въ церковномъ духъ. Потому, при такихъ условіяхъ, свободно могло развиваться мистическое направленіе въ духъ враждебномъ католической церкви. На мистической



<sup>1)</sup> Ibid. p. 349.

<sup>2)</sup> Ibid. 63.

почет зарождались реформаторскія стремленія, направленныя къ ограниченію папскаго произвола, насколько онъ оказывался вреднымъ въ политической и церковной сферъ. Маргарита Эбнеръ, воодушевленная національнымъ патріотическимъ настроеніемъ, съ свойственнымъ мистикамъ энтузіазмомъ, выражаетъ свои особыя симпатіи германскому императору Людовику, ръшившемуся положить предълъ папскому самовластію. Она не хочеть знать, что этотъ императоръ многократно съ крайнимъ фанатизмомъ анаоематствованъ папствомъ и благословляеть его. Возникаеть редкая трагическая коллизія на религіозной почь между женщиною, пропитанною мистицизмомъ, и папою, считавшимъ себя непогращимымъ главою Церкви — коллизія, заслуживающая особаго вниманія нёмецкихъ патріотовъ. Папа признаетъ Людовика еретикомъ, достойнымъ церковнаго отлученія; Маргарита возвішаєть, что судь человъческій обманчивъ. Папа лишаеть права Людовика на блаженство въ будущей жизни и осуждаетъ его на ввчныя адскія муки; Маргарита успокоиваетъ и утвшаетъ многострадальнаго императора надеждою на получение блаженства въ будущей жизни. Во время молитвы она видела Іисуса Христа и ясно слышала, какъ Онъ сказалъ, что дастъ императору въчную жизнь. И долго еще обрадованная Маргарита слышала таинственные голоса, возвѣщавшіе, что блаженство навѣрное будеть дано императору. Какъ Маргарита Эбнеръ, такъ и Христина Эбнеръ явно высказываются о незаконности папскаго интердикта, которымъ запрещалось въ Германіи богослуженіе. Последняя изъ нихъ въ виду папскихъ злоупотребленій, обращается какъ-бы къ божественному правосудію и угрожающимъ образомъ предсказываеть, что "поступки папы вызовуть вопли, и вопли эти дойдуть до неба". Не ограничиваясь протестами противъ частыхъ злоупотребленій папскихъ, друзья Божіи стараются разоблачить общіе недостатки въ католической церкви, что сділано съ особенною полнотою Рульманомъ Мерсвиномъ въ его апокалиптическомъ сочиненіи "о девяти скалахъ". Николай Базельскій думаетъ лично подъйствовать на Григорія XI съ цёлію его исправленія и побудить къ принятію мъръ для устраненія общей деморализаціи въ современномъ католическомъ міръ. Про-

тесты и желанія друзей Божінхъ не исполнялись, почему они виавались въ хиліастическія предсказанія о скоромъ наступленін суда. Божія надъ порочнымъ міромъ. Они только въ силу своего состраданія къ порочнымъ людямъ думали умилостивить Бога, надъясь на свою праведность и предстать предъ Нимъ въ качествъ молитвенныхъ ходатаевъ. Но друзья Божін, принимая на себя заботы о реформированіи католической церкви, не хотели замечать, что сами они нуждались во врачевании своихъ собственныхъ нравственныхъ недуговъ и что они притомъ отдалялись все болве не только отъ католической церкви въ томъ пенормальномъ видъ, въ какомъ она была въ XIV в., но отъ церковности вообще. Отсутствіе надлежащей церковности замічается уже во внішних особенностях той монашеской, или подвижнической жизни, которой, повидимому, посвящали себы друзья Божіи. Избівгая необходимаго контроля со стороны церковной административной власти, они явно уклонялись отъ обязательныхъ уставовъ, правильно регулирующихъ иноческую жизнь. Такое уклоненіе отъ обязательнаго выполненія монашескихъ уставовъ явно замічается въ общинахъ, основанныхъ Николаемъ Базельскимъ и Рульманомъ Мерсвиномъ. Ближайшему последователю Николая Базельскаго, Мартину Майнскому, вийнено было въ вину, что онъ совершалъ богослужебныя дёйствія въ часы, избираемые для этого по своему усмотренію; въ соблюденіи постовъ, какъ и другихъ внешнихъ аскетическихъ подвиговъ, замъчалась у друзей Божіихъ значительная свобода именно потому, что сущность благочестія они поставляли не въ какихънибудь внёшнихъ высокихъ подвигахъ, но въ созердательномъ квіетистическомъ настроеніи духа. Этимъ-же пренебрежениемъ къ церковности объясняется то, что друзья Божіи, если и посъщають формально храмы, то видимо несочувственно относятся къ благолъпному украшенію ихъ. Николай Базельскій видить въ заботахь о благольній храмовь "одно суетное тщеславіе неугодное Богу". Нікоторые изъ друзей Божінхъ приходять къмысли о маловажности богослужебныхъ действій. Христина Эбнерь, по словамъ протестантскаго историка Прегера, доходить "до такой высоты совершенства, что делаеть въ решительномъ духе завещание, чтобы по смер-

ти ея не совершались поминовенія въ видъ заупокойныхъ мессъ". Церковныхъ таинствъ друзья Божьи прямо не отрицають, но видимо ихъ игнорируютъ, или ослабляютъ ихъ значеніе въ виду того духовнаго единенія съ Господомъ, которое можеть быть достигаемо въ силу молитвеннаго созерцанія. Мы уже знаемъ, что по мнфніямъ мистиковъ таинство крещенія могло быть излишнимъ для достиженія спасенія въ томъ случав, если человъкъ, не принадлежащій къ христіанскому обществу, удостоивался высшаго божественнаго озаренія въ силу личнаго благочестиваго настроенія духа. Священникъ Вентурини явно высказывается, что плоды таинства Евхаристіи будутъ получены, если кто съ горячею любовью погрузится въ сладчайшія страданія Господа и что душа можеть находить Христа какъ безъ таинствъ, такъ безъ пвнія и славословія. Наконець, выраженіемь мистическаго спиритуализма друзей Божінхъ, сопровождающагося полнымъ пренебреженіемъ къ вившней церковности, служить указанное нами не разъ извращение молитвы Господней, которая служить образцомъ того прошенія и славословія, которое въ разныхъ видахъ составляетъ содержаніе церковыхъ молитвъ и песнопеній, относящихся къ внъшнему общественному богослуженію. Самая словесная форма молитвы, какъ и всякаго священнодъйствія, не могла высоко цфинться друзьями Божінми на высотф квіетистическаго настроенія духа: Таулеръ чрезмірно превозносить превосходство внутренней ръчи (какъ чистаго акта субстанціи души и субстанцін божественной, взаимно объединяющихся невыразимо выше всякой мысли и всякаго слова) предъ всёми внёшними молитвами, установленными церковію 1). Если такъ пренебрежительно, или отрицательно относились друзья Божіи ко вившней церковно-



<sup>1)</sup> Jundt, р. 359. Странных представляется, что западные исторяви не придають должнаго значенія отрицательному или презрительному отношенію друзей Божівхь къ перковности. Жюндть и Шмидть не замічають съ этой стороны особыхь отступленій друзей Божівхь оть ортодовсальной почвы только потому, что послідніе инозда посінцали храмы и снисходительно относились къ Богослуженію. Но здісь забывается, что въ среді друзей Божівхь дозволялись нікоторыя уступки несовершенных изъ нихъ и притомъ, что самые совершенные или озаренные могли скрывать свои настоящія убіжденія, чтобы не возбуждать противь себя преслідовавій со стороны католической іерархіи. Такъ поступають наши хлысты и другіе сектанты.

сти, то, конечно, нельзя было ожидать отъ нихъ полчиненія церковной ісрархіи. Католической ісрархіи друзья Божіи не могли подчиняться въ виду ея ненормальнаго порочнаго состоянія. Благодатные дары, низводимые на іерархическихъ лицъ, сами по себъ были, по ихъ мнънію, какъ бы недъйствительными при нравственныхъ недостаткахъ и потому впадающіе въ грѣхъ пресвитеры теряли правоспособность на совершение таинствъ. Но ісрархическій авторитеть являлся излишнимь вообще силу последовательного проведенія мистической доктрины. Она цвила особенно высоко ту дружбу Божію, которая устанавливается между душею върующаго и Богомъ безъ всякаго посредства, ибо это посредство могло только ослаблять взаимную интимность между ними. Конечно, этой дружбы могли удостоиваться одинаково и духовныя лица, наравнъ съ мірянами, но уже въ такомъ случав существеннаго различія въ правахъ между первыми и последними не могло быть. По словамъ Ригера, "на почвъ дружбы Божіей различіе между пресвитерами и мірянами теряло свое основаніе. Нуждалась ли душа, которая стала единою съ Богомъ, еще въ пресвитеръ? Или для чего это душъ, которая стремится къ такому единенію? Къ чему особое руководство для друга Божія, уже достигшаго своей цели?" 1). Поэтому-то нъкоторые изъ друзей Божінхъ мечтали только о томъ, чтобы достигнуть такой близости съ Единымъ Господомъ, при которой всякое участіе посредствующаго лица-іерархическаго-ли, нди святаго, было бы излишнимъ. Но такъ какъ и по мистической доктринь, удерживаются нькоторыя градаціи въ совершенствъ, то на извъстныхъ степеняхъ признавалось необходиимъ руководство несовершенныхъ со стороны болбе совершенныхъ. Только это руководство ставилось въ связи не съ дерковнымъ рукоположениемъ, но съ внутреннимъ озарениемъ, могущимъ на извъстной степени развитія снизойти на каждаго

<sup>1)</sup> Es ist klar, dass auf dem gottesfreundlischen Standpunkte der Unterschied zwischen Priestern und Laien eine Grundlage verliert. Was soll der Seele, die mit ihrem Gott eins geworden, noch der Priester? Oder was solt er auch nur der Seele, die nach diesern Einswerden trachtet? Was sie braucht vielmehr die Leitung eines schon aus Ziel gelangten Gottesfreundes sein. Dr. Rieger, Die Gottesfreunde im deutschen Mittelalter, s. 221.

върующаго, хотя бы онъ былъ мірянинъ. Правда, къ кругу друзей Божіихъ принадлежали наряду съ мірянами и духовныя лица, которыя совершали извъстныя священнодъйствія, но неръдко міряне, какъ озаренные духомъ святымъ, пользовались большими преимуществами предъ духовными. Николай Базельскій, хотя и быль міряниномь, по присвоиль себѣ въ широкой степени права церковнаго учительства и руководства другими въ религіозно-правственномъ совершенствъ. Основаніемъ для этого служило только то, что онъ былъ озаренъ Духомъ Святымъ и что въ видъніи онъ удостоился посвященія непосредственно отъ самихъ Апостоловъ. Этому-то мірянину "вмѣсто Бога" подчинялись даже лица, принадлежавшія къ католической іерархіи, именно: епископъ Іоаннъ Шафтольгеймъ, священники Іоаннъ Таулеръ, Николай Лауфенъ, Мартинъ Майнскій и др. Последнему вменялось въ особенную вину со стороны инквизиціи, что онъ уничтожаль свое священническое достоинство, безусловно подчиняясь мірянину въ ділахъ віры, какъ будто этотъ мірянинъ стояль даже выше Апостоловъ. Самъ Николай Базельскій принципально поддерживаль униженіе іерархическаго авторитета ученіемъ о томъ, что нужно руководствоваться внушеніями отъ Духа Святаго, происходить ли оно отъ священниковъ, или отъ мірянъ.

5. Этимъ уравненіемъ іерархіи и мірянъ въ религіозныхъ правахъ на мистической почвѣ друзья Божіи подготовляли путь тому общему священству, которое получило законную силу у протестантовъ. Если всякій на извѣстной степени развитія можетъ удостоиться высшаго духовнаго озаренія, то, значитъ, и всякій можетъ быть священникомъ, независимо отъ рукоположенія. Іерархія, какъ особое Богоучрежденное сословіе, съ особыми полномочіями, утрачивала свое значеніе. Предтечами протестантства являются друзья Божіи и въ томъ отношеніи, что, исходя изъ противоположность фарисейской законности католичества и въ противоположность фарисейской законности возвышая квіетическое настроеніе духа, умаляли тѣмъ самымъ значеніе добрыхъ дѣлъ для достиженія спасенія. Всѣ они раздѣляютъ убѣжденіе, что озаренные Духомъ Святымъ на высотѣ совершенства не нуждаются въ трудахъ и заботахъ, которыми

сопровождаются добрыя дела, а у некоторых и съ большею опредъленностію въ положительной формъ приводится доктрина, что одна въра достаточна для спасенія. По ихъ системъ двлами оправдывается предъ Богомъ только начинающій человъкъ, который нуждается въ заглаждении гръховъ добродътелью. Но истинный другь Божій есть никакъ не возрастающій въ совершенствъ, т. е. упражняющийся въ высшей добродътели. но только совершенный, который научился представлять себя въ основаніи Богу, и въ духі котораго Самъ Богь віщаеть слово. Если другъ Божій имівль задачу проповідывать преимущественно начинающему, то онъ, конечно, проповедываль оправданіе не отъ дівль, на что ударяла схоластика, но отъ вівры въ заслуги Інсуса Христа и въ божественное милосердіе оправдывающія человіка. Такъ поступиль Николай Базельскій. "Если-бы великій царь положиль цёлую гору золота и воззваль-бы: всякій, кто въ чемъ виновенъ, пусть идетъ сюда и беретъ золото, то не быль ли бы я безумцемь, когда бы захотёль еще заслужить это для заглажденія моей вины?" 1). Но высшая степень нравственной опасности для друзей Божінхъ въ томъ и состояла, что въ квіетическомъ настроеній духа они не хотпли думать о своей гръховности и виновности, а надъялись на искупительныя заслуги Інсуса Христа и милосердіе Божіе и прямо переходили къ сознанію своей мнимой святости, причемъ важность посредства святыхъ въ умилостивленіи Господа само собою устранялась. Не безъ основанія потому протестантскіе историки въ мистицизмъ друзей Божінхъ видять задатки позднъйшаго принципа Лютера объ оправданіи върою. Шмидтъ, если и не вполнъ доволенъ тъмъ, что доктрина друзей Божіихъ не имъетъ полной чистоты въ протестантскомъ смыслъ, то во всякомъ случаъ, съ своей протестантской точки зрънія, отдаеть имъ дань уваженія за подготовленіе евангельской свободы, открытой Лютеромъ. "Они имъли предчувствіе евангельской свободы, какъ такой, въ силу которой христіанская жизнь состоить не въ мертвыхъ дёлахъ, но прежде всего во внутреннемъ общеніи духа съ Богомъ, хотя на мѣсто внѣш-

<sup>1)</sup> Rieger, Die Gottesfreunde s. 252.

няго авторитета они выставляють не менже сомнительный авторитеть субъективнаго озаренія. Съ этой стороны они, по словамь Шмидта, принадлежать къ привлекательнымъ явленіямъ среднихъ въковъ,—къ благочестивымъ умамъ достопамятнаго времени<sup>4</sup>).

6. Представленная нами общая характеристика друзей Бовозможность опредвлить, какое мъсто намъ жінхъ даетъ они занимають по своему направленію въ исторіи средневьковой мистики. Жюндтъ думаетъ, что друзья Божіи стояли вообще на традиціонной ортодоксальной почвѣ и допускали только частныя несущественныя заблужденія 2). Но сділать такой снисходительный выводь о разсматриваемомъ нами обществъ, значитъ, прежде всего не понять всъхъ опасностей въ религіозно-нравственномъ отношеній главныхъ началъ мистической доктрины друзей Божівхь-субъективнаго супранатурализма и пантеистического квіетизма. А потомъ это значилобы не обратить никакого вниманія на отсутствіе церковности въ обществъ друзей Божінхъ, что дъйствительно и выпускается изъ виду указаннымъ нами ученымъ. По всъмъ этимъ особенностямъ друзей Божінхъ нужно признать ближайшими послівдователями извъстнаго намъ нъмецкаго теософа Эккарта. Различіе между Эккартомъ и его непосредственными учениками заключается главнымъ образомъ въ томъ, что первый, обладая глубокимъ спекулятивнымъ умомъ, далъ намъ полную и всестороннюю теософскую систему; тогда какъ последніе, не отличаясь соотвётствующими дарованіями и образованіемъ, руководились какъ въ ученіи, такъ и въ жизни фантазіею, заявили себя преимущественно практическимъ осуществлениемъ идей Эккарта, проводя ихъ не всегда съ одинаковою строгою последовательностію.



<sup>1)</sup> Sie hatten eine Ahnung von der evangelischen Freiheit, sowie davon, dass das Christliche Leben nicht in todten werken, sondern vor Allem in der innigen Gemeinschaft des Geistes mit Gott besteht; an die Stelle der äussern Aütoritäte setzten sie aber die oft nicht minder zweifelhafte subjectiver inspiration; ihre Bestrebungen konnten daher ihren Zweik nicht erreichen. Nichtsdetoweniger gehören sie zu deu anziehendsten Erscheinungen des Mittelalters, zu den frömmsten Geistern dieser denkwurdigen Zeit. Schmidt, Nicolaus von Basel s. 57.

<sup>2)</sup> Jundt, les Amis de Dieu p. 361.

Если принять во вниманіе всё особенности друзей Божіихъ, то ихъ нужно признать умёренными послёдователями Эккарта. При жизни своей послёдній видёль друзей Божіихъ и относился къ нимъ съ большимъ сочувствіемъ. Онъ описываетъ смиреніе ихъ, которое является будто тёмъ удивительнёе, что внутренняя жизнь, неизвёстная людямъ, вращается въ нёдрахъ божественнаго блеска; онъ экзальтируетъ тё благословенія, которыя будто друзья Божіи своимъ присутствіемъ низводятъ съ неба на разныя страны, населяемыя ими; ихъ кратковременное пребываніе имёетъ больше цёны, чёмъ всю внышнія дыла, когда-либо совершенныя. Онъ говоритъ о томъ почтеніи, какого заслуживаютъ живущіе подлё Бога, въ залё Его царскаго дворца, заклинаетъ своихъ слушателей любить ихъ, ибо Богъ принадлежитъ имъ всецёло со всёмъ своимъ могуществомъ и со всёми тварями, которыя когда либо изъ Себя произвелъ 1).

А. Вертеловскій.

(Продолжение булеть).



<sup>1)</sup> Ibid. 34.

## КРЕЩЕНІЕ ОСТЯКОВЪ И ВОГУЛОВЪ ПРИ ПЕТРЪ ВЕЛИНОМЪ.

(Окончаніе) \*).

Только въ 1712 г. схимонахъ Өедоръ могъ приступить къ исполненію царскаго указа и своихъ давнихъ завътныхъ намъреній относительно христіанской проповъди сибирскимъ инородцамъ. Его первое путешествіе съ этою целію было въ страну остяковъ. Совершенно несправедливо мивніе, что будто бы онъ распространялъ въ Сибири христіанство "огнемъ и мечемъ": съ нимъ не было никакой вооруженной силы, и мы не знаемъ ни одного случая, чтобы схимонахъ Өедоръ употреблялъ какое-нибудь насиліе во время крещенія имъ сибирскихъ инородцевъ. Его сопровождали монахъ, священники, Гр. Новицкій, въроятно сынъ боярскій и прислуга, но служилыхъ людей съ нимъ не было. Это видно изъ того, что когда остяки съ оружіемъ въ рукахъ напали въ Бурейковыхъ юртахъ на миссію, то никто не защищался, а бросились всѣ, за исключеніемъ самаго схимонаха, спасаться бъгствомъ къ дощаннику (судно, мелко сидящее въ водъ), потому что, замъчаетъ одинъ ступникъ миссіи, "руцы праздны имфюще". Проповъдники дфйствовали на инородцевъ только царскимъ указомъ и убъжденіями.

Отправившись изъ Тобольска внизъ по Иртышу, миссія достигла первыхъ остяцкихъ юртъ только чрезъ три дня плава-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1893 г., № 8.

нія. Схимонахъ Өедоръ вмісті съ спутниками вышель на берегъ и собравшимся остякамъ черезъ переводчика проповъдывалъ христіанское ученіе. Проповёдь не имёла никакого успёха: язычники были глухи къ ней и съ ненавистью смотръли на проповъдниковъ. Миссія поплыла далье, изъ Иртыша вышла въ Обь и скоро достигла Бълогорской волости, гдъ находился главный остяцкій идоль "Старикъ Обскій". Схимонахъ Өедоръ приказалъ немедленно сжечь этого кумира вмъстъ съ его капищемъ, но язычники, не смотря на объявление имъ царскаго указа о сожженіи ихъ идоловъ, стали горою за своего "Старика" и ръшились силою защищать его. Тогда схимонахъ обратился къ остякамъ съ такою речью. "Этотъ бездушный истукань есть только дерево и нетолько не можеть вамъ оказать помощи или подать какое-нибудь благо, но самъ теперь нуждается въ вашей помощи. Не думайте, что онъ васъ питаетъ, но скоръе разоряетесь отъ него приношениемъ ему жертвъ. Знайте. что все-огонь, земля, море и всякая тварь созданы премудростію Творца, Который одинь податель всякихъ благъ". Выслушавши это поученіе, остяки утихли и отдали своего "Старика Обскаго" на сожжение, но креститься однако и здъсь никто не захогълъ 1).

Тоже самое было и въ Шарковыхъ юртахъ, гдѣ стоялъ деревянный идолъ, сдѣланный на подобіе человѣка и съ посеребрянымъ лицомъ. Шаманы, узнавъ о приближеніи христіанской миссіи, начали говорить остякамъ, что богъ объявилъ имъ, что онъ не допуститъ сжечь себя и вмѣстѣ съ тѣмъ упрашивали вѣрующихъ, чтобы они крѣпко стояли за своего кумира и не давали его русскимъ для сожженія. Этимъ шаманы такъ возбудили язычниковъ, что они рѣшились своею кровью защищать идола. И дѣйствительно, когда христіанская миссія прибыла въ Шарковы юрты, и схимонахъ велѣлъ сжечь идола, то остяки съ оружіемъ въ рукахъ бросились на миссію и угрожали смертью. Но произошло тоже самое, что и въ Бѣлогор-



<sup>1)</sup> Краткое описаніе объ ост. нар. Г. Новяцкаго. По поводу сожженія "Старика Обскаго" остяви говорили, что когда идоль загорізіся, то божество вылетілю изъ него въ виді лебеди; однако не всі вірили этой сказкі: другіе, замічаеть Новицкій, говорили, что ничего подобнаго не было.

скихъ юртахъ: тихое слово пастыря остановило ожесточенныхъ язычниковъ и последніе предоставили самому богу защитить себя, какъ онъ объявляль объ этомъ чрезъ шамана. Идолъ былъ сожженъ. Такъ дъйствовалъ схимонахъ Өедоръ на всемъ своемъ пути-до самаго Березова: онъ говориль остякамъ о высшемъ, невидимомъ Богъ, доказывалъ пустоту ихъ въры въ идоловъ и сожигалъ последнихъ. Хотя до сего времени мы и не видели случаевъ крещенія язычниковъ, но тімь не меніре проповідь схимонаха Өедора производила на нихъ сильное дъйствіе и заставдяла усомниться въ могуществъ ихъ боговъ. Только въ Кодской волости христіанская миссія была счастливъе и пріобръла первыхъ последователей христіанскаго ученія. И это очень естественно: здёсь уже 50 лёть стояль православный Кондійскій монастырь, около него было русское селеніе и остяки вслідствіе частаго обращенія съ христіанами не относились съ такою ненавистью къ христіанству, какъ это было въ другихъ мёстахъ. Послъ поученія схимонаха Өедора, остяцкій князь Алачевъ, предкикотораго приняли христіанство еще въ концѣ 16 вѣка, первый изъявиль желаніе креститься, а его приміру послідовало еще 13 остяковъ; ръка Обь была для нихъ купелью крещенія. Этотъ первый успъхъ проповъди привелъ въ неописанный восторгъ Өедора; прежнія неудачи были забыты и онъ теперь. могъ надъяться, что какъ не кръпко держится идолопоклонство среди сибирскихъ инородцевъ, но оно будетъ сокрушено терпъніемъ и энергіей христіанскихъ проповъдниковъ. "Проповъдникъ и учитель, говоритъ Новицкій, о семъ благополучномъ начинаніи всеусердно радующеся изъ кондійскаго монастыря поплылъ назадъ и благополучно возвратился въ Тобольскъ. Въ следующемъ 1713 г. схимонахъ Оедоръ вместе съ прежними своими сопутниками предпринялъ второе путешествіе въ землю остяковъ березовскаго ужзда. На этотъ разъ проповъдь его имъла несравненно большій успъхъ, чъмъ въ прошломъ году: язычники принимали крещеніе массами во всёхъ тёхъ волостяхъ, которыя посътила христіанская миссія. И это очень естественно. Цёлый годъ прошель съ того времени, какъ истреблена масса остяцкихъ идоловъ и въ числъ послъднихъ даже такой высокочтимый кумирь, какъ "Старикъ Обскій. Какъ

ни невъжествененъ быль остякъ, но онъ долженъ быль размышдять надъ этимъ деломъ христіанской миссіи. У него естественно являлись вопросы: почему его боги не оказали никакого сопротивленія ихъ истребителямъ? Почему шаманы, которые представлялись остяку столь могущественными, что заставляли даже боговъ исполнять свою волю, теперь не проявили никакой силы и не защитили кумировъ? Остякъ върилъ, что боги вибшиваются въ его жизнь, делають ему благо или вредъ, но теперь онъ цълый годъ живетъ безъ идоловъ и перемъны въ своей жизни не замъчаетъ никакой; боги не мстять за сожженіе русскими кумировъ и ничёмъ не выражають своего неудовольствія. Хотя "Старикъ Обскій"—властелинъ рыбъ и сожженъ, но рыба ловится такъ же и безъ него, какъ и при немъ. Значитъ, дъйствительно, остяцкіе кумиры — только бездушное дерево, а шаманы ихъ служители — только обманщики. Если умъ остяка, размышляя надъ указанными обстоятельствами, можетъ быть, и не доходилъ до такого ръшительнаго вывода, но тъмъ не менъе сомнъніе въ могуществъ идоловъ и шамановъ было вполнъ естественнымъ. "Народъ же, замъчаетъ современникъ, видъвше прежде тверды нечестія ихъ боготворимыя идолы падшія, и столь стершую мнимую силу ихъ, яко ничтоже вящще креста видети, яко прахъ и пепелъ, отсюда довольно мракъ кумирослуженія осліділяющи сотреся очесъ ихъ, яко отверзостеся очи има пріятнье взирати на свыть проповыди евангельскія"...

И дъйствительно, христіанская миссія во второй годъ проповъди евангелія остякамъ уже не встръчала со стороны послъднихъ ненависти и озлобленія. Наоборотъ, язычники теперь
со вниманіемъ слушали поученія схимонаха Оедора и массами
принимали христіанство вездъ, гдъ только онъ не появлялся:
много было обращенныхъ остяковъ въ Бълогорскихъ, Шарковыхъ, Казымскихъ и др. юртахъ. Только въ городкъ Атлымъ
(о послъднемъ мы упоминали выше) остяки, возбужденные своимъ шаманомъ, сначала не только не хотъли креститься, но
и слушать поученія христіанскаго проповъдника; весь народъ
возсталъ противъ евангельской проповъди, свидътельствуетъ
Новицкій, возмущенный "злонравнымъ и злообразнымъ прелест-

никомъ". Однако и здёсь "прелестныя" речи шамана оказались безсильными предъ словомъ христіанскаго пропов'ядника. Несмотря на шумъ и крики остяковъ и намфреніе ихъ броситься съ оружіемъ на миссію, схимонахъ Өедоръ стоялъ непоколебимо и увъщевалъ язычниковъ оставить идолопоклонство и щамана и принять христіанскую віру. Онъ между прочимъ говорнять имъ: "Вижу васъ мужей благоразумныхъ, не противниковъ истины, молю васъ оставить сего мужа младоумнаго, дътское игралище, ибо недостойно такимъ умнымъ людямъ прельщаться безумными ръчами одного". Слова христіанскаго проповъдника такъ подъйствовали на язычниковъ, что они "презръли мятежныя прекословія" своего шамана и всъ приняли крещеніе. Напослідокь и самь шамань выразиль желаніе креститься и быль крещень. Всего въ этомъ году крестилось до 3500 остяковъ. Послъ этого христіанская миссія снова оставила остяцкую землю и возвратилась въ Тобольскъ, хотя и не надолго.

Обрадованный успъхами проповъди между остяками схимонахъ Өедоръ ръшился въ следующемъ году отправиться съ тою же целію въ страну вогуловъ. Ни старость, ни недугъ, снова посътившій его вслъдствіе трудныхъ путешествій къ остякамъ, ничто не могло остановить ревность этого миссіонера къ просвъщенію язычниковъ свътомъ христіанскаго ученія. Отдохнувъ немного въ Тюменскомъ монастыръ, онъ въ жестокую зиму въ началь 1714 года поспышиль отправиться къ вогуламъ. Къ такой поспешности побудило схимонаха Оедора следующее обстоятельство. У кондійскаго князя Сатыка заболели два сына: отецъ обратился къ шаманамъ, чтобы они испросили у боговъ исцеленія его любимыхъ детей. Шаманы потребовали жертвъ и Сатыкъ не щадилъ ничего, лишь бы спасти сыновей. Но во время жертвоприношеній діти его умерли. Это страшно раздражило князя противъ своихъ кумировъ: онъ собственноручно началь ихъ истреблять и уже съ топоромъ въ рукахъ добрался до главнаго вогульскаго кумира — кондійскаго идола. Народъ пришель въ ужасъ и умоляль Сатыка пощадить последняго. Князь вняль мольбамъ своего народа, не тронуль кондійскаго кумира, но множество другихъ вогульскихъ идоловъ было истреблено имъ въ это время. И вотъ, когда объ этомъ узналъ схимонахъ Өедоръ, то спъшилъ воспользоваться такимъ обстоятельствомъ, чтобы показать князю и вогуламъ, какъ ничтожны ихъ боги и что отъ нихъ не следуетъ ждать никакой помощи. И дъйствительно успъхъ проповеди въ земле вогульской быль великъ уже въ первый годъ миссіонерской діятельности схимонаха Оедора. Русская миссія еще не дошла до Пелыма, какъ явился одинъ вогулъ и просилъ миссіонеровъ крестить его со всёмъ домомъ. Въ самомъ Пелыме собралось много вогуловъ и схимонахъ Өедоръ вибстб съ своими сподвижниками по цблымь днямь просебщаль ихъ христіанскимь ученіемь, а къ князю Сатыку отправиль некоторыхь священниковь. Следствиемъ проповёди было то, что въ короткое время приняли христіанство до 400 вогуловъ. Довольный такимъ успёхомъ схимонахъ Өедоръ, оставивъ священниковъ для наставленія вогуловъ въ истинахъ христіанской въры, самъ отправился въ Тюмень, чтобы весною того же года предпринять третье путешествіе въ страну остяковъ. Къ новому путешествію въ березовскій увздъ этого добраго пастыря побуждало то обстоятельство, что магометанскіе мурдзины, или какъ русскіе тогда называли ихъабызы, ходять по остяцкимь юртамь, проповедують магометанство и отвращають отъ христіанской вёры новокрещенныхъ остяковъ.

Слъдуетъ здъсь упомянуть, что на возвратномъ пути изъ Пелыма жизни схимонаха Оедора угрожала серьезная опасность. Князь Кошичскихъ юртъ составилъ замыселъ, чтобы напасть на христіанскую миссію, когда она будетъ возвращаться въ Тобольскъ и перебить миссіонеровъ. Но замыселъ его не удался: самъ схимонахъ отправился иною дорогою въ Тюменскій монастырь, а его сподвижники, хотя и пошли въ Тобольскъ чрезъ Табаринскую волость, но съ ними было много вогуловъ и нападеніе заговорщиковъ было отбито.

Мы упомянули объ этомъ случав, во-первыхъ, для того, чтобы показать, съ какимъ ожесточеніемъ магометане относились къ русскимъ проповъдникамъ христіанства между сибирскими язычниками, а во-вторыхъ потому, что онъ послужилъ поводомъ къ проповъди Евангелія магометанамъ кошичскихъ юртъ и другимъ, жившимъ по среднему теченію ріки Тавды. Схимонахъ Өедоръ, узнавъ объ упомянутомъ нападеніи на его сподвижниковъ, просилъ тогдашняго тобольского губернатора схватить князя кошичскихъ юртъ и допросить о причинахъ его злодъйскаго поступка. Новицкій передаеть, что свътская власть, захвативъ князя, навърно присудила бы его къ смертной казни, если бы только схимонахъ Өедоръ не заступился за него: онъ упросиль губернатора выдать ему князя и когда тоть быль выданъ, то взялъ его съ собой, отправляясь къ остякамъ. Во время пути схимонахъ Өедөрь безпрестанно поучалъ князя христіанской вірв и настолько успішно, что этогь магометанинъ приняль крещеніе. Посл'в крещенія онь отправиль князя въ Тобольскъ, къ митрополиту Іоанну. Последній, также усердный ревнитель распространенія христіанской религіи среди сибирскихъ иновърцевъ, немедленно послалъ новокрещеннаго вмъстъ съ священникомъ на его родину для проповъди Евангелія. Разсчетъ миссіонеровъ оказался върнымъ: примъру князя послъдовали вст магометане кошичскихъ юртъ и въ короткое время ихъ крестилось больше 300 душъ 1). Третье путетествие схимонаха Өедора въ землю остяковъ было самос продолжительное и стоило жизни тремъ изъ его сопутниковъ. Отправившись изъ Тобольска внизъ по Иртышу 12 іюня 1714 г., христіанская миссія чрезъ три дня плаванія достигла остяцкихъ Бурейковыхъ юртъ. Въ прежнее время схимонахъ Өедоръ почему то обходилъ эти юрты и потому здёшніе остяки еще ни разу не слышали христіанской проповёди. Но на этотъ разъ онъ высадился на берегъ и началъ проповъдывать остякамъ Слово Божіе. Только едва, замъчаетъ Новицкій, учитель благовъствованія "испустиль глась, тако бяху яко аспиды глухіе затыкающе уши своя и въ едину совокупишася юрту, ни сами отъ юрты исхождаху, ниже къ себъ внійти кому отъ нашихъ попущаху". Оказалось, что въ Бурейковыхъ юртахъ уже дъйствовалъ магометанскій муэдзинъ и его описаніе рая, который магометь объщаль своимь последователямь, такь пленило остяковъ, что они согласились принять магометанство. Кромъ того



<sup>1) &</sup>quot;Крат. опис. объ ост. нар." стр. 90-91.

муэдзинъ доказывалъ остякамъ, что христіанство налагаетъ на своихъ последователей такія тягости, которыя невозможно исполнять: оно запрещаетъ многоженство, употребление лошадинаго мяса, столь любимаго остяками, налагаеть тяжелые посты и пр. Это такъ ожесточило остяковъ противъ христіанскихъ проповъдниковъ, что они и слышать не хотъли ихъ проповъди. Побуждаемые магометанскимъ учителемъ, остяки начали стредять въ русскую миссію изъ луковъ и пищалей и трехъ человъкъ смертельно ранили. Ихъ князь Уршанко выстрелиль даже въ самаго схимонаха Өедора и попалъ въ животъ, но Богъ хранилъ этого пастыря: пуля изръзала все одежды, вышла на вылетъ, но схимонахъ къ удивленію всёхъ остался совершенно невредимъ. Этотъ фактъ засвидетельствованъ не только Новициимъ, но и самимъ схимонахомъ. Впослъдствіи онъ въ своемъ донесеніи Синоду писалъ: "мене самаго вдарено съ пищоли подъ поясъ, но Богъ помиловалъ мя: пуля кругомъ ободрала платье, а мене не вредила" 1). Не смотря на всъ старанія, схимонаху не удалось успокоить остяковъ; ярость ихъ была столь велика, что русская миссія принуждена была оставить Бурейковы юрты и плыть далее къ реке Оби. После этого миссіонерамъ вездъ приходилось проходить юрты остяковъ, уже принявшихъ христіанство въ прежнія ихъ путешествія, имъ пріятно теперь было видіть, съ какою радостію встрічали ихъ новокрещенцы и съ какимъ благоговъніемъ послъдніе слушали поученія схимонаха Өедора. Новицкій передаеть, что учитель поучаль гражданству, котораго прежде не было у остяковъ, христіанскому добронравію и искореняль разныя языческіе обычаи, а особенно онъ возставалъ противъ не естественныхъ, неравныхъ браковъ; ибо остяки брали въ жены двючекъ семи и восьми лътъ и беззаконно съ ними жили 2).

На этотъ разъ схимонахъ не ограничивался одними поученіями, а по просьбъ самихъ новокрещенныхъ заложилъ три церкви въ мъстахъ болъе населенныхъ и удаленныхъ отъ русскихъ поселеній и далъ священниковъ. Просвъщая и устрояя



<sup>1) &</sup>quot;Описаніе докумен. и діль Св. Синода" т. ІІ ч. І, стр. 240.

Новицкій, стр. 94—95.

новую паству, схимонахъ Өедоръ достигъ города Березова, гдъ его уже ожидали многіе остяки, собранные комендантомъ изъ разныхъ окрестныхъ волостей. И въ Березовъ проповъдь схимонаха имъла успъхъ: остяки лапинской, соевинской и куповатской волостей приняли христіанство. Нъкоторые послъ крещенія просили пастыря, чтобы онъ молитвами своими защищалъ ихъ отъ нечистыхъ духовъ, почитаемыхъ ими въ идолахъ, такъ какъ они въ прежнее время, говорили новокрещенцы, много приносили имъ бъдъ. Схимонахъ, утвердивши въ кръпкой надеждъ на помощь Спасителя, отпустилъ ихъ съ миромъ.

Изъ Березова ревностный пастырь хотель было доплыть до самаго Обдорска, но приближающаяся зима заставила его оставить пока исполнение этого намфрения. Пославши туда священниковъ, самъ отправился въ Тобольскъ. Однако, не смотря на продолжительное путешествіе въ остяцкой земль, схимонахъ не долго отдыхаль въ этомъ городв. Едва только началась зима 1714 г., какъ онъ уже отправился въ пелымскій уфздъ, чтобы посттить новокрещенных вогуловь и построить для нихъ церкви. Изъ Пелыма онъ перебрался въ верхотурскій увздъ и тамъ многихъ вогуловъ, жившихъ по Турв и другимъ ръкамъ, обратилъ въ христіанство. На пути въ Тюменскій монастырь схимонахъ Өеодоръ остановился на некоторое время въ Туринскъ и тутъ пребываніе его было не бозслъдно для распространенія христіанства: близь живущіе татары магометане слушали его проповъдь и приняли христіанство. Только въ концъ 1714 г. схимонахъ возвратился въ Тюменскій монастырь. Цёлыхъ семь мёсяцевъ онъ путешествовалъ, неустанно проповъдуя слово Божіе сибирскимъ язычникамъ и магометанамъ. Кто имфетъ понятіе о тфхъ громадныхъ разстояніяхъ, которыя въ этомъ году пришлось пройти проновъднику, тотъ не можетъ не удивляться его необыкновенной энергіи! Тъмъ болье, что схимонаху Өеодору въ это время было уже 64 года; бывшая бользнь и неустанные труды значительно подломили его здоровье.

Въ Тюменъ схимонахъ Өеодоръ получилъ царскій указъ, требовавшій отъ него новыхъ подвиговъ въ дълъ распространенія христіанской въры между сибирскими инородцами. "Посему

нашему указу (отъ 6-го Дек. 1714 г.), писалъ Петръ, ъхать тебъ богомольцу нашему во всю землю вогульскую и въ остяцкую, и въ татары, и въ тунгусы, и въ якуты, и въ волостяхъ ихъ, гдъ найдешь кумиры, кумирницы и нечестивыя ихъ чтилища и то пожечь, а ихъ... всъхъ иноземцевъ Божіею помощью и своими трудами приводить въ христіанскую в'тру, и о томъ явить имъ словесно и сей нашъ указъ сказать: и которые вогулы, остяки, татары и вст инородцы крестится, тамъ нашего царскаго давать холстъ ко крещенію на рубахи и въ ясаку имъ будеть льгота" 1). Узнавъ объ успъхахъ проповъди схимонаха Өеодора. Великій Петръ стремился расширить сферу его миссіонерской д'ятельности: первый указъ 1710 г. о крещенін сибирскихъ иновърцевъ имълъ въ виду только остяковъ березовскаго убяда, а второй уже простирался на всю Сибирь, на всёхъ инородцевъ этого обширнаго края. Петръ, конечно, зналъ о старости и дряхлости схимонаха и тъмъ не менъе не стеснялся возлагать на него новые и новые труды; но онъ самъ трудился для своего отечества, не щадя силь своихъ, и того же требоваль оть своихъ сподвижниковъ. И ревностный проповъдникъ не только безъ ропота, но даже съ восторгомъ шелъ на новые подвиги, которыхъ требовалъ отъ него вышеприведенный указъ. "Ищущіе спасенія человъческаго, замъчаетъ современникъ, трудятся, недугуютъ, но не изнемогаютъ, окрелетаютъ, паче текутъ и не утрудятся". Такъ и схимонахъ Өедоръ-не смотря на свою физическую слабость, едва только открылся водный путь весною 1715 г., какъ онъ уже отправляется для проповёди евангелія къ вогуламъ, въ самую дикую страну, на ръку Конду. Чрезъ нъсколько дней плаванія по Иртышу русская миссія вошла въ устье Конды и скоро достигла вогульскихъ юртъ Нахрачеевыхъ, где находился высокочтимый язычниками кондійскій идоль. Новицкій сообщаеть, что этотъ идоль быль сделань изъ дерева, одеть въ зеленую одежду, лицо его обложено бълымъ желъзомъ, а голова покрыта черною лисицей; самое капище и съдалище кондійскаго идола были покрыты краснымъ сукномъ. Ниже его стояли другіе идо-

<sup>1)</sup> П. С. З. Р. И. т. V № 2863.

лы, которыхъ язычники почитали за служителей главнаго кумира. Множество всякаго рода жертвъ, какъ утвари, кафтановъ, шкуръ пушныхъ звърей и пр., лежавшихъ въ самомъ капищъ, свидътельствовало, что кондійскій идолъ пользуется великою славою среди язычниковъ. И дъйствительно его почитали за великаго бога не только вогулы, но и остяки: шаманы, служители другихъ идоловъ, ежегодно изъ отдаленныхъ мъстъ приходили въ Нахрачевы юрты съ просьбою къ ихъ князю, чтобы онъ отпустилъ къ нимъ кондійскаго идола; они не щадили даровъ за этотъ отпускъ, въ полной надеждъ сторицею возвратить свои расходы, собирая обильныя жертвы отъ подчиненныхъ.

Князь Нахрачъ Евплаевъ былъ вмѣстѣ и шаманомъ; по описанію Новицкаго онъ былъ "злоображенъ, чернъ, горбъ на персехъ и на плещехъ имѣющъ". Въ время моленія предъ кумиромъ этотъ уродъ не произносилъ никакихъ словъ, а издавалъ какіе-то звуки "яко младъ телецъ рыкая, послѣди же мизканіемъ нѣкакимъ окончеваше"; онъ такъ любилъ своего кумира, что находился при немъ постоянно и въ день по нѣсколько разъ совершалъ подобное моленіе.

Встрвча русской миссіи въ Нахрачеевыхъ юртахъ не предвъщала ничего хорошаго. Когда схимонахъ Оедоръ отправилъ къ собравшемуся народу и Нахрачу Евплаеву пословъ съ привътствіемъ, то получилъ такой отвътъ. "Мы знаемъ причину вашего путешествія; лестію хотите отвратить нась оть древней нашей въры и искони почитаемаго нами помощника разорить и уничтожить, но напрасно трудились: здёсь всё головы свои положимъ, но этого сделать не допустимъ". Въ первое время никто изъ вогуловъ не подходилъ къ русской миссіи и никого изъ русскихъ не допускали къ себъ, а стояли толпою около капища, озлобленные и вооруженные. Однако такія отношенія продолжались не долго: сначала по одиночкъ, а потомъ и по нъсколько человъкъ разомъ вогулы являлись на дощаникъ схимонаха Оедора. Проповъдникъ всячески старался расположить къ себъ язычниковъ, привътствовалъ ихъ съ кротостію и любовію. Но когда онъ сталь говорить имъ объ оставленіи идола, то язычники отвъчали: "Никогда не будетъ того, чтобы мы оставили кумира, искони почитаемаго нашими отцами и праотцами.

Если же у васъ есть царское повеление, чтобы нашихъ идоловъ и капища разорить, то молимъ васъ-наложите лучше на него дань, какъ было во времена Ермака, который бралъ въ годъ по три рубля; нынъ же мы увеличимъ эту дань и ежегодно будемъ платить по четыре рубля, только не исполняйте царскаго повельнія". На этоть отвыть язычниковь схимонахь Өедоръ сказалъ такую речь. "Горе вамъ! Сатана такъ ослепилъ васъ, что благодать, туне даруемую вамъ, отвергаете, а погибель въчную всему вашему роду хотите пріобръсти цъною. Но сатана уже удовольствовался погибелью душъ отецъ и праотецъ вашихъ, когда они столь долгое время принебрегали своимъ спасеніемъ и были оставлени, какъ погибшая тварь. Нынф же Господь воззрыль на вась; Тотъ, Который въ руки Своей держить сердце царево, побудиль его быть вашимъ спасителемъ, вложилъ въ его сердце искать не дани мерзкой и безстыдной, но спасенія вашихъ душъ. И мы не будемъ столь безумны, чтобы взять погибельную цену вашихъ душъ-эти четыре рубля; души ваши стоють дороже, потому что онъ искуплены кровію Господа нашего и я не хочу допустить васъ до въчной погибели". Хотя, можеть быть, язычники и мало понимали смыслъ этой рвчи, но темъ не менее она произвела на нихъ сильное впечатленіе: они поколебались и "ревность ихъ по нечестін и зловірію, замізчасть Новицкій, начала умаляться". И вотъ, спустя некоторое время, вогулы приследи къ русской миссіи своихъ старшинъ для уговора о томъ, какъ и на какихъ условіяхъ приступить имъ къ благочестію. Послы объявили такое ръшение своей братии. "Повинуемся, сказали они, обращаясь къ схимонаху, указу и повелению государя. Также и твоего ученія не отвергаемъ, но только молимъ васъ: во-первыхъ, не презирайте и нашего съ столь давнихъ лътъ отцами и праотцами почитаемаго кумира, и когда соизволите крестить насъ, то и шейтана нашего окрестите крестомъ паче насъ честивнимъ, влатымъ. Тогда мы постараемся поставить на свой счетъ церковь и въ ней между иконами, посреди, поставимъ и нашего идола; во-вторыхъ, да не будетъ намъ запрещенія всть лошадиное мясо, которое столь пріятно намъ, что мы скорбе готовы лишиться жизни, чемъ отказаться отъ этого пріятнаго кушанья. Молимъ также васъ—не разлучать насъ съ нашими женами и впредь не возбранять многоженства; женъ нашихъ отнюдь не крестить вашимъ священникамъ, но мы сами окрестимъ каждый свою жену и положимъ кресты. Если все это позволено намъ будетъ, сказали въ заключеніе вогульскіе послы, то мы принимаемъ вашу въру и вашъ законъ".

Предложенія вогуловъ не могли не возмутить христіанина, и схимонахъ Өедоръ въ своей пространной и горячей ръчи старался доказать вогульскимъ старшинамъ всю безсмысленность этихъ предложеній, противность ихъ христівнскому ученію. А въ заключеніе сказаль: "если вы хотите быть съ нами братьями и сынами церкви, то оставьте свои противныя басни, повинуйтесь нашему наставленію и нашимъ христіанскимъ ученіямъ". Выслушавши эту річь, вогульскіе послы отошак къ своей братін. Когда же вогулы узнали отвёть на ихъ предложенія русскихъ пропов'єдниковъ, то пришли въ страшную ярость. Имъ казалось, что выдуманныя ими условія, при которыхъ они хотели принять христіанство, столь легки и удобоисполнимы, что схимонахъ Оедоръ непремвно согласится на нихъ и, когда услышали отъ своихъ пословъ противное, то стали всячески поносить русскую миссію и грозили ей убійствами; ярости ихъ не было предъловъ. Русскіе пропов'ядники пришли въ отчанніе и не ждали здёсь никакого успёха; не отчаявался только глава ихъ схимонахъ Оедоръ и предсказалъ своимъ сподвижникамъ скорое обращение язычниковъ. Дъйствительно, спустя нъкоторое время, въ дощаникъ русской миссіи приходить одинъ изъ вогульскихъ старшинъ и высказываетъ желаніе сполобиться крещенія. Онъ быль окрещень и съ приличными наставленіями отправленъ къ своей братіи. Этотъ первый новокрещенецъ изъ кондійскихъ вогуловъ, какъ видно, быль человекомъ вліятельнымъ среди своихъ соотечественниковъ и, явившись къ последнимъ, смъло сталъ укорять ихъ за сопротивление. "Зачъмъ вы, говориль онь вогуламь, противитесь царскому повелёнію и отвергаете христіанскую въру: внайте, что за непослушаніе прогиввается Богь, и Государь пошлеть войска, истребить насъ въ конецъ и земля наша запустветь; повелвніе царево страшно и неслушающіе его достойны смерти".

Эти слова новокрещенца произвели расколъ среди язычниковъ: один стали на его сторону и решили принять христіанство, другіе укоряли старшину въ измёнё и ни за что не хотели креститься. Были и такіе, которые соглашались принять христіанство, но съ темъ условіемъ, чтобъ ихъ кондійскаго идола не сжигали. "И бысть, передаеть современникъ, весь лень и ночь молва и првніе". Но утромъ на другой день все собраніе вогуловъ явилось къ схимонаху и сказало: "Дёлай съ нами, что хочешь, чтилища и кумиры разоряй!" Схимонахъ вышель изъ дощаника на берегъ, поучаль ихъ истинамъ христіанской віры и, подготовивь такимь образомь къ крещенію, началь было уже совершать таинство. Но въ это время явился Нахрачь и закричаль вогуламь: "Бойтесь друзья! когда начнуть вась мазать, то не допускайте этого, то есть волшебство христіанское; а когда будуть стричь ваши волосы, то выръжуть мужество изъ вашихъ душъ". Эти предостереженія щамана такъ подъйствовали на язычниковь, что когда священники начали совершать надъ ними помазаніе, то они подняли возмущение и убъжали въ свои юрты. Не мало стоило усилий русской миссіи снова уб'єдить вогуловъ и собрать ихъ для продолженія надъ ними таинства крещенія. Когда же пришло время погружать новокрещенцевь въ воду, то они сами бросились въ рѣку и окунувшись столько разъ, сколько кому заблагоразсудилось, подходили затёмъ къ священнику со словами: "попъ, клади на меня крестъ, я уже окрещенъ". И опять священникамъ пришлось убъждать вогуловь, что такъ делать не следуеть, что нужно совершать обрядь такъ, какъ установила церковь. Усилія, наконецъ, окончились успъшно: тапиство крещенія было совершено по чину. Шаманъ еще разъ пытался поднять возмущение среди вогуловь, прибъжаль къ ръкъ и началъ силою отгонять ихъ отъ крещенія. Но на этотъ разъ Нахрачь самъ едва не поплатился живнію: вогулы съ яростію бросились на него и убили бы его, если бы онъ не спасся бъгствомъ. Спустя нъкоторое время, шаманъ прислалъ къ русской миссіи своего сына сказать, что если "самъ архіерей меня окрестить, то и я приму крещеніе". Нечего делать, пришлось уступить представителю язычества: схимонахъ Оедоръ самъ совершилъ надъ нимъ таинство крещенія.

Когда вогулы Нахрачеевыхъ юртъ были крещены, то схимонахъ предложилъ имъ угощение. А послъ траневы сказалъ новокрещенцамъ: "слъдуетъ истребить вашего истукана, да не будетъ скверное посреди вашего собранія, ибо вы уже чисты". Это предложение вызвало страшное негодование со стороны вогуловъ и произвело между ними распрю: одни соглашались на уничтоженіе кондійскаго идола, а другіе возстали противъ этого и говорили, что лучше отнести его въ какія нибудь пустыя и непроходимыя мъста. Споръ продолжался очень долго и только наступивщая ночь прекратила его. Но на другой день миссіонеры узнали, что старый кондійскій идоль украдень, а на его мъстъ поставленъ былъ другой. Этого последняго вогулы отдали на сожжение и только молили: "да не предъ нашими очами будетъ онъ сожженъ". Когда же русскіе взяли идола на дощаникъ и поплыли на другой берегъ, чтобы тамъ сжечь его, то язычники съ плачемъ провожали своего бога и кричали: "Пойди Боже нашъ, попалъ въ руки немилостивыхъ русаковъ".

Отъ Нахрачеевыхъ юртъ русская миссія понлыла далбе и скоро достигла юртъ Катышевыхъ. Здёсь явился къ миссіонерамъ посланникъ одного кондійскаго князя Сатыги, о которомъ мы упоминали выше, и просилъ именемъ последняго, чтобы они поспъщили къ его юртамъ, гдъ уже собралось иножество вогуловъ для принятія крещенія. Нечего уже говорить, съ какою радостію русская миссія приняла это предложеніе, но только радость эта была непродолжительна: скоро оказалось, что Сатыга хотвлъ только заманить русскихъ въ свои юрты и тамъ всъхъ ихъ перебить. И если замысель его не удался, то благодаря только перебъжчикамъ, которые во-время предупредили русскихъ миссіонеровъ о грозившей имъ опасности отъ князя Сатыги. Уже на пути къ последнему, къ нимъ явились некоторые вогулы и передали, что князь ихъ имфетъ дурной замысель-намфренъ напасть на русскихъ нечаянно и всёхъ предать смерти. Это извъстіе, разсказываеть Новицкій, такъ напугало насъ, что мы уже рышились было быжать во-свояси. Но на совыты одинъ изъ миссіонеровъ сказалъ: "если мы начнемъ бъжать, то и тъ, которые уже крестились вовстанутъ и побыотъ насъ; поэтому лучше предать себя воль Божіей и идти впередъ".

Этотъ совътъ былъ принять и русская миссія во главъ схимонаха Өеодора смёло отправилась въ юрты Сатыги. Можетъ быть эта сиблость и принятыя ибры осторожности такъ смутили Сатыгу, что онъ не осмелился открыто напасть на русскихъ, котя и имълъ множество вооруженныхъ людей. А разныя коварства и хитрости, которыми онъ хотель погубить русскихъ миссіонеровъ, не имъли никакого успъха, такъ какъ вогулы предупреждали ихъ о всёхъ замыслахъ своего князя. Наконецъ сами подчиненные Сатыги подняли противъ него бунтъ: "ты бъсишься, говорили они ему, и хочешь сотворить брань съ государемъ; но ты самъ погибнешь и насъ погубишь". Князь, видя, что оставленъ своею братіей, убѣжалъ въ свое жилище и болве уже не рышался предпринять что-нибудь враждебное противъ русскихъ миссіонеровъ. Послѣ этого миссіонеры занялись своимъ дёломъ, почали вогуловъ христіянскому ученію и многихъ изъ нихъ крестили $^{-1}$ ).

Едва только схимонахъ Өедоръ возвратился изъ путешествія по Кондъ въ Тобольскъ, какъ къ нему присланъ царскій указъ, возлагавшій на него новшя обязанности. Лѣтомъ 1715 г. умеръ сибирскій митрополитъ Іоаннъ и Петръ Великій упомянутымъ указомъ поручалъ ему вновь сибирскую митрополію. Вступивши на митрополичью качедру, схимонахъ Федоръ съ прежнею энергіей и самоотверженіемъ занимался миссіонерскою дѣятельностью въ Сибири. Уже въ слѣдующемъ 1716 г. мы видимъ его въ сургутскомъ уѣздѣ въ качествѣ проповѣдника христіанства тамошнимъ остякамъ и здѣсь его миссіонерская дѣятельность была столь же успѣшна, какъ и въ другихъ уѣздахъ: въ течене лѣта и осени этого года онъ обратилъ въ христіанство до 3500 душъ обоего пола и въ нѣсколькихъ ипородческихъ волостяхъ сургутскаго уѣзда положилъ основаніе православнымъ церквамъ.

Въ 1717 г. схимонахъ Өедоръ, отправивъ нѣкоторыхъ священниковъ и монаховъ въ уѣзды Нарымскій и Кетскій для проповѣди евангелія тамошнимъ остякамъ, самъ предпринялъ путешествіе съ тою же цѣлью на самый крайній сѣверъ Сибири, къ

<sup>1)</sup> Крат. Опис. Новицкаго, стр. 98-109.

обдорскимъ остякамъ. Поводомъ къ этому путешествію послужили грабежи и убійства, которыми обдорскіе явычники метили своей братін, березовскимъ остякамъ, за обращеніе къ христіанству. Положеніе новокрещенцевъ-остяковъ волостей Ляпинской, Соевинской, Куниватской и др. было въ это время ужасное: они съ перваго же года своего обращенія начали терифть нападенія, съ одной стороны, отъ язычниковъ самобдовъ, а съ другой, отъ своей же братіи остяковъ обдорскихъ и эти нападенія сопровождались разореніями, убійствами и самыми варварскими истязаніями. Можеть быть наб'еги самофдовъ на новокрещенныхъ остяковъ и не имъли связи съ религіозными делями, нообдорскіе язычники, несомнівню, мстиди имъ за измівну язычеству и князь ихъ самъ это высказываль. Уже въ 1714 году нъкоторыя волости березовского увяда заявили березовскому воеводь, что пустозерская самоядь, переправившись чрезь увальскій хребеть, напали на Чюрушскія юрты, ранили итсколькихъостяковъ и угнали ихъ оленей и "хотять де воровская самоядьидти по Сылвъ и въ Ляпинъ и разорить ясачныхъ остяковъ" 1). Воевода не обратилъ вниманія на это заявленіе, не предприналъ никакихъ мфръ для защиты ясачныхъ людей и потому самобды совершенно безнаказанно опустошали дяпинскую водость. Въ 1716 году новокрещенцы этой волости жаловались царю, что воровская пустоверская самоядь пограбила у нехъимущества на 300 руб. и угнада целое стадо оленей въ 300головъ; да кромъ того самовды убили трехъ остяковъ, а нъсколько человъкъ поймавъ, переломали имъ руки и ноги и взяли съ собой. "А теперь снова хотять, читаемь въ челобитной тъхъ. же новокрещенныхъ, придти въ Ляпинскую волость, посавдніе наши животы пограбить и насъ съ женами и дътьми побить до смерти" 2). Челобитчики просили защиты, просили отыскать. пограбленное у нихъ имущество и возвратить имъ. Но мольбаихъ была напрасна: въ следующемъ году они испытали ещеболъе жестокій погромъ отъ обдорскихъ остяковъ и самовдовъ. Объ этомъ мы узнаемъ изъ челобитной новокрещеннаго квязя

i) Пам. Сиб. Ист. XVII в. кн. 2, № 9.

²) Ibid. № 32.

Ляпинской волости Семена. По его словамъ, главнымъ виновникомъ погрома быль обдорскій князь Гындинь, который, чтобы отомстить новокрещенцамъ за измину язычеству, наслаль на нихъ самовдовъ и брата своего Микишку. "И говорилъ онъ той воровской самояди и брату своему: гдв де увидите ляпинскаго князя Семена и его подымите на копья, а крови де его на поль не роняйте, тутъ де и смерти его предайте для того, почему де онг прежде наст крестился? А намъ отъ того, жалуется ляпинскій князь, великая б'ёда приключилась: надъ женами и детьми наругались и въ снегъ бросали для того, что они довъдывались пожитковъ-и все безъ остатка пограбили". Въ этотъ набъгъ самовды и остяки, недовольствуясь грабежами и убійствами, подвергали новокрещенцевъ такимъ варварскимъ поруганіямъ, о которыхъ даже неприлично говорить въ печати 1). Другіе волости новокрещенцевъ также страшно пострадали 2). Язычники были столь ожесточены распространеніемъ христіанства, что ръшились поднять общій бунть противь господства русскихъ: въ 1716 году сургутскій воевода писаль, что самоъды въ числъ 100 человъкъ пріъзжали въ Сургутскій увздъ и подговаривали вдешнихъ остяковъ напасть на Сургутъ и Березовъ, завладёть этими городами и градскихъ людей перебить<sup>3</sup>).

Получивъ такія печальныя въсти о положеніи новокрещенцевъ въ березовскомъ утадъ, схимонахъ Оедоръ ръшился помочь горю. Онъ не могъ не сознавать, что подобная месть язычниковъ можетъ довести новокрещенцевъ до отчаянія и заставить ихъ снова обратиться къ язычеству; да кромт того самое существованіе язычества около "новаго вертограда Христова" могло соблазнительно вліять на новообращенныхъ, еще не утвердившихся въ истинахъ новой религіи. И вотъ въ 1717 г. схимонахъ Оедоръ предпринимаетъ путешествіе къ обдорскимъ остякамъ съ цълію обратить послъднихъ въ христіанство и тъмъ избавить новокрещенцевъ въ Березовскомъ утвадъ отъ ихъ мести. Свътская власть вполнт сочувственно отнеслась къ этому

<sup>1)</sup> Ibid Ne 52.

<sup>2)</sup> Ibid. № 46.

<sup>3)</sup> Пам. Свб. И. XVIII в. кн. 2, № 32.

намфренію митрополита сибирскаго; березовскому сыну боярскому Полтыреву послань быль царскій указь съ повельніемь немедленно выслать въ Обдорскъ и приготовить тамъ все къ прівзду преосвященнаго. Онъ долженъ быль объявить обдорскимъ остякамъ, чтобъ они никуда не разъйзжались, а собрались вст въ городъ Обдорскъ 1). Не смотря на эти мъры, путешествіе сибирскаго митрополита къ обдорянамъ кончилось ничемъ. Мы выше упоминали, что еще въ 1714 г. схимонахъ Өедоръ изъ Березова отправиль монаховъ и священниковъ въ Обдорскую область для крещенія тамошнихъ язычниковъ, но миссіонерская ихъ діятельность не иміла никакого успіха. Также была безуспъшна и проповъдь самого схимонаха въ 1717 г.: обдоряне съ необыкновеннымъ упорствомъ держались язычества и никто изъ нихъ не принялъ христіанства. Съ великою скорбію схимонахъ Өедоръ оставиль этихъ упорныхъ язычниковъ и въ томъ же году возвратился въ Тобольскъ. Въ 1719 г. сибирскій митрополить рішился обозріть свою огромную епархію и съ этом целію предприняль дутешествіе, продолжавшееся около двухъ льтъ. Въ началь этого года, не смотря на зимнее время, схимонахъ Өедоръ въ сопровождении нъсколькихъ духовныхъ лицъ выбхалъ изъ Тобольска. За неимбніемъ матеріала мы не можемъ говорить подробно объ этомъ необыкновенномъ путешествіи, а упомянемъ только о его результатахъ. Уже въ мартъ 1719 г. схимонахъ Өедоръ благополучно достигь города Епесейска. Въ письмъ его къ енесейскому коменданту Беклемишеву читаемъ слёдующее: "велёно намъ быть для крещенія иноземцевъ во всёхъ сибирскихъ городахъ... и нынъ по прибытіи въ Енесейскъ на раздачу тъмъ иновенцамъ, которые будутъ креститься, надобно: 2000 аршинъ ходста, 1000 медныхъ и оловяныхъ крестовъ, 60 пудовъ соди и пудъ свинцу" 2). Судя по количеству разныхъ предметовъ, которые требовалъ схимонахъ для подарковъ новокрещеннымъ, можно думать, что онъ разсчитываль на большой успъхъ христіанской пропов'яди въ енесейскомъ у взді. Однако надежды



<sup>1)</sup> Ibid. No 50.

<sup>2)</sup> Пам. Свб. Ист. XVIII в., кв. 2, № 54.

его не оправдались; тутъ миссія встретила неодолимыя препятствія: тунгусы, населявшіе енесейскій убадь, отличались особенною дикостью между сибирскими инородцами, преданы были язычеству, а главное-они постоянно перекочевывали съ одного мъста на другое, уходя на самый крайній съверъ. Ихъ невозможно было собрать въ опредъленное мъсто и еще менъе возможно было уговяться за неми; даже ясачнымъ сборщикамъ не всегда удавалось найти тунгусовъ, чтобы собрать съ нихъ ясакъ. Тъмъ не менъе начало распространенія христіанства среди тунгусовъ положено было при митрополить Филофев. Еще въ 1710 г. одинъ изъ тунгускихъ князей принялъ христіанство и посл'є крещенія вздиль въ этомъ году въ Петербургъ. Самъ митрополитъ, будучи у тунгусовъ въ 1719 г., въроятно успълъ крестить нъсколько этихъ дикарей; по крайней мъръ несомнънно то, что онъ входилъ съ ними въ сношеніе, крестиль 8 летняго тунгуса, который впоследствін при митрополить Антонін быль ипольякономъ.

Изъ Енесейска схимонахъ Өедоръ поплылъ внизъ по теченію ръки Енесея и достигъ Мангазеи или Туруханска. Здъсь уже проповъдывали слово Божіе монахи и священники, посланные тъмъ же преосвященнымъ; мы не знаемъ насколько успъшна была ихъ проповъдь, но во время пребыванія тамъ схимонаха Өедора вст туруханскіе остяни приняли христіанство. Освидътельствовавъ въ Туруханскъ мощи Василія Мангазейскаго, перенесенныя туда изъ Старой Мангазеи въ 1670 г. старцемъ Тихономъ 1), преосвященный Өедоръ поплылъ назадъ въ Ене-

<sup>1)</sup> Святость Василіи Мангалейскаго чтится только въ Сибири, но православная Церковь не причислела его къ лику святыхъ; нбо свъдънія относительно нетявиности мощей этого мученика овазались не върнюми. Еще въ 1659 г. архіенископъ Симеонъ отправиль въ Мангалею дыякона Богоявленской церкви Ивана произвести "досмотръ" мощей Василія. Освидътельствованіе мощей произведено дьякономъ Иваномъ, двумя мангалейскими попами и воеводой Ларіоновымъ. Приготовившись къ этому дълу недъльнымъ постомъ, досмотрщики въ назначенний день, читаемъ въ докладъ митрополита Корниліи, "послъ литургіи молебствовали съ водоосвященіемъ и гробницу досмотривали; и та де гробница вся вышла на верхъ земли и гробница де вся цъла, только немного почернъла. А въ гробницъ мощи: глава и руки и ноги и все человъческое подобіе по обычаю—только де кости, а плоти на ниха нима—изталька"... Си. статью Оглоблина въ Чт. Об. за 1890 г.

сейскъ. Отсюда онъ отправился въ Иркутскъ и побывалъ во иногихъ другихъ мѣстахъ Сибири; вездѣ онъ заботился объ устройствѣ своей митрополіи и о распространеніи кристіанства между разными идолопоклонниками, буддистами и магометанами.

Только въ 1720 г. схимонахъ Оедоръ возвратился въ Тобольскъ. Это далекое и продолжительное путешествие не могло не отразиться гибельно на здоровьи схимонаха Оедора. Онъ прибыль въ Тобольскъ уже больной и немедленно просиль Петра объ увольнение его на покож. Вифств съ темъ преосвященный доносиль, что во все время своей миссіонерской дівятельности, онъ обратилъ въ христіанскую въру до 30 т. сибирскихъ инородцевъ обоего пола и устронаъ для новожрещенцевъ болъе 30 церквей. Петръ Великій грамотою отъ 15 сентября 1720 г. "за достохвальные труды въ проповеди Слова Божія объявиль ему свое благоволеніе и милостиво похвалиль его" 1). Оставивши митрополичью каеедру, схимонахъ Өедөръ поселился въ тюменскомъ монастыръ, гдъ и прожель до конца. своей жизни. Но заботы его о сибирскихъ инородцахъ не прекратились. Заключившись въ келью, схимонахъ Өедоръ теперь все свое стараніе прилагаль къ утвержденію христіанской въры между новокрещенцами. Последнихъ онъ называлъ "новосажденными древами, требующими частаго отребленія и охраненія пока не укоренятся совершенно". И дійствительно, если легко было крестить инородцевъ, то утвердить этихъ полудикихъ людей въ новой въръ было чрезвычайно трудно; для этого требовались особыя, постоянныя попеченія. Что же ділаль въ этомъ отношеніи схимонахъ Өедоръ?

Мы выше упоминали, что съ самаго начала утвержденія русскихъ въ Сибири христіанство принимали многіе инородцы и на всемъ пространствъ завоеванняго края. Но они какъ легко крестились, также легко и снова обращались къ язычеству и главнымъ образомъ потому, что правительство не строило въ ихъ волостяхъ церквей и имъ трудно было выполнять христіанскіе обряды и таинства, когда церковь, къ которой приписывались новокрещенцы изъ инородцевъ, отстояла отъ нихъ иногда



<sup>1)</sup> Ж. М. Н. Пр. 1864 г. ч 52 отд. V, стр. 91.

верстъ на сто и на двести. Схимонахъ Оедоръ понималь это веудобство и употребляль исе стараніе къ тому, чтобы построить для новокрещевцевъ церкви въ ихъ волостяхъ и дать имъ особый церковный причтъ. Это. конечно, требовало большихъ матеріальных в средствъ, но Петръ Великій оказываль вь этихъ матеріальныхъ дівлахъ всякое содійствіе схимонаху Осдору. Еще въ 1713 г. получивъ въсть о первыхъ успъхахъ его проповъди между обскими остяками и просьбу объ основаніи церквей для новокрещенныхъ, онъ далъ указъ тобольскому губернатору. которымъ повелеваль: "новокрещеннымъ остякамъ въ каждой волости пестроить на казенный счеть по церкви и священиинамъ, которые будутъ при техъ церквахъ, давать жалованьеденегь по 10 р. и кліба по 7 четвертей на годъ". При этомъ онъ предписывалъ губернатору "всеконечно приложить трудъ и сдёлать церкви" 1); да казанскому митрополиту велёно давать изъ неокладныхъ доходовъ по 1000 р. на постройку инородцамъ церквей, пріобретеніе церковной утвари и подарки новокрещенцамъ <sup>2</sup>). Благодаря этимъ средствамъ, схимонахъ Өедоръ во второе путешествіе на обскима остявама заложиль четыре церкви: въ Бълогорьъ, Сухоруковъ, Маломъ Атлымъ и въ Шоркалахъ. И затъмъ везяъ, гдъ только инородцы принимали христіанство, онъ основываль церкви и назначаль для нихъ священниковъ. Изъ донесенія схимонаха въ 1720 г. видно, что такихъ церквей построено имъ болбе 30, а въ 1627 г. митрополить Антоній писаль Святвишему Синоду, что схимонахь Өедөръ основалъ для инородцевъ 37 церквей. Высокое жалованье 3) священникамъ инородческихъ церквей назначалось съ тою целію, чтобы они не отягчали новокрещенцевъ поборами и тъмъ не отвращали ихъ отъ христіанства.

При митрополитъ Антоніъ въ 1726 г. приказано было священникамъ подъ опасеніемъ іптрафа и жестокаго наказанія не брать лишнихъ наборовъ за совершеніе требъ "дабы они тъми



¹) Пам. Свб. Ист. XVIII в. кн. 2, Ж 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II. С. З. Р. И. т. VI, № 3637.

<sup>3)</sup> Священникамъ въ русскихъ селахъ въ то время давалось жалованья— 5 р. денегъ и 5 ч. хлъба и значитъ священникамъ впородческихъ церквей жалованія было вдвое болье.

лакомствами не чинили новокрещенцамъ въ въръ развращенія" и устаповлена опредъленная такса за совершеніе требъ: за вънчаніе по гривнъ, за погребеніе большихъ по гривнъ, а малыхъ по 5 к., за совершеніе таинства крещенія но 3 к., за молитвы роженицъ по 2 к., за сороковыя молитвы по 2 к., за прочее отъ сорокоустовъ и молебновъ оставляется въ вольное произволеніе подающихъ и то, что похочетъ отъ своего доброхотства подати, тое да дастъ" 1).

- Теперь новокрещенные инородцы могли удовлетворять свои религіозныя потребности въ православныхъ церквахъ, исполхристіанскіе обряды и просвіщаться христіанскимъ ученіемъ поученіями містныхъ священниковъ. Что инородцы, чувствовали потребность въ такомъ просвъщения, объ этомъ можно судить по одной очень интересной челобитной, которую посылали Петру В. новокрещенцы кошуцкихъ волостей. "Князцы Иванъ Григорьевъ и Семенъ Петровъ быотъ челомъ. Крестились они къ православную въру своею волей. а ноучиться имъ не отъ кого, для того, что кошуцкая волость отстоить далеко и при той волости селенія русскихъ людей ивтъ никакого; и для науки пожелали они, чтобы русскіе крестьяне тагильской волости, верхотурскаго увяда, переселнансь къ нимъ, а последние и сами того желаютъ". Причемъ челобитчики обязывались для русскихъ переселенцевъ отвести изъ своихъ владъній пахотную землю и покосы, и уплачивать за нихъ въ казну оброчныя деньги. "И великій государь пожаловаль бы ихъ. велёль для начки православной христіанской въры и познанія дней и праздниковъ Господнихъ учинить указъ". Петръ пожаловалъ и разрѣшилъ тагильскимъ крестьянамъ 8 семействамъ переселиться въ кошуцкую волость 2).

Преемникъ схимонаха Оедора, митрополитъ Антоній, въ своемъ донесеніи святьйщему Суноду писаль, что "гдв новокрещенцевь случалось видьть, тв держатся православной візры; только треба утверждати оныхъ"... Т. е. ходять въ храмы Божіи, исполняють христіанскіе обряды. Но въ тоже время и держатся



<sup>1)</sup> Тоб. Губ. Вѣд. 1866 г. № 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пам. Свб. Ист. кн. 2, № 49.

и старыхъ языческихъ обычаевъ, вошедшихъ въ ихъ кровь и плоть. Со всѣхъ сторонъ Антоній получалъ донесенія о господствѣ этихъ обычаевъ среди новокрещенцевъ. Такъ архимандритъ иркутскаго монастыря, Порфирій, доносилъ митрополиту, что новокрещенные иноземцы покупаютъ и продаютъ вѣнчанныхъ женъ, продаютъ дочерей и берутъ калымъ, иные живутъ невѣнчанными и пр." 1).

Изъ Сургута доносили, что "князецъ Василій Матвъевъ нынъ еще держитъ у себя бубны, призываетъ къ себъ шаманщиковъ и шаманитъ, что онъ не даетъ своихъ дочекъ креститъ"... <sup>2</sup>). Изъ Нарыма писали, что "новокрещенцы ъдятъ лошадей, медвъдей, бълокъ и иныхъ звърей, а священникъ тамошній очищаетъ ихъ молитвой и ничъмъ ихъ не наказываетъ" <sup>8</sup>).

Борьба съ языческими обычаями и нравами была самымъ труднымъ деломъ, только просвещение могло искоренить оные, но для просвъщенія инородцевъ требовалось время. Схимонаху Өеодору принадлежить починь и въ этомъ деле: онъ браль у инородцевъ дътей и обучалъ ихъ въ тобольской школъ. Нъкоторые изъ этихъ учениковъ были впоследствіи причетниками и даже священниками въ инородческихъ церквахъ. Для надзора за жизнію новокрещенных тоть же пастырь установиль "закащиковъ или недосмотрщиковъ: послѣдніе обязаны были саванть, чтобы новокрещенцы не изміняли новой вірів, посівщали храмы Божін, не вли всякой скверны и вообще жили по христіански. Таковыя обязанности исполняль въ березовскомъ округѣ Г. Новицкій, составившій "Краткое описаніе объ остятскомъ народъ", а послъ его смерти 4), одинъ плънный шведъ, прапорщикъ Эскъ. Закащиками назначались и некоторые священники; такъ въ нарымскомъ и сургутскомъ округахъ исполненіе этой обязанности возложено на попа Сидора Иванова. Ему предписывалось время отъ времени объёзжать эти округи, наставлять новокрещенцевъ въ христіанской въръ, жечь идоловъ,--

<sup>1)</sup> Тоб. Губ. Вѣд. 1866 г. № 10.

<sup>2)</sup> Тоб. Губ. Вѣд. 1866 г. № 12.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Онъ быль убить остивами.

наказывать инородцевъ за употребленіе въ пищу звѣрей и пр. Изъ дѣла о немъ, напечатаннаго въ Том. Губ. Вѣд. за 1866 г., видно, что онъ ревностно исполняль свои обязанности. Ему, по указу митрополита Өсодора, сибирскіе коменданты должны были выдавать проѣзжія грамоты на даровыя подводы во всѣхъ тѣхъ мѣстахъ, которыя ему пришлось бы обоврѣвать. Такихъ грамотъ сохранилось нѣсколько и даты ихъ показываютъ, что священникъ Сидоръ часто обозрѣвалъ инородческія волости. Въ заботахъ о крещеніи инородцевъ и утвержденіи ихъ въ христіанской вѣрѣ схимонаху Өедору приходилось вести жестокую борьбу съ магометанскими учителями и еще болѣе съ русскими свѣтскими властями въ Сибири, которыя, какъ увидимъ сейчасъ, были главными противниками святаго дѣла этого преосвященнаго.

Мы выше упоминали, что жизнь схимонаха Оедора и его сопутниковъ во время путешествій къ инородцамъ не разъ подвергалась опасности. На следствіяхъ оказывалось, что главными виновниками возмущенія язычниковъ противъ русской миссіи были магометане. Ихъ духовные уже давно ревностно занимались въ Сибири пропагандою ученія Магомета и когда среди язычниковъ явилась христіанская миссія, то они приобгали ко всякимъ средствамъ, чтобы возбудить у инородцевъ недовъріе къ ней. Возмущеніе Сатыги, кондінскаго князя, противъ русскихъ миссіонеровъ, исходило, по свидътельству Новицкаго, отъ "нъкоего магометанина, пришедшаго изъ Тобольска и глаголюща: Азъ, рече, самъ видъхъ царское повелъніе во градъ прибито, въ немъ же государь повелъваетъ, кто убъетъ архіерея, не будеть за то ему казни" 1). А изъ донесеній святъйшему Суноду самаго схимонаха Өедора оказывается, что и заговоръ кошуцкихъ магометанъ противъ русской миссіи и вооруженное нападеніе на нее въ бурейковыхъ было дівломъ магометанскаго муллы, жившаго въ Тобольскъ. "Есть, читаемъ вь донесеніи 1724 г., въ Тобольскі начальный татаринъ Сабанакъ, тотъ посылалъ къ остякамъ своихъ абизовъ (мурдзиновъ) и велълъ, чтобы абизы научили остяковъ некрещенныхъ,

<sup>1)</sup> Новицкій, стр. 108.

дабы насъ позабивали до смерти: указъ де присланъ государевъ убить архіерея... Пойманы были тв абизы и дали сказку. что де насъ Сабанакъ послалъ остяковъ помутить, чтобы архісрея убили". Если, говорить схимонахь, взять того Сабанака съ братомъ на ввчное житье въ С.-Петербургъ, то можно было бы всехъ татаръ крестить, "а то онъ Сабанакъ великое препятствіе чинить крещевію". На основанів этого донесенія св. Сунодъ постановилъ взять начальнаго татарина изъ Тобольска 1). Но Сабанакъ быль такая persona grata въ Тобольскъ, такое имъль покровительство со стороны тамошнихъ свътскихъ властей, что для него указы св. Сунода ровно ничего не значили: онъ продолжаль делать самыя возмутительныя вещи и все ему проходило безнаказанно. Въ донесении св. Суноду въ 1726 г. читаемъ следующее. "Татары подъезжаютъ къ новокрещеннымъ и, смущая, велять именемъ своего начальника Сабанака церкви жечь, поповъ и причетниковъ до смерти побивать и кресты побрасать и старую въру держать. Они жъ абизы, не въдомо по какому указу, многихъ остяковъ пообръзывали, а около Тобольска и крещенных коснулись, и размножають свою проклятую въру". Напомнивъ снова о нападеніи на русскую миссію въ бурейковыхъ юртахъ и объяснивъ, что виною этого злодейства были Сабанакъ и его абизы, схимонахъ Өедоръ замъчаетъ, что и "нынъ они не перестаютъ пакости чинить, а унять ихъ некому, ибо у судей наполнены руки мадою и всёмъ потакаютъ". Читая такое донесеніе о поступкахъ магометанъ, право подумаешь, что это творилось не въ русской православной имперіи, а въ какомъ-нибудь магометанскомъ государствъ!

Нечего уже и говорить, что жалобы схимонаха Өедора были гласомъ вопіющаго въ пустынѣ и оставались безъ послѣдствій для Сабанака и мурдзиновъ. Правда св. Сунодъ писалъ объ этомъ сенатъ—тобольской губернской канцеляріи, канцелярія передала дѣло объ "абизахъ" надворному суду, а послѣдній оставилъ его безъ всякаго разсмотрѣнія <sup>2</sup>).



<sup>1) &</sup>quot;Опис. докум. и дѣлъ св. пр. Сунода", т. И, № 157.

<sup>2)</sup> Опис. док. и д. св. Син., т. IV, стр. 253.

Если, дале, обратимъ внимание на отношение светскихъ сибирскихъ властей къ делу крещенія инородцевъ, то еще болье будемъ поражены, чымъ поступками магометанскихъ духовныхъ лицъ. Читатель, пожалуй, не повърить, но то върно, что сибирскія свътскія власти были самыми сильными противниками распространенія христіанской в'тры между сибирскими иновърцами. Мы сами отнеслись бы къ этому мивнію скептически, еслибы основаніемъ для него не были донесенія схимонаха Оедора, котораго ужъ никакъ нельзя заподозрить во лжи. Петръ Великій, заботясь о распространеніи христіанской въры, даваль кромъ подарковь разныя льготы новокрещенцамь. Такъ одинъ его указъ гласилъ: "которые новокрещенные разныхъ народовъ люди воспріяли православную греческаго закона въру, или которые впредь воспріннуть... тёхъ во всякихъ государственныхъ сборахъ и въ издёліяхъ давать льготы на три года, дабы тёмъ придать къ воспріятію вёры греческаго закона лучшую охоту". Такой же смыслъ имело постановление-что холопы, принявшіе христіанство, ділаются свободными и могуть жить, где пожелають; съ новокрещенцевъ, по минованіи трехъ льготныхъ летъ, не велено брать никакихъ другихъ податей, кром'в ясака. Какъ же относились къ этимъ правительственнымъ распоряженіямъ сибирскія власти? Коменданты съ новокрещенцевъ собираютъ не только ясакъ, какъ съ каждаго инородца, но и подушную подать, которую платили только русскіе 1); "коменданты, доноситъ схимонахъ Өедоръ, новокрещенныхъ обираютъ всячиною; они жъ коменданты нападками на новокрещенныхъ князцевъ нападають и быотъ ихъ невинно". Но это только косвенныя мёры со стороны комендантовъ къ совращенію новокрещенцевъ къ идолопоклонству; изъ того же донесенія оказывается, что коменданты православные прямо приказывають имъ жить "по прежнимъ нравамъ поганскимъ", т. е. обращаться къ старой въръ. Святъйшій Сунодъ требуетъ отъ комендантовъ "сатисфакцій"--зачёмъ они некрещеннымъ препятствують принимать крещеніе "паче же и крещенныхъ развращають". На подобный запросъ Сунодъ, въроятно, не по-



<sup>1) «</sup>Чт. Об. Ист. и др.» 1863 г. кн. 4, отд. V, стр. 51.

лучиль никакого ответа. Но, кажется, можно дать единственное объяснение упомянутымъ поступкамъ сибирскихъ комендантовъ: имъ легче было эксплоатировать, обирать некрещенный людь, чемь христіань. Не лучше комендантовь поступаль съ новокрещенными и тобольскій надворный судъ: последній просто торговаль новокрещенцами, распродаваль ихъ и русскимъ людямъ и даже некрещеннымъ татарамъ. Еще въ 1724 г. схимонахъ Өедоръ жаловался: "татары, которые безъ кабалъ жили и работали годъ по 15 и болве у своихъ некрещенныхъ татарь и отшедъ крестились, а теперь по челобитью татаръ судіи надворніе судять отдать татарамь некрещеннымь, чтобы они попродали русскимъ въ холопство". Сунодъ ничего не отвътилъ на этотъ пунктъ жалобы схимонаха 1). Тогда последній отправиль къ генералъ-мајору Генину "цыдулку" и при ней доношеніе на Высочайшее имя съ жалобою на судей тобольскаго надворнаго суда. "Доношу на судей надворныхъ въ Тобольскъ, въ которыхъ и со свъчею не взыскати правды. Нигдъ не слышно, чтобы крещенныхъ безкабальныхъ татаръ отдавать некрещеннымъ татарамъ и велъть продавать, и распродано душъ 13, а ціною буде не всів, пополамъ подіблились, кромі взятковъ. Пожалуй, превосходительство твое, донеси тую христіанамъ новокрещеннымъ бъдность и разореніе, а судейское лукавство Его И. В., негли Богъ дастъ ему на сердцъ призръти на людское воздыханіе и слезы". А въ самомъ донесеніи Петру схимональ Өедоръ, упомянувъ о крещеніи массы язычниковъ и о томъ, что уже стали приходить креститься магометане, пишетъ: дно татары, хотя оному крещенію воспятити, чтобы отъ нихъ никто не крестился, били челомъ въ Тобольскомъ Надворномъ Судь судьямъ, будто-то отъ нихъ татаръ, холопы кабальные поуходили и крестились, а кабалъ на тъхъ холопей не показали; и тъмъ лживымъ татарскимъ словамъ надворные судьи повъря, указали новокрещенныхъ отдать татарамъ и продать, кто купитъ и распродано душъ съ 13, чъмъ учинены Его И. В. грамотъ противность, христіанской въръ поруганіе, церкви святой соблазнъ".

<sup>1) «</sup>Опис. докум. и дѣлъ св. Сунода», т. 11, ч. 1, № 157.

"Противность" серьезная: царскія грамоты предписывали сибирскимъ властямъ даже кабальныхъ инородцевъ, если они обрататся въ христіанство, дёлать свободными, а Надворный Судъ свободныхъ, людей послъ крещенія, обращаль ихъ въ холопы, распродавалъ. Изъ этого выходило то, что принятие свободнымъ инородцемъ крещенія грозило для него рабствомъ. Кто-жъ изъ иновърцевъ послъ этого могъ пожелать принять христіанство?! Генинъ не успълъ передать Петру донесенія схимонаха Оедора и дело о продаже новокрещенцевъ Тобольскимъ Надворнымъ Судомъ кончилось при его преемницъ только въ 1726 г. Въ правительствующемъ Сенатъ 28 авг. этого года состоялось следующее решеніе: "Татаръ и прочихъ иновърцевъ, которые крестились и приняли православную въру греческаго исповеданія, а отъ Надворнаго Суда или другихъ судей отданы иновърцамъ, по прежнему, или какъ перепроданы, тъ не точію бъ что они свободные и безкабальные ихъ были, но хотябъ какіе и крѣпостные, однакожъ, не смотря ни на какія их в крыпости, безъ всякаго изъятія, мужескъ и женскъ полъ возвратить и учинить свободныхъ, а которые изъ тъхъ новокрещенныхъ кому перепроданы, и за такихъ на тъхъ, кто перепродаваль, возвратить темь, кто купиль, данныя ихъ деньги". Постановивъ эго ръшеніе, Сенатъ указалъ произвести слъдствіе относительно продажи 13 новокрещенныхъ Надворнымъ Судомъ. Судьи написали оправданіе, отрицали обвиненіе схимонаха Өедора и просили "оборонить" ихъ на будущее время отъ такихъ порицаній, какія "добрымъ людямъ безчестно принять". Но на этотъ разъ поступки тобольскихъ судей не остались безнаказными. Разследованіемъ губернской канцелярів и архіерейскаго приказа вполнѣ была доказана виновность Надворнаго Суда въ продажъ 13 человъкъ новокрещенныхъ инородцевъ. На основаніи этого следствія тобольскій губернаторъ Долгорукій и митрополить Антоній постановили: "помянутыхъ перепроданныхъ новокрещенныхъ инородцевъ учинить свободными и дать свободные паспорты, чтобъ нигде не кабалить и въ неволъ не держать, а судьяхъ Надворнаго Суда... и по другихъ, кто къ тому делу явились приличны, за неправое вершеніе діла доправить 103 р. 50 к. на уплату тімь, кто купилъ новокрещенцевъ и столько же въ пользу новокрещенныхъ, въ награждение за причиненное имъ разорение, да 7 р. 5 к. пошлинъ, всего 221 р. 10 к."  $^{-1}$ ).

Такъ относились сибирскія власти къ святому дёлу схимонаха Өедөра; не лучше они поступали и съ нимъ самимъ. Петръ Великій въ 1720 году приказалъ тобольскому губернатору выдавать этому преосвященному ежегодную пенсію-200 р. денегъ и 50 чет. хлеба, но изъ одного донесенія его видно, что губернаторъ не давалъ ему на пропитаніе ни копъйки денегъ и ни зерна хлъба. "И о себъ прошу призрънія. писаль схимонахь въ 1724 г. святейшему Синоду. Изнемогь и состарълся..., а какъ жить, чъмъ кормиться въ Сибири, не знаю.... Велено мив давать на пропитание до кончины моей по 50 ч. муки, да 200 р. денегъ ежегодно, но господинъ губернаторъ отказалъ и живу бедно въ такомъ монастыре, который не имжетъ ни одного крестьянина. Было крестьянъ 56 дворовъ и ихъ губернаторъ взядъ на государя, а за тёхъ крестьянъ вельно давать въ монастырь жалованье: ржи по 100 ч. на годъ, на церковныя потребы по 50 руб., братіи на одежду по 60 р., да на соль по 30 р., но того уже четвертый годъ ничего не даютъ. Итакъ--ни крестьянъ, ни жалованья" 2). Такова была награда этому преосвященному за его великіе подвиги; ему теперь приходилось почти умирать съ голоду, нуждаться въ кускъ хлъба! Съ перваго взгляда кажется невъроятнымъ, чтобы сибирскія власти осмеливались не исполнять даже грозные указы Петра, тёмъ не менёе на дёлё было такъ. Въ Сибири давно привыкли думать, что "до Бога высоко, а да царя далеко", а потому сибирскіе губернаторы-эти новые сатрапы управляли этимъ отдаленнымъ краемъ точно также, какъ и прежніе воеводы, т. е. "по своему высмотру, или какъ Богъ на душу положитъ"; даже казнь перваго тобольскаго губернатора при Петръ Великомъ для нихъ не послужила благимъ урокомъ. Петръ В. указами приказывалъ сибирскимъ губернаторамъ давать новокрещенцамъ разные подарки, но схи-

<sup>1) &</sup>quot;Опис. докум. и дёль св. Синода, т. IV, № 253.

<sup>2)</sup> Ibid., т. II, стр. 241.

монахъ Өедоръ въ 1724 г. жаловался, что въ прошломъ году крестилось инородцевъ до 200 человъкъ, а тогдашній губернаторъ "на дачу имъ" ничего не даетъ.

Все это мы говорили къ тому, чтобъ показать, что схимонахъ Өеодоръ и заключившись въ тесную келью Тюменскаго монастыря ревностно заботился о новокрещенцахъ, объ утвержденіи ихъ въ новой въръ; онъ является ихъ единственнымъ защитникомъ отъ сибирскихъ свътскихъ властей, которыя не только грабили новокрещенцевъ, но и совращали ихъ въ прежнее здочестіе". Следуеть также заметить, что и после 1720 г. деломъ христіанской миссіи въ Сибири по прежнему завёдывалъ схимонахъ Өедоръ; всъ указы и распоряженія правительства относительно этого дела писались на его имя. Вследствіе старости и дряхлости онъ редко оставляль Тюменскій монастырь, но зато подъ его руководствомъ трудились надъ распространеніемъ христіанской въры между сибирскими инородцами многіе изъ духовныхъ лицъ, бывшихъ его спутниковъ. Мы были бы неправы, не упомянувъ именъ этихъ скромныхъ тружениковъ: такъ архимандритъ Верхотурскаго монастыря обратилъ въ христіанство язычниковъ и магометанъ тюменскихъ, туринскихъ, верхотурскихъ, талдинскихъ, черемисовъ, чувашей и востяковъ-всего до 2604 души обоего пола; игуменъ Березовскаго монастыря пропов'єдываль евангеліе въ березовскомъ уфздф, іеродіаконъ Никодимъ- сургутскимъ и нарымскимъ остякамъ, которые не были крещены во время проповъдничества въ этихъ мъстахъ самого схимонаха. Но въ 1726 г. схимонахъ Өеодоръ ръшился предпринять новое путешествіе къ обдорскимъ остякамъ, разсчитывая, что на этотъ разъ его проповъдь среди обдорянъ будеть имъть большій успъхъ. Это последнее путешествіе было настоящимъ торжествомъ схимонаха Өеодора: плывя по Иртышу и Оби, ему теперь пріятно было видьть православныя церкви на тыхъ мыстахъ, гдь прежде были магометанскія мечети или языческія кумирни съ безобразными идолами; на пути вездъ встръчали и провожали его новокрещенцы, привътствуя своего духовнаго отца и защитника съ любовію и благогов'ініемъ. Такія встрічи и проводы были лучшею наградою схимонаху Өеодору за его труды и бъдствія, которые онъ понесъ во время проповъди въ тъхъ мъстахъ христіанскаго евангелія.

Но у обдорскихъ остяковъ этотъ проповъдникъ по прежнему не имъль никакого успъха. Доплывши до первыхъ юртъ обдорянъ, христіанская миссія увидъла на берегу массу вооруженныхъ язычниковъ, готовыхъ броситься на нее при первыхъ попыткахъ высадиться. Никакія увіщанія не дійствовали на жестокихъ обдорянъ: возбужденные своимъ княземъ Гындиномъ они ругались, стръляли изъ луковъ и угрожали перебить всъхъ миссіонеровъ, если только последніе высадятся на берегъ. Борьба съ упорными язычниками была невозможна и схимонахъ Өедоръ съ грустью въ сердцъ приказалъ плыть назадъ. Это путешествіе схимонаха Өедора было последнимь: въ следующемъ году, именно 30 мая 1727 г., онъ тихо скончался въ Тюменскомъ монастыръ. Въ заключение считаемъ не лишнимъ привести здъсь завъщание схимонаха, которое весьма рельефно рисуетъ намъ нравственный обликъ этого знаменитаго проповъдника. "При окончаніи житія моего, симъ завътомъ духовнымъ моимъ оканчиваю: кому о мнв воля будетъ живота по мнв истязовати, иного живота, кромв грвховъ, у меня не остается, а что до келійныхъ вещей, тёхъ никто да будетъ надъяться. Что было, все въ строеніе моностырю Тюменскому положилось. Прошу братію, а особно брата и сожителя моего Никодима, не осматривати и не омывати грфшнаго тфла моего, токмо облекти въ бълую власяницу мою, которую и держу для того, да кафтанъ какой на мя возложити и поясомъ ременнымъ подпоясати, да рясу китайскую легкую возложить на мя и четки въ руку, на главу куколь. а схиму, собравши, подъ голову положити, а параманомъ закрыти очи и, вынесши въ церковь, послать до преосвященнаго, какъ онъ изволитъ, только прошу его любве архіерейской, чтобъ прочиталь прощальную молитву ызадо мною; гробъ готовъ въ палатцъ, который отъ многаго времени вожу съ собою, а могилу выкопать предъ дверьми запалн ыми..." 1).

Тогдашній сибирскій митрополить Антоній въ своихъ доне-



<sup>1)</sup> Опис. дов. и дѣлъ Св. Сунода, т. VII, № 282.

сеніяхъ святъйшему Суноду писаль, что схимонахъ Өедоръ до 1727 г. обратилъ въ христіанство болье 40 т. сибирскихъ инородцевъ обоего пола и построилъ 37 церквей; также заявлялъ, что "по его преставленіи, новокрещенцевъ для утвержденія въ православіи посъщать, за неимъніемъ учителей, не кому, въ чемъ есть не безъ опасенія, чтобъ неутвержденные въ въръ не отщетилися своего спасенія..." Если взять во вниманіе, что схимонаху Өедөрү приходилось проповёдывать евангеліе среди почти полудикихъ народовъ и тъ препятствія, которыя онъ имълъ въ своемъ миссіонерскомъ дълъ, то нужно признать, что обращение имъ въ христіанство болье 40 т. сибирскихъ иновърцевъ является колоссальнымъ подвигомъ! Не вина его, что пнива обработанная руками его въ Березовскомъ крат, говоритъ Н. Абрамовъ, впоследствіи, безъ новаго удобренія и селнія сфмени Слова Божія, начала заростать, такъ что во многихъ мъстахъ едва замътны стали признаки трудовъ дълателя вертограда Христова". Дъйствительно опасенія митрополита Антонія, что, послѣ смерти схимонаха Өедора, не найдется въ Сибири учителей для утвержденія новокрещенцевъ въ новой въръ были не напрасны: ему не нашлось подражателей среди сибирскаго духовенства, а равнымъ образомъ и преемники Петра далеко не съ такимъ вниманіемъ относились къ распространенію христіанства въ Сибири, какъ этоть великій государь.

П. Буцинскій.



# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 11.

ІЮНЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοούμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Іюня 1893 года. Цензоръ, Протоїерей T. Павлоєв.

## Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтій до Ватинанскаго собора (1869—70 г.) включительно.

(Продолженіе \*).

#### ГЛАВА ІІ.

Дъятельность рейнской ультрамонтанской партін. Партія Герреса. Гермесъ.

Какъ извъстно, 7 августа 1814 года обнародована была Піемъ VII булла Sollicitudo omnium ecclesiarum, которою возстановленъ былъ орденъ іезунтовъ. Въ исторіи развитія духовной власти папы въ текущемъ столфтіи это есть событіе первой важности. Іезуиты, со времени перваго своего появленія, всегда желали быть и всего чаще, дъйствительно, бывали душею папской политики, — и церковной, и светской. Скотти, бывшій прежде самъ іезунтомъ, но потомъ возмущенный нехристіанскимъ характеромъ этого ордена и потому оставившій его, прямо говорить въ своемъ извъстномъ сочиненіи Monarchia solipsorum, что генераль іезунтскаго ордена есть самый неограниченный монархъ, который выше всёхъ законовъ 1). Действительно, учрежденный первоначально для того, чтобы служить опорою для колебавшагося въ эпоху реформаціи папства, этотъ орденъ очень скоро, если не формально, то во всякомъ случав фактически, поставиль себя выше самого папы, такъ что началъ направлять всё его распоряженія и всю его деятель-

<sup>\*)</sup> Сн. ж. «Въра и Разунъ» № 9, 1893 г.

<sup>1)</sup> La monarchie des solipses (Manarchia solipsorum), par. J. C. Scotti, tradde Restant, Paris 1894, p. 225.

ность согласно своимъ собственнымъ видамъ и намѣреніямъ. А такъ какъ эти виды и намѣренія, по собственному признанію одного генерала іезуитскаго ордена, сводились къ тому, чтобы владѣть и управлять цѣлымъ міромъ 1), то самъ папа сдѣлался въ рукахъ іезуитовъ не болѣе, какъ орудіемъ и средствомъ для достиженія этой, главной теперь, цѣли ордена. Лучшимъ доказательствомъ такого отношенія іезуитовъ къ папамъ могутъ служить всѣ тѣ случаи изъ исторіи папства, когда члены ордена Лойолы являлись противниками образа дѣйствія нѣкоторыхъ папъ, результатомъ чего бывало то, что сни (т. е. іезуиты) или почти насильно склоняли этихъ послѣднихъ къ своей политикѣ 2), или же, если ихъ "непогрѣшимый" владыка не поддавался на всѣ ихъ увѣщанія и внушенія, то, недолго думая, поканчивали съ нимъ 3).

Если такова была вообще дѣятельность іезуитовъ во всей исторіи папства со времени XVI вѣка, то ничего нѣтъ удивительнаго, что постепенное и систематическое развитіе духовной власти папы въ настоящемъ столѣтіи было прежде всего и премущественно дѣломъ тѣхъ же іезуитовъ. Возвести папскую непогрѣшимость на степень догмата вѣры было необходимо для осуществленія ихъ завѣтной цѣли—всемірно господствовать, и они всѣми мѣрами начали способствовать развитію ученія о папской непогрѣшимости. При этомъ ультрамонтане являлись для нихъ самыми естественными союзниками, которыми они могли пользоваться тѣмъ удобнѣе, что сторонники ультрамонтанскихъ идей появились уже въ первой четверти нашего столѣтія не только въ тѣхъ странахъ, гдѣ возстановленный іезуитскій орденъ быль дозволенъ, но и въ тѣхъ, гдѣ онъ былъ запрещенъ.



<sup>1)</sup> См. Іезуиты и их з отношение кв Россіи, Ю. Самарвна, Москва 1866, стр. 75.

<sup>2)</sup> Такъ было, напр., впоследствів съ Пісмъ ІХ, который волей-неволей должень быль отказаться отъ своего либерализма и усвоить себе съ 1848 года образь действія, вполив одобряємый істунтами.

<sup>3)</sup> Такъ поступили іступти, папр., съ палой Климентомъ XIV, который въ 1773 году уничтожиль ихъ орденъ.—Графъ Сэнв-При (Saint-Priest) въ своемъ сочиненіи Histoire de la chule des jésuites au XVIII siècle—очень убъдительно довазываеть, что этоть папа умерь неестественного смертію, и именно оть ида, который тайно поднесли ему ісзунты.

И въ Германіи іезунты не замедлили вступить въ самый тъсный союзъ съ новою ультрамонтанскою партіею, и въ этомъ именно обстоятельствъ и заключалась главная причина того, почему этой партіи, лътъ черезъ десять спустя, суждено было получить господство въ католической Германіи и мало-по-малу почти совствиъ задушить здёсь дъятельность умъренныхъ католиковъ.

Первымъ совибстнымъ шагомъ іезунтовъ и ультрамонтанъ было основание въ Римъ, въ 1818 году, спеціальнаго учебнаго заведенія для германскаго юношества, которое стало изв'ястно подъ именемъ Collegium Germanicum. Здесь молодые германцы не только воспитывались въ духѣ іезуитскаго ордена, но предъ окончаніемъ курса должны были обязывать себя особеннымъ -клятвеннымъ объщаніемъ къ тому, что, и по возвращеніи своемъ на родину, они всегда будутъ во всемъ подчиняться генералу ордена 1). Чрезъ это ісзуиты постепенно вводили свое вліяніе въ Германіи и такимъ образомъ очень хитро и искусно шли наперекоръ всвиъ германскимъ правительствамъ, которыя не разрышали имъ селиться въ ихъ государствахъ: въ лицъ воспитанниковъ римской германской коллегіи члены ордена Лойолы, въ сущности, сами снова возвращались въ Германію. Имвя это въ виду, остается только удивляться недальновидности германскихъ правительствъ, которыя спокойно смотрфлина то, какъ мало-по-малу эти језунтскје воспитанники занимали самыя вліятельныя міста вь германской католической церкви. Если-бы ати правительства обратили на это обстоятельство серіозное вниманіе и во-время постарались пресвчь дальнейшій наплывь въ ихъ государства такихъ учениковъ іезуитскихъ, тогда ультрамонтане не одержали бы вскоръ побым надъ германскими умъренными католиками. Но такъ какъ наплыву названныхъ "германиковъ" (т. е. учениковъ Collegium Germanicum) не было положено никакихъ преградъ, то очень скоро стали обнаруживаться весьма ясные признаки все болъе и болъе возраставшаго ультрамонтанскаго вліянія.

Первымъ такимъ признакомъ можно считать образование въ



<sup>1)</sup> Friedrich, B. I. S. 197.

Германіи новой ультрамонтанской ассоціаціи,—на этоть разъ въ рейнской провинціи прусскаго королевства. Сравнительно съ баварскимъ ультрамонтанскимъ обществомъ, рейнскіе ультрамонтане имѣли уже то важное преимущество, что въ число ихъ вошли не только многіе "германики", но и, такъ называемые, конвертиты (т. е. лица, открыто сочувствовавшія усиленію въ ихъ отечественной церкви вліянія папы и іезуитовъ). Кромѣ того, рейнскимъ ультрамонтанскимъ дѣятелямъ благопріятствовало и то, что прусское правительство, по странной и, на первый взглядъ, не совсѣмъ понятной расположенности къ Риму, несмотря на то, что оно было протестантскимъ правительствомъ, гораздо благосклоннѣе и охотнѣе отнеслось къ вопросу о заключеніи конкордата съ папой, чѣмъ даже католическое баварское правительство 1).

Мы имели уже случай заметить, какъ важны были для ультрамонтанскаго дёла, такъ называемые, конкордаты. Въ общемъ, всѣ они являлись повтореніемъ Наполеоновскаго конкордата 1801 года, хотя въ частныхъ своихъ пунктахъ, конечно, имъли свои отличительныя особенности. Какъ во Франціи, въ свое время, конкордать 1801 года значительно ослабилъ власть епископовъ и, въ ущербъ ея, усилилъ власть самого напы; такъ и теперь въ Германіи совершилось подобное же: германскія правительства, при заключеніи конкордатовъ съ куріей, какъ бы совершенно игнорировали мъстныхъ, германскихъ, епископовъ и вели свои переговоры непосредственно съ Римомъ. Однако такое поведение указанныхъ правительствъ по отношенію къ Риму вовсе не означало того, будто у техъ было при этомъ действительное желаніе всецело подчиниться въ церковныхъ делахъ вліянію курін. Какъ въ свое время Наполеонъ I, такъ и эти правительства лишь настолько готовы



<sup>1)</sup> Нѣчто подобное видниъ мы в въ настоящее время въ Германів. Современное германское правительство совершенно измѣнило антвкуріальной полвтикъ Бисмарка и не только не стѣсняеть вліяніе куріи въ Германіи, но даже всячески ему содъйствуеть, — конечно, впрочемъ, до извѣстной степени, насколько это выгодно самому правительству. Такое покровительство интересамъ Рима со стороны германскаго правительства можно объяснить тѣмъ, что, какъ это было въ двадцатыхъ годахъ текущаго столѣтія, такъ и теперь это правительство надѣется найти въ куріи союзника противъ анархистовъ и революціонеровъ.

были допустить усиленіе въ сроихъ государствахъ папской власти, насколько это было выгодно для нихъ самихъ. Но, какъ скоро они замізчали, что представители церкви вмізшивались въ такія діла, которыя близко касались интересовъ государства, и готовы были ръшать ихъ не въ пользу послъдняго, то при этомъ и обнаруживались ихъ настоящія отношенія къ папъ, и начиналась съ нимъ борьба. Такъ именно случилось уже въ 1825 году, т. е. почти непосредственно послъ заключенія конкордата между Пруссіей и Римомъ. Для насъ интересенъ этотъ фактъ особенно по своимъ ближайшимъ послъдствіямъ. Недоразумение между объими сторонами, заключившими конкордаты, произошло по вопросу о смешанныхъ бракахъ. Прусское правительство, отчаявшись въ возможности придти къ соглашенію отвосительно этого вопроса непосредственно съ папой или, върнъе, съ куріей, -- ръшилось вступить въ переговоры относительно этого дела съ местными епископами. При этомъ особенно замѣчательно то обстоятельство, что эти переговоры правительство принуждено было вести тайно отъ Рима. Причина такой таинственности заключалась, конечно, въ томъ, что теперь, послѣ заключенія конкордата съ папой помимо еписконовъ, прусское правительство какъ будто не решалось идти открыто противъ ультрамонтанскаго и іезуитскаго принципа, въ силу котораго власть епископовъ вполнъ затмевалась влас тію папы; поэтому и вело оно переговоры съ германскими прирейнскими епископами конфиденціально. Но такое двоедушіе и такой противоръчивый образъ дъйствія какъ нельзя болье ясно свидетельствоваль о томъ, на какой ложный путь стало правительство при заключеніи конкордата съ папой, минуя мъстныхъ епископовъ 1). Быть-можетъ, оно теперь само сознавало свою ошибку и сожалело о ней, но было уже поздно: необдуманный шагъ, повлекшій за собою усиленіе папскаго вліянія, въ ущербь власти германскаго епископата, быль уже сділанъ;--Рубиконъ былъ уже перейденъ... Оставалось только волей-неволей покориться предъ неизбъжными послъдствіями совершенной ошибки.

<sup>1)</sup> Friedrich, B. I. S. 200-201.

Эти последствія оказались для прусскаго правительства весьма тяжелыми, такъ-какъ подали поводъ къ началу открытой борьбы между нимъ и рейнскою ультрамонтанскою партіею. До извъстнаго кельнскаго инцидента, когда кельнскій архіспископъ Дросте-Фишеринго (Droste-Vischering), вструствие своего фанатическаго упорства по отношенію къ правительству, быль арестовань въ своемъ дворце и отправленъ подъ стражею въ кръпость Минденъ (20 ноября 1837 года); -- эта борьба не отличалась особеннымъ ожесточениемъ, но съ этого времени она стала разгораться все сильнее и сильнее. Аресть кёльнскаго архіепископа быль со стороны прусскаго правительства большою ошибкою, потому что онъ послужиль сигналомъ къ началу сильнаго волненія католическаго населенія прирейнской области. Арестованный предать являлся въ глазахъ этого населенія мученикомъ за въру, а вмысты съ тымъ и самое дъло, за которое онъ подвергся гоненію со стороны правительства, получало теперь среди большинства католиковъ той мъстности, особенно среди простаго народа, значение великаго и святаго дёла. А это было какъ нельзя болёе въ руку вожакамъ ультрамонтанской партіи: они всячески начали поддерживать въ народъ такое возбужденное настроеніе, пріобрътая въ ряды своей партіи все большее и большее количество новыхъ членовъ 1). Кром'в того, эта партія получила теперь осо-

<sup>1)</sup> Воть какъ описываеть ультранонтанскую проваганду за это время авторъ внижки: Die Römische Curie im Kampf um ihren Einfluss in Deutschland (Leipzig, 1838). "Архіеписконъ кельнскій", говорить онъ, "составляеть теперь исключительный предметь разговора. Кофейни, рестораны и кондитерскія постоявно осаж-"даются прилежными читателями газеть. Мёстная газета испещрена объявленіями "о сочиненияхъ, написанныхъ по этому поволу. Книжныя торговли особенно ре-"комендуютъ покупателимъ уже вышедшія въ свъть сочиненія этого рода, а также "заранъе расхваливають тъ вниги подобнаго содержанія, которыя еще только го-"товятся въ печати. Литографированные портреты архіепископа, изображенія его "на трубкахъ и на табакеркахъ особенно способствують успъщной спекумяци "торговцевъ города Мюнстера, такъ-что "архіеписконскій табакъ" (erzbischöflicher "Knaster) въ скоромъ времени будетъ щекотать десны табако-курителей этого "города. Уже приготовлиется въ одной литографіи изображеніе для завлеченія по-"купателей, украшенное портретомъ архіепископа, надъ которимъ прасуетен ан-"гелъ съ ключемъ Ап. Петра и съ папской тіарой въ рукахъ. Правая нога ангела "опирается на земной шаръ, на поверхности котораго обозначени, въ качествъ

бенную силу и потому, что, вслёдствіе того же кёльнскаго инцидента, она вступила въ довольно тёсныя сношенія съ ультрамонтанами другихъ странъ, особенно Франціи и Бельгіи. Всё эти обстоятельства, понятно, должны были способствовать все большему и большему усиленію духовной власти пяпы въ Германіи и вмёстё съ тёмъ вести къ постепенному ослабленію партіи германскихъ умёренныхъ католиковъ, которые сдёлались теперь, въ глазахъ почти всего простаго народа католическихъ провинцій Пруссіи, весьма непопулярными и даже чёмъ-то въ родё отступниковъ отъ церкви и сторонниками протестантовъ, какъ въ этомъ настойчиво убёждали народъ ультрамонтане.

Одновременно съ кёльнскимъ инцидентомъ, и въ Мюнхенъ образовался новый ультрамонтанскій кружокъ, но съ характеромъ неодинаковымъ съ прежней (эйхитэтской) баварской партіей и съ ультрамонтанами рейнскими. Это быль кружокъ, собравшійся около изв'єстнаго писателя и ученаго, Іосифа фонв-l'ёрpeca (von Görres). Члены этого кружка были, по большей части, дюдьми науки и притомъ, по своему направленію, романтики. Какъ таковые, они, подобно всемъ ультрамонтанамъ, идеаломъ для католической церкви считали вовстановление въ ней средневъковой папской теократін, но въ то же время они не понимали этой теократін вы смысль такого абсолютнаго отсутствія въ церкви всякой свободы въ научныхъ изследованіяхъ, какъ понимали ее, напр., эйхштэтскіе, а также и рейнскіе ихъ собратья. Вся ихъ забота была направлена главнымъ образомъ лишь къ тому, чтобы, по мфрф возможности, освободить церковь отъ вреднаго гнета на нее со стороны некоторыхъ правительствъ, особенно протестантскихъ. Но, при осуществленіи этой цёли, они не отличались тёмъ крайнимъ фанатизмомъ, который составляль всегда отличительную черту прочихь германскихъ ультрамонтанъ. У членовъ кружка Гёрреса было очень много общаго съ членами францувской умфренно-ультрамонтанской партіи Лакордэра и Мопталамбэра, хотя бы уже одно то,



<sup>&</sup>quot;главныхъ міровыхъ пунктовъ, Мюнстерь (гдё Дросте начал'ъ свое епископское "служеніе) в Рвит"... (Предисловіе къ указанной книжке, стр. 1X—X). Вотъ каким средствами возбуждали народъ рейнскіе ультрамонтане!

что и тѣ, и другіе, стараясь дѣлать оппозицію нѣкоторымъ слишкомъ крайнимъ воззрѣніямъ настоящихъ ультрамонтанъ, какъ-бы невольно во многомъ приближались къ воззрѣніямъ умѣренныхъ католиковъ (не ультрамонтанъ). Ниже мы увидимъ, въ чемъ проявлялось такое невольное, какъ-бы "инстинктивное" приближеніе, напоминающее собою "инстинктивное галликанство" (gallicanisme instinctif) Лакордэра, Монталамбэра, Дюпанлу и другихъ французскихъ умѣренныхъ ультрамонтанъ.

Для насъ, конечно, существенно интересенъ вопросъ. въ какомъ отношении стояла партія Гёрреса къ общей ультрамонтанской задачѣ,—всячески способствовать подчиненію всей католической церкви абсолютной власти папы, и слёдовательно, какова была ея дёятельность при осуществленіи этой задачи.

Главная и, можно сказать, отличительная черта этой партін была та, что въ ея возврвніяхъ довольно оригинально совмвщались два, повидимому, совершенно противоположные взгляда на іезунтовъ и ихъ учениковъ, "германиковъ". Съ одной стороны, герресіане, несмотря на различіе своей тактики отъ тактики последнихъ, относились къ нимъ весьма доброжелательно, такъ-что безпрепятственно допускали ихъ въ Баварію и даже въ самый Мюнхенъ. А съ другой-самъ же Гёрресъ очень ясно высказывался въ своихъ ръчахъ и сочиненіяхъ противъ нихъ же, называя ихъ "поповствомъ" (Pfaffheit), а всю ихъ дъятельность "поповскимъ властолюбіемъ" (pfäffische Herrschsucht) 1). Въ такомъ странномъ колебаніи во взглядів на ісвунтовъ проявлялась, конечно, непоследовательность Гёрреса и его партін, а такая непоследовательность была, въ свою очередь, признакомъ некоторой слабости этой фракціи германскихъ ультрамонтанъ, сравнительно съ тою ихъ фракціею, въ которой главное значеніе имъли іезуиты. Хитрые и ловкіе члены ордена Лойолы очень скоро подметили такую слабость своих собратьевъ по оружію и не преминули воспользоваться ею въ томъ смыслъ, чтобы мало-по-малу совершенно подчинить ихъ своему вліянію и чрезъ это сосредочить въ своихъ рукахъ руководство всеми ультрамонтанскими махинаціями въ Германіи. Общиость



<sup>1)</sup> Friedrich, B. I. S. 208.

цви, къ которой стремились и герресіане, и іезуиты, была, всего въроятиве, причиною того, что первые долго не подозръвали, какъ послъдніе постепенно дълали ихъ орудіями для осуществленія своихъ собственныхъ, орденскихъ, плановъ. Когда же герресіане спохватились, то было уже поздно: фактически фракція Гёрреса уже не существовала въ германской ультрамонтанской партін, а была только одна могущественная партія іезунтская... Тогда только рішились ніжоторые, наиболіве искренніе сторонники Герреса, возмущенные такимъ незаметнымъ, постепеннымъ порабощениемъ своей фракціи і взунтамъ, рівшились отдёлиться отъ нихъ и составили особенную партію, которая по своему характеру ничемъ, въ сущности, не отличалась отъ представителей умфреннаго (неультрамонтанскаго) католицизма. Впоследствіи эта фракція, въ лице своихъ лучшихъ представителей, образовала изъ себя новое общество, которое во главъ извъстнаго Дёллинера (Döllinger), открыто возстало противъ ватиканскаго опредъленія 1870 года и отдёлилось отъ римской церкви подъ именемъ старокатоликово (Altkatholiken). Впрочемъ, о нихъ у насъ будетъ спеціальная ръчь ниже...

Такимъ образомъ и партія Гёрреса, противъ своей воли, значительно способствовала усиленію духовной власти папы въ Германіи: она послужила для іезуитовъ какъ-бы переходною ступенью или, по французскому выраженію, marche-pied для того, чтобы еще болье сплотить и чрезъ то усилить ряды ультрамонтанскихъ борцовъ (потому-что лишь сравнительное, котя и лучшее, меньшинство изъ числа герресіанъ сдълалось впослъдствіи старокатоликами; остальные же вошли въ ультрамонтанскіе ряды).

Впрочемъ, и представители умъреннаго католицизма за все это время не оставались въ бездъйствіи. Главнымъ ихъ представителемъ явился теперь боннскій профессоръ Гермесъ (Hermes), который основалъ цълую богословскую школу въ германской католической церкви, и съ которымъ ультрамонтанамъ было не такъ легко бороться какъ съ галликанами. Основнымъ воззръніемъ гермесіанской школы была мысль, которую отстаивалъ и Вессенбергъ,—что истина не боится никакихъ истинно научныхъ изслъдованій, и что поэтому богословская наука не

должна пренебрегать некоторою свободою, котя и въ пределахъ церковнаго преданія, а потому и не протестантскою. Мы уже сказали, что такого рода воззреніе казалось ультрамонтанамъ полураціоналистическимъ. Этимъ и объясняется, почему гермесіанская школа сдёлалась особенно ненавистною іезунтамъ и другимъ последовательнымъ ультрамонтанамъ. Результатомъ этой ненависти было то, что въ 1835 году папа Григорій XVI обнародовалъ отъ 26 сентября бреве, въ которомъ осудилъ Гермеса, какъ еретика, а сочиненія его предалъ анавеемъ.

Это осуждение и эта анасема, которымъ подвергся человъкъ, искренно преданный своей церкви, есть фактъ очень характерный въ истории католической церкви текущаго столътия. Въ виду этого, считаемъ не излишнимъ остановиться на немъ и нъсколько объяснить его.

Самъ Гермесъ, а за нимъ и всв представители его школы, вполнъ основательно вооружались противъ той мысли ультрамонтанской богословской школы традиціоналистовь, будто религіозныя истины достаточно усвоить вившнимъ только образомъ, какъ-бы чисто механически. т. е. единственно въ силу довърія къ авторитету. Въ противоположность такому воззрънію, гермесіане держались того убъжденія, что религія должна сдвлаться внутренниме достояниеме человька, и что, въ виду этого, нельзя ограничиваться однимъ вившнимъ ея усвоеніемъ. Они твердо и открыто заявляли, что въ дёлё религіознаго образованія никавъ нельзя довольствоваться однимъ сухимъ и холоднымъ признаніемъ той или другой религіозной истины, но что необходимо при этомъ и свободное, со стороны человъка, участіе и вполнъ сознательное отношеніе къ воспринимаемымъ истинамъ. Это требование было такъ законно и естественно, что только фанатически ослешленная школа традиціоналистовъ и вообще іезунтовъ могла считать католическихъ ученыхъ, выражавнихъ такое требованіе, философскими полупелапіанами и даже еретиками. Гораздо върнъе было бы упрекнуть самихъ традиціоналистовъ въ противоположной крайности, -- въ нъкоторомъ философском августиниямъ, такъ какъ они слишкомъ мало придавали значенія въ ділі усвоенія религіозныхъ истинъ законнымъ требованіямъ разумно-свободной природы человъка  $^1$ ).

Если точные опредылять сущность борьбы ультрамонтанской партін противъ гермесіанъ, то можно съ полнымъ основаніемъ сказать, что это была борьба между сторонниками старой, схоластической, богословской науки и поборниками истинно научнаго метода въ богословія. Впрочемъ, нельзя сказать, что ревнуя о возстановленій вь германскихъ католическихъ школахъ схоластическаго метода, језунты и вообще ультрамонтане вполнъ правильно смотрёли и на самую схоластическую науку. Строго говоря, идеаль последней далеко не совнадаль съ идеаломъ защитниковь папской непогрышимости въ текущемъ стольтіи. Достаточно припомнить хотя-бы такихъ корифеевъ схоластической науки, каковыми были Анзельмъ Кентерберійскій и Оома Аквинатъ, чтобы убъдиться, что схоластика (конечно, въ своихъ лучшихъ представителяхъ) не чуждалась философіи въ области богословія, но, напротивъ, всегда почти поставляла своимъ идеаломъ ту мысль, что философія есть прислужница (ancilla) богословія. А такой идеаль, собственно говоря, нисколько не противоречиль и идеалу гермесіань, такъ какъ и они всегда подчиняли въ своихъ изследованіяхъ философію богословію, придавая первой не болье, какъ лишь служебное значение по отношению къ последнему. Скажемъ даже боле: картезіанская философія, которая составляла любимый предметь изученія и галликанских богослововь, и гермесіань,была, въ сущности, во многомъ средною съ Анзельмовой философіей 2). Итакъ, что касается, собственно, вопроса о правахъ разума въ области богословія, то принципіально гермесіане не расходились съ схоластиками. Все различіе между тъми и другими заключалось лишь во методъ примъненія философіи къ религіи, подобно тому, какъ различалась по методу философія Декарта отъ философіи Анзельма. Іезуиты



<sup>1)</sup> См. уже цитованное нами выше сочинение: «La tradition et les sémi-pelagiens de la philosophie» ..., Ventura de Raulica.

<sup>2)</sup> Припомнить котя-бы онтологическое доказательство бытія Божія у Анзельма и таковое же доказательство у Декарта, котя у последняго оно получило новую постановку и новое развитіе.

и новме ультрамонтане, не понимая или не желая понять, что основные идеалы схоластики и гермесіанской школы были, въ сущности, одни и тъже, напали на гермесіанъ, собственно, за ихъ методъ, различный отъ метода схоластическаго. Имъя въ виду основную свою цъль,—всячески способствовать возстановленію въ нынѣшнемъ столѣтіи прежняго, средневъковаю, величія папской власти, іезуиты и ультрамонтане, естественно, должны были опасаться того метода, который вводилъ въ преподаваніе богословія Гермесъ, и который, какъ они не безъ основанія опасались, рано или поздно могъ привести къ подрыву любимаго ихъ ученія о папской непогрѣшимости. Вотъ гдѣ настоящая причина той ненависти, съ какою отнеслись они къ Гермесу и его послѣдователямъ, а также и того, почему папа предалъ самого Гермеса и его сочиненія анафемъ.

Последствія осужденія этого представителя умереннаго католицизма были самыя прискорбныя для германской католической науки. Хотя въ то время многіе ученики Гермеса уже сделались сами видными деятелями среди представителей духовенства и католическихъ ученыхъ (какъ, напр., Мелеръ), однако, находясь подъ страхомъ папскаго отлученія, они не дерзали открыто распространять возгренія своего учителя. А чрезъ это ісвуиты получали полную возможность безпрепятственно работать надъ деломъ подчиненія германской католической церкви своему вліянію.

Священникъ І. Арсеньевъ.

(Продолжение будеть).

### Къ вопросу о падшихъ въ римской и стверо-африканской церквахъ въ 3 вткт.

#### (Окончаніе \*).

Первою жертвою гоненія Декія въ Римской церкви быль еп. римскій, Фабіанъ, замученный въ двадцатыхъ числахъ генваря 250 года, и каоедра его оставалась праздною, въроятно, вследствіе гоненія до іюня следующаго года, когда избранъ быль Корнелій. Быть можеть управленіе церковью на время было поручено коллегіи пресвитеровъ, которую составляли Моисей, Максимъ и др. Моисей былъ особенно авторитетнымъ пресвитеромъ въ этой коллегіи 1). Вскоръ послъ мученичества епископа были заключены въ темницу пресвитеры Моисей и Максимъ 2), діаконъ Никострать, а равно Урбанъ, Сидоній и Целеринъ. Во все почти одиннадцатимъсячное заключение въ темниців, до самой своей смерти въ узахъ, пресвитеръ Моисей стояль во главъ церковнаго управленія. И въ Римъ, какъ и въ Кароагенъ, оказалось немало падшихъ. А такъ какъ Декіево гоненіе направлялось по преимуществу противъ духовенства, то, къ величайшему огорченію христіанъ, не было недостатка въ падшихъ въ рядахъ его, какъ это было и въ Кареагенѣ 3).

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра в Разумъ" № 8, за 1893 г.

<sup>1)</sup> Въ письмахъ Кипріана онъ постоянно занимаеть первое мъсто, а внослъдствів Корнелій сообщаеть Фабію антіохійскому, что Монсей отлучиль Новата съ пятью другими пресвитерами отъ церковнаго общенія (Evseb. Histor. Eccl. VII, 48). Это онъ могь сдълать, конечно, какъ старъйшій и авторитетитійшій пресвитерь.

<sup>2)</sup> Liber de lapsis.

<sup>3)</sup> Epist. Cypr. 40.

При такихъ обстоятельствахъ въ римской церкви, подобно сѣверо-африканской, долженъ былъ возникнуть вопросъ о падшихъ еще во время гоненія. Объ этомъ мы узнаемъ изъ переписки, какая велась въ это время по вопросу о падшихъ между Римомъ и Африкою. Главными участниками въ этой перепискъ были знаменитый Кипріанъ и римскій пресвитеръ Новаціанъ 1).

Сужденіе римскаго клира по вопросу о падшихъ прежде всего находимъ въ томъ письмѣ его къ кареагенскому духовенству, въ которомъ онъ высказываетъ свое неудовольствіе на удаленіе изъ города Кипріана въ годину тяжкихъ бѣдствій его церкви ²). "Падшихъ, писало римское духовенство, мы не оставляемъ внѣ общенія, чтобы они не сдѣлались еще худшими, но убѣждаемъ ихъ къ покаянію". При этомъ оно предлагаетъ такую же снисходительность къ падшимъ и кареагенскому клиру, предлагаетъ, въроятно, потому, что въ Африкъ, гдѣ предъ этимъ господствовали монтанистическія идеи, навсегда исключали изъ церкви совершившихъ смертные грѣхи.

Итакъ въ первое время гоненія римскій клиръ довольно опредѣленно высказывается по вопросу о падшихъ въ снисходительномъ смыслѣ: падшихъ должно принимать въ общеніе послѣ совершенія ими покаянія. Въ объясненіе такой снисходительности слѣдуетъ сдѣлать нѣсколько предварительныхъ замѣчаній.

Римская церковь, какъ и вообще вся западная церковь, съ самаго начала была уже расположена къ ригоризму. Ригоризмъ римской церкви значительно упрочился въ ней вслъдствіе проникновенія въ ея нъдра монтанистическихъ идей, которыхъ она была не чужда. Она учила, что церковь должна быть обществомъ однихъ только святыхъ, а потому всякій смертный гръхъ, какъ-то: идолослуженіе, блудодъяніе и т. п., допущенный однимъ какимъ-либо членомъ церкви, можетъ помрачить святость самой церкви. Поэтому церковь, чтобы соблюсти святость свою,



Новаціана несомитино можно считать авторомъ важитайшаго по крайней мърф письма, писаннаго Кипріану отъ римскаго клира (31).

<sup>2)</sup> Письмо это начинаеть собою рядь такъ писемь римскаго влира въ африканской церкви, которыя въ свое время такъ много помогли Кипріану въ его борьбъ съ врагами.

необходимо должна исключить изъ своей среды тяжкихъ грътниковъ, наложивъ на нихъ покаяніе на всю живнь и предоставивъ право прощенія гріховъ ихъ Богу, Который одинъ можеть простить ихъ. Такимъ образомъ римская церковь была уже готова склониться къ признанію монтанизма съ техъ поръ, какъ исповедникъ Праксей, прибывшій съ Востока въ Римъ (193 г.), достигь того, что объявили недействительными "грамоты мира". Но съ этого времени здесь начало входить въ силу противоположное направленіе. Пресвитеръ Каій писаль противъ монтанистовъ, а епископъ Зефиринъ (202-219) настаиваль на снисходительности въ дисциплинъ, что выразилось въ томъ, что давалъ миръ прелюбодъямъ и др. подъ условіемъ покаянія. При следующемъ же пап'в Калликств (219-222) церковная дисциплина до того была ослаблена, что даже нуждалась въ нъкоторомъ сдерживающемъ вліяніи: Калликстъ стоялъ за троеженство, утверждаль невезможность низложенія епископа, даже если онъ совершить смертный грёхъ. Начавшая въ то время распространяться даже шаткость покаянной дисциплины до нфкотораго времени была сдерживаема вліяніемъ пресвитера Ипполита, который при своей аскетической натурь, стремившейся къ осуществленію высшихъ христіанскихъ идеаловъ, при строгости къ себъ и другимъ, не хотъвшей знать никакихъ сделокъ съ жизнію, быль представителемъ строгой церковной партін, державшейся древняго строгаго направленія во взглядъ на дисциплину, каковое стремленіе несомивню существовало въ римской церкви и до этого времени. Когда же шаткость покаянной дисциплины при Калликств, который принадлежаль по своей практической натуръ къ господствовавшей въ то время легкой въ своихъ возэрвніяхъ на дисциплину партіи, стала вести, по убъжденію Ипполита, къ искаженію нравственных христіанскихъ началъ, то последній счель своимъ долгомъ отделиться отъ своего епископа, јерархические принципы котораго казались ему слишкомъ соблазнительными, сталь во главъ партіи оппозиціонной оффиціально признанному римскому папъ-Калдиксту и такимъ образомъ сдёлался антипапою. При всемъ томъ жизнь делала свое дело, и смягченная дисциплина Калликста, какъ болъе соотвътствовавшая требованіямъ времени и духу христіанской снисходительности, одержала верхъ надъ строгостью Ипполита. Протесть этого последняго должень быль значительно ослабеть, въ особенности когда римскій епископскій престоль быль занять после Калликста такимъ человекомъ, какъ Фабіанъ, который, по преданію, избранъ быль во епископа особеннымъ указаніемъ свыше и съ достоинствомъ управляль въ теченіе 14 лётъ (236—250) 1). Къ половинъ 3-го въка, ко времени новаціанскаго движенія, въ Римъ еще были личности, придерживавшіяся возгрѣній Ипполита, но не видно, чтобы оставалась какая нибудь особенная партія Ипполитова.

Послѣ этихъ предварительныхъ соображеній открывается, почему въ первое время гоненія Декія римскій клиръ высказываетъ довольно снисходительное требованіе къ падшимъ: это было результатомъ смягченія дисциплины при Калликстѣ, которое къ разсматриваемому времени въ Римѣ уже значительно упрочилось. Не будь этого, о возсоединеніи падшихъ послѣ совершенія ими покаянія, на чемъ настаивало въ то время римское духовенство,—не могло быть и рѣчи.

Въ письмѣ Кипріана къ римскимъ пресвитерамъ и діаконамъ <sup>2</sup>), гдѣ онъ оправдывается предъ римскою церковью въ своемъ удаленіи изъ Кареагена во время гоненія, между прочимъ предлагаются имъ римской церкви распоряженія его касательно падшихъ, изъ-за которыхъ (распоряженій) онъ такъ часто подвергался нападкамъ со стороны своихъ враговъ. По распоряженію Кипріана, падшій, даже при ходатайствѣ за него мучениковъ, можетъ быть принятъ въ общеніе только "пока", хотя-бы онъ находился въ смертной опасности; между тѣмъ его противники принимали падшихъ даже безъ предварительнаго покаянія, лишь бы за нихъ было ходатайство мучениковъ. Какъ поступить съ остальными падшими не подверженными опасной болъзни—это Кипріанъ думаетъ рѣшить на соборѣ по окончаніи гоненія.

Римское духовенство въ своемъ оффиціальномъ письмѣ в)

<sup>1)</sup> Evseb. VI, IX.

<sup>2)</sup> Epist. 14. cp. 22.

<sup>3)</sup> Epist. 31.

къ Кипріану, составленномъ после совещаній по вопросу о падшихъ на римскомъ соборъ, состоявщемъ изъ епископовъ какъ ближайшихъ къ Риму, такъ и отдаленныхъ городовъ,-. соглашается съ постановленіями Кипріана относительно падшихъ, называя его строгость не выдумкою, а старою върою, старою дисциплиною. Оно уведомляеть Кипріана о римскомъ соборномъ опредъленіи, по которому падшимъ опасно больнымъ следуеть давать мирь, а падшихь, остававшихся до этого времени здоровыми, убъждать къ постояннымъ молитвамъ, слезамъ, терпъливому ожиданію мира и памятовать столько же о милосердін Божіємъ, сколько и о правосудін. Впрочемъ, продолжаетъ римскій клиръ, до избранія новаго епископа на соборъ ничего другого оффиціально не постановили, кром' того, что, по возвращеніи мира всей церкви, положили созвать болье многочисленный соборъ для окончательнаго разсужденія о діль падшихъ. Собравшимся на соборъ епископамъ казалось нужнымъ, чтобы то. что сдълано многими, было разсмотрено также многими, чтобы составилось общее мнфніе; опредъленіе не можетъ считаться безспорнымъ, если не опирается на согласіе многихъ.

Въ такомъ же родѣ римское духовенство высказывается по вопросу о падшихъ и въ другихъ своихъ менѣе оффиціальныхъ письмахъ къ кареагенскому епископу. Такъ Моисей, Максимъ, Никостратъ, Руфинъ и др. исповѣдники въ письмѣ къ "папѣ" Кипріану одобряютъ образъ дѣйствія "своего брата" Кипріана въ отношеніи къ тѣмъ, которые настацваютъ на безусловномъ возстановленіи падшихъ и высказываются снова за то, что каждый актъ паденія должно обслѣдовать весьма осторожно и что онъ нуждается въ совмѣстномъ обсужденіи епископовъ, пресвитеровъ, діаконовъ, исповѣдниковъ и даже мірянъ.

Нельзя не видъть изъ приведенныхъ писемъ римскаго клира нъкотораго отступленія отъ той снисходительности къ падшимъ, за которую онъ ратовалъ на первыхъ порахъ. Сначала, какъ мы видъли, римское духовенство въ письмъ своемъ къ кароатенскому клиру положительно высказывается за то, что падшихъ должно снова принимать послъ предварительнаго покаянія, убъждая и его поступать точно такъ-же; теперь же, послъ письма Кипріана, оно соглашается съ распоряженіями этого последняго касательно падшихъ, следовательно беретъ назадъ свое прежнее инвніе по этому предмету. Быть можеть римскій клирь нісколько изміниль своей прежней списходительности вследствіе замеченной имъ благоразумной осмотрительности и осторожности, какія наблюдаль Кипріань въ своихъ отношеніяхъ къ падшимъ и какихъ недоставало у него самого. Въроятно также на это имъло вліяніе и прогрессивно увеличивавшееся съ каждымъ днемъ количество падшихъ, которое ясно могло указывать на то обстоятельство, что покаянная дисциплина (какая действовала въ то время) несколько слаба, такъ что страхомъ наказанія не можетъ удержать человъка отъ паденія, и что следовательно она нуждается въ некоторой сдерживающей силь строгости. Однако изъ тьхъ же писемъ римскаго духовенства видно и то, что оно, отступая отъ первоначальной своей снисходительности, соглашается съ требованіями Кипріана въ отношеніи къ падшимъ осторожно и какъ бы нервшительно. Вполив согласнымъ съ Кипріаномъ по данному вопросу оно объщаеть быть только съ избраніемъ епископа и послъ соборнаго разсужденія объ этомъ дълъ.

Такимъ образомъ вопросъ о падшихъ еще во время гоненія близился къ своему рѣшенію въ духѣ Кипріана. Не доставало только епископа, который бы созвалъ соборъ для сообщенія этому рѣшенію окончательной формы и оффиціально-обязательнаго значенія. Но къ половинѣ третьяго вѣка въ Римѣ, какъ извѣстно, еще были лица, державшіяся древнихъ строгихъ воззрѣній, изъ за которыхъ такъ горячо боролся въ свое время Ипполитъ. Лица эти могли быть недовольны выработаннымъ церковью еще во время гоненія рѣшеніемъ вопроса о падшихъ, заключавшемъ въ себѣ немало снисходительности. Открывалась такимъ образомъ нужда и этихъ лицъ привести къ сознанію вѣрности указаннаго рѣшенія вопроса о падшихъ. Цѣль эта была достигнута, благодаря наступившему новаціанскому движенію.

Въ новаціанствѣ повторилось тоже самое, что случилось при Калликстѣ. Тогда пресвитеръ Ипполитъ, отдѣлившись отъ церкви, сталъ во главѣ партіи, не сочувствовавшей Калликсту и сдѣлался антипапою, потому что церковная дисциплина казалась ему слишкомъ слабою. Это же мы замъчаемъ и при избраніи Корнелія въ епископы, по окончаніи Декіева гоненія. Пресвитеръ Новаціанъ воспротивился его избранію, отдёлился отъ церкви и епископа, обличая его въ излишней списходительности къ падшимъ. Но если Ипполитъ въ протестъ своемъ противъ Калликста действовалъ совершенно искренно; порицая іерархическіе принципы Калликста, ділаль это потому. что его принципы казались ему на самомъ дёлё предосудительными, такъ что по совъсти не могъ онъ продолжать общенія съ епископомъ, — если, повторяємъ, таковъ быль протесть Ипполита, то далеко не изъ такихъ побужденій исходило движеніе новаціанское. Нравственная сторона этого движенія не безукоризненна; въ немъ къ борьбъ за нравственно-дисциплинарныя идеи примъшивались-интриги и страсти. Изъ этой особенности новаціанскаго движенія вытекаетъ и другая особенность, ръзко различающая его отъ протеста Ипполита. Последній въ своемъ протесте противъ слабости церковной дисциплины не доходиль до твхъ крайностей ригоризма, переходящаго въ сектантство, до какихъ дошелъ Новаціанъ, возставая противъ снисходительности Корнелія къ падшимъ. Уступая Ипполиту въ обширности и основательности научно-богословскаго образованія и не чувствуя подъ собой твердой церковной почвы, на которой всегда старался держаться Ипполить. Новаціанъ, при всемъ этомъ-не безупречный въ нравственномъ отношении, не имълъ при себъ надежныхъ средствъ, которыя бы предохранили его отъ схизматическихъ стремленій, какъ предохранили они Ипполита.

Известно, что новаціанское движеніе связано съ избраніемъ Корнелія въ епископы. В'вроятно знаменитый пресвитеръ Моисей, стоявшій почти во все время гоненія во глав'в временнаго управленія церковнаго, им'єдъ всі права на преемство Фабіану. В'вроятно и вся коллегія пресвитеровъ вм'єсті съ самымъ Новаціаномъ смотр'єда на него какъ на достойнаго преемника замученному епископу. Но Моисей умеръ, какъ испов'єдникъ, и Новаціанъ, кажется, увид'єдъ въ этомъ благопріятный случай сділаться главою римской церкви. Пресвитеръ Новаціанъ издавна пользовался въ Рим'є дурною репутаціей; у многихъ онъ

слыль за крайне честолюбиваго и двоедушнаго человъка 1). Но, съ другой стороны, это быль человекь, выдававшійся между всти пресвитерами римской церкви своимъ краснортчиемъ и философскою эрудиціей. Кипріанъ говориль о Новаціань, что отъ гордился своимъ краснорейченъ и философіею и болье руководился строгостью человеческой философіи, чемъ снисходительностью христіанской мудрости". Неудивительно поэтому, что, пока мъсто епископа оставалось вакантнымъ, онъ могъ составить себь въ Римь партію, при помощи которой надыялся взойти на римскій престоль послів смерти Моисея, предполагаемаго преемника Фабіана. Однако надеждв его не суждено было осуществиться: въ іюнъ 251 года на римскую канедру законно быль избрань и въ присутствіи 16 епископовь рукоположенъ пресвитеръ Корнелій, извъстный своимъ благочестіемъ и принадлежавшій, віроятно, къ древнему аристократическому роду Корнеліевъ. При всемъ томъ Новаціанъ быль настолько честолюбивъ, и партія его, какъ кажется, была такъ велика, что онъ ръшился оспаривать у Корнелія еписконскій престолъ. Въ этомъ случав вполнв раскрывается его двоедушіе. Новаціанъ, какъ замътили мы, былъ составителемъ письма, въ которомъ римскій клиръ увідомляль Кипріана объ опреділеніи римскаго собора давать падшимъ разрешеніе, въ случае опасной болёзни, а решеніе о другихъ падшихъ отложить до собора. Следовательно предъ избраніемъ Корнелія, когда Новаціанъ питаль надежду на занятіе римской каоедры, онь действоваль за одно со всёмъ римскимъ духовенствомъ въ отношеніи къ падшимъ, --- соглашался съ мыслію, что падшіе не должны навсегда быть отлучены отъ церковнаго общенія. Съ избраніемъ же Корнелія, когда недежда Новаціана оказалась тщетною, онъ изменяетъ своему прежнему ввгляду на вопросъ о падшихъ и начинаетъ высказываться за другой совершенно противоположный взглядь, которымь и пользуется при оспариваніи у Корнелія епископской власти. Ссылаясь на древиюю строгость къ падшимъ, онъ сталъ учить, что хотя падшіе, въ виду ихъ раскаянія, и могуть получить прощеніе отъ Бога,

<sup>1)</sup> Evseb. VI, 43.

а потому должны быть убъждаемы къ покаянію, темъ не менъе церковь не имъетъ никакой власти давать имъ разръщеніе и должна отлучать ихъ навсегда отъ общенія, потому что общение съ такими людьми затемнитъ и святость церкви 1). Новаціанъ думаль, будто бы падшіе не могуть загладить вины своей даже выполнениемъ всёхъ условій искренняго обращенія и полнаго показнія <sup>2</sup>). Выходя изъ такого взгляда на вопросъ о падшихъ, онъ началъ отвергать законность мысли Корнелія, обычняль его въ общени съ падшими и въ томъ, что будто бы во время гоненія онъ оказался либеллятикомъ и т. д. Сначала весь усибхъ Новаціана ограничился соблазномъ только немногихъ легковърныхъ людей, но скоро дъло приняло другой оборотъ. Къ партіи его присталъ Новатъ, который прежде въ Кареагенъ проповъдывалъ совершенно противоположное новаціанскому ригоризму. Какъ человъкъ оппозицін, Новатъ, мъняя свои возгржнія, не им'яль никакихь другихь причинь, кром'я желанія тымь или другимь способомь подорвать власть настоящаго епископа. Надъясь имъть больше успъха въ обществъ Новаціана, онъ оставилъ прежній свой расколь и обратился къ новому. Если върно то, что Новатъ вмъстъ съ пятью своими товарищами, изгнанными изъ Африки, не могъ и въ Римъ добиться никакого общенія во время гоненія при пресвитеръ Монсеъ, то становится еще понятнье, какъ онъ могъ пристать къ оппозиціи Новаціана. Являясь строгими ревнителями чистоты церкви, выступающими за сохранение древнихъ правилъ благочинія, и владъя къ тому же хорошимъ даромъ слова, Новаціанъ и Новатъ успъли привлечь на свою сторону боле внатныхъ членовъ римскаго духовенства, пресвитеровъ - исповедниковъ Максима, Целерина и др. Примъръ исповъдниковъ, которые приняли строгія правила Новаціана, доставиль ему много приверженцевъ среди простыхъ христіанъ, отказавшихся отъ общенія съ Корнеліемъ. Переходъ испов'ядниковъ на сторону Новаціана въ особенности станетъ понятнымъ, если припомнить, что ко времени Новаціанскаго движенія въ Рим'є еще были лица, дер-

<sup>1)</sup> Epist. Cypr. 55.

<sup>2)</sup> Evseb. IV, 43.

жавшіяся строгихъ воззрѣній Ипнолита, въ рядахъ которыхъ исповѣдники, быть можетъ, считали и себя. Эти исповѣдники, да еще лица, продолжавшія до сего времени томиться въ темничномъ заключеніи и чрезъ то не имѣвшія возможности быть непосредственными очевидцами новаціанскаго движенія и знать настоящее его значеніе, вѣроятно считали это движеніе возобновленіемъ Ипполитовой борьбы за нравственно-дисциплинарныя начала и потому отстали отъ Корнелія, который придерживался, по ихъ мнѣнію, слишкомъ снисходительной дисциплины, и сдѣлались сторонниками Новаціана.

Ободренные такимъ успъхомъ Новаціанъ и Новатъ смъло пошли дальше; они призвали въ Римъ изъ некоторыхъ провинцій Италіи трехъ епископовъ, которые, пробравшись въ Римъ подъ ложнымъ предлогомъ вмѣстѣ съ прочими епископами заняться умиротвореніемъ возникшихъ тамъ раздоровъ, рукоположили Новаціана въ четыре часа вечера въ епискона римскаго. Корнелій, описывая это событіе въ письмі къ Фабію антіохійскому 1), старается представить его въ самыхъ темныхъ краскахъ,---что будто-бы епископы, рукоположившіе Новаціана, были люди самые простые и неученые, привлечены въ Римъ хитростью и обманомъ и, будучи предварительно напоевы до пьяна, въ такомъ состояни рукоположили его, отчего ихъ рукоположение мнимое и вынужденное. Не легко върится такому описанію указаннаго событія. Такъ, напр., то обстоятельство, что епископы совершили посвящение въ пьяномъ видъ, и потому посвящение ихъ только мнимое,---на первый же ввглядъ представляется клеветою, вышедшею изъ противнаго лагеря. Быть можеть вечернее время, въ которое происходило посвященіе, подало поводъ къ такой клеветъ. Почему не предположить, что эти епископы, проникнутые, подобно указаннымъ исповъдникамъ, сочувствіемъ къ возгръніямъ Ипполита, могли дъйствовать не по прельщению или какой либо слабости, а по искрепнему убъжденію въ правотв протеста Новаціана?

Какъ бы то ни было на римской каеедръ вдругъ явилось два епископа. Корнелій тотчасъ-же по рукоположеніи своемъ на-



<sup>1)</sup> Evseb. VI, 43.

чаль уведомлять объ этомъ чрезъ посланія великія церквикареагенскую, александрійскую, антіохійскую. Таковъ быль тогда обычай въ особенности для главныхъ церквей. На это Корнелій вынуждался и особымъ обстоятельствомъ: въ виду оспариванія у него епископской канедры ему нужно было доказывать законность своего избранія предъ другими церквами и просить себъ ихъ общенія. По примъру Корнелія и Новаціанъ началь писать къ представителямъ знаменитейшихъ церквей, желая склонить ихъ на свою сторону. Фабій антіохійскій на нъкоторое время увлекся было новаціанствомъ и уже готовъ быль признать Новаціана законнымь епископомь Рима, но вскорт умеръ, не предпринявъ никакихъ ртшительныхъ мтръ 1). Льдо въ томъ, что въ своемъ посланіи къ Фабію Корнелій старался представить Новаціана и его діло въ самыхъ мрачныхъ чертахъ 2), вследствие чего его убеждения мало подействовали на Фабія, который, по отдаленности своей епархіи отъ Рима, не могь достоверно знать подробностей всего, что тамъ происходило. Это посланіе Корнелія противъ своего соперника написано такъ запальчиво и страстно, что мало кого могло расположить въ его пользу. Наконецъ самая строгость, на которой настаиваль не первый и не одинь Новаціань, могла произвести благопріятное впечатлівніе на Фабія, не знавшаго чімъ мотивировалась и до чего доходила эта строгость. За Фабіемъ антіохійскимъ и другіе епископы Востока, Малой Азін, Палестины и пр., обманутые клеветами Новаціана, приняли его сторону и склонились къ новаціанству. Успівшное посольство Новаціана къ Фабію безъ сомнінія могло ободрить Новаціана въ его оппозиціи противъ Корнелія, а его сторонниковъ уб'вдить въ законности этой оппозиціи.

Но если пославіе Новаціана къ антіахійской церкви сопровождалось успѣхомъ, то далеко нельзя сказать этого о его посланіяхъ въ другія церкви.

Письмо его къ Діонисію александрійскому не могло быть успѣшнымъ уже потому, что Діонисій не раздѣлялъ новаціан-



<sup>1)</sup> Evseb. VI, 44.

<sup>2)</sup> Evseb. VII, 43.

скаго ригоризма къ падшимъ. Въ церкви александрійской, какъ н вездъ почти, были также падшіе, и епископъ ея оказываль имъ полную снисходительность, если приносили покаяніе. Съ уваженіемъ относился онъ даже къ исповедническимъ грамотамъ мира. Письмо Новадіана къ Діонисію было, повидимому, апологіей, представляющей. что онъ вынуждень быль принять епископство по настоянію братіи. Однако епископъ Александрін не поддался обману, чувствуя здісь фальшь, и потому отвъчаль, что если Новаціань приняль епископство противъ своего желанія, то онъ можеть доказать свое чистосердечіе и правоту, отказавшись отъ всякаго соперничества съ Корнеліемъ, и долженъ принять на себя дъло прекращенія безпорядковъ, раздирающихъ церковь Божію, и убъдить братію возвратиться въ единеніе церкви 1). Несомнівню, что подозрительное отношеніе Діонисія къ протесту Новаціана противъ Корнелія не могло не ослабить его энергіи и не бросить на агитатора нъкоторой тъни въ глазахъ римскихъ его приверженцевъ.

Еще мевъе, конечно, Новаціанъ могъ разсчитывать на успъхъ своихъ посольствъ въ церковь съверо-африканскую, хотя приступы его къ этой церкви отличались особенною настойчивостью. Кипріанъ хорошо зналъ дъйствительныя побужденія оппозиціи Новаціана, порицалъ его ригористическое отношеніе къ падшимъ и тъмъ оказывалъ ему самое сильное противодъйствіе.

Еще не кончились заебданія кароагенскаго собора 251 г., какъ получены были Кипріаномъ два письма изъ Рима—отъ Корнелія и Новаціана. Первый ув'вдомляль о своемъ рукоположеніи, а второй взводилъ на Корнелія изв'встныя обвиненія. Кипріанъ вм'вст'є съ отцами собора не сомн'євался въ законности избранія Корнелія и не в'врилъ клеветамъ его соперника, въ особенности посл'є того, какъ, при посредств'є двухъ отправленныхъ имъ въ Римъ епископовъ—Калдонія и Фортуната, были получены точныя и подробныя св'єд'єнія о д'єл'є отъ т'єхъ самыхъ епископовъ, которые были при рукоположеніи преемника Фабіана 2). Скоро прибыли и отъ Новаціана



<sup>1)</sup> Evseb. VI, 45.

<sup>2)</sup> Epist Cypr. 41.

четыре посла-пресвитеръ Максипъ, діаконъ Авгендъ и еще Махей и Лонгинъ-съ извъстіемъ уже объ его посвященіи въ римскаго епископа и съ новыми обвиненіями на Корнелія. Опровергнувъ всъ обвиненія посланныхъ, Кипріанъ всюду, гдъ только они не появлялись, ища себъ сторонниковъ, не переставаль внушать имъ, что тамъ, гдв избрань одинь епископъ съ общаго согласія епископовъ и народа, нельзя поставлять другого, и убъждалъ ихъ оставить свое заблужденіс и возвратиться къ церкви 1). Спустя некогорое время, Кипріанъ и отцы собора послали общительныя письма къ Корнелію, приложивъ къ нимъ списокъ соборныхъ правилъ о принятіи падшихъ въ церковь и письмо съ трактатомъ "о единствъ перкви" на имя римскихъ исповедниковъ, увлеченныхъ Новаціаномъ. Изъ списка соборныхъ правилъ исповедники могли узнать, что церковь принимаеть падшихъ не безъ должной строгости и осмотрительности и справедливо чуждается жестокости Новаціана. Книга о единствъ церкви могла убъдить исповъдниковъ въ преступномъ характеръ ихъ стремленія образовать другую церковь, потому что это стремление нарушаеть единство церкви, выражающееся по преимуществу въ единеніи епископства. Въ письмъ своемъ къ исповедникамъ Кипріанъ увещеваль ихъ возвратиться въ церковь, изъ которой вышли на подвигъ исповедничества 2). Увѣщанія Кипріана имѣли благотворныя слѣдствія. Получивъ отъ него письмо, списокъ соборныхъ правилъ и книгу о единствъ церкви, исповъдники, видъвшіе досель въ Новаціанъ, такъ сказать, второго Ипполита, теперь сознали свое заблужденіе. Трое изъ нихъ-Урбанъ, Сидоній и Максимъ публично раскаялись въ своемъ увлечении коварнымъ и злынъ человъкомъ, просили забыть оскорбленія, какія они нанесли Корнелію, распространяя повсюду различныя обвиненія на него, и умоляли принять ихъ въ общение церковное. Максимь въ силу своего раскаянія получиль місто пресвитера, остальнымъ также было оказано прощеніе по приговору цівлаго народа. Возвращение къ церкви исповъдниковъ, которые

<sup>1)</sup> Epist. Cypr. 42.

<sup>2)</sup> Epist. Cypr. 44.

очутились на сторонѣ Новаціана именно вслѣдствіе увлеченія его ригоризмомъ, ясно показываетъ, что приверженцы Новаціана стали сознавать несостоятельность своего ригористическаго отношенія къ падшимъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ возвращеніе исповѣдниковъ въ церковь нанесло новаціанскому расколу значительный ударъ. Вслѣдъ за возвращеніемъ ихъ къ церкви можно было надѣяться на возвращеніе весьма многихъ изъ простыхъ христіанъ.

Однако неудачи Новаціана еще болье ожесточили его, и онъ еще съ большею энергіею продолжаль искать себ'в посл'ьдователей и признанія въ Африкъ своей оппозиціи. По безуспѣшномъ возвращении изъ Кареагена прежнихъ своихъ посольствъ, Новаціанъ снова отправилъ туда четырехъ своихъ приверженцевъ съ Новатомъ во главъ, надъясь новыми клеветами на Корнелія взволновать умы африканских христіань; причемъ дано было имъ полномочіе поставлять лжеепископовъ. Во-время предупрежденный Корнеліемъ о цёли, свойствахъ и поведеніи пословъ Новаціана, отправленных въ Кареагенъ, Кипріанъ озаботился принять міры къ охраненію христіанъ отъ новаго покушенія на чистоту віры, вслівіствіе чего послы не могли имъть успъха. Извъщая объ этомъ "своего брата" Корнелія, епископъ кареагенскій въ своемъ письмі къ нему въ свою очередь раскрылъ всю низость души Новата, который въ Римъ настолько больше совершиль зла, чемъ въ Кароагенъ, насколько Римъ превосходилъ великій Кароагенъ: "здісь поставиль онь только діакона, а тамъ поставиль лжеепископа" 1). Впрочемъ, посольство Новаціана къ одному изъ африканскихъ епископовъ имъло изкоторый успъхъ. Это быль Антоніанъ, еп. Нумидійскій, который едва не быль увлечень въ расколь посланными. Антоніанъ, не смотря на то, что прежде не жедаль имъть съ Новаціаномъ никакого общенія и привнаваль Корнелія законнымъ епископомъ, теперь, вследствіе обольстительнаго письма Новаціана, поколебался въ законности епископства Корнелія и потребоваль объясненія, по какому праву Корнелій могь стать въ общеніе съ Трофимомъ и тіми, ко-

<sup>1)</sup> Epist. 49.

торые принесли жертвы идоламъ, равно какъ и о томъ, какую ересь ввелъ Новаціанъ. Узнавши о колебаніи Антоніана, Кипріанъ написалъ къ нему обширное посланіс і), въ которомъ раскрылъ весь ходъ дёла о падшихъ до собора, когда и самъ Новаціанъ былъ согласенъ съ возстановленіемъ умирающихъ падшихъ, показалъ внимательность и осторожность въ разсужденіяхъ собора объ ихъ дёлё и въ назначеніи для нихъ степеней покаянія, доказывалъ законность рукоположенія Корнелія, обличалъ клеветы, взводимыя на него новаціанами, и представилъ несообразность съ св. Писаніемъ требованій Новаціана къ падшимъ. Вёроятно Антоніанъ принялъ вразумленіе отъ своего примаса и остерегся отъ поступленія въ расколъ.

Повидимому послѣднее посольство Новаціана въ Африку было удачнѣе предъидущихъ, на самомъ же дѣлѣ это посольство отозвалось на новаціанскомъ расколѣ гораздо пагубнѣе, сравнительно съ предшествовавшими. Такъ, обнародованное письмо Кипріана, въ которомъ онъ описываетъ Корнелію, между прочимъ, личность Новата въ самыхъ неприглядныхъ чертахъ, всего лучше могло открыть глаза многимъ, кто и каковы сообщники и единомышленники Новаціана. Что касается посланія къ Антоніану, то оно чрезъ обнародываніе могло выставить въ истинномъ свѣтѣ самого Новаціана и все его дѣло. Теперь приверженцы Новаціана во-очію могли убѣдиться, что онъ въ своемъ протестѣ руководится далеко не нравственнодисциплинарными мотивами, и окончательно сознать тщету его ригоризма и законность въ принципѣ намѣченнаго церковью отношенія къ падшимъ.

Когда, такимъ образомъ, благодаря новаціанскому движенію, сознана была несостоятельность ригористическаго отношенія къ падшимъ даже лицами, принадлежавшими къ строгой церковной партіи, можно было уже созвать и соборъ въ римской церкви, для сообщенія окончательной формы и оффиціальнаго значенія рѣшенію вопроса о падшихъ, выработанному церковью подъ вліяніемъ гоненія и заключающемуся въ соблюденіи должной средины между древнимъ ригоризмомъ и легкомысленнымъ



<sup>1)</sup> Epist. 52. (al. 59).

принятіемъ падшихъ безь предварительнаго покаянія. Начался по этому поводу цельй рядь соборовь вь Риме и вь техь италійскихъ провинціяхъ, въ которыхъ въ особенности свирипствовало гоненіе. Но самый главный соборъ созванъ быль, конечно, въ Римъ подъ председательствомъ Кориелія. Соборъ этотъ состоялъ изъ 60-ти епископовъ соседнихъ епархій и еще большаго числа пресвитеровъ и діаконовъ. Въ основу его определеній касательно падшихъ легли правила кареагенскаго собора 251 года; на этомъ же соборъ осудили Новаціана, продолжавшаго упорно выдаваль себя за епископа римскаго, и всъхъ, не соглашавшихся съ соборными опредъленіями. Въ отвёть на вопрось провинціальныхь епископовь, спрашивавшихъ, какъ следуетъ поступать съ падшими, обнародовано было слёдующее правило: "должно считать чуждыми церкви Новаціана и тіхъ, которые съ дерзостію, подобно ему, осмівливаются придерживаться мивній, противныхъ человіколюбію и братской любви" 1). Соборныя постановленія распространились по всёмъ провинціямъ Италіи, переходя отъ одной провинціи къ другой. Вероятно также Корнелій писаль объ этихъ постановленіяхъ и ко всёмъ главнымъ епископамъ церкви. Извёстно, по крайней мірів, что "Корнелій послів собора въ Римів писаль Фабію антіохійскому, сообщая ему, что рішено было на соборів Римскомъ, равно какъ и прочія опредёленія, принятыя въ Италін. Африкв и остальных западных провинціяхъ" 2). Несомнънно африканская и многія другія вападныя церкви послъ римскаго собора осудили Новаціана и его сторонниковъ какъ раскольниковъ. Такъ же поступила съ нимъ, "какъ клеветникомъ на преблагаго и милосерднаго Бога", и церковь александрійская въ лиць ея епископа Діонисія александрійскаго 3). Но нъкоторыя изъ восточныхъ церквей во главъ съ антіохійскою и послъ этого продолжали извъстное время находиться на сторонъ новаціанъ. Могъ такимъ образомъ возникнуть разрывъ между знаменитъйшими древними церквами-римскою и восточ-

<sup>1)</sup> Evseb. VI, 43.

<sup>2)</sup> Evseb. VI, 43.

<sup>3)</sup> Evseb. VII, 8.

ными. Возстановителемъ мира явился вліятельнійшій изъ епископовъ того времени—Діонисій александрійскій, котораго великая примирительная діятельность и особенный дарь всіхъ убіждать и примирять засвидітельствованы Евсевіемъ 1). Онъ написаль нісколько убіддительныхъ посланій и въ Антіохію, и въ Римъ къ Корнелію и римскому клиру, склоняя всіхъ къ возстановленію мира 2). Результатомъ этого было то, что, спустя нісколько літъ, восточные епископы вошли въ общеніе съ Корнеліемъ, какъ законнымъ епископомъ римскимъ. Димитріанъ, преемникъ Фабія, сообщилъ посланія писанныя Фабію Корнеліемъ для подтвержденія своей законности, а также и епископамъ Малой Азіи и Палестины, собравшимся на соборъ въ Антіохію. На соборъ этомъ признали законность рукоположенія Корнелія, и рішено было порвать всякое общеніе съ Новаціаномъ.

При всемъ томъ между лицами, державшимися старыхъ воззрвній, были и такія, которыя оставались непреклонными въ своихъ убъжденіяхъ. Между этими лицами новаціанизмъ нашель много приверженцевь даже и послъ римскаго собора, осудившаго Новаціана, и новаціанскія церкви стали появляться не только въ Римъ, но и во многихъ другихъ мъстахъ, какъ на востокъ, такъ и на западъ, въ Африкъ, Испаніи, Галліи. При этомъ принципы новаціанизма стали еще строже, чімъ прежде. Сначала новаціане противились новому принятію въ общение только отрекшихся отъ въры; но впоследствии они распростравили пожизненное отлучение на всёхъ, допустившихъ смертные гръхи послъ крещенія. Новаціане считали себя единственно истивною церковію, чистыми (χαθαρούς) и перекрещиваль переходившихъ въ ихъ общество изъ вселенской Церкви. Существование новаціанскаго раскола очень продолжительно. Во Фригіи онъ соединился съ остатками монтанизма <sup>3</sup>), который продлиль его существование даже до конца шестого столетія.

<sup>1)</sup> Evseb. VII, 5, 7, 24.

<sup>2)</sup> Evseb. VI, 44-46.

<sup>3)</sup> CORPAT. IV, 28, 21-22.

Однако вопросъ о падшихъ римской церкви не получилъ окончательнаго своего ръшенія на римскомъ соборъ, осудившемъ новаціанъ.

Мы видели, что въ северо-африканской церкви определенія о падшихъ собора 251 г., въ виду наступавшаго гоненія Галла, должны были подвергнуться дальнейшему смягченію на такъ называемомъ второмъ кареагенскомъ соборъ, который ръшилъ принимать въ общеніе всёхъ падшихъ, выражавшихъ раскаяніе въ своемъ преступленім и объщавшихъ быть мужественными при гоненіи. Определеніе этого собора, какъ заметили, въ письмъ къ Корнелію было сообщено отцами собора и римской церкви. Не знаемъ, что отвъчалъ Корнелій на это сообщеніе собора; но такъ какъ намъ ничего неизвъстно, чтобы онъ возражаль на него, то, въроятно, соборъ получиль его согласіе, и какъ въ африканской, такъ и римской церквахъ немедленно приступили къ осуществленію соборнаго определенія, темъ болъе, что римская церковь, въ виду приближавшагося гоненія, по вопросу о падшихъ находилась въ одинаковомъ, если не худшемъ, положени съ церковью африканскою. И римской церкви, какъ и африканской, необходимо было "позаботиться, по выраженію Кипріана, объ уврачеваніи ранъ слабыхъ братьевъ". Последствія показали, что дарованный римскою церковью мирь кающимся предъ наступленіемъ гоненія быль вполнѣ необходимъ. Когда открылось гоненіе Галла, Корнелій и вся его паства, по примъру африканскихъ христіанъ, съ необыкновеннымъ мужествомъ встретили испытание за веру. Какъ только позвали епископа на судъ, къ нему начали быстро стекаться: всякій спітшиль вмітсті съ нимь свидітельствовать за вітру, и народъ, какъ одинъ человъкъ, исповъдывалъ свою готовность все вынести за Христа; многіе изъ техъ, которые при Деків оказались слабыми, теперь мужествомъ вполнъ загладили позоръ прежняго своего паденія; короче, "вся церковь, какъ выражается Кипріанъ, явилась вмість съ своимъ епископомъ исповѣдницею $^{u-1}$ ).

Такимъ образомъ, вопросъ о падшихъ въ римской церкви въ



<sup>1)</sup> Epist. 50, 57.

третьемъ въкъ пришелъ къ тому же самому ръщенію, на какомъ остановилась и церковь съверо-африканская: должно принимать въ общение всъхъ падшикъ, принесшихъ раскаяние. И въ Риме, какъ и въ Кароагене, вопросъ этотъ достигъ своего ръшенія не сразу, а постепенно. Но самый процессь ръшенія вопроса здёсь нёсколько иной, чёмъ въ африканской церкви. Въ последней процессъ этотъ постепенно направлялся отъ первоначальной строгости къ снисходительности; въ церкви же римской онъ вышелъ наоборотъ изъ снисходительности (всябдствіе смягченія церковной дисциплины при пап'в Калликств), направился затёмъ къ строгости и разрёшился снова въ снисходительность. Факторы, обусловливавшіе движеніе вопроса о падшихъ, въ римской церкви были также (какъ и въ церкви кареагенской) чисто внімняго свойства. Въ самомъ діль, отъ первоначальной снисходительности вопросъ о падшихъ перешель въ своемъ решени къ некоторой строгости, съ одной стороны, подъ вліяніемъ благоразумной осторожности и осмотрительности Кипріана въ его отношеніи къ падшимъ, съ другой-вслёдствіе прогрессивно возраставшаго числа падшихъ; затёмъ строгость эта направилась къ снисходительности въ сиду наступавшаго гоненія Галла. Смыслъ новаціанскаго движенія заключается въ томъ, что благодаря ему даже тв изъ христіанъ, которые держались древнихъ строгихъ дисциплинарныхъ традицій, мало-по-малу пришли къ сознанію, что снисходительность къ падшимъ более благоразумна и целесообразна, чемъ старый ригоризмъ. Что именно привело христіанъ къ такому сознанію-это: 1) посланіе Діонисія александрійскаго къ Новаціану, 2) характеристика личности Новата въ письмъ Кипріана къ Корнелію, 3) письма Кипріана къ римскимъ исповъдникамъ и къ Антоніану.

При общемъ взглядѣ на вопросъ о падшихъ въ римской и сѣверо-африканской церквахъ въ третьемъ вѣкѣ невольно останавливается вниманіе на слѣдующихъ мысляхъ. Какъ "падшіе" для третьяго вѣка были явленіемъ, что называется, новымъ, такъ и вопросъ о падшихъ былъ новымъ для покаянной дисциплины того времени. Иначе, т. е. если бы принятіе падшихъ въ общеніе послѣ раскаянія было догматическимъ или, по край-

ней мірь, дисциплинарно установленными образоми дійствія церкви-вопросъ о падмихъ ни въ Римв, ни въ Африкъ не могъ бы вызвать такихъ волненій и такого раздвоенія въ своемъ ръшении, какъ это видимъ на самомъ дълъ. Покаянную дисциплину привели бы тогда къ осуществлению въ такомъ видъ, какъ передана она для храненія. Однако въ объихъ странахъ долго находились въ затруднении и колебались. Въ той и другой церкви данный вопрось рёшался и быль рёшонь одинаково (хотя первое и не совсемъ одинаково); обусловливалось это полнымъ согласіемъ и солидарностью между епископами этихъ церквей-Кипріаномъ и Корнеліемъ. Окончательно різшонъ былъ вопросъ въ духъ христіанской любви, по которому отлучение гръшника отъ церкви не должно быть въчнымъ, такъ какъ нътъ гръха, котораго не могла бы покрыть любовь Інсуса Христа. Если съверо-африканская церковь принимала въ ръшенін вопроса д'ятельное, активное участіе, то далеко нельзя сказать этого о церкви римской, которая больше пассивно усвояла готовое решеніе. Причина этого коренится, кажется намъ, въ богатой энергіею и вообще практическими талантами африканской натур'в кареагенского епископа.

 $H. C-u\kappa i\ddot{u}$ .



### Сущность христіанской нравственности въ отличіи ся отъ моральной философіи графа Л. Н. Толстого.

(По поводу статьи проф. Н. Грота: "Нравственные идеалы нашего времени", Вопросы философіи и психологіи, Январь 1893 года стр. 129—154).

. Corruptio optimi pessima.

Древнее изречение.

I.

Оживленіе въ современномъ образованномъ обществъ интереса къ религіозно-нравственнымъ и философско-научнымъ вопросамъ есть безспорный фактъ для каждаго наблюдателя текущей жизни. Въ умственной и религіозно-правственной области современнаго культурнаго человъчества замътно сильное движение. Но, какъ справедливо замътила текущая свътская и духовная литература и критика, среди различныхъ теченій современной умственной жизни этические вопросы занимаютъ особенное мъсто и своеобразное значеніе. Принципіальные вопросы о сущности нравственности, о задачахъ и цёляхъ человъческаго существованія на земль, объ отношеніи нравственности къ религіи занимають всёхъ. Эти вопросы, или, какъ теперь иногда говорять, "этическая культура", служать общимъ началомъ, которое связываетъ между собою и объединяетъ людей независимо отъ различій, существующихъ въ условіяхъ ихъ частной и общественной жизни, въ ихъ религіозно-философскихъ и научныхъ возгръніяхъ. При этомъ нужно замътить, что современное культурное человъчество, подвергая сомнънію и отвергая старыя основы правственной жизни и правственныхъ идеаловъ, сосредоточиваетъ преимущественное вниманіе на изысканіи новых основь и источниковь для своей нравственности взам'янь обветшавшихь. Кажется, никогда не бывало такого поразительнаго разнообразія попытокь установить новые принципы нравственной жизни, указать новые пути и средства для ея дальнівшаго развитія и усовершенствованія, какь въ посл'яднее время. И эти то своеобразныя попытки різшть этическіе вопросы сообщають своеобразное значеніе и особенное содержаніе современному философскому и религіозно-нравственному движенію мысли и общественной жизни.

Но, озабочиваясь прінсканіемъ новыхъ всеобщихъ началь и системъ морали, современные мыслители моралисты желаютъ сняться съ якоря истинной, христіанской религіи, чтобы отдівлаться отъ всякихъ религіозно-догматическихъ вфрованій и отъ всякой религіозной метафизики. Новъйшій раціонализмъ и скептицизмъ намъренно умаляютъ значение религиозной идеи и религіозной жизни въ сравненіи съ достоинствомъ нравственной идеи и правственной жизни. Религіозная жизнь, насколько она основывается на твердыхъ и незыблемыхъ догматическихъ основахъ, всячески принижается и почти совствиъ отодвигается на задній планъ. Поэтому современная мысль стремится, по глубоко-справедливому замъчанію серьезнаго мыслителя проф. П. Е. Астафьева († 7-го апръля 1893 г.), весь смысля, есе содержаніе и все значеніе религіи свести исключительно къ задачъ утилитарной и опытной-быть источникомъ (эмпирическаго) закона для жизни и дъятельности человъка на земли 1. И такой тенденціей проникнуты вст безъ исключенія выдающіяся современныя моральныя системы (альтруизмъ, утилитаризмъ, мораль "общественнаго блага", мораль "приспособленія").

Впрочемъ, воззрѣнія, которыми вся сущность религіи исключительно относится къ морали, а все остальное къ одной только формъ, не новость. Такіе взгляды высказывались съ давнихъ поръ. Уже въ языческой древности распространены были подобныя ученія. Таково, напримѣръ, атеистическое ученіе Будды, въ которомъ все въ дѣлѣ религіи сводится къ одной только моральной задачѣ—къ освобожденію человѣка отъ стихійнаго

<sup>1)</sup> Религіозное "обновленіе" нашихъ дней, Москов. Листокъ, 1891 г. Ж 311, З.

зда и бъдствій-и не придается викакого существеннаго значенія религіозной върж въ личнаго и живаго. Бога и отрицается необходимость таинственнаго единенія человіка съ Богомъ дли нравственной жизни. Таково философско-аскетическое ученіе Конфуція, основную сущность котораго составляеть, такъ называемая, "трезвая мораль", занимающаяся почти исключительно вопросами о полезномъ и приссообразномъ для практической жизни человъка и умалчивающая о Богъ и личномъ безсмертін человіческаго духа. Изъ философскихъ ученій древнеклассическаго міра особенно стоицизмъ чревмірно возвышаеть значеніе морали предъ религіей и даже отрицаеть ее, какъ таковую. Истинный мудрецъ, по ученію стоиковъ, не чрезъ религію, но чрезъ собственную добродетель становится богоравнымъ (ападела). Въ новое время односторонній морализмъ получиль широкое развитие со времени критической философіи Э. Канта и спекулятивной философіи Фихте. Но и раньше этого времени онъ проявлялся такъ или иначе. Мысль, что все существенное въ религіи ограничивается моралью, была общею мыслію почти всіхъ денстовъ (Тиндаль, Чоббъ, Шефтсбери и др.). Особый видъ односторонняго морализма мы находимъ въ піэтизм'в Шпенера и Франке, ограничивавшихъ все существенное въ религіи только благочестивою діятельностію и не придававшихъ особеннаго значенія віроученію. Эта же самая мысль о тождественности всего существеннаго содержанія религіи съ правственностію стала высказываться и въ наше время. -- только сильные и настойчивые. Люди, и не принадлежащіе въ строгомъ симслів къ послівдователямъ какой-нибудь философской ніколы, не редко такъ разсуждають по этому вонросу: то, что въ обыденномъ словоупотреблении навывается "правидами", "поведеніемъ", на философскомъ явыкъ-"моралью", въ духовной річи обозначается словомъ "религія". То, что на философскомъ языкъ называется идеаломъ нравственности, побуждающимъ насъ къ сообразованію своихъ желаній и дъйствій съ высыцить правственнымъ принципомъ, на религіовномъ языкъ называется Богомъ 1).



<sup>1)</sup> Ср. у проф. Н. Рождественскаго, Христіанская Апологетика, СПБ. Изд. 1-е, ч. 1, стр. 148.

Такое тенденціозное направленіе нравственнаго міросозерцанія особенно рельефно проявляется у графа Толстого въ его "Новомъ Евангелін". Стремленіе разр'вшить всю христіанскую религіозную идею въ систему законовъ и нормъ земной нравственной жизни, въ устроение "царствия Божин" здвсь, въ земныхъ условіяхъ и земными средствами, безъ всякаго отношенія въ сверхъопытному (трансцендентному) міру идеальнаго бытія, составляеть, такъ сказать, самую душу, самый жизненный нервъ правственной философіи графа Толстого. Изв'ястно, какъ глубоко враждебно относится исключительно практическинравственное учение графа Толстого ко всякому религіознодогматическому и метафизическому ученію. Графъ Толстой отвергаеть съ проніей и грубымь сарказмомь всю метафизическую и догматическую, всю мистическую и обрядовую стороны христіанскаго віроученія. Принципіальная догнатико-созерцательная часть христіанскаго религіознаго ученія, обнимающая собою мірь трансцендентнаго бытія, сверхъопытныхь идей и отношеній и такимъ образомъ идущая "далве" всвуъ возможныхъ земныхъ нравственно-практическихъ отношеній и задачъ, у него исключается изъ совокупности его философическихъ понятій и аскетических основъ нравственной жизни и дъятельности. Отсюда проистекаетъ и та странная характеристическая особенность міросозерцанія графа Толстого, по которому христіанское Евангеліе у него очищено отъ всего метафизическаго, богооткровеннаго и сверхъестественнаго, въ чемъ собственно и заключается доказательство его божественнаго происхожденія и его истинно-правственное достоинство и значеніе.

И такое своеобразное воззрвніе на существо и ціль хрисчіанской нравственности и религіи въ ихъ взаимоотношеніи въ наше время очень распространено въ образованномъ обществів. Оно увлекаетъ за собою все даже и дваже отъ догматическихъ и мистическихъ основъ христіанства не только незрізмуть умственно и полуобразованнихъ людей, но даже среди выдающихся современныхъ мыслителей находитъ себі защитивковъ. Къ числу такихъ поборниковъ нравственнаго ученія графа Толстого относится извістный ученый и мыслитель Н. Н. Страховъ. Здісь мы разумівемъ его защиту нравственнаго харак-

тера ученія графа Толотого въ статью, озаглавленной: "Толки объ Л. Н. Толстомъ" и помфиенной въ ІХ книге журнала "Вопросы философія и психологін" за 1891 годъ. Г. Страховъ видить въ этическомъ ученім гр. Толстого истинное пониманіе хрыстіанской нравственности и христіанской цёли и смысла человъческой временной жизни. "Центръ ученія гр. Толстого, говорить онь, составляють не какіе либо догматы, а христіанскія правила жизни, изложеніе и объясненіе нашихъ (т. е. христіанскихъ?) обязанностей". Онъ также говорить, что графъ Толстой впервые открыль намь (?) настоящій дух Христова нравоученія". Поэтому онъ приравниваеть нравственное ученіе графа Толстого къ тъмъ историческимъ моральнымъ ученіямъ христіанства, "въ которыхъ на первое мъсто ставилась практика святой жизни, осуществление правственныхъ идеаловъ". Очевидно, г. Страховъ забываетъ, что великіе христіанскіе подвижники и учители благочестія осуществляли требованія христіанской правственности, отнюдь не отрицая, подобно графу Толстому, сверхъопытнаго (транцендентнаго) ни въ содержания религи, ни въ правственномъ настроени върующаго человъка, не отрицая ни въры въ бытіе личнаго Бога, ни необходимости живой и постоянной модитвы къ Нему и церковной обрядности. И что могло побудить г. Страхова защищать мораль графа Толстого и называть ее христіанскою, какъ не признаніе единственно существеннымъ въ религіозной идей ся практически-правственнаго момента и опытнаго содержанія и выводимыхъ изъ нихъ эмпирическихъ законовъ земной жизни? Что могло оправдать въ его глазахъ абсолютное отридание необходимой и глубочайшей связи между созерцательнымъ элементомъ христіанской редигіи и христіанской правственности, какъ не убъждение, что въ практическихъ правилахъ жизни самих по себь, въ одновъ только добромъ поведения, а отнюдь не въ органической связи ихъ съ трансцендентными догматами, всегдащними вёрованіями, завётными чаяніями и стремвеніями христіанства заключается исключительно-важное содержаніе религіозной идеи? Очевидно, только подъ непосредственнымъ вліяніемъ этой практически - раціоналистической мысли, не признающей ничего сверхъестественнаго, вышеопытнаго, г. Страховъ могъ сознательно признать графа Толстого "истолкователемъ", а не отрицателемъ истиннаго Евангельскаго ученія о христіанской жизни. "Недоризумьніе въ этой апологіи ученія графа Л. Толстого, говорить проф. П. Астафьевъ, слишкомъ очевидно и слишкомъ явно покоится на характеризующемъ современность убъжденіи, что вся религіозная задачалежить въ области практической нравственности, въ ней выражается и ею всецёло осуществляется,—въ полной замимъ, иными словами, религіи, опытною практическою правственностію, святою жизнію на землів, въ земныхъ условіяхъ" 1).

Такой же взглядъ на существо нравственной философіи графа Толстого раздёляеть въ послёднее время даже профессорь Н. Гротъ, пользующійся славою серьезнаго мыслителя и глубоко просвъщеннаго писателя, въ своей стать в, озаглавленной: "Нравственные идеалы нашего времени" и помещенной въ январьской книжкъ за текущій годъ "Вопросовъ философіи и психологіи". Здесь проф. Гротъ говорить, что только у одного г. Страхова онъ видитъ "привильное понимание" нравственнаго ученія графа Толстого. Поэтому проф. Гроть, подобно г. Страхову, называетъ философскую мораль гр. Толстого истичнохристіанскою нравственностію, а графа Толстого считаетъ глашатаемъ истинно-христіанскаго правственнаго идеала среди современнаго язычества. По мненію проф. Грота, "Толстой думаетъ, что цъли и смысла жизни слъдуетъ искать не вв трансцендентной задачь искупленія души от гръха, в прежде всего въ лучшемъ устройстви здышней духовной жизни человъчества. Но путь къ этому не въ освобождения совъсти личности отъ всякихъ нравственныхъ оковъ, а напротивъ въ возможно полномъ и глубокомъ развитін христіанской соопоти" (138 стр.). Гр. Толстой "принимаеть всецьмо мораль христіанства" (149 стр.). Гр. Толстой "ищеть очищеннаго оть всякихъ языческих принфсей христинского идеала жизни и въ своей ненависти ко изычеству отвергаетъ и науку, и искусство, и государственныя формы, совданныя древнею до-христіанскою культурою" (141 стр.). "И Толстой-врагь и современной куль-



<sup>1)</sup> Религіозное "обновленіе" нашихъ дней, Москов. Листовъ, 1891 г. № 311, 3.

туры, но потому, что она кажется ему въ корив ошибочной, не христіанской (стр. 142). Поэтому гр. Толстой "ведеть энергическую борьбу съ міросоверцаніемъ повитивно-научнымъ и языческимъ, во имя окончательной побъды въ жизни человъчества высшихъ нравственныхъ идеаловъ христинства", "во имя окончательнаго торжества христіопоких началь жнани" (стр. 134). "Поэтому симпатіи Толстого сосредогочены на тёхъ эпохахъ и явленіяхь жизни человічества, въ которыхь больше всего проявились смиреніе и тершеніе предъ внешними невзгодами жизни, добровольное подчинение правственному закону, свободное мучничество за правду и скрытый геронамъ самоотреченія, но нодъ однима условіемъ, чтобы дёло, которому служила личность, было вполны христіанское, чтобы личность исполняла дъло Христово, -- дело любви и добра" (стр. 139). Выборъ между христіанскимъ и языческимъ міровозэрвніями у гр. Толстого безповоротно решень въ пользу безусловнаго значенія и единства христівнскаго міросоверцанія. Гр. Толстой идеть на встрівчу христіанству, заключаетъ съ нимъ тесний, неразрывний союзъ для борьбы съ языческими религіозно-нравственными идеалами жизни. Онъ есть беззавѣтный защитникъ чистаго христіанства, противъ чисто-языческаго міросозерцанія, сохраняемаго будто бы даже въ христіанской церкви. Будучи тиническимъ выравителемъ христіанскихъ идей, гр. Толстой, но мижнію профессора Грота, все развитіе челов'вчества "сводить къ росту духовной, нравственной личности человъка". Гр. Толстой говорить всемь людямь: "царство Божіе внутрь вась есть", каковыя слова Христа-Спасителя проф. Гроть хочеть выставить въ качествъ эпиграфа нравственной системы гр. Толстого. Поэтому гр. Толстой приглашаетъ всёхъ возвратиться "къ чистому ученію Евангелія", которое находится въ его рукахъ. Отсюда, по мижнію проф. Грота, видно, что гр. Толстой "придаетъ авторитету Христа все-таки некоторый высшій мистическій смысль въ исторіи правственнаго сознанія человічества" (стр. 151).

На основани всего сказаннаго проф. Гротъ выводитъ заключеніе, что "ошибки Толстого лежатъ не въ области морали. Мало людей (среди свётскихъ писателей), которые бы такъ возвышенно и идеально поняли и истолковали нравственное ученіе Христа,—и эта истина кажется достаточно нами уста-

новлена" (стр. 149). Поэтому нравственное ученіе гр. Толстого "не болізненный продукть извращенной цивилизаціи, а здоровая реакція противь всикся болізней соврешеннаго духа". "Мораль Толстого, кака мораль, проникнута положительными идеалами, идеалами будущаго" (стр. 149). Въ этомъ состоить недосягаемое величіе графа Толстого, какъ моралиста.

Итакъ, по мивнію профессора Грота, моральное ученіе графа. Толстого есть христіанская правственнесть по преимуществу.

Такова сущность воззрёній проф. Грота на характерь и. внутреннее достоинство нравственнаго ученія гр. Толстого. Теперь "во имя правды и справедливости" мы спросимъ върно-ли это первоначальное впечатлёніе, производимое на серьезнаго мыслителя правственной философіей гр. Толстого? Неужели философія правственности гр. Толстого есть настоящая христіанская нравственность, уасняющая намъ божественную сущность христіанства, какъ религін Богочеловека, Христа-Спасителя міра? Неужели мораль гр. Толстого есть христіанская мораль по существу, по источнику происхождения и по задачамъ своего практическаго проявленія? Вытекаеть ли она "вполнъ" изъ настоящихъ началъ историческаго христіанства и въ такоиъ смысле представляетъ собою противоположность языческой (естественной или философской) морали? Неужели существо христіанскаго нравственнато идеала заключается въ тъхъ отрывочныхъ моральныхъ сентенціяхъ, которыя составляють сущность проповедуемаго гр. Толстымь "Новаго Евангелія?" Въ чемъ состоить сущность христіанской нравственности въ сравнении съ моральной философіей гр. Толстого? -Въ настоящемъ очеркъ мы не будемъ подробно и обстоятельно изследовать христіанской правственности; мы только просто изложимъ существенныя черты ея въ отношеніи различія ея отъ философской морали графа Толстого, чтобы видеть, какъ далекъ истиники свътъ химстіанства отъ власти тьмы и земли гр. Толстого. Для нашей ближайшей цели этого достаточно.

II.

Прежде всего ръшимъ вопросъ, въ чемъ состоитъ сущность христіанской нравственности и гдъ заключается глубочайшая основа и движущая сила ея?

Характеристическая особенность христіанской нравственности и христіанской этической системы заключается въ ея глубочайшей религозности. Христіанскій вравственный идеаль и нравственныя начала христіанства несомнівню проникнуты религіознымь значеніемь. Христіанская правотвенность всегда выступаеть предъ нами не какъ только философія нравственности (какъ напр. у Канта). Она не состоитъ только въ механической и формальной связи съ религіей (какъ у Сократа), и не ограничивается простымъ стремленіемъ только запечатлеть свои правила и законы религіозной санкціей (какъ въ явычествъ вообще). Она также не останавливается на убъждени, что всъ правственныя начала человіческого поведенія исходять изъ меобходимых (механических) законовъ и свойстъ природы, или божества (какъ учатъ философы пантеисты). Вмёстё съ этимъ она не есть просто житейская мудрость, высказанная въ формъ моральных правиль и предписаній, произвольно связанных в между собою (какъ это мы видимъ у Конфуція), и не практическая только мораль, всецьло основанная на началахъ практическаго разума, т. е. на субъективномъ самосознаніи и самопознаніи (какъ у Сократа, Канта и у гр. Толстого). Совершенно иное представляеть намъ христіанство. Евангельская нравственность идеть далбе всего этого. Она всецвло поноштся на религи. Первоначальнымъ источникомъ ея происхожденія есть сама религія, како живой, постоянный и сознательно-свободный союзь между личнымь и живымь Богомь и человъческою иравственною личностію. Интя такимь образомь божественный источникъ происхожденія, Евангельская нравственность является людямь, какь сопть съ неба. И это совнание божественнаго происхождения христіанской нравственности было исходной точкой и принципомъ историческаго движенія и развитія христіанскаго нравственнаго идеала въ сознаніи и жизни человічества. Здёсь мы не встрёчаемъ философскихъ доказательствъ и силлогизмовъ. Христіанская нравственность есть въчная проповыдь царства Божія, или царства небеснаго. Всю сущность этой проповеди можно выразить въ следующихъ немногихъ словахъ: "покайтеся и креститеся, ибо приблизилось царствіе небесное" (ср. Мо. 4, 17; Дъян. 2, 38)! Вотъ первоначальная и всегдаш-

няя форма Евангельской проповёди, возбуждающей правственное сознаніє виновности человіка предъ Богомъ, требующей двятельнаго исправленія нравственной жизни, и не допускающей никакихъ философскихъ аргументацій. Наща совість говорить намь, что мы гръщны предъ Богомъ; какъ гръщники мы осуждены и находимся подъ осуждениемъ Божимъ, терпимъ справедливое наказаніе за грёхъ, проявляющееся въ закон'в зла, существующаго въ міръ. Отсюда вытекаеть нравственное требованіе, что мы должны покаяться, обратиться къ истинъ жизни и возвратиться къ Богу, источнику всякаго блага, обновиться во Христъ, который принесъ Себя въ искупительную жертву, чтобы мы могли спастись отъ всякаго вла гръха, для въчной дичной живни въ Богъ. Вотъ какимъ простымъ и чрезвычайно возвышеннымъ явыкомъ говоритъ Евангельская нравственность. . Это указываетъ на неразрывную связь ся съ богооткровенной религіей. Ибо, здёсь всякое уклоненіе отъ нравственнаго идеала понимается, какъ отступничество от Бога, источника нравственной жизни, кака прыха, и всякая добродьтель есть возвращение къ Нему. Христіанская правственность такимъ образомъ есть не что иное, какъ духовное служение Богу, глубочаншая и всегдашняя предациость нашей свободной воли верховной воль Божіей. Она всегда неразлучни съ христіанским благочестіємь. Ибо личный и живой Богь есть начало и конець ея. "Въ христіанской этикъ, говорить профессоръ греческой словесности въ Эдинбургскомъ университетъ Д. Ст. Блэкки, Богъ не второстепенная фигура; Онъ не появляется туть лишь для одного освъщенія свыще; Онъ центральное соляце всей системы, освъщающее все ваше правственное существование и составляющее источникъ всякаго совершенства. Индивидуальныя добродътели христіанина суть только цвъть и плодъ живаго растенія, котораго корнемъ служить богословіе, а живительнымъ сономъ набожность, сообщающая и цвёту и плоду весь ихъ ароматъ и вкусъ. Христіанская добродетель также не мыслима безв благочестія, какъ Сократовская добродётель не мыслима безъ логики. Сократъ былъ, безъ сомивнія, замівчательно благочестивый человъкъ, но благочестивая добродътель Сократа была плодомъ его разума, добродътель же христіанина есть плодъ благочестія" 1). Итакъ, христівнская нравственность, по самому существу своему и по источнику происхожденія, религіозна. Она есть непосредственный отнрыскъ религіознаго корня. Непосредственная чистота и высота христівнской нравственности зажлючается въ божественной санкціи, которая придается ей христівнским благочестієм».

Подтвержденіе сказанному мы можемь найти въ новозавътномъ откровенномъ ученіи. Въ нагорной проповёди Христа-Спасителя, гдв во всей полнотв начертанъ идеалъ нравственной жизни христівнина, мы видимъ ясное указаніе на то, что только тотъ "войдеть въ царство небесное", кто "исполняеть волю Отца небеснаю" (Мо. 7, 21). Въ Апостольскихъ посланіяхъ ничто такъ часто не выставляется на видъ, какъ живой и постоянный союзь религіозной віры въ Бога и любви къ Нему, въ которой сосредоточивается положительный моменть христіанской нраветвенности. "Чистое и непорочное благочестие 2) предв Боюма и Отщома, по словамъ Апостола Іакова, есть то, чтобы призирать сироть и вдовт вт ихъ скорбях и хранить себя неоскверненным от міра (1, 27). Да и самыя названія религіи, болье употребительныя въ священномъ писаніи Новаго Завъта, какъ напр. "благочестие" (1 Тим. 2, 10; 3, 16; 4, 7-8; 2 Тим. 3, 5), "nyms жизни", "nyms cnaceнiя", "nyms Господень", (Iep. 21, 8; Дівян. 17, 17; II Петр. 2, 2),—указываютъ не на иное что, какъ только на необходимое и всегдашнее соприсутствіе нравственнаго элемента, или нравственнаго начала въ религіозномъ сознаніи и религіозной жизни христіанина. Указаніе на это мы также видимъ въ догматическомъ ученій древивинихъ Отцевъ церкви. Такъ напр. св. Инатій Богоносець, епископъ Антіохійской перкви († 107 г.), говоритъ въ своемъ посланіи къ Ефесянамъ (ІХ, 14): "впра есть путеводитель, любов-путь ко Богу". И действительно, религія, понимаемая въ общирномъ значении, заключаетъ въ себъ сумму высочайшихъ нравственныхъ убъжденій, которыми руководится

<sup>1)</sup> Четыре фазиса правственности: Сократь, Аристотель, христіанство и утидитаризмъ. М. Изд. 1878 г. стр. 147.

<sup>2)</sup> Ilo переводу Вульгаты—religio.

человъкъ во всей своей жизнь. Въ ней заключены его коренныя понятія о добръ, правдъ, справедливости и правствениомъ законъ, о всъхъ тъхъ высшихъ духовныхъ благахъ, бевъ которыхъ не мыслими ни развитіе правственное, ни самая правственная жизнь. Вся внёшняя дъятельность общества, политика, наука и искусство вездъ и во всъ времена были и будутъ только отраженіемъ свойствъ и духа этихъ верховныхъ принциповъ. Тъмъ болье такое чрезвычайно важное этическое значеніе религіи вполнъ можеть быть приложимо къ богооткровенной религіи Христа—Сиасителя. Ибо, она есть по преимуществу прелигія правственности", т. е. религія, расирывающая предъ нами всю глубину и въчность правственнаго идеала. "Самая характеристическая особенность кристіанства, говоритъ Блекки, и состоитъ именно въ томъ, что оно по самой сущности своей религія этическая").

Но утверждая, что христіанство есть по преимуществу этическая религія, мы далеки отъ мысли отождествлять христіанскую правственность съ религіей; ибо знаемъ, что христіанство безконечно больше, чёмъ нравственная только система 2), и что потому христівнская нравственность не составляеть всего существа христіанской религіи, всего беза исключенія содержанія христіанскаго Евангелія, хотя Евангеліе не имбетъ другой цъли, какъ возстановление правственнаго норидка жизни. Мы только утверждаемъ, что христіанская нравственность, какъ обусловленная резинозныме принципоме, получаеть религозный характеръ и всегда сохраняето этотъ именно характеръ въ которомъ состоитъ существенное отличіе ея отъ языческой (философской) морали 3). И, какъ идеальное выражение свободнаго повиновенія человіческой воли верховной волів Божіей. христіанская религіозная нравственность осуществляеть высшую и совершеннъйшую задачу правственности человъческой. Положительныя внушенія и въчныя требованія христівиской религіи, обнимающія всв силы человіческаго духа, сосредоточиваются

<sup>1)</sup> Цитован. сочиненіе, стр. 177.

<sup>2)</sup> Жизнь Інсуса Христа, соч. Ф. В Фарара (переводъ съ 30-го англ. изд. проф. Лопухина), Спб. 1887 г., глава 18, стр. 167.

<sup>3)</sup> Христіанская Апологетика проф. Н. Рождественскаго, ч. 1, стр. 150.

на постоянномъ стремлевін къ единенію съ Богомъ. Истинная же цыль христіанской нравственности заключается въ осуществленін идеальныхъ требованій нравственнаго закона или, иначе говоря, въ достижени возможно полнаго правственнаго совершенства. Но въ конечной цёли своихъ идеальныхъ стремленій христіанская нравственность совпадаеть съ религіей. Христіанскій идеаль правственности есть высочайшая святость и безконечное совершенство Бога (Лев. 11, 44; 1 Петр. 1, 15; Ме. 5, 48). И чрезъ такое взаимоотношение однако же нисколько не уничтожается отличие христіанской религін, какъ таковой, отъ христіанской правственности. Истинно-христіанская правственность никогда не сливается до безразличія съ религіей, даже и на самой высшей ступени своего развитія и совершенства, когда ничто относительное и условное не удовлетворяетъ человъческаго духа въ его въчныхъ нравственныхъ стремленіяхъ и онъ свободно поставляеть себя въ испосредственныя отношенія въ высочайшему и живому Первообразу всего истиню добраго и святаго, въ глубочайшемъ смиреніи преклоняется предъ Его безконечнымъ величіемъ и дівятельно стремится къ достиженію богоподобнаго нравственнаго совершенства. Ибо, чрезъ редигію христіанинъ возвышается до живаго и теснейшаго общенія съ личнымъ и живымъ Богомъ, въ нравственности же онъ проявляеть это общение чрезъ дъятельное и постоянное стремленіе на богоподобію. Чрезь религію христіанинъ дълается причастникомъ божественной силы, принимая въ сердце непосредственное воздъйствіе Божіе, въ нравственности же онъ осуществляеть божественный законо чревъ добровольное выполнение божественных заповыдей. Отсюда слёдуетъ, что истинос значение и внутрениее достоинство, или ценность нравственной деятельности въ христіанстве определяется только внутреннимъ расположениемъ, которое имъетъ свой корень и источникъ въ религозных в началахъ и истинахъ. Высокое достоинство нравственной жизни истиннаго христіанина обусловливается не простымъ выполнениемъ правственныха только обязанностей, но внутренними мотивами, которые побуждають его къ ихъ выполненію, и теми всеобщими и вечными стремленіями, ради которыхъ онв совершаются. Для

истиннаго христіанина не достаточно быть правственно безупречнымъ во всёхъ своихъ внёшнихъ отношеніяхъ, не достаточно быть богато надёленнымъ отъ природы всёми хорошнии качествами души, необходимыми для дёланія добра и правды. Это не можетъ удовлетворить высокаго и чистаго нравственнаго чувства христіанина. Чистота и высота христіанскаго правственнаго идеала и жизни основывается на религозномо поклоненіи единому истинному и живому Богу, Творцу и Спасителю міра. Такимъ образомъ въ христіанстве нравственность твердо (объективно) обосновывается на понятіи религіознаго союза между Богомъ и человёкомъ, въ которомъ (союзё) полагается единственный залогъ духовнаго спасенія человёческой личности.

Вследствіе указаннаго кореннаго свойства христіанской нравственности необходимой спутницей христіанскаго нравственнаго идеала является религіозная въра, какъ познаніе религіозно-созерцательныхъ истинъ божественнаго откровенія, уясняющихъ намъ сущность религіозной идеи и религіозной жизни. Она имъетъ глубочайшее и несомивниое этическое значеніе. Характеръ и свойство нравственнаго плода зависить отъ религіознаго корня, питающаго растеніе, отъ теологической почвы, на которой оно восходить и ростеть. Такъ и христіанское нравоученіе, и христіанская жизнь зиждутся на религіозной въръ. Ибо, христіанство учить, что безъ правильнаго развитія мысли (сознанія) о Богѣ немыслимо и правильное нравственное развитіе. Но вибств съ этимъ религіозная "вбра, какъ выраженіе совнательной личной религіозности, есть не просто убъждение въ томъ, что "Вого есть, и ищущимо Его воздаето" (Евр. 11, 6), и не просто упованіе, увъренная надежда на благость Божію, но она, по существу своему, есть также и послушаніе, или свободное самоподчиненіе человіческой воли Божественной. Въ въръ поэтому нравственный и религіозный элементы находятся въ первобытномъ единствв. Это въ особенности имветь значение въ христіанствв, которое, въ собственномъ смыслъ, есть религія правственная, т. е. такая, въ которой отношение зависимости къ Богу равнымъ образомъ есть

и глубочайшее отношеніе въ области свободы и сов'єсти" 1). Руководясь такою вёрою, христіанинъ всегда "сознаетъ себя, какъ твореніе Божіе (образъ Божій), вслідствіе чего и законъ своего собственнаго бытія прежде всего разсматриваеть, какъ законъ Божій, и своей высшей задачей признаетъ жизнь ва Боги" <sup>2</sup>). Только религіозная вёра открываеть христіанской совъсти свътъ въчной жизни, даетъ мужество мученикамъ, населяетъ пустыни, даетъ силу слабымъ, утвшение печальнымъ, ширъ смятеннымъ, несокрушимую твердость сомиввающимся. Такое важное значеніе религіозной віры сообщаеть христіанской правственности теономическій характерь. Вслідствіе этой именно непосредственной связи между религіозной (теологической) върой и христіанскою нравственностію и отдъльныя христіанскія доброд'втели (какъ напр. любовь къ ближнимъ, прощеніе обидь, смиреніе, терпініе) получають безконечную важность и достоинство. Ни одна "чисто-правственная" философская система не достигла такой высоты, на которую подняты христіанскія добродітели вліяніемъ именно религіозной въры и теологической почвы, на которыхъ онъ произрасли. Но здёсь не мёсто входить въ подробности прекраснаго образа истиннаго христіанина въ главныхъ и основныхъ добродетеляхъ, характеризующихъ его личность и представляющихъ интереснъйшее различие между христіанской и нехристіанской этикой и нравственностію.

То правда, что излишество религіознаго рвенія оказываеть вредныя послёдствія въ области нравственной жизни. Это особенно замётно во всёхъ тёхъ моральныхъ системахъ, которыя отличаются схоластическими тонкостями и богословски-конфессіональными хитросплетеніями. Здёсь мы можемъ видёть наклонность совершенно подчинить нравственный элементъ и нравственную жизнь религіозному началу, часто превратно понятому, и даже извращенному. Здёсь благотворный союзъ между христіанской этикой и требованіями религіи разрывается:

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Христіанское ученіе о нравственности, епископа Зеландскаго Г. Мартензена, СПБ. 1890 г. Т. І. § 5, стр. 16.

<sup>2)</sup> Ibid. § 4, стр. 9.

религія обособляется отъ нравственности и утрачиваеть свое значеніе, какъ правственное орудіе, которое должно поддерживать священный огонь въ сердцахъ своихъ исповъдниковъ, очищать страсти, облагораживать пебужденія, укрѣплять силы человъческаго духа на дъла добра и любви. Религіозность, въ которой вовсе исключается нравственный факторъ, выражается или въ неразумномъ фанатизмъ, или ведетъ къ болъзненному квіэтизму, бездіятельности, къ пагубной пассивности. А чрезмърная приивсь богословски-философскихъ возврвній создаетъ направленіе мысли, изв'єстное подъ именемъ вителлектуализма, или догматизма, который открываеть широкій просторь для нападеній на этическія начала христіанской религіи. Здёсь именно возникаетъ и непримиримая вражда между върою и разумомъ, о которой свидетельствуеть современное направление религізно-нравственной мысли. Злосчастнымъ же результатомъ интеллектуализма является и бользиенная реакція въ пользу нравственности безъ религіи, или отделенія церкви отъ государства, о чемъ часто говорятъ въ наше время. Но темъ не мене на основаніи только одного этого отнюдь нельзя сказать, что религія сама по себъ задерживаетъ правильное развитіе нравственныхъ понятій и жизни. Мы утверждаемъ, что нътъ опаснъе и фальшивъе понятія о религіи, будто она не клонится къ исправленію нравственнаго порядка жизни.

Итакъ, на основаніи всего сказаннаго досель, несостоятельность основнаго мотива нравственной философіи графа Толстого, по которому онъ все существо христіанской религіи сводить только къ моральной задачь и такимъ образомъ отождествляеть нравственность съ религіей, очевидна сама собою. Здысь именно заключается основная ложь (Πρῶτον ψεῦδος) моральной философіи графа Толстого.

## III.

Замѣчаніе о глубочайшемъ религіозномъ (теономическомъ) характерѣ христіанской нравственности приводить насъ къ другой весьма важной характеристической чертѣ христіанскаго идеала. Мы разумѣемъ здѣсь историческую основу, на которую опирается христіанская нравственность. Эта основа нравствен-

наго идеала заключается въ чудесной жизни Божественнаго Основателя христіанской религіи, или во святьйшемо лиць Іисуса Христа, какъ оно изображено въ каноническомъ Евангелін. Христіанство исторически стоить въ самой неразрывной связи съ божественною жизнію и божественным ученіемъ Інсуса Христа, какъ бы теперь о нихъ ни судили свътскіе писатели. Божественная жизнь и божественное учение Христа-Спасителя были предметомъ всеобщей веры христіанъ, были дишою христіанства. На нихъ всегда опирались Апостолы въ своей проповъди и миссіонерской дъятельности; въ нихъ заключается глубочайшій корень этической силы и чрезвычайной мощи всего христіанства, какъ религіи. Безъ религіозной въры въ божественную жизнь и божественное учение Христа не возможно было образоваться такому этико-религіозному обществу, какова была первенствующая христіанская церковь. Только этой върой достаточно объясняется вся плодотворность и живучесть христіанства въ нравственномъ сознаніи и жизни человъчества...

Мы сказали, что христіанская нравственность есть духовное служение Богу. Но о служении Богу такъ или иначе говорять и языческія религіи: оно предписывается и въ нихъ, какъ непремънный законъ редигіозной жизни. Въ отличіе же отъ языческихъ религій, христівнство говорить о личномо единеніи со Богомо во святьйшемо лиць Христа Спасителя. Глубочайшимъ основаніемъ единенія съ Богомъ въ христіанств служить Богочеловыческая личность Інсуса Христа. Во Христь мы видимъ внутреннее и нераздѣльное соединеніе Божества и человъчества, безъ измъненія или уничтоженія того и другаго. Здёсь намъ данъ разъ навсегда живой и абсолютный образъ единенія, къ которому предназначена человіческая природа, созданная по образу и подобію Божію. Въ Інсусь Христь явилось снисхождение всесовершеннаго Божества къ несовершенному человвчеству. Отсюда христіанская нравственность должна быть восхожденіемъ къ Божеству, воспріятіемъ и усвоеніемъ въ немощную человъческую природу божественной силы и божественной премудрости (1 Кор. 1,24), явленныхъ во Христъ и необходимыхъ для новой жизни, духовной и святой. "Іисуст

Христось, говорить св. Аванасій Великій, вочеловычился, дабы мы обожились. Итакъ христіанская нравственность покоится не на обоготвореніи человіка, какъ въ язычестві, а на вочеловіченіи Бога. Остановимся на уясненіи этого.

Для христіанской нравственности Інсусъ Христосъ имбеть не то только значеніе, что Онъ возвівстиль человічеству возвышенное правственное ученіе, но и то, что въ своей жизпи Онъ далъ для всего человъчества, на всъ времена, реальный идеаль правственнаго совершенства. "Христіанство, говоритъ знаменитый богословъ - моралистъ епископъ Мартензенъ, имфетъ свой опредъленный идеаль личности во Христь, въ томъ образцѣ, который оставилъ намъ Искупитель" 1). Поэтому христіанинъ призывается къ подражанію Христу (imitatio Christi), къ постоянному отображенію въ себъ свойствъ Его Богочеловвческой природы. Объ этомъ именно говорять Апостолы, когда требують отъ христіань, чтобы они имьли "ть же чувствованія, какія и во Христь Ійсусь" (Филип. 2, 5). "Тоть, кто говорить, что пребываеть во Іисусь Христь, должень поступать такт, какт Онт поступаеть", говорить Апостоль и Евангелисть Іоаннъ Богословъ (1 посл. 2, 6). Итакъ, сходство последователя Христова съ своимъ Учителемъ должно быть во внутреннемъ настроеніи, напр., въ мужествъ предъ врагами истины (1 Тим. 6, 12-13), въ долготерпвни во время страданій (1 Петр. 2, 21), въ любви къ ближнему (Еф. 5, 2; 1 Іоан. 3, 16), въ услужливости (Рим. 15, 3), въ смиреніи и послушаніи вол'в Отца небеснаго (Филип. 2, 5-8). Вотъ въ какомъ смыслѣ Інсусъ Христосъ есть образецъ нравственнаго добра и предметъ подражанія для христіанина. Поэтому справедливо говоритъ католическій богословъ Геттингеръ, что "нравственное христіанское ученіе не пустое мечтательное произведеніе фантазіи, разсыпающееся въ прахъ при внимательномъ изследованіи, не простая идеалогія или абстрактная мораль,но живое изображение Іисуся Христа, этого божественнаго образца и живаго нравственнаго идеала, который явился въ исторіи и сталь человъкомъ, который жиль чисто человъческою жизнію,



<sup>1)</sup> Ibid. § 71, стр. 252.

"будучи во всемъ намъ подобенъ кромп грпха",—и всякое нравственное величіе состоитъ только въ приближеніи къ этому конкретному чисто человъческому первообразу человъческой жизни, который при всей недоступной для насъ высотъ своей въ тоже время и вполнъ близокъ намъ" 1).

Но съ признаніемъ того, что Інсусъ Христосъ есть высочайшій нравственный образець, въ христіанств'я неразлучна въра въ то, что Онъ есть истинный Бого и Спаситель міра. Христіанство учить, что Інсусь Христось не простой только нравственный образецъ идеальнаго совершенства и жизки, но что Онъ есть нашъ Спаситель, въ которомъ "обитает вся полнота Божества тълесно" (Кол. 2, 9). И въ этомъ понятіи Его божественного достоинства, какъ Спасителя, заключается преимущественное значение Его для нравственной жизни христіанина. Какъ Спаситель, или Искупитель, Онъ есть неизсякающій, вічно-живой первоисточникь правственной жизни вірующихъ въ Его божественное достоинство и славу. "Если бы Христосъ быль только правственнымь образцомь и не быль бы Спасителемъ, говоритъ еп. Мартензенъ, Его явленіе служило бы только къ большему осужденію насъ, было бы только протива наса, а не за насъ. Оно, несомивнно, выставило бы намъ на видъ совершенное благо, даже воплощение нравственнаго закона въ мірѣ грѣха. Но для всякаго, кто въ этомъ об разцѣ не видитъ также и Спасителя, прощающаго и милующаго, Онъ является только обвинительнымъ свидетелемъ противъ людей вообще и противъ каждаго въ особенности. Только если мы въ нравственномъ образцъ въ одно и тоже время видимъ Спасителя, Онъ служитъ къ нашему утешению, и тогда по мёрё того, какъ сознаемъ собственную отчужденность отъ Него, мы чувствуемъ въ себъ болъе сильное влечение къ общенію съ Нимъ" 2). Вфра во Христа, какъ Бога-Искупителя, есть первоначальный и неистощимый родникъ всей христіанской жизни. Христіанская нравственность получаеть свою твор-

<sup>1)</sup> Апологія христіанства, ч. 1, стр. 277—278.

<sup>2)</sup> Христіанское ученіе о правственности, т. І. § 72, стр. 255—256. Christliche Ethik. t. І. р. 309.

ческую силу и истинную жизнь только изъ этого божественного источника въчной жизни и истиннаго свъта (Іоан. 1, 4), и безъ него не можетъ существовать. Какъ въ цъломъ своемъ направленіи, такъ и въ отдъльныхъ своихъ актахъ чисто-христіанская нравственная жизнь не знаетъ никакой другой конечной цъли, кромъ Христа-Спасителя, никакой другой задачи для человъка и человъчества, какъ живое и постоянное стремленіе къ единенію со Христомъ-Богомъ. Христіанская нравственность вся происходить от Христа-Спасителя, вся совершается ирезъ Христа и вся совершенствуется ради Христа.

Объ этомъ живомъ, постоянномъ и непосредственномъ взаимоотновиении христіанской нравственной жизни со Христомъ-Богомо очень ясно говорится въ новозаветномъ Евангельскомъ ученіи. Іисусъ Христосъ Самъ говоритъ о Себѣ народу и своимъ ученикамъ: "кто въруетъ въ Меня, у того, какъ сказано въ Писаніи, изъ чрева потекуть рыки воды живой (Іоан. 7, 38; ср. Ис. 12, 3; Іондь. 3, 18). "Я есмь хатов жизни; приходящій ко Мнъ не будетъ алкать, и върующій въ Меня не будетъ жаждать никогда" (Іоан. 6, 35). "Я есмь дверь: кто войдеть Мною, тоть спасется. и войдеть, и выйдеть, и пажить найдеть (Іоан. 10, 9). "Я есмь путь, истина и жизнь; никто не приходить къ Отцу, какт только чрезт Меня" (Іоан. 14, 6). "Я есмь лоза, а вы вътки; кто пребываеть во Мнь, и Я въ немь, тоть приносить мною плода; ибо безв Меня не можетс дълать ничего. Кто не пребудеть во Мнт, извергнется вонь, какь вытвы, и засохнеть: а такія вътви собирають и бросають въ огонь, и онь сгорають" (1оан. 15, 5-6). Согласно съ этими словами Господа учили и Апостолы: "никто не можетт положить другаго основанія, кромъ положеннаго, которое есть Іисуст Христост" (1 Кор. 3, 11), "и нътв ни въ комъ спасенія, ибо нътъ другаго имени подъ небомь, даннаго человикамь, которымь надлежало бы намь спастись" (Денн. 4, 11—12). Въ смысле истинной цели религіозно-правственной деятельности человека, его истиннаго блаженства, въ смысле первоисточника нравственнаго удовлетворенія, Іисусъ Христосъ называется нередко премудростію от Бога, нашимъ освящением и искуплением (какъ напр. 1 Кор. 1, 30). Ап. Павелъ многократно указываетъ на то, что духовный ростъ нравственной личности человъка зависить отъ божественной жизни Христа (Евр. 2, 18; Фил. 2, 13; 1, 21: Гал. 2, 20 и др.). Въ этомъ именно смысле онъ говоритъ, что чревъ Него мы сдълались наслъдниками царства Божія (Еф. 1, 14). Все это ясно указываеть на внутреннюю, нераздільную, двиствительную связь христіанской нравственной жизни съ божественною жизнію, явленною намъ во Христь, Богочеловъкь. И эта связь не умопредставляемая только, или идеальная, основанная на отвлеченномъ понятіи высочайщаго нравственнаго идеала въ святвищемъ лицъ Господа Інсуса Христа. Это не простая интунція, гдв, съ одной стороны, находится Богочеловъческая личность Інсуса Христа. какъ объектъ нравственнаго сознанія человіна, а съ другой - правственная человіческая личность, какъ субъектъ созерцающій и воспринимающій нравственный законъ идеальной жизни, выраженной во Христв. Неть; въ христіанств'в нравственная жизнь челов'вческой личности реально, существенно и, такъ сказать, отанически всегда соединяется съ божественною жизнію Христа-Спасителя, какъ вътвь дерева со стволомъ и корнемъ. И на этомъ именно взаимоотношении поконтся полное и глубокое развитіе нравственной свободы христіпиской совпети, которая, только при таконъ непремінномъ условін, можеть побуждать человіческую личность исполнять дтло Христа, дтло любой и добра.

Поэтому, христіанство "смотрить на Христа не только какъ на Законодателя и Основателя религіи, но скоръе какъ на самую религію, воплощенную въ Его божественной личности" 1). Отсюда и христіанская церковь есть не только Его царство, но Его толью, въ которомъ живетъ Его сердце и дъйствуетъ Его божественная кровь. Отсюда и быть нравственнымъ, т. е. святымъ, — это значитъ быть участникомъ таинственной жизни Его божественной личности, которая представляетъ собою безпредъльное соединеніе безусловной свободы воли и глубочайшаго смиренія и терпънія, въ которой готовность принести



З 1) Успокоеніе души человъка въ единенін съ Христовою церковію (чтеніе VIII взъ Вортстворта; перев. свящ. М. Воздвиженскаго), Правосл. Обозръніе, 1886 г. Демабрь, стр. 694.

себя въ жертву является необходимою принадлежностію человъческой природы. Отсюда то открывается чрезвычайная важность религозной выры въ божественную природу Інсуса Христа. Ибо, редигіозная візра въ Божество Христа составляеть первую ступень нравственной христіанской жизни, бевъ которой она не можеть начаться и развиваться. Но только она одна способна одушевить человъка тъмъ высокимъ и непрестаннымъ стремленіемъ къ истинной любви и величайшему благу, которое облегчаетъ величайшія трудности, услаждаетъ самыя горькія страданія, добровольные акты трудивишаго самоотверженія превращаеть въ ведикіе моменты духовнаго торжества и побъды истины и добра. Здъсь только люди черпаютъ бодрость для борьбы со зломе, крепость для добрыхъ навыковъ и подвиговъ, твердую надежду на то, что въ каждую трудную минуту жизни всеблагій Спаситель поддержить ихъ, зная, что силы человъческія сами по сеоъ недостаточны для полнаго осуществленія высокаго идеала христіанской нравственности. Только эта въра, возбуждая всъ силы воли и сердца, побуждаетъ христіанина "со страхомъ и трепетомъ" (Фил. 2, 12) совершать свое спасеніе, и успокоиваеть его въ лон'в любви Божіей. Она служить источникомь духовной радости (laetari in Deo), безъ которой не можеть быть истинно-христіанской жизни, и которая способна всегда возвести очи върующаго христіанина отъ земли ка небу и изъ глубины върующаго и обожающаго сердца воскликнуть ко Христу: "Господь мой и Бого мой" (Іоан. 20, 28). Значить, только при въръ въ Божество Христа христіанинъ можеть "творить истину" (Посеї»  $T \dot{\eta} \nu \dot{\alpha} \lambda \dot{\eta} \theta \varepsilon (\chi \nu)$ , какъ говоритъ Апостолъ и Евангелистъ Іоаннъ Богословъ, и чистота христіанской правственности всегда остается непоколебимою.

Итакъ, христіанская нравственность и нравственное міросозерцаніе христіанина неотдѣлимо отъ высочайшей божественной личности Христа—Спасителя. Поэтому, гдѣ отрицается божественное достоинство Христа, тамъ, безъ сомнѣнія, нѣтъ полноты истинно - христіанскаго идеала нравственной жизни, тамъ пагубное начало уничтоженіе нравственнаго міросозерцанія христіанства и чисто-христіанской жизни. А у графа Толстого именно мы и находимъ полнѣйшее отрицаніе божественной природы Христа. Коренной догмать всего историческаго христіанства о Божество Христа совершенно чуждъ нравственной философіи графа Толстого; злое и безпощадное отрицаніе этой истины есть существенная черта Толстовской морали. Гр. Толстой навываеть Інсуса Христа Наваретскимъ учителемъ мудрости, въ томъ самомъ смыслъ, въ какомъ еще языченкъ Лукіанъ называлъ Спасителя, говоря о Немъ. какъ о "распятомъ на крестъ софистъ" (то и изстоложите вхето завтом σοφιστήν). Въ этомъ отношении гр. Толстой напоминаетъ тъхъ мечтателей-моралистовъ, которые, не признавая Божества Інсуса Христа, называли Его то мистикомъ, то идеаломъ аскетизма, то величайшимъ филантропомъ, то мудрымъ Галилейскимъ учителемъ нравственности, то народнымъ представителемъ политическаго и богословскаго прогресса... Но вижстж съ отрицаніемъ божественности Інсуса Христа здёсь разрушается внутреннее существо, глубочайшій корень и божественный источникъ христіанской нравственности: она здёсь не можеть быть твиъ, чвиъ она должна быть по существу. Поэтому, тѣ моралисты, которые представляють Христа подъ образомъ простаго человъка, не обладаютъ истиннымъ ученіемъ нравственности христіанской. Они оскорбляють христіанскую совъсть и наносять существенный вредъ нравственному бытію человъчества; ибо, они отрицають во Христъ всъ спасительныя, божественныя средства и плодотворную возможность высочайшаго проявленія божественной любви и божественной истины, безъ которыхъ не можето жить человъчество. Они не знають, что истинно-нравственный, истинно - человъческій примфръ, оставленный намъ Христомъ, покоится на таинственной основь Божества въ Ело существъ, и теряетъ свою животворную силу, становится безжизненныме и блюдныме, когда онъ лишается этой основы. И гр. Толстой, совершенно отвергая религіозно-догматическую центральную истину христіанской вёры о божественномъ достоинстве ея Провозвестника, **уничтожаетъ** твердую, незыблемую, божественную основу, на которой покоится сущность христіанскаго нравственнаго ученія и жизни. Онъ хочеть найти живую воду безъ источника, добрый плодъ безъ дерева, дерево безъ кория, лучъ безъ солица. Отсюда то, между прочимъ, происходитъ то, что въ совокупности нравственныхъ понятій гр. Толстого есть много недоноворенного, что можетъ быть вполнѣ понятно только при религіозной вѣрѣ въ Божество Христа—Спасителя. Къ числу такихъ мѣстъ можно отнести слѣдующія выраженія, часто повторяющіяся у Толстого: "будьте совершенны, какъ Отецъ вашъ небесный", "царствіе Божіе внутрь васъ есть", "любите враговъ вашихъ, благотворите ненавидящимъ васъ". Таковъ туманный и безполезный для гр. Толстого афоризмъ о "волѣ Пославшаго насъ въ міръ".

Ужели же послѣ этого не видна широкая пробовна, огромная брешь въ нравственномъ ученіи гр. Толстого? Ужели же вмѣстѣ съ этимъ не видна несостоятельность раціоналистическаго, очень распространеннаго въ наше время, миѣнія, по которому можно отрицать Божество Іисуса Христа и все вообще догматическое ученіе христіанства и въ тоже время оставлять неприкосновенною христіанскую мораль? Вопреки категорическому утвержденію комментаторовъ нравственной философіи гр. Толстого, что Толстой "возвышенно и идеально понялъ и истолковалъ нравственное ученіе Христа", мы утверждаемъ, въ виду сказаннаго, что у Толстого поверхностное понятіе о христіанской правственности и малообдуманный анализъ ея глубочайшихъ основъ, сущности и происхожденія.

## IV.

Будучи этическою религіей, христіанство признаеть необходимость сверхъественнаю, т. е. божественнаю начала для нравственной жизни. Оно учить, что все вообще человъчество и каждый человъкъ въ отдъльности не иначе можеть начать и правильно развивать свою нравственную дъятельность, какъ при непосредственномъ воздъйствіи на нее божественнаго сверхъестественнаго начала, въ которомъ долженъ заключаться центръ нравственнаю развитія человъческаго рода. Въ христіанствъ нравственная человъческая личность развивается не самостоятельно, или самобытно, а въ должной зависимости отъ божественнаго начала, явленнаго намъ во Христъ—Искупителъ міра. Усвоить это начало, дать ему широкое развитіе и практическое приложеніе—вотъ что должно составлять жизненную задачу
и конечную чтоль правственной жизни христіанина, его спасеніе. Здёсь именно лежить основаніе, почему въ нравственномъ
ученіи христіанской религіи очень важное значеніе принадлежить ученію объ искупленіи, совершенномъ Христомъ, и
ученію о таинственномъ, благодатномъ общеніи человіка съ
Богомъ. Здёсь находится основаніе того, почему и ученіе о
гріхопаденіи проникаетъ все правственное міросозерцаніе христіанства и всю нравственную жизнь его. Въ этомъ же состоить и противоположность христіанскаго ученія мнінію гр.
Толстого, по которому нравственная жизнь можеть быть понятою и изъясненною только въ себть самой и изъ себя самой,
ловзъ всякой сверхъестественной окраски".

По ученію христіанскому, человъкъ сотворенъ свободнымъ. Свобода его обусловливалась всегдашнинь пребыванием во Боль. Источникъ нравственной жизни заключался въ повиновеніи воль Божіей и любви къ Творцу. Но человъкъ вышелъ изъ границъ послушанія божественному закону води Божіей, и потерялъ райское блаженство и въчную жизнь (Быт. 3, 22). Нравственный порядокъ жизни быль нарушенъ. Въ міръ вошель грых, разстроившій человіческую волю, возмутившій человъческую совъсть борьбой и нравственными страданіями, породившій скорби сердца и потемнініе ума. Человічество всегда сознавало свою виновность предъ Богомъ, ответственность за гръхъ. чувствовало нужду въ примиреніи съ Богомъ, но само по себъ не могло воскресить въ себъ утерянной божественной жизни. Поэтому, чтобы воскресить эту жизнь, разрушить рабство гръха, поднять свободу безъ принужденія, Бог привходить, посредствуеть благодатію Своего помилованія и помощію Святаго Луха. Сима божественния жизнь приходить въ міръ, открывается намъ во Христъ-Спасителъ (1 Іоан. 1, 2; Кол. 3, 4). Інсусъ Христосъ явился въ міръ, какъ Боючеловъкъ, Искупитель, падшиго человычества, какъ умилостивительная жертва за гръхи всъхъ людей. И теперь человъку дана полная возможность снова жить вт Богь и ст Богомт, быть Его живымъ храмомъ (1 Кор. 6, 19), и чрезъ то вычно блаженстовать. Такое возвращение утерянной божественной жизни, а также и самое "хождение въ обновленной жизни" (Рим. 6, 4), заключающейся въ любви къ Богу, умерщвляющей мучительное самолюбіе и приводящей къ самоотреченію, называется въ Священновъ Писанів "спасеніемь" (Евр. 6, 9), или "новымь твореніемъ" (II Кор. 5, 17). Спасеніе, или истинно-нравственное совершенство достигается христіаниномъ по мфрф того, какъ въ немъ воплощается новая, божественная жизнь, явленная намъ во Христъ, ведущая его къ правственному просвътленію и соединенной съ нимъ духовной радости. Въ этомъ сиыслъ въ Священномъ Писаніи Новаго Завъта, гдъ идетъ рвчь о борьбв добра и зла, какъ двухъ взаимно-исключающихъ началъ нравственной жизни христіанина, говорится о содъваніи (совершеніи) нашего спасенія (какъ напр. Филип. 2, 12), о возрастаніи нашемь во спасеніе (какъ напр. 1 Петр. 2, 2), о спасеніи, дойствующем во насо (какъ напр. ІІ Кор. 1, 6); а христіане, стремящіеся къ созиданію въ себ'в божественной жизни, называются спасаемыми (1 Кор. 1, 18) и спасающимися (Дівян. 2, 47); всецівло же обновленные во Христів называются спасенными (Рим. 8, 24; Еф. 2, 5). При этомъ нужно всегда помнить, что христіанское понятіе о спасенін не ограничивается предълами только земной жизни; ибо христівнское спасеніе имфетъ свою истинную цфль от опчности, которая откроется въ царствъ въчнаго блаженства и славы, въ "жизни будущаго въка" (ср. Филип. 3, 20; Апок. 20, 21; эсхатологическое значение идеи спасения).

Итакъ, по ученію христіанскому, имль и задача жизни заключается въ списеніи души от грта и слъдовательно вичном блаженстви въ Боги. Усвоеніе божественной жизни есть источникъ въчной жизни нравственной личности здъсь на землъ и въ въчности; оно есть глубочайшее основаніе познанія истины христіанской жизни. И только съ точки зрънія религіозной идеи спасенія мы можемъ върно понять нравственное значеніе примъра Христа, и примъръ Христа получаетъ свое долженое значеніе для насъ. Внъ же идеи спасенія выступаетъ предъ нами одностороннее представленіе о Христъ, какъ идеальномъ только образцъ нравственнаго совершенства, а значеніе Его, какъ Спасителя, остается въ сторонъ, является въ тъни, если только прямо не отрицается. Здъсь для примъра можно указать на мистиковъ разнаго рода и вида. Хотя Христосъ у нихъ и считается Богочеловъкомъ, но Онъ не Искупитель, примиряющій насъ съ Богомъ. Онъ только нравственный образецъ мистическаго единенія съ Богомъ, великій примъръ созерцанія и молитвы, любви къ людямъ, терпънія въ страданіяхъ, умиранія для гръха. У мистиковъ отсутствуетъ сознаніе виновности человъка предъ Богомъ, сознаніе отвътственности и заслуженнаго наказанія и осужденія, которыя мы навлекли на себя гръхами; они, поэтому, не думаютъ о необходимости для себя и для міра достигать примиренія съ Богомъ. Они не видятъ въ крестъ и страданіяхъ Христа той великой жертвы, принесенной ради прощенія гръховъ, которую мы прежде всего должны усвоить себъ въ выръ. чтобы могли помышлять объ уподобленіи Христу...

Такъ воля Божія, какъ опредъленіе безконечнаго милосердія Божія, искупляющаго человъческую душу отъ гръха, существенно составляеть сверхъестественный и божественный моменто правственной жизни человъка. Это посредство воли Божіей въ діль спасенія людей дібиствительно представляеть полное основание сверхъестественнаго божественнаго порядка, присущаго христіанству, какъ религіи Богочеловъка-Христа. И такъ какъ дело христіанскаго Евангелія возстановить и выполнить въ человъчествъ первоначальный творческій планъ о спасеніи человъка во Христъ, то поэтому ученіе о спасеніи составляеть существо содержанія Евангелія Христова (Лук. 3, •6; Іоан. 4, 22; Дъян. 13, 26; Евр. 6, 9). Евангеліе на каждой почти страницъ прежде всего говоритъ именно о "трансцендентной задачь искупленія души отъ гръха", что отрицаетъ гр. Толстой вийсти съ идеей грихопаденія. И можеть ли быть Евангеліе отдівлено отъ дівла божественнаго порядка, явленнаго во спасеніи души человька от гръха? Уничтожить діло божественной любви и милосердія, открытое въ спасеніи во Христь, это значить уничтожить Евангеліе въ собственномъ смыслів этого слова, это значить отъ Евангелія оставить только "пустое имя", что именно мы и видимъ у гр. Толстого. Толстому наше Евангеліе, говорящее о возрожденіи человіческой жизни во Христь—Спаситель, кажется безуміемь. Но предъ нами историческій факть: религіозная истина спасенія во Христь вивсть съ идей грьхопаденія всегда лежала въ основь всего христіанства, нераздъльна была съ христіанской върой и нравственностію. Поэтому, принимать ли ее, или отрицать ее, прежде всего надобно принять ее такою, какова она есть и чъмъ она хочеть быть. Эта истина сама по себъ ясна, и тъ, кто ее отрицаеть, очень хорошо знають, чего они не хотять допустить.

Изъ сказаннаго доселъ о важности религіозной идеи спасенія слідуеть еще, что ученіе о грыхть и зль есть одинь изъ существенныхъ пунктовъ христіанскаго нравоученія, безъ котораго не можетъ быть уяснена сущность христіанской правственности. По ученію христіанскому, грфхъ не есть только безуміе или несовершенство человіческой нравственной природы, происходящее вслёдствіе его ограниченности, но есть прежде всего ослушаніе воли Божіей, неповиновеніе, преступленіе, возмущеніе, изм'вна. Отсюда вытекаеть христіанское уб'яжденіе въ чрезвычайной преступности грвха и чрезвычайной бъдственности гръшника. Въ откровенномъ учении гръхъ является крайнимъ преступленіемъ, за которое надъ встив міромъ тягот ветъ справедливое проклятіе Божіе. Грішники чрезъ гріхъ уграчиваютъ свое божественное и истинно-человъческое достоинство и падають такъ низко, что нужно новое рожденіе, чтобы очиститься отъ гръховности и возстановить права, принадлежащія имъ, какъ дътяма Божіима. Отсюда происходитъ ръзкое противоположение плоти (т. е. животной жизни) духу (т. е. божественному началу и разумному сознанію въ человъкъ), что мы особенно видимъ въ посланіяхъ Апостоловъ (Рим. VII гл., VIII гл.; 1 Петр. 4, 3-4). Отсюда нравственная обязанность очищенія отъ гръховъ, неустранимая нравственная потребность возрожденія, или новаго творенія падшей души. "Христіанство учить, говорить еп. Мертензень, что мы нуждаемся въ новомъ рожденіи не только для полученія прощенія грібховъ по благодати и быть оправданными предъ Богомъ, но и для того, какъ говорить Апостоль, чтобы "содплаться причастниками божественнаю естества" (ІІ Петр. 1, 4), которое одно только есть благо, потому что "никто не блага, кака только одина Вога"

(Мр. 10, 18), и что мы чрезъ это только получаемъ и самую возможность начать истично нравственную жизнь или, какъ называетъ ее христіанство, жизнь въ святостич 1). Отсюда же слъдуетъ, что сознаніе гръховности въ христіанствъ есть необходимое условіе нравственнаго возрожденія. Какъ въ умственной жизни сознаніе своего невъжества есть исходный пунктъ истиннаго знанія, такъ и въ нравственной области сознаніе гръха есть начало обновленія. Такимъ то образомъ религіозная идея спасенія уясняетъ намъ совершенно вопросъ о гръхъ и злъ. А этотъ вопросъ есть центральный вопросъ христіанской этики, вопросъ о нашей нравственности, объ ея основахъ, источникахъ и руководительныхъ началахъ. Отъ ръшенія этого вопроса зависятъ правила нашей жизни и дъятельности во всъхъ отношеніяхъ, опредъленіе идеаловъ и высочайшаго блага, какъ цъли и задачи нравственной дъятельности.

Значить, отрицая грехопаденіе, какь историческій факть и догматическую истину, гр. Толстой не признаетъ въ христіанскомъ смыслъ сущности гръха, освобождение отъ котораго есть залогъ духовнаго спасенія человіка. Воть почему онъ утверждаеть раціоналистическую мысль, что нравственная жизнь человъка очень легко можетъ быть понята во себы самой и изо себя самой. Вотъ почему онъ вфрить въ полную возможность для человъка стать нравственно совершеннымъ независимо отъ всякихъ религіозныхъ началъ и религіозныхъ нормъ, которыя онъ называетъ "онъшними". Отвергая всякую догматику (философскую, научную и религіозную), гр. Толстой даже и не задается ръшеніемъ вопроса, нельзя ли въ христіанскомъ ученіи о грехопадении и спасении человека открыть глубокаго философскаго смысля помимо религозно-догматическаго. "Онъ прямо его отвергаетъ, говоритъ проф. Гротъ, какъ отжившій предразсудокъ, или. точне говоря, его обходитъ, считаетъ его совершенно безполезнымъ для обоснованія христіанской (?) морали" (стр. 150). Итакъ, вопросъ о сущности и происхожденіи вла, а также вопросъ о томъ, какими путями человъкъ дол-

<sup>1)</sup> Цит. соч. I т. § 7, стр. 25.

жень достигать личнаго спасенія оть вла, от каких причинз зависить спасеніе и для какой прым оно совершается, у Толстого не затрогивается надлежащимъ образомъ. Онъ не понимаетъ существенной важности положительного решенія этихъ вопросовъ для полнаго повнанія и правильнаго развитія нравственной жизни человъка, почему онъ и оставляетъ ихъ открытыми чрезъ грубое отридание религиозныхъ основъ ихъ, какъ онъ даны въ христіанствъ. И эта странность въ моральномъ чченін Толстого говорить о недостаткь правственной серьезности, стремящейся положительным образомъ познать глубочайшія причины кореннаго зла и гръха, господствующихъ въ міръ. Если гр. Толстой "всецъло принимаетъ нравственное ученіе христіанства", то сиъ долженъ признать и христіанское ученіе о грахопаденіи и искупленіи, которое ведеть къ ученію о необходимости божественнаго начала въ нравственной жизни христіанина. А иначе онъ отрываетъ христіанскую нравственную личность отъ почвы, на которой она выросла, отъ почвы божественной жизни, явленной во Христъ.

Здёсь мы должны сказать еще нёсколько словь о нравственномъ значеніи христіанскаю очищенія, понятіе о которомъ въсистем христіанства тёсно связано съ понятіемъ о грёхё и спасеніи отъ него.

Христіанское очищеніе есть необходимый элементь нравственной жизни. Оно основывается на психологической и религіозной потребности пріобщенія къ высочайшей духовной жизни от Боль чрезт творческое дъйствіе Святаю Духа. Оно, поэтому, есть коренное стремленіе человѣческаго духа, неудовлетвореннаго потребностями чувственной природы, соединиться съ божественнымъ источникомъ жизни. Нравственное значеніе очищенія (хадарок) отъ природной или пріобрѣтенной нечистоты и сознаніе его необходимости было свойственно и язычеству. Это видно изъ языческихъ мистерій и указано у философовъ Платона и Плотина. Въ христіанствъ такое значеніе очищенія, какъ внутренняго и необходимаго фактора правственной жизни, выражается въ ученіи о таинственном общеніи человъка ст Богомъ.

Истинно-христіанская нравственная жизнь не возможна безъ религіозно-мистическаго живаго отношенія къ божественной жизни. Истинное понятіе христіанскаго мистицизма есть религіозно-нравственное понятіе внутренняго взаимообщенія между божественною жизнію и нравственною свободою человѣка, при которомъ человѣкъ не только ищетъ Бога въ природѣ, но и самъ становится святилищемъ Божіимъ, или храмомъ Божіимъ. Главнѣйшіе способы этого внутренняго Богообщенія суть христіанская молитва и христіанскія таинства.

"Сущность молитвы заключается въ действительномъ и живомъ усвоении Бога и божественной полноты жизни" 1). Насколько христіанская молитва, какъ постоянное настроеніе души, есть самопреданіе личной воли вол' божественной, она есть жертвоприношение. При этомъ христіанская молитва есть молитва къ Богу, Отпу небесному, чрез Христа-Бога. О христівнской молитев блаж. Августина говорить такъ: "мы молимся Ему, чрезт Него, вт Нема". Всявдствіе такого важнаго вначенія молитва, безъ сомнівнія, служить однимь изъ главнівішихъ условій, необходимыхъ для развитія таинственнаго и непосредственнаго общенія человіческой души съ Богомъ. Поэтому, тамъ, гдъ смолкаетъ голосъ молитвы, высыхаютъ также и внутренніе источники божественной жизни; тамъ тускиветъ образъ личнаго Бога и даже совсемъ исчезаетъ, какъ у гр. Толстого, превратившаго личнаго Бога въ какое-то непонятное безличное разумение жизни, отрекшагося отъ Христа-Бога н чрезъ то изгнавшаго необходимость христіанской молитвы нвъ системы своей морали. Какъ же после этого можно говорить, что Толстой "върить даже въ молитву" (с. 145), когда у него Богъ-безличное существо, не имфющее уха, чтобы слышать?!.

Христіанскія таинства суть болье возвышенныя и действенныя средства усвоенія божественной жизни, чемъ одна можитва. Нравственное значеніе и действіе богоустановленных христіанских таинствъ совершенно соответствуеть естествен-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Еп. Мартензенъ, цит. соч. I т. § 82, стр. 283.

ному свободному стремленію человіческаго духа къ постоянному союзу съ Богомъ, источникомъ всякаго бытія и жизни. И всв почти естественныя религіи имвють мистеріи. Но языческія священнодійствія, даже въ дучшемъ своемъ виді, были произвольны и мечтательны; они были естественнымъ результатомъ темныхъ исканій живаго Бога, выраженныхъ въ мноб и сумволь. Христіанскія же таниства основаны на заповъди Христа и внутренно, неразрывно связаны съ историческими фактами Его жизни и Его божественным учением. Въ этоиъ именно и заключается ихъ чрезвычайно важное значение во всъхъ актахъ религіозно-правственной жизни христіанина. Они суть сверхъестественныя средства, чрезъ которыя творческая сила Христова, или благодать вселяется въ насъ и соединяеть нату духовную жизнь съ божественною жизнію. Въ таинствахъ мы получаемъ животворное воздействие на насъ божественной любви, которая руководить нами и преобразуеть насъ, конечно, подъ условіемъ нашего искренняго желанія отдаться ея святому водительству. Люди, върующіе во Христа, какъ Бога-Спасителя, съ благодарностію и благоговініемъ принимають всі христіанскія таинства, учрежденныя Имъ для нашего нравственнаго обновленія.

Здёсь не мёсто входить въ подробное раскрытіе практическихъ слёдствій освящающей и очищающей силы христіанскихъ таинствъ. Мы только замётимъ, что христіанское ученіе о таинствахъ стоитъ въ тёсной связи съ христіанскимъ понятіемъ о грыхъ, какъ объ оскверненіи и измёнь. Намъ уже извёстно, что, по ученію христіанскому, грёхъ не заблужденіе, которое устраняется, какъ думаетъ гр. Толстой, путемъ разумнаго размышленія. Онъ есть оскверненіе, которое должно быть омыто. Вина, въ которой полагается сущность грёха, должна быть заглаждена покаяніемъ и прочими таинствами. Падшій человёкъ долженъ молиться о прощеніи и оправданіи, и только божественная благость и любовь могутъ возродить и возстановить падшаго.

И дъйствительно, благодать Христова, дъйствующая въ таинствахъ, направляется именно къ тому, чтобы уничтожить

на земль корень, или источникь бъдствій и духовныхь страданій человіка, прихо, чрезо искупленіе 1). "Благодать, какъ взаимодъйствіе любви и правды Божіей въ отношенія къ падшему человъку, можно сказать поэтому, есть сущность, душа божественнаго откровенія и всего домостроительства спасенія, точно также, какъ любовь и правда составляють свойства Божія относительно разумно-свободных существъ вообще" 2). "Бого облагодатствовало наст во Возгобленномо, говорить Апостоль Павель, вт Котором мы импемь искупление Кровио Его, прощение гръховъ, по богатству благодати Его, каковую Онъ въ преизбытки дароваль намь во всякой премудрости и разумини, открывь намь (въ Немъ) тайну Своей воли по Своему благоволенію. которое Онг прежде положилг вт Немт вт устроение полноты оремент, дабы все небесное и земное соединить подт главою Христомт" (Еф. 1, 6—10). Такимъ образомъ во Христь "явилась благодать Божія, спасительная для всых в человыково (Тит. 2, 11; 3, 4; ср. Іоан. 1, 17), —благодать, какъ наивысшее проявление божественной любви и правды въ отношеніи къ падшимъ людямъ, открывшее имъ возможность свободнаго возстанія къ истиннодоброй и блаженной жизни. Благодать Божів во Христь есть, поэтому, "благодать (Самаго) Господа нашего Іисуса Христа" (11 Кор. 8, 9), или: Самъ Христосъ и есть эта благодать, нли очистилище наше 3). Здёсь то лежить основание, по которому "викто не можетъ подражать примъру Христа, какъ Спасителя, не будучи Его спасительною благодатью снабженъ способностью и силою следовать Его примеру" 4).

Апостоль Павель въ первомъ посланіи къ Кориноянамъ говорить: "душевный человткь не принимаеть того, что от Духа Божія, потому что от почитаеть это безумість, и не

<sup>1)</sup> Ср. Православно—христіанское ученіе о нравственности, протопресв. Янишева, М. 1887 г. ч. II, § 52, стр. 238.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 239.

<sup>3)</sup> ідастірног. Рим. 3, 25; въ переводь Св. Сунода: "жертва умилостивленія".

<sup>4)</sup> Еп. Мартензонъ, цит. соч. 1 т. § 72. стр. 255.

можеть разумьть, потому что о семь надобно судить духовной (2, 14). Поэтому то и гр. Толстой, какъ "душеный человъка", совершенно отрицаетъ христіанскія таинства и благодать Божію, дъйствующую въ нихъ, и не придаетъ имъ никакого значенія въ области нравственной жизни христіанина. Но послъ этого мы не знаемъ, въ какое "таинственное посредство въчнаго существа между душами людей живущихъ" въритъ гр. Толстой (с. 145). Ибо, въ христіанствъ нътъ иного "таинственнаго посредства" между Богомъ и душою человъка, кромъ христіанскихъ таинствъ. Но гдъ нътъ дъйствія спасительной божественной благодати на человъка и подчиненія ей самаго человъка, тамъ нътъ ни спасенія, ни Спасителя, ни истинной христіанской нравственности 1), тамъ не можеть быть и истинно-христіанскаго нравоученія.

## V.

Если въ заключение настоящихъ замъчаний мы обратимъ внимание на корень основныхъ заблуждений гр. Толстого, то прийдемъ къ мысли, что ошибки Толстого, вопреки мнънию проф. Грота, заключаются и ез морали.

Итакъ, гдѣ же корень всѣхъ заблужденій гр. Толстого? Въ его раціонализмъ. Толстой полагаетъ всеобщій критерій, необходимый для прочной установки нравственнаго міросозерцанія и жизни, вз практическом разумъ, или вз свидътельствъ человъческаго правственнаго сознанія. Практическій разумъ, по нему, есть первоисточникъ познанія истины жизни. Гр. Толстой, поэтому, какъ говоритъ и самъ проф. Гротъ, есть "раціоналистъ, ищущій въ разумѣ послѣдняго критерія истины" жизни. Онъ есть "моралиств сз раціональной подкладкой" (с. 141). Отсюда само собою становится понятнымъ, что Толстой, въ принципъ, долженъ отвергать всякое значеніе чудесъ и таинствъ, о которыхъ такъ ясно говоритъ намъ каноническое Евангеліе. Онъ,



<sup>1)</sup> Ср. прот. Янышевъ, цит. соч. ч. 2. § 43, стр. 196.

какъ говоритъ Гротъ, "надъ чудомъ и таинствомъ смѣется... во . имя чуда (?) абсолютнаго торжества любви и истины" (Sic!). Отсюда то происходить, что онь прямо отвергаеть и исключаеть изъ своей морали догматическія истины о первобытномъ добромъ и блаженномъ состояніи человіка въ раю, о гріховности и испорченности человъческой природы, которая явилась потомъ вследствіе уклоненія свободы человека отъ закона божественной жизни, о возвращении человъка къ первозданной своей чистотъ и праведности въ новомъ и измененномъ искупительною деятельностію Христа видь, о личномъ безсмертіи души человька и въчномъ блаженствъ въ Богъ, о воскресении Христа и воскресеній мертвыхь, --- о чемь христіанская въра учить съ полнотою и исностію, которыя не оставляють никакихь сомнівній. Эти истины онъ отвергаетъ, потому что онъ ему "не нравятся", по его собственному признанію. И это отрицаніе не-слідствіе "невольнаго заблужденія этого мыслителя" (какъ полагаетъ проф. Гротъ, стр. 149), а вполнъ совнательно высказанное убложденіе. Всявдствіе же своего раціонализма гр. Толстой не придаеть никакого значенія вопросу о теоретической истинности религіозныхъ візрованій и правственныхъ ученій и чрезъ то устраняеть неоспоримую важность вопроса о метафизическихъ и религіозныхъ основахъ христіанской нравственности. Это вивств съ темъ служить вернымъ выражениемъ его теоретическаго скептицизма, разрушающаго цёлость и единство истиннохристіанской нравственной жизни и ученія. Такимъ образомъ мы видимъ, что исходный пунктъ морали гр. Толстого основывается на раціонализм' и религіозномъ скептициям', а не на положительной религіозной вірв въ божественный источникъ происхожденія нравственности, какъ учить историческое христіанство. Гр. Толстой не можеть обосновать своей морали на волъ личного и живаго Бога, хотя и говоритъ о какой то непонятной "волъ Пославшаго насъ въ міръ". Ибо, гр. Толстой "не върить въ возможность познанія истины бытія, законовъ міра, природы Бога" (стр. 151). Въ силу этого ужасильйшаго сомнёнія въ возможности достовёрнаго познанія бытія и жизни Божіей, гр. Толстой ничего не знаеть объ откровенін личнаю Бога въ исторів міра и человіческаго рода, и утверждаеть ложность религіозной вёры въ личное взанмоотношеніе между Богомъ и человіномъ. Такой религіозный анностициямь гр. Толстого превращаеть и мораль его въ совокупность безжизненныхъ, оторванныхъ отъ своей почвы, риторическихъ правственныхъ формулъ и пустыхъ софизмовъ, которые онъ старается обосновать, вмисто ивторитета божественнаго откровенія, на шаткомъ авторитет нравственнаго сознанія естественнаго человъчества. Ибо, для гр. Толстого не существуеть никакого другаго основанія (критерія) для оцвики морали, кромъ "откровенія", заключающагося въ мысляхъ мудрецовь и законодателей естественнаго человечества. Поэтому, и Христосъ у него одинъ изъ мудрецовъ, хотя и величайний. "геніальный", но не Богочеловікь, дающій успокоеніе мутящейся совъсти. Інсусъ Христосъ съ Его нравственнымъ ученіемъ для Толстого, полагающаго сущностью и основою всей жизни пантеистическое безличное "разумное" начало, есть такое же проявленіе этого послёдняго въ его индивидуальномъ разумѣ, какъ Будда, Конфуцій и другіе мудрецы съ ихъ моральными ученіями 1). Въ этомъ віроятно и заключается причина, почему гр. Толстой придаетъ авторитету Христа всетаки некоторый высшій мистическій смысль въ исторіи нравственнаго совнанія человічества" (стр. 151). Съ этой точки зрвнія становится вполнв понятнымъ, когда гр. Толстой говорить, что "христіанское ученіе, како и языческое, ведеть людей къ истинъ и добру; а такъ какъ истина и добро всегда одни, то и путь къ никъ должено быть одино, и первые шаги на этомъ пути неизбъжно должны быть одни и тт же како для христіанина, такт и для яжиника" 2). Такимъ образомъ здёсь гр. Толстой отождествляетъ существо стремленія къ истинъ и добру въ христіанствъ и язычествъ, признаетъ, что идея ирав-

<sup>1)</sup> Ср. Любовь въ людямъ въ ученін графа Л. Толстого и его руководителей, проф. А. Гусевъ, Казань, 1892 г. стр. 38.

<sup>2)</sup> Первая ступень, Вопросы философів и психологіи, книга XIII за 1892 г., стр. 112.

ственнаго совершенства здесь и тамъ неизбежно одна и таже, а также одић и тв же путь къ нему и первая ступень на этомъ пути. Но, очевидно, здёсь им имфемъ дёло съ превратнымъ пониманіемъ взаимнаго отношенія между христіанскою нравственностію и естественно-философскою, или языческою. И въ самомъ дъль, хотя стремление къ нравственному совершенству, т. е. къ истинъ и добру, свойственно язычеству, какъ и христіанству, однако между язычествомъ и христіанствомъ существуетъ коренное и глубочайшее различіе въ отношеніи источниковъ происхожденія и путей нравственной жизни. По языческому ученію, достиженіе добродітели возможно и совернается самостоятельно, подъ руководствомъ непосредственнаго личнаго правственнаго самосознанія и самопознанія, неозаренмых божественным откровением. Въ христіанств же нравственная жизнь покоится на озаренномо откровениемо нравственномъ сознанів и стремленіи къ божественному идеалу, явленному во Христъ, и ен первин ступень, какъ уже было вамвчено нами, заключается въ религіозной върв въ Божество Інсуса Христа. Въ этомъ именно различіи лежить основаніе, почему языческая (естественная) добродитель "не содъйствуеть ко спасенію" 1), въ которое, къ слову сказать, гр. Толстой не върить. Но, понимая правственность на основании свидътельства не собственнаго правственнаго сознанія только, но и божественнаго откровенія, или, точніве сказать, хотя и на основаніи собственнаго нравственнаго сознанія, но просв'ященнаго божественнымъ откровеніемъ, христіанство понимаетъ ее уже не съ естественной, собственно-человъческой точки зрвнія, а съ откровенной, релинозной, божественной и, такъ какъ содержаніе этого откровенія имфеть характерь догматическихъ нстинъ, съ догматической. Только съ такой точки зрвнія, съ точки зрвнія откровенія, вліяющаго на наше правственное самосознание и притомъ понимаемаго по руководству всеменской церкви, можно говорить о нравственности христіанской <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Грамота Восточнихъ Патріарховъ, чл. 14.

<sup>2)</sup> Прот. Янышевъ, цит. соч. § 43, стр. 195-196.

Если теперь мы поставимъ вопросъ: усвоилъ ли гр. Толстой истинно-христіанское ученіе о нравственности, или христіанское ли ученіе въ его истинно-нравственномъ значеніи изложено въ его морали, то "во имя правды и справедливости", очевидно, должны сказать: отнюдь нёть. Между истиню-христіанскою нравственностію и философскою моралью гр. Толстого, какъ видно изъ сказаннаго досель, ньть тождества, а, напротивь, существуетъ различіе, доходящее до противоположности. Правда, въ морали гр. Толстого мы встречаемъ отдельныя и частныя христіанскія добродітели (самоотреченіе, любовь, состраданіе, терпівніе). Но всі эти добродітели не иміють органической связи съ божественною личностію Христа. Будучи раціоналистомъ, гр. Толстой, подобно древне-языческимъ мудрецамъ, не знаетъ Христа, какъ Бога-Искупителя. Онъ "не хочетъ" (Мв. 23, 37) "пость плоти Сына человпческаго и пить крови Его" (Іоан. 6, 53), не имфетъ желанія соединиться съ Нимъ въ единствъ жизни. Поэтому и добродътели гр. Толстого должны быть названы только отраженіями и тенями, разсыпанными цв тами, которые будучи оторваны отъ своего корня, не имъютъ въ себъ жизненной силы, и скоро увядаютъ. Ибо, Інсусь Христось сказаль: "безт Меня не можете дылать ничего" (Іоан. 15, 5). "Соединяющійся ст І'осподомт есть одинт духь сь Господомь" (1 Кор. 6, 17). Здёсь намъ невольно припоминается и древнее изреченіе, высказанное однимъ поэтомъ (Петрарка), которое гласитъ: "презрѣнная вещь человъкъ, если онъ не возвысится надъ человъческимъ"...

Гр. Толстой принадлежить въ числу современныхъ проповъдниковъ раціональной морали, которые заимствовали нѣчто иза закваски христіанства; но имъ не достаетъ еще жемчужины, т. е. въры ва Божество Іисуса Христа. Отсюда и мораль Толстого имъетъ только образа христіанской нравственности, сила же ея отверглась. Все мудрое въ моральномъ ученіи графа Толстого взято изъ Евангелія, и освъщается свътомъ религіи Христа, общехристіанскую въру въ Божество котораго онъ такъ зло и безпощадно отдаетъ на всеобщій позоръ; все же оригинальное, принадлежащее его собственному творчеству въ

области религіозно-нравственной жизни, противно истичнохристіанскому нравственному чувству. Вотъ почему мораль гр. Толстого представляеть собою запутанную ткань христіанскихъ истинъ и заблужденій, изъ которыхъ онъ не находитъ выхода, какъ изъ темнаго лабирита, не зная Христа, "Солица Правды". Напрасно, поэтому, комментаторы моральной философіи гр. Толстого и его поклонники усиливаются ув'врить насъ, будто моральное ученіе Толстого есть плодъ внимательнаго изученія "чистаго Евангельскаго ученія", и будто самъ онъ есть върный ученикъ Христовъ. Напрасно утверждають, будто его ученіе выросло и развилось на "специфически-христіанской" почвъ. И хотя у Толстого сохраняются, по своему имъ понимаемыя, первоначальныя религіозно-нравственныя истины: истина бытія Божія и безсмертія души, но здесь неть истиннаго историческаго христіанства, которое мы знаемъ изъ каноническаго Евангелія Христа и свято испов'й уемъ. Тогда какъ христіанское ученіе самобытно и полно положительных и жизненныхъ идеаловъ, -- чисто-практическое и опытное ученіе гр. Толстого полно отрицательных понятій о жизни, несомнино носящихъ сльды современных ученій: - раціонализма, отрицательной критики, пантеизма, буддизма и соціальнаго нигилизма. Христіанство вычно-экивое, и призываеть всёхъ къ радости жизни; ученіе же гр. Толстого мертво и пустынно. Поэтому вполнъ справедливо сказать, что гр. Толстой одинъ изъ "многих других в выразителей современнаго неустойчиваго и колеблющагося нравственнаго сознанія человъчества" (с. 154), но отнюдь не глашатай христіанскаго идеала нравственности, пропов'яданнаго Христомъ-Спасителемъ. Духъ нравственнаго ученія гр. Толстого "не есть от Бога" (I Ioan. 4, 3), не Христовъ это духъ. Ибо онъ "не исповъдуетъ Іисуса Христа, пришедшаго во плоти" для спасенія людей; ибо ищеть нравственной истины жизни и трудится "въ потъ лица" на ложномъ пути, вдали от Христа, Бога и Спаса нашего. Не безъ смущенія и не безъ грусти мы смотримъ на дъятельность послъдняго времени этого нъкогда знаменитаго художника. Мы съ полнымъ убъжденіемъ въ заключеніе высказываемъ мысль, что рука Господня сокрушаетъ

силу и дарованія тёхъ, чей трудъ и геній, какъ оскверненный онивань на неосвященномъ алтарѣ, расточается на дёла невѣрія... "Господи! къ кому намь идти? Ты импьешь глаголы въчной жизни. И мы увъровали и познали, что ты Христосъ, Сынь Бога живаго" (Іоан. 6, 68—69).

Священникъ Іоанно Филевскій.

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 12.

ІЮНЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



XAРЬКОВЪ. Твлографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 30 Іюня 1893 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловъ.

## Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповъднической дъятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

4. Духъ реформъ, проникавшій все направленіе внутренней политики Россіи за время царствованія Государя Императора Александра Николаевича, коснулся и церковной жизни ея за то же время, хотя, какъ и нужно было ожидать, въ этой области долженъ былъ болье, нежели во внутренней жизни, политикъ, считаться съ историческими, каноническими устоями церкви и не могъ такъ самовластно, какъ тамъ, распоряжаться этими устоями. Повъявъ преимущественно съ запада и въ данномъ оттуда направленіи, этотъ духъ коснулся не только русской, но и греко-восточной церкви, какъ то мы видъли уже отчасти изъ обозрънія послъдствій крымской войны.

Мы видъли, какъ относился къ реформамъ внутри Россіи святитель Филаретъ, митрополитъ московскій: еще съ большею осмотрительностію и осторожностію, чтобы не сказать болъе, относиться онъ считалъ нужнымъ къ духу реформъ въ области церковной жизни; еще съ большею силою старался онъ поддержать уномянутые сейчасъ устои церкви отъ разрушительнаго вліянія духа времени. И чъмъ выше былъ авторитетъ, церковно-государственное значеніе святителя Филарета за разсматриваемое время, тъмъ шире простирался кругъ дъйствія и вліянія его на дъла перковныя, тъмъ дальше проникалъ взоръ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 9, за 1893 г.

его въ область жизни церковной, объемля нити сей жизни не только въ ближайше ввъренной ему области церкви московской, не только даже въ области церкви русской, но и въ области церкви вселенской, простираясь на востокъ и на западъ, на съверъ и югъ. Начнемъ, по прежнему, съ церкви восточной.

Извъстно, изъ-за чего поднялась восточная, сдълавшаяся потомъ крымскою, война. Угнетаемые турками единовърные и частію единоплеменные намъ христіане, подвластные Турціи, съ началомъ этой войны, естественно отъ Россіи одной ожидали избавленія отъ въковаго рабства туркамъ, отъ страданій. которымъ подвергались со стороны последнихъ. Боле горячія головы не останавливались даже предъ мыслію объ отнятів русскими Царьграда, Византін у турокъ. Было, напримъръ. вырыто изъ архивной пыли относившееся будто бы къ 1279 г. пророчество јеромонаха Агасангела, впервые издавное въ 1555 г., а въ 1849 году возобновленное и въ 1853 году повторенное изданіемъ, заключавшее въ себ'в между прочими предсказаніями предреченіе и о томъ, что русскій царь Петръ пятый "имфетъ развернуть побъдное знамя Христа (то той Хрютой уклуткой опистом) въ Византін и уничтожить силу изманльтянъ", что, по объясненію досужаго толкователя, значить, что императоръ Николай <sup>1</sup>) это и сдёлаеть; при чемъ въ 1855 г. прекратятся испытанія, мученія и треволненія церкви и христіанъ, а въ 1856 году, "по милости Божіей, наступить начало поворота къ дучшему и устройство дёль церковныхь, политическихь и прочихъ" 2). Осторожный въ чаяніяхъ своихъ во все время крымской войны, святитель Филареть, конечно, съ величайшею осторожностію отнесся и къ этому предсказанію. "Недавно мив попалось въ глаза, писаль онъ намъстнику Сергіевой лавры, архимандриту Антонію отъ 17 марта 1855 года, следовательно, вскорв по воцарени императора Александра Николавича, извъстное предсказание Агаеангела; и я просмотрълъ оное. И



<sup>1)</sup> По объясненію толкователя, вмператоръ Павелъ Петровичь есть указываемый Аганангеломъ Петръ III, Александръ Павловичь—Петръ IV, а Николай Павловичь—Петръ V. См. Έρμηνεία των χρησμων του 'Αγαθαγγέλου ύπο Κ. Φ. σελ. 37. 38. Έν 'Αθήναις, 1849.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. тамъ же, стр. 76.

видится, что иное прошедшее, напримъръ, о императоръ Карль пятомъ и о Лютеръ 1), писано такъ, какъ бы писано съ исторіи, а о томъ, что могло произойти по обнародованіи сего предсказанія, говорено такъ темно и запутанно, что и великихъ произшествій нельзя туть найти, какъ напр., 1812 г. 2). Находять указаніе на него въ главь 9-й 3) во солнечномо числь златой двунадесятницы: но что это такое? И какая туть юная царица, которая должна вскорь отдать преемнику величайшее царство? И что за отверженное дитя, возвращенное на престоль? Въ 1853 году сіе преджазаніе перепечатано въ Аннахъ. Ожидали, что Петръ І развернеть Христово знамя вт Византіи. Спітили уразуміть умъ Господень, и не умѣли. Посылаю вама рукопись на греческомъ и въ переводъ. Посмотрите, если угодно, и отдайте ректору Академіи" 4). И какъ бы въ утвержденіе такого отношенія къ подобнаго рода гаданіямъ, предсказаніямъ, въ извёстной уже намъ проповёди (бесёдё) своей на Благовещеніе, сказанной въ 1858 году, святитель делаетъ наставленіе: "Если твоему внешнему или внутреннему слуху является необычайное слово, представляющее себя посланнымъ свыше 5): не спѣши принимать оное; размысли въ безмолвіи, испытай, согласно ли оно съ достовърно извъстнымъ словомъ Божіимъ и ученіемъ Христовымъ; огради себя смиреніемъ, молитвою и, поколику возможно, совътомъ имъющихъ духовную опытность. — Истина не оскорбится твоею осторожностію; а ложь и мечта не успівоть обаять тебя" 6). Но если не вполнъ осуществились, оправдались очень смълыя ожиданія восточныхъ православныхъ христіанъ, то все же не совствъ посрамлены были ихъ надежды на заступничество Россін за нихъ предъ Оттоманскою Портою и Европою; а въ даль-

<sup>1)</sup> См. тамъ же, гл. I, стр. 18-19 и объяси. стр. 20-24.

<sup>2)</sup> Ср. объясненіе гл. 6-й, на стр. 41.

<sup>3)</sup> CTPAH. 54-55.

<sup>4)</sup> Письма Филар. кв Антон. III, 325—326. Ректоромъ Академін въ то время быль архимандрить Евгеній (Сахаровъ-Платоновъ), скончавшійся въ 1888 году въ сант епископа Симбирскаго.

<sup>5)</sup> А таковымъ и представляется въ помянутой книжкъ слово Агаеангела, судя по предисловию самого автора ея.

<sup>6)</sup> Соч. Филар. V, 449.

нъйшее время, послъ того какъ улеглись страсти, вызванныя Крымскою войной, после того какъ Европу стали занимать другіе интересы, наконець послів того какъ вліяніе Россіи болве и болве стало усиливаться въ Константинополв, эти надежды еще болве укрвпились и начали получать оправданіе не на словахъ уже, а и на дълъ. Облегчение участи христіанъ, подвластныхъ Турцін, именно православныхъ христіанъ более и более стало приходить къ осуществленію, благодаря мирной, но вліятельной политик' Россін, пока не завершилось благодътельными последствими войны 1877—1878 года. Въ виду того, что раньше мы уже приводили изъ проповъдей и миъній святителя Филарета почти все, относящееся къ движенію дълъ на Востокъ по греко-болгарскому и собственно славянскому вопросу, мы теперь не будемъ входить въ новыя подробности по тому же вопросу, при томъ, -- повторимъ раньше сказанное, -- окончательно еще не разрѣшенному при жизни святителя Филарета. Мы ограничимся лишь нѣкоторыми указаніями на то, чего мы прежде не касались.

Известно, что со времени Крымской войны православная церковь на Востокъ продолжала испытывать бъды и прежнія, отъ неистовства турокъ, и новыя, возникшія вслёдствіе примъненія къ ней тъхъ началь парламентаризма, которыя господствовали на Западъ и которыя Западъ, послъ Крымской войны, вздумаль ввести и въ церковную жизнь на Востокъ. Страданія христіанъ Сирійскихъ и Кандіотовъ въ 1860 и дальнёйшихъ годахъ были выражениемъ перваго рода бъдъ, а внутренния неурядицы въ устройствъ управленія въ Константинопольскомъ патріархать и греко-болгарская распря, все болье и болье разгоравшаяся, служили выраженіемъ втораго рода бъдъ въ церкви восточной. Последняго рода беды были более серьезны, нежели бъды перваго рода. Въдамъ перваго рода можно было помочь пожертвованіями въ пользу пострадавшихъ, какъ то и делалъ, съ своей стороны, митрополить Филареть 1); беды же внутреннія устранить, или даже хотя бы только облегчить было



<sup>1)</sup> См. для сего Письма м. Филарета кв архим. Антоню, IV, 244—245. 246 относительно Сирійских христіань и стр. 502 и 503 относительно Кандіотовъ.

гораздо труднее. Здесь, къ сожаленію, благодаря известному намъ изъ раньше сказаннаго февральскому гатти-гумаюну 1856 года, изданному, по настоянію западныхъ державъ, турецкимъ правительствомъ, съ последствіями этого гатти-гумаюна, сильно затронуть быль вопрось о національностяхь. Естественно, греки, какъ давніе хранители преданій церкви православной, особенно благодаря внушеніямъ изъ столицы свободнаго греческаго государства, --- Аоинъ, желали преобладанія своей національности и въ управленіи, и въ богослуженіи, и въ другихъ отношеніяхъ. Между тэмъ славяне, которыхъ въ Турціи были также цёлые милліоны, хотёли выговорить хотя сколько нибудь въ пользу своей національности, чему греки однако не хотёли дать удовлетворенія. Отсюда недоразумінія и распря между греками и болгарами. Отсюда тяготеніе некоторых в болгарь более къ римско-католическому Западу, пользовавшемуся ихъ стёсненнымъ положеніемъ для своихъ цёлей, нежели къ греческому православному Востоку, какъ бы нарочито отталкивавшему ихъ отъ себя. Къ тому же все это не могло такъ или иначе не касаться и Россіи, которая, въ свою очередь, какъ православная и славянская держава, давняя защитница восточныхъ православныхъ христіанъ, не могла быть равнодушна ко всему этому. Частію по естественному ходу вещей, частію же вслідствіе сложившихся обстоятельствъ въ отношеніяхъ между греками и болгарами, сочувствіе Россіи мало-по-малу склонилось рішительно на сторону последнихъ; и известно, чемъ разрешилась въ 1872 году греко-болгарская распря. Изъ всего этого легко понять, какъ затруднительно было положение святителя московскаго Филарета, котораго, какъ весьма мудраго, проницательнаго, осторожнаго и многоопытнаго архипастыря и духовное и свътское русское правительство призывало къ совътамъ и решеніямъ по деламъ Востока. Еще въ самомъ начале возникновенія неустройствъ въ Константинопольскомъ патріархать, митрополить Филареть отъ 6 апръля 1858 года писаль намъстнику лавры архимандриту Антонію: "печальны въсти о православныхъ въ Турціи; и есть горе отъ своихъ. Греческое духовенство въ Болгаріи изгнало болгарскій языкъ изъ городовъ и священное служеніе на славянскомъ. Нікоторые городскіе

болгары вследствіе сего некоторыми образоми огречились, и чревъ то нарушено единомысліе съ сельскими. Но латинская пропаганда старается воснользоваться симъ несогласіемъ. У насъ возбуждается о семъ забота: но действовать теперь труднъе, нежели было прежде". 1) А отъ 13 мая 1860 года тому же лицу писалъ святитель уже прямо: "Бъды на востокъ. Народное собраніе оканчивалось худо, и не знаю, чёмъ кончилось. Въ Константинопольской балгарской церкви въ Пасху болгары закричали епископу Иларіону, чтобы вмісто вселенскаго патріарха поминаль султана. И цареградскій въстникь говорить, что это было исполнено. Одинъ изъ главныхъ поджигателей сего-журналисть Цанковъ, поджигаемый латинскими дѣятелями" <sup>2</sup>). И отъ 31 генваря слѣдующаго 1861 года: "Меня много заставляють читать и писать, кром'ь дель епархій. 3) Въ Константинополъ отношенія грековъ и болгаръ получають разрушительный видь. Некоторые болгары, въ томъ числъ архимандритъ, священникъ и ісромонахъ изъ Асона приняли латинскую унію; армянскій латинскій патріархъ далъ имъ церковь, въ которой они служили, и провозгласили болгарскаго патріарха Иларіона. Патріархъ 4) издалъ грамоту съ порицаніями на болгаръ, а болгары на него. Совътовъ до сихъ поръ ни та, ни другая сторона не принимала. Помолитесь о миръ православной церкви" 5). Естественно, что въ вопросв о національностяхъ святитель Филаретъ, при всемъ своемъ стремленіи примирить об'в враждовавшія стороны, не могь становиться на точку зрвнія грековъ. "Греки отвергаютъ начало національности, -- писаль онь въ іюнь 1866 года; -- но въ самомъ дълъ дъйствуютъ для сохраненія господства своей національности, и не вспоминають, что Духъ Святый призналь начало національностей, когда ниспослаль церкви дарь языковь, что-

<sup>1)</sup> Письма Филарет. кв Ант. IV, 91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 240.

<sup>3)</sup> Въ числъ другихъ многихъ дълъ такого рода были и дъла Востока, изъ которыхъ за время съ 1858 по 1867 годъ составится цълый томъ Собранія минній и отзывовт м. Филарета по дъламе православной церкви на востокъ. Спб. 1886

<sup>6)</sup> Константинопольскій вселенскій Іоакимъ.

<sup>5)</sup> Письма Филар. кв Антон. IV, 279.

бы каждая національность на своемъ языкъ имъла учителей въры и богослужение. Дъло, въ началъ не очень трудное, болье запутано и затруднено медленнымъ и измънчивымъ движеніемъ онаго. Оно не можеть ясно и уб'вдительно быть різшено одними правилами: нужны взаимныя соглашенія и уступви. Это можно делать только на месте, только самимъ спорящимъ сторонамъ. Какое бы мивніе ни даль по сему двлу Всероссійскій Сунодъ: віроятнійшее послідствіе то, что обі стороны будуть недовольны, и не примуть онаго; следственно пользы не будеть, совътующая сторона будеть оскорблена, и мирь между церквами и народами, болъе или менъе, потерпитъ ущербъ. Мы можемъ только сказать: возлюбленные соправославные братія, еллины и болгары, не ослабляйте себя и другъ друга ослабленіемъ единства; укрѣпляйте себя охраненіемъ единства; не давайте вашимъ раздъленіемъ случая чуждымъ расхищать ваше духовное стадо; равно да чтятъ общее священноначаліе, еллинъ и болгаръ; равно да печется общее священноначаліе о еллинъ и болгарь. Естественно справедливо, и съ духомъ православной церкви согласно, чтобы болгары имъли пастыря, богослужение и училище своего языка, а не чужаго, а для сего нужна имъ значительная доля свободы и въ избраніи себъ пастырей. Порядку церковнаго управленія не было бы противно, съ обстоятельствами сообразно, и для болгаръ успокоительно, если бы твердымъ правиломъ постановлено было, чтобы некоторые изъ болгарскихъ архіереевъ присутствовали при святьйшемъ патріархъ въ сунодъ" 1). Въ виду всего этого и въ согласіи съ этимъ святитель Филареть поучаль и съ церковной каоедры. Такъ еще 1 января 1861 года, въ своей ръчи по рукоположении преосвященнаго Сергія (Ляпидевскаго), епископа Курскаго и Бългородскаго (нынъ архіепископа Херсонскаго), святитель Филаретъ внушаль ему: "Возноси отъ земнаго жертвенника къ небесному молитвы... о всей православной вселенской Церкви, и нынъ, какъ древле, не безопасной отъ бидо во лжебратіи (2 Кор. 11, 26), а въ нѣкоторыхъ странахъ, въ сіи христіанскія вре-



<sup>1)</sup> Собр. миний и отзыв. м. Филарета по дъламъ Востока, стр. 362 -- 363. Срав. стр. 367 и дал. 369 и дал. 340 и 343 и мн. др. Спб. 1886.

мена, предъ лицемъ христіанскихъ царствъ, такъ же, какъ въ языческія времена, гонимой врагами христіанства" 1). Затімь, не забыли мы, конечно, техъ въ высшей степени осторожныхъ, хотя и весьма благожелательных выраженій, какими исполнена різчь святителя, сказанная имъ въ май 1867 года и обращенная къ посътившимъ Москву славянамъ, которыхъ въ ней призываль онь къ единству въ духв ввры и къ единенію съ Россією въ духѣ племеннаго единства и родства 2). Но не забыли мы и того прямаго и яснаго указанія на покушенія Запада противъ Востока, которое заключается въ юбилейной отвътной рычи святителя Филарета 5 августа того же 1867 г. и которое говоритъ о томъ времени, какъ такомъ, въ которое "болве и болве омрачающій себя западный духъ непрестанно усиливается простирать мракъ и поднимать бури и на свътлый, святый Востокъ" в). Здёсь мы видимъ указаніе не на одни лишь тлетворныя вліянія и стремленія западной цивилизаціи проникнуть на Востокъ съ своими разрушительными проявленіями соціализма и революціи, но и стремленія инославнаго, особенно же римско-католическаго, Запада подчинить своему вліянію православную Церковь восточную. Выше мы уже видели опыты такихъ стремленій и ихъ успѣхъ среди болгаръ. Въ Россіи такія стремленія также всюду давали о себъ знать: то въ домогательстве римско-католиковъ иметь въ Московскомъ университеть свою каеедру богословія 4), то въ пропагандь по западно-русскому краю 5), то въ иныхъ подобнаго рода проявленіяхъ 6), между тэмъ какъ свою живучесть римскій католицизмъ доказываль изобретеніемь и установленіемь новаго догмата о непорочномъ зачатіи Пресвятой Дівы Маріи 7). Впрочемъ и революціонныя и римско-католическія стремленія Запада по отношенію къ Востоку и Россіи шли рука объ руку. По поводу

<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 512. Москва, 1885. Срав. тамъ же, стр. 463.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 573-574.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 580.

<sup>4)</sup> Собр. мнюн. и отзыв. м. Филар. IV, 227—228.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 437-442.

<sup>6)</sup> См. напр. о домогательствахъ ісзунтовъ въ Петербургѣ по *Писъмамъ м. Фъ*мар. кв Высоч. Особ. и друг. лиц. II, 239—240. Тверь, 1888.

<sup>7)</sup> См. Иисьма м. Филар. кв Ант. ПІ, 431; IV, 17-18 и др.

извъстнаго труда совращеннаго въ латинство русскаго князяіезунта Гагарина, митрополить Филареть, возвращая, по прочтенів, книгу его князю С. М. Голицыну, отъ 9 января 1857 г. писаль послёднему: "сочиненіе показываеть, съ какою основательностію сочинитель избраль римско-католицизмъ. Онъ написаль целую главу подъ заглавіемь: Католицизме и революція, то есть, онъ думаетъ, что гдв нвтъ католицизма, тамъ будетъ революція; и что католицизмъ избавить отъ революціи. Не вспомниль онь, что революція родилась въ католической странѣ 1); что въ 1847 г. жерло революціи раскрылось у самаго средоточія католицизма, и поглотило бы папу, если бы онъ не успыть убъжать; что до сихъ поръ чужое войско стоить въ Римъ надъ жерломъ революціи, чтобы оно вновь не раскрылось и не поглотило папу. Не ближе ли подошель бы онъ къ истинъ, если бы написалъ иную главу подъ заглавіемъ: Катомицизмо и революція. То есть, католическій деспотизмъ въ Римъ, порабощая себъ все мірское, управляя судами, полиціей и военнымъ министерствомъ чрезъ священниковъ и монаховъ, но не умъя управлять, выводить людей изъ терпънія и усиливаетъ наклонность къ революціи 2).

Пропагандою римскій католицизмъ увеличивалъ число своихъ приверженцевъ. Оружіе его духовное, хотя и тъсно связанное съ политическими и другими разсчетами и соображеніями. Бороться съ нимъ, хотя трудно, однако должно было тъмъ же, духовнымъ, оружіемъ. Такъ и поступали представители православія <sup>3</sup>). Такъ поступалъ и святитель московскій Филаретъ <sup>4</sup>). Но и помимо этой борьбы, православіе, подобно римскому католицизму, могло увеличивать число своихъ приверженцевъ распространеніемъ православія между не православными и не христіанами, съ помощію миссіонерства. Въ этомъ отношеніи,

<sup>1)</sup> Во Франціи.

<sup>2)</sup> Письма Филар. къ кн. С. М. Голиц. стр. 107. Москва, 1884. Издан. ред. "Правосл. Обозрѣнія".

<sup>3)</sup> Сида можно отнести извъстные труды архіспископовъ: Херсонскаго Никанора и Могилевскаго Анатолія (Андія Востокова).

<sup>4)</sup> Срав. о семъ котя бы выпеуказанныя мѣста изъ его переписки и Собранія миний и отзывова.

за разсиатриваемое царствованіе, кром'в діятельности прежде существовавшихъ миссій (каковы: Алтайская, Камчатская, Іерусалимская и др.), приняты были и новыя мёры, основаны были новыя миссіи. Такъ, задуманъ былъ цвлый миссіонерскій институтъ. Мысль о его учрежденіи принадлежала митрополиту Новгородскому и С.-Петербургскому Григорію, но и митрополить Филаретъ московскій принималь большое участіе въ обсужденіи вопроса объ этомъ учреждении 1). Съ другой стороны, распространеніе владычества Россіи въ При-амурскомъ крав и въ Закавказь в подало поводъ къ расширенію и миссіонерской двятельности Церкви Русской въ этихъ областяхъ, изъ коихъ Закавказье, кром' того, нуждалось и въ возстановлени зд'есь издревле существоваещаго православія 2). Всего этого вирочемъ проповедію своею святитель Филаретъ не касается, за исключеніемъ дальняго востока Сибири, о которомъ въ рѣчи своей къ Государю Императору 26 августа 1858 года говоритъ: "Отвић-продолжаешь охранять миръ; и въ особенности обновляешь миръ на дальнемъ Востокъ; открываешь мирный путь истинъ Христовой къ людяма, съдящима во тямь язычества" и проч. Посему и мы, оставляя рёчь объ этомъ, переходимъ къ другимъ явленіямъ церковно-исторической жизни, которыхъ касается въ своихъ проповъдяхъ нашъ святитель-витія.

Уже въ отношеніи къ миссіонерству мы не могли не зам'втить, что духовный взоръ святителя Филарета отъ области церкви вселенской ближе всего и боле всего обращается къ области Церкви Русской. Какъ святителя сей последней, какъ синодальнаго члена, его, естественно, ближе всего и должно было интересовать состояніе этой Церкви, за благосостояніе которой онъ ответственнымъ считалъ себя боле, нежели за благосостояніе Церкви православной за пределами Россіи.

Въ исторіи Церкви Русской за разсматриваемый періодъ царствованія императора Александра II, начальнымъ и важнъй-



<sup>1)</sup> См. о семъ въ Собр. миюн. и отзые. м. Филар т. доп. 509—510. 525—527; IV. 538—540; Письма кв Акт. IV, 227. 230—231 в мн. др.

<sup>2)</sup> См. относительно общества возстановленія православів на Кавказѣ въ Собр. мн. и отз. м. Филар. IV, 375—379. 458—468; Письма кв Ант. IV, 140—142, 214 и др.

шимъ деломъ было издание библии въ русскомъ переводе. Въ свое время мы уже касались хода этого дёла. Намъ остается теперь только сказать, что Высочайшій рескрипть (оть 27 марта 1877 года), которымъ увънчанъ подвигъ Св. Сунода въ этомъ деле, въ значительной мере относится и къ святителю московскому Филарету, и одною изъ завѣтныхъ мыслей имѣвшему мысль о переводъ библін на русскій языкъ, какъ мы знаемъ, и много потрудившемуся въ дълъ этого перевода за разсматриваемое царствованіе. Вогъ текстъ этого замічательнаго рескрипта: "Въ 1856 г., при воспріятіи Мною прародительскаго вънца, Святъйшій Сунодъ въ собраніи своемъ въ Москвъ, имъя разсуждение о доставлении православному русскому народу способа къ обильнъйшему пользованію сокровищемъ слова Божія, призналь необходимымъ перевести книги священнаго Писанія на русскій языкъ. Приступивъ затімъ, съ Моего соизволенія, къ исполнению сего предположения, Святейший Сунодъ непрерывно, въ теченіе двухъ десятильтій, продолжаль совершать оное съ неослабною ревностію, просвъщеннымъ вниманіемъ и съ тою мудрою осмотрительностію, какихъ требовала высокая \* важность сего церковнаго и народнаго дела. Съ окончаніемъ нынь сего многольтняго и многосложнаго труда, во внимание къ ожидаемой отъ него духовной пользв паствы отечественной Церкви, поставляю справедливымъ долгомъ выразить Мою искреннюю признательность Святейшему Суноду, ознаменовавшему себя въ совершеніи сего великаго дёла столь достойнымъ подвигомъ. Молю Бога, да явить Онъ спасительную силу Своего слова къ преуспъннію православнаго русскаго народа въ въръ и благочестій, на коихъ зиждется истинное благо царствъ и народовъ" 1). Изъ 20 лътъ подвига Св. Сунода въ дълъ перевода Библін на русскій языкъ цёлыхъ 11 лётъ прошло при живомъ и деятельномъ въ немъ участіи со стором синодальнаго члена, Филарета, митрополита московскаго, и следова-



<sup>1)</sup> Рескрипть сей тогда же напечатань быль вь повременных изданіях (см. напр. Церк. Общ. Въстник 1877 года, № 39). Вь то же время особо получили Высочайшія награды, какь принимавшіє наиболье близкое и постоянное участіє вь ділів перевода Библін, митрополить Новгородскій и С.-Петербургскій Исидорь и протопресвитерь В. Б. Бажановь.

тельно значительная доля сказаннаго въ приведенномъ сейчасъ милостивомъ рескриптъ любвеобильнъйшаго монарка должна быть отнесена къ святителю Филарету. Такимъ образомъ совершилось уже послѣ кончины сего святителя дѣло, которое начато было еще во дни молодости его, которое въ то время,--разумфемъ по преимуществу последніе годы царствованія императора Александра I,-возбудило противь себя сильныя прещенія и гоненія, такъ что было и остановлено. Между основаніями, которыя выставлялись противниками этого дёла, было и то, что чрезъ переводъ Библіи раскольники еще боле оттолкнутся отъ церкви, нежели какъ то было прежде. Теперь это опасеніе оказалось напраснымъ; да и основаніе для него было не твердо; ибо въ дълъ перевода Библіи главная забота была, какъ и митрополить Филареть настойчиво провозглащаль. "о доставленіи православному русскому народу способа къ обильнъйшему пользованію сокровищемъ слова Божія" для домашняго, а не богослужебнаго употребленія его. Богослужебное употребленіе Библіи и при этомъ осталось, какъ досель остается, - на церковно-славянскомъ языкъ, и раскольники, по прежнему, на славянскомъ текстъ Библіи собственно опирались и опираются въ своихъ возраженіяхъ противъ православія, имёя въ виду старинные, не исправленные тексты ея, вопреки исправленнымъ со времени послъднихъ пяти всероссійскихъ патріарховъ текстамъ священныхъ, равно какъ и богослужебныхъ, книгъ. На это между прочимъ обстоятельство указываетъ святитель Филареть въ одной изъ своихъ проповедей 1856 г., сказанной въ единовърческой церкви въ Москвъ. "Вы принимаете въ руководство, говорить онъ здёсь, священныя и церковныя книги въ томъ видъ, въ какомъ онъ были во дни первыхъ пяти патріарховъ Россійскихъ. Мы принимаемъ въ руководство священныя и церковныя книги въ томъ видъ, какой онъ получили во времена последующихъ пяти патріарховъ и Святейшаго Сунода, вследствіе сличенія ихъ съ древними греческими книгами, съ которыхъ онъ переведены, и съ древними славенскими рукописями, при чемъ реченія неясныя отъ древности замівнены болъе ясными, и поврежденныя неискусными переписчиками исправлены. Вотъ разность! Но и тѣ и другія книги,-замѣчаеть на это святитель витія, —прославляють единую Пресвятую Троицу; и тѣ и другія возвѣщають единую вѣру въ Господа и Бога и Спаса нашего Іисуса Христа 1); и тѣ и другія предлагають для освященія нашего благодатную силу однихъ и тѣхъ же Седми Таинствъ, и для управленія жизни нашей однѣ и тѣ же заповѣди Божіи; и тѣ и другія утверждаются на словѣ Божіемъ, и на правилахъ апостольскихъ, соборныхъ и отеческихъ; и тѣ другія представляють одинъ и тотъ же составъ церковнаго Богослуженія и священныхъ обрядовъ, съ немногими и не существенными разностями въ подробностяхъ. Вотъ единство! 2).

Затронувъ вопросъ о расколѣ и единовѣріи, мы теперь и будемъ продолжать рѣчь о нихъ, какъ заслуживающихъ также полнаго вниманія явленіяхъ русской церковно-исторической жизни разсматриваемаго времени.

Собственно и строго говоря только три имжемъ мы проповъди святителя Филарета изъ разсматриваемаго періода царствованія Государя Императора Александра Николаевича, относящіяся прямо къ дёлу о расколё съ единоверіемъ, именно, во-первыхъ, недавно упомянутую проповёдь 1856 года, носящую такое полное название: "Бесёда къ братиямъ святаго храма святителя Николая, что въ Рогожскомъ, при внесеніи въ оный храмъ иконы святителя Николая, дарованной Его Императорскимъ Высочествомъ, Государемъ Наследникомъ Цесаревичемъ"; во-вторыхъ, произнесенную въ 1857 году: "Бесъду на освященіе Храма Успенія Пресвятыя Богородицы, при Преображенскомъ Богадъленномъ домъ" и, въ-третьихъ, сказанную уже въ 1859 году: "Беседу по освящении храма въ новосозданномъ Спасопреображенскомъ Гуслицкомъ монастыръ". Но, съ одной стороны, и въ другихъ своихъ проповедяхъ митрополить Филаретъ такъ или иначе касается раскола и единовърія, а съ другой, и независимо отъ проповъдей въ строгомъ смыслъ онъ часто касается этого предмета, и своею архипастырскою



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Въ печатномъ изданіи пропов'яди посл'яднія два имени нарочито поставлены въ гакомъ вид'я: "Гса Xa''.

<sup>2)</sup> Соч. Филар. V, 377. Объ этой проповеди у насъ еще будеть речь.

созидающею во спасеніе діятельностію и силою глубоко-назидательнаго слова такъ много вліяль на ослабленіе раскола и на обращеніе раскольниковь въ православіе, что наше настоящее изслідованіе мы не можемъ ограничивать лишь одніми тремя сейчась упомянутыми проповідями.

Уже въ концъ парствованія въ Возъ почившаго Императора Николая Павловича, при живомъ и деятельномъ участіи святителя Филарета, положено было гораздо болъе прежняго твердое основаніе къ упроченію единовірія въ Москві и именно въ прежнихъ главныхъ гивадилищахъ раскола, -- на Преображенскомъ и Рогожскомъ кладбищахъ. Это основание еще болье укрыпилось въ царствование Государя Императора Александра Николаевича. Самъ новый Государь Императоръ, слъдуя примъру Своего Августвишаго Родителя, съ живымъ участіемъ относился къ святому ділу приведенія заблудшихъ въ дебряхъ раскола сыновъ отечества къ православію путемъ единовърія. А Государю вполнъ сочувствовали и другіе члены Августвишей Фамиліи. Межну прочимъ Государь Наследникъ Цесаревичъ Великій Князь Николай Александровичъ даже удостоиль личнымь посъщениемь единовърческую Никольскую, что въ Рогожскомъ, церковь. Въ память этого посъщенія и въ знакъ своего благоволенія къ новоприсоединеннымъ прихожанамъ ея, онъ подариль въ этоть храмъ икону святителя Николая Чудотворца, изображенную въ древнемъ характеръ иконописанія и благольпно украшенную. По воль Его Высочества икона препровождена была къ митрополиту Московскому Филарету въ началъ мая 1856 года, а 13 мая, въ воскресенье, принесена была въ Никольскую единовърческую церковь двумя іеромонахами въ предшествіи свіщеносца и въ сопровожденіи самого митрополита. При этомъ единов врческое духовенство вышло на встръчу со крестомъ и святыми иконами, окруженное прихожанами и съ разныхъ сторонъ собравшимся народомъ. Икона поставлена была среди церкви на аналогіи. Совершивъ по чину единовърческому предначинательное молитвословіе, митрополить Филареть началь свою "бестду о предметъ настоящаго собранія и о единствъ церковномъ, --слъдующими словами: "Прихожу къ вамъ нынъ, братія святаго хра-

ма сего, какъ въстникъ и исполнитель воли благовърнаго Гоеударя Наслёдника Престола, Цесаревича Великаго Князя Николая Александровича. Бевъ сомивнія, съ чувствомъ утвшенія и благодарности воспоминаете вы девятый день сентября. 1) въ который онъ посётиль сей храмь вашъ, слушаль здёсь молитвословіе, и отъ усердія вашето приняль святую икону. Въ ранникъ летакъ 2) являя себя наследникомъ родительскаго и прародительскаго благочестія, онъ изъявиль вамъ свое сорадованіе о томъ, что вы, преминувъ літа невідівнія и спасительно уразумёвь духовную потребность благодатнаго общенія и единенія съ единою, святою, соборною и впостольскою церковію, действительно вступили съ нею въ общеніе и единеніе, въ которомъ и пребываете. Съ симъ вивств онъ знаменательно изъявиль свойственное просвъщенной христіанской любви желаніе. чтобы вашему доброму прим'вру последовали и другіе, которые, къ сожальнію, не суть отъ двора единыя, святыя, соборныя и апостольскія церкви. — Съ того времени Благовърный Государь Цесаревичъ сохранилъ не только памятованіе о васъ, единовърные братія, и о вашемъ усердіи, но и то благоволительное участие, съ которымъ взиралъ на ваше единение со святою Церковію и съ ея священнопачаліємъ, отъ святыхъ апостоловъ другъ-друга пріниательно, непрерывно и законно пріявшимъ благодать тайнодействія. Въ ознаменованіе таковыхъ своихъ расположеній, и во всегдашеною память своего къ вамъ благоволенія. Благовърный Государь дарствуетъ ванему храму святую икону святителя и чудотворца Николы 3), которую вы видите. - Радостенъ, конечно, для васъ, братія, настоящій день и часъ: радостенъ онъ и для меня.--Радуюсь о Благовърномъ Первенцъ Царевомъ, который, разцвътая возрастомъ, разцейтаетъ и любовью къ православной вири, и любовію къ върному православному народу. Радуюсь о васъ, братія, къ которымъ, по устроенію провиденія Божія, какъ бы въ вознаграждение за то, что на васъ не ласково смотрять чуждые

<sup>1) 1855</sup> roga.

<sup>2)</sup> Государю Насаванику тогда било только 12 лать.

<sup>2)</sup> Въ такомъ видѣ имя св. Николая употреблено, конечно, съ особеннымъ намъреніемъ, ради приверженности слушателей въ старинѣ.

церковнаго единства, и світлый взоръ, и благоволительное слово и священный даръ исходить отъ самаго Царскаго Престола: потому что Благовърный Сынъ Царевъ дъйствуетъ, конечно, въ духв Благочестиввищаго Родителя. - Радуюсь и о себъ, что мнъ данъ жребій посредствовать нынъ въ исполненіи благод втельной воли Государя Цесаревича и соутвшиться вашимъ утфшеніемъ. - Радуюсь и о томъ, что пришелъ къ вамъ, не только какъ посланный, но и какъ призванный вашимъ добрымъ изволеніемъ 1): ибо сіе есть новое свидітельство того, что ваше единеніе со святою вселенскою Церковію и священноначаліемъ ея вполнъ совершилось въ сердцахъ вашихъ". И далье святитель-витія приступаеть къ изложенію основаній, по которымъ вившнія черты различія между единовіріємъ и православіемъ не должны быть признаваемы за препятствія къ единству между единовърцами и православными. "Никто да не мнитъ, -- читаемъ въ его бесъдъ, -- видъть раздъление въ томъ, что въ церкви вашей слышатся некіе особенные звуки слова, видятся ніжоторыя особенныя подробности обрядовъ. Строго судили о семъ, когда съ симъ соединено было противление священной власти: и справедлива была строгость, потому что тяжекъ гръхъ противленія, какъ о семъ вразумляетъ пророкъ Самуилъ: якоже гръхъ есть чарованіе, тако гръхъ есть противленіе: и якоже гръхъ есть идолопоклоненіе, тако непокореніе (1 Цар. 15, 23). Но гдів, по предваряющей благодати Божіей, и по действію благонамеренности и добраго разсужденія, нъть противленія, а есть сердечное расположеніе къ миру и благодатному единству; гдв при томъ есть уже единство ввры въ священные догматы и таинства: тамъ сему внутреннему единенію можеть ли препятствовать нікоторое разнообразіе внъшнее?" И затъмъ, указавъ въ приведенныхъ раньше сло-



<sup>1)</sup> Подаренную Наследникомъ вкону св. Николая митрополить Филаретъ получилъ 5 мая и единоверцамъ желалось, чтобы въ праздникъ святителя Николая 9 мая она и внесена была торжественно, при участи митрополита Филарета, въ Никольскую единоверческую церковь. Но 9 мая былъ крестный ходъ, и митрополиту нельзя было исполнить желаніе единоверцевъ. Онъ предложилъ вмъ, или на 9-е мая послать кого-либо изъ священнослужителей для сей цели, или же отсрочить внесеніе иковы, чтобы самому ему принять въ семъ участіе. Единоверцы предпочли последнее первому.

вахъ на примъръ священныхъ и церковныхъ книгъ, употребляемыхъ единовърцами и православными, съ разностями тъхъ и другихъ, при единствъ существа дъла, говоритъ: "Что-жь? Не примиримы ли оныя разности съ симъ единствомъ? Нельзя отказать въ уважени церковнымъ книгамъ, которыя вы называете новыми: онъ исправлены по греческимъ и славенскимъ рукописямъ, которыя древнъе временъ первыхъ пяти патріарховъ Россійскихъ. Но ваши предки усомнились въ върности сего исправленія; и по уваженію къ святымъ и благочестивымъ людямъ, устроявшимъ свое спасеніе по книгамъ, которыя вы называете старыми, ръшились неуклонно держаться сихъ книгъ. И вы обыкли руководствоваться въ семъ не столько изсябдованіемъ, сколько преданіемъ отцевъ вашихъ. Если бы ваше последование мисніямь отцевь вашихь доходило (какъ доходить у другихь) до противленія святой, апостольской Церкви, до отверженія святительства или священства и спасительныхъ таниствъ, или до употребленія оныхъ святотатственнаго, и потому безплоднаго и осудительнаго: то я сказаль бы вамъ: поетавьте должную мёру вашему убаженію къ вашимъ отцамъ: повиноватися подобаеть Богови паче, нежели человъкомь (ДВян. 5, 29); если бы святые равноапостольные Ольга и Владимірь неограниченно следовали мевніямь и примерамь своихь отцевь, то они умерли бы идолопоклонниками, а не святыми и равноапостольными. Но поелику ваше последование мнению и примъру отцевъ вашихъ не доходитъ до крайностей: уважаю чувство уваженія къ родителямъ, а потому и съ основаннымъ на немъ обычаемъ желаю пребыть въ мирв. И поелику въ церковныхъ книгахъ, преимущественно вами чтимыхъ, вижу едину и ту же, какъ въ исправленныхъ, въру, таниства и церковь: то, по благословенію святыя апостольскія церкви, въ миръ вашей и моей совъсти, читаю въ вашей церкви ваши церковныя книги, и исполняю принадлежащія имъ особенности священно-служебнаго чина и обрядовъ; и не обинуясь говорю: никто да не мнить видёть раздёленіе въ томъ, что въ церкви вашей слышатся некіе особенные звуки слова, видятся некоторыя особенныя подробности обрядовъ". И затвиъ святительвитія, обращаясь къ слушателямъ, призываетъ ихъ къ единенію

и единству съ православною церковію и ісрархісю, говоря между прочимъ: "Потщимся, единовърные братія, паче и паче утверждаться и возрастать въ единеніи въры и любви, да силою нашего благодатнаго единенія и бъдственно отчужденные привлечены будуть къ спасительному церковному единству". А заключаетъ свою беседу молитвою къ Богу Отцу, объ исполнения молитвы Сына Его: "да вси едино будемь" 1). Въ своей бесъдъ святитель-витія, какъ мы припомнимъ, выражалъ радость свою о томъ, что "какъ бы въ вознаграждение за то", что на единовърцевъ "не ласкаво смотрятъ чуждие церковнаго единства", т. е. закоренълые раскольники, "свътлый взоръ, благоволительное слово и священный даръ исходить отъ самаго царскаго престола". Действительно, раскольники не только "не ласково", а и положительно враждебно смотрели на единоверцевъ и всячески старались вредить имъ. Такъ, даже и въ разсматриваемомъ случав, какъ будто невзначай, но совершилось обстоятельство, которое невольно наводить на мысль о ковняхъ раскольниковъ и которое едва не разрушило всѣ приготовленія къ церковному торжеству. Внесеніе подаренной Цесаревичемъ иконы первоначально предположено было, какъ мы замъчали, 9-го мая; и что же? 8 мая, въ навечеріе храмоваго правдника единовърческой церкви во имя святителя Николая, во время всенощнаго бавнія, "внезапно, безъ видимой причины" 2), загорълась при этой церкви деревянная колокольня, и сгорыла вся, и колокола значительнаго въса растопились. Но единовърщы въ три дня поправили все: построили временную деревянную колокольню и пріобрели колокола около 250 пуд. веса; и такимъ образомъ торжественность встръчи иконы не была нарушена. Вскоръ послъ описаннаго событія на Рогожскомъ кладбищь, не менье утвинтельное событие совершилось и въ другомъ прежнемъ гизадилищъ раскола, на Преображенскомъ кладбищф.

И. Корсунскій.

. (Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Cov. Quap. V. 374 ← 379.

См. тамъ же, стр. 376, примъч.

## историческій очеркъ единовърія.

I.

Исторія единовѣрія отъ начала его возникновенія до конца царствованія Александра I.

Единовъріе есть условное единеніе старообрящевъ съ православною церковію: во имя союза съ церковію старообрядцы принимають отъ нея законное священство, церковь же дозволяеть имъ содержать "старые" обряды и книги. Какъ единеніе, единовъріе не составляеть чего либо отдёльно-самостоятельнаго отъ православной церкви; какъ единеніе условное, въ силу котораго у единовърцевъ есть свои отличія, оно имъетъ не существенную особенность. Возможность такого единенія признавалась и ранве оффиціальнаго осуществленія его. Съ мыслью -о вемъ мы встръчаемся въ самомъ началъ XVIII в.; и притомъ у старообрядца, какъ съ самостоятельною его мыслыю, именно въ вопросъ нъкоего старообрядца Филарета, предложенномъ миссіонеру Исаакію. На вопросъ Филарета-можно ли имъть законно-освященную церковь, въ которой служба отправлялась бы по старопечатнымъ книгамъ, Исаакій даль утвердительный отвътъ 1). Лътъ 60 спустя, въ началь царствованія Екатерины II, тотъ же вопросъ обсуждали, по поручению императрицы, въ Св. Сунодъ. Члены Сунода: Димитрій Сьченовъ, митрополить новгородскій, и Гедеонь Криновскій, епископь псковскій, высказались тогда въ пользу рішенія вопроса въ положительномъ смысль. Своему "мньнію" они дали въское обоснованіе. Въ ихъ сужденіяхъ высказаны были следующія мысли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказаніе Исаакін—Бр. Сл. 1875 г., кн. 3.

о сущности того, что названо впоследствіи единоверіемъ, и объ основаніяхъ, на какихъ оно могло быть допущено: а) въ церкви желательно имъть полное согласіе ся членовъ во всемъ, не только, въ въръ, но и въ обрядахъ; б) понятіе объ обрядъ, слова ап. Павла и Самого Христа, повелевающихъ ради спасенія души не держаться съ фарисейскою строгостью установленій, подлежащихъ изміненію, и приміры изъ исторіи церкви, свидътельствующіе, что въ отношеніи обрадовъ церковь всегда руководилась собственнымъ смотреніемъ-все это показываетъ, что при единствъ въры можетъ быть, однакожь, дозволено въ церкви, по снисхожденію къ совъсти немощныхъ, употребленіе : и различныхъ обрядовъ, при православномъ знаменованіи послёднихъ; в) дозволеніе употреблять старообрядцамъ такъ называемые старые обряды не можетъ находиться въ противорвчін съ клятвою собора 1667 года, потому что она произнесена не на обряды и "не за обряды", и г) употребленіе старыхъ обрядовъ для ихъ ревнителей можетъ быть спасительно лишь въ союзъ съ церковію: получая дозволеніе употреблять свои обряды, такія лица обязаны "во всемъ прочемъ" единомудроствовать съ православною церковію---не только относктельно ея чиноначалія, принимая оное, но и относительно обрядовъ, "отнюдь не похуляя" ихъ 1). Таково было "мивніе" преосвященныхъ Димитрія и Гедеона! Въ сущности ово представляеть тв самыя основанія, на которыхь и учреждено впоследствін единоверіе, но оно не имело своевременнаго практическаго приложенія: самое свідініе, по поводу котораго "мийніе" подано, будто заграничные раскольники, желавшіе возвратиться въ Россію, изъявили готовность къ соединенію съ церковію, если только дозволено будеть сохранить употребляемые ими обряды, --- оказалось невърнымъ.

Первый, фактически осуществившій мысль о единов'єріи, былъ изв'єстный своими трудами въ борьб'є съ расколомъ, Никифоръ Өеотоки, тогда архіепископъ Славенскій, и именно по просьб'є старообрядцевъ селенія Знаменки, Елизаветградскаго у'єзда, выходцевъ изъ Молдавіи. За дозволеніемъ "построить церковь,



<sup>1)</sup> Sp. Ca. 1883 r., № 5, crp. 229—39, cp. Hp. Oб. 1875, III, 431-2.

имъть священника изъ своей среды и употреблять старинныя книги" знаменскіе старообрядцы обращались къ предшественнику Никифора по славенской канедры, архівнископу Евгенію Булгари (1775-9), но успъха не имъли. 6 августа 1779 г. на мъсто Евгенія поставленъ быль въ архіепископа славенскаго Никифорь. Тогда-то знаменскіе старообрядцы повторили просьбу. Вивств съ прошеніемъ они представили Никифору свое исповъдание въры, въ которомъ отъ всего сердца и отъ всей души отрицались всёхъ раскольническихъ толковъ и признавали греческую церковь истинною, вселенскою, канолическою и апостольскою церковію, всв ся догматы, таннства и обряды-согласными слову Божію, преданіямъ свв. апостолъ и седми вселенскихъ соборовъ, и находящихся вив греко-россійской церкви —заблуждающимися". Въ устныхъ объясненіяхъ они добавляли, что сохраненія имъ старыхъ обрядовъ и книгъ просять только "ради немощивишихъ и недостаточно разсудительныхъ". Принявь все это во вниманіе и основываясь на церковномъ ученім объ обрядъ, а также имъя въ виду, что сказано о старыхъ обрядахъ и книгахъ въ изданномъ отъ лица Сунода "увъщаніи", преосв. Никифоръ безъ колебанія призналь справедливымъ удовлетворить просителей. Присоединение раскольниковъ къ церкви совершилъ, согласно установленному чинопоследованію, нарочно посланный для сего Никифоромъ елизаветградскій священникъ Димитрій Смолодовичь, мужъ ученый и почтенный, по отзыву преосвященнаго 1). Спустя нъсколько времени, онъ же, по благословенію преосвященнаго, освятиль місто для построенія церкви въ Знаменкъ. Построеніе церкви совершилось очень быстро <sup>2</sup>). Освятиль ее самь архіепископь Никифорь. На правомъ клиросъ пъли архіерайскіе пъвчіе, разумъется, по своимъ книгамъ и своимъ напъвамъ, на лъвомъ пъли новоприсоединившіеся, понятно, по старообрядчески; преосвященный сказалъ поучение. Для новоосвященной церкви и образовавшагося



<sup>1)</sup> Указъ Славенской консисторія о присоединенія слободы Знаменки помъченъ 15 февраля 1780 г. (М. С-го-Истор. очер. единовър. стр. 15, прим. 1. Спб. 1867 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Церковь заложена 3 ная, а освящена 16 іюня 1780 г. (Церк. Вѣд. 1889 г., стр. 953 и слъд.).

при ней прихода онъ назначилъ одного изъ православныхъ священниковъ, Стефана Попова, родомъ великорусса, которато благословилъ отправлять службы по старопечатнымъ книгамъ в употреблять такъ называемые старые обряды. Объ этихъ событіяхъ арх. Никифоръ письмомъ отъ 3 августа 1780 года увъдомиль Новгородскаго архіепискова Гаврінла, къ которому препроводилъ тогда же, для внесенія въ Св. Сунодъ, и оффиціальное донесеніе о своихъ распоряженіяхъ по дъду бывшихъ раскольниковъ селенія Знаменки. Преосвященный архипастырь питаль уверенность, что эти распораженія его будуть утверждены Сунодомь, темь паче не предполагалъ, чтобы они могли вызвать порицаніе. Между тёмъ въ Сунодъ они были встръчены съ недоумъніемъ и, только изъ опасенія могущихъ возникнуть волненій среди старообрядцевь, не были отмънены, будучи преданы молчанію. Смущенъ и огорченъ былъ преосвященный Никифоръ, когда узналъ объ этомъ. Онъ готовъ былъ подчиниться решенію высшаго церковнаго правительства, но въ то же время считалъ необходимымъ подробно сказать и о тёхъ основаніяхъ, которыми руководился въ своихъ распоряженіяхъ. Онъ изложиль ихъ въ особоиъ "Повъствованіи о обращеніи раскольниковъ с. Знаменка", которое, при письмахъ отъ 18 декабря 1781 года, препроводилъ къ преосвященному Гаврінду, прося представить въ Сунодъ, и къ главнему начальнику Новороссійскаго края князю Потемкину 1). Очень можетъ быть, что доводы Никифора повліяли не только на архіепискова Гаврінла и Потемкина, но и на Св. Сунодъ, такъ какъ начатое потомъ известнымъ инокомъ Никодимомъ дъло о присоединении къ церкви Стародубскихъ раскольниковъ, по примъру Знаменскихъ, было встръчено уже съ одобреніемъ.

Хлопоты инока Никодима извъстны. Въ 1781 г. ему случилось, въ бытность по дъламъ въ имъніи тогдашняго намъстника Малороссіи графа Румянцева-Задунайскаго, бесъдорать съ послъднимъ о нуждахъ старообрядчества. Графъ далъ совътъ Никодиму просить у Св. Сунода "священства, съ дозволе-



<sup>1)</sup> Бр. Сл. 1892, І, 108—38.

ніемъ отправлять богослуженіе по старопечатнымъ книгамъ" 1). Никодиму, который давно тиготился неустройствомъ старообрядчества въ ісрархическомъ отношеніи, эта мысль пришлась по душъ. Онъ повелъ сношенія съ представителями іерархіи, ъздиль въ Москву и Петербургъ, быль обласканъ Потемкинымъ, представлялся даже самой императриць 2). Хотя въ Стародубьъ далеко не всв сочувствовали Никодиму, противники хотъли даже убить его, темъ не мене дело не остановилось. Изложивъ въ 12 пунктахъ условія, на которыхъ решено было просить законнаго свищенства, единомышленники Никодима, числѣ 1500 человъкъ, дали ему довъренность на ходатайство (1783 г.). По предварительномъ представлении прошения Потемкину и Румянцеву, последній отосладъ (1783 г.) его въ Сунодъ, съ представленіемъ и въ Сенатъ 3). Желая вступить въ "соединеніе" съ церковію, старообрядцы просили, чтобы "при указъ Ея Величества" изъ Сунода быль прислаиъ имъ "великороссійской породы" хор-епископъ, который, состоя въ непосредственномъ въдъніи Сунода и будучи независимъ отъ епархіальнаго архіерея, управляль бы дізлами всёхъ старообрядцевъ, поставляя, по ихъ избранію, въ причетъ церковный, и благословляя совершать, какъ и самъ совершалъ бы, богослуженіе по старопечатнымъ квигамъ и съ соблюденіемъ "старыхъ" обрядовъ, для чего предварительно употребление ихъ, особенно двуперстія, "разрешить" отъ "клятвы" 4. Въ такомъ виде прошеніе представляло затрудненіе для удовлетворенія. Съ посвящениемь особаго епископа для старообрядцевъ произошло бы нарушение правилъ, по которымъ въ одной епархии не можетъ быть двухъ самостоятельныхъ епископовъ, и, кромъ того, тогда

<sup>1)</sup> Исв. въ XVIII в. зав. архіер. стр. 10 ср. 3. Спб. 1868.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 5-9.

<sup>3)</sup> Тамъ-же стр. 11, 14—18.— Никодимъ изготовият "Омышленіе о повопечатныхъ книгахъ"— Скрыжали, Соборномъ Свиткъ, Жезят и др., предвазначая подать его первенствующему члену Сунода архіепискому Гаврінлу, но подальли, невзвъстно. "Омышленіе", извъстное обыкновенно подъ вмененъ "Вопросовъ Никодима", составлено по "Поморскимъ отвътамъ" (Бр. Сл. 1886, II, 235—7) и писано не ранъе 25 марта 1780 года и не позже 11 февраля 1783 г. (Хр. Чт. 1890, II, прим. на стр. 774).

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 11-14.

община старообрядцевъ "получила бы видъ отдёльной церкви" 1). Въ виду этого отвётъ правительства ограничился указомъ (1784, мар. 11) императрицы на имя Новгородскаго архіепископа Гавріила—о томъ, что старообрядцы бёлорусскаго, малороссійскаго и екатеринославскаго намъстничествъ могутъ отправлять богослуженіе по старопечатнымъ книгамъ, получая священниковъ отъ преосвященныхъ Могилевскаго и Славенскаго 2). Обрадованный и этимъ, Никодимъ возвратился въ Стародубье, но скоро умеръ († 1784, мая 12) 3), написалъ за три дня до смерти преосвященному Гавріилу трогательное письмо съ сердечною просьбою сопричислить его, Никодима, "къ избранному стаду сыновъ церкви", дъло же, начатое имъ, "продолжитъ" 4).

"Продолжателями" дёла Никодима были: казначей Виталій. монахи Іоасафъ и Евдокимъ и бълецъ Иванъ Кузнецовъ. Последніе трое, въ качестве поверенныхъ, ездили въ Петербургъ и тамъ успъли испросить для Іоасафа, получившаго на Востокъ санъ архимандрита, позволеніе "исправлять духовныя требы" въ Успенскомъ Стародубскомъ монастырв 5). Дело "согласія" въ Стародубь пошло бы после этого успешно, особенно при покровительствъ гр. Румянцева 6), если бы не столкнулось съ проектомъ Потемкина о васелении Таврической области. Высочайшимъ указомъ 1785 г. "желающіе прибѣгнуть къ пастырямъ церковнымъ" старообрядцы намъстничествъ Черниговскаго и Новгород-съверскаго были подчинены въдънію Таврическаго архіерея 7). Мало того: князь, по вліянію котораго состоялся этотъ указъ, вызвалъ въ "Таврію" изъ Стародубья Іоасафа. Въ Новороссійскомъ краї положеніе "согласныхъ" было благопріятное: въ Елисаветградів для нихъ была построена церковь (1788 г.), а при урочищъ Кар-Дублинъ-и монастырь в). Не то испытывали "согласники" стародубскіе. Шесть разъ обра-

<sup>1)</sup> Собр. мн. и отз. м. Физарета V, II, 564. М. 1888.

<sup>2)</sup> Верховскій, стр. 28 ср. Собр. пост. по ч. раск. 1858, 6-7.

<sup>3)</sup> Mcs. 3as. apxiep. By XVIII B. ctp. 35.

<sup>4)</sup> Tant me, ctp. 30-2.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 34-8. 44; Собр. пост. по ч. расв. 1860, І, 742-3.

<sup>6)</sup> Танъ же, стр. 41-5.

<sup>7)</sup> Собр. пост. по ч. расв. 1358, стр. 4-5.

<sup>8)</sup> Иск. въ XVIII в. зав. арх. стр. 47-9, 51-2.

щались они къ Амвросію, архіепископу Екатеринославскому и Таврическому, съ просьбою дать имъ священника, но Амвросій модчаль 1), не желая входить въ столкновение съ интересами всесильнаго князя, недовольнаго тёмъ, что на его призывъ изъ Стародубскихъ слободъ вышло въ Таврію лишь нісколько семей старообрядцевъ. Число "согласныхъ" за это время значительно убавилось, тъ же, которые не хотъли возвратиться въ расколь, видъли, что дъти ихъ остаются безъ крещенія, взрослые-безъ исповеди, умирающіе-безъ напутствія св. тайнами. "Несогласные" преследовали несчастныхъ самыми едкими насмешками: "кричите, говорили они имъ, будите, ваша мать церковь уснула". Въ яркихъ краскахъ "согласные" изобразили свое положение въ обширномъ письмъ къ митрополиту Гавріилу, умоляя его помянуть свои объщанія, пока всъ неожесточились" 2). Митрополить, подобно Амвросію, находился въ затруднительномъ положеніи и не придумаль иного выхода, какъ послать къ "согласнымъ" священника охтенской церкви, извъстнаго Андрея Іоаннова.

Іоанновъ прибыль въ Стародубье осенью 1788 года 3). Цёль его прівзда была двоякая: а) исправленіе требъ и б) образованіе приходовъ. Послёднее представляло не мало затрудненій, потому что было связано съ вопросомъ о храмахъ. Такъ какъ храмы принадлежали не однимъ "согласнымъ", то завязалась тяжба, потребовавшая въ виду упорства "несогласныхъ", военной силы. Храмы, дёйствительно, были отняты, но вслёдствіе подкупности губернскихъ властей, скоро снова оказались въ рукахъ "несогласныхъ" 3). Тёмъ не менёе дёятельность Іоаннова не была безплодна: онъ основалъ двё церкви—въ Злынкъ и Зыбкой (обе въ 1789 году) и двё освятилъ—въ Никодимовой пустыни (1791) и с. Климовской (1789) 3), и—главное—пріучилъ "согласныхъ" къ "законному священству". Черезъ три года Іоанновъ возвратился въ столицу въ санъ протоіерея. Въ

<sup>1)</sup> Tanz me, crp. 52-61.

<sup>2)</sup> Письмо отъ 4 ноября 1787 годо.—Тамъ же, стр. 62-70.

<sup>3)</sup> Ист. изв. о раск., стр. 395. Спб. 1799.

<sup>4)</sup> Страниявъ 1863, II, 104-22.

<sup>5)</sup> Ист. изв. о раск. 395-6.

слободахъ остался іеромонахъ Андрей. Устроеніе церквей продолжалось.

Боле затруднительною и совсемъ безуспешною оказалась попытка ввести "благословенное" священство на Иргияв. Искателемъ его тамъ явился извъстный инокъ Сергій. Счастливая звъзда Сергія тогда стояла въ самомъ зенить блеска. Онъ быль полновлястнымъ распорядителемъ судебъ поповщины. Желая, какъ говорили на Иргизъ, стяжать "славы" еще болье, а также, признавая, что, какъ выражадся его благодътель купецъ Злобинъ, съ иргизскими "понами бездельниками нигде глазъ нельзя показать", Сергій и задумаль идти путемъ своего когдато соперника Никодима. Случай помогъ начать дело. Осенью 1786 г. въ Астрахань пріфхаль новый преосвященный, известный архіепископъ Никифоръ Өеотоки. Онъ разослаль по епархін окружное посланіе, въ которомъ призываль заблуждающихся обратиться въ недра церкви. Какъ бы въ ответь на него, Сергій составиль 15 вопросовь и подаль (1790) ихъ преосвященному при особомъ прошеніи, въ которомъ "именемъ всего общества" объщался "присоединиться" къ церкви, если ему будутъ даны удовлетворительные отвъты 1). Отвъты были даны, Сергій разослаль списки съ нихъ по Иргизскимъ обитателямъ и другимъ поповскимъ общинамъ, и за это лишенъ былъ настоятельства (1791). Возвратившись (1793) къ власти, онъ съ большей откровенностію сталь выражать свои нам'вренія и снова получиль отставку (1795) 2). Тогда Сергій отправился въ Петербургъ и подалъ тамъ прошеніе "о принятіи его съ братією въ въдомство Казанской епархіи и объ опредъленіи въ Верхній монастырь іеромонаха, съ дозволеніемъ отправлять богослуженіе по старопечатнымъ книгамъ". Въ высочайшемъ рескриптъ 19-го іюня 1796 г. на имя казанскаго архіепископа Амвросія послівдовала желаемая резолюція 3). Раскольники крайне озлобились. Иргизское собраніе постановило: не допускать Сергія въ монастырь не только къ начальствованію, но и на жительство.



<sup>1)</sup> Никифоръ-Отвъты, 280. 394-5. М. 1839.

<sup>2)</sup> Соколовъ-Раск. въ Сар. краф, 129-46.

<sup>3)</sup> Руск. Арх. 1892, № 4, стр. 493.

Такъ и сдълали, даже тъхъ, которые были согласны съ Сергіемъ, изъ монастыря выгнали; исходатайствованные, по прошенію Сергія въ Сунодъ, Тихвинскаго монастыря іеромонахъ
и два іеродіакона не пробыли въ Иргизской обители и десяти
часовъ. Сергій обращался за содъйствіемъ къ губернатору, но
и отъ губернаторскаго посланнаго никакой пользы не вышло,
потому что ему не было на то приказанія отъ Злобина, по
вліянію жены оставившаго Сергія безъ всякой помощи 1). Видя
такую неудачу, Сергій, взявъ съ собой родственниковъ, уъхалъ
въ Стародубье и тамъ вступилъ въ число "согласныхъ", скоро
былъ посвященъ въ іеромонаха и поставленъ настоятелемъ Успенскаго, Новороссійской епархіи, согласническаго монастыря 2).

Казанскій преосвященный Амвросій, огорченный неудачею Сергія, которому такъ много помогаль онъ, имъль утішеніе видеть "согласниковъ" въ самой Казани. Въ 1797 г. "старообрядствующіе" купцы Муравьевъ и Ивановъ "съ прочими обывателями" Казани, всего 28 человъкъ, подали Амвросію прошеніе о дарованіи имъ "благословеннаго" священства на условіяхъ, какъ оно дано въ южныхъ губерніяхъ, -- преосвященный, на основанін имянныхъ Высочайшихъ указовъ, удовлетворилъ просителей, навначивъ для нихъ храмъ во имя четырехъ евангелистовъ, при Татарской слободь, "состоявшій въ праздности", съ опредъленіемъ къ нему священника отъ екатерининской церкви Архипа Андреева 3). Въ томъ же 1797 г. Нижегородскій епископъ Павелъ сдълалъ представление Св. Стноду, что въ его епархін есть до 1000 старообрядцевь, желающихъ получить "благословенныхъ" священниковъ 4): въ высочайшемъ указъ (1798, марта 12) о дозволеніи просителямъ имъть церковь и священника, рукоположеннаго отъ епархіальнаго архіерея, было уже оговорено, что на будущее времи это дозволение получаеть видъ общаго правила для всёхъ старообрядцевъ, при ихъ такого рода ходатайствахъ 5). Поэтому въ томъ же (1798) году

<sup>1)</sup> Расколь въ Сар. крав, 146-60.

<sup>2)</sup> Сервій-Зервало для старооб. Спб. 1799.

<sup>3)</sup> IIp. O6. 1867, III, 197-8.

<sup>4)</sup> М. С-го-Ист. Очер. единов. 52. 173. Спб. 1867 г.

<sup>5)</sup> Собор. пост. по ч. раск. 1958, 8-9.

Св. Сунодъ безпрепятственно удовлетворилъ таковыя ходатайства раскольниковъ гор. Торжка, Твери и Верхнеудинскаго округа Иркутской губернім 1). Въ 1799 г. 2) вступили въ "согласіе" съ церковію нікоторые изъ петербургских поповцевъ 3). Во главъ ихъ стоялъ нъкто Ив. Миловъ. Императоръ Павелъ І лично посётиль ихъ церковь (1800, нояб. 20), слушаль литургію, а на 25 ноября пригласилъ "миловцевъ" въ придворную церковь. "Смиренные прихожане Милова, стоя здесь у леваго клироса, положили шляпы и шапки на полъ, вынули изъ кармановъ четки; творили крестное знаменіе и поклоны" по своему обычаю. По правую сторону, на царскомъ ивств стояль государь, при немъ вся царская фамилія и вельможи. Послів литургін богомольцы ходили въ царскую "опочивальню", тамъ государь милостиво разговариваль съ ними. Деревянный осьмиконечный крестъ "миловской" церкви (у Воскресенскаго моста) и колокола ея тогда были весьма заприметны для петербуржцевъ 4).

Труднѣе было возникнуть "согласію" въ Москвѣ. Для характеристики здѣшнихъ раскольнгковъ есть несомевным данныя. Прежде всего они покушались извлечь великую пользу для раскола изъ рѣшимости правительства снабжать желающихъ изъ старообрядцевъ благословеннымъ священствомъ; такъ около 1790 года они просили себѣ архіепископа, который существоваль бы на правахъ живущихъ въ Россіи духовныхъ лицъ инославныхъ исповѣданій, и мотивировали свою просьбу ссылкою на постановленіе (1784, мар. 11) относительно старообрядцевъ екатеринославской епархіи; очевидно, они "старались начать свою церковь", тѣмъ болѣе, что скоро (1791 г.) на Ро-

<sup>1)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1860, І, 757—60. 761—66. 768—9.

<sup>2)</sup> М. С-го-Ист. оч. единов. 101—2. Разришение на это Сунода, по представление митроп. Гаврінла, послидовало 10—16 дек. 1798 г. Собр. пост. по ч. раск. 60, І, 766—8.

<sup>3)</sup> Они подавали (м. Гаврінлу) прошеніе объ этомъ и ранве (около 1790—2 г.), но тогда были оставлены безъ удовлетворенія, ивролтно потому, что возбудили сомнівніе относительно искренности своего желанія войти въ общеніе съ церковію чрезъ принятіе благословеннаго священства (Тв. св. От. 1882, І, (приб. ч. XXIX), 257—60).

<sup>4)</sup> Pycca. Crap. 1878, r. XXII, No 5, 173-6.

гожскомъ былъ заложенъ и храмъ соборный 1). Второй фактъ касается заговора противъ иргизскаго Сергія. Въ Москвъ, какъ только узнали, чёмъ кончились хлопоты Сергія въ Петербургів, ръшили "лишить его живота", -- конечно "какъ--- нибудь поумнъй и поискуснъе": заговорщики отправились къ губернатору, "поклонились ему, по старообрядчески, низенько", и Сергій быль арестованъ. Освобожденный стараніями друвей лишь на четвертые сутки и уже сверхъ всякаго чаянія. Сергій благополучно убхалъ изъ Москвы, но лишь благодаря конвойной охранъ. Въ данномъ случат московские раскольники заботились о томъ, чтобы не было "разврата" для раскола 2). Случилось, однако, около того времени нѣчто такое, по поводу чего московскіе раскольники призадумались. Вхалъ однажды по Таганкъ, посътившій Москву, одинъ помъщикъ, и видитъ, что много каретъ одна за другою выважають за городъ. Узнавъ, что это свадебный повздъ, - старообрядцы вдуть ввичать на Рогожское-помъщикъ заинтересовался, пожелалъ посмотръть старообрядческое ь вичаніе, по вхаль за по вздомь, вошель въ часовню и нарочно сталъ поближе, чтобы все видеть и слышать. Изъ любопытства онъ дъйствительно съ большимъ вниманіемъ следиль за попомъ, который венчаль, попъ это приметиль и страшно перепугался, именно вотъ почему. Онъ былъ изъ дворовыхъ этого пом'вщика, отданъ имъ въ солдаты, б'вжалъ изъ службы, и теперь подумаль, что баринъ узналь его. По окончаніи вінчанія онъ пригласиль къ себі поміщика, бросился предъ нимъ на колени, умоляя не погубить.--"Но какъ же ты попаль сюда и какъ выучился править службы?"---спросиль баринь бывшаго своего двороваго. Тотъ ответиль, что, бъжавъ изъ военной службы, онъ попалъ къ раскольникамъ, где-то въ далекихъ окраинахъ, былъ уставщикомъ, а затемъ, какъ-то добылъ чужую ставленную грамоту священническую и съ ней явился на Рогожское. Такъ какъ помъщикъ донесъ, кому следуетъ. о бъгломъ солдать, то последнему, спасаясь, пришлось скрыться безъ въсти, но причина его скрытія стала

<sup>1)</sup> Тв. св. отц. 1882, І (приб. ч. 29), 254-9. 265.

<sup>2)</sup> Раск. въ Сар. краћ, 147-50.

извъстна раскольникамъ и заставила болъе благоразумныхъ изъ нихъ призадуматься надъ вопросомъ о попахъ 1). Однако и опять сказалось тяготине къ расколу. Въ 1799 г. московкіе раскольники отправили повіфенных въ Петербургъ. Въ хлопатахъ они успъли, священники были объщаны просителямъ, но последніе остались недовольны, именно, темъ, что даруемые имъ священники должны были возносить моленіе за наря 2). Раскольники ответили, что не желають поминать по напечатаннымъ формамъ и табелямъ ни императорской фамилін, ни Св. Сунода и епархіальнаго архіерея. Тогда императоръ повельлъ прекратить съ ними всякое спошение 3). Посль этого москорскіе поповцы составили подробныя условія, на которыхъ они желали получить правильное священство. Условія эти были высказаны въ 16 пунктахъ. Съ замічаніями митр. московскаго Платона условія были утверждены (1800, окт. 27) императоромъ Павломъ I. Желая способствовать измененію взгляда вступающихъ въ общение съ церковию на обряды н букву книгъ, пріобрътеннаго ими въ расколъ, и показать, что раскольники ложно обвиняють церновь въ ересяхъ, Платопъ назвалъ "согласниковъ" единовърцами.

Въ правилахъ единовърія взаимоотношеніе послъдняго къ православію выражено такъ, что съ одной стороны требуется единеніе единовърія съ церковію, съ другой—допускается нъкоторая его обособленность. Единеніе указывается: болье обще въ §§: 1—о томъ, чтобы вступающій въ единовъріе былъ разрышаемъ церковію отъ клятвы, тяготьющей надъ расколомъ, и 16—о томъ, чтобы за содержаніе разныхъ обрядовъ и книгъ не было "хулы ни съ единыя сторони",—частнъе: а) въ §§ 2, 6 и 12, исъ которыхъ первымъ дозволяется единовърцамъ получать священниковъ отъ епархіальнаго архіерея и по его "разсужденю", а двумя послъдними единовърческіе священники съ ихъ паствами подчиняются вообще въдъню енархіальнаго ар-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sp. Cs. 1890, I, 234—6.

<sup>2)</sup> Письма м. Платона—Пр. Об. 1869, августь, стр. 40—1, № 52 и прим. 109 и 112.

<sup>8)</sup> Pycck. Apx. 1892, №. 4, crp.-494-5.

<sup>4)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1858, 10-19.

хіерея, по суду и по всёмъ духовнымъ дёламъ, б) въ §§ 10, 7 и 14, изъ которыхъ по первому-таинства православной церкви пріемлются единовърческими священниками въ лъйствительной ихъ силъ", по второму-св. муро ими получается оть епархіальнаго архіерея, по третьему-при смішанныхъ бракахъ вънчание происходить, по согласию брачущихся, или въ грекороссійскомъ храмв, или же единовврческомъ. Обособденность выразилась въ требованіяхъ относительно обрядовой церковной стороны и способа духовнаго управленія: а) чтобы хиротонисать священнослужителей (2 §), службу въ единовърческихъ храмахъ совершать (3 §), а также освящать церкви и антиминсы (4 §) по старопечатнымъ книгамъ, чтобы единовърческихъ священниковъ не требовать "къ соборнымъ моленіямъ" (5 §); б) чтобы въ священники для единовърцевъ поставлять по "избранію" прихожанъ (2 §), чтобы преосвященному чинить разбирательство по дёламъ единоверцевъ, где не требуется следствія, чрезъ единов врческих в священниковъ, минуя консисторіи (6 §). Старообрядцы просили больше этого. Въ этомъ отношеніи достойны замізчанія § 5 и 11 ихъ прошенія. Въ 5 §, между прочимъ, высказывалось, чтобы не было возбраняемо присоединеніе къ единовърію "издавна удалившихся отъ сообщества церкви грекороссійской; такое требованіе м. Платонъ ограничиль повводеніемъ присоединяться къ единоверію только темъ изъ незаписныхъ раскольниковъ, которые, по изследованію епископа, никогда въ православную церковь не ходили и таинствъ ея не принимали. Въ 11 § старообрядцы просили не возбранять сынамъ грекороссійской церкви пріобщаться св. Таннъ у единовіврческаго священника, а единовърцамъ-у священниковъ православныхъ; первое требование и. Платонъ ограничилъ "крайнею нуждою"-если бы "въ смертномъ случав" не нашлось православнаго священника и церкви. Въ томъ и другомъ случав м. Платонъ желалъ предупредить переходъ православныхъ въ единовъріе. Въ такомъ переходъ онъ видълъ несоотвътствіе цъли единовърія. "Церковь, писаль онъ, яко мать сердобольная, не видя въ обращеніи отторгшихся отъ нея великаго успъха, разсудила за благо учинить некоторымъ таковымъ, въ неведени погрвшающимъ, списхожденіе", чрезъ учрежденіе единов врія,—

"следуя примеру апостольскому, иже немощным бысть, же немощень, но съ твиъ, да немощных пріобрящеть, - н даби возимъть благую надежду, что таковые со временемъ Богомъ просвътятся и ни въ чемъ въ неразиствующее съ церковью пріидутъ coгласіе". Говоря иначе: единоверіе было допущено для (обращенія) раскольниковъ, но не для православныхъ. Оффиціальное же, въ вид'в общаго правила, дозволеніе переходить православнымъ въ единовъріе, въ то время послужило бы, кромъ того, по мысли м. Платона, "соблазномъ для правовърныхъ", ибо расколь, какъ только власть стала разрешать употребленіе старыхъ обрадовъ и книгъ, злостно, хотя и не справедливо, заговориль, что "аки бы св. церковь свое преграшеніе, а его истину познала" 1. Въ томъ же 5 § старообрядцы выражали просьбу о томъ, чтобы имъ имъть право не допускать въ свои храмы "знаменующихъ себя тремя перстами, бреющихъ бороды и имъющихъ другіе обычаи, несогласные съ ихъ обыкновеніями, кром'в высочайщихъ особъ; такое желаніе, свид'втельствуя о предубъждении просителей противъ православныхъ обрядовъ, противоръчило понятію единовърія вообще и въ частности 16 § правиль его; потому это условіе было ограничено, по крайней мъръ, тъмъ, что исполнение его поставлено въ зависимость отъ благоразумія единовърческих священниковъ, съ наставленіемъ епископа. По темъ же побуждениямъ желание просителей, чтобы единовърческимъ священникамъ исповъдываться только у единовърческихъ (8 §) и чтобы архіерен благословляли ихъ, какъ и всёхъ единоверцевъ, двуперстно (9 §)-было оговорено митрополитомъ такъ: "сіе предоставить благоразумію и совъсти" исповъдывающагося и благословляющаго, однако "предохраняя другихъ отъ соблазна". Особое мъсто занимаетъ 15 § правилъ, который гласить, что единовърческие священники во всехъ служеніяхъ должны приносить моленіе о царствующемъ дом'в по данной Св. Сунодомъ формъ. Его происхождение обуслов ливалось 3 § тёхъ же правиль и высочайшимъ рескриптомъ 12 іюдя 1799 г. Согласно старопечатнымъ книгамъ, употреб-



<sup>1)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1858, 19—21 ср. Пр. Об. 1869, августь, 40—1, № 53.—Письма м. Платона.

деніе которыхъ дозволено 3 § правилъ единовѣрія, на великомъ выходѣ не бываетъ возношенія имени императора и его августѣйшаго дома, между тѣмъ въ упомянутомъ рескриптѣ сіе "возношеніе" признано было за conditio sine qua non 1). Слѣдовательно, единовѣрцы необходимо должны были принять сунодальную форму "возношенія".

Въ первые же годы по утверждении правилъ единовърія образовались единовърческие приходы въ Москвъ (1801), Калугъ (1802), Екатеринбургъ (1805) <sup>2</sup>), Костромской епархін (1804) и др. 3). Такъ какъ для отправленія богослуженія въ единовърческихъ церквахъ требовались книги, сходныя съ старопечатными, то правительство озаботилось учреждениемъ особой типографіи. Первоначально (1801) предполагалось преобразовать для этой цёли старообрядческую типографію въ Клинцахъ 4), но въ 1818 году ръшеніемъ комитета министровъ опредълено нивть для сего типографію въ Москвв на иждивеніи прихожанъ тамошней единовърческой церкви 5). Къ началу 1820 г. было даже готово все "потребное" для печатанья. Св. Сунодъ далъ новому учрежденію особыя правила 6). Ими назначены были для типографіи три попечителя, изъ среды прихожанъ московской единовърческой церкви и, по ихъ избранію, два надзирателя изъ духовныхъ особъ <sup>7</sup>), утверждаемыхъ въ должности Сунодомъ. При всякой отпечатанной въ типографіи книгѣ, положено было "припечатывать такъ называемый выходной листъ,

<sup>1)</sup> Относительно поминовенія Св. Сунода и епархіальнаго архіерея тогда же указаль, что это «можеть оставаться по принятымъ старообрядцами правиламъ».— Русси. Арх. 1892, № 4, стр. 494—5.

<sup>2)</sup> Дозволеніе Сунода о постройкі церкви ві Екатервибургі послідовало 7— 29 дек. 1803 г. Собр. пост. по ч. раск. 1860, II, 32—5.

<sup>3)</sup> С-го-Ист. оч. един. стр. 116, 145, 167-70, 181, 198.

Высоч. утв. докладъ Сунод. въ 2 день іюня 1801 г. – Собр. пост. по ч. раск. 1860, II, 1—2.

<sup>5)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1858, 54-6.

<sup>6)</sup> Собр. пост. по ч. расв. 60, II, 146-9.

<sup>7)</sup> Въ 1803 г. было Высочайше утверждено представление малороссійскаго генераль-губернатора князя Куракина о томъ, чтобы при единовърческой типографіи (въ Клинцахъ) быль гражданскій цензоръ, такъ какъ предполагалось печатаемним въ этой типографіи книгами снабжать и раскольниковъ, которые "не довъряютъ" духовенству (Собр. пост. по ч. раск. 60, II, 25—6).

сходно съ печатаемыми въ духовныхъ типографіяхъ, впереди заглавнаго прежняго листа той книги, причемъ послѣ словъ: напечатася сія книга (NN) въ царствующемъ градѣ Москвѣ, дополнять: въ типографіи единовѣрческой церкви въ лѣто... съ книги, напечатанной тогда-то, въ такомъ-то городѣ, при такомъ-то патріархѣ". Послѣ этого типографія начала свою дѣятельность.

II.

## Единовъріе въ царствованіе императоровъ Николая I, Александра II и Александра III.

Въ наследие отъ предшествующаго періода осталось неправильное понимание единовърія. Злостныя, хотя и несправедливыя, нападенія на единовъріе начались, какъ и следовало ожидать, со стороны раскольниковъ, и состояли въ сабдующемъ. Единовъріе будто бы "имъетъ двъ личины", будто бы "хромаетъ на объ ноги"; оно хвалитъ старину, поелику "чинъ древности хранитъ", и въ то же время "содержитъ новины, пріемля тайны всь отъ нихъ" 1), даже находится въ ісрархической зависимости отъ той церкви, которая "прежнія церковныя установленія признаетъ" состоящими подъ "неразрѣшимой клятвой" и жестоко похуляетъ ихъ 2), -- считаетъ себя находящимися въ "единеніи" и "согласіи" съ церковію и, однакожь, этой церкви сыновъ не принимаетъ "на моленіе" 3). Очевидно, такія возраженія противъ единовърія основывались на раскольническомъ взглядь на обрядь, на неправильномь пониманіи клятвы соборной, на усвоеніи жестокословнымъ порицаніямъ недолжнаго смысла и значенія, и, наконецъ, на недоразумѣніи относительно того, что нельзя ставить въ вину единовфрію такихъ встрфчающихся среди мнимыхъ единовърцевъ фактовъ, которые по идеъ еди-



<sup>1)</sup> Ист. очер. един. стр. 148-9, прим. Спб. 1867.

<sup>2)</sup> Записва Силуана (1840 г.)—Сбор. прав. свъд. о расв. *Кельсіев*. стр. 201—8, перепеч. у Соколов.—Расв. въ Сар. краћ, 469—75, прилож.

в) "Этимъ условіемъ, говорять и понынѣ раскольники, просители единевѣрія явно повазали, что они не были убѣждены признавать грекороссійскую церковь вполнѣ православною, а потому наоборотъ и грекороссійская церковь не сознала ихъ за чисто православныхъ". (Показ. всеобдерж. двуперст. сложенія, стр. 129—30. Яссы, 1888. Типогр. Б. Н П...къ).

новърія признаются "предосудительными". Тъмъ не менъе въ этихъ возраженіяхъ раскольники нашли поводъ желать "иныхъ условій". Подъ видомъ сближенія съ церковію 1) они "хотѣли сохранить расколь, давь ему почетное имя 2) и въ такомъ замаскированномъ видъ неоднократно входили къ правительству съ прошеніями 3). Само собою понятно, прошенія эти успъха не имъли, но раскольническія чаянія въ извъстной мърь отразились и на понятіяхъ нѣкоторыхъ единовѣрцевъ. Были и есть единовърды неискренніе, раскольничествующіе. Эта неискренность выражалась въ разныхъ мёстахъ, въ разныхъ фактахъ. Одни единовърцы, напр., не хотъли именовать Государя благочестивъйшимъ и молиться за его домъ 4), другіе отказывали архіерею въ принятіи его въ свой храмъ 5), третьи принимали даваемыхъ имъ священниковъ подъ "исправу" 6), четвертые, наконецъ, "заявляли себя пропагандою не среди раскола, какъ бы следовало ожидать, а среди православныхъ" і) и не только живыхъ, но и умершихъ <sup>8</sup>). Въ началѣ шестидесятыхъ годовъ явились такіе "единовіврцы", которые покушались уничтожить самое вмя "единовъріе". Во главъ партін стоялъ Петербургскій единовърческій священникъ И. Т. Верховскій. Въ бытность ученикомъ въ Пермской семинаріи онъ обнаруживаль способности быть хорошимъ борцемъ противъ раскола. Случилось иначе, и виновата въ этомъ, по объясненію самого Верховскаго, была консисторія. Она будто бы пояснила ему однажды, какъ единовърческому священнику, что "единовъріе не есть православіе" и существуеть оно будто бы съ миссіонерскою цёлью. Вивсто того, чтобы признать такое понимание единоверія неправильнымъ, Верховскій самъ пришоль къ мысли и уб'єдился, что единовъріе въ самомъ дълъ "двулично и двусмысленно". И

<sup>1)</sup> Собр. мн. и отз. м. Фаларета II, 406-7. Спб. 1885.

<sup>2)</sup> Tans me, III, 98. Cnf. 1885.

<sup>3)</sup> Tame me II, NeNe 198, 230; III, NeNe 275, 311, 323, 325; IV, NeNe 471, 475.

<sup>4)</sup> Собр. мн. и отз. м. Филарета III, 1.

<sup>6)</sup> Отч. Об. Пров. Син. 1888—9, 105.

<sup>6)</sup> Собр. мя. и отз. м. Филарета. V, II, 640; Раск. въ Сар. крав, стр. 440.

<sup>7)</sup> Церв. Вист. 1880, № 7, стр. 6.

в) Собр. пост, по ч. раск. 1858, 332—3.

воть онъ ставить себв цвлью "разоблачить" эту "двусмысленность, поставить въ притчу". Целыхъ 20 четь онъ подвизался на этомъ печальномъ поприще, целыхъ 20 леть онъ клеветаль на церковь съ чисто-раскольническимъ озлобленіемъ! Собственно относительно единовърія Верховскій разсуждаль такъ: "платоновское единовъріе безжизненно, безсмысленно, пусто, лживо": следовательно нужно другое единоверіе, и не единоверіе, а "соединенство святое и безъ упрека древнеправославное", сущность котораго состояла бы въ томъ, что въ немъ не церковь принимала бы раскаявшихся раскольниковъ, снисходительно дозволяя имъ отправлять службы по старымъ книгамъ, а сами раскольники, соглашаясь принять отъ церкви іерархію, дёлали бы ей снисхожденіе, какъ раскаявшейся и признавшей наконецъ спасительность совершенія службы по старымъ книгамъ и при старыхъ обрядахъ 1). Осуществленія этой дикой мысли первоначально предполагалось достигнуть чрезъ снискание самостоятельной, независимой отъ православной, јерархін. Былъ составленъ и проектъ "соединенства" или "всестарообрядства", именно въ такомъ видъ: правила 1800 г. о "единовърческихъ церквахъ" уничтожить, равно какъ и самое имя "единовъріе", и изъ единоверія, поповщины и безпоповщины составить одно всестарообрядство; только тремъ лицамъ изъ сего всестарообрядства пріобрёсть епископское рукоположеніе отъ православныхъ архіереевъ; чрезъ сихъ трехъ, старообрядческихъ архіереевъ, образовать отдельную іерархію, съ патріархомъ или митрополитомъ во главъ, съ Сунодомъ при немъ, съ правомъ собирать соборы изъ духовенства и мірянъ-попечителей церквей, имъть отношение къ Государю Императору чрезъ своего стармаго архіерея, или чрезъ особо назначенное свътское лицо; сношенія съ православнымъ Сунодомъ и духовенствомъ престиь: предоставить православными право переходить въ "старообрядческую церковь; лжеархіереевъ австрійскаго рукоположенія по снисхожденію признать д'яйствительными архіереями, съ условіемъ, присоединенія къ новостарообрядческой церкви, безъ права рукополагать далее 2)... Верховскій руководиль дів-

<sup>1)</sup> Братск. Сл. 1892, I, 624-48.

<sup>2)</sup> Собр. мн. и отз. м. Филарета, V, II, 632-3, ср. 564-7: 615.

не одинъ, онъ имвлъ дъятельныхъ помощниковъ въ лицв кунцовъ: Московскаго И. Шестова, Казанскаго А. Петрова, н Екатеринбургскаго Г. Казанцева. Последній расходился съ компаніей въ томъ, что быль рёшительно противъ признанія, дёйствительности" австрійской ісрархіи. Казанцевъ решился начать лъло одинъ, съ единомышленными ему изъ Екатеринбургскихъ и вообще зауральскихъ единовърцевъ. Въ 1864 году были поданы двѣ всеподданнѣйшія просьбы 1): отъ единовѣрцевъ занадной Сибири объ особой ісрархіи для единов'врцевъ, по иниціативъ Казанцева, и отъ депутатовъ Московскихъ единовърцевъ-Аласина и Сорокина о сношении съ восточными патріархами на предметъ подтвержденія последними даннаго Св. Сунодомъ разръшенія единовърцевъ отъ клятвы. Просьба Московскихъ единовърцевъ состоялась при участіи Московскаго м. Филарета. Онъ разъяснилъ Московскимъ единовърцамъ всю пагубность проекта Верховскаго и Ко, далъ совътъ составить въ этомъ смыслъ всеподданнъйшее прошеніе съ ръшительнымъ протестомъ противъ домогательства нѣкоторыхъ единовѣрцевъ получить особыхъ епископовъ, и самъ просилъ оберъ-прокурора Св. Сунода А. П. Ахматова "открыть просителямъ путь къ подножію Высочайшаго престола 2). Депутаты были выслушаны Императоромъ милостиво и внимательно, прошеніе ихъ было одобрено и принято. Зато на просьбу Казанцева последоваль, конечно, отказъ, съ воспрещениемъ на будущее время подавать подобныя прошенія. Верховскій быль радь, что ходатайство несогласнаго съ нимъ Казанцева получило такой исходъ, но вмъстъ съ тъмъ, конечно, былъ и огорченъ, ибо долженъ быль понять, что и "общій ихъ трудъ кончень 3). Впрочемъ, не забывая своей цели. Верховскій после этого пошель къ достиженію ея другой стороной и при помощи другихъ средствъ. Именно, чрезъ органы печати онъ ръзко сталъ заявлять о необходимости безусловнаго уничтоженія клятвъ собора 1667 г. По его выраженію, церковь подаеть въ единоверіи своимъ ча-

<sup>1)</sup> Ц. Общ. В. 1877, № 127, стр. 2.

<sup>2)</sup> Собр. ин. и отз. и. Филарета V, II, 633-4.

<sup>8)</sup> Бр. Сл. 1892, I, 541—5.—Въ 1864 г. Шестовъ и Петровъ являлись къ министру в. дълъ, но проектъ якъ не былъ принятъ (Ц. Об. В. 1874, № 61, стр. 5).

дамъ камень, въ то время какъ они просять хлібов. Что это за хлъбъ и что это за камень? "Разръшеніе, т. е. отмъна и уничтожение запретовъ и клятвъ, положенныхъ Московскими соборами 1656-67 гг. на старый обрядъ и его держателей и затемъ благословение этого обряда и этихъ обрядцевъ: вотъ, по словамъ Верховскаго, хлюбо, котораго ждутъ единовърцы. Подтверждение же тъхъ запретовъ и клятвъ и тъ ограничения и оговорки, съ которыми не возбраняется единовърцамъ держаніе стараго обряда: вотъ камень". Когда спрашивали Верховскаго, зачъмъ нужно такое "разръшеніе" и почему бы не видъть благословенія въ самомъ фактъ существованія единовърія, то онъ отвъчаль, что совъсть единовърцевъ совершенно спокойна и никакихъ узъ на себъ не чувствуетъ, что единовърцы "ощущають себя чадами св. церкви совершенно равночестными и равноправными встмъ ся чадамъ", но "равночестность и равноправность не исчерпывають еще нуждъ единовърія", ибо "идеаломъ" его должно быть преобладаніе: преложеніе "запретительныхъ клятвъ на разръшенія и благословенія необходимо какъ первое обнаружение сознания церковию той своей ошибки, по которой некогда исправленными обрядами отдано предпочтеніе предъ обрядами "старыми", и, вслідствіе этого, сіе "преложеніе" послужило бы "первымъ шагомъ" къ возстановленію такого порядка вещей, при которомъ, подъ вліяніемъ голоса народа, склоннаго къ "старинъ", уничтожены были бы есъ перемъны и "новшества" въ православной церкви, обязанныя своимъ происхожденіемъ безконтрольному, будто бы, действію іерархіи. Очевидно и здёсь Верховскимъ руководила опять идея "всестарообрядства" 1), того страннаго, если не больше, "всестарообрядства", которое въ этомъ случав согласилось бы принять раскаявшуюся іерархію, чтобы пользоваться ею, и стало-бы господствующимъ 2).

Долготеривніе высшей церковной власти, наконець, истощилось... Верховскій, уклоняясь отъ кары, біжаль (1885 г.) за границу къ раскольникамъ. Послёдніе были обрадованы



¹) Ср. Ц. Общ. В. 1874, № 61, стр. 5.

<sup>2)</sup> Ц. Общ. В. 1877, № 127, стр. 2—5. ср. № 129, стр. 1—2 в № 131, стр. 1.

этимъ фактомъ, усмотръли въ немъ "начало", конечно мнимое, возсоединенія съ ними единовърцевь, въ смыслѣ все того же всестарообрядства 1). Сами раскольничествующіе единовърцы доселѣ не перестаютъ заявлять о своихъ претензіяхъ не только обществу 2), но и правительству 3). Ихъ представителемъ теперь состоитъ нѣкто единовърецъ Морокинъ. Главнымъ органомъ, гдѣ и прежде помъщались статьи литературныхъ дѣятелей этой партіи, служитъ Петербургская газета "Гражданинъ". Своимъ покровителемъ партія считаетъ одного "приснаго сотрудника" того же "Гражданина" за извъстным его чтенія (въ 1873—4 гг.) о "нуждахъ единовърія" 4) въ засѣданіяхъ С.-Петербургскаго отдѣла общества любителей духовнаго просвъщенія 5).

Были и другаго рода ходатайства со стороны единовърцевъ. Такъ, въ теченіи двухъ лътъ, начиная съ 1877 г., въ Св. Сунодъ поступило нъсколько прошеній, сначала отъ единовърцевъ, съвхавшихся изъ разныхъ мъстъ Имперіи въ Нижній-Новго-

<sup>1)</sup> Sp. Ca. 1885, II, 143.

<sup>2) «</sup>Гражданияъ», 1888, №№ 68 и 95.

<sup>3)</sup> Ц. Вѣст. 1892, № 17, стр. 259.

<sup>4)</sup> Т. Филипповъ-Совр. церк. вопр. Спб. 1882, стр. 272-407.

<sup>5)</sup> Выходя изъ той мысли, что церковь «во всв времена своего существованія допускала мерокую свободу въ содержание обрядовъ и что «употребление дониконовскаго обряда Соборомъ 1667 г. воспрещено было на будущее время безусловно» съ изреченіемъ влятви «на всиваго, кто посл'я сего запрещенія отвазывался принять новоисправленный церковный обрядь, хотя бы во всемь прочемь таковый быль покорень церкви»,---г. Филипповь находиль, что чразрешение употреблять дониконовскій обрядъ въ единоваріи «несогласно съ точнымъ смысломъ соборнаго определения (1667 г.), что, частиве, «ограничение церковных» правъ единовърцевъ, изложенное въ правилахъ единовърія, особенно въ 11 §, «ставить единоварцевь въ такое положение, которому въ православной церкви натъ никакого подобія», и что, въ виду этого.— «для устраненія таких» протяворѣчій» необходимъ «пересмотръ соборнаго опредъленія 1667 г.», именно чрезъ «сознаніе новаго собора». Очевидно, положенія лектора были основаны на неправильномъ поняманів клатвы собора 1667 г. и того, чёмъ быля вызваны ограничительные §§ правиль единовърія, да и мысль о «свободъ» въ употребленіи обряда была преувеличена. Въ этомъ смыслъ «чтенія» г. Филиппова вызвали справедливыя в основательныя возраженія со стороны ніжоторых зленовь «общества», особенно проф. И. Ө. Нимскаю (Его рвин-Хр. Чт. 1873, іюль, 259-313; 1874, І, 3-71-161-246. 337-81), возраженія, послі воторых обнаружалось, что «нужды единоверія», о которыхъ говорель лекторъ, суть только инення...

родъ на ярмарку 1), затъмъ отъ прихожанъ московскихъ единовърческихъ церквей 2), потомъ снова отъ собиравшихся на нижегородской ярмаркъ 3),-прошеній, въ которыхъ, ссылаясь на то, что правилами 1800 года единовъріе поставлено въ слишкомъ "тъсныя рамки" и что это обстоятельство препятствуетъ успъшному вліянію единовърія на расколъ и болье "близкому" единенію его съ православіемъ, единовърцы просили о пересмотръ, исправлении п дополнении нъкоторыхъ пунктовъ означенныхъ правиль, выражая при этомъ еще то желаніе, чтобы Св. Сунодъ "нарочитымъ актомъ, въ ясныхъ и точныхъ выраженіяхъ раскрылъ смыслъ клятвъ, положенныхъ Московскимъ соборомъ 1667 года, и тёмъ успоконяъ совъсть всъхъ ищущихъ союза съ церквію въ единовъріи. Затьмъ въ 1885 г. Московскіе единовърцы обращались въ Св. Сунодъ съ прошеніемъ объ изданіи отъ имени Сунода "изъясненія объ истинномъ смыслё и значеніи содержащихся въ полемическихъ противораскольнических сочиненіях прежняго времени порицаніяхъ на именуемые старые обряды". Въ основаніе своей просьбы единовърцы указывали на то, что такія "порицательныя выраженія, смущая единовърцевь, препятствують и обращенію раскольниковъ въ доно православной церкви на правилахъ единовърія".

Св. Сунодъ, насколько это было согласно съ достоинствомъ церкви, отвъчало правильнымъ понятіямъ о православіи и единовъріи, и могло способствовать успъхамъ послъдняго, всегда охотно внималъ "нуждамъ" единовърцевъ. Въ этомъ отношеніи особенно важны четыре распоряженія Св. Сунода: а) Еще въ 1856 г. въ Св. Сунодъ былъ возбужденъ вопросъ о необходимости исправленія помъщавшейся въ предисловіяхъ къ Псалтири и Часослову статьи о перстосложеніи, содержавшей "порицательные отзывы" о двуперстіи 4: въ 1866 году это предположеніе Св. Сунодомъ было приведено въ исполненіе; новое предисловіе отъ имеми церкви, заповъдуя православнымъ "твердо

<sup>1)</sup> Напеч. въ Ц Общ. В. 1877, № 127.

<sup>2)</sup> Налеч. въ Ц. Общ. В. 1879, № 140.

<sup>3)</sup> Напеч. въ Ц. Общ. В. 1878, № 105.

<sup>4)</sup> Собр. ин. и отз. м. Филарета IV, 847. М. 1886.

и неизменно держаться" принятыхъ ею обрядовъ, въ то же время приглашаетъ ихъ "съ миромъ взирать" и на особые обряды единовърія. б) Въ 1881 г. было Высочанше утверждено опредъление Св. Сунода о дополнении нъкоторыхъ 💸 правилъ единовърія по поводу вышеозначенныхъ ходатайствъ 1877-1878 гг. Оно важно прежде всего общимъ понятіемъ о единовъріи. Хотя свои ходатайства единовърцы мотивировали желаніемъ расширить вліяніе единовірія на расколь, но изъ заключающихся въ ихъ прошеніяхъ требованій можно было усмотръть несоотвътствіе последних означенной цели, ибо ими можно было достигнуть вліянія единовърія на православіе, а не на расколъ. Въ предотвращение такихъ желаний Св. Сунодъ "прежде всего нашелъ необходимымъ вновь выразить, какъ было уже изъяснено въ отвътахъ митр. Платона на пункты 1800 года, что учреждение единовърческихъ церквей послъдовало по снисхожденію православной церкви для облегченія отторгшимся отъ нея пути возвращенія въ лоно церкви". Хотя другою цвлью своихъ ходатайствъ единоверцы выставляли "болве близкую связь единовърія съ православіемъ", тъмъ не менъе предъявляли такія требованія, въ которыхъ легко было видѣть желаніе сближенія не единовърія съ православіемъ, что былобы согласно съ назначеніемъ единовфрія, а православія съ единовъріемъ, что не одно и тоже 1). Въ виду этого Св. Сунодъ разъясниль, что "единовъріе, исповъдуя догматы христіанской въры въ духъ и истинъ вселенскаго православія, однако отправляеть богослужение и церковныя требы по книгамъ нечуждымъ въ словахъ и обрядностяхъ некоторыхъ погрешностей, съ отступлениет отъ общепринятаго на всемъ православномъ Востокъ церковнаго чина". Соотвътственно съ этимъ, если Св. Сунодъ и допустилъ дополнение накоторыхъ правилъ единовърія, то, какъ выражено въ опредъленіи, "съ устраненіемъ всякаго соблазна и недоумінія и лишь въ смыслів вящшаго облегченія отщепенцамъ, упорствующимъ возвратиться въ надра церкви путемъ единовърія". Именно дополнены сладую-



О променіяхъ единовърцевъ основательное сужденіе спеціалиста дъла—Ц.
 Въст. 1880, № 6 и 7.

щіе §§ правиль: 5: "разръшается присоединяться къ единовърію тімь изь записанныхь православными, кои, по надлежащемъ разследованіи, окажутся издавна не менее пяти леть, уклоняющимися отъ исполненія таинствъ православной церкви, но не иначе, какъ съ особаго относительно каждаго изъ таковыхъ лицъ разрътенія епархіальнаго преосвященнаго , 11: "православные могуть обращаться къ единовърческимъ священникамъ для исполненія христіанскаго долга испов'вди и св. причащенія лишь въ особо уважительныхъ случаяхъ, съ тъмъ притомъ, чтобы подобное обращение отнюдь не служило поводомъ къ перечисленію православнаго въ единовъріе", для чего таковой православный "обязывается представить своему приходскому священнику полученное имъ отъ единовърческаго свидътельство о бытіи у исповъди и причастія" для внесенія "соотв'єтствующей записи о семъ въ книгу приходской церкви", и 14: "дозволяется дътей, рожденныхъ отъ брака православныхъ съ единовърцами, смотря по общему желанію ихъ родителей, крестить въ православной или единовърческой церкви, равно сподоблять и прочихъ св. таинствъ въ церкви православной или въ храмъ единовърческомъ". Въ измъненіи другихъ §§, о которыхъ просили единовърцы, Св. Сунодъ отказалъ 1). в) Въ связи съ определениеть 1881 г., въ виде дополненія въ нему стоить 9 § изданныхъ Св. Сунодомъ "постановленій" 2) собиравшихся въ іюль 1885 г. въ Казани епископовъ, въ которомъ, въ видахъ установленія правильныхъ "воззрѣній на единовъріе", разъяснено, что "единовъріе не представляетъ собою какого либо особаго, отличающагося отъ православія, испов'яданія, что православіе и единов'яріе составляють одну церковь... Посему, съ одной стороны, никто не долженъ думать, что тайны, совершаемыя единов рческими священииками, имъютъ менъе силы и святости; а съ другой-сами единовърцы должны помнить, -- и сіе потребно внушать имъ, -- что сила единовърія заключается только въ союзъ съ православною церковію, что безъ этого союза нізть единовізрія, а будеть рас-

<sup>1)</sup> Опредъление напечат. въ "Ц. Въст." 1881, № 37, стр. 201-2.

<sup>2)</sup> Напеч. въ Бр. Сл. 1886, Ј д. 501-6.

колъ". г) 4 марта 1886 г. отъ имени Св. Сунода было издано "изъясненіе" о порицаніяхъ на именуемые старые обряды 1), какъ просили того Московскіе единоверцы, въ которомъ вмёстё съ темъ, какъ и въ акте 1881 года, определенъ смыслъ клятвы собора 1667 года. Относительно "жестокословныхъ порицаній" Св. Сунодъ изъяснилъ, что "православная церковь признаетъ" ихъ "принадлежащими лично писателямъ полемическихъ сочиненій, которыми они произнесены по особенной ревности о защитъ православной церкви и содержимыхъ ею обрядовъ отъ нестериимо дерзкихъ хуленій на оные со стороны раскольническихъ писателей: сама же не раздъляеть и не подтверждаеть сихъ порицаній; если нікоторыя изъ этихъ сочиненій были издаваемы и издаются "съ разръщенія Св. Сунода", то это "разръшеніе" касается "не въ частности этихъ именно порицательныхъ выраженій, но общаго содержанія издаваемыхъ сочиненій, отличающихся высокими достоинствами", и не подлежащихъ какимъ-либо исправленіямъ потому, что "составляють исторические памятники письменности". Относительно суда великаго Московскаго собора "изъясненіе" признаетъ, что "судъ этотъ быль произнесень вполнъ законно и справедливо", -- именно, соборъ "произнесъ отлучение и клятву на всъхъ, кто послъ его опредвленія будеть считать новоисправленныя книги, чины и обряды неправо исправленными, поврежденными, еретическими... и будетъ обносить церковь... тяжкими хулами"; такихъ лицъ, "употребляющихъ имснуемые старые обряды... въ знакъ своего противленія церкви... церковь различала отъ самыхъ обрядовъ, которые... не признавала подлежащими безусловному воспрещенію". Такимъ образомъ "изъясненіемъ" была во всеуслышаніе отнята у раскольниковъ последняя возможность указаніямъ на порицательныя выраженія полемическихъ книгъ, какъ и на соборныя клятвы, смущать "немощную" совъсть нъкоторыхъ единовърцевъ!

Независимо отъ препятствій, заключавшихся въ неправильномъ пониманіи единовърія, успъхъ послъдняго затрудняли и нъкоторыя другія обстоятельства. Такую роль играли прежде



<sup>1)</sup> Напеч. въ Бр. Сл. 1886, I, 589-603.

всего тв формальныя условія, какими обставлено присоединеніе къ единовърію. Выполненіе ихъ, признававшееся необходимымъ въ тъхъ видахъ, чтобы единовърческие священники не могли принимать въ единоверіе православныхъ, сопровождалось нежелательными последствіями: будучи отяготительна для простолюдиновъ сама по себъ, формальность затягивала время, которымъ раскольники всемърно пользовались, чтобы повліять на ищущаго единенія съ церковію; кром'в того, последній иногда наталкивался на такихъ лицъ, которые требовали, чтобы онъ присоединялся не къ единовърію, а къ православію. Въ виду этого Св. Сунодъ, въ прежнее время секретными указами на имя ніжоторых преосвященных 1, ныніз еке общими віздініемъ для всёхъ 2), указалъ, чтобы дёло о переходё раскольниковъ въ единовъріе преосвященные "въдали непосредственно" сами, ръшали ихъ "какъ можно скоръе" и вообще "облегчали" таковой "переходъ". Затъмъ, за неимъніемъ во многихъ мъстахъ чинопослъдованія на пріемъ "приходящихъ отъ раскольниковъ", пастыри церкви были поставляемы въ затрудненіе, особенно при недоумвніяхъ со стороны "приходящихъ", и во всякомъ случат допускали разнообразіе: однихъ присоединяли чрезъ исповъдь и причастіе, другихъ чрезъ крещеніе и муропомазаніе, и кром'в того им'влась въ виду требуемая 1 § платоновыхъ правилъ "разрѣшительная" молитва 3). Въ виду этого Св. Сунодъ указалъ (1888) 4), чтобы присоединеніе старообрядцевъ къ церкви "повсюду совершалось по приложенному къ книжкъ м. Платона "Увъщаніе" чину, при чемъ "надъ принимаемыми чрезъ муропомазаніе-такъ должны быть принимаемы всв рожденные и крещенные въ расколв, --если они присоединяются на правахъ единовфрія, таинство сіе должно совершаться по старопечатному требнику. Далье, успъхань единовърія особенно можеть способствовать устроеніе приходовъ и церквей единовърческихъ, особенно по тъмъ мъстамъ, гдф посреди преобладающаго раскольническаго населенія нача-

<sup>1)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1860, II, 465-6, 733, 748-50.

<sup>2) 10 §</sup> постанов. Казанск. собора 1885 г.—Бр. Сл. 1886, I, 505—6.

<sup>3)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1860, II, 468-9.

<sup>4) 24 §</sup> правиль объ устройствъ миссій-Церк. Въд. 1888, № 28.

лось движение къ союзу съ церковию. Счастливы бывали новоприсоединившіеся къ единовірію, если была возможность устронть для нихъ церковь изъ ихъ часовни 1), если были снискиваемы щедротами монаршими 2), но повсюдная, такъ сказать, обезпеченность дёла могла быть лишь при участін власти духовной — епархіальной и высшей, что и вызвало Св. Сунодъ пригласить къ благопопечительности преосвященныхъ и самому придти на помощь съ матеріальными средствами. Наконецъ услуги для единовърія можно ожидать отъ единовърческой школы. Она скорбе, чемъ какая либо другая школа, можетъ привлечь дътей раскольниковъ, и въ тоже время очистить среду единовърческую отъ раскольническихъ понятій. Естественно, единовърческія школы должны были возникнуть, особенно <sup>в</sup>) послъ того, какъ было (1836 г.) Высочайте утверждено опредъленіе Св. Сунода о школахъ для "детей поселянскихъ" — определеніе, которымъ указано было допускать въ эти приходскія училища дътей раскольниковъ, съ правомъ обучаться по старопечатнымъ или единовърческаго изданія книгамъ 4). Школы появлялись иногда по иниціатив' епархіальныхъ преосвященныхъ 3), иногда самихъ единовърцевъ 6), и пр. Сунодъ заботился объ организаціи этихъ школь, по требованію снабжаль книгами и пр. 7). Ранбе, чемъ въ другихъ, единовърческія школы возникли въ епархіяхъ: Пермской, Вятской, Курской и Черниговской в); въ 1863 г. было открыто единовърческое духовное училище въ г. Уральскъ 9).

Характеръ внутренней жизни единовърія отчасти обусловливался чертами внъшней исторіи его. Одни факты имъли больше внъшняго блеска, другіе были богаче силою внутреннею.

<sup>1)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1858, 169. 454.

<sup>2)</sup> Отч. Об. Прок. Син. 1888-9, 101.

<sup>3)</sup> Собр. мн. и отз. м. Филарета IV, 155, ср. 161.

<sup>4)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1858, 233-5.

<sup>5)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1860, II, 758-9.

<sup>6)</sup> Tanz ze, II, 747.

Тамъ же, II, 530—1; Собр. нн. и отз. м. Филарета. томъ допол., 157.

<sup>8)</sup> Отч. Об. Пров. Свн. 1850, 28.

<sup>9)</sup> Цер. Въд. 1892, № 12, стр. 445. и слъд.

Факты крупные совив падають на царствование императора Николая І. Предпринятыя тогда ифры противъ раскола "пріобрвли единству церкви большое число единов врцевъ 1): по оффиціальнымъ документамъ, единовъріе ежегодно пріобрътало последователей тысячами и десяткими тысячь 2); въ 1851 году оно имѣло уже 179 церквей 3); единовѣріе тогда проникло на Преображенское и Рогожское, ему уступиль место самъ знаменитый Иргизъ, нъсколько и другихъ монастырей, и скитовъ раскольническихъ также были обращены въ обители единовърческія. Очевидно, расколъ понесъ громадную утрату! Но была и обратная сторона дёла. Она заключалась въ фактахъ неискренняго присоединенія къ единовірію и въ усиленіи пропаганды. Первое случилось, напр., относительно Москвы 4), гдв на раскольниковъ изъ купцовъ особенно повліялъ законъ о торговлъ раскольниковъ только на временномъ правъ: въ послъдніе дни декабря 1854 года, когда наступиль последній срокь внесенія капиталовъ на новый годъ, раскольники толпами приходили записываться въ единоверіе, зато впоследствін. когда обстоятельства изменились, большая половина присоединившихся ушла опять въ расколъ. Второе имъло мъсто на Иргизв, гдв только ничтожная доля Иргизскихъ иноковъ приняла единоверіе, всё же остальные, оставансь верными расколу, цълыми стаями побрели служить ему: "сія инвалидная команда пошла на пропаганду". Факты времени Александра II гораздо малочисленные, зато важные по своему внутреннему значению.

Единовъріе на Преображенскомъ кладбищъ возникло въ 1854 году. Въ мартъ этого года присоединилось къ единовърію 63 человъка изъ прихожанъ кладбища и тогда же новоприсоединенные вошли къ митрополиту Филарету съ прошеніемъ объ



Собр. мн. и отз. м. Филарета III, 255.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр. въ 1836 г. присоединились къ единовърію 30,764 (Извл. изъ отч. 06. Прок. Син. 1836, 36), въ 1837 г.—10,053 (Тамъ же за 1837, 34), въ 1838 г.—14,523 (Тамъ же за 1838, 29), въ 1839 г.—11,849 (Тамъ же 1839, 35), въ 1840 году—5,291 (Тамъ же 1840, 36).

<sup>3)</sup> Извл. взъ отч. Об. Прок. 1851, 13.

<sup>4)</sup> Собр. мн. в отз. м. Филар. IV, 298.

обращении одной изъ часовень кладбища въ единовърческую церковь. Просители не безъ основанія заявили, что съ открытіемъ церкви діло единовізрія пойдеть успівшно. Митрополить немедленно сделаль объ этомъ въ Сунодъ донесение, на каковое столь же немедленно последовало Высочаншее разрышение. Избрана была каменная часовия, находящаяся, отдёльно отъ прочихъ зданій, среди двора мужской половины. Въ благолъпномъ видъ для нея устроенъ быль иконостасъ и 3-го апръля церковь была освящена, во имя чудотворца Николая, самимъ митрополитомъ. Событіе совершилось необычайное. Православный святитель торжественно быль встречень 1) тамъ, откуда десятки лътъ всемърно поддерживалась въковая вражда къ церкви! Богослужение совершалось въ течение четырехъ часовъ и во всемъ его величіи. Употребленъ быль древній, освященный при митрополить Филареть, антиминсь, а также древніе напрестольные сосуды. Святитель облачень быль въ древній саккосъ митрополита Макарія, освиняль народь древнимь крестомъ съ мощами, вкладъ царя Михаила Оедоровича. Сослужили митрополиту священники единовфрческихъ церквей. Пфніе было на оба клироса: на правомъ стояли облеченные въ стихари клирики единовърческихъ церквей, на лъвомъ-единовърческие пъвчіе изъ гражданъ. Народъ переполнилъ храмъ и окружилъ его отвеж, были особы высшихъ званій, граждане православные и изъ поповцевъ. Въсть объ этомъ событіи весьма утьшила Государя Императора. На донесеніи митрополита Филарета онъ собственноручно написаль: "Слава Богу!" Въ томъ же году причту единовърческой на Преображенскомъ церкви было назначено отъ казны жалованье 2). 19 декабря того же года на Преображенскомъ была освящена другая церковь-Крестовоздвиженская, въ 1857 году третья—Успенская 3); наконецъ въ 1866 г. все мужское отдъление кладбища было обращено въ единовърческій монастырь.

<sup>1)</sup> lip. Oбозр. 1866, II, 122.

Собр. мн. и отз. м. Филарета, томъ допол., стр. 370 – 5. 395 — 7.

<sup>3)</sup> Освящ, третьей церк. въ Преобр. стр. 3. М. 1857.

Примъръ оедосъевцевъ въ извъстной мъръ облегияъ путь прихожанамъ Рогожскаго кладбища. Во главъ движенія здёсь стояль значительный прихожанинь В. Сапълкинъ. Формальнымъ прошеніемъ отъ "прихожанъ Рогожскаго общества", онъ изъявилъ м. Филарету желаніе, чтобы на Рогожскомъ, "при которомъ" просители "воспитаны" и гдѣ "лежатъ предки ихъ", одну изъ трехъ часовень освятить "по древнему чиноположенію". Прошеніе подписали 26 человіль, въ семейсвахъ коихъ было болве 100 душъ 1). Указомъ Св. Сунода уже было объявлено 2) митрополиту Высочайшее повельніе объ обращенів въ сдиновърческую церковь одной изъ моленныхъ Рогожскаго, если "нъкоторое число прихожанъ послъдняго изъявитъ желаніе принять единов'тріе" 3). Поэтому замедленія не могло быть. Избрана была меньшая изъ трехъ часовень, какъ представлявшая то удобство, что "имела готовую местность для алтаря". Освященіе было назначено на 23 сентября (1854 г.). Митрополить изготовиль "грамоту" 1). Прочитанная предъ началомь литургін, она "выслупіана была благоговъйно, принята признательно" и заставила примкнуть къ торжеству тъхъ, которые прежде не хотвли этого в). Церковь была освящена во имя святителя Николая. Донесеніе митрополита по этому ділу въ Сунодъ было представлено на Высочайшее возгрвніе, и Императоръ Николай собственноручно надписалъ на немъ: "слава Богу, хорошее начало" 6). Въ четыре мъсяца послъ этого изъ поповцевъ присоединилось къ единовърію "душъ обоего пола 1451", а на обоихъ кладбищахъ болве 2000 7).

Единовъріе на Иргизъ введено было нъсколько ранъе. Нижневоскресенскій монастырь обращень въ единовърческій въ 1829 г.

<sup>1)</sup> Собр. мн. в от. м. Филар. III, 563-5 ср. томъ допол., 399-400.

<sup>2)</sup> Собр. ин. и отз. и. Филар. III, 562.

<sup>3)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1858, 625.

<sup>4)</sup> Собр. мн. и отз. м. Филар. III, 558-60 ср. томъ допол., стр. 403-5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Собр. мн. и отз. м. Филар. III, ср. 561 ср. 565.

<sup>6)</sup> Тамъ же III, 561.

<sup>7)</sup> Тамъ же IV, 8. 298.

при Саратовскихъ-губернаторъ князъ Голицынъ и преосвященномъ Моисев. Иниціатива принадлежала губернатору. Въ 1828 г. онъ представилъ въ министерство внутреннихъ дълъ "докладъ" о постепенномъ уничтоженіи Иргизскихъ монастырей, какъ такихъ мъстъ, въ которыхъ "совершаются разныя непотребства". Такъ какъ изъ Петербурга увъдомили, что вслъдствіе такого же отзыва объ этихъ монастыряхъ ревизовавшаго Саратовское удъльное имфніе чиновника, вверху уже обратили серьезное вниманіе на Иргизъ, то князь лично повхаль Нижній монастырь съ предложеніемъ принять единовіріе. Ему удалось получить въ этомъ подписку, но Иргизъ сильно вознегодоваль на такое поведение Нижняго монастыря. Въ Верхнемъ монастыръ немедленно составился соборъ, который давшихъ подписку отлучиль отъ общенія и постановиль уведомить объ этомъ событи иногороднія старообрядческія общины. Въ Нижній монастырь полетьли обличительныя письма, а въ заключеніе 50 человінь изъ Криволучья лично собрались въ ограді монастыря и съ угрозами требовали отъ старцевъ отказаться отъ своего намеренія. Все это имело успехъ, но лишь временный, --- настойчивость Голицина достигла своей цёли: 14 мая 1829 года настоятель монастыря Никаноръ подалъ бумаги о желаніи братіи его обители принять единовіріе, а 27 іюля, по Высочайше одобренному докладу Св. Сунода, Воскресенскій монастырь утвержденъ третьекласснымъ съ штатомъ въ 12 человъкъ. Освящение двухъ монастырскихъ церквей происходило въ октябръ, для объихъ били выданы архіереемъ древніе антиминсы. Торжество прошло тихо, безъ всякихъ безпорядковъ со стороны раскольниковъ 1). Такъ возникло единовъріе въ знаменитомъ центръ бъглопоповщины! Чрезъ нъсколько лътъ были переданы въ православное въдомство и остальные Иргизскіе монастыри, въ 1837 г. — средніе: мужской Никольскій и женскій Успенскій; въ 1841 г. — верхніе: мужской Преображенскій и женскій Покровскій, первые въ губернаторство Степанова,

<sup>1)</sup> Соколовя—Раск. въ Сар. край. 282- 326.

вторые-Фадъева, при Саратовскомъ преосвященномъ Іаковъ, извъстномъ своею миссіонерскою дъятельностію. Передача состоялась по желанію и вол'в Государя Императора. Въ 1841 г. дело обощлось благополучно. Совершенно секретно сначала въ монастырь мужской, потомъ въ женскій явились власти съ духовенствомъ, губернаторъ прочиталъ Высочайшее повеленіе, духовенство отслужило молебенъ и окропило церковь и часовню св. водой. Иноки и инокини приняли Высочайшее повельніе, по крайней мъръ, наружно "съ покорностію", но принять единовъріе не согласились и потому должны были удалиться изъ монастырей. При обращении Средне-Никольского монастыря раскольники оказали сопротивленіе, такъ что целыхъ две недели, начиная съ 8 февраля, духовенство, десятки чиновниковъ при сотняхъ понятыхъ, самъ, наконецъ, губернаторъ, не могли привести въ исполненіе Высочайшую волю, и только 13 марта, уже послѣ того, какъ послѣдовало Высочайшее повельніе немедленно покончить съ "происшествіемъ", оно действительно было окончено 1)...

Кром'в Иргизскихъ, были обращены въ единов'врческіе следующіе раскольническіе монастыри: въ Черниговской епархіи—мужскіе Малиноостровскій (1842) <sup>2</sup>) и Покровскій (1847) <sup>3</sup>), и женскій Казанскій (1850) <sup>4</sup>); въ Нижегородской—мужской Благов'вщенскій на Керженці (1849) и женскіе Абабновскій Никольскій (1843), Медв'єдевскій Покровскій (1843) <sup>5</sup>) и Осиновскій (1850) <sup>6</sup>); въ Могилевской— мужской Макарьевскій (1844) <sup>7</sup>). Такъ какъ монастыри вообще им'вють важное значеніе "для ослабленія духа раскола" <sup>8</sup>), то таковые учреждались

<sup>1)</sup> Соколов - Раск. въ Сар. крав, стр. 372-403. 415-21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Извл. изъ отч. Об. Пров. Син. 1842, 14.

<sup>3)</sup> Извл. изъ отч. Об. Пров. Син. 1847, 9.

<sup>4)</sup> Ист. Мин. Внут. Дель VIII, 565.

<sup>5)</sup> Въ 1858 г. переименованъ во второклассный монастырь — Отч. Об. Прок. Снн. 1858, 10.

<sup>6)</sup> Извл. изъ отч. Об. Пров. Син. 1850, 31.

<sup>7)</sup> Тамъ же, 1844, 12.

<sup>8)</sup> Собр. мн. и отз. м. Филар. II, 311-12.

и вновь, напр. мужской Воскресенскій въ Оренбургской епархін (1849) 1), женскій на Всехсвятскомъ единовърческомъ кладбищь въ Москвъ (1862) 2). Съ тою же цёлью Покровскій Черниговской епархіи единовърческій монастырь, въ виду "важности его значенія среди раскольниковъ", былъ возведенъ (1848) въ чило штатныхъ обителей перваго класса съ содержаніемъ отъ казны 3). Особенно важное значеніе имъло учрежденіе Московскаго единовърческаго Никольскаго мужскаго монастыря.

Мысль объ учреждени въ Москвъ единовърческаго монастыря первоначально возникла у митрополита Филарета и, затвиъ, самостоятельно среди общества самихъ московскихъ единовърцевъ. Именно желали образовать центръ единовърія, какъ для объединенія самого единовърія, такъ и для успъшнаго воздъйствія на раскольниковъ. Болъе удобнымъ мъстомъ для монастыря, по всёмъ соображеніямъ, оказалось мужское отдёленіе Преображенскаго богадёленнаго дома 4). Мысль эта встрётила сильное противодъйствие со стороны князя Суворова 5), дъйствительнаго члена Совъта Императорскаго человъколюбиваго общества, небезкорыстно хлопотавшаго за раскольниковъ, но была одобрена Государемъ и поступила въ Комитетъ министровъ. Обсудивъ обстоятельства дёла, комитетъ постановилъ немедленно передать единовърцамъ, для устройства монастыря, зданія мужскаго отділенія кладбища, занимаємыя безпоповцами, съ переводомъ призръваемыхъ въ помъщенія женскаго отдьленія, и съ назначеніемъ за передаваемыя единовърцамъ зданія денежнаго вознагражденія, согласно заключенію министровъ финансовъ и внутреннихъ дълъ 6). Поставовленіе темъ легче могло быть исполнено. что подлежащихъ переводу призръваемыхъ оказалось только около 25 человъкъ, а между тъмъ

<sup>1)</sup> Извл. изъ отч. Об. Прок. Син. 1849, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ист. очер. един. С-ю, стр. 165-7.

<sup>3)</sup> Извл. изъ отч. Об. Прок. Син. 1848, 10.

<sup>4)</sup> Собр. мн. в отз. м. Филарета, V, II, 781-2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bp. Cs. 1883, № 3, crp. 118.

<sup>6)</sup> Ист. очер. единов., стр. 163—4.

на женскомъ отдълени нашлись "праздныя жилыя зданія", очень удобныя для пом'вщенія мужчинъ. Единов'врцы пожелали пазвать новый монастырь "Николаевскимъ" — "въ въчное воспоминаніе того, что единовърческія церкви на обонкъ кладонщахъ московскихъ учреждены по соизволенію Государя Николая Павловича и объ посъщены были цесаревичемъ Николаемъ Александровичемъ", и съ тёмъ, чтобы "учредить въ открываемомъ монастыръ ежедневное молитвенное поминовеніе о ихъ блаженномъ упокоеніи" 1). 16 мая монастырь быль освящень викаріемъ московскимъ Леонидомъ, въ сослуженіи единовърческаго духовенства, при многочисленномъ стеченіи молящихся изъ начальственныхъ лицъ столицы и изъ народа 2). Въ теченіи 25 літняго своего существованія Никольскій единовітрческій монастырь, соотв'єтственно ц'єли своего назначенія, д'єйствительно оказаль не мало услуги церкви, какъ трудами братіи и особенно настоятеля архимандрита Павла Прусскаго, такъ и своей библіотекой, знаменитой древними рукописями и книгами церковной печати, завъщанной монастырю въ его собственность почетнымъ гражданиномъ Хлудовымъ, надъ собираніемъ которой послёдній, при руководстве ученыхъ археологовъ и библіографовъ, трудился въ теченіи тридцати леть, и еще ранъе его извъстный Адріанъ Озерскій, и которая нынъ, согласно вол'в зав'вщателя, открыта (съ 1883) для всёхъ желающихъ ею пользоваться <sup>8</sup>), въ томъ числъ и старообрядцевъ, уже не разъ изъ далекихъ мъстъ прівзжавшихъ провърять въ ней свои мивнія. Въ ствиахъ монастыря происходили и засвданія обоихъ миссіонерскихъ събздовъ (1887 и 1891 г.г.), имфвшихъ столь важное значение для объединения миссіонеровъ.

Почти одновременно съ открытіемъ Никольскаго единовърческаго монастыря имъли мъсто слъдующія важныя событія.

23 іюня 1865 г., по благословенію м. Филарета, преосвященнымъ Леонидомъ, викаріемъ Московскимъ, совершено было

<sup>1)</sup> Собр. мн. и отз. м. Филарета, V, II, 783.

<sup>2)</sup> Извл. изъ отчет. Об. Прок. Син. 1866, 16.

<sup>\*)</sup> Бр. Сл. 1883, № 2, стр. 80-94.

въ Троицкой единовърческой церкви присоединение къ единовърію нъсколькихъ членовъ раскольнической Бълокриницкой іерархін-Онуфрія, епископа Брандовскаго, нам'єстника Бізловриницкой митрополін, Пафнутія, епископа Коломенскаго, Іоасафа, іеромонаха Бълокриницкаго монастыря, Филарета, бывшаго архидіакономъ при Белокриницкомъ лжемитрополите Кириллъ, и Мельхиседека, при немъ же состоявшаго ісродіакономъ. Событіе это было сколь "утвшительно" для церкви, столь же печально для раскола. Въ мірѣ поповщинскомъ оно произвело сильное впечативніе, особенно потому, что тогда же обозначились и последствія этого событія. Такъ, вскоре же, примеру присоединившихся последовали Сергій, именовавшійся епискоцомъ Тульскимъ, и Кириллъ, протодіаконъ Московскаго лжеархіепископа Антонія, потомъ Іустинъ епископъ Тульчинскій, архимандритъ Викентій, іеремонахъ Козма, Өеодосій, іеродіаконъ лжеепископа Тобольскаго Савватія, Ипполитъ, ісродіаконъ лжеепископа Балтскаго Варлаама, и другіе. Еще важиве быль факть сомнёній относительно австрійской ісрархіи, возбужденныхъ въ средв пріемлющихъ оную, какъ самымъ присоединеніемъ іерархическихъ лицъ, такъ особенно поданными присоединившимися, еще ранбе присоединенія, въ именуемый "Духовный Советъ" вопросами о церкви и јерархіи 1) и Советомъ неразръщенными, --сомнъній, неоднократно посль этого вызывавшихъ подобные со стороны раскольниковъ вопросы, и досель отражающихся въ повторяющихся присоединеніяхъ изъ австрійскаго согласія лицъ къ церкви 2).

Между тёмъ, какъ волновалась поповщина, видя такія свои утраты, не меньшія смущенія испытывала и безпоновщина. Отъ нея отторгнулся (1868 г.) инокъ Павелъ, именуемый Прусскимъ. Родомъ изъ Сызрани, онъ былъ последователь оедосевества. Одно время Павелъ жилъ на Преображенскомъ кладбище и отсюда, съ согласія старшаго наставника кладбища, уёхалъ въ Пруссію, съ цёлью завести здёсь безпоповщинскую обитель.

<sup>1)</sup> Душ. Чт. 1865, іюль.

<sup>2)</sup> Подр. въ Бр. Сл. 1890, II, 37, 113, 199, 288, 374.

Тамъ, въ Гумбиненской комаръ, русскихъ было тогда душъ до тысячи; жили они небольшими деревушками, имфли двъ моленныя и два училища; при озеръ, на полуостровъ, бливъ деревни Войново существоваль небольной монастырекь, который и далъ пріютъ Павлу 1). Ревнуя о славъ раскола, Павелъ, съ единомышленникомъ своимъ Голубевымъ, завелъ въ Пруссіи, въ Іоганнисбергъ, типографію, чтобы печатать книжки въ пользу раскола. Но не это было угодно волъ Божіей. Внимательное изследование учения раскола мало-по-малу убедило Павла въ неистинности последняго. Съ особеннымъ прилежаниемъ онъ остановился на вопрост о церкви и, убъжденный словомъ Божінть и твореніями отеческими, что церковь, въ данномъ ей отъ Христа устройствъ, должна пребыть до скончанія въка, нашель, что одна только грекороссійская церковь есть истинная Церковь Христова. Такія мысли онъ сталъ распространять между старообрядцами еще ранве открытаго своего присоединенія къ церкви. Въ разныхъ містахъ, куда найзжалъ, онъ вступаль въ собеседования съ "знаменитыми" начетчиками, и везд'в результатъ былъ одинъ: слушатели выносили убъжденіе, что "ни одинъ начетчикъ не можеть опровергнуть доказательства" 2) Павла. Болве дальновидные старообрядцы, уходя съ бесъдъ Павла, предскавывали, что инокъ "уйдетъ въ великороссійскую церковь" 3) и чёмъ дальше шло время, тёмъ молва объ этомъ распространялась ширве, но большинству какъ то не котвлось вврить слухамъ, которые были болве, чвиъ непріятны для раскола. И когда факть быль на лицо, когда Павель изъ безпоповца сдёлался единоверцемъ, безпоповцы были поражены событіемъ: "если бы, признавались они, это во снъ приснилось и тогда напугало бы... Пускай бы кто любилъ роскошно жить, и сладкую пищу всть, и хорошо наражаться, и случилось бы съ нимъ такое событіе, то было бы не диво. Но развъ отецъ Павелъ такой человъкъ? Какъ же и отъ чего

¹) Бр. Сл. 1883, № 1, стр. 24-33.

<sup>2)</sup> Ep. CJ. 1891, II, 248.

<sup>3)</sup> Bp. Ca. 1885, II, 452.

случилось съ нимъ такое событіе?" 1) Действительно, вопросъ о томъ, почему и какъ "случилось такое событіе" съ человъкомъ, воспитаннымъ въ расколъ и бывшимъ опорою его, естественно было задать себъ каждому здравомыслящему безпоповцу, и чвиъ больше было надежды на безпристрастное обсуждение этого вопроса, тъмъ больше было опасности для безпоповщины, такъ что переходъ отца Павла въ церковь составляетъ эпоху въ новъйшей исторіи безпоповщины, равно какъ, наоборотъ, для церкви быль большимъ пріобретеніемъ, такъ какъ, не говоря объ успъхахъ единовърія внутри и на окрайнахъ Россіи, обязанныхъ неоднократнымъ, совершеннымъ по порученію преосвященных и по собственной иниціатив Павла, миссіонерскимъ повздкамъ его къ раскольникамъ: --со времени принятія имъ единовърія движеніе въ пользу послъдняго началось и за границей, сначала среди учениковъ и сотрудниковъ о. Цавла, изъ которыхъ одинъ, упомянутый Голубевъ, перенесъ изъ Пруссіи въ Псковъ типографію и много лѣтъ издаваль противораскольническій журналь, другой, инокъ Варнава, путешествовалъ (1869 г.) на Востокъ, откуда не мало вынесъ свъдъній на обличеніе раскола 2), затэмъ и среди всей безпоповщины прусской <sup>3</sup>) и австрійской, и кончилось учрежденіемъ единовърія въ селеніи Климоуцахъ, близъ Бълой Криницы, опять стараніями ученика Павлова - Петра, инока устроенной Павломъ Климоуцкой безпоповской киновіи, и вниманіемъ Черновицкаго митрополита Блажевича, который, чтобы Климоуцкимъ единовърцамъ не оставаться безъ священника, посвятиль (1879 г.) въ іеромонахи самого Петра 4).

Вслёдъ за тёмъ единоверіе было учреждено въ селеніи Майнось, Кизической митрополіи, въ Азіатской Турціи. Ходатайство объ этомъ жители Майноса, по совету иноковъ русскаго Пантелеимонова, на Асонской горе, монастыря, начали еще

<sup>1)</sup> Bp. Ca. 1884, I, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лет. раск. за 1871 годъ, стр. 1—52. М. 1871.

<sup>3)</sup> Отч. Об. Прок. Син. 1869, 7-8.

<sup>4)</sup> Лът. расв. 1876-9, стр. 67-75. M. 1880.

въ 1872 г., при Константинопольскомъ патріархѣ Анеимѣ VI <sup>1</sup>), но окончательное рѣшеніе дѣла послѣдовало уже при патр. Іоакимѣ III. Съ "согласія" патріарха, причтъ для Майносскаго прихода "былъ поставленъ рукою русскаго ісрарха" <sup>2</sup>), въ Москвѣ <sup>3</sup>).

Петръ Смирновъ.

<sup>1)</sup> Странникъ 1873, IV, хроника, 187-215.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Совр. церк. вопр. Филиппов. стр. 463.

<sup>3)</sup> Подр. Моск. Ц. Въд. 1880, № 35.

## ВВРА и РАЗУМЪ

#### ЖУРНАЛЪ

## БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

при

#### харьковской духовной семинаріи



T. I.—Ч. II.

ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правлекія. 1898.

## ОГЛАВЛЕНІЕ

#### CTATEM

БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

#### "ВѣРА и РАЗУМЪ".

— 🦓 Т. I.— Ч. II. 💸———

#### ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.

Московскій періодъ (1821—1867 гг.) пропов'єднической д'єятельности митрополита Филарета (Дроздова) (продолженіе).—Профессора Московской духовной академіи *И. Корсунскаго* (стр. 1—21, 208—227, 257—299 и 315—331) <sup>1</sup>).

Ученіе Канта о церкви.—А. Кириловича (стр. 22—48, 85—116 и 146—162).

Хазарская миссія свв. Кирилла и Менодія.— *Яцковскаго* (стр. 49—66).

Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно (продолженіе).—Свящ. *I. Арсеньева* (стр. 67—84, 300—314, 455—469, 647—668 и 680—694) <sup>2</sup>).

Очеркъ православнаго церковнаго права (продолженіе). — Профессора *М. А. Остроумова* (въ особомъ приложеніи) (стр. 641 — 672) <sup>3</sup>).

Слово на 1-е августа.—Свящ. В. Добровольского (стр. 117—221).

Отношеніе между правомъ и нравственностію \*\*\* (стр. 122—145 и 228—250).

Замѣтки о церковной жизни за-границей (продолженіе).— А. К. (стр. 163—188) <sup>4</sup>).

Слово въ день тезоименитства Благочестивъйшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНДРОВИЧА. — Преосвященнаго Амеросія (стр. 189—207).

<sup>1)</sup> См. въ 1-й части стр. 1—28, 93—117, 221—226, 387—402 и 751—768.

<sup>2)</sup> См. въ 1-й части стр. 592-607 и 679-690.

<sup>3)</sup> См. въ 1-й части стр. 513-640.

<sup>4)</sup> См. въ 1-й части стр. 608-626.

Ръчь при первомъ священнослужении въ семинарскомъ храмъ.—Ректора семинарии, Протоверея Александра Мартынова (стр. 251—256).

Папство, какъ причина раздѣленія церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковью.—NN. (стр. 332 —362 и 560—596).

Содержаніе Тертуліанова сочиненія "о свидътельствъ души" и его достоинство въ апологетическомъ отношеній.—Прот. А. Мартынова (стр. 363—378 и 441—454).

Слово въ день св. апостола и евангелиста Іоанна Богослова. — Преподавателя Харьковской духовной семинаріи, священника *Н. Малиновскаго* (стр. 379—387).

Къ старокатолическому вопросу. Православенъ ли Intercommunion, предлагаемый намъ старокатоликами.—Прот. Е. К. Смирнова (стр. 388—440, 470—522, 523—559, 597—646 и 669—679).

Безкорыстіе и чистота христіанской нравственности.—II. Борисовскаго (стр. 695—711 и 767—788).

Разборъ протестантскаго ученія о крещеніи дітей—съ догматической точки зрівнія.—Пр. А. Мартынова (стр. 712—736).

Поученіе въ день памяти св. великомученицы Варвары, по случаю храмоваго праздника въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ училищъ.—(Прот. *Н. Оникевича* (стр. 737—744).

Очерки дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ. (По писаніямъ Новаго Завъта).— *Н. Румянцева* (стр. 745—766).

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 13.

ІЮЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοδμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. ХІ. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Іюля 1893 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*ь.

# Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповъднической дъятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

Въ 1856 году 15 сентября Преображенскій Богадёленный домъ переданъ въ въдъніе Императорскаго Человъколюбиваго Общества; а уже 2 іюня следующаго 1857 года при немъ состоялось освящение третьяго по счету единовърческаго храма во имя Успенія Пресвятыя Богородицы. Освящать храмъ опять приглашенъ былъ владыка митрополитъ Филаретъ; и онъ, не смотря на немощи свои, не только совершилъ освящение и литургію, но и не оставиль слушателей безь назидательной бесъды. "Въ прошедшее воскресенье, - писалъ онъ намъстнику Лавры архимандриту Антонію отъ 7 іюня 1857 года, -совершилъ (я) освящение единовърческой церкви: съ половины литургін не имъль голоса для возгласовъ" 1). Не смотря на это, повторяемъ, маститый святитель, силою Божіею подкрыпляемый въ своей архипастырской ревности о обращени заблуждшихъ, по освящении храма произнесъ даже бесъду. Эту бесъду онъ и начинаетъ славословіемъ Пресвятыя Троицы и благодареніемъ за то, что "исполнилось три лъта съ того времени, какъ благодать Божія начала посъщать сіе мъсто своимъ освященіемъ. — и уже третій храмъ освященный здёсь видимъ". А послъ славословія и благодаренія ко Святой Троицъ и выраже-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разунъ" № 12, за 1893 г.

<sup>1)</sup> Письма Филар. кв Ант. IV, 42.

нія радости о благочестивомъ усердіи единов'єрцевъ къ построенію сихъ храмовъ, продолжаетъ: "Первый здёсь храмъ, по вашему желанію и прошенію, при поспішности удовлетворить потребности, быль устроень тщаніемь вашимь и пособіемь. даннымъ отъ святъйшаго Сунода, по волъ въ Бозъ почившаго Благочестивъйшаго Императора. Но второй и сей третій храмъ суть дёло единственно вашего усердія, плодъ вашего тщанія, вашихъ жертвъ. Знаю, что при устроеніи сего храма было ревностное стараніе доставить оному и увеличенное пространство, и благолъпіе внутреннее и внъшнее, которое теперь видимъ. Смотря на видимыя дъйствія, какъ на выраженія душевныхъ расположеній, радуюсь о васъ, братія, и не просто, но, по наставленію апостольскому, упованіем радуюсь, -- радуюсь упованіемъ совершеннаго утвержденія вашего душсвнаго храма, на основании Апостоль и Пророкь, сущу красугольну Самому Iucycy Христу 1), упованіемъ вашего истиннаго вѣчнаго спасенія: аще, по Апостолу, начатоко состава даже до конца извъстенъ удержимъ" (Евр. 3, 14) 2). Такія выраженія упованія на совершенное утвержденіе единовърцевъ въ обращеніи къ истинной церкви, на пріобрътеніе ими спасенія подъ условіемъ сохраненія того, что они получили въ единовіріи, оказывались нужными и въ виду неполнаго еще по началу утвержденія ихъ въ православіи, и въ виду воздействія на нихъ со стороны закоренълыхъ раскольниковъ, послъдствіемъ котораго были некоторые признаки неискренности въ отношеніяхъ единовърцевъ къ православной церкви и православному русскому государству. Такъ, напримеръ, вотъ что писалъ святитель Филареть въ томъ же 1857 году къ наместнику Лавры архимандриту Антонію: "много печальнаго въ дёлахъ напшхъ. Напримъръ раскольники и ихъ покровители поколебали многихъ единовърцевъ и заставили ихъ написать къ генералъ-губернатору 3), что они не присоединены къ церкви, признаваясь при томъ, что дали въ семъ подписки; следственно при-



<sup>1)</sup> Въ печати здъсь опять выражено: IcV XV.

<sup>2)</sup> Сочин. Филар. V, 415.

<sup>3)</sup> Графу А. А. Закревскому, бывшену Московскимъ генералъ-губернаторомъ до 16 апръля 1859 года.

знаваясь, что по фальшивымъ подпискамъ подлогомъ получили право купцовъ, и имъ пользовались два года. Начальство не обратило на сіе послъднее вниманія, а стало искать доказательствъ на то, что они не присоединевы. Что же оказалось? Даль человъкъ подписку о желаніи присоединенія, признается, что быль въ церкви и надъ нимъ читаны молитвы, потомъ изъ документовъ видно, что въ единовърческой церкви отпъвалъ умершаго отца, крестиль детей и пріобщаль святыхъ таинъ. быль на исповеди; и все говорить, что не присоединень. Другой подписался подъ прошеніемъ объ открытіи единовірческой церкви на Рогожскомъ кладбищъ; написалъ сочинение въ защиту единовърія противь раскола, и сіе сочиненіе, собственноручно выв писанное, представлено въ Консисторію: но онъ все говорить, что не присоединень. Говорять, что сіи люди и въ томъ случав, если дело сіе перейдеть въ уголовную палату, надъются себъ оправданія, а обвиненія священникамъ. Всь говорять, что они доказывають свои дела деньгами; но обличающаго нетъ" 1). Действительно, благодаря деньгамъ, раскольники и пользовались покровительствомъ сильныхъ міра сего <sup>2</sup>) и вывёдывали тайны оффиціальнаго дёлопроизводства касательно ихъ раньше тъхъ неръдко, которые должны были-бы о томъ знать прежде ихъ 3), и т. п. Само правительство свётское, руководясь началами либерализма, не только было готово, но и настойчиво стремилось делать возможныя уступки раскольникамъ, которые поэтому, не видя для себя прежнихъ ограниченій, становились все болье и болье притязательными въ расширеніи своихъ правъ, все более и более открыто заявляли свои требованія, совершали свои обряды и т. д. Естественно, что при такихъ условіяхъ борьба православія съ расколомъ становилась все трудніве и трудніве для представителей перваго, а успъхъ этой борьбы обезпечивался все менъе и менъе. Между прочимъ, въ видахъ борьбы съ расколомъ и въ миссіонерскихъ цёляхъ (обращенія раскольни-

<sup>1)</sup> Иисьма м. Филар. къ Антон. IV, 64.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 87, 89, 137 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. тамъ же, стр. 264 и др.

ковъ въ православіе), въ одной изъ особенно густо населенныхъ раскольниками местностей Московской епархіи, именно въ Гуслицахъ (Богородскаго увяда), въ 1858 — 1859 годахъ быль построень мужской общежительный монастырь, Спасопреображенскій Гуслицкій. Первая мысль объ устроеніи этого монастыря съ такою цёлію, съ цёлію "духовнаго дёйствованія" на окрестное населеніе, принадлежить строителю Берлюковской пустыни јеромонаху Пароенію. Мысль эта одобрена была владыкою Филаретомъ и даже доведена до Высочайшаго свъдівнія. Благочестивівній Государь Императоръ, вполнів сочувствуя цёли устроенія монастыря, благоволиль пожаловать, для его устроенія, изъ угодій удільнаго відомства 150 десятинъ земли съ лъсомъ и сверхъ того 2000 деревъ строеваго лъса и 5000 рублей денегъ. Кромъ того, нашлись, конечно, и частные благотворители. Монастырь устроенъ быль при реке Нерской, на мъстъ прихода села Мошева. Главныя и самыя необходимыя монастырскія зданія устроены въ 1858 году. Тогда же переведены туда, кром'в ісромонаха Пароснія, еще два ісромонаха (изъ Геосиманскаго скита-Оеофанъ и изъ Флорищевой пустыни-Теронимъ); а весь штатъ братін монастыря предположенъ былъ, "по числу лътъ земной жизни Господа Спасителя", въ числъ 33-хъ и столько же послушниковъ. При монастырь предположено было "по времени завести въ особомъ зданія, внъ онаго, училище для дътей окрестныхъ поселянъ", въ техъ же видахъ воздействія на раскольниковъ съ целію ослабленія раскола. Ибо въ этой школь положено было "обученіе чтенію начинать по церковнымъ книгамъ; въ простотъ. но съ особеннымъ тщаніемъ преподавать начальное ученіе въры и заповъдей Божіихъ, пріучать правильно и съ разумъвіемъ полагать на себя крестное знаменіе" и т. д. 1). Въ самые храмы монастыря предположено было поставить на видныхъ мъстахъ иконы преимущественно чтимыя въ той мъстности и древняго писанія (копіи) 2). Прежде всего построенъ

<sup>1)</sup> Собр. миын. и отзыв. м. Филар. т. дополн. стр. 461. 462.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 460. 461. Срав. 514. Для сего въ монастирь перенесени были древнія пкони: псрукотворенний образъ Христа Спасителя и Преображенія Господня, містно чтимия; а указывалось, для снятія копів, еще на икони: въ

быль деревянный двухъ-этажный храмь, въ нижнемь этажь котораго для постояннаго служенія братіи уже 4 апрыля 1859 года освященъ быль храмъ Воскресенія Христова, а въ верхнемъ этаже въ мае того же года гоговъ былъ храмъ во имя Успенія Вогоматери. Этоть-то храмь рішиль освятить самь митрополитъ Филаретъ. Для сей цели онъ еще 22 мая рано утромъ послъ литургін выбхаль изъ Москвы и въ тоть же день въ 4-мъ часу по полудни прибыль въ новосозидаемый монастырь, бывъ встреченъ торжественно, по обычаю, съ крестомъ, іеромонахомъ Парееніемъ и братією; а православные жители окрестныхъ селеній встрівчали его съ иконами и хлівбомъ съ солью. На другой день, мая 23-го, митрополить совершиль въ монастырскомъ храмф всенощное бафніе съ двумя архимандритами, нарочито для сего приглашенными, и съ братією Гуслицкаго монастыря, при піній хора півчих визь близь лежащаго Павловскаго посада. Мая 24-го владыка митрополить, въ сослужении того же духовенства, совершиль самое освящение храма Успенія Богоматери, при многочисленномъ стеченім молящихся не только изъ містныхъ жителей и окрестныхъ поселянъ, но и прибывшихъ изъ болве или менве отдаленныхъ мъстъ и даже изъ Москвы. Празднование продолжалось и 25 мая. Въ этотъ день Божественную литургію въ новоосвященной церкви совершиль нечаянно прибывшій наканунь въ монастырь архіепископъ Казанскій Аванасій 1), а° посль литургін митрополить Филареть, вмёсть съ симъ архіепископомъ и прочимъ духовенствомъ, совершилъ закладку новаго храма въчесть Нерукотвореннаго образа, Преображенія Господня и Святителя Николая, и затёмъ совершилъ освящение самого монастыря 2). Но въ виду важности событія и значенія

Московскомъ Успенскомъ соборе́—Корсунскую, Владимірскую Богоматери и образъ Спасителя, въ Новоспасскомъ монастыре́—нерукотворенный образъ Спасителя и икону Иверскую Божіей Матери, въ Кіево-Печерской Лавре́—Успенія Богоматери и въ Троице-Сергіевой Лавре́,—Пресвитыя Троици и преподобнаго Сергія.

<sup>1)</sup> Асанасій (Соволовъ), ученнять митрополита Филарета по С.-Петербургской Духовной Анадеміи, скончался въ 1868 году, въ Казани же, на покоб (съ 1866 г.).

<sup>2)</sup> Собр. ми. и отв. т. дополн. стр. 512—515; Сочин. Филар. V, 494—497 примъч. По преданію, на мість ново-устроеннаго монастыря въ старяну также быль монастырь:

монастыря для цёлей его устроенія, святитель Филареть не преминулъ сказать въ немъ и слово назиданія. Еще въ 1858 году, когда только что возникла мысль объ устроеніи монастыря въ Гуслицахъ съ целію воздействія на обращеніе раскольниковъ въ православіе, святитель-витія внушаль строителю о. Пареенію въ частномъ письмѣ слѣдующее: "Вспомнилъ я нізкоторыя выраженія, которыя вы, разсказывая о собесівдованіяхъ вашихъ въ Петербургъ 1), употребляли объ уклонившихся отъ православной церкви и не покоряющихся ей. И какъ вы предполагали вскоръ посътить мъста наполненныя такими людьми: то и пришла мив заботливая мысль о томъ, какъ вы будете говорить съ ними. Примите въ разсуждение, что суровыя слова раздражають людей; а раздражение препятствуеть принимать назиданіе, и что напротивъ кроткія слова и суровыхъ людей умягчаютъ. Рабу Господню, по Апостолу, подобаетъ кротку быти, учительну, незлобиву. Знаю, что вы съ любовію христіанскою употребляете трудъ и попеченіе о обращеніи заблуждающихъ; справедлико съ симъ соединять и ревность: но да не будеть ревность жестока; и слово ревности да умягчается и услаждается словомъ любви. Знаете сіе и сами: но и знаемое напомянуть мей убо не линостно, вамъ же твердо" 2). И по трудъ освященія Гуслицкаго храма монастырскаго маститий старецъ святитель счелъ нелвностнымъ для себя произнести, въ назидание слушателей, беседу, въ которой, высказавъ общую мысль о томъ, что "есть особенныя чудныя судьбы Божін надъ некоторыми людьми: есть и надъ некоторыми местами особенныя судьбы Божін, которыя, при благочестивомъ вниманіи, можемъ открывать и разсматривать къ утвшенію и назиданію нашему", и указавъ прим'тры сего библейской исторін, въ судьбахъ Авраама, Іерусалима и нікоторыхъ иныхъ мъстъ святой земли, витія дъласть переходъ къ событію въ

<sup>1)</sup> О. Пароеній (род. 1807 г.), бывшій самъ прежде нь расколь, но обращения въ раскола нь православные съ 1840 годовъ и словомъ устнимъ и писаніями дъйствоваль сильно и довольно уствино въ пользу православія и противъ раскола.

<sup>2)</sup> Письма м. Филарета кв Височ. особ. и друг. лицамь, взд. преосв. Тверсв. Саввов, І, 205—206. Тверь, 1888. Срав. тоже высьмо въ Душепол. Чтен за 1868 годъ, № 6 (ч. II), стр. 159.

Гуслицахъ указаніемъ на Россію и Кіевъ въ эпоху принятія Россією христіанства; а потомъ говорить: "Но для чего пришла сюда память древнихъ великихъ судебъ? - Ее призвало сіе новое, или обновляемое, малое мъсто, въ благоговъйномъ невъдъніи ожидающее своей судьбы отъ Вышняго, безъ котораго не только градъ, или домъ человъка, но и гивздо горлицы не созидается. Водружается здёсь крестъ; освящается храмъ; раждается обитель; и какъ новорожденный младенецъ проявляетъ свою жизнь воплемъ: такъ и сія новорожденная обитель начинаеть свою жизнь молитвеннымъ воплемъ къ Богу: сотпори со мною знимение во благо (Псал. 85, 17), и на братию живущую вкупъ, хотя яко нъкія капли росы Лермонскія, сходящія на горы Сіонскія, да снидеть благословеніе и животь до выка (Псал. 132, 3).— Дерзнемъ ди сказать, что мы здёсь не совсёмъ лишены знаменія во благо? - Здішнія міста иміли нужду въ обители, которая бы, соборнымъ чиномъ богослуженія, духомъ молитвы, доброподвижнымъ житіемъ братіи, разумомъ и словомъ истины и православія, являла свётъ Христовъ и предлагала сладость церковную людямъ, отчужденнымъ отъ православной церкви невъдъніемъ, и даже принужденіемъ, и остающимся въ семъ отчужденіи потому, что не видять и не знають истины и красоты православной Церкви. - Благочестивъйшему Царю нашему благоугодно было, чтобы обитель сія основана была на землъ особаго парскаго удъла. По сему указанію, мы избрали сіе мізсто пустое, незнакомое. Въ двадесять девятый день декабря прошедшаго года Благочестивъйшій Государь утвердиль сіе избраніе и положиль начало обители царскими щедротами. Богь отвервъ сердца и щедрыя руки христолюбивыхъ Московскихъ гражданъ: и начало дъла получило надежду совершенія. Но что еще открылось? Здешнее местное преданіе сказало намъ, что на семъ мъстъ въ прошедшіе въки была обитель монашествующихъ, что въ началъ нынъшняго въка еще называли сіе місто монастырищеме; что на семъ мість въ прежніе віжи явилась чудотворная икона Христа Спасителя, которую, вибств съ симъ малымъ, въ сосъдствъ бывшимъ храмомъ 1), перенесли

<sup>1)</sup> Спасопреображенскимъ, что на Мошевъ, какъ о томъ упомянуто было выше.

ны сюда въ начальное освящение устрояемой обители. Въ дополненіе къ симъ преданіямъ, пребываніе въ пятомъ-на-десять въкъ въ забшнихъ мъстахъ святителя Московскаго Фотія даетъ намъ въроятность, что надъ бывшимъ здёсь монастыремъ, и следственно надъ симъ местомъ было его благословение. Не утъшительно ли это, братія, что мы, ища мъста на которомъ бы почило благословение Божие, нечаянно, не зная, избрали мъсто, на которомъ почиваетъ древнее благословение? Не есть ли это знамение во благо?" Уже и въ этомъ, по мысли святителя-витіи, заключалось утъшеніе и одобреніе для начинавшей свою жизнь обители. Но онъ счелъ нужнымъ и нарочито и ясные раскрыть эту мысль, говоря вслыдь за приведенными сейчасъ словами: "Да не изнемогаетъ въра наша при видъ трудностей діза, которое начато съ добрымъ успівхомъ, но которое, чтобы совершиться, упрочиться, принести плоды, требуетъ очевидно многихъ трудовъ и многихъ средствъ, которыя большею частію еще не видимы. Да утвердится сердце наше во Господь, Который изъ ничего творить все, Который отъ малаго зерна производить древо, такъ что земля, воздухъ, вода, не оскудъвая, дають ему потребное для его возрастанія н плодоношенія. Віра и упованіе на Бога да укрівпляють всякій подвигь, и особенно подвигь молитвы, который есть опора всъхъ подвиговъ и добродътелей". Бесъда оканчивается молитвою къ Христу Спасителю, Богоматери и святителю Фотію объ утвержденіи обители и благоуспішности въ ділахъ, къ которымъ она призвана особенно въ отномени къ расколу 1). Утъшение и ободрение было подлинно нужно, особенно для настоятеля обители, на которомъ дежала главная забота и о внутреннемъ и вижинемъ устроеніи монастыря, и о достиженіи имъ цівлей его устроенія, и о предстательствів предъ начальствомъ по дёламъ монастыря, и о другихъ предметахъ ѝ отрасляхъ управленія монастыремъ. Поэтому еще ранье личнаго посъщенія обители, митрополить Филареть считаль нуж-



<sup>1)</sup> Сочин. Филар. V, 498—500. Подробности о самой обители Гуслицкой см. въ особой внижев, изданной, въ 1863 году. Срав. также въ Душепол. Утен. за 1864 годъ, ч. III. стр. 45—59 "Иввъстій и Замътокъ".

нымъ ободрять о. Пароенія въ его трудахъ. Такъ отъ 28 марта 1859 года владыка Филареть приватно писаль ему: "Мнъ приходить на мысль, что вамь не такъ покойно надъ колыбелью новорождаемаго монастыря, какъ было бы въ обители благоустроенной. Потому пишу вамъ и прошу благодуществовать. Подвигомъ и терпфніемъ пріобрфтается благое воздаяніе. Если ради Бога благодушно понесете трудности: Богъ благословить дело успехомъ; и тогда, по пророку, прозовещися здатель оградь и стопы твоя послыди упокоиши<sup>и 1</sup>). Затьмъ, поелику о. Пароенію, ради устроенія монастыря, и послів освященія последняго приходилось самому отправляться за сборомъ подаяній въ разныя міста Имперіи, а между тімь раскольники, естественно, не довольны были и темъ, что онъ самъ обратился изъ раскола въ православіе, и тімъ, что основаль монастырь съ цёлію обращенія раскольниковъ въ православіе, и потому всячески старались вредить ему и чернить его въ глазахъ начальства: то святитель Филаретъ и послъ того во всъхъ случануъ старался поддержать его и сохранить иля обители, такъ какъ о. Нароевію, вслідствіе трудностей служенія, неръдко приходила въ голову мысль удалиться отъ хлопотливой должности настоятеля новоустроенной обители. Съ этою цвлію святитель Филаретъ то писаль къ нему ободряющія и утѣшительныя письма <sup>2</sup>), то всею силою своего авторитета оправдываль и поддерживаль его въ глазахъ начальства 3). то поощряль его наградами и повышеніями 4), и т. д. И о. Парееній много и долго потрудился въ Гуслицкой и для Гуслицкой обители 5), повинуясь гласу своего архипастыря.

Но и не одинъ расколъ, а и другія секты обращали на себя вниманіе попечительнаго о благѣ паствы и о православіи архипастыря московскаго. Въ числѣ этихъ сектъ и въ то время,

<sup>1)</sup> Письма м. Филар. къ Высоч. Особ. и друг. лин. I, 206.

<sup>2)</sup> Cm. Bb Hemenoa. Imen. 3a 1868 r. ч II, № 6, стр. 160-164.

<sup>3)</sup> Ок., Собр., минн. и опинн. м. Филар. V, 217-224.

<sup>4)</sup> Отецъ Паросній получиль, кромі награды наперснымь Крестомъ, санъ нгумена за свои труды.

<sup>5)</sup> Онъ скончался въ Тронцъ-Сергіевой Лавръ уже въ 1878 году, не задолго предъ твиъ оставивъ настоятельство въ обители Гуслицкой.

какъ теперь, были такія, которыя отвергали обрядовую сторону въроисповъданія, отвергали священновачаліе и т. д., соприкасаясь то съ нъкоторыми раскольническими толками, то съ нъкоторыми протестантскими сектами и т. п. На эти секты святитель-витія указываеть также въ своихъ проповедяхъ, когда, напримфръ, въ извъстной уже намъ изъ прежилго бесъдъ по освященін храма при Покровской богадёльні московскаго мізщанскаго общества между прочимъ говоритъ, въ подтвержденіе мысли о духовной потребности притекать въ храмъ Божій: . Что должно думать о техъ, которые, услышавъ неразсудительную или неблагонамфренную клевету на Православную Церковь, удаляются отъ освященнаго по Богопреданному чину храма и отъ его благодатныхъ таинствъ, остаются безъ дома молитвы, или самочинно устрояють себъ молитвенницы не благословенныя, и покущаются составить пекіе призраки раздробленныхъ церковныхъ обществъ?-Самочиніе дерановенное, и при томъ не только безплодное, но и душевредное. Они сами себя отсекають отъ единства живаго и живоноснаго тела Христова, то есть, отъ единыя, истинныя, святыя Церкви Христовы. Но членъ, отсъченный отъ тъла, не имъетъ жизни. Такъ и они не им'ьють животворящей благодати Христовой и благодатнаго освященія. Отъ таковыхъ предостерегаеть вась, братія, слово впостольское: блюдитеся от злых димателей, блюдитеся от съченія (Фил. 3, 2)" 1). Здісь явно обличеніе такихъ сектъ, какъ духоборческая, молоканская и под., примънимое и къ нынъшнимъ штундизму, пашковщинъ и т. п. Но главною бользнію церкви русской за разсматриваемое время все же быль расколь, почему и обличению его, борьбъ съ нимъ и вразумленію раскольниковъ святитель Филареть и теперь, какъ прежде, посвящаеть болье проповыдей, нежели обличению другихь секть, которыхъ касается лишь какъ бы мимоходомъ. Это мы видъли изъ приведенныхъ отрывковъ его проповедей. Темъ утелительнъе для архипастырского сердца сего святителя было то явленіе, которое озарило немерцающимъ светомъ последніе годы его жизни. Разумъемъ совершившееся въ 1865 году присоеди-



<sup>1)</sup> Cov. Gusap. V. 480. Cpas. 493.

неніе къ православію раскольническихъ епископовъ и ніжоторыхь другихь членовь раскольнической, такъ называемой Белокриницкой, іерархіи. Мы коснемся лишь въ краткихъ словахъ этого утъщительнаго событія 1), такъ какъ прямо его въ своей проповъди святитель Филаретъ, хотя и принимавшій въ немъ живышее участіе, не касается, поелику и вообще въ то время, вследствіе глубокой старости и немощей телесныхъ, титель-витія все болве и болве умолкаль своимь словомь съ церковной канедры. Уже въ 1857 году, въ своей беседе на освящение храма при Преображенскомъ богадъленномъ домъ, святитель Филаретъ, утвшая и успокоивая единовврцевъ мыслію о томъ, что они, оставивъ расколъ, обратились къ православной церкви, говорилъ: "Ибо общество, или общества, которыя вы, вступя въ единство апостольской церкви, оставили позади себя, могутъ ли назваться Церковію?-Безъ сомнѣнія, не могутъ. Въ истинной церкви Духо Соятый постави епископы (Дѣян. 20, 28): а тамъ нѣтъ епископовъ, поставленныхъ Духомъ Святымъ, и благозаконно сохраняющихъ благодать тайноводственную. Въ истинной Церкви отъ перваго до вторато притествія Христова (1 Кор. 11, 26) непарушимо, какъ свидьтельствуетъ Апостолъ, совершается таинство Тъла и Крови Христовы, безъ котораго человъкъ, по слову Господню, живота не имать въ себъ (Іоан. 6, 53): а тамъ нъть сего животворящаго таинства. Итакъ, очевидно, это не спасительный ковчегъ, а развъ обломки отторженной отъ великаго ковчега, и сокрушенной бурею ладіи, которыхъ держащіеся только въ приближеніи и прицепленіи къ великому ковчегу имеють надежду спасенія. Благодарите Бога, братія, что вы обрвли Богомъ и Христомъ-данных пастырей и учителей, къ совершению святыхъ, въ дъло служенія, въ созиданіе Тъла Христова (Еф. 4, 11, 12), строителей тиинь Божиих (1 Кор. 4, 1), разръшителей отъ греховъ (Мате. 18, 18; Іоан. 20, 22. 23), именощихъ для сего благодатный даръ и духовную власть" и т. д. И перечисливъ

<sup>1)</sup> Подробные о семъ см. въ статъв проф. Моск. Дух. Академів Н. И. Субботина: Двадиатипятильтие присоединенія ка перкви раскольнических в епископова и других членова Бълокриницкой терархіи. Статъя эта напечатана была въ Братскомъ Слово за 1890 г., XM 13—15 и отцельно. Москва, 1890.

затъмъ другіе дары духовные, которые пріобръли единовърды чрезъ присоединение къ православию, вития говоритъ: "Всъхъ сихъ благодатныхъ даровъ лишены тъ, которые, уклонясь отъ общенія церковнаго, лишили себя священства, или избрали себъ священниковъ, убъжавшихъ отъ законнаго священноначалія, и тымъ же бъгствомъ удалившихся и отъ благодати священства" 1). Но кромъ бъглыхъ священниковъ, прежде бывшихъ православными, раскольники имъли, какъ мы знаемъ изъ разсмотрънія періода царствованія Государя Императора Николая Павловича, еще незаконное священство, расплодившееся отъ такъ называемой Бълокриницкой іерархіи. Изъ числа самыхъ вліятельныхъ членовъ этой-то ісрархіи ніжоторые и присоединились къ православію въ 1865 году. Это произошло следующимъ образомъ. Молодой еще тогда профессоръ Московской Духовной Академіи Н. И. Субботинъ, занимая каоедру исторіи и обличенія раскола и другихъ ересей и сектъ, отъ времени до времени помъщалъ свои статьи "О современныхъ движеніяхъ въ расколь" въ журналь: Русскій Выстника 2). Въ то время совершеннаго почти молчанія печати о расколь и особенно о современныхъ въ немъ движеніяхъ статьи Н. И. Субботина возбуждали живъйшій интересъ; и особенно интересовались ими тъ, болъе искренніе и разумные старообрядцы, во главъ которыхъ стояли-намъстникъ Бълокриницкой митрополіи, епископъ Браиловскій Онуфрій. бывшій свидітелемъ самаго возникновенія Білокриницкой іерархіи, затімь — Пафнутій, епископь Коломенскій, и еще одно лицо, скрывшее себя подъ именемъ Ксеноса. Въ статьяхъ Н. И. Субботина они особенно ценили характеръ безпристрастнаго, благожелательнаго и искренняго отношенія къ старообрядчеству. Въ силу этого они тогда же решились обратиться въ православіе, видя давно сознаваемыя ими, а теперь и публично раскрываемыя безобразія раскола; вийстй съ тімь они автора упомянутыхъ статей ръшили избрать посредникомъ въ дълъ своего обращения въ православие. Одинъ изъ членовъ Бълокриницкой і рархіи (і родіаконъ Филаретъ) 21 октября



<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 416. 418.

<sup>2)</sup> Начало этимъ статьямъ въ семъ журналѣ положено было въ 1863 году.

1864 года явился съ этою цёлію, въ качестве депутата, къ профессору Субботину и объяснивъ въ это время устно, а вскоръ послъ того еще обстоятельные, письменно, сущность дъла, просилъ его представить его (іеродіакона Филарета) митрополиту Филарету, до времени сохранивъ тайну этихъ его съ нимъ сношеній. Сдёлано было такъ, какъ того желалъ искавшій присоединенія къ православію. Въ конців октября Н. И. Субботинъ представилъ его митрополиту Филарету, который, не смотря на бользнь свою въ то время, приняль ихъ обоихъ и своею бесёдою произвель столь сильное, неотразимое впечатльніе на іеродіакона Филарета, что последній отъ этого свиданія и отъ этой мудрой, глубоко-назидательной бесёды быль въ какомъ то духовномъ восторгѣ, вследствіе волненія не шель, а бъжаль на обратномъ пути по выходъ изъ архіерейскаго дома Троицкаго подворья, гдъ въ то время жилъ митрополить 1). Вскоръ послъ того 2) и остальные, искавшіе присоединенія къ православію, члены Білокриницкой іерархіи удостоились такого же свиданія и бестды съ святителемъ Филаретомъ, и вынесли такое же впечатленіе, какъ о. Филаретъ. Подлинно благодатію помазаннымъ словомъ обладаль святитель Филареть и въ домашней беседе, какъ въ беседахъ съ церковной каседры!-Послъ необходимыхъ приготовленій и предварительныхъ действій и письменныхъ актовъ, въ числе которыхъ особенно важнымъ было исходатайствованіе, чрезъ предстательство митрополита Филарета, Высочайшаго прощенія политическихъ провинностей присоединяемымъ 3), сіи по-

<sup>1)</sup> См. въ отд. оттискъ упомянутой статьи Н. И. Субботина, стр. 11.

<sup>2)</sup> Именно 8 марта следующаго 1865 года.

<sup>3)</sup> Полятическія провинности присоединяемых заключались из томъ, что нівкоторые изъ нихъ проживали по подложнымъ или просроченнымъ паспортамъ,
считались убъжавшими изъ Россіи и пользовались заграничными видами. На ходатайство митрополита Филарета о прощеніи этихъ провинностей Всемилостивійшій Государь Императоръ Александръ Николаевичь отозвался слідующею резолюцією отъ 20 мая того же 1865 года: "Дай Богь, чтобы обращеніе ихъ было
искренно. Если опи дійствительно присоединятся из православію, то разрішаю
не подвергать ихъ никакому взысканію за прежнія ихъ подложныя и даже преступным дійствія. Да послужить это приміромъ и для прочихь заблудшихъ овецъ
нашей православной Церкви". См. Собр. миюм. и отязые. м. Филар. V, 686.

следніе, въ числе пяти человекь, 23-го іюня 1865 года, присоединены были къ православію по известному чину, въ Московской Троицкой единоверческой церкви, по порученію митрополита Филарета, викаріемъ его епископомъ Дмитровскимъ Леонидомъ. Вследъ за присоединеніемъ означенныхъ пяти лицъ (Онуфрій, Пафнутій, Филаретъ, іеромонахъ Іоасафъ и іеродіаконъ Мелхиседекъ) изъ членовъ Белокриницкой лжеіерархіи 1), по примеру ихъ, присоединились и еще некоторые члены той же іерархіи. Не даромъ святитель Филаретъ, извещая о семъ оберъ-прокурора Св. Синода графа Д. А. Толстаго, писалъ ему: "Событіе утёшительное и соединенное съ доброю надеждою для православной церкви" 2). Действительно такъ: присоединенные явились наилучшими миссіонерами по вразумленію другихъ раскольниковъ и обращенію ихъ въ православіе 3).

Не менъе утъщительнымъ было и другое событие изъ разсматриваемаго періода времени въ исторіи русской церкви: состоявшееся 30 мая 1858 года освящение величественнъйшаго памятника христіанскаго зодчества.—С.-Петербургскаго Исаакіевскаго собора. Соборь этотъ, построенный въ честь преподобнаго Исаакія Дагматскаго, память котораго празднуется церковію 30 мая, т. е. въ день, въ который въ 1672 году родился Императорь Пстръ Великій, есть посему въ тоже время памятникъ возрожденія Россіи къ новой жизни чрезъ Петра Великаго. Построеніе собора начато еще при самомъ же Петръ Великомъ; но построенная при немъ (близь ръки Невы) даже каменная церковь (вмъсто прежней деревянной) во имя св. Исаакія не оказалась прочною и скоро потребовала возобновленія; но вм'єсто возобновленія, при Августвишей дщери Петра, Императрицѣ Елисаветѣ, рѣшили, разобравъ прежнюю церковь, построить новую, более величественную, достойную памяти

<sup>1)</sup> Всв они присоединены были въ чинв простыхъ иноковъ.

<sup>2)</sup> Собр. мнын. и отзыв. м. Филар. V, 703.

<sup>3)</sup> Вскоръ послъ ихъ присоединенія, ради ихъ и для большаго удобства ихъ миссіонерской дъятельности, быль основань теперешній Никольскій единовърческій монастырь въ Москвъ, на Преображенскомъ кладбищъ. Открытіе этого монастыря послідовало 16 мая 1866 года.

великаго Преобразователя Россіи, но плану знаменитаго архитектора Растрелли. Однако дело остановилось за смертію Императрины Елисаветы (въ 1761 г.). И уже только Императрипа Екатерина II, почитательница памяти Петра I, ръшилась снова поднять дёло объ увёковёчении этой памяти. Для сето она избрала новое мъсто для храма (то самое, которое онъ теперь занимаеть) и самый храмъ предположила сдёлать величественнъйшихъ размъровъ, пригласивъ, для устроенія его, знаменитаго архитектора Ринальди. При жизни Императрицы Екатерины зданіе храма доведено было до карниза; но Императоръ Павель, желая скорбе докончить зданіе, дабы очистить Адмиральтейскую площадь отъ загромождавшихъ ее рабочихъ матеріаловъ, вельль уменьшить размеры верхнихъ частей зданія противъ предположеннаго по плану, устроить лишь одинъ куполъ (вийсто пяти) и т. д. Въ такомъ, изминенномъ не къ красотъ и величію зданія, видъ храмъ былъ освященъ въ 1802 году. Однако вскоръ же послъ того почувствовалось все несоотвётствіе завершенія зданія положенному Императрицею Екатериною II основанію. Тогда въ 1817 году Императоръ Александръ I повелълъ архитектору Монферану составить для перестройки храма новый плань, имвя въ основанін планъ Ринальди. По плану Монферана храмъ увеличивался нъсколько и измънялся формою противъ прежняго плана. Въ 1819 году состоялась закладка храма въ новомъ его видъ; но скоро возникли пререканія между художниками и правительственными лицами о подробностяхъ вынолненія плапа постройки собора, и работы были пріостановлены. Только уже Императору Николаю удалось мощнымъ словомъ подвинуть дъло къ окончанію, при чемъ онъ самъ пересмотрълъ планъ, проекть и рисунки будущаго зданія. Изміненія и добавленія оказалось нужнымъ сдёлать лишь не большія, и къ концу царствованія Николая Павловича соборь быль почти готовь, представляя собою одно изъ величественныхъ зданій не только въ Россіи, но и во всемъ мірѣ. Въ началѣ 1858 года приступлено было и къ составленію церемоніала освященія храма. По этому церемоніалу, нісколько изміненному вслідствіе представленія святителя Московскаго Филарета о несообразностяхъ въ некоторыхъ его частяхъ 1), храмъ весьма торжественно, при участіи Императорской Фамиліи, и освященъ быль 30 мая означеннаго года 2) Въ виду важного, въ историческомъ отношеніи, значенія этого событія святитель Московскій не преминулъ указать на него и въ одной изъ проповъдей своихъ. Именно въ бесъдъ на день тезоименитства Государыни Императрицы Марін Александровны 22 іюля того же 1858 года, святитель-витія, исчисливъ добродетеля, путемъ которыхъ можно приблизаться къ общенію съ Господомъ, достигнуть лицезрвнія Его, какъ того достигла св. Марія Магдалина (память которой праздичется 22 іюля и имя которой усвоено было Государын В Императриць), по воскресени Его, заключаетъ свою беседу объ этихъ добродетеляхъ следующими словами: "Съ радостію воспоминаю, что сказаннаго мною въ сіи минуты мы можеть видеть живый образь въ делніяхь Благочестивышаго Самодержца нашего и тевоименитыя нынь Благоче. стивъйшія Супруги Его. Великольпно довершаеть онъ недовершенный четырымя предшественниками его священный памятникъ въ новой столицъ и всличественно торжествуетъ оскященіе храма преподобнаго Исаакія" 3).

Еще болье утышительнымъ въ исторіи русской церкви разсматриваемаго времени событіемъ было открытіе мощей святителя Тихона Задонскаго († 13 августа 1783), епископа Воронежскаго и Елецкаго, представлявшаго собою при жизни истинный образъ пастыря милостиваго и кроткаго, ревнителя христіанскаго просвыщенія народа, сострадавшаго его нуждамъ и скорбямъ, отечески снисходительнаго и заботливаго въ отношеніи къ подчиненному ему духовенству, любвеобильнаго отца и архипастыря пасомыхъ, глубоко-назидательнаго и въ словь и въ примъръ собственной жизни. О писаніяхъ святителя Тихона



<sup>1)</sup> См. Собр. миюн. и отзыв. м. Филар. IV, 332—334. Срав. Письма Филар. кв Антон. IV, 102.

<sup>2)</sup> См. объ освящении Ислакіевскаго собора в о построеніи его статьи въ Прибавл. кв Церкови. Впдом., издав. при Св. Сунодѣ, за 1888 г., № 22, стр. 179—592. Статьи объ освященіи собственно принадзежить автору настоящаго изслѣдованіл.

<sup>3)</sup> Сочин. Филар. V, 462-463.

митрополить Филареть не даромъ еще задолго до прославленія его, именно въ 1818 г., одобряя ихъ для чтенія, говорилъ: "Въ этой, хотя не глубокой, ръкъ есть золотой песокъ" 1); а житіе его, также еще за долго до прославленія, предлагаль издать для народнаго чтенія 2). Съ живымъ интересомъ, болье того, съ благовъйнымъ вниманіемъ, съ самаго времени переложенія мощей святителя Тихона въ новый гробъ (въ 1846 г.). слёдя за ходомъ прославленія его въ чудесахъ и исцеленіяхъ, происходившихъ при мощахъ его 3), митрополитъ Филаретъ тёмъ съ большимъ вниманіемъ и духовною радостію отнесся къ делу объ открытіи св. мощей его 4). Это открытіе состоялось 13 августа 1861 года, при чемъ во главъ священнодъйствующихъ при торжествъ открытія быль митрополить Новгородскій и С.-Петербургскій Исидоръ, произнестій при этомъ глубоко-назидательную проповёдь. Московскій же архипастырь могь только издали утёшаться свётлымъ событіемъ въ отечественной церкви и потомъ съ живымъ вниманіемъ выслушать о немъ сказаніе изъ устъ самого митрополита Исидора, посътившаго его на пути изъ Задонска въ Петербургъ. "Утвшительно было,-писалъ святитель Московскій Лавры нам'єстнику архимандриту Антонію отъ 23 августа того же 1861 года, сказаніе владыки (Исидора) объ открытіи мощей святителя Тихона. Когда на всенощной предъ величаніемъ открыли раку: въ переполненной народомъ церкви сділалась такая тишина благоговінія, что летящую муху можно было бы слышать. Много было исцеленій" 5) Такъ какъ слово проповъди митрополита Филарета съ церковной каоедры въ это время уже умолкало, то и не коснулся онъ разсматриваемаго событія какъ пропов'єдникъ, принявъ участіе лишь въ

<sup>1)</sup> Письма Филар. кв родн. стр. 225. Срав. Письма къ Высоч. Особ. и др. лии. I, 68.

<sup>2)</sup> Собр. мнън. и отвыв. Филар. III, 100. 210—211.

<sup>3)</sup> Письма Ф. кв Антон. II, 299; III, 192; IV, 300. 227--228. 231; см. Собр. мнын. и отзыв. Филар. т. дополн. стр. 520—521.

<sup>4)</sup> Собр. миюн. и откые. Филар. V, 63; Письма Ф. кв Антон. IV, 305—307; Письма Ф. кв А. Н. Мурае. 589 и др. Нельзя опустить безъ вниманія между прочимъ и того обстоятельства, что св. Тихонъ при жизни быль ревностнымъ защитникомъ мысли о нуждъ перевода Библін на русскій языкъ.

<sup>5)</sup> Письма Филар, къ Ант. IV, 305.

составленіи службы и акафиста святителю Тихону предъ самымъ открытіемъ св. мощей его 1). Утёшительно было для него сказаніе владыки Исидора объ этомъ событіи; весьма утёшительно, какъ мы замѣтили выше, было и самое это событіе; вбо оно еще разъ (какъ и сткрытіе мощей святителя Митрофана раньше) должно было показать раскольникамъ, что въ православной Церкви и послѣ ихъ отдѣленія отъ нея, не оскудѣла благодать.

Уже исторією раскола за разсматриваемое время мы приводимы были невольно и незамётно отъ исторіи церкви русской къ исторін Московской епархін, въ предблахъ которой и быль говорены проповъди митрополита Филарета, касавшіяся раскола и единоверія. Въ известномъ намъ письме на имя графа Путятина отъ 21 еентября 1861 года святитель Филаретъ, въ ответь на запрось о совете по деламь политического характера, даже прямо говорилъ: "для моей ревности есть кругъ, очерченный мошить призваніемъ. Сей кругъ есть церковь, или, если судить строже, епархія 2), хотя мы видёли уже достаточно доказательствъ на то, что дъятельность мудраго святителя Московскаго часто, помимо его собственной воли, по требованіямъ со стороны, выходила далеко за предёлы Московской епархін. А между тімь и въ Московской собственно епархіи для святителя Филарета, къ тому же все болье и болье ослабъвавшаго тълесными силами, годъ отъ году все болже и болье умножалось дыль, особенно за разсматриваемое царствованіе со множествомъ, имъ поднятыхъ, въ связи съ общими и частныхъ, мъсчныхъ вопросовъ, -- съ его реформами, простиравинимися, конечно, и на Московскую епархію и затрогивавшими многія стороны жизни последней именно какъ епархіи. а не губерній, - съ развитіемъ свободы и самоуправленія, сильно вліявшихъ на состояніе въры и нравственности въ епархіи, и т. д. Говоря о томъ, что при открытіи мощей святителя Тихона было "много исцъленій", митрополить Филареть тотчасъ же добавляеть: "Да помолится святитель о исцелени



<sup>1)</sup> Тажъ же, стр. 297, 298; собр. мини. и отзыв. Филар. V, 243, 247-248 в др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. мнин. и отзыв. м. Филар. V, 137.

Россін" 1). И Россія вообще, и Московская губернія и епархія въ частности страдали въ то время многими язвами и нуждались въ исцъленіи, но не однъ же и въ Россіи, какъ мы видъли, были только язвы; не однъ только язвы были, само собою разумфется, и въ Московской епархіи. Много было и утфинтельнаго. И въ своихъ проповъдяхъ, отчасти уже известныхъ намъ изъ предшествующаго 2), святитель Филаретъ, ивображая недуги современнаго общества, въ частности и окружавшей его среды въ предвлахъ Московской епаркін, гораздо менве даеть мъста такому изображению, нежели изображению утвинтельныхъ видовъ духовнаго состоянія своей паствы. Мы помнимъ, какъ онъ въ последній годъ своей жизни, въ ответной рвчи на привътствія съ 50-тильтнимъ юбилеемъ епископскаго служенія, объемля всѣ утвшительныя стороны этого состоянія своей епархіи, говориль: "Духъ любви къ святому служенію, мира и согласія, свободнаго послушанія всякому долгу и законному призванію въ сослужителяхъ моихъ, и въ православномъ народъ послушаніе въры, усердіе къ богослуженію, щедрая готовность къ благоустроенію и украшенію храмовъ, къ попеченію о нуждахь служителей церкви, кь діламь человікодюбія и благотворенія, --- постоянно облегчали и облегчають мое служеніе, приносили и приносять мив подкрыпляющее утышеніе" 3). И въ отчеть по епархін за 1863 годъ Московскій архипастырь говорить: "Состояніе благочестія въ православной паствъ представляетъ вообще видъ благопріятный и свидътельствуется прибъжностію къ особенно чтимымъ святынямъ, посвщеніемъ святыхъ храмовъ, усердіемъ къ слышанію катихизическихъ поученій, пожертвованіями на устроеніе храмовъ, и благотворительными учрежденіями" 1), хотя вследь затемь святитель изображаеть и прискорбныя стороны духовной жизни современнаго общества 5), изв'ястныя намъ изъ раньше сказаннаго.

Въ своей молитвъ за всъхъ тъхъ, которые принесли поздрав-

<sup>1)</sup> Письма м. Филар. къ Антон. 1V, 305.

<sup>2)</sup> Срав. для сего Сочин. Филар. V, 440, 481, 558 и дал. 563 и др.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 580.

<sup>4)</sup> Сушкова, Записки о жизни и врем. Филар. стр. 174.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 174 и дал.

ленія въ знаменательный день 5 августа 1867 года, окончившей собою отвътную на всъ эти поздравленія ръчь, и представлявшей собою какъ бы первосвященническую молитву Великаго Архіерея, -- Господа Інсуса Христа (Іоан. 17 гл.), святитель Филареть о Московской собственно епархіи говориль такъ: "Благословляй, Господи, православную Московскую церковь, ея священноначаліе, священство, монашество и весь православный народъ, да не оскудъваетъ пастырь полагающій душу свою за овцы. (Іоан. 10, 11); іерей, котораго устыть сохраняють разумь (Малах. 2, 7) спасенія, мужь знанія и наставникъ юношества, держащій и преподающій здравое ученіе вышемысленныхъ началъ начки, поставляющій жизненное начало премудрости страхъ Господень (Притч. 1, 7), подвижникъ, ходящій узкимъ и вийсти возвышеннымъ путемъ духа, сынъ виры, живущій по вірі, творящій діла віры, свободный отъ обояній міра, отъ порабощенія духу времени 1). Въ этихъ достопамятныхъ словахъ приближавшагося къ могилъ маститаго святителя-витіи намічены всі ті существенныя черты, со стороны которыхъ мы можемъ дълать свое настоящее обозрѣніе проповѣднической дѣятельности сего святителя въ отношеній къ Московской епархій въ разсматриваемое царствованіе.

Важнъйшею святынею Москвы и Московской епархіи, главнъйшимъ святилищемъ ся, соединяющимъ въ себъ церковное значеніе съ государственнымъ, является Большой Успенскій соборъ, какъ первый Каеедральный соборъ Московской и всероссійской митрополіи, а послѣ патріаршій и синодальный, какъ храмъ царскаго вънчанія и т. д. Какъ преемникъ первосвятителей Московскихъ: Петра, Алексія, Іоны и другихъ, митрополитъ Филаретъ строго наблюдалъ за охраненіемъ этой великой, древней святыни, построенной, какъ извъстно, въ томъ видъ, въ какомъ она сейчасъ намъ представляется, т. е. въ окончательномъ, въ XV въкъ, а основанной еще въ XIV въкъ. Поэтому онъ съ трудомъ и наблюденіемъ величайшей осторожности согласился даже на то, чтобы, для зимнихъ служеній, ввести въ Успенскій соборъ отопленіе, сдълать его теплымъ, что и



<sup>1)</sup> Сочин. Филар. V, 580-581.

совершено въ теченіи 1858 и 1859 годовъ 1), между темъ какъ для коронаціи 1856 года Успенскій соборъ лишь слегка быль поновленъ 2). Въ своихъ проповъдяхъ впрочемъ митрополитъ Филаретъ не столько касается происходившихъ по временамъ переделокъ и построекъ въ зданіи собора, сколько историческаго вначенія самаго собора. Такъ еще въ 1856 году, предъ коронаціей, встръчая Государя Императора въ Успенскомъ соборъ, святитель Филаретъ въ своей ръчи къ нему говоритъ: "Кто достоинъ здёсь благословить входъ Твой?—Первопрестольникъ сей церкви, за нять въковъ донынъ предрекшій славу царей на мъстъ семъ, святитель Петръ, да станетъ предъ нами, и, чрезъ его небесное благословение, благословение пренебесное да снидетъ на Тебя, и съ Тобою на Россію" 3). И въ бесъдъ по освящени храма въ Покровской богадъльнъ мъщанскаго общества въ 1858 году, изображая судьбы храмовъ Божінхъ, касается и Успенскаго собора, говоря: "И о первенствующемъ храм' сего царствующаго града не Богъ ли сказалъ Великому Князю 4) устами святителя Петра почти тоже, что ивкогда Іерусалиму устами Захарін: созижди храма Богоматери, и обращуся къ Москвъ щедротами? 5)-И вотъ, пять въковъ свидьтельствують, что то было вырное слово Божіе, въ устахъ угодника Божія" 6).

И. Корсунскій.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> См. для сего Иисьма Филар. кв Антон. IV, 122 д. 128. 131. 134 д. 139 160; Собр. мнын. и от 3 III, 327—329. 344—349; IV, 205. 211. 355—357; 359—362. 364—365. 370—371; V, 147—151 в друг.

<sup>2)</sup> См. Историч. Описане Московских в Кремлевских в соборовь и проч. Изд. Рычина. Стр. 14. Москва, 1881.

<sup>3)</sup> Сочин. Филар. V, 385.

<sup>4)</sup> Іоанну Даниловичу Калить, при которомъ в построенъ Московскій Успенскій соборъ въ первопачальномъ его видь.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cpas, 3axap, 1, 16.

<sup>6)</sup> Сочин. Филар. V, 479. Срав. 507. Въ последненъ месть, въ речи интрополита Филарета Государто Императору, нарочито указывается на то, что въ это время (въ 1860 году), по упомянутомъ устройстве отопления въ Успенскомъ соборе, Государь изволиле слушать литургио въ этомъ соборе, о чемъ см. также Письма Филар. къ Антон. IV, 246.

## УЧЕНІЕ КАНТА О ЦЕРКВИ.

Реформація XVI в., признавин личное оправданіе чрезъ в'єру въ Інсуса Христа (матеріальный принципъ, Heilsprincip) и свободное, почти безразличное отношение къ обязательному авторитету Св. Писанія (формальный принципъ, Schriftprincip) главными и основными догматами западнаго протестантизма, необходимо должна была, по внутреннему развитію догматическихъ положеній, значительно видонзивнить и древнее касолическое ученіе о церкви (третій принципъ протестантизма, Kirchenргіпсір). Действительно, если оправдываеть одна вера, посредствомъ которой мы внутренно соединяемся съ Богомъ, и если она одна вибняеть намъ искупительныя заслуги Христа, то церковь, какъ внёшній союзь вёрующихь, теряеть собственный смыслъ существованія и становится даже излишнею. Известныя выраженія Лютера: non enim potestas ecclesiae, sed fides purificat, salvat, liberat animam ab omnibus malis; non separabit me censura ecclesiae ab ecclesia, si jungat me veritas ecclesiae (т. е. не власть церкви, а въра очищаетъ, спасаетъ, освобождаетъ душу отъ всёхъ грёховъ; не разлучитъ меня отъ церкви судъ церкви, если меня соединяетъ истина церкви)-стали исходнымъ пунктомъ протестантовъ въ ихъ разсужденіяхъ о церкви. Церковь, какъ внѣшній союзъ (ecclesia visibilis), должна быть упразднена, чтобы на ея мъсто возникъ духовный союзъ въры, союзъ душъ, церковь невидимая (ecclesia invisibilis), обнимающая въ себъ всъхъ праведныхъ и святыхъ, и свободная отъ всякихъ ограниченій по місту и времени. Думать, что вніс деркви (вившней) ивтъ спасенія, - начали все громче и громче

проповедывать протестанты, -- есть средневековое заблуждение, гръхъ папства и надменнаго суевърія. Наоборотъ, есть только одна спасающая церковь, и это церковь невидимая, единая и вселенская, предметь вёры, тёло Христа и общество избранныхъ и святыхъ (ecclesia proprie, congregatio sanctorum et vere credentium, ecclesia Christi et spiritualis, omnium praedistinatorum universitas; communio ex mere sanctis coacta и т. д.). Въ сравнени съ этою церковью внъшняя есть corpus permixtum, ecclesia non proprie et principaliter, societas externorum signorum sev societas externarum rerum et vituum (вившняя, сившанная и обрядовая) и т. п. Отсюда членомъ въры и непремъннымъ долгомъ каждаго истиннаго протестанта становится принадлежность къ первой церкви, ибо здёсь только обитаетъ духъ Христовъ, подлинно оправдывающій и спасающій насъ; принадлежность же къ видимой церкви остается дёломъ свободы и совершенно безразличнымъ въ смыслъ оправданія. Еще немного дальше, --- и протестантизмъ долженъ былъ перейти къ супранатуральному ученію о церкви піэтистовъ и мистиковъ, не придающихъ никакого значенія вившнимъ церковнымъ формамъ и обрядамъ церкви. Однако съ благоразумною осторожностью, какъ первые реформаторы, такъ и последующіе протестантские богословы не сделали этого решительнаго вывода. Вибсто того, оставаясь на почеб исторического христіанства, они захотъли понять и доказать необходимость видимой церкви, существование которой несомижно относится къ ясно выраженнымъ целямъ основаннаго Христомъ на земле божественнаго царства. Но тупъ-то протестантское богословіе и запуталось въ безвыходныхъ противоръчіяхъ. Нужно было показатьвъ какомъ отношении находится видимая церковь къ невидимой и какую часть послёдней она образуеть. Нужно было объаснить-можно ли невидимую церковь называть въ собственномъ смысле церковью и приписывать ей признаки, по которымъ церковь прежде всего есть организованное общество върующихъ. Или: если признать видимую церковь также союзомъ въры и благодати, то гдъ ея границы, каково устройство, какія спасительныя средства въ ея распоряжении, какіе признаки для отличія ея отъ неистинной церкви (тоже видимой) и т. д. Вотъ • тѣ вопросы, на которые протестанты искали, но не находили отвъта. Хотя въ Аугсбурскомъ исповъданів, сдълавшемся символомъ протестантства, говорится: est ecclesia congregatio sanctorum, in qua Evangelium recte docetur et recte administrantur Sacramenta, et ad veram unitatem ecclesiae satis est consentire de doctrina Evangelii et administratione sacramentorum (7 гл., т. е. церковь есть общество святыхъ, гдъ правильно преподается евангеліе и правильно совершаются таниства, и для истиннаго единства достаточно согласія относительно евангельскаго ученія и совершенія таниствъ), хотя и говорится это. но такое опредъление церкви уничтожаетъ само себя, ибо церковь заразъ есть и общество святыхъ (т. е. невидимый союзъ) и общество, владъющее чистымъ евангельскимъ ученіемъ и правильно совершающее таинства (т. е. внъшній, видимый союзъ). Выходить, будто къ существеннымъ признакамъ церкви относится однообразная форма ученія и совершенія таинствъ, т. е. то, противъ чего протестантизмъ ратовалъ въ католичествъ и что отвергадъ въ принципъ. А если по 8 члену тогоже Аугсбурскаго исповъданія къ церкви принадлежать многіе лицемъры и дурные люди (in hac vita multi hypocritae et mali), то церковь не congregatio sanctorum. По Цвингли, церковь называется невидимою, non quasi qui credant sint invisibiles, sed quod humanis oculis non patet, quinam credant: sunt fideles soli Deo et sibi perspecti (т. е. не потому, что върующіе невидимы, а потому, что человъческими глазами нельзя видьть, кто въритъ: върующіе видимы одному Богу и самымъ себъ). а къ видимой принадлежать тъ, qui per universum orbem Christo nomen dederunt (называющіе Христа, т. е. почитающіе Его). Но и это определеніе церкви нельзя было признать удовлетворительнымъ, потому что здёсь не только невидимая церковь обращалась въ идею, но и видимая теряла свои определенные признаки, расплываясь въ массв человъчества. Точно также не дали яснаго понятія о церкви ни Кальвинъ, ни Меланхтонъ. Первый, определивши первоначально церковь, какъ universus electorum numerus (какъ церковь избранныхъ), сталъ впоследствіи учить о видимой спасающей церкви, а послѣдній, признавши невидимую церковь за idea

platonica (химеру), обратилъ церковь въ coetus scholasticus (ученый институтъ), насколько въ ней господствуетъ однообразное ученіе. Такъ или иначе, но съ протестантской точки зрънія остался не ръшеннымъ вопросъ объ отношеніи видимой церкви къ невидимой, ихъ свойствахъ и признакахъ, всявдствіе чего получалось дві церкви, существенно раздільныя одна отъ другой. Говоря точнье, протестантизмъ вообще разрушалъ всякую церковь, такъ какъ видимая не есть въ собственномъ смыслѣ церковь (proprie et principaliter), а невидимая, какъ еще выражались первые католическіе полемисты (Беллярминъ) есть ecclesia mathematica, utopica, imaginaria, idea platonica, абстрактъ, догматически не опредълимый, а следовательно и не могущій быть предметомъ веры. Впрочемъ, даже разсуждая снисходительнее, все-таки нельзя понять, какъ возможна по протестантскому ученію церковь, когда неизвъстно, изъ кого она собственно состоитъ и кто къ ней по праву принадлежитъ. Если невидимая церковь образуется изъ однихъ возрожденныхъ и освященныхъ, то гдъ увъренность, что они возрождены и почему ихъ союзъ нужно называть невидимымъ, когда, по идеъ спасенія, этотъ союзъ долженъ находиться въ міръ, чтобы возродить міръ, т. е. быть видимымъ. Если же къ видимой церкви относятся только призванные, но не возрожденные, т. е. стоящіе внѣ благодати Св. Духа, то къ такому обществу вовсе не примънимо название церкви: оно можеть какъ войти и образовать церковь, такъ и навсегда остаться внъ ея. Словомъ, откуда бы мы ни начали, протестантское понятіе о церкви не свободно отъ противоръчій, и замъчаніе Шлейермахера 1), что весьма многое изъ того, что, по обыкновенному словоупотребленію, называется невидимою церковью-не невидимо; а что видимою, - весьма многое не есть церковь, -- навсегда останется камнемъ преткновенія для ортодоксальнаго протестантскаго богословія. Но это самопротивовъчіе первыхъ реформаторовъ и необходимость уничтоженія видимой церкви указывала уже самая крайняя партія протестантизма въ лицъ Севастьяна Франка († 1545), Сервета (†

<sup>1)</sup> Die christ. Glaube, 2-ter B. § 148, 443 s.

1553) и Швенкфельда, прямолинейно пришедшихъ къ выводу, что на землъ нътъ никакой истинной церкви и что, стало быть, не можеть быть и рвчи о спасительности видимой церкви, а твиъ болве о вившнихъ признакахъ ея истинности. Но это были слабые и незамётные голоса, на которые мало кто обращаль вниманія; между тімь протестантское богословіе попрежнему стремилось сохранить вижсть и видемую, и невидимую церковь, и доказать, что существование той и другой церкви одинаково относится къ планамъ божественнаго домостроительства о спасеніи міра и челов'вка. Развица была лишь въ томъ, что тогда какъ у реформаторовъ церковь все болъе и болъе теряла опредъленные признаки и обращалась въ έχχλησία ένώπου τοῦ χυρίου, извістную одному Богу, у лютеранъ постепенно усиливалось ученіе, что вив ихъ лютеранской церкви нътъ спасенія. Само собою разумъется, что отъ подобнаго взгляда определение церкви нисколько не делалось понятнъе, такъ что въ концъ XVIII в. Менкенъ былъ въ правъ снова утверждать, что съ точки зрънія чистаго протестантизма не можетъ быть видимой церкви, какъ предмета въры 1).

Первый опыть своеобразнаго, но последовательнаго развитія протестантской догмы о видимой церкви представляеть моральная философія Канта. Отожествивши мораль съ религіей, Канть задумаль основать и собственную церковь по идеямъ практическаго разума. Чтобы знать, что такое церковь и чёмъ она должна быть, для этого, предполагаеть философь, нёть нужды обращаться къ свидётельству исторіи или какихъ-либо рели-

<sup>1)</sup> Въ новъйшее времи съ особенной силою на внутреннее противорѣчіе (contradictio in adjecto) въ протестантскомъ ученіи о церкви указывали Роте. (Theol. Fthik, III, 1012 s.; Die Anfange d. christ. Kirche, 109—120 s.), Шенкель (Das Wesen d. Protestantismus, 12—13 s.), Лянге (Über d. Neubestaltung d. Verhaltniss zwischen Staat und Kirche, 89 s.), Доллингеръ (Kirche und Kirchen, 27—25 s.) и др. Вивств съ твит въ новоиъ богословіи, главнымъ образомъ по почину Канта и названнаго Роте, взамѣнъ понятія о невидимой церкви, выступило понятіе "царства Божія (das. Reich. Gottes.)", по отношенію въ которому видимая церковь, по выраженію, напримъръ, Крацеса, есть "хотя и несовершенное выраженіе идеи", но "пеобходимое посредство спасеніи" (das protest. Dogma v. d. unsicht. Kirche 46 s.) или, по словамъ Швейцера, "общественная организація, которая, служа царствію Божьему, заключаеть въ себъ и совершенно чуждые элементы" (Christ. Glaubenslehre, II, В. 320 s.).

гіозныхъ памятниковъ, а нужно изслѣдовать содержаніе моральной идеи, находящейся въ нашемъ разумѣ. Достовѣрно и истинно не то, что основывается на чьемъ-либо авторитетѣ, а то, что открываетъ самъ разумъ и что заключается въ немъ а priori. Таково первое и основное положеніе Канта о церкви.

Еще въ критикъ практическаго разума и телеологической силы сужденія Кантъ пришель къ тому несомнѣнному выводу, что должна быть какая-нибудь конечная цёль (causa finalis) существованія міра. Но изъ всёхъ существъ природы одинъ только человъкъ по своимъ моральнымъ свойствамъ имъстъ безусловное достоинство и всегда служить цёлью для самого себя; слёдовательно человёкъ и есть конечная цёль міра, или точне: такою целью служить чистая добрая воля, какь высочайшее, возможное чрезъ свободу добро въ мірѣ 1). По христіанскому ученію, это добро есть царство Бога, "гдѣ разумныя существа со всею искренностью предаются нравственному закону и гдъ природа и нравы, -- то и другое, само по себъ отдъльно взятос, --- соединяются въ гармоніи Священнымъ Виновникомъ" 2); по ученію философскому, тоже добро есть высшее, производное благо", необходимый постулать нравственнаго закона, конечный предметь всякаго поведенія, умопостигаемый мірь, въ которомъ господствуеть одно добро. По въръ церкви, это царство уже пришло, по убъждению же философіи, оно должно быть достигнуто, и достигнуто необходимо, ибо требование верховнаго блага есть "необходимый объектъ воли, нравственнымъ закономъ опредъляемой", и безъ этого блага моральныя усилія человіка не иміли бы ціли и были бы тщетными попытками достигнуть счастья. Слёдовательно, долженъ быть высшій мірь, въ которомъ мораль найдеть свое полное завершеніе, и долженъ быть Богъ, моральный глава этого міра, Который приведеть въ полное согласіе счастье съ добродівтелью. Вотъ пунктъ, гдъ философія сходится съ религіею и сама становится религіознымъ ученіемъ, но здёсь же оканчивается задача практической философіи, такъ что дальнейшее

<sup>1)</sup> Kritik d. theolog. Urtheilskraft. 347 s.

<sup>2)</sup> Крит. практич. разума 149 с.

изслъдованіе иден царства Божія, какъ верховнаго моральнаго блага, есть уже дъло "религіи въ предълахъ чистаго разума" 1).

## Философское изображеніе царства Божія.

Итакъ, если моральное благо составляетъ цъль стремленія не только всякаго человъка въ отдъльности, но и цълаго міра, то всякій должень по мітрі своих силь стремиться къ его достиженію. Но достигнуть верховнаго блага можно только посредствомъ безусловнаго подчиненія моральному закону и совершеннаго истребленія въ себ' дурныхъ наклонностей, побуждающихъ насъ ко злу. А такъ какъ зло бываетъ двоякаго рода, смотря потому, гдф находится его источникъ: въ личной ли свободъ каждаго, или въ дурномъ вліяніи общества, въ которомъ мы живемъ, то отсюда, по Канту, и борьба каждаго со зломъ должна быть направлена какъ противъ зла личнаго, такъ и противъ зла общественнаго, коллективнаго. Первое зло побъждается при радикальномъ измъненіи моральнаго настроенія; второе же не можеть быть уничтожено посредствомь индивидуальнаго возрожденія свободы. Чтобы поб'єдить общественное зло, нуженъ моральный союзъ людей, образованный съ цълью достиженія моральнаго царства. Иначе ни требованія морали никогда не будутъ исполнены, ни царство зла никогда не будетъ побъждено. Отдъльныя усилія нравственно настроенныхъ личностей, хотя и производятъ личное моральное благо, но нисколько не уменьшають возрастающей силы общественнаго зла. Последнее же между темъ представляетъ огромную опасность: не редко бываеть, что добрый подъ вліяніемъ дурного примітра измітняєть своему принципу и возвращается ко злу. При такомъ положении вещей очевидно, что высшимъ пріобрътеніемъ, на какое добрый въ правь разсчитывать при своемъ постоянномъ стремленіи къ добру, будетъ не побъда надъ царствомъ зла, а личная свобода отъ его



<sup>1)</sup> См. Die Religion innerhalb d. Grenzen d. blossen. Vernunft, 96—220 ss. Изл. Universal—Bibliothek. Заранфе замфтимл, что мы будемъ подробно издагать ученіе Канта, такъ какъ единственное въ русской литературф изложеніе его исторіи новой философіи Куно-Фишера (4 т. 417—471 с.) не точно передаетъ смыслъ подлинника.

господства и жизнь по справедливости. Однако, если, по требованію разума, царство зля должно быть разрушено, то безъ сомненія есть и пригодныя для того средства. Изучая природу человека, можно убедиться, что мы не такъ злы, какъ кажется съ перваго взгляда, и что мы не совершали бы многихъ преступленій, если бы не жили въ обществъ. По существу своему наши потребности незначительны и легко могли бы быть удовлетворены, и побужденія наши первоначально добрыя и бевъ особеннаго труда могли бы развиваться въ моральномъ направленіи. Злою и грубою природа наша становится только среди общества, которое вызываетъ и способствуетъ укръпленію дурныхъ страстей. Пусть даже окружающіе насъ люди не совсвиъ дурны, но важно то, что они вліяють на наши побужнія. Очень віроятно, что не было бы ни стремленія къ господству, ни алфности и другихъ пороковъ, если бы мы жили внъ общества, гдъ эти пороки находять удобную почву для своего образованія и развитія. Отсюда самъ собою следуеть тоть выводъ, что какъ въ обществъ начало и корень многаго зла, такъ общество же должно образовать изъ себя союзъ, въ которомъ вполнъ восторжествуетъ добро. Этотъ союзъ будетъ царствомъ добродътели, этическимъ государствомъ, гдъ имъютъ силу одни моральные законы и гдъ объединяющимъ всъхъ принципомъ служитъ не право и принужденіе, а свободное согласіе по понятіямъ разума. Конечно подобное царство отличается не только по цёли, но и по форме и устройству отъ гражданскаго государства, вследствіе чего къ нему въ собственномъ смыслѣ не приложимо названіе государства. Его лучше называть царствомъ Бога на землъ, или церковью.

Какіе же признаки и свойства этого царства? Прежде всего его нужно строго отличать отъ политическаго государства. Гражданскій союзъ людей дъйствуетъ посредствомъ принужденія; церковь разсчитываетъ на свободу и основывается на ней. Въ государствъ законъ—общая воля всъхъ, принимающая юридическую форму статута; законъ церкви—свободное моральное настроеніе къ добру. Задача государства наблюдать, чтобы не нарушалось право другого и не было насилія; задача церкви—способствовать торжеству чистаго добра и истреблять зло.

Цель государства достигнута, когда прекращено юридическое натуральное состояніе людей, которое есть status belli omnium in omnes, и когда всъ отношенія подчинены формальному праву: цъль церкви отодвинута въ безконечность; ибо она имъетъ объединить всехъ людей въ чистоте настроенія. Область политики и юридическія права-легальные поступки; сфера церквичистое настроеніе. Церковь никого не принужлаеть, и потому можно быть членомъ политическаго государства, не будучи въ тоже время членомъ царства Божія. Государство, наконецъ, существуеть уже какъ фактъ; церковь есть пока идеаль, или практическая идея sui generis разума, и еще неизвъстно, какъ скоро она осуществится. Главная обязанность членовъ государства-подчиняться установленному праву; долгъ членовъ царствія Божія свободно войти въ этотъ этическій союзъ и стремиться къ универсальному его распространенію. И какъ никто не можетъ быть внъ государства, такъ никто не можетъ уклоняться отъ исполненія обязанностей въ отношеніи церкви, ибо эти обязанности-заповъдь, не вкушенная намъ отвиъ, но данная вмъстъ съ нашею природою. Поэтому молитва: "да пріидетъ царствіе Твое, да будетъ воля Твоя" должна быть постоянною молитвою всёхъ морально настроенныхъ людей.

Вторымъ отличительнымъ признакомъ истинной церкви служить въ ней практическая въра въ Бога. Сколько бы люди ни стремились къ добру, но безъ Бога нельзя основать царства Божія на земль. Для этого и наши силы недостаточны, и моральное побуждение можетъ сдёлаться злымъ, а въ лучшемъ случав нигав не видно увъренности, что стремленія наши увънчаются успъхомъ. Разрозненныя моральныя усилія отдыльныхъ личностей, не объединенныя Божественною силою, поражали бы только частныя проявленія зла, но не касались бы самаго злого принцина. А такъ какъ церковь ведеть борьбу съ злымъ духомъ и имфетъ современемъ побъдить его, то нуженъ Богъ, Который соединиль бы недостаточныя силы всёхъ въ общемъ дель победы надъ зломъ. Кроме того, если церковь есть общество, то долженъ быть законодатель, Который бы далъ обязательные законы для церкви. Но что самъ человъкъ не можеть быть такимъ законодателемъ, -- это и безъ доказательствъ

ясно: человъческая законодательная власть не простирается дальше сферы юридическаго государства, и есть принужденіе. Когда же нужно дать законы для этическаго государства, гдъ поступки оцѣниваются по внутреннему настроенію, то ваконодатель долженъ знать не только это настроеніе, но и сокровеннъйшую сторону поступковъ, т. е. онъ долженъ быть сердцевъдцемъ. Безспорно, что человъкъ не владъетъ всевъдъніемъ: одинъ только Богъ знаетъ все и видитъ наше настроеніе, и потому никто, кромъ Бога, не можетъ быть законодателемъ въ царстві Божіемъ. Однако это не значить, что Богь изрекаеть свою волю въ форм'в повелиній, статутовъ и приказаній, запрещающихъ что-либо дёлать или ограничивающихъ нашу свободу. Нътъ, не въ угрозахъ и запрещеніяхъ Богъ открываетъ Себя, но чрезъ то-же моральное настроеніе, которое, осуждая и одобряя насъ, есть чистая способность познавать Бога и Его святую волю. Поэтому, все, что согласно съ нашимъ настроеніемъ, то божественный законъ; все же несогласное не относится къ правственнымъ обязанностямъ и не можетъ быть божественнымъ повелвніемъ. Прислушаемся къ этому голосу, и онъ укажетъ намъ, где истина, и укажетъ на столько безошибочно, что никакой обманъ тутъ невозможенъ. Допустимъ, напримъръ, что нъкоторыя распоряженія выдаются за божественныя повельнія, а нъкоторыя за гражданскія. Моральнонастроенный человъкъ, слъдуя настроенію, никогда не ошибется въ ихъ оценке, причемъ можетъ случиться, что первыя, провъренныя по принципу чистой нравственности, окажутся подложными и вредными для совершенства, а вторыя-согласными съ божественною волею и обязательными для исполненія. Ясно, чему нужно следовать и что на самомъ деле станетъ исполнять истинно добродетельный человекь. Нужно подчиняться больше Богу, нежели людямъ (Дъян. 4, 19). Кто такъ живетъ и такъ поступаетъ, тотъ действительно принадлежитъ къ царству Бога, и есть живой членъ церкви. А если станутъ всъ такъ поступать и такъ действовать, то наступить время полнаго торжества церкви и будеть Богь всяческая и во вспьст. Пусть еще далеко такое время и пусть трудно понять, какъ "изъ такого непрочнаго матеріала", какъ люди, образуется всеобщая и святая церковь; все таки царство Божіе не мечта: въ этомъ ручательствомъ служитъ самъ Богъ, глава своей церкви и высочайшая премудрость. Пусть только каждый исполняетъ свои обязанности, не ожидая, что все сдълаетъ, вмъсто насъ, одинъ Богъ. Въ томъ обнаруживается и чистота настроенія, чтобы мы поступали такъ, какъ будто все зависитъ отъ насъ и безъ нашихъ усилій никогда не булетъ достигнуто. Отсюда мы получаемъ, по Канту, первое опредъленіе истинной церкви: церковь есть идеальное царство Божіе.

Но, будучи идеальнымъ, царство Божіе въ то-же время и невидимо. Невидимость, какъ и идеальность, непременное свойство истинной церкви. Невидимой она называется потому, что она не есть предметь возможнаго опыта, "а идея соединенія всёхъ вёрныхъ (Rechtschaffenen) подъ непосредственнымъ, божественнымъ моральнымъ міроправленіемъ". Отъ нея отличается видимая церковь, которая соединяеть людей въ одно цёлое, согласно идеалу невидимой. Понятно, что туть нёть никакого разделенія на управляющихъ и управляємыхъ, священниковъ и мірянъ, пастырей и пасомыхъ. Всёмь одинаково открыта моральная истина; вст одинаково понимають ее и знають, что одно лишь настроеніе дёлаеть нась угодными предъ Богомъ. Здъсь нътъ ни сектантовъ, ни раскольниковъ, ни еретиковъ и иллюминатовъ, ни мистиковъ и піэтистовъ, но каждый добрый. споспътествующій цълямъ церкви, есть ея учитель и священникъ. Голоса раздора умолкаютъ предъ судомъ разума, который является верховнымъ судьею о предметахъ въры. болье здысь ныть какой-либо іерархической организаціи церкви. Какъ моральный союзъ, царство Божіе не похоже ни на монархію, ни на аристократію, ни на демократію; въ ней нътъ ни папы или патріарха, ни епископовъ или священниковъ, ни другихъ избранныхъ учителей въры. Царство Божіе-то "свободное, всеобщее и прочное объединение сердецъ", или семейство, подчиненное одному невидимому, моральному Отцу, Который говорить чрезъ своего Сына и открываеть чрезъ Него свою святую волю всемъ членамъ церкви.

Теперь понятіе церкви всесторонне опредѣлено и показано, чѣмъ должна быть церковь по своей идеѣ и какими свойства-

ми она обладаетъ. Короче можно опредълить истинную церковь по четыремъ логическимъ категоріямъ. Именно, по категорія количества, церковь, не смотря на видимое множество обществъ,—едина и не распадается на секты (catholicismus vationalis, universalitas vel omnitudo collectiva); по качеству,—она союзъ подъ моральными законами и исключаетъ суевъріе и сумасбродство; по отношенію—свободное государство безъ іерархіи и демократіи в, наконецъ, по модальности,—церковь неизмънна по своей конституціи (но не администраціи), будучи однажды основана на постоянныхъ законахъ (но не символахъ).

Однако, какъ возможно въ опытв образовать подобную церковь? Пусть невидимая церковь не нуждается ни въ символахъ, ни въ ісрархів, ни въ культв и обрядахъ, но видемая должна все это имъть, чтобы быть дъйствительнымъ союзомъ върующихъ. Да и какъ смотръть на существующую уже историческую церковь-истинна она или ложна? Чтобы разрёшить эти вопросы, нужно, думаетъ Кантъ, прежде отвътить на слъдующій основной вопросъ всякой религіи: какимъ образомъ угодить Богу? Но поелику угодить Богу нельзя иначе, какъ посредствомъ исполненія Его воли, то можно спросить: какъ познать волю Божію? Есть два органа, разсуждаеть Кантъ, для познанія Бога: откровение и разумъ. Въ первомъ случать мы имфемъ историческіе, статутарные божественные законы; во второмъморальные, непосредственно данные въ разумъ. Сопоставимъ теперь тв и другіе законы, и мы тотчасъ убъдимся, какіе изъ нихъ болве извъстны всемъ, а стало быть и болве обязательны. Возьмемъ откровеніе. Всё ли имеють его и всё ли верять въ его непреложный авторитеть? Если нъть, то возможно ли на въръ въ откровение основывать спасение и создать единую церковь? Откровеніе случайно, вызываеть споры и сомнінія и вследствіе этого приводить не къ единству, а къ различіямъ въ богопочитании. Развъ допустить, что Богъ даетъ свое откровеніе каждому въ нівкоторомъ мистическомъ актів, или что Онъ разъ навсегда открылъ свою волю и заключилъ ее въ священную книгу? Но тогда новое недоразумение: прійдется допустить, что каждый совершаеть свое спасеніе не въ церкви, а отдельно отъ другихъ, или что онъ спасается не чревъ въру въ собственный разумъ, а чрезъ въру въ книгу, въ подлинности которой однако онъ не можетъ быть увъренъ. Слъдовательно, если разумъ—единственный органъ для познанія Бога и нашего спасенія, то на законахъ же разума должна быть образовываема и церковь. Само писаніе свидътельствуетъ, что не слушатели слова Божія будутъ сынами царствія небеснаго, но исполняющіе волю Бога (Ме. 7, 21).

Повидимому, вопросъ долженъ быть решенъ иначе. когда ръчь идетъ объ организаціи и богопочитаніи всей церкви. Въ самомъ дълъ церковь, какъ общество, не можетъ обойтись безъ однообразныхъ общественныхъ законовъ, освященныхъ именемъ Божества. Является поэтому надобность въ созданіи такихъ законовъ, которые бы имъли и общеобязательное значеніе, и были бы божественными по происхожденію. Однако и тутъ нельзя думать, что Самъ Богъ даетъ эти законы. Изъ идеи церкви видно, что мы обязаны соединяться въ моральное общество и что Богъ хочетъ имъть не рабовъ изъ насъ, а свободныхъ гражданъ въ своемъ царствъ. Бъда не большая, если наши попытки къ образованію лучшихъ формъ церкви окажутся неудачными; только бы мы постоянно стремились къ лучшимъ и устраняли недостатки прежнихъ. Зато, признавши Бога законодателемъ въ церкви, мы освобождаемъ себя отъ обязанности улучшаться и возлагаемъ на Бога ответственность за все злоупотребленія, совершенныя въ церкви. Впрочемъ, здёсь не утверждается, что Богъ не могъ быть отнюдь законодателемъ, ибо нътъ ничего противоръчиваго въ той мысли, что Богъ первоначально основаль церковь и даль ей законы, насколько они согласны съ моралью. Да и для чистаго богопочитанія безразлично, кого мы считаемъ законодателемъ въ церкви: Бога или людей. Спасеніе не въ этой въръ, а въ томъ, какъ мы угождаемъ Богу посредствомъ добраго образа жизни. Такимъ образомъ мы еще лишній разъ убѣждаемся, что разумъ-единственный организаторъ и судья въ церкви.

Было уже сказано, что видимая церковь не можеть обойтись безъ нѣкоторыхъ внѣшнихъ формъ, придающихъ ей видъ общественнаго союза. Человѣчество еще слишкомъ нравственно мало развито, чтобы сразу могло подняться на высоту фило-

софскаго пониманія идеи церкви и на одной въръ въ эту идею образовать союзъ. Еще труднее, вследствие большой привязанности къ чувственности, человъку убъдиться, что Богь отъ него ничего болже не требуетъ, кромф усовершенствованія въ образв жизни. Человвчество нуждается во многихъ обрядахъ, которые символизируютъ моральную идею, и более веритъ въ факты, чёмъ прислушивается къ голосу совести и разума. И по историческому преемству, въра въ откровение предшествуеть върв въ мораль; традиція и преданіе старше, чъмъ истина, различныя въры (іудейство, христіанство, магометанство, католичество и т. д.) были раньше, чъмъ наступило время разумной религіи, священники и храмы появились прежде, чёмъ церкви (мъста собранія для оживленія настроенія) и духовные (учители чистой нравственности). Въ виду этого, чтобы теперь преобразовать видимую церковь соотвътственно идеъ невидимей, нужно начивать не съ упраздненія этихъ формъ въры и церкви, а съ объясненія и указанія ихъ настоящаго значенія и м'яста.

Нътъ ни одной церкви, которая бы ни имъла какихъ-либо священныхъ книгъ, выдаваемыхъ за Слово Божіе. Конечно хорошо, если эти книги вмъстъ съ разными статутами содержатъ и чистое нравственное ученіе (христіанская библія), но дурно, когда стараются увъритъ, что здъсь говоритъ самъ Богъ. Тъмъ не менъе, если, при настоящихъ условіяхъ эмпирическаго существованія человъка, нельзя образовать церковнаго союза безъ такихъ книгъ, то нужно знать, въ какой мъръ слъдуетъ върить содержащемуся тамъ ученію и какъ его толковать?

Есть, говорить Канть, два рода объясненія библіи: богословское и философское. Ортодоксалы утверждають, что нужно віврить всему, что говорится въ библіи, ибо она написана по вдохновенію Бога; философы, наобороть, отрицають этотъ взглядь и настаивають на правахъ разума. Спрашивается: кто правь въ этомъ споръ и на чемъ основывать церковь: на разумъ или на библіи? Согласимся, что библія боговдохновенна и что каждое слово ея есть повельніе Божье,—къ какимъ выводамъ мы прійдемъ? Въ библіи, какъ извъстно, отводится слишкомъ значительное мъсто теоретическому ученію, что безразлично для правственности, и затъмъ есть много разсказовъ

и законовъ, несогласныхъ съ чистою моралью. Возьмемъ для примъра, продолжаетъ Кантъ, слова LIX псалма (58 по славянской библіи) ст. 11-19, гдв возносится молитва къ Богу о мести и истребленіи враговъ и станемъ понимать ее буквально, -- какую безнравственную заповёдь будемь имёть мы здесь? Не говоря уже о томъ, что такая молитва находится въ полномъ противоръчии съ словами Новаго Завъта: любите враговъ вашихъ, благословляйте кленущихъ васъ и т. д.,-что общаго между моралью и местью? Какой это истительный Богь, внимающій недостойной Его молитвів? Не лучше ли отнести эти слова на счетъ представленій писателя, раздёлявшаго мньніе іудейскаго народа о Богв, какъ политическомъ правитель, или объяснить всю молитву иносказательно, что здёсь разумёются дурныя склонности, объ искорененіи которыхъ слёдуетъ просить Бога? Не даромъ и сами защитники боговдохновенности библіи стараются придать многимъ библейскимъ положеніямъ моральный смыслъ. Уже древніе греческіе и римскіе философы аллегорически объясняли миоы о богахъ, такъ что, по ихъ толкованію, грубый политензиъ со множествомъ боговъ быль символомъ одного Бога, а сказанія о порочныхъ ихъ похожденіяхъ скрывали въ себъ представленіе о высокихъ нравственныхъ качествахъ. Точно также индійцы толкуютъ свои Веды, и магометане объясняють грубо-чувственныя формы своей въры. Даже образованные іудеи (Мендельсонъ), чувствуя тягость древняго культа, ищутъ новыхъ основъ для образованія новой религіи, а этого не могло бы быть, еслибы они считали библію священнымъ кодексомъ. Всв эти и подобные факты, но мивнію философа, уб'вждають въ томъ, что спасительна не въра въ букву, а въ ея смыслъ. Всякое писаніе боговдохновенно и полезно къ ученію, обличенію и наставленію (2 Тимое. 1, 16) не само по себъ, а когда разумъ, Духъ Божій. наставляетъ насъ на всякую истину (Іоан. 16, 13), не Духъ, Котораго посылаеть Богь въ мірь, но духъ уже находящійся въ насъ.

Но, можетъ быть, къ боле прочнымъ результатамъ, чемъ ортодоксалы, приходитъ ученое толкование библия? Не предрешая вопроса, посмотримъ лучше, какъ ученые обыкновенно

толкують библію. Библія вообще непонятная книга, въ которой весьма много мъстъ или совершенно темныхъ, или допускающихъ различный смыслъ. И вотъ за объяснение ихъ берутся ученые, для чего изучають древніе языки и древнюю исторію. Очень возможно, что вооруженные такими критическими средствами ученые въ состояніи правильно толковать библію. Но такъ какъ "умомъ мы не можемъ достигнуть до небесъ", чтобы видъть тамъ върительныя грамоты перваго учителя, то ученые, во 1-хъ, должны доказывать подливность или подложность священныхъ книгъ на основаніи внёшнихъ признаковъ и обстоятельствъ ихъ происхожденія, а, во 2-хъ, постоянно спорять между собою и едвали хотя одно мъсто всъ одинаково понимають. Исторія экзегеса-это исторія различныхъ мивній и постоянныхъ споровъ. Гав же после того верующему искать ручательства, что такое-то мижніе правильно, а такое-то ложно? Но еще въ худшемъ положени находятся необразованные, потому что они не только не знають языковъ цодлинника священныхъ книгъ, но и не въ состояніи понимать ученыхъ толкованій. Вотъ почему, напримъръ, мистики и иллюминаты хотели бы толковать библію по внушенію внутренняго чувства. Находя, что иныя библейскія заповёди согласны съ нравственнымъ чувствомъ, они заключаютъ отсюда, что самъ Богъ изрекаетъ ихъ, и дальше этой въры не идутъ. Исторія осудила и показала полную непригодность и ошибочность подобнаго направленія мысли. Следовательно, остается принять нли ученое, или моральное толкованіе библін, но теперь очевидно, какое изъ нихъ имфетъ преимущество. Строго говоря, можно и библію считать органомъ віры и церкви, но органомъ не всеобщимъ и пригоднымъ для всего человъчества и всъхъ временъ, а лишь для тъхъ, кто ее умъетъ толковать. По существу же библейская въра, какъ доктринальная, имъетъ временное значение и, чтобы сдёлаться всеобще-обязательною візрою, она должна сблизиться съ моральною и усвоить принципы последней. Возразять, что при такомъ переходе многое прійдется вычеркнуть изъ библін, а многое перетолковать. Но сама библія уполномочиваеть на это изміненіе, и исторія учить, что не всегда понимали одинаково библейскую догму, а толковали

ее соотвътственно назръвшимъ нравственнымъ потребностямъ (примъръ-учение о благодати). Скажутъ еще, что въ библи есть догматы, необходимо потребные для спасенія, какъ напримерь: догмать о троичности лиць вы Богь, божественности Христа, Его воскресеніи и возпесеніи, догмать о Св. Духъ, загробной жизни и т. п. Но въ томъ-то дело, продолжаеть Кантъ, что эти догматы для разумной религіи бевразличны. Въдь доброе настроение не измънится оттого-признаю ли я три божественныхъ лица, или одно, върю ли въ будущую жизнь въ тёлё, или безъ тёла и т. д. Никогда нельзя забывать, что "одинъ духъ живетъ" и что отдёльныя положенія библіи касаются не существеннаго (principale) въ религіи, а ея придатковъ (accesorium). Библія-органъ для распространенія и введенія віры и пожалуй, вслідствіе неспособности человівчества сразу подняться до чистой религіи, органъ необходимый, но върить каждой ея буквъ и производить ее отъ Бога — всетаки грубое суевъріе. Совершенно также нужно смотръть и на церковь, основанную на библіп: ее можно признавать, но нельзя въ нее върить.

Еще меньшее значеніе, по мивнію Канта, въ организаціи церкви следуетъ придавать культу. Въ пределахъ чистой религіи культъ допустимъ развъ только до тъхъ поръ, пока онъ служитъ средствомъ для пробужденія и укрыпленія добраго настроенія. Весьма въроятно, что многіе, по слабости нравственнаго развитія, не усовершались бы морально, не напоминай имъ часто въ обрадахъ культа объ ихъ обязанностяхъ къ Богу; а иные не въ состояніи были бы устранить препятствій на пути нравственнаго исправленія. Въ томъ и другомъ случав можно признать за культомъ некоторую пользу и "родство" съ требованіями разума, такъ что даже иные обряды, совершаемые во имя Бога, можно навывать истиннымъ служеніемъ Богу. Между твиъ большинство не такъ думаеть о двлахъ и культв. Изъ привазанности къ чувственному люди, представляя себъ Бога въ образъ грознаго и могущественнаго царя, образуютъ сложный церемоніаль религіозныхь обрядовь съ многочисленными предписаніями относительно порядка и формы богослуженія. При этомъ культъ изъ средства религіи обращается въ ея цель; каждый обрядъ пріобрітаетъ характеръ богоустановленнаго учрежденія и считается священнымъ. Мало-по-малу уваженіе къ обряду настолько увеличивается, что возникаетъ віра въ спасающее дійствіе культа и въ возможность чрезъ исполненіе его сділаться богоугоднымъ человіномъ. Появляется позорное названіе раскольниковъ, къ которымъ относятся такъ-же, какъ и къ еретикамъ, а церковь распадается на разрозненныя части, живущія во взаимной враждів и ненависти. Анаеемы и проклятія—естественное выраженіе господствующаго духа раздора въ такихъ церковныхъ обществахъ.

Такимъ образомъ, если культъ раздъляетъ церковь, то, полагаетъ Кантъ, чтобы достигнуть церковнаго единства, нужно оставить какой бы то ни было культъ. Ибо что такое культъ и какое значение онъ имъетъ предъ Богомъ? "Я, говоритъ Кантъ, принимаю следующее положение, какъ ненуждающееся ни въ какомъ доказательствъ: все, что человъкъ, кромъ добраго образа жизни, считаетъ возможнымъ сдёлать, чтобы быть богоугоднымъ, есть простое религіозное безуміе и суевъріе (Aftevdienst). Говорю: въ состояніи сдёлать, котя чрезъ это не отрицается, что выше всего, что мы можемъ сделать, въ тайнахъ божественной премудрости можетъ быть есть нвчто, что въ состояніи совершить только Богь ст целью сделать насъ угодными для себя людьми". Но по елику у насъ нътъ органа для познанія сверхчувственнаго (supernaturalium non datur scientia), то никто не знаетъ этой тайны Божіей. Въ практическомъ отношеніи совершенно достаточно вірить, что Богъ извівстнымъ для Него образомъ восполняетъ наши недостатки, и не отчаяваться на счеть достижимой справедливости. Но допустите, что какая-нибудь церковь располагаеть действительными средствами угождать Богу и потому имъетъ полное право осуждать не разделяющихъ ея мевнія на вечную погибель,--кого тогда признавать невърующимъ? Того ли, кто върить въ свое спасеніе чрезъ улучшеніе настроенія. хотя и не знасть, какъ происходить спасеніе, или того, кто хвалится подобнымь знаніемь? Не станеть ли последній пользоваться спасительными средствами раньше улучшенія своего образа жизни и не будеть ли онъ надвяться этимъ путемъ загладить свою вину? Разъ же мы поддались такому самообману, то не видно конца разнымъ заблужденіямъ и суевѣрію. Отъ обѣтовъ и молитвъ человѣкъ перейдетъ сначала къ вещественнымъ жертвамъ, затѣмъ пожертвуетъ для міра собственною личностью (пустынники, факторы и монахи), еще дальше откажется совсѣмъ отъ мірскихъ благъ и т. д.,—и все это для того, чтобы не трудиться надъ измѣненіемъ моральнаго настроенія. Правда, многіе стараются увѣрить, будто въ этихъ жертвахъ обнаруживается добрая воля и чистое сердце, однако нельзя быть обманутымъ на счетъ истиннаго характера подобнаго служенія Богу. Подъ жертвою сердца, о которой упоминаютъ приверженцы культа, нельзя разумѣть стремленія къ исиравленію, ибо тутъ на первомъ планѣ скрытое желаніе, чтобы Богъ вмѣнилъ намъ въ заслугу эту жертву на ряду съ другими. Natio gratis anhelans, multa agendo nihil agens! <

Естественно, что предъ судомъ разума нътъ никакого различія между разными обрядами. Всё они одинаковы по достоинству и не могутъ имъть мъста въ религи. Поэтому прибавляетъ Кантъ, "отправляетъ ли ханжа свое соображение съ статутами хожденіе въ церковь, или предпринимаеть путешествіе къ святынямъ Лоретто или Палестины, произносить ли онъ для небесныхъ ушей формулу своей молитвы губами, или подобно Тибетцу посредствомъ молитвеннаго колеса, словомъ. каковъ бы ни былъ суррогатъ моральнаго служенія Богу,--это все разно, и имбетъ одну и ту же цбну". А если бы ктонибудь въ состояніи быль сказать, что кто не исполняетъ культа, тотъ проклять, то о немъ, говорить Кантъ, "я совътоваль бы судить на основании одной персидской пословицы нъкоего Гаджи: если кто-нибудь однажды быль въ Меккъ какъ пилигримъ, то уходи изъ дома, въ которомъ онъ живетъ съ тобою; если онъ дважды быль тамъ, то уходи изъ той улицы, гдв онъ находится; если же онъ быль трижды, то повинь городъ и страну, гдв онъ живетъ". Конечно, люди двлаютъ различіе между обрядами, и по ихъ мевнію, все вредное для жизни и міра (самобичеванія) больше угодно предъ Богомъ, чёмъ, напримъръ, участіе въ религіозныхъ празднествахъ. Но все это, по суду Канта, полное извращение въры, идололатрия и фетишизмъ, гдѣ нѣтъ ни истины, ни религіи, ни оправданія, ни спасенія, а низведеніе религіи на степень безсмыслія, идолопоклонства и культа, fides mercenavia, sevoilis, cultus spurius, 
тяжкое иго, вѣра не въ разумъ, а въ исторію и преданіе, которое не можетъ быть доказано и объяснено. Иго моральной 
религіи благо, и бремя ея легко: иго культа и обряда—невыносимая тяжесть, насиліе свободы, деспотизмъ. Принципъ морали—вѣра въ оправдывающую силу добродѣтели и стремленіе къ этическому совершенству; культъ же усыпляетъ чистую 
вѣру и ставитъ на мѣсто моральнаго служенія Богу почитаніе 
внѣшнихъ средствъ (орега орегата) и, приписывая имъ спасительное значеніе, создаетъ фетишизмъ.

Впрочемъ, въ практическихъ цѣляхъ возбужденія нравственнаго настроенія и распространснія религіи разума возможно допустить въ предѣлахъ этической церкви слѣдующіе четыре обряда: молитву, посѣщеніе общественныхъ храмовъ, обрядъ крещенія и причащенія, и это вотъ только на какихъ основаніяхъ и съ какимъ значеніемъ.

Молитва, объясняетъ философъ, какъ "внутреннее благочестивое служеніе Богу", имфеть цівлью утверждать моральное настроеніе. Произносимая съ глубокимъ чувствомъ благогованія, какъ бы въ присутствіи самаго Бога, она способствуєть просвітленію нравственнаго сознанія, укръпляеть волю и представляеть возможность предвкушенія высшаго духовнаго блага. Молящійся, отрішившись отъ житейских заботь и чувственныхъ побужденій, всецьло сосредоточиваеть свое вниманіе и умъ на моральныхъ предметахъ и настраиваетъ свою душу соотвътственно ихъ важности. Тогда яснъе, чъмъ когда-либо въ другое время, выступаеть сила добраго настроенія, и человъкъ видимо успоканвается и бываетъ удовлетворенъ. Нельзя только требовать, чтобы каждый непремённо произносиль установленную для общества молитву. Гораздо лучше и сообразнве съ чистотою правственности молиться и прославлять Бога посредствомъ добраго настроенія и добрыхъ дёлъ. Нужно молиться въ дух'ь, посредствомъ исправленія образа жизни, а не устами, на словахъ. Молитва въ словахъ можетъ быть безцельною и недостойною Бога. Не говоря уже о томъ, что было бы великимъ заблужденіемъ (впрочемъ, столь обыкновеннымъ среди людей) върить, будто въ молитвъ заключается магическая сила, способная действовать на Бога, можно ли быть увереннымъ, что Богъ найдетъ нашу молитву сообразною съ своею премудростью и своими планами осносительно насъ, и удовлетворить ее? Лучше, поэтому, заключаеть Канть, вовсе не молиться, хотя бы даже наша молитва была направлена на предметы моральные (обновление сердца и т. д.). Кто имъетъ доброе настроеніе, тотъ постоянно молится, и молится именно чрезъ это настроеніе. Облекать его еще въ слово или сопровождать какими-либо телодвиженіями излишне, ибо Богъ видитъ настроение и знаетъ моральныя потребности человъка. Безцільность молитвы хотя и не сознается, но чувствуется всёми; вслёдствіе чего постоянно наблюдается, что всякій, застигнутый на молитей другимъ лицомъ, стыдится и тотчасъ оставляеть молитву, какъ будто онъ совершаеть постыдное дъло (?). Тъмъ болъе противно моральному существу Бога просить Его объ удовлетвореніи обыкновенныхъ житейскихъ нуждъ. Если и говорится: аще имъете въру, какъ зерно горчичное и т. д., то, по Канту, значеніе віры нужно полагать въ безпрерывномъ стремленіи къ правственному совершенству.

Вторая вившняя форма служенія Богу, принимаемая въ моральной религіи, есть хожденіе въ церковь. Какъ и молитва, такъ и посъщение храма, служитъ, по Канту, для укръпления моральнаго настроенія и подпятія правственной энергін, притомъ не столько отдельнаго индивидуума, сколько всей общины, такъ что хожденіе въ церковь есть обязанность своего рода цвлаго общества. Оно составляеть торжественный внвшній культъ Бога, чувственное, символическое представленіе общенія всёхъ вёрующихъ между собою. Сходясь въ церкви, гдё настроеніе каждаго совпадаеть съ общимь настроеніемь всёхь. люди символически изображають универсальное этическое царство, или, по крайней мёрё, стремятся къ взаимному единенію. Церковная община-образъ моральнаго союза. Если же хожденіе въ церковь, кром'в того, прибавляетъ Кантъ, считаютъ еще средствомъ, оправдывающимъ предъ Богомъ, то эторелигіозное безуміе, въ высшей степени вредное для чистоты и святости нравственнаго настроенія. Над'яться спастись посредствомъ этого обряда—все равно, что пов'єрить, будто Оивскія стіны явились сами собою, вслідствіе народныхъ молитвъ и причитаній.

Относительно крещенія слідуетъ сказать, по Канту, что оно корошій и не лишній обрядь, ибо посредствомъ него церковь пріобрівтаєть новаго члена, и самъ крещаємый входить въ моральное общеніе съ другими членами. Служа такой высокой ціли, крещеніе также составляєть торжественный публичный актъ испов'єданія візры, причемъ безразлично, будетъ ли самъ крещаємый испов'єдывать свою візру или за него присутствующіе свидітели, такъ какъ въ томъ и другомъ случаї актъ вступленія въ моральное царство совершень. Видимымъ знакомъ принадлежности новаго члена къ этому царству служить обрядъ крещенія водою, символически изображающій обновленіе и вступленіе на путь добраго образа жизни. Но, разум'єтся, главное здісь не символь, а идея; крещеніе не средство благодати, а эмблема, показывающая начало новой жизни подъгосподствомъ добраго принципа.

Причащеніе—послідній обрядь, допускаемый вы моральной религіи. Совершаемое подъ видомы вкушенія оть одной трапезы, причащеніе для философа есть символь моральнаго единства вірующих и вы тоже время средство, способствующее укрівпленію сознанія о равенстві всіхть вы царстві Божіемы, жизненности и обновленія церковнаго общества. Но считать причащеніе средствомы благодати отнюдь невозможно. Иначе не видно преділа религіозному безумію и власти духовенства, ділающагося для вірующих посредниками и раздаятелями сверхъестественных благодатных даровь.

Какъ нѣтъ въ истинной церкви культа и обрядовъ, такъ нѣтъ въ ней никакихъ внѣшнихъ церковныхъ таинствъ (sacramenta, mysteria). Обряды не таинства и не могутъ быть таковыми. "Тайна (таинство), по опредѣленію Канта, есть нѣчто священное, что хотя и извѣстно каждому, но не можетъ быть общественно сообщено", т. е. тайна есть предметъ разума, достаточно извѣстный для практическаго употребленія. но вѣчно сокрытый для знанія теоретическаго, такъ что а ргіогі и

объективно нельзя даже убъдиться, есть ли такая тайна, или нътъ. Только субъективно, путемъ внутренняго изслъдованія моральной склонности, возможно открыть эту практическую тайну и узнать, въ чемъ она состоитъ. То не религіозная тайна, которую можно знать объективно, сообщить другому и подвергнуть общественному обсуждению. Свобода, напримітрь, безспорно непознаваема, но она-не тайна, потому что знаніе о ней мы можемъ сообщить кому-угодно; между тёмъ какъ то первоначальное свойство нашей природы, на которомъ зиждется свобода, есть тайна, не только не сообщаемая, но и никогда не повнаваемая. Не тайна также всеобщее тяготвніе матеріи, ибо, хотя это свойство не познаваемо, но тяготвніе подчиняется неизмённымъ законамъ, которые извёстны и сообщаемы. Не тайна и политическій секреть, ибо достаточно опубликовать такую тайну, чтобы всякій ее поняль. Это-тайна на время, тщательно скрываемая по особымъ видамъ правительства. Религіозная тайна начинается тамъ, гдф насъ оставляеть объективное изследование разума, где требуется то, что выше нашихъ силъ, что не можетъ быть нами исполнено и что, поэтому, долженъ совершить за насъ самъ Богь. Если назвать тайны природы arcana, тайны политическія-secreta, то лишь религіозная тайна есть въ собственномъ смыслѣ таинство (mysterium).

Къ такимъ мистеріямъ въ моральной религіи относится прежде всего бытіе Бога. То правда, что мы сами, не смотря на всё свои усилія, не можемъ реализировать верховнаго блага, которое, по идеямъ практическаго разума, состоитъ какъ въ совершеннъйшей гармоніи счастья съ добродътелью, такъ и въ образованіи этическаго государства. Нужно, стало быть, въ интересахъ моральной религіи постулировать бытіе Бога, какъ верховнаго законодателя, восполняющаго нашу слабость и осуществляющаго конечную цёль морали. Но здёсь-то и начало для Канта религіовныхъ тайнъ, потому что относительно Бога нельзя знать ни того, что Онъ есть по своему существу, ни того, какъ Онъ управляетъ міромь и восполняетъ наши недостатки. Развѣ только предположительно, на основаніи практическихъ идей разума, можно думать, что Богъ есть мораль-

ное существо, ввчное, всеведущее и всемогущее, что Онътворецъ міра, благой правитель и праведный судья. Глубже вникая въ свойства Божьи, можно еще сказать, что Богъ, какъ законодатель, даль намь законы не деспотические или потворствующіе нашей слабости, а соотвътственные нашей свободной правственной природь, а, какъ благой Отецъ и праведный судья, не произвольно удостоиваеть насъ своего благоволенія, а сообразно съ нашими нравственными свойствами и судить насъ въ той мъръ, въ какой мы исполнили возложенныя на насъ нравственныя обязанности. Больше же этого о Богъ ничего нельзя знать. Конечно, человъку свойственно, по аналогін съ существующимъ раздёленіемъ государственной власти, представлять Бога въ Его троякомъ отношении къ міру, какъ законодателя, правителя и судію, и идея троичнаго Бога подлинно составляетъ основной догматъ многихъ религій: персидской, индійской, египетской, іудейской, христіанской и другихъ. Но что отсюда сл'вдуеть для уразуменія тайны существа Бога, которая никогда не можеть быть доказана? Все-таки это, судить Канть, вычная тайна, такь что о трехъ лицахъ въ Божествъ возможно лишь говорить иносказательно, насколько подъ этими различными лицами разумбется символическое изображение свойствъ одного моральнаго Бога. Правда этотъ символизмъ гораздо лучше грубаго антропоморфизма, видящаго въ трехъ лицахъ Божества трехъ действительныхъ личностей; твиъ не менве, оставаясь въ предвлахъ доступнаго познанія, нужно навсегда отказаться отъ стремленія проникнуть въ тайну божественнаго существа и Его міроправленія. Достаточно, что эти тайны, касающіяся Бога, полагаеть философь, субъективно достовърны въ разумъ и что каждый, повърившій въ силы своего разума, приметь ихъ, если дасть себъ трудъ проанализировать моральное сознаніе.

Различая три свойства въ Богъ, моральная религія Канта върить затьмъ въ три новыя тайны, образуемыя по идеъ каждаго свойства въ отдъльности. Если Богъ есть законодатель въ этическомъ государствъ, то Онъ вмъстъ съ тъмъ и Творецъ всего міра и насъ самихъ. По отношенію къ Богу мы—твари и, какъ созданіе Его, должны бы быть не свободными. Но, съ другой стороны, не было бы этическаго государства, если бы

мы не владёли первоначально свободою. Слёдовательно, Богъ создаль насъ свободными, и мы на самомъ дёлё свободны <sup>1</sup>). Но какъ соединить идею творенія съ свободою, это для философа тайна, превосходящая спекулятивное мышленіе человёка и довёдомая одному Богу, тайна божественной мысли относительно міроправленія и церкви.

Будучи призваны по свободѣ къ царству Божью, мы, однако, не сразу становимся членами его. Для того, чтобы принадлежать къ церкви, нужно прежде загладить первоначальную вину, которая есть радикальное зло въ нашей природѣ 2). Между тѣмъ человѣкъ по своей природѣ пороченъ и никогда не въ состояніи сдѣлать что-либо, превышающее требованія закона. Его доброе настроеніе, выступающее на борьбу со зломъ, не естъ нѣчто сверхдолжное, искупающее первоначальную вину. Повидимому, человѣкъ никогда не можетъ быть искупленъ; но Богъ не только призываетъ насъ въ свое царство, но и оправдываетъ. У него есть средства возмѣстить наши недостатки и сдѣлать насъ достойными своей любви. Такимъ образомъ предъ нами опять неразрѣшимая религіозная тайна, тайна удовлетворенія (оправданія) такъ же непонятная, какъ и тайна избранія (призванія) для царства Божья.

Но, допустивши даже, что удовлетвореніе за насъ принесено Богу и что мы теперь единственно обязаны слѣдовать доброму настроенію, все-же непонятно для разума, откуда и какъ про-изошло это настроеніе, когда природа наша радикально зла. Вѣдь нами управляеть не добрый, а злой принципъ, такъ что если бы человѣкъ былъ предоставленъ самому себѣ, то онъ никогда бы не избавился отъ зла и сопровождающей его вины. Нужно, поэтому, вѣрить, что божественная благодать, по сво-имъ особымъ намѣреніямъ, какъ сообщаетъ намъ доброе настроеніе, такъ и поддерживаеть его. Вотъ послѣдняя тайна моральной религіи Канта, тайна святаго настроенія или реальнаго спасенія, по которому одни оправдываются, а другіе осуждаются. Но пусть кто-нибудь попытается разрѣшить эту тайну божественной премудрости, и онъ сейчасъ-же убѣдится, что



<sup>1)</sup> Другія доказательства свободы воли см. въ Критикъ практ. разума.

<sup>2)</sup> О радикальномъ злѣ въ человической природъ, сдѣлавшемъ ее безъ остатка злою, см. нашу статью. Въра и Разумъ, 1891 г. №№ 15 и 16.

это невозможно (ибо невозможно примирить по началамъ равума идею веј човной справедливости съ идеею въчнаго избранія). Значить, по митнію философа, нужно върить, что моральная участь людей уже предопредълена по божественной воль; Богъ разъ навсегда изрекъ свой приговоръ, и судъ Его неизмънимъ.

Всв эти три тайны образують вивств св. Троицу въ системъ моральной религи и суть дъйствительные предметы не внанія, а віры. Это ся Богъ Отецъ, Богъ Сынъ и Богъ Духъ Святый. Въ Отце Богъ избралъ насъ для спасенія и сталъ любящимъ законодателемъ, въ Сынъ, какъ первообразъ морально-совершеннаго человъчества (идеалъ), истинно возлюбиль и спась нась; въ Духів Святомъ, Который есть нашъ разумъ, наша совъсть, судить мірь и уже осудиль его. Все-таки главная и первоначальная тайна-наша моральная свобода, эта тайна изъ тайнъ. Остальныя тайны уже следують изъ нея, какъ своего первоисточника, и служатъ ея символами. И потому тотъ, кто показалъ бы намъ, откуда происходитъ наша свобода и какъ она можетъ существовать, тотъ, по Канту, зналъ бы, что такое Богъ, откуда зло и добро въ міръ, какъ достигается последняя цель міра, что такое божественное предопредъление и т. д., т. е. тотъ постигъ бы теоретически сущность Бога и сущность міра. Если же это невозможно, то тайна свободы со всёми другими тайнами всегда будеть вёчною мистерією религіи чистаго разума.

Остается упомянуть, какъ смотритъ Кантъ на іерархическое устройство видимой церкви и ея отношеніе къ государству.

Совершенно очевидно, что церковь, какъ общество, не можетъ быть безъ нѣкотораго іерархическаго устройства. Неизбѣжное раздѣленіе вѣрующихъ на управляемыхъ и управляющихъ—существенный признакъ живой церкви, поставившей своею задачей достиженіе божественнаго идеала. И Кантъ не отрицаетъ, что церковь должна быть союзомъ, организованнымъ по общественнымъ законамъ и потому должва имѣть администрацію, заботящуюся о благѣ и распространеніи церкви. Вопросъ только въ томъ, какъ понимать это раздѣленіе вѣрующихъ на управляемыхъ и управляющихъ и какими преимуществами отличать послѣднихъ отъ первыхъ. Что въ церкви,

какъ этическомъ союзъ, гдъ всъ обязаны совмъство и свобояно исполнять одно дело Божіе, не можеть быть никакой ісрархической власти, - это, полагаетъ Кантъ, само собою понятно. Значить, это разделение членовъ церкви нужно понимать не въ смыслъ господства однихъ надъ другими, или высшаго служебнаго положенія и іерархической власти, а въ смысль руководительства или учительства, въ какомъ отношении управляющіе являются вибств съ твиъ и служителями церкви. Ихъ значение не въ преимуществахъ службы, а въ личномъ примфрф и доброй жизни. Къ нимъ примфиимо название служителей полобно тому, какъ иногда называють царя верховнымъ служителемъ своего государства, не смотря на то, что нътъ никого, кто бы быль выше царя. Такъ и служители церкви нотому именно выше встать, что они служать чистой илеть церкви и, служа, управляють ею. Но они не образують какоголибо привиллегированнаго класса, которому ввърены для сохраненія божественныя истины. Они не совершають ин таинствъ, ни обрядовъ, не предстательствують въ церкви, а руководять совестью верующих посредствомъ личнаео добраго образа жизни. Это служители (ministri) церкви, не не чиновники (Beamte, officiales), фавориты неба, выделенные отъ другихъ членовъ полнотою власти.

Въ совершенно иномъ положеніи находятся управляющіе въ церкви, основанной на культв и внішнемъ богопочитаніи, гдів они образують привиллегированный классь, "поповство", поставленное учить и управлять мірянами. Здівсь, будеть ли ихъ организація монархическая, аристократическая или демократическая, власть ихъ во всякомъ случай будеть деспотическая. Пускай, даже эти церковные чиновники, какъ, напримірь, въ протестантстві, не окружены блескомъ священнаго сана и повидимому не имівоть власти надъ вірующими, все-же, считая себя единственными и непогрішительными истолкователями віры и библіи, они управляють церковью вполнів деспотически. Ихъ служеніе—ітрегіит, но не шіпівтегіит, попраніе свободы разума и совієсти.

А. Кириловичь.

(Продолжение будетъ).



## хазарская миссія СВВ. Кирилла и меводія.

Апостольская дъятельность свв. Кирилла и Мееодія имъетъ ту особенную судьбу, что, смотря по мъсту, гдъ она сосредоточивалась, делалась достояніемъ исторіи неодинаково. Въ то время, какъ труды свв. апостоловъ среди народовъ Славянскихъ, благодаря тому, что совершались на глазакъ образованнаго міра. -- немедленно обращали внимание современниковъ и потому для своей исторіи имфють достаточное количество источниковь, даже въ видъ оффиціальныхъ документовъ, -- вся предшествующая ихъ апостольская д'ятельность, какъ сосредоточивавшаяся въ мъстностяхъ, отдаленныхъ отъ цивилизованнаго міра, очень бъдна источниками для своей исторіи. Такую печальную судьбу имбеть и, относящаяся къ этой эпохъ дъятельности апостоловъ, Хазарская ихъ миссія, отмѣченная въ двухъ только историческихъ памятникахъ. Одинъ изъ этихъ памятниковъ, Vita cum translatione S. Clementis, или, такъ называемая, Италіанская легенда, правда, издавна считается источникомъ исторически-достовърнымъ, такъ какъ приписывается современнику св. Кирилла 1), но Хазарской миссіи онъ касается только слегка, такъ какъ прямое содержание его составляетъ исторія открытія и перенссенія въ Римъ мощей св. Климента, папы Римскаго. Единственно же подробную и обстоятельную исторію Хазарской миссіи свв. Кирилла и Меоодія, равно какъ и исторію всей ихъ жизни до выступленія на пропов'єдь среди Славянъ, мы находимъ въ другомъ источникъ, именно Паннонскихъ житіяхъ свв. Кирилла и Меоодія, которыя, при этомъ своемъ достоинствъ, значение достовърнаго историческаго памятника по-

<sup>1)</sup> Гавдеряку, епископу г. Велитры. (Velitra, нын'т Веллетри, городъ въ Лаціу, мів, недале во отъ Рима.

лучили, впрочемъ, очень недавно. Не смотря на то, что издавна они пользовались извъстностію въ древней нашей письменности и служили для нашихъ предковъ источникомъ свъдъній о Славянскихъ благовъстникахъ, особенно для составителей ихъ житій въ Четьихъ-Минеяхъ, Паннонскія житія очень долгое время оставались тайною для науки. Въ концъ XVII въка сдълаль было изъ нихъ ученое употребленіе знаменитый іерархъ пашей церкви, св. Димитрій Ростовскій, составившій на основаніи этихъ памятниковъ жизнеописаніе славянскихъ апостоловъ для изданныхъ имъ Четьихъ-Миней, гдв и помъщено оно подъ 11 мая; но самое это жизнеописаніе, какъ будто, заслонило собою древнія подлинныя сказанія житій и въ прошломъ стольтіи Татищевъ 1) и Шлёцеръ 2) ссылались уже на біографію славянских в апостоловъ, составленную св. Лимитріемъ Ростовскимъ, а Паннонскія житія, служившія для последней основаніемъ, были забыты. О нихъ вспомнили только въ 1843 г., когда въ VI книжкъ "Москвитянина" появилась краткая біографія свв. Кирилла и Менодія, составленная на основаніи рукописныхъ ихъ житій, и когда новыя данныя, передаваемыя въ житіяхъ и сообщенныя въ этой біографіи, были подкръплены учеными историческими разысканіями и соображеніями, которыя не допускали никакого сометнія въ достовтриости этихъ данныхъ. Хотя біографія эта явилась безъ подписи имени автора 3), но высокія ея достоинства, какъ то: обширная эрудиція автора, світлый критическій взглядъ, необыкновенная точность, опредъленность и умфренность въ выводахъ были причиною того, что она, и не прикрываясь авторитетомъ имени автора, возбудила живой интересъ въ наукъ, --особенно же на западъ. Переведенная Ганкою на чешскій языкъ и напечатанная въ "журналь чешскаго мувея" за 1846 г., XII, она дала начало научнымъ изследованіямъ Шафарика и Ваттенбаха. Затемъ, въ 1851 г. Паннонскія житія, въ полномъ ихъ вид'в изданы были Шафарикомъ въ его "Изборъ югославянскихъ достопамятностей", при-

<sup>1)</sup> Исторія Россін съ самыхъ древивищихъ временъ, ч. 2, 368.

 <sup>&</sup>quot;Несторъ". Рус. лѣтописи на древпе-славлискомъ языкъ. Переводъ Изыкова,
 2. 566.

<sup>3)</sup> Впоследствии оказалось, что она принадлежала одному изълучшихъ знатоковъ отечественной церкови, истории и древней письменности, А. В. Горскому.

чемъ житіе св. Кирилла напечатано было по списку Рыльскаго (въ Балканскихъ горахъ) монастыря, 1479 г., отысканному самымъ издателемъ, а житіе св. Меоодія-по списку, полученному отъ Погодина, -- по рукописи Московской дух. Академіи. Извлечение изъ этихъ житій появилось на польскомъ языкъ въ Львовскомъ журналѣ "Dziennik Litteracki", 1851 г. № 32, сдъланноз Вагилевичемъ, и затвать на нъмецкомъ языкъ въ "Jahrbücher für Slavische Literatur" Шмалера въ 1852 году. Затьмь Миклошичь перевель Паннонскія житія на датинскій языкъ для Дюмлера, который въ 1854 г. издалъ свои изследованія о житіяхъ. Въ Россіи изданіе Паннонскихъ житій появилось въ "Чтеніяхъ императорскаго общества исторіи и древностей россійскихъ", гдв въ 2-й книжкв за 1863 г., а также въ 2-й книжкъ за 1864 г. въ 12 спискахъ напечатано было "Житіе Константина философа, нареченнаго Кирилла", а въ 1-й кн. за 1865 г. въ 8 спискахъ было напечатано "Житіе блаженнаго отца нашего и учителя, Меоодія, архіепископа Моравена". Вибстб съ твиъ стали появляться у насъ и изслбдованія по вопросу о значенів Житій для науки. Такъ, по поводу сочиненій Ваттенбаха и Дюмлера, Викторовъ въ 1858 году написалъ сочинение "Кириллъ и Меоодий, новые источники и ученые труды для исторіи Славянскихъ Апостоловъ", въ которомъ представилъ подробнъйшее изслъдование Паннонскихъ житій. Затемъ, можно указать на Бильбасова, касающагося вопроса о Житіяхъ въ 2-й части своего труда, озаглавленнаго "Кириллъ и Меоодій по западнымъ Легендамъ", 1871. Наконецъ на страницахъ "Трудовъ Кіевской духовной Академіи" (съ октабря 1876 г. по октябрь 1877 г.) появилась докторская диссертація профессора Кіевской Духовной Академін А. Воронова подъ заглавіемъ "Главивній піс источники для исторіи свв. Кирилла и Месодія". Большинство изследователей, начиная съ Горскаго и Шафарика, допускали предположение, что Паннонскія житія дошли до насъ не въ подлинномъ видь, а съ позднъйшими вставками, измъненіями и даже пропусками. Вороновъ же, на основаніи полнъйшаго согласія и даже буквальнаго сходства (за незначительными исключеніями) существующихъ 17 списковъ 1) житій св. Константина и 8 списковъ св.

<sup>1) 12</sup> рус. и 8 сербсв. редавців.

Менодія, признаеть дошедшую до насъ редакцію подлинною, не испорченною существенными изм'вненіями, дополненіями или пропусками 1).

Вполнѣ принимая этотъ взглядъ покойнаго профессора на научное значеніе Паннонскихъ Житій, мы приступаемъ теперь къ сказанію ихъ о Хазарской миссіи свв. Кирилла и Меводія, причемъ считаемъ нужнымъ оговориться, что, въ то время какъ одни <sup>2</sup>) считаютъ сказаніе объ этой миссіи легендой, а другіе <sup>3</sup>) выбираютъ только то, что подходитъ къ ихъ теоріямъ, мы всецьло слъдуемъ мнѣнію профессора Кієвской Духовной Академіи И. И. Малышевскаго, который признаетъ дъйствительность только главныхъ фактовъ, передаваемыхъ житіями объ этой миссіи <sup>4</sup>).

Сказаніе о Хазарской миссіи "свв. Кирилла и Меводія начинается съ повъствованія о томъ, какъ въ Константинопольпришли послы отъ Хазарскаго кагана и объявили императору. что хотя народъ ихъ и въдаетъ единаго вышняго Бога и поклоняется Ему, но держится изкоторыхъ постыдныхъ обычаевъ и потому, съ одной стороны, евреи убъждаютъ ихъ принять ихъ въру и правила, а съ другой стороны, сарацины, объщая имъть съ ними миръ и даже объщая имъ подарки, неотступно твердять, что ихъ въра лучше всъхъ, --и что вслъдствіе этого каганъ, держась существовавшей досель между греками и народомъ дружбы и уважая истекающую отъ Бога власть греческаго императора, испрациваеть у него въ этомъ дълъ совъта и проситъ прислать къ нему какого-либо книжнаго человъка, для пренія съ евремми и сарацинами, объщая, въ случав пораженія ихъ, принять въру греческую. Народъ, отъ котораго съ редигіозною целью явилось посольство въ Константинополь, были Хазары. Какъ думаетъ большинство изследователей 5), народъ этотъ принадлежалъ къ туранскому племени и представляль собою народность, вполев сформиро-



<sup>1)</sup> Труды Кіев. Дук. Акад. 1876, окт., стр. 186.

<sup>2)</sup> Напр., Шлецеръ въ "Несторъ" ч. 2, стр. 556.

з) Напр., Иловайскій въ "Розысканів о началь Руси".

<sup>4)</sup> Труды Кіевск. Дух. Академ. 1878, т. 2: "Еврен въ южной Россів и Кіевь" въ X—XII въкахь".

<sup>5)</sup> Бестужевъ-Рюминъ. Русск. Исторія, стр. 78.

вавшуюся и самостоятельную въ этнографическомъ смыслѣ 1). Достов'врным изв'встія о Хазарахъ восходять ко II в'еку по Р. Х., когда они жили между морями Чернымъ и Каспійскимъ и вели войны съ Армянами 2). Нашествіе Аттилы постигло и Хазаръ, которые покорились ему <sup>3</sup>). Освободившись отъ Гунновъ, Хазары начинаютъ славиться своими воинственными подвигами и въ VI вък персидскій царь, Хозрой Ануширванъ; принужденъ былъ ограждать свои владвнія ствной, извъстной подъ именемъ: Кавказской \*). Въ начиль VII въка Хазары подвигаются на западъ и покорили Болгарію и соседнія страны при Понтв 5). Устрашенная такимъ сосвідствомъ, Византія всеми мерами старалась сдёлать изъ нихъ союзниковъ себв и действительно мы видимъ, что 626 г. Хазарское войско. въ количествъ 40 тысячъ, помогало Ираклію въ войнъ съ Персами 6. Затъпъ сами они ведутъ семидесятилътнюю войну съ калифами, въ которой большею частію терпвли неудачи. Посив одного пораженія у Каспійскихъ воротъ, гдв было 80 тысячь Хазаръ, сынь калифа Абдул-мелека, Мослемъ, принудиль ихъ принять мусульменство 7). Нужно думать, что Багдадскій калифать, какъ врагь, общій Хазарамь и Византіш, послужиль причиною дружественных отношений между Хаварскимъ и Византійскимъ правительствами, каковыя отношенія скрыплялись даже брачными союзами царскихъ особъ. Такъ, въ 702 г. кагапъ выдаетъ свою сестру за изгнаннаго императора Юстиніана 2 Ринотмета, а въ 731 г. Левъ Исаврянинъ жениль своего сына, Константина Копронима на Иринъ Ха-

<sup>1)</sup> Хазары говорили лэмкомъ, который отличался какъ отъ русскаго (Френъ у Лежера: Cyrille et Methode), такъ и турецкаго и персидскаго (Френъ у Бильбасова: Кирилъ и Месодій по задади, легендамъ).

Исторія Арменів Монсея Хорененаго, ч. 2, гл. 65, стр. 134 (въ перев Н. Эмина).

<sup>3)</sup> Іорнандъ "de rebus Gothicis", с. V. у Григорьева въ "Сынъ Отечества" и "Съв. Архивъ", 1855, № 9.

<sup>4)</sup> Нубійскій географъ, ч. І. Абульфеда ч. ІV—у Сума въ "Чтевіяхъ въ Ими, обществъ ист. и древн. рос., 1846, № 3-й.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Өеофанъ, Анастасій, Няквфоръ у Stritter'a Memoriae populorum, II, 505; III, 555.

<sup>6)</sup> Өсофанъ, Анастасій, Никифоръ, Кедринъ у Stritter'a III, 549-552.

<sup>7)</sup> Эльиакинъ, кн. I, гл. 12 у Суна.

заркв 1). При чемъ Византійскіе императоры, довольные дружбою воинственнаго народа, всёми средствами старались выскавать къ кагану свое уваженіе. Константинъ Порфирородний передаеть, что въ то время какъ для печати писемъ къ папів, царю франковъ и русскому князю—при византійскомъ дворів употреблялась булла въ 2 солида, въ дипломатическихъ сношеніяхъ съ Хазарскими каганами употреблялась булла въ 3 солида, а самый титулъ кагана гласилъ: "πρὸς τὸν εὐγενέστατον περιφανέστατον Χαγανον Χαζάριας" 2). Съ особенною предупредительностію въ 834 — 5 году императоръ Өеофиль исполняеть просьбу кагана относительно присылки людей для постройки крівности и отправляєть въ Хазарію людей спаварокандидата Петрону съ мастерами и рабочими, которые и выстроили крівность, получившую названіе "Саркелъ" 2).

Не подлежить сомнёнію, что при таких вчастых и притомъ дружественных сношеніях Хазарь сь христіанскою державою могли быть случаи занесенія христіанской віры въ Хазарію. Не мало также могло значить въ этомъ отношеніи и сосъдство съ Херсономъ, греческою колоніею, въ которой жили христіане. Въ пользу такого предположенія мы можемъ привести одно свидетельство, именно сказание месяцослова императора Василія (Х віжа), помінценное въ нашемъ Прологъ въ Житін преподоб. Стефана подъ 28 ноября 4). Въ немъ говорится, что въ царствование Константина Копронима (въ 741 г.) многіе изъ христіанъ и отшельниковъ, послів жестокихъ истязаній, были умерщвлены или ссылаемы въ заточеніе. Въ числъ другихъ былъ лишенъ ноздрей и сосланъ въ Херсонъ нъкоторый затворникъ Сосоенскій (неизвъстный по имени): вдёсь хотели его умертвить, но онъ удалился въ Хазарію, гдё быль епископомъ. Конечно, было бы несправедливо на основаніи этого сказанія утверждать, что въ Хазаріи существовала христіанская община, настолько значительная по численности, что имела постояннаго епископа, какъ высшаго своего іерарха,

<sup>1)</sup> Инвифоръ, Өеофанъ у Stritter'a, III, 556, 565.

<sup>2) &</sup>quot;De ceremoniis" y Stritter'a, III, 576.

<sup>3)</sup> Constant. Porph. de admin. imp., Stritter. III, 566.

<sup>4)</sup> Макарій. "Исторія христіанства въ Россін до равноапостольнаго кн. Владиніра, стр. 105".

но во всякомъ случав можно допустить, что христіанство, принятое хотя незначительнымъ большинствомъ, двйствительно существовало въ Хазаріи. Утвердиться же здёсь, въ качеств государственной религіи, оно не могло, съ одной стороны, вслёдствіе отдаленности Хазаріи отъ Византіи, занятой притомъ постоянной борьбой то съ внёшними, то съ внутренними врагами, а съ другой стороны, вслёдствіе политическихъ соображеній Хазарскаго правительства, давшаго предпочтеніе другой религіи.

Хазары, представляя изъ себя смёсь илеменъ тюркскихъ, финскихъ и славяно-русскихъ, не имёли общей религи въ своемъ язычествё, которое представляло смёсь различныхъ суевёрій при смутно сознаваемой идеи единобожія. Когда, послё безпрерывныхъ своихъ войнъ, въ VIII вёкё хазарскіе каганы стали стремиться къ лучшему и мирному устройству своего государства, то для нихъ первымъ вопросомъ представился, консчно, вопросъ о государственной религіи, которою не могло уже быть грубое язычество. Нужно было, поэтому, избрать, одну изъ религій культурныхъ тогда народовъ, т. е. христіанство, мусульманство иля іудейство, представители которыхъ уже жили въ владёніяхъ хазарскихъ, и каганъ выбраль іудейство.

Еврен распространились на Кавказѣ и Крыму изъ Палестины, Вавилона и др. мѣстъ еще до Р. Х. Какъ народъ промышленный, они очень рано встрѣчаются здѣсь въ торговыхъ греческихъ колоніяхъ. Одна Пантикапейская надпись, принадлежащая 81 году по Р. Х. 1), говоритъ объ отпущеніи раба съ согласія синагоги, а синагога предполагаетъ уже цѣлую общину. Великія катастрофы, мостигшія евреевъ при Титѣ въ 70 г. и Адріанѣ иъ 120 г., сопровождавшіяся новымъ разсѣяніемъ іудеевъ, дали новыхъ поселенцевъ Тавридѣ, которая была однимъ изъ мѣстъ ссылки. Затѣмъ, не малое значеніе въ этомъ отношеніи имѣли гоненія, воздвигаемыя на евреевъ византійскими императорами Иракліемъ въ VII в. и Львомъ Исавряниномъ въ VIII вѣкѣ 2). Что же касается кавказскихъ евреевъ, то ихъ нужно считать пришельцами изъ дальняго востока, гдѣ евре-

<sup>1)</sup> Иловайскій. Разысканія о нач. Руси, стр. 98.

<sup>2)</sup> Гаркави. Сказанія еврейских писателей о Словян., стр. 142.

ямъ такъ тяжело было при христ, императорахъ Византіи, гдф не особенно улучшилось положение ихъ и при мусульманскихъ калифахъ, гнавшихъ такъ же иногда евреевъ, какъ и христіанъ. Извъстно, напр., гоненіе калифа Аль-Мансура, который, бывъ въ 773 г. въ Іерусалимъ, велълъ клеймить руки христіанамъ и евреямъ 1), отъ чего многіе бъжали въ предълы имперін, а евреи, для которыхъ имперія не могла быть такимъ спокойнымъ убъжищемъ, какъ для христіанъ, должны были идти въ болбе далекое убъжнще, какимъ и могла быть теперь Хазарія. На это убъжище должна была указывать имъ еще и политическая вражда Хазаръ съ калифами, съ которыми они вели частыя войны. Многочисленность евреевъ, сошедшихся здёсь почти одновременно изъ разныхъ странъ, имевшихъ, притомъ, многихъ ученыхь мужей въ своей средъ, -- сближение развыхъ слоевъ еврейского илемени, оживлявшее воспоминанія о начальномъ религіозно-правственномъ единствъ, - все это не могло не наводить ихъ на мысль совдать для себя независимое положение въ новомъ отечествъ чрезъ завоевание своей въръ правительства и населенія страны. Взявшись за эту мысль, хазарскіе еврен иміли полнійшій успіхть. Успіхть этоть быль столь значителень, что явилась цёлая хазорская династія, исповъдующая іудейскую религію.

Нѣкоторые <sup>2</sup>) объясняють принятіе каганомъ іудейства политическими разсчетами. Политически сильными въ глазахъ Хазаръ были: христіанство въ Византіи и мусульманство въ Богдадскомъ каллифатѣ. Но христіанство могло бы поставить государство въ зависимое положеніе къ Византіи и возбудило бы притомъ непріязнь въ мусульманскихъ калифахъ, единовѣрцы которыхъ жили въ Хазаріи. Принятіе же мусульманства не согласовалось съ положеніемъ государства, обращеннаго къ Европѣ, и собственно къ Византіи, съ которою при томъ у кагановъ имѣлись сношенія и даже родственныя связи. Самой лучшей, поэтому, казалась нейтральная религія и вотъ іудейство представлялось каганамъ религіей нейтральной между

<sup>1)</sup> И. И. Малышевскій. Труды К. д. Ак. 1878, т. П. "Еврен въ ю. Россін н

<sup>2)</sup> Кассель, И. И. Малышевскій. Труды К. д. Акад. 1878, т. 2. "Еврев ві ю. Россін и Кіеві".

христіанствомъ и мусульманствомъ 1). Самое же это обращеніе въ іудейскую въру, какъ можно заключать по письму Іосифа къ Гасдаи и книгъ "Коври" 2) (написанной въ XII в. испанскимъ раввиномъ Істудою Галеви), последовало въ половинъ VIII въка, при каганъ Буланъ, который дозволилъ себя обръзать въ одной пещеръ и затъмъ устроиль у себя скинію, по образцу скиніи Моисеевой. Нельзя, однако, върить книгь "Козри", будто каганъ всю свою землю обратилъ въ і удейскую въру. такъ какъ позднъйшія свидътельства и, между ними, Паннонскія Житія говорять о существованій въ ІХ въкъ въ Хазарін, кром'в іудейства, еще и жагометанства. Арабскій писатель первой половины Х въка, Масуди, говорить, что къ іудейской религіи принадлежаль только кагань и вельможи; войска же состояли изъ мусульманъ: прочіе же народы, славяне и руссы, были язычники (и такое распределение религий, повидимому, считаетъ обычаемъ уже давнимъ, твердо установившимся). Вообще, несомнъннымъ можно признать свидътельство Ибнъ-Фодлана (араб. писателя 20-хъ годовъ Хв.), что въ Хазаріи только царь и его приближенные-евреи 3).

Принятое по чисто политическимъ мотивамъ, іздейство хазарской династіи не могло надлежащимъ образомъ спосившествовать гражданскому развитію государства. Между тъмъ какъ каганъ былъ іздей, войска его состояли преимущественно изъ магометанъ и язычниковъ; собственно же еврейское населеніе, разсъянное въ городакъ и занятое исключительно меркантильными интересами, представляло, конечно, весьма слабую опору для поддержанія государственнаго единства и могущества. Іздейство, такимъ образомъ, не получило въ Хазаріи значенія единой въры, духовно объединяющей и скръпляющей политическій союзъ разноплеменныхъ народовъ. При томъ же, будучи религіей давняго прошлаго, прерваннаго и разрушеннаго въ самомъ историческомъ существованіи,—религіей, скованной

<sup>1)</sup> Въ письмъ Хазар, царя Іосифа къ испан. раввину Гасдан, — считающемуся однимъ изъ важитайшихъ источниковъ для исторів іудейства въ Хазарія, — предпочтеніе іудейства христіанству и мусульманству объясилется тѣмъ, что какъ христіане, такъ и мусульмане ссылаются на его источники. — Чтенія въ обществъ исторія и древностей. 1847 г. № 6-й.

<sup>2)</sup> У Сума. (Чтенія въ Импер. Обществъ исторіи и древи. рос. 1846, № 3).

<sup>3)</sup> Гарвави. Сказанім мусульм. пиателей о Слывин. и Русскихъ, стр. 129; 92—108.

узкимъ духомъ мессіонизма, привлекательнаго только для еврея, но не для кого-нибудь другого; -- іудейство, со времени появленіе христіанства, и по самому существу своему, не было способно стать національно-государственной религіей страны, и вотъ въ Хазаріи им находимъ обычай: если случится великая тяжба, о которой судьи великаго судилища (состоявшаго изъ представителей разныхъ въръ) ле имъютъ понятія, то обращаются къ судьямъ мусульманскимъ и судятся по вакону ислама 1), фактъ, доказывающій, что іудейской вірть не придавалось ровно никакого значенія въ государственномъ механизм'в Хазаріш. Если мы обратимъ затёмъ вниманіе на то, что, начавшаяся въ VIII въкъ на Востокъ, борьба между талмудистами и корантами, вибств съ переселявшимися оттуда евреями, могла проникнуть и въ Хазарію, - принявъ здёсь тёмъ болёе ожесточенный характеръ, что дёло шло о томъ, какой изъ этихъ сектъ имъть перевъсъ въ іуданямъ каганова, -- то можемъ прійти къ ваключенію, что іудейство скоро могло лишиться прежнихъ симпатій и со стороны кагановь, такъ какъ борьба эта компрометировала іудейство въ глазахъ правительства, желавшаго видёть миръ между разными вёрами 2). Не могли также евреи, какъ правящій и торговый классъ, пользоваться симпатіями и народныхъ массъ. При единоверныхъ государяхъ они пользовались выгодами своего положенія, конечно, только для своихъ матеріальныхъ цёлей, такъ какъ іудейство съ тёхъ поръ, какъ оно стало темъ, чемъ оно есть, осталось съ привычкой жить только для своего племени, а не для всего народа, страны,-понимаемой въ смыслъ отечества, общей родной земли <sup>в</sup>). Ясно, такимъ образомъ, что іудейство не могло пріобръсть прочнаго положенія въ Хазарскомъ государствъ и теперь понятенъ тотъ религіозный кризись, который быль причиною появленія хазарскихъ пословъ въ Византіи (въ началѣ второй половины ІХ віка 4), и который иміль своимь послідствіемь отправленіе въ Хазарію свв. Кирилла и Меоодія.

<sup>1)</sup> Масуди у Гаркови.

<sup>2)</sup> Нубійскій географъ, гл. 244: у Хазаръ сопершенная терпимость в никто не притьсиметъ, не ненавидитъ другого за разность въ въровсповъданіи. У Погодина въ "Въстинкъ Европы" 1823, № 21.

<sup>3)</sup> Малышевскій. Труды К. Д. Ав. 1878 г. т. 2: "Еврен въ юж. Рос. и Кіев.".

<sup>4)</sup> Источниви съ точностію не говорять о томъ, когда это случилось. Такъ

Просьба Хазаръ о присылкъ изъ Византіи учителя шла, по сказанію "Житія Константина философа" 1) отъ Хазаръ-язычниковъ и вызвана была тъмъ, что евреи мусульманъ, хваля тъ свою въру, а эти—свою,—старались привлечь ихъ каждый въ свою въру, чъмъ поставляли ихъ въ затруднительное положеніе по вопросу о въръ.

Мы видёли, что въ Хазаріи, при существованіи двухъ культурныхъ религій магометанства и іудейства, были язычники: несомнённо, что между магометанствомъ и іудействомъ должна была происходить борьба за обращеніе къ своей вёрё хазарскихъ язычниковъ, и вотъ вслёдствіе этой борьбы,—вслёдствіе этого соперничества между двумя религіями, хазарскіе язычники высказываютъ желаніе слышать учителя третьей вёры, имёвшей своихъ послёдователей въ Хазаріи. Желаніе это могло быть возбуждено и христіанами, жившими въ Хазаріи, которые, конечно, не менёе іудеевъ и магометанъ, желали имёть вліяніе на язычниковъ хазарскихъ и вотъ у послёднихъ является мысль о посольствё въ Византію 2).

Византія, не смотря на многія темныя свои стороны, всетаки, какъ на западѣ, такъ и на востокѣ слыла столицей учителей, ученыхъ и художниковъ и туда обращаются Хазары, когда имъ потребовался учитель, для разрѣшенія недоумѣній, возбуждаемыхъ притязаніями и спорами мудрецовъ іудейства и магометанства. Византія съумѣла оказать услугу и прислала учителя, уже испытаннаго въ преніяхъ. Обрадованный надеж-

какъ хазарск. миссія свв. Кирилла и Менодія случилась раньше выступленія ихъ среди Славянъ, случившагося послів 862 г., то обыкновенно прибытіе хазарскихъ пословъ относять къ послівднимъ годамъ 6-го десятильтія ІХ в. и большею частію къ 858 г.

<sup>1)</sup> Хотя о Хазарской миссів говорится въ "Житіяхъ" обоихъ братьевъ, но подробная исторія ел принадлежитъ собственно житію Константина; въ Житія же Менодія о ней только насколько строкъ. Это объясняется таль, что въ миссім первенствующая роль принадлежала св. Кириллу; Менодій же, по словамъ его Житія, "служи, яко рабъ, меньшу брату, повинумся ему. Сей же молитьою, а философъ словесы преможетъ н" (т. с. Хазаръ).

<sup>2)</sup> Мысль эта, какъ сказано, выходила изъ среды болье знатныхъ изычниковъ, а каганомъ могла быть принята по его въротерпимости и вниманію къ желанію знатныхъ язычниковъ. Вообще, іудейство кагана, не бывшее помъхой магометанемъ оспаривать у іудеевъ пропаганду среди хазарскихъ язычниковъ, не мъшало послъднимъ обратиться въ третью сторону съ запросомъ о въроучитель.

дою пріобръсти Хазарскій народъ для христіанства и чрезъ то подчинить его своему вліянію, императоръ Миханлъ III немедленно вызвалъ изъ уединенія извъстнаго своимъ общирнымъ умомъ и прославившагося своими преніями съ патріархомъ Анніемъ и Сарацинами 1), Кирилла и, передавъ ему рѣчи Хазаръ, повелѣлъ взять на помощь себѣ брата своего Меоодія и идти къ Хазарамъ, для объясневія имъ существа христіанской вѣры и для защиты слова Пресвятыя Троицы, на которую дерзко посягали и іуден и магометане. Братья выразили совершеннѣйшую готовность на такой апостольскій подвигъ, хотя бы даже пришлось умереть за вѣру Христову, и императоръ, довольный ихъ усердіемъ, отправилъ ихъ въ Тавриду, снабдивъ всѣмъ, необходимымъ для пути.

Прибывъ въ Херсонъ, свв. Кириллъ и Мееодій остановились здѣсь, чтобы лучше приготовиться къ выполненію своей миссіи и собственно для того, чтобы изучить Хазарскій языкъ ²). Въ ІХ вѣкѣ хазарскій каганъ господствовалъ надъ значительною частію славянъ ³) и нужно полагать, что эти, жившіе въ Херсонѣ, Хазарскіе Славяне, знакомые, конечно, съ хазарскимъ языкомъ, могли помочь св. Кириллу въ изучевіи этого языка, служа ему переводчиками. Въ виду предстоящихъ преній съ Хазарскими евреями, св. Кириллъ выучился также здѣсь "жидовской бесѣдѣ и книгамъ" ¹) и затѣмъ случайно "обрѣте ту евангеліе и псалтырь рускыми писмени писано и человѣка обрѣтъ глаголюща тою бесѣдою, и бесѣдова съ нимъ и силу рѣчи пріимъ, своей бесѣдѣ прикладая различная письмена, гласная и согласная, и Богу молитву творя, вскорѣ начать чести и сказати" 5).

<sup>1)</sup> Въ 851 г. св. Кириллъ былъ у Сарацинъ города Мелитена на берегу Тигра.

<sup>2)</sup> Языкъ того народа «Итал. легенда», гл. 2.

<sup>3)</sup> Несторъ въ Лътописи подъ 6037 г., говоритъ о дани Хазарамъ со стороны Полянъ, Съверянъ и др. славянскихъ племенъ.

<sup>4)</sup> Иловайскій думаєть, что въ данномъ случать жидовская бестада в еврейскія книги суть не одинь и тоть же предметь. Евреи давно уже перестали говорить на своемъ родномъ языкть, а принимали обыкновенно ртвы вародовъ, среди конхъжили, такъ что св. Кириллъ, изучан евр. бестаду, изучалъ въ сущности Хазарскій языкъ. (Разысканія о нач. Руси, 139).

<sup>5)</sup> Можетъ показаться невъроятною такая необыкновенная понятливость св. Кирилла въ отношеніи языкознанія. Но исторія принисываетъ св. Кириллу не

Это сказаніе житія о нахожденіи св. Кирилломъ русскихъ нисьменъ въ Херсонъ въ то время, -- когда Русь была, такъ сказать, наканунъ своего рожденія, а также-псалтири и евангелія на русскомъ языкѣ въ то время, когда надъ будущей еще Россіей быль простерть густой мракъ явычества и только коегдъ мелькали отдъльныя искры върованія во Христа,-принадлежить къ числу самыхъ спорныхъ вопросовъ для изследователя славянскихъ древностей. Горскій въ "Житіяхъ Кирилла н Меоодія" 1) подозрѣваль, поэтому, не вставка ли это извѣстіе, а Бодянскій въ изследованіи "О времени происхожденія слав. письменъ" ръшительно признаетъ его вставной. Шафарикъ же въ придисловін къ "Житію блаженнаго учителя нашего Константина философа", допуская повднъйшія поновленія и вставки въ житіи, пе относить во всякомъ случав къ такимъ вставкамъ извъстіе о "русскомъ" евангелін и псалтири, и подъ русскими письменами разумфетъ здфсь письмена Готовъ 2), которые жили въ это время на берегу Чернаго моря и еще съ IV въка имъли переводъ Ульфилы. Григоровичъ въ сочиненіи "Последнее миеніе Шафарика о глаголицъ" предполагаетъ, что св. Кириллъ нашелъ въ-Херсонъ глаголицу, а св. Меоодій съ св. Кирилломъ обратилъ ее и греческій алфавить въ славянскій языкь, въ подтвержденіе чего ссылается на одно изв'єстіе въ апостол'в XII в'вка на древнюю службу, гдв св. Меоодій названъ "святымъ буквамъ премудрымъ обротникомъ" отъ "обращенія греческаго алфавита въ славянскій, приміненіемъ греческихъ буквъ къ извъстнымъ уже въ славянскомъ языкъ". Погодинъ добавлялъ къ этому, что это очень согласуется съ сказаніемъ Храбра, что Славяне прежде Кириллова изобрътенія писали чертами и ръвами, отъ которыхъ переходъ недалекъ до глаголицы и глаго-

обыкновенную память (Анастасій Библіотекарь говорить, что онь зналь всё творенія Діонисія Ареопагита—И. И. Малышевскій въ Труд. К. д. А. 1878, 2), а она можета соединаться съ столь необыкновенною способностію кълзыкознанію. Есть возможность, кром'в того, предположить въ немъ подготовительный запасъ языкознанія, пріобр'втенный въ Византіи.

<sup>1)</sup> Москвитянивъ 1843, № 6.

<sup>2)</sup> Этого мивнія держится и Платоновъ въ сочин. «Жизнь и подвиги первоучителей слав. Кирилла и Менодія» въ «Духовномъ В'єстникі» 1862 г., т. 2, а твиже и Лежеръ въ Cyrille et Methode.

лица, следовательно, есть то письмо, которымъ написано было евангеліе житія 1). Наконецъ, въ 1876 г. въ сочиненія своемъ "Разысканія о началь Руси" Иловайскій, посль критики всьхъ высказанныхъ до него мивній о языкв найденныхъ въ Херсонъ книгъ, высказалъ свое мнъніе по этому предмету. "По всъмъ соображеніямъ, говорить онъ, эти книги были ничто иное, какъ церковно-славянскій, т. е. болгарскій переводъ св. Писанія. Если бы подобный переводъ существоваль въ IX въкъ собственно на русскомъ языкъ, то естественно представляется вопросъ: зачёмъ же Кіевская Русь, принявъ христіанство въ Х въкъ, не воспользовалась переводомъ на своемъ родномъ наръчіи и приняда дерковныя книги на языкъ болгарскомъ? Если существоваль русскій переводь, то куда же онь пропаль? Затвиъ: есть ли ввроятность, чтобы около половины IX ввка быль уже русскій переводъ, когда мы не имвемъ указаній на христіанство русскаго народа до этого времени? Между тъмъ если обратимся къ Болгарамъ, то увидимъ всѣ данныя на ихъ сторонъ 2) и прежде всего свидътельство хронографіи Өеофана, изъ которой видно, что въ Черноморскихъ областяхъ действительно остались Болгары, -- остатки дружинъ сыновей Кувратовыхъ Батбая и Котрага 3), и что, затемъ, еще въ 528 г., вскоре по воцаренін Юстиніана, князь Гунновъ (какъ иногда Византійцы называли Болгаръ), сосъднихъ съ Боспоромъ, по имени Гордасъ, крестился въ Константинополѣ 4). Патріархъ Никифоръ свидътельствуетъ затъмъ, что въ 618 г. какой то гуннскій князь, въ сопровождени своихъ родственниковъ. приближенвыхъ и даже женъ, крестился въ Константинополь 5). Извъстія этихъ историковъ, -- что Гордасъ погибъ жертвою своей ревности по въръ, чего не говорится о второмъ крестившемся князѣ, служатъ, по мнѣнію Иловайскаго, указаніемъ на то, что христіанство съ VI в. утвердилось между азовско-черноморскими Болгарами, хотя и не могло получить надъ ними окончательнаго господства, вследствіе раздробленія ихъ на разныя

<sup>1)</sup> Рачь Погодина въ засъданіи Московскаго общества любителей россійск. словесности 11 мая 1863.—Кирилло-Месодієвскій сборникъ.

<sup>2)</sup> Разыск. о нач. Руси, стр. 139.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, стр. 363-364.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, стр. 62.

<sup>5)</sup> Тамъ-же, стр. 93.

племена, подчиненныя особымъ князьямъ. Если же часть Болгаръ уже въ теченіи ніскольких столітій исповідывала христіанство, то, следовательно, имела богослуженіе на своемъ языкь, такъ какъ греческая проповьдь отличалась именно темъ. что почти вездё новообращеннымъ народамъ давала богослуженіе на родномъ ихъ языкі, а вмісті съ тімь на ихъ языкі переводилось и св. Писаніе. При томъ же, если бы у Болгаръ VII, VIII и первой половины XI въка было богослужение на греческомъ языкъ и греческія богослужебныя книги, то они едва ли уступили бы потомъ безъ борьбы свое мъсто славянскому языку. Между тёмъ никакой борьбы, никакихъ слёдовъ этого перехода не видимъ. Но если существовали болгарскіе переводы, то 1) были и болгарскія, т. е. славянскія 2), письмена до Кирилла. Что же касается того, что переводы эти названы русскими, то это могло быть уже въ первоначальной запискъ о путешествін Кирилла въ Хазарію. Въ эпоху Солунскихъ братьевъ Русь уже проникла въ Крымъ, что подтверждается нападеніемъ ея на Царыградъ въ 865 г. Но возможно также, что название это принадлежить собственно редакции житія (Х в.), т. е. тому времени, когда Русь уже господствовала въ странъ Таврическихъ Болгаръ и получила болгарославянскую письменность, которую, поэтому, вмёсто славянской,. могли назвать русской 3). Вотъ-взглядъ Иловайскаго. Сущность его состоить въ томъ, что Солунскіе братья нашли въ въ Херсонъ восточно-славянскую азбуку 4), (отличную отъ такъ называемой глаголицы, существовавшей у Адріатическихъ славянъ) и начатки собственно болгарскихъ переводовъ, и затемъ воспользовались этою письменностію для своей миссіи къ Мо-

<sup>1)</sup> Тамъ-же стр. 140.

<sup>2)</sup> На основанів историч. этнографич. в филологич. данных Иловайскій доказываеть славлиство Болгаръ. Разыск. о нач. Р. стр. 345—410.

<sup>3)</sup> Тамъ же. 148-149.

<sup>4)</sup> Извѣстія о существованія письменных знаковь у Руссовь еще до принятія христівнства мы дѣйствительно находимь у арабскихь писателей Х в.: Надима, Ибнъ-Фодлана, Масуди. Срезневскій доказаль, что договоры Олега съ греками писаны по славянски. Кромѣ того, во второмъ Олеговомъ договорѣ упоминается о письменныхъ завѣщаніяхъ руссовъ, а въ договорѣ Игоря—о проѣзжихъ грамотахъ русскихъ пословъ и гостей. (Гаркови: Сказанія мусульманск. писателей о Слав. в Рус., стр. 240, 242. Макушевъ: Сказанія иностранцевъ о бытѣ и правахъ Славянъ; стр. 164).

равамъ. По всей въроятности, они привели въ болѣе стройный порядокъ славянскую азбуку, продолжали дѣло перевода, исправляли переводы прежніе, и особенно много заботились о списываніи богослужебныхъ книгъ.

Итакъ, остановившись въ Херсовъ, собственно для изученія хазарскаго языка, свв. братья имъли счастливую возможность познакомиться, кром'й того, съ начатками славянской письменности, которая послъ стяжала имъ апостольную славу среди Славянъ. Витстт съ темъ пребывание въ Херсонт было ознаменовано еще и другимъ, важнымъ въ исторіи церкви, событіемъ. По сказанію Итальянской легенды и Житія, св. Кириллъ,--услыхавъ, что мощи св. Климента, папы Римскаго (сосланнаго въ Херсонесъ и утопленнаго здесь по приказанію Траяна), все еще находятся въ моръ, съ помощію Херсонскаго архіешискова и клира предприняль трудь отыскать мощи, сълъ на корабль и действительно нашель ихъ. Вскоре после этого Хазарскій воевода осадиль какой-то христіанскій городь, по сосъдству съ Херсономъ. Узнавъ объ этомъ, св. Кириллъ отправился къ этому воеводе и имель двойную славу обратить его ко Христу и освободить городъ. Наконецъ, свв. братья оставляють Херсонь, чтобы явиться среди Хазарь, проповъ-. дывать которымъ они приготовлялись въ Херсонъ. На пути они подвергаются нападеніямъ со стороны кочевавшихъ здёсь племенъ Угровъ, которые, впрочемъ, не причинили имъ никакого вреда и затемъ, достигнувъ Азовскаго моря, съли на корабль и отправились въ Хазарію къ Каспійскимъ воротамъ Кавказскихъ горъ 1). Здёсь они прибыли ко двору кагана и были приняты съ подобающею честію. Сейчасъ по прибытіи нача-



<sup>1)</sup> Каспійскія ворота (рогтае сазріае древнихъ: Sueton. Nero. 19; Caustra caspiarum у Тацита. Нізt. 1, 6 и Via caspia Annal. 6, 33) назывался узкій проходь въ Кавказскихъ горахъ, тянущійся по берегу Касп. моря чрезъ Кизляръ. Дербентъ в оканчивающійся въ Баку. Такъ какъ Хазары нийли главное пребываніе свое па берегу Касп. моря и Дербентъ служнять оплотомъ противъ вторженій ихъ въ Арменію и Персію, то мъстопребываніе хана, куда направляли свое апостольское странствованіе братья—проповъдники, и надобно полагать недалежо отъ Дербента, въ мъстности Кизляра, богатой виноградниками. Ибнъ-Гауканъ въ своей восточи, географіи говорить, что въ земль Хазаръ есть городъ Асмидъ, весьма богатый садами. Дорога отъ Лербента къ Сериру вся окружена ими. Тутъ родится и виноградъ. Не въ этотъ ли Сериръ или Асмидъ направляли стопы свои братья—проповъдники? (Платоновъ въ "Духови. Вѣсти." 1862, т. 2).

лись пренія о въръ. Св. Кириллу пришлось ратовать и съ хазарами, и съ іудеями, и съ сарапинами и почти одному выдерживать натискъ ослепленнаго лжеверія; что же касается св. Месодія, то онъ, какъ проведшій молодые годы въ военной службъ и на воеводствъ и, слъдовательно, менъе знакомый съ кнежнымъ двломъ, долженъ былъ, по всей ввроятности, оставаться въ сторонъ, помогая брату своему богоугодною молитвою 1). Пренія продолжались нісколько дней и всякій разъ въ присутствів кагана. Прежде воего быль споръ съ хитрыми и лукавыми учителями: Св. Кириллъ объяснилъ имъ догматъ о Богъ Единомъ по существу, но Троичномъ въ лицахъ и затвиъ, коснувшись іудейской релитіи и ея отношенія къ христіанству, указалъ превосходство Новаго завъта предъ Ветхимъ. Побъдоносно отразивъ возраженія іудейскихъ ученыхъ, философъ затвиъ такъ же побъдоносно отразилъ возраженія и мусульмань, которымь онь вы истинномы свыть изобразиль пророческую роль Магомета. Вообще, побъда со стороны Кирилла была полижищая.

Теперь вопросъ въ томъ, каковы были последствия этихъ религіозныхъ преній? Въ ответь на это мы имеемь два различныя свидътельства: это, съ одной стороны, свидътельство Италіанской легенды, а съ другой, -- свидътельство Житія св. Кирилла. По первому свидетельству, весь народъ быль обращень въ христіанство 2). Житіе же передаеть, что только 200 Хазарь были крещены. Если обратиться къ постороннимъ свидътельствамъ, то окажется, что историческая достоверность принадлежить свидътельству "Житія". Такъ, Іосифъ въ письмъ къ Госдаи между жителями Хазаріи въ Х в. перечисляеть евреевь, мусульманъ и христіанъ. Тоже подтверждають и арабскіе писатели Х вѣка: **Масуди** (20—50 г.) Ибнъ Даста (30 г.), Ибнъ-Фодланъ (20 г.), которые въ Хазарін видели последователей указанныхъ религій, одинаково терпиныхъ въ государствв 3). Наша летопись тоже подтверждаеть факть существованія въ Хазаріи и другихъ религій, кром'й христіанской, въ Х., когда представляеть

<sup>1) &</sup>quot;Сей же молитвою, а философъ словесы преможеть я" (Хазаръ).—Житіе св. Месодія.

<sup>2)</sup> Итал. легенда, гл. VI.

<sup>3)</sup> Гаркави.

хазарскихъ іудеевъ, приходящихъ въ 988 г. проповъдывать іудейство ко двору св. Владиміра. Вообще, по смыслу "Житія" дело о результатахъ хазарской миссіи свв. Кирилла и Мееодія представляется въ такомъ видъ. Краснорфчіе и доводы св. Кирилла не могли не тронуть кагана. Овъ хвалилъ философа и предлагалъ ему дары, которыхъ, однако, св. Кириллъ не приняль и вывсто нихъ испросиль у кагана освобождение 20 плвннымъ греческимъ христіанамъ. Затемъ, отпуская проповедниковъ на родину, каганъ отправилъ вместе съ ними благодарственную грамоту къ греческому императору, въ которой похваляль способность присланныхь имь двухь мужей, умфвшихь хорошо объяснить сущность христіанской вёры и ея главивишихъ догматовъ,--извъщалъ, что дозволилъ всъмъ желающимъ изъ своего народа креститься, высказавъ надежду, или точнее, польстивь объщаніемь, что со временемь, быть можеть, и самь крестится. Все это было очень возможно со стороны кагана, хотя и іудействующаго, но болье политика, чымъ ревнителя въ дёлахъ вёры. Искреннёе, повидимому, отнеслись къ Кириллу и его успъху въ преніяхъ Хазарскіе язычники, свидътели преній. Одни изъ нихъ, кажется, удовольствовались тъмъ. что въ нанесенномъ византійскимъ учителемъ пораженів іудейскимъ и мусульманскимъ мудрецамъ нашли средства на время избавиться отъ притязаній ихъ; другіе же, какихъ было 200. согласились принять крещеніе. Пріобретеніе для христіанства. какъ видно, было незначительно по числу, но оно-важно потому, что прозелиты, по всей в вроятности, были люди изъ знатныхъ язычниковъ, чрезъ которыхъ все-таки должна была усилиться партія христіанъ среди хазарскихъ разновітрцевъ. Но самымъ важнымъ успёхомъ хазарской миссіи святыхъ братьевъ было, безъ сомивнія, самое дозволеніе креститься желающимъ. данное врротериимим каганом по их просред и по соврт. знатныхъ Хазаръ, принявшихъ христіанство. Это дозволеніе давало пфкоторую свободу хриотіанской пропаганд среди Хазарь, которой предъ тёмъ, въроятно, старались властно противодъйствовать іудеи и магометане по духу нетерпимости и по ревности къ собственной пропагандъ.

И. Яцковскій.



# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 14.

ІЮЛЬ.—КИИЖКА ВТОРАЯ.



#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοούμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Іюля 1893 года. Временно-исправл. должность цензора, Протојерей *Павела Соличев*.

## Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватинанскаго собора (1869—70 г.) включительно.

(Продолжение \*).

#### ГЛАВА III.

Дъятели умъреннаго католицизма въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ нашего столътія и майнцская ультрамонтанская партія.

Какъ ни сильно было, во время управленія папы Григорія XVI римско-католическою церковію, вліяніе ультрамонтанъ и іезуитовъ не только въ Италіи и во Франціи, но и въ Германіи, тъмъ не менъе, въ концъ тридцатыхъ и въ началъ сороковыхъ годовъ, встръчались еще среди германскаго католическаго духовенства, даже высшаго, такія личности, которыя хорошо сознавали, какъ вредно для католической церкви следовать по тому пути, на который направили ее ультрамонтане. Къ числу таковыхъ личностей следуетъ отнести двухъ прелатовъ: регенсбургскаго епископа Зайлера (Sailer) и Дипенброка (Diepenbrok), князя—епископа (Fürstbischof) бреславскаго. У нихъ былъ общій другь, съ которымь оба они вели очень оживленную переписку. Это быль нъкто Пассавана (Passavant). Замъчательно. что онъ быль протестантомъ, но по духу и симпатіямъ своимъ во многомъ приближался къ католичеству (въ его лучшей форм'в), что и сближало его съ Зайлеромъ и Дипенброкомъ. Какъ его, такъ и двухъ названныхъ прелатовъ сильно занимала мысль о некоторыхъ реформахъ, какія желательно было бы, по ихъ мижнію, произвести въ католической церкви. Ка-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 11, за 1893 г.

кихъ именно реформъ желали для нея эти три друга, объ этомъ лучше всего могуть дать намъ понятіе собственныя слова Пассавана, который въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Дипенброку говорить следующее 1). "Въ трехъ пунктахъ нахожу я жела-"тельнымъ произвести перемъну въ католической іерархіи, въ "собственныхъ ея интересахъ, --- именно: по отношенію къ свя-"щенникамъ, къ епископамъ и къ папъ. 1) Священническое со-"словіе слишкомъ рѣзко отдѣлено отъ мірянъ. Причина тому "отчасти целибать, отчасти же то состояніе образованія и раз-"витія (Entwickelungszustand) прежнихъ стольтій, при которомъ только духовенство было ученымъ сословіемъ, вследствіе "чего и противоположность между священникомъ и міряниномъ , почти всегда сводилась къ противоположности между знаю-"щимъ и невъждою. Целибатъ имъетъ свои хорошія стороны, "которыя слишкомъ хорошо изв'естны, и потому н'етъ нужды "подробно ихъ указывать. Но нельзя, съ другой стороны, отридать и вредныя стороны целибата... Мнъ кажется, что въ "этомъ случав можно поправить дело двоякимъ путемъ, или "темъ, чтобы церковь на такомъ же основании разрешала бракъ "священникамъ, на какомъ она разрѣшаетъ уніатамъ (den unirten "griechen), или же тымь, чтобы она расширила кругь дыятель-"ности діаконовъ, такъ-чтобы эти последніе... могли отчасти "заниматься церковнымъ учительствомъ и другими церковными "требами... 2) При выборъ епископовъ паства должна была бы "принимать извъстное участіе... Что касается, наконецъ, 3) "центральной власти епископата (т. е. папской), то было бы, "на мой взглядъ, желательно, чтобы исторія довершила по отно-"шенію къ пап' то самое, что остальной епископать въ на-"стоящее время пережиль во всемь своемь составь и себь на "пользу, именно: отделение отъ политической власти. Въ томъ, "что папа не есть уже теперь (въ значительной мфрф) носи-



<sup>1)</sup> Хоти Пассаванъ и быль протестантомъ, но мы на томъ основаніи приводимъ здісь его слова, что всів его pia desideria, выраженным въ нихъ, почти всеціло разділяли и его два друга, Зайлеръ и Дипенбровъ, какъ можно заключить изъ ихъ переписки (см. Friedrich, gesch. d. Vatin. Consils, В. I, S. 219 и далььнійшія). Легко замітить, что по своимъ воззрітнямъ Пассаванъ вполив примыкаль къ умітреннымъ католикамъ.

лтель этой власти, сдёланъ уже важный шагъ въ этомъ направленіи. Не подданнымъ изв'єстнаго государства долженъ сдіз-"латься глава церкви, но городъ или маленькая область, въ "которыхъ находится его резиденція (т. е. Римъ и такъ назы-"ваемая церковная область), должны были бы имъть извъстное правительство, учрежденное самимъ папой или съ его согласія. "Папа могъ бы при этомъ удержать за собою развъ только на-"значеніе на высшія должности (die Ernennung der ersten "Aemter) и согласіе на изданіе того или другаго закона (die "Beistimmung zu den Gesetzen). Что касается названнаго прадвительства, то оно должно быть непременно соътским. А "священная коллегія (курія) должна была бы действовать въ "качествъ совътницы при верховномъ епископъ (папъ) только "относительно духовныхъ вопросовъ (allein für geistige Zwecke). "Далье, было бы желательно, чтобы самый способъ избранія папы быль изменень. Для этой цели священная коллегія долж-"на была бы состоять изъ самыхъ выдающихся личностей всехъ "націй, какъ этого настойчиво требовали уже вселенскіе со-"боры (?). Въ такомъ случав всв епископы должны были бы "имъть, или сами лично, или чрезъ выборныхъ представителей, "право участія въ избраніи папы; во всякомъ случав таковое "право необходимо должно было бы принадлежать архіеписко-"памъ. Вообще следовало бы установить известную форму (из-"бранія), благодаря которой глава церкви им'влъ бы значеніе "болъе всеобщаго и, слъдовательно, истинно католическаго вер-"ховнаго пастыря, а не быль бы только римскимя папою. Тог-"да это званіе получило бы высшее значеніе (was ja offenbar eine höhere Entwickelung der Bedeutung dieses Amtes wäre)41)...

Читая эти мысли Пассавана, нельзя не видъть, что онъ касаются очень важныхъ сторонъ внутренней организаціи римской церкви. Вся это организація, какъ извъстно, представляетъ строгое и послъдовательное развитіе идеи монархическаго единства, центромъ и слъдовательно, главнымъ объединяющимъ началомъ котораго является папа. Во имя этой идеи, въ теченіи цълыхъ одинадцати въковъ (начиная съ VIII сто-

<sup>1)</sup> Friedrich, gesch. d. Vat. Cons. B. I, ss. 219--221.

лътія), въ западной церкви, какъ мы знаемъ, совершалась постепенная систематическая централизація, окончившаяся провозглашениемъ на Ватиканскомъ соборъ новаго догмата о папской непогръшимости (о чемъ у насъ будетъ ръчь въ своемъ мъстъ). Однимъ изъ наиболъе важныхъ моментовъ этой централизаціи можно считать введеніе при пап'в Григоріи VII обязательнаго безбрачія для всего католическаго духовенства (целибать). Основная мысль цапы при установленіи целибата была именно та, чтобы, насколько возможно, поставить всёхъ священнослужителей въ исключительную зависимость отъ папскаго престола, -- мысль следовательно, вполне ультрамонтанская 1). Какъ представители умфреннаго католицизма, ни Зайлеръ, ни Дипенброкъ, ни Пассаванъ, конечно, не могли сочувствовать такой идей безусловной зависимости низшаго клира отъ воли папы. Темъ не мене въ письме Пассавана заметно нъкоторое колебаніе относительно этого вопроса: онъ не ръшается какъ будто бы открыто поднять свой голосъ противъ целибата, но довольствуется лишь темь, что предлагаеть ограничить эту меру въ томъ смыслъ, чтобы допустить бракъ не для всъхъ приходскихъ пастырей, а только для некоторых изъ нихъ. Конечно, и такое ограниченіе целибата, если бы оно осуществилось, могло бы нанести значительный ударь ультрамонтанской системф. Однако все-таки это была бы только полумера, которая не устранила бы вполнъ опасности для католической церкви со стороны постепенно возроставшаго въ ней вліянія ультрамонтанскихъ идей. Дело въ томъ, что ко времени тридцатыхъ годовъ текущаго столътія, когда Пассаванъ и его друзья еще только мечтали о некоторых отдельных реформах въ католической церкви, эта церковь уже слишкомъ далеко ушла въ сторону ультрамонтанскаго идеала, слишкомъ прониклась духомъ іезунтскаго ордена...; поэтому теперь однъ мечты о такой или иной перемвив въ ея организаціи, при томъ мечты отдыльных лицъ, а не целаго кружка, --были уже далеко не достаточны... Напрасно архіепископъ Дипенброкъ въ одномъ изъ своихъ пи-



<sup>1)</sup> См. сказанное нами, относительно этой мізры Григорія VII, во введенів въ наше изсліддованіе.

семъ 1) называль стремленіе ультрамонтанскихъ представителей клира о возстановленіи среднев вковой папской власти миражем (fata morgana). Увы, въ то время, о которомъ у насъ рѣчь, эти стремленія были уже далеко не миражемъ, а въ значительной степени приближались къ действительности! Этимъ и объясняется тотъ фактъ, почему, лътъ черезъ тридцать послъ того, ультрамонтанскому большинству такъ легко было одолёть на Ватиканскомъ соборъ меньшинство, состоявшее изъ противниковъ новаго ультрамонтанскаго догмата, какъ увидимъ въ своемъ мъстъ. Скоръе реформенные проекты самого Дипенброка и его друзей являлись въ то печальное для католической церкви время не болье, какъ миражемъ. Кромъ того, при всей симпатичности стремленій трехъ друзей къ улучшенію организаціи католической церкви, нельзя не назвать эти стремленія въ значительной мірь непрактичными и непримінимыми на дълъ. Возьмемъ для примъра мысли Пассавана относително реформы свётской власти папы. Непрактичность ихъ видна въ томъ, что Пассаванъ не вполнъ лишаеть папу свътской власти, но только какъ бы на половину. По его теоріи, папа, хотя и не долженъ быть самъ лично свътскимъ государемъ, однако все-таки вполнъ можетъ проявлять свою верховную власть и надъ свътскимъ правительствомъ своей области, назначая по своему выбору чиновниковъ этого правительства и давая своимъ согласіемъ необходимую санкцію всёмъ законамъ, которые это правительство вздумало бы издавать. Такимъ образомъ Пассаванъ, въ сущности не лишаетъ папы свътской власти, а только какъ-бы замаскировываеть эту власть. Понятно, что чрезъ это онъ впадаетъ въ противоръчіе съ самимъ собою, потому-что, вопреки своему собственному же желанію, нисколько не отдёляеть во власти папы духовной стороны отъ стороны политической.

Въ то время, какъ "германскій Фенелонъ" (какъ называли нъкоторые епископа Зайлера за его направленіе, сродное съ галликанскимъ) и его два друга вели между собою интересную переписку о желательныхъ, по ихъ миънію, реформахъ

<sup>1)</sup> Friedrich, I, 221.

въ католической церкви; въ Германіи успъла образоваться еще новая ультрамонтанская партія, центромъ которой на этотъ разъ сдёлался древній Майнцъ. Ей-то и суждено было нанести германской католической церкви окончательный ударь-въ томъ смысль, чтобы всецьло покорить ее произволу римской курін. Мы уже не разъ имѣли случай видѣть, при изложеніи исторім развитія французской и германской ультрамонтанской партін въ этомъ стольтін, что однимъ изъ довольно обыкновенныхъ средствъ, къ которымъ прибъгали члены этой партіи для усиленія своего вліянія, была пропаганда своихъ мыслей въ простомъ народъ. Это средство имъло уже то важное преимущество предъ всёми другими, что, пользуясъ имъ, всегда можно было разсчитывать на болже или менже скорую и усижшную вербовку новыхъ членовъ для партіи. Конечно, эти новые члены, принадлежа къ низшимъ классамъ общества, могли быть полезными ультрамонтанскому делу более всего своимъ фанатизмомъ, который вожаки партіи всегда уміли направить на пользу этому дёлу. Майнцская партія также поспёшила воспользоваться указаннымъ средствомъ.

Какъ въ свое время французскіе ультрамонтане, такъ и майнцскіе избрали два способа для того, чтобы вліять на простой народъ, именно: 1) печать и 2) ассоціаціи или своего рода братства (Vereine) 1).

Первый способъ особенно удачно примѣняли къ дѣлу два ультрамонтанскіе дѣятеля: Буссъ (Buss) и Андливъ (Andlaw), которые, хотя и дѣйствовали въ Баденѣ, однако, можно сказать, были настоящими основателями майнцской партіи. Они дѣятельно начали распространять въ народѣ книги и брошюры, проникнутыя ультрамонтанскими воззрѣніями, и даже начали издавать народную газету.

1848 годъ, когда почти всѣ европейскія правительства, въ томъ числѣ и германскія, заняты были усмиреніемъ народныхъ волненій, былъ особенно благопріятнымъ моментовъ для развитія майнцской партіи: она безпрепятственнѣе могла въ это смутное время раскинуть свои сѣти среди народныхъ массъ.



<sup>1)</sup> Эти Vereine очень напоминають собою аненство, основанное Лампо во Франців.

Тогда-то и появились ультрамонтанскія ассоціаціи (Vereine), образцомъ и центромъ которыхъ явилась основанная въ самомъ Майнцъ ассоціація Пія (Pius-Verein). По примъру ея, и прочія ассоціаціи стали называться именемъ новаго папы (Пія ІХ), вступившаго на престолъ въ 1846 году. Этимъ какъ бы наглядно давалось понять всемъ католикамъ Германіи, что, съ началомъ управленія католическою церковію новаго "намъстника Христова", въ исторіи не только германской, но и вообще всей католической церкви начинается новая эпоха... Знамя, подъ которымъ должны были вести борьбу члены этихъ ассоціацій, было то же самое, какое подняль въ свое время во Франціи аббатъ Лампэ: это было знамя "религін". неразлучной со "свободою" 1). Поднять его было теперь какъ нельзя болье своевременно, такъ-какъ новый папа, вопреки направленію своего предшественника (Григорія XVI), быль именно напою, соотвътствующимъ идеалу Лампэ. т. е. демагогомъ (по крайней мірів, до своего гартскаго бінства въ 1848 году вилючительно) и, следовательно, естественнымъ противникомъ всёхъ свътскихъ правительствъ, особенно монархическихъ 2). Такимъ образомъ, ассоціаціи Пія были, въ существ'в дела въ изв'єстномъ смыслѣ революціонными центрами, которые всегда грозили государству нарушить въ немъ существующій законный порядокъ. Проповъдуя принципъ "свободы", члены ассоціацій Пія легко могли возбудить простой народъ къ недовольству правительственными распоряженіями. Но этого мало: эта же проповъдь начала съять раздорь и разъединение въ лонъ самой германской католической церкви. Дело въ томъ, что очень скоро обнаружилось, до какой степени стала идти въ разръзъ



<sup>1)</sup> Это же знамя недавно подняль имившній папа, Левъ XIII, возв'єстявь всему католическому міру, что христіанство вполи'я можеть протянуть руку демократамъ и соціалистамъ...

<sup>2)</sup> Невольно приходить здёсь имель о томъ, какъ развилась и усилиась бы дёятельность Лампэ, если бы онъ дожиль до времени иступленія на наискій престоль Пія ІХ: а еще боле, если бы онъ сталь очевидцемъ современнаго демократического направленія католической церкви. Наверное, онъ заилль бы теперь не менте почетное место среди католической ісрархін, чёмъ недавно скончавшійся кардиналь Лавижери, нзвёстный дёятель на поприще новаго католическаго демократизма.

дъятельность названныхъ ассоціацій съ дъятельностію многихъ германскихъ епископовъ и даже подрывать въ глазахъ народа власть и авторитетъ послъднихъ.

Прежде всего уже одно то было канонически неправильно, что учреждение самихъ ассоціацій последовало безт въдома ч, следовательно, безъ первоначального сонвволенія большинства епископовъ 1). А затемъ, какъ и следовало ожидать, после такого незаконнаго перваго шага, - тъ же ассоціаціи дълають и второй шагъ, не менъе незаконный: начинають по разнымъ церковнымъ вопросамъ входить въ непосредственные сношенія съ папой, минуя своихъ мъстныхъ епископовъ 2). Всякій болъе или менъе проницательный наблюдатель изъ числа умъренныхъ католиковъ легко могъ усмотръть во всъхъ этихъ обстоятельствахъ, къ чему идеть дело... Всякій безъ труда могъ понять, что такое намъренное и систематическое унижение епископата непременно приведеть, наконець, къ чрезмерному усиленію и возвышенію исключительно одной папской власти,-возвышенію, при которомъ вся та "свобода", которую сулили ультрамонтане народу, очень скоро обнаружится въ совершенно противоположномъ явленіи, какъ самое унизительное рабство, вполнъ чуждое христіанской идеъ нравственной свободы, --- какъ рабство совъсти и воли...

Какъ ни оскудъли къ тому времени ряды борцовъ въ средъ умъренныхъ католиковъ Германіи, однако нашлись еще люди, которые ръшились вступить въ борьбу съ майнцскими ультрамонтанами <sup>3</sup>). Первое мъсто между ними, безъ сомнънія, принадлежить Гиршеру (Hirscher), извъстному въ то время богослову, который давно уже быль ненавистенъ ультрамонтанамъ за свое сочувствіе воззръніямъ Гермеса. Еще въ 1842 году эта ненависть проявилась открыто по поводу избранія новаго фрейбургскаго архіепископа. Въ числъ кандидатовъ на это мъсто баденское правительство имъло въ виду и Гиршера, который пользовался всеобщимъ уваженіемъ за свои важныя за-



<sup>1)</sup> Friedrich, I, 236.

<sup>2)</sup> Ibidem, I, 288.

<sup>2)</sup> Мы не будеми перечислять здёсь всёхъ этихъ борцовъ, но ограничнися лишь Гиршеромъ, какъ самымъ замёчательнымъ.

слуги въ области богословской науки. Но ультрамонтане не дали хода его кандидатуръ. Они поспъпили очернить его, какъ незадолго передъ тъмъ очернили Вессенберга. Результатомъ этого было то, что на мъсто фрейбургскаго архіепископа былъ избранъ уже немолодой Германъ Викари (Vicari), преданный всею душею ультрамонтанскимъ стремленіямъ 1).

Въ 1848 году, т. е. одновременно съ учрежденіемъ цёлой съти ассоціацій Пія, Гиршеръ, ревнуя о благь своей отечественной церкви, не убоялся открыто выступить съ литературнымъ протестомъ противъ деятельности этихъ новыхъ ультрамонтанскихъ центровъ. Около 1849 года вышло въ светъ его сочиненіе: "Die kirchlichen Zustände der Gegenwart". Какъ показываетъ самое это заглавіе, вопросъ, котораго касался авторъ въ своей книгъ, быль самый животрепещующій, особенно въ виду тъхъ новыхъ успъховъ, которые въ то время съ каждымъ годомъ делада въ Германіи ультрамонтанская пропаганда. Гиршеръ былъ настолько проницателенъ, что хорошо поняль, какъ мало истинно церковнаго было во всъхъ тогдашнихъ ультрамонтанскихъ двятеляхъ. "Отнюдь не следуетъ", пишеть онь, "полагаться на частныя церковныя ассоціаціи: он'в "намъ не помогутъ. Разъ онъ не являются церковными орга-"нами <sup>2</sup>), то онъ и не имъютъ никакой церковной миссіи и ни-"какого церковнаго авторитета. А поэтому онъ вездъ выра-"жаютъ собою лишь одно извъстное направление и имъютъ, "слъдовательно, не католическій, а партикуляристическій ха-"рактерь 3). Но мы должны крайне остерегаться того, чтобы отда-"вать предпочтение партикуляристическимъ движениямъ, такъ-



<sup>1)</sup> Friedrich, I, 216.

<sup>2)</sup> Замъчательно, что Гиршерт не признаеть за ассоимании Пія истипноцерковнаго характера. Конечно, онь быль въ этомъ вполив правъ, такъ какъ съ удивительною проницательностию прозръваль, кию именно стояль въ главъ дъятельности всъхъ этихъ ассоціацій, а также хорошо понималь и то, что никакъ нельзя назвать истинно-дерковнымъ то общество, которое подрываеть собою власть епископскую.

<sup>3)</sup> И эта мысль Гвршера достойна примъчанія. Видно, онъ поняль, что въ то время не только въ его отечественной, но во всей вообще католической церкви одна партія съ успъхомъ, возраставшимъ съ каждымъ годомъ, пріобрътала не только налъ мірянами, но и надъ духовенствомъ, даже и высшимъ, почти исключительную власть.

"какъ они возбуждаютъ собою только борьбу и чрезъ это препят-"ствуютъ церкви располагать въ пользу своихъ интересовъ тъхъ "изъ своихъ чадъ, которые по своему направленію отличаются "другимъ оттънкомъ (welche zu einer anderen Farbe gehören 1).

Въ такомъ сужденіи о сущности дѣятельности новооснованныхъ ассоціацій Гиршеръ какъ-бы заранѣе осудилъ и всѣ дальнѣйшіе успѣхи ультрамонтанской партіи въ отношеніи къ усиленію папской власти, въ ущербъ законной власти епископата. Онъ какъ-бы предвидѣлъ, что, лѣтъ черезъ двадцать, эта партія совершенно поработитъ себѣ всю католическую церковь. такъ что эта послѣдняя сдѣлается, наконецъ, ультрамонтанскою церковію...

Вопреки ультрамонтанскому взгляду на церковь, какъ на общество вполнѣ подчиненное волѣ одного папы, идеалъ церкви у Гиршера былъ, можно сказать, тотъ же, что и у галликанскихъ богослововъ, а также и у Вессенберга. Подобно имъ, и онъ желалъ, чтобы церковь возвратилась къ тѣмъ временамъ, когда особенно развита была соборная форма церковнаго управленія. Въ частности, для своей родной, германской, церкви онъ искренно желалъ возстановленія епархіальныхъ синодовъ (Diözesan = Synoden), потому что вполнѣ основательно видълъ въ нихъ самое нормальное и наиболѣе соотвѣтствующее истинноцерковному духу проявленіе жизни въ церкви 2).

При этомъ (что особенно замѣчательно для католика) онъ не совершенно устранялъ отъ представительства на этихъ синодахъ и мірянъ. Въ этомъ онъ приближался къ православному пониманію состава церкви, какъ такого духовнаго общества, въ которомъ и пастыри, и пасомые должны принимать дѣятельное участіе въ постепенномъ духовномъ ея возрастаніи и развитіи.

Какъ и слѣловало ожидать, книга Гиршера возбудила противъ себя большую ненависть со стороны всѣхъ представителей ультрамонтанскаго лагеря въ Германіи. Разными недостойными средствами, особенно клеветами на автора этой книги,



<sup>1)</sup> Cu. y Friedrich'a I, 250.

<sup>2)</sup> Ibidem, I, 249.

они легко добились того, что она включена была въ римскій index,—въ число запрещенныхъ книгъ. Впрочемъ, этимъ враги Гиршера не ограничились. Одинъ изъ самыхъ вліятельныхъ руководителей ультрамонтанскихъ ассоціацій, капланъ Геинрихъ, сдёлалъ попытку вступить въ литературную полемику съ Гиршеромъ. Изъ подъ его пера вышла книга, озаглавленная: "Die kirchliche Reform"..., въ которой онъ съ удивительною откровенностію раскрываетъ главную цёль дѣятельности своей партіи, причемъ очень подробно излагаетъ систему папскаго главенства въ церкви 1).

Къ сожалѣнію, впослѣдствіи и самъ Гиршеръ, не выдержавъ своего тяжелаго положенія отлученнаго отъ церкви, уступилъ праву сильнаго, измѣнилъ своимъ убѣжденіемъ и вступилъ въ число членовъ враждебнаго ему доселѣ лагеря <sup>2</sup>).

Вообще майнцская ультрамонтанская партія все болье и болье усиливалась. Пятидесятые года были временемь, когда такое постепенное усиленіе рышительно пошло crescendo. Многія епископскія каведры, въ томъ числь и регенсбургскую, гдь еще такъ недавно свытить своею жизнію и своими сочиненіями симпатичный Зайлерь,— заняли теперь германски (воспитанники іезуитской германской коллегіи, о которой у насъ была рычь выше). Изъ нихъ самыми замычательными были: мюнхенскій архіепископъ Рейзахъ (Reisach), впослыдствій кардиналь, затымъ регенсбургскій епископъ Сэнестрей (Senestrey) и майнцскій епископъ, баронъ Кетелеръ (Freiherr v. Ketteler) 3). Такое замыщеніе древныйшихъ и важныйшихъ германскихъ каевдръ ультрамонтанами было, можно сказать, первымъ важнымъ симптомомъ рышительнаго усиленія ихъ партіи за это время.

Вторымъ такимъ симптомомъ былъ тотъ не менѣе важный фактъ, что "германики", занявъ самыя важныя епископскія мѣста, доставляли профессорскія кафедры въ зависѣвшихъ отъ



<sup>1)</sup> Ibidem, I, 252.

<sup>2)</sup> Ibidem, I, 328-329.

<sup>3)</sup> Ibidem, 1, 256. Всв эти три предата были впоследствии въ числе другихъ на Ватиканскомъ соборе. Первые два съ самаго начала показали себи открытыми сторонниками новаго догмата о папской непогрешимости, о чемъ, впрочемъ, ревъ у насъ будетъ ниже.

ихъ власти и вліянія университетахъ своимъ же единомыніленникамъ, ультрамонтанамъ. Такъ, напримфръ, случилось въ Вюрцбургскомъ университетъ 1). Благодаря этому обстоятельству, и область богословской науки постепенно дълалась исключительнымъ почти достояніемъ ультрамонтанъ и іезунтовъ. Но, съ другой стороны, къ этому же времени относится и тотъ замечательный факть, что некоторые католические богословы, въ томъ числъ Деллингерт и Бальцерт (Baltzer), которые и прежде принадлежали къ числу умфренныхъ ультрамонтанъ, теперь довольно замётно начали высказывать свое неодобреніе нёмоторымъ сторонамъ ультрамонтанской деятельности и вообще начали переходить болье или менье рышительно въ лагерь умфренныхъ католиковъ. Нфтъ, кажется, надобности доказывать, какъ много теряли ультрамонтане въ этихъ ученыхъ. Это лучше всего видно изъ того, что въ 1854 г. (т. е. тогда, когда несочувствіе Деллингера ультрамонтанскимъ стремленіямъ сделалось уже довольно очевиднымъ) фрейбургскій архіепископъ Викари, одинъ изъ главныхъ вожаковъ ультрамонтанской партіи, еще убъдительно просиль этого знаменитаго историка замолвить въ пользу его дела свое авторитетное во всей Германіи слово <sup>2</sup>).

Для насъ, православныхъ, личность Деллингера имъетъ потому особенный интересъ, что впослъдствіи, какъ мы увидимъ ниже, его авторитетный голосъ, какъ знаменитаго ученаго, съ особенною силою выступилъ съ обличеніемъ новаго ватиканскаго догмата; но особенно потому, что, послъ Ватиканскаго собора, онъ сталъ во главъ оппозиціи этому догмату и однимъ изъ главныхъ представителей, такъ называемаго, старокатолическаго движенія. Въ виду этого, мы становимся съ особеннымъ вниманіемъ на раскрытіи того, какъ произопло его постепенное охлажденіе къ ультрамонтанскому дълу.

Мы уже сказали, что фракція Герреса, къ которой при-



<sup>1)</sup> Ibidem, I, 256.

<sup>2)</sup> Ibidem, I, 329.—А это діло было совершенных повторенісих діла кельнскаго архіспископа Дросте, о чемъ мы уже говорили выше. Викари такъ же, какъ и Дросте, вошель въ очень різкое столкновеніе съ своимъ правительствомъ.

надлежаль Деллингерь въ 30-хъ и отчасти въ 40-хъ годахъ текущаго стольтія, хотя и была, по своему основному направленію, ультрамонтанскою, однако никогда не отличалась тымъ духомъ крайней нетерпимости и фанализма, который всегда отличаль настоящихъ ультрамонтанъ. Члены названной фракціи, если и увлекались общимъ ультрамонтанскимъ идеаломъ возстановленія среднев' вковаго могущества папской власти, то увлекались имъ скорве вследствіе своей романической привязанности къ тъмъ былымъ временамъ, когда римско-католическая церковь была на высотъ своего внъшняго могущества. Имъ казалось, что и въ нынвшиемъ въкъ единственное спасеніе для всей Европы и, въ частности, для Германіи, заключается въ возвращении католической церкви къ такому славному прошлому. При этомъ, однако, они держались того убъжденія, что для возстановленія этого прошлаго нисколько не нужно ослаблять самостоятельное развитіе пом'єстныхъ (національныхъ) церквей (какъ этого желали крайніе ультрамонтане), но, напротивъ, считали, что надобно поддерживать такое развитіе. Повидимому, такое убъжденіе не имъло вовсе характера ультрамонтанскаго, но на самомъ деле оно не могло свидетельствовать и о принадлежности сторонниковъ Герреса къ умъренному католицизму; потому что, въ сущности, они потому только и допускали развитіе нѣкоторой самостоятельности національныхъ церквей, что (весьма нелогично) видели въ этомъ развитіи одно изъ средствъ къ возстановленію прежняго могущества католической церкви. Главною причиною такого нелогическаго и потому совершенно несостоятельнаго мижнія быль, конечно, крайній идеалистическій взглядь на папство у членовъ фракціи Герреса 1). Непослідовательность герре-

<sup>1)</sup> Въ этомъ случат герресіаве приближались въ возрѣніямъ французскаго епископа (in partibis infidelium) Мара (Maret), который почти наванунт Ватнъванскаго собора написалъ довольно общирное сочиненіе: "Du concile général et de la paix religieuse", гдъ силился примирить непримиримое, именно-представить, будто идеалъ папскаго главенства вполить совитьстивъ не только съ возстановленіемъ соборнаго начала въ церквахъ помъстнихъ, но даже и съ возстановленіемъ вообще въ католической церкви соборовъ вселенскихъ. Впослъдствів, на Ватиканскомъ соборъ, Мара былъ однимъ изъ членовъ оппозиціоннаго меньшинства, хотя, по окончаніи собора, покорился новому догмату.

сіанъ вскорѣ обнаружилась тогда, когда настоящіе (вполнѣ послѣдовательные) ультрамонтане уже безъ всякой прикрышки начали проявлять свою дѣятельность въ пользу усиленія въ католической церкви папской власти и, вмѣстѣ съ тѣмъ, стали систематически ослаблять самостоятельность (конечно, сравнительную) германской церкви. Разрывъ между ними и герресіанами неизбѣжно долженъ былъ послѣдовать въ самомъ непродолжительномъ времени. Первые его признаки можно усматривать еще въ 1847 году, когда баварскій король Людвил I (дотолѣ очень преданный партіи Герреса), подъ влівніемъ іезуитовъ, сталъ охладѣвать къ ея членамъ. Основаніе майнцской ультрамонтанской партіи и особенно учрежденіе ассоціацій Пія произвели окончательный разрывъ между представителями этой партіи и лучшими изъ сторонниковъ Герреса, въ числѣ которыхъ былъ и Деллингеръ 1).

Этотъ разрывъ начался съ того момента, когда Деллингеръ произнесъ на общемъ собраніи ультрамонтанской партіи въ Майнцъ ръчь, въ которой откровенно высказалъ свое мнъне о томъ, къ какому идеалу должны были бы стремиться новооснованныя ассоціаціи. Эта речь такъ замечательна, что мы считаемъ нужнымъ привести здёсь изъ нея наиболе характерныя, на нашъ взглядъ, мъста. Выразивъ надежду, что ассоціаціи будуть служить "средствомъ для возстановленія единой католической церкви въ Германіи", онъ продолжаетъ такъ: "До сихъ "поръ не существовало единой германской католической церкви. "Мы видимъ только ея разсѣянныхъ членовъ, потому-что не "существовало даже отдъльныхъ германскихъ частныхъ церквей "(Landeskirchen). Следуя правилу: divide et impera, которое "очень часто примънялось къ дълу въ другомъ отношеніи, пор-"вали<sup>2</sup>) связь между отдельными германскими епископами, "такъ-что стали говорить о майнцской церкви, вънской церкви, "мюнхенской—фрейзингенской церкви; но гдѣ же *терманская* "церковь?... Я надъюсь, что католическія ассоціаціи будуть вся-



<sup>1)</sup> Friedrich, I, 210.

<sup>2)</sup> Ораторъ разумѣетъ здѣсь современныхъ ему ультрамонтанскихъ дѣятелей и ихъ куріальную, хоти и совершенно антицерковную политику относительно германскихъ епископовъ и ихъ епархій.

"чески способствовать возстановленію единой германской націо-"нальной церкви. Національность есть начто само по себ'я бла-"городное (Edles) и освященное христіанствомъ. Никогда не "было задачей католической церкви оттёснять національность на задній планъ. Напротивъ, церковь сообщаеть національ-"ности законное оправдание (Berechtigung) и направляеть ее "къ истинной дъятельности (rechte Wirksamkeit). Только церковь ли въ состояни направить національное самосознаніе къ еди-"ной великой цёли,—къ соединению всёхъ народовъ въ единую всемірную церковь (zu einer Weltkirche)... Большая часть ка-"толиковъ, которые желали, по любви къ германской національ-"ности, единой германской національной церкви, не находятся "въ противоръчіи ея китолическою церковію 1). Поэтому глава "этой церкви (т. е. цапа), конечно, съ радостію узнаеть о томъ, "что положено начало тому, чтобы снова возстановить католи--ческую церковь въ Германіи изъ ея развалинъ, въ видъ ве-"ликаго, прекраснаго, всеобъемлющаго зданія. Епископъ, ко-"нечно, сознаетъ и уже созналъ, что крайне необходимо выдти "изъ состоянія раздёленія на части (aus dem Zustande der "Vereinzelung) и соединить отдъльныя германскія епископіи во "единое благоустроенное цълое... Вы, милостивые государи, какъ "члены католическихъ ассоціацій, хорошо поймете великую "задачу, которую вы можете исполнить. Матеріаль подъ ру-"ками, — стройте см бло. Будьте единодушны съ нашимъ еписко-"патомъ для того. чтобы мы скоро могло осуществить свое же-"ланіе единой католической церкви въ Германіи"<sup>2</sup>).

Къ сожалънію, эта прекрасная ръчь не была оцънена членами майнцской ассоціаціи Пія. Впрочемъ, этого и слъдовало ожидать отъ нихъ: ихъ взгляды на германскую церковь, какъ мы знаемъ, слишкомъ расходились съ тою программой дъятельности, которую предлагалъ имъ Деллингеръ. Идеаломъ ихъ дъятельности было вовсе не возстановленіе единной національной германской церкви, а напротивъ, подавленіе всякаго про-

<sup>1)</sup> Въ этихъ словахъ Деллингеръ высказалъ, можно сказать, основное убъжденіе (profession de foi) членовъ фракціи Герреса.

<sup>2)</sup> Friedrich, I, 239-240.

явленія національнаго чувства среди германскихъ католиковъ и совершенное подчиненіе ихъ папскому престолу. Понятно, что при такой основной задачв не мыслимо было осуществить идеалъ Деллингера: возвести "великое, прекрасное и всеобъемлющее зданіе" единой неціональной германской церкви.

Такимъ образомъ, уже непосредственно послъ произнесенія Деллингеромъ своей ръчи, ръшительный разрывъ его съ ультрамонтанами несомнънно начался.

Съ 1850 года этотъ разрывъ сталъ обнаруживаться еще сильнѣе и рѣшительнѣе, такъ что съ этого времени Деллингеръ пересталъ даже принимать участіе въ общихъ собраніяхъ майнцской ассоціаціи Пія. Но окончательно онъ разошелся съ ультрамонтанской партіей въ 1861 году, когда онъ прочиталъ свои извѣстныя Одеонскія ръчи (Odeonsvorträge), въ которыхъ онъ приводилъ мысль о возможности-скораго паденія свѣтской власти папы. Недаромъ папскій нунцій оставиль залу, гдѣчиталась одна изъ этихъ рѣчей 1).

Какъ ни тяжело было германскимъ ультрамонтанамъ потерять такого ученаго и вліятельнаго члена, какимъ былъ Деллингеръ, однако вскорѣ они вознаградили себя за эту потерю тѣмъ, что захватили въ свои руки все научное образованіе будущихъ германскихъ пастырей церкви и богослововъ. Это произошло теперь безъ особеннаго затрудненія для ультрамонтанскихъ дѣятелей по той причинѣ, что большинство истинно-ученыхъ



<sup>1)</sup> lbidem, I, 271. Насколько радикально изм'янились, после этого разрыва, убъжденія Деллингера по отношенію къ папству, объ этомъ лучше всего говорить его открытый протесть въ 1870 г. противъ новаго ватиканскаго догмата. Кроив того, не лишнимъ считаемъ привести здёсь одну небольшую выдержку изъ письма Деллингера къ мюнженскому архіепископу Шерру (Scherr), въ отвътъ на требованіе послідняго, чтобы тоть покорился ватиканскому опреділенію оть 18 іпля 1870 г. Изъ этой выдержки мы увидимъ, какъ неодобрительно смотрълъ самъ Деллингеръ на свои ультрамонтанскія уб'яжденія впоследствін, когда онъ уже выступиль съ протестомъ противъ Ватиканскаго собора: "Я постараюсь", пишеть онъ Шерру (отъ 29 яяваря 1871 года), "тёмъ отчасти исправить тотъ вредъ, какой я причиняль церкви, въ теченіи 47 лівть, своими сочиненіями и рівчами (конечно здесь Деллингеръ разуметь свои речи въ періодъ своего союза съ ультрамовтанскою партією), что я самъ себя опровергну и обличу свои ошибки и невърныя воззрвнія". (Си. сочиненіе проф. Шульте (Schulte): Der Altkatholicismus. Geschichte seiner Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland. Giessen 1887. S. 191, Bt 4-H ra. I-H KHErt).

богослововъ, подобныхъ Деллингеру и Бальцеру удалилось изъ ультрамонтанскаго лагеря и чрезъ это вполнъ освободило почву для дъятельности ультрамонтанскихъ ученыхъ, подобныхъ Гаффнеру (Haffner), Гергенретеру (Hergenröther) и др.

Однимъ словомъ, теперь ультрамонтане, можно сказать, окончательно восторжествовали въ Германіи надъ представителями умъреннаго католицизма. Теперь все почти было готово къ тому, чтобы въ недалекомъ будущемъ заставить всю католическую Германію (за исключеніемъ лишь стойкихъ и върныхъ своимъ убъжденіямъ старокатоликовъ) признать новый догматъ о папской непогръшимости...

#### Заключеніе второй части.

Мы разсмотръли исторію новой германской ультрамонтанской партіи, со времени ся возникновенія и приблизительно до шестидесятыхъ годовъ. Хотя сдъланный нами историческій очеркъ ся дъятельности сравнительно кратокъ, однако онъ касается самыхъ важныхъ и существенныхъ сторонъ этой дъятельности. Поэтому считаемъ возможнымъ сдълать изъ всего сказаннаго въ этой части нашего изслъдованія слъдующіе выводы.

Если во Франціи новое ультрамонтанское движеніе какъ-бы зародилось, то въ Германіи оно въ собственномъ смысле разрослось и окрыпло. Можно съ увъренностію сказать, что германскіе ультрамонтане довершили то діло, начало которому положили Лампо и де-Местръ со своими последователями. Побъда, которую одержали въ Германіи ультрамонтане надъ умъренными католиками, можетъ считаться тёмъ боле значительною и важною по своимъ последствіямъ, что самая борьба между той и другой партіей велась въ Германіи гораздо ожесточеннъе, чъмъ во Франціи, а потому была здъсь и продолжительнее, чемъ тамъ. Этимъ и объясняется тотъ фактъ, почему въ Германіи мы встръчаемся сначала не съ одною цъльною, но съ нъсколькими отдъльными ультрамонтанскими партіями (хотя и едиными по духу и по основной цели своей деятельности). Только около 50-хъ годовъ всѣ эти отдѣльныя нартіи образують изъ себя одну большую обще-германскую партію, подъ гегемоніей майнцскихъ ультрамонтанъ.

Что касается собственно того факта, почему именно борьбамежду ультрамонтанами и умъренными католиками была въ Германіи ожесточеннье и потому продолжительнье, чъмъ во Франціи, – то въ объясненіе его, на основании всего нами досель сказаннаго, можно представить такія соображенія:

- 1) Германія состояла (какъ и теперь отчасти состоить) изъмногихъ отдёльныхъ государствъ, не только католическихъ, но и протестанскихъ (и послёднихъ по преимуществу). Въ виду этого, германскимъ ультрамонтанамъ нужно было особенно тщательно наблюдать за тёмъ, чтобы въ каждомъ изъ этихъ государствъ сообразоваться съ мёстными обстоятельствами и умёть искусно пользоваться ими для своихъ цёлей. А такая задача была не всегда легка.
- 2) Вслѣдствіе той же раздробленности Германіи въ политическомъ отношеніи, и сношенія германскихъ ультрамонтанъ съ Римомъ должны были значительно затрудняться и замедляться. Если бы не германики, которые постепенно распространили свое вліяніе въ Германіи, и не политика конкордатовъ, которую усвоили себъ почти всѣ германскія правительства по отношенію къ папѣ,—то указанныя сношенія никогда не сдѣлались бы болѣе легкими и потому едва ли могли бы принести пользу ультрамонтанскому дѣлу.
- 3) Во многихъ частяхъ Германіи католическое населеніе являлось далеко не преобладающимъ, но чаще всего было разсѣяно среди населенія протестантскаго (такъ, напр., было и есть въ Пруссіи, Саксоніи, Вюртембергѣ, Нассау, отчасти въ Баденѣ и многихъ другихъ германскихъ земляхъ). Понятно, что и это обстоятельство должно было нерѣдко весьма затруднять, по многимъ причинамъ, ультрамонтанскую дѣлтельность въ такихъ мѣстахъ Германіи 1).

Священникъ І. Арсеньевъ.

(Продолженіе будеть).



<sup>1)</sup> Въ виду того, что Франція и Германія въ исторіи ультрамонтанскаго движенія въ текущемъ стольтіи представляють изъ себя двъ главныя арены, на которыхъ происходила борьба между ультрамонтанствомъ и умъреннымъ католицизмомъ, то, по нашему мижнію, нътъ существенной необходимости спеціально останавливаться дальше на исторіи таковой борьбы въ другихъ государствахъ.

## УЧЕНІЕ КАНТА О ЦЕРКВИ.

#### (Продолжение \*).

Что касается, наконецъ, взгляда Канта на отношеніе церкви къ государству, то и здесь философъ не безъ оригинальности. По опредъленію Канта, государство есть "объединеніе множества людей подъ законами права", церковь-тоже объединение людей, по дподъ моральными законами свободы". Другими словами государство можно опредълить, какъ "этически - юридическій организмъ", церковь, какъ "этически-религіозный". Отсюда главная цёль государства-достижение въчнаго мира и прекращеніе войнъ; главная цёль церкви-достиженіе верховнаго блага, или царства Божія. Но поелику вічный міръ возможенъ только среди такого общества, гдв господствуеть свобода и безпрепятственно пользуется своими правами разумъ, то церковь и государство, не смотря на различіе своихъ сферъ, въ конечномъ стремленіи имфють общую задачу. Въ этомъ смысль церковь есть "wahres Staatsbedurfniss" и не можеть быть отделена отъ государства. Какъ истинная культура способствуеть развитію нравственности, такъ и государство, понимающее свои задачи, трудится на пользу царства Божія. Поэтому церковь и государство должны вступить между собою во взаимный союзъ и совмъстно совершать общее дъло. Очевидно, что, соотвътственно задачъ, этотъ союзъ не можетъ быть ничемъ инымъ, какъ союзомъ свободнымъ и нравственнымъ. За исключеніемъ заботы о внёшнемъ свободномъ суще-

<sup>\*)</sup> См. «Въра и Разумъ» № 13, 1893 г.

ствованіи церкви (но не содержаніи ея, что возлагается насамыхъ върующихъ), обезпечиваемомъ государствомъ, церковь въ остальномъ вполнъ самостоятельна. Претендовать еще на какую-либо власть въ церкви государство уже не имъетъ права. Ему нътъ дъла до того, какъ церковь толкуетъ и объясняетъ библію, какіе въ ней обряды и какова ея внутренняя организація, какъ равно нѣтъ причины, почему бы государство стало стёснять свободное развитіе библейской ортодоксіи, когда за направленіемъ ея наблюдають философскіе факультеты. Государство развѣ можетъ заботиться лишь о томъ, чтобы не было недостатка въ моральныхъ учителяхъ, ученыхъ и вообще въ добрыхъ по поведению дюдяхъ, которымъ можно бы было безъ опасенія поручить заботу о церкви, и "если государство сдёлало это, то оно сдёлало все, что относится къ его правамъ и обязанностямъ". Но оно не должно совершенно вступать въ школу и вмішиваться въ споры церкви, а тімь болъе воспрещать внутреннія церковныя реформы. Такъ поступать требуетъ и достоинство государства, и собственныя его выгоды. Иначе оно рискуеть посягнуть на религіозную свободу своихъ подданныхъ и создаетъ для себя опасное положеніе. Развъ возможно пріостановить моральное развитіе человъчества, или видоизмѣнить планы божественнаго Провидѣнія, руководящаго церковью? То быль бы дурной правитель или законодатель, который захотьль бы испытывать совысть подданныхъ или заставить ихъ върить тому, что уже не удовлетворяетъ нравственной потребности народа. Можно, пожалуй, стъснить на время свободу и ввести формально какое-либо статутарное въроученіе, но никакая человьческая сила не въ состояніи истребить стремленіе къ добру и нравственной свободь. Да и чего достигало бы государство, узаконяя определенную веру и предписывая религіозныя правила? Вызвавши раздоръ и недовольство однихъ, оно развратило бы совъсть другихъ и только бы причинило вредъ самому себъ. Фактъ несомиънный, что кто привыкъ надвяться на спасеніе чрезъ послушаніе върв и исполненіе обряда, тотъ не задумается нарушить свои обязанности въ надеждъ загладить свою вину столь легкимъ средствомъ. Лучше, потому, когда правительство стоить въ сторонъ

отъ церковныхъ интересовъ и не покровительствуетъ ни одной въръ. Иное дъло, когда въ церкви распространяются какія-либо вредныя или безнравственныя ученія; тогда государство не только въ правъ, но и обязано вмъщаться въ дъла церкви и прествы вы самомы корий зло. Имбя верховную власть и издавая законы, оно должно быть постоянно въ состояніи заставить и уважать ихъ. По этой причинъ, если задача государства создать сильный общественный организмъ и прекратить распри, то сектантство не въ интересахъ государства, и хотя оно терпить секты, но не можеть особенно покровительствовать имъ. Въ техъ же видахъ государственной целости и общественнаго мира, оно должно искоренять "натурализмъ", т. е. такое ученіе, которое отвергаеть всякій обязательный кодексь вёры и нравственности, и это именно потому, что натурализмъ посягаетъ на верховное право государства руководить совъстью и жизнью своихъ подданныхъ. Точно также не терпимъ въ государствъ "ортодоксализмъ", какъ ученіе полагающее спасеніе въ исполненіи обрядовъ безъ нравственнаго улучшенія, и мистицимъ, мечтающій о сверхъестественныхъ сношеніяхъ съ Божествомъ. Государство должно заботиться о поддержаніи своего престижа и пользоваться въ полномъ объемъ предоставленнымъ ему правомъ надзора (jus inspectionis), такъ чтобы отъ него не было скрыто ни одно общество: политическое или религіозное. Церковь же должна помнить, что она, какъ "институтъ, основанный на въръ", находится подъ защитою и законами государства и ответственна предъ нимъ за моральный образъ мыслей и жизни народа. Воть на какой почев сходятся церковь и государство и воть на какой почвъ отношенія между ними могуть быть свободными. Нужно только, чтобы ни политика не обращала религію въ свое средство, ни религія не пропов'ядывала ничего такого, что нравственно разслабляеть народь. Свободная національная церковь есть поэтому идеаль всёхъ вёрующихъ.

# Историческое изображеніе постепеннаго образованія царства Божія на землѣ.

Раскрывши а priori, по руководству идей разума, чѣмъ должна быть церковь и каковы ея признаки, Кантъ обращается

къ исторіи съ цёлью показать, что сдёлано людьми для приближенія царства Божія на земль. Ньть нужды доказывать, разсуждаеть онь, что борьба добраго принципа съ злымъ изъ-за господства надъ человъкомъ никогда не прекращалась и, продолжая постоянно действовать, вела людей къ царству свободы. Исторія обнаруживаеть только предъ нами, какія формы принимала эта борьба и чего въ результать она достигла. Не пытаясь изобразить внутреннее развитіе моральной редигіи, такъ какъ возникновеніе и сила настроенія есть субъективный фактъ, исторія царства Божія ограничивается разсмотрівніемъ существующихъ народныхъ религій, которыя, по общему убъжденію, призваны примирить Бога съ человекомъ. Однако было бы безполезнымъ трудомъ изследовать все бывшія когда-либо въры, ибо и безъ изследованія известно, что въ огромномъ ихъ большинствъ нътъ признаковъ, отличающихъ истинную церковь. Исторія царства Божія начинается тамъ, гдф замфтно преобладаніе моральныхъ законовъ надъ статутарными, гдф обычаи и обряды имфють второстепенное значение и гдф въ первый разъ проявляется стремленіе къ образованію всеобщей церкви, не смотря на разность племенъ и народовъ, предназначенныхъ войти въ этотъ этическій союзъ.

По обыкновенному представленію принято начинать исторію царства Божія съ іудейской религіи. Думають, что еще въ Ветхомъ Завътъ даны были законы для образованія этого царства и что іудейская въра была чистою религіею и составляла откровеніе Бога. Утверждають даже, что между іудействомъ и христіанствомъ нѣтъ принципіальнаго различія, потому что здёсь и тамъ открывался одинъ и тотъ же Богъ, Который не ножеть себь противорьчить. Чтобы оцьнить по достоинству это мненіе, достаточно, полагаеть Канть, беглаго обзора іудейской въры. Безспорно, что въ Ветхомъ Завътъ даже въ зародышъ не было принциповъ къ образованію всеобщей церкви и моральнаго союза между людьми: іудейство, по своему существу, есть въра партикулярная, фанатическая и чуждая въротериимости. Въ самомъ дълъ, если церковь не знаетъ ни вражды, ни религіозной исключительности, если ея идевлъ - единство всёхъ, го къ іудейству даже не примънимо названіе религіи. Весь Вет-

хій Завъть есть національный культь, ложный и въ цъляхъ богопочитанія безполезный. Скорве-это политическое государство, въ которомъ господствуютью ридические принудительные законы, ложно выдаваемые за божественныя запов'єди; теократія, злоупотреблявшая именемъ Бога, представляя Его мірскимъ владыкою; аристократическое царство жрецовъ и левитовъ, призванныхъ къ своему служенію будто бы Богомъ. Здёсь нёть и намека на потребность внутренняго удучшенія людей; воля первосвященника-верховный законъ, а жертва и иные языческіе обычаи-единственныя средства угождать Богу, затемняющія собою разумъ и совъсть. Даже десять заповъдей нельзя считать моральнымъ законодательствомъ, ибо, хотя онъ по содержанію моральны, но въ практическомъ отношеніи обращаются въ обычные государственные статуты. Дававшій ихъ законодатель разсуждаетъ подобно гражданскому судьт и побуждаетъ къ исполненію запов'єдей не изображеніемъ внутренняго достоинства добродътели, а объщаниемъ наградъ и наказаний въ здешней жизни и даже доходить до того, что, въ случав по какимъ-либо причинамъ преступникъ закона сирывался или оставался ненаказаннымъ, онъ переноситъ наказаніе на дітей виновнаго и последующее его потомство. Таковы факты, краснорѣчиво говорящіе о характерѣ іудейства; особенно же послъднее распоряжение о наслъдственной мести не можеть быть оправдываемо съ точки зрънія этической справедливости. Изръдка допускаемое въ политическомъ государствъ, это право отнюдь не должно имъть мъста въ церкви, гдъ всякій лично отвътственъ за свое поведение. Еще больше невозможность признать іудейство религіею доказываеть отсутствіе въ Ветхомъ Завътъ въры въ загробную жизнь. Когда несомивнио, что идея безсмертія есть необходимый постулать разума и относится къ существеннымъ предположеніямъ религіи, то та въра, въ которой нътъ члена о безсмертіи, ео ірго не достойна имени религіозной. Возможно, конечно, что многіе іудеи, подобно дикимъ народамъ, имъли слабое предчувствие о безсмертін, но важно то, что этой иден ніть въ ихъ библін. Сверхъ того, ветхозав'ятный законодатель, кто бы онъ ни быль: Богъ или человъкъ, какъ бы нарочито скрываетъ отъ народа идею безсмертія, а это означаеть, что въ его намъреніяхъ было устроить политическое, а не моральное государство, ибо сметно бы было гражданскому законодателю грозить наградами или наказаніями въ будущей жизни. Наконецъ, ни откуда не видно, чтобы іуден им'ели правильное понятіе о Боге. Ихъ Ісгова есть Богь національный, Богь израильскій, такъ же обособленный, какъ и само іудейство было обособленнымъ народомъ, замкнутымъ въ своей національной гордости и узкомъ патріотизмъ. Ветхозавътнаго Бога правильнъе называть не моральнымъ и духовнымъ Богомъ, а свътскимъ регентомъ, господствующимъ надъ избраннымъ народомъ. Словомъ, съ какихъ бы сторонъ мы ни разсматривали іудейскую вфру, то по убъжденію Канта, нужно сознаться, что это вовсе не религія и что она грубфе и ниже политеизма нфкоторыхъ язычниковъ, почитавшихъ, не смотря на свое многобожіе, одного главнаго Бога, которому всф остальные боги подчинены. Религію скорфе можно было бы найти, заключаеть Канть свои разсужденія объ іудействь, при выры во многія могущественныя, невидимыя существа, когда народъ такъ думаетъ о нихъ, что они, при различіи своихъ департаментовъ, согласились удостоивать своего благоволенія только того, кто всёмъ сердцемъ преданъ добродътели, — чъмъ при въръ въ одно существо, которое все свело къ механическому культу".

Такимъ образомъ исторію религіи нужно начинать съ христіанства. Страстныя стремленія греческихъ философовъ познать истину и замінить языческій культь истиннымъ богопочитаніемъ не увінчались успіхомъ: древній мірь нравственно разлагался и доживаль послідніе дни въ ожиданіи обновленія. Тогда то изъ среды просвіщеннаго наукою и философією іудейства появился Іисусъ Христосъ, благов'єстникъ свободы. Онъ сразу показаль, въ чемъ Его призваніе, и хотя ни Онъ, ни Его ученики, на первыхъ порахъ не порывали наружной связи съ іудействомъ, чтобы свободніте распространять свое ученіе, но пропов'єдуемое Имъ царство Божіе не было похоже на іудейскую теократію. Себя Самого Христосъ выдаваль за божественнаго посланника, которому изв'єстна воля Божья, а главнымъ правиломъ для жизни своихъ послідователей поставиль пра-

вило: будьте святы, какъ свять Отецъ вашъ небесный. Неудивительно, что проповъдь Его среди народа не прошла незамъченною. Противъ Христа поднялась вражда; начались гоненія и преслъдованія, приведшія Его къ смерти. Но Христосъ, безбоязненно встрътивши смерть, не умеръ; Онъ воскресъ и вознесся на небо, послъ чего Его религія начала быстро распространяться и скоро сдълалась государственною религіею. Во Христъ человъчество въ первый разъ увидъло примъръ богоугоднаго мужа, умъющаго служить Господу; примъръ, достойный подражанія на всъ въка и времена. Не даромъ, прощаясь съ учениками, Онъ сказалъ: "се Азъ съ вами во вся дни, до скончанія въка". Отсюда начало исторіи религіи и здъсь ея первыя страницы 1).

Къ сожаленію, христіанство скоро после своего распространенія обратилось въ церковную віру. Дізло въ томъ, что скоро послѣ смерти Христа начали появляться св. книги съ описаніемъ чудесь и иныхъ действій Его, не относящихся къ въръ. Христосъ изъ обыкновеннаго человъка превратился въ Бога и каждое Его слово и дъло въ божественное установленіе. Чёмъ далёе, тёмъ больше появлялось этихъ книгъ и тёмъ замътнъе христіанство уклонялось отъ чистоты морали своего учителя. Потребовалась ученая публика, которая могла бы разобраться въ различныхъ сказаніяхъ; пошли споры и пререканія, а вибств съ твиъ обрядовая сторона ввры получила преобладаніе надъ внутренней. Христіанство сділалось историческимъ фактомъ, подлежащимъ критикъ, и въ этомъ пунктъ обнаружило собственное безсиліе, потому что исторія не въ состояніи ни обосновать въру, ни доказать подлинность евангельскихъ разскавовъ: Римскіе историки, современные Христу, между тъмъ, ничего не говорять о Его появленіи въ міръ, совершенныхъ Имъ дълахъ и Его вліяніи на народъ. Прошло не мало времени, пока христіанскіе писатели не записали



<sup>1)</sup> Конечно, при этомъ, по Канту, для достоинства религи совершенно безразлично, какъ воскресъ и вознесси Христосъ на небо: съ тъломъ или безъ тъла. Никакія теоріи тутъ ничего не въ состояніи объяснить; между тъмъ эти историческіе факти, понимаемые какъ идеи разума, не означаютъ ничего большел какъ начало новой жизни и вступленіе въ общеніе со ветым святыми.

этихъ разсказовъ и не выработали теперешняго сложнаго церковнаго ученія. Такъ возникла догма и историческая вера, хотя ей и не доставало доказательствъ. Если же, дале, судить о христіанстві по тому, чімь оно стало въ средніе віка, то прійдется придти къ самому невыгодному о немъ заключенію. Всемь известно, сколько монашество и отшельничество сдълало людей безполезными для міра, какъ сковало умы суевъріе и въра въ чудеса; какъ безпрерывно возникавшіе ереси и споры раздёляли христіанъ на двё враждебныя партіи, какъ на востокъ государство, принявшее участіе въ религіозныхъ спорахъ, постепенно слабъло и сдълалось, наконецъ, добычею мусульманъ; какъ на западъ возвысилось папство и подавило всякую свободу, какъ образовались крестовые походы и сколько зла они причинили и т. д. и т. д. Tantum religio potuit suadere malorum! Вотъ насколько была извращена религія Христа, принесшаго съ собою не мечъ, а миръ! Царство добра, не успъвши образоваться, погибло въ самомъ зародышъ; и снова надолго наступило царство зла, то самое царство, разрушить которое приходилъ Христосъ и которое Онъ на собственномъ примъръ научилъ побъждать.

Но такъ какъ идея никогда не умираетъ, ибо нътъ силы, могущей ее истребить, то въ новыя времена опять стало воскресать истинное христіанство. Конечно, еще далеко то время, когда всв сдвлаются последователями моральной религіи. Весьма значительное большинство и теперь еще продолжаеть коснъть въ статугарной въръ, по-прежнему полагая сущность богопочитанія въ культв и обрядахъ. Но отрадно, что съ развитіемъ наукъ и сознанія свободы возвращаются разуму принадлежащія ему права. По крайней мёрё среди ученыхъ теперь редко можно встретить фанатика, упорнаго въ своихъ мненіяхъ, хотя бы вопросъ касался и в'тры. Теперь никого не пугаеть, по Канту, мысль, что разумъ верховный толкователь писанія, что религія-не мертвый обрядь, а живая, спасающая моральная сила, и что можно быть оправданнымъ и безъ соблюденія статутовъ вѣры. Сознаніе о безразличіи обряда пустидо столь глубокіе корни, что едвали возможень уже обратный порядокъ вещей. Пусть царство Божіе еще не наступило, пусть

еще человъчество въ огромномъ большинствъ не созръло для воспріятія идей разума; но это-идеаль, воодушевляющій на подвигъ добра, регулятивный принципъ, имфющій въ самомъ себъ объективную реальность. Важно то, что пробудилось у людей стремленіе къ свободь, и уже нельзя ихъ удовлетворять церемоніями и обрядами. Пора умственнаго младенчества прошла безвозвратно; народъ вступаеть въ зрелую эпоху мужа, когда для него покажутся стёснительными узы церковной вёры. У зрълаго возраста свои потребности, и онъ не удовольствуется тьмъ, что приличествуетъ дътямъ. Можно, поэтому, надъяться, что человъчество въ силу естественнаго моральнаго развитія дойдеть до сознанія необходимости религіи разума, ее одну станеть испов'ядывать, и ей одной служить. Пусть только моральные -- учители, заботящіеся о благѣ церкви, дѣлаютъ свое дъло, распространяють вокругь себя свъть познанія и пользуются доступными для того средствами. Кто-нибудь подумаеть, что, поставляя религію въ морали, нужно совершенно исключить и предать забвенію библію, какъ безполезную и вредную книгу; но философъ, знающій, какое могущественное вліяніе могуть имъть на многихъ историческіе факты, символизирующіе достоинство добродътели, не одобряеть такого ръшительнаго поступка. Пусть остается библія и пользуется подобающимъ ей уваженіемъ, но пусть измінять методь ея толкованія. Задача моральныхъ учителей и всёхъ добрыхъ заключается не въ томъ, чтобы оспаривать и опровергать библейскія положенія, а въ томъ, чтобы внушить народу, что мы должны делать, чтобы быть угодными Богу.

### Послѣднія судьбы церкви.

Опредъливши всесторонне понятіе церкви и показавши, чъмъ она должна быть и къ чему должна стремиться, возможно предугадать ея будущую судьбу. Если моральныя стремленія неистребимы и если уже наше время въ нравственномъ отношеніи значительно лучше прежнихъ эпохъ, то надо ожидать, думаєтъ Кантъ, что когда-либо вст люди примутъ моральную истину и соединяться въ одномъ этическомъ царствт. Это и будетъ конецъ міра, конецъ церкви. Тогда наступитъ блаженное состояніе на землт; тогда по

выраженію Сивиллиныхъ книгъ, будеть господствовать самъ Богъ или сошедшій съ неба Его ангель; тогда, по Апокалипсису, будеть истребленъ последній врагь антихристь. Не чувственно прійдеть царствіе Божіе; нельзя сказать: воть оно здісь, или: воть тамь; ибо, вотъ, царствіе Божіе впутрь васъ есть (Лук. 17, 20-21). Наша награда, по словамъ Христа, не здёсь, на землё, гдё насъ ожидаютъ преследованія, страданія и смерть, но на небе, въ моральномъ единеніи съ цёлымъ человіческимъ родомъ. Радуйтеся и веселитеся, говорить Христосъ своимъ ученикамъ, ибо мзда ваша многа на небесъхъ, давая тъмъ понять, что царство Его не апокалипсическое, мессіанское (regnum divinum pactitium), символическое, какое, по ученію церковной въры, должно наступить при концъ міра, а моральное, въ волъ и настроеніи людей, когда всф будуть служить одному Богу и когда для добрыхъ уничтожится смерть. Въ такомъ же смыслъ нужно понимать всъ исторические разсказы, касающиеся последнихъ судебъ міра и церкви. Какъ Символъ имеющей наступить после распространенія разумной религіи счастливой эпохи міра, эти разсказы не просто мистическіе образы, а реально-живыя картины того, что, по этическимъ понятіямъ, дъйствительно должно наступить, благодаря нашимъ постояннымъ успъхамъ и приближенію къ высочайшему и возможному на землъ добру. "Явленіе антихриста, хиліазмъ, въсти о близкой кончинъ міра могутъ имъть предъ разумомъ хорошее символическое значеніе; а последнее (т. е. вести о близкой кончинъ), кромъ того, если не представлять кончины міра предопредъленнымъ событіемъ, очень хорошо выражаетъ необходимость намъ быть всегда готовыми къ концу жизни и на самомъ дёлё (если придать этому символу интеллектуальный смыслъ) сознавать себя действительно призванными гражданами божественнаго (этическаго) государства". Оттого въ моральномъ смыслъ какъ правильно будетъ, если мы скажемъ, что антихристъ уже пришелъ и началъ свое правленіе въ томъ случат, когда моральная религія изміняеть свой кроткій, свободный духъ на повелъвающій авторитеть; такъ правильно будеть, если мы станемъ върить, что, въ случав широкаго распространенія моральной въры и все большаго числа ея приверженцевъ, царство Божіе близится со всёми своими благами. Въ томъ и другомъ случа в подлинно наступаетъ конецъ вс вхъ вещей 1). Иной вопросъ: удастся 'ли всёмъ людямъ объединиться въ одной универсальной церкви безъ раздѣленія на видимыя церкви? Хотя а priori, по требованію практическаго разума, это всеобщее единство должно быть реальнымъ, но опытъ говорить противное, и потому въроятно, что всегда будутъ отдъльныя церкви, какъ и всегда, не смотря на попытки нѣкоторыхъ царей основать всемірную монархію, существовали отдёльныя и независимыя государства. Впрочемъ, если среди людей будетъ дъйствовать одинъ животворящій духъ, то церковь фактически сделается единою и будеть Вого всяческая и во встхо. Тогда не будеть ни въроисповъдныхъ статутовъ, ни культа, ни унизительнаго раздёленія на духовныхъ мірянъ, а чистая религія разума и полное равенство всёхъ на основаніи свободы. Тогда церковь станетъ воистину "торжествующею"; въ ней прекратятся всякія распри и несогласія; царству зла наступить конецъ и "подъ господствомъ добраго принципа будеть обезпеченъ въчный миръ". Таково ученіе Канта о церкви. Постараемся разобраться въ этомъ ученіи.

Резюмируя содержаніе ученія Канта о церкви, можно свести всѣ разсужденія нашего философа къ двумъ основнымъ тезисамъ, на которыхъ построена цѣлая критическая система его. Подобно тому, какъ "въ критикѣ чистаго разума" Кантъ доказывалъ, что есть вещи въ себѣ (ноумены) и явленія (феномены), такъ и въ понятіи церкви онъ различаетъ двѣ ея стороны: идеальную и историческую. Первая есть предметъ вѣры и стремленій, практическая идея разума, универсальный моральный союзъ людей, или царство Божіе; вторая есть церковь въ опытѣ, явленіи, предметъ не вѣры, а временное объединеніе въ цѣляхъ моральнаго воспитанія человѣчества. И подобно тому, какъ истинная сущность вещей есть то, что онѣ въ самыхъ себѣ (in se); такъ и истинная природа церкви познается въ идеяхъ разума и до сихъ поръ нигдѣ не обнаружена вполнѣ въ опытѣ. Царство Божіе есть идеалъ отда-



<sup>1)</sup> Das Ende aller Dinge. Vermischte Schriften, 3. B. 273-274 s.s.

леннаго будущаго, къ достиженію котораго должна стремиться видимая, несвободная отъ многихъ недостатковъ, церковь, и къ которому она приближается въ той мѣрѣ, въ какой распространяется среди людей чистая нравственность. Соотвѣтственно этимъ опредѣленіямъ Канта, наша задача касается также двухъ вопросовъ. Нужно, во-первыхъ, показать, какъ понимать библейскую идею царства Божія, а, во-вторыхъ, объяснить, въ какомъ отношеніи къ этому царству Божію находится съ своимъ культомъ видимая церьковь. Но прежде сдѣлаемъ нѣсколько частныхъ замѣчаній относительно ученія Канта.

Говоря объ оправданіи, Кантъ утверждаетъ, что нътъ нужды ни въ какихъ объективныхъ условіяхъ оправданія. Спасеніе человіка есть внутренній акть, происходящій при радикальномъ измънении моральнаго настроения къ добру. Наша свобода-начало и конецъ оправданія. Какъ свободно челов'якъ первоначально паль и сдёлался наслёдникомь грёха, такъ-же свободно онъ долженъ возродиться для добра, чтобы спасти самого себя. По суду разума нужно считать оправданнымъ не того, кто въритъ въ воплотившагося Бога и принимаетъ церковныя таинства, но того, кто живетъ сообразно нравственному идеалу и осуществляеть его. Моральное настроеніевотъ единственный нашъ йскупитель и Св. Духъ утвшитель (параклетъ). Съ другой стороны, разсуждая о природъ человъка, Кантъ утверждаетъ, что мы радикально злы, что мы еще въ трансцендентальной области существованія извратили свою свободу ко злу, и такими являемся на свётъ. А такъ какъ въ предълахъ свободы нётъ безразличныхъ состояни: то нравственно добрыхъ, то нравственно злыхъ, то всъ люди павши однажды, должны быть злыми. Не даромъ философъ съ особенною силою настаиваеть на своемъ ригористическомъ пониманіи морали, рисуя въ мрачныхъ образахъ нравственное паденіе челов'вчества. Помня эти разсужденія Канта, мы, не смотря на полную противоположность ихъ другъ другу въ вопросъ о церкви, спрашиваемъ: какъ возможна церковь? Если я могу и долженъ спасти самого себя; если мое настроеніе имъетъ безусловное достоинство предъ божественнымъ правосудіемъ; то для чего мнв еще стремиться къ образованію церковнаго союза и входить въ него въ качествъ члена, союза притомъ же въ нравственномъ отношении не совершеннаго? Не лучше ли я сохраню въ безусловной чистотъ это настроеніе, когда я стану внѣ міра и общества съ его безчисленными житейскими заботами и нуждами, не имъющими ничего общаго съ чистыми моральными побужденіями? Не лучше ли мив удалиться въ пустыню или келію отшельника, и тамъ улучшать свое настроеніе? Кажется, что по идеямъ чистой нравственности, такое средство и действительнее, и разумнъе. Слъдовательно, когда возможно индивидуальное спасеніе, то церковь должна быть упразднена, какъ излишнее учрежденіе. Но допустимъ, что образованіе церкви есть обязанность человъческаго рода въ отношеніи самого себя, оть исполненія которой, по закону разума, не можеть уклоняться человъкъ. Какъ ни удивительно въ системъ религіи Канта личное возрождение каждаго къ добру при радикальной наклонности ко злу, но еще удивительные образование изъ злыхъ людей единой и святой церкви. Признавши, что общество есть среда, способствующая увеличенію зла, какъ ожидать, что здёсь же возрастеть добро и что люди сами собою въ состояніи образовать святой союзь? Не следуеть ли, наобороть, думать, что даже попытки отдельныхъ морально-настроенныхъ личностей всякій разъ пропадуть безслёдно подъ напоромъ общественнаго зла и что, поэтому, царство Божіе никогда не наступить? Тъмъ ръшительнъе нужно принять послъднее предположеніе, что самъ Кантъ, не смотря на признанную имъ автономію воли, приписываеть обществу могущественное вліяніе на индивидуумовъ и относить на счеть этого вліянія возникновеніе многихъ пороковъ. Какимъ же образомъ церковь сделается святою, когда для этого нётъ средствъ, когда составляющіе ее люди злы и неть надежды, что они когда-нибудь стануть святыми? Или церковь можеть быть не святою и не составлять царства Божія? Не находя у Канта на эти и подобные имъ вопросы отвъта, не будетъ преувеличениемъ сказать, что идея церкви, какъ этическаго общества, вовсе не мирится съ теоріей индивидуальной автономной морали Канта и что нравственный атомизмъ есть единственно понятное следствіе его взгляда. Проводя послѣдовательно свои принципы, Кантъ могъ говорить о личномъ спасеніи, но не о церкви, для существованія которой съ точки зрѣнія морали нѣтъ достаточныхъ основаній.

Не доказавши, какъ возможна церковь по идеямъ разума и его руководству, Кантъ для нагляднаго объясненія ея происхожденія допускаеть аналогію между образованіемъ церкви и государства. Именно онъ полагаетъ, что въ исторіи нравственнаго развитія человъчества церковь такъ же необходимо возникаеть изъ натурально-этическаго состоянія, какъ юридическое гражданское государство возникаетъ изъ первобытнаго состоянія натуральнаго права. Но что следуеть изъ подобной аналогіи, хотя туть, какъ справедливо замічаеть въ другомъ мъстъ Канть, и не можеть быть полной параллели? Пускай первобытное состояніе челов'ячества было состояніемъ натуральнаго права вражды и насилія (bellum omnium contra omnes), изъ котораго естественнымъ былъ переходъ къ политическому состоянію, гдѣ отношенія людей строго урегулированы по юридическому праву; однако такъ ли возникаетъ церковь? Что такое натурально-этическое состояніе? По собственнымъ словамъ Канта, это то состояніе, когда при всемъ уваженіи къ внѣшнему юридическому праву, продолжается борьба моральнаго настроенія, когда добро не сділалось еще всеобщею максимою воли и когда, следовательно, еще грозить опасность, что зло, побъдивши добро, опять станетъ господствовать среди людей. Въ противность ему чистое моральное состояние есть такое состояніе, когда нравственные законы не только извъстны каждому, но и охотно всёми исполняются. Правда, послёднее состояніе составляетъ пока цъль человъческихъ стремленій, но когда оно будеть достигнуто, тогда по истинъ водворится на землъ церковь. Итакъ, существуетъ ли уже на землъ церковь, или не существуеть? Если имъть въ виду, что большинство людей (правильные сказать: всы) до сихъ поръ находится въ натурально-этическомъ состояніи, то прійдется отвічать на вопросъ отрицательно; а если сообразить, что образование церкви есть искони обязанность человъческого рода, то-положительно, котя и нътъ этой церкви въ опыть. Уже одно это противоръчие показываетъ, какъ трудно понять у Канта исторію образованія церкви. Кром'в того, здесь опять ум'естенъ прежній вопросъ: нужна ли церковь и, если нужна, то для кого? Предположимъ, что кто-нибудь изъ натурально-этическаго состоянія переходить въ моральное, т. е. становится дъйствительно добрымъ. Спрашивается, что ему еще нужно для спасенія, когда онъ въ нравственномъ смыслъ уже оправданъ и фактически принадлежить къ церкви, или лучше самъ образуетъ церковь? Нельзя сказать ему, что онъ еще обязанъ быть членомъ церкви, потому что только въ ней спасеніе; какъ нельзя и требовать отъ него, чтобы онъ принадлежаль къ церкви, когда онъ еще нравственно не возрожденъ. Следовательно, если съ одной стороны еще прежде вступленія въ церковь нужно быть нравственновозрожденнымъ, а съ другой-если для не возрожденныхъ церковь навсегда закрыта, то она вообще не имветъ никакого значенія, теряеть всякій смысль существованія и даже не можеть быть определена. Опять предъ нами остается личность, совершающая собственное спасеніе, но не церковь, въ которой нътъ никакой надобности. И такимъ непонятнымъ учрежденіемъ, сколько бы мы ни старались понять смыслъ церкви, она всегда будетъ, когда она разсматривается какъ простое человъческое произведение. Чтобы церковь имела определенный смысль существованія, для этого нуженъ Богъ, Который бы ее создаль и сдълаль спасающей для людей. Самъ Кантъ повидимому становится на последнюю точку зренія, когда признаеть Бога законодателемъ своей церкви и считаеть ея конституцію божественнымъ дёломъ. Тёмъ не менёе, когда въ христіанствё происхождение церкви отъ Бога является необходимою и разумною истиною, согласною съ другими догматами, у Канта та-же мысль имфеть значение простого предположения, да и то такого, которое нельзя примирить съ основными началами критической философіи, а, стало быть, нелегко поставить исходнымъ пунктомъ въ разсуждении о церкви.

Дъйствительно, какъ понимать слова Канта, что конституція церкви есть дъло Божье? Забывая даже, что, по ученію философа, никакое сверхнатуральное откровеніе невозможно, чтобы основать церковь, что Іисусъ Христосъ—не Богь, что у насъ

нъть органа для познанія откровенія, что въ практическомъ отношеніи вредно върить въ объективныя дъйствія Бога и т. п.; забывая все это, мы всетаки недоумъваемъ, какимъ образомъ Богъ могъ быть законодателемъ въ церкви и кого въ последней истанціи считать ся созидателемъ: Бога или человіка? Когда Канть насъ поучаетъ, что нужно представлять дёло такъ, будто Богъ далъ конституцію церкви, а люди-организацію, то предъ нами еще болье трудная проблема,---когда и накимъ способомъ Богъ далъ эту конституцію и какъ люди познали, что это было божественное откровеніе? Если же эта конституція, что гораздо последовательнее, дана вместе съ нашимъ разумомъ, то зачемъ ее называть божественною и ставить Бога во главъ церкви? Не очевидно ли, что самъ человъкъ долженъ прійти къ такому же устройству церкви, какимъ оно должно быть по мысли и волъ Бога, и прійти совершенно неизбіжно, какъ того требують безусловныя заповеди разума? А если такъ, то приписывать Богу конституцію церкви, значить вводить въ религію лишнее и ничего не объясняющее понятіе. Во всякомъ случать все въ области церкви должно быть отнесено на счетъ самодъятельности человъка, а это, какъ мы видъли, дълаетъ самую церковь невозможною. Впрочемъ, и самъ Кантъ не придастъ особеннаго значенія дійствію Бога въ церкви, оговариваясь, что въ подобномъ вопросъ трудно сказать что-нибудь рышительное и что онъ, какъ раціоналисть, хотя и не отвергаеть возможности откровенія, но и не утверждаеть ея. Намъ же кажется, что въ данный разъ Канту потребовалось откровение для совершенно стороннихъ цълей. Нужно было именно объяснить, какъ возникло множество видимыхъ церквей, когда, при единствъ разума, должна быть единая церковь. И вотъ Кантъ начинаетъ говорить объ откровении Бога въ церкви, которое, будучи не одинаково понято всеми людьми, будто бы и породило это множество церквей. Хотя и здісь неизвістно, --- можеть ли божественное откровеніе произвести разділеніе, когда въ тоже время оно признано тожественнымъ съ откровениемъ самого разума, однако кажущееся объяснение раздёления церквей какъ бы найдено. Ихъ разделяють статуты, обряды, внёшнія формы, все то, что не есть богоудное дело, но что выдается ложно

за божественное установленіе. Такимъ образомъ, по Канту, въ концѣ концовъ Богъ и откровеніе не столько созидають и устранвають церковь, сколько, наоборотъ, причиняютъ ея раздѣленіе и заблужденіе. Какъ же послѣ того возводить первоначало церкви къ Богу и признавать Его законодателемъ?

Еще менъе удачнымъ нужно признать основное опредъленіе Кантомъ церкви, будто она есть невидимый этическій союзъ върующихъ, моральное царство Бога, царство добродътели, въ которомъ дъйствуетъ одно нравственное настроеніе. Конечно, это определение соответствуеть допущенному Кантомъ отожествленію религіи и нравственности, но зато нигдъ, можетъ быть, въ ученіи философа не выступаеть такъ зам'ятно слабость и недостаточность подобнаго отожествленія, какъ именно въ этомъ пунктв. То несомивнно, что идея царства Божія есть идея религіозная, предметь віры, а не добродітели. Не философія возв'єстила ее въ первый разъ міру, а божественное откровеніе, сначала въ Ветхомъ Завітт не въ полныхъ образахъ, а затъмъ въ совершеннъйшей ясности и опредъленности въ ученіи Христа, благовъстившаго на всъ времена и совершеннъйшую религію, и совершеннъйшую нравственность. Ни Илатонъ, ни Аристотель, ни стоики, ни эпикурейцы ничего не знали о царствъ Божіемъ, хотя у всъхъ этихъ философовъ нътъ недостатка въ попыткахъ обосновать нравственность и выяснить цёли бытія. Личное и общественное благо, понимаемое какъ эмпирическое счастье, - таковъ идеалъ всякой моральной философіи, составляемый сообразно съ идеями разума и иными потребностями человъка; идеалъ не просвъщеннаго христіанствомъ язычества. О духовномъ, невидимомъ союзъ въ образъ царства Божія можетъ говорить лишь откровенная вера, где это ученіе, соединенное съ идеей божественнаго провидінія и откровенія, имбеть прочное основаніе; и напрасно Канть думаеть, что идея царства Божія есть собственная идея разума и что сами люди обязаны осуществить ее. Здёсь вёрно только то, что человъкъ есть Zwov подітихов, стремется къ обществу и не можеть существовать безъ него, но вовсе не доказано, что это общество непременно должно быть универсальнымъ божественнымъ царствомъ. Изъ примъра дохристіанскаго міра, который, хотя образоваль могущественныя политическія государства, но не образоваль церкви, видно, что церковь нельза считать свободнымъ произведеніемъ человѣка, у котораго нѣтъ средствъ ни устроить ее, ни сдѣлать единою и святою. Царство Божье есть дѣло Бога, осуществляемое Имъ въ мірѣ, и потому оно служитъ сколько предметомъ нашихъ усилій, столько же и главнымъ образомъ оно составляетъ предметъ вѣры и надежды. По точному опредѣленію откровенія, Царство Божіе есть спасеніе и сила, область Христа (Апокал. 12, 10), уготованная отъ сложенія міра (Ме. 25, 34) и открывшаяся въ полномъ могуществѣ съ пришествіемъ Спасителя (Ме. 4, 17— 23; Марк. 1, 14—15; Лук. 4, 42—43 и др.).

Этими замѣчаніями можно было бы ограничиться и не продолжать дальше разбора ученія Канта о церкви, если-бы Кантъ въ тоже время не старался доказать, что его понятіе о царствѣ Божіемъ ничѣмъ не отличается отъ воззрѣній на него Христа и есть потому понятіе Христіанское. Но такъ какъ Кантъ и вслѣдъ за нимъ многіе другіе, которымъ хочется исключить изъ христіанства догматику и оставить одно нравственное ученіе, часто въ интересахъ своихъ теорій злоупотребляютъ божественнымъ авторитетомъ Христа, то въ настоящемъ случаѣ представляется дѣломъ первостепенной важности изслѣдовать идею царства Божія по откровенію. А такъ какъ, далѣе, Кантъ, Ричль и др. свою идею о моральномъ царствѣ Божіемъ главнымъ образомъ обосновываютъ на свидѣтельствѣ нашихъ трехъ синоптическихъ евангелій, то и мы при изслѣдованіи этой идеи будемъ имѣть въ виду тѣ-же евангелія.

Разсуждая о христіанской религіи, Кантъ называеть ее натуральною и ученою; натуралною—потому, что она есть религія моральная и разумная; а ученою потому, что она, будучи связана съ историческимъ откровеніемъ, нуждается въ ученомъ объясненіи. Въ доказательство первой мысли Кантъ приводитъ то мѣсто изъ евангелія Матоея и Луки, гдѣ Господъ свидѣтельствуетъ о Себѣ, что Онъ пришелъ не нарушить, но исполнить законъ (Мо. 5, 17—18), требуетъ отъ своихъ послѣдователей праведности (ст. 19—22), цѣломудрія (ст. 28), любви ко врагамъ (ст. 38—47), исполненія обязанности съ радост-

нымъ настроеніемъ ради обязанности (6, 16); воспрещаетъ клятву (5, 33-37); называетъ путь къ царству небесному тесными вратами (7, 13 -14); объщаетъ небесную награду исполнителямъ закона (Лук. 16, 3-9; Мо. 25, 35-40) и т. п Отсюда Кантъ делаетъ выводъ, что I. Христосъ былъ моральнымъ учителемъ и ничемъ больше, и что проповеданное Имъ царство есть царство добродътели. Ричль такъ-же, подобно Канту, производя религію изъ нравственныхъ потребностей человъка, утверждаетъ, что "царство Бога въ его всеобъемлющемъ значенім есть моральное царство сотворенныхъ духовъ, для чего призванъ къ бытію весь міръ". Другими словами: по Ричлю, оно-сверхнатурально и, будучи коррелятивнымъ понятіемъ съ понятіемъ о Богь, какъ любви, означаетъ "экстенсивное и интенсивное объединение людей чрезъ взаимное нравственное дело его членовъ", т. е. царство Бога есть этическое общество, въ которомъ върующіе относятся къ другъ къ другу по любви безъ различія народа, племени и состоянія. Въ отличіе отъ него видимая церковь есть общество религіи и культа, имъющее цълью достижение царства Божія, возвышение и господство надъ міромъ, или общество, основанное Христомъ и служащее Христіанскому Богу 1). Давши такія опредёленія, Ричль также приводить въ подтверждение своего взгляда мъста изъ евангелія и ссылается напримітрь на 7 гл. 21 ст. Матоея, 3 гл. 35 ст. Марка и др. Итакъ, дъйствительно-ли царство Божіе есть нравственный союзь и можно ли считать Іисуса Христа только учредителемъ и прововъдникомъ этого союза? Спора нътъ, что, по ученію Христа, исполненіе заповъдей

Спора нътъ, что, по ученію Христа, исполненіе заповъдей и нравственная чистота составляють одпо изъ непремънныхъ условій для вступленія въ основанное Имъ царство Божіе; царство небесное, говорить Христосъ, нудится, и только употребляющіе усиліе восхищають его (Мо. 11, 12, Лук. 16, 16). Не даромъ дается оно, какъ безразличный даръ благодати, но достигается посредствомъ борьбы и непрерывнаго стремленія къ



<sup>1)</sup> Die christ. Lehre v. d. Rechtfertigung und Versöhnung. 2 Aufl. 3 B. 265—270 ss. Cp. Theol. Studien und Kritiken, 1859, 217—223 ss. Весьма былако къ Канту опредъляеть царство Божіе еще Липсіусь, который въ своей догматикъ называеть его "всеобъемлющею вравственною жизнью".

нему. Оно, какъ крепость, стоить закрытымъ для насъ, пока мы чрезъ усилія не откроемъ туда свободнаго входа. Однако нельзя сказать, чтобы всв наши обязанности по отношенію къ царству Бога ограничивались одними вравственными усиліями и исполненіемъ закона. Какъ царство Божіе, оно есть царство благодати, собственная область Бога, и потому прежде всего предметь въры. Покайтесь и въруйте въ евангеліе (истачо гіть καὶ πιστεύετε εν τῷ εὐαγγελίω),—τακъ началь **Інсусь Христосъ** свою пропов'тдь ясно показывая, какое значение Онъ придавалъ на ряду съ покаяніемъ и въръ въ Его евангеліе (Мо. 4, 17. Марк. 1, 15). Иди, въра твоя спасла тебя (Ме. 8, 13; 9, 22-29; 15, 28; Марк. 5, 34; Лук. 7, 50; 17, 10) повторяетъ Онъ постоянно после исцеленія различныхъ больныхъ, причемъ неръдко прежде исцъленія прощаетъ гръхи въ знакъ того, что Онъ видить чистую въру (Ме. 9, 2; Марк. 2, 5). Наконецъ, посылая при вознесеніп на небо своихъ учениковъ на проповёдь, Онъ даетъ торжественную заповёдь: кто будетъ въровать и креститься, спасенъ будетъ, а кто не будетъ въровать, осуждень будеть, и вмёстё сь тёмь обёщаеть, что вёрующіе въ Него получать многіе благодатные дары (Марк. 16, 16-18). Блаженъ, кто въруетъ во Христа и не соблазнится о Немъ (Ме. 11, 6; Лук. 7, 23); кто же отрекается отъ Христа и не признаетъ Его, того и Сынъ человъческій отречется предъ Отцемъ небеснымъ (Ме. 10, 33). Значитъ, по слову Христа, чтобы вступить въ царство небесное недостаточно одного нравственнаго обновленія (покаянія), но нужна еще въра въ Него Самого, какъ воплотившагося для спасенія міра Сына Божія, именно потому, что всякое растеніе, которое насадиль не Отецъ Небесный, искоренится (Ме. 15, 13).

Частиве ту же мысль, что царство Божье есть область божественной благодати, раскрываеть Іисусь Христось, когда учить, что оно пришло вмёстё съ Нимъ въ міръ 1). Уже Іоаннъ Креститель, проповёдуя на берегахъ Іордана огласиль міръ



<sup>1)</sup> Мы не васаемся здёсь ндей Ветхаго Завёта о царстве Божіемъ, вбо нивемъ въ виду повызать только, чёмъ должно быть это царство по учению Христа. См. речь проф. Богословскаго: идея царства Божів въ Ветхомъ и Новомъ Завёть. Казань, 1887.

радостною въстью, что прибливилось царство небесное (Мо. 3, 2), разумья пришествіе въ мірь обътованнаго Мессію, Который будетъ крестить народъ Духомъ святымъ и огнемъ. Не иначе начинаеть свою проповедь и Христосъ. Приблизилось царство Божіе (Марк. 1, 15), говорить Онъ и тотчасъ же совершаеть многоразличныя чудеса въ доказательство того, что действительно наступило время благодати. Но вскоръ Ему представился случай высказаться со всею определенностію, что Онъ понимаетъ подъ проповъдуемымъ Имъ царствомъ. Войдя въ одну субботу въ Назаретскую синагогу, Христосъ взялъ книгу пророка Исаін, прочиталь изъ нея изв'ястное пророчество о временахъ Мессін (61, 1-2) и, начавъ проповъдь, сказалъ: нынъ исполнилось писаніе сіе, слышанное вами (Лук. 4, 21). Всв были поражены этой ръчью и съ большою яростью повели Христа на вершину горы, чтобы свергнуть его оттуда. Но что новаго сказаль Христось, что такъ возмутило народъ? Конечно не то, что Онъ, какъ пророкъ, касается мессіанскаго времени, а то, что исполнение пророчества относить къ собственному лицу. Христосъ говоритъ не какъ Исаія или Іоаннъ Креститель о будущемъ царствъ Мессіи, что составляло предметъ чаяній каждаго іудея, а какъ настоящій Мессія, Котораго они видять и слышать. Онь не хочеть сказать: отсель начинается новое пророчество, а прямо говорить: нынъ льто Господне благопріятное, нын'в время царствія Божія; воть я-тоть об'вщанный Мессія, о которомъ такъ много проповъдывали пророки; вогъ царство Божье открыто для всёхъ въ моихъ словахъ, и вы ихъ слышите. Другой разъ на вопросъ учениковъ, посланныхъ Іоанномъ Крестителемъ спросить Христа: Онъ ли тотъ, который долженъ прійти?-Христосъ коротко отвічаль: пойдите, скажите Іоанну, что слышите и видите, и при этомъ указалъ на рядъ сотворенныхъ Имъ чудесъ (Мо. 11, 3-5; ср. 10, 7-8; Лук. 7, 19-22). А евангелистъ Маркъ, чтобы и на минуту нельзя было колебаться относительно особеннаго характера царства Божія, даже свое евангеліе начинаеть съ разсказа о чудесахъ, сопровождавшихъ проповъдь Христа. По словамъ этого евангелиста, Христосъ еще не далъ ни одной заповъди, не высказалъ ни одного требованія, а уже совер-

шиль много исцеленій и удивиль всёхь своимь новымь ученіемъ, жизнью и дѣлами. Проходя по разнымъ мѣстамъ, Онъ, какъ врачъ, всюду расточаетъ свою чудодъйственную силу, и только когда слава о Немъ прошла повсемъстно и къ Нему сталь съ верою стекаться народъ, тогда только Христосъ, по Марку, началъ излагать и положительныя требованія отъ своихъ последователей. Благодаря такому расположению повествованій совершенно очевидно, чімь было царство Божіе для св. Марка, и можно только удивляться, какъ нъкоторые (Мейеръ) находять возможнымъ утверждать, будто Ев. Марка начинается съ проповеди о перемене одного нравственнаго настроенія. Но если Христосъ явился какъ женихъ (2, 19-22) и врачъ, отпускающій грізки (2,5); Если Онъ Самъ Себя навываеть основателемъ царства Божія и главнымъ признакомъ его считаетъ многоразличныя чудеса, совершенныя Имъ въ разное время, то, значить, и царство Его есть по-преимуществу царство вёры или божественной милости и благодати. Какъ во дни пророка Иліи, когда наступила повсюду большая засуха и голодъ, была чревъ пророка чудесно спасена одна Сарептская вдова; какъ Нееманъ Сирійскій очистился отъ проказы по слову Елисея: такъ и царство Божіе пришло въ силъ и чудесахъ, чтобы спасти погибающихъ (Лук. 4, 25-27; ср. Марк. 2, 17). Если я, сказалъ однажды Христосъ фариссямъ, Духомъ Божінмъ изгоняю бъсовъ, то царство Божіе достигло до васъ (Ме. 12, 28).

Естественно, что царство небесное, будучи царствомъ Христа, должно отличаться не только по своей природъ отъ всякаго общества, образуемаго людьми, но и имъть свои собственные законы и природу. Внутреннюю природу этого царства Христосъ изображаеть въ нагорной проповъди, этой magna charta божественнаго царства: Блаженны нищіе духомъ, такъ начинаетъ Онъ свою ръчь, ибо ихъ есть царство небесное (Ме. 5, 3). Такъ какъ Христосъ пришелъ взыскать и спасти погибшихъ (Лук. 19, 10) и сила Его царства проявилась въ исцъленіи душевныхъ и тълесныхъ недуговъ, то и принадлежать оно должно нищимъ, плачущимъ и алчущимъ правды. Но кто эти нищіе, для которыхъ предназначено царство не-

бесное? Это — не нищіе, лишенные благъ земныхъ, не нищіе міра сего, но нищіе духомъ, разумініемъ истины. Они чувствують недостатокь не въ хлёбё или одеждё, но въ словё Бога, безъ котораго не будетъ живъ человъкъ. Они знаютъ, что есть сокровища болье цыныя, чыть блага земныя; сокровища въчныя и нетленныя, какихъ ни ржавчина не портитъ, ни воры не крадуть, и ищуть только такихъ сокровищъ. Они стремятся къ духовнымъ благамъ, которыя даетъ въра и преданность воль Божьей, и всю свою надежду возлагають на Бога. Для нихъ слово евангелія—хльов небесный; а предметь заботы не тело, а душа. Сердце ихъ тяготеетъ къ Богу и не успоканвается до тъхъ поръ, пока не находитъ Его. Этолюди, глубоко чувствующіе собственные недостатки и слабость своихъ силъ для достиженія требуемаго совершенства, вслідствіе чего они первыми вступають въ царство Божіе, гдъ съ избыткомъ подается божественная помощь, укрыпляющая нашъ духъ, и гдв мы духовно обогащаемся. Блаженны и плачущіе, ибо они утвшатся (ст. 4). Сыны царствія Божія имбють то преимущество предъ сынами въка сего, что они, не смотря на всякія скорби и нужды, должны утфшиться. Христосъ, чаяніе Израиля (Лук. 2, 25), уже пришель, и кто повърить въ Него и последуеть за Нимъ, того Онъ успокоить, если не здесь, на земль, то тамь, на небесахь, въ обителяхь Отца своего; и въ этой вврв находять покой душамъ своимъ всв труждающіеся и обременные (Мо. 12, 28-29). Блаженны кроткіе, ибо они наследують землю (ст. 5, ср. 36 пс.), кроткіе, уповающіе на Господа и благословляющие Его. Въ царствъ Бога совершенно иной порядокъ, чёмъ въ царстве людей. Пусть грешники домогаются славы, чести, богатства; пусть они преследують праведныхъ, но Господь посмется имъ, когда прійдеть день Его. Я, свидетельствуеть Давидь, быль юношею и воть теперь уже состарблен, и никогда не видблъ, чтобы праведникъ быль оставлень Богомъ (ст. 25). Такъ и Христосъ говоритъ, что кроткіе, надівощієся на Бога и возлагающіє на Него свою печаль, будуть возвеличены Богомъ и сдёлаются наслёдниками земли. Ихъ укръплять и за нихъ свидътствовать будетъ Самъ Духъ Божій, и хотя они малы по числу и, какъ овцы,

среди волковъ, постоянно подвергаются опасности погибнуть, но имъ Отепъ небесный благоволиль дать царство (Лук. 12, 32). Онъ имъ поможетъ, избавить и спасетъ ихъ отъ грешниковъ за то, что уповали на Него. Потому-же блаженны алчущіе и жаждущіе правды, ибо они насытятся (ст. 6). Если сыны царствія Божія всю силу и помощь иміноть оть Бога, то въ Богів же они найдутъ искомую правду. Христосъ пришелъ не праведниковъ призывать, но грешниковъ къ покаянію (Мо. 9, 13); следовательно и къ царствію Его принадлежать не те, которые считаютъ себя праведными, но тв, которые при видимой праведности ищутъ еще божественной правды (ср. Ме. 16, 23). Что праведно предъ людьми, то мерзость предъ Богомъ (Лук. 16,15); такъ что только въ царствъ Божіемъ живетъ истинеая праведность и только находящіеся въ немъ истинно праведны предъ Богомъ. Правда эта - евангеліе царствія, которое проповъдуется во всей вселенной, во свидътельство всъмъ народамъ (Ме. 24, 14); правда учениковъ Христовыхъ, исполняющихъ волю Отпа Небеснаго; правда дътей и умалившихся, вакъ дети (18, 3). Но хотя царство Божіе есть царство веры и благодати, но оно также есть царство деятельной и живой любви; поэтому блаженны всв милостивые, чистые сердцемъ, миротворцы и всѣ гонимые за правду (ст. 7-12). Конечно царство Божіе уже пришло, но не сразу оно обниметь весь міръ, гдё есть много порока и соблавна. Значитъ, чтобы устоять въ царствъ Божіемъ, кромъ въры, нужно еще сохранить правственную чистоту и быть готовымъ къ преследованіямъ со стороны міра. Какъ въ древности гнали пророковъ, возвъщавшихъ истину, такъ и теперь будуть гнать праведныхъ дътей Божінкъ. Однако эта вражда міра не можеть поколебать чистой вёры и сдёлать несчастными призванных къ царствію Божію, такъ какъ ихъ ожидаеть величайшая награда на небъ, когда Інсусъ Христосъ сядетъ на престолъ славы Своея.

Итакъ, если царство Божіе, по своей природъ, есть верховное благо, то всъ должны стремиться къ достиженію его. Отсюда главное требованіе Христа: ищите прежде царства Божія и правды его, и все приложится вамъ (Ме. 6, 33) 1). Для



<sup>1)</sup> Ричль (ор. cit. II В. 273 в.) читаеть, выфсто "правда Его", "правда Бога" и доказываеть, что первое чтеніе ошибочно, такъ что въ данномъ тексть идеть

сыновъ царства Божія ніть нужды заботиться о томъ, что они будуть ёсть, пить, или во что будуть одёваться, ибо вся ихъ судьба въ волъ Отца Небеснаго, Который знаетъ, что и кому нужно. Ихъ Богъ-Отецъ, готовый дать блага просящимъ у Него. Какъ среди людей нётъ отца, который бы подаль Сыну камень, когда тоть просить хлібов, такъ и Отецъ Небесный открываеть для всёхь свои блага. Просите, и дастся вамъ, ищите и обрящете, толчите, и отверзутъ вамъ (7, 7). И если Богъ питаетъ и заботится о птицахъ небесныхъ; если Онъ возращаетъ и украшаетъ полевые травы и цвъты, то тъмъ болье онь заботится о людяхь, такь что и волось одинь не можеть упасть съ головы безъ воли Отца Небеснаго (Мо. 10, 30; Лук. 12, 7). Богь одинаково распространяеть между всёми свои блага и никого не лишаетъ своей милости. Его солнце освінцаєть какъ добрыхь, такъ и злыхь; Его дождь падаєть какъ на праведныхъ, такъ и на неправедныхъ. Царство Божіе подобно громадному дому, во главъ котораго стоитъ Отецъ Небесный, заботящійся о людяхь, какь своихь детяхь. Понятно, что и отношенія между Богомъ и людьми должно представлять на подобіе отношеній между дётьми и родителями. Какъ дёти не имъютъ ничего собственнаго и всемъ, даже жизнью обязаны родителямъ, такъ и сыны царствія Божія все имѣютъ отъ Бога. Какъ дъти, не смотря на то, что первоначально не совершили накакихъ заслугъ, за что бы ихъ любили родители, все-же составляють предметь попеченія для последнихь; такь и люди первоначально являются предметомъ божественной любви только потому, что они люди, дети Отца Небеснаго. Ихъ сы-

будто бы рвчь не о правде царствів Божів, а о правде Божіей вообще. Неправильность такого объясненія видна изъ того, что въ предидущемъ стихь ясно говорится, какую правду здесь нужно разуметь. Если тамъ Христосъ говорить, что Отецъ вашъ Небесный знаетъ, что вы вибете нужду въ пищъ, питьё и одежде, то разумется, и туть царство Божіе и правда Его есть правда Отца Небеснаго, о Которомъ свидътельствуетъ Христосъ. Такимъ образомъ по естественной связи речи нельзя понемать этихъ словъ Христа въ общемъ нравственномъ смысле о правде Божіей, а о религіозномъ, въ какомъ Христосъ постоянно употребляетъ названіе Бога Отцемъ Небеснымъ и требуетъ вёры въ Него. Кстати смазать, что прибавки "Бога" при слове "правда" нётъ им въ Синайскомъ, ни Ватиканскомъ колексъ. См. Веweis d. Glaubens, 1886 XII, s. 449.

новство-достаточное основаніе, почему они ділаются наслідниками царствія Божія. Поэтому и ихъ молитва должна быть просительною, возлагающею всв надежды на Бога. А такъ какъ нътъ предмета выше и лучше царства Божія, то и нужно постоянно просить Бога о наступлении этого царства: да пріндеть царствіе Твое (Мо. 6, 10). Канть, приводя таже слова, также считаеть ихъ обязательною молитвою для всъхъ, но понимаетъ ихъ въ общемъ этическомъ значении, какъ заповъдь молиться о наступленіи моральнаго царства. Но не трудно убъдиться, какое царство разумьеть въ своей молитвъ Христосъ. Если молитва Господня начинается словами: Отче нашъ, иже еси на небесъхъ, то безъ сомивнія Христосъ научаеть не просто молиться о наступленіи царства Божія, но именно о наступленіи и въчномъ осуществленіи воли Отца Небеснаго, открытой въ Сынъ. Въ томъ и различие молитвы Господней отъ молитвы учениковъ Іоанна Крестителя (Лук. 11, 1), что І. Христосъ, самъ будучи Сыномъ Божінмъ, поставиль людей въ отношение дътей къ Богу и даль имъ право называть Его этимъ именемъ. Посему и молиться они должны Отцу Небесному и просить Его, чтобы Его воля такъ же исполнялась на земль, какь она исполняется ангелами на небъ (Ме. 6, 10). Воля же эта есть воля открытая во Христь, основавшаго царство для спасенія всего міра (Ме. 20, 21; Марк. 11, 37).

Отъ прошенія объ исполненіи Богомъ своей воли въ мірѣ вторая половина молитвы Господней обращается къ человѣку съ его ежедневными нуждами и потребностями. По елику человѣкъ не можетъ существовать безъ хлѣба насущнаго, а въ царствѣ Божіемъ нѣтъ мѣста для житейскихъ заботъ, то вѣрующіе должны возложить на Бога и заботу о пропитаніи. Но чтобы мысль объ удовлетвороніи жизненныхъ потребностей не отвлекала вниманіе дѣтей Божіихъ отъ стремленія къ освященію въ Богѣ, какъ главнаго дѣла, то Христосъ заповѣдуетъ просить о хлѣбѣ только на одинъ день, ибо ежедневно мы можемъ съ благодарностью получить тотъ же даръ Божій. (Мө. 6, 34). Не менѣе нуждаемся мы и въ оставленіи грѣховъ; отсюда—новое прошеніе: и остави намъ долги наша. Какъ бы человѣкъ ни былъ добродѣтеленъ, сколько бы онъ

ни заботился о собственной святости, но онъ никогда не можеть быть чисть предъ Богомъ и Его праведнымъ судомъ. Если же царство Божье есть царство святыхъ, то мы можемъ войти туда не иначе, какъ сдълавшись оправданными. Богъ есть не только раздаятель благь, но и верховный судья и освятитель. Само собою разументся, что это освящение есть дело божественной милости и ни въ какомъ случав не можетъ быть требуемо по праву. Подобно тому, какъ мы по доброй волъ прощаемъ своихъ должниковъ, такъ и Богъ, побуждаемый любовью, прощаеть и не взыскиваеть съ насъ греховъ нашихъ. Въ царствъ Бога правда и милостъ Божья встръчаются, такъ что милость уравновышиваеть правду, и правда покрывается милостью. Однако, хотя Богъ прощаетъ гръшника, для насъ существуетъ постоянно опасность новаго гръха и преступленія, и мы постоянно гръшимъ. Одинъ только Богъ, по своему всемогуществу, можетъ устранить эти поводы ко гръху. Поэтому върующіе, предаваясь всецьло воль Бога, въ Богь же находять и единственственную защиту противъ зла (Мо. 6, 13). Они надъются не на себя и свои силы, но на помощь Бога, для котораго все возможно (19, 26).

Такъ основано царство Божье, какъ дѣло божественной милости и благодати. Будучи предметомъ вѣры и Христова благовѣстія, оно открыто для всѣхъ, кто вѣритъ въ Іисуса Христа, Сына Божія, и пославшаго Его Отца Небеснаго.

Но, такъ какъ это царство не для однихъ безплотныхъ духовъ, но и для спасенія людей, то оно, кромѣ вѣры, нуждается въ положительномъ законодательствѣ, обязательномъ для исполненія вѣрующихъ. Одна вѣра безъ дѣлъ мертва. Истинная вѣра необходимо обнаруживается въ соотвѣтствующихъ добрыхъ дѣлахъ. Какъ всякое доброе дерево приноситъ добрые плоды и, наоборотъ, всякое худое дерево приноситъ и худые плоды «Ме. 7, 17: такъ и живая, искренняя вѣра проявляется въ дѣланіи добра и нравственной чистотѣ. По плодамъ можно узнать, кто вѣруетъ искренно или лицемѣрно (ст. 20). Если развращенное сердце служитъ источникомъ всѣхъ злыхъ помысловъ, убійства, прелюбодѣянія, кражи и иныхъ преступленій, то, напротивъ, сердце, растворенное печалью по Богѣ, есть источникъ всёхъ добродётелей (ср. 15, 19). У вёрующаго, по слову писанія, изъ чрева потекутъ реки воды живой (Іоан. 7, 38); такъ что въ этомъ смыслё добродётель не отдёлима отъ вёры и составляеть ея плодъ. Конечно, въ царстве Божіемъ эта добродётель не можетъ противоречить волё Божіей или имёть, кроме откровенія Бога, другой источникъ происхожденія. На то и образовано царство Божіе, чтобы во всемъ была воля Божія и быль Богъ всяческая и во всёхъ; на то и откровеніе Сына, чтобы люди знали Отца Небеснаго и творили угодное Ему. Царство Христово нудится, и нудится чрезъ добрыя дёла по вёрё.

Какъ ни очевидна потребность въ царствъ Божьемъ въры и чистой правственности и какъ бы мы ни настаивали на необхидимости вёры, но можетъ показаться, что самъ Христосъ умаляеть значеніе віры, когда говорить о высокой обязательности закона. Въ самомъ дълъ, какъ смотръть на тъ евангельскія мѣста, на основаніи которыхъ Кантъ и Ричль доказывають свою мысль о моральной природѣ божественнаго царства? Не есть ли, по крайней мірі, христіанство, проповідующее въру и чистую правственность, какъ думаетъ Ричль, эллипсись съ двумя фокусами и безъ объединяющаго центра? Правда, что Христосъ требоваль вёры, но Онъ же сказаль, что ни одна іота и ни одна черта не прейдеть изъ закона, пока не исполнится все, и называлъ великимъ въ царствъ Небесномъ того, кто не нарушитъ ни одной изъ заповъдей малъйшихъ (Ме. 5, 18-19). Повидимому действительно происходить несоединимое разделение принциповъ христіанства, и, можеть быть, правъ Канть, выдёляя изъ ученія Христа нравственныя заповъди, какъ conditio sine qua non парствіе Небесное. Но дело въ томъ, какъ понимать эти слова Христа и и какія заповеди здесь разуметь. Обращая вниманіе на порядокъ расположенія отдёльныхъ выраженій въ нагорной проповъди, нельзя не замътить, что она начинается не съ изложенія нраственныхъ требованій, а съ описанія внутренней природы царства Божія съ его благодатными дарами. И только послѣ того, когда Христосъ назвалъ своихъ вѣрующихъ слушателей солью земли, светомъ міра, городомъ, стоящимъ на верху горы, зажженною свечею, и указаль имъ побуждение къ

дъланію добра въ славъ Отца Небеснаго (ст. 13-16); только посль того Христосъ возвышаетъ свой голосъ и изрекаетъ предъ этими сынами царствія высочайшія нравственныя требованія, прибавляя, что ни одно изъ нихъ не можетъ остаться не исполненнымъ (ст. 18). Подобно тому, какъ Онъ Самъ пришелъ исполнить законъ и пророки, такъ и членами Его царства, получившими уже чрезъ Него возможность совершенства (4, 17-25), должна быть исполнена безъ остатка Его воля. Но Онъ пришелъ не какъ пророкъ или учитель; Онъ-Тотъ, Которому должно было прійти (11, 3 ср. Лук. 7, 20) во исполнение писания (Лук. 4, 21; 3, 6 ср. Мо. 1, 23; 2, 6, 15, 23; 11, 10; 12, 18, 21; Марк. 7, 6-7); Тоть, Котораго желали видеть и слышать многіе пророки, но не видели и не слышали (Ме. 13, 17). Потому и законъ Его несравненно совершеннъе; онъ-заповъдь новая (Іоан. 13, 34), полное откровеніе Божіе. Не вливають новаго вина въ мѣха ветхіе и не приставляють новой заплаты къ старой одеждъ (9, 16-17); такъ и Христосъ сначала дёлаетъ своихъ слушателей причастниками своего царства, а затёмъ ставитъ для нихъ новый идеалъ. Онъ знаетъ, что не подъ силу естественному, ветхому человъку то, чего Онъ требуетъ; но Онъ говоритъ какъ Богъ, господинъ субботы (12, 8), для Котораго все возможно и въра въ Котораго творитъ чудеса (17, 20). Онъ не-Іона, Соломонъ или Монсей; но Онъ больше того, другого и третьяго (12, 41—42): Онъ-Тотъ, Кто въ правѣ измѣнить и законъ Моисея (19, 9). Законъ и пророки до Іоанна; съ сего же времени царствіе Божіе благовъствуется (Лук. 16, 16 ср. Ме. 11, 13). Онъ не такой законодатель, какимъ былъ Монсей. Монсей говорилъ отъ лица Бога; Христосъ же имфетъ власть сказать: а Я говорю вамъ (5, 22, 28 и дал.) законъ Моисея для ветхаго человъка; законъ Христовъ для новаго, гдъ меньшій въ царствіи Небесномъ больше Іоанна Крестителя (11, 11). Законъ и слова Христа-одно и тоже; Его творческое "буди" какъ источникъ и начало закона, такъ и сила для исполненія его. Понятно, что изъ этого закона, пока существуетъ міръ, не можетъ прейти ни одна іота; ибо это одна воля Божія, воля, чтобы было царствіе Небесное и чтобы люди входили въ него. Небо и земля прейдуть, говорить о своемь законь Господь, но слова мож

не прейдуть (24, 35 ср. Марк. 13, 31, Лук. 16, 17; 21, 33). Но уже положено начало ихъ исполненія; пророкъ и законы окончились; върующіе стали солью земли и свътомъ міра, посему и праведность ихъ должна превзойти праведность книжниковъ и фарисеевъ (5, 20). А для этого они должны не только не гибваться, но не имъть и въ помыслахъ гибва, не клясться, любить враговъ своихъ и т. п. (21-47 ст.). И кто научитъ и исполнить все это, тоть великимъ наречется въ царствін Небесномъ, ибо върный въ маломъ и во многомъ въренъ; а невърный въ маломъ невъренъ и во многомъ (Лук. 16, 10). Однако не всемъ дано разумение тайны царствія Божія; поэтому имъйте въ себъ соль, ибо если соль не солона будетъ, то чемъ вы ее поправите (Марк. 9, 50 ср. Лук. 14, 34). Истинно говорю вамъ: кто умалится какъ дитя, тотъ и больше въ царствіи Небесномъ. (Ме. 18, 4; Марк, 10, 15; Лук. 9, 47-48; 18, 17). Вотъ начало и конецъ Христова законодательства: начало-вы соль земли; конецъ-Моя воля или воля Отца Небеснаго. 17 разъ на протяжении нагорной проповъди Христосъ упоминаетъ имя Отца Небеснаго съ цълью яснъе запечативть въ памяти слушателей, что все въ царствъ Божіемъ совершается ради Бога. Говорить ли Онъ о любви ко врагамъ и дъланіи добра (5, 16, 45), о милостынь (6, 1, 4), молитвъ (ст. 8 – 9), постъ и прощеніи долга другимъ (ст. 14—18) всюду у Него на первомъ планъ воля и слава Отца Небеснаго. А заканчивая пропов'ты и д'елая изъ нея общее наставленіе, Онъ произносить: не всякій, говорящій Мнь: Госполи, Господи, войдеть въ царство Небесное, но исполняющій волю Отца Моего Небеснаго (7, 21) 1). Тъмъ же, которые тру-1) Канть этоть стихь читаеть такь: не тв, которые говорять: Господи, Господи, но тв, которые исполняють волю Бога (войдуть въ царство небесное) и отсюда завлючаеть, что и по ученію Христа одинь добрый образь жизни уго-

поди, но тв, которые исполняють волю Бога (войдуть въ царство небесное) в отсюда заключаеть, что и по ученю Христа одинь добрый образь жизни угодень предъ Богомъ. (Die Religion.... 109—100 s). Едвали нужно прибавлять, что такое измѣненіе евангельскаго текста не добросовѣстно и что такимъ путемъ можно доказать все, что угодно. Ричль же, чтобы придать этому тексту безусловный моральный смыслъ, разсматриваеть его безъ связи съ остальнымъ содержаніемъ какъ нагорной проповѣди, такъ и цѣлаго евангелія. Точно также онъ толкуеть и слова св. Марка 3 гл. 35 ст. (ор. cit. ПІ В. 11 s.). Пріемъ—совсѣмъ непригодный и недостойный научной критики!

дятся не ради этого имени, Онъ объявляетъ: Я никогда не зналъ васъ; отойдите отъ Меня, дълающіе беззаконіе (23 ст.)

Таковы заповъди Христа и побужденія къ исполненію ихъ. Очевидно, что это совершенство есть совершенство отъ въры и состоить въ употребленіи Богу и деланіи добра не столько изъ уваженія къ повелъвающему голосу закона, сколько ради славы и любви къ Богу. Оно не похоже на формальную справедливость книжниковъ и фарисеевъ, которые дълають добро ради закона и почтенія со стороны людей, въ чемъ обличаль ихъ Христосъ (24, 35; Марк. 13, 31; Лук. 16, 17; 21, 33); это совершенство детей Божінхъ, свойственное имъ такъ же, какъ свъту свойственно свътить и соли солить. Это-справеддивость, требуемая Богомъ и исходящая изъ сердца, согрътаго върою въ Бога; это-растеніе, выросшее изъ съмени, посъяннаго Христомъ, и не возрастающее на другой почвв (Ме. 16, 24 и д.), между тъмъ какъ законъ и законники и сами не входять въ царство небесное, и входящимъ препятствують (Лук. 11, 52). Когда одинъ книжникъ на отвътъ Христа, что первая и самая главная запов'ядь есть любовь къ Богу отъ всего сердца, а вторая-любовь къ ближнему, какъ самому себъ, сказалъ: истину говоришь ты, учитель, то Христосъ прибавиль: недалеко ты отъ Царствія Божія (Марк. 14, 28-34). Чего же, спрашивается, не доставало этому книжнику, чтобы войти въ это царство? Безъ сомивнія, веры во Христа, отчего и самая добродьтель его оказалась ниже праведности, нужной для царствія Божія. Но такова вообще праведность и совершенство естественнаго человъка: прійдутъ скорби, и онъ тотчасъ соблазнится. Трудъ его похожъ на работу того, кто строитъ домъ безъ фундамента: пойдетъ дождь, сделается наводненіе, и домъ этотъ развалится, ничего не оставивши послів себя (Мв. 7, 24-27; Лук. 6, 43). По этой причинъ хотя Христосъ и любиль того богатаго юношу, который отъ юности сохраниль всѣ заповѣди, но прибавилъ: слѣдуй за Мною: тогда будешь имъть сокровище на небесахъ (Марк. 10, 16-21). А когда однажды Христу сказали, что Его ищутъ Мать Его и братья, то Онъ, посмотръвши на сидящихъ вокругъ Себя, отвъчалъ: вотъ Матерь Моя и братья Мои, ибо всякій, исполняющій

волю Отца Моего Небеснаго, есть братъ Мой и Матерь Моя (Мо. 12, 50; Марк. 3, 34-35). Итакъ, по ученію Христа, хотя добродътель и ведеть въ царство Божіе, но не даеть безъ въры права на вступленіе въ него. Путь добродътели-путь законниковъ, путь ветхаго, не обновленнаго человъка; путь широкій и тернистый, на которомъ бывають частыя паденія и выростаеть самомниніе. Путь же къ царствію Божію болю легкій и простой. Это путь дітей и всіхх уподобившихся дівтямъ; путь въры, принимающей безъ колебанія каждое слово Христа и исполняющей его (Марк. 10, 14-15; Ме. 10, 39-40). Короче: чтобы войти въ царство Божіе, нужно стать Сыномъ Божінмъ и поступать такъ, какъ приличествуеть сыну: следовать не своей воле, но воле Отца. Въ царстве Бога совершенно иные законы: возвышающійся умалится, а умалившійся возвысится; первые будуть последними, и последніе первыми (Ме. 19, 30; 20, 26—27; Марк. 9, 35; 10, 31. 44; Лук. 9, 48; 14, 11; 18, 14; 22, 26).

Возвращаясь назадъ къ Канту, легко теперь видъть, насколько его понятіе о царствъ Божіемъ отличается отъ понятія о немъ Христа.

А. Кириловичъ.

(Окончаніе будеть).

## ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 15.

АВГУСТЪ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Августа 1893 года.

Временно-исправл. должность цензора,
Протоіерей Павель Соличевь.

## СЛОВО НА І-е АВГУСТА.

"Многи скорби праведнымь, и оть вспах ихъ избавить я Господь". (Псал. 33, 20 ст.).

Древніе христіане отличались твердою върою въ Промысль Божій. Они были убъждены, что вся жизнь человъка, отъ его рожденія и до смерти, со всъми счастливыми и несчастными обстоятельствами, зависить всецьло отъ Бога. Посему, случалось ли какое либо бъдствіе, угрожала ли какая либо опасность отъ враговь, предпринималось ли какое либо важное дъло,—во всъхъ этихъ случаяхъ они прежде всего обращались съ усердною молитвою къ Богу, прося Его заступленія и помощи. И Господь слышаль ихъ молитвы и являль имъ Свою Божественную помощь неръдко сверхъестественнымъ, чудеснымъ образомъ. Памятникомъ такого молитвеннаго обращенія древнихъ христіанъ къ Богу въ затруднительныхъ случаяхъ жизни служить настоящій праздникъ "Происхожденіе древъ честнаго и животворящаго Креста Господня".

Праздникъ сей получилъ свое начало въ Греціи. Въ столичномъ городъ Греческой имперіи — въ Константинополъ часто распространялись заразительныя бользни, особенно много больныхъ бывало въ Августъ мъсяцъ. Жители, желая предохранить себя отъ губительной заразы, обращались всегда съ молитвою къ Богу. Съ наступленіемъ перваго числа Августа, когда особенно усиливалась зараза, они выносили Животворящій Крестъ Господень изъ царскихъ палатъ въ соборную церковь Св. Софіи

и здѣсь освящали воду. Послѣ сего водосвятія они ежедневно въ продолженіи двухъ недѣль, до праздника Успенія Божіей Матери, ходили съ Животворящимъ Крестомъ по улицамъ и площадямъ города и возносили общественныя моленія, а потомъ относили его опять въ царскій дворецъ. Это благочестивое обыкновеніе и послужило основаніемъ дъя церковнаго празднества въ нынѣшній день. Отъ того и праздникъ сей называется Происхожденіе (т. е. исхожденіе, выносъ) честнаго и животворящаго Креста Господня.

Настоящій праздникъ сділался особенно важнымъ съ 12-го въка, когда съ нимъ стали соединять воспоминание побъдъ, одновременно одержанныхъ греческимъ императоромъ Мануиломъ надъ персами и русскимъ княземъ Андреемъ Боголюбскимъ надъ казанскими татарами. Какъ греческій императоръ, такъ и русскій князь, идя на войну со врагами Креста Господня, надъялись не на себя и свои силы, не на знаніе и опытность полководцевъ, не на мужество воиновъ, а прежде всего и болье всего на помощь Божію. Они имъли въ своихъ войскахъ Животворящій Кресть и иконы Спасителя и Божіей Матери, и усердно молились со всемъ народомъ о милости Божіей и дарованіи поб'єды. Господь услыпаль ихъ молитву и явилъ имъ особенное знаменіе своего благоволенія: отъ Креста Христова и святыхъ иконъ, взятыхъ въ полки, во время молебствія исходили св'єтлые дучи и покрывали своимъ св'єтомъ христіанскія ополченія. Такого видінія удостоились какъ князь Андрей Боголюбскій и русское войско въ Россіи, такъ и греческій императоръ Мануилъ со своимъ войскомъ въ Греціи. Воодушевленныя столь чудеснымъ знаменіемъ греческія и русскія войска мужественно напали на невірныхъ и одержали надъ ними победы. Такъ Господь услышалъ молитвы верныхъ своихъ и явилъ имъ Свою Божественную помощь.

Благочестивые слушатели! Изъ исторіи установленія нынѣшняго праздника видно, какъ высоко почитали древніе христіане Крестъ Господень и какъ усердно прибѣгали къ Распятому на немъ Господу съ молитвами о помощи въ трудные дни своей жизни. Какой это поучительный примѣръ для нашего назиданія! Будемъ и мы, подобно имъ, какъ можно чаще и усерднѣе призывать на помощь Распятаго на крестѣ Спасителя нашего. Особенно же будемъ призывать Его, когда скорбь тяготить сердце, когда бъды и непріятности, какъ воды, нападають на нашу душу. Кто не испыталъ подобнаго состоянія? Кто можеть считать себя безопаснымь и свободнымь оть напастей житейскихъ? Тяжело тогда бываетъ на душъ. Умъ въ смущеніи, сердце полно унынія, безнадежія, не радуеть бол'є св'єть Божій, самая жизнь обращается въ бремя, нъть охоты ни къ какой деятельности; -- все это приходится испытывать многимъ страждущимъ отъ разныхъ бъдъ, скорбей и непріятностей житейскихъ. Тогда особенно нужно утвшеніе, подкрвпленіе, ободреніе; а это все върующіе всегда могуть найти въ Распятомъ на кресть Сынь Божіимъ. Разнообразны бывають житейскія нужды, скорби, непріятности; но нізть такого горя на світть, котораго не могь бы облегчить Господь; нёть такой нужды, въ которой бы не могъ Онъ помочь.

Станьте у Креста Христова, напр., вы—страждующіе невинно, обижаемые несправедливо. Много зла люди сдѣлали вамъ. Но могутъ ли злые люди сдѣлать зла человѣку больше, чѣмъ сдѣлано Распятому на крестѣ Господу? И Онъ все это терпитъ съ молитвою за враговъ. Какъ же не потерпѣть мало и вамъ, потерпѣть съ Нимъ, ради Его? Будьте увѣрены, что какъ Онъ со Креста пошелъ въ рай къ славѣ, такъ и васъ—невинно страждущихъ съ Нимъ—приведетъ туда-же. Такъ людямъ обиженнымъ и обижаемымъ чаще и чаще нужно обращаться къ Распятому на Крестѣ. Здѣсь они получатъ отраду своему сердцу и крѣпость къ перенесенію оскорбленій, и на-учатся великой добродѣтели—любить своихъ враговъ и молиться за нихъ.

Вы, которые часто подвергаетесь бользнямь, припадайте чаще ко Кресту Христову съ молитвами. На немъ претерпъль величайшія страданія Сынъ Божій. Будучи Святьйшимь и Безгрышнымь, Онъ страдаль за весь родъ человьческій, за благо и спасеніе людей,—страдаль безъ ропота, не испуская ни одного вздоха и стона. Эти страданія Сына Божія на кресть да будуть служить для васъ утышеніемь и да побуждають они васъ переносить съ благодушіемь и преданностію воль Отца Небес-

наго всякія бользни, посылаемыя намъ за гръхи наши для нашей душевной пользы и спасенія.

Обращайтесь ко Кресту Господню и вы — обремененные нуждами и заботами житейскими, трудящіеся много, но не видящіе добрыхъ плодовъ отъ трудовъ своихъ. Доколѣ вы будете надѣяться на однѣ только свои силы? Станемъ у Креста Господня и возложимъ все упованіе на Господа, ради насъ страдавшаго на крестѣ; будемъ усиленно молиться Ему и всего добраго ожидать отъ Него, не оставляя трудовъ своихъ до конца жизни своей. Былъ ли хоть одинъ примѣръ, чтобы Онъ оставилъ, забылъ добрыхъ труженниковъ, знающихъ и помнящихъ Его? Будемъ же всегда прибѣгать къ Нему, будемъ просить помощи отъ Него съ полнымъ сознаніемъ своего безсилія, — и Онъ пошлетъ Свое благословеніе на дѣла наши, дастъ силу Свою, и при Его помощи мы можемъ получить то, чего однѣми своими силами никогда не получили бы.

Будемъ, наконецъ, обращаться къ Распятому на Крестъ Господу и тогда, когда гръхи тяготять нашу душу, когда страсти одолъвають её, и мы изнемогаемъ въ борьбъ съ ними. Гръшникъ, борющійся со гръхомъ-все равно, что пловецъ борющійся съ волнами. Волны одна за другою угрожають потопить его; еще немного, -- и пловецъ можетъ погибнуть. Такъ бываеть и съ грешникомъ. Борется онъ со своею страстію, съ грфхомъ овладфишмъ имъ, и какъ ни силится высвободиться изъ-подъ власти его, очень часто видитъ себя опять побъжденнымъ имъ, кается во гръхъ, а творитъ его. Что тогда дълать? Гдв взять силь для борьбы со грвхомь? Тогда намъ въ особенности нужно припасть ко Кресту Христову. На Крестъ висить Всесильный Побъдитель гръха, діавола, смерти, Разрушитель ада. Онъ страдаеть для того, чтобы загладить гръхи наши предъ судомъ правды Божіей, примирить насъ съ Богомъ и даровать върующимъ благодать для подкръпленія нашихъ немощныхъ силъ въ трудной борьбъ со гръхомъ. Вспомнимъ же, грешники, объ этихъ высокихъ благахъ, которыя Господь готовъ даровать всякому върующему и молащемуся,и будемъ возносить о семъ самую горячую мольбу предъ Животворящимъ Крестомъ Христовымъ. Будемъ припадать чаще

и усерднье,—и Господь содълаеть насъ сильными въ нашей немощи, тогда ослабъеть дъйствіе страстей, противенъ будеть гръхъ. Только не будемъ оставлять молитвъ къ Богу и борьбы со страстями своими до конца дней нашихъ, ибо только "до конца претерпълый спасается".

И такъ, подобно древнимъ христіанамъ, свято почитавшимъ Крестъ Господень, будемъ и мы, бл. сл., почитать Животворящій Крестъ и какъ можно чаще возносить предъ нимъ усердныя молитвы къ распятому на немъ Господу. Будемъ обращаться къ Сему Надежному и Всесильному Помощнику нашему во всякой нуждѣ, во всякой скорби душевной и болѣзни,—и Онъ поможетъ намъ, даруетъ намъ всё истинно полезное, управитъ жизнь нашу такъ, какъ угодно Его всесвятой Волѣ и для насъ спасительно. "Возверзи на Господа печалъ твою", говоритъ Слово Божіе, "и Той тя препитаетъ, не дастъ во въкъ молем праведнику"; ибо "очи Господни на праведныя, и уши Его на молитву ихъ". (Псал. 54, 23 ст. и псал. 33, 16 ст.). Аминь.

Свящ. В. Добровольский.

## ОТНОШЕНІЕ МЕЖДУ ПРАВОМЪ И НРАВСТВЕННОСТІЮ.

Со времени Гегеля и по его примъру юристы-философы и нъкоторые моралисты-богословы начали отождествлять право и нравственность, жизнь въ государствъ и жизнь въ сферъ специфически нравственной, чрезъ мфру идеализируя право и государство и усвояя имъ универсальное значеніе. По теоріи Гегеля, развитой въ его философіи права, правственность всецило объемлется правомъ, которое онъ называетъ "объективнымъ организмомъ человъческой свободы". Общая воля или, какъ называетъ ее Гегель, "объективный духъ", имфющая значеніе силы и авторитета по отношенію къ индивидуальной воль, дъйствуетъ не внъ исторіи, а внутри ея, въ историческомъ развитіи народа, образующаго собою государство. Поэтому на государство съ его историческими учрежденіями и законодательствомъ надобно смотръть какъ на общую волю, представляющую собою высочайшую силу и высочайшій авторитеть по отношенію къ индивидууму 1). Спрашивается: можно-ли отождествлять идею права и идею нравственности? Правда, право и нравственность близко соприкасаются между собою и въ нъкоторыхъ случаяхъ обнаруживаются въ действительности очень сходно. Но это не говорить о тождествъ ихъ. Отождествленіе, а равно и смъщение этихъ понятий неминуемо поведетъ за собою вредныя последствія и для нравственности и для права: для нравственности искажение и съужение понятия о нравственности, вследствіе разсмотренія последней съ точки зренія



М. А. Олесницкій. Введеніе въ исторію нравственности и правственных ученій. Тр. Кіев. Дух. Акад. 1880 г. т. 3 стр. 190—191.

права, а для права—идеализацію и преувеличенное расширеніе понятія о правѣ, вслѣдствіе сужденія о послѣднемъ съ точки зрѣнія нравственности 1). Наша задача по возможности отчетливѣе и рѣзче разграничить право и нравственность и точнѣе опредѣлить ихъ взаимное отношеніе.

Въ широкомъ и общемъ смыслъ слова, смыслъ идеальномъ, этическомъ, право есть необходимый коррелятъ долга, основывающагося на неизмънномъ объективномъ законъ, которымъ держится правственный міропорядокъ. Подчиненный нравственному міропорядку, человѣкъ обязанъ въ субъективной дѣятельности своей сообразоваться съ объективными требованіями закона, и такъ какъ ни одинъ моментъ изъ жизни человъка и вообще члена нравственнаго міра не долженъ выходить изъ подчиненія нравственному закону, то значить, нравственный субъектъ долженъ быть нормируемъ объективнымъ закономъ въ отношеніяхъ своихъ ко всёмъ безъ исключенія объектамъ универсума, ко всемъ безъ исключенія видамъ бытія. Отсюда следуеть, что на стороне объективнаго закона лежить право по отношенію къ нравственному субъекту - быть ему (закону) исполненнымъ дъятельностію послъдняго. Такимъ образомъ происходить, что обязанности и права взаимно переплетаются въ отношеніяхъ между собою выразителей нравственной жизни, которые суть: Богъ, человъческій индивидуумъ и человъческое общество и видимая природа; переплетаются потому, что всв отношенія между этими выразителями посредствуются законамъ <sup>2</sup>). Но мы будемъ говорить о правъ не въ этомъ смыслъ, а въ смысль тысномы, соціально-политическомы, слыдовательно о правъ, осуществляемомъ въ государствъ. Это-то право, лежащее въ основъ политически-гражданского общества и въ немъ осуществляемое, и будетъ предметомъ нашего разсмотрѣнія по отношенію его къ нравственности.

Человъкъ отъ природы надъленъ множествомъ самыхъ разнообразныхъ потребностей, которыя пробуждаются въ немъ въ извъстной постепенности, по мъръ его физическаго и нрав-



<sup>1)</sup> Ibid. crp. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. стр. 188.

ственнаго роста. Одив изъ нихъ коренятся непосредственно въ его телесной природе: каковы, напримеръ, все физіологическія его потребности, другія им'ьють своимь источникомъ его духовную природу, таково, напримъръ, стремленіе къ истинъ, добру и красотъ, наконецъ, третьи носятъ смъщанный характеръ, основываясь одновременно и на физической и на духовной природъ человъка. Насколько разнообразны потребности человъка, настолько-же разнообразны и средства ихъ удовлетворенія. Эти средства человінь находить или во внішнемъ, окружающемъ его мірѣ, или въ другихъ людяхъ. Въ томъ и другомъ случав онъ становится въ прямыя и неизбъжныя отношенія къ этимъ последнимъ. Такъ во первихъ, для того, чтобы удовлетворять своимъ потребностямъ средствами, доставляемыми внёшнею природою, онъ на каждомъ шагу встречаетъ нужду въ содъйствіи и помощи другихъ людей. Это содъйствіе и помощь тъмъ необходимъе ему, чъмъ сложнъе его потребности. При содъйствіи и помощи своихъ ближнихъ онъ находить возможнымь побъдить и подчинить себъ внъшнюю природу, обставить свою жизнь удобствами, сдълать ее боле полною и прекрасною. Во вторыхъ, человъкъ надъленъ многими такими потребностями, удовлетвореніе которыхъ возможно лишь при участіи другихъ людей и немыслимо безъ этихъ посл'яднихъ. Таковы, напримеръ, все наши духовныя потребности, которыя требують общенія съ себ' подобными; вн' этого общенія он'ї глохнутъ и замирають. Такимъ образомъ по свойствамъ своей природы, человъкъ не можетъ вести одинокаго, уединеннаго существованія: потребности влекуть его къ общенію съ себъ подробными, то есть къ установленію постоянныхъ взаимныхъ отношеній между нимъ и другими людьми. Сохраняя человъческій образъ, онъ не можеть отказаться оть такого общенія, ибо вить его онъ быль бы, по выраженію Аристотеля, или Богомъ, имфющимъ все въ самомъ себф, или дякимъ звъремъ. Поэтому, стремленіе къ общенію само является живою потребностью нашей природы, тъмъ ея свойствомъ, которое характеризуетъ человъка, какъ существо общежительное, или выражаясь словами того же мыслителя древности, какъ ζῶον πολιτιχόν (животное гражданственное). Это потребность

общенія, appetitus societatis (стремленіе ва гражданственности), какъ называеть ее Гроцій, будучи общимъ итогомъ другихъ потребностей, носить на себѣ производный характеръ, что не только не ослабляеть, но даже усиливаеть ея значеніе. Дѣйствуя на людей повелительно, она связываеть ихъ между собою и служить основной причиной установленія и возникновенія прочныхъ взаимныхъ отношеній, которыя въ дальнѣйшемъ своемъ развитіи принимають форму общественныхъ союзовъ различной структуры и наименованій. Не касаясь исторіи образованія общественныхъ союзовъ, остановимся на ближайшемъ анализѣ тѣхъ взаимныхъ отношеній людей между собою, изъ которыхъ развивается организованное общежитіе, опредѣлимъ, что называется отношеніемъ вообще.

Слово это имъеть два значенія. Въ широкомъ смыслѣ подъ отношениемъ разумбется возможность событий и актовъ, обусловливаемыхъ природою соотносящихся явленій, такая возможность, которая немедленно переходить въ дъйствительность, какъ скоро эти явленія поставлены въ изв'єстное взаимное положеніе. Съ этой точки зрівнія отношеніе, напримітрь, образованнаго человъка къ необразованному выражается въ томъ, что первый пріобрътаеть обыкновенно нравственное вліяніе надъ вторымъ. Эта возможность вліянія тотчасъ же переходить въ дъйствительность, какъ скоро образованный человъкъ вступаетъ въ тъсное общеніе съ необразованнымъ. Равнымъ образомъ, отношеніе слабаго къ сильному выражается въ томъ, что первый подчиняется обыкновенно второму, если нътъ къ этому какихъ-либо особыхъ препятствій. Это возможное подчиненіе переходить всякій разь въ действительное, какъ скоро слабый сталкивается съ сильнымъ. Подъ отношениемъ въ тесномъ смыслв слова разумвется наличность известных событій и актовъ, обусловленныхъ природою соотносящихся явленій, т. е. не возможное только вліяніе ихъ другь на друга, а вліяніе уже наступившее, уже соотвътствующее. Въ этомъ случать, воспользуемся приведенными примърами, отношение необразованнаго къ образованному и слабаго къ сильному заключается въ томъ, что вторые дъйствительно подчиняють себъ первыхъ, заставляя ихъ следовать своимъ указаніямъ. Всего этого, разумется,

могло бы и не быть, еслибы, напримъръ, люди эти не встрътились между собою, или, встрътившись, не вступили въ близкія взаимныя отношенія. Но все это существуєть, потому что благопріятныя обстоятельства переводять возможное въ область дъйствительнаго. Содержание отношений или характеръ событій и актовъ отпредъляется свойствами предметовъ или лицъ, связанныхъ тъмъ или другимъ отношениемъ. При этомъ подъ свойствами разумбются какъ физическія качества, такъ и духовныя, и, далее, какъ индивидуальныя, такъ и общія. Всь эти свойства соотносящихся предметовъ или лицъ, обусловливающія характерь ихъ отношеній, суть естественныя въ широкомъ значении этого слова, и обусловливаемыя ими отношенія-фактическія отношенія. Отсюда, опредъляясь природными свойствами соотносящихся явленій, всякое фактическое отношеніе не случайно и произвольно, а естественно и необходимо: оно служитъ выраженіемъ порядка, предписаннаго природой. результатомъ законовъ духовнаго и матеріальнаго міра, управдяющихъ явленіями.

Изъ даннаго опредъленія следуеть само собою, что для существованія фактическаго отношенія въ тесномъ смысле этого слова, то есть, въ смыслъ дъйствительнаго вліянія предметовъ другъ на друга, не достаточно еще одной наличности. одного бытія этихъ предметовъ. Для этого необходимо, чтобы они были поставлены въ извъстное взаимное положение; необходимъ, следовательно, целый рядъ условій, благопріятствующихъ или, по крайней мъръ, не препятствующихъ взаимному вліянію данныхъ предметовъ. Въ сферъ тъхъ фактическихъ отношеній, гдъ дъйствующимъ лицомъ является человъкъ, искомое взаимное положение соотносящихся явленій, при которомъ возможность переходить въ дъйствительность, опредъляется двумя условіями. Для действительнаго существованія даннаго отношенія необходимо, во первыхъ, чтобы природа не воздвигала человъку на этомъ пути неодилимыхъ препятствій. Необходимо, во вторыхъ, для дъйствительнаго существованія даннаго отношенія, чтобы другіе люди не препятствовали установленію его. На ряду съ условіями природы воля другихъ лицъ входить въ составъ обстоятельствъ, опредъляющихъ существование факти-

ческихъ отношеній; ихъ неприкосновенность должна быть обезпечена отъ посторонняго произвола. Для устраненія препятствій, возникающихъ отъ произвола постороннихъ лицъ, люди, образуя общественные союзы, вносять въ свои отношенія новый факторъ, вліящій на процессъ ихъ образованія и развитія. Этоть факторь есть общественное сознание или общественная совъсть, возводящая простое фактическое отношение на степень нравственнаго отношенія. Имвя свой источникъ и глубочайшее основание въ прирожденномъ чувствъ правды или идеъ справедливости, факторъ этотъ вліяеть могущественно на дійствія отдільных лиць, а стало быть, и на ихъ отношенія. Общественное мижніе различно относится къ нашимъ дъйствіямъ: на одни изъ нихъ оно смотритъ спокойно и безучастно, среди другихъ отличаетъ дъйствія похвальныя и непохвальныя и, сочувствуя первымъ, осуждаеть вторыя. Въ чемъ бы и какъ бы ни выражалось это сочувствіе, въ нихъ отдёльное лицо находить въ большей или меньшей степени или поддержку или препятствіе для своей діятельности. Въ тіхъ случаяхъ, когда общество относится сочувственно къ установленію изв'єстныхъ отношеній, отдёльное лицо получаеть помощь и защиту въ выраженіи этого сочувствія, а вмѣстѣ съ тѣмъ и новое средство для борьбы съ препяствіями, идущими со стороны постороннихъ лицъ. Наоборотъ, если общество осуждаетъ извъстныя отношенія, отдівльное лицо встрівчаеть на своемь пути лишнее препятствіе въ выраженіи этого осужденія. Оказывая поддержку однимъ дъйствіямъ и затрудняя другія, общество помогаеть такимъ образомъ установленію въ своей средв извістнаго рода отношеній, которыя оно береть подъ свою защиту. Совокупность отношеній, защищаемыхъ въ данное время и въ данномъ мъсть авторитетомъ общественнаго сознанія, носить на себъ печать накотораго постоянства и образуеть собою опредаленный строй жизни. Этотъ строй, взятый во всей его совокупности, можетъ быть названъ нравственнымъ порядкомъ въ обширномъ смыслъ слова, а каждое отдъльное отношение, отвъчающее этому порядку, -- нравственнымъ отношениемъ въ томъ же обширномъ смыслъ. Отсюда, нравственное отношение есть такое фактическое отношеніе, которое поддерживается авторитетомъ общественнаго сознанія, а безиравственное—такое, которое осуждается, преслідуется этимъ авторитетомъ 1). Средину между ними занимають ті фактическія отношенія, на которыя общество смотрить безразлично и безучастно.

Сочувствіе и осужденіе, или, говоря вообще, то вдіяніе, которое общество оказываеть на взаимныя отношенія своихъ членовъ, можетъ выражаться и действительно выражается въ самыхъ разнообразныхъ формахъ. Однако все это разнообразіе удобно сводится къ двумъ типическимъ формамъ, ръзко отличающимся одна отъ другой. Во первыхъ, вліяніе общества выражается въ формъ простаго "психическаго побужденія", которое оказываеть общественное мнініе на поступки отдільныхъ лицъ, одобряя или порицая ихъ дъйствія. Человъкъ не можетъ пренебрегать мижніемъ своихъ ближнихъ, съ которыми онъ связанъ безчисленными нитями взаимныхъ отношеній. Это мижніе всегда тяготъетъ надъ его дъйствіями и оказываеть на нихъ то или другое вліяніе. Во вторыхъ, вліяніе общества выражается въ формъ внъшняго "физическаго побужденія", прамаго или косвеннаго, проявляющагося всякій разъ, какъ только отдільныя лица или нарушають такія отношенія, которыя одобряются и поддерживаются обществомъ, или создають такія, которыя преследуются этимъ последнимъ. Въ организованномъ обществъ внъшнее побуждение проявляется въ организованной формъ суда, администраціи, полиціи и т. п., которыя оказывають прямую или косвенную защиту однимъ отношеніямъ н противодъйствують открытою силою другимь. Первый видь вліянія общества на действія отдельных лиць посредством общественнаго мивнія можеть быть названь нравственным въ тъсномъ смыслъ этого слова; второй видъ вліянія посредствомъ физическаго побужденія—юридической или правовой защитой. Сообразно съ этимъ всякое фактическое отношеніе, защищаемое авторитетомъ общественнаго мнфнія въ формф организованнаго внъшняго побужденія, можеть быть названо юридиче-



<sup>1)</sup> Приписывая такое значение авторитету общественнаго сознавия, мы совершенно далеки отъ мысли признавать его "вритериемъ" правственности. Общественное сознание можетъ служить только "показателемъ" правственности и притомъ въ данное время и въ данномъ мъстъ. Въ этомъ смыслъ мы и будемъ говорить о немъ.

скимъ отношеніемъ или правоотношеніемъ, а совокупность такихъ отношеній, существующихъ въ данное время и данномъ мѣстѣ, — правомъ вообще или поридическимъ порядокъ въ тѣсномъ смыслѣ или моральный, подъ которымъ разумѣется совокупность отношеній нравственныхъ въ тѣсномъ смыслѣ, т. е. такихъ, которыя защищаются психическимъ вліяніемъ общественнаго одобренія или порицанія.

Мы определили право, какъ совокупность юридическихъ отношеній. Всмотримся ближе, что такое юридическое отношеніе, чтобы точнъе выяснить понятіе права. Если подъ юридическимъ отношеніемъ мы понимаемъ такое фактическое отношеніе, которое защищается организованными средствами физическаго побужденія отъ нарушенія со стороны третьихъ лицъ, то отсюда следуеть само собою, что этоть признакь организованной защиты служить важивишимъ признакомъ понятія права: гдв есть такая защита, тамъ, согласно данному опредъленію, есть и право. Внимательное разсмотрение какого угодно правоотношенія приводить къ тому заключенію, что именно въ этой защить, а не въ чемъ либо другомъ, состоить правовой элементъ юридического отношенія. Чтобы уб'ёдиться въ этомъ, остановимся на примъръ права собственности и посмотримъ, въ чемъ состоитъ тотъ признакъ, который простое фактическое отношеніе лица къ вещи возводить на степень правоотношенія, -- дѣлаетъ его правомъ собственности. Съ этою целію попробуемъ сравнить право собственности съ такимъ сходнымъ фактическимъ отношеніемъ, которому для полнаго тождества съ нимъ недостаетъ только элемента правовой защиты. Такое фактическое отношеніе заключается въ полномъ господстві лица надъ вещію, въ обладаніи его; а это последнее, какъ мы сказали, всегда опредъляется двумя условіями: во первыхъ, чтобы природа не полагала неодолимыхъ препятствій господству лица надъ вещію; во вторыхъ, чтобы другія лица не нарушали этого господства. Если я владъю, напримъръ, извъстнымъ участкомъ земли, то это значить, что я господствую надь нимь, побъждая всв естественныя препятствія, мішающія моему господству, и устраняя вившательство другихъ лицъ въ мои отношенія къ этой земль.

Если вода покрываеть мой участокъ или сосъдъ отнимаеть его у меня, мое фактическое обладаніе исчезаеть безслівдно. Но если я умъю справиться съ наводненіемъ и сосъдомъ, если я могу удержать участокъ въ своемъ полномъ распоряжении, фактическое обладание остается неприкосновеннымъ. Оно состоитъ, следовательно, въ господстве человека надъ вещію, обусловливаемомъ отношеніемъ его къ природѣ и окружающимъ людямъ; оно является результатомъ естественныхъ законовъ, духовныхъ и матеріальныхъ, управляющихъ человъческою дъятельностью. Но тоже самое фактическое отношение переходить тотчасъ же въ право собственности, какъ скоро общество береть подъ свою защиту и ограждаеть его средствами внъшняго побужденія отъ нарушенія со стороны третьихъ лицъ. Въ приведенномъ примъръ мое фактическое владъніе землею тотчасъ же становится правомъ собственности, какъ скоро общество ограждаеть его отъ посторонняго произвола. Чемъ обусловливается здёсь этотъ переходъ факта въ право? Очевидно, мои отношенія къ землі, опреділяемыя природой, остаются тіже; упомянутый переходъ не коснулся, стало быть, моего обладанія. За то другое условіе-мои отношенія къ окружающимъ людямъ измѣнились совершенно: если прежде я долженъ былъ самъ справляться съ безпокойнымъ сосъдомъ, чтобы отстоять свое господство надъ землею, то теперь общество ограждаетъ меня отъ его притязаній. Такимъ образомъ, всѣ измѣненія, совершившіяся при переход' фактическаго отношенія въ юридическое, не затрогивая условій обладанія, налагаемыхъ природою, сводятся только къ измѣненію условій обладанія относительно окружащихъ лицъ: эти последнія побуждаются обществомъ блюсти неприкосновенность этихъ отношеній къ землъ. Отсюда ясно, что признакъ организованной защиты служитъ ръшающимъ признакомъ въ понятіи юридическаго отношенія, -- тімъ признакомъ, который возводить фактъ въ право. Отсюда же, далье, слъдуеть, что для существованія юридическаго отношенія необходимы два условія: во первыхъ, чтобы имълось на лицо фактическое отношеніе, которое служило бы матеріаломъ, субстратомъ для образованія юридическаго; во вторыхъ, чтобы это отношеніе защищалось обществомъ, короче

говоря: необходимъ факть и его защита, которые являются, такимъ образомъ, составными элементами всякаго правоотношенія. Если нътъ факта, то не можетъ быть и права, потому что не можеть быть защиты, которая, являясь средствомь къ цъли, сама по себъ не имъетъ никакого значенія. Точно также не можеть быть права, гдв не можеть быть защиты, ибо самъ по себѣ факть, какъ мы видѣли, еще не составляетъ права. Изъ этого однако никакъ не следуетъ, чтобы моменты возникновенія юридическаго и фактическаго элементовъ правоотношенія непремънно совпадали другъ со другомъ. Такъ это обыкновенно бываеть, но можеть и не быть такъ. Возможно напримъръ, нъкоторое время фактически владъть участкомъ земли и не пользоваться защитою этого владенія. Возможно также пріобръсть право собственности на извъстную вещь прежде, чъмъ вступить въ распоряжение ею. Точно также могутъ не совпадать другь съ другомъ и моменты прекращения фактическаго и юридическаго элементовъ правоотношенія. Если, напримъръ, мое фактическое отношеніе нарушается такими действіями лица посторонняго, результаты которыхъ могутъ быть устранены путемъ юридическаго побужденія, правоотношеніе продолжаетъ существовать. Или, напримъръ, передавая право собственности на мой домъ другому лицу, я могу оставаться нъкоторое время фактическимъ его владътелемъ. Это самостоятельное существование юридическаго элемента въ ожидании образованія или возобновленія элемента фактическаго не есть существованіе чего либо вооображаемаго или фиктивнаго, такъ какъ побудительныя отношенія къ другимъ лицамъ, состоящія въ защить личнаго права обществомь, не перестають существовать и могутъ быть осуществлены во всякое время.

Ближайшій анализь тёхъ взаимныхъ отношеній людей между собою, изъ которыхъ развивается организованное общежитіе, привель насъ къ признанію двухъ порядковъ этихъ отношеній: нравственнаго и юридическаго. Этотъ же анализъ поможеть намъ опредёлить ихъ различіе и взаимное отношеніе.

Было замъчено, что общество различно смотрить на жизненныя явленія или фактическія отношенія, возникающія въ его средъ: къ однимъ оно относится холодно, другія осуждаеть и преслѣдуетъ, тогда какъ третьи, наоборотъ, получаютъ его одобреніе и охрану. Далѣе, среди явленій послѣдней группы оно различаетъ двѣ категоріи, одни отношенія общество считаетъ достаточнымъ охранять авторитетнымъ вліяніемъ своего мнѣнія на дѣйствія отдѣльныхъ лицъ, тогда какъ другія находитъ нужнымъ защищать внѣшними, физическими средствами побужденія, которыя въ организованномъ обществѣ принимаютъ организованную форму. Совокупность первыхъ отношеній образуетъ собою область нравственности, совокупность вторыхъ— область права. Отсюда, главное различіе между нравственностію и правомъ заключается въ способахъ защиты охраняемыхъ отношеній. Это главное различіе обусловливаетъ собою рядъ дальнѣйшихъ различій.

То или другое отношение общества къ даннымъ явлениямъ выражаетъ собою результать ихъ оценки. Если въ одномъ случать оно выражаеть одобрение и предлагаеть помощь, а въ другомъ -- выражаетъ осуждение и оказываетъ противодъйствие, то лишь потому, что оно уже подвергло предварительной оценке явленія, о которыхъ идеть рѣчь. Въ чемъ же состоить эта оценка? Въ томъ случае, когда оценке подлежать фактическія отношенія, гді дійствующимь лицомь является человікь, ин опредъляемъ каждый данный фактъ, во первыхъ, со стороны его положенія въ жизни, и во вторыхъ, со стороны техъ причинъ или мотивовъ, которыми онъ вызванъ. Въ первомъ случав мы разсматриваемъ этотъ фактъ, такъ сказать, съ внвшней стороны: мы подвергаемъ его обсуждению въ томъ определенномъ и законченномъ видъ, въ какомъ онъ данъ намъ дъйствительностью. Наша задача заключается при этомъ въ томъ. чтобы оцвнить его значение по отношению къ цвлому обществу или только извъстнымъ лицамъ, не обращая вниманія на то. какими причинами вызванъ данный фактъ: Это объективная оценкя факта или отношенія, опредъляющая его положеніе въ жизня. Наобороть, во второмъ случать, когда мы взвъшиваемъ тоть же самый факть со стороны мотивовъ, которыми онъ вызванъ, мы не обращаемъ вниманія на его положеніе и значеніе въ жизни, а стараемся заглянуть въ самое его содержаніе: мы хотимъ понять данное явленіе съ его внутренней стороны. Наша задача

заключается при этомъ въ томъ, чтобы опредълить отношеніе даннаго факта не къ постороннимъ лицамъ или всему обществу, а къ виновнику его, раскрыть тѣ внутреннія побужденія, которыя руководили челов' вкомъ при совершении того или другаго поступка. Это субъективная оценка факта, определяющая его отношение къ лицу совершившему. Пояснимъ нашу мысль примъромъ. Сдъланъ поджогъ и виновникъ пойманъ. Мы опъниваемъ его поступокъ прежде всего съ объективной стороны. то есть, опредъляемъ его отношение къ пострадавшимъ и всему обществу. Мы говоримъ: совершено гнусное преступленіе, въ конецъ раззорившее благосостояніе многихъ людей; общество не можеть терпъть въ своей средъ такого преступника. Но на этомъ наша оцънка остановиться не можетъ: намъ нужно заглянуть во внутреннюю сторону преступленія, обратить вниманіе на тѣ мотивы, которыми оно вызвано. Намъ нужно, короче говоря, взглянуть на данный поступокъ съ субъективной стороны. Этотъ взглядъ можеть совершенно изменить нашъ первоначальный приговоръ. Если, напримъръ, окажется при дальнъйшемъ изследованіи факта, что поджогъ совершенъ въ припадкъ умопомъщательства или по неосторожности, то мы, конечно, не найдемъ въ поступкъ поджигателя преступнаго двянія и скажемъ только, что это несчастный, фатальный случай: общество должно пресечь возможность сумасшедшему вредить своимъ ближнимъ, или поставить на видъ неосторожному болъе внимательное и осторожное обращение съ огнемъ. Такимъ образомъ, для оценки всякаго фактическаго отношенія, въ которомъ дъйствующимъ лицомъ является человъкъ, мы должны обратить внимание на значение этого отношения и на причины, его вызвавшія, т. е. на отношеніе даннаго поступка къ постороннимъ людямъ и обществу съ одной стороны, и на отношеніе его къ виновнику этого поступка съ другой. Только такая оцфика, которая является результатомъ двухъ точекъ зрѣнія на явленіе, можеть считаться опфикою всестороннею, полною и вфрною.

Однако такая всесторонняя, полная и върная оцънка человъческихъ дъйствій въ огромномъ большинствъ случаевъ, къ сожальнію, совершенно невозможна по недостатку нужныхъ для этого средствъ. Поэтому въ практической жизни, требую-

щей отъ насъ того или другаго рѣшенія въ каждомъ данномъ случаѣ, мы по необходимости должны довольствоваться оцѣнками, только приблизительно вѣрными, въ которыхъ иногда преобладаетъ субъективная точка зрѣнія, иногда объективная: въ однихъ случаяхъ мы оцѣниваемъ поступки людей главнымъ образомъ на основаніи мотивовъ, которые руководили ими, въ другихъ—главнымъ образомъ по значенію этихъ поступковъ для общества и отдѣльныхъ лицъ. Это различіе въ основаніяхъ оцѣнки ведетъ къ различію и въ ея результатахъ: сужденіе о поступкѣ съ его субъективной стороны выражается въ видѣ приговора общественнаго мнѣнія, сужденіе о поступкѣ съ объективной стороны выражается въ видѣ приговора общественнаго мнѣнія, сужденіе о поступкѣ съ объективной стороны выражается въ актахъ внѣшняго побужденія. Въ первомъ случаѣ мы имѣемъ дѣло съ отношеніями нравственными или моралью, во второмъ съ юридическими или правомъ.

Почему это такъ, понять не трудно. Оценка человеческихъ дъяній со стороны объективной представляется несравненно болъе легкою, нежели оцънка тъхъ-же дъяній съ субъективной стороны. Въ самомъ дѣлѣ, при объективной оцѣнкѣ мы обсуждаемъ сложившійся законченный факть, который стоить передь нашими глазами; мы имфемъ здфсь дфло съ явленіемъ, получившимъ, такъ сказать, осязаемыя очертанія; мы можемъ подойти къ нему со всёхъ сторонъ и освётить его во всёхъ частяхъ. Стало быть, здёсь мы составляемъ сужденіе на основаніи определенныхъ, более или менее точныхъ данныхъ. Наобороть, при субъективной оценке мы должны проникнуть за эти видимыя очертанія явленія и вскрыть тѣ мотивы, которыми оно вызвано. Но мотивы или побужденія человіческих в дійствій не только неуловимы въ большинствъ случаевъ для посторонняго глаза, а часто неуловимы и для того, кто действуеть. Здёсь намъ приходится по большей части оцёнивать скрытые факторы, о существованіи которыхъ мы можемъ судить лишь съ большей, или меньшей въроятностію, ибо мотивы дъйствій только въ рѣдкихъ случаяхъ ярко и отчетливо обнаруживаются во внъ. Слъдовательно, мы составляемъ здъсь суждение на основаніи неопредёленных и часто только вёроятных данныхъ. Отсюда понятно, что объективная оценка даеть выводы боле

прочные и надежные, ближе стоить къ истинъ, нежели оцънка субъективная; ошибка въ первомъ случаъ гораздо менъе возможна, чъмъ во второмъ.

Припомнимъ теперь, что отношенія общества къ человіческимъ дъяніямъ, подлежащимъ оцънкъ, выражаются въ мягкихъ формахъ одобренія или порицанія или въ опредъленныхъ и жесткихъ формахъ внішняго побужденія. Всякое внішнее побужденіе влечеть за собою рядь практических послёдствій, всегда ощутительныхъ, иногда даже гибельныхъ для тъхъ, противъ кого оно направлено. Напротивъ нравственное, психическое побужденіе, выражающееся въ приговоръ общества, можеть и не имъть такихъ последствій; оно менъе ощутительно и гораздо чаще позволяеть устранять зло, несправедливо причиненное къмъ-либо. Поэтому, не говоря уже о другихъ основаніяхъ, простая осторожность рекомендуетъ употреблять первое средство, какъ средство крайнее, лишь въ крайнихъ случаяхъ, съ крайнею осмотрительностью. Вследствіе этого оно не приложимо ко всемъ темъ случаямъ, где наша оценка действій главнымь образомь основана на субъективной ихъ сторонъ и гдъ по тому самому не даетъ она надежныхъ и прочныхъ выводовъ. Здъсь общество по необходимости ограничивается только выраженіемъ своего мнінія и вліяеть на дійствія людей только нравственною силою этого мивнія. Но вившнее побужденіе находить себ'в полное приложеніе въ тіхть случаяхъ, гдф наша оцфика явленій жизни опредфляется главнымъ образомъ объективною точкою зрвнія и даетъ, поэтому, болве или менъе точные выводы. Другими словами: нравственная защита отношеній опирается преимущественно на ихъ субъективную оценку и имееть своимъ содержаніемъ, главнымъ образомъ отношеніе действующаго лица къ его действіямъ; юридическая защита отношеній опирается преимущественно на объективную ихъ оцънку и имъетъ своимъ содержаниемъ отношение данныхъ дъйствій къ постороннимъ лицамъ; право ближайшимъ образомъ имфеть въ виду фактъ и его приложение въ жизни; мораль же главнымъ образомъ-мотивы этого факта, т. е. причины, вызвавшія его существованіе.

Наши выводы требують дальнейшихъ поясненій. Если нрав-

ственная оцінка руководится субъективной точкой зрінія, и юридическая объективной, въ томъ значеніи этихъ словъ, какое мы придали имъ выше, то отсюда еще никакъ не следуетъ, чтобы мораль не обращала никакого вниманія на самый факть и его значеніе въ жизни, а право не принимало во вниманіе мотивовъ, вызвавшихъ его существованіе, довольствуясь только оцѣнкою факта. Одностороннее сужденіе о явленіяхъ жизни, все равно-субъективное или объективное, можетъ приводить къ близорукимъ, невърнымъ заключеніямъ. Въ самомъ дълъ, одной чистоты или порочности побуждений еще недостаточно, чтобы мы отнеслись къ поступку человъка съ одобреніемъ или порицаніемъ. Мы необходимо должны принять во вниманіе самое значение этого поступка для окружающихъ людей, т. е. взглянуть на его объективную сторону. Иначе намъ пришлось бы возводить иногда на степень нравственныхъ поступковъ даже преступленія, потому что они иногда вызываются чистыми побужденіями; наобороть, такія действія, которыя направлены ко благу близкихъ или целаго общества, пришлось бы нередко заносить въ списокъ дъяній безнравственныхъ, ибо они вызываются сплошь и рядомъ побужденіями болье чымь сомнительной чистоты.

Съ этой точки зрвнія украсть, чтобы помочь ближнему, было бы добродетелью, а помочь бедному, чтобы побудить его оказать какую нибудь ненужную услугу, было бы преступленіемъ. Объективная сторона явленія, его значеніе въ жизни входить. стало быть, какъ непременное условіе въ нравственную оценку, но она имъетъ второстепенное, подчиненное значение по сравненію съ мотивами, т. е. съ субъективною стороною того же явленія. Мотивы, вызвавшіе то или другое д'яйствіе, им'ьють ръшающее значение для его нравственной оцънки. Поступокъ, самъ по себъ прекрасный, они могутъ возвысить еще болъе, но могутъ также и понизить его нравственное значеніе. Мы, напримъръ, не можемъ не сочувствовать полезной общественной дъятельности человъка. Наше сочувствіе тъмъ полнъе и глубже, чъмъ свътлъе и чище мотивы, которыми онъ руководится. Наоборотъ, къ той же дъятельности мы отнесемся гораздо холодиве, если. напримвръ, узнаемъ, что она вызывается

мелкимъ самолюбіемъ, тщеславіемъ, желаніемъ стать головою выше окружающихъ, а не любовію къ самому дёлу. Мало того, въ жизни мы часто встръчаемся съ такого рода дъйствіями, которыя сами по себъ заслуживаютъ полнаго одобренія, но которыя тотчась же падають въ нашихъ глазахъ, низводятся до степени дізній, осуждаемых в нами, какт скоро мы вскроемт ихъ правственный смыслъ. Человъкъ, напримъръ, несетъ значительныя имущественыя жертвы на нужды своей родины въ трудное для нея время испытаній. Это-ли дурно? Но если мы узнаемъ, что эти жертвы вызваны не любовію и сочувствіемъ къ родной сторонъ, ни даже столь понятнымъ желаніемъ заслужить общественное одобрение, а практическимъ разсчетомъ дурнаго свойства, ужели и тогда мы будемъ считать такое дъйствіе нравственнымъ? Съ другой стороны, поступокъ самъ по себъ дурной, даже преступный, можетъ быть если не одобряемъ, то по крайней мъръ нъсколько оправданъ тъми мотивами, которыми вызванъ. Что можетъ быть въ нашихъ глазахъ отвратительнъе убійства? Но если я убиваю человъка подъ свъжимъ впечатлъніемъ нанесенной имъ мнъ смертельной обиды, кто решится отнестись ко мне съ безпощаднымъ осужденіемъ, кто не найдетъ обстоятельствъ, смягчающихъ мою вину?... Во всъхъ приведенныхъ примърахъ нравственное значеніе явленія опредѣлялось преимущественно его субъективною стороною: мотивы нашей воли обусловливали характеръ нашихъ занятій, развънчивая поступки, сами по себъ прекрасные, и оправдывая или извиняя действія преступныя. Но съ другой стороны, мы обращали внимание при этой оцънкъ и на объективную сторону обсуждаемаго явленія: мотивы не возвышали преступленія на степень подвига и не низводили подвига на степень преступленія. Объективная сторона діянія, его значеніе для жизни, входила слідовательно, въ нашу оцінку, какъ необходимое условіе: она вносила необходимыя поправки въ наши сужденія, основанныя на оцівнкі мотивовъ... Итакъ, мораль центръ тяжести своихъ сужденій переносить на мотивы, отодвигая значеніе обсуждаемаго явленія на второй планъ, но вовсе не игнорируя этого значенія.

Если мораль не игнорируетъ объективною стороною нашихъ

дъяній, то и право въ свою очередь не остается равнодушнымъ къ мотивамъ этихъ деяній. Выражаясь въ жесткихъ формахъ внъшняго побужденія, право можеть принимать во вниманіе только тѣ мотивы, которые, отчетливо выразились во внѣ и которые не допускають сомнинія въ ихъ действительности. Въ техъ случаяхъ, где этого неть, где мы только предполагаемъ съ большею или меньшею вероятностью существование известныхъ мотивовъ, право по необходимости должно довольствоваться оценкою только факта въ томъ его виде, въ какомъ онъ является въ жизни. Это не значить, чтобы право при оценке наших действій оставалось глухо къ ихъ мотивамъ. Это значить только, что оно часто не можеть проникнуть въ эти мотивы и раскрыть ихъ съ достаточною полнотою и потому предпочитаетъ довольствоваться одною оценкою факта. Но тамъ, гдъ представляется эта возможность, право принимаеть въ соображеніе и мотивы. Преслёдуя и карая преступныя дёянія, оно не только должно сообразоваться, но и дъйствительно сообразуется всегда съ тёми побужденіями, которыми вызвано данное преступленіе. Въ области имущественныхъ отношеній право не обращаетъ вниманія на тѣ побужденія, по которымъ человъкъ исполняетъ принятыя на себя обязательства, но оно часто полагаетъ предълъ его имущественнымъ правамъ, какъ скоро будеть доказано, что онь пользуется ими безнравственно. Право запрещаетъ, напримъръ, отчуждение имущества въ ущербъ кредиторамъ, договоры безнравственнаго характера, лишаетъ расточителей возможности безпрепятственно распоряжаться своимъ имуществомъ и т. п. Субъективная сторона нашихъ дъйствій, т. е. ихъ отношеніе къ нашей воль входить, следовательно, въ юридическую оценку явленій. Но здёсь эта сторона играетъ подчиненную роль, уступая первенство сторонъ объективной: внъшній характеръ дъйствія, его значеніе для окружающихъ людей и общества имъютъ здъсь ръшающее значеніе, отодвигая на второй планъ мотивы и часто совсёмъ устраняя ихъ. Какъ скоро устанавливается въ жизни фактическое отношеніе, является факть, одобряемый или порицаемый обществомъ, право или беретъ его подъ свою защиту отъ нарушенія со стороны отдільных лиць или преслідуеть его средствами внѣшняго побужденія. Правда, его защита можетъ быть парализована и его преслѣдованіе смягчено, какъ скоро обнаруживаются мотивы даннаго факта, но это бываетъ, какъ мы сказали, въ тѣхъ случаяхъ, когда мотивы отчетливо обнаруживаются во внѣ. Такимъ образомъ, центръ тяжести юридической оцѣнки переносится на самый фактъ, причемъ изслѣдованіе мотивовъ вноситъ лишь поправки въ наши сужденія.

Резюмируя указанныя различія нравственности и права и формулируя ихъ, мы получимъ рядъ следующихъ положеній. Мораль и право отличаются другь оть друга какъ способомъ защиты, такъ и пріемами оцінки нашихъ отношеній. Мораль, выражаясь въ формъ одобренія или порицанія общественнаго мнівнія, опирается главнымъ образомъ на оцівнку побужденій, вызывающихъ поступки; наоборотъ, право, выражаясь въ формахъ внъшняго побужденія, опирается главнымъ образомъ на оценку самыхъ поступковъ; первая выдвигаетъ на первый планъ мотивы действій; второе полагаеть центрь тяжести въ действіяхъ, оттъняя ихъ мотивами; первая имъетъ своимъ содержаніемъ отношеніе человъка къ своимъ собственнымъ поступкамъ; второе-отношение этихъ поступковъ къ окружающимъ людямь; въ первой, поэтому, преобладаеть элементь субъективный; во второмъ-объективный. Внёшнее отличіе въ форм'я защиты, съ которымъ неразрывно связаны всъ другія отличія, проводить определенную, отчетливую черту, отграничивающую нравственность отъ права. Черта эта подвижная: отъ времени до времени она переносится съ мъста на мъсто, относя одни и тъже явленія то въ область нравственности, то въ область права, или совсемъ вытёсняя ихъ изъ той и другой сферы и занося въ списокъ явленій безразличныхъ. Эта подвижность границъ морали и права, какъ отчасти мы видъли и яснъе увидимъ ниже, объясняется подвижностью нашихъ воззрѣній на явленія жизни.

Установивъ различіе между моралью и правомъ, укажемъ и на взаимное отношеніе ихъ. Это отношеніе можетъ быть выражено въ слѣдующихъ двухъ положеніяхъ: а) все, что защищается или преслѣдуется правомъ, также защищается или преслѣдуется и моралью; b) наоборотъ, не все то, что защищается

или преследуется моралью, также защищается или преследуется правомъ. Эти положенія не требують пространныхъ поясненій: они съ необходимостью вытекають изъ того понятія о правъ и морали, которое дано выше. Въ самомъ дѣлѣ, если общество считаетъ нужнымъ защищать или преследовать известныя отношенія открытою силою, то само собою разумжется, что оно одобраеть или осуждаеть ихъ нравственно. Наобороть, не все то, что одобряется или осуждается авторитетомъ общественнаго мньнія, защищается или пресльдуется открытою силою, потому что не вездъ и не всегда это крайнее средство приложимо. Отсюда следуеть само собою, что нравственность обнимаеть собою право и что это последнее является специфическимъ видомъ первой. Казалось бы, при такомъ взаимномъ отношеніи права и нравственности случан столкновенія между ними невозможны. Между тъмъ эти случаи бывають и намъ необходимо на нихъ остановиться. Существуютъ такія отношенія, которыя одобряются нравственностію, но преследуются правомъ; наобороть, встречаются въ жизни и такія явленія, которыя защищаются правомъ, но преследуются нравственностію. Есть дъйствія, которыя добры, но несправедливы. Еще болье такихъ, которыя юридически дозволены, но не добры. Если, напримъръ, подъ вліяніемъ чувства состраданія я вмішиваюсь въ крутую расправу отца съ сыномъ и силою вырываю последняго изъ рукъ перваго, я совершаю самоуправство. Право ограждаетъ неприкосновенность отношеній родителей и д'втей и не позволяетъ постороннимъ лицамъ вторгаться въ эти отношенія. Однако съ нравственной точки зрѣнія мое вмѣшательство можеть быть не только извинительно, но даже похвально. Наобороть, если безжалостный кредиторъ отнимаетъ у должника последнія средства и пускаетъ его съ семьей по-міру, онъ поступаеть законно, но безиравственно. Эти случаи столкновенія требованій морали и права не должны, однако, давать повода утверждать, что между правомъ и нравственностію существуеть принципіальное различіе, что они вытекають изъ разныхъ источниковъ, имфютъ различную природу и руководящіе принципы ихъ различны. Для того, чтобы объяснить эти столкновенія, вовсе нътъ нужды прибъгать къ предположению о принципіаль-

номъ различіи между правомъ и нравственностію. Для этой цели достаточно обратить внимание на то, что сама жизнь иногда создаетъ такія сочетанія явленій, при которыхъ одно отношеніе, защищаемое нравственностію, исключаеть другое, защищаемое правомъ, и наоборотъ. Если примиреніе между ними невозможно, то одно изъ нихъ должно существовать непремънно на счетъ другаго: обыкновенно болъе важное и цънное отношеніе-на счеть менье важнаго и цыннаго. Такь, между прочимъ, и въ приведенныхъ выше примърахъ. Въ фактъ крутой расправы отца съ сыномъ сталкиваются два защищаемыя фактическія отношенія: съ одной стороны, юридическое требованіе, чтобы посторонній человѣкъ не вмѣшивался во взаимныя отношенія членовъ семейства, съ другой, -- правственное требованіе, чтобы съ дітьми обращались мягко и гуманно. Въ фактъ безжалостнаго взысканія долга тоже самое: съ одной стороны, право покровительствуетъ взысканіямъ, ибо ими охраняется кредить, -- этотъ могучій факторь экономической жизни; съ другой, - правственность требуеть, чтобы съ бъдныхъ не снимали последней одежды. Если ни въ томъ, ни въ другомъ случай невозможно примирить этихъ двухъ, отрицающихъ другъ друга, требованій, то одно изъ нихъ необходимо должно уступить мъсто другому, ибо иного выхода нътъ. Столкновенія создаются, такимъ образомъ, самою жизнію и только переносятся въ область права и нравственности, отражаясь на этихъ последнихъ. Совершенно подобныя столкновенія могуть быть и дъйствительно бываютъ между двумя нравственными или между двумя юридическими требованіями. Однако никому не приходить въ голову объяснять эти столкновенія принципіальнымъ различіемъ сталкивающихся элементовъ, ибо нелъпость подобнаго объясненія была бы слишкомъ очевидною.

Утверждая, что случаи столкновенія морали и права не доказывають принципіальнаго различія между ними, мы еще не рѣшаемь тѣмъ самымъ вопроса о характерѣ этого различія. Чтобы прійти къ тому или другому рѣшенію, необходимо поискать положительныхъ данныхъ. Выше было замѣчено, что главное различіе между правомъ и моралью,—различіе, съ которымъ всѣ другія такъ или иначе связаны,—сводится къ различію въ способахъ защиты отношеній. Посмотримъ, что это за различіе. Если одно отношеніе, юридическое, защищается открытою силою, а другое, - нравственное, - авторитетомъ общественнаго мивнія, то это можеть происходить: или, во первыхъ, отъ того, что существуетъ различіе въ характеръ, свойствахъ данныхъ отношеній, которое необходимо обусловливаетъ и различіе въ способахъ защиты ихъ; или, во вторыхъ, отъ того, что первое отношение считается почему-либо болье важнымъ, нежели второе, а потому для ето охраны недостаточно простаго нравственнаго вліянія общества. Другими словами: различіе въ способахъ защиты можетъ указывать или на принципіальное различіе между правомъ и нравственностію, то есть, на различіе природныхъ ихъ свойствъ, или только на неодинаковую оцфику отношеній по различному значенію ихъ для жизни. Въ первомъ случав, опредвляясь свойствами отношеній и потому оставаясь постояннымь и неизміннымь, это различіе иміло бы объективный характерь, т. е. возникало бы изъ самой природы вещей; во второмъ-оно носило бы характеръ субъективный, обусловливаясь нашими взглядами на данныя отношенія и потому изміняясь вмісті съ изміненіемъ этихъ взглядовъ. Чтобы решить вопросъ въ ту или другую сторону, лучше всего обратиться къ свидетельству опыта. Въ жизни мы постоянно встръчаемъ, какъ обычное явленіе, переходъ однихъ отношеній въ другія, причемъ фактическая сторона ихъ въ главныхъ чертахъ остается одною и тою же. Очевидно, что такой переходъ, не касаясь самаго содержанія отношеній, исключаеть возможность принципіальнаго различія между ними. Въ исторической жизни народовъ мы сплошь и рядомъ наблюдаемъ, какъ моральныя отношенія съ теченіемъ времени переходять въ юридическія, получая организованную защиту, и, наоборотъ, юридическія переходять въ моральныя, теряя эту защиту. Мало того, мы встречаемъ здесь и такія отношенія, которыя въ теченіе многихъ въковъ одобрялись и защищались обществомъ морально или юридически, а впоследствіи стали даже непавистными отношеніями, преследуемыми всъми способами, —и наоборотъ. Приведемъ рядъ примъровъ. Что моральныя отношенія переходять съ теченіемъ времени въ юридическія, — это самое обыкновенное явленіе въ исторіи права каждаго народа. Можно даже сказать, что это обычный способъ образованія права и большая часть юридическихъ отношеній, существующихъ и когда либо существовавшихъ, создается именно путемъ такого перехода: прежде чѣмъ получить защиту въ сферѣ организованнаго побужденія, данныя отношенія получаютъ обыкновенно одобреніе и поддержку общественнаго мнѣнія. Этотъ процессъ перехода мы можемъ нерѣдко наблюдать въ тѣхъ случахъ, когда устанавливается новое юридическое отношеніе на почвѣ уже существовавшаго фактическаго.

Не столь часто, но и неръдко, наблюдается переходъ юридическихъ отношеній въ нравственныя и даже безнравственныя. Это имфетъ мфсто тогда, когда известныя отношенія жизни отчасти или вполнъ утрачиваютъ свое прежнее значеніе въ глазахъ общества. Припомнимъ, съ какою безпощадною жесткостію преслідовались въ средніе віжа на западі и у насъ въдьмы, колдуны, волхвы и всякіе гадатели и чародъи, т. е. лица, которымъ невъжество и суевъріе времени приписывало непосредственное общение съ духами зла. Примъняя къ нимъ кровавыя мфры, общество думало оградить этимъ свою безопасность отъ злъйшихъ враговъ. Съ теченіемъ времени въра въ волшебство ослабъваетъ и юридическое преслъдование замъняется правственнымъ осужденіемъ ненавистнаго занятія. Колдуны и гадатели существують до сихъ поръ, потому что существуютъ люди, имъ върящіе, но общество въ цъломъ относится совершенно равнодушно къ этой наивной профессіи. Или, напримъръ, тъже средніе въка чистоту супружескихъ отношеній охраняли самымъ строгимъ образомъ. Не было такого нравственнаго униженія и физическаго страданія, которымъ не подвергали бы надшую женщину свиреные блюстители чистоты нравовъ. Новое время, разумбется, также не поощряеть разврата, но оно мягче относится къ паденію, понимая, что каждый можеть оступиться вь своей жизни и что неръдко оступившійся дълается не преступникомъ, заслуживающимъ кару, а жертвою, достойною живаго сожальнія и участія. Сравнительно рѣже наблюдается явленіе перехода

юридическихъ отношеній въ отношенія, не только осуждаемыя общественнымъ мижніемъ, но и преследуемыя правомъ. Таково. между прочимъ, явленіе рабства, въ продолженіе многихъ въковъ державшаго народныя массы въ безусловномъ подчиненіи у привиллегированнаго меньшинства. Эта неестетвенная, полная зависимость одного человъка отъ другаго находила себъ нравственную и правовую охрану. Лучшіе умы древности, Платонъ и Аристотель, возводили рабство на степень явленія не только законнаго, но и необходимаго, обусловливаемаго природою вещей. Аристотель утверждаль даже, что во взаимныхъ отношеніяхъ господина и раба каждый изъ нихъ исполняетъ свое природное назначение и въ этомъ исполнении находить свое счастіе. Эта теорія рабства находила себъ полное примънение въ законодательствахъ древняго классическаго міра. Объявляя раба вещію, законъ давалъ господину право жизни и смерти надъ нимъ. Есть полное основаніе думать, что господа достаточно пользовались этимъ правомъ. Даже средніе віка, эти ригористическіе носители и выразители христіанской иден. наполнены страданіями безправной половины человічества. Только новому времени удалось вырвать тысячельтнее зло съ корнемъ. Теперь образованные народы не только не допускають его въ своей средь, но и стремятся изгнать его всюду, куда простирается ихъ вліяніе. Вотъ прим'вув и такихъ отношеній, которыя въ свое время подвергались единодушному осужденію, а теперь находять нравственную и юридическую охрану. Извъстно, что въ средніе въка вскрытіе труповъ считалось оскорбленіемъ памяти умершихъ и преступленіемъ противъ религіи, такъ что изслідователямъ труповъ приходилось укрываться отъ всёхъ изъ боязни поплатиться своею жизнію. Въ настоящее время вскрытіе труповъ дозволяется въ видахъ усовершенствованія науки.

Воспользуемся приведенными примфрами, чтобы сдѣлать изъ нихъ нѣкоторыя заключенія. Изъ этихъ примфровъ видно, что одно и тоже фактическое отношеніе, безразличное въ началѣ, можетъ сдѣлаться впослѣдствіи нравственно защищаемымъ со стороны общества, возвыситься далѣе до степени юридическаго отношенія, и вновь или потерять всякое значеніс или даже

перейти въ категорію осуждаемыхъ и преследуемыхъ отношеній. Эта возможность перехода одного и того же явленія изъ одной фазы существованія въ другую указываеть на то, что принципіальнаго или объективнаго различія между правомъ и моралью не существуеть, т. е. нъть различія въ природныхъ свойствахъ юридическихъ и моральныхъ отношеній. Различіе между правомъ и моралью обусловливается субъективными свойствами, которыя заключаются въ нашихъ взглядахъ на то или другое отношеніе. Взгляды эти опредвляются въ свою очередь всею совокупностію условій жизни т. е. какъ духовнымъ, такъ и матеріальнымъ состояніемъ общества въ данномъ мъстъ и въ данную эпоху. — Сдъланное нами опредъление права по отличію его отъ нравственности характеризуетъ его лишь со стороны вившнихъ признаковъ, - тъхъ типическихъ признаковъ, съ которыми мы наблюдаемъ его въ исторіи. Но возможно указать и тъ главные факторы, которые вліяють на образованіе юридическихъ нормъ и такъ или иначе обусловливаютъ ихъ характеръ. Указать эти факторы значитъ болье, чъмъ отмътить виъшніе, наружные признаки права; это значить заглянуть, хотя отчасти, во внутреннюю его сторону, что мы и постараемся сделать.

\* \* \*

(Овончаніе будеть).

## УЧЕНІЕ КАНТА О ЦЕРКВИ.

(Окончаніе \*).

Тогда какъ у Канта прежде всего добродътель, а затъмъ идеаль-царствіе Божіе, у Христа, наобороть, прежде въра (имъйте въру Божію, Марк. 11, 23) въ царствіе небесное, а затемъ дела, достойныя его и совершаемыя по вере. У Канта главная заповъдь исполнение закона и отвлеченнаго долга; у Христа — любовь къ Богу и человъку; любовь отъ всего сердца, всей души и всего разумънія (Марк. 12, 30—31). Но любовь не есть долгъ; она не можетъ быть вынуждаема или повелъваема какъ обязанность; она -живое и свободное чувство и, будучи завершеніемъ закона, сама не нуждается ни въ какомъ законъ. Равнымъ образомъ, когда у Канта парство Божіеэтическое идеальное государство, то у Христа оно-брачный пиръ Сына Божія, на которомъ Онъ является женихомъ и на который Богъ зоветь всъхъ людей. Сюда стекаются добрые и злые, всѣ, кого коснулся божественный зовъ. Если же не всѣ попадають на этоть пирь, то потому, что многіе, не слушая зова, пошли-кто на поле, а кто на свою торговлю (Мв. 22. 2-14). Царство Христа есть необъятное хозяйство, господинъ котораго приглашаетъ всъхъ работниковъ въ свой виноградникъ. И вотъ идутъ они на работу въ разное время дня: одни около третьяго часа, другіе около шестого или девятаго, а иные около одиннадцаго часа. Но когда наступаетъ вечеръ и госпо-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 14, за 1893 г.

динъ расплачивается съ работниками, то всв они получаютъ по ровну, ибо господинъ властенъ делать, что хочеть (20, 1-16). Въ царствъ Бога имъетъ не столько значенія количество труда, сколько самый трудъ во имя Бога и чрезъ въру въ Его слово. Богъ поступаетъ, какъ хозяинъ, который, отправляясь въ чужую страну, поручаеть свое имфніе рабамъ, а чтобы они не были праздными, даеть имъ для приращенія процентами таланты: одному пять талантовъ, другому два, а последнему одинъ. Когда же, после возвращения хозяина, оказалось, что первые два употребили въ дъло свои таланты. то онъ похвалиль ихъ, а отъ третьяго, скрывшаго свой таланть въ землю, отобраль и тоть таланть, какой онь имель, н отдаль имфющему десять талантовь, а его самого вельль бросить въ тьму внѣшнюю (25, 14-30 ср. Лук. 19, 12-26). И это не несправедливо, ибо рабъ, скрывшій таланть, не только ничего не сделалъ, но и зная волю господина, не поверилъ ему (ср. Лук. 12, 47). Но даже, еслибы мы исполнили всъ повелънія, то и тогда мы, какъ рабы, ничего не стоили бы, потому что сдёлали бы только то, что должны были сдёлать (Лук. 17, 10). Поэтому царство Христово еще подобно государю, который изъ милосердія къ своему рабу и по его просьбъ простилъ ему весь долгъ, бывшій на немъ (Мо. 18, 23-35). Добрый отецъ не только принимаетъ блуднаго сына, но и устраиваетъ богатую вечерю по поводу его возвращенія и раскаянія (Лук. 15, 11-32). А когда одинъ изъ разбойниковъ, распятыхъ вмёстё со Христомъ на кресте, обратился къ Нему съ глубокою върою, то Христосъ отвъчалъ: нынъ-же будешь со Мною въ раю (Лук. 23, 42-43). Но могъ ли бы такъ сказать Христосъ, если бы Его царство было только царствомъ добротътели, и не потребовалъ ли бы Онъ еще добрыхъ дълъ, которыхъ разбойникъ, умирая, не имълъ времени совершить? Истинно говорю вамъ, такъ выражается Господь о своемъ царствъ: если будете имъть въру и не усомнитесь, то все, чего ни попросите, получите (Ме. 21, 21-22, ср. 14, 31). Въра, следовательно, воть самая первая и самая важная обязанность въ царствъ Христовомъ; а затъмъ по въръ добрыя дъла; кто не со Мною, тотъ противъ Меня, и кто не собираетъ со Мною, тоть расточаеть (Мв. 12, 30 ср. 10, 61—62),—воть какія дізла отличають истиннаго сына царствія Божія.

Мы нарочито такъ долго останавливались на изображении царства Христова, какъ для того, чтобы показать односторонность нравственно-практическаго воззрвнія на него, такъ и для того, чтобы найти основаніе, которое даеть возможность понять смыслъ и задачи существующей видимой церкви. Тамъ, гдъ, какъ у Канта, религія отожествлена съ моралью и гдѣ всѣ религіозныя обязанности сведены къ исполненію формальнаго нравственнаго закона, тамъ нътъ и не можетъ быть видимой церкви, все равно, какъ нътъ ея у разныхъ представителей болъзненнаго мистицизма, мечтающаго о самооправдании во внутреннемъ единеніи съ Божествомъ. Исходя изъ положенія, что быть добродътельнымъ тоже самое, что быть спасеннымъ, -- о какой еще церкви мы можемъ говорить? Не безразлично ли для нашего оправданія, къ какому в'ёроиспов'ёданію или обществу мы принадлежимъ, когда мы ведемъ добрый образъ жизни, или въ интимномъ актъ внутренняго чувства соединяемся съ Богомъ? Зачъмъ я стану еще принимать въроопредъленія и буду изполнять богослужебныя обряды своей религіозной общины? Усвоивши подобный безразличный взглядъ на въру и догматы, Кантъ естественно не могъ прійти къ иному выводу относительно видимой церкви, чъмъ къ какому онъ пришелъ. Для него по логической необходимости церковь обращалась въ институтъ культа и обряда, въ учреждение, препятствующее успъхамъ свободы и морали и способное развъ лишь увелиличивать одно зло. Съ тою же необходимостью и всъ христіанскія таинства получили у Канта видъ уродливыхъ эмблемъ и символовъ, совершенно бездъльныхъ и ненужныхъ придатковъ къ моральной религіи, могущихъ только запутывать самое понятіе философа о религіи. А смѣшавши чистую христіанскую церковь съ западными католическою и протестантскою церквами, Кантъ могъ только сказать, что церковь такъ много ввела зла (tantum ecclesia potuit suadere, malorum)! Знай онъ истинную церковь, очень въроятно, что онъ не сталъ бы такъ судить о ней. Но онъ не искалъ ея, потому и всъ нападки Канта на церковь насъ здёсь не касаются, и мы можемъ обойти ихъ безъ критическихъ

замѣчаній <sup>1</sup>). Слѣдуетъ помнить только, что для безпристрастнаго сужденія о церкви, хотя бы то и западной, нельзя забывать о той высокой и благодательной миссіи, какую повсемъстно и во всякомъ въкъ исполняла и продолжаетъ исполнять презираемая Кантомъ церковь. Тотъ фактъ, что между двенадцатью Апостолами быль Іуда предатель и что однажды Христосъ назвалъ Петра сатаною (Ме. 16, 23), нисколько не умаляетъ святости Апостоловъ; такъ и церковь не перестаеть быть спасающею и святою отъ того, что въ ея исторіи происходили иногда печальныя заблужденія. Между тёмъ упраздняя видимую церковь, какъ сокровищницу благодатныхъ даровъ, мы въ основъ подрываемъ и самое царство Божіе. Уничтожая средства, какъ возможно надъяться на достижение цъли? Уклоняясь по ложному пути, какъ жаловаться, что пришли не туда, куда желали? Протестантизмъ, сохраняющій еще видимость церкви, давно уже страдаеть отъ этого внутренняго противоръчія и едва ли когда-либо собственными силами избавится отъ него. Разочарованный въ самомъ себъ, онъ постоянно порождаетъ все новыя и новыя формы религіозныхъ мечтаній. Фихте и Шеллингъ надъются на наступление новаго "поаннистическаго" христіанства, которое должно устранить односторонности католичества и протестантства: Улльманнъ мечтаетъ о четвертой форм' в церкви, не похожей на греческую, римскую и протестантскую церковь; Деличъ ожидаетъ для обновленія одряхлъвшаго міра новаго обильнаго изліянія Духа Святаго; Авберленъ пропов'єдуетъ тысячел'єтнее царство (прежній хиліазмъ); Баумгартенъ спасеніе полагаеть въ обращеніи іудейскаго народа и т. п. <sup>2</sup>). Кантъ, правда, не приходитъ къ такимъ мистическимъ утопіямъ, что, по нему, есть "фантастическое безуміе", но зато у него нътъ вовсе надежды на спасеніе. Гордый своею автономною моралью, онъ умфеть лишь ставить требованія, но не знаеть, какъ ихъ исполнять. Между "должно" (sollen) и "можно" (können) навсегда остается непроходимая

Оставляемъ также безъ разбора взглядъ Канта на таинства, ибо важность и спасительность ихъ понимаетъ каждый, кто убъжденъ и въруетъ въ видимую перковъ.

<sup>2)</sup> Döllinger. Kirche und Kirchen, 478-485 ss.

пропасть, провести по которой человъка не въ силахъ моральная философія. Легко говорить, что мы должны быть членами царствія Божія, но нужно дать средства, чтобы мы могли сдедать это. Легко порочить и отвергать ея учрежденія, но что поставить на мъсто ихъ? Одну въру? Но протестантство въ саморазложеніи доказываеть безплодность этого средства. Одну мораль и философію? Но ни нравственность, пи наука еще никого не спасла отъ внутренняго личнаго раздвоенія между недостижимымъ идеаломъ и собственными слабыми силами. И сколько бы ни придумывали иныхъ средствъ, всв они окажутся недостаточными для своей цъли и еще разъ нагляднъе покажуть, какъ безнадежно спасеніе человъка, въ случав онъ предоставленъ самому себъ. Кантъ глубоко ошибается, требуя отъ насъ уподобленія моральному идеалу и закрывая всё пути къ этому уподобленію. А если прибавить сюда, что царство Божіе въ настоящемъ мірѣ должно имѣть какія-либо опредѣленныя формы, чтобы не обратиться въ idea platonica, corpus mysticum, то еще больше убъдимся въ необходимости существованія видимой церкви, какъ формы царствія Божія на землів 1).

Но даже разсуждая отвлеченно, по методу метафизическихъ опредъленій понятій, мы иначе не можемъ мыслить понятіе царства Божья, какъ въ двухъ формахъ существованія: царства невидимаго и видимаго (церкви). Совершеннымъ мы называемъ не то, что существуетъ только въ идеъ, но то, что одновременно существуетъ и въ мысли и фактически, что имъетъ двъ стороны бытія: опытную и идеальную (existentiam non possibilem et contingentem tantum, sed omnino objectivam). Если же царство Божіе, какъ произведеніе Бога и Его собственная область, должно быть мыслимо такъ же совершеннымъ, какъ совершенъ самъ Богъ, то оно должно быть свободно отъ всякго ограниченія, т. е. оно должно быть царствомъ и внъшнимъ, и внутреннимъ, видимымъ и невидимымъ, идеальнымъ и реальнымъ". Царство Бога совершеннаго и безгранич-



<sup>1)</sup> По ученію православной догматики, Церковь Христова есть "общество върющихъ во Христа, установленное Господомъ, соединенное Словомъ Божівмъ, таниствами и священноначаліемъ, подъ управленіемъ Духа Святаго для въчнаго спасенія".

наго не терпить одностороннихъ ограниченій. Если бы оно существовало только внутри насъ (только субъективно), то это была бы для него граница. И еслибы оно существовало только внѣ насъ, никогда не становясь нашимъ внутреннимъ достояніемъ и состояніемъ, то это было бы другою границею. И, наконецъ, еслибы существовали два совершенно отдёльныя царствія Божья: впутреннее и вившнее, которыя никогда не могли бы совпасть и соединиться между собою, раздвоенность царствія Божья была бы для него опять новою границею 11. Поэтому и Христосъ, хотя основываетъ единое царство Божіе, но различаеть въ немъ дв'я стороны: видимую и невидимую. Проповъдуя евангеліе и призывая всъхъ людей чрезъ въру и нравственное возрождение въ невидимое царство Отца, Онъ въ тоже время для продолженія и окончательнаго совершенія начатаго Имъ діла освященія людей учреждаєть на землъ это царство подъ формою видимой церкви. Върующіе въ Него должны образовывать отдёльное общество и владъть всеми благодатными дарами, чтобы возрастало и распространялось повсюду царство Божіе. Созижду церковь мою, товорить Христосъ, и врата адова не одолжють ей (еххдлода, видимое и внъшнее общество, Мо. 16, 18), а для того, чтобы церковь была истинною формою царства Божія на земль. Онъ затъмъ установливаетъ таинства и священноначаліе и даетъ церкви Духа Святаго, наставляющаго ее на всякую истину (Іоан. 7, 39; 14, 16). Естественно, что эта видимая церковь. будучи оживотворяема Христомъ и Его Святымъ Духомъ. такъ же свята и составляетъ такой же необходимый предметъ въры для людей, какъ и само царство Божіе, которое въ ней воплощается. Между этими двумя царствами, едиными по существу, различіе разв'я со сторопы полноты объема. Видимая церковь по отношенію къ невидимому царству Божію пока подобна горчичному зерну, которое будучи посъяно на полъ, выростаеть, бываеть больше всехъ злаковь и становится многовътвистымъ деревомъ, укрывающимъ птицъ небесныхъ, или закваскъ, которую женщина положила въ муку, пока не вскисло

<sup>1)</sup> См. статью В. Соловьева. Правосл. Обозрѣніе, 1885, № 9, 23—24 стр.

все (Мо. 13, 31—33). Но полнаго торжества церкви не можетъ случиться раньше скончанія міра, когда будетъ пропоповъдано евангеліе царствія Божія всей твари и когда всъ познають, что нъть инаго именни подъ небомъ, кромъ имени Інсуса Христа, о немъ же можемъ спастися. Пока же этого нъть (и неизвъстно, когда будеть), пока и тамъ, гдъ уже проповъдано евангеліе, насаждена въра и прославляется божественное имя Христа, еще силенъ грехъ и живетъ неправда, до тъхъ поръ и царствіе Божіе, какъ видимая церковь, ограничено въ своихъ предълахъ. Доброе съмя съется повсюду, но иное падаетъ въ терніе, иное при дорогѣ, а иное на камень, такъ что не всякое приноситъ плодъ, а иное вянетъ, засыхаетъ, или совсъмъ не всходитъ. Такъ и въ церкви Христовой. Хотя она свята и содержить чистую истину, но не всъ внемлють ея голосу, не всь-послушные сыны, не всь приносять плоды, достойные своего званія. На ея нивъ, засъянной добрымъ съменемъ, выростаетъ пшеница и плевелы; ибо врагъ ночью приходить и светь ихъ; но прійдеть жатва, явится Господь съ Ангелами во славъ своей и, какъ рыбакъ, отдълитъ злыхъ отъ праведныхъ. Много званныхъ, но мало избранныхъ (Лук. 14, 24). Есть, следовательно, царство Божіе видимое и невидимое, духовное и историческое. Первое откроется во всей своей славъ при концъ міра; второе уже открыто, и это-существующая канолическая христіанская церковь. Она сфеть слово Божіе, закидываеть неводь, чтобы спасти погибающихь, есть невъста Христова, столбъ и утверждение истины (1 Тимов. 3, 15), хотя и не обнимаеть еще всего міра. Но какъ плевелы, оставленные разсчетливымъ хозяиномъ на полъ до жатвы, не повредили пшеницъ, такъ и гръшники, и невърующіе отнюдь не вредять божественной чистоть церкви. Наступить время, и плевелы будуть собраны, связаны въ снопы и сожжены: прійдетъ Господь и очистить свою церковь. Тогда-то будеть едино стадо и единъ пастырь, и тогда церковь будеть во-истину торжествующею. Вотъ настоящее значение и характеръ видимой церкви и оправдание православнаго вгляда, что внъ церкви нътъ спасенія (св. Кипріанъ: utra ecclesiam nulla salus) 1).



<sup>1)</sup> Ср. выраженія св. Иринея Ліонсваго "гдв церковь, тамъ и Духъ Божій (ubi ecclesia, ibi et Spiritus Dei), а гдв Духъ Божій, тамъ церковь и всяческая

Самъ Богъ восхотълъ, чтобы мы спасались въ церкви и благоволилъ дать ей для этого благодатныя средства (1 Корино. 12, 28;), чтобы она была исполнение исполняющию всяческия во всихъ (Ефес. 1, 23).

Не признавая необходимости для спасенія видимой церкви, Канть послідовательно должень быль отвергнуть и дійствительно отвергь всякое значеніе христіанскихь таинствь и культа. Но поелику никакая религія (даже философская, напримітрь, позитивная Огюста Конта) не мыслима безь нівкоторой тайны и обряда, ибо безь первой она обращается въ простое разсудочное знаніе, а безь второго въ квіэтизмь и мистицизмь (шаманство), то Канть начинаеть, какь мы виділи выше, говорить о религіозной тайній и культі. Но что это за тайна и что это за культь въ моральной религіи? Таинства— это какіето непонятные символы моральной иден или лучше сама моральная идея (свобода), а культь признань служебнымь средствомь морали, совершенно безразличнымь по формів для сущности религіи.

Пока, утверждаеть Канть, культь служить средствомъ для оживленія и укрыпленія моральнаго настроенія, до тыхь поры онъ можетъ имъть мъсто въ религіи, но коль скоро онъ признается средствомъ общенія съ Богомъ и низведенія чрезъ него благодатной помощи, онъ обращается въ идолослужение (Afferdienst, Religionswahn, Tempeldienst, officium mercenarium, Fetischmachen, Bigotterie, devotio spuria, Idololatrie), причемъ всякій обрядъ исполняется съ одинаковою заботливостью, по принципу argumentum a tuto (для безопасности). Сила и достоинство религіи разума въ томъ, чтобы служить Богу въ духъ и добродътели, а не въ томъ, исполняю ли я какой либо обрядъ, или не исполняю, молюсь ли я, или не молюсь и т. п. Можно быть оправданнымъ и безъ культа, но нельзя надъяться на нравственное обновленіе и спасеніе, не им'тя чистаго моральнаго настроенія. Въ этомъ смыслѣ для религіи совершенно безразлична форма культа, какъ дёло человеческого произвола.

благодать (Adv. haeres. III, 24), и бл. Августина "не имъють тъ Духа Святаго, кто виъ церкви" (non habent Spiritum Sanctum, qui sunt extra ecclesiam, ер. 185) и лр. Отцевъ. церкви.

Что культъ (за исключениемъ христіанскихъ таниствъ) есть средство религіи и имбеть второстепенное значеніе сравнительно съ върою и чистою нравственностью, -- этого никто не отрицаетъ. Но безусловно върно и то, что культъ коренится въ самомъ существъ религіи и составляетъ ея необходимый продуктъ и принадлежность. У Канта не оставалось мъста для культа единственно потому, что и самое понятіе у него религіи крайне односторонне. Можеть ли быть рёчь о культь, когла религія отождествлена съ добрымъ образомъ жизни, когда спасеніе признано всецьло актомъ собственныхъ моральныхъ усилій человъка? Но религія-пе метафизика и не мораль; она-та живая, реальная и въчно юная сила, которая обнимаетъ человъка со всъми его способностями и поставляетъ его въ отношенія къ Богу, какъ равно и Бога въ отношеніе къ человъку. Религія, скажемъ хотя бы словами Цицерона, почитаетъ и віритъ въ Бога, и есть благочестіе 1). Въ ней есть знаніе и нравственныя требованія, но въ ней же получаеть своеобразное выражение и жизнь чувства. Боле того: религія есть скорве сфера чувства, чвмъ ума и воли, становясь союзомъ Бога и человъка (Августинъ, Лактанцій). Размышляющій умъ всегда относится къ предмету своего познанія безстрастно и объективно, находя удовлетвореніе въ самомъ процессь познанія; воля, совершающая добро во имя долга, страдаеть формализмомъ, не раствореннымъ любовью; только въ чувствъ устанавдивается подная гармонія и единство двухъ или многихъ существъ. Не даромъ христіанство обращается попреимуществу къ чувству любви, когда ставитъ главными своими заповъдями любовь къ ближнему, какъ самому себъ (Лук. 10, 27), и даже Самого Бога называетъ любовью (1 Іоан. 4,16). Если-же религія есть божественная любовь и въ ней происходить взаимное общеніе между Богомъ и челов'вкомъ, то въ чемъ оно можетъ выражаться, какъ не въ чувствъ безконечнаго благого-



<sup>1)</sup> Religio est, quae superioris cujusdam naturae, quam divinam vocant, curam cacremoniamque affert, н еще: religionem eam, quae in metu et caeremonia deorum est, appellant pietatem. См. Макса-Мюллера Vorlesungen über d. Urspung в. д. Entwickelung d. Religion. Тамъ же собраны другія опредъленія релягів в сділава вит опувнка.

вънія и страха передъ Богомъ? Въ знаніи и воль я стою на одной сторонъ, а Богъ на другой; въ чувствъ же я соприкасаюсь съ Богомъ, и Богъ соединяется со мною. Разъ-же такое чувство возникло, то оно является началомъ культа и всего внёшняго богопочитанія. Къ природё чувства принадлежитъ то, что необходимо выражается во внъ, что безъ этихъ внъшнихъ проявленій не можетъ существовать ни одно сильное чувство. Подобно тому, какъ слово сопровождаетъ мысль, какъ художественная идея воплощается въ образъ или какъ всякій аффектъ вызываетъ соотвътственное сокращение двигательныхъ мышцъ, такъ и религіозное чувство стремится обнаружиться . во внъшнемъ проявленіи, которое есть его постоянный спутникъ и символъ. Какъ необходимо для религіознаго человъка имъть опредъленную систему въроученія, такъ и неоспорима нужда имъть опредъленный культъ, согласный съ цълымъ върои-правоучениемъ. Первое есть потребность ума и воли, второй - чувства, стремящагося къ Богу. Отсюда и значение культа въ области религіи соизм'вряется тою степенью участія въ ней чувства, какое въ дъйствительности принадлежитъ последнему. А такъ какъ чувство ставитъ меня въ непосредственное единеніе съ Богомъ, то и культъ имфетъ своею задачею осуществить это единство, т. е. поставить меня въ Богъ и Бога во мив 1).

Лучте всего это значеніе культа обнаруживается въ чувствъ благоговънія (ἐυσέβεια, Andacht) и молитвъ, въ этихъ первоначальныхъ и общечеловъческихъ формахъ культа. Чувство благоговънія есть именно такое чувство воспріятія божественнаго и въчнаго (не въ Шлейермахеровскомъ смыслъ). Составленное изъ различныхъ чувствъ: чувства страха, почтенія, надежды, любви, возвышенія духовныхъ силъ и вмѣстъ съ тъмъ самочичиженія и сознанія собственнаго безсилія и т. д., оно есть чувство цепосредственнаго присутствія Бога и Его безконечнаго величія надъ всѣмъ сотвореннымъ, чувство общенія съ Богомъ и самоутвержденія. Съ появленіемъ его мы какъ бы выступаемъ изъ предѣловъ собственной (тварной) ограниченности, возно-

<sup>1)</sup> Cp. Ferens Vorlesungen über d. Philos. d. Religion, I B., 205 s.

симся къ Богу и сочетаваемся съ Нимъ въ общей безконечноблаженной жизни. Очевидно, что столь сильное и глубокое чувство должно имъть соотвътствующее внъшнее выражение, и оно, на самомъ дёлё, проявляется во многихъ тёлодвиженіяхъ, какъ то: кольнопреклоненіи, поднятіи глазь къ небу, скрещиваніи рукъ, распростираніи по землів и т. н. Неужели все это, какъ думаетъ Кантъ, идолопоклонство, дъланіе фетишей, грубый антропоморфизмъ, постыдное служение Богу, а не на оборотъ, чистая форма почитанія и благовінія предъ Богомъ, форма достойная истинной религіи, естественный символь и выражение чувства, свойственнаго религіозному человіку и охватившаго все его существо? Кажется, что не можеть быть сомнънія на счеть характера этого чувства и сопровождающаю его внъшняго выраженія. Здъсь не только нътъ идолопоклонства, но даже и тъни подобія его, если не считать фетишизмомъ или постыднымъ чувствомъ самое религіозное чувство, тяготвющее къ Богу и успокаюващееся въ Немъ. Но правильно заключать и обратно: если нельзя признать идолослуженіеть свободное движение чувства къ Богу, то ошибочно вдвойнъ смотръть на культь, какъ на идолопоклонство, и причислять въ религіознымъ заблужденіямъ даже самыя естественныя обнаруженія религіознаго чувства. Культъ подлинно былъ бы идолопоклонствомъ, еслибы въ немъ самомъ полагалась магическая сила действовать на Божество (культъ языческихъ религій), но когда культъ сопровождаетъ крвикая вера и сильное, глубокое чувство, котораго онъ служитъ символомъ, то возражать противъ культа все равно, что возражать противъ соединенія души и тъла въ единствъ природы человъка, т. е. значить идти ad absurdum. Ибо какъ иначе назвать культъ, какъ не воплощеніемъ религіи, но религіи не Канта, этой формальной и сухой праведности по закону, а религіи живого Бога и живого человѣка.

Исходя изъ религіознаго чувства и духовнаго воодушевленія, культъ, однако, не останавливается на этомъ неопредёленномъ и общемъ выраженіи чувства благоговёнія, а пріобрётаетъ болёе устойчивыя формы и выражается въ молитвё. Чувство благоговёнія можетъ испытывать и пантеистъ, для котораго это

чувство служить выражаніемь лишь безусловной зависимости оть безличнаго универса. Но такъ какъ Богъ, по нашей въръ, есть личное существо, постоянно промышляющее о своемъ твореніи, и такъ какъ съ Нимъ, какъ личнымъ бытіемъ, возможно духовное общеніе, то чувство благоговънія у върующаго является еще въ формъ молитвы, которая, какъ голосъ человъческой души, обращенной къ Богу, непроизвольно изливается въ словахъ. Молитва—это внутреннее дыханіе души, "возношеніе ума и сердца къ Богу", средство для нашего общенія съ Нимъ, источникъ высшаго духовнаго блага и въ тоже время духовная жертва, въ которой мы предаемъ себя всецъло Богу 1).

Кантъ отвергаетъ молитву потому, что онъ не допускаетъ возможности любви къ Богу. Онъ говоритъ: "любовь къ Богу въ качествъ склонности (патологическая любовь) невозможна, потому что Богъ не есть предметь чувствъ", такъ что, по Канту, и заповъдь: "люби Бога больше всего" означаетъ: "охотно исполняй Его заповъди", совершенно такъ же, какъ заповъдь: "люби ближняго, какъ самого себя", требуетъ исполненія долга и только долга въ отношеніи другихъ людей. Правда, что Богъ имфетъ трансцендентальное бытіе и не можетъ быть предметомъ патологической, чувственной любви, но развъ это препатствуетъ намъ вступать въ таинственное общение съ Богомъ, и развѣ мы разумѣемъ патологическую любовь, когда говоримъ о любви къ Богу? Развъ нътъ духовной любви, столь же страстной и сильной, и даже гораздо сильнейшей, чемь любовь чувственная? Развъ нътъ примъровъ, когда люди изъ-за идеи жертвують всёмъ своимъ состояніемъ и даже собственною жизнью? Но что руководить ими, если не любовь къ идеалу, любовь не патологическая, а духовная?-Богь же между тымь не есть только идея или идеаль, но и само бытіе (ens realissimum) и источникъ всяческой жизни.

Пусть мы не видимъ Бога и чувственно Его не ощущаемъ, но развѣ на извѣстной высотѣ религіознаго восторга не постигаемъ мы Бога духовно, не чувствуемъ Его вблизи себя и не



См. прекрасное разсуждение о молитет въ двевникъ достоуважаемаго о. Іоанна Сергиева и въ апологии христианства Лютардта (переводъ А. Лопухина) 100—105 с.

видимъ Его, такъ сказать, духовными очами? Какая это была бы религія, если бы мы не могли входить въ таинственныя отношенія съ Богомъ и восполнять свои недостатки изъ полноты Его божественнаго Существа? По этому признаку не христіанская религія, которую Кантъ имбетъ въ виду, а его собственная моральная не заслуживаетъ имени религіи. Попробуйте молиться моральному Богу, находящемуся гдф-то вдали во главѣ абстрактнаго моральнаго царства и вѣчно занятому веденіемъ реестра нашихъ добрыхъ и дурныхъ дёлъ!? Относительно же христіанства было бы тяжкимъ грехомъ утверждать. что и здёсь нельзя любить Бога и потому нельзя къ Нему обращаться въ молитев. Богъ христіанскій-Богъ любви, до того возлюбившій міръ, что послалъ Сына своего единороднаго дла спасенія всёхъ людей (І Іоан. 4, 9). Какъ же относиться къ такому Богу, если не съ чистою любовью? Но гдв любовь, тамъ милость и прощеніе, тамъ благодарность и молитва, тамъ надежда и удовлетворение ея. Богъ христіанъ-Богъ Отецъ, а мы дъти Его, которымъ сказано: просите, и дано будетъ вамъ, ибо всякій просящій получаеть (Мо. 7, 7-8), и вы, чего ни попросите въ молитвъ съ върою, получите (21, 22). Послъ этого какъ исключать изъ христіанства молитву, когда и само христіанство не мыслимо безъ молитвы?

Другимъ побужденіемъ оставить молитву, какъ намъ извъстно, Кантъ ставитъ то соображеніе, что мы, не зная божественныхъ плановъ, часто можемъ молиться о томъ, что не согласно съ божественною волею о насъ; между тѣмъ самъ Богъ знаетъ наши нужды и удовлетворяетъ ихъ сообразно съ своими цѣлями. Трудно придумать болѣе слабое возраженіе, чѣмъ это. Неужели возможна для вѣрующаго человѣка молитва, несогласная съ божественными планами? Какая цѣль и смыслъ молитвы? Не есть ли молитва тоже чувство благоговѣнія и любви къ Богу, только выраженное въ словахъ? Но развѣ любовь и благоговѣніе могутъ быть фальшивыми и неискренними? Не имѣющій любви, конечно, не можетъ и искренно молиться, но такая ложная молитва отрицаетъ самое себя и, понятно, недостойна имени Бога. Но это и не молитва, а, по слову писанія, почитаніе Бога устами (Марк. 7, 6; Исаіи 29, 13), безъ соот-

вътствующаго сердечнаго расположения; молитва книжниковъ, фарисеевъ и законниковъ, за что Господь такъ часто осуждалъ ихъ (Ме. 16, 6; 23, 13-38 и др.). Молитва же искренняя, молитва съ вёрою и растворенная печалью по Боге, никогда не можетъ быть въ противоръчіи съ божественными цълями относительно міра и челов'єка, ибо въ этой молитв'є мы испрашиваемъ только того, что достойно Бога и согласно съ Его благою премудростью. Развѣ можно, напримѣръ, считать произнесеніе молитвы Господней: "Отче нашъ" не согласною съ волею Бога? А таковы по содержанію всѣ молитвы, сколько бы ихъ по образцу этой молитвы ни производилъ религіозный духъ человъчества. Da, quod jubes, et jube, quod vis 1)-вотъ общій смысль молитвы. "Есть сила благодатная въ созвучьи словъ живыхъ, и дышитъ непонятная святая прелесть въ нихъ", говорить поэть о молитвь, показывая этимь, что ему болье извъстно молитвенное расположение души, чъмъ философу, вращающемуся въ отвлеченныхъ сферахъ мышленія. Что касается, наконецъ, последняго возраженія Канта противъ молитвы. будто молящійся, котораго застали на молитві, стыдится за свое дъло, какъ неприличное и позорное, то это возражение просто неумъстно въ серьезномъ разсуждении и относится не къ върующимъ, а къ лицемърамъ и фарисеямъ.

Завершеніемъ и высшею формою культа служитъ жертва. Потребность жертвы есть такая же общечеловъческая потребность, какъ потребность молитвы и другихъ внъшнихъ знаковъ богопочитанія. Психологическое основаніе жертвы находится въ томъ бользненномъ чувствъ глубочайшей испорченности, ученіе о которой составляетъ первый членъ моральной религіи Канта (радикальное зло). Но чъмъ успокоить ищущую оправданія совъсть, какъ примирить Бога съ собою? Человъкъ внутренно убъжденъ, что онъ самъ не въ состояніи искупить свой гръкъ, возстановить себя въ первоначальномъ добръ, отъ котораго онъ отпалъ. Между тъмъ въра въ возможности оправданія способна воодушевить человъка на активную борьбу со зломъ. Его не успокоитъ моральное настроеніе, признанное

<sup>1)</sup> Дай то, что приказываеть, и прикажи то, что жезаешь.

Кантомъ верховною жертвою, ибо онъ знаетъ, что это его настроеніе и, какъ такое, настроеніе граховное. Человакъ хочеть, такъ сказать, осязательно убъдиться въ дъйствительномъ искупленіи его гръха, и воть онъ приносить Богу жертву и избираетъ для нея самое лучшее изъ своей собственности, то, что онъ считаетъ самимъ чистымъ, святымъ и непорочнымъ. И когда совершена такая жертва, она становится для человъка символомъ очищенія, овравданія и освященія. Такъ постоянно смотрыло человичество на жертву, такъ смотритъ и до сихъ поръ, и всегда приноситъ ее ихъ чувства глубокаго нравственнаго паденія и вины для примиренія съ Богомъ. Еще въ В. Завътъ Богъ говорилъ о жертвъ чрезъ пророка: душа всякія плоти кровь его есть, и изг дахь ю вимь у олтаря умоляти о душах ваших кровь бо его вмысто души умолить (Лев. 17. 11); въ Новомъ - повторяетъ тоже самое Апостолъ, ибо отнюдь кровію вся очищаются по закону, и безт кровопролитія не бываетъ оставление (Евр. 9, 22, ср. Колос. 1, 14, 20). Не говорить о святьйшей новозавьтной жертвь, значенія которой Кантъ не хочетъ понимать, ибо это-жертва Сына Божія, несоизмъримая ни съ какою другою жертвою. Впрочемъ, для насъ это и не нужно, такъ какъ для насъ достаточно убъдиться, что жертва относится къ сущности религіи и ни въ какомъ случав не можеть быть признана религіознымъ заблужденіемъ и идолопоклонствомъ. Потребность въ жертвъ есть потребность примиренія съ Богомъ и умилостивленія Его, и потому вполнъ понятно, почему мы видимъ принесеніе жертвы во всёхъ извъстныхъ историческихъ религіяхъ.

Такимъ образомъ не только оправдана возможность, но и достаточно доказана необходимость культа. Когда Лютеръ въ полемикъ противъ обрядоваго направленія римскаго католичества задумалъ совершенно очистить христіанство отъ всякаго обряда, то онъ скоро принужденъ былъ убъдиться въ неисполнимости своего плана. Начавъ съ признанія въры во Христа единственнымъ и безусловнымъ средствомъ оправданія, онъ возсталъ было со всею энергіею пламеннаго протестанта противъ внъшняго богопочитанія и отвергнулъ его, какъ "явное лицемъріе и насмъшку надъ Богомъ". Поелику Богъ смотритъ

на сердце человъка, разсуждаетъ Лютеръ, (въ сочиненіи: vom Anbeten d. Sacraments d. h. Leichnams Christi, 1523 r.), to дъла для него совсъмъ не нужны. Слъдчетъ различать, продолжаетъ реформаторъ, внъшнее и внутрениее богопочитаніе. "Перваго благочестія полонъ весь міръ во всёхъ своихъ углахъ, но вст церкви съ внтшнимъ богослужениемъ... смтются надъ Богомъ"... "Нътъ ни особеннаго времени, ни мъста, ни установленной формы для молитвы. Всякій можеть молиться тамъ, гдъ онъ находится, гдъ онъ идеть или стоитъ: на полъ ли онъ, дежить ли онъ больной въ кровати, или заключенъ въ темницу, но вовсе не исключительно въ церквахъ, капеллахъ предъ алтаремъ и на колънахъ". Истинное богопочитание не въ словахъ, а въ полной преданности сердца Богу или въръ въ Него. Однако. не смотря на столь ръшительное осуждение культа, тотъ же Лютеръ не осмелился исключить изъ христіанскаго богослуженія пропов'ядь и совершеніе таинствъ, а спустя еще семь леть (въ сочинении: Vermahnung zum Sacrament des Leibes und Blutes unsers Herrn; 1530 г.), вотъ какъ овъ уже выражается о цели и достоинстве внешняго богопочитанія. "У кого сердце полно благоговинія, пишеть онь здись, у того должны быть полны имъ глаза и уши; роть и носъ, тело и душа, вообще всв члены". Кто же не проникнутъ такимъ благочестіемъ, того Лютеръ называетъ не христіаниномъ, не человъкомъ даже, но діаволомъ, или сообщникомъ діавола 1). Вотъ поучительный и убъдительный самъ по себъ историческій примъръ, чтобы не оставалось больше сомнънія на счетъ необходимости для религіи внішняго богопочитанія и культа.

Заканчивая разборъ ученія Канта о церкви и христіанствъ, бросимъ еще разъ общій взглядъ на разсмотрѣнное нами ученіе. Ричль, разсуждая о воззрѣніяхъ извѣстнаго Штраусса на личность Христа, задается вопросомъ: можетъ ли артистически необразованный человѣкъ, для котораго мелодія музыки кажется безсмысленнымъ и непріятнымъ шумомъ, можетъ ли онъ написать и правильно оцѣнить художественныя достоинства и артистическія особенности музыкальныхъ произведеній, напри-



<sup>1)</sup> См. у Шенкеля. Däs Wesen d. Protestantismus. 724—730 s.

мъръ, Моцарта? Если нътъ, то, продолжаетъ тотъ-же ученый, чего ожидать отъ изображенія Штрауссомъ божественнаго лика Христа, обращеннаго подъ перомъ Штраусса въ безобразную каррикатуру, когда онъ не имълъ въ себъ чувства божественнаго и не понималъ сокровеннъйшей стороны дъла Христа и Его личности? 1). Примъняя въ нашемъ случат сказанное Ричлемъ о Штрауссъ, можемъ ли мы удивляться, что Кантъ ложно судить о христіанствъ и Христовой церкви, подмѣнивши религію моралью и замічая въ церкви одни только заблужденія, пороки и стъснение свободы разума и совъсти? Не было бы, напротивъ, страннымъ, если-бы Кантъ, исходя изъ своихъ философскихъ положеній, сталъ думать о христіанствъ сообразно смыслу и духу канолической христіанской церкви? Кантъ зналъ только внішнюю сторону христіанской религіи, которая показалась ему неприглядною, но не проникая ея внутреннимъ духомъ, не поняль ея божественной стороны, почему и воззрѣнія его на сущность церкви, ея устройство и культъ по необходимости должны были быть сколько односторонними, столько же невърными. Ей Отче, Ты утаилъ сіе отъ мудрыхъ и разумныхъ, и открыль то младенцамъ (Ме. 11, 25; ер. Лук. 10, 21).

А. Кириловичъ.



<sup>1)</sup> Op. cit. III, B. 383 s.

## ЗАМЪТКИ О ЦЕРКОВНОЙ ЖИЗНИ ЗА-ГРАНИЦЕЙ.

общежития студентовъ въ тюбингенскомъ университетъ.

(Продолжение \*).

Общежитие студентовъ протестантскаго богословія похоже на описанный въ прошломъ очеркъ католическій конвиктъ. Мы видъли, что блистательная коллегія, изъ которой выросъ католическій конвикть, была обязана своимъ существованіемъ государственной необходимости имъть образованныхъ чиновниковъ, долженствовавшихъ охрянять "миръ и добрый порядокъ" въ странъ. Таже самая государственная необходимость вынудила правительство озаботиться подготовленіемъ молодыхъ людей къ занятію пасторскихъ вакансій въ странь, правитель которой отказался отъ религіи своихъ отцовъ и разорваль за себя и за свой народъ всъ связи съ прежними духовными руководителями-католическими патерами. Въ 1534 году герцогъ Вюртембергскій Ульрихъ ввелъ церковную реформу въ Вюртембергъ. Начался обычный секвестръ церковной собственности, изгнаніе монаховъ, священниковъ, оставшихся върными папъ, и народъ долженъ былъ послъдовать за вождями иными, которые должны были указать ему иной путь въ обители рая, помимо католическаго чистилища. Историки реформаціи представляють переходь населенія и священниковь на сторону реформы довольно легкимъ; протестовъ почти не было, но и огульнаго подчиненія власти герцога тоже не было. Ревностные приверженцы папы изъ клира эмигрировали и нѣкоторые при-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1893 г., № 9.

ходы опустым. Новое покольніе теологовы еще не успыло образоваться и правительство должно было поспёшить съ подготовкой молодыхъ людей, совершенно свободныхъ отъ духа католической схоластики, если хотело, чтобы реформа народной религіи, начатая сверху, привилась надлежащимъ образомъ въ нисшихъ, такъ сказать, фундаментальныхъ слояхъ нація, населяющихъ села и мелкія города Вюртемберга. Этимъ діломъ конечно долженъ быль заняться университеть. Задача очень серьезная, но для Тюбингена она сравнительно была легка: тамъ въ числъ профессоровь богословскаго факультета въ 20-30-хъ годахъ 16 стольтія быль знаменитый другь и сотрудникъ Лютера Меланхтонъ. Его вліянію приписывають ослабденіе сходастики въ университетскомъ преподаваніи; его вліяніе простиралось конечно и на сущность университетскихъ лекцій. Но у Меланхтона были серьезные противники въ университетской корпораціи и, следовательно, среди студентовьтеологовъ были свои партіи, соотвѣтствующія партіямъ префессорской корпораціи. Внутренняя борьба этихъ партій, которыя можно было бы назвать схоластической и гуманистьческой, есть основной элементь университетской исторіи въ срединъ XVI-го въка; мы не будемъ слъдить за перепетіями; одного указанія на двѣ противоположныя партіи въ универсятетской корпораціи совершенно достаточно для того, чтобы понять действія правительства, одушевленнаго желаніемъ уничтожить католицизмъ въ Вюртембергъ. Ясно было, что оно должно было всемврно поддерживать партію, симпатизирующую реформ' и вербовать на новый протестантскій факультеть возможно большее количество студентовъ и профессоровъ. Какъ взяться за осуществленіе этой реформаціонной политики? Положеніе герцога Вюртембергскаго было не исключительное; тоже самое переживали тогда въ большей или меньшей степени всв нъмецкіе владътельные князья, увлеченные стремленіемъ освободиться отъ папскаго вліянія и устроить свов личныя финансовыя дёла на счетъ имёній католической церкви. Герцогъ Вюртембергскій следоваль за общимъ теченіемъ в приняль по отношенію къ университету міру, изобрітенную впервые Филиппомъ, ландграфомъ Гессенскимъ: онъ учреднъ

стипендіи для студентовъ, которые готовы были посвятить себя изученію новаго богословія и служенію реформъ. Въ 1536 году правительство изъ секуляризованныхъ церковныхъ суммъ выдълило нъкоторую часть для студентовъ протестантскаго богословія. Эта сумма въ точности неизвъстна; извъстно только, что правительство разсчитывало давать каждому студенту на содержание 25 флориновъ; 18 изъ нихъ отчислялось собственно на содержаніе, 7 на плату профессорамъ. Сумма эта не давалась прямо студенту на руки, а вручалась двумъ богобоязненымъ мужамъ, одинъ изъ которыхъ былъ представителемъ города, а другой университета. По всей въроятности правительство не назначало точно числа студентовъ, имфющихъ право пользоваться стипендіей, и предоставляло этимъ двумъ богобоязненнымъ мужамъ самимъ вербовать стипендіатовъ, предполагая выплатить всю сумму тогда, когда опредълится число навербованныхъ. Вступленіе въ число стипендіатовъ было обставлено нъкоторыми условіями: стипендіать должень быть родомъ изъ Вюртемберга; онъ долженъ былъ дать обязательство учиться только въ своемъ отечественномъ университетъ и посвятить себя на служение своему отечеству; но особенно затрудняло стипендіатовъ неопредёленное положеніе: правительство не дало стипендіатамъ квартиръ и предоставило имъ разселиться въ городъ по собственному выбору, а деньги, назначенныя имъ на содержаніе, вручило лицамъ, относительно стипендіатовъ, постороннимъ; спрашивается, какъ могъ стипендіатъ распорядиться суммой и притомъ очень незначительной даже для того времени, когда она находилась не въ его рукахъ? Какъ могъ онъ вести свои счеты съ хозяиномъ квартиры, когда расходованіе денегъ зависьло отъ спеціальных в агентовъ правительства?

Естественно стипендіать попадаль въ очень некрасивое положеніе; різкій хозяинь різнался брать такого квартиранта, разсчеты за котораго производили представители города и университета—лица весьма важныя по своему положенію. При томь правительственный декреть обязываль хозяина слідить за тімь, чтобы у жильца было все необходимое и чтобы на столь у него вмісто супа не появлялась "вода, въ которой три крупинки гоняются одна за другою". Такимъ образомъ выходить, что содержание стипендіата было своего рода натуральной повинностью, исполнение которой было на глазахъ у вдіятельныхъ городскихъ властей, облеченныхъ къ тому же и правительственными полномочіями. Охотниковъ попасть въ правительственные нахлёбники къ бюргеру оказалось немного; все же они нашлись; къ 1537 году ихъ было 14 человъкъ. Но выборъ первыхъ правительственныхъ стипендіатовъ не могъ назваться удачнымъ: о поведеніи стипендіатовъ носились очень неблагопріятные слухи, и правительственные агенты нашли необходимымъ упорядочить положение стипендіатовъ. основавь для нихъ общежите. За содъйствемъ они обратились къ университетскому сенату, разсчитывая, что университетъ приметь стипендіатовъ правительства въ свое общежитіе 1). Разсчеты эти не оправдались: сенать понималь, что правительство, ассигнуя суммы на содержание стипендіатовъ, действуетъ далеко не въ пользу обычному порядку университетской жизни, что стипендіаты-люди новые, долженствующіе быть проводниками новыхъ реформаціонныхъ идей, далеко не симпатичныхъ старой университетской корпораціи, воспитавшейся подъ эгидой католичества; сенатъ помнилъ также, что институтъ стипендіатовъ чисто правительственное изобретеніе в цель его не столько учебно-воспитательная, сколько политическая, что правительство, вводя этотъ институтъ, вторглось въ область университетскихъ привиллегій и даже не посовътывалось при этомъ съ университетомъ; все это заставило сенать отказаться отъ всякаго вмёшательства въ дёла стипендіатовъ, и они остались по прежнему на положеніи правительственныхъ нахлібниковъ у бюргеровъ. Между тімь репутація



<sup>1)</sup> Это общежвтіе называлось оффиціально Contubernium, а въ просторѣчія именовалось бурсой. Его цілью было сгруппировать около одного выдающагося профессора студентовъ и профессоровъ одного факультета; они жели и учились вивсть, внося на общіе расходы незначительную сумыу Rector Contubernii вѣдаль часть учебно-волитательную при содѣйствіи своихъ младшихъ товарищей по факультету—профессоровъ, а Oeconomus Contubernii вѣдаль часть экономическую; университеть сь первыхъ дней своего существованія поощряль такія общежитія: они способствовали научному развитію студентовъ и облегчали наузоръ за ними.

стипендіатовъ съ каждымъ годомъ падала все ниже и ниже, и сенатъ былъ вынужденъ наконецъ придти на помощь къ правительственнымъ агентамъ и принять нѣкоторое участіе въ судьбѣ будущихъ вюртембергскихъ насторовъ.

Памятуя, что герцогъ, учреждая стипендін, нарушиль нізсколько выгоды университета, что стипендіатскія суммы должны были бы собственно войти въ общій бюджеть университетскаго казначейства, а не представлять собой спеціальнаго капитала, расходованіе котораго слишкомъ слабо зависёло отъ университета, сенатъ ограничилъ на первый разъ свое участіе къ судьбъ стипендіатовъ почтительнымъ ходатайствомъ передъ герцогомъ о разрѣшеніи устроить спеціальное общежитіе стипендітовъ въ бывшемъ Августинскомъ монастырѣ, который стоялъ почти пустой и входиль въ составъ имвній его высочества. Герцогъ отказалъ. Сенату оставалось одно: допустить стипендіатовъ въ бурсу; это онъ сделаль. Въ 1541 году 39 стипендіатовъ заняли предоставленную имъ половину университетской бурсы. Естественно, что на новомъ мъстъ стипендіаты устроились приблизительно такъ же, какъ и ихъ сосъди. У тъхъ быль rector contubernii и oeconomus contubernii, у этихъ magister domus и praeceptor; роли этихъ параллельныхъ властей были нъсколько различны; magister domus не вполнъ соотвътствоваль rector'y contubernii: онъ несъ часть обязанностей этого последняго, такъ какъ ему принадлежалъ высшій надзоръ за стипендіатами по учебно-дисциплинарной части, но онъ же управляль и хозяйствомъ стипендіатовь, подобно эконому бурсы; ректоръ бурсы стоялъ во главъ ученой профессорской корпораціи, a magister domus дёлилъ свои учебно-воспитательныя обязанности съ praeceptor'омъ, которому былъ подчиненъ репетентъ. Въ различіи устройства бурсы университетской и общежитія стипендіатовъ сказалось различіе ихъ происхожденія. Бурса возникла изъ свободнаго стремленія университетской молодежи къ совмъстному съ профессорами жительству для чистонаучныхъ удобствъ; общежитіе стипендіатовъ было устроено съ цёлью усилить полицейскій надзоръ за стипендіатами и улучинть ихъ содержаніе; бурса преследовала цели образовательныя, общежитіе стипендіатовъ полицейско-хозяйственныя. Отсюда и происходить смешение обязанностей въ начальникъ общежитія и строгое разделеніе ихъ въ администраторахъ бурсы; rector contubernii ученый профессоръ, только учитель и воспитатель молодежи, a magister domus и воспитатель молодежи, и хозяинъ заведенія, гдф она живеть; въ бурсф не боялись раздёленія власти и обязанностей, въ общежитіи стипендіатовъ стремились къ единству власти, обусловливающему болье точный и бдительный надзорь, болье точную отвытственность; въ бурсъ обращали больше вниманія на образованіе молодыхъ людей, въ общежитіи стипендіатовъ следили за порядкомъ и экономіей; rector'v contubernii помогали профессора, наиболъе чтимые студентами, а magister'y domus-praeceptor и репетентъ; за то въ бурсъ царствовала распущенность внъшняя, неразрывно связанная съ либеральными началами, положенными въ ея основаніе, а въ общежитіи строгій вившній порядокъ, долженствующій обуздать молодежь и дать ей, если не глубокое образованіе, то хотя хорошую вившнюю школу. Вившній режимъ общежитія былъ очень суровь. Стипендіаты вставали летомъ въ 4 часа, а зимой въ 5 часовъ утра; сейчасъ же следовала молитва, где поминался герцогъ и все благодътели стипендіатовъ; стипендіаты ни на минуту не должны были забывать, кому обязаны своимъ содержаніемъ и образованіемъ. Дальше шли лекціи и потомъ ранній німецкій обідъ съ небольшимъ количествомъ вина и плодовъ; то и другое по дешевымъ цънамъ стипендіаты получали изъ герцогскихъ запасовъ. Послъ объда стипендіаты развлекались какой льбо степенной игрой, прогулкой по окрестностямъ. Вечеръ посвящался репетиціямъ: praeceptor обязанъ былъ ежедневно провърять занятія своихъ воспитанниковъ. После этого дозволялся отдыхъ въ видъ прогулокъ и посъщеній знакомыхъ семействъ. День кончался очень рано: въ 7 часовъ зимой и въ 8 лътомъ стипендіаты должны были быть уже дома въ спальняхъ; не явившіеся лишались порціи герцогскаго вина за ужиномъ или на другой день за объдомъ. За объдомъ и ужиномъ царствовала глубокая тишина; почетныя мъста за столомъ занимали magister и praeceptor; дежурный студенть читаль за объдомъ библію, а за ужиномъ какое либо историческое сочиненіе. Поведеніе стипендіатовъ должно было быть самымъ скромнымъ; танцы и неумвренное употребление вина наказывались карцеромъ; дуэли и прочія рыцарскія забавы были воспрещены; оруже отбиралось тотчасъ же, какъ стипендіать поступаль въ общежитіе, и возвращалось владёльцу только тогда, когда онъ предпринималь дозволенное начальствомъ путешествіе. Такъ жили стипендіаты. Учились они пока безъ опредвленнаго плана. Горячка реформаціонных споровъ сосредоточивала мысли и силы университетскихъ ученыхъ на высшихъ вопросахъ догматики, каноники и нравоученія. Юноши стипендіаты должны были довольствоваться тёмъ, что попадало въ университетскую аудиторію какъ отзвукъ горячихъ преній на разныхъ сеймахъ и събздахъ, куда то и дело вызывались тюбингенские ученые. Профессорамъ некогда было читать систематическихъ курсовъ по богословскимъ предметамъ, да это едва ли и было возможно въ первые годы послъ введенія реформаціи; католическая система не годилась, а протестантской еще не было; читалось въроятно опровержение католическихъ доктринъ, и лекціи богословскихъ наукъ были проникнуты жаромъ полемики. Если мы бъгло перелистуемъ біографіи профессоровъ тюбингенскаго университета за первыя десятильтія по введеніи реформаціи, то мы увидимъ, что всё они были извёстны въ тогдашнемъ ученомъ мірѣ, какъ ярые полемисты. Напримфръ, Яковъ Андреа, горячій сторонникъ формулы согласія, написаль за время своей университетской службы 60 полемическихъ трактатовъ. Онъ служиль въ университетъ около 30-ти лътъ, прерывая то и двло курсъ своихъ лекцій повздками на разные сеймы, совъщанія, богословскіе диступы и т. п. Спрашивается, могъ ли Андреа читать систематическій курсь богословской науки, когда вся его мысль и все его существо было поглощено царившей тогда полемикой? Не вносилъ ли онъ въ свои лекціи шума богословскаго сейма, энергическихъ выраженій и аргументовъ последняго диспута, когда ему съ пеной у рта приходилось отстаивать какой нибудь тезись Лютерова катехизиса или разбивать какой нибудь канонъ Тридентского собора?—Герлахъ, извъстный своей перепиской съ Константинопольскимъ патріархомъ, быль тоже жаркій полемисть; его заклятыми врагами были ісзуить

Бузей и кальвинистъ Даней.—Зигвартъ, братья Оссіандеры и проч.—всѣ они составили себѣ извѣстность въ то время своей полемикой съ кальвинистами, іезуитами и проч. Студенты volens—nolens должны были участвовать, хотя пассивно, въ царившей тогда богословской борьбѣ.

Если эта борьба была помѣхой къ систематическому образованію юношества, то и само это юношество едва ли было способно къ воспринятію стройной богословской системы. Стипендіаты набирались, какъ придется; подготовительныхъ школъ не было; университетъ—единственное уцѣлѣвшее въ борьбѣ образовательное учрежденіе, и туда приходилъ прямо всякій, желавшій вкусить отъ древа познанія. Среди стипендіатовъ царило также разнообразіе возрастовъ и знаній, такъ что администрація общежитія рѣшила сама озаботиться подготовленіемъ своихъ питомцевъ къ университетскимъ лекціямъ. Былъ избранъ одинъ даровитый студентъ изъ стипендіатовъ и ему поручили новичковъ.

Вт. первые годы своего существованія общежитіе стипендіатовъ не носило характера богословской исключительности; хотя студенты, пользовавшіеся стипендіями, были по закону обязываемы принять по окончаніи курса званіе пастора, однако же на практикъ это обязательство не выполнялось; образованныхъ людей было такъ мало, что ими дорожили на всёхъ поприщахъ гражданской службы; правительство снисходительно относилось къ стипендіатамъ, измёнившимъ первоначальное намфреніе служить въ ряду пастырей протестантской церкви и ушедшимъ на какую либо другую государственную службу.-Намъ осталось сказать несколько словь о средствахъ общежитія, когда оно пом'єщалось въ зданіи университетской бурсы. Ассигнованная герцогомъ стипендія (19 флориновъ на человъка) было недостаточна. Общежитіе выхлопотало себъ добавочныя суммы, которыя вносились изъ мъстныхъ средствъ церквей Вюртемберга. Всъ состоятельные церковные приходы были обязаны доставить въ общежитіе или изв'єстную сумму денегь, или что-нибудь натурой, напр., дрова, зерновой хлібоь, матеріаль для одежды и т. п. Общежитіе такимъ образомъ получило нізкоторыя привиллегіи, которыми пользовался и университеть.

Расходы по его содержанію были возложены на приходскія средства, т. е. покрывались изъ того же источника, который питаль старшихъ собратій юныхъ студентовъ; нѣмецкая приходская община въ 16 вѣкѣ дѣлала для духовныхъ воспитанниковъ тоже, что въ наше время на нашей родинѣ дѣлаетъ приходская церковь для нашихъ духовныхъ училищъ и духовныхъ семинарій. Шмалькальденская война 1) нарушила спокойное теченіе жизни въ общежитіи стипендіатовъ. Общины были разорены; касса общежитія опустѣла; лишь щедрость герцога сохранила общежитіе; оно было переведено въ зданіе бывшато Августинскаго монастыря и получило субсидіи изъ личныхъ средствъ государя. Не смотря на это, общежитіе переживало тяжелыя времена; студентовъ было мало, да и тѣмъ жилось плохо.

Съ переводомъ общежитія въ Августинскій монастырь (1548 г.) началась новая эпоха въ исторіи этого разсадника вюртембергскихъ пасторовъ. Самое общежитіе въ устахъ народа пріобрытаетъ новое названіе -- "штифта", съ которымъ оно живетъ и до сего времени. Я затрудняюсь объяснить это часто встрычающееся название съ историко-филогогической стороны. Въ разныхъ энциклопедическихъ словаряхъ его толкуютъ по разному и каждый нъмецкій историкъ даеть ему свое собственное объясненіе. Прівзжайте въ любой немецкій городокъ и вамъ покажутъ Stifts-Kirche, Stift просто, разумъя подъ первымъ названіемъ, такъ сказать, соборный храмъ городка, а подъ вторымъ какой-нибудь благотворительный и учебный иститутъ. Сколько можно понять разноръчивыя нъмецкія толкованія о штифтъ, этимъ названіемъ обозначается старинный католическій капитуль, т. е. містный, для извістной области назначенный, органъ епархіальнаго управленія, съ правами пользоваться недвижимымъ имуществомъ не только въ томъ городъ,



<sup>1)</sup> Эта война вслась союзомъ протестанскихъ князей противъ императора Карла V, который хотъль остановить успъхъ реформы съ помощію испанскихъ и итальянскихъ войскъ. Въ началъ войны Карлъ V имълъ успъхъ и протестанты должны были заключить невыгодное перемиріе (1547 г.). Карлъ распустиль армію и удалился въ Тяроль; оправившись отъ пораженія, протестанты въ союзъ съ французами двинулись на Тироль и едва не взяли въ плънъ императора; война съ перерывами продолжалась до 1555 года, когда былъ заключенъ миръ въ Аугсбургъ и протестанты получили свободу исповъданія.

гдъ опредълено его мъстопребываніе, но и въ другихъ пунктахъ областной территоріи, съ привиллегіями натуральныхъ и денежныхъ сборовъ съ окружныхъ приходскихъ общинъ. Въ завъдываніи капитула была древнъйшая и наиболье благоустроенная церковь города, она то и носила названіе Stifts—Kirche. Отсюда названіе штифта перенесено и на каждое благотворительное учрежденіе, обезпеченное или отдъльной собственностью, или постояннымъ, такъ сказать, процентнымъ доходомъ съ недвижимой собственности, находящейся въ завъдываніи другихъ учрежденій, или тъмъ и другимъ вмъсть.

Въ свое время Августинскій монастырь, въ видѣ спеціальной привиллегіи, владѣлъ и недвижимой собственностью, и правами на разные натуральные и денежные сборы съ окружныхъ приходовъ. Его зданія находились вблизи церкви св. Маріи и св. Георгія, Stifts—Кігсһе города Тюбингена еще со второй половины 15 вѣка. Съ паденіемъ католическаго режима остались католическія названія; главная церковь въ Тюбингенѣ и доселѣ называется Stifts—Кігсһе, а зданіе около нея, послѣ того какъ обитатели его воспользовались частью привиллегіи августинскихъ монаховъ и католическаго капитула, также получило названіе штифта, хотя стипендіаты и ихъ начальники не имѣли всѣхъ правъ и преимуществъ ни католическаго монастыря, ни католическаго капитула.

Шмалькальденская война кончилась. Послё аугсбургскаго мира въ южной Германіи водворилось относительное спокойствіе. Крестьянинъ снова взялся за плугь и заступъ, гражданинъ принялся за свое ремесло и приходская община, источникъ средствъ для новаго штифта, снова начала наполнять кладовыя и кассу штифта. Аугсбургскій миръ принесъ съ собой свободу протестанскаго исповёданія. Протестантскіе владёльные князя могли послёдовательнёй и настойчивёй прежняго пользоваться плодами освобожденія отъ папскаго надзора; послёдствія не замедлили выясниться; уже къ 1557 году въ бывшихъ католическихъ монастыряхъ Вюртемберга появились подготовительныя школы для лицъ, ищущихъ университетскаго образованія; это обстоятельство серьезно измёнило составъ воспитанниковъ штифта; сюда начали являться люди съ нёко-

торой подготовкой. Начальство воспользовалось этимъ и установило образовательный цензъ для желающихъ вступить въ штифтъ и программу занятій въ самомъ штифтъ. Ищущій стипендіи долженъ былъ знать латинскую и греческую грамматику, реторику и діалектику, долженъ былъ представить хорошую рекомендацію отъ начальства монастырской школы.

Въ штифтъ стипендіаты начинали образовательный курсъ съ философіи; имъ читался и комментировался "органонъ" Аристотеля, этика, физика, ариометика и геометрія; здёсь они продолжали свои занятія по реторикъ и діалектикъ; теорія этихъ наукъ примънялась къ практикъ: устраивались примърные диспуты и публичная декламація; кром'в всего этого стипендіаты вмість съ прочими студентами занимались музыкой и стихосложеніемъ. Преподаваніе всёхъ этихъ предметовъ было задачей профессоровъ, т.-наз. артистическаго факультета (Artisten — facultät); на этомъ факультетъ стипендіатъ пріобръталъ степень баккалавра или магистра искусствъ, на что давался двухгодичный срокъ, и тогда только стипендіать приступалъ къ изученію богословія, на что назначалось три года. Сущность богословскихъ занятій заключалась въ изученіи эквегетики и символическихъ протестантическихъ книгъ. Для болъе успъщнаго толкованія библіи студенты обязаны были изучить еврейскій и греческій языкъ. Стипендіаты обязаны были заниматься этими языками не только въ университетъ, но и въ штифтъ подъ руководствомъ особо назначенныхъ шести репетентовъ, которые имѣли уже степень магистра искусствъ (magister artium). Это обязательство охотно выполнялось стипендіатами: лекціи греческаго языка читаль тогда Фришлингъ, превосходный знатокъ классиковъ, а еврейскій—Вапланмайеръ, талантливый оріенталисть.

Для практической подготовки къ пастырскому служенію студенты должны были изучать проповъдническое искусство. Составленіе и произнесеніе проповъдей, импровизированное разъясненіе даннаго текста св. Писанія (locus) или развитіе съ канедры какого либо догматическаго или нравоучительнаго тезиса—вотъ поприще, на которомъ стипендіаты должны были изощрять пріобрътенный на артистическомъ факультетъ діалектическій и декламаторскій навыкъ.

Внѣшній порядокъ жизни студентовъ въ штифтѣ отлился въ тѣже самыя формы, которыя были выработаны для стипендіатовъ еще въ то время, когда они жили въ зданіи университетской бурсы; дисциплинарныя правила, изданныя въ то время, сохраняли свою силу и съ помѣщеніемъ стипендіатовъ въ Августинскомъ монастырѣ.

За 10 лътъ существованія штифта число стипендіатовъ возрасло до 100 человъкъ. Сравнительно широкое общее образованіе, получаемое стипендіатами на артистическомъ факультеть, сильно способствовало тому, что воспитанники штифта легко находили себъ мъста не только въ пасторатахъ, но и на прочихъ поприщахъ государственной службы. Само правительство поощряло своихъ стипендіатовъ въ выборѣ свѣтской карьеры, освобождая ихъ отъ взноса денегъ, потраченныхъ на ихъ содержаніе въ штифть; особенно охотно выбирались воспитанники штифта на должности учителей въ подготовительныя школы; изъ нихъ же вербовали и штатъ профессоровъ университета. Въ 1561 году изданъ былъ указъ, которымъ предписывалось оставлять послё пятилётняго курса 4-хъ лучшихъ магистровъ при штифтв съ темъ, чтобы они готовились къ занятію университетскихъ каоедръ; при этомъ не опредълялось точно даже факультета. При такой широкой постановкъ дъла въ штифтъ, когда его воспитанники разбирались на всевозможныя должности. 100 человъкъ, даже для не большого Вюртемберга, число незначительное; это выяснилось уже въ 1557 году и вскоръ последовало увеличение штата студентовъ до 150 человекъ.

Съ увеличением числа стипендіатовъ измѣнился нѣсколько административный персоналъ штифта. Счетная и хозяйственная часть, которую вѣдалъ прежде magister domus, перешла въ вѣдѣніе прокуратора, который управлялъ вмѣстѣ съ тѣмъ и штатомъ служителей (famuli); magister domus сталъ во главѣ 6 репетентовъ и принялъ на себя руководство только учебновоспитательной частью штифта.

Подъ умѣлымъ управленіемъ Хайланда <sup>1</sup>), профессора этики, штифтъ процвѣталъ до 1591 года. За этотъ періодъ, по сло-

<sup>1)</sup> Magister domus 1561-1591 rr.

вамъ историковъ университета, большинство выдающихся профессоровъ и пасторовъ вышло изъ стѣнъ штифта: незамѣтно было такихъ уклоненій отъ дисциплины, какими отличалась, описанная въ прошломъ очеркѣ, блистательная коллегія; жельзный режимъ штифта сдерживалъ буйную юность и избытокъ юношескихъ силъ направлялся по руслу, ничего общаго не имѣющему съ вакханаліями знаменитыхъ коллегіатовъ золотой вюртембергской молодежи. Наука процвѣтала въ штифтъ. Достаточно указать, что изъ штифта вышелъ знамѣнитый Іоаннъ Кеплеръ, чтобы понять дифирамбы, которыми прославляютъ штифтъ 16-го вѣка нѣмецкіе историки.

Такъ жилъ штифтъ своей трудолюбивой, монашески-строгой жизнью до тридцатилътней войны. Это жестокое народное бъдствіе отразилось самымъ печальнымъ образомъ на благосостояніи штифта; приходскія общины то и дъло попадали въ руки католиковъ, а съ этимъ вмъстъ и прекращалось поступленіе доходовъ въ штифтъ. Дъло дошло до того, что администрація штифта предложила студентамъ на выборъ или терпъть лишенія, или уходить на волю; число стипендіатовъ упало до 30, но и тъхъ кормили милостыней. Въ 1638 году объявленъ былъ сборъ пожертвованій въ пользу штифта и далъ ничтожную сумму въ 117 флориновъ съ нъсколькими крейцерами. Въ 1639 году, отпуская репетентовъ на вакацію, администрація штифта обязала ихъ явиться въ штифтъ съ шефелемъ ячменя и эймеромъ 1), вина, или представить въ кассу штифта 30 фло-



<sup>1)</sup> Трудно составить себь ясное понятіе о размърахъ шеффеля и эймера въ 17 въкъ; въ наствящее время шеффель почти равенъ половинь (0,47) русскаго четверика, а эймерь половинь русскаго ведра; мъры эти теперь вышли изъ употребленія въ Германіи; зерновой хлюбъ продается на въсъ (единицей служить фунть 500 граммамь 11/4 русск. фунту), а напитки на литръ (въ русскомъ ведръ 12,3 литра); горожане почти забыли старинные шеффели и эймеры; по всей въроятности шеффель и эймеръ 17 въка были гораздо больше теперешнихъ; семестровый запасъ нъмецкаго репетента не могъ равнятся полуведру вина и получетверику хлюба, да и стоимость этихъ запасовъ была бы опредълена штифтомъ слишкомъ высоко для такого незначительнаго запаса, хотя дъло и было въ военное время, 30 флориновъ треть жалованья молодаго университетскаго профессора въ то время и три годовыхъ жалованья репетента. Если мы и допустимъ, что запасы, которые репетентъ обизанъ былъ доставить въ штифтъ, значительно превышаютъ современныя мъры тъхъ же названій, то все-таки, какъ же

риновъ, а безъ этого совсёмъ не являться. Когда война стала слабедь, то штифтъ снова сталъ наполняться студентами. Уже въ 1641 году была возможность принять 20 стипендіатовъ. Война кончилась въ 1648 году; не прошло и 20 лётъ, какъ населеніе штифта возрасло до 273 человёкъ; послё войны въ составё штифта замёчается новый элементъ—прозелиты. Этимъ именемъ обозначали бёглыхъ католическихъ монаховъ, которые, добиваясь защиты правительства, обёщали посвятить себя служенію реформё и были помёщаемы въ штифтъ для подготовки и испытанія. По прошествіи нёкотораго времени такіе прозелиты большей честію исчезали, забывъ свои обёщанія.

Такимъ образомъ къ концу 17-го въка штифтъ является учрежденіемъ со славнымъ и серьезно-испытаннымъ историческимъ прошлымъ. Однако въ штифтѣ еще не было собственнаго статута. Онъ управлялся по изданнымъ въ разное время отдёльнымъ спеціальнымъ предписаніямъ, которыя не были сведены въ особый статутъ. Не имъя собственнаго статута, штифтъ не быль, такъ сказать, юридической единицей рядомъ съ блистательной коллегіей и университетомъ; и коллегія, и университеть имфли свои статуты, штифть же, лишенный этой юридической привиллегіи, оказывался de jure не на одномъ уровнъ съ названными учеными учрежденіями, а являлся подчиненнымъ университету, хотя фактически этого подчиненія не было. Такое положение штифта не могло быть пріятно людямъ, знавшимъ славную исторію этого учрежденія и цівнившимъ заслуги его для Вюртемберга. Съ другой стороны предписанія 16 и 17 вв., которыми долженъ былъ руководиться штифтъ, не были пригодны для людей 18-го въка; школа и жизнь 18-го въка были окружены новыми условіями, которыя не были и не могли быть предусмотръны педагогами, жившими за 100 или 150 лътъ раньше. Еще и до тридцати-лътней войны въ штифтъ происходили крупные безпорядки, потребовавшіе изданія спеціальныхъ инструкцій; ничто не гарантировало штифтъ и отъ даль-



сильно поднялись цѣвы на предметы первой необходимости во время тридцатильтней войны! Три годовых жалованья репетента представляли собой сумму, необходимую для его содержанія въ теченіи учебнаго полугодів.

нъйшихъ безпорядковъ. Историкъ университета (Klupfel) ничего не говорить о поводахъ къ безпорядкамъ въ штифтъ; но о нихъ можно несколько догадываться, просматривая его сообщенія о новомъ статут в штифта, данномъ ему въ 1704 году. Этотъ статутъ-любопытный законодательный актъ для учрежденія, им'єющаго спеціальную ціль-воспитывать пасторовъ. Начальству штифта, которое осталось въ прежнемъ видъ, прямо предписывалось съ талантливыми юношами обращаться не такъ, какъ съ юношами обыкновенными. Опредъляя отношенія начальства къ стипендіатамъ, статутъ употребилъ терминъ, часто встръчающійся въ наше время: съ юношами талантливыми, говорить статуть, подобаеть обращаться либеральнее (liberalius), чъмъ съ юношами среднихъ способностей; дальнъйшими постановленіями разъясняется, въ чемъ долженъ заключаться либерализмъ администраціи штифта: статуть разрѣшаль пополнить физическій кабинеть штифта новыми математическими инструментами, разръшалъ снабжать любителей медицинской науки свидетельствомъ на право пользованія анатомическимъ театромъ. Если статутъ разрѣшаетъ эти занятія, а не предписываеть ихъ, то значить въ штифтѣ были случаи, когда молодые люди, вмъсто догматики, читали Гиппократа и, вмъсто пропов'яди, занимались Евклидомъ; если статутъ рекомендуетъ либеральное отношение къ юношамъ, интересующимся свътскими науками, то значить были репресаліи по этому поводу и правительство нашло несовременнымъ и безполезнымъ поддерживать ихъ.

Въ видахъ расширенія богословскаго образованія, статуть предписываль усердно заниматься церковной исторіей и особенно поощряль филологическія занятія стипендіатовь на возникшемь тогда филологическомь факультеть; объ упражненіи въ декламаціи, о стихосложеніи въ статуть уже ньть рычи: упражненія въ проповыдничествы должны были восполнить отсутствіе декламаторскихъ классовь и теологи должны были теперь прямо учиться говорить проповыди, не упражняясь въ произнесеніи стиховъ.

Но главными предметами въ штифтѣ по прежнему оставались богословіе и философія. Полемическому направленію въ

преподаваніи богословія статуть питается положить предъль: онъ настоятельно рекомендуетъ обращать внимание студентовъ на "твердое основаніе ученія православнаго" (ad solida fundamenta doctrinae orthodoxae) и во избъжание сектаторскихъ разделеній развивать доктрины, одинаково проводимыя "формулой согласія и прочими символическими книгами". Преподаваніе философіи, конечно, не могло ограничиться комментаріемъ на "органонъ" Аристотеля. Къ началу 18-го въка въ нъмецкихъ университетахъ образовался философскій факультетъ, и студентамъ было поставлено въ обязанность посъщение курсовъ метафизики, логики и психологіи, вмёсто старинныхъ реторики и діалектики. Статутъ вводилъ единство факультета и предписываль стипендіатамь заниматься предметами философскаго и филологическаго факультетовъ параллельно съ занятіями на факультетъ богословскомъ. Въ статутъ уже нътъ ръчи о томъ, что стипендіать обязань приступать кь богословскимь занятіямь, лишь по полученіи степени на факультеть артистическомъ.

Либеральный духъ, проводимый статутомъ въ образовательную программу стипендіатовъ, сохраняется въ воспитательныхъ правилахъ, рекомендованныхъ статутомъ начальству штифта. Magister domus потеряль власть безконтрольно налагать штрафы и подвергать карцеру въ штифтъ; о каждомъ наказании онъ долженъ былъ сообщать консисторіи, которая такимъ образомъ являлась апелляціонной инстанціей для стипендіатовъ; нравственное воспитаніе юношей вв рялось репетентамъ, отличительное свойство которыхъ поставлялось въ благоразуміи и примърной жизни и воспитательное значение ихъ опиралось на силу ихъ правственнаго авторитета. Въ рукахъ репетентовъ осталось единственное дисциплинарное взысканіе-лишеніе студента обычной порціи вина за объдомъ. Для единства дъйствій репетентовъ быль установленъ, такъ называемый, "сенатъ репетентовъ", гдъ обсуждались проступки стипендіатовъ и мъры пересъченія ихъ; въ сенать засьдали и лучшіе изъ стипендіатовъ. Для воспитанія въ себѣ духа благочестія репетенты должны были усердно читать библію и богословскія сочиненія ортодоксальных в лютеранъ, избёгать еретических сочинений и отнюдь не вступать въ переписку съ инославными. Дисциплинарная строгость 16-го и 17-го въковъ оставлена безъ измъненій: танцы, посъщеніе ресторановъ, табакъ и развлеченія съ оружіемъ были строго воспрещены. Съ этимъ статутомъ штифтъ жилъ до 1752 года.

Къ половинъ 18-го въка число стипендіатовъ возрасло на столько, что многіе изъ нихъ не находили себъ мъста до 30летняго возраста. Правительство нашло, что ученыхъ довольно, и закрыло пріемъ въ штифтъ до тёхъ поръ, пока всё стипендіаты не будуть устроены на містахь. Съ открытіемь пріема штатъ новичковъ сократили на 20°/о. До сихъ поръ штифтъ быль открыть для людей всёхь сословій; дёло начальниковь подготовительныхъ школъ было выбрать лучшихъ своихъ учениковъ; званіе ихъ родителей въ разсчеть не принималось. Теперь консисторія запретила принимать въ штифть молодыхъ людей изъ бюргерскаго и крестьянскаго сословій, мотивируя свое запрещеніе тімъ, что способные и талантливые люди нужны во всякомъ званіи и что начальство нисшихъ школъ не въ состояніи правильно оцінить способности своихъ воспитанниковъ и нередко считало талантливыми людей, одаренныхъ только хорошей памятью.

Измѣненіе состава штифта вызвало появленіе новаго статута. Новый статуть воспрещаль стипендіатамъ постороннія богословскимъ наукамъ занятія, каковы медицина или математика, а въ изученіи богословія настоятельно предписываль лишь чтеніе библіи, изученіе символическихъ книгъ и проповѣдническія упражненія; о занятіяхъ языками и науками философскими нѣтъ и рѣчи въ статутѣ, едва ли впрочемъ они запрещались; статутъ имѣлъ въ виду лишь усилить занятія спеціальными предметами богословскаго факультета и ослабить ревность студентовъ къ такимъ занятіямъ, которыя имѣютъ косвенное отношеніе къ избранной ими богословской спеціальности. Точной реглемантаціи занятій статутъ не вводитъ и даетъ лишь руководящій принципъ.

Въ дисциплинарномъ отношени было введено нѣсколько новыхъ строгостей, долженствующихъ ограничить любовь юношей и ихъ ближайшихъ воспитателей—репетентовъ къ удовольствіямъ и яркимъ костюмамъ.

Если поставить въ связь перепроизводство интеллигенціи въ штифтв съ настоятельными требованіями новаго статута объ усердномъ изученіи библіи и книгъ символическихъ и увеличеніемъ строгости въ дисциплинъ, то можно догадываться, что либеральная образовательная программа стараго статута оставалась на бумагъ. Причинъ къ тому весьма много и онъ очень разнообразны. Укажу главнъйшія. Развитіе научныхъ знаній неизбъжно ведеть за собой спеціализацію ихъ. При научномъ уровнъ 17-го въка, можетъ быть, и возможно было готовиться къ пасторству и въ тоже время заниматься и математикой, и медициной, и стихосложениемъ и т. п. Въ половинъ 18-го въка научный уровень значительно поднялся и готовящемуся къ соисканію степени доктора богословія уже нельзя было дёлить свое вниманіе между такими несродными факультетами, какъ богословскій и медицинскій или математическій; иначе онъ рисковаль провалиться на докторскомъ богословскомъ экзаменъ в остаться безъ правъ, да еще съ долгомъ правительству за содержаніе въ штифтъ, потому что старое правило о взносъ денегъ за содержаніе, въ случат уклоненія отъ пасторства, не бы ло отм'внено законодательнымъ порядкомъ, хотя и не упоминалось въ статутъ. Правительство въ свою очередь перестало нуждаться въ образованныхъ людяхъ, такъ какъ число ихъ увеличилось, и потому перестало поощрять уклоненія отъ пасторства освобожденіемъ отъ уплаты за стипендію. Оттого и вышло, что стипендіаты въ половинъ 18-го въка утратили интересъ къ начкамъ чужихъ факультетовъ, гдъ съ ними конкурировалн спеціалисты, и готовились исключительно къ пасторству и учительству въ подготовительныхъ къ университету духовныхъ школахъ. Эти двъ профессіи скоро были исчерпаны и стипендіаты остались не у дёлъ, такъ какъ ни къ чему другому не подготовлялись. Новый статуть узаконяеть это направление въ жизни штифта и гарантируетъ стипендіатамъ возможность приложить свои силы къ дёлу, къ которому они подготовлялись на государственный счетъ. Статутъ 1752 г. вводитъ совершенно новый порядокъ въ штифтъ. До 1752 года штифтъ былъ разсадникомъ ученыхъ всъхъ спеціальностей, діятелей всінки профессій. Теперь они является школой собственно пасторовъ, спеціальнымъ и исключительнымъ богословскимъ учебнымъ учрежденіемъ. Вступившій въ

штифтъ долженъ былъ отрёзать себё всё пути къ переходу на иныя профессіи, кромѣ пасторства въ тёхъ же духовныхъ школахъ. Перемѣна спеціальности неминуемо влекла за собой лишеніе стипендіи и сопровождалась уплатой израсходованныхъ на содержаніе суммъ. Строгое предписаніе статута заниматься богословскими науками спеціально съ умолчаніемъ объ обязательности занятій на другихъ факультетахъ полагаетъ начало новому теченію въ научной жизни штифта, такъ называемой академической свободѣ. Студентъ, прилежно изучающій разъ принятую спеціальность, воленъ самъ избирать предметы, способствующіе усвоенію этой спеціальности. Приказанія являются здѣсь неумѣстными. Такъ и поняли этотъ статутъ студенты, но не такъ поняла его консисторія.

Консисторія воспользовалась строгими внушеніями статута о побужденіи стипендіатовъ упражняться въ чтеніи символическихъ книгъ. Всякое постороннее чтеніе она считала уже неблагонамъреннымъ. Въ 1777 году возникъ цълый процессъ по поводу того, что стипендіаты читають сочиненіи Сведенборга (р. 1688 г. ум. 1772 г. въ Лондонъ, извъстенъ сочиненіями о новомъ устройств'в церкви и государства на началахъ, представляющихъ собой смёсь теософіи съ матеріализмомъ), и принимають на своихъ сходкахъ какого-то бродячаго фанатика-чудотворца, Мартина изъ Шлирбаха. Процессъ этотъ кончился ничьмъ; виновныхъ не розыскали и репетенты отговорились незнаніемъ. Хотя процессъ и не раскрылъ ничего, однако консисторія сочла нужнымъ обставить новыми строгостями и жизнь студентовъ, и службу репетентовъ. Подчиняясь консисторіи начальство штифта усердно наказывало студентовъ за каждое уклоненіе отъ дисциплины, за каждую невинную шутку, подозръвая во всемъ возмущение и ересь. Одинъ студентъ сочинилъ пъсню, начинавшуюся словами: "Слушайте небеса и внимай земля"... Канцлеръ обвинилъ его въ хуль на Духа Святаго и посадиль въ карцеръ. Никакія репрессаліи не могли однако уберечь студентовъ отъ вліянія идей, разцвътшихъ въ Европъ въ концъ прошлаго въка. До французской революціи однако въ штифтъ все было покойно. Вспыхнула революція и штифть заволновался. Появились политическія партін — роялистовъ и демократовъ; начались пренія, споры, а за спорами последовали дуэли и просто драки; то же самое происходило и на прочихъ факультетахъ. Скоро однако весь университеть сталь на сторону демократіи; студенты устроили въ честь этого шумный правдникъ на рыночной площади: было воздвигнуто дерево свободы и около него густая толпа студентовъ пъла революціонныя пъсни. Такое публичное обнародованіе революціонных симпатій не могло укрыться отъ глазъ правительства. Герцогъ Карлъ самъ прівзжаль въ штифть ловить революціонеровь, а консисторія не разъ предписывала производить следствія о сторонникахъ демократическихъ тенденцій въ штифтѣ; но дѣло всегда какъ то обходилось безъ особенныхъ непріятностей. Наиболже скомпроментированнымъ студентамъ всегда открывалась возможность бъжать, наиболее талантливыхъ, напр., Шеллинга и Гегеля-видныхъ участниковъ демонстраціи на рыночной площади, ум'вли скрыть сами репетенты отъ гивва правительства и консисторів. Конечно, и розыски герцога, и следствія консисторских вагентовъ не могли пройти безследно для штифта: строгости все усиливались. Но такъ какъ эти строгости одинаково не нравились и студентамъ и репетентамъ, то всегда находилась возможность ихъ обходить. Если же не удавалось склонить на свою сторону репетента, то студенты разражались противъ него шумными демонстраціями. Разсказывають такой случай: одинь репетенть особенно строго относился къ своимъ обязанностямъ; это не нравилось студентамъ и они решились его выжить. Избраны были депутаты отъ штифта, которые и должны были заявить репетенту о неудовольствій студентовъ. Избранные---лучшіе изъ стипендіатовъ, подошли къ репетенту въ столовой во время объда и заявили отъ лица всего штифта, что штифтъ лишилъ его довърія и рекомендуеть ему удалиться. Репетенть отвътилъ, что онъ не придаетъ этой демонстраціи никакого значенія. Студенты засвистали и вышли изъ столовой. Эфоръ, замѣнившій съ 1752 г. магистра (magister domus), подвергъ депутатовъ наказанію-лишилъ ихъ вина; штифтъ собрался въ одномъ ресторанъ и на общій счеть угостиль потерпъвшихъ рейнвейномъ; это не прошло даромъ штифту; депутаты были уволены, часть стипендіатовъ не получила отпуска на пасхальныя вакаціи, а часть была лишена стипендій, съ правомъ остаться въ штифтъ за плату.

Послъ революціи либеральныя идеи свили себъ прочное гньздо въ штифть и полицейская строгость надзора эфора приводила лишь къ демонстраціямъ въ родѣ описанной; скептицизмъ Кантовой философіи пошатнуль старыя догматическія системы и наиболье талантливые юноши вышли изъ штифта, чтобы посвятить себя изученію медицины или юриспруденціи. Одинъ юноша въ 1801 году прямо заявилъ, что онъ послѣ долгаго и внимательнаго изученія не можеть уб'єдиться въ божественности христіанства и потому просить уволить его изъ штифта. Но не многіе різпались такъ прямо и открыто высказываться, лишать себя матеріальнаго обезпеченія и даже платиться за принципъ. Большинство предпочитало компромиссъ разрыву съ штифтомъ и считаясь студентами теологическаго протестантского факультета, кандидатами на пасторатъ, зачитывались Эмилемъ Руссо, различными соціальными романами въ родъ Утопіи Томаса Мора.

Вліяніе подобныхъ сочиненій на умы стипендіатовъ не замедлило обнаружиться очень характерно. Въ 1808 году студенты основали союзъ, который занялся выработкой плана образцоваго государства. Мѣстомъ для основанія этого государства былъ избранъ романтически онисанный Кукомъ островъ Отакейти (въ Полинезіи). Новое государство должно было управляться естественными республиканскими законами; кодексъ законовъ былъ выработанъ, но онъ хранился въ глубокой тайнѣ. Каждый членъ клятвой обязанъ былъ хранить тайну союза; формула клятвы довольно оригинальна: "нарушитель тайны преслъдуется законами природы". Для осуществленія своей мечты о новомъ государствъ студенты основали общественную кассу. учились ремесламъ, земледълію; вращаясь среди крестьянъ, они вербовали въ свое общество дъвушекъ и занимались воспитаніемъ по программѣ Руссо.

Одинъ членъ союза—магистръ Хохъ, обманувшійся въ разсчетахъ на то, что долги его будутъ уплачены союзной казной, донесъ о союзѣ министру юстиціи. Министръ назначилъ слѣдствіе, члены союза были арестованы. Слѣдователи докопались только до того, что студенты собрались самовольно эмигрирорать, вопреки строгому закону, воспрещающему эмиграціи. По окончаніи сл'єдствія, почти вс'єхъ арестованныхъ студентовъ освободили безусловно, только двое были заключены на н'єсколько неділь въ крієпость Аспергъ (въ 20 верстахъ отъ Стуттгарта къ западу).

Въ началѣ 19 вѣка въ общемъ строѣ университетской жизни Германіи произошли серьезныя перемѣны. Университеть пересталъ быть самостоятельной корпораціей ученыхъ и сталъ высшимъ образовательнымъ учрежденіемъ въ государствѣ, вошелъ въ общую систему государственнаго управленія и былъ подчиненъ министерству духовныхъ дѣлъ. Такъ было почти во всѣхъ нѣмецкихъ кнажествахъ, такъ было и въ Вюртембергѣ. Такал перемѣна не могла не отразиться на положеніи штифта. Въ 1826 году былъ изданъ новый статутъ для штифта, который въ своихъ основныхъ чертахъ дѣйствуетъ и до настоящаго времени; поэтому я перейду прямо къ описанію штифта, какимъ я его зналъ за два семестра 1891/92 года.

Во главъ штифта стоитъ инспекторатъ, состоящій изъ трехъ профессоровъ богословскаго факультета; имъ подчинены репетенты; роль ихъ такая же, какъ и въ католическомъ конвиктъ. Пріемъ въ штифтъ обусловливается конкурснымъ экзаменомъ. Къ нему допускаются представившіе аттестатъ зрълости изъ гимназіи и воспитанники спеціальныхъ семинарій Вюртемберга. Курсъ въ штифтъ 4-лътній; предъ началомъ семестра каждый студентъ самъ намъчаетъ себъ программу своихъ занятій и она обыкновенно проходитъ чрезъ формальную цензуру репетента. Въ большинствъ случаевъ программа, написанная студентомъ, остается безъ измъненій; онъ по необходимости долженъ сообразовать ее съ требованіями государственнаго экзамена и потому нежелательныхъ для штифта уклоненій отъ занятій спеціально-богословскими предметами не замъчается.

Приготовленіе къ пропов'єдническому служенію въ штифт'є поставлено н'єсколько шире, ч'ємъ въ конвикт'є. Конвиктеры ограничиваются одними пропов'єдническими семинаріями, стипендіаты же штифта, кром'є занятій въ семинаріяхъ, должны произносить очередныя пропов'єди въ церкви—младшіе въ домовой церкви штифта, старшіе въ городскихъ церквахъ по назначенію. Эта сравнительная широта объясняется т'ємъ, что кон-

виктеры доканчивають свое пастырское образование въ спеціальной семинаріи, а стипендіаты штифта ограничиваются однимь университетомь; поэтому въ штифть и подготовляють ихъ къ проповъдничеству не только теоретически, но и практически.

Сверхъ безусловно обязательныхъ богословскихъ предметовъ, стипендіантъ занимается и философіей и языками. Оношеніе къ этимъ занятіямъ администраціи штифта, такое же какъ и директора конвикта. Лекціи по богословскимъ предметамъ слушаются въ зданіи штифта, остальныя въ общемъ университетскомъ зданіи совмъстно со студентами прочихъ факультетовъ. Мы говорили въ прошломъ очеркъ о филологическихъ занятіяхъ въ Тюбингенъ; ту же самую филологическую школу проходитъ стипендіатъ штифта. Занятія камеральными и естественными науками въ штифтъ не поощряются. Плата за лекціи на философскомъ и филологическомъ факультетъ гарантпруется стипендіату администраціей штифта; за лекціи же государственнаго права, математики и медицины студентъ долженъ платить изъ своихъ средствъ. Внѣшній распорядокъ дня тотъ же, что и въ конвиктъ.

Но любопытно, при множествъ сходственныхъ чертъ въ устройствъ того и другого учрежденія, облики ихъ совершенно различны, различно и впечатльніе, производимое ими на свъжаго человъка. Посътитель штифта не встръчаетъ такого дружественнаго и откровеннаго пріема, какой находить онъ въ конвиктъ. Тамъ входишь, такъ сказать, въ дружественную семью студентовъ, здъсь, въ штифтъ, встръчаешь холодную въжливость съ примъсью какого то непонятнаго недовърія; мнъ не удалось познакомиться коротко ни съ однимъ изъ воспитанниковъ штифта, хотя я бывалъ тамъ такъ же часто, какъ и въ конвиктъ, т. е. ежедневно, а иногда и 2—3 раза въ день.

Какимъ то холодомъ въяло и отъ громаднаго зданія штифта, расположеннаго на красивомъ берегу Некара; громадныя полутемныя аудиторіи, кривые, большею частью, совсъмъ темные корридоры, масса лъстницъ, переходовъ, закоулковъ—все напоминаетъ о старииномъ монастыръ, гдъ, можетъ быть, погибла безвременно не одна человъческая жизнь. Контрастъ мрачнаго зданія съ роскошными оружающими видами иногда бываетъ просто поразителенъ. Изъ той аудиторіи, гдъ читали избран-

ные мною профессора, открывался видъ на долину Некара, красивъйшую въ цъломъ Вюртембергъ. Раскошные луга по самому берегу, дальше листва виноградниковъ по склонамъ холмовъ, совстмъ вдали подернутый горной дымкою старивный полуразваливийся замокъ и, наконецъ, на самомъ горизонтъ черная, какъ вороново крыло, лента Шварцвальда-вотъ видъ, разстилающійся изъ оконъ самой мрачной аудиторіи изъ всёхъ, какія мит приходилось видеть. Витшній видь и устройство зданія, гдъ помъщается штифтъ, очень своеобразны. Если идти въ штифтъ съ улицы, то чрезъ мостикъ прямо входишь въ самый верхній этажъ. Оказывается, что штифть расположень на самой низкой части берега Некара. Задняя ствна штифта почти вплотную прилегаеть къ отвъсной скаль, подошва которой находится на одномъ уровнъ съ фундаментомъ штифта. Чтобы добраться до нижняго этажа штифта, надо или спуститься внизъ по отвъсной почти лъстницъ, вдъланной въ скалу, или обойти цёлый кварталь, спуститься къ берегу Некара и тамъ розыскать ворота штифта, чрезъ которыя и можно пройти въ пустынный дворъ, выложенный каменными плитами. Кругомъ двора идетъ галлерея, устроенная такъ же, какъ въ конвикть, но совсемъ не такая изящная, какъ тамъ. На дворе ни кустика; тишина и унылое молчание царятъ кругомъ. Войдя первый разъ на этотъ дворъ, я почувствоваль себя заключеннымъ въ каменный мъщокъ, по стънкамъ котораго безобразными заплатами раскиданы окна съ потуски вшими стеклами. Эти окна освещають небольшую часть тёхъ корридоровь, которыни искрещено зданіе во всёхъ направленіяхъ и часть рабочихъ комнатъ стипендіатовъ. Устройство этихъ комнатъ такое же, какъ и въ конвиктъ. Церкви штифта я не видалъ; цълый день она закрыта, а за богослуженіемъ и общей молитвой я не быль не разу. Библіотека и читальня штифта мнѣ также не извѣстны; я не получалъ ни разу приглашенія ни въ ту, ни въ другую, а безъ приглашенія попасть было не возможно. Въ общемъ бывшій Августинскій монастырь произвель на меня чрезвычайно тяжелое вцечатльніе. Мрачныя комнаты, лабиринть корридоровъ, могучіе неуклюжіе своды невольно нав'явали полудумы, полу-грезы о давнихъ временахъ, когда по этимъ корридорамъ проходилъ неслышной поступью изможденный монахъ августинецъ, когда въ мрачной сводчатой кель свистъла толстая плеть смиряющаго плоть свою аскета. Теперь въ этихъ келліяхъ сидятъ углубленные въ профессорскія лекцін студенты, почти такіе же изможденные и непривътливые, какъ и быв-шіе хозяева ихъ рабочихъ комнатъ.

Стипендіаты богословскаго факультета не всё живуть въ общежитіи. Нікоторые не пользуются стипендіями совстви, не желая подвергать себя конкурсному экзамену, некоторые, получивъ право на стипендію, предночитаютъ получать деньги и жить на воль. Денегь ассигнуется на каждаго 500 или 600 марокъ въ годъ; хорошо узнать это мив не удалось, такъ какъ стипендіаты несообщительны вообще и въ частности очень не любять говорить о своихъ финансовыхъ делахъ. Жить на 600 марокъ въ Тюбингенъ очень трудно, если и не платить за лекціи; поэтому, я думаю, что получать деньги вмёсто содержанія рібшаются только люди, обладающіе собственными средствами; такихъ, конечно, немного. Стипендіаты, живущіе въ штифтъ, также получають часть стипендій на руки. Это, такъ называемыя, Weingeld (деньги на вино), соответствующія "чайнымъ", раздаваемымъ каждое 20 число студентамъ Московской Академін. Сумма Weingeld'а-около 100 марокъ въ годъ.

Мив осталось сказать ивсколько словь о богословскомъ направленіи штифта. Тюбингенскій богословскій факультеть заслужилъ въ Россіи и заграницей славу наиболѣе либеральнаго въ решении богословскихъ вопросовъ. Ново-тюбингенская школа-Бауръ, Штраусъ, Вайцикеръ и т. д.-вотъ имена, которыя невольно приходять на память, когда заходить речь о Тюбингенъ и его богословскомъ факультетъ. Начитавшись разныхъ страховъ про раціонализмъ профессоровъ богослововъ тюбингенскаго унаверситета, я давалъ себъ слово быть очень осторожнымъ на ихъ лекціяхъ и критически относиться къ каждому ихъ слову. Ближайшее знакомство съ штифтомъ показало мнь, что Бауръ и его ученики сами по себь, а штифтъ самъ по себъ: я не замътилъ ни въ профессорахъ, ни въ студенлентахъ штифта ни малъйшей симпатіи къ основателямъ, надълавшей много шуму тюбингенской школы. Ни одного слова одобренія не сдыхаль я оть стипендіатовь по адресу Баура, ни слова объ интересъ лекцій Вайцикера, который читаетъ исторію догматовъ; онъ ученикъ Баура и преемникъ его, канцлеръ университета, очень любимый студентами всёхъ факультетовъ, весьма уважаемый въ городъ; только студенты богогословскаго факультета относятся къ нему очень несимпатично, хотя его аудиторія всегда полна. Не разъ вспоминаль я въ Тюбингенъ грустную службу Штрауса, бывшаго репетента штифта, припоминались мив страшныя интриги, которыми преследоваль этого ученаго инспекторатъ штрифта и, по его наговорамъ; стутгартская консисторія. Сводя въ одно воспоминанія съ личными впечатленіями, я, не обинуясь могу сказать, что тюбингенскій штифтъ представляеть собой учрежденіе лютеранскиортодоксальное. Инспекторатъ съ ловкостью іезуитскихъ патеровъ оберегаетъ студентовъ отъ идей, развиваемыхъ профессорами теологическаго факультета, разъ эти идеи не согласуются съпринципами строгаго лютеранства. Такъ называемая, свобода изследованія въ религіозныхъ вопросахъ, служащая девизомъ лютеранства-пустой звукъ для большинства профессоровъ и студентовъ нынъшняго богословскаго факультета въ Тюбингенъ. Въ разработкъ богословскихъ вопросовъ съ каеедры замъчается желаніе сохранить во всей строгости принципъ лютеранскихъ символическихъ книгъ; профессоръ старательно обходить слабые пункты лютеранской символики и всячески опасается заронить искру сомниній въ дущу слушателей; разорвавъ связь съ обще-церковнымъ преданіемъ, протестантское богословіе выдвинуло преданіе собственно лютеранское и тщится всячески оберегать его отъ критики, опасаясь сектаторскихъ раздъленій, которыя и безъ того подтачивають евангелическую общину. Лютеранская ортодоксія-вотъ действительный девизь современнаго штифта точно такъ же, какъ и штифта 1750-хъ годовъ, когда даже репетентамъ была запрещена переписка съ не-лютеранами.

Съ профессорами штифта мы познакомимся ближе въ особомъ очеркъ, а теперь перейдемъ къ описанію внутренняго быта студентовъ, какъ онъ сложился въ студенческихъ корпораціяхъ.

A. K.



# ВВРА и РАЗУМЪ

#### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 16.

АВГУСТЪ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемь.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Августа 1893 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловъ.

### СЛОВО

Првосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго,

въ день тевоименитетва Влагочестивъйшаго ГООУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНДРОВИЧА.

О правъ собственности по ученію христіанскому.

Елмая и злая, животь и смерть, нишета и богатство отв Господа суть (Спр. 11, 14).

При торжественномъ праздновани въ честь Благочестивъйшаго ГОСУДАРЯ Нашего, какъ нынъ, и при усердной молитвъ за Него, -- возгръваемой любовію къ Нему и благодарностію за великія благодъянія, оказываемыя Имъ нашему отечеству, --- всемъ намъ естественно чувствовать и желаніе послужить Ему дізломь въ мітру силь каждаго, какъ говорить народъ нашъ, "върою и правдою". Высшею мърою этого служенія по данной нами върноподданнической присягъ мы полагаемъ готовность положить жизнь свою за Него. Это и исполняеть на дёлё каждый русскій человёкь вь годины бёдствій, постигающихъ отечество наше и въ защитв его отъ враговъ. Но этотъ огонь ревности и горячности любви къ Царю, такъ ярко вспыхивающій въ военное время, мы должны постоянно поддерживать въ сердцахъ своихъ и во времена мира. Чъмъ же онъ питается и поддерживается? Тщательнымъ и върнымъ исполнениемъ каждымъ

изъ насъ обязанностей своего званія и затімь усердными трудами и жертвами для предупрежденія всякихъ опасностей, угрожающихъ намъ отъ враговъ внутреннихъ и внѣшнихъ. Враги внутренніе, - это бунтовщики, убійцы, воры и грабители, которыхъ каждый честный гражданинъ долженъ преслъдовать всеми доступными для него законными способами. Враги внѣшніе, -- это чужіе народы, жаждущіе расхитить наши обширныя области и богатства нашего государства. Для защиты отъ нихъ мы должны съ готовностію и безропотно посвящать на службу въ рядахъ воиновъ нашихъ сыновъ, мужей и братьевъ, и приносить всевозможныя жертвы для вооруженія армій, устройства крыпостей и т. п. Такъ всегда было и такъ думали люди во всѣ времена. Но въ наше время есть особенные враги, отъ которыхъ не могуть защитить насъ никакія крыпости и орудія, и отъ которыхъ должны быть иныя средства защиты: эти враги-ложныя ученія, вторгающіяся къ намъ изъ разныхъ странъ Европы, утрачивающихъ христіанскія понятія о жизни общественной и государственной. Эти ложныя ученія опаснье для нась всякихь новоизобрьтенныхь дальнобойныхъ и скорострельныхъ орудій, и до войны поражають нась, лишая нась здравомыслія, яснаго сознанія нашихъ обязанностей и того огня любви къ Царю и отечеству, которымъ мы особенно сильны. Государство. зараженное лжеученіями, представляется населеннымъ больными и разслабленными гражданами, которые становятся легкою и втрною добычею для враговъ; такъ какъ при разстройствъ и обезсиленіи духа дрожатъ колена и опускаются руки у самыхъ здоровыхъ и сильныхъ людей.

Изъ множества ложныхъ ученій, распространяемыхъ нынѣ въ образованномъ мірѣ, наиболѣе опасными для блага государствъ оказываются превратныя понятія о

правы собственности. Отъ распространенія этихъ понятій, какъ мы слышимъ, потрясается миръ и благосостояніе самыхъ цвътущихъ государствъ Европы. Лже**учители**, распространяющіе ихъ. — соціалисты, — стремятся перестроить весь порядокъ общественной и государственной жизни на основани права вспож на все, на уравненіи всёхъ людей въ правахъ власти, значенія и главнымъ образомъ собственности. Отсюда происходять возмущенія б'єдных противъ богатыхь, забастовки рабочихъ на фабрикахъ и промышленныхъ заведеніяхъ, и эти страшные взрывы частныхъ и общественныхъ зданій, направляемые коноводами соціалистовъ. Могуть ли люди съ подобными взглядами быть вфрными охранителями достоянія своихъ согражданъ, силы своихъ правительствъ, и безопасности отечества? Кто полагаеть раззореніе своей страны путемъ къ ея благоустройству (прогрессу), тотъ рѣшится ли умереть за нее въ борьбъ съ внъшнимъ врагомъ?

Но воть, въ чемъ главное несчастіе современных образованных христіанских народовъ въ этомъ отношеніи: они не хотять пользоваться наставленіями ученія Христова, предостерегающаго людей отъ подобныхъ
заблужденій и предохраняющаго отъ послѣдующихъ за
ними бѣдствій. Они не вѣрятъ, что въ этомъ ученіи,
по слову Апостола, заключается "обѣтованіе жизни настоящей и будущей" (1 Тим. 4, 8), т. е. что основанія
нашего земнаго благонолучія, устроеніе котораго они
предоставляютъ исключительно мудрости человѣческой,
лежатъ въ глубинѣ того-же ученія Іисуса Христа, гдѣ
заключаются и начала жизни вѣчной. Это мы и увидимъ въ
изложеніи христіанскаго ученія о правѣ собственности.

Что такое собственность?

Собственность есть принадлежность извъстному лицу его способностей, произведений и имущества. Такъ мы

говоримъ: "живи своимъ умомъ"; или: "это сочинение такого-то писателя, это домъ и земля такого-то господина". Право собственности есть признание со стороны общества за извъстнымъ лидомъ законности и безспорности обладания способностью, произведениемъ и имуществомъ.

Раскрывая предъ нами, еколько для насъ доступно, безпредъльную область существъ земныхъ и небесныхъ, божественное откровение даеть намъ понять, что бевусловный и неограниченный собственникъ одинъ: Господь Богъ. Онъ обладаеть бытіемь вічнымь, свойствами безконечно совершенными, силою всемогущею, властію неограниченною, и въ такомъ постоянствъ и неизмънности, что въ Немъ не можетъ быть "ни твни перемънн" (Іак. 1, 17). Онъ говорить устами пророка Исаіи: Азъ Господъ, сте Мое есть имя, славы Моея иному не дамо (Ис. 42, 8). Въ первой заповъди десятословія читаемъ: Азъ Господъ Богъ Твой, да не будеть тебъ бози иніи разви Мене. Это значить, что другаго нодобнаго Ему существа нътъ и быть не можеть, и что полнота Его совершенствъ, или славы не витстимы ни въ какое иное существо. Такъ же одинъ Богъ есть безусловный собственникъ и обладатель всего міра и всёхъ наполняющихъ его существъ небесныхъ и земныхъ: небо престоль Мой, вемля же подножів ного Моихь, глаголеть  $ar{I}$ осподь... вся сія сотвори рука Моя, и сія суть вся Моя (Ис. 66, 1. 2). Безусловность этого всецалаго обладанія благоговъйно исповъдуется на небесахъ Ангелами, созернающими славу Божію, на земле людьми верующими въ Вога и познающими Его изъ дълъ творенія, и наконець безпрекословнымь послушаніемь воль и законамъ Божіниъ со стороны всей видимой природы.

Изъ этого ученія о Богѣ слѣдуеть, что всѣ разумныя созданія Божіи (неразумныя собственниками быть не могуть), небесныя и земныя, суть собственники условные, т. е. владѣющіе способностями и имуществомъ подъ условіемъ изволенія на то воли Божіей. Такъ человѣкъ получиль отъ Бога при сотвореніи всѣ свои способности душевныя и тѣлесныя—и цраво на обладаніе всѣми существами, наполняющими земли: "и сказалъ Богъ: сотворимъ человѣка по образу Нашему и по подобію Нашему, и да владычествуютъ они надъ рыбами морскими, и надъ птицами небесными, и надъ звѣрями и надъ скотомъ, и надъ всею землею, и надъ всѣми гадами пресмыкающимися по землѣ" (Быт. 1. 26).

Здісь возникаеть вопрось: что же это за собственникъ, у котораго владенія могуть быть отняты во всяжую минуту, если не подобными ему существами, то саминъ Творценъ, даровавшинъ ему эти владенія? Такая собственность не представляется ли не только условною, но и призрачною? Нътъ. Есть у человъка два владънія, отданныя ему Богомъ въ неотъемлемую собственность,это безсмертие души и свобода. Эти дары Творецъ далъ ему безвозвратно, создавъ его по образу своему. Человъкъ самъ можетъ исказить и разстроить способности душевныя, какъ разстраиваетъ тълесныя; но сбросить съ себя эту безсмертную жизнь души, какъ это дълаетъ иногда съ жизнію телесною, — не можетъ. Такъ же свобода дълать все, что онъ захочеть, творить добро и зло, спастись, или погибнуть, -- всегда остается при немъ. Можно силою все отнять у человъка, но не въчную духовную его жизнь; можно связать его тело, заключить его въ темницу, но нельзя лишить его свободы думать, желать, намфреваться и по возможности делать, что онъ захочеть. На этихъ двухъ принадлежностяхъ души чедовъческой утверждаются всъ остальныя наши владънія и права. Божественное откровеніе даеть намъ полное и всестороннее разъяснение этой истины.

Полнымъ собственникомъ всъхъ даровъ Божінхъ, какъ

свидътельствуетъ Библія, быль человъкъ до гръхопаденія прародителей. Онъ обладаль всъми душевными и тълесными силами во всей полнотъ, чистотъ и совершенствъ. Мысли его были здравы, желанія святы, склонности непорочны, сердце способно кълюбви; своекорыстныхъ страстей у него не могло быть. Новосозданная природа сіяла предъ нимъ всъми богатствами и красотою. При размноженіи людей по благословенію Божію въ состояніи невинности и святости не могло быть между ними своекорыстныхъ дълежей, споровъ о владъніи; все было для всъхъ въ изобиліи и предоставлено въ общее пользованіе по потребностямъ каждаго. Но картина этой счастливой жизни человъчества, Богомъ ему предназначенной, представляется намъ нынъ какъ свътлое, мимолетное видъніе въ облакахъ.

Гръхъ все разстроилъ. Люди, рожденные во гръхъ отъ падшихъ прародителей, наслъдовали повреждение душевныхъ и телесныхъ силь, греховныя вожделенія и страсти, и видимую природу, лишенную полноты Божія благословенія и оскудъвшую въ дарахъ своихъ. Въ потъ лица суждено людямъ добывать средства жизни; они стали делиться и спорить за участки земли, отнимать силою имущество другь у друга; начались войны, грабежи и убійства. Нов'яйшіе философы-матеріалисты и пессимисты върно изображають это печальное состояніе челов'ячества и называють его борьбою за существованіе, но они не хотять понять истинныхъ причинъ этой борьбы и указанныхъ въ откровеніи средствъ къ прекращенію ея и возвращенію человічества по первоначальному его назначенію, --къ нравственному совершенству, изобилію въ благахъ земныхъ и общему ими пользованію.

Для христіанина ясно, какое особое значеніе получили дары природы въ общемъ планъ, или домостроитель-

ствъ Вожіемъ о спасеніи человъчества. "Въренъ Богъ" сотворившій человіка по духу безсмертным в и свободным в и предназначившій его къ вѣчному блаженству" (Евр. 6, 12). "Если мы невърны, говоритъ Апостолъ, Онъ пребываетъ въренъ, ибо отръчься Себя не можетъ" (2 Тим. 2, 13). Возрождая человъчество по заслугамъ Искупителя къ новой духовной жизни, возстановляя его нравственныя силы, окружая его всевозможными правственными побужденіями къ духовному усовершенствованію и при недостаткъ съ его стороны разумънія истины, дъйствуя на его свободу разнообразными знаменіями и чудесами, Богъ и природу призвалъ къ содъйствію въ дъль его спасенія. Какимъ образомъ? Онъ лишилъ землю первобытнаго плодородія, но не съ тъмъ, чтобы она всегда возращала только тернія и волици (Быт. 3, 12). Онъ обрекъ гръщнаго человъка на добывание въ потъ лица насущнаго жлеба, но не сказаль, что эта работа будеть всегда и для всъхъ бользиения и безотрадиа. Онъ только взялъ дары природы въ свое особое распоряжение, такъ сказать, въ свои руки, чтобы ихъ оскудениемъ обращать гръшника къ покаянію и призыванію высшей помощи, а ихъ изобиліемъ утверждать его въ въръ въ Бога Промыслителя и въ послушани Его святой воль и закону.

Это общее начало происхожденія отъ Бога человъческой собственности и правъ на нее проходить чрезъвсю исторію божественнаго откровенія и оправдывается жизнію всего человъчества. Его сознавала и возвъщала и церковь Божія, какъ видимъ изъ приведеннаго нами изръченія ветхозавътнаго мудреца: благая и злая, животь и смерть, нищета и богатство отъ Госпеда суть.

Укажемъ нъкоторыя частныя черты божественнаго откровенія, объясняющія намъ эти отношенія между Богомъ, раздающимъ изъ своей неистощимой сокровищницы дары человъку, и человъкомъ, пріемлющимъ ихъ по мъръ своего нравственнаго достоинства и своихъ нуждъ.

Первою самою крупною собственностію человічества справедливо признаются занимаемыя цёлыми народами и государствами пространства земли, или территоріи. Гражданская исторія говорить, что нікоторыя изь этихь пространствъ заняты народами въ доисторическія времена, иныя на памяти исторіи пріобрътены посредствомъ завоеваній, другія утрачены народами, испорченными нравственно, разслабъвшими и выродившимися. Но слово Вожіе говорить, что самъ Богь разселяеть народы по земль, возвышаеть однихь и унижаеть другихъ въ видахъ своего промышленія о спасеніи людей. Въ этомъ смыслѣ особенно знаменательно изрѣченіе св. Апостола Павла: "отъ одной крови Богъ произвелъ весь родъ человъческій для обитанія по всему лицу земли, назначая времена и предълы ихъ обитанія, дабы они искали Бога,---не ощутять ли Его и не найдуть ли Его; хотя онъ и недалекъ отъ каждаго изъ насъ (Дъян. 17, 26, 27). Отсюда видно, что народы, наиболъе способные къ богопознанію и прославленію имени Божія въ человъчествъ своими добрыми дълами, занимаютъ для своего обитанія страны болье удобныя и благопріятныя для распространенія просвъщенія и въры въ человъчествъ. Такъ всъ христіанскіе историки согласны въ томъ, что положение Палестины, Греціи, Рима и другихъ странъ Европы съ ихъ народами Промысломъ Божіимъ нарочито предназначаемы были для распространенія христіанства. Такъ, мы въруемъ, что и наша Россія, занимающая седьмую часть света и соприкасающаяся со многими различными народами, призвана Промысломъ Вои мам для храненія святой православной перкви и распространенія ея между другими народностями невъдущими имени Христова. И это не должно быть предметомъ нашей гордости, а благоговъйнаю страха, и побужденіемъ для насъ къ преуспѣянію въ вѣрѣ и благочестіи и тщательному исполненію нашего высокаго призванія; такъ какъ, по слову Спасителя, отъ народа недостойнаго "отнимется царствіе Божіе и дастся народу приносящему плоды его" (Мат. 21, 43). А за "отъятіемъ царствія Божія" и удаленіемъ народа отъ руководства церкви слѣдуетъ утрата Божія благословенія, нравственное его разложеніе и паденіе его государства, какъ бы оно ни было велико и по наружности могущественно.

Богъ осудиль падшаго человика на тяжкій трудъ добыванія насущнаго хліба изъоскудівшей земли, но онъ отъемлеть карающую десницу отъ грашника кающагося и ниспосылаеть благословение и изобилие исполнителямъ Его заповедей. Это сказано всемъ народамъ въ лицъ нареда Еврейскаго: "пріидуть на тебя благословенія..., если будень слупать гласа Господа Бога твоего. И дасть тебь Госполь изобилие во всьхъ благахъ. въ плодъ чрева твоего, въ плодъ скота твоего и въ плодъ полей твоихъ... Откроетъ тебъ Господь добрую сокровищницу свою, - небо, чтобы оно давало дождь землъ твоей во время свое, и чтобы благословлять всё дёла рукъ твоихъ" (Втор. 28. 22, 8. 11, 12). Были въ древности горделивые мыслители, старавшіеся объяснить естественными причинами всв благопріятныя и тяжкія перемены въ жизни человеческой, конечно, не съ такою ученою тонкостію, какъ нынёшніе философы; но Господь обличаль ихъ въ своемъ откровени: "говорю безумствующимъ: не безумствуйте, и съ нечистивыми: не возносите рога (не гордитесь); ибо не отъ востока и не отъ запада и не отъ пустыви возвышеніе; ибо Господь есть судія: одного унижаєть, а другого возносить" (Пс. 74, 57).

Нѣтъ сомивнія, что трудовая жизнь бѣдныхъ людей, какую мы видимъ вездѣ, есть общій удѣлъ всего падшаго человѣчества: т. е. путемъ подвига, смиренія, лишеній

и терпънія, при въръ и благочестіи достигать царствія Вожія; такъ что и каждый богатый, смотря на нихъ. долженъ думать про себя: "это и моя доля" и инымъ трудомъ, свойственнымъ его положению, уравнивать себя съ большинствомъ человъчества. Но въ цъляхъ Промысла Божія получаеть особое значеніе и исключительное положеніе людей богатыхъ и просвъщенныхъ; они предназначаются быть попечителями и руководителями бъдныхъ, слабыхъ и темныхъ людей, составляющихъ большинство во всъхъ народахъ. И здъсь то обнаруживается съ особенною ясностію воля Божія, выдвигающая и возвышающая однихъ передъ другими: Господъ убожить и богатить, смиряеть и высить (1 Цар. 2, 7). Отсюда объясняются изумляющія насъ наслідственныя богатства и внезапныя обогащенія и обнищанія. У недостаточныхъ и неспособныхъ быть руководителями и попечителями бъдныхъ богатство отнимается, способнымъ дается и пріумножается. Еще чрезъ Моисея сказаль Господь: "Я Господь Богь твой, Богь ревнитель, наказывающій дътей за гръхи отцовъ ихъ до четвертаго рода, и творящій милости до тысячи родовъ любящимъ Меня н соблюдающимъ заповъди Мои" (Исх. 20, 5, 6). Какъ законъ, оправданный опытомъ, это слово Господне новторяется священными писателями и последующаго времени: "проклятіе Господне на дом'т нечестиваго, а жилище благочестивыхъ Онъ благословляетъ" (Прит. 3, 33). Здёсь можеть встрётиться недоумёніе: за что обрекаются на страданіе діти неповинныя во гріжахъ родителей? Но это недоумъніе легко разрышается. Добрыя дъти и безнравственных родителей, вразумленныя несчастіями отцевъ, могуть повести жизнь добродътельную, (что однакоже случается редко) и возвратить себе Вожіе благословеніе, но выраженіе гитва Господа на грешниковъ "до четвертаго рода" иметь особое значеніе. Оно вразумляеть насъ, что сила зла такъ велика, что заражаеть не ближайшихъ только членовъ развращенной семьи, но и послѣдующіе роды чрезъ дурные примѣры, небрежное восцитаніе, пороки праздности, роскоши, невоздержанія и пр.; что только внуки и правнуки упадшей семьи, узнавши нужду и бѣдность, вспоминая благосостояніе предковъ, могутъ отрезвиться, и вътрудахъ для насущнаго хлѣба найти путь къ своему исправленію. Но какъ утѣшительно обѣтованіе благосостоянія благочестивымъ семьямъ "въ тысячи родовъ," и какое заключается въ немъ сильное побужденіе для родителей любящихъ дѣтей своихъ при мысли, что они своими добродѣтелями обезпечиваютъ благосостояніе цѣлыхъ своихъ поколѣній, и пріобрѣтаютъ уваженіе имени своему въ отдаленномъ потомствѣ!

Еще болъе ясное указаніе на непосредственное участіе Промысла Божія въ устроеніи благосостоянія людей мы находимъ въ обътованіяхъ благотворителямъ, какъ наиболье соотвытствующимь своею дыятельностію попеченію Промысла Божія о нуждахъ бъдствующаго человъчества: "давайте и дастся Вамъ, говорить Господь; мерою доброю, утрясенною и переполненною отсыплють вамъ въ лоно ваше; ибо какою мерою мерите, такою же отмърять и вамъ" (Лук. 8, 32). "Дающій нищему не объднъетъ" (Прит. 22, 27). Наблюдатели путей Промысла Божія видять постоянно на опыть исполненіе этихъ обътованій. Давидъ говорить: "я быль молодъ и состарълся, и не видълъ праведника оставленнымъ, и потомковъ его просящими хліба. Онъ всякій день милуетъ и взаймы даетъ, и потомство его въ благословеніи будеть" (Пс. 36, 25).

Господь Іисусъ Христосъ всѣ выше приведенныя указанія на права человѣческой собственности выразиль съ точностію и ясностію въ вилѣ положительнаго божественнаго закона въ слѣдующихъ словахъ: ищите премде царствія Божія и правды его, и сія еся прилежатися
вамъ (Мат. 6, 33). Вѣчная жизнь,—вотъ ваша собственность; чтобы содѣлать ее для себя блаженною, нокорите вашу волю и свободу законать того царства, въ
которомъ владычествуетъ Богъ. Остальное все, въ чемъ
вы вуждаетесь для земной жизни, дано будетъ вамъ отъ
Отца Вашего Небеснаго, который знаетъ нужды ваши
прежде прошенія вашего у Него (Мат. 6, 7), но ожидаетъ вашихъ прошеній, чтобы въ нихъ выразилось ваше сознаніе зависимости отъ Вога, истинное пониманіе
вашихъ нуждъ, упованіе на Бога, какъ любящаго и попечительнаго Отца Вашего: "просите, и дано будетъ
вамъ; ищите, и найдете; стучите, и отворять вамъ"
(Мат. 7, 7).

Воть единственно вѣриня и твердыя начала, на которыхъ можеть быть установленъ прочини порядокъ нашей жизни и обезпечены всѣ права нании и наша собственность. Но эти начала нельзя принимать съ исключеніями, ограниченіями и изивненіями, какъ дѣлаютъ мыслители, смѣшивающіе христіанство съ философскими ученіями и горделиво посягающіе на полное господство надъ природою посредствомъ научныхъ открытій и изобрѣтеній. Надобно не только принять эти начала вполнѣ съ убѣжденіемъ разума, но и проводить ихъ въ жизнь съ соблюденіемъ правиль и условій, поставленныхъ въ божественномъ откровеніи и изъясненныхъ въ ученіи и опытахъ св. Церкви Божіей.

И прежде всего при убъждени, что всякій даръ, совершенный и для насъ необходимый, исходить свыне. отъ Отца свътовъ (Іак. 1. 17), нужно содержать себя въ постоянномъ общеніи съ Отцемъ небеснымъ, какъ подобаетъ любящимъ дътямъ,—върою, молитвою, смиреніемъ, послушаніемъ. Памятуя, что главная цъль нашей

земной жизни есть въчное блаженство, мы должны всв труды и заботы, относящіеся къ устроенію временнаго благополучія, считать діломъ несомнінно важнымъ, но второстепеннымъ. Всякую долю, всякое положение, въ которомъ находимся, мы должны признавать назначеннымъ для насъ Провиденіемъ Выходить изъ труднаго положенія въ болье благопріятное нужно честнымь трудомъ, точнымъ исполнениемъ своихъ обязанностей, довольствуясь средствами, какія имбемъ, безъ зависти, не порываясь предвосхитить желаемое другими, можетъ быть, болье насъ достойными. При такомъ настроеніи духа не только не оставить насъ благословение Вожие, но и люди замътять насъ, такъ какъ, по слову Спасителя, не можеть укрыться оть взоровь людей городь, етоящій на горѣ (Мат. 5, 14); и намъ отвроются благопріятныя обстоятельства къ улучшенію нашего состоянія; и мы будемъ просить объ этомъ людей выше насъ стоящихъ съ сознаніемъ и правомъ заслуги; и насъ могуть позвать къ высшимъ должностямъ и въ лучиее ноложение. Скажутъ: все это очень трудно. Правда. Но Госнодь не сказаль намъ, что дело нравственнаго совер**тенства** и устроенія истиннаго земнаго счастія—легко. Несомивно однакожъ, что иной порядокъ жизни не вепеть къ благополучію. Нынъ, поставивъ цълію жизни удобства и наслажденія, большинство людей рвется изъ скромной доли въ лучшее положение, не справляясь о своихъ способностяхъ, не заявивъ обществу никакихъ добродетелей и заслугь, а предъявляя только свои нужды и желанія. Отъ того у ступеней общественной лістницы скопляется толна, въ которой жаждущіе удобствъ и наслажденій перебивають другь друга, низвергають одни другихъ, чтобы занять ихъ мъсто, и добившись лучшаго положенія, прежде всего спѣшать наслаждаться достигнутыми удобствами, не думая объ обязанностяхъ, сопряженных съ высшимъ общественнымъ положениемъ. Искусственный призывъ цёлыхъ народовъ ко всякаго рода такъ называемому образованію, большею частію сомнительному, соединенныя съ нимъ притязанія и развитіе вкуса къ наслажденіямъ, жизнь не посредствамъ, распространение необычайной роскоши, разнообразныя удовольствія, которыя публичная жизнь дізаеть для всіхъ доступными, - все это вырываеть людей изъ того твердаго и безопаснаго положенія, которое указываеть христіанство въ простот' жизни, въ ум' ренности желаній, въ строгомъ соотвътстви всъхъ нашихъ предпріятій съ высшими нравственными цълями. Мы не въ силахъ измвнить современное направление жизни, но должны знать истинныя причины современныхъ бъдствій, и каждый для себя отыскивать способы установиться на истинномъ христіанскомъ пути къ счастію земному и вѣчному блаженству.

Нынъ получилъ особенное значение и какъ бы нъкоторую личность и господство надъ людьми такъ называемый "капиталъ". Его, какъ источникъ благосостоянія и всевозможных в наслажденій, вст стараются себт составить, для него нарочито, иногда и безъ нужды, изобрѣтаются разныя промышленныя часто рисковыя предпріятія; его пріумножають и охраняють, не щадя себя и другихъ на него работающихъ; пускаются для него на всякія хитрости и оправдывають себя въ нарушеніи правъ другихъ людей и въ равнодушіи къ страданіямъ бъдныхъ опасеніемъ повредить цълости и правильному обращенію своего капитала. Такимъ образомъ богатство какъ бы отдъляется отъ личности человъка, связываеть ему руки въ нравственной его дъятельности, и, изсушивъ его сердце, лишаетъ его самаго душевнаго мира и покоя, а въ глазахъ служащихъ у него, которыхъ капиталъ давить какъ машина, дѣ-

ласть его предметомъ ненависти. Здъсь причина, почему рабочіе вь западной Европ'в объявили войну "капиталу", а капиталисты не могуть делать имъ уступокъ и облегченій изъ опасенія саминь подвергнуться лишеніямъ, а еще больше изъ страха за крушеніе своего промышленнаго предпріятія. Современный христіанскій мірь такь далено зашель вы этомь направленіи, такъ глубоко погрузился въ эту прожышленную жизнь, что добровольно остановиться не можеть. Но очевидно, что этотъ порядокъ жизни-неестественный. Чтиъ это натянутое положение разрашится, тодинь Богь знаеть. Но по христіанскому ученію, не капиталь должень владеть человекомъ, а человекъ капиталомъ. На эту опасность и указываеть Інсусь Христось, запов'ядуя своимъ последователямь "не работать на богатство" и не быть рабами его, а обладать и пользоваться имъ для служе нія Богу (Мат. 6, 24). Вв томъ же смыслі даеть намы предостережение и Ап. Павель: хотящи богатитися **епиданть** съ написти (1 Тим. 6, 9).

Св. Апостоль Павель говорить: импюще пищу и оделию, сими довольни будема (1 Тим. 6, 8). Но это правило дано для внутренняго расположенія духа христівнина и свободнаго подвига, и оно не значить, что мы всь обречены на постоянные недостатки и лишенія, если н'ють особенной воли Божіей испытать нашу в'юру въ страданіяхъ и терпівніи. Напротивь, намь об'вщано довольство и даже богатство, но источникь его указывается не въ нашей смілой предпріимчивости, ловкости и изворотливости, а въ Божіемъ благословеніи на разумный и честный трудь: "благословеніе Господа награда благочестивому, и въ скоромъ времени процвітеть онь благословеніемъ Его". (Сир. 10, 22): "Всли какому человьку Вогъ даль богатство и имущество, и даль ещу власть пользоваться оть нихъ, и брить сою

долю и наслаждаться отъ трудовъ своихъ: то это даръ Божій" (Еккл, 5, 12). Необходины, какъ мы сказали, и богатые въ человъческомъ обществъ, но истинные избранники Провысла Божія на служеніе человъчеству своимъ богатствомъ, не гонятся за нимъ. Они честно трудятся на указанномъ имъ поприщъ и богатство мрилагается имъ, какъ каждому человѣку даруемый отъ Бога таланть для высшей цёли жизни, - нравственнаго усовершенствованія человічества. Кънимъ по Писанію течеть богатство, но они помнять запов'ядь: аще богатство течеть, не прилагайте сердца (Пс. 61, 11), т. е. не пристращайтесь къ нему, не обращайте его въ шищу вашимъ страстямъ, -- роскоши, плотоугодію, гордости, тщеславію, корыстолюбію и другимъ порочнымъ склонностямъ, которымъ оно открываетъ широкій просторъ. Ни отъ одной заповъди, данной намъ для достиженія царствія Божія, не долженъ освобождать себя богачь, иначе богатство сгубитъ и его самаго и потомство его. "Видълъ я, говоритъ Давидъ, нечестивца грознаго, расширяющагося подобно укоренившемуся многовътвистому дереву; но онъ прошелъ, —и вотъ нътъ его; ищу его, —и не нахожу" (Пс. 36, 35, 36). Такъ же гибельно и жадное копленіе богатства безъ конца и ревнивое охраненіе его, изсушающее его обладателя: -есть мучительный недугъ, говоритъ Соломонъ, который видълъ я подъ солнцемъ: богатство оберегаемое владътелемъ его во вредъ ему. И гибнетъ богатство его отъ несчастныхъ случаевъ; родилъ онъ сына, и ничего нътъ въ рукахъ у него" (Еккл. 5, 12, 13).

Чёмъ же обезпечивается обладаніе богатствомъ? Прежде всего сознаніемъ, что оно есть даръ Божій, ниспосылаемый намъ для служенія благу церкви и отечества, для вспомоществованія людямъ, неодареннымъ достаточными силами для обезпеченія себя и семействъ

своимъ собственнымъ трудомъ, для призрѣнія вдовъ и и сиротъ, больныхъ и престарѣлыхъ и пр. и меньше всего для нашихъ личныхъ наслажденій и прихотей.

При такомъ направленіи состояніе богатаго обезпечивается и отъ притязаній, расхищеній и насилія со стороны людей служащихъ и работающихъ у него. Рабочіе знають, что для пріобретенія богатства надо много ума и другихъ дарованій, что для управленія большими дълами надо много труда, что хозяинъ озабоченъ больше ихъ, что ему приходится нередко ночи проводить безъ сна, дълать большія и опасныя путешествія и т. под., и, при сознаніи превосходства въ умственныхъ и нравственныхъ качествахъ хозяина, никто изъ простыхъ и бъдныхъ людей не пожелаетъ ему вреда. А если при этомъ онъ ведеть еще простую и умфренную жизнь, чуждается безполезныхъ и прихотныхъ расходовъ, не гоняется за блескомъ и свътскими удовольствіями, не расточаеть въ одинь день годовой платы многихъ рабочихъ, и если наконецъ онъ съ любовію благотворитъ бъднымъ и страждущимъ: тогда онъ становится предметомъ уваженія и любви людей служащихъ у него. Тогда его дело они считають и своимъ деломъ, такъ какъ вийстй съ нимъ трудятся на общую пользу; они говорять: "наше имъніе", "наша фабрика" и пр. и въ разстройствъ имънія и въ несчастіи хозяина видять собственное несчастіе. Вспомнимъ подобные примъры изъ исторіи нашего отечества. Въ темное время крѣпостнаго права были богатые и знатные, но благотворительные помъщики, которымъ служили рабы, но эти рабы безъ горечи и съ утъщениемъ говорили: "я такого-то господина"; служили господамъ по слову Апостола от души (Еф. 6, 6). Они входили въ семейныя дъла господъ, какъ родные; мужчины получали, въ качествъ дядекъ, надзоръ за молодыми господами, отправлявшимися на службу и строго следили за ними, а нянюшки, постававшія въ дітяхъ первыя стмена благочестія, оставляли навсегда чувство благодарности въ своихъ питомпахъ. Мы внаемъ, съ какою любовію вспоминали о нихъ многіе знаменитые наши соотечественники. Мытеперь съ недоумъніемъ спрашиваемъ, куда дівались эти вітрныя слуги? Отчего въ служителяхъ ныніз мы видимъчасто ложь, обманъ, воровство и неблагодарность? Отътого, что и господа, или хозяева, и служащіе у нихълюди, утратили христіанскія начала жизни.

Но, принимая съ върою и убъждениемъ указанныя намъ въ словъ Божіемъ начала, по которымъ дъйствуетъ Провыслъ Божій въ устроеніи нашего благосостоянія нрименительно къ целямъ нашего вечнаго спасенія, мы должны съ крайнею осторожностію произносить свои сужденія о событіяхъ современной намъ жизни. Мы видимъ множество преступленій, совершаемыхъ нынъ относительно правъ человвческой собственности: хитрости. пронырство, обманы, присвоение чужаго иногда и съ по--мощію неправедныхъ судовъ, или съ потворствомъ ихъ, наконець, насилія, грабежи и убійства; видимъ безнаказанное пользование неправедно пріобрътеннымъ богатствомъ, бъдность и лишенія, претерпъваемыя самыми достойными людьми; но, скорбя объ умножении пороковъ между людьми и содъйствуя чемъ можемъ къ ихъ исправленію, мы не должны спішить своими приговорами объ -участи ожидающей тахъ и другихъ людей и о причинахъ, -- почему и для чего попускаются Промысломъ Божінмъ тъ, или другія перемъны въ ихъ жизни. Все -это выше нашего разуменія. Мы можемъ отчасти судить о всемь этомъ только по последствіямь человеческихъ действій, изъясняя ихъ более, или менее понятными для насъ предшествовавшими причинами. Темъ более мы должны иметь осторожности въ сужденіяхъ

о будущности цёлыхъ народовъ и царствъ, какія бы событія между ними не совершались. Ихъ судьбы по преимуществу въ рукѣ Божіей. Мы должны наблюдать за собою, строго обсуждать свои намѣренія и дѣйствія, а въ сужденіяхъ о другихъ людяхъ руководствоваться наставленіями Апостола Павла: "не судите никакъ прежде времени, пока не прійдетъ Господь, Который и освѣтитъ скрытое во мракѣ и обнаружитъ сердечныя намѣренія, и тогда каждому будетъ похвала отъ Бога (1 Кор. 4, 5).

Таково христіанское ученіе о правъ собственности. Его неизмѣнно содержитъ п проповѣдуетъ святая православная церковь, не дѣлая никакихъ уступокъ, и не входя ни въ какія соглашенія съ мечтателями, думающими собственными силами устроить благосостояние всего человъчества. Она постоянно обращаеть наши взоры къ Отцу нашему небесному въ молитвахъ и богослуженияхъ. Она увъщеваетъ богатыхъ "невысокомудрствовать," но въ дълахъ благотворенія полагать "доброе основаніе" для достиженія въчной жизни (1 Тим. 6, 17, 18); а бъдныхъ тружениковъ утъщаеть упованіемъ на милость Божію и въчное воздаяние за подвиги труда и терпънія. И Господь оправдываетъ наставленія церкви благословеніемъ и благоденствіемъ върныхъ Ему, не только отдъльныхъ людей и семействъ, но и цълыхъ народовъ и царствъ. На техъ же началахъ утверждаются и наши законы и распоряженія правительствъ. А верховный Блюститель правды и милости въ отечествъ нашемъ, Благочестивый Государь нашъ, какъ мы видимъ во вевхъ Его предначинаніяхъ и дійствіяхъ, есть истиню царь христіанскій и върный исполнитель воли Божіей. Будемъ върны Царю небесному и Царю земному, —и Богъ будеть съ нами. "А если Богь за насъ, кто противъ насъ"? (Рим. 8, 31). Аминь.

## Московскій періодъ (1821—1867 гг.) пропов'єднической д'єятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

Главное священноначаліе Московской церкви представляль собою, конечно, самъ святитель Филаретъ, а ближайшими помощниками его въ священно-начальственномъ управленіи Московскою епархією были его викарін. За 1855—1867 годы у святителя Филарета сменилось несколько викаріевь, при томъ съ 1862 года было по два викарія за разъ, --одинъ, какъ и прежде, епископъ Дмитровскій (старшій), другой (младшій) епископъ Можайскій. При восшествін на престоль Государя Императора Александра Николаевича викаріемъ Московской митрополіи продолжаль быть уже извістный намь преосвященный Алексій (Ржаницынъ), а съ назначеніемъ его 20 іюля 1857 года во епископы Тульскіе, м'єсто викарія, епископа Дмитровскаго, стало свободнымъ, и предстояла забота о назначенів ему преемника. Пока еще не быль получень указь о назначеніи преосвященнаго Алексія на епископскую каоедру Тульскую, святитель Филареть отъ 11 августа того же 1857 года писаль къ оберъ-прокурору св. Сунода графу А. П. Толстому: "Со времени вступленія моего въ управленіе Московскою епархією, въ случав взятія отъ меня викарія, предшественники вашаго сіятельства ув'йдомляли меня: и я представляль, кого желаль бы иметь викаріемъ. Такъ получаль я, одного по дру-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 13, за 1893 г.

гомъ, восемь викаріевъ, мит известныхъ, что споспешествовадо удобству и единству действованія. Посему и ныне, полагая болье нежели въроятнымъ взятіе отъ меня викарія, ръніаюсь наименовать достойнаго и желаемаго мною кандидата въ сей санъ, ректора Московской духовной академіи, архимандрита Евгенія. Благоволите споспеществовать, чтобы онъ предложенъ быль Сунодальному избранію и удостоень потомъ Всемилостивейшаго благоволенія Благочестивейшаго Государя Императора, дабы мит девятаго новаго викарія пріучать къ епископской должности было удобно, при изв'естной его способности и благонамъренности 1). Въ тоже время митрополить Филареть другимъ письмомъ просилъ первенствующаго члена св. Сунода митрополита Григорія споспівшествовать тому, чтобы, до назначенія новаго викарія, "удержать преосвященнаго Алексія въ Москвъ" 2), ради продолженія помощи ему, митрополиту Филарету. Не смотря на продолжавшіяся еще вь то время недоразумвнія между святителемъ Филаретомъ Московскимъ и оберъ-прокуроромъ св. Сунода изъ-за постановки извъстнаго намъ вопроса о переводъ Библіи на русскій языкъ 3), все относительно викаріевъ сдёлано было такъ, какъ желалъ митрополить Филареть. Преосвященный Алексій помогаль Московскому архипастырю до самаго посвященія архимандрита Евгенія во епископы-викарін, которое состоялось уже октября 6-го. Преосвященный Евгеній (Сахаровь-Платоновь), первый магистръ XI курса (1838 г.) Московской духовной академін, съ самаго окончанія академическаго курса проходившій должности въ предвлахъ Московской епархіи (въ академіи, въ Виоанской и Московской семинаріяхь), быль хорошо извістень митрополиту Филарету. Кромъ "способности и благонамъренности", о которыхъ владыка Филаретъ свидетельствовалъ въ отношеніи къ нему предъ оберъ-прокуроромъ св. Сунода, и другія высокія качества новаго викарія были изв'єстны Московскому архипастырю, каковы: высокія иноческія и христіан-



<sup>1)</sup> Письма Ф. кв Высоч. Особ. и др. л. II, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, I, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Срав. тамъ же, II, 48—50 и примъч. Можно думать, что поэтому и писалъ Филаретъ гр. Толстому о викаріт въ указанномъ выше тонъ.

скія добродітели (совершенное нестяжаніе, милосердіе къ бынымъ, смиреніе, строго подвижническая жизнь и т. д.), честность, основательность въ познаніяхъ и другія, о которыхъ онъ отчасти и предъ другими еще ранње того свидътельствоваль 1). Его-то онъ и избраль въ пресмники преосвященному Алексію по должности викарія; и по хиротоніи обратился къ нему съ такою ръчью: "Преосвященный Епископъ Евгеній! Чинъ церковный, обыкновенно соединяющий съ молитвою и тайнодъйствіемъ поученіе, повельваеть мнь въ сей глубоко знаменательный для тебя день, не отпустить тебя отсель безь поученія". И за тамъ предлагаеть ему поученіе о томъ, какими качествами онъ долженъ обладать, какъ епископъ, а въ заключеніе говорить: "данный теб'в жребій служенія отчасти соединенъ съ моимъ. Ожидаю твоей помощи, тъмъ болъе, что приходишь на помощь уже десятый 2) ко мнь одному, день ото дня обветшавающему. Но и мив отъ тебя праваго содвиствія надъюсь, а не угожденія требую. Соединимъ твою новую по благодали Божіей силу и мою ветхую немощь въ единодушномъ и по мфрф силы деятельномъ тщаніи угождать Богу, всегда и во всемъ искать, яже Господа Іисуса, то есть, искать мира Церкви Его и спасенія душъ, искупленныхъ пречистою Кровію Его. И пріемлемый тобою пастырскій жезль да напоминаеть тебі, что ты должень не только идти, но и вести словесныя овцы на стези правды, ко спасенію, къ небу" 3). Но не даромъ еще въ 1851 году, когда поднять быль вопрось о томъ, чтобы преосвященнаго Евгенія, въ то время архимандрита, назначить въ ректоры Казанской духовной академіи, святитель Московскій Филареть писаль о немь, что онь, какь "человькь добрый, тихаго характера и голоса", "для своихъ хорошъ: не блистателенъ для витшнихъ", что онъ жилъ "въ глуши въ простотв", имфетъ

<sup>7)</sup> Сн. Собр. миюн. и отзыв. т. доп. стр. 118; Чтен. въ обл. л. д. просв. 1877, III, стр. 168—169. 171—172 "Матеріаловъ для исторів рус. Церкви", и др.

<sup>2)</sup> Видимое разногласіе съ вышеприведенных указаніемъ на то, что преосв. Евгеній есть "девятый" викарій, а не "десятый", легко разрішается тімъ, что лесятый онъ вообще викарій при Филареть (начиная съ Асанасія, при которомъ Филареть вступиль въ управленіе Московскою паствою), а какъ избранный и. Филаретомъ, есть девятый (начиная съ Кирилла).

<sup>3)</sup> Сочин. Филар. V, 481. 432.

"не сильный характерь" 1) и под. Будуни достойнъйшимъ чедовѣкомъ, какъ человѣкъ и какъ инокъ, преосвященный Евгеній не быль столь же хорошимь администраторомь и потому. въ октябръ следующаго же 1858 года бывъ назначенъ епискоцомъ Симбирскимъ, уже въ 1874 году и уволенъ былъ на покой (скончался въ 1888 году). "Что въ Симбирскомъ?--писаль митрополить Филареть Оберь-Прокурору Св. Сунода графу А. П. Толстому:-- если нонадобится отъ меня викарій, уступлю съ миромъ, желая пользы ему и службъ: а мнъ, надъюсь, камъ прежде, данъ будетъ удобный для меня" 2). Оберъ-Прокуроръ Св. Сунода и Св. Сунодъ, по прежнему, предоставили самому святителю Филарету выборъ себъ викарія, и митрополить Филаретъ представилъ двухъ кандидатовъ, -- ректора Московской духовной семинаріи архимандрита Леонида (Краснопівкова) и ректора Костромской духовной семинаріи архимандрита Порфирія (Соколовскаго). Выборъ Св. Сунода остановился на посаванемъ, и святитель Филаретъ принялъ это за указаніе воли Божіей, не смотря на то, что нервымъ кандидатомъ представдалъ Леонида, а не Порфирія в), хотя и последняго представдяль "съ надеждою" <sup>4</sup>). Порфирій и быль назначень викаріемь. Такое назначение многихъ удивило, какъ явление, планеко не обычное для Московской епархіи въ первосвятительство въ ней Филарета. Удивлявшимся сему святитель Филареть отвічаль разъяснениемъ причинъ, почему онъ склонился на этотъ выборъ. "По чему васъ удивляетъ выборъ Костронскаго ректора? -- писаль онь напримърь бывшему своему викарію, а вь то время епископу Тульскому Алексію (Ржаницыну).—Я мало его знаю; но онъ мит показался съ доброй стороны, когда былъ въ Москвъ на пути въ Петербургъ, и оттуда. Какъ всегда, я предположилъ двухъ кандидатовъ, Леонида и его; и колебался, поставить ли первымъ Леонида по слабости его здоровья, ибо вспомогательных архіереевъ въ Москвѣ нынѣ нѣтъ" 5). А дру-

<sup>1)</sup> Утен. в об. л. д. пресв. указ. насто, стр. 168. 172.

<sup>2)</sup> Письма м. Филарета кв Высоч. Особ. и друг. мицамь II, 62. Тверь, 1888.

<sup>3)</sup> Собр. минн. и отзыв. м Филарета IV, 357-358. 302-363.

<sup>• )</sup> Танъ же, стр. 358. Срав. Иисьма м. Оилар. къ А. Н. Муравьеву, стр. 541. 543.

<sup>5)</sup> Письма м. Филарета въ архіеписк. Алексію, стр. 187. Москва, 1883.

гому удивлявшемуся А. Н. Муравьеву прямо писалъ: "Что изъ двухъ кандидатовъ на место викарія мною представленныхъ назначенъ не ближайшій, это я принимаю съ миромъ, какъ волю Божію, и ни на кого не жалуюсь 1). Московская церковь не крипость, чтобы никого не пускать въ нее изъ находящихся вив частныхъ ен предвловъ. Церковь Россійская вся есть едина. Было и прежде несколько викаріевь изъ другихъ епархій <sup>2</sup>). О. Леониду обиды нізть: потому что нынізмній викарій не только старье его, но и старье своего предшественника" 3). Действительно, о. Порфирій быль магистрь Х курса (вып. 1836 г.) Московской Духовной Академіи, а преосвящ. Евгеній XI-го (1838), Леонидъ же XIII-го (1842 г.); и достоинствами обладалъ высокими личными, а какъ состоя свыше 20-ти леть въ начальственныхъ должностяхъ по разнымъ семинаріямъ (Оренбургской, Тобольской и Костромской), то обладаль и необходимою для епархіальнаго управленія опытностію дъловою. Какъ бы то ни было однако, но такое назначеніе подало мысль святителю Филарету обратиться къ новоназначенному викарію, по рукоположеніи его во епископа, съ замівчательною рѣчью съ церковной каоедры. Рукоположение преосвященнаго Порфирія, при участін въ немъ митрополита Черногорскаго Никанора и епископа Симбирскаго Евгенія 4), состоялось 21 ноября 1858 года. Въ своей ричи къ новопосвященному епископу Дмитровскому Порфирію святитель-витія, послъ указанія своей обязанности дать наставленіе ему, говорить: "Въ особенности благовременно теперь вспомнить апостольское правило: безь своего старыйшаго ничтоже да творять

<sup>1)</sup> Раньше (въ письмѣ отъ 28 окт., стр. 541) митрополить Филаретъ и подробно объясняеть, какъ это случилось. Прежнихъ вспомогательныхъ архіересвъ именуетъ Аарона бывшаго Архангельскаго († 1842) и Агапита бывшаго Томскаго († 1854).

<sup>2)</sup> Таковы напримерь уже при самомъ митроп. Филарете были викарів: Иннокентій Сельнокриновъ (1827—1831)—изъ Псковской епархів, Николай Соколовъ (1831—1834)—изъ Тамбовской епархів и Виталій Щенетевъ (1837—1842) изъ ректоровъ Сиб. Дух, Академін. Срав. *Письма Филар.* из Антом. IV, 128.

<sup>3)</sup> Письма м. Филарета кв А. Н. Муравьету, стр. 543. Срав. стр. 541. Кіевъз 1869. Срав. Письма Филар. кв Антон. IV, 127—128.

<sup>4)</sup> Письма Филар. не Высоч. Особ. и др. лиц. II, 72.

епископи, но токмо во своемъ предёлё кійждо: и старейшій же бевъ онъхъ ничтоже творить, полезнаго ради всемъ соединенія (Апост. правил. XX XIV). Какъ прекрасно устроение церкви, которой единство священноначальственное святые Апостолы оградили симъ правиломъ, и которая, употребляя оное въ предостереженіе нікоторыхъ, безъ сомнівнія, вообще соблюдала оное! Оно показываеть въ епископахъ одну душу; и твиъ очевидиве является церковь единымъ тъломъ. - У насъ немногіе изъ епископовъ необходимо поставлены въ совещательныя сношенія съ старейшими: не знаю, многіе ли расположены входить въ такія сношенія добровольно, по наставленію Сунодальнаго устава (Дух. Регл. о еписк. ст. IV). Но понятно само собою, что при недостатив епископскихъ общеній, опытность однихъ не можетъ приносить плодовъ, которые могла бы принести посредствомъ подаваемыхъ совътовъ, и неопытность другихъ можетъ иногда приносить невралые плоды неврало обдуманнаго дайствованія. Въ церковномъ действовани твердо и благонадежно только то, чему въ основаніи положено слово Божіе, правила церковныя, ученіе и примітрь святыхь. Но и крітикій камень, не всякая рука, и не всегда одна рука, можетъ хорошо положить въ дѣло. Совътую тебъ, какъ себъ, не опираться самонадъянно на свое мудрованіе, а любить искренній братскій советь соепископовъ. Спасеніе есть во мнозь совьть, учить Премудрый (Притч. 11, 14)". И заключаеть потомъ ръчь словами: "Пріими жезль начальства не съ мыслію о важности начальствующаго, но съ мыслію, что силы наши недостаточны для нашего служенія, и что мы имфемъ нужду въ опорф, подаваемой свыше" 1). Нфть сомивнія, что въ этой річи заключаются такія указанія, которыя приличествують и всякому времени въ исторіи Христістіанской Церкви и епархіальнаго управленія, и которыя собою утверждають упомянутыя нами въ свое время каноническіе устои Церкви. Но не даромъ мудрый и многоопытный въ обще-дерковномъ и епархіальномъ управленіи святитель -- витія сказаль: "Въ особенности благовременно теперь вспомнить апостольское правило" о необходимости общенія между епис-

<sup>1)</sup> Сочин. Филар. V, 471—472.

копами. Между темъ какъ въ старину такому общению способствовало частію болье точное исполненіе сего апостольскаго правила и соответствующаго ему требованія Духовнаго Регламента, частью же болье строгое начало церковной дисциплины, со времени новаго царствованія, въ силу в'язнія духа реформъ этого царствованія, вводившаго повсюду децентрализацію власти, самоуправленіе, и епискоиское общеніе взаимное стало слабыть; епископы стали болже довъряться голосу такъ называемаго общественнаго мивнія, нежели мивніямъ соепископовъ, и т. д. "У насъ мало двятельности, и мало общенія, и побужденія къ дъятельности, --писалъ святитель Филареть къ одному изъ еписконовъ вскорф по произнесени разсматриваемой речи. - Въ наставленіи рукоположенному викарію я почти жаловался на недостатокъ общеній между еписконами. Не знаю, обратять ли вниманіе, или только прогивваются" 1). Обратили ли, въ саможь дълъ, внимание на эту справедливую жалобу многоопытнаго святителя-витіи другіе архіерен русскіе того времени, это для насъ въ настоящее время мало имбеть значенія, хотя и много въ ту пору было вопросовъ и делъ, особенно требовавшихъ такого взаимнаго ихъ общенія; но то несомнівню, что на новорукоположеннаго епископа Порфирія, къ которому ближе всего и относилось наставление первосвятителя Московскаго о необходимости сего общенія, рібчь эта произвела весьма глубокое и дъйственное впечатабніе. Хотя его еще скорве, нежели преосвященнаго Евгенія отпустиль изъ Москвы на самостоятельную епархію митрополить Филареть, именно не более какъ чрезъ четыре мъсяца его служенія въ должности викарія; но это отнюдь не значило, что святитель Филареть имъ быль не доволенъ. Представляя на его мъсто въ викаріи ранье уже намъченнаго кандидата, упомянутаго выше о архимандрита Леонида, состоявшаго въ должности ректора Московской духовной Семинаріи, митрополить Филареть къ оберъ-прокурору Св. Сунода графу А. П. Толстому отъ 23 марта 1859 года писалъ: "Преосвященнымъ Порфиріемъ я доволенъ, имъя его при себъ, но и отпущу его съ миромъ и съ надеждою пользы



<sup>1)</sup> Письма м. Филар. кв Алексію, стр. 189.

для мѣста, куда Господъ призываетъ его <sup>1</sup>). Онъ пришелъ ко мнѣ уже съ знаніемъ порядка дѣлъ; занимается ими прилежно и благонамѣренно и помогаетъ мнѣ исправлять то, чего иногда не досмотритъ консисторія. Добродушная простота обращенія сдѣлаетъ его полезно доступнымъ подчиненнымъ и народу" <sup>2</sup>).

"Очень буду благодаренъ, —писалъ въ тоже время и тому же Оберъ-прокурору Св. Сунода святитель Филареть, говоря о преемничествъ преосвященному Порфирію въ должности Московскаго викарія, если, вивсто его, данъ мив будеть отець архимандрить Леонидь, о чемь и прошу" 3). Отецъ Леонидъ (Краснопъвковъ) былъ уже далеко не то, что преосвященный Порфирій, во многихъ отношеніяхъ, и особенно по своему первоначальному воспитанію и усвоеннымъ благодаря этому воспитанію правиламъ, хотя въ тоже время достоинствами своими нисколько не уступаль преосвященному Порфирію, почему и пользовался во все время своихъ ближайшихъ отношеній мь святителю Филарету искреннъйшимъ расположениемъ со стороны последняго. Когда въ предшествующемъ 1858 году о. Леонидъ обойденъ былъ въ назначении Московскимъ викаріемъ, и когда въ этомъ сталъ упрекать святителя Филарета А. Н. Муравьевь 4), изв'єстный дворянинь---духовный писатель, но въ тоже время и извъстный, по выражению того же святителя Филарета, "любитель обличеній" 5), то святитель Московскій писаль последнему: "Что я желаю добра дворянамь въ духовенствъ, то, надъюсь, подтвердить самъ о. Леонидъ, котораго я, помнится, обойдя старшихъ, представилъ въ настоятеля ставропигіальнаго монастыря <sup>6</sup>), во вниманіе къ нѣкоторымъ личнымъ обстоятельствамъ его" 7). Дело въ томъ, что о. Ле-

<sup>1)</sup> Прессв. Порфирій назначень быль епископомъ въ Уфу, а въ 1860 году переведень въ Томскъ, пъ 1864 году уволенъ на покой в въ 1865 году скончался.

<sup>2)</sup> Собр. мити. и отзыв. м. Филар. т. дополн., стр. 506. Спб. 1887.

<sup>3)</sup> Taub me.

<sup>4)</sup> Срав. *Нисьма Филар.* кз Антон. IV, 127. Упревъ состоядъ въ томъ, что м. Филаретъ будто бы пренебрегъ о. Леонидомъ, какъ дворининомъ.

<sup>5)</sup> Письма Филар. нь Антон. III, 215.

<sup>6)</sup> Завконоспасскаго, въ 1854 году, на 12-иъ году службы своей по духовному въдомству.

і) Письма Филар. кв А. Н. Муравьеву, свр. 548. Но вопросу о личных об-

онидь (въ мір'в Левъ Васильевичъ Красноп'явковъ) происходилъ не изъ духовнаго сословія, которое обычно выставляло изъ своей среды представитетей архипастырства у насъ въ Россіи, а изъ дворянъ, получилъ хорошее свътское образованіе, практически знакомъ былъ съ новыми языками и уже состоя на гражданской службь по морскому выдомству, возъимыль искреннее желаніе послужить Богу и Церкви въ чинь иноческомъ, въ чемъ тогда же признался митрополиту Филарету, который для сего сперва направиль его на путь высшаго богословскаго образованія въ Московской Духовной Академін, а потомъ, узнавъ его лучше, направиль его и на путь иночества и сталь самь ближайшимъ и наилучшимъ руководителемъ его на семъ пути. Еще въ 1840 году писаль митрополить Филареть своему наместнику въ Сергіевой Лавре архимандриту Антонію: "Въ академію поступаеть чиновникь изъ дворянь, Краснопівковь. Это не то, что нъкоторые бывшіе предъ симъ. Примите его со вниманіемъ и дайте ему право узнать обитель и монашество" 1). И послъ съ постояннымъ и особеннымъ вниманіемъ относился къ нему святитель Московскій, не выпускаль его изъ подъ ближайшаго своего надзора и попеченія въ предълахъ Московской епархіи 2), съ отечески нѣжною попечительностію относился къ его бользненному сложению и высоко цъниль его личныя и служебныя достоинства 3). По этому и въ 1858 году, рекомендуя о. Леонида въвикаріи вибств съ о. Порфиріемъ, митрополить Филареть писаль оберь-прокурору Св. Сунода объ о. Леонидъ: "Онъ имъетъ довольно старшинства, и благоразсужденія и усердія къ пользамъ святыя Церкви и къ благоустройству званія. Если бы представилось возраженіе, что онъ не

стоятельствах» о. Леовида нужно им'ягь въ виду, что на попеченіи посл'ядняго была родная мать его.

<sup>1)</sup> Письма Филар. кв Антон. I, 869.

<sup>2)</sup> Такъ въ 1850 году м. Филареть не пожелаль отпустить о. Леонида, когда его хотвли назначить ректоромъ Рамской духов. семинарін (Письма Филар. ка Алекско, стр. 66, 69), а въ 1860 году, когда Леонидъ биль уже епископомъ, святитель Филареть отклониль назначеніе его начальникомъ миссіонерскаго миститута (Собр. миюм. т. дон. 526). Срав. также Письма Филар. ка Высоч. Особ. м др. лиц. II, 47.

<sup>3)</sup> Cm. Coop. mn. u oms. III 396; Ilucima O. ns Bucon. Oc. II, 161-162. 273 u xp-

довольно крѣпокъ здоровьемъ: отвѣтствую, что сіе возраженіе относительно преосвященнаго Евгенія опровергь опыть. Должность викарія, освобождая ректора оть профессорскихъ работь, и занимая его часто церковными служеніями, благопріятствуеть и духу, и здоровью" 1). И въ 1859 году, въ априле, состоялось назначение архимандрита Леонида въ епископы Дмитровские, викаріи Московскіе. Нареченіе совершилось 24-го, а рукоположеніе 26 апръля. Уже при нареченіи о. Леонида во епископа, въ отвътъ на его ръчь, святитель Филаретъ говорить ему: "Благодари, боголюбезный, Всепромыслителя Бога, который указаль тебъ путь жизни, не указанный твоимь рожденіемь, и вель тебя, добрымъ желаніемъ, а иногда и затрудненіями и скорбями, всегда къ миру. Безъ сомивнія, ты будешь благодарными воспоминаніями особенно чтить преподобнаго Сергія, подъ сънію котораго ты решительно съ пути мірскаго переступиль на путь церковный, и обрёль духовное руководство... Нынё же вручи себя святителямъ Петру, Алексію, Іонъ и Филиппу, дабы ихъ богородныя молитвы предводительствовали нашими о тебъ смиренными молитвами". Иначе сказать, уже при нареченіи о. Леонида во епископа, святитель Филареть, указывая на рожденіе его вив духовнаго званія, призываль нарекаемаго къ совершенной преданности духовному призванію, которему онъ добровольно последоваль. Еще глубже вводить его первосвятитель Московскій во внимательное разсмотрівніе своихъ духовныхъ обязанностей при наставленіи его по рукоположенін во епископа. Въ сознаніи высокой важности нового духовнаго сана, которымъ былъ облеченъ теперь новорукоположенный, святитель-витія, въ своей річи къ нему, во всей подробности раскрываеть обязанности и значеніе этого сана, считая это необходимымъ для него, какъ лица не духовнаго первоначальнаго воспитанія, при чемъ уясняеть особенное значеніе внимательнаго архипастырскаго действованія (на основаніи главнаго текста всей проповъди-ръчи: внимайте себъ и всему стаду, и проч. Деян. 20, 28) въ настоящее время, когда это действование является преимущественно труднымъ. "Труденъ

<sup>1)</sup> Сочин. Филар. V, 491.

подвигь, -- говорить святитель--- витія, -- особенно когда овпы борущія и противъ пастырей обращають роги, когда больныя овцы, не пріемля врачеванія, думають сами врачевать пастырей, когда и у тъхъ, которые должны быть не отъ міра, міръ уже не нын'в вынудиль слишкомъ много снисхожденія къ нему, и даже преклонить ихъ иное заимствовать отъ него... Тебь, боголюбезный брать, еще не общирный открывается кругь еписконскаго действованія. Вступи благодушно; укрепляйся упованіемъ на Божественнаго Пастыреначальника Господа Інсуса. Жезломъ правости да будеть жезлъ твоего начальства" 1). Такъ заключиль свою рычь къ новорукоположенному святитель Филареть, и преосвященный Леонидь быль внимательнымь исполнителемъ наставленія первосвятителя Московскаго. Глубоко почитая святителя Филарета, какъ своего рукоположителя и благодътеля 2, сыновне преданный ему, онъ не желалъ ничего болье, какъ того, чтобы постоянно находиться нодъ его начальственнымъ руководствомъ, не искаль болве общирнаго "круга епископскаго дъйствованія". Не смотря на то, что по своимъ заслугамь и продолжительности служенія въ должности викарія онъ имълъ бы право давно быть на самостоятельной епископокой каоедрь, онь все остальное время жизни святителя Филарета быль при немъ викаріемъ в) и оказываль ему усердную и діятельную помощь, какъ съ одобреніемъ отзывался о немъ и самъ первосвятитель Московскій 4).

Преосвященный Леонидъ былъ последнимъ при жизни святителя Филарета викаріемъ — епископомъ Дмитровскимъ. Но такъ какъ онъ, при всемъ усердіи своемъ, часто бывалъ боленъ, а дъла епархіальныя, съ введеніемъ реформъ разнаго рода и въ живнъ Церкви, все болев и боле осложнялись и умножа-

<sup>1)</sup> Сочин. Филар. V, 493-494.

См. Письма м. Филар. къ преосв. Леониду. Москва, 1883. Предисловіе самого преосв. Леонида.

<sup>3)</sup> Преосв. Леовидъ продолжаль быть викаріемъ Московскимъ и посять кончани святителя Филарета до 1876 года, когда въ сант архіепископа переведенъ быль на Ярославскую канедру, гат въ томъ-же году и скончался.

<sup>4)</sup> См. Письма Филар кв Леониду, стр. 39; его же Письма кв Высоч. особ. и друг. лиц. II, 161-162 в др.

лись, силы же телесныя первосвятителя Московскаго годь оть году все болье и болье ослабьвали, то новый оберь-прокурорь Св. Сунода генералъ-адъютанть А. П. Ахматовъ, искренно и глубоко чтившій святителя Филарета и преданный ему, дорожа его архипастырскою двятельностію, убъдиль его взять себъ въ помощь другаго викарія, который наименованъ былъ епископомъ Можайскимъ 1). Первымъ такимъ вторымъ викаріемъ былъ преосвященный Савва (Тихомировъ), подобно преосвященному Леониду издавна и хорошо изв'єстный митрополиту Филарету и высоко цінимый имъ. Преосвященный Савва, происходившій изъ духовнаго званія, быль питомцемь той же Московской Духовной Академіи (выпуска 1850 года) и еще въ конц'в академическаго курса обратилъ на себя вниманіе Московскаго первосвятителя, который, прямо по окончаніи имъ академическаго курса, назначиль его на важную должность Московскаго Сунодальнаго ризничаго, а за темъ прямо на должность ректора Московской же духовной семинаріи (въ 1859 г.) и наконецъректора Московской Духовной Академіи (въ 1861 г.). Съ этой последней должности владыка Филареть и представиль о. архимандрита Савву на должность втораго викарія, епископа Можайскаго въ 1862 году 26 сентября 2). Согласно этому представленію архимандрить Савва назначень быль въ викаріи. Ноября 2 дня состоялось наречение его во епископа, а 4 ноября и самое рукоположеніе, которое въ большомъ Успенскомъ соборѣ въ Москвѣ совершилъ святитель Филаретъ въ сослуженіи съ архіепископомъ бывшимъ Ярославскимъ Евгеніемъ 3), Леонидомъ, епископомъ Дмитровскимъ и Никаноромъ, епископомъ Өивандскимъ 4). Какъ и естественно было ожидать, въ ръчахъ при наречении архимандрита Саввы во епископа былъ затронуть вопросъ о причинахъ учрежденія втораго викаріатства въ Московской епархін; и, отвѣчая на рѣчь архимандри-

<sup>1)</sup> Еще въ прошедшемъ стоятти нъкоторое время была каеедра епископа Можайскаго и епископомъ Можайскимъ (къ 1745—1753 гг.) былъ Серапіонъ Лято-шевичъ, посят епископъ Переяславскій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. о семъ въ Собр. миюн. и отзыв. м. Филар. V, 322 —324. Москва, 1887—1883.

<sup>3)</sup> Жившимъ на поков въ Московскомъ Донскомъ монастирв († 1871).

<sup>4)</sup> Собр. мнын. и отз. м. Филар. V, 345.

та Саввы при этомъ, первосвятитель Московскій следующимъ образомъ излагаетъ эти причины. "Одну мысль, приписанную мнъ тобою, боголюбезный брать, -- говорить онь начиная ръчь, -могу признать дъйствительно моею, -- ту мысль, что не для себя желалъ я найти втораго сотрудника моему служенію Церковному. Ничего для себя, все для Бога, и для Церкви Его и для блага чадъ ем, -- таково должно быть наше общее правило... Если же и позволить бы себь что нибудь для себя: то миь, находящемуся у предъла, которымъ само слово Божіе ограничиваетъ сію временную жизнь 1), или за которымъ указываетъ не столько жизнь и деятельность, сколько трудо и бользив (Псал. 89, 10), --- мить и ближе сего предъла не незнакомому съ трудомъ болъзненности, --- мнъ и словомъ изнемогшимъ не достигающему до слуха собирающихся въ церкви и, можетъ быть, только влекущему, а не подъемлющему и носящему бремя церковныхъ попеченій, - время бы искать совершеннаго отъ нихъ освобожденія 2), чтобы малые останки силь и дней обратить единственно къ единому на потребу (Лук. 10, 42), котораго, если не усвоиль себъ въ данное намъ краткое время, поздно будетъ искать въ въчности. Но наши отпы учили насъ, что и добрая, по видимому, собственная воля не благонадежна и не безопасна, если не будетъ подчинена высшей всесозидающей и всеохраняющей воль, какъ и Господь поучаетъ: обаче не моя воля, но Твоя, Отче небесный, да будеть (Лук. 22, 42). И посему, съ одной стороны, не позволяя себъ собственною мыслію увлекаться съ поприща, съ другой страшась, чтобы отъ моего изнеможенія не страдало діло служенія Церкви Божіей, долженъ я былъ, хотя и пользуюсь уже доброю братскою помощію 3), желать усиленія и усугубленія сей помощи. И благо-

Маститому первосвятителю Московскому въ то время доходиль уже 80-й годъ отъ рожденія.

<sup>2)</sup> Въ своемъ донесеніи Св. Суноду о нуждѣ втораго викарія, по примѣру С.-Петербургской, и для Московской епархів, святитель Филаретъ и ставитъ вопросъ: "можетъ ли бить сообразно съ потребностями Церковнаго управленія, чтобы я, при оскудѣвающихъ силахъ, продолжалъ еще ввѣренное миѣ служевіе". Собр. мижи. и отз. V, 322.

<sup>3)</sup> Въ томъ-же донесени святитель Филаретъ упоминаетъ и объ этой помощи, т. е. со стороны преосв. Леонида и ссылаясь на его частое нездоровье, какъ

словенъ Богъ, преклонившій къ сему благоволеніе священной и державной власти". И въ заключение ръчи по сему говорить: "Господу Богу и святой православной Церкви Его, въ благоговъйной преданности, въ единодушномъ общеніи, какъ смиренная добровольная жертва, да будуть посвящены твои начатки, вмъстъ съ моими останками священно-начальственной дъятельности: и на сію жертву, по молитвамъ освященнаго собора, да снидеть невидимый огнь Духа истины, оживотворяющій мертвенность нашу, просвѣщающій тьму нашу" 1). Соотвътственно такому заключенію этой рычи, въ рычи по рукоположении преосвященному Саввъ, святитель Филаретъ наставляль новорукоположеннаго возгравати дарь Божій, живущій въ немъ возложениемо руку (2 Тим. 1, 6) его, первосвятителя Московскаго. И преосвященный Савва вёрно исполниль завёть первосвятителя Московскаго, своего рукоположителя. Вмёсть съ преосвященнымъ Леонидомъ, съ которымъ жилъ въ примфрномъ согласіи, онъ оказывалъ самую добрую и дъятельную помощь ослабъвавшему все болъе и болъе въ тълесныхъ силахъ, хотя и неустанно бодрому духомъ, первосвятителю Московскому. "Благодареніе Богу, —писаль самь первосвятитель отъ 11-го сентября 1863 года А. Н. Муравьеву;---что два помощника мои облегчають меня, и утышають добрымь согласіемь со мною и между собою" 2). Такую помощь преосвященный Савва оказываль святителю Филарету до самаго 1866 года, въ половинъ котораго призванъ былъ на самостоятельную Полоцкую канелру. И не напрасно самъ святитель Филаретъ писалъ, что "съ сожальніемь отпустиль его оть себя, не желая поставить свою волю предъ волею начальства, въ которой видель общее благо и волю Провиденія" 3).

Между тъмъ какъ преосв. Савва перемъщенъ былъ на Подоцкую канедру изъ Московскихъ викаріевъ, преосв. Леонидъ все еще оставался первымъ викаріемъ Московскимъ, еписко-

новую причину требованія втораго викарія, гонорить однако о преосв. Леонидь, что "его достоинство побуждаеть сберечь его для продолженія службы". Тамъ-же.

<sup>1)</sup> Сочин. Филар. V, 552-553.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письма Ф. кв А. Н. Муравьеву, стр. 610.

<sup>3)</sup> Письма Ф. кв Алексію, стр. 266.

помъ Лмитровскимъ, какъ мы и выше замъчали. И какъ онъ быль последнимь викаріемь-епископомь Дмитровскимь при святитель Филареть, такъ послъднимъ викаріемъ-епископомъ Можайскимъ при немъ суждено было сдёлаться сроднику святителя Филарета по плоти преосвященному Игнатію (Рождественскому), котораго святитель Филаретъ хотълъ избрать себъ въ помощники еще при первой мысли о второмъ викаріи 1). Игнатій быль магистрь Московской Духовной Академіи одного выпуска съ преосв. Саввою (1850 года), хотя возрастомъ и гораздо моложе его 2). Прямо по окончаніи академическаго курса онъ назначенъ былъ инспекторомъ Московской духовной семинаріи, затімь въ 1857 году-ректоромь Висанской, а въ 1861 году-Московской семинаріи, бывь возведень въ санъ архимандрита въ одинъ годъ съ преосвященнымъ Саввою (въ 1855 году). Еще въ бытность ректоромъ Виеанской семинарім, архимандрить Игнатій заслужиль о себь мивніе, какь "правильный и спокойный администраторъ" 3), какъ "достаточный въ познаніяхъ и въ управленіи разсудительный" 4). Не удивительно, поэтому, что когда для него по службъ приспъло время получить и жезлъ архипастырства, святитель Филаретъ, высказывавшій о немъ сейчасъ приведенное, по обычаю, сдержанное мибије, нисколько не усумнидся вручить ему сей жезлъ, дабы имъть въ немъ и для себя спору въ своей глубокой старости. По представленію митрополита Филарета, назначеніе архимандрита Игнатія во епископа Можайскаго состоялось въ іюль 1866 года, а нареченіе и рукоположеніе въ началь августа того же года. Владыка Филаретъ въ это время, какъ и не разъ дёлалъ въ послёдніе годы своей жизни, проживаль близь Лавры Преподобнаго Сергія, въ Геосиманскомъ скиту. По этому въ Лавръ Сергіевой и назначено было на



<sup>1)</sup> См. Празднованіе 25-тильтняю служенія пресся. Саввы в сань епископскомв, стр. 49. над. 2-е. Тверь, 1892.

<sup>2)</sup> Преосв. Игнатій прямо взъ семинарін поступнав въ Академію, а преосв. Савва, по окончанін курса въ семинарін (въ 1841 году), лишь чрезъ 5 літь поступнав въ Академію.

<sup>3)</sup> Письма Ф. къ Высоч. Особ. и др. лиц. II, 93.

<sup>4)</sup> Собр. минн. и отз. м. Филар. IV, 574.

этотъ разъ какъ нареченіе, такъ и рукоположеніе архимандрита Игнатія, и именно, — нареченіе 5 августа въ трапезной церкви Лавры, а рукоположение 7 августа въ Успенскомъ соборъ. Шестьдесятъ шесть лътъ слишкомъ Лавра Сергіева не видела въ своихъ стенахъ этого священно — и тайно-действія 1). Для сей цели въ Лавру прибыли: архіепископъ Евгеній (Казанцевъ), выше упомянутый, какъ членъ Сунодальной конторы, епископъ Полоцкій Савва, епископъ Дмитровскій Леонидъ, протопресвитеръ Московскаго большаго Успенскаго собора Д. П. Новскій († 1879) и другія лица. При нареченіи, архимандрить Игнатій въ річи своей, выражая сознаніе своей немощи къ несенію столь высокаго званія, какъ епископское, и предаваясь въ волю Божію, говорилъ между прочимъ: "Къ твоей отеческой помощи прибъгаю, милостивъйшій архипастырь! Съ бла-- годареніемъ ко Господу не могу нынъ умолчать, что родившись отъ іерея, тобою рукоположеннаго 2), отъ тебя принялъ я приготовительныя рукоположенія; отъ начала моего служенія до нынъ благодътельно взыскань быль непрерывнымь многообразнымъ отеческимъ понеченіемъ твоимъ. Благослови и въ настоящемъ многотрудномъ поприщъ подкръплять мои немощныя силы, исправлять мои недоумфнія и ошибки, руководить мою неопытность своею многольтнею опытностію и дыйственнымъ благословеніемъ, чтобъ я могь возгравить, по заповъди Апостола (2 Тим. 1, 6), дарт Божій, который преподань будеть возложеніемъ рукъ святительскихъ" 3). На эту ръчь оть святителя Филарета последоваль такой ответь: "Правы, новоизбранный участникъ священноначальнической благодати, твои помышленія, что служеніе, въ которое ты призываешься, страшно



<sup>1)</sup> Дотоль еще 25 декабря 1799 года въ Сергіевой Лаврь быль рукоположень во епископа Дмитровскаго митрополитомъ Илатономъ Серафимъ, что въ последстви митрополить Новгородскій в С. Петербургскій († 1843).

<sup>2)</sup> Преосв. Игнатій быль внукъ сестры митрополита Филарета Ольги Михайдовны и сынь родной племянинцы святителя, Анны Иродіоновны, быршей замужемь за священникомъ Богословской церкви г. Коломны Димитріемъ Алексвевичемь Рождественскимъ. См. о нихъ въ *Письмахъ Филар.* къ роднымъ, стр. 247. 257. 271.

Н. В. Сушкова, Замытки о жизни и времени м. Филарета, стр. 103 привоженій. Москва, 1868.

и не легко носимо и для кртпкихъ духомъ, но что и немощные провидъніемъ Божіимъ, чрезъ священную и державную власть призываемые къ оному, должны покоряться призванію, по долгу послушанія, съ упованіемъ на вседействующую благодать Божію. А что ты упомянуль о человеческой помощи, то могу оставить безъ прекословія только въ томъ отношенін, что въ семъ есть смиренная мысль и должное ненадъяніе на себя. Но ты имълъ бы не твердую опору, еслибы много положился на человъческую помощь; и я превысиль бы свою мъру. еслибъ объщалъ тебъ довольно помощи. И ты, и я, да воззовемъ, и да взываемъ съ Псалмонвицемъ: помощь моя от Господа, сотворшаго небо и землю (Псал. 120, 2). Открый ко Господу путь твой, и той сотворить (Псал. 36, 5) благое и спасительное тебь и чрезъ тебя" 1). Соотвътственно этому и въ рѣчи по рукоположении преосвященнаго Игнатія святитель Филареть, раскрывая предъ нимъ важность совершившагося надъ нимъ тайнодъйствія, наставляль его въ върованіи, что и его Духъ Святый постави епископа, находить для себя и силу и охраненіе въ тёхъ случаяхъ, когда мысль его изнемогать будеть предъ сильными требованіями его служенія, когда затруднить его недостатокъ въдънія, ему потребнаго, когда встрътится искушеніе человъкоугодія, или страха человъческаго, или иное страстное побуждение, уклоняющее отъ пути истины и правды" 2). Безъ сомнёнія, и преосвященный Игнатій, какъ другіе рукоположенные святителемъ Филаретомъ, до конца жизни своей 3) хранилъ и сохранилъ въ сердцъ своемъ и примѣнялъ къ дѣлу эти драгоцѣнныя наставленія своего рукоположителя.

Такъ святитель Филаретъ, не смотря на то, что уже давно прекратилъ свою проповъдь народу съ церковной каседры, не преставалъ однако поучать рукополагаемыхъ имъ во епископа, слъдуя повельно церковнаго чина епископскаго рукоположенія, указанному имъ самимъ еще въ 1834 году, при рукопо-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 103—104. Сн. Соч. Филар. V, 570.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у Сушкова, тамъ же, стр. 104—105 и Соч. Филар. V, 570—571.

<sup>3)</sup> Преосвищенный Игнатій, съ 1878 года изъ викаріевъ Московскихъ епископъ Костромскій, скончался въ 1883 г.

ложеніи преосвященнъйшаго Исидора во епископа Дмитровскаго 1). А между тъмъ не даромъ онъ вскоръ же по рукоположеніи преосвященнаго Игнатія писалъ бывшему начальнику и
духовному наставнику послъдняго Алексію (Ржаницыну), епископу Таврическому: "Благодарю, что молитесь о насъ съ новымъ викаріемъ. Я уже потерялъ счетъ моимъ викаріямъ. Говорятъ, что это четырнадцатый 2). Въ началъ сего стольтія въ
Лавръ владыкою Платономъ рукоположень былъ Серафимъ 3).
Теперь Игнатій. То было послъднее (рукоположеніе). Конечно,
и это Слава Богу о всемъ" 4). Дъйствительно, рукоположеніе
преосвященнаго Игнатія было послъднимъ рукоположеніемъ,
которое совершилъ святитель Филаретъ. Въ слъдующемъ 1867
году уже не стало маститаго архипастыря Московскаго.

Но какъ и въ прежнія царствованія, такъ и въ разсматриваемое, святителю Филарету приходилось рукополагать во епископы не только для Церкви Московской, но и для другихъ епархій Россійской Церкви. На этотъ разъ такое рукоположеніе совершено было имъ 1 января 1861 года надъ ректоромъ Московской духовной академіи архимандритомъ Сергіемь, назначеннымъ во епископа Курскаго. Рукоположеніе, при участім архіепископа Евгенія (Казанцева), епископа Леонида (Краснопѣвкова) и епископа Фиваидскаго Никанора, совершено имъ было въ Московскомъ большомъ Успенскомъ соборѣ 5). По совершеніи тайнодѣйствія первосвятитель Московскій не оставиль новорукоположеннаго и безъ обычнаго поученія. Въ своей рѣчи къ нему, указавъ на великость дѣйствія, надъ нимъ совершившагося, святитель—витія поучалъ его со страхомъ и смиреніемъ смотрѣть на предстоящее ему поприще; ибо "страхъ

<sup>1)</sup> Сы. Соч. Филар III, 283. Срав. IV, 226 и др.

<sup>2)</sup> Изъ викаріевъ епископовъ Дмитровскихъ и Можайскихъ это быль дъйствительно четырнадцатый, считая и Аванасія (Телятева), поступившаго въ викарів Московскіе за нъсколько мъсицевъ до вступленія святителя Филарета на качедру Московскую.

Точнѣе, это было въ самомъ концѣ прошедшаго столѣтія, какъ им и замѣчали выше.

<sup>4)</sup> Письма Филар. кв Алексію, стр. 266.

<sup>5)</sup> См. Чтенія в Общ. люб. дух. просв. 1877, ІІІ, стр. 68. "Матеріаловъ для всторів Русской Церкви".

усилить бавніе и подвигь; а смиреніе привлечеть вышнюю помощь". За тъмъ онъ далъ ему подробныя наставленія относительно каждаго предмета предстоявшей ему деятельности. "Твоей дъятельности, - говорилъ онъ, - предлежатъ молитва, ученіе, управленіе, Церковный судъ. Подвизайся, чтобы молитва была кръпка и чиста, ученіе православно, управленіе благопопечнтельно, судъ праведенъ и растворенъ милостію. Да будуть у тебя въра и любовь къ Богу крилами молитвы, слово Божіе непреложнымъ основаніемъ ученія, правила и приміры святыхъ отцевъ руководителями жизни, управленія и суда. Наипаче да не изнемогаетъ модитва. Какъ изъ облака моднія, такъ изъ молитвы свътъ истины и разумънія. Отъ молитвы сила власти. Съ модитвою проницателенъ и въренъ судъ. Возноси отъ земнаго жертвенника къ небесному молитвы о Благочестивъйшемъ Самодержцъ нашемъ, о Святьйшемъ Сунодъ, о всей православной Россійской Церкви и царствъ, о всей православной вселенской Церкви, и нынъ, какъ древле, не безопасной отъ бъдъ во лжебрати (2 Кор. 11, 26), а въ нъкоторыхъ странахъ, въ сіи христіанскія времена, предъ лицемъ христіанскихъ царствъ, такъ же какъ въ языческія времена, гонимой врагами христіанства. И если, при помышленіяхъ о великомъ, не неумъстно внимание и къ малому, предлагаю вниманию твоего братолюбія, чтобы не забвенъ быль въ молитвахъ твоихъ послужившій, съ собратіями, твоему освященію, дабы помилованный много во входь и прохождении поприща обръль милость во исходъ. Милость Господня да предваряеть и сопровождаеть тебя вся дни живота твоего" 1). Такъ въ этой ръчи, равно какъ и въ обстоятельствахъ рукоположенія, видно и вниманіе святителя Московскаго къ питомцу своей епархіи 2) и вліяніе не



<sup>1)</sup> Cov. Филар. V, 511-512.

<sup>2)</sup> Преосвященный Сергій, магистръ XIV курса (выпуска 1844 года) Московской Духовной Академін, постриженный въ монашество предъ окончаніемъ курсовъ Академін, по окончанія курса все время до начала 1861 года служнять въ той же Академін, сначала въ званін баккалавра, потомъ (съ 1848 года) въ должности инспектора и наконецъ (съ 1857 года) въ должности ректора Академів. За твиъ до 1880 года преосв. Сергій оставался епископомъ Курсквит; съ 1880 года переведенъ быль въ Казань съ званіемъ архіепископа, съ 1882 года быль архіепископомъ Кишиневскимъ, а съ 1891 года состояль архіепископомъ Керсовскимъ. Въ настоящемъ году (1893) нареченъ митрополитомъ Московскимъ и Коломенскимъ. Овъ давно извъстенъ, какъ проповедникъ.

на одну лишь эту епархію, и упоминаніе о своей личной жизни, обращение мысленнаго взора на болъе широкое поле жизни церкви русской и даже вселенской, и чисто аскетическое воззрвніе на молитву и твердое, опытное, мудрое мивніе о каноническихъ основахъ общеепархіальнаго управленія. Не даромъ и въ 1863 году, въ извъстной намъ ръчи къ обществу любителей духовнаго просвъщенія, святитель Московскій говориль между прочимъ, что истинное духовное просвъщеніе, или иначе мудрость христіанская должна быть чиста, ближе всего, по ея источнику; ибо "ея чистый источникъ есть Богъ, — Его слово, заключенное въ священныхъ писаніяхъ, уясненное церковными определеніями, ученіемъ и духовными опытами Богомудрыхъ мужей" 1). Такое настойчивое указаніе на каноническіе устои Церкви было весьма важно и благопотребно особенно въ то время, когда ничъмъ не сдерживаемый духъ свободы, духъ реформъ во многихъ случаяхъ пытался поколебать эти устои. Сюда относится напр. проэктъ министра внутреннихъ дълъ Валуева о назначеніи архіереевъ членами государственнаго совъта <sup>2</sup>). предположенія объ участій духовенства въ гражданскомъ (городскомъ и земскомъ) самоуправленіи 3) и т. д.

И. Корсунскій.

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> Соч. Филар. V, 558.

<sup>2)</sup> Собр. мнън. и отзыв. Филар. V, 172—181; Письма къ Высоч. Особ. II, 101—102 и др.

<sup>3)</sup> Собр. мн. V, 809—811; Письма кв Высоч. Особ. II, 174—176 н др.

## ОТНОШЕНІЕ МЕЖДУ ПРАВОМЪ И НРАВСТВЕННОСТІЮ.

(Окончаніе) \*).

Подъ отношеніемъ въ широкомъ смыслѣ разумѣется не только существующее, но и возможное вліяніе соотносящихся предметовъ другъ на друга; напримъръ, не только дъйствительное обладаніе вещью, но и то обладаніе, которое можеть наступить въ будущемъ при наличности существующихъ условій, тоже обнимается понятіемъ отношенія. Подъ юридическимъ отношеніемъ, поэтому, мы должны понимать не только существующее и уже защищенное отношеніе, но и будущее, возможное фактическое отношеніе, которое общество береть подъсвою защиту. Юридическая защита прилагается какъ къ наличнымъ фактамъ, такъ и къ темъ, которые имъютъ возникнуть впослъдствіи. Право, напримъръ, защищаетъ собственность. Это значить, что оно защищаеть и существующіе и всѣ возможные, будущіе случаи этого отношенія. Но защищать отъ нарушеній отдільных лицъ существующее наравні сь темь, что иметь образоваться впоследстви, возможно только подъ условіемъ установленія обязательныхъ правиль, которыя должны примъняться къ жизни всякій разъ, какъ скоро возникаетъ нарушение. Юридическая защита, поэтому, должна выражаться въ установленіи правиль или нормъ, соблюденіе которыхъ поддерживается организованными средствами побужденія.

Общеніе необходимо предполагаетъ возникновеніе юридическихъ нормъ. Человъкъ является въ исторіи не одинокимъ, а всегда окруженнымъ другими людьми. Между нимъ и ими неизбъжно должны возникать взаимныя отношенія, ибо одинаковая

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1893 г., № 15.

природа и одинаковыя потребности должны сближать ихъ между собою. Действительно люди вступають во взаимныя отношенія, подчиняясь закону необходимости, вытекающему изъ свойствъ ихъ природы. Результатомъ взаимныхъ отношеній людей является ихъ взаимное вліяніе столь же неизбѣжное и неустранимое, какъ и сами эти отношенія. Взаимное вліяніе людей въ ихъ совмъстной жизни выражается въ самыхъ разнообразныхъ и многочисленныхъ формахъ; то ръзкихъ и отчетливыхъ, то тонкихъ и неуловимыхъ по своимъ очертаніямъ. Это вліяніе установляетъ взаимную связь между людьми, которая, какъ паутина, переплетаетъ ихъ между собою во всевозможныхъ направленіяхъ. Жизнь каждаго отдёльнаго лица является связанной безчисленнымъ множествомъ нитей съ жизнью другихъ лицъ, такъ что всякое замътное измънение въ жизни перваго отражается непремённо измёненіемъ въ положеніи вторыхъ. Если же жизнь отдельнаго лица такъ тесно связана съ жизнію другихъ лицъ, то, разум'вется, она является отчасти достояніемъ этихъ последнихъ, по крайней мере съ техъ своихъ сторонъ, которыми она связана съ ихъ судьбою. Отсюда въ свою очередь следуеть, что общество не можеть относиться равнодушно и пассивно къ тому образу жизни, который ведутъ его члены, и оно дъйствительно относится къ дъйствіямъ своихъ членовъ покровительственно или враждебно, поощряя или преследуя ихъ, смотря по тому, какъ эти действія отражаются на окружающихъ-благотворно или губительно. Такимъ образомъ общество регулируетъ жизнь отдъльнаго лица побудительно. Оно достигаеть это установленіемь нормь, которымь каждый членъ общежитія долженъ подчиняться въ своей д'вятельности подъ угрозою физическаго наказанія за ослушаніе. Эти нормы являются, следовательно, естественнымъ результатомъ общенія людей, обуслосливающаго ихъ вліяніе другъ на друга.

Но въ чемъ же заключаются ближайшимъ образомъ тѣ причины, по которымъ общеніе приводить къ установленію обязательныхъ нормъ общежитія? Эти причины коренятся въ двухъ потребностяхъ всякаго общежитія,—порядка и свободы, которыя являются такимъ образомъ производными потребностями. Онъ могутъ быть названы производными въ томъ смыслѣ, что

условливаются посредствующимъ звеномъ общенія, т. е. сказываются тогда, когда человѣкъ вступаетъ въ сношенія съ другими людьми. Но онѣ столь же глубоко коренятся въ его природѣ, какъ и самая потребность общенія. Порядокъ и свобода, сопутствуя всякому общенію, составляютъ непремѣнное условіе его существованія,—гдѣ нѣтъ того или другаго или обоихъ вмѣстѣ, тамъ нѣтъ и не можетъ быть никакого общенія, а стало быть и никакого общежитія. Являясь потребностями общенія, порядокъ и свобода служатъ тѣмъ послѣднимъ основаніемъ, на которомъ покоятся общественные союзы,—тѣми свойствами нашей природы, которыя вызываютъ и опредѣляютъ обязательныя нормы нашихъ взаимныхъ отношеній. Остановимся на каждой потребности отдѣльно.

Какъ скоро человъкъ вступаетъ въ общение со своими ближними, онъ тотчасъ же испытываетъ потребность внести порядокъ въ свои отношенія къ нимъ. Этотъ порядокъ составляетъ необходимое условіе его жизни. Его нужды, его жеданія, его воля, постоянно встрівчаются съ нуждами, желаніями и волею другихъ лицъ. Отсюда возникаютъ столкновенія, противорьчія и борьба интересовъ. Чтобы сделать возможнымъ совибстное существование, необходимо устранить столкноновенія, согласить противорічія и парализовать борьбу; другими словами: необходимо примирить борющіеся интересы, т. е. установить порядокъ взаимныхъ отношеній. Безъ этого самая жизнь человъка среди другихъ людей была бы ръшительно невозможною. Такъ, прежде всего, ничто не ограждало бы его личности отъ произвола и насилія сосъдей, его имущество отъ захвата и расхищенія со стороны посліднихь, его стремленій и усилій для достиженія избранной ціли-оть посторонняго вившательства и пом'яхи, а самой его жизни-отъ преступныхъ посягательствъ на нее. Онъ жилъ бы подъ гнетомъ постоянной опасности, готовой ежеминутно погубить и разрушить окружающую его обстановку. Всего этого, конечно, могло бы и не случиться, но возможность всего этого была бы всегда на лицо. Далъе, для удовлетворенія своихъ потребностей человъкъ долженъ предпринимать рядъ дъйствій, наполняющихъ содержаніемъ его личную жизнь. Но эти дъйствія въ огромномъ большинствъ случаевъ прямо или косвенно затрогивають, какъ мы видъли, интересы другихъ лицъ, которыя не могутъ, поэтому, относиться къ нимъ равнодушно и безучастно. Вследствіе этого человікь въ своей діятельности должень постоянно сообравоваться съ волею другихъ людей, а это возможно только тогда, когда воля ихъ выражена во вив, т. е. когда опредвденъ порядокъ взаимныхъ отношеній. Иначе онъ рисковаль бы на каждомъ шагу встретить противодействіе и отпоръ своимъ стремленіямъ и вступить въ борьбу тамъ, гдф ничего подобнаго не ожидаль. Человъкъ, такимъ образомъ, на каждомъ шагу испытываеть потребность, чтобы рамки его двятельности были заранъе опредълены и очерчены. Наконецъ, очень часто въ жизни онъ нуждается въ прямой помощи и содъйствіи своихъ ближнихъ. А въ этихъ случаяхъ потребность правильно установленныхъ отношеній чувствуется и сознается имъ еще сильнее: онъ долженъ напередъ знать, на какую помощь и содъйствіе другихъ онъ можеть разсчитывать и чего потребують отъ него эти последніе въ замень оказываемых услугь. Или, если его интересы совпадають съ интересами его ближнихъ и вызывають параллельныя действія для достиженія общей цели, если, словомъ, возникаетъ общее дело, человекъ ощущаеть всякій разъ настоятельную потребность определить свое положеніе, свои права и обязанности по отношенію къ другимъ участникамъ; иначе это общее дъло будеть для него обильнымъ источникомъ столкновеній и борьбы.

Такимъ образомъ, вступая въ общеніе съ себъ подобными подъ вліяніемъ своихъ потребностей, человъкъ ощущаетъ живую потребность порядка: онъ долженъ опредълить свое мъсто среди другихъ людей и опредълить свое отношеніе къ нимъ, чтобы имъть возможность жить въ обществъ. А такъ какъ тоже самое испытываетъ каждый членъ общества, то въ этомъ послъднемъ развивается общая, непобъдимая потребность порядка; взаимныя отношенія людей должны быть опредълены во чтобы то ни стало и цъною какихъ бы то ни было средствъ, потому что порядокъ составляетъ необходимое условіе всякой совмъстной жизни людей. И люди дъйствительно стремятся удовлетворить этой потребности во что бы то ни стало: они приносятъ

иногда въ жертву молоху порядка самое дорогое свое благо, свою свободу. Все равно, делается ли это сознательно или безсознательно, но это всегда делается подъ вліяніемъ какойто неотразимой силы вещей вездь, гдь существуеть общежитіе, а оно существуеть вездь, гдь существують люди. Устранить неизбѣжныя столкновенія отдѣльныхъ лицъ, примирить противорѣчія и борьбу интересовъ возможно только путемъ взаимныхъ уступокъ, путемъ соглашенія и компромиссовъ сталкивающихся и борящихся силь. Вступая на этоть необходимый путь, общество создаеть нормы, побудительнымъ образомъ опредъляющія взаимныя отношенія его членовъ. Эти нормы, обязательныя для каждаго, налагають ограниченія на волю отдъльнаго лица, ставятъ его въ зависимость отъ другихъ лицъ, лишають его возможности распоряжаться собою по своему усмотрънію. Это тъ нити, которыми общество связываетъ своихъ членовъ, тѣ цѣли, которыя оно налагаетъ на нихъ. По отношенію къ самому обществу эти нормы, являясь выраженіемъ потребности порядка, служать внішнею скріпою, объедіняющею людей въ одно конкретное цълое; онъ опредъляютъ форму этого единенія т. е. организацію общественныхъ союзовъ.-Привлекаемый неотразимою силою потребностей къ общенію съ себъ подобными, человъкъ, однако, не погружается въ общую жизнь всецьло, не поглощается ею вполнь. Онъ сохраняеть за собою индивидуальное существованіе. Это также обусловливается природою человъка. Опредъляясь прежде всего какъ существо "личное", онъ не можетъ слить свое существованіе съ жизнію другихъ людей до потери индивидуальнаго, личнаго "я"; онъ не можетъ этого сдълать, не утративъ своей человъческой природы. Поэтому, являясь членомъ общественнаго союза, онъ не перестаетъ быть по прежнему челов комъ, существомъ личнымъ, обладающимъ стремленіемъ къ индивидуальной жизни. Въ общеніи съ себъ подобными это стремленіе выражается потребностію личной свободы, достигать поставленныхъ цёлей и устраивать жизнь согласно со своими намфреніями и убъжденіями. Свобода необходима человіку, какъ воздухъ, которымъ онъ дышетъ, какъ пища, которою онъ поддерживаетъ свою жизнь. Являясь его насущною потребностію, заявляющею о себъ

на каждомъ шагу, при каждомъ движеніи его воли, свобода составляеть условіе его д'ятельности и, какъ потребность природы, требуетъ непременнаго удовлетворенія. Человекъ долженъ пользоваться свободою, какъ средствомъ, определяющимъ возможность личной деятельности. Эта потребность не можеть и не должна подавляться тъми нормами, которыя создаются общежитіемъ, тъми ограниченіями, которыя налагаются на его членовъ. И общежитіе никогда не подавляеть нашей личной свободы во всемъ ея объемъ. Въ большей или меньшей степени оно только ограничиваеть ее, чтобы устранить столкновеніе и борьбу между отдёльными лицами. Въ этой ограниченной сферъ оно защищаетъ ее отъ всякихъ стороннихъ посягательствъ. Съ этою целію оно устанавливаеть такія обязательныя нормы, которыми определяются границы свободной деятельности человъка. Эти нормы служатъ рамкою, въ предълахъ которой онъ можеть свободно располагать собою. Являясь выражениемъ потребности въ личной свободъ, онъ служатъ тъми путями, которыми связывается воля другихъ лицъ по отношенію къ данному лицу, гъми цъпями, которыя палагаетъ на себя общество, ограждая свободу своихъ членовъ.

Потребности порядка и свободы, требующія для своего удовлетворенія установленія юридическихъ нормъ, являются, стало быть, факторами, созидающими право. Съ точки зрвнія факторовъ, созидающихъ право, оно можетъ быть опредълено слъдующимъ образомъ. Съ точки зрвнія потребности порядка право служить выраженіемь тёхь ограниченій, которыя общество налагаетъ на вибшнія проявленія нашей воли, регулируя ихъ юридическими нормами. Съ точки зрвнія потребности свободы право служить опредёленіемь той области, въ предёлахь которой свободное проявление воли лица охраняется юридическими нормами. Обобщивъ эти опредъленія права, мы получимъ одно следующее: право есть определение свободы лица. Задача и жизнь его (права) состоить въ такомъ установленіи единичныхъ человъческихъ волей между собою и въ отношеніи къ общей воль цылаго союза, при которомь бы дыйствовала каждая воля и могла осуществляться, не стъсняя другой.

Но вотъ вопросъ: гдъ гарантія такого равновъсія отноше-

ній? Отвътить на этоть вопрось возможно не иначе, какъ опредъливь взаимное отношеніе потребностей порядка и свободы.

Изъ представленнаго анализа этихъ потребностей ихъ взаимное отношеніе очевидно. Полное удовлетвореніе потребности порядка вело бы къ полному уничтоженію личной свободы,--и наоборотъ. Въ самомъ дѣлѣ, исключительное проведение въ жизнь порядка вызвало бы безусловное подчинение лица обществу, такое подчиненіе, при которомъ его воля не имъла бы болье никакого значенія и его индивидуальное существованіе сливалось бы съ жизнію другихъ лицъ. Человъкъ являлся бы простымъ автоматомъ, правильно и неуклонно совершающимъ предписанныя дъйствія, а самое общество-машиной, хорошо устроенной и пущенной въ ходъ, въ которой винты и колеса, вообще всв составныя части имфють опредвленное назначение и совершають заранъе намъченное движеніе, безконечное число разъ повторяя его съ одинаковою равностію и постоянствомъ. Разумъется такого исключительнаго преобладанія идей порядка въ действительной жизни быть не можетъ, ибо такое общежитіе убило бы живаго человіка, но явленія, въ которыхъ потребности порядка отведено преобладающее положеніе, встубчаются и въ исторіи и въ теоріи, т. е. въ тъхъ идеалахъ общественнаго устройства, которые создавались политическими мыслителями различныхъ въковъ и народовъ.

Въ исторической жизни человъчества можно указать на древній Египеть и Индію, какъ на яркіе образцы преобладающаго господства потребности порядка. Какъ въ Египтъ, такъ и въ Индіи общественная жизнь, разъ сложившись по извъстному типу, строго опредъленному во всъхъ своихъ частяхъ и подробностяхъ, какъ бы застывала въ своихъ формахъ. Эги формы стояли надъ человъкомъ и его волею. Онъ былъ скованъ ими во всъхъ своихъ движеніяхъ. Его дъятельность, его значеніе и положеніе въ жизни заранъе опредълялись его рожденіемъ. Государство напоминало собою машину, въ которой отдъльное лицо играло роль составной части. Отцы смънялись дътьми, одно поколъніе становилось на мъсто другаго, а государственная машина работала все съ тъмъ же постоянствомъ, все также неустанно и правильно, какъ и прежде; новые дъ

ятели шли по стопамъ своихъ предшественниковъ, чтобы потомъ уступить мъсто другимъ дъятелямъ, которые вновь начинали тотъ же путь. Неподвижность, застой и мертвенность характеризуютъ эти царства образцоваго порядка.

Обращаясь къ исторіи политической мысли, можно указать на длинный рядъ проэктовъ, древнихъ и новыхъ, въ которыхъ потребности порядка отведено преобладающее значение. Таковы, между прочимъ, такъ называемыя коммунистическія ученія, начиная съ Платона и кончая нашими днями. Одни изъ нихъ отправляются отъ идеи о совершенствъ общественнаго зданія и съ этой точки зрънія наилучшими и справедливыми отношеніями считають такія, при которыхь каждый занимаеть въ жизни мъсто, указанное ему особенностями его природы, исполняеть назначеніе, отвінающее его способностямь. Другіе, отправляясь отъ идеи личнаго счастія, равнаго для всёхъ безъ различія, наилучшими и справедливыми отношеніями считають такія, при которыхъ ближній не теснить своею ближняго и пользуется благами жизни сообразно съ своими способностями и трудами. Какъ ни различны, повидимому, эти двъ точки зрънія, въ конечныхъ своихъ выводахъ онъ приводять къ одинаковымъ результатамъ: съ одной стороны, къ требованію постояннаго и неусыпнаго контроля надъ действіями отдельныхъ лицъ, контроля, который проникаль бы въ самыя интимныя стороны нашей жизни, съ другой-къ признанію крыпкой общественной власти, способной подчинить человъка своимъ требованіямъ тамъ, гдъ онъ наименъе всего склоненъ къ такому подчиненію. Для техъ, кто ставитъ целію процетаніе общественнаго союза, контроль и власть необходимы для того, чтобы каждому отводить въ жизни подобающее мъсто и бороться съ многоразличными стремленіями, не отв'ячающими задачамъ общежитія. Для тъхъ, кто ставитъ цълію личное счастіе гражданъ и видить его въ равномъ пользованіи земными благами, контроль и власть необходимы для того, чтобы выравнивать, нивелировать жизнь въ желанномъ направленіи. Въ томъ и другомъ случат, жертвуя свободою, коммунистическія ученія выдвигають на первый планъ идею порядка; а эта последняя въ своемъ последовательномъ примъненіи къ жизни ведетъ къ деспотизму, подавляющему личность.

Къ инымъ результатамъ приводить преобладающее господство начала свободы. Полное удовлетвореніе этой потребности имьло бы своимъ послъдствіемъ совершенное отрицаніе общественнаго порядка и разрушеніе общежитія. Если бы возможно было такое положение вещей, оно неизбежно привело бы "къ борьбѣ всѣхъ противъ всѣхъ". Разумѣется, дѣйствительная жизнь и здёсь не представляеть примеровь такой полной анархіи. Но за то она представляеть примъры, въ которыхъ свобода получала преобладающее значение въ общественной жизни. Не говоря уже о революціонныхъ эпохахъ, когда сломавь старый порядокъ и не поставивъ на его мъсто новаго, свобода лица переходила въ необузданное своеволіе, отмічая свой слъдъ огнемъ и кровію, можно указать на древнюю авинскую республику въ эпоху ея паденія или на Польшу во времена "Ръчи Постолитой", какъ на примъры ръзкаго преобладанія начала свободы. Авинскій гражданинъ по законамъ своего города пользовался не только широкою личною свободою, но и принималь непосредственное личное участіе въ политической жизни, являясь въ народное собраніе и подавая свой голосъ по всемъ важнымъ государственнымъ вопросамъ. Когда, ко времени окончанія Пелопонезскихъ войнъ, общественные нравы подверглись порчь и разложенію, эта широкая республиканская свобода перешла въ отвратительное своеволіе толпы, приведшее государство къ паденію. Еще болже печальное явленіе представляеть "Речь Посполитая", где объемъ свободы, предоставленной лицу, доходиль до того, что всякій недовольный членъ сейма могъ сорвать его постановление простымъ выраженіемъ своего несогласія. Эта широкая свобода, такъ же какъ и въ Анинахъ, переходила въ необузданное своеволіе, близко граничащее съ анархіей. Здёсь, какъ и тамъ, результать быль самый печальный. Польша кончила потерею своего политическаго существовованія.

Такимъ образомъ, исключительное развитіе и преобладаніе одной изъ потребностей, слагающихъ общежитіе, гибельно отражается на судьбъ общественныхъ союзовъ и отдъльныхъ лицъ. Господство порядка обращаетъ человъка въ автомата, а общежитіе обрекаетъ на застой, уподобляя его заведенной машинъ.

Господство свободы приводить къ произволу, своеволію и анархіи. Первое кончается ненавистнымъ деспотизмомъ, уничтожающимъ въ человъкъ живую личность. Второе разрушаетъ общежитіе, лишая человъка гарантій и удобствъ организованной жизни и способствуя, такимъ образомъ, огрубфнію нравовъ. Ни съ тъмъ, ни съ другимъ наша природа мириться не можеть. Поэтому, об'в потребности, существуя совм'ястно и составляя необходимыя условія общежитія людей, должны быть примирены и согласованы, чтобы сдёлать возможнымъ общежитіе. Само собою разумъется, что это примиреніе и соглашеніе можеть произойти только подъ условіемъ взаимныхъ уступокъ со стороны борящихся враговъ: порядокъ не долженъ простирать своего господства до подавленія личности, свобода не должна переходить въ своеволіе и анархію. Вопросъ, следовательно, сводится къ тому, какое м'есто и какой объемъ должна отводить жизнь тому и другому началу, то есть, гдв должно оканчиваться царство порядка и начинаться область свободы.

Вопросъ о томъ, какъ должны быть примирены потребности порядка и свободы, не можетъ быть опредвленъ общею формулою определенія границь этихь враждующихь началь. Нельзя ръшить вообще, что свобода лица должна состоять въ томъ и въ томъ-то, а порядокъ-выражаться въ такихъ-то ограниченіяхъ его воли. Такое ръшеніе создавало-бы идеалъ общественнаго устройства, примънимый ко всякому состоянію всякаго общества; это значило бы найти такую форму общежитія, которая одинаково удовлетворяла бы потребностямъ дикаго племени, какъ и потребностямъ высоко-культурнаго народа. Разумфется, это невозможно, такъ какъ между потребностями перваго и втораго лежитъ целая бездна. Но если нельзя дать общаго решенія вопроса, за то можно сделать другое: можно указать на тѣ условія, которыя опредѣляють границы порядка и свободы въ общественныхъ союзахъ. Взвъсивъ эти условія, всегда можно определить съ некоторою вероятностію объемъ возможной личной свободы и предёлы ея необходимыхъ стёсненій въ каждомъ данномъ мість и въ каждый данный историческій моменть. Это опреділеніе будеть тімь вітрніве, чімь лучше поняты условія обсуждаемой дійствительности, то есть, нужды и потребности времени. Итакъ, въ чемъ заключаются тѣ условія, которыя опредѣляютъ границы порядка и свободы, т. е. взаимное отношеніе двухъ враждующихъ, но необходимыхъ началъ общежитія. Эти условія могутъ быть сведены къ двумъ главнымъ группамъ условій: объективной и субъективной. Остановимся на каждой группѣ отдѣльно.

Объективныя условія, - это тв, которыя лежать въ природъ или свойствахъ даннаго общенія. Это значить, что самый характерь того или другаго вида взаимныхъ отношеній людей обусловливаетъ такъ или иначе степень напряженности общенія, т. е. степень взаимнаго вліянія и подчиненія лиць, вступившихъ въ общеніе. Но характеръ или природа общенія опредъляется тою цълію, которою оно вызвано. А такъ какъ цъли, съ которыми люди вступають въ общеніе, безконечно разнообразны, то также разнообразны и степени взаимнаго вліянія и подчиненія, т. е. границы порядка и свободы. Достиженіе одной цёли, мимолетной и случайной, естественно вызываетъ мимолетное и случайное взаимное отношеніе, въ которомъ мы часто даже не въ состояніи уловить ограниченій свободы, налагаемыхъ на насъ этимъ отношеніемъ. Наоборотъ, другая цѣль, по самому существу своему, требуетъ продолжительныхъ, постоянныхъ и тёсныхъ взаимныхъ отношеній, въ которыхъ участники помимо воли, въ силу вещей, оказывають сильное вліяніе другъ на друга, чувствительно стёсняя и ограничивая свободу другъ друга. Эта напряженность общенія, обусловливаемая его цёлію, можетъ каконецъ, выражаться въ рёзкихъ формахъ господства одного лица надъ другимъ. Если, напримъръ, я лъдаюсь членомъ торговаго товарищества, то, разумбется, я сообразуюсь въ своихъ действіяхъ съ волею моихъ товарищей и подчиняюсь ей только въ дълъ нашей общей торговли, а во всъхъ остальныхъ дъйствіяхъ я ничъмъ не связанъ и поступаю, какъ хочу. Торговое товарищество, следовательно, налагаетъ ограничение на мою волю только въ узкой сферъ нашихъ общихъ коммерческихъ интересовъ, предоставляя мнѣ во всемъ остальномъ полную свободу. Если я, далье, принимаю на себя обязанность гувернера, отъ меня въ правъ требовать, чтобы я добросовъстно исполнялъ свою задачу и отдавалъ большую часть

времени и силъ воспитанію ввъренныхъ миъ дътей. Здъсь, слъдовательно, самыя свойства отношеній, въ которыя я вступаю, налагаютъ на мою волю гораздо большія ограниченія, нежели въ первомъ случав. Если, наконецъ, я вступаю въ бракъ, этотъ самый тёсный изъ всёхъ существующихъ видовъ общенія между людьми, я такъ крѣпко связываю свою судьбу съ судьбою другаго лица. что всякое замътное измънение въ моемъ положении, отражается измъненіемъ въ его жизни. Естественно, поэтому, что всъ свои серьезныя дъйствія и ръшенія я долженъ сообразовать съ волею этою другаго лица. Мало того, я не только теряю въ значительной мірь свободу внішних дійствій, но я не могу уже, какъ прежде, свободно располагать своими симпатіями, ибо не могу оправдывать изм'тны своимъ обязанностямъ теорією свободной любви, если я вижу въ бракъ полное нравственное общение между мужемъ и женою. Бракъ, следовательно, по самой природе своей налагаетъ на меня длинный рядъ ограниченій и стёсненій моей личной свободы. Вообще, чёмъ тёснёе общеніе, чёмъ большими сторонами сталкиваются люди въ своихъ взаимныхъ отношеніяхь, чёмь крёпче связывають ихь эти взаимныя отношенія, тъмъ болье взаимнаго подчиненія, тъмъ болье стъсненій и ограниченій нашей свободы. Съ этой точки зрѣнія, бракъ самый деспотическій видъ общенія, налагающій большія ограниченія не только на внішнія дійствія человіка, но и на его внутреннія движенія. И если люди при нормальныхъ условіяхъ не чувствуютъ его гнета, то именно потому, что взаимное подчинение лежить въ природъ брачныхъ отношений. Итакъ, природа общенія, опредъляемая его цълію, опредъляеть въ свою очередь предёль подчиненія въ нашихъ взаимныхъ отношеніяхъ, или, что тоже, границы порядка и свободы.

Субъективныя условія, опредёляющія границы порядка и свободы, суть тѣ, которыя лежать въ нашей природѣ,—въ физическихъ, а еще болѣе въ нравственныхъ качествахъ лицъ, вступающихъ въ отношенія. Эти качества настолько видоизмѣняютъ взаимное положеніе лицъ, что одинъ и тотъ же видъ общенія вызываетъ различную степень зависимости и подчиненія ихъ другъ другу, т. е. различно опредѣляетъ объемъ ихъ свободы. При этомъ наблюдается, что чѣмъ ниже стоитъ чело-

въкъ по своему развитію, чъмъ сильнье владветъ имъ его физическая природа и чъмъ, слъдовательно, чаще и ръзче сказиваются въ его действіяхъ грубыя, эгоистическія стремленія. твиъ большимъ стъснениемъ подвергается по необходимости его личная свобода, потому что тъмъ сильнъе ощущается потребность въ установленіи правильныхъ и твердыхъ отношеній между нимъ и окружающими людьми. Наоборотъ, какъ скоро человъкъ научается сдерживать свой эгоизмъ, жить такъ, чтобы, не нарушая своихъ интересовъ, въ тоже время не нару**тать** интересовъ и своихъ ближнихъ, —потребность въ порядкъ слабъетъ и отношенія въ силу вещей перестранваются по началамъ свободы. Для наглядности воспользуемся примърами, которые приведены выше. Если два лица сомнительной честности вступають въ соглашение между собою, чтобы вести сообща какое нибудь коммерческое дело, они, конечно, изъ соображеній взаимнаго недовёрія, свяжуть действія другь друга рядомъ такихъ условій, которыя были бы совершенно излишня между людьми честными. Если, далбе, я принимаю на себя обязанность гувернера и слыву за опытнаго и добросовъстваго педагога, родители моихъ будущихъ воспитанниковъ, конечно. не станутъ стъснять моей свободы безполезными условіями. увъренные, что, предоставленный самому себъ, я честно, съ сознаніемъ своихъ обязанностей, исполню свою задачу. Если. наконецъ, вступаютъ въ бракъ лица, высоко развитыя и нравственныя, если они понимають свои взаимныя обязанности умъютъ исполнить ихъ по чувству долга, согрътаго обоюдною симпатіей, они, конечно, не стануть стёснять свободы другь друга, справедливо полагая, что лучшій оплотъ семейнаго счастія-добровольное исполненіе своихъ обязанностей.

Вліяніе субъективныхъ условій отчетливо выражается, между прочимъ, на характеръ общественныхъ союзовъ. Если обществе длиннымъ рядомъ поколѣній, долгою и суровою школою жизно съумѣло воспитать себя такъ, что общественный порядокъ покреживается въ немъ самъ собою, если каждый членъ его добровольно, по сознанію долга, исполняетъ то, чего въ праві требовать отъ него другіе, то разумѣется, нѣтъ болѣе никако нужды поддерживать этотъ порядокъ внѣшними средствам

побужденія и стеснять строгимъ режимомъ личную свободу. Наоборотъ, если человъкъ слишкомъ легко поддается вліянію своихъ страстей и при первой возможности наноситъ вредъ своему ближнему, то общество поневоль должно ограничить его свободу въ интересахъ самозащиты. А если все общество составлено изъ лицъ подобнаго рода, то оно само силою вещей вынуждено будеть положить на себя цепи порядка, ибо этотъ последній будеть самымъ дорогимъ для него благомъ, удовлетворяющимъ самой острой его потребности. Это мы действительно и наблюдаемъ въ обществахъ еще не сложившихся, гдв люди или совнательно отказываются отъ своей свободы и отыскиваютъ такое лицо, которое водворило бы между ними порядокъ, или инстинктивно группируются вокругъ нарождающейся власти, доставляющей имъ это благо, и поддерживаютъ ее. Такимъ образомъ, границы подчиненія или порядка, поддерживаемаго побудительно, обусловливаются въ значительной мъръ свойствами лиць, вступающихъ въ общеніе, иначе характеромъ того матеріала, изъ котораго строится общежитіе. Общество пользуется свободой въ той мёре, въ какой уметъ сохранить порядокъ внутри себя. А это умѣнье не дается само собою, а достигается болже или менже продолжительнымъ воспитаніемъ общества, развивающимъ въ членахъ его добровольное исполненіе своихъ обязанностей и уваженіе чужихъ правъ. Эти свойства вырабатываются въ обществъ медленно и упорно и являются результатомъ всей его прошлой жизни. А такъ какъ они вследствіе этого не въ одинаковой мере присущи каждому обществу, то и объемъ свободы не можетъ быть вездъ одинаковъ: свобода опредъляется тыми границами, въ которыхъ отдыльныя лица способны добровольно исполнять требованія общежитія. Поэтому, для того, чтобы данное общество пользовалось свободой, еще не достаточно дать ему свободу, т. е. снять лежащія на немъ стесненія и ограниченія; для этого нужно первоначально научить его пользоваться этою свободой безъ вреда и ущерба своимъ ближнимъ. Иначе потребность порядка вновь скажется съ непобъдимою силою и неизбъжно приведетъ къ ограниченію дарованной свободы. Отсюда понятно само собою, что единственно върный путь къ свободъ, путь воспитанія

общества, научающій его членовъ строго относиться къ своимъ обязанностямъ и заботливо оберегать чужія права. Какъ скоро общество достигнеть такой эрвлости, самъ собою наступить конецъ царству порядка, практикуемаго средствами внѣшняго побужденія. Силою вещей, естественно и необходимо исчезнуть стъсненія, связывающія нашу волю, потому что въ нихъ не будетъ уже болбе надобности и смысла. А какъ скоро исчезаютъ причины, вызывавшія и поддерживавшія существованіе какого-нибудь явленія, неизбъжно исчезаеть и само оно. Повторяемъ, самый върный и надежный путь къ свободъ заключается въ воспитаніи общества. Это путь личнаго и общественнаго саморазвитія. Указавши въ воспитаніи общества в рный и надежный путь къ свободъ, мы только на половину и съ внёшней стороны разрёшили вопросъ о томъ, гдё гарантія того равновъсія отношеній, которое составляєть жизнь и задачу права. Неизбъжно и необходимо возникаетъ вопросъ объ основахъ этого воспитанія, о томъ, гдф нужно искать и въ чемъ состоить то внутреннее начало, которое, проникая въ жизнь общества, можетъ способствовать установленію между членами его такихъ отношеній, при которыхъ бы каждый членъ общества пользовался своею свободой, не нарушая свободы другаго? Ръшение этого вопроса должно открыть намъ почву, на которой возможно прочное существование права, и вместь новыя стороны, опредъляющія отношеніе между правомъ и нравственностію.

Изложенная нами выше теорія права исходила изъ представленія о человъкъ, какъ существъ общежительномъ. Но человъкъ не ζωον πολιτικόν только, но вмъстъ съ тъмъ и въ тоже время индивидуальное существо. Какъ существо общежительное, человъкъ составляетъ частъ соціальнаго организма. Какъ существо индивидуальное, онъ образуетъ разумно-свободную особъ міра. Создавая одною стороной своей природы соціальный порядокъ, а другою—индивидуальную область, конечныхъ основъ для права человъкъ долженъ, слъдовательно, искать въ объихъ половинахъ своей природы, или, говоря точнъе, въ сущности индивидуальной своей природы и соціальной среды. Но такъ какъ сущность индивидуальной природы личности и

соціальной среды составляеть законь, дающій имъ возможность образовать изъ себя особый типъ въ жизни, такъ какъ, далее, индивидуальная природа личности и соціальная среда суть элементы практической жизни личности, основа которой-нравственный законъ человъческого духа, то первооснову права человькь должень искать въ требованіяхъ этого именно закона, управляющаго человъческою практическою жизнію, которыя (требованія), проходя въ соціальную среду и становясь какъ бы произведеніемъ последней, принимають форму нормъ права, объективная, обязательная сила, корень которыхъ лежитъ въ нравственномъ законъ духа. Отсюда прямой выводъ: требованія нравственнаго закона, вышедшія изъ соціальной среды въ формъ нормъ права, составляютъ предписанія для индивидуальной личности, следовать которымъ она обязана. Это съ одной стороны. Съ другой стороны, требованія нравственнаго закона, по которымъ личность должна быть свободна по отношенію къ соціальной средь, составляють основы для содержанія права. Такимъ образомъ отношеніе права къ обязанности сводится къ отношенію требованій индивидуальной и соціальной половинъ человъческой природы въ ихъ проявленіяхъ. Законом' рность права лежить въ нравственныхъ требованіяхъ челов'ьческаго духа, какъ основахъ личной жизни, проходящихъ чрезъ выразителя коллективной природы личности,--чрезъ соціальную среду. Чрезъ первую (соціальную) половину человъческой природы личный духъ требуетъ внъшняго порядка, строя, при которомъ возможно было бы надежное существованіе внішней свободы личности, а чрезъ вторую (индивидуальную), - требуетъ свободнаго самоопредъленія (внутренней свободы) личности.

Показавъ почву, на которой возникаетъ право, опредъляющее и охраняющее свободу, намъ слъдуетъ указать на сферу зарожденія права, а для этого мы должны на нъкоторое время войти въ нравственную сферу личности. Практическая жизнь личности, въ основъ которой лежитъ нравственный законъ, состоитъ изъ суммы дъяній личности. Разчлененіе и критическая сортировка дъяній доводятъ личность до познанія требованій закона практической жизни,—закона нравственнаго.

Жизнь личности, сообразная съ нравственнымъ закономъ, составлаетъ нравственную сферу личности. Направление жизни личности по нравственному закону возможно подъ условіемъ приближенія человіческаго сознанія къ этому закону, -- слідовательно, при самосознаніи личности. Только самосознаніе приводить личность къ возможности направлять свою деятельность по сознанному закону, обосновать этическую область своей жизни, въ которой только личность и можетъ сдёлаться самостоятельною. Оно уясняетъ личности, что источникъ, производящая и направляющая человъческія дъянія сила, поконтся не во виъ, а внутри личности, въ ея безсмертномъ духв. Оно открываетъ въ духв законъ, следовать которому въ своихъ практическихъ действіяхъ личность обязана. Этотъ законъ, входя въ сознаніе, является въ видъ долга, для надлежащаго примъненія котораго въ личности существуетъ совъсть. Совъсть, такимъ образомъ, есть сила, направляющая личность къ примъненію въ своей жизни этическаго закона черезъ выполнение долга. Долгъ и совъсть суть два сознательные вида этическаго закона. Первый обязываеть личность исполнять требованія нравственнаго закона, а вторая направляетъ личность къ выполненію этой нравственной обязанности. Это подчиненіе закону, сводящему всю практическую жизнь ко самой личности, ко ся духу, укорененіе личныхъ действій вт самой дичности, ставить личность въ зависимость отв самой себя. Эта зависимость самой отъ себя, эта самоопредьляемость делаеть личность практически свободною. Руководясь въ практическихъ дъйствіяхъ закономъ своего внутренняго существа, личность имъетъ полное основание сказать: "я такъ делаю потому, что, поступая иначе, я иду въ разрезъ съ сущностію своей духовной природы, -я должна такъ ділать". Это должное, являющееся, какъ самоданный законъ, не принудительно, ибо исполнение должнаго обусловлено личнымъ же средствомъ-совъстію. Находя сама въ себъ законъ для своей практической ділтельности и сама въ себі отрывая средство для лучшаго примъненія предписаній этого закона, личность не перестаетъ, такимъ образомъ, быть свободною личностію и дъятельность ея, основанная на этомъ законъ, не перестаетъ быть ея собственною двятельностію. Двиствуя противно закону этическому, личность сама сознаеть свою отвътственность за нарушение закона, сама, —если она духовно и нравственно здорова, —наказываеть себя за оскорбление присущаго ей закона дисгармонием во всъхъ областяхъ жизни. Такъ какъ дъйствія, противныя этому закону, возмущають всю духовную личную жизнь, то ради сохраненія гармоніи, которой такъ настоятельно требуетъ человъческій духъ, личность избъгаетъ нарушенія этистическаго закона. Желаніе удалить разладъ въ духъ и жизни, нетерпимый личностію по свойствамъ ея природы, обязываетъ личность исполнять предписанія долга, какъ сознательнаго проявленія этическаго закона, уважать свой законъ, свой духъ, словомъ саму себя.

Уважение личностию самой себя ни въ чемъ другомъ не можетъ проявиться такъ сильно, какъ въ согласіи ея практической ділтельности съ этическимъ закономъ. Устройство жизни личности по этическому закону обусловливаетъ возникновение и примънение къ практической жизни живительнаго начала справедливости. Уважая свой этическій законъ, направляя свою практическую деятельность по этому закону, личность уважаеть жизнь и дъятельность и другихъ личностей, уважаетъ потому, что жизнь и деятельность другихъ имеють основаниемъ своимъ одинь, общій во всёхь личностяхь, этическій законь. Внеся, такимъ образомъ, при подчиненіи своихъ действій этическому закону, порядокъ, единство ез себя, личность тёмъ самымъ признаетъ, поддерживаетъ и вноситъ порядокъ въ то целое, которое состоить изъ подобныхъ же ей. Какъ скоро каждая личность, вступающая въ ту или другую форму общежитія, проникнута этическимъ закономъ, тогда вся форма получаетъ видъ этическаго целаго. Такъ какъ единство, согласіе личности съ окружающей ее средой произошло вследствіе согласія деятельности личности съ этическимъ закономъ своего духа, то этимъ самымъ она внесла въ среду себъ подобныхъ такое же единство, ибо допустила между ними такое же основание практической жизни, какое и въ себъ, т. е. уважение къ этическому закону. Въ этомъ случав и соціальное целое и индивидуальная личность покоятся на одномъ началь-этическомъ законь. Если у нихъ общая основа, общая руководящая сила, указанію которой они следують въ своихъ действіяхъ, то и последствія ихъ дъятельности должны быть согласны. Согласіе, единеніе личности съ окружающимъ ее соціальнымъ этическимъ организмомъ возможно, такимъ образомъ, вслъдствіе общности основы личной дъятельности съ основой этого организма. Возможность переходитъ въ дъйствительность при осуществленіи въ жизни личностей этическаго закона. Иначе сказать: согласіе личности съ соціальнымъ цълымъ и составляетъ осуществленіе въ жизни личностей этическаго закона.

Согласіе въ проявленіяхъ коллективной и индивидуальной половинъ человъческой природы, возможное только при самостоятельности личности, есть вмъстъ съ тъмъ почва, на которой живеть и действуеть справедливость. Справедливость ничего иного и не выражаетъ, какъ согласование этическаго закона индивидуума съ этической основой общественной группы. Справедливость есть не иное что, какъ сила, водворяющая равновъсіе личности и соціальнаго цълаго, облегающаго личность. При справедливости всякій носить въ себь, съ одной стороны, человъческое достоинство (содержаніе котораго составляють: свобода и разумность) другаго, съ другой, -его человъческое достоинство предполагается каждымъ изъ остальныхъ. Если личность, на основаніи справедливости переносить свое человъское достоинство въ другія личности, то и эти другія въ свою очередь должны допускать въ ней такое же человъческое достоинство, какъ и въ себъ. При этомъ каждая личность можеть разсчитывать на человъческое достоинство другихъ личностей точно также какъ последнія могуть разсчитывать ея человъческое достоинство. Здъсь лежить внутреннее, правственное основание для права и обязанности. Каждый считаетъ своею обязанностію признавать и уважать въ другихъ человъческое достоинство и этимъ отводить ему неприкосновенность, независимость, самостоятельность, свободно-разумное бытіе. Если всв личности проникаются такою обязанностію, то происходить взаимная зависимость, какую личность сама себъ предписала, а эта зависимость и есть цементь общественнаго, государственнаго бытія личности. Та область свободы и неприкосновенности, которую одна личность отмежевала другой, на основании справедливости, обосновываеть сферу права въ субъективномъ смыслъ.

Справедливость есть, такимъ образомъ, необходимый элементъ права. Если право не будетъ основано на справедливости, выработанной на основании свободы, то оно обращается въ средство для эксплуатаціи человъка человъкомъ, въ голую силу, сдерживающую произволъ. Если право желаетъ править соціальными отношеніями, то основою его должна быть только справедливость. Безъ признанія въ другомъ того, что считается достояніемъ твоимъ, какъ человъка, право не удовлетворяетъ цъли своего существованія. Отношенія между личностями могутъ быть правильными только при опорв права на справедливости; только въ этомъ случай возможно сохранение единства между личностями (не уничтожая ихъ самостоятельности), котораго такъ настоятельно требуетъ человъческій духъ по своей природь. Если такъ, то всякая несправедливость разлагаетъ установившееся единство, существующій строй отношеній между личностями и вызываетъ противодъйствіе. Устраненіе несправедливости, состоящей въ непризнании и неуважении въ личности того, что ей принадлежить, какъ человъку, составляеть борьбу за необходимый основной элементъ права, безъ котораго личность теряетъ свою свободу, свою самостоятельность, свое право. Въ этой борьбъ отыскивается признаніе самостоятельности личности, которая ей принадлежить, какъ таковой. Говоря иначе: справедливость черезъ эту борьбу стремится снова войти въ свое прежнее состояніе, чтобы этимъ водворить единство и гармонію въ конкретныхъ отношеніяхъ между личностями, которыхъ (т. е. единства и гармоніи требуетъ человъческій духъ. Для того, чтобы справедливость, а отсюда и право, привести въ свое нормальное состояніе, при которомъ только и мыслимо равновъсіе выразителей двухъ половинъ человъческой природы: самостоятельность личнаго я и ненарушимость соціальной среды, личность стремится построить свою жизнь на такихъ началахъ, которыя дёлали бы возможнымъ самостоятельное существование ея самой и ненарушимость соціальнаго цёлаго, а равно и возстановленіе личной самостоятельности и цълости соціальнаго организма въ случав ихъ нарушенія. Это желаніе личности создать незыблемость для своего бытія и соціальнаго порядка приводить къ созданію нормъ, правиль, регулирующихъ взаимныя отношенія личностей, нормъ,

демъ, что право (юридическія понятія, юридическіе законы и юридическія учрежденія) есть произведеніе народныхъ нравовъ; а нравы въ свою очередь создаются нравственнымъ чувствомъ, которое въ первоначальную пору развитія человъческаго общества находить въ нихъ свое выражение. Изъ нравовъ постепенно вырабатываются нормы и правила жизни, которыя закрыпляются въ положительномъ законь. Законъ этотъ противостоитъ нравственному сознанію человіна съ значеніемъ права, которое на этой ступени, въ эту пору обнимаетъ еще весьма широкую область: и политико-юридическую, и специфически нравственную, и религіозную. Но пройдя трехмоментную схему, описанную въ особенности философіей Гегеля, объективный законъ, служащій выраженіемъ субъективнаго сознанія нравственнаго существа, въ свою очередь обратно вліяеть на уясненіе и возвышеніе последняго (субъективнаго сознанія), доводя его до болже или менже строгаго разграниченія областей специфически нравственной и юридической: Но и послъ этого разграниченія юридическое право не перестаетъ оказырать своего содъйствія правственности. Оно получаетъ значеніе воспитательнаго средства; грубыя проявленія человъческой природы встръчають здъсь преграду, подъ вліяніемь внъшняго авторитета вырабатывается внутренняя свобода. Воспитательныя средства права такъ относятся къ воспитательнымъ средствамънравственности, какъ напр. въ области педагогики воспитательная "дисциплина" относится къ воспитательному управленію. Гдв не достаетъ любви, тамъ должно заявлять себя право, должно решить споръ и съ насиліемъ возстановить правду.

Настоящее фактическое состояніе человъческаго рода не даетъ благопріятныхъ условій для достиженія гармоніи между правомъ и нравственностію. При настоящемъ состояніи человъческаго рода право и нравственность, воля юридическая и воля нравственная, болье или менье расходятся, расходятся тымъ дальше и даже вступаютъ въ противорыче другъ къ другу, чымъ несовершенные состояніе человыческаго общества. Не смотря на это, въ своей, такъ сказать, спеціальной области, не одинаковой, впрочемъ, по объему, они одинаково почтенны и необходимы для блага человычества.

Digitized by Google

## ВВРА и РАЗУМЪ

## журналъ вогословско-философскій

1893.

**№** 17.

СЕНТЯБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Сентября 1893 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлоч*а.

## P **5** 4 6

при первомъ священнослужении въ семинарскомъ храмѣ 1).

Нынь, братіе, общею молитвою въ семъ св. храмь мы освятили и закрыпили тотъ духовный союзъ, который отсель долженъ установиться между мною и вами, -- людьми прежде незнакомыми другь другу. Пришлецъ я въ землъ вашей, неисповъдимыми путями Промысла и благосклоннымъ довъріемъ начальства приведенный сюда съ далекаго севера. Съ точки эренія обыденных житейских отношеній это переселеніе въ отдаленную страну и незнакомую среду должно вызывать у переселенца не малое смущение и ставить его въ большия затрудненія, пока онъ не освоится съ новыми условіями жизни и не сойдется съ новыми людьми. Однако для меня лично эти неудобства новизны въ меньшей мъръ ощущительны: у насъ съ вами есть путь къ скоръйшему сближенію-помимо условій пространства, родства, знакомства и вообще какихъ-либо связей вещественныхъ. Дело, которому служили мы доселе и призваны служить теперь, было нашимъ общимъ дёломъ и совдало между нами духовное родство прежде, чемъ внешнія обстоятельства соединили насъ въ общихъ ствнахъ этого учебнаго заведенія. Я разум'єю высокое діло служенія духовному просвіщенію, діло образованія и воспитанія духовнаго юношества, будущихъ служителей Церкви православной. Всв, кто истинно преданъ этому святому дълу, связаны узами болъе прочными и интимными, чемъ простая пространственная близость или вившнее сожительство, --единствомъ цёли жизни и духов-

<sup>1)</sup> Произнесена 22-го Августа, по совершения Божественной Литургін.

ныхъ стремленій. Въ сознаніи этой общности нашихъ интересовъ и дѣятельности нахожу я первое отрадное для себя успокоеніе, что, пришедши сюда, пришелъ я не къ чужимъ, а къ своимъ,—къ роднымъ мнѣ по духу и задачамъ жизни людямъ.

Не скрываю, однако, отъ себя и не желаю скрывать отъ васъ, что въ моемъ личномъ положеніи съ перемъщеніемъ сюда произошла такая перемёна, которая заставляеть глубоко задуматься надъ предстоящимъ будущимъ. - Какъ некогда Гедеона огласиль голось божественный, возлагавшій на него высокое званіе вождя народа израильскаго, -- за мирными земледѣльческими занятіями, когда онъ "выколачивалъ пшеницу въ точияви (Суд. 6, 11); такъ и меня призывный гласъ Промысла засталь среди скромныхъ кабинетныхъ занятій наукою, когда отделяль я чистую пшеницу святоотеческого ученія оть плевелъ лжеученій еретическихъ. Смущеніе и страхъ при мысли о трудности новаго дъла и недостаточности своихъ силъ было нервымъ следствіемъ неожиданнаго призванія для меня, какъ и для ветхозавътнаго судін. Переходъ отъ тихой учено-кабинетной жизни, съ ея исключительно теоретическими интересами и съ весьма ограниченною долей воспитательнаго вліянія на обучаемыхъ, къ многосложной практической деятельности, къ воспитательному руководству целаго учебнаго заведенія, -- способенъ привести въ смущение всякаго, кто не хочеть смотръть на вещи легкомысленно.

Успокоеніе отъ перваго смущенія, віру въ истинность божественнаго призванія и надежду на помощь Божію ветхозавітный судія получиль въ особыхъ сверхъестественныхъ знаменіяхъ и чудесахъ. Для насъ—христіанъ требованіе и даже ожиданіе подобныхъ необычайныхъ завітреній было бы признакомъ предосудительнаго недовітрія къ благодати Христовой, которая изобильно изливается на всітхъ вітрующихъ и уготовляетъ ихъ къ совершенію всякаго діла благаго. И притомъ, соотвітственно высоті и трудности діла, дары благодати усугубляются и помощь божественная увеличивается въ мітру подвига. Въ частности—тіхъ, кому ввітряется высшее воспитательное руководство будущихъ пастырей словеснаго стада Христова, наша Церковь православная облекаетъ благодатію священства. Этой



высокой благодати сподобиль Господь и мое недостоинство, и съ темъ вместе вселиль во мие упованіе, что естественные недостатки и немощи мои будуть исправляемы и восполняемы вседейственною силою Божіей. Непреложное слово Божіе къ св. апостолу: добльеть ти благодать моя: сила бо моя въ немощи совершается (2 Кор. 12, 9)—должно внушать это твердое упованіе и во всёхъ продолжателяхъ великаго дёла апостольскаго.

Врачуя наши личныя немощи и восполняя скудость нашу, благодать священства много облегчаеть трудный подвигь воспитательнаго руководства еще твиъ, что устанавливаетъ болбе тесныя, более искреннія отпошенія къ воспитываемымъ, чемъ какія возможны при другихъ условіяхъ. Отношенія духовнаго пастыря, начальника и воспитателя, къ лицамъ, ввъреннымъ его попеченію, утверждаются не на одномъ сознаніи гражданскаго долга и даже не на однихъ требованіяхъ доброй совъсти или естественныхъ расположеніяхъ сердца. Неть, -- здесь при помощи благодати Божіей устрояется священный нравственный союзь, который открываеть доступь кь тайникамь души и черезь то пролагаеть путь къ благотворному воспиталельному воздействію. Для того, кто сознаеть себя попечителемь не о временномъ только, но главнымъ образомъ-- о въчномъ благъ многихъ душъ, обяваннымъ возносить о нихъ молитвы предъ престоломъ Божівмь и быть для нихь живымь органомь божественной благодати,-для того и вверенные его начальственному руководству перестають быть чужими людьми, въ отношении къ которымъ достаточно ограничиться лишь применениемъ внешней дисциплины и правиль житейского благоповедения. Они становятся для него въ истинномъ смыслѣ дѣтьми, духовное благо которыхъ и цёлый складъ духовной жизни въ ея направленіи къ высшимъ, въчнымъ цълямъ-составляють главный предметь его заботь и попеченій. Здёсь невозможны уже формальныя отношенія; здёсь долженъ быть внутренній, сердечный союзь, основанный на христіанской любви, скрыпляемый общеніемь въ церковной молитев и освящаемый участиемь въ св. таинствахъ.

Но, чтобы этотъ благодатный союзъ между нами д'яйствительно установился и приносилъ благіе плоды, намъ, братіе, необходимо взаимное дов'яріе. Безъ этого условія и я не буду

имъть возможности исполнять свой долгъ по отношению къ вамъ, н вы не получите той пользы, какая можеть происходить отъ искренняго союза духовныхъ дётей съ духовнымъ отцомъ. При отсутствім искренности и довірія, наши отношенія останутся ви-вшинии, какими-къ сожальнію-являются они во многихъ учебно-воспита тельных заведеніяхь, гдф начальники и воспитатели следять лишь за наружною стороной поведенія воспитанниковъ и преследують замеченныя нарушенія порядка и благопристойности; воспитанники же, съ своей стороны, стараются всвии мерами скрывать свои предосудительные поступки отъ начальническихъ глазъ. Неправильность такихъ отношеній и вредъ ихъ для учебно-воспитательнаго дела очевидны. Здесь нътъ истиниато воспитанія, потому что нътъ внакомства съ дъйствительной нравственной личностью воспитанника. И къ какимъ несправедливостямъ въ оцфикф этой личности можно придти, составляя общее понятіе о ней на основаніи лишь вившнихъ, издали подмеченныхъ, поступновъ! Отъ сторонняго наблюденія, какъ бы зорко оно ни было, при извістной ловкости и изворотливости всегда есть возможность укрыться, такъ что люди порочные внутренно неръдко представляются безукоризненными для техъ, кто судить о нихъ только по наружности. И наоборотъ: бывають случаи, когда самые тяжкіе вившиіе проступки являются не выраженіемъ дойствительно порочныхъ наклонностей и навыковъ, а лишь следствиемъ случайныхъ увлечений и исключительныхъ обстоятельствъ, и потому могутъ ввести въ глубокое заблуждение поверхностного ихъ ценителя. - Чтобы не впасть намъ въ такія печальныя недоразумінія, чтобы соблюсти возможную мёру справедливости и безпристрастія въ оцёнкі вашихъ поступковъ, а главное-чтобы оказывать благотворное на васъ вліяніе, мы просимъ васъ, юноши, не смотрёть на насъ, какъ на преслъдователей и карателей вашихъ, сношеній съ которыми следуетъ стращиться и всячески избегать. Не страхъ, а любовь христіанская должна лежать въ основъ нашихъ взаимнихъ отношеній: "въ любви нётъ страха, --- учитъ апостоль,---но совершенная любовь изгоняеть стракь; потому что въ страхъ есть мученіе" (1 Іоан. 4, 18). Не скрывайте души вашей и сов'єсти вашей оть нась, не заставляйте нась

гадательно и-быть можеть-ошибочно судить о вашемъ внутреннемъ настроеніи; но откровенно сознавайтесь въ вашихъ проступкахъ, заявляйте о вашихъ нуждахъ, немощахъ и преткновеніяхъ-въ увъренности найти въ насъ самое теплое къ себъ участіе. Върьте, что въ вашемъ благъ-наше счастіе и радость, въ злополучін вашемъ-наше огорченіе и страданіе. "Любовь... не ищетъ своего, не раздражается, не мыслить зла, не радуется неправдъ, а сорадуется истинъ" (1 Кор. 13, 5-6). Таково свойство дюбви христіанской и такова сила союза, ею устрояемаго, что тъ, кто объединяется въ этомъ святомъ союзъ, перестають жить единоличною жизнію и заботиться о своихъ только интересахъ, а живутъ жизнію своихъ ближнихъ, принимая и ощущая интересы ихъ, какъ свои собственные. Какъ относительно себя каждый естественно стремится къ благу и счастію и изб'яжанію зда, такъ и въ отношеніи къ ближнимъ долгъ любви налагаетъ тъже заботы и попеченія. И какъ нътъ такого человъка, который при свътъ доброй совъсти могъ бы признать себя свободнымъ отъ всякаго порока и, наоборотъ, -- нътъ такого, который при всей порочности не ощущаль бы въ себъ искры добра и не питаль бы надежды на исправленіе; такъ эту же точку зрінія должны мы перенести и на ближнихъ, не разрывая поспѣшно союза съ ними въ виду ихъ порочности, но всячески ожидая и содъйствуя ихъ обращенію на путь добра. "Любовь долготерпить, милосердствуеть,... все покрываеть, всему вфрить, всего надфется, все переносить". (1 Кор. 13, 4 и 7).—Если бы такія отношенія, по благодати Божіей, утвердились между нами, они много облегчили бы нашъ совмъстный жизненный трудъ: и вы оказывали бы снисхождение къ моимъ немощамъ, недостаткамъ и ошибкамъ, какія-безъ сомнёнія-будуть обнаруживаться въ моемъ служении и въ отношенияхъ къ вамъ, особенно на первыхъ порахъ,--и во мнъ нашли бы достаточную мъру снисходительности и состраданія къ неизбіжнымъ у васъ преткновеніямъ. Тогда мы не судили бы другъ друга строгимъ судомъ постороннихъ людей, но покрывались бы взаимно искреннею любовію и, нося тяготы другь друга, исполняли бы законъ Христовъ (Гал. 6, 2).

Начертанный нами образъ взаимныхъ отношеній, быть можеть, многимъ покажется трудно осуществимымъ на практикъ. Правда. Но я желаю указать лишь общую основу или, какъ говорять, руководящій принципь, который, лежа вы глубинь нашего сердца, проникаль бы всв наши частныя отношенія, сообщая имъ особый характеръ сердечности и искренности. Нътъ сомивнія, что иногда отъ насъ потребуются по отношенію къ вамъ и мёры строгости и употребленіе взысканій и наказаній, - ибо любовь, о которой говорили мы, отнюдь не ведеть къ послабленію или распущенности; но эта строгость при любви никогда не будеть жестокостью и эти наказанія не будуть мщеніемь или простымь возмездіемь за проступокь, а будутъ исходить единственно изъ желанія блага самому виновному и будутъ имъть въ виду одну лишь цъль-его исправленіе. Такъ и во всёхъ другихъ частныхъ случаяхъ житейскихъ отношеній общее начало любви, если оно действительно есть, будеть всегда сказываться ощутительнымь образомь, согрывая своею теплотою холодныя, формальныя требованія долга.—

Воть какого рода отношеній всею душою желаль бы я, братіе, между нами; и въ надеждѣ на возможность ихъ установленія я нахожу успокоеніе и ободреніе на предлежащій намъ совмъстный подвигъ. Начало любви, лежащее въ основъ желательнаго между нами единенія, по существу своему есть начало религіозное. Оно-выше естественныхъ чувствованій и склонностей сердца человъческого, всегда измънчивыхъ, всегда болье или менье эгоистическихь; оно-дарь Божій, благодатію ниспосылаемый и благодатію же укрыпляемый. Здысь, —вь этомь св. храмѣ, посвященномъ великому носителю любви Христовой, св. ап. Іоанну Богослову, полагаемъ мы нынъ первое основаніе нашему духовному союзу; здісь же и всегда будемъ просить Господа, да ниспошлеть Онь, по молитвенному предстательству возлюбленнаго ученика Своего, благодатный дарь любви въ сердца наши и утвердить насъ въ христіанскомъ единеніи-всегда, нын'в и присно и во в'яки в'яковъ. Аминъ.

Ректоръ Семинаріи, Протоіерей Александря Мартынова.

## Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣднической дѣятельности митрополита Филарета (Дроздова).

## (Продолжение \*).

Если архіерейство или священноначаліе является исконнымъ твердо определеннымъ въ своихъ основаніяхъ, правахъ и обязанностяхъ, каконическимъ учрежденіемъ въ христіанской Церкви, то не менте исконнымъ таковымъ же учреждениемъ служить и священство, а за темь монашество, также издавна насажденное въ христіанской Церкви. Въ отношеніи къ этимъ учрежденіямъ святитель Филареть, также какъ и въ отношеніи къ священноначалію, при томъ не только въ оффиціальныхъ мивніяхъ и перепискі, но и въ слові проповіди, часто восходить отъ частныхъ вопросовъ и мыслей къ общимъ, отъ духовенства (бълаго и монашествующаго) Московской епархіи къ духовенству православной Россіи и даже болье того-вселенской Церкви вообще. Начнемъ съ монашества, чтобы и лучше связать настоящій отділь съ предшествующимь и естественный сдівлать переходь оть разсужденія о духовонств'в біломь къ последующимъ отделамъ нашего изследованія.

Монашество, которое уже издавна въ православной Церкви стало какъ бы необходимою, на твердыхъ каноническихъ основаніяхъ опирающеюся, принадлежностію епископскаго сана 1), есть одно изъ древнъйшихъ въ ней учрежденій. Самъ строгій

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 16, за 1898 г.

<sup>1)</sup> Срав. мысли митроп. Филарета, эмсказанныя имъ по поводу сочиненія архим. Іоанна: «О монашествъ епископовъ» въ Собр. миъм. и опиме. Филар. V, 414—417.

инокъ, всегда, всею душею стремившійся удалиться оть міра съ его суетою, водвориться въ пустынъ, предаться вполнъ пустыннымъ подвигамъ ради спасенія своей души и бесёдовать съ Богомъ въ молитвъ, святитель Филаретъ былъ всегда самымъ ревностнымъ и сильнымъ защитникомъ монашества, самымъ горячимъ приверженцемъ истинно монашеской жизни, самымъ заботливымъ, отечески попечительнымъ устроителемъ монастырскаго жительства и самымъ любвеобильнымъ покровителемъ и мудрымъ советникомъ монашествующихъ. Такъ онъ относится къ вопросу о монашествъ отъ юности, такъ относится къ нему и со времени своего вступленія на канедру Московской епархіи. Еще во второй годъ послъ этого вступленія, именно 5 іюля 1822 года, въ день памяти Преподобнаго Сергія, въ обители сего Преподобнаго, онъ произнесъ свою замъчательную проповёдь о духё монашества на тексть: Проидоша во милотехь и вы козінхы кожахы, лишени, скорбяще, озлоблени ихже не бъ достоинт вест мірт, вт пустынях скитающеся, и вт 10рахь, и въ вертепахь, и въ пропастекь земныхь (Евр. 11, 37. 38) 1). Это было въ царствованіе Государя Императора Александра I. Царствованію Императора Николая Павловича принадлежать, какъ не менёе замёчательная проповёдь, имеющая цълію начертать "образъ духовнаго любителя пустыни" и произнесенная въ той же обители <sup>2</sup>), такъ и глубокія по мысли, обстоятельныя по изложенію и нолныя опытной мудрости и знанія предмета "Правила благоустройства монашеских братствъ въ Москвви в), имъющія, можно сказать, вселенское значеніе, а не значеніе лишь въ отношеніи къ одной Московской епархіи 4). Наконецъ, и въ царствованіе Императора Александра II заботы о наилучшей постановкъ дъла и вопроса о монашеской и монастырской жизни не покидали попечительнаго Московскаго архипастыря. Эти заботы были такъ разнообразны

<sup>1)</sup> Сочин. Филар. II, 118 н дал.

<sup>2)</sup> Сочин. Филор. IV, 193 н дал.

<sup>3)</sup> Собр. миън. и отзые. м. Филар. III, 418—433.

<sup>4)</sup> Конечно, и помемо указаннихъ для примъра случаевъ отношения интроп. Филарета въ вопросу о монашествъ, можно находить у него много такихъ же или подобныхъ случаевъ.

и многообъемлющи, что если мы въ своемъ настоящемъ разсмотреніи ограничимся только проповедями святителя Филарета, то и тогда будемъ имъть обильный запасъ мыслей для изложенія предмета. Такъ общей исторіи монашества, какъ **учрежденія** Церковнаго, святитель—витія касается въ произнесенной въ 1856 году бесёдё своей предъ обётомъ сердобольныхъ вдовъ, въ Маріинской Церкви Императорскаго Вдовьяго дома". Желая показать примерь истинно христіанскаго ухода за больными, святитель указываеть его въ Евлогів Алексадрійскомъ и приступаеть къ сказанію о немъ въ следующихъ знаменательных для насъ на этоть случай выраженіяхь: "Посав подвиговъ апостольскихъ и мученическихъ, въ Церкви Христовой, особенно въ Египтъ и Палестинъ, процвъло въ отдъльныхъ лицахъ и въ цёлыхъ обществахъ отдёленное отъ міра подвижничество, имѣвшее корнемъ своимъ преподобнаго Антонія великаго. Видевь и слышавь великихь наставниковь, подвижники заботились сохранить и упрочить наставленія ихъ: и потому ввели въ обычай записывать поучительныя изреченія старцевъ и назидательныя событія. Такъ со словь очевиднаго свидетеля записано и то сказаніе, которое перескажемъ теперь", послев чего и ведется разсказь объ упомянутомъ Евлогів 1).—Сущности и обътовь монашества святитель—витія касается въ относящейся къ 1857 году беседе въ день обретенія св. мощей Преподобнаго Сергія 5 іюля, сказанной на тексть: Ни кто же возложь руку свою рано, и эря вспять, управлень есть вт царствін Божін (Лук. 9, 62), при чемъ, кром'в общехристіанскихъ мыслей о желающихъ итти во слёдъ Христа и зрящихъ вспять, предлагаются мысли и о томъ, кто "уразумель ничтожность земныхъ благъ, неудовлетворительность мірскихъ утвшеній, преимущество жизни удаленной отъ міра, достоинство целомудрія, потребность самоотверженія, свободу нестяжательности"; -- кто "расторгаетъ, или уже расторгнулъ союзъ съ міромъ, чтобы все свое время и трудъ употребить на благоустроеніе своей души и на благоугожденіе Богу, въ обществъ подобныхъ, подъ руководствомъ свъдующихъ и опытныхъ

<sup>1)</sup> Сочин. Филар. V, 361.

въ семъ любомудріи" 1). За тёмъ слёдуютъ многообразныя наставленія объ устроеніи иноческой жизни, внутреннемъ и внёшнемъ, съ выраженіемъ духовной радости о благоустроеніи ея в искренней скорби о нестроеніяхъ въ ней, поученія о современныхъ требованіяхъ отъ сей жизни, о поддержаніи ея достоинства на равновнісльной высотѣ, и т. д. 2) Такъ какъ насъ въ настоящемъ случаѣ ближе всего интересуетъ собственно историческая сторона дѣла устроенія монашеской жизни и при томъ въ Московской именно епархіи, то мы на эту сторону теперь и обратимъ преимущественное наше вниманіе по проповѣдямъ святителя Филарета.—Въ этомъ отношеніи первою по времени является бесѣда, произнесенная 1 октябра 1855 года по освященіи храма Пресвятыя Тромцы въ Троицеодигитріевскомъ общежитіи, или иначе въ Зосимовой пустынъ что въ Верейскомъ уѣздѣ Московской губерніи.

Начало Троице-одигитріевскаго женскаго общежитія восходить къ концу первой четверти текущаго стольтія, когда вы Московскую епархію, прибыль извъстный подвижникъ, схимонахъ Зосима, происходившій изъ дворянской фамиліи Верховскихъ въ Смоленской губерніи в, долгое время подвизавшійся въ строго—иноческой жизни то въ Брянскихъ лъсахъ (въ Орловской и Смоленской губерніяхъ), то въ Коневской обители (на островъ Ладожскаго озера), подъ руководствомъ извъстнаго инока, іеромонаха Адріана ф и въ духовномъ содружествъ съ извъстнымъ пустыннымъ подвижникомъ Василискомъ в), а то наконецъ, въ Сибири, гдъ, въ Тобольской епархіи въ г. Туринскъ, по извольнію Божію, и положено было начало женской монашеской общины, подъ смотръніемъ и попеченіемъ о Зосимы, двъ племянницы котораго, Варвара (въ монашествъ Въра) и Матрона (въ монашествъ Маргарита) Верховскія со-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 422.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 332. 333 д. 469-470 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Родился онъ съ мірскимъ именемь Захарін нь 1767 году.

<sup>4)</sup> Отецъ Адріанъ, въ 1790—1797 годахъ бывшій игуменомъ въ Коневской обителе, скончался въ схимъ (съ именемъ Алексія) въ Московскомъ Симоновомъ монастыръ уже въ текущемъ стольтіи (въ 1812 г.).

<sup>5)</sup> О. Василискъ скончался въ Сибири въ 1824 году, въ Туринскъ.

ставляли какъ бы верно, доброе съмя, этой общины. Но въ следствіе произшедшихъ въ сей общине Туринской, не безъ попущенія Божія, несогласій, значительная часть сестрь общины, преданныхъ о. Зосимъ (въ томъ числъ, конечно, и плеиянницы его), съ саминъ о. Зосимою, должны были выбхать изъ Туринска и искать себв другаго места жительства. Отецъ Зосима, какъ попечитель новообразовавшейся общины, долженъ быль озаботиться прінсканіемь для нихь таковаго м'еста жительства и после долгихъ исканій, Господь указаль ему это мъсто жительства въ имъніи госпожи Бахметьевой, въ Верейскомъ увздв Московской епархін, въ местности, хотя и болотистой, но для пустыннаго жительства не замёнимой. Это было въ концъ царствованія Государя Императора Александра Павловича и въ началъ царствованія Императора Николая Павловича. Святитель Московскій Филареть приняль живъйшее участіе въ дълъ устроенія женской иноческой общины, названной еще отъ самаго отца Зосимы Одигитріевскою, по причинь особеннаго благоговынія старца Зосимы къ чудотворной иконъ Божіей Матери Одигитріи (Путеводительницы), весьма чтимой на родинъ его въ Смоленской губерніи. Нашлись благодътели, преимущественно въ сердобольной Москвъ, которые, изъ уваженія къ старцу Зосим'в, оказали ему въ томъ же святомъ дълъ устроенія обители частію денежную помощь и другія вещественныя пособія, частію же необходимое покровительство на пути оффиціальнаго признанія правъ обители на недвижимую собственность и самоствятельное существование. Изъ числа благодътелей перваго рода особено заслуживаетъ вниманія извъстный благотворитель, Московскій почетный гражданинъ Семенъ Логгиновичъ Лепешкинъ съ его потомствомъ 1) и род-



<sup>1)</sup> Самъ Семенъ Логгиновичъ Лепешкинъ, кромъ большаго денежнаго обезпеченія обители, значительно увеличиль на свои средства и ен недвижниую собственность, способствоваль ен благоукрашенію, увеличенію здавій ен, и т. д. Онъ не много не дожиль до освященія святителемъ Филаретомъ Храма обители, скончавшись 10 августа 1855 г. Недавно (29 іюня 1892 г.) скончавшійся послідній смиъ его Димитрій Семеновичь Лепешкинъ съ его семействомъ и другіе сродники его также принимали и принимають живъйшее участіе въ сульбахъ обители своими пожертвованіями и благодъяніями ей.

ствомъ, а изъ благодътелей второго рода—Грузинская царевна Тамара или Өамарь († 1857) 1). На имя этой Царевны, по ходатайству митрополита Филарета предъ Св. Сунодомъ, уже послъ блаженной кончины старца Зосимы († 24 октября 1833 г.), съ присоединениемъ къ имени царевны и именъ племянницъ о. Зосимы дворяновъ Верховскихъ, закрвплена была усадьба Одигитріево, а за тёмъ по всеподданейшему докладу оберъ-прокурора Св. Сунода, 19 іюля 1841 года, Государь Императоръ Высочайше соизволиль утвердить положение Св. Сунода объ устройствъ при этой усадьбе (въ Верейскомъ уезде) женскаго общежитія и объ укрѣпленін за Одигитріевскою Церковію пожертвованной въ пользу оной (какъ значилось по документамъ оффиціальнымъ) Грувинскою Царевною Тамарою Георгіевною и дворянками Верховскими земли 2). Съ тёхъ поръ собственно началось оффиціальное существованіе женской Троице-Одигитріевской Зосимовой пустыни. Ради благоустроенія ея съ внутренней стороны попечительный Московскій архинастырь, кром'в того, что частыми назидательными письмами руководиль начальницу (потомъ игуменію) общежитія Віру (Верховскую). 3), самъ въ томъ же 1841 году составиль для сего общежитія особыя правила, исполненныя, по обычаю, глубокой мудрости и духовной опытности 4). Въ виблинемъ же благоустроении обители, по прежнему и еще болже прежняго, живое участіе принималь упомятый благочестивый Московскій гражданинь С. Л. Лепешкинь. щедротами котораго между прочимъ распространенъ, благоукрашенъ быль и тоть храмь во имя Пресвятыя Троицы, освятить который ръшился самъ архипастырь Московскій ), про-

<sup>1)</sup> См. о семъ я вообще объ основании и устроении обители въ кингъ: Жимис и подеши блаженныя намяти старща схимонажа Зосимы. Издание 2-е Москва, 1889.

<sup>2)</sup> См. Чтенія в Общ. моб. дух. Преосв. 1873 г. ч. III, стр. 86—89 «Матеріаловъ для исторіи Русской Церкви».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. эти письма въ *Чтеніяхв в общ. моб. дух. просв.* за 1876 г. ч. III, стр. 116-121 "Матеріаловъ для всторін рус. церкви".

<sup>4)</sup> Эти правила напечатаны въ Душеп. Чтени за 1871 годъ ч. ПІ, стр. 96—107 "Извізстій и Замітовъ".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Раньше нежели построенъ быль какой бы то не было храмъ въ Одигитріевъ, сестры общежитія ходили къ церковнымъ службамъ въ сосъднюю приходскую Перковь села Рыжкова; потомъ, согласно завъту старда Зосимы, въ самой обя-

изнесшій при этомъ и пропов'ядь, въ коей, на основаніи текста: Аше не Господь созиждеть домь, всуе трудишася зиждущи (Псал. 126, 1), живо изображаеть историческую судьбу обители въ связи съ характеристикою ея основателя, блаженныя памяти старца Зосимы. Святитель Филареть рёшился самъ совершить освящение этого храма, какъ самъ и выражается въ оффиціальномь о семъ сообщеніи, "изъ благодарности къ благотворителю сей обители, уже почившему" 1), т. е. упомянутому С. Л. Лепешкину 2). Ради этого важнаго для обители событія, освященіе храма было отложено возможности святителю прибыть въ обитель. Такъ не ближе какъ 1 октября означеннаго 1855 года состоялось освящение храма. "Аще не Господъ созиждеть домь, всуе трудишася зиждущии, гласить Боговдохновенная пъснь (Псал. 126, 1)": такъ началъ свою бесъду по освящении храма впервые лично посътившій обитель архипастырь Московскій. — "Слово Духа Божія изрекаеть, безъ сомнівнія, точную и непререкаемую истину. Итакъ, если справедливо, что домъ созидается благоуспешно и благонадежно только съ Богомъ, подъ покровительствомъ Провидънія Его, съ благословеніемъ Его, съ помощію Его: то равномврно справедливо, при видъ дома, благоуспешно и благонадежно созданнаго, сказать: видно, Господъ создаль сей домъ, когда не всуе трудишася зиждушій; видно, дарованы сему ділу Божіе благословеніе, Божія помощь.—Видимъ здісь не только домъ, но и домы, добрымъ устроеніемъ созданные, не только домы жительства человеческого, но и домъ Божій, домъ молитвы, Таинствъ и славы Божіей, и уже не одинъ домъ Божій, но уже четыре алтаря 4), уготованные для приношенія Богу умилостивительной, безкровной, но живой и жизнодательной

тели надъ гробомъ старца, въ полгода быль построенъ (на средства того же С. Л. Лепешкина, послъ имъ же распространенный и благоукрашенный) храмъ во имя Св. Тронцы, а за тъмъ (въ 1852 г.) и храмъ во имя Одигитріи надъ вратами обители. См. упомянутое Житие о. Зосимы, стр. 198 и дал. М. 1889.

<sup>1)</sup> Письма Фил. кв Высоч Особ. и др. л. II, 26.

<sup>2)</sup> Почевшему, какъ было замъчено выше, 10 августа 1855 года.

<sup>3)</sup> Срав. Письма Филар. кв Антон. III, 350.

<sup>4)</sup> Разумъются, сверхъ храма Одигитрін, еще два придъла въ соборной Тронцкой церкви обители.

жертвы. Какъ же не помыслить, и не сказать, по мысли священнаго Пъснопъвца: видно, Господъ создаля все сіе; видно, Его благое Провидъніе и помощь споспъшествовали, чтобы не всуе трудились зиждущіе; видно, есть надъ симъ мъстомъ Его блавословеніе и покровъ. Мы должны будемъ болье утвердиться въ сихъ мысляхъ, если знающимъ напомнимъ, а не знающимъ, хотя отчасти, покажемъ довольно долгую, большею частію изъ нечаянностей составленную цъпь событій, которыя сдълали возможнымъ нынъщній здъщній праздникъ, съ надеждою для сего мъста дней благихъ и далъе.

За двадцать девять леть предъ симъ пришель на сіе место старецъ, многолетній пустынножитель, и съ нимъ несколько дъвъ и вдовицъ, находившихся подъ его духовнымъ руководствомъ. То были птицы, лишенныя гнёзда; овцы, не имёющія ограды. Благородная владетельница сего места 1) предложила имъ сію землю для поселенія. И пустынножитель устращился было дикости сего м'еста, на которомъ виделъ только лесъ и болото, и которое не представляло никакого удобства для снисканія жизненныхъ потребностей. Онъ обратился было къ другимъ мъстамъ: но тъ представляли неудобства болье важныя, въ отношеніи къ безмолвію духовной жизни 2). Итакъ, сіе місто принято, какъ даръ судьбы, который не казался пріятнымъ, но отъ котораго нельзя было отказаться. - Но кто быль сей старецъ? Кто сін дівы и вдовицы, составлявшія подъ его руководствомъ благочестивое общежитіе, но не имъвшія мъста общежитія? — Онъ не въ сей странь родились; не въ сей странъ жили: непредвидънная судьба перебросила ихъ сюда изъ дальняго края Сибирскаго. Сія нечаянность была посл'ядствіемъ другихъ нечаянностей. - Во второй половинъ прошедшаго стольтія въ Брянскихъ льсахъ пустынножительствоваль благочестивыя памяти ісромонахъ Адріанъ (въ последствін времени іеросхимонахъ Алексій) 3), съ нѣсколькими учениками. Къ нимъ



<sup>1)</sup> Више упомянутая госпожа Бахметьева.

<sup>2)</sup> Такъ напр. въ г. Верев быль нъкогда монастирь, разоренный въ 1812 году французами, но близь него были народныя гулянья. См. Жите о. Зосими, стр. 179. Москва, 1889.

з) Скончался онъ въ Сименовомъ монастыръ въ 1812 году. Срав. нъкоторыя

пришель, познавшій суету мірской жизни, юный благородный воинъ 1); пленился ихъ жизнію и возжелаль прилепиться къ нимъ. Безпокойства отъ неблагонам вренныхъ людей и нападеніе разбойниковъ были причиною того, что они перешли въ съверозападный край отечества, въ монастырь Коневскій, въ которомъ Адріанъ и настоятелемъ поставленъ былъ. Здёсь бывшій воинь Захарій вступиль въ монашескій чинь подъ именемъ Зосимы; и провелъ десять леть, частію въ общежитін, частію въ пустынномъ уединеніи. Когда же Адріанъ, по любви къ безмолвію, оставиль настоятельство и монастырь Коневскій: тогда, по благословенію его, и Зосима, съ другимъ благочестивымъ инокомъ Василискомъ, котораго почиталъ свониъ старцемъ, удалился на безмолвіе въ Сибирскіе ліса и провель тамъ двадцать лътъ, и болье 2). - Въ благодатномъ царствін Христа Спасителя нередко можно усматривать, что Онъ среди сокровенныхъ подвиговъ засвъчиваетъ въ душахъ избранных благодатный свёть: но потомъ действуеть по своему правилу, изреченному въ Евангеліи: не скрывать свѣтильника подъ спудомъ, но употреблять его для просвъщенія чрезъ него и другихъ. Сіе можно примъчать и вь житіи старцевъ Василиска и Зосимы. Василискъ безмолвствовалъ въ пустынъ безъисходно: Зосима долженъ былъ иногда входить въ селенія, для пріобретенія необходимыхъ потребностей жизни, и следственно вступать въ сношенія съ людьми. Ему встречались души труждающіяся и обременныя въ мірь, ищущія душевнаго покоя, и нуждающіяся въ руководствів къ нему. По усильнымъ просьбамъ, съ благословенія старца Василиска, Зосима приняль ихъ въ свое руководство: и такимъ образомъ началось въ дальней Сибири общежитіе, которое здёсь нынё видимъ.—

подробности о немъ и Василески въ *Письмаха м. Филар. жа А. Н. Муравьеву* (писавшему житія россійскихъ святихъ), стр. 374. Подробиче же о томъ см. въ упомянутомъ *Житии* о. Зосими, стр. 30 и дал. Москва, 1889.

<sup>1)</sup> Отецъ Зосина, по обычаю прежняхь времень, съ юности служиль въ военной службъ. См. Житие его изд. 1889 г.

<sup>2)</sup> Подробиве о томъ см. въ упомянутомъ жимии о. Зосими, стр. 77 и дал. (изъ 1889 г.). Особое жимие о. Василиска издано въ Москвв въ 1849 году. Срав. также статьи о. архим. Леонида (Кавелина), подъ заглавіемъ: Посмедніе русскіе пустынножители въ Домаши. бестдт за 1862 годъ вип. 21—23.

Какъ же очутилось оно здёсь? Оно испытало неудобство жить на чужой земль, безь церкви, безь священника, безь правильнаго отношенія къ духовному начальству: и старецъ Зосима, побуждаемый духовнымъ человъколюбіемъ, дважды предпринималь и совершаль путешествіе въ Петербургь къ Святвищему Суноду, и испросилъ для сего общежитія опустъвшій Туринскій монастырь 1), получивъ съ темъ вместе порученіе благоустроить оное. Чёмъ более успеха обещало сіе распоряженіе: тъмъ болъе возъярился врагь спасенія человъческаго, и модвигнуль тяжкое искушеніе. Онь возбудиль въ нікоторыхъ страсть любоначалія <sup>2</sup>); отъ сего возникли распри и ухищренія; он' привлекли судъ; судъ поврежденъ быль челов' коугодіемъ: и върныя руководству старца сестры общежитія, виъсть съ нимъ, принуждены были удалиться, и явились въ Москвъ и здёсь, какъ птицы, лишенныя гиёзда, какъ овцы, не имеющія ограды. — За симъ нечаянности горькія начинають переходить въ нечаянности утвшительныя. --- Устроилось здёсь скудное жилище общежитья: но не было способовъ пропитанія; не было твердой ограды; не было церкви. Зосима принуждень быль ходить въ Москву для снисканія потребнаго. Нікто спросиль его: что ты не безмольствуешь, а обращаешься въ мольт города? Онъ отвъчалъ: лучше мнъ претерпъвать сіе, нежели дъвамъ, посвященнымъ Богу. Для сего духовно человъколюбиваго слова нашлось духовно человеколюбивое ухо. Благочестивый мужъ, котораго Богъ благословилъ честно пріобретеннымъ богатствомъ, и который щедро удъляль отъ онаго на созидание и украшеніе храмовъ Божінхъ, и на благотворенія честнымъ обителямъ и нуждающимся ближнимъ, -- не умолчимъ его имени, потому что Господь недавно призваль уже его къ Себъ, и онъ не имъетъ нужды остерегаться славы человь человь Тожій Симеонь 3).

Прежвій Николаевскій мужской Туринскій монастирь сей опустыть послів упраздненія въ 1764 году.

<sup>2)</sup> Эта страсть возгорёдась именно въ той самой вдове, которая впервые своими "усиленными просъбами" и побудила о. Зосиму принять ее съ ея дочерью дъвицею подъ его духовное руководство. Она и сделалась потомъ первою начальницею общежетія въ Туринске, по удаленіи оттуда о. Зосими съ оставшимися ему верными сестрами.

<sup>3)</sup> Именно вышеупомянутый Симеонъ Логгиновичь Лепешкинъ.

решился освободить девь, посвященныхъ Вогу, отъ необходимости часто входить въ молву города для своихъ нуждъ. Онъ снабжаль общежите всемь, что для него нужно, какъ скоро узнаваль о томъ, построиль для него достаточныя и прочныя зданія; обнесь его оградою; подариль ему землю, которая бы всегда доставляла пособіе пропитанію сестръ общежитія 1).— Общежитію духовному необходима была церковь, тогда какъ оно, будучи только частнымъ учрежденіемъ, не могло требовать ея себъ по закону. Перстъ Божій указаль на оное благочестивой Царевнъ Оамари 2), и она, по праву своего имени, испросивъ отъ Святвишаго Сунода разришение создать для себя церковь, и устроивъ оную, при содъйствіи другихъ благочестивыхъ и благодъющихъ, даровала общежитію сіе небесное на землъ сокровище, послъ чего уже не трудно было испросить оному открытое законное существованіе, утвержденное благословеніемъ Святвишаго Сунода и Высочайшею властію. Поелику же церковь, устроенная Царевною, была не пространна, и оказалась не достаточною: то воть наконецъ приснопамятный рабъ Божій Симеонъ утроилъ ея составъ и пространство, и болъе нежели утроилъ ея благольніе 3).-- Прославимъ Бога, -- заключаетъ въ виду разсказаннаго свою бесъду святитель-витія, --- многообразно, дивно, паче нашего ума и чаянія, устрояющаго пути мира и спасенія человъкамъ, по ихъ въръ

<sup>1)</sup> Именно С. Л. Лепешвинъ купилъ, кромъ земли вокругъ обители, еще въ пользу тойже обители огороди близь Москвы, которые ежегодно приносятъ обители, хоти и не большой, доходъ.

<sup>2)</sup> Царевна Өамарь (Тамара) однажды получила исцеление по молитвамъ о. Зосимы. См. Житте о. Зосимы, стр. 196 примеч. М. 1889.

<sup>3)</sup> Подробности, разъясняющія все это повъствованіе бестьщи святителя Филарета, ножно вильть въ томъ же Житіи о. Зосими изд. 1889 года. Кратко о семъ см. также въ Письмахъ Ф. къ Высои. особ. и др. лиц. П, 25—26 привъч. Тверь, 1888. Срав. также во 2-й части упомянутаго Житія о. Зосымы изроченія его и о немъ сказинія. Москва, 1889. Изданіе это совершено тщаність нывъщней нгуменія Тронцеодигитрієвской обителя матери Магдалины, (также изъ рода дворянъ Верховскихъ), духовно воспитанной подъ руководствомъ покойной игуменія Въры, своей тетки, которой привадлежить первоначальное составленіе Житія о. Зосими, первымъ изданіемъ, подъ висшею редакцією святителя Филарета, вышедшаго въ свъть въ Москвъ въ 1860 году. Въ редакція 2-го изданія 1689 года принималь нѣкоторую долю участія авторь настоящаго изслѣдованія.

и ревности ко благому, дающаго невъдущимъ наставника, безпомощнымъ помощь, безкровнымъ покровъ, гонимымъ убъжище, вселяющаю единомысленныя вт домт (Псал. 68, 7), лишеннымъ всего дарующаго все потребное посредствомъ милосердія обилующихъ, а обилующимъ залогъ лучшаго пріобретенія небеснаго въ делахъ человеколюбія и въ молитвахъ облаголетельствованныхъ". И наконецъ отсюда наставленія: "Никто не надъйся на себя. Никто не отчаявайся въ благости Провиденія Божія. Лишенный, скорбящій, озлобленный не лишай самъ себя въры и териънія, и непрестанно ввыскуй Господа, хотя, по видимому, Онъ и сокрывается. Взыскающій Господа не лишатся всякаю блага (Псал. 33, 11). Избавленные отъ озлобленій, скорбей, лишеній, не воздремлите въ вашемъ поков. Покой устроенъ вамъ для безпрепятственнаго благодъланія и свободнаго служенія Богу: вознерадівь о семь, сами разрушите покой вашь. Непрестанно благодарите верховнаго благодътеля Бога, и въ Немъ и земныхъ благодетелей, добрыхъ служителей Его благости. Благодарное къ Богу сердце есть открытый сосудъ для Его благодати. Аминь 1).

Следующая за сею беседою по времени произнесенная вътомъ же 1855 году беседа по освящении храма преподобнаго Алексія человека Божія въ Московскомъ страстномъ монастъре, надъ вратами обители устроеннаго 2), мало касается или даже почти вовсе не касается исторіи самой обители, основанной еще въ XVII веке и получившей свое наименованіе отъчудотворной иконы Божіей Матери Страстныя 3), и потому мы также не будемъ касаться этой беседы, имеющей въ виду вълице преподобнаго Алексія представить достоподражаемый при-

<sup>1)</sup> Сочин. Омлар. V, 328—332. Эту замічательную бесіду святитель Филареть тогда же, по просьбі о. ректора Моск. Дух. Академін архим. Евгенія (Сахарова), отдаль для напечатанія вы академическомы журналів: Творенія св. омнеся ст. прибавленіями, гді она и била напечатана вы 1855 году (ч. XIV, стр. 415—421), откуда перешла и вы собраніе Словь и ричей м. Ошларета вад. 1861 г., котя владика самів и сомніввался, можеть ли итти вы общую извістность такой чістний ражсказь". См. Письма Ошлар. кв Липом. III, 359. Срав. стр. 362.

<sup>2)</sup> Тщаніемъ нгуменін Цансін 2-й и по проэкту архитектора Биковскаго.

з) На сей нконъ, около лика Богоматери, изображаются два ангела съ орудіями страстей Господнихъ.

мъръ истинно монашеской жизни 1).-Болъе ея имъетъ историческаго значенія произнесенная уже въ 1858 году 21 сентября "беседа по освящения храма Нерукотвореннаго Образа Господня, въ Спасо-Влахернскомъ общежитии. Въ этой бесфдь, посль глубокаго разсужденія о значеніи освященнаго храма вообще, какъ мъста присутствія Царя славы, и поученія о томъ, какъ входить въ такой храмъ и стоять въ немъ, святитель-витія говорить: "Благоговінію нашему въ семъ именно храмъ спосиъществовать могуть и некоторыя особенности, собственно ему принадлежащія. Какою древностію, какими достопамятностями ознаменованныя хранить онъ въ немаломъ числъ святыя иконы! Восходя къ началу ихъ существованія, мы встрізчаемся съ навидательною мыслію о древнихъ художникахъ, которые, трудясь надъ оными съ постомъ, молитвою и священными пъснопъніями, своею чистотою и благоговъніемъ приготовляли оныя къ благодатному освященію. Разсматривая судьбу сихъ иконъ, поколику она извъстна, въ продолжении существованія ихъ, видимъ благочестіе царственныхъ и вельможныхъ лицъ, которыя приносили предъ оными молитвы, -- которыя возлагали на нихъ украшенія, благознаменательныя, если просто по усердію, и еще болье достопамятныя, если въ благодарность за полученныя по молитвъ предъ ними благодъянія Провиденія Божія, ---которыя для присныхъ и приближенныхъ самымъ вожделеннымъ даромъ почитали святую икону. Какой соборъ святыхъ увидели бы мы здесь, если бы могли видъть святыхъ, присущихъ сему храму, посредствомъ частей святыхъ мощей ихъ, здёсь сохраняемыхъ!--Похвалимъ святолюбіе, съ необыкновеннымъ тщаніемъ собравшее здёсь столько неоценимых святых сокровиць. Похвалимь и то благоговъйное разсуждение, которое признало, что для достойнаго храненія толикой святыни, надобно окружить оную сонмомъ также святолюбивыхъ душъ, по особенному призванию посвятившихъ себя благоговъйной, цъломудренной и молитвенной жизни". И послъ сего святитель-витія дълаеть соотвътствующее настав-



<sup>1)</sup> Сочин. Филар. V, 332—334. О Страстномъ новастиръ сн. Чтенія въ общ. ист. и древн. Росс. 1876 г. кн. II, стр. 61—67 отдъла «Спъсь».

леніе этому сонму святолюбивыхъ душъ, т. е. сестрамъ Спасо-Влахернскаго общежитія" 1). Но ни приведенныя изъ бесым историческія указанія, ни самое наставленіе изъ него и предшествующаго разсужденія и поученія выведенное не были бы поняты вполнъ для не знающихъ исторіи сего общежитія. Поэтому мы считаемъ нужнымъ, въ разъяснение проповъди святителя Филарета войти въ нѣкоторыя подробности этой исторіи. Спасо-Влахернское общежитіе, наименованное такъ отъ двухъ главныхъ мъстныхъ святыхъ иконъ Спаса нерукотвореннаго образа и Влахернской Божіей Матери, учреждено въ Дмитровскомъ увздв Московской епархіи при сель Ново-Спасекомъ, Деденево тожъ, принадлежащемъ роду Головиныхъ 2). Еще во второй половинъ XVII въка это село поступило во владеніе Головиныхъ. Стольникъ Василій Петровичъ Головинь въ 1713 году построилъ здёсь деревянную церковь въ честь нконы нерукотвореннаго образа Христа Спасителя, которою великій князь Московскій и всея Россіи Василій Димитріевичъ въ 1391 году благословилъ родоначальника дома Головиныхъ, князя Стефана Васильевича Ховру. Въ 1798 году Василіемъ Васильевичемъ Головинымъ 2-мъ, вмёсто деревянной, заложена была каменная церковь, крестообразной формы, въ 43 аршина длиною и 42 аршина шириною. Она окончена была уже въ 1811 году попеченіемъ Павла Васильевича Головина, который женился на дочери князя Гагарина Аннъ Гаврімловить и самъ скончался въ 1836 году, оставивъ Деденево во владение средняго сына своего Гаврила Павловича Головина. Попеченіями Анны Гавріиловны и Гавріила Павловича Головиныхъ, изъ коихъ съ первою святитель Филаретъ находился и въ перепискъ 3), съ 1843 и по 1850 годъ къ наружнымь угламь крестообразной церкви придёланы капитальныя ствны, такъ что храмъ приняль видъ четыреугольника и украсился пятью куполами въ Византійскомъ стиль, при чемь вич-

<sup>1)</sup> Cov. Oua., V, 469; cpas. 467-470.

<sup>2)</sup> См. П. С. Казансваго, Село Новоспасское, Деденево тоже, и родословная Головиных, владплычев онаго. Изданіе Г. П. Головина. Москва, 1847.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Письма святителя Филарета въ А. Г. Головиной, см. въ Душен. Чтем. за 1878 г. ч. II, стр. 286—288.

три его, кромъ главнаго престола, остававшагося не освященнымъ, было устроено девять отдельныхъ приделовъ и собрана и размъщена была вся родовая святыня Головиныхъ: множество древнихъ досточтимыхъ иконъ, боле трехсотъ частей святыхъ мощей и богатейшая утварь церковная. Главнейшія иконы суть: 1) упомянутая храмовая икона Спаса нерукотвореннаго образа, почитаемая издревле чудотворною и писанная блаженнымъ Андреемъ Рублевымъ. Риза на сей иконъ серебряная вызолоченая, вновь сделанная В. В. Головинымъ въ 1802 году вивсто прежней ризы изъ Аравійской міди, украшенной жемчугомъ и драгоцвиными камиями и находящейся теперь на копін съ этой иконы, въ сель Введенскомъ, подъ Звенигородомъ; кругомъ новой ризы въ иятнадцати ковчегахъ помъщены святыя мощи, а въ особомъ ковчегъ на иконъ имъется часть ризы Господней и крестъ съ святыми мощами, который за нъсколько минутъ до своей кончины В. В. Головинъ 2-й снялъ съ себя и возложилъ на икону; -2) Чудотворная икона Пресвятыя Богородицы Одигитріи Влахернскія, вылитая изъ воскомастики и пепла святыхъ мучениковъ дву-тьму въ Никомидіи сожженных и преподобных отець, въ Синав и Раифв отъ Сарадинъ избіенныхъ. Эта святая икона была принесена съ Асона въ 1654 году. Риза на сей иконъ великольпно украшена золотомъ, серебромъ, драгоценными камнями и жемчугомъ весьма крупныхъ размеровъ. Подъ ризою также вделано нъсколько частей св. мощей; —3) Чудотворная икона Божіей Матери Іерусалимскія-Геосиманскія, писанная подражателемъ Рублева Строгановымъ, съ ризою также сребропозлащенною, съ различными драгоценными украшеніями и съ св. мощами различныхъ угодниковъ Божінхъ въ 20-ти ковчегахъ вокругъ иконы, а именно: великомученика Димитрія, мучениковъ Георгія, Меркурія, Өеодора, св. Александра Невскаго, преподобнаго Сергія и другихъ; и т. д. Изъ нихъ икона Одигитріи Влахернскія, во время страшнаго Московскаго (такъ называемаго Троицкаго пожара), находясь въ дом' Головиных на Покровкъ, остановила пожаръ на семъ домъ и спасла всю дальнъйтую часть улицы, не говоря уже о многочисленных случаяхъ исцеленій, которыя чрезъ сін иконы получали и владельцы носледнихъ и другія лица 1). Для достойнаго храненія такой святыни и для поддержанія храма въ надлежащемъ благолёнін, средства приходской церкви села Новоспасскаго и ея причта оказывались недостаточными. Посему еще вдова Павла Васильевича Головина, вышеупомянутая Анна Гавріиловна Головина, урожденная княжна Гагарина, движимая благочестивымъ чувствомъ и чувствомъ состраданія къ б'ёднымъ, изъявила желаніе устроить здісь женское общежитіе по приміру первоначальнаго устроенія Спасобородинскаго монастыря и по правиламъ Троице-Одигитріевскаго общежитія Зосимовой пустыни, съ темъ, что бы въ последстви можно было обратить оное въ женскій монастырь. Для обезпеченія содержанія общежитія, А. Г. Головина жертвовала 100 десятинъ земли пахатной, сънокосной и проч., мельницу и домъ въ Москвъ. Къ сему, съ своей стороны, и сынъ ея Гавріилъ Павловичъ († 1859) сдізлалъ значительное добавление пожертвованиемъ земли и денежныхъ средствъ. По ходатайству святителя Московскаго Филарета, Св. Сунодъ разръшилъ учредить при селъ Новосспаскомъ женское общежитіе, съ наименованіемъ его Спасо-Влахернскимъ, а 13 мая 1852 года и последовало Высочайшее соизволение какъ на сіе учрежденіе, такъ и на принятіе жертвуемаго въ пользу онаго имущества. По полученім Высочайшаго на сіе утвержденія митрополить Филареть, препроводивь на имя А. Г. Головиной списокъ съ указа о семъ Св. Сунода, назначилъ ее саму Попечительницею общежитія, а начальницею сего общежитія, но выбору самой Попечительницы, назначиль девицу Елисавету Татаринову, въ монашествъ Серафиму, изъ Дивъевскаго монастыря Нижегородской епархіи, по сношеніи съ преосвященнымъ Нижегородскимъ Іереміею 2). Обезпеченное въ средствахъ своего содержанія, при внимательномъ участін къ нему какъ



<sup>1)</sup> См. проф. И. С. Казанскаго упомянутое сочинение: *Село Новоспасское* в проч., стр. 16 и дальи.; о св. мощахъ,—стр. 12 и дал.; о церк. утвари,—стр. 38 и дал., Москва, 1847.

<sup>2)</sup> Письмо святителя Филарета въ преосв. Геремів по сему двлу см. въ Чтел. 65 Общ. люб. д. прав. 1878, ПІ, 219—220. "Матеріаловъ для исторіи русской церкви". Это было въ конці 1853 года. Недолго спустя послі сего освовательница Влахенрискаго общежитія вдова маіора А. Г. Головина и скончалась.

владельцевъ Ново-Спасскаго, такъ и Епархіальнаго Начальства, общежитие въ скоромъ времени достигло значительной степени благоустройства внутрениято и вившнято 1). До прибытія туда святителя Филарета въ 1858 году въ главномъ храмъ общежитія было освящено уже семь престоловь; но главный престоль все еще оставался не освященнымь, какъ бы ожидая для своего освященія, самого Московскаго архипастыря. Для ускоренія окончательнаго устройства сего храма Г. П. Головинъ воснользовался иконостасомъ, перенесеннымъ изъ древняго храма Алексвевского монастыря, занимавшаго прежде мъсто, на которомъ стоитъ теперь Храмъ Христа Спасителя въ Москвъ. Благольніе этого иконостаса владьлецъ Новоспасскаго еще болъе возвысилъ новыми украниеніями, по перенесеніи его въ Храмъ Влахернскаго Общежитія и по приспособленіи къ сему храму. Когда все было готово къ освященію, владыка Филаретъ, и раньше внимательно относившійся къ ділу устройства и къ жизни общежитія 3), решиль самь совершить это освященіе. Дія сего 20 сентября упомянутаго 1858 года онъ изъ Троице-Сергіевой Лавры прибыль въ село Ново-Спасское, находящееся отъ Лавры въ 54-хъ верстахъ 3), въ 5-мъ часу вечера. Посътивъ прежде всего храмъ и поклонясь святынъ, владыка отправился въ домъ храмоздателя Гаврінла Павловича Головина, глѣ слушаль всенощное бдівніе, между тівмъ какъ въ готовившемся къ освященію храм'в всенощное бавніе совершено было нам'встникомъ Лавры архимандритомъ Антоніемъ соборне. Въ 10-мъ часу утра следующаго дня 21 сентября владыкою и совершено было соборне освящение храма съ произнесениемъ послъ онаго той беседы, выдержку изъ которой мы сделали выше 4); а после



<sup>1)</sup> Нынв Спасо-Влахериское общежите является уже на степени монастыря.

<sup>2)</sup> См. напр. о введение въ общежните; правиль Тронце-Одигитріевской Зосимовой пустыни въ *Иисьма м. Филар. кв Антон.* III, 266—267. 272. 276;—о храненів св. мощей въ немъ; тамъ же, IV, 77—78 и др.

<sup>2)</sup> Срав. для сего Письма м. Филар. кв Высоч. Особ. 11, 62 ч //исьма м. Филар. кв жн. С. М. Голиц. стр. 120.

<sup>4)</sup> Замівчательно и то обстоятельство, что освящевіє совершено въ день паняти св. Дититрія Росговскаго, который двукратно свящевнодійствоваль въ Алексівноскомъ мовастырів, откуда взять быль иконостась для крама Влакернскаго общежитія.

литургів въ новоосвященномъ храмѣ и благословенія многочисленныхъ посѣтителей изъ собравшихся на освященіе мѣстныхъ и окрестныхъ поселянъ и помѣщиковъ, владыка посѣтилъ и келлію начальницы Общежитія. Послѣ необходимаго отдыха, въ шестомъ часу вечера святитель Филаретъ, снова посѣтилъ храмъ и поклонившись его святынѣ, отправился, чрезъ г. Дмитровъ, обратно въ Сергіеву Лавру. На память о своемъ посѣщеніи общежитія владыка на архіерейскомъ служебникѣ, по которому совершалъ 21 сентября церковное служеніе, надписалъ: "Призри съ небесе, Боже, и виждь, и посѣти виноградъ сей, и утверди и" 1).

Въ 1860 году совершилось освящение храма во имя св. праведнаго Филарета Милостиваго, въ известномъ намъ изъ прежняго Геосиманскомъ скить близъ Сергіевой Лавры, устроеннаго съ мыслію объ основатель скита митрополить Филареть въ главномъ зданіи, скита съ тэмъ что-бы сему храму быть соборнымъ для всего скита. Освящение это, дабы оно совершилось не безъ участія самого владыки Филарета, нарочито пріурочено было ко времени, когда онъ обыкновенно прівзжаеть изъ Москвы въ Лавру. Оно состоялось 27 сентября, следовательно чрезъ день послъ Сергіева дия. Скить теперь быль уже учрежденіемъ, прочно утвержденнымъ и съ внутренней и съ внешней стороны. Таиться относительно его существованія, какъ прежде, теперь не было нужди. И вотъ, поэтому и въ связи съ назначеніемъ храма быть памятникомъ участія святителя Филарета въ учреждении скита, святитель Филареть по освящении храма произнесъ бесёду, въ которой, по личнымъ своимъ воспоминаніямъ, изображаеть всю картину какъ прежняго состоянія міста, на которомъ учреждень скить, такъ и теперешняго состоянія самаго скита. "М'єсто, гдів мы теперь находимся,---говорить въ самомъ началъ своей бесъды святитель-витія, --- въ продолженіи шестидесяти льтъ знаю, какъ оче-



<sup>1)</sup> См. стр. 11 брошюри: Освящение храми нерунотвореннаю образа Господия въ Спасо-Власернском общежити. Москва, 1860. Брошюра эта, составленная проф. П. С. Казанскить (хотя имени автора на ней и не означено), предварительно напечатания ея, просмотръна и одобрена самимъ владикаю Филаретомъ. См. Письма м. Филар. къ Антон. IV, 115.

видецъ: и сверхъ того, когда пришелъ я сюда въ первый годъ текущаго стольтія 1), встретиль здесь ясные следы и воспоминанія прошедшаго стольтія. Да не покажется то празднымъ словомъ, если возобноваю теперь некоторыя изъ сихъ воспоминаній. Это будеть не мимо нынішняго праздника". И за тімь предлагаеть живую, художественную картину исторіи міста скита и самаго скита, для выведенія изъ нея соотвітствующаго назиданія слушателямъ. "Здісь быль домъ изящнаго зодчества, который устроеніемъ своимъ показываль, что онъ назначенъ быль не для постояннаго жительства, а только для летнихъ увеселительныхъ посъщеній. Здісь быль садъ, въ которомъ растительная природа слишкомъ много страдала отъ искусства, ухищрявшагося дать ей образы, ей несродные. Для чего это слълала обитель монашествующихъ? Какъ взиралъ на сіе преподобный Сергій, любитель простоты, и никакъ не любитель роскоши и чувственныхъ удовольствій? Какъ допустиль онъ сіе въ своей области, такъ близко къ нему?-Во первыхъ, думаю, онъ снисходительно смотрълъ на дъло потому, что имълъ въ виду намбреніе, которымъ или оправдывалось, или извинялось дъло. Урочище сіе было украшено для царскихъ посъщеній <sup>2</sup>). Тогда какъ высота царская смирялась предъ смиреніемъ святаго; тогда какъ благоговъніе меньшихъ сыновъ преподобнаго Сергія соединялось съ благоговъніемъ державныхъ, въ молитвъ о спасеніи душь ихь и о благь царства ихь; върноподданническая любовь желала проявить себя и въ томъ, что-бы представить царскимъ взорамъ нъкія черты обычнаго для нихъ благольнія и великольтія. Во вторыхъ, преподобный Сергій безъ прещенія допускаль, чтобы въ области его являлись некоторые виды мірскаго великольпія, думаю, потому, что смотрыль на нихъ, какъ на пробъгающую тънь; и, какъ таинникъ Провидънія Божія, пре-



<sup>1)</sup> Объ этомъ періодё жизни и діятельноств святителя Филарета, въ то время В. М. Дроздова, см. наши первыя статьи: Пропосыдническая дыянельность Василія Михайловича Дроздова и проч. въ журн. Въра и Разумя за 1884 годъ т. І отд. церк. стр. 286—305 и 362—401.

<sup>2)</sup> Объ этомъ урочище (Корбухе) и первоначальномъ назначени его кратко писалъ святитель Филаретъ въ своемъ, раньше приведенномъ нами, донесения Св. Суноду объ учреждени скита. См. въ журн. Въро и Разума 1892 г. т. 1 отд. церк. стр. 460 и дал.

доставлямь себъ въ послъдствии времени открыть здъсь иные, духу его свойственные, виды.—Внёшнія обстоятельства Сергіевой Лавры изміняются. Ея древнее достояніе вземлется оты нея, и чрезъ то снимаются съ нея многія мірскія обязанности и заботы 1). Прежнее великолепіе становится не нужнымь, такъ какъ и не возможнымъ. Здешній царскій домъ и садъ делаются мъстомъ скромнаго отдохновенія наставниковъ и учениковь духовнаго училища, которое Лавра основала въ своихъ ствнахъ, на своемъ иждивеніи, во дни своего изобилія 2). По времени увеселительнаго дома не стало: садъ, уступленный искусствомъ природъ, обратился въ лъсъ. Такимъ образомъ преподобный Сергій достигь того, что упразднилось здёсь мірское, допущенное на время; и, какъ бы желая вознаградить себя за сіе допущеніе, благоизволиль, чтобы здесь водворилось духовное". И далее предлагается кратко уже известная намъ изъ прежняго исторія основанія скита, съ его особеннымъ назначеніемъ-служить убъжищемъ для усиленныхъ молитвенныхъ подвиговь и безмолвія, съ перенесеніемъ въ него стариннаго храма изъ села Подсосенье, съ увеличеніемъ числа скитской братіи и т. д., при чемъ не упускается изъ виду и назначеніе освященнаго теперь въ скить храма, нами выше указанное <sup>в</sup>); а заключается проповёдь наставленіемъ -- изъ дивныхъ судебъ обители извлекать поощрение къ добрымъ подвигамъ 4).

Еще года не прошло со времени произнесенія пропов'єди сей въ Геосиманскомъ скитъ, какъ святителю Филарету пришлось давать направленіе, посредствомъ слова пропов'єди, иной обители, находящейся на другой, почти противоположной, окраинъ Московской епархіи. Бливъ г. Серпухова есть древній, основанный еще въ 1376 году святителемъ Алексіемъ, митропо-

<sup>1)</sup> Разумѣются штаты 1764 года, когда крестьяне были отобраны у монастыреѣ-У Лавры Сергіевой до штатовъ 1764 года было свыше 100 тысячь душь крестьянь, считая и приписвые къ Лавръ монастыри. См. Историч. Опис. Серз. Лавръ А. В. Горскаго, стр. 196. Москва, 1879.

<sup>2)</sup> Разумвется Тронцкая Лаврская Семинарія, основанная въ 1742 году.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Выдержку о семъ изъ самой проповъди см. въ нашемъ настоящемъ изслъдованін, въ первомъ отдълъ періода царствованія Александра II (въ журн. *Въра* и *Разум*я 1992 г. т. I, отд. церк. стр. 722).

<sup>4)</sup> Сочин. Филар. V, 507-511.

литомъ Московскимъ, современникомъ основателя Сергіевой Лавры преподобнаго Сергія, монастырь, по имени Владычный Введенскій, который при митрополить Платонь въ 1806 году обращенъ изъ мужскаго въ женскій 1). Въ этомъ монастырів въ 1861 году была новопостриженною монахинею не задолго предъ темъ поступившая туда изъ Московскаго Алексевскаго монастыря Митрофанія, въ мірѣ баронесса Прасковья Григорьевна Розенъ. Благодаря связямъ ея при дворъ и особенно по вниманію къ ней со стороны Великой Княгини Александры Петровны, ей вскоръ же по пострижении представилось широкое поле дъятельности: она посвящена была въ игуменіи Владычнаго монастыря, а чрезъ нёсколько лёть, вмёстё съ тёмъ ей ввърено было, по желанію Великой Княгини Александры Петровны, и попеченіе о благоустройствів Покровской Общины сестеръ милосердія въ С.-Петербургъ 2). Посвященіе ся въ санъ игуменіи состоялось 8 августа 1861 года 3) въ домовой митрополичьей Церкви Троицкаго, въ Москвћ, подворья. При врученіи жезла новопосвященной игуменіи, святитель Филаретъ обратился къ ней съ следующею речью: "Новопосвященная Игуменія! Въ недавнемъ еще времени призвана ты на поприще послушанія, и волею Божіею уже теперь вручается тебъ жезль управленія,--и какъ мать должна ты блюсти сестерь, тебъ нывъ ввъренныхъ. Понимаю, что мысль твоя волнуется и что со страхомъ и не безъ смущенія принимаень на себя эту великую обязанность; но подкрыпляй себя тымь, что ты избрана на поприще этого служенія не мною, но самимъ Богомъ. 1) Усугубляй молитву; молитва придаетъ намъ силу и кръпость, безъ нея мы ослабъваемъ. 2) Для управленія сестрами



<sup>1)</sup> Срав. Письма Филар. кт Антон. IV, 20. Въ 1857 году, въ которому относится письмо м. Филарета о семъ, монастырь быдъ уже благоустроеннымъ общежительнымъ.

<sup>2)</sup> Дело о семъ см. въ Собр. миюн. и отз. м. Филар. V, 893—894. Срав. Сушкова, Зап. о жизни и врем. м. Филар., 154 и прилож. 125—133.

<sup>3)</sup> Въ Сочим. Очлор., V, 577 замвчено, что эта рвчь произнесена 2 апрвля 1861 года; но такъ какъ и здвсь ссилка двлается на упомянутое сейчасъ сочинение Н. В. Сушкова (не точная ссилка): то, следуя самому Сушкову, им опредвляемъ время ея произнесения 8-мъ августа 1861 года. См. Сущкова, упом. соч. стр. 154.

не употребляй одну данную тебѣ власть, но назидай ихъ въ духѣ кротости и любви; любовію все побѣждается; при томъ старайся быть снисходительной къ немощамъ человѣчества. 3) Назидай вручаемыхъ тебѣ чадъ болѣе собственнымъ примѣромъ, нежели властію и строгостію; примѣръ твой будеть на нихъ дѣйствовать сильнѣе слова.—Наконецъ— говорю—не избѣгай жребія, который назначенъ тебѣ Богомъ, трудись къ пользѣ обители, къ утѣшенію сестеръ, тебѣ врученныхъ; а жезлъ сей прими не такъ какъ власть и честь, но какъ бы въ опору немощи человѣческой" 1). И мать игуменія Митрофанія, по крайней мѣрѣ при жизни святителя Филарета 2), вѣрно исполняла его наставленія.

Ръчь къ игуменіи Митрофаніи 3) святителя Филарета о монашествъ довольно близко соприкасается съ словомъ его же проповеди, выразившимся, какъ мы видели, въ его речахъ къ новорукоположеннымъ епископамъ 4); ибо монашество, по крайнему и глубоко върному мижнію святителя Московскаго, особенно въ его руководящемъ представительствъ, должно быть также свъточемъ истинно-христіанской жизни въ мірь, въ темной массь народа, какъ свъточемъ, выше его поставленнымъ, является священноначаліе, епископство, архипастырство. Но для той же среды не менъе важнымъ, особенно по близости къ ней, свъточемъ является бёлое духовенство, пастырство. По этому прежнія заботы святителя Филарета о семъ последнемъ, отмеченныя нами за время царствованія Императора Николая Павловича, продолжались и въ новое царствованіе, получая многія осложненія вследствіе многихь, вновь произошедшихь за это царствованіе, условій и вследствіе того же получая

<sup>1)</sup> См. сейчасъ указанныя страницы V тома Сочин. Филар. и сочинение Сущвова о жизии и времени Филарета.

<sup>2)</sup> Она нгуменією была съ 1861 года по 1874 годь и лишь послѣ сего нонала подъ судъ. Срав. письма м. Филарета въ ней за 1858 годъ по 1867 годъ у Сушвова, тамъ же въ Прилож. стр. 125—133.

<sup>3)</sup> Изъ остальныхъ, относящихся къ монашеству, проповъдей святителя Филарета за разсматриваемое время, нифющихъ историческій характеръ, проповъзьего въ Гуслицкомъ монастыръ мы уже нифли въ виду при изслъдованіи о расколь.

<sup>4)</sup> Срав. особенно рѣчь въ преосв. Сергію, епископу Курскому на стр. 511—512 тома 5-го Сочин. Фимар.

иногда новые виды въ способъ выраженія ихъ, и между прочимъ въ словъ проповъди. Прежніе вопросы о поднятіи умственнаго уровня самого бълаго духовенства, шеніи быта его, объ усиленіи слова пропов'яди его съ церковной каседры и т. д., должны были получать теперь новые или обновленные способы разрешенія для себя въ вольномъ или не вольномъ согласіи съ духомъ реформъ новаго царствованія. И потому, если еще духомъ царствованія Императора Николая отзывается сделанное святителемь Филаретомь вь одной изъ пропов'вдей половины 1855 года о новой Императриц'в Маріи Александровив замвчаніе, что она еще прежде, въ званів Цесаревны, приняла на себя постоянный подвигь человіколюбія, даровавъ свое покровительство и материнское попеченіе многимъ смиреннымъ дщерямъ служителей алтаря, дабы усовершенствованнымъ воспитаніемъ ихъ усовершить внутреннее устройство священнослужительскихъ семействъ и чрезъ то благотворно действовать и на семейный быть народа": 1) то уже далеко инымъ тономъ звучитъ слово проповеди святителя Филарета о томъ же въ сущности предметъ за послъдующее время новаго царствованія, когда самая "мудрость-среди христіанства" стала болье и болье "объюродьвать язычески", когда "враги воинствующей церкви" стали уже "безпрепятственно изощрять противъ нея и старыя и новоизобрътаемыя оружія" 2) и когда, поэтому, настояла еще болье прежняго нужда въ томъ, чтобы въ церкви не оскудъвалъ не только лерей, котораго устнь сохраняють разумь спасенія, мужъ знанія и наставникъ юношества, держащій и преподающій здравое ученіе вышемысленныхъ началь науки" и "поставляющій жизненное начало премудрости страхь Господень", но и добрый "пастырь полагающій душу свою за овиы" 3) среди волковъ, разными способами начавшихъ расхищать стадо Хри-

Сочин. Филар. V, 318. Проповъдь въ день тезовменитства Государыни Императрицы Марія Александровны 22 іюля 1855 года.

Сочин. Филар. V, 563. Рачь на 50-латнемъ юбилев Московской Духовной Авадемін.

<sup>3)</sup> Сочин. Филар. V, 581. Рачь, относящаяся къ посафднему году жизни святителя Филарета.

стово. По этому, безъ всякаго сомнънія принимая близко къ сердцу дело удучшенія быта духовенства вообще и вверенной ero apxhuactupckomy nonevenilo enapxin be vacthoctu 1), cbathтель Филареть не всегда согласень быль съ теми мерами, которыя въ новое царствованіе предлагаемы и предпринимаемы были съ целію улучшенія этого быта. Такъ, ему не нравилось, прежде всего, уже то одно, что комитеть объ улучшенім быта духовенства, по составу своему, быль "разностихійный", не объщавшій (и дъйствительно не давшій) много пользы дълу 2); за темъ не желательною для него мерою къ улучшенію быта духовенства представлялось сокращение приходовъ 3), и т. п. Вообще, по прежнему, вполнъ одобряя благія намъренія правительства въ этомъ отношеніи, святитель Филареть воздерживался отъ одобренія многихъ мфръ, направленныхъ къ осуществленію этихъ наміреній, особенно же одобренія съ церковной канедры 4). Съ другой стороны и того неодобренія нѣкоторыхъ изъ сихъ мфрь, какое высказывалъ онъ иногда въ частныхъ письмахъ и сношеніяхъ своихъ, мы не видимъ въ словъ проповъди Филарста. Болъе важнымъ, какъ всегда, такъ и теперь, считая внутреннее, нежели вившнее благосостояніе духовенства, святитель Филареть болье нужнымъ считаль обращать вниманіе на это внутреннее благосостояніе и достоинство духовенства, прямо пропов'дуя о семъ и съ церковной канедры, и предписаніями по духовному в'вдомству своей епархіи раскрывая духовенству важность этой стороны діла, и вив своей епархіи наблюдая за тъмъ же. еще въ 1856 году, въ своей бесерт на день тезоименитства Государя Наследника Цесаревича Великаго Князя Николая Александровича 6 декабря, поучая о правдъ, требуемой отъ всёхъ сословій государства для истиннаго благосостоянія



<sup>1)</sup> См. лля сего вапр. письмо Филарета къ оберъ-прокурору св. Сунода Л. П. Ахматову въ Русск. Архиет за 1890 г. т. III, стр. 357. Срав. Собр. мн. и отз. У, 458 и др.

<sup>2)</sup> Срав. для сего Душеп. Чтен. 1883, I, 268. 269; Собр. мн. ц отз. V, 359—360; Письма Филар. кв Муравьеву, стр. 609. 611 в др.

<sup>3)</sup> CM. Ayruen. 4men. 1887, I, 255.

<sup>4)</sup> По этому-то и мы въ нашемъ настоящемъ изследования подробно не станемъ говорить объ этой стороне дела.

последняго, святитель Филареть обращаеть это требование прежде всего къ духовенству. "Не знаю, рекуть ли мив, --- говорить онъ, -- но не отлагаю рещи самъ себъ примчу сію: врачу, шсинлися самь; занятый мыслями о правдё для другихъ, не забудь воспользоваться ими для себя. Такъ, брятія служители олтаря, не слышимъ ли слова пророка: священницы Твои, Господи, облекутся вз правду (Псал. 131, 9). Не заповъдано ли намъ воспоминать сіе слово каждый разъ, когда облачаемся въ священную одежду, дабы мы непрестанно памятовали, что какъ одеждою облекаются члены тела, такъ правдою должны быть облечены наши помышленія, нам'вренія, д'вянія, жизнь? Мы призваны быть служителями не только правды, но и милосердія, быть не только священниками, но, когда нужно, и жертвами за спасеніе ближнихъ. Еще не велико требованіе, когда отъ насъ требуется правда. Какая правда?-Правда въ молитвъ, чтобы она была отъ сердца, а не по вижшнему только обряду, - правда въ церковномъ служеніи, чтобъ оно не изміняло общепреданному уставу,-правда въ ученіи, чтобы оно върно было истинъ Божіей, и не льстило страстямъ человъческимъ, -- правда въ попеченіи о пасомыхъ, чтобы мы имѣли въ виду и въ намѣреніи питаніе и безопасность стада, а не млеко и волну его, -- правда въ жизни, чтобы наша жизнь не была ложью противъ нашего ученія" 1). И о болье позднемь времени, когда "много разглагольствовавшее о свободъ мудрованіе", проявляя свою свободу между прочимъ въ печати, стало разрушительно касаться и духовенства, святитель-витія, въ собраніи общества любителей духовнаго просвъщенія говориль: "Летять съ разныхъ сторонъ стрелы порицанія и на наше званіе. Примемъ ихъ бронею правды (Еф. 6, 14) и постараемся отвъчать на справедливыя порицанія, по возможности, исправленіемъ, на несправедливия - терпъніемъ. Прискорбно, что даже внутри нашего стана явились господіє стрпляній (Быт. 49, 23), которые иногда противъ братій своихъ наляцають лукъ, въ повременныхъ изданіяхъ и въ книгахъ. Вы, братія, не допускаете и не допустите подобнаго. Не забудете словъ Премудраго: крот-

<sup>1)</sup> Cov. Qua., V, 391.

кій мужь сердцу врачь (Притч. 14, 30), такъ какъ напротивъ, жестокое слово не врачуеть, а прилагаеть къ болъзни болёзнь" 1). Въ томъ и другомъ случай исчисляются и указываются всъ существенныя требованія, какія можно было бы предъявить къ духовенству, чтобы оно достойно своего званія ходило, чтобы стояло на высоть своего положенія. Въ согласій съ тъмъ напр., въ 1860 году святитель Филаретъ и епископу Тульскому Алексію (Ржаницыну), по случаю изв'єстія объ оскорбленіи священника села Хрущова (Тульскаго же и увзда, близъ Тулы) управителемъ имвнія помещика сего села, писаль: "Хрущевскаго управителя, видно, что нельзя похвалить: но также и духовенство. Священникъ безъ ризъ хочетъ употреблять св. дары: гдф это разрфшено? Онъ приступаеть къ сему святому дёлу; входить въ олтарь управитель, говоритъ позорныя слова: священникъ, вместо того, чтобы при первомъ словъ попросить его, чтобы онъ умолкъ изъ благоговънія къ святынъ, остановился, слушаетъ и даетъ слабый отвътъ, но тотъ потомъ въ оправдание свое указываетъ на злобу священника, и на вошедшій въ обычай безпорядокъ, что міряне свободно входять въ олтарь, и что священникъ въ олтаръ смъется съ міряниномъ. Не благоговъйное духовенство, конечно, не можеть внушить благоговънія управляющему. Показанія причетниковъ, примътно, сочинены: и потому не ясно, какіе точно были поступки управителя: и трудно обличить его судебно. Есть ли благонамфренъ помфщикъ, можно попросить его, что-бы внушиль управляющему не делать соблазна въ церкви. Сильное наставление нужно дать духовенству" 2). И если такъ относился святитель Филареть къ иноепархіальному духовенству, то тімь строже, ревнивые, какъ само собою понятно, долженъ былъ относиться онъ съ разсматриваемой стороны къ духовенству ввъренной ему епархін. Объ этомъ свидътельствують его многочисленныя предписанія по епархіи и резолюціи. Въ виду ближайшей задачи нашего настоящаго изследованія мы главное вниманіе обратимъ лишь на пропо-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 559.

<sup>2)</sup> Письма м. Филар кв Алексію, стр. 215.

въдническую дъятельность духовенства московской епархіи. Въ этомъ отношеніи заботливость святителя Филарста какъ объ исполненіи ввёреннымъ ему духовенствомъ высокаго долга проповеданія слова Божія, ученія, такъ и о достоинстве самой проповеди его была примерная. Самъ служа высокимъ образцомъ проповъдничества, онъ зорко слъдилъ за исполнениемъ обязанности проповъдывать Слово Божіе и въ духовенствъ. Онъ не считаль, какъ иные архіерен, проповѣди "анахронизмомъ"  $^{1}$ ). Напротивъ, считалъ ихъ самымъ необходимымъ, благопотребнымъ долгомъ духовенства, особенно за время разсматриваемаго царствованія, когда такъ много стало распространяться разнаго рода лжеученій, когда такъ необходимо было утверждать паству на пути истиннаго ученія віры и правственности. Такъ по поводу одного указа Св. Сунода (отъ 11 сент. 1866 года), касающагося дела проповеди, святитель Филареть, резолюцією отъ 31 октября 1866 года, устанавливаеть следующій порядокъ назначенія пропов'вдей, представленія ихъ цензорамъ и наблюденія за исполненіемъ сей обязанности: "1) Каждый священно-служитель городской и сельской церкви обязанъ произнести собственныхъ проповъдей не менъе 6-ти въ годъ. 2) Разумфется, что произнесеніе большаго числа таковыхъ проповъдей будетъ принято начальствомъ, какъ дъйствіе усердія священника къ своему ділу, и пріобрітеть ему особенное вниманіе начальства. 3) Въ воскресный или праздничный день, для котораго нётъ собственной проповёди, обязанъ священникъ (или, по его распоряженію, діаконъ) читать изъ книгъ, преимущественно отеческихъ, поученія примънительныя ко времени, къ потребностямъ и понятіямъ слушателей. 4) Благочиные священнослужителямъ, имфющимъ болфе сильную и твердую образованность и опытность, предоставляють произносить проповёди безъ предварительной цензуры, съ тёмъ, чтобы, по произнесеніи, онъ доставляемы были для освидьтельствованія. 5) Отъ священно-служителей менье утвержденныхъ въ разумении и слове ученія, и менее опытныхъ, благочинные



<sup>1)</sup> Письма Ф. кв Высоч. Особ. II, 243. Рачь о преосв. архіепяск. Астраханскомъ Аванасів (Дроздова).

требують представленія пропов'вдей за недівлю, а по нужді за три дня до произнесенія, и цензорують оныя въ отношеніи къ чистотъ ученія, назидательности, вразумительности и правильности изложенія, и погрешительное предоставляють исправлять сочинителю, или сами исправляють, объясняя въ тоже время погрѣшности и руководствуя къ избъжанію оныхъ. Языкъ поученія должень быть, по возможности, прость, но съ темъ вивств охраненъ отъ мыслей и выраженій неправильно простонародныхъ, грубыхъ, низкихъ, противныхъ здравому вкусу. 6) При обозрѣніи церквей благочинный дознаеть, какія поученія читаны въ церкви изъ книгъ, и съ соответственнымъ ли цели выборомъ. Преимущественно полезныя чтенія могуть мыть избираемы изъ писаній св. Василія Великаго, св. Іоанна Златоустаго, св. Тихона Воронежскаго 1). Поученія, въ сельскихъ церквахъ, должны быть не очень протяженны. 7) Неисправныхъ въ проповъданіи и чтеніи поученій благочинный увъщаніемъ приводить къ исправности, а въ случай неуспинности увъщаній доносить начальству. 8) Для наблюденія епархіальнаго начальства за состояніемъ пропов'яданія и для поощренія пропов'єдающихъ, благочинный отличающіяся назидательностію пропов'єди им'єсть представлять начальству 2). Въ общемъ техъ же правиль по епархін святитель Филареть держался и до 1866 года, ближайшимъ образомъ, какъ само собою понятно, и съ особенною строгостію наблюдая ихъ исполненіе въ самой Месквъ. Здъсь, равно какъ и въ другихъ мъстахъ епархіи по особымъ случаямъ, онъ для пропов'вдниковъ самъ являлся и благочиннымъ и цензоромъ, строго наблюдая за достоинствомъ проповъди, ея качествами внутренними (по содержанію) и вибшними (по изложенію) и искренно похваляя и всемфрно поощряя хорошихъ проповфдниковъ. Къ глубокому сожальнію, многіе смотрять на святителя Филарета вь этомь. равно какъ и въ другихъ подобныхъ отношеніяхъ, какъ на

<sup>1)</sup> Святителя Тихона Воронежского митрополить Филареть, какъ мы помнимь, еще за долго и до прославления его во святыхъ предлагаль для назидания, говоря напр. въ 1818 году о сочиненияхъ его: "въ этой, коти не глубокой, ръкъ есть золотой песокъ". *Нисьма Филар. ка роди.* стр. 225.

<sup>2)</sup> Душеп. Чтен. 1880, II ч., стр. 494—495.

суроваго администратора, силою своего авторитета безпощадно давившаго подчиненныхъ 1). Это-совершенная неправда. Во всвхъ этихъ и подобныхъ случаяхъ святитель Филареть лишь ревниво оберегалъ достоинство духовнаго званія, следовательно достоинство самого же духовенства, и больше ничего. Какъ великій пропов'єдникъ самъ, какъ строгій и глубокій мыслитель, во всей широт понимавшій значеніе и назначеніе проповеди, какъ истинно и искренно благочестивый христіанинъ, собственнымъ своимъ существомъ переживавшій то, что должно было пропов'ядывать съ церковной каоедры и что самъ онъ проповедываль, наконець какь по истине великій художникь русскаго слова, онъ, естественно, не могъ быть равнодушенъ при видъ проповъдей, болъе или менъе далеко не соотвътствовавшихъ его великому идеалу проповъди. Но за то онъ дътски искренно радовался проповъдямъ и проповъдникамъ, хотя сколько нибудь приближавшимся къ этому идеалу и всячески, повторяемъ, поощрялъ такія явленія. Представимъ нісколько примфровъ. Въ 1856 году одинъ діаконъ просился во священники, представивъ при прошеніи проповёдь своего сочиненія въ доказательство своего права на званіе священника. Въ этой проповеди "владыке не понравилось резкое обличение, выраженное въ следующихъ словахъ: "вне храма почти все время проводимъ въ занятіяхъ, предписываемыхъ развращенною волею нашею".--Что это ты написаль? сказаль святилель. Ты всъхъ (слушателей) обругалъ! Знаешь ли, что это значитъ? Это значить быть или пьяницей, или картежникомъ, или развратникомъ. Сознаешь ли ты себя такимъ? Если сознаешь, то тебя надобно сана лишить. - Сделавъ еще несколько критическихъ замітаній на эту проповідь, митрополить сказаль наконець: устинь ісреовы сохранять разумь, а твои устив разума не сохраняють 2). Въ другой разъ "два священника представили ему одинаковыя проповъди на какой-то праздникъ. По прочтеніи, владыка позваль къ себв ихъ обоихъ вместв и вы-

<sup>1)</sup> Такой взгляда накоторыхъ на м. Филарета быль не безъизивстена и ему еамому. См. Письма Филарета кв А. Н. Муравьеву, стр. 569 Кіегь, 1869.

Душен. Чтен. 1871, ч. II, стр. 154 "Извъстій и Замътовъ". Сообщеніе о. архим. Григорія (Воннова).

шель къ нимъ, держа ихъ тетради въ объихъ рукахъ. Не благословдяя ихъ, онъ сказалъ: "эти двъ проповъди предполагаютъ третью, послѣ которой и не нужны" 1).-Въ 1867 году, въ день 50-лфтняго юбилея святительства владыки Филарета, бывшаго въ этотъ день въ Сергіовой Лавръ, въ Москвъ въ Успенскомъ соборѣ служилъ преосв. викарій Игнатій, а пропов'єдь произносиль протоіерей Покровскаго собора А. И. Воскресенскій. Митрополиту Филарету, изображенію достоинствъ и дъятельности котораго посвящена была эта проповъдь, она представлена была, для полученія разрішенія на ея напечатаніе, уже по произнесеніи. И владыка, прочитавь ее, оть 7 августа <sup>2</sup>) писалъ представлявшему ее преосвященному Игнатію: "Возвращаю слово. Церковная каоедра назначена для ученія и наставленія. Но въ семъ словъ одна похвала, и при томъ человъку, еще живущему, и при томъ далеко превышающая меня 3). Если братія и сослужители благосклонно выслушали оное: это дъло ихъ смиренія и любви. Но чтобы далее провозглащать сіе слово чрезъ печать, на сіе не могу дать согласія. Хорошо, что сіе не сдѣлалось, ибо это меня огорчило бы. Скажите проповеднику, чтобы онъ не прогневался на мое упрямство" 4). Бывшій съ 1849 года и во все остальное время жизни святителя Филарета въ составъ Московскаго (столичнаго) бълаго духовенства, Казанской церкви, у Калужскихъ вороть, протоіерей Алексій Іосифовичь Ключаревь, нын'в высокопреосвященнъйшій архіепископъ Харьковскій Амвросій, издавна извъстный какъ замъчательный проповъдникъ и импровизаторъ, въ доказательство того, что "митрополита Филарета, при разборъ представляемыхъ ему проповъдей, всегда возмущали всякія слова, не соотв'єтствующія достоинству церковной проповеди", разсказываеть изъ опыта своихъ собственныхъ по этому дёлу съ нимъ отношеній слёдующій случай: "я пом-

<sup>1)</sup> Танъ же, стр. 71. Сообщение того же о. архимандрита.

<sup>2)</sup> Юбилей быль 5 августа, какъ извъстно.

<sup>3)</sup> Для сравненія, припомнимъ бесёду самаго святителя Филарета въ день 50літняго юбилея службы князя С. М. Голицына.

<sup>4)</sup> Чтемя въ Общ. моб. дух. просв. 1878, III, 6 "Матеріаловъ для исторів Рус. Церкви".

ню, какъ однажды въ крайнемъ случав я употребилъ въ проповъди слово "интрига", и онъ остановился въ размышленіи, какъ бы заменить его, и потомъ сказаль: "нежелательны подобныя слова въ церковной проповеди" 1). Съ другой стороны, напр. въ 1856 году святитель Филаретъ объ архимандритъ Новоспасскаго, въ Москвв, монастыря Агапитв (Введенскомъ) отзывался, что онъ, по природной застънчивости, "съ затрудненіемъ произносить поученіе въ большомъ собраніи, хотя я предварительно (слова Филарета) увъряю его, что поучение назидательно и достойно занять вниманіе слушателей" 2). За тымь въ 1859 году объ одномъ Московскомъ священникъ, не задолго предъ тъмъ скончавшемся, имъвшемъ благочестивый обычай ежедневно приходить въ Иверскую, у Воскресенскихъ воротъ, часовню, чтобы помолиться предъ Иверскою чудотворною иконою Богоматери и приложиться къ ней, святитель Филаретъ писаль, что "онь быль мужь, просвещенно верующій, добродътельный, нестяжательный и назидательный проповъдникъ" 3). Къ болъе или менъе выдающимся и надизательнымъ проповъдникамъ изъ духовенства святитель Филаретъ относился особенно внимательно: назначалъ ихъ для проповъданія въ важныхъ случаяхъ 4), разръшаль печатаніе ихъ проповъдей даже въ Московскихъ Въдомостяхъ 5), оказывая имъ особенное благоволеніе <sup>6</sup>), и т. д. Таковыми были протоіереи Московскіе: Н.

<sup>1)</sup> См. преосв. Амвросія Живое Слово, стр. 123. Харьковъ, 1892. При этомъ должно зам'ятить, что и самъ преосв. Амвросій всегда изб'ягалъ и изб'ягаеть въ пропов'я подобныхъ словъ и выраженій (не русскихъ).

<sup>2)</sup> Собр. миюн. и отз. м. Филар. IV, 154. Архии. Агапить свончался въ 1877-г.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 402. Проповъдникъ не поименовавъ; не есть ли это протоіерей Трехсвятительской, у Красныхъ воротъ, церкви Николай Петровичъ Друговъ, скончавшійся въ 1858 году? О немъ, какъ проповъдникъ—любницъ простаго народа см. въ упомянутой книгъ преосв. Амвросія: Живое Слово, стр. 55.

<sup>4)</sup> См. для сего Душеп. Чтем. 1883, І, 251. Здісь указывается о. Н. Ф. Добровъ. Срав. также стр. 518, гді указываются онь же и протоіерен: П. Е. Покровскій и І. Н. Рождественскій, и др.

<sup>5)</sup> См. для сего тамъ же, стр. 514. Разумъется слово о протоіерея А. І. Ключарева, напечатанное въ Моск. Въдом. за 1865 г. № 198 отъ 11 сент., а произнесенное 30 августа того же 1865 года въ Московскомъ Большомъ Успенскомъ соборъ. Слово, исходя изъ текста Исал. 36, 5, 6 касается реформъ того времени, говоря о гражданской доблести, какъ добродътели, если она основывается на христіанскихъ началехъ.

<sup>6)</sup> См. напр. объ И. М. Богословскомъ-Платоновъ въ Правосл. Обозр. 1883, I, 113.

П. Друговъ († 1858), С. Г. Терновскій († 1868), И. М. Богословскій-Платоновъ († 1870), Н. Ф. Добровъ († 1873), П. Е. Покровскій († 1868), Н. А. Сергіевскій († 1892) и другіе изъ скончавшихся, а изъ доселѣ здравствующихъ, упомянутый А. І. Ключаревъ и нѣк. др.

Между тъмъ и въ видахъ улучшенія быта духовенства Московской епархіи, въ попеченіи о внѣшнемъ благосостояніи его святитель Филареть и продолжаль прежнія заботы и міры къ сему и изыскивалъ или ревностно поддерживалъ новые способы къ тому же, а въ видахъ поощренія умственной производительности духовенства способствоваль открытію особыхь органовъ духовной повременной печати и общества любителей духовнаго просвъщенія. Такъ при святитель Филареть и при его дъятельномъ и живомъ участіи, въ видахъ усиленія прежнихъ способовъ воспитанія дочерей духовенства Московской епархіи, открыто было женское Филаретовское училище на мъстъ прежняго Заборовскаго подворья 1), въ видахъ помощи бъднымъ ученикамъ духовныхъ училищъ Московской епархіи открыто было въ 1865 году Братство святителя Николая 2), разръшены къ изданію съ 1860 года духовные журналы: "Православное Обозрѣніе", "Душеполезное Чтеніе", а нѣсколько позже — "Чтенія въ обществъ любителей духовнаго просвъщенія" 3). Но болбе всего святитель Филареть заботился объ усовершенствованіи самыхъ разсадниковъ пастырства, --- мужскихъ духовно-учебныхъ заведеній, и особенно среднихъ съ высшими. Мы помнимъ его отношеніе къ Московской семинаріи за время предшествовавшаго царствованія по одной изъ его пропов'єдей

<sup>1)</sup> См. о семъ въ Душен. Чтен 1865, III, 197—204; Правосл. Обозр. 1873, № 10, стр. 553—564; Сушкова, Зап. о жизни и врем. Филар., стр. 163 и дал.; П. Ф. къ Выс. Особ. I, 186 д. 190. 194 и др.

<sup>2)</sup> См. о сенъ въ Моск. Въдом. 1865, № 215; Чтетя въ Обш. ист. и древн. 1880, IV, 15, Душеп. Чтен. 1883, I, 518—520; Письма Филар. пв Высоч. Особ. II, 247; Чтен. въ общ. люб. дух. просв., 1890 г., № 10 в др.

<sup>3)</sup> Сп. о семъ въ Душел. Чтен. 1880, І, 130; 1885, І, 122; Письма Филар. Къ Алексію. 212; Письма къ Высоч. Особ. П, 199; Чтен. въ Общ. люб. дух. просе1868 г. кн. І и др. Обо всемъ этомъ мм не говоримъ подробно, такъ какъ не 
вмъемъ на то особеннаго указанія въ проповъдявляєсьой собственно дъятельноств Филарета.

1844 года. За новое царствование приспъла пора святителювитіи въ его пропов'яднической д'язтельности нарочито коснуться и высшаго духовно-учебнаго заведенія ввъренной ему епархін, -- Московской духовной Академін, именно по случаю исполнившагося въ 1864 году 50-тилетія со дня открытія ея въ 1814 году. Московская духовная Академія, какъ извъстно, открыта была вивсто Московской Славяно-греко-латинской Академін (пом'вщавшейся въ Московскомъ Занконо-Спасскомъ монастырь, на Никольской улиць) и на мъсть Троицкой Лаврской семинаріи, въ которой учился и учительствовалъ самъ святитель Филаретъ, съ 1800 и по 1808 годъ. Съ тъхъ поръ лишь не более 12-ти леть прошло, какъ святитель Филареть уже въ качествъ архипастыря Московскаго, принялъ новую Академію подъ свое главное начальство и смотреніе, хотя и въ эти 12-ть льть, то въ качествь ректора С.-Петербургской духовной Академін (1812—1819 гг.) и окончательнаго редактора устава для всвхъ академій 1), а то въ качеств ревизора, между прочимъ и Московской духовной Академіи (въ 1815, 1818 и 1820 годахъ), имълъ къ сей послъдней такое или иное отношение, почему на юбилев Академіи въ 1864 году прямо говорилось святителю Филарету: "Почти цёлые пятьдесять лёть Академія наслаждается счастіемъ подчиненія твоему управленію" 2). И подлинно, для Академін это было счастіе: быть подъ высшимъ руководствомъ и наблюденіемъ столь геніальнаго и великаго во всвхъ отношеніяхъ лица, какимъ быль святитель Филаретъ. Руководство и наблюдение его касалось, можно сказать, всёхъ сторонъ жизни академической, и зоркость его въ отношеніи въ Академіи была по истинъ изумительна. Нужно было только удивляться, когда у него на все это доставало времени среди множества другихъ, чаще всего болъе важныхъ, архипастырскихъ заботъ и трудовъ. Кромф ежегоднаго почти посфщенія Академіи личнаго по случаю открытыхъ испытаній, участія

<sup>1)</sup> Срав. собственныя слова святетеля Филарета объ участів его въ редавців этого устава въ Письмах его ка Антон. IV, 157.

<sup>2)</sup> См. Историч. записку о Моск. дух. Акад. по случаю ея 50-летін составленную С. К. Смирновымъ и помещенную въ юбилейномъ академич. Сборинке 1864 года, стр. 2.

въ засъданіяхъ конференціи и т. п., святитель Филаретъ ни одного почти дела бумажнаго, касающагося Академіи, не оставляль своимь внимательнымь разсмотреніемь и замечаніями, ни одного предпріятія въ Акаденіи не опускаль своимь участіємь и обсужденіемъ. Изъ чтенія дёль архива академическаго правленія и конференціи, со множествомъ на нихъ часто очень пространныхъ резолюцій митрополита Филарета, невольно выносится "чувство изумленія предъ громадною, многостороннею учебно-правительственною дъятельностію" святителя 1). Правда, иныхъ тяготило это зоркое наблюдение и по временамъ строгое руководство святителя; но оно тяготило только техъ, которые или недостаточно понимали значение этого руководства и наблюденія или имѣли за собою какіе-либо недостатки, не соотвътствовавшіе высокимъ требованіямъ идеала академической жизни и дъятельности. Академія — высшее духовно-просвътительное заведение, одно изъ немногихъ въ въ этомъ-глубокій смысль сего идеала, весьма понятный руководителю Академіи, "родоначальнику всъхъ прочихъ духовныхъ академій въ Россіи" 2), святителю Филарету и посвященнымъ въ пониманіе того же идеала изъ другихъ лицъ, принадлежащихъ ли къ составу Академіи или не принадлежащихъ. Поэтому-то, зная немощи человъческія, святитель и писаль лицамъ состава Академіи при началь одного изъ важньйшихъ дёль послёдней, - изданія "Твореній св. Отцевь въ русскомь переводъ" съ "Прибавленіями" духовнаго содержанія въ 1842 году: "благоволятъ сотрудники дъла внимательно и благодушно выслушать, что скажется, и, если иное не по желанію, не охлаждаться къ дълу, а укръпляться и изощрять внимание къ побъждению затрудненій, да будетъ діло полезное и достойное Академіи" 3). А



<sup>1)</sup> Слова одного изъ хороно знакомыхъ съ этими архивинии дълами, покойнаго историка М. Д. Академіи протоіерея С. К. Смирнова († 1889). См. рѣчъ его о дѣятельности мит. Филарета въ отношеніи къ Академіи по случаю 100-лѣтія со дня рожденія святителя, въ Приб. кв Теор. св. Оти. 1883, XXXI, 292.

<sup>2)</sup> Сдова юбилейнаго привітствія протопресвитера В. И. Кутневича о святителі Филареті въ 1864 году. См. въ Юбил. Сборникі статью: Празднованіе пятидесятильнія М. Д. Академіи, стр. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. въ рѣчи С. К. Смирнова въ *Приб. кв Твор. св. опи*, за 1883 годъ, ч. XXXI, стр. 289—290.

что сказано объ этомъ дель, тоже, въ известной степени и мерь, можно и должно было бы сказать и о всякомъ дёлё, вытекавшемъ изъ требованій помянутаго идеала. За то, наобороть, люди понимавшіе, вмість съ святителемь, смысль этого идеала, высоко ценили участие его въ жизни и деятельности Академіи и благоговъли предъ нимъ, стараясь не проронить ни одного слова изъ его многочисленныхъ, всегда глубокомысленныхъ, исполненныхъ мудрости и многольтней опытности, ръчей, бесъдъ, замъчаній и проч. Таковы были въ Бозъ почившіе профессоры Академін: Ө. А. Голубинскій, А. В. Горскій 1), С. К. Смирновъ 2) и др. И такое отечески-попечительное участіе святителя Филарета къ его любимому дътищу-Академіи не осталось безплоднымъ. Филаретовское время жизни и дъятельности Академін было, можно сміло сказать, самымъ блестящимъ періодомъ ея исторіи во всёхъ отношеніяхъ: и въ отношеніи къ научному росту ея во всёхъ отрасляхъ вёдёнія въ предёлахъ круга преподаваемыхъ въ ней наукъ и въ отношеніи къ развитію духа церковности, благочестія, и въ другихъ отношеніяхъ. Къ голосу ученыхъ мужей Московской духовной Академіи стали прислушиваться за это время не только въ Россіи, но и въ западной Европъ <sup>в</sup>). Московская Духовная Академія выпустила за то же время изъ своихъ стѣнъ многочисленный сонмъ пастырей 4) и архипастырей в), при томъ въ числъ ихъ множество такихъ, имена которыхъ съ глубокимъ уважениемъ произносимы были

<sup>1)</sup> И  $\Theta$ . А. Голубинскій и А. В. Горскій нарочито записывали слова, слышавныя ими отъ м. Филарета, о чемъ въ отношения въ  $\Theta$ . А. Голубинскому см. тамъ же, стр. 281, а въ отношения въ А. В. Горскому см. дневникъ последняго (Приб. къ Твор. св. отц. 1884 и 1885).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Срав. его *Исторію М. Д. Академі*и (М. 1879 г.), слово, н рѣчь 1883 г. (Првб. къ Твор. св. отц. 1883, XXXI) н др.

<sup>3)</sup> Таковыми мужами въ Моск. Дух. Академін были, напр. Ө. А. Голубинскій, извъстный профессоръ философів († 1854) и А В. Горскій († 1875), церковный историкъ, а также изкоторые другіе.

<sup>4)</sup> Въ одной Москвъ ко времени 50-дътія Моск. Дух. Академів было до 83-хъ протоіереевъ и священниковъ изъ питомдевъ ен.

<sup>5)</sup> Съ 1814 по 1864 годъ число архипастырей восходило до 26-ти. После число это еще более увеличилось вступленіемъ въ монашество такихъ лицъ, какъ преосвященневащіе архіспископы: Амвросій Харьковскій, Алексій Литовскій († 1890), епископъ Виссаріонъ Костромскій и др.

въ Россіи; а нъкоторые питомцы Академіи, перешедшіе изъ духовнаго въдомства въ свътское получили большую извъстность въ своемъ кругу дъятельности 1). И не напрасно сказаны были, устами самого Монарха Всероссійской Имперіи, въ концѣ 1862 года следующія, знаменательныя и весьма утешительныя для Академіи, представителямъ ея слова: "Надъюсь, что новая генерація воспитанниковъ будеть слёдовать по пути прежнихъ 2). Эти, сказанныя въ концъ 50-лътняго поприща, пройденнаго Академією, достопамятныя слова, ясно свидётельствовали, что стоило помянуть словомъ и деломъ истекавшій предель этого поприща. И не смотря на не сочувствіе святителя Филарета всякаго рода юбилеямъ вообще 3), онъ самъ также не могъ не склониться на мысль о празднованіи его; мало того, въ ознаменованіе этого юбилея и въ поощреніе ученой ділтельности Академіи, онъ сдёлаль по этому случаю значительныя пожертвованія въ пользу Академін 4). Самое празднованіе 50-летняго юбилея Академіи пріурочено было къ 1-му октября 1864 года, -- ко дню открытія ея въ 1814 году. Торжество празднованія, Высочайте разретеннаго, почтили своимъ присутствіемъ и участіемъ, кромѣ высокопоставленныхъ свѣтскихъ особъ 5), представителей и депутатовъ отъ различныхъ ученыхъ и учебныхъ обществъ и учрежденій, многихъ лицъ изъ состава Московскаго духовенства и питомцевъ Академіи 6), архипастыри: самъ маститый первосвятитель церкви Московской, митрополить Фи-

<sup>1)</sup> Таковы ученые; К. А. Неволинъ, братья Я. И. и С. И. Баршевы, Н. И. Надеждвиъ, авадемикъ П. С. Билярскій и др. Кромф того многіе изъ питомцевъ Академін, вышедши на государственную службу, достигли на ней высшихъ чиновъ и должностей благодаря своимъ выдающимся способностямъ и дъягельности.

<sup>2)</sup> См. въ юбил. Сборн. 1864 г. Историч. Записку, стр. 37.

<sup>3)</sup> Срав. для сего *Иисьма Филар. кв Антон.* IV, 168. 171—172, въ виду юбилея С.-Петерб. Дух. Академін, состоявшагося въ 1859 году.

<sup>4)</sup> Имфли въ виду его капиталы для выдачи премій наставникамъ Академів, для изданія богословскаго словаря, и др.

<sup>5)</sup> Между таковыми особами были: Московскій генераль-губернаторъ М. А. Офросимовъ († 1868), товарищь оберь-прокурора Св. Сунода кизъ С. Н. Урусовъ († 1883), прибывшій по Высочайшему повельнію, и др.

<sup>6)</sup> Въ числъ ихъ былъ одинъ магистръ 1-го курса Академін (выпуска 1818 г.) Московскій протоіерей Никифоръ Ивановичъ Потаповъ, бывшій въ 1818—1823 годахъ баккалавромъ Академін († 1865).

ларетъ, членъ Св. Сунода архіепископъ бывшій Ярославскій Евгеній (Казанцевъ) 1), бывшій нікогда ректоромъ Академіи (въ 1836—1841 годахъ) архіепископъ Черниговскій Филаретъ (Гумилевскій) <sup>2</sup>), бывшій баккалавромъ Академін (въ 1848— 1849 г.) епископъ Дмитровскій Леонидъ (Краснопъвковъ) 3) и бывшій (въ 1861—1862 годахъ) ректоромъ Академіи епископъ Можайскій (ныні архіепископъ Тверскій, Савва (Тихомировъ). Послѣ Божественной литургіи въ Лаврскомъ Тронцкомъ соборь 4), совершенной сими архипастырями (за исключеніемъ преос. Евгенія, —слепца) въ сослуженіи съ наместникомъ Лавры архимандритомъ Антоніемъ и ректоромъ Академіи протоіереемъ А. В. Горскимъ в), и молебствія, на которомъ къ великой и сугубой эктеніямъ присоединены были особыя, на этотъ случай составленныя, прошенія 6), и послів котораго возглащены были---многольтие Государю Императору и Царствующему Дому, Св. Суноду и члену его митрополиту Филарету, всемъ бывшимъ и настоящимъ начальникамъ, наставникамъ и воспитанникамъ Академіи и-въчная память почившимъ Императорамъ Александру I и Николаю I, митрополитамъ, архіепископамъ, имъвшимъ то или другое отношение къ Академіи и всъмъ бывшимъ начальникамъ, наставникамъ и воспитанникамъ ея,--въ актовой залѣ Академіи состоялось торжественное собраніе.

Скончался въ 1871 году.

<sup>2)</sup> Скончался въ 1866 году.

<sup>3)</sup> Скончался въ 1876 году.

<sup>4)</sup> Въ то время своей Академія церкви еще не нивла. Домовая церковь во имя Покрова Пресвятыя Богородицы устроена въ ней лишь въ 1870 году.

<sup>5)</sup> На литургія соотвітствующее случаю слово произнесено было инспекторомъ Академія архимандритомъ (впослідствім епископомъ Курскимъ) Миханломъ († 1887) на текстъ: *Блажена человика, иже обриме премудрость* (Притч. 3, 18). Слово это поміщено въ не разъ упомянутомъ академическомъ юбилейномъ сборниві (изд. 1864 г.).

<sup>6)</sup> Именно, на великой эктенів: О еже милостивно призрыти на приносящих нынь благодарственное моленіе братій и сынова обители духовных ученій, яко благопромыслительню даровано быть ей поприще пятидесятильтія ва мирь и благоустроеніи совершити, руководственная ка Божественный и естественный мудрости ученія многима вкупь и друга другопрічматель преподати, и тыми священному служенію православныя церкви плода выкій принести, Господу помолимся. Подобный же смысль выдан в прошевія на сугубой эктенів. См. тексть вхъ въ томь же юбил. Сборникь, на стр. 13 и 14 описанія юбилейнаго торжества.

На этомъ собраніи, открытомъ молитвою, прежде всего прочитана была профессоромъ С. К. Смирновымъ "историческая записка о Московской Духовной Академін", закончившаяся обращеніемъ къ предсёдательствовавшему въ собраніи митрополиту Фидарету съ просьбою о призваніи благословенія Божія на начало новаго пятидесятильтія Академіи 1). На это обращеніе святитель Филаретъ ответилъ следующею, по обычаю, замечательною по глубинъ мысли и силъ чувства, ръчью: "Если вы, любители божественной, духовной, церковной мудрости, конечно не безъ благословенія свыше, достигнувъ предёла некраткаго поприща времени, взыскуете благословенія на дальнъйшее поприще вашей дъятельности: то преклоните ваши умы и сердца предъ владычествующимъ здёсь обетованнымъ благословеніемъ пресвятыя Владычицы нашея Богородицы и, при ея покровительствъ, предъ благословеніемъ преподобнаго отца нашего Сергія <sup>2</sup>).—Святый Апостоль, подъ покровомъ примъра, показалъ намъ законъ дъйствительно простираемыхъ благословеній и преподаваемыхъ духовныхъ помощей, когда сказалъ о Христъ Спасителъ нашемъ: въ немже пострада, Самь искушень бывь, можеть и искушаемымь помощи (Евр. 2, 18). Какъ самъ Онъ претерпълъ, бывъ искушаемъ: то можеть и искущаемымъ помочь. И безъ собственнаго искушенія, или испытанія, Христосъ Богъ не всемогущъ ли, чтобы мого помогать искущаемымъ, или испытуемымъ? Не всепремудръ ли, чтобы изобретать верныя и неистощимыя средства для сей помощи? Не всеблагъ ли Онъ, и не безмърно ли сильнъе въ Немъ желаніе подать помощь искушаемымъ, нежели въ нихъ желаніе принять ее? Почему же истолюватель таннъ Его поставляетъ момощь Его искущаемымъ какъ бы въ нѣкую зависимость отъ Его собственнаго искушенія? Потому, что заслугою собственнаго искушенія, понесеннаго ради блага человъковъ, Онъ пріобрълъ особенное право подавать искупаемымъ помощь даже при недостоинствъ ихъ; -- потому, что подвигами собственнаго искушенія Онъ, такъ сказать, вошель въ область

<sup>1)</sup> См. эту записку въ томъ же сборникъ.

<sup>2)</sup> Разумвется обвтованіе Богоматери, данное обители преподобнаго Сергія, при явленів ся сему Преподобному: "Не отступна буду отъ мвста сего".

искушеній, въ ближайшее общеніе съ труждающимися въ ней, и тъмъ безпрепятственнъе можеть простирать на нихъ благотворное и спасительное вліяніе.—Христось есть образь для христіанъ, и по преимуществу для освящаемыхъ и святыхъ. Итакъ, вотъ законъ для нихъ: кто на пути духовной жизни съ кръпкою и чистою върою перенесъ искушеніе, неослабно выдержалъ духовное испытаніе, совершилъ подвигъ; тотъ, конечно, получиль для сего благодатную помощь и силу, по слову Господню: безъ Мене не можете творити ничесоже (Іоан. 12, 5), и въ награду за върность въ подвигъ, по щедротамъ Божінмъ, данная ему помощь и сила въ немъ утверждается, какъ благодатный даръ, которымъ онъ можетъ, явно или сокровенно, простирать благотворное вліяніе, благословеніе, помощь на проходящихъ искушеніе, испытаніе, подвигъ, и на требующихъ помощи. Соотвътственно сему закону, преподобный отецъ нашъ Сергій искусился и совершился въ добродьтеляхъ общехристіанскихъ, и имъетъ даръ собирать окрестъ себя тысячи и миріады христіанъ всякаго чина, званія и состоянія, привлекая ихъ не инымъ чемъ, какъ темъ, что они на себе испытываютъ его благодатную помощь, въ своихъ искушеніяхъ, испытаніяхъ, подвигахъ жизни въ мірів и жизни духовной. Искусился и совершился особенно въ подвигахъ жизни монашеской: и пріяль дарь быть отцемь и праотцемь духовнаго рода ихъ, хотя, можеть быть, въ сіе время уже не такъ кръпкаго, какъ были ближайшія чада его, впрочемъ и нынѣ являемыми знаменательными и живыми опытами дознающаго благодатное здёсь своего родоначальника присутствіе, д'вйствованіе, руководство, помощь, охраненіе. Скажемъ ли вамъ, привитающіе здісь, любители Божественной, духовной, церковной мудрости, что преподобный Сергій и для васъ имфетъ даръ Божій, и на васъ простираетъ сокровенно дъйственное благословение?--- Не обинуясь должны мы сіе сказать.—Вспомните, какъ первоначально пришель онь сюда, сталь на семь маковир, или темени горы, въ темномъ лъсу, и, возведши умъ и сердце на небо, сказалъ: Пресвятая Троице! Да будетъ на семъ мъств храмъ во имя Твое, въ Твую ежедневную, и въковую и въчную славу! Не видимъ ли, какое пребывающее, какое обширное исполнение даровано сей мысли Праведника; какъ дъйствительно прославляется здъсь имя Пресвятыя Троицы народомъ, царями, въкамя? Не есть ли это знаменіе особеннаго благословенія Божія? А въ семъ благословеніи не явно ли знаменіе того, что оно пріобрътено не простою мыслію, но кръпкимъ подвигомъ въры, высокимъ богомудріемъ, свътлымъ созерцаніемъ.—И если надобно указать на видимое знаменіе того, что искусный въ богомудріи Сергій простираетъ благословеніе на ищущихъ здъсь богомудрія: указываемъ на то, что и прежде вашего пятидесятильтія, здъсь, подъ его покровомъ, возжглись свътильники, стоявшіе потомъ на высокихъ свъщникахъ церкви, напримъръ: Платонъ, Амвросій, Августинъ 1); и ваше пятидесятильтіе принесло церкви двадцать шесть епископовъ,—жатра, какая едва ли найдется гдъ-либо на подобномъ не широкомъ поль 2). Итакъ, повторяю, преклонимъ на-

<sup>1)</sup> Здѣсь разумѣются бывшіе начальники, наставники и воспитанники Тровцкой Лаврской семинарів, существовавшей, подъ покровомъ преподобнаго Сергія, съ 1742 по 1814 годъ, причемъ лишь для примѣра указани: митрополитъ Московскій Платонъ Левшинъ († 1812), митрополитъ Новгородскій в С.-Петербургскій Амвросій Подобѣдовъ († 1818) и архіенископъ Московскій Августинъ Виноградскій († 1819). Но сверхъ того можно было бы указать еще на митрополитовъ: Кіевскаго Сераніона Александровскаго († 1824), С.-Петербургскихъ-Мяхавла Десинпкаго († 1821), Серафима Глаголевскаго († 1843), Никанора Клементьевскаго († 1856) и Григорія Постинкова († 1860) и Московскаго Филарета Дроздова († 1867); архіепископовъ: Тихона (Малинина)—Астраханскаго († 1793), Павла (Зернова)—Казанскаго († 1815), Менодія (Смирнова)—Псковскаго († 1815), Амвросія (Протасова)—Тверскаго († 1831) и другихъ; епископовъ: Аполлоса (Байбакона)—Архангельскаго († 1801), Самувла (Запольскаго-Платонова)—Костромскаго († 1830), Монсея (Близнецова-Платонова)—Нижегородскаго († 1825), Инновентія (Смирнова) Пензенскаго († 1819) и др.

<sup>2)</sup> Такъ, повторлемъ, по тогдашнему счету, т. е. по счету 1864 года. После того изъ епископовъ нархіенисковъ одинъ (Филовей Успенскій) достигъ сана митрополита (Кіевскаго, скончался въ 1882 г.), другой (Пароеній Отсновъ, изъ болгаръ), - митрополита Нишавскаго; а изъ остальныхъ начальниковъ, наставниковъ и воспитанниковъ Академін періода 1814—1864 года достигли епископскаго и архіенископскаго сана, считая по порядку курсовъ, следующія лица: Поликарпъ (Гонорскій), — епископъ Балахнинскій († 1891); Палладій (Пьянковъ), — епископъ Олонецкій († 1882); Іоаннъ (Соколовъ), — епископъ Смоденскій († 1869); Макарій (Миролюбовъ), — архіепископъ Донскій; Ампросій (Ключаревъ), — архіепископъ Харьковскій; Серафинъ (Протопоповъ), — епископъ Самарскій († 1891); Андрей (Поспеловъ) — епископъ Муромскій († 1868); Платовъ (Троепольскій), — епископъ Томскій († 1876); Амфилохій (Казанскій), — епископъ Угличскій; Неофитъ (Неводчиковъ), — епископъ Туркестанскій; Виссаріовъ (Нечаевъ), — епископъ Костромскій;

ши умы и сердца предъ обътованнымъ здъсь благословеніемъ пресвятыя Владычицы нашея Богородицы и преподобнаго отца нашего Сергія. Принесемъ предъ нимъ наше смиренное желаніе благословенія; и да пріимуть, и да вознесуть о нась недостойныхъ свои молитвы къ верховному Источнику благословеній, да и на грядущее время подается намъ новое благо: словение и благодатная помощь, не по нашей немощной въръ, но по благопотребности для служенія върв и церкви, особенно тогда, какъ духовные подвиги оскудъваютъ, искушенія умножаются, духовныя испытанія слабо выдерживаются, добродътель погрязаетъ въ страстяхъ и суетъ мірской, среди христіанства мудрость объюродеваеть язычески, враги воинствующей церкви безпрепятственно изощряють противъ нея и старыя и новоизобрътаемыя оружія. -- Братія! -- заключаетъ свою рвчь святитель-витія. Намъ предлежить не почивать на побъдахъ мучениковъ и на подвигахъ древнихъ отцевъ, но подвизаться съ напряженною ревностію въ охраненіи въры и православной церкви съ готовностію къ самопожертвованію за истину Христову, если действительно желаемъ умудриться во спасеніе себь и другимъ. Благословенъ Христосъ, сый Богъ, и Божія упостасная Премудрость! Буди и пребуди Его просвъщающее благословеніе на ищущихъ просвѣщенія премудростію

Василій (Левитовъ), — епископъ Пензенскій († 1892); Григорій (Медіоланскій), епископъ Пензенскій († 1882); Веніаминъ (Карелинъ), — епископъ Рижскій († 1874); Игнатій (Рождественскій), —епископъ Костромскій († 1883); Павель (Поповъ), епископъ Тотемскій († 1874); Никодимъ (Візлокуровъ), — епископъ Дмитровскій († 1877); Поливариъ (Розановъ), -- епископъ Екатервибургскій († 1891); Алексій (Лавровъ-Платоновъ), - архіепископъ Литовскій († 1890); Михаилъ (Лузинъ), - епископъ Курскій († 1887); Антонина (Державина), — епископа Витебскій; Хрисанов (Ретивцевъ), —епископъ Нижегородскій († 1883); Израиль (Никулицкій), —епископъ Вологодскій; Симеонъ (Липьковъ), епископъ Минскій; Іоаннъ (Митропольскій), --енисковъ Аксайскій; Кирилль (Орловъ), --епископъ Ковенскій († 1890); Сергій (Серафимовъ), — епископъ Витскій. Такимъ образомъ соборъ свитителей изъ питомпевъ Академів за одно время съ 1814 по 1864 годъ дълается еще многочислениве, нежели какимъ онъ былъ въ 1864 году. А сколько еще после того восинтавшихся сделалось архіерения! Исчисленіе и поименованіе архіереевъ періода 1814—1864 годовъ, см. въ Историч. запискь о Моск. Д. Академіи, пом'вщенной въ юбилейн. Сборникъ, 1864 г., на стр. 33-34.

Его!" 1). Такъ въ своей рѣчи святитель Филаретъ связуетъ невольно и естественно судьбы Троицкой Лаврской семинаріи, о которой, какъ мы видели, упоминалъ мимоходомъ въ скитской проповъди 1860 года, съ судьбами Московской духовной Академін, пріютившейся подъ тою же сінію Лавры Преподобнаго Сергія, выразивъ тёмъ самымъ ту же мысль, какую еще въ 1859 году выразиль въ речи архимандриту Леониду (Краснопѣвкову) при нареченіи его во епископа Дмитровскаго, говоря: "Безъ сомивнія, ты будешь благодарными воспоминаніями особенно чтить преподобнаго Сергія, подъ свнію котораго ты рвшительно съ пути мірскаго переступиль на путь церковный, и обрвль духовное руководство. Скажу къ слову: великій отецъ нашъ Сергій, какъ бы въ некоторое вознагражденіе православной Церкви за то, что не отдалъ ей въ епископство самого себя, въ обиліи возращаеть подъ свнію своею сыновъ послушанія и разума духовнаго, которыхъ потомъ избраніе церковное призываетъ къ епископству" з).-Не будемъ входить въ подробности дальнъйшаго описанія празднованія пятидесятилътія Московской духовной Академін 3). Скажемъ только, что н другія слова и річи, и привітствія, произнесенныя на этомъ празднованіи, и вся обстановка последняго, сколько свидетельствовали о томъ, что Академія не вотще потрудилась на поприщѣ духовнаго просвѣщенія, Божественной, духовной, церковной мудрости въ истекшее пятидесятилътіе, столько же въ тогдашемъ составъ ея указывали твердую опору будущему благосостоянію Академіи, какъ высшаго разсадника духовной науки и духовнаго просвъщенія на пользу Церкви и государства. И последующая исторія Московской духовной Академіи свидетельствуетъ, что благословение Божие, благословение преподобнаго Сергія и благословеніе святителя Филарета не оставляло ея досель. Остается пожелать, чтобы и на дальныйшее течение ея исторической жизни она не лишена была сего благословенія:



<sup>1)</sup> Сочин. Филар. V, 561—564. Рачь эта помещена и въ сейчасъ упомянутомъ Юбил. Сборникъ.

<sup>2)</sup> Сочин. Филар. V, 491.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Эти подробности можно читать въ томъ же академическомъ юбидейсомъ сборникъ 1864 года.

"буди и пребуди" сіе "просв'вщающее благословеніе на ищущихъ просв'вщенія премудростію" Христовою!

Разсадники духовнаго просвъщенія, понятно, нужны въ Церкви для просвъщенія, образованія преимущественно лицъ, готовящихся быть учителями народа, пастырями церкви, слъдовательно для духовнаго просвъщенія паствы. Поэтому, естественно, отъ ръчи о духовенствъ и духовномъ просвъщеніи въ Московской епархіи, мы переходимъ къ ръчи о паствъ сей епархіи.

И. Корсунскій.

(Окончаніе будеть).

# Ультрамонтанское движеніе въ XIX столѣтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно.

(Продолжение \*).

## ЧАСТЬ ТРЕТЬЯ.

Систематическая порча ультрамонтанами ученія о Преданів, а также катихизисовъ и богословскихъ учебниковъ, — какъ одно изъ нанболве важныхъ обстоятельствъ, подготовившихъ усиленіе папской власти.

### ГЛАВА ПЕРВАЯ:

Порча ультрамонтанами ученія о Преданів.

Въ первыхъ двухъ частяхъ своего изслъдованія мы касались, по преимуществу, внъшней исторіи ватиканскаго догмата, обращали вниманіе главнымъ образомъ на то, какъ постепенно усиливалась новая ультрамонтанская партія во Франціи и въ Германіи. Если при этомъ мы иногда и останавливались на разборъ ученія о папской непогръшимости нъкоторыхъ ультрамонтанскихъ писателей, то дълали это болье мимоходомъ, съ цълію лучше разъяснить причины усиленія ультрамонтанства въ текущемъ стольтіи. Въ третьей части своего сочиненія мы постараемся раскрыть собственно тотъ вопросъ, какъ вліяли ультрамонтане на подготовленіе почвы для будущаго ватиканскаго догмата въ области богословской науки и школьнаго обученія; т. е. займемся указаніемъ внутреннихъ причинъ успъха ультрамонтанства въ современной римско-католической церкви.

Понятно, что ультрамонтане не иначе могли повліять на

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1893 г., № 14.

перемъну направленія въ преподаваніи богословія въ католическихъ школахъ, въ пользу своего любимаго ученія о панской непогръшимости,—какъ предварительно исказивъ ученіе о церковномъ Преданіи, потому что истинио церковное Преданіе никогда не могло бы послужить основаніемъ для признанія этой непогръшимости.

До VIII-го стольтія, и восточная, и западная Церковь согласно хранили Преданіе и во всёмъ руководились имъ. По ученію православной Церкви, Священное Преданіе имфетъ для истинно върующихъ всъхъ временъ и мъстъ значение главнаго, послѣ Священнаго Писанія, руководящаго начала или критерія для определенія того, какое ученіе-истинное, православное, и какое, напротивъ, неистинное, еретическое. Еще въ началь втораго выка, мужь апостольскій, св. Игнатій Богоносець, предостерегая върующихъ противъ еретическихъ ученій. заповъдаль имъ съ твердостію держиться апостольскаго Преданія 1). Во 2-мъ въкъ св. Ириней Люнскій также очень ясно проводиль мысль, что "всё желающіе знать истину, должны обращаться въ каждой церкви къ Преданію апостольскому, извёстному во всемъ міръ" 2). Въ сатедующемъ, 3-мъ въкъ, великій учитель Церкви, Оригена, писалъ такъ: "Да хранится церковное "Преданіе, чрезъ порядокъ преемства отъ Апостоловъ предан-"ное и даже донынъ пребывающее въ церквахъ; той только "истинъ и должно въровать, которая ни въ чемъ не разногла-"ситъ съ церковнымъ и апостольскимъ Преданіемъ" <sup>в</sup>). И изъ 4-го въка можно привести много святоотеческихъ свидетельствъ о существенной важности для върующихъ всегда прибъгать къ руководству Преданія. Укажемъ для примъра хотя бы на слъдующія слова св. Іоанни Златоуста: "Не все предали "(Апостолы) чрезъ Писаніе, а многое также безъ Писанія. Но "то и другое равно достойно въры. Посему мы считаемъ достой-"нымъ въры и Преданіе: Преданіе есть, ничего болье не ищи" 4).

<sup>1)</sup> Προύτρεπέ τε ἀπρίξ έχεσθαι τῆς τῶν 'Αποστόλων παραδόσεως, говорится о св. Инатія у Евсевія (Hist. Eccl. III, с. 36).

<sup>2)</sup> Contra haeres. lib. III, cap. 3. Св. Введеніе въ прав. Богословіе, преосв. Макарія, изд. 1852 г., стр. 283.

<sup>3)</sup> De principiis, lib. I, n. 2. Cm. npeocs. Marapis, crp. 283-284.

<sup>4)</sup> In. 2 Thess. hom. IV, n. 2. См. преосв. Макарія, стр. 284.

Сообразно съ такими наставленіями святыхъ отцовъ и учителей Церкви, и всё пастыри ея, какъ преемники святыхъ Апостоловъ и хранители апостольскаго Преданія, на всёхъ вселенскихъ и пом'єстныхъ соборахъ, обличали и осуждали ереси, а также утверждали православное ученіе, не только на основаніи Св. Писанія, но и Свящ. Преданія <sup>1</sup>).

Около ІХ-го столетія въ исторіи церкви западной уже замътны довольно ясные следы уклоненія оть древняго вселенскаго церковнаго Преданія и появленія нікоторых в нововведеній, даже въ области ученія 2). Тёмъ не менёе такое уклоненіе отъ руководства Преданіемъ на практикъ еще не означало тогда, будто церковь западная и въ теоріи отвергла начало Преданія, какъ впоследствін протестанты. Неть, она продолжала считать себя и свое ученіе всецёло основаннымъ на древнемъ церковномъ Преданіи. Даже у католическихъ богослововъ новъйшаго времени есть нъкоторыя черты, напоминающія наше православное ученіе о Преданіи (о чемъ подробнѣе поговоримъ нъсколько ниже). Что же касается ученія о Свящ. Преданін, содержащагося въ определеніяхъ собора Тридентскаго, то это ученіе вполнъ согласно съ православнымъ. Вотъ подлинныя выраженія тридентскаго определенія: "Священный соборъ......, "усматривая, что спасительная истина и учение содержится въ "писанныхъ книгахъ и въ преданіяхъ неписанныхъ (sine scripto), "которыя, будучи приняты Апостолами изъ устъ Самого Христа, "или отъ самихъ Апостоловъ, коимъ открылъ ихъ Духъ Святый,



<sup>2)</sup> Впрочемъ, уже въ VII въкъ помъстные соборы Толедскіе допустние довольно важное нововведеніе: прибавленіе въ VIII членъ Символа въры словъ: и отва Сына (Filioque), хотя до IX въка это прибавленіе не получало на западъ больтаго распространенія.

"дошли до насъ какъ-бы изъ рукъ въ руки, — послъдуя примъ"рамъ православныхъ отцовъ, всъ книги, какъ ветхаго, такъ
"и новаго завъта....., равно и слмыя Предамія, къ въръ и пра"вамъ относящіяся, какъ изглаголанныя или устами Христовыми,
"или Духомъ Святымъ, и сохраненныя въ католической церкви
"чрезъ постоянное преемство, — принимаетъ и почитаетъ съ рав"нымъ чувствомъ благочестія и уваженіемъ 1)". А вотъ, для
сравненія, и православное ученіе о Преданіи: "Подъ именемъ
"Свящ. Преданія разумъется слово Божіе, не заключенное въ
"письмена самими Богодухновенными писателями, а устно пре"данное Церкви и съ тъхъ поръ непрерывно въ ней сохраняющееся 2)". Очевидно, это ученіе ничъмъ не отличается отъ
ученія Тридентскаго собора, только выражено въ болье сжатой формъ.

Ультрамонтанскіе богословы текущаго столетія, съ легкой руки Бональда и Ламно, не остались вполнъ върными ученію Тридентскаго собора о Преданіи. Они до такой степени усилили, повидимому, значеніе Преданія, что, следуя примеру названныхъ двухъ своихъ вождей, особенно Ламиэ, образовали изъ себя цёлую школу традиціоналистова, которые (какъ мы ототчасти уже указали въ своемъ месте) посягнули на законныя права человъческаго разума въ изслъдованіи богословскихъ вопросовъ. Но, въ сущности, ревность традиціоналистовъ пользу Преданія была не болве, какъ однимъ изъ техъ искусныхъ маневровъ, цёль которыхъ, соответственно всегдашнему ультрамонтанскому идеалу, заключалась въ усиленіи въ римско-католической церкви власти папы, въ ущербъ власти епископовъ. Прикрываясь громкимъ именемъ традииюнимистовъ (т. е. якобы ревнителей древне-церковнаго Преданія), ультрамонтане на самомъ дълъ ратовали не столько за цълость и неприкосновенность этого Преданія, сколько за то, чтобы католическіе богословы совершенно отказались отъ всякой, даже законной свободы въ своихъ научныхъ изследованіяхъ, вполеб

<sup>1)</sup> См. декреть о канонических в книгах, составленый на IV-иъ засъданін Трид. собора (8 апръля 1546 г.). Сн. кн. Le saint concile de Trente, oecuménique et général, nouvellement traduit par l'abbé Chanut. Paris 1674, pp. 12—18.

<sup>2)</sup> Введеніе вз прав. Боюсловіе, преосв. Макарія, Спб. 1852, стр. 280-281.

слено подчиняясь авторитету папскаго престола. При этомъ въ лицъ напы ультрамонтане объединили два понятія далеко неодинаковыя по своему объему: понятіе о "видимой главь" Церкви и понятіе о самой Церкви. Какъ въ свое время король Людовикъ XIV наглядно выяснилъ свою политику централизацін въ изв'єстныхъ своихъ словахъ: "государство — это я" (l'état-c' est moi), -такъ и ультрамонтане вели дело къ тому, чтобы и папа могъ, наконецъ, сказать о себъ: "Церковь-это я". А такого рода централизація, естественно, сводилась къ тому, что самое саященное Преданіе, хранительницею котораго есть Церковь, должно было отсель единственнымъ своимъ хранителемъ имъть одного папу, который поэтому вполнъ могъ сказать о себъ (и дъйствительно, сказаль впоследствіи, на Ватиканскомъ соборъ): "Преданіе-то я!" Понятно, что чрезъ это вопросъ о върномъ и неизмънномъ храненіи Преданія вполнъ замвнялся вопросомъ о полной зависимости его отъ произвола папы. Конечно, съ точки зрвнія ультрамонтанъ, папа, будучи непогръщимымъ въ въроучении и правоучении ex cathedra, никогда не можетъ измънить древне-церковному Преданію. Но еели смотръть на дъло съ точки зрънія православныхъ и даже умфренно-католическихъ богослововъ, то ультрамонтанское пониманіе Преданія равносильно полному отрицанію этого источника христівнскаго в'вроученія. Такимъ образомъ традиціоналисты не оправдывали своего громкаго названія, такъ-какъ, въ сущности, отрицали самостоятельное, объективное значеніе Преданія. Вотъ почему ихъ пониманіе Преданія, въ своихъ конечныхъ выводахъ, шло совершенно въ разръзъ не только съ нашимъ, православнымъ, но даже и съ древне-католическимъ, неультрамонтанскимъ, тридентскимъ пониманіемъ его, какъ вполнъ самостоятельнаго начала, не подлежащаго никакому человъческому произволу.

Но нельзя сказать, что и въ теченіи настоящаго стольтія древне-католическое (тридентское) ученіе о Преданіи не имьло среди католическихъ богослововъ своихъ выразителей и сторонниковъ. Даже въ сороковыхъ годахъ, когда ультрамонтане уже значительно поработили себъ католическую церковь, мы находимъ весьма замѣчательное изложеніе такого древне-като-

лическаго и, следовательно, анти-ультрамонтанскаго учения о Преданіи у Куна (Кићп), автора известной Догматики. Его мысли о Преданіи такъ ценны и интересны для насъ, что мы считаемъ нелишнить привести ихъ здёсь въ подлинныхъ выраженіяхъ самого автора.

"Такъ-какъ", говоритъ Кунъ, "преданное устно апостольское "ученіе Церковь возв'ящала такимъ же живымъ способомъ и "сохраняла посредствомъ непрерывнаго обученія (durch die "Kontinuitat dieses Unterrichtes), равно какъ и не переставала "насаждать (его) изъ поколенія въ поколеніе; то, въ виду то-"го, что такое обучение есть нечто подвижное (поелику оно "обусловлено субъективностію учителей и субъективными по-"требностями научаемыхъ), --- въ помощь ему указаны внимнія "объективныя точки опоры (äussere objective Anhaltspunkte). "Благодаря этимъ точкамъ опоры, указанное обучение предо-"хранено отъ уклоненій (Abwegen) и ошибокъ (Verirrung) не "одною только внутрежнею силою непоколебимости въ въръ своихъ органовъ и высшимъ содъйствіемъ Божественнаго Духа 1). "Такого рода внъшними твердыми точками опоры служили для "указаннию обученія ближайшим образом писанія апостольскія. "Но не только эти писанія, но и всю ть письменныя произве-"денія (Aufzeichnungen), въ которых в ученики апостольскіе и "принадлежающіе къ числу ихъ учители (die an sie sich anreihenden Lehrer) впражали свое исповыдание впры (ihrem Glau-"bensbewusstsein Ausdruck gaben),—частію въ форм'в простыхъ \_письменныхъ сообщеній, посланныхъ или отлёльнымъ лицамъ, "или общинамъ; частію въ формъ собственныхъ поучительныхъ "писаній (Lehrschriften), въ которыхъ христіанство защищается противъ нападеній со стороны іудейства и язычества, или же потвергаются ереси, возникшія въ средв самого христіанства. "Поздиве Церковь, въ лицъ своихъ представителей на помъс-"тныхъ и вселенскихъ соборахъ, выразила свою въру письмен-"но, при чемъ распространила апостольскій символъ 2) чрезь

<sup>1) &</sup>quot;Somit war sie nicht allein durch die innere Macht der Glaubenstreue "ihrer Organe und den höheren Beistand des Göttlichen Geistes vor Abwegen "und Verirrung geschützt".

<sup>2)</sup> Извъстно, что въ западной первви особеннымъ уваженіемъ пользуется, такъ

"прибавленіе болье точныхъ выраженій, опредъляющихъ цер-"ковное ученіе,---съ цълію дать последнему твердую опору. Вся "христіанская литература, насколько она обязана своимъ про-"исхожденіемъ истиннымъ свидътелямъ церковнаго въроученія, "есть не что иное, какъ письменное выраженіе апостольскаго "ученія въ томъ видъ, какъ это последнее съ самаго начала, "согласно съ св. Писаніемъ, понималось, исповъдовалось, пре-"подавалось и защищалось въ Церкви" 1).

Эти слова зам'вчательны во многихъ отношеніяхъ. Во-первыхъ, въ нихъ очень ясно выражена та мысль, что Церковь обладаетъ двоякаго рода опорами (для сохраненія чистоты Преданія): внутренними и вн'вшними. Перваго рода опорами служатъ для нея тѣ Божественныя свойства, которыми она обладаетъ, въ силу об'втованія Самаго своего Божественнаго Основателя и всл'ядствіе всегдашняго присутствія въ ней Св. Духа. Эти свойства ея суть: святость, непоколебимость, непогр'вшимость. Что касается вн'вшнихъ опоръ, тон'в состоятъ въ тѣхъ разнообразныхъ (по преимуществу письменныхъ) формахъ, съ помощію которыхъ во вс'в времена выражалась непоколебимая в врность вселенской Церкви преданному отъ Самого Христа и Его Апостоловъ ученію в вры.

Во-вторыхъ, легко замътить, что у Куна дълается различіе между матеріальной и формальной стороной догматической дъятельности Церкви. Матеріальная сторона выражается въ томъ, что Церковь неизмънно (по существу) хранитъ апостольское ученіе, а формальная—въ томъ, что, сохраняя послъднее неизмъннымъ по существу, она въ то же время измъняетъ, по мъръ надобности тъ формы, въ которыхъ это ученіе выражается, руководствуясь при этомъ, съ одной стороны, субъективнымъ характеромъ отдъльно ввятыхъ провозвъстителей ея ученія, а съ другой—субъективными особенностями и личными потребностями и самихъ научаемыхъ. Въ такомъ различеніи у Куна выражается вся суть догматическаго развития Церкви, притомъ



называемый, апостольскій символь, который есть, вёроятно, древній символь вёры римских христіань.

<sup>1)</sup> Kuhn, Dogmatik, 2-te Auflage, B. I. S. 78 и дал.

(что для насъ особенно важно и интересно) въ такомъ смыслѣ и значени, въ какомъ его можетъ признать и всякій православный, т. е. что развились не самые догматы, но только ихъ внъшнее опредъленіе, ихъ внъшняя формулировка 1).

Нельзя не сдёлать здёсь небольшаго отступленія для того, чтобы нёсколько остановиться на пресловутой ультрамонтанской теоріи развитія догматовъ, которой Кунъ въ приведенныхъ нами его словахъ такъ осторожно касается и которую обсуждаетъ такъ близко къ православному взгляду на этотъ предметъ. Извёстно, что именно эта теорія и послужила для ультрамонтанскихъ богослововъ главнымъ подспорьемъ для возведенія нёкоторыхъ частныхъ богословскихъ мнёній своей школы въ новые догматы.

Двѣ важныя ошибки лежать въ основѣ этой ультрамонтанской теоріи: ошибочное пониманіе того, что именно слѣдуетъ разумѣть подъ догматомъ, и не менѣе ошибочная (даже еретическая) мысль, будъю бы не Преданіе церковное есть главный регуляторъ ученія Церкви, но папа, который поэтому якобы выше самого Преданія <sup>2</sup>).

Прежде—чьмъ указывать на ультрамонтанское опредъленіе догмата, напомнимъ читателямъ, какъ опредъляется понятіе о догмать въры въ нашемъ православномъ Богословіи. "Подъ "именемъ христіанскихъ догматовъ", говоритъ преосвящ. Ма- "карій, разумъются откровенныя истины, преподаваемыя людямъ "Перковію, какъ непререкаемыя и неизмънныя правила спаси-



<sup>1)</sup> Впрочемъ, встръчаются и у Куна такія мъста относительно этого вопросаз съ которыми православному богослову никакъ нельзя согласиться. Такъ напр., онъ допускаетъ какое-то "рефлектирующее мышленіе", которое будто-бы постепенно открываетъ истины, не бывшія въ сознаніи Церкви прежыяго времени, и чрезъ это даетъ основаніе для появленія новыхъ догматовъ (См. Dogmatik, В. I, S. 167). Очевидно у него прямое противорічне съ тіми его же мыслями, которыя мы приводимъ въ настоящей главі своего сочиненія въ русскомъ переводі. Въ такой непослідовательности слабая сторона Куна.

<sup>2)</sup> Такое незаконное возвышение папы надъ церковнымъ Предавіемъ вообще, и въ особенности надъ постановленіемъ вселенскихъ соборовъ, весьма наглядно выражено въ следующей формулъ, которую любилъ употреблять еще Ламиз, и которая можетъ служить какъ-бы лозунгомъ ультрамонтанскихъ деятелей: "рара princeps canonis", т. е. папа—владыка и надъ церковными постановленіями.

"тельной вёры" 1). Какъ замёчаеть, непосредственно после этого, самъ авторъ "Православно-догматическаго Богословія",— въ каждомъ христіанскомъ догмать предполагаются такимъ образомъ три необходимыя черты: 1) догмать есть истина откровенная, т. е. содержащаяся въ Св. Писаніи или въ Св. Преданіи, или же въ обоихъ вмёсть; 2) догмать есть истина, преподаваемая Церковію, и, наконецъ, 3) догмать есть истина, преподаваемая Церковію, какъ непререкаемое и неизмынюе правило спасительной въры 2). Понятно, что такимъ опредъленіемъ существа догмата весьма ясно разграничиваются два понятія: о догмать и о частныхъ богословскихъ мнёніяхъ, которыя уже въ силу того не могуть назваться догматами, что принадлежать или отдёльнымъ богословамъ, или извъстной богословской школь; слъд., не преподаются отъ лица Церкви.

Не то находимъ мы у богослововъ ультрамонтанскихъ. Они нричисляють къ догиатамъ вёры не только тё истины догматическія, которыя точно формулированы Церковію и им'вють безусловно-обязательное значение для всехъ верующихъ; но и тъ логические выводы и всякаго рода умоваключения (часто весьма нелогическія), которыя можно извлечь изъ формальныхъ церковныхъ догматовъ 3). Въ виду этого, нътъ у нихъ ръзкой опредъленной границы между собственно догматами и богословскими митиями. Здёсь можеть явиться вопросъ: неужели этимъ послёднимъ дается въ ультрамонтанскихъ догматикахъ полная свобода? Но въ такомъ случав открылся бы полный просторъ для такого безграничнаго произвола въ области догматики, какой даже въ протестантскихъ богословіяхъ составляеть рѣдкость. Дёло рёшается въ данномъ случай у богослововъ ультрамонтантской окраски проще, чёмъ можно было бы ожидать отъ серіозныхъ догматистовъ: формальный характеръ извістной дог-

<sup>1)</sup> Православно-догматическое Вогословіе, т. І, стр. 1 (изд. 1856 г.).

Тамъ же, стр. 1—3. Съ преосвящ. Макаріемъ сотласны и другіе наши православные богословы.

<sup>3)</sup> Scheeben, Handbuch d. cath. Dogmatik, B. I, nn. 2. 909. См. вв. А. Шостьина: "Источники и предметь догматики по воззрвнію католич. богослововь носледняго полустольтія", стр. 154.

матической истины и ея общеобязательность для всёхъ вёрующихъ опредёляется почти единственно авторитетомъ папы <sup>1</sup>), который, такимъ образомъ, является какимъ-то deus ex machina, рёшающимъ всё недоумёнія однимъ своимъ "непогрёшимымъ" словомъ, какъ полновластный распорядитель Преданія.

Самое догматическое развитіе, по ученію ультрамонтанскихъ богослововъ (напр. Scheeben'a), состоить въ томъ, что "некоторые догматы, именно-несущественные и не необходимые, могли на время исчезнуть изъ церковнаго сознанія, чтобы снова появиться въ немъ, при помощи "тщательной рефлексіи", спустя цізым столітія" 2). Не говоря уже о томъ, что признаніе нікоторых догнатов несущественными и не необходимыми совершенно не согласно съ православнымъ пониманіемъ существа догматовъ, какъ такихъ истинъ, которыя суть пепререкиемое и неизминное правило спасительной впры; -- совершенно не состоятельна, съ точки зрвнія православнаго богослова, и та мысль, будто нъкоторые догматы могли на время исчезнуть изъ церковнаго сознанія и потомъ снова появиться въ немъ. Если бы такъ, действительно, было, то всецело теряетъ свое значеніе изв'ястное изреченіе Викентія Лиринскаго о признакахъ истиннаго церковнаго Преданія: "quod semper, quod ubique, quod ab omnibus", потому—что, разъ что исчезло (хотя бы и на время), то уже никакъ не можетъ имъть ни одного изъ этихъ признаковъ.

Вообще ультрамонтанская теорія развитія догматовъ уже потому не правильна и опасна для чистоты истиннаго церковнаго ученія, что въ ней дается вовможность принимать за ученіе Церкви то или другое частное богословское митніе, котя бы послёднее на самомъ дѣлѣ не имѣло за собою никакой древности и не подтверждалось никакими свидътельствами древнецерковнаго Преданія. Весьма кстати привести здѣсь слѣдующія слова покойнаго Никанора, архіепископа Херсонскаго: "Латин-"ская церковь извратила древнюю каеолическую вѣру уже тѣмъ



<sup>1)</sup> См. тамъ же, стр. 159.

<sup>2)</sup> См. у Щостьина, стр. 170.

"самымъ, что уполномочила себя дёлать прибавленія къ вёрё; "извратила тёмъ самымъ, что усвоила себё въ убёжденіи и "осуществляетъ въ дёлё, такъ называемую, теорію развитія "долматов». Эта теорія ведетъ къ возведенію на степень обще-"обязательныхъ истинъ такихъ миёній, которыя, зародившись "въ умахъ частныхъ лицъ, мало по малу распространяются въ "массё вёрующихъ и дёлаются достояніемъ большинства. Эта "теорія нужна латинянамъ для того, чтобы оправдать всё тё "догматы, которыхъ нётъ въ Откровеніи, но которые въ латин-"ской церкви будто-бы выведены изъ него путемъ умозаклю-"ченій, точнёе, которые были вымышлены латинскими богосло-"вами... Между—тёмъ, эта теорія полубна, такъ—какъ она ве-"детъ къ утвержденію въ латинской церкви частныхъ миёній "въ качесте богооткровенныхъ догматовъ" 1).

Но воротимся къ Куну. Кромъ техъ двухъ выводовъ, которые мы сдёлали изъ его словъ, можно легко вывести изъ нихъ и ту мысль, что во всей догматической деятельности Церкви во всв времена проявляется двоякій характерь, соотвътственно двумъ элементамъ, составляющимъ всегдашнее, неотъемлемое ея достояніе: характеръ Божественный и характеръ человъческій. Въ этомъ случав двиствуеть, скажемъ отъ себя, тотъ же самый законъ, который проявляеть свое действіе и въ деле спасенія каждаго отдъльнаго человька: законъ гармоническаго сочетанія благодати Божіей и челов'яческой свободы. У Куна есть ясное указаніе на тоть и другой элементь, въ приложеніи ихъ дъятельности къ жизни вселенской Церкви. "Высшее содъйствіе Божественнаго Духа"-воть элементь Божественный. Непрерывное хриненіе и непрестанное насажденіе изв покольнія вт покольние ученія, принятаго от святых Апостоловт -- воть элементь человъческій. Оба эти элемента не противоръчать другъ другу, но, напротивъ, взаимно восполняются: члены Церкви,--и пастыри, и пасомые,--и каждый въ отдельности, и всё въ совокупности, -- трудятся надъ деломъ своего спасенія и, какъ живые камни, составляють изъ себя духовное зданіе Церкви,



<sup>1)</sup> См. Церковныя Ведом., изд. при Свят. Суноде, 1868 г., № 24, стр. 636 и след.

Глава которой есть Самъ Христосъ, даровавшій ей обътованіе, что *врата адова не одольють ея* (Мат. 16, 18), и въ силу сего обътованія, непрестанно сохраняющій ее отъ всякаго уклоненія отъ истины.

Всв тв частные выводы, которые мы сдвляли изъ словъ Куна, показывають, какъ бливко (въ некоторыхъ пунктахъ) стояль этоть католическій богословь кь православному воззрівнію на значеніе Преданія и на отношеніе къ нему Церкви. Для большей ясности и очевидности такой близости мы можемъ всъ сдъланные нами выводы сократить въ одинъ общій выводъ и формулировать его такъ. Хотя, въ силу обетованія Христова и вследствіе непрестаннаго присутствія и действія въ Церкви Святаго Духа, -- вселенская Церковь и обладаетъ благодатнымъ свойствомъ непогрѣшимо хранить Преданіе апостольское и такъ же непогръшимо возвъщать и истолковывать своимъ чадамъ пріятое отъ Апостоловъ ученіе въры; однако это не значить, что она можеть подчинять своему авторитету апостольское Преданіе и ставить самое себя въ положеніе неограниченнаго и вполнъ свободнаго распорядителя этимъ Преданіемъ. Напротивъ, вся исторія ея показываетъ, что она всегда считала себя не болье, какъ только стражем и хранителемо ввъреннаго ей изначала Преданія. Вотъ почему всякій разъ, когда ей приходилось составлять въроопредъленіе, по поводу различныхъ потребностей, возникающихъ среди ся членовъ, превмущественно по поводу ересей, --- она съ особенною тщательностію прежде всего провпряла свое ученіе апостольскимъ Преданіемъ, придавая последнему, такимъ образомъ, значеніе основанія или, точнье, руководящей нити при всехь своихь догиатическихь опредвленіяхъ. Однимъ словомъ, и Кунъ, и православные богословы вполнъ согласны въ томъ, что Преданіе имъетъ для Церкви характеръ совершенно объективнаю начала. Поэтому и самая непогрышимость вселенской Церкви въ томъ и проявляется, что святая Церковь никогда не говорить, будто отъ ея власти зависить видоизмёнять Преданіе, но напротивь, всегда смиренно сознаетъ, что она должна непрестанно сохранять его въ неизмънной чистотъ и цълости, въ какой оно ей предано было изначала 1).

Изъ всего сказанняго дълается вполить очевиднимъ, какъ удалились отъ такого взгляда на значение Предания и на отношение къ нему Церкви ультрамонтане, а за ними весьма скоро и вся западная церковь, признавшая на Ватиканскомъ соборт папскую вепогръщимость за догматы въры. Для нихъ Предание (повторимъ снова) уже не естъ итчто объективное, такъ какъ всецъло зависитъ отъ мнимо-объективнаго авторитета одного лица (хотя и облеченнаго въ высшую јерархическую степень).

Въ какое отношение поставили ультрамонтане католическую Церковь къ Преданію, это лучше всего открывается изъ слівдующихъ словъ извъстнаго ультрамонтанскаго богослова, Гуссэ (Gousset), abropa "Догматическаго Богословія" (Théologie dogmatique), которое появилось за два года до начала управленія римскою церковію Пія ІХ-го (т. е. въ 1844 г.) "Когда всѣ, говорить этоть писатель, "наи почти всё (т. е. богословы, о которыхъ Гуссо говорилъ выше) соглашаются относительно из-"въстнаго пункта ученія и представляють этоть пункть какъ "членъ въры или какъ часть богословской системы, или же какъ "евангельское предписаніе, то такого рода единогласіе есть до-"казательство истивы. Причина этому отчасти та, что эти бо-"гословы учать подъ надзоромъ и отъ имени епископовъ, ко-"торымъ поручено сохранять въ неизменности святую сокро-"вищницу Откровевія; отчасти же та, что католическая цер-"ковь не можетъ учить заблужденію, ни вообще делать ничего "такого, что противоръчило бы святости Евангелія, равно какъ "и не можетъ своимъ молчаніемъ допустить, чтобы заблужденіе "сдвивлось всеобщимъ"... 2). Въ этихъ словахъ, хотя и говорится мимоходомъ о "неизменности святой сокровищиницы Откровенія", но, въ сущности, эта "неизмінность" ставится въ полную зависимость отъ такого или иного мивнія богословова



<sup>1)</sup> Что савланный нами выводъ вполив верно передаетъ мысли самого Куна, въ этомъ можно убедиться, прочитавъ стр. 87 его Домапики. См. также Friedrich, Gesch. d. Vatikanischen Conzils, B. f. S. 614, примъч. 2-в.

<sup>2)</sup> Gousset, Théologie dogmatique, 3-me édition, t. I. pp. 211-212.

(замътимъ: даже не епископовъ, а простыхъ богослововъ!). Гуссо не решается сказать прямо, что все эти богословы, въ своей совокупности или въ своемъ большинствъ, не погръшимы, но косвенно онъ высказываеть такую мысль, когда изъ понятія о непогрешимости вселенской Церкви выводить, что и тв богословы, которымъ церковная власть поручила преподавать христіанское ученіе, въ силу такого порученія, также не погрышими. Здысь, очевидно, смышивается понятіе о богословахъ съ понятіемъ объ учащей Церкви вообще. Гуссо какъбудто не замвчаеть, что первое изъ нихъ несравненно уже по своему объему, чемъ второе. Но особенно бросается въ глаза въ его словахъ то, что этимъ богословамъ (т. е. самима по себъ, хотя у Гуссо и прибавлено, что они учатъ "подъ надзоромъ и отъ имени епископовъ") предоставляется такое первостепенное по своей важности дело, какъ определение известнаго пункта ученія въ качестві догмата віры. Такимъ образомъ выходить, что указанные богословы вовсе не обязаны (какъ-будто) обращаться къ церковному Преданію и пользоваться имъ какъ руководящею нитью въ своихъ богословскихъ совъщаніяхъ: имъ достаточно понадъяться на то, что они, какъ получившіе отъ непогрѣшимой церкви право учить въръ, въ силу такого порученія, и сами непогрѣшимы, -- для того, чтобы затѣмъ, даже и безъ прямаго участія епископовъ, різшать, что есть догмать въры, и что-ньть. Мысль о такой представительной непогръшимости есть мысль чисто ультрамонтанская, которая прямо ведеть къ мысли о единоличной папской непогръшимости.

Всего сказаннаго, думаемъ, вполнѣ достаточно для того, чтобы усмотрѣть, какъ далеко уклонились ультрамонтанскіе богословы не только отъ православнаго, но и отъ своего же, древнекатолическаго, ученія о Преданіи. Послѣ этого, имъ уже не трудно было представить дѣломъ вполнѣ законнымъ всѣ тѣ измѣненія и "поправки" (а на самомъ дѣлѣ искаженія), которыя они допустили въ катихизисахъ и богословскихъ учебникахъ, въ пользу своего любимаго ученія о папской непогрѣшимости. Имъ уже не было нужды справляться, согласно ли это ученіе съ древнецерковнымъ Преданіемъ, потому—что самое это Преданіе сділалось, по ихъ теоріи, не боліє, какъ послушнымъ орудіємъ во власти римскаго нервосвященника. Правда, чрезъ это у нихъ получался, какъ легко замітить, логическій кругь въ доказательстві (истинность папской непогрішимости доказывалась авторитетомъ самого же папы); однако это ихъ не смущало, потому—что они слишкомъ разсчитывали на свое постоянно возраставнее вліяніе и были твердо увірены, что въ самомъ недалекомъ будущемъ они восторжествують въ католической церкви и окончательно подчинять ее своему вліянію, что въ 1870 г. (какъ увидимъ въ своемъ місті) и случилось.

Священнико І. Арсеньевъ.

(Продолжение будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 18.

СЕНТЯБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпваемв.

Евр. ХІ. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 30 Сентября 1893 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*в.

# Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣднической дѣятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Окончаніе \*).

Мы помнимъ, какими чертами вообще изображаетъ святитель Московскій Филаретъ состояніе своей паствы въ своемъ отчеть по епархіи за 1863 годъ и въ своей юбилейной ръчи 1867 г. Изъ этихъ чертъ для болве подробнаго изложенія въ настоящемъ отделе нашего изследованія мы возьмемъ, по прежнему, только тъ, на которыхъ останавливають наше внимание проповеди святителя, а именно: усердіе къ богослуженію и готовность къ благоустроенію и украшенію храмовъ Божінхъ, -- черты, которыя святитель отміналь особенно при посінценіяхь епархіи и освященіяхъ храмовъ. Въ этомъ отношеніи первою по времени изъ освященныхъ имъ за разсматриваемое время церквей является домовая церковь княгини Голицыной въ Москвъ, освящение коей совершилось 30 ноября 1856 года. Въ сказанной по освящении сей церкви бесёдё святитель-витія, безъ всякаго указанія на историческія обстоятельства устроенія домовой церкви, имъ освященной, развиваетъ мысль о высокомъ значеніи любви къ храму Божію по прим'тру пророка и царя Давида (Псал. 10, 3; 41, 3. 4; 64, 5 и 83, 2. 3. 11) и объ опасности небреженія къ храмовому богослуженію, но съ другой стороны примърами же Давида и Озы доказываетъ и то, какъ достойно храма Божія должно держать себъ тому, кто

<sup>\*)</sup> См. "Вѣра и Разумъ", № 17, 1893 г.

имъетъ такъ близко отъ себя, въ своемъ домъ, храмъ Божій 1). Столько-же обще-назидательный характеръ, безъ прямыхъ указаній историческихъ на устроеніе храма, имфетъ и "бесфда на обновленіе храма на мъстъ погребенія усопшихъ", первоначально произнесенная 8-го сентября 1857 года, при посъщеніи епархіи, въ г. Богородскъ, по случаю обновленія кладбищенскаго храма во имя Тихвинской иконы Божіей Матери, а затъмъ вторично сказанная 15 сентября того же года въ Московскомъ Даніиловомъ монастырів по случаю обновленія храма вселенскихъ соборовъ и разсуждающая о важности храмовъ и молитвы на мъстъ покоя усопшихъ для живыхъ и усопшихъ. А посему "благословенны да будуть, -- заключаеть эту свою бесъду святитель, -- усердіе, щедрость, попеченіе, трудъ, явленные въ благоустроеніи и благоукрашеніи святаго храма сего, которыми принесена жертва Богу, и оказано благод вяніе живымъ и усопшимъ. Богъ утфшенія и щедроть да возмфрить оныя Своими дарами, благопріятными жизни временной и вѣчной. Аминь" 2). Болъе историческихъ указаній заключаетъ въ себъ бесъда, произнесенная 29 мая 1860 года по освящении храма Успенія Божіей Матери въ сель Горбуновь, Дмитровскаго убзда, близъ Хотькова монастыря. Еще въ 1848 году въ этомъ селъ самъ владыка Филаретъ освятилъ новую деревянную церковь во имя святителя Алексія митрополита, построенную при здешней фарфоровой фабрике купца (удостоеннаго дворянства) Алексъя Гавриловича Попова, на средства сего последняго 3). Затемъ А. Г. Поповъ вздумаль построить болѣе прочную, каменную церковь и вошедши въ соглашеніе съ Сергієвою Лаврою 4), для которой онъ сділаль значительное пожертвованіе при построеніи новой Лаврской, гостинницы 5).

<sup>1)</sup> Соч. Филар., V, 393-398.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 427—431. Объ историческихъ обстоятельствахъ этого посъщенія владыкою г. Богородска (и Берлюковской пустыпи) и освященія храмовъ, см. тамъ-же, примъч. и въ Письмахъ м. Филар. къ Ант., IV, 51.

<sup>3)</sup> Срав. о семъ Письма Филар. кв кн. С. М. Голиц., стр. 67 и примъч. 2.

<sup>4)</sup> См. о семъ Письма Филар. къ Антон, IV, 60.

<sup>5)</sup> Кромъ того онъ жертвоваль и на Дивъевское общежите, о которомъ виълв попечене святитель Филареть и Лавры намъстникъ архим. Антоній, о чемъ срав. Собр. мн. и отз. Филар., V. 196—197.

окончивъ построеніе сей церкви въ 1860 году. По этому-то свою бесъду на освящение сей послъдней Церкви святитель Филаретъ и началъ прямо следующими словами: "Въ другой разъ прихожу на сіе м'єсто: и, какъ за двінадцать літь предъ симъ, такъ и нынъ, воспоминая прошедшее, утъшаюсь настоящимъ. Прежде сихъ двънадцати лъть здъсь не было храма Божія. Любящіе домъ Божій, конечно, иногда не безъ затрудненія могли пользоваться храмомъ не довольно близкимъ и, можетъ быть, не для всвхъ приходящихъ вмъстительнымъ, или не безъ скорби принуждены были оставаться дома, когда сердце влекло ихъ въ домъ Божій, а препятствія не допускали. Люди же менве усердные ко храму Божію въ сихъ препятствіяхъ могли находить нівкоторый видь оправданія для своего уклоненія отъ него, и подвергались опасности еще большаго къ нему охлажденія. Богъ обрѣль человѣка, расположеннаго къ принесенію добровольной жертвы, который воззрёль на сіе окомь благочестивой и человъколюбивой заботы 1). По праву пользуясь трудомъ здешняго населенія, онъ не ограничился темъ, что даетъ трудящимся справедливое вещественное воздаяніе и средства для жизни временной, но возжелаль оказать имъ духовное благодъяніедоставить имъ ближайшее удобство пользоваться храмомъ Божіимъ и его благодатными средствами для жизни временной и въчной. Желаніе было такъ сильно, что не терпъло медленія: и потому, чтобы сократить время созиданія храма, храмовдатель создалъ его не изъ камня, а изъ дерева. Освящение сего храма, за двънадцать летъ предъ симъ, вы, братія святаго храма сего, праздновали, безъ сомнънія, съ полнымъ утвшеніемъ и радостію, равно и я. Но потомъ оказалось, что храмоздатель не вполнъ быль удовлетворень. Дерево не долговъчно, думаль онъ, особенно недозрълое дерево нынъшняго времени; и когда деревянный храмъ обветшаетъ, кто внаетъ, явится ли тогда ревность и найдутся ли средства возсоздать его? 2). Итакъ,

<sup>1)</sup> Здёсь разумёстся, конечно, упомянутый А. Г. Поповъ, о которомъ еще въ 1857 году святитель Филаретъ писалъ архим. Антонію: "Алексей Гавриловичъ Поповъ добрый человёкъ, и усердно берется строить храмъ. Посему хорошо споспеществовать ему въ удобномъ полученіи матеріала". См. Письма Фил. къ Антомію IV, 60.

<sup>2)</sup> Дъйствительно, не долго спусти послъ смерти А. Г. Попова, матеріальныя

не лучше ли, то благо, которое, при покровительствъ Провиденія Божія, доставлено живущему здёсь роду, ныпе же обезпечить и для будущаго и дальнъйшаго рода?-И вотъ, деревянный храмъ, еще далекій ветхости, уступаетъ отъ мъсто новому каменному: и мы, братія святаго храма сего, можемъ нынъ радоваться не только за васъ, но и за вашихъ дътей и потомковъ. - Будьте же благодарны, во первыхъ, верховному благодетелю Богу, потому что все благое и душенолезное совершается не иначе, какъ благословеніемъ и помощію Божією; по Бог'в же будьте благодарны и земному благод втелю, создавшему сей храмъ. Не говорю: привътствуйте его благодарными словами; это сдълается и безъ меня; но нъсколько знаковъ уваженія и нісколько минуть ласковой рібчи не были бы возданніемъ за благод вніе в вковое. Есть за духовное благодъяніе соотвътственное духовное средство благодарить, именно, молитва. Не забывайте, и дътей вашихъ научите не забывать. чтобы, когда услышите въ семъ храмъ отъ священнослужителя призываніе къ молитвъ о создателяхъ святаго храма сего, ваше сердце произносило имя раба Божія Алексія и присныхъ его 1), и призывало благодать Божію доставившему вамъ удобство причащаться благодати святаго храма 2). И дале святитель даеть наставление слушателямъ, какъ имъ пользоваться новосозданнымъ храмомъ Божіниъ 3). Самого же храмоздателя при этомъ торжествъ Московскій архипастырь благословить иконою 4). Не долго после того прожиль храмоздатель. Исполнивь священный долгъ устроенія храма и утышившись духовно участіемъ въ его богослуженів, А. Г. Поповъ въ томъ же 1860 году 3 октября мирно почиль въ маститой старости и погребенъ 6 октября при устроенномъ имъ храмф 5).

средства его наследниковъ такъ уменьпились, что дела фарфороваго завода прекратились и какъ ихъ владеніе, такъ и эти дела перешли къ другимъ владельцамъ (Ооминымъ, устроившимъ, на месте фарфоровой, мануфактурную фабрику).

<sup>1)</sup> Т. е. упомянутаго Алексъл Гавриловича Попова, съ его внучками (дъти его тогда уже померли).

<sup>2)</sup> Сочин. Филар. V, 503-504.

<sup>3)</sup> Tanz me, ctp. 504-506.

<sup>4)</sup> См. Письма Филар, къ Антон. IV, 240. Онъ быль на столько старъ, что его уже въ креслахъ привезли на освящение храма.

<sup>5)</sup> Отпівваніе его совершаль намістникь Сергіевской Лавры архимандрить Антоній.

Подобный Горбуновскому случай храмоздательства и освященія представился святителю Филарету вскор'в послів того народинъ его, въ Коломиъ. Здъсь вторымъ, послъ соборнаго Успенскаго, соборнымъ храмомъ издавна былъ Тихвинскій. Онъ первоначально построенъ быль еще во времена великаго князя Димитрія Іоанновича Донскаго, подобно Успенскому собору, а въ то время, какъ сей последній быль возобновлень, Тихвинскій соборный храмъ перестроенъ за ново Коломенскимъ архіепископомъ Никитою около 1682 года. Въ концъ XVIII въка однако Тихвинскій соборь опять потребоваль возобновленія, и это возобновление съ подобающимъ благолиниемъ совершилъ на свои средства изв'ястный въ то время богачъ Коломенскій, купецъ Иванъ Демидовичъ Мѣщаниновъ 1). Въ половинѣ текущаго стольтія Тихвинскій соборный храмъ еще болье украшенъ, обновленъ и расширенъ былъ усердіемъ другихъ храмоздателей (купцовъ Тупицыныхъ). Въ этомъ последнемъ своемъ видъ храмъ былъ готовъ къ освященію въ 1861 году, и храмоздатели усердно просили владыку Филарета, чтобы онъ самъ совершилъ освящение сего храма. "Двое храмоздательствовавшіе, шисаль владыка оть 2 сентября означеннаго года намѣстнику Сергіевой Лавры архимандриту Антонію, -- зовутъ меня въ Коломну на освящение соборной и монастырской церквей: и мив желалось бы къ могиль родителя. Но случившійся сего дня припадокъ боли въ животъ, послъ спокойной ночи, который продолжался часа полтора, поставляеть меня въ опасеніе. И не въмъ, что изволю, Помолитесь о мнъ преподобному отцу нашему Сергію <sup>2</sup>). Очевидно, и до последняго времени колебался владыка по вопросу, бхать, или не бхать почти за сто верстъ отъ Москвы, въ Коломну, ибо и проповъдь на освящение храма уже составиль; но въ концъ концовъ немощь рышила вопросъ въ отрицательномъ смыслы. "Отъ Коломны отказался, -- писалъ онъ тому же лицу отъ 18 сентября: --- и не раскаяваюсь, не чувствуя себя въ силахъ" в), тъмъ болъе, что

<sup>1)</sup> О немъ см. у Н. П. Гилярова-Платонова въ его автобіографическихъ очеркахъ: Изв пережентаю, I, 13 в дал. Москва, 1887.

<sup>2)</sup> Письма Филар. къ Антон. IV, 307.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 309.

ему вскор'в предстояль путь въ Лавру на праздникъ преподобнаго Сергія 25 сентября. На освященіе же храма въ Коломну владыка отправиль своего викарія, епископа Леонида, поручивь ему произнести и составленную уже проповёдь на это освященіе, которое состоялось 17 сентября. Пропов'єдь эта (бес'єда) была какъ бы заочною беседою святителя-витіи съ храмоздателями и обитателями его роднаго города, имъвшими присутствовать на освящении храма 1). Узнавъ лично отъ храмоздателей, въ бытность ихъ въ Москвв 2), исторію храма за последнее время 3), святитель--витія захотель изъ этой исторіи нъкоторымъ образомъ и вывести назидание слушателямъ проповъди. По этому проповъдь свою (-бесъду) онъ начинаетъ такъ: "Окончившимъ путь пріятно отдыхать: но пріятно и оглянуться на начало и продолжение пути и на перенесенныя трудности 4). Такъ, среди пріятныхъ часовъ обновленія сего храма, не непріятно будеть вспомнить его прежнее существование и путь возсозданія его. Въ прошедшимъ стольтін, усердіемъ гражданина сего града, раба Божія Іоанна в), созданъ здёсь храмъ; и много лътъ имъ довольствовались, но потомъ начали находить его не довольно пространнымъ.--Радостна жалоба, что храмъ тъсенъ: она показываетъ, что онъ имъетъ довольно молящихся. И едвали не больше радостна жалоба, что храмъ становится тёснымъ: это показываетъ что число молящихся умножается. Господи, умножи и благослови любящихъ домъ Твой Земный, и чрезъ него веди ихъ въ Твой домъ небесный!--Приснопамятный рабъ Божій Филиппъ 6), ктиторъ сего храма по должности, возъимёль усердіе сдёлаться действительнымь храмоздателемъ, чрезъ распространение сего храма. Но у другихъ благо-



<sup>1)</sup> По желанію храмоздателей, въ виду отсутствія самого архипастыря Московскаго, рішено было 17 сентября освятить лишь придільный храмъ, освященіе же главнаго престола оставить до ожидавшаго прибытія самого владыки, о чемъ см. Нисьма Филар. къ Антон. IV, 349.

<sup>2)</sup> Для того, чтобы просыть владыку Филарета на освящение.

<sup>3)</sup> Прежняя исторія храма ему была, вѣроятно, и раньше извѣстна.

<sup>4)</sup> Быть можеть, святитель—витія представляль въ умѣ прв этомъ свое собственное путешествіе въ Коломну.

<sup>5)</sup> Упомянутаго выше Ивана Демидовича Мфщанинова.

<sup>6)</sup> Купецъ Коломенскій Филиппъ Назаровичъ Тупицынъ.

расположенныхъ гражданъ 1) возникла другая мысль: создать отдёльный, совершенно новый храмъ. Произошла борьба мивній, и предпрімтіе подверглось колебаніямъ и остановкамъ.-Мнѣніс раба Божія Филиппа превозмогло: но ему не суждено было совершить предпріятіе. Провидініе Божіе хранило его до тъхъ поръ, пока дъло ръшительно утвердилось въ его рукахъ: и вскоръ Господь, принявъ его твердое намъреніе, какъ самое дъло, призвалъ его въ будущій въкъ. Что будеть съ его предпріятіемъ? - думали, въроятно, видъвшіе кончину его. Но Господь устроиль такъ, что наследовавшие временное его достояніе <sup>2</sup>). наслъдовали и его благочестивое усердіе, и предпріятіе совершилось. Исполнилось даже то, что показалось бы невыроятнымъ прежде исполненія. Въ созиданіи сего храма исполнились ніжоторыми образоми оба мніжнія, прежде взаимно противоборствовавшія. Предпринято распространеніе храма: но вы не видите ничего стараго, а видите совершенно новый, пространный, величественный, благольпный храмъ. — Да радуется душа, начавшая богоугодный подвигь, и душа, благословенно совершившая оный. Утёшимся всв. И наипаче прославимъ Бога, Который даруетъ благія намеренія, и благословляетъ исполнение ихъ" 3). И далъе, на основании текста: Се нынт благословите Господа вси раби Господни, стоящи во храмь Господни, во дворьх дому Бога нашего (Псал. 133, 1), святитель-витія даетъ слушателямъ проповіди наставленіе о томъ, въ чемъ именно должно состоять это прославление, славословіе Господа, призывая на нихъ и на всёхъ, "творящихъ дъла благочестія и человіколюбія, на отцевъ семействъ и на семейства, и на всякую душу, ищущую благодатной помощи Божіей", Божіе благословеніе 4).

Такъ всегда утъщало святителя Филарета устроеніе или обновленіе и благоукрашеніе храмовъ Божіихъ, вообще благочестіе паствы, выражавшееся какъ бы въ этомъ, такъ и въ

<sup>1)</sup> Изъ участвовавшихъ въ городскомъ управления, которое заявляло свои права на распоряжение соборнымъ храмомъ, какъ таковымъ, а не приходскимъ.

<sup>2)</sup> Сыновья Ф. Н. Тупицына.

<sup>3)</sup> Cov. Ourap. V, 516-517.

<sup>4)</sup> Cou. Ousap. V, 517-519.

другихъ видахъ. И это въ сущности отъ того, что въ самомъ святитель, прежде всего и болье всего, выражался тоть идеаль, который самъ онъ ставилъ для паствы Церкви Московской, когда въ извъстной намъ юбилейной ръчи своей высказывалъ молитвенное благожеланіе, да не оскудъваеть въ сей церкви "сынъ вёры, живущій по верв, творящій дела веры, свободный отъ обаяній міра, отъ порабощенія духа времени" 1). Самъ святитель Московскій быль по истин'я тімь живымь храмомъ Св. Духа, котораго воплощенія онъ такъ пламенно желаль видьть въ своей паствъ, какъ о томъ поучалъ въ своихъ проповъдяхъ (преимущественно при освященіи храмовъ сказанныхъ). А между тъмъ и въ то же время онъ, какъ истинный святитель, быль среди своей паствы и первый "пастырь, полизающий душу свою за овим (Іоан. 10, 11)", первый лерей, котораго устыь сохраняють разумь (Малах. 2, 7) спасенія"; онъ же самъ быль н вполнъ "мужъ знанія и наставникъ, держащій и преподающій здравое ученіе вышемысленныхъ началь науки, поставляющій жизненное начало премудрости страх І Господень (Притч. 1, 7), и наконецъ, онъ же быль во истину "подвижникъ, ходящій узкимъ и вмъстъ возвышеннымъ путемъ духа" 2). Вообще самъ святитель представляль въ себъ дивное сочетание всъхъ тъхъ возвышенныхъ чертъ идеала истиннаго сына Церкви и отечества, подвижника иноческой жизни и мужа науки, глубокаго ума, архипастыря Церкви и человъка государственнаго, которыя онъ раскрываль по разнымь случаямь въ своихъ проповъдяхъ и которыя желаль видеть осуществляемыми въ своихъ слушателяхъ. Не напрасно же въ самомъ дълъ его и народъ чтилъ за святаго и правительство, не только духовное, но и свътское, усиленно привлекало къ участію въ дёлахъ обще-церковныхъ и общегосударственныхъ; не напрасно и простые, не ученые, но богопросвъщенные умомъ подвижники и върующіе видъли въ немъ истинную и крыпкую для себя опору, и ученые, на перерывъ другъ передъ другомъ, стремились привлечь его въ члены разныхъ ученыхъ обществъ и учрежденій; не напрасно не только



<sup>1)</sup> Танъ же, стр. 581.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

обыкновенные-люди, не только пастыри, но и архипастыри, не только всероссійской, но и восточной ієрархів, считали за честь для себя поучиться у него, воспользоваться его советомъ, быть подражателями его. И такое широкое, многообъемлющее (если не всеобъемлющее) значение святителя Филарета особенно ярко раскрылось въ только что разсмотрѣнное нами царствованіе. Мы помнимъ, что и важитьйшіе общецерковные вопросы Россійской и вселенской церкви восточной не рышаемы были безъ совъта мудраго архипастыря московскаго, и такой знаменательный актъ государственный, какъ манифестъ объ освобожденіи крестьянъ отъ кръпостной зависимости, не миновалъ рукъ сего архипастыря. И высокопоставленныя, даже Высочайшія особы удостонвали святителя Филарета своимъ вниманіемъ, нарочито даже иногда искали обратить на себя его вниманіе, воспользоваться его мудрымъ совътомъ, --- и въ тоже время, на оборотъ, глубокимъ вниманіемъ святителя Филарета пользовались такія, по видимому, вовсе не замізчательныя или, пожалуй, и замъчательныя, но въ своемъ родь, и уже далеко не высокопоставленныя лица, какъ юродивые Филиппушка, Иванъ Яковлевичъ Корейша, и под. 1). Это показывало, что глубокій, мудрый, богопросв'ященный и по истин'я государственный умъ въ святитель Филареть гармонически соединялся съ дътски-простою, искреннею върою сердца, прозръвавшею духомъ истину Божественную и тамъ, гдф обыкновенные люди часто видели только обманъ, ложь, притворство, нечто, достойное осм'вянія 2). Въ тоже время святитель обладаль сильною, непоколебимою волею, нравственнымъ характеромъ цёльнымъ, твердымъ и непреклоннымъ, вполнъ выработаннымъ и устано-



<sup>1)</sup> Объ отношенін святителя Филарета въ Филиппушкъ, въ монашествъ Филарету, въ схимъ Филиппу), основавшему виновію близъ Геосиманскаго скита, и тамъ погребенному († 1868) см. въ Письмахъ Филар. къ Антон. II, 327. 421. 433 и др.; III, 27. 50. 68 и др.; IV, 30—32. 274—275. 526—532 и др.; Душен. Чтен. 1892, II, 432 и др.:—въ И. Я. Корейшъ († 1861)—въ Письм къ Антон. II, 121; III, 28; IV, 308.

<sup>2)</sup> Срав. напр. вышедшую съ цензурнаго дозволенія книжку: 26 Московских ижепророков, иже-продивых, дурь и дураков, Изд. Н. Баркова, Москва, 1865, глі между прочин осмінваются и упомянутые сейчась Филиппушка и И. Я. Корейша.

вившимся; что, при его умъ, силь убъжденія, глубокомъ знанів дъла едва не во всёхъ областяхъ вёдёнія, при его многоопытности являло въ немъ по истинъ столпъ православія, на который спокойно могла опираться и православная Церковь в православное государство. Если же присоединить къ сему то, что у святителя Филарета при этомъ всегда, съ одной стороны, для всякой мысли находилось соотвётствующее наилучшимъ образомъ ей слово, а съ другой, слову отвечало дело и на оборотъ: то мы должны будемъ признать, что въ лицъ его Господь даровалъ Церкви Московской, Церкви Россійской в Россійскому государству, наконецъ Церкви вселенской такого архипастыря, которые родятся только въками и которыхъ не напрасно называють светилами въ міре духовномъ и въ роде человъческомъ. И нельзя не сказать, что такой архипастырь особенно благопотребенъ былъ для времени того царствованія. которое мы только что разсмотрели. Свою речь о царствовани Государя Императора Николая Павловича, въ виду изреченія святителя Филарета по поводу неожиданной кончины сего Государя Императора: "Гласомъ силы возгремъ Господь надъ Россією. Но мы, какъ спутники Павла, къ Дамаску, поражени слышаніемъ гласа, и не разумівемъ, что онъ глаголетъ". заключили мы словами: "Обратимъ взоры на следующее царствованіе, дабы уразумёть, что онъ глаголеть, и много ли лучшаго принесло съ собою новое царствованіе" 1). Теперь предъ нашимъ взоромъ раскрыто это новое царствованіе, съ его внѣшнею и внутреннею политикою, съ его государственною и церковною живнію, съ его значеніемъ для личной и общественной жизни и дъятельности святителя Московскаго Филарета, съ его добрыми и недобрыми сторонами и съ его другими качествами и особенностями, не укрывшимися, какъ мы видели, отъ умственнаго взора сего святителя въ его проповеднической дъятельности, такъ какъ онъ, будучи истиннымъ сыномъ Церкви и отечества, самъ жилъ жизнію той и другаго, при томъ не безсознательно, какъ большинство Россіянъ, а вполнъ сознательно, мало того,-почительно для другихъ.



<sup>1)</sup> См. журн. Впра и Разумь 1892, т. І, отд. церк. стр. 493.

Мы помнимъ, что первымъ и ближайшимъ основаніемъ къ недоразуменію относительно того, "что глаголеть глась силы", прогремъвшій надъ Россіею въ кончинъ Государя Императора Николая, даже для такого проницательнаго человъка, какимъ быль святитель Филареть, была продолжавшаяся еще въ то время и становившаяся все болбе и болбе ожесточенною Крымская война, конца которой и особенно последствій было тогда не видно и нельзя еще было предвидеть 1). И хотя новый Государь Императоръ Александръ Николаевичъ, къ утътенію всъхъ истинныхъ сыновъ отечества, въ самые же первые по вступленіи своемъ на престоль часы явившій себя "Царемъ въ полной силь и мудрости" 2), рышился продолжать эту войну, однако не напрасно и другими, и нами въ настоящемъ нашемъ изследованіи, не разъ отмечаемо было, что насколько въ Императоръ Николаъ и въ направленіи политики его дарствованія преобдадающею чертою была строгая правда, законность, истина, справедливость, на столько же въ его Августъйшемъ Сынъ и Преемникъ преобладающею чертою являлась милость, любовь, склонность къ ослабленію узъ неумолимой законности, миролюбіе, мирт. По этому, какъ намъ известно, не прошло и года со времени вступленія Его Величества, Государя Императора Александра Николаевича, на престолъ, какъ начались сперва попытки склонить воевавшія противъ Россіи державы къ миру, а за тъмъ и переговоры о миръ, заключенномъ въ самомъ началъ втораго года его царствованія. Крымская война, не смотря на унизительныя нъсколько, по крайней мъръ, нъкоторыя, условія мира, болъе добрыхъ, нежели дурныхъ послъдствій, болье пользы, нежели ущерба принесла Россіи. Достоинство последней, какъ великой державы среди другихъ державъ Европейскихъ, не было ни сколько унижено, а благодаря последующимъ действіямъ русской миролюбивой, но внушительной и вліятельной политики даже возвысилось на столько, что голосъ русской дипломатін, напримерь на востоке, изъ-за дель котораго возгорелась и са-

<sup>1)</sup> Срав. дальнъйшія слова того же письма святителя Филарета, изъ котораго извлечено было его выше—приведенное изреченіе, именно въ *Письмахъ Филар.* къ Антон. III, 320.

<sup>2)</sup> См. тамъ же, стр. 321.

мая Крымская война, ко времени последнихъ летъ жизни святителя Филарета, получиль решительный перевёсь, и Россія мирнымъ путемъ достигла большаго, нежели силою оружія раньше того. Успехъ этой политики на востоке быль такъ великъ, что настало время для решенія въ общемъ восточномъ вопрось. частныхъ вопросовъ не только о православін, но и о народности, съ подъемомъ мысли и о народности всеславянской 1). Такой же успъхъ сопровождалъ вижшнюю политику Россіи и на Кавказъ, и на дальнемъ востокъ и въ средней Азіи. Но не столько внашнею политикою праславило себя царствование Александра II, сколько внутренцею, реформами, особенно освобожденіемъ цізамхъ мизліоновъ крестьянъ отъ крізпостной зависимости, почему Государь Императоръ Александръ Николаевичъ и стяжаль себь имя Царя-Освободителя. И святитель Филаретъ, зорко следившій за внешнею политикою Россійскаго государства, словомъ пропов'вди, съ церковной каоедры то ободрявшій Россіянь во время кровавой борьбы съ врагами ихъ въ Крыму, то раскрывавшій значеніе этой войны и последовавшаго за нею мира, то бросавшій острый, проницательный взглядь на дальнъйшія событія и дъйствія въ области внъшней политики, съ тонкою, сжатою, но мёткою и точною характеристикою ихъ и ихъ значенія, то извлекавшій для слушателей поучительные уроки и наставленія изъ всёхъ этихъ событій и дійствій, не усумнился дать надлежащую и наилучшую оценку съ церковной каседры и этому великому событію внутренней политики Россіи. Мы помнимъ, конечно, замъчательную рычь его къ Царю-Освободителю по поводу этого событія, сказанную въ Успенскомъ соборѣ 2). Но чёмъ дальше шли реформы новаго царствованія отъ этого своего, такъ сказать, центральнаго пункта, хотя и въ тъсной связи съ нимъ находясь, темъ более обличали на себя притокъ вліяній все худшаго и худшаго качества, подобно тому, какъ текущая изъ чистаго источника вода, по мфрф удаленія отъ него, хотя в увеличивается въ своемъ количествъ отъ притока сторонияхъ



<sup>1)</sup> Припомнимъ рачь о съезда братьевъ-славинъ въ Россію въ 1867 году.

<sup>2)</sup> См. Сочин. Филар. V, 513-514.

водъ и даже часто образуетъ ръку, но это не значитъ, чтобы въ дальнъйшемъ своемъ теченіи вода сія сохраняла ту же чистоту, какая была въ самомъ источникъ. Мы знаемъ, къ чему привело въ концъ концовъ неумъренное разширение границъ свободы и самоуправленія, положенныхъ въ основу крестьянской реформы, въ дальнейшемъ своемъ применени къ делу и жизни, съ приведеніемъ къ осуществленію другихъ, связанныхъ съ нею реформъ. Мутныя воды запада, широкимъ потокомъ хлынувшія при семъ, благодаря свободному пропуску на Русь, сильно загрязнили воду чистаго источника свободы, исходившаго отъ благихъ намъреній и любвеобильнаго сердца благочестивъйшаго и милостивъйшаго Монарха, Царя-Освободителя и въ исполнени своемъ часто приводили къ нежеланнымъ последствіямь. И объ этомъ не могь не скорбеть такой истинный сынъ Церкви и Отечества, какимъ былъ святитель Московскій. Какъ мужъ мудрый, ясно видя зло и прозорливо усматривая его вредныя для будущности Россіи последствія, онъ не могъ относиться къ нему равнодушно. Какъ архипастырь церкви Русской, онъ не могъ скрывать своихъ мыслей по этому предмету, и высказываль ихъ, какъ мы видъли, при всякомъ удобномъ случаъ, при чемъ не могъ умалчивать и о томъ, что въ новое царствованіе, на ряду со многими утфинтельными сторонами, явилось много и неутвшительнаго, нежеланнаго по сравненію съ прежнимъ царствованіемъ. Такія заявленія его нередко имели видъ даже прямаго протеста, какъ это было, напримъръ, съ нъкоторыми дълами по расколу, по примънению началъ самоуправления къ жизни духовенства и др. И такъ какъ его собственное, личное значение все болъе и болъе возвышалось въ то же новое царствованіе, то тімь важніве было его участіе въ жизни Россіи и его отношение къ ней. Его сильное слово, его могучій голосъ могли быть и были слышны и съ глубокимъ вниманіемъ выслушиваемы всюду и всеми. И чемъ более немощнымъ становилось его тело, чемъ слабе съ годами возраста было его здоровье, темъ, на оборотъ, сильнее и слышие быль его голосъ, его слово повсюду. Вотъ чемъ объясняется та великая скорбь, которая распространилась не только по всей Московской церкви, но и по всей Россіи, при первой въсти о кончинъ святи-

теля Московскаго Филарета. Но и этого мало. "Кончина святителя Московскаго, —читаемъ въ отчетъ Оберъ-Прокурора Св. Сунода за 1867 годъ, -- глубоко прочувствованная въ Москвъ и во всей Россіи, возбудила столь-же искреннюю скорбь и на православномъ Востокъ, котораго онъ былъ ревностнимъ защитникомъ. Восточные патріархи, священный Авинскій Сунодъ. церкви Румынская и Черногорская, въ своихъ посланіяхъ Св. Суноду, единодушно выразили глубокую скорбь объ утратъ святителя Московскагов, ибо церковь восточная считала его,по выражению святвишаго патріарха Константинопольскаго.— "сколько іерархомъ Московскимъ, столько же столномъ, свътильникомъ и учителемъ всего православія, и несокрушимымъ звеномъ единства православной віры" 1). Для Московской же епархів кончина святителя Филарета была рёшительно ударомъ громовымъ, "гласомъ силы", которымъ "возгремѣлъ Господь надъ" нею и которымъ вся епархія была такъ поражена, что не имъла возможности и разуметь, "что онъ глаголеть". Ибо съ его кончиною была "отжита на въкъ та величавая, долгая современность, что обняла собою пространство полвъка, что перебыла длинный рядъ событій и покольній и какъ бы уже претворилась въ неотъемленое, историческое достояние Москвы, въ ел живую стихію, которой, казалось, ей не избыть и во вѣки $^{\alpha-2}$ ). Кончина святителя Филарета была безболъзненная, мгновенная, последовавшая почти вследъ за литургіею, которую совершилъ самъ святитель, и въ тотъ именно день (19-го ноября 1867 года), который онъ предвидёль 3). Не будемъ описывать подробностей кончины и погребенія Московскаго архипастыра. которыя уже многократно описываемы были и въ повременной печати и въ отдельныхъ изданіяхъ. Скажемъ только то, что

<sup>1)</sup> Отчеть Об.-Прок. Св. Стнода за 1867 г., стр. 12. Спб. 1868.

Слова издателя газеты "Москва" И. С. Аксакова († 1886), сказанныя въсей газеть по случаю кончены м. Филарета.

<sup>3)</sup> Предчувствіе этого роковаго дни (19-го числа) владика сообщить еще 17 сентибри 1867 года въ Сергієвой Лаврів намістнику Лавры архимандриту Антонію, который, послів кончины святителя, и обнародоваль это сообщеніе. См. Москов. Выдомости 1867 г. № 262. Срав. тамъ же за 1868 г. № 2 въ слові протоіерея А. І. Ключарева (выні высокопреосвищеннаго Амеросія, архієпискова Харьковскаго).

всѣ обстоятельства, сопровождавшія кончину и погребеніе архипастыря Московскаго ясно свидѣтельствовали, что это было
великое событіе въ исторіи церкви Московской, какъ и всей
церкви Русской. И стеченіе цѣлаго собора архипастырей 1) и
настырей ко гробу архипастыря Московскаго, и присутствіе
при семъ высшихъ гражданскихъ чиновъ 2) и даже одного изъ
членовъ Высочайшей Фамиліи, нарочито для сего прибывшаго
изъ Петербурга, Великаго Князя Владиміра Александровича,
и неисчислимое множество членовъ осиротѣвшей паствы Московской, всюду сопровождавшей останки досточтимаго святителя
до погребенія ихъ въ Свято-Троицкой Сергіевой Лаврѣ (28-го
ноября), и всѣ другія обстоятельства громко говорили о томъ,
что въ Бозѣ почившій архипастырь имѣлъ великое значеніе
и въ церкви Московской и въ церкви Русской и въ русскомъ
государствѣ. Ибо это былъ—

"Владыкъ Россів мудрый собеседникъ Во благо в Царей в виз подвластных царствъ, И во спасеніе всяхь, имь пасомихь, паствь Здатословесный Пастырь-Проповеднивъ. Онъ словомъ Божівмъ святую Церковь пасъ: Безъ умиленія винмаль ли вто изъ насъ Въ святомъ Кремив на царственныя встрече Его привътственной царелюбивой ръчи?-И въ дальнихъ весяхъ Божій храмъ бываль ли пустъ? Спашиль туда Москвы боголюбивый житель, Гдв словомъ поучаль народъ ел свититель-Благоглаголевий Московскій Златоусть. Душевной чистоты, духовнаго смиренья Пасомымъ имъ собой являль онъ образецъ; Онъ подвигомъ святимъ благотворенья Украсиль свой святительскій вінець. Свёть немерцаемый свётильника науки Полвъка паствъ онъ обильно пролевалъ И къ просвъщению съ любовью простираль На добрый путь благотворительным руки, Добра и правды благодетель-другъ,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Аля погребенія святителя Филарета прибыли нарочито—митрополить Кієвскій Арсеній, архіспископы Ярославскій Ниль и Владимірскій Антоній и спископь Тульскій Никандрь, помимо участія въ ономъ пребывавшихъ въ Москив архісреєвь.

<sup>2)</sup> Кромъ Московскаго генералъ-губернотора виязя В. А. Долгорукова, при шаннихидахъ и погребеніи присутствовали Оберъ-Прокуроръ Св. Сунода графъ Д. А. Толстой, генераль-адъютантъ графъ Перовскій и многіе другіе.

Онъ ихъ любилъ, храви ихъ и патаи... Но для загробныхъ дней здъсь верхъ его заслугъ— Въ духовномъ подвигъ иси жизнь его святая" 1).

А мы помнимъ, что и не одна церковь Россійская горячо отозвалась по поводу великой утраты, которую она потерикла въ лиць почившаго святителя, котораго вся жизнь была однимъ великимъ подвигомъ во славу Божню, но и церковь восточная православная. Между прочимъ по случаю кончины его, великаго какъ во всемъ, такъ и въ словъ проповъди, само собою разумбется, не могло уже молчать и слово проповъди, не его уже, конечно, слово, когда на въки сомкнулись уста, произносившія болье шестидесятильтій это слово, а слово другихъ проповъдниковъ, почти исключительно имъ же саминъ возращенныхъ и воспитанныхъ для церковной каоедры. Цалый сонмъ наилучшихъ витій Московской церкви, въ теченіе долгаго времени, не переставалъ оглашать своды церквей Московской епархіи, посвящая слово пропов'єдническое памяти великаго святителя, съ разныхъ сторонъ разсматривая и изображая личность и дъятельность великаго святителя, прославляя его высокія качества и великіе подвиги, стремясь, по возможности, полнъе исчерпать содержание неисчерпаемаго источника духовной силы и жизни, дарованной въ немъ міру Богомъ, и во всемъ этомъ обильно черпая назидание современнымъ и грядущимъ покольніямь 2). "Угась свытильникь, — читаемь напримырь вы рфчи одного изъ этихъ витій, --отъ котораго свътъ истиннаго Боговеденія и высокой доблести духовной распространялся до отдаленнъйшихъ предъловъ церкви восточной и даже достигъ иновърныхъ, ищущихъ православія; умолкли уста, изъ которыхъ каждое слово было правиломъ въры и закономъ для жизни и дъятельнаго служенія Богу и человъчеству во всякомъ его видь. Но что же угасло? Угасло горъвшее вещество, а самый свъть,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Очерка жизнеописанія м. Филарета, стр. 15—16. Изд. 8-е. Москва, 1875. Стихотвореніе Ш. В. Шереметьевскаго.

<sup>2)</sup> Такъ въ дня отпѣванія, погребенія и срочных вомяновеній говоряли слока и рѣчи извѣстные провѣдники-протоіерен: І. Н. Рождественскій, А. В. Горскій, И. М. Богословскій, С. И. Зерновъ, А. І. Ключаревъ, Н. А. Сергіевскій и др., архимандриты: Сергій (Сласскій), Миханлъ (Лузивъ) и др.

который озариль предъ міромъ глубину истинъ віры и высоту жизни христіанской, онъ не можетъ угаснуть, отъ него остались немерцающіе лучи, общее драгоцівнюе достояніе всіхть родовъ и временъ. Сомкнулись уста: а слово, изшедшее изъ нихъ, облетьло весь мірь христіанскій, сдылалось символомъ православія, воплощеніемъ духовной мудрости, ключемъ для разрівшенія недоумьній, печатью истины, неистощимымь назиданіемь для паствы, неизмѣннымъ руководствомъ для пастырей 1).— "Отнынъ, -- слышимъ голосъ и не церковнаго витіи, -- святитель Филаретъ "становится неистощимымъ предметомъ изученія, которое не преминеть внести новыя силы въ наше сознание, въ наше просвъщеніе. Прошедшая жизнь великаго ума, слъдившаго за всемъ, на все отзывавшагося и во всемъ принимавшаго участіе, снова вступить въ действіе для соверцающей мысли и разумънія" 2). Доказательство оего, хотя, быть можетъ, и не сильное, можно было видъть и во всемъ, пройденномъ нами досель, пути изследованія.

И. Корсунскій.



<sup>1)</sup> Изъ ръчи прот. И. М. Богословскаго-Платонова, приведенной нами и въ началъ нашего настоящаго изслъдованія.

Слова М. Н. Каткова († 1887). См. Московскія Видомости, 1867 г., 262, опередовую статью.

## ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

## Римъ въ своихъ сношенияхъ съ Восточною Церковио.

Сочиненіе, заглавіе котораго мы только что привели, принадлежить перу о. Владиміра Гетте, появилось въ свъть на французскомъ оригиналъ въ началъ семидесятыхъ годовъ, и во французскомъ оригиналъ носить названіе: «La Paparté schismatique ou Rome dans ses rapports avec l'Église orientale». Полагаемъ, что нами указанное названіе, по особеннымъ свойствамъ русскаго языка, точнъе соотвътствуеть основному содержанію этого сочиненія, чъмъ буквальный переводъ французскаго заглавія: «Схизматическое папство и пр.». Конечно не всъ папы были схизматиками: но върно то, что непомърныя папскія притязанія вызвали въ Церкви раздъленіе или схизму. Именно это хочеть сказать своимъ французскимъ заглавіемъ книги о. Владиміръ; это же подтверждается и историческими обстоятельствами появленія въ свъть его сочиненія.

О. Владиміръ Гетте по своему происхожденію быль французъ и первоначально принадлежаль въ составу римскаго клира. Онъ быль священникомъ французской католической церкви; но исполняя обязанности приходскаго пастыря, онъ въ тоже время отдавался глубокимъ и многостороннимъ историческимъ изслёдованіямъ. По своимъ отличнымъ дарованіямъ и по своей научной подготовкъ онъ быль по преимуществу историкомъ. И онъ посвящалъ большую часть трудовъ своихъ историческимъ изслёдованіямъ; его многотомное сочиненіе по исторіи французской церкви, первый

томъ котораго появился въ печати, когда о. Владиміру едва исполнилось 26 леть жизни, произвело сильное впечатление въ католическомъ міръ и визвало страстную борьбу между ученымъ аббатомъ-историвомъ, державшимся галливанскихъ убъжденій, то есть, защищавшимъ вольности древней галликанской церкви, и ультрамонтанами, отвергавшими эти вольности и домагавшимися безусловнаго подчиненія французской церкви панскому престолу. Это обстоятельство имёло ранающее вліяніе на всю последующую . жизнь о. Владиміра. Оно привежь его къ разочарованію въ рямсвой церкви, подвергло преследованию со стороны ультрамонтань и сопровождалось для него тяжелими условіями жизни; но въ тоже время оно возбудило въ немъ сильное желаніе научнымъ путемъ выяснить богоотвровенную истину, то есть, найти истинную Христову Церковь. То было мучительное и опасное время его жизни. Онъ самъ говоритъ, что после того, какъ разошелся въ своихъ убъжденіяхъ съ римского церковію и созналь ся заблужденія, онъ вошель въ сношение съ англиканскими еписконами и священииками, ракно какъ и протестантскими пасторами. Предъ нимъ отврились швровія распутія, коночно увловательныя для свободомыслящаго человева, но опасныя, сомнительныя и могшія удалить его далеко отъ истины православія. Но по основному направленію своихъ убъяденій, онъ но могь сродниться ни съ антливанствомъ, ни съ протестантствомъ. Онъ не могь, по примъру протестантовъ, смотреть на христіанство, какъ на психихологическую систему религіозныхь убъжденій, которую можно но произволу наполнять своими личными инвнівни; онъ искаль истину несомивно богоотвровенную, которую церковь передавала бы изъ въка въ въкъ отъ Самаго Інсуса Христа и Его Апостоловъ, и которая оставалась бы священным залогом для вёрующих на вей времена. Съ другой стороны, онъ далекъ былъ и отъ того, чтобы разгадать истину православія и сдёлаться православнымъ христіаниномъ. Воспитанный въ нідрахь римской церкви, усвоившій себъ ся возгрънія съ молокомъ матери, онъ не имъль надлежащихъ свъдъній о Восточной Церкви и смотръль на нее съ точки эрвнія недобросовъстнихь и часто злостнихь разскавовь о ней

западныхъ писателей. Такимъ образомъ онъ отсталъ отъ одного берега, римскаго, и не могь пристать въ другому-восточному. Но его авторская добросовъстность и честность предохранили его отъ религіозныхъ распутій. Его научныя няисканія побуднян его сравнивать ученіе римской церкви, которая требуеть отъ своих носледователей рабскаго подчиненія папству своей сов'єсти и своего разума, съ ученіемъ церкви истинно христіанской и православной, которая всегда предлагаеть своимь чадамь одну только въру апостольскую и этимъ обезпечиваеть за ними законную свободу совъсти и убъщеній,--и сравненіе это окончательно поколебало его католические предразсудии. Случайное знакомство съ о. протојеремъ І. Васильевимъ, бывшимъ настоятелемъ париженой русской церкви, и бесёды съ нимъ, имели решающее вліяніе на образь мыслей о. Владиміра Гетте и, при его искренией любви къ богооткровенной истнив и Христовой Церкви, сдвлали его на столько православнимъ, что о. Васильевъ уже могь сказать ему однажди: «вы настолько православный, что кажется будто изучале богословіе въ Московской Духовной Академін. Преосвященний Леонтій. бывшій въ тв времена викарнымъ епископомъ Петербургской митрополім'я прибывшій въ Парижь для освященія вовоустроенной русской Церкви въ этомъ городе, окончательно разсвяль всв колебанія о. Владиміра и откриль для него дверь въ ограду православной Церкви. О. Внадиміръ сдёлался православнымъ священникомъ при Парижской посольской Церкви. Съ телъ норъ онъ посвятиль вет свои силы и весь свой прекрасный таланть на служение Церкви православной, которая благословляеть всякое добросовъстное изискание истини и съ любовию смотрить на благородныя усилія человіческого ума приблизиться въ этой истинъ и усвоить ее себъ. О. Владиміръ самъ говорить о себъ «всё мон научния изисканія, приводя меня къ православію, утверждали меня въ истинныхъ принципахъ клюолических, и я нашель эти принцепы, во всей ихъ чистоть, въ православнов Церкви. Я всегда считаль себя исключительно касоликомъ въ нъ драхъ папства. Но мои научныя занятія докавали мив, что я ошьбался и что папство, вийсто того, чтобы бить коволическим въ

подлинномъ смыслѣ этого слова, создало расколъ въ Церкви Інсуса Христа. Итакъ я долженъ былъ сдѣлаться православнымъ, чтобы достигнутъ истиннаго наволичества» 1).

Переходъ о. Владиміра Гетте въ православіе вызвалъ противъ него въ католическомъ мір'є целую бурю упрековъ и порицаній. Ультрамонтане нивавъ не могли помириться съ подобнымъ, не бывалымъ во французской церкви событіемъ. Они ръшились мстить ему. Они преследовали о. Владиміра насмешкою, влеветою и даже судебными здоухищреніями; преимущественно же они уворяли его въ незаконнома и саизматическомо отделеній оть римской церкви. Чтобы опровергнуть эти клеветы и доказать лживость и ошибочность этихъ упрековъ, о. Владиміръ въ 1863 г. напечаталь свой капитальный трудъ подъ заглавіемъ: "La Papautė schismatique, ou Rome dans ses rapports avec l'Eglise Orientale. Paris, 1863". Въ этомъ трудъ онъ, на основаніи историческихъ свидётельствъ и общецерковныхъ документовъ, доказываетъ, что не онъ, а именно паписты вийсть съ своимъ паною отделились отъ единства Вселенской Церкви и поэтому заслуживають названія схизматиковь. Эту основную мысль онъ подтверждаеть несомитними историческими фактами и изысканіями. Въ своихъ "Bocnomunaniaxs" о. Владиміръ такъ говорить объ этонъ: "мои враги были смущены, узнавши, что я перешоль въ православіе. Они начали кричать, что я сділался схизматикомъ, вступивъ въ Церковь схизматическую. Я ответиль имъ сочиненіемь, подъ заглавіемь: "La Papauté Schismatique". Сочинение это привело въ ярость монхъ враговъ. Я получиль массу анонимныхъ писемъ, въ которыхъ меня оскорбляли самымъ безпощаднымъ образомъ. Вмёсто того, чтобы отвёчать мит, меня называли ужасныма схизматикома и говорили мит, что моя рува должна была дрожать при написаніи даже одного заглавія столь страшнаго сочиненія. Но моя рука не дрожала нисколько, потому что въ душе и по совести я быль глубоко убеждень въ томъ, что *самый ужасный схизматик* всть напа" <sup>2</sup>). Тавовы историческія обстоятельства появленія въ светь этою сочиненія.



<sup>1)</sup> Cu. "Souvenir d'un prêtre romain devenu prêtre ortodoxe". 1889. C. XII. p. 354-

<sup>2) &</sup>quot;Souvenir", ibid., p. 357.

Что васлется самой иден этого сочинения, то есть, иден о тонъ, что именно напство было главною причиною разделенія церквей: то она развита и доказана о. Владиміромъ Гетте на основаніи глубокаго изученія исторических намятниковъ Церкви, несомивиныхъ фактовъ церковно-исторической жизни и неопровержимыхъ святоотеческихъ свидательствъ. Его трудъ по преимуществу есть историческій. Въ своемъ предисловіи къ этому труду, онъ самъ говорить, что для доказательства своей иден онъ не имбиь шадобности прибъгать ни въ софизмамъ, ни въ спорнить аргументамъ, ни въ эпфатическимъ возгласамъ. Факти, запиствованные наъ первоисточниковъ, совершенно били достаточны для него въ дълъ твердой постановки основнаго его положенія и его развитія. И онъ дъйствительно, на основанім церковно-историческихъ памятниковъ, последовательно разсматриваетъ рямское еписконство съ самаго начала христіанства, сопровождаеть его почти чрезъ всь въка и приходять къ заключенію, что въ теченіи первыхъ восьми въкови, абсолютическое напство, какемъ мы знаемъ его въ настоящее время, не существовало; что ремскій епископъ въ первые три въка христіанства быль такимь же епископомъ, какимъ были епископы и прочихъ христіанскихъ церквей; что лишь въ четвертомъ въкъ ему усвоено било первенство чести, но безъ вселенской юрисдивцін; что это первенство было даровано ему не по божественному праву, а по исторических условіямъ цервовной жизии: что навонець, та ограниченная церковная юрисдивція, которая усвоена была напамъ соборами и простиралась на нъкоторыя сосъднія церкви, тоже основивалась не на божественноме правы, а на обычаю, уваконенномъ соборами. Что же касается панскаго верховенства-всемірнаго, абсолютнаго, по божественному праву: то исторические факты и вселенския свидътельства не только не подтверждають этого, но и решительно опровергають. Историческія факты несемийнно повазывають, что абсолютическое папстью есть явленіе поздивнінес, что его первоначального происхожденія надобно искать во мравь среднихь выковъ, что оно возникло, сложилось и окржило лишь съ девятаго въка, воспользовавшись благопріятотвовавиним ему историческими

обстоятельствами, и лишь съ этого времени оно стало предъявлять свои несликанныя права на двойной характеръ своей власти, политическій и церковный. О. Владиміръ приходить къ заключенію, что действительнымъ основателемъ папства, со всёми последующими притяжніями его, быль Адріанъ 1-й; Николай 1-й много способствовалъ развитію папскихъ идей; Григорій VII вознесъ папство на височайшую степень могущества. Такимъ образомъ современное намъ папство, по историческимъ изследованіямъ о. Владиміра, есть явленіе новое въ Церкви и ведетъ свое начало лишь со временъ Адріана 1-го.

Отсюда открывается, что защитники папства впадають въ самыя грубыя историческія заблужденія, относя вознивновеніе папства въ первымъ временамъ христіанства и признавая его учрежденіемъ божественнымъ. Это заблужденіе роковымъ образомъ приводить ихъ ко иногииъ другимъ заблужденіямъ; и они напрасно стараются найти въ церковной исторія и въ писаніяхъ древинхъ отцевъ церкви доказательства въ защиту своихъ вольныхъ и чевольных вонность. О. Владиміръ Гетте, вооруженный глубокимъ знаніемъ исторіи, отличаясь тонкою историческою критикою, пося тщательной проверки приводимых запитниками папства довазательствъ, приходить въ заключенію, что историческіе факты исважени ими, святоотеческія свидётельства извращени и самыя ссылки на священное Писаніе истолкованы неправильно, насильственно, вопреки вселенскому пониманію ихъ. Словомъ, о. Владиміръ доказываетъ, что защитники напской теоріи не только впадають въ историческія заблужденія, но и совершають сознательний или безсознательный историческій подлогь. На основаніи всталь этихъ ученыхъ изследованій, въ своемъ сочиненіи онъ приходить навонецъ, въ ваключенію, что 1) папство по праву божественному появилось лишь въ IX вък и только съ этого времени паны задумали наложить на Церковь Божію иго, котораго она не знала въ теченіе первыхъ восьми въковъ; 2) что эти непомърныя папскія притязанія всегда вызывали со стороны Восточной церкви законный протесть и живъйшее сопротивление; 3) что именно этимъ путемъ папы сделались первою причиною разделенія церквей; 4) что затёмъ папы намёренно утвердили и увёковёчим это раздёление своими нововведениями и въ особенности возведениемъ въ догматъ своего незаконнаго главенства; 5) что наконецъ этими притязаниями на главенство и своимъ высокомёриемъ они произведи дёйствительную схизму, образовавъ церковъ папистическую даже въ нёдрахъ Церкви Восточной, и поставивъ такиъ образомъ жертвенникъ противъ жертвенника, епископство незаковное противъ епископства апостольскаго.

Таково въ общихъ чертахъ содержание книги о. Владимира Гетте. Какъ только сочинение это вышло въ свёть, оно въ токъже 1863 г., чрезъ посредство о. протојерея І. Васильева, сублалось нзвёстнымъ учентаниему богослову русской земли, митрополиту Московскому Филарету, и произвело на него сильное впечатление. Онъ оцениль его по достониству. Святитель Московскій, въ конце того же года, поручиль ректору Московской духовной Академік, протојерею А. В. Горскому, тоже первовлассному богослову в глубокому знатоку церковно-историческихъ наукъ, разсмотрать это сочинение и дать свой отзывъ о томъ, не можеть ли авторь этой книги быть признанъ достойнымъ какой-либо изъ высших ученихъ авадемическихъ степеней. Святитель пожелалъ также узнать мижніе объ этомъ сочиненім члена академической конференцін, о. П. М. Терновскаго, котораго онъ высоко ценаль за его личныя достоинства и общирныя богословскія познанія. Оба они, к о Горскій и о. Терновскій, дали наплучшій отзывъ о сочиненів о. Владимира Гетте. Ихъ отзывъ всего лучше можно видъть изъ слъдующихъ выраженій-докторскаго диплома, которымъ быль почтень за свое сочиненіе о. Владиміръ по представленію конференція Московской Духовной Академіи и по особому ходайству предъ 🔼 Сунодомъ митрополита Филарета. Ириводимъ этотъ отзывъ въ переводъ съ латинскаго языка, на которомъ дипломъ быль нани: сань: "Мужа ученъйшаго, Священинка Владиміра Гетте, за преврасныя статьи (specimena) по священной и церковной образованности, а также за другія изданныя имъ произведенія, отличающіяся богатствомъ знанія и любовію къ истичь, преимущественно же за сочиненіе: "La Papautė Schismatique"—въ которомъ онъ посредствомъ добросовъстнаго изложенія фактовъ и освішенія древнихъ временъ мужественно защищаетъ справедливъйшее дъло истинно васолической Восточно-Православной Церкви, признанной имъ своею матерью, -- Конференція Московской Ауховной Академін, въ силу представленнаго ей права, симъ почетнимъ дипломомъ объявляетъ докторомъ священнаго Богословія и публично свидётельствуеть, что учверждаеть за нимъ и усвояеть ему почести и преимущества, соединенныя съ дипломомъ" 1). Эта ученая опфика сочиненія о. Владиміра тёмъ болье была лестна для писателя, что онь не искаль и не домагался ея. Воть что пишеть въ своихъ "Воспоминаніяхъ" по поводу этого диплома самъ о. Владиміръ: -дипломъ вполнъ вознаградилъ меня за оскорбительныя преследованія папскихъ писакъ, которые, не смотря на все желаніе свое обвинить меня, никогда не могли найти во всёхъ монхъ многочисленныхъ сочиненіяхъ ни одного дъйствительнаго заблужденія. Они могли упревнуть меня только въ одномъ: я не преклониль головы предъ безстыдными ученіями ультрамонтань. Признаюсь они имъли основание упрекать меня въ этомъ; но я горжусь этимъ и считаю себя счастливымъ, что еще до вступленія вт досточтимую православную церковь, я могт такт ясно открыть истину во отношени ко многимо вопросамо, которые были извращены папствомо" 2). Но и это еще не все-

Патріархъ Константинопольскій, которому сочиненіе о. Владиміра тоже сділалось изв'єстнымъ, отозвался о немъ въ самыхъ лестныхъ выраженіяхъ. Онъ почтилъ писателя своимъ письмомъ и благословлялъ его литературные труды. Это была тавая награда за литературный трудъ, которая рідко выпадаетъ на долю церковныхъ писателей. Разум'єстся, иначе отнеслась въ сочиненію о. Владиміра римская церковь: Римская Конгрегація Индекса поспівшила занесть сочиненіе его въ индексъ, въ число отверженныхъ книгъ. Самъ о. Владиміръ разсказываетъ объ этихъ обстоятельствахъ въ слідующихъ выраженіяхъ: "Римская Курія, которая не могла опровергнуть меня, была достаточно талантлива, чтобы осу-



<sup>1)</sup> См. ж. "Въра н Разумъ" 1889 г. Т. І. Ч. 1, стр. 566.

<sup>2)</sup> Cm. "Souvenir" ibid. p. 358.

дить меня и занесть мою книгу въ каталогь индекса. Вийсто всякой полемики съ священной Конгрегаціей Индекса, я поблагодариль ее за честь, которой она удостоила меня. Но въ тотъ самый день, когда я узналь изъ газетъ о зачисленіи въ индексъ
моего сочиненія, я получиль чрезвычайно похвальное инсьмо отъ
его святййшества Вседенскаго Константинопольскаго патріарха.
Этоть досточтимый еписконъ считается первымъ натріархомъ
Церкви, съ тёхъ поръ, какъ римскій еписконъ, своимъ расколомъ
и ересью, потеряль права, дарованныя ему первыми вселенскими
соборами. Если бы я нуждался въ утёшеніи но поводу осужденія
индексомъ, то быль бы утёшенъ, даже съ избытномъ, похвалами
перваго епископа Церкви. Такимъ образомъ, я вступиль въ православную Церковь при счастянныхъ обстоятельствахъ" 1).

Полагаемъ, приведенныхъ нами фактовъ совершенно достаточно для надлежащей оценки ученых достоинствъ сочинения о. Влядимира Гетте. Сочинение это одобрено не только первовляссными восточными богословами, но и лицами, принадлежащими въ высшимъ сферамъ јерархін въ Православной Церкви; повтому оно давно пользуется справедливою изв'ястностію въ ученомъ богословскомъ міръ. Но, сколько намъ навъстно, оно никогда не било переведено на русскій языкъ; и такимъ образомъ всегда оставалось недоступнымъ для лицъ, не владеющихъ французскимъ языкомъ. Причинъ этой литературной невиниательности къ сочинению о. Владиміра, какъ полагаемъ мы, надобно искать уже въ неблагопріятныхь соціальныхъ условіяхъ того общества, среди котораго оно появлялось въ светь. Оно появилось въ те бурныя времена, когла въ нашемъ обществъ едва теплился интересъ къ богословской литературъ. А между твиъ, и по своему содержанию, и по своимъ задачамъ и цёлямъ, какъ тоже полагосиъ мы, сочиненіе это вполив заслуживаеть общераспростраменной извъстности. Мы дунаемъ это на следующихъ основаніяхъ:

Римско-католическіе писатели признають нась, православныхъ



<sup>1) &</sup>quot;Souvenir" ibid. p. 358.

христіань самамашиками, то ость, распольниками, уделившимися оть единенія со Вселенскою Церковію. Они вполит втрять голосу паны, который говорить имъ: "Только мною и чрезъ меня вы можете находиться въ общеніи и единеніи со Вселенскою Церковію; только оть меня ваши пастыри могуть получить законное священство; только посредствомъ меня сохраняется подлинное ученіе Христовой віры. Я верховный пастырь; я верховный судія и верховный учитель въ христіанскомъ міръ". Подобния панскія притяванія или заблужденія распространены не только среди римско-катодиковъ, но отголоски ихъ можно слишать и среди протестантовъ и даже раціоналистовъ. О. Владиніръ, съ силою опровергаеть эти заблуждения и неопровержимо доказываеть, что единеніе со Вселенскою Церковію условливается не признанісмъ абсолютной папской власти, а тщательнымъ храненіемъ божественнаго залога втры, и утверждается на единствъ апостольского въроученія, священноначалія и священнодъйствія. Чтобы находиться въ общеніи со Вселенскою Церковію надобно признавать лишь то, что предлагала и предлагаеть св. Церковь встмв, всегда и повсюду: и вовсе итть надобности отвазываться оть своей совисти, своей свободы и своего пониманія истины въ пользу непограшимаго Hauckaro abtorateta. In necessariis unitas, in dubiis libertas (edunство вт нвобходимомт и свобода вт сомнительномт) — таково основное правило Православной Церкви. Но и это еще не все.

Многіе римско-католическіе писатели смотрять на папскія притязанія или заблужденія, какъ на законное или законченное развитіе христіанской идеи, какъ на завершеніе полнаго развитія христіанства. Оъ подобными мивніями можно встрътиться даже и въ нашей, такъ называемой, свътской литературъ. Но о. Владиміръ доказываеть, что по существу христіанскаго въроученія напскія нововведенія не суть развитіе, а отрищаніе евангельской идеи, подлого и искаженіе истаннаго христіанства. Но отрицаніе, подлогь и искаженіе могуть ли быть признаваемы развитіемъ христіанства? Намъ кажется, что именно эти послъднія сужденія писателя, принадлежавшаго къ составу римскаго клира и высказывавшаго ихъ даже до обращенія своего въ православіе, имбють особенную цвну для нась, православныхъ христіанъ. Католическіе писатели, обольщаясь своими церковными нововведеніями, признають ихъ прогрессомъ, развитіемъ и совершенствованіемъ своей церкви; вийстй съ тамъ они упревають Восточную цервовь, остающуюся вёрною апостольсвому ученію и апостольскому преданію-въ неподвижности, застов и оваменёлости. Они даже уворяють православныхъ богослововъ въ томъ, что последние не могутъ, или не способны понять и признать великаго прогресса римской цервви, сжившись или сроднившись съ своими традиціонными возгреніями. Но вотъ западный писатель, вышедшій изь среды ихь, несомивнио талантливый, ученый и глубово преданный христіанской истинь, фактически опровергаеть ихъ заносчивия влевети. Онъ доказиваеть, что истинный прогрессь редигіозной жизни состоить не въ измітні или извращении истины: но въ строгомъ хранении ея и глубокой преданности ей.

Навонецъ мы должны обратить вниманіе на искренность и прямоту, съ которыми о. Владиміръ излачаетъ свой предметъ. Онъ самъ говоритъ: "Быть можетъ удивятся, что мы касаемся подобнаго предмета съ такою откровенстію. Мы отвётимъ, что въ эпоху, когда мы живемъ, надобно говорить открыто, безъ затаенныхъ мыслей. Мы не понимаемъ сдержанности въ отношеніи къ заблужденію. Будучи снисходительными и благорасположенными къ людямъ, которые обманываются, — мы думаемъ, что повинуемся одному лишь истинному чувству любви, когда строго преслёдуемъ самое заблужденіе, въ которое они впадаютъ. "Говорить истину — это самое лучшее доказательство любви къ людямъ", — утверждаетъ патріархъ фотій въ письмѣ къ папѣ Николаю". Этому же правилу хочетъ слёдовать и нашъ писатель 1). Во всякомъ случаѣ, при своихъ историческихъ изысканіяхъ и сужденіяхъ, о. Владиміръ всегда остается столько же искреннимъ, сколько и объективнымъ.

Предпославши эти предварительныя замічанія, нереходимъ къ самому переводу докторскаго сочиненія о. Владиміра Гетте.



<sup>1)</sup> Cu. "La Papauté schismatique". Preface, p. XIV, XV.

I.

Христіанская Церковь глубоко разровнена. Если-бы кто захотѣлъ представить внутренніе раздоры, волнующіе всѣ христіанскія общества, а также всѣ противорѣчивыя ученія сектъ, возстающихъ противъ матери церкви, — то онъ нарисовалъ бы безотрадную картину. Впрочемъ, споры и ереси имѣютъ свои причины существованія. Что касается ученій, — непринадлежащихъ къ залогу откровенія и не бывшихъ опредъленными на соборахъ: то о нихъ въ самомъ дѣлѣ споръ возможенъ и свобода человѣческаго духа должна быть уважаема. Что же касается ересей, то св. Павелъ говоритъ намъ, что и онѣ необходимы, дабы вѣра христіанъ была твердою и просвѣщенною.

Но превыше всёхъ разногласій существуеть одно, самое важное, которое преимущественно должно привлекать вниманіе, по причинѣ своей важности и производимыхъ имъ дѣйствій. Это то разногласіе, которое существуетъ между церковію Каюолическою Восточною и церковію Католическою Римскою.

Каждый человъкъ, съ истинно христіанскимъ сердцемъ, долженъ быть огорченъ при видътого раздъленія, которое столько въковъ; существуетъ между церквами, изъ коихъ и та и другая имъють апостольское начало, и за исключениемъ одного слова, сохраняють одинь и тоть же символь, теже таинства, тоже священство, тоже нравоученіе, тотъ-же культъ. Но не смотря на эти элементы единства, раздъление съ девятаго въка есть совершившійся фактъ, среди этихъ церквей. На кого же падаеть отвётственность въ этомъ великомъ религюзномъ и соціальномъ преступленіи? Вотъ одинъ изъ важнівникъ вопросовъ, котораго богословъ можетъ касаться. Но онъ не можетъ ръшить его, не подвергая суду одну изъ этихъ церквей, -- не обвиняя ее въ пренебреженіи къ слову Іисуса Христа, Который изъ единства сдълаль существенное условіе бытія Своей церкви. Очевидно только посредствомъ самого ръшительнаго извращенія христіанскаго смысла, разділеніе могло быть вызвано и утверждено. Съ этимъ соглашаются въ объихъ церквахъ---Восточной и Римской. Вотъ почему объ онъ взаимно подвергають другь друга обвинению въ схизмъ; онъ не хотять, предъ Богомъ и предъ обществомъ, принять отвътственности въ томъ, что объ онъ признаютъ пятномъ.

Надобно предположить, что одна изъ двухъ церквей виновна. Ибо даже тогда, когда бы съ той или другой стороны могли быть указаны двйствія предосудительныя: то эти частныя ошибки не объяснили бы раздёленія. Несогласіе во второстепенныхъ пунктахъ, незначительное раздраженіе, причиняемое тщеславіемъ или честолюбіемъ, могутъ порождать только скоропреходящія распри. Что-бы вызвать раздёленіе—основное и постоянное, для этого должна существовать причина болёе коренная; которая касалась бы самой сущности предмета.

Поэтому поставленный нами вопросъ возможно рёшить только открывши эту причину, сильную и глубокую, вызвавшую схизму и продолжающую жить до нашихъ дней. Касаясь этого вопроса, мы прежде всего останавливаемся на различіи упрековъ, коими объ церкви-Восточная и Западная-взаимно поражають другь друга. Эта последняя утверждаеть, что церковь Восточная отдёлилась отъ ней ради удовлетворенія своему недостойному памятозлобію, изъ-за интереса, ради честолюбія. Но подобными побужденіями можно разумно объяснять только мимолетные раздоры.—Напротивъ того, церковь Восточная указываеть въ разделении мотивъ коренной и логический. Она утверждаетъ, что церковь Римская вызвала его. желая, во имя Божіе, наложить на Церковь Вселенскую беззаконное ито, т. е. папское властвованіе, столько же противоръчащее Божественному установленію церкви, какъ и предписаніямъ Вселенскихъ Соборовъ.

Если упреки церкви Восточной основательны, то отсюда събдуетъ, что виновна церковъ Римская. Чтобы разобраться въ этомъ пунктв, мы изследовали, каковы были сношенія двухъ церквей до ихъ разделенія. Въ самомъ дель, надобно ясно установить природу этихъ сношеній, чтобы видеть съ какой стороны последовало отделеніе. Если справедливо, что Римская церковь въ девятомъ веке захотела наложить на всю церковь властвованіе, неизвестное въ предшествовавшіе века и, следовательно, незаконное: то отсюда надо заключить, что она одна должна нести ответственность за схизму. Мы предприняли это изслъдование спокойно и безъ предубъждений, и оно привело насъ къ слъдующимъ заключениямъ:

Епископъ Римскій въ теченіи первыхъ восьми въковъ не обладаль властію по божественному приву, которою онъ захотъль пользоваться впослъдствін.

Притязанія Римскаго епископа на властвованіе по божественному праву надъ всею Церковію и суть истинныя причины разділенія.

Мы приведемъ доказательства въ подтверждение этихъ заключений. Но прежде приведения ихъ, считаемъ полезнымъ обратиться—къ Св. Писанию и изследовать, имеютъ ли притязания Римскаго епископа на вселенское властвование въ Церкви какия-либо основания въ Слове Божиемъ, какъ утверждаютъ это римские писатели?

II.

## Папская власть, осуждаемая Словомъ Вожінмъ.

Церковь, по ученію св. Павла, есть храмъ, религіозное зданіе, въ коемъ всѣ вѣрующіе составляють камни. "Вы, говорить онъ Ефесскимъ христіанамъ (11, 20), утверждены на основаніи апостоловъ и пророковъ; и Іисусъ Христосъ есть крае-угольный камень этого зданія; именно на Немъ все зданіе утверждается и возвышается, дабы сдѣлаться храмомъ, посвященнымъ Господу; именно на Немъ вы устрояетесь въ духовное жилище, гдѣ обитаетъ Богъ".

Такимъ образомъ, по ученію св. Павла, Церковь есть общество всѣхъ вѣрующихъ Ветхозавѣтныхъ и Новозавѣтныхъ. Первые, наставляемые пророками, а вторые, наставляемые апостолами, составляютъ вмѣстѣ духовное зданіе, имѣющее основаніемъ Інсуса Христа, Котораго одни ожидали какъ Мессію, а другіе почитаютъ, какъ Божественное Слово, облекшееся въ человѣчество. Пророки и апостолы полагались въ первые ряды камней этого таинственнаго здапія; вѣрующіе возвышались на этихъ основаніяхъ и составляли самое зданіе; наконецъ, Іисусъ Христосъ есть главный камень, треугольный камень, сообщающій всему зданію его твердость.

Нътъ другаго основнаго и главнаго камня, кромъ Інсуса

Христа: "никто, пишетъ св. Павелъ кориненамъ (1 Кор. III, 11), не можетъ положить другаго основанія, которое естъ Іисусъ Христосъ". Ап. Павелъ преподаетъ Кориненамаъ этотъ урокъ потому, что многіе изъ нихъ пріурочивали себя къ проповъдникамъ Евангелія, какъ если бы эти проповъдники были (основнымъ) камнемъ Церкви: "Я узналъ, говоритъ онъ имъ, что среди васъ существуютъ споры. Одинъ говоритъ: "я Павловъ"; другой: "я Аполлосовъ"; третій: "Петра"; иной: "я Христа". Развъ раздълился Христосъ? развъ Павелъ распялся за васъ?"

Да и ап. Петръ, по ученю святаго Павла, не можетъ быть признаваемъ основнымъ камнемъ Церкви, или первымъ намѣстникомъ Іисуса Христа, какъ не можетъ быть признаваемъ ни самъ апостолъ Павелъ, ни Аполлосъ. Петръ и всѣ остальные Апостолы или апостольскіе мужи были въ его глазахъ только служителями Іисуса Христа, только первыми рядами камней таинственнаго зданія. Святой Павелъ сравниваетъ еще Церковь съ тѣломъ, коего глава есть Іисусъ Христосъ, а члены суть пастыри и вѣрующіе.

"Христосъ, говоритъ онъ (Еф. IV, 11—16), поставилъ однихъ апостолами, другихъ пророками, иныхъ евангелистами, иныхъ пастырями и учителями, къ совершенію святыхъ, на дѣло служенія, для созиданія тѣла Христова, доколѣ всѣ придемъ въ единство вѣры и познанія Сына Божія, въ мужа совершеннаго, въ мѣру полнаго возраста Христова; дабы мы не были болѣе младенцами, колеблющимися и увлекающимися всякимъ вѣтромъ ученія, по лукавству человѣковъ, по хитрому искусству обольщенія, но истинною любовію все возращали въ Того, Который есть глава Христосъ, изъ Котораго все тѣло, составляемое и совокупляемое посредствомъ всякихъ взаимноскрѣпляющихъ связей, при дѣйствіи въ свою мѣру каждаго члена, получаетъ приращеніе для созиданія самаго себя въ любви".

Итакъ существуетъ одна только церковь, коей глава есть Іисусъ Христосъ; она состоитъ изъ върующихъ, равно какъ и изъ пастырей; въ нъдрахъ ея пастыри трудятся для развитія христіанской жизни, то есть, любви, составляющей ея существенное содержаніе,—и они трудятся при посредствъ различныхъ служеній, ввъренныхъ имъ.

Въ этихъ понятіяхъ о церкви можно ли усматривать монархію, управляемую первосвященникомъ—верховнымъ, абсолютнымъ и непогръшимымъ?

На эту церковь, понимаемую такъ въ ея единствъ и вселенскости, святой Павелъ смотритъ, какъ на сокровищницу божественнаго наставленія; именно ее называетъ столпомъ и утвержденіемъ истины (1. Тим. III. 15).

Святой Петръ, котораго римскіе богословы хотятъ представить первымъ абсолютнымъ монархомъ Церкви, не имълъ ни малъйшей идеи о высокихъ преимуществахъ, которыми его награждаютъ и которыя столь охотно передаютъ епископамъ Рима, какъ его преемникамъ. Обращаясь къ предстоятелямъ Церкви, онъ выражается слъдующимъ образомъ: "Настырей вашихъ умоляю я, сопастырь и свидътель страданій Христовыхъ и соучастникъ въ славъ, которая должна открыться: пасите Божіе стадо, какое у васъ, надзирая за нимъ не принужденно, но охотно (и богоугодно), не для гнусной корысти, но изъ усердія, и не господствуя надъ наслъдіемъ Божіимъ, но подавая примъръ стаду; и когда явится Пастыреначальникъ, вы получите не увядающій вънецъ славы" (1 Петр. 1. 1 и слъд.).

Св. Петръ знаетъ одного только верховнаго начальника пастырей, Іисуса Христа. Что же касается его самаго, то онъ есть лишь сотоварищъ пастырей по священству; онъ не говоритъ ни о своемъ первенствъ, ни о своемъ верховенствъ. Онъ не превозносится надъ остальными пастырями Церкви; напротивъ, онъ обращается къ нимъ какъ къ братьямъ своимъ и равнымъ ему, ссылаясь, при сообщени своихъ совътовъ, только на качество свидтеля страданій Іисуса Христа и своей будущей славы, которая ему была открыта на Өаворъ.

Во всёхъ книгахъ Священнаго Писанія мы не встрётимъ ни одного текста относительно занимающаго насъ предмета, гдѣ бы Інсусъ Христосъ не былъ признаваемъ единственнымъ главою всей Церкви и гдѣ бы вся церковь не была признаваема единою и тождественною, составленною изъ вѣрующихъ, равно какъ и изъ пастырей.

Эти пастыри получили отъ Інсуса Христа необходимую власть для надлежащаго управленія Церковію. Этого нельзя оспари-

вать. Равнымъ образомъ нельзя отвергать и того, что власть, дарованная апостоламъ, была передана ихъ законнымъ преемникамъ; ибо Церковь и общество пастырей, по ученію Іисуса Христа, должны продолжаться во всё вёка. Прежде оставленія земли, Іисусъ Христосъ сказалъ своимъ апостоламъ: "Идите, научите всё народы, крестя ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, уча ихъ соблюдать все, что Я повелёлъ вамъ; и се, Я съ вами во всё дни до скончанія вёка" (Ме. ХХІІІ, ст. 12-20).

Такимъ образомъ Інсусъ Христосъ непрестанно пребываеть съ обществомъ пастырей Церкви. Именно имъ Онъ сказалъ въ лицѣ апостоловъ: "Слушающій васъ, Меня слушаеть; отвергающій васъ, Меня отвергаеть". Именно имъ также Онъ сказаль: "Примите Духа Святаго. Кому простите грѣхи, тому простятся; на комъ оставите, на томъ останутся" (Іоан. ХХ, ст. 22—23).

Эту власть, дарованную апостоламъ всёмъ вообще, Івсусъ Христост обльщиля и святому Петру въ частности, и въ тёхъ же самыхъ выраженіяхъ. Вотъ одно изъ доказательствъ, приводимыхъ папами въ защиту своей теоріи о власти—особенной и высшей, полученной ап. Петромъ отъ Іисуса Христа, и отъ него переходящей къ нимъ; но они не замѣчаютъ, что эта власть дарована всёмъ, что она была объщана ап. Петру не лично, но всёмъ апостоламъ въ его лицъ. Таково замѣчаніе святаго Кипріана и большинства отцевъ Церкви. Но папы приводять еще другіе тексты въ защиту этой теоріи. Мы разсмотримъ ихъ. Вотъ первый:

"Ты Петръ, и на семъ камнъ Я создамъ церковь Мою, и врата ада не одолъють ея" (Мо. XVI, 19),

Если мы повъримъ папамъ, то этотъ текстъ доказываетъ, что святой Петръ и римскіе епископы, его преемники, поставлены Іисусомъ Христомъ основнымъ камнемъ Церкви; и что заблужденіе, въ переносномъ смыслѣ названное вратами ада, никогда не одолѣетъ этого камня. Отсюда они выводятъ слъдующее заключеніе: папы суть верховныя главы Церкви.

Чтобы признать это разсуждение правильнымъ, надобно было бы допустить, что святой Петръ былъ поставленъ, превыше прочихъ апостоловъ, *основным* камнемъ Церкви; и что это преимущество было даровано не ему только лично, но что оно перешло и на епископовъ Рима.

Но это не такъ.

Прежде всего, святой Петръ не былъ названъ камнемъ Церкви съ исключениемъ прочихъ апостоловъ. Онъ не былъ поставленъ абсолютнымъ главою. Доказательство этого мы видимъ въ текстъ святаго Павла, приведенномъ выше, въ которомъ этотъ Апостолъ положительно утверждаетъ, что основные камни Церкви суть пророки и апостолы, соединенные во едино посредствомъ треугольнаго камня, который есть Іисусъ Христосъ.

Нельзя усвоять святому Петру преимуществъ камия Церкви, не насилуя смысла священнаго Писанія, не разрушая церковнаго домостроительства и не удаляясь отъ каволическаго преданія. Іисусъ Христосъ объявиль, что Онъ Самъ есть этотъ камень, предуказанный пророками (Мо. ХХІ, 42; Лук. ХХ, 17—18). Святой Павель говорить, что "Іисусъ Христось есть камень" (1 Кор. Х, 4). Святой Петръ учитъ той-же истинъ (1 Петр. 11, 7, 8).

Такимъ же образомъ большинство отцовъ Церки не допускали игры словъ, которую наши ультромонтане усвояютъ Іисусу Христу, и не примѣняли къ святому Петру слѣдующихъ словъ: "На этомъ камню создамъ церковь Мою" 1). Чтобы убѣдиться въ томъ, что толкованіе Отцовъ наиболѣе истинно, достаточно припомнить обстоятельства, среди которыхъ Іисусъ Христосъ обратился къ святому Петру со словами, неправильно толкуемыми римскими богословами. Онъ спросилъ своихъ учениковъ: "За кого люди почитаютъ Меня, Сына Человѣческаго?"—Ученики отвѣчали: "Одни за Іоанна Крестителя, другіе за Илію, а иные



<sup>1)</sup> Лоноа (Launoy), докторъ Сорбонны, извъстный по весьма значительному числу богословскихъ сочиненій, общирной учености котораго никто не можетъ оспаривать, сосчиталь голоса канолическаго преданія по этому вопросу. Онъ, носредствомъ текстовъ ясныхъ и подлинныхъ, доказаль, что лишь весьма незначительное число отцовъ и учителей церковныхъ усвояютъ святому Петру преимущества камия, на которомъ должна быть создана Церковь; между тъмъ какъ большинство не усвояютъ ему этого и помимаютъ слова Інсуса Христа совершенно инымъ образомъ. Объ этомъ можно справиться въ его "Письмахъ", которыя тоже суть трактаты, достойные первостепеннаго ученаго.

за Іеремію, или за одного изъ пророковъ".—"А вы, снова спросиль Іисусь, за кого почитаете Меня?"—Симонъ же Петръ отвъчая сказалъ: "Ты—Христосъ, Сынъ Бога Живаго". Тогда Іисусъ сказалъ ему въ отвътъ: "Блаженъ ты, Симонъ, сынъ Іонинъ, потому что не плоть и кровь открыла тебъ это, но Отецъ Мой, Сущій на небесахъ; Я говорю тебъ: ты Петръ, и на семъ камнъ Я создамъ церковь Мою, и пр.".

Эти слова означають не иное что либо, какъ только следующее: поэтому Я говорю тебъ, что Я переименоваль тебя Петромъ по причинъ твердости твоей въры и говорю тебъ, что истина, которую ты исповъдаль, есть основной камень Церкви; и заблуждение никогда не преодолъеть этого камия.

Какъ замъчаетъ блаженный Августинъ, Онъ не сказалъ Симону, сыну Іонину: Ты камень (греческое слово камень-петра импетъ женское окончание 1), но ты Петръ (греческое имя *Петра*— πέτρος импета мужское окончаніе). Слова блаженнаго Августина заслуживають тщательнаго вниманія: "не на тебъ, говоритъ Онъ, Петръ (Петрос), какъ камеъ, но на камии (петра), который ты исповедаль, на этом кимию твоего исповеданія, на камив выказаннаго тобою убъжденія: Ты Христось, Сынь Бога Живаго, —именно на этомъ камит создамъ церковь Мою. Я создамъ тебя на Мив, а не буду созданъ на тебв". Тв, которые хотели быть созданными на людяхъ, говорили: Я Павла, я Аполюса, я Кифы, то есть Петра; но ть, которые хотым быть созданными не на Петръ, а на камию, говорили: Я Христа. На французскомъ явыкъ (тоже и въ русскомъ языкъ) названіе, заимствованное отъ какого либо предмета, удерживаетъ окончаніе (мужское или женское), одинаковое съ называемымъ предметомъ; и это приводитъ къ двусмысленности, которая не встръчается ни въ греческомъ, ни въ латинскомъ языкъ. Въ этихъ языкахъ, имя человъка имъеть окончание мужское, между тъмъ какъ имя предмета имфетъ окончаніе женское; это и деласть более легкимъ различие двухъ предметовъ, которые Інсусъ Христосъ имълъ въ виду. При помощи мъстоимънія и женскаго члена, предшествующаго слову камень, еще легче замътить, что



<sup>1)</sup> Слова въ скобкахъ принадлежатъ переводчику. Ред.

въ обоихъ этихъ языкахъ эти слова относятся не къ подлежащему мужскаго рода, обозначающему человъка, но къ другому предмету. Кромъ того, не достаточно обращали вниманія на греческое слово от, которое очень точно переводится по латыни quia, и означаетъ потому что. Переводя это слово въ этомъ смыслъ, избъгаютъ двусмысленности, къ которой приводятъ разсужденія папъ и ихъ сторонниковъ.

Въ священныхъ книгахъ часто говорится о каминь въ переносномъ смыслѣ. И это слово всегда обозначаетъ Інсуса Христа и никогда, ни въ ближайшемъ, ни въ отдаленномъ смыслѣ, не означаетъ святаго Петра. Лучнимъ толкованіемъ Св. Писанія служитъ само же Св. Писаніе. Поэтому огромное большинство Отцевъ и древнихъ учителей справедливо усвояло спорному мѣсту толкованіе, предложенное нами, относя слово камень, которымъ пользуется Спаситель, или къ Іисусу Христу, или къ вѣрѣ въ Его божественность. Это толкованіе имѣетъ тройное пре-имущество; такъ какъ оно болѣе сообразно съ текстомъ, лучше согласуется съ другими мѣстами Св. Писанія и не усвояетъ Інсусу Христу игры словъ, не достойной Его 1).

Что касается незначительнаго числа древнихъ писателей,



<sup>1)</sup> Между Отцами, усвоявшими это толкованіе знаменетому місту: "Ты еси Петрь", мы укажемь: св. Илларія Поатьерскаго, О троичности, кн. 6; св. Гриторія Несскаго, На вознесеми Господа нашею; св. Амвросія, кн. 6 на ІХ гл., еван. Луки и на ІІ-ю гл. посланія въ Ефессемиь; блаженнаго Іеронима на стихъ 18 гл. XVI св. Матоея; святаго Іоанна Златоустаго, бесіда 55 и 83 на еванг. Матоея, и на 1 главу посланія къ Галатамъ; блаженнаго Августина, Трактать 7 и 123 на евангеліе Іоанна, слово XIII на слова Господни, завиствованная изъ евангелія Матоея, кн. І Поправокъ; Акакія, бесіда, произнесенная имъ на соборі Ефесскомъ; святаго Кирила Александрійскаго, кн. ІV на Исаію, кн. ІV О Троиць; св. Льва І, слово 2 и 3. На возведеніе его во епископство, слово на Преображеніе Господа Нашею, слово 2 на день Апостоловь Петра и Павла; святаго Григорія Великаго, кн. 3, косл. 38; святато Іоанна Дамаскина, разсуждевіе о Преображении Господа Нашею.

Это толкование Отцевъ сохранялось на Западъ до эпохи, когда ультрамонтанство, посредствомъ іезунтовъ, преобразовало его въ свою теорію, въ XVI стольтін. Для доказательства этого достаточно привесть: Іону Орлеанскаго, кн. ІІІ о почитами иконо; Генкиара Рейискаго, сочиненіе 33; пану Николая І, висьмо 6 къ Фотію; Одона Клюнійскаго, Слово о каведри святаю Петра; Руперта, ки. ІІІ на святаю Матрея в кн. ХІІ на Апокалипсисъ; Оому Аквината, Дополненіе в. 25, ч. 1; Авзельма, на XVI гл. евана. Матрея; Эккія кн. ІІ О первенстви святаю Петра; кардинала Кузу, Католическое согласю, кн. ІІ, глава 13 и 18.

допускавшихъ эту игру словъ, то надобно признать, что никто изъ нихъ не толковалъ текста въ смыслѣ благопріятномъ для папскаго верховенства, и не доходилъ до крайнихъ выводовъ этой системы. Ихъ выводы діаметрально противоположны всему папскому ученію.

Справедливо, что Інсусъ Христосъ непосредственно обратился къ Петру; но достаточно прочитать весь тексть, чтобы видъть, что Онъ поэтому еще не усвоялъ ему преимуществъ исключительныхъ предъ прочими апостолами. Въ самомъ дълъ, произнесши выше приведенныя слова, Інсусъ Христосъ, всеже обращаясь къ Петру, присовокупилъ:

"Дамъ тебъ ключи царствія небеснаго; все, что ты разръшишь на земль, будеть разръшено на небъ". Въ объихъ частяхъ текста Інсусъ Христосъ только даетъ Петру два объщанія: первое, что Церковь будетъ столь твердо создана на въръ въ божественность Его лица, что заблужденіе никогда не одольетъ этой истины; второе, что Онъ даруетъ Петру важное служеніе въ Церкви.

Нельзя доказывать, будто власть ключей была объщана Петру съ исключениемъ прочихъ апостоловъ; ибо Іисусъ Христосъ объщалъ ключи и всъмъ имъ, въ тоже самое время, употребляя тъже самыя выраженія, которыми Онъ пользовался при объщаніи Петру (Ме. XVIII, 18). Болье того, Онъ объщалъ всъмъ апостоламъ совмъстно, а не одному Петру, пребыть съ ними до скончанія въка.

"Іисусъ, говоритъ евангелистъ Матеей (Ме. XXVIII, 18 и след.), приблизившись къ Своимъ апостоламъ, сказалъ имъ: дана мив всякая власть на небе и на земле: и такъ идите, на-учите все народы, уча ихъ соблюдать все, что Я повелелъвамъ; и се, Я съ вами во все дни до скончанія века".

У евангелиста Іоанна мы читаемъ (Іоан. XX, 21 и слъд.): "Какъ послалъ Меня Отецъ, такъ и Я посылаю васъ. Сказавъ сіе, дунулъ и говоритъ имъ: примите Духа Святаго. Кому простите гръхи, тому простятся; на комъ оставите, на томъ останутся".

Очевидно, Іисусъ Христосъ даровалъ Своимъ ученикамъ совиженто преимущества, которыя Онъ объщалъ Петру. Объщаніе, данное Петру, осуществляется во всей совокупности въ па-

стыряхъ. Это доказываетъ, что Іисусъ Христосъ говорилъ съ Петромъ, какъ съ представителемъ сотоварищей его, какъ съ образиомъ (figure) апостольскаго общества <sup>1</sup>).

Но изъ того, что Онъ обращается къ нему одному среди этихъ торжественныхъ обстоятельствъ, не надобно ли заключить, что Христосъ даровалъ ему преимущества въ особенномъ и высшемъ смыслъ?

Надобно замётить, что изъ Евангелій не видно, чтобы Онъ осуществиль въ отношеніи къ одному святому Петру, какого либо особеннаго об'єщанія. Петръ получиль власть равную съ другими апостолами. Но если бы, по нам'єренію Іисуса Христа, Петръ долженъ быль обладать въ Его перкви главенством'є верховнымъ, абсолютнымъ: то учрежденіе подобнаго главенства было слишкомъ важнымъ, чтобы въ священныхъ книгахъ не сохранилось воспоминаніе о немъ, особенно о момент'є, когда Іисусъ Христосъ возлагаль на верховнаго главу высшую власть. Напротивъ изъ Евангелій ясно, что личное присутствіе Іисуса Христа для сохраненія откровенной истины, равно какъ и власть ключей об'єщаны Петру только совм'єстно съ его сотоварищами но апостольству.

Святой Павель, равно какъ и евангелисты, ничего не знають о верховной власти, дарованной святому Петру. Кром'в текстовь, уже приведенныхъ нами, мы читаемъ въ посланіи къ Галатамъ (XI, 7, 8, 9), что Павелъ самому себ'в усвоялъ среди язычниковъ туже власть, какую Петръ им'влъ среди іудеевъ, и что онъ не смотр'влъ на Петра, какъ на высшаго предъ Іаковомъ и Іоанномъ, которыхъ онъ, какъ и самаго Петра, называетъ столпами Церкви. Онъ даже говоритъ объ этомъ Іаков'в, епископ'в Іерусалимскомъ, прежде Петра, когда усвояетъ вс'вмъ имъ титулъ столовъ Церкви; онъ такъ мало знаетъ о власти Петра, что противостаетъ ему въ лицо, когда онъ, какъ говоритъ Павелъ, зазоренъ ему былъ (тамъ-же 11 и слыд.).

Когда апостолы собрались въ Іерусалимъ, Петръ говорилъ



<sup>1)</sup> Такъ толкують этотъ текстъ: Оригенъ, на сважелиста от Матося; святой Кипріанъ, О единстви Церкви; блаженний Августинъ, трактать 50 и 118 на свателиста Іоанна; слово 205 въ день апостоловъ Цетра и Павла; святой Амиросій, на псаломе 38; святой Паціанъ, письмо ПІ къ Семпронію.

на соборѣ, какъ простой членъ собранія, не первымя, но послѣ многихъ другихъ. Онъ призналъ себя обязаннымъ, въ присутствіи остальныхъ апостоловъ, старцевъ и вѣрующихъ, — торжественно отказаться отъ своего мнѣнія о необходимости обрѣзанія и іудейскихъ обрядовъ. Іаковъ, епископъ іерусалимскій, дълаетъ краткое изложеніе спора, формулируетъ принятое рѣшеніе и дѣйствуетъ, какъ истинный предсѣдатель собранія. (Дъян. XV, 7 и слѣд.).

Итакъ, апостолы не смотрѣли на святаго Петра, какъ на основной каменъ Церкви. Слѣдовательно, папское толковане знаменитаго текста: Ты еси Петръ, столько же противорѣчитъ Св. Писанію, какъ и католическому преданію.

Мы не видимъ никакого серьезнаго возраженія противъ нашего пониманія этого текста. Наше толкованіе необходимо вытекаетъ изъ сравненія различныхъ текстовъ Св. Писанія касательно одного и того же предмета. Съ точки зрвнія касолической или традиціональной оно обладаеть всёми гарантіями: наконецъ, текстъ, разсматриваемый въ себъ самомъ, не можеть имъть другаго законнаго смысла. Изъ простаго чтенія этого мъста слъдуетъ, что главною цълью Спасителя было сосредточить на Себъ и на Своемъ божественномъ посольствъ все вниманіе Своихъ учениковъ: Его божественность есть идея, къ которой, очевидно, относятся Его вопросы и отвътъ Петра. Следовательно, заключение должно относиться къ этой щев. Къ святому Петру, какъ главъ Церкви, нельзя примънять этого заключенія, не утверждая, что Інсусь Христось, сказавши 0 Своей божественности, извлекаетъ отсюда слъдствіе о первосвященнической власти, каковая идея существенно уже другая.

Посмотримъ теперь, доказывають ли другіе тексты, приводимые римскими богословами въ пользу папской власти, то, что Інсусъ Христосъ дъйствительно установиль эту власть въ Своей Церкви?

Богословы эти ссылаются еще на слѣдующее мѣсто евангелія Луки: "Сумонъ! Сумонъ! се, сатана просилъ, чтобы сѣять васъ какъ пшеницу; но Я молился о тебѣ, чтобы не оскудѣла вѣра твоя; и ты нѣкогда обратившись, утверди братьевъ твоихъ<sup>6</sup>. (Луки XXII, 31 и слѣд.). Інсусъ Христосъ обращается къ апостоламъ въ лицѣ Симона, прозваннаго Петромъ. Онъ говоритъ, что сатана испрашивалъ дозволенія сѣять ихъ, то есть, подвергать ихъ вѣру тяжкимъ испытаніямъ. Въ текстѣ надобно замѣтить слово васъ, по гречески о̂ µã с. Сатана не получилъ испрашиваемаго дозволенія. Апостолы не потеряли вѣры среди искушеній, которыя должны были возникнуть у нихъ при видѣ страданія и позорной смерти ихъ Господа; одинъ лишь Петръ, въ наказаніе за свою самонадѣянность, подвергнется паденію и отречется отъ своего Господа три раза. Но благодаря особенной молитвѣ Спасителя, онъ прійдетъ въ раскаяніе. Тогда онъ обязанъ будетъ исполнить великій долгъ въ отношеніи къ братьямъ своимъ, введеннымъ въ соблазнъ его паденіемъ. Для укрѣпленія и для вознагражденія ихъ своею ревностію и своею вѣрою, надобно было, чтобы онъ подвергся этому огорченію.

По истинѣ не понятно, какимъ образомъ папы могли ссылаться на это мѣсто св. Луки для возведенія своей системы. Надобно замѣтить, что приведенныя слова были обращены Іисусомъ Христомъ къ святому Петру въ тотъ самый день, когда онъ долженъ былъ отречься отъ Него и содержатъ лишь предсказавіе о его паденіи. Святой Петръ именно такъ понялъ ихъ; ибо тотъ часъ же отвѣтилъ Іисусу Христу: "Господи! съ Тобою я готовъ и въ теминцу и на смерть ндти". Но Іисусъ присовокупилъ: "Петръ, не пропоетъ пѣтухъ сегодня, какъ ты трижды отречешься, что не знаешь Меня".

Евангельскій текстъ святаго Луки говоритъ скорте противъ твердости втры святаго Петра, чтить въ пользу этой твердости; ттить болте нельзя дтатъ изъ текста никакого вывода въ пользу верховенства Петра относительно ученія или управленія. И отцы церкви, и наиболте ученые толкователи Священнаго Писанія никогда не думали давать тексту подобнаго толкованія. За исключеніемъ последующихъ папъ и ихъ приверженцевъ, желавшихъ во чтобы то ни стало добыть изъ него доказательства, хорошія или дурныя,—никто не видть въ приведенныхъ выше словахъ ничего другаго, кромт требованія, обращеннаго къ Петру, о заглажденіи его втрою соблазна паденія и укртиленія остальныхъ апостоловъ, коихъ это паденіе могло поко-

лебать 1). Обязанность укрыпленія других вытекала изъ этого соблазна; слова утверди братьев суть только слёдствіе слова обратившись. Если первымъ словамъ хотять дать общій смысль, то почему не дають этого же смысла второму слову? Изъ этого слёдовало бы, что если преемники Петра наслёдовали преимущество укрпплять въ вёрё своихъ братьевъ: то они унаслёдовали также надобность обращаться къ Іисусу Христу послё отреченія отъ Него. Мы не видимъ, что могла бы выиграть первосвященническая власть отсюда.

Папы, нашедшіе такое исключительное доказательство вы стихѣ 31 и 32 главы XII святаго Луки, въ подтвержденіе своихъ притязаній, благоразумно поостереглись однакоже приводить предшествующіе стихи.

Евангелистъ повъствуетъ въ нихъ, что среди апостоловъ возникъ споръ, съ цълію узнать, кто изъ среды ихъ долженъ быть признаваемъ самымъ большимъ. Знаменитыя слова: Ты еси Петря уже были произнесены; а это доказываеть, что апостолы не поняли ихъ такъ, какъ понимаютъ последующіе папы. Даже наканунъ смерти Інсуса Христа, они не знаютъ, что Петръ избранъ первымъ среди нихъ и основнымъ камнемъ Церкви. Іисусъ Христосъ обращаетъ вниманіе на споръ. Воть представляется Ему превосходный случай заявить о власти Петра; наступило время, когда Онъ долженъ быль это сдълать. потому что идеть на смерть. Сделаль ли Онь это?- Спаситель не только не утверждаеть верховенства, будто бы объщаннаго Петру, но преподаетъ своимъ ученикамъ урокъ, совершенно противоположный, говоря: "Цари господствують надъ народами, в владеющие ими благодетелями называются; а вы не такъ: но кто изъ васъ больше, будь какъ меньшій, и начальствующій. какъ служащій.

Сближая повъствование святаго Луки съ повъствованиемъ святаго Матеея, ясно, что споръ, возникший среди апостоловъ возбужденъ былъ вопросомъ, который мать апостоловъ Іакова и Іоанна предложила Іисусу Христу ради своихъ дътей. Она



<sup>1)</sup> До девятаго въка нельзя находить ни одного Отца, ни одного церковнаю писателя, который допускаль бы это ультрамонтанское толкованіе.

просила для нихъ двухъ первыхъ мѣстъ въ Его царствѣ. Іисусъ Христосъ положительно не говоритъ ей того, что Онъ отдалъ уже первое мѣсто Петру. А этотъ отвѣтъ былъ бы очень естественнымъ и даже необходимымъ, еслибы святой Петръ въ самомъ дѣлѣ былъ облеченъ высшею властію. Десять апостоловъ пришли въ негодованіе по поводу честолюбиваго вопроса, который Іаковъ и Іоаннъ предложили при посредствѣ своей матери; Іисусъ Христосъ немедленно преподаетъ наставленіе, которое мы привели и которое непосредственно предшествуетъ тексту, на которомъ римскіе богословы думаютъ основать свою систему :Ме., ХХ, 20 и слѣд.).

На основаніи указаннаго контекста уже можно оцілить силу ихі предполагаемаго доказательства.

Тапы приводять въ пользу свою еще следующее место евангелія святаго Іоанна (XXI, 15 и след.):

"Інсусъ сказалъ Петру: "Симонъ Іонинъ! любишь ли ты меня больше, нежели они?" Онъ отвъчалъ Ему: "такъ Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя".—Іисусъ сказалъ: "паси агнцевъ Моихъ". Еще говоритъ ему въ другой разъ: "Симонъ Іонинъ! любишь ли ты Меня?" Петръ говоритъ Ему: "такъ, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя".—Іисусъ говоритъ ему: "паси овецъ Моихъ". Говоритъ ему въ третій разъ: "Симонъ Іонинъ! любишь ли ты Меня?" Петръ опечалился, что въ третій разъ спросилъ его: любишь ли Меня и сказалъ Ему: "Господи! Ты все знаешь! Ты знаешь, что я люблю Тебя". Іисусъ говоритъ ему: "паси овецъ Моихъ".

На основаніи, этого текста римскіе богословы разсуждають следующимь образомь:

"Інсусъ Христосъ поручилъ святому Петру, въ обширномъ смыслъ, заботу пасти агнцевъ и овецъ; но агнцы суть върующіе, а овцы суть пастыри; слъдовательно Петръ, и въ лицъ его преемники его, получили высшую власть надъ пастырями и върующими".

Чтобы разсужденіе это было правильнымъ, надобно было бы доказатъ, что: 1) служеніе, ввѣренное Петру, не было ввѣрено и другимъ пастырямъ Церкви; что 2) агицы означаютъ вѣрующихъ, а овцы— пастырей.

Но самъ святой Петръ научаетъ насъ, что пастыри церкви всё получили служеніс пасти стадо Господне. Мы уже приводили мёсто изъ его перваго посланія, въ которомъ онъ говорить ко всёмъ, бывшимъ во главё разныхъ церквей: "Пасите стадо Божіе, ввёренное вамъ" (1. Петр. V. 2).

Но торжественность, съ которою Інсусъ Христосъ возлагаеть эту обязанность на Петра, не означаеть ли, что Петръ обладаетъ этою обязанностію въ высшемъ смыслѣ?—Ничто не доказываеть этого. Отцы и наиболье просвыщенные толкователи въ тройномъ засвидътельствованіи любви, которое Інсусъ Христосъ потребовалъ отъ Петра, всегда видёли только заглажденіе тройнаго отреченія. И самъ Петръ не видёль въ этомъ ничего другаго; потому что онв опечалился. Если бы онъ зналъ. что Іисусъ Христосъ уступаетъ ему власть выстую: то биъ скоръе обрадовался бы, чъмъ опечалился по поводу словъ, обращенныхъ къ нему; но онъ былъ убъжденъ, что Спаситель торжественно потребоваль тройнаго заявленія о его верности лишь для возстановленія его въ числъ пастырей Своего стада; ибо онъ подалъ законное основаніе усумниться въ этомъ, отрекшись отъ своего Учителя. Іисусъ Христосъ долженъ быль обратиться только къ нему одному, потому что только онъ одинъ оказался виновнымъ въ этомъ преступленіи.

Далье, агнцы означають ли върующихъ, а овцы пастырей? Это толкованіе совершенно произвольно; напротивъ, преданіе совершенно противоръчить этому, и въ защиту толкованія нельзя привесть ни одного отца Церкви. Даже болье того. Это толкованіе не согласно съ Священнымъ Писаніемъ. Слова: агнцы и ощы безразлично употребляются въ священныхъ книгахъ для обозначенія одного и тогоже предмета. Такъ у святаго Матеея мы читаемъ: "Я посылаю васъ, какъ овецъ среди волковъ" (Ме. Х, 16). И у святаго Луки: "Я посылаю васъ, какъ агнцевъ среди волковъ" (Лук. Х, 3). Въ священномъ Писаніи слово овцы означаетъ върующихъ. У Іезекіи читаетъ: "Мои овцы разсъяны, потому что не было пастыря" (Ieз. XXXIV, 5). Іисусъ Христосъ усвояетъ названіе овецъ върующимъ: "Я имъю другихъ овецъ, которыя не суть отъ двора сего", говоритъ Онъ. Святой Павелъ, обращаясь къ върующимъ Понта, Галатіи,

Каппадокіи, Азіи и Вионіи, говорить имъ: "Вы были, какъ овцы блуждающія (не имѣя пастыря), но возвратились нынѣ къ Пастырю и Блюстителю душъ вашихъ" (1 Петр. 11, 25). Итакъ нельзя ни основывать, ни сообщать различнаго смысла словамъ: овцы и агнцы; нельзя и толковать слова овцы въ смыслѣ пастырей.

Если уже хотятъ сообщать двумъ выраженіямъ различный смыслъ: то не естественные ли подъ агицами разумыть юныхъ вырующихъ, имыющихъ надобность въ болые ныжныхъ заботахъ; а подъ овцами тыхъ, которые достигли мужскаго возраста въ отношеніи къ выры?

Папское толкованіе овецъ и агнцевъ до такой степени лишено основанія, что одинъ комментаторъ Евангелій, котораго не могутъ заподозрить римскіе богословы, іезуитъ Мальдонатъ, говоритъ объ этомъ въ слѣдующихъ выраженіяхъ: "Не слѣдуетъ вдаваться въ тонкія различенія, чтобы узнать, почему Іисусъ Христосъ скорѣе употребляетъ слово агнцы, чѣмъ овцы. Кто захотѣлъ бы вдаваться въ эти различенія: тотъ долженъ тщательно остерегаться не подать повода къ смѣху людямъ ученымъ; ибо неоспоримо, что тѣ, кого Іисусъ Христосъ называетъ агнцами, суть тѣже самые, кого Онъ называетъ Своими овцами" (Соттепт., in. сар. ХХІ, Іоанн., § 30).

Итакъ святой Петръ не былъ поставленъ ни основнымъ камнемъ Церкви, ни ея верховнымъ пастыремъ.

Однакоже нельзя отвергать, чтобы некоторое первенство не было даровано этому апостолу. Хотя онъ не быль первымь въ числе апостоловъ по времени избранія Іисусомъ Христомъ, но онъ числится первымъ евангелистомъ Матееемъ. Этотъ Евангелисть, желая наименовать двёнадцать апостоловъ, выражается слёдующимъ образомъ: "Первый Симонъ, называемый Петромъ, и Андрей, братъ его, и пр." (Ме. Х. 2). Святой Лука и святой Маркъ тоже называютъ святаго Петра первымъ, хотя не слёдуютъ одному и тому же порядку при перечисленіи остальныхъ апостоловъ (Лук. VI, 13 и слёд.; Мар. III, 16 и слёд.). Во многихъ случаяхъ Іисусъ Христосъ оказывалъ Петру знаки вниманія совершенно особеннаго; его переименованіе Петромъ, не имѣя рёшительно значенія, которое соединяютъ съ нимъ

римскіе богословы, даровано ему однакоже для обозначенія твердости его въры и съ почетною цълію. Обыкновенно Петръ первымъ вопрошаль Інсуса Христа и первымъ отвъчалъ Ему отъ имени апостоловъ. Евангелисты пользуются следующимъ выраженіемъ: "Симонъ и бывшіе съ нимъ", для обозначенія сообщества апостоловъ (Мар. 1, 36; Лук. VIII, 45; IX, 32). Изъ этихъ фактовъ можно ли заключить, какъ заключаеть докторъ Ла-Шамбръ, что "Іисусъ Христосъ даровалъ святому Петру, превыше всъхъ его сотоварищей по апостольству, первенство юрисдикцін и власти въ управленіи церковію?" (Traité de l'Eglise, t. 1-er). Это заключение не логично. Прежде всего. нельзя быть первыме въ какомъ дибо обществъ, не обладая прв этомъ юрисдикціею и авторитетом; въ такомъ обществъ можно быть только, какъ говорять, primus inter pares, первыма среди равныма. Затъмъ, святой Петръ не всегда называется первымъ въ священномъ Писаніи, Такъ Іоаннъ называетъ Андрея прежде него (1, 44); святой Павелъ называетъ его только послѣ Іакова (Галат. 11, 9); онъ называетъ его также посл'я других вапостолов и братьев Господних (1 Кор. ІХ, 5). "Итакъ Петръ былъ первымъ въ числе апостоловъ въ такомъ же смысль, въ какомъ Стефанъ былъ первымъ среди діаконовъ". Таковы слова блаженнаго Августина (слово 316). Оригенъ (на святаго Іоанна), святой Кипріанъ (письмо 71 къ Квинт.) держатся тогоже митнія, какъ и блаженный Августинъ. Можно положительно утверждать, что никакой отецъ Церкви не видель въ этомъ первенствъ Петра права юрисдикціи, авторитета въ управленіи Церковію. Нельзя извлекать противоположнаго заключенія, не противоръча самому Священному Писанію.

Іисусъ Христосъ запретилъ своимъ апостоламъ принимать. въ отношеніи другъ къ другу, названіе господина, учителя п даже отца или папы (Ме. ХХІІІ, 7 и слъд.): "Не называйтесь учителями, ибо одинъ у васъ учитель—Христосъ, всѣ же вы—братья; и отцемъ себъ не называйте никого на землъ, ибо одинъ у васъ Отецъ. Который на небесахъ; и не называйтесь наставниками, ибо одинъ у васъ Наставникъ—Христосъ. Большій изъ васъ да будетъ вамъ слуга".

Пусть сопоставять эти евангельскія слова съ изображаеми-

ми римскими богословами картинами преимуществъ римскаго епископа и безъ труда увидятъ, что эти богословы не говорятъ истину.

Святой Матеей повъствуеть, что когда Петръ спросиль Іисуса Христа относительно апостольскихъ преимуществъ: то Іисусъ отвътиль ему: "Истинно говорю вамъ, что вы, послъдовавшіе за Мною, въ пакибытіи, когда сядетъ Сынъ человъческій на престоль славы Своей, сядите и вы на двънадцати престолахъ, судить двънадцать колънъ Израилевыхъ" (Ме. XIX, 28).

Если Іисусъ Христосъ назначилъ Петру престолъ высшій сравнительно съ остальными престолами, если Онъ объщаль ему высшую власть: то сказаль-ли бы Онъ Самъ Петру, что двънадцать апостоловъ возсядутъ на двънадцати престолахъ, безъ различія?

Выводъ изъ всего этого вытекаетъ тотъ, что въ Церкви пребываетъ только одинъ Учитель, одинъ Господь, одинъ верховный Пастырь: "Я есмь, говоритъ Іисусъ Христосъ, пастырь добрый; вы называете Меня Учителемъ и Господомъ, и хорошо дълаете; потому что Я есмь таковъ" (Іоан. Х, 11 и слъд.). "Одинъ у васъ Наставникъ-Христосъ" (Ме. ХХХІІІ, 10).

Онъ одинъ возсъдаетъ на престолъ величествія, въ святомъ градь, "коего стъна имъетъ двънадцать основаній, и на нихъ имена двънадцати Апостоловъ Агнца"; это первые пастыри возсъдаютъ тамъ на своихъ престолахъ, судя кольна новаго народа Божія (Апок. XXI). Когда здъсь, на земль, возникаютъ споры, которыхъ нельзя умиротворить кротостію: то ихъ надобно представлять къ ихъ престоламъ,—къ престолу не одного, но всей церкви, представляемой тъми, которые поставлены руководить ею.

Итакъ, въ Новозавътныхъ Писаніяхъ нътъ ничего благопріятствующаго, хотя бы въ отдаленномъ смыслъ, верховному авторитету, усвояемому римскими богословами святому Петру и римскимъ епискономъ, которыхъ они признаютъ его преемниками.

Можно даже сказать, что авторитеть этоть вь этихъ книгахъ въ самомъ существъ своемъ осужденъ. Выше мы приводили слова Іисуса Христа, достаточно ръшительныя. Книга Дъяній и Посланія содержить факты, которые очевидно пока-

зывають, что святой Петръ не пользовался никакимъ верховенствомъ въ обществъ апостоловъ. Въ самомъ дълъ, въ книгъ **Л**ѣяній можно читать: "Находившіеся въ Іерусалим' апостоль. услышавши, что Самаряне приняли Слово Божіе, послали въ нимъ Петра и Іоанна" (VIII, 14). Итакъ, Петръ былъ подчиненъ не только всему обществу впостоловъ въ совокупности, но и многима апостоламъ, сощедшимся въ Іерусалимъ; потому что онь быль послань ими. Въ той же книгь можно читать, что върующіе отъ обръзанія упрекали Петра въ томъ, что онъ ходиль къ невърнымъ, и Петръ оправдывался въ этомъ, повъствуя, что онъ подчинялся повельнію отъ Бога (XI, 2-3). Могли ли такъ поступать въ отношении къ верховному главъ. и такъ ли поступилъ бы глава въ отношении къ подчиненним? На соборъ Іерусалимскомъ (Дпян. XV, 7 и слъд.), Петръ не председательствоваль; именно Іаковъ произнесъ следующее слово: Я полагаю и пр. Петръ говорилъ уже после него, кать простой членъ. Но председательство принадлежало бы Петру по прису, если бы онъ быль главою, облеченнымъ авторитетомъ и юрисдикціею надъ всёмъ апостольскимъ обществомъ. Святой Павель (Посл. ко Галат. II, 7, 8, 9, 14) отвергаеть первенство Петра; онъ утверждаеть, что равенъ ему; помъщаетъ его послъ Іакова и повъствуетъ, что онъ укориль его. потому что онъ не поступаль согласно съ еваниельского истинов. Это же верховенство онъ отвергаетъ (1. Кор. III, 4-5), когда положительно утверждаеть, что Петръ есть только простой служитель, какъ онъ самъ и какъ Аполлосъ; и что не надобно прилъпляться ни къ тому, ни къ другому, но единственно 15 Інсусу Христу. Наконецъ самъ святой Петръ отвергаетъ первенство, которымъ его хотять наградить; ибо обращаясь В пастырямъ основанныхъ имъ Церквей, онъ представляетъ себ только ихв сослужителемв (1 Петр., гл. V, ст. 1).

N. N.

(Продолжение будетъ).



## СОДЕРЖАНІЕ ТЕРТУЛЛІАНОВА СОЧИНЕНІЯ "О СВИДЪТЕЛЬСТВЪ ДУШИ"

И ЕГО ДОСТОИНСТВО ВЪ АПОЛОГЕТИЧЕСКОМЪ ОТНОШЕНІИ.

Между христіанскими апологетами первыхъ въковъ христіанства одно изъ самыхъ видныхъ мёсть, по справедливости, принадлежить Тертулліану, какъ первому основателю новой апологетической школы съ строго-опредёленнымънаправленіемъ. Тертулліанъ оставляеть торный путь своихъ предшественниковъ, -- апологетовъ греческихъ; онъ переноситъ дъло защиты христіанства на новую, болье устойчивую и болье цылесообразную, почву-антропологическую, или точнье-нравственно-психологическую. - Здысь его коренная, неотъемлемая для всёхъ временъ заслуга, здёсь же-свидътельство его глубокой проницательности и тонкой психологической наблюдательности.-Чтобы яснъе понять и оценить всю важность и достоинство апологетических заслугъ кароагенскаго пресвитера считаемъ не лишнимъ, хотя въ общихъ чертахъ, упомянуть о предшествовавшемъ Тертулліану направленіи христіанской апологетики у восточныхъ отцовъ Церкви, о его достоинствахъ и существенныхъ недостаткахъ; такъ какъ значение новаго несравненно ясиве и рельефиве обнаруживается чрезъ сопоставление со старымъ. А по отношению къ Тертулліану это тімъ болье необходимо, что главную его заслугу мы отмътили не въ частностяхъ или деталяхъ его апологетическихъ пріемовъ и не въ демонстративной силѣ доводовъ (по крайней мъръ, не въ ней исключительно), -а именно въ новомо направленіи, въ новомо методъ апологетики.

До Тертулліана христіанскій западъ не выставляль еще ни одного болъе или менъе замъчательнаго литературнаго борца за истину Христову 1); за то на востокъ къ этому времени существовало уже определенное, довольно широко практиковавшееся апологетическое направленіе, которое безошибочно, какъ кажется, можно будеть назвать научно-философскима, въ широкомъ смыслѣ этого слова. Спекулятивный, теоретическій характеръ, исторически отличающій восточную мысль отъ практицизма запада, сказался и въ методъ и направленіи христіанской апологетики, и даже здёсь болёе, чёмъ во многихъ другихъ областяхъ христіанской литературы. Философія и философствование составляли главный средоточный пункть, на который направлялись всѣ лучшія силы востока въ періодъ предявленіемъ христіанства и въ ближайшее послѣ того время. Увлеченіе философіей было такъ сильно, что не принадлежать къ какой-нибудь философской школъ, не слъдовать какомунибудь философскому направленію-значило не быть образваннымъ вообще. При такомъ положеніи дела, понятно-какой колорить должны были получить на востокъ и первыя научны произведенія христіанской письменности, — въ особенности апологетическія. Характеръ и направленіе этихъ последнихъ (апологетовъ) необходимо опредъляють два существенные фактора: луховный складъ апологета-съ одной стороны, требованія и запрсы оппозиціонной стороны—съ другой. Что касается перваго въ этихъ условій, то складъ ума восточныхъ апологетовъ былъ, можно сказать, отъ природы философскимъ: они не иначе могли представлять себъ предметы познанія, какъ именно въ философской формь: они стремились знать отчетливо, ясно, систематично. Это въ особенности нужно сказать о двухъ первыхъ и главныхъ представителяхъ ученой апологетики на востокъ, -- св. Іустинъ, презшественникъ Тертулліана, и Климентъ Александрійскомъ, его современникъ. Оба они обратились къ христіанству, разочаровавшись въ языческой философіи, но предварительно съ умеченіемъ изучивши ее. Понятно, что философскій методъ изслі-



<sup>1)</sup> Если не принимать во вниманіе Минуція Феликса съ его "Октавіємь", визющимъ слишкомъ частное *порыдическое* назначеніе.

дованія, съ которымъ они сжились и сроднились, по необхомости быль перенесень ими и въ христіанство. Съ другой стороны, тоть-же философско-научный методъ необходимо вызывался и теми упреками и недоуменіями, какіе сыпались на христіанство изъ враждебнаго ему (языческаго) лагеря. Противниками христіанства на востокъ явились по пренмуществу люди образованные философски; туже философскую мерку прилагали они и къ христіанской религіи. Для нихъ казалось безуміемь, — (по слову апостола), —притязаніе христіанства, этой новой, не имъющей за собой авторитета давности, религін, — на абсолютную истинность въ решеніи техъ вековыхъ вопросовъ человъческаго духа, которыхъ не могли удовлетворительно р'вшить величайшіе умы древности. Вопросъ, такимъ образомъ, ставился на чисто философской почев, на ней же требовалось и разрѣшеніе его. На упреки ученыхъ язычниковъ апологетамъ надлежало доказать авторитетность христіанства и его несравненное превосходство предъ философскими системами язычества. Изученіе этихъ последнихъ для апологетовъ являлось существенно необходимымъ, по самому положенію діла. И результатомъ такого изученія было сближеніе христіанства съ предшествовавшей ему исторіей челов'ячества, - все на почвъ той же философіи и на ней единственно.--"Христіанство, при всей своей абсолютной высоть и истинности, - не новое, не безумное и вовсе не чуждое общечеловъческому сознанію явленіе" - воть общая основная тема, которую старались защитить въ своихъ сочиненіяхъ первые восточные апологеты. Для оправданія такого общаго положенія, они обращались къ произведеніямъ языческихъ философовъ и поэтовъ, выбирали изъ нихъ всъ тъ мысли и выраженія, которыя такъ или иначе приближались къ христіанскимъ идеямъ. И отсюда приходили къ тому убъжденію, что все лучшее (въ смыслъ-ближе подходящее, сродное христіанству) въ языческой философіи не есть дело собственнаго ума философовъ, а составляеть плодъ промыслительной деятельности того же Божественнаго Логоса, который во всей полноть явиль себя міру только въ христіанствъ. Философія языческая—по мнѣнію Климента Александрійскаго происходить отъ Бога: "кромъ субъективнаго основанія

въ даровитости лицъ, она имъетъ еще объективное-въ откровенномъ Словъ (Лотос) Божіемъ" 1). "Ереси философіи варварской (іудейство и христіанство) и греческой, -- замізчаеть тоть же учитель въ другомъ мёстё, -- раздёлили между собою, какъ бы преломили сквозь призму, въчную истину, произшедшую... изъ богословія в'ячнаго Слова; а кто разд'яленное сложить снова и сдёлаетъ изъ этого единое, тогъ будетъ созерцать совершенное слово, полную истину". Съ этой точки зрвнія апологеты готовы были смотрёть на многихъ философовъ древности, какъ на христіант до Христа: истинные философы только по степени познанія стоять ниже христіянь. Такъ разрышала восточная христіанская наука трудный и важный вопросъ объ отношеніи христіанства къ предшествовавшему ему язычеству: близкое родство и связь между первымъ и последнимъ она находила только въ философіи, а связующее орудіе-въ промыслительной деятельности Сына Божія. Во имя этого родства восточные апологеты, обращаясь къ язычникамъ, просили ихъ глубже вникнуть въ смыслъ ихъ собственной философіи, чтобы вынести отсюда ясное убъждение и въ абсолютной истинности христіанства, и въ его близости къ общечеловъческому сознанію.

Недостатки такого метода апологетики, при всемъ его соотвътствіи запросамъ оппозиціонной стороны, сами собой бросаются въ глаза. И прежде всего, основной тезисъ, на которомъ опирается вся сила аргументаціи,—ученіе о пунктъ соприкосновенія между христіанствомъ и міромъ внъ-христіанскимъ не можетъ быть названо вполнъ правильнымъ и во всякомъ случат возбуждаетъ множество недоумтній. Какимъ образомъ одно только философское сознаніе было избрано Промысломъ въ качествт орудія для сообщенія отдъльныхъ лучей божественной истины до-христіанскому человтчеству? Могла ли при этомъ выполниться и самая цтль такого откровенія? Втдь философія была всегда достояніемъ только сравнительно слишкомъ ограниченнаго меньшинства; въ массу она или вовсе не проникала, или проникала весьма незначительно, а слѣдова-



<sup>1)</sup> Во многихъ местахъ I и IV ин. Стромать.

тельно, и источникъ истины быль для нея закрыть. Не говоримъ уже о цалыхъ некультурныхъ народахъ, вовсе не имъвшихъ философіи, а следовательно, и откровенія. За что же они лишены были свъта истины? Понятно, что всъ подобные вопросы, коль скоро они оставались безъ опредъленнаго отвъта, уже въ значительной степени разшатывали ту почву, на которой думали утвердиться восточные апологеты. Но главный недостатокъ философскаго метода апологетики не здёсь---(вопросы, подобные вышепоставленнымъ, могли пожалуй и не возникнуть у язычниковъ, смотръвшихъ на философію, какъ на голосъ боговъ), - а въ той ложной точкѣ зрѣнія, съ какой смотръли апологеты на самую языческую философію въ ея отношенін къ христіанству. Вступая въ область языческой ученой литературы, восточные отцы производили въ ней раздёлъ между истиной и заблужденіемъ приблизительно по такому принципу: одно только христіанство владеть безусловной истиной, въ языческой же литературъ истинно только то, что гармонируеть съ христіанскими идеями, все другое -- ложь. Главное положеніе (безусловная истинность христіанства), на основаніи котораго производится дёленіе, здёсь берется, какъ напередъ данное, не требующее доказательствъ; а между твиъ для язычника, не признававшаго авторитета за христіанствомъ, оно было неубъдительно; а отсюда для него не было обязательства и даже повода считать сходныя съ христіанствомъ идеи своихъ философовъ единственно истинными: совершенно легко и безъ всякаго зазрвнія совъсти онъ могъ отказаться отъ нихъ и видеть истину только въ томъ, что прямо противоръчитъ христіанству. Философскія убъжденія—вполнъ свободныя убъжденія, и что представляется несомивно истиннымъ для одного, то вовсе можеть не быть такимъ для всякаго другаго. И тамъ, где дело ставится на почву свободнаго изследованія, оно должно и вестись на той же почвъ, -- авторитеть -- здъсь неумъстенъ. А между твиъ восточные апологеты, становясь по видимому на свободный философскій путь, въ дальнейшей своей аргументаціи опирались исключительно на авторитеть христіанства, т. е. брали за доказанное то, что собственно и требовалось доказать.-Нельзя, съ другой стороны, вполнъ одобрить и самое стремленіе сблизить христіанство съ языческой философіей съ цілію отыскать между ними родство и близкую связь. Здёсь-то, можно сказать, по преимуществу и лежить самая коренная ошибка восточной апологетики. Между языческой философіей и христіанствомъ можно скорве наблюдать самую різкую противоположность, какая только возможна между двумя предметами, различными по существу. Абсолютное съ болве или менве рвзкими пантенстическими чертами-вотъ высшій результать, до котораго доходила философія; до понятія о Богѣ въ истинно теистическомъ смыслъ, Богъ христіанскомъ, не достигали естественно философскія изследованія. Въ самыхъ возвышенныхъ системахъ, съ настойчивостью проводившихъ понятіе единобожія (какъ у Платона, на котораго особенно любили указывать восточные апологеты), пантеистическій характеръ Абсолютнаго сквозитъ слишкомъ прозрачно. Христіанскихъ апологетовъ могла увлекать вившняя, видимая сторона дёла; они брали, напр., простое логическое понятіе о Единомъ Богв, не обращая вниманія на то принципіальное различіе, какое существовало между теистическимъ (христ.) и пантеистическимъ (филос.) содержаніемъ этого понятія. А между темъ для язычника такое различіе было весьма понятно, - и ему нужно было сдёлать слишкомъ большой шагъ, чтобы въ какомъ-нибудь, напр., Зевсъ усмотръть нъчто подобное христіанскому Богу.

Такъ зыбка и ненадежна почва, на которой вели свою полемику восточные апологеты. Весь результать, какой могъ быть основательно добыть ихъ методомъ, сводился лишь къ утвержденію того положенія, что нѣкоторыя (в. не многія) христіанскія истины имѣютъ за собой аналогію (не говоримъ—родство) въ литературѣ внѣ-христіанскаго міра. Результать слишкомъ незначительный и далеко не пропорціональный главнымъ задачамъ апологетики. Существеннѣйшій вопросъ объ отношеніи христіанства къ стремленіямъ и потребностамъ человѣческаго духа здѣсь не рѣшался, а скорѣе еще затемнялся искусственнымъ введеніемъ совершенно непонятной дѣятельности божественнаго Логоса. Въ такомъ положеніи этотъ вопросъ перешелъ къ каровгенскому пресвитеру Тертулліану и сдѣлался главнымъ средоточнымъ пунктомъ его апологетической дѣятель-

ности. Съ одной стороны, западный апологеть быль довольно проницателенъ, чтобы отъ него могла укрыться вся натянутость философскаго метода, а съ другой стороны и самые недостатки этого метода были такъ ясны, что ихъ нельзя было не замётить всякому, кто чуждъ крайняго пристрастія къ философіи. А въ Тертулліанъ мы видимъ не пристрастіе, а прямую вражду къ ней. "Всякую спекуляцію онъ отвергаеть, послів Евангелія онъ не видить уже въ ней болье нужды. Философы для него-только патріархи еретиковъ" 1).- Такое рѣзкое, ригористическое воззрвніе, усвоенное Тертулліаномъ на языческую культуру вообще и въ частности на языческую философію, сложилось у него подъ вліяніемъ двухъ главныхъ причинъ: ненависти къ еретикамъ-съ одной и умственнаго его складасъ другой стороны. Въ представителяхъ еретическаго гностицизма, гордившихся своимъ раціонализмомъ въ вопросахъ въры, Тертулліанъ видёль слишкомъ непривлекательные образцы чрезмѣрнаго увлеченія философіей. Неандера 2) вполнъ основательно доказываетъ, что нерасположениемъ своимъ къ философии кароагенскій пресвитерь обязань главнымь образомь оппозиціи гностицизму, ставившему себя подъ крыло философіи. Тертулліанъ видъль передъ собой, такъ сказать, только обратную сторону медали; а потому и философію онъ представляль только въ ея ръзкой, діаметральной противоположности съ христіанствомъ: отъ союза первой съ последнимъ онъ не ждалъ добрыхъ плодовъ, даже болве, -- самый союзъ такой онъ считалъ невозможнымъ.

Тоже нерасположеніе къ философіи поддерживалось, съ другой стороны, и складомъ ума тертулліанова. Правда, самъ онъ (Тертулліанъ) былъ человъкъ, всесторонне образованный; изучалъ философскія системы, но безъ пристрастія и увлеченія: "его познанія сложились въ его духъ, —по выраженію Неандера в), — неорганически, безъ научнаго порядка; его глубокомысліе не было связано логическою ясностью" —словомъ онъ не былъ философъ, по складу ума онъ былъ скоръе практикъ

<sup>1)</sup> Ebert, Gesch. der Christ.—latein. Literat., p. 54.

<sup>2)</sup> Въ целомъ сочин. "Antignosticus, Geist des Tertullianus".

<sup>3)</sup> Ibid. II, p. 449.

(юристь и по занятію), нежели теоретикь. Это-живая впечатлительная южная натура, симпатизирующая гораздо болже простотъ и естественности, чъмъ искусственности, какого бы рода не была эта послѣдняя. Созерцаніе природы не подвергшейся вліянію челов'яческой д'явтельности, слишкомъ восхищало всегда поэтическую душу Тертулліана; о ней (природѣ) онъ говорить постоянно съ любовью, даже пристрастіемъ, въ искусствъ же онъ болъе склоненъ видъть ненормальное извращеніе природы. Самымъ лучшимъ выраженіемъ такого характера и склада Тертулліана служить его литературный стиль. Върное замъчание Бюффона: "стиль—это человъкъ" (le style c'est homme), какъ нельзя болье, приложимо и по отношенію къ кароагенскому учителю. "До насъ дошли только прозанческія его творенія, —замічаеть Эберть 1), —но всі они написаны съ истинно поэтическимъ полетомъ и огнемъ". Ръчь Тертулліана совершенно чужда искусственности; его мысль льется прямо отъ сердца и дъйствуетъ боль на чувство читателя, чёмъ на его разсудокъ, и это даже въ такихъ случаяхъ, где болъе строгая логическая аргументація была бы далеко не излишня для существа дёла. Фантазія не рёдко принимаетъ живъйшее участіе въ его представленіяхъ; въ связи съ ней часто дъйствуеть блестящее остроуміе и ъдкая сатира" 2).

Таковы характерныя черты духовнаго склада Тертулліана; таковь же онь и въ апологетическихъ своихъ твореніяхъ, и даже въ нихъ—по преимуществу. Но нигдѣ, можно сказать, съ такою поразительною ясностью не высказался весь оригинальный духъ африканскаго апологета, какъ въ его небольшомъ апологетическомъ трактатѣ, которому самъ авторъ далъ заглавіе: "о свидѣтельствѣ души,—по природѣ христіанки",—заглавіе, какъ нельзя болѣе соотвѣтствующее содержанію. Это "прекрасное" (schöne),—по единогласному признанію всѣхъ серьезныхъ изслѣдователей древне-христіанской литературы, -сочиненіе Тертулліана представляетъ сжатое и вмѣстѣ необыкновенно рельефное отображеніе самыхъ существенныхъ чертъ

<sup>1)</sup> Въ процитованномъ выше сочин. І, р. 32.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 33.

авторской личности кареагенскаго пресвитера и практическаго образа мысли, вообще свойственнаго западу.

Тоть же важивищій вопрось объ отношеніи христіанства къ міру вив христіанскому, -- вопросъ, около котораго вращались всв труды восточной апологетики, -- лежить въ качествъ основнаго тезиса и въ названномъ сочиненіи западнаго защитника христіанства. Только методо решенія этого вопроса, (а въ необходимой зависимости отъ метода-и конечный результать),---у Тертулліана совершенно иной, чёмъ у отцовъ восточныхъ. -- Склонный видъть въ философіи одни только заблужденія и въ философахъ-людей, "нагромождавшихъ ошибки на ошибки", -- Тертулліанъ отворачивается отъ философіи и обращается ко душь человъка вообще, -- душь, взятой въ ея первоначальной чистоть и неприкосновенности, -- иначе говоря-къ внутреннъйшему сознанію, къ совъсти. Онъ взываеть къ душъ, свободной отъ всякихъ предубъжденій, обнаженной отъ всего, что составляетъ пріобр'ятенное, заимствованное ея достояніе,плодъ стороннихъ, вифшнихъ воздействій. "Призывая тебя", обращается онъ къ человъческой душъ, -- "я не хочу видъть тебя подъ личиною педантскаго существа, образованнаго въ школахъ, изощреннаго чтеніемъ древнихъ книгъ, и всегда готоваго изрыгать хульныя правила Академіи или знаменитаго Портика. Н'вть! Явись къ намъ во всей грубости твоей первоначальной простоты, явись въ вид'в варварскомъ и нев'вжественномъ, --- въ такомъ видъ, какой имъють тъ, которые одной тобою обладаютъ" 1). Переводя на языкъ современный, можно выразить высказываемыя здёсь желанія апологета приблизительно въ следующемъ виде. Тертулліанъ хочеть обратить вниманіе на ту, ненасыщенную еще жажду душевную, на то неопредълившееся и не обозначившееся еще логически тяготфніе



<sup>1)</sup> De test. animae, с. 1.—Считаемъ не лишнимъ оговориться здёсь разъ навсегда, что разсматриваемое сочин. Тертулліана мы имѣемъ въ виду вездё по русскому переводу Карнѣева. Правда, переводъ этотъ не отличается особенной близостью къ подлиннику и, по справедливости, долженъ быть отнесенъ къ категорів, такъ назыв., вольмых переводовъ. Но мы считаемъ его вполив удовлетворительнымъ для своей цели, потому что всё мысли подлинника въ немъ выдержаны правильно, что только для насъ и нужно.

души къ религіи, которое въ качествъ зерна или съмени прирождено каждой человъческой душъ. Для этой цъли онъ беретъ душу въ ея целостной нераздельности, наблюдаеть ее прежде, чъмъ ясно обозначились въ ней отдъльныя специфическія способности (умъ, чувство и воля), по которымъ необходимо распадается содержаніе религіи, коль скоро эта послёдняя (религія) становится сознательныме психическимъ актомъ. Короче: онъ хочеть видьть религію въ тоть именно моменть, когда она въ одно и тоже время есть достояніе и знанія, и желанія, и чувствованія въ ихъ безраздільномъ единствів. - Призывая душу, какъ она есть по своей глубочайшей природъ-(an sich, какъ нъмцы говорять), и тъмъ естественно отстраняя всякій упрекъ въ какой-нибудь предзанятости и пристрастіи своихъ сужденій,-Тертулліанъ старается допросить такую душу,-куда инстинктивно клонятся ея религіозные позывы и стремленіякъ христіанству или язычеству, какъ такому. Такъ, онъ намъревается судить язычество изъ его же собственныхъ устъ, поразить его собственнымъ же его оружіемъ, не противопоставляя ему сразу готовой христіанской истины, какъ дёлали то восточные отцы.-Но лишь только вступаль Тертулліанъ на избраный имъ путь, какъ на первомъ же шагу встрычался съ непреодолимымъ, по видимому, затрудненіемъ, въ видъ такого вопроса: гдъ можно, да и возможно ли вообще найти и наблюдать такую душу, какой искаль онь для допроса, -- душу примитивную, неприкосновенную? Дъйствительность не представляеть такой цельной души, которую можно было бы взять, какъ она есть сама въ себъ, въ ея отдъльности и обособленности оть пріобретеннаго душевнаго матеріала: все, поддающіяся внъшнему наблюденію, психическія явленія, какъ сознательныя, болье или менье не чужды постороннихъ воздыйствій, или, по крайней мёрё, связаны съ этими послёдними неразрывной связью. Нужно сознаться, что и при современномъ намъ знаніи психологіи, данный вопросъ отнюдь нельзя считать особенно легкимъ, но, безъ сомнънія, несравненно болъе трудностей и неудобствь представляло это дёло для Тертулліана. Т'ємъ не мен'є апологеть находить вполн'є соотв'єтствующую своей цъли точку зрънія. Въ обширной области доступныхъ самонаблюденію психическихъ явленій онъ отмъчаетъ рядъ такихъ, которыя могутъ быть названы инстинктиеными, непроизвольными обнаруженіями души, вытекающими изъ самой глубины ея религіозныхъ потребностей и стремленій. Такого рода душевныя обнаруженія можно легко наблюдать въ тъ моменты, когда душа, освободившись "отъ страстей, предразсудковъ и дурнаго воспитанія", углубляется въ свою собственную природу и живеть однимъ только духовнымъ Результатомъ такой внутренней психической инстинктомъ. жизни являются тъ словесныя выраженія, которыя противъ воли вырываются у самихъ язычниковъ прежде, чъмъ рефлектирующая дізтельность разсудка успівла наложить на нихъ (выраженія) свою печать. Эти непроизвольныя обыденныя выраженія и служать для Тертулліана единственнымь вившнимь, осязательнымъ, такъ сказать, фактомъ, на которомъ онъ строитъ всю свою логическую аргументацію. Насколько такой, совершенно правильный въ основъ, взглядъ на дъло върно выдержанъ въ частивишихъ доводахъ Тертулліана, это покажетъ намъ болъе или менъе подробный анализъ его сочиненія, къ чему мы теперь и переходимъ.

Призывая на судъ естественную душу человъческую, апологеть допрашиваеть ее относительно *трех* существенныхъ истинъ: ея чаяній а) о Богъ (гл. 2), b) существованіи демоновь (злыхъ духовь) (гл. 3), и с) загробной участи ея самой (души) (гл. 4 и д.).

Что касается первой изъ этихъ истинъ, то выборъ ея сколько естественъ, столько же важенъ и даже существенно необходимъ для христіанскаго апологета. Бытіе Единаго Бога,
понимаемаго притомъ въ полномъ теистическомъ смыслѣ,—это
дъйствительно-существенный камень преткновенія для естественнаго разсудка,—такой пунктъ, около котораго преимущественно и вращались всѣ возраженія и нападки язычниковъ.
А между тѣмъ эта истина составляетъ фундаментъ и основу
всего религіознаго міросозерцанія; не признать ея—для язычника значило вовсе потерять руководительную нить къ христіанству. Вотъ почему для апологетовъ древней церкви въ признаніи язычниками Единаго Бога и Его Провидѣнія, прости-

рающагося на жизнь каждаго человъка, состояло первое в самое важное пріобрѣтеніе, котораго они всѣми силами добивались въ литературной борьбъ съ міромъ, заключеннымъ въ оковы идолопоклонства или фаталистическихъ мивній. Это признаніе составляєть ту исходную точку, съ которой далье апологеты стремились уяснить своимъ современникамъ и болъе глубокія, собственно - христіанскія, истины. Въ частности Тертулліанъ, защищая христіанское ученіе "о Единомъ Богь сотворившемъ все и управляющемъ всвиъ", стремится доказать два существенныя положенія: а) Богъ Единъ — вообще, (при чемъ не исключается и пантеистическое пониманіе Божества), b) Единый Богъ есть именно теистическій, христіанскій Богъ. Доказательство перваго нія апологеть видить въ томъ врожденномъ и неизгладимомъ чувствъ зависимости отъ Высшаго Существа, инстинктивнымъ выраженіемъ котораго служить обыденное словоупотребленіе: "что Богъ даетъ", "какъ Богу угодно". Всю силу своего довода Тертулліанъ опираеть исключительно на непроизвольности, инстинктивности данныхъ выраженій. Онъ береть ихъ въ тоть моменть, когда ихъ не коснулся еще разсудочный анализъ. когда съ словомъ "Богъ" не соединилось еще никакого опреспленнаго представленія о Божеств'я. Этотъ Богъ не естъ "ни Сатурнъ, ни Юпитеръ, ни Марсъ, ни Минерва", —а Богъ вообще, поскольку Онъ есть объекть религіознаго стремленія,-такое Существо, отъ котораго душа человъческая чувствуеть себя безусловно зависимою. Это-тотъ же "невъдомый" Богъ. которому построили храмъ "набожные" Авиняне, сами Его не представляя, а повинуясь только неотразимому инстинктивному стремленію къ Божеству, --- стремленію, неукладывавшемуся въ рамки разсудочныхъ понятій и представленій. Нельзя не согласиться, что психологическій факть, который имбеть въ виду здісь африканскій апологеть, есть факть глубочайшей важности и для цёлей апологетики представляеть дорогое сокровище. Въ глубинъ души человъческой, дъйствительно, есть инстинктивное тягот вніе именно къ Единому Богу. Даже на той низшей степени религіознаго развитія, которую принято назы-

вать фетишизмомъ, слишкомъ замътны проблески единобожія: явленія природы, если они и служили предметомъ обоготворенія, то отнюдь не сами въ себъ и по себъ, а какъ носители силь чего-то-Единаго, внъ и выше ихъ стоящаго 1). Но нельзя, съ другой стороны, не согласиться, что логическая обстановка этой мысли у Тертулліана далеко не исчернываеть сущности вопроса во всей его глубинъ. Съ несомнънностью можно сказать, что самъ апологеть чувствоваль и имъль въвиду сказать гораздо более, чемъ сколько выразилъ словами: въ его логической аргументаціи гораздо легче видъть искусную софистику, чёмъ действительный резонъ. Тертулліанъ съ силой настаиваеть на употребленіи грамматической формы слова "Богь" въ единственном числъ, и только на этомъ основании хочетъ вынудить у язычниковъ признаніе единобожія. "Называя Его (Бога) просто Богомъ, ты (душа) върно признаеть Его за Единаго Бога" (2 гл.).

Но если приведенный сейчасъ аргументъ не можетъ быть названъ удачнымъ съ строго-логической точки зрвнія, то слвдующія затёмь разсужденія Тертулліана, -- гдё онъ стремится доказать, что Богь, котораго инстинктивно ищеть душа, есть живой, личный, теистическій Богъ, должны быть признаны безусловно върными съ психологической стороны, а основанный на нихъ выводъ-совершенно безупречнымъ-со стороны логической. Одно чувство забисимости, безотченное и безсознательное ощущение чего-то Высшаго, тяготфющаго своею силою надъ человъкомъ, далеко не исчерпываетъ собою всего того, что составляеть врожденный корень и основу религіи въ душъ человъка. Религія, по самому существу, есть непосредственный, внутренній, жизненный факть, и религіозныя стремленія, поскольку они составляють неотъемлемую собственность человъческой души, въ самой основъ своей запечатлъны тъмъ же жизненным характеромъ. Человъкъ дъятельно стремится къ Богу, Богъ нисходитъ къ человъку---вотъ истинный и глубо-



Прекрасное историко-философское обоснование этой мысли, см. въ статъъ
 Д. Кудрявцева, "Прав. Обозр." за 1879 г.

чайшій смысль религіи.—На эту жизненную сторону религіознаго союза и обращаеть внимание Тертулліань, спрашивая "грубую", естественную душу о природи (natura) того Бога, который составляеть истинный объекть ея религіозныхь стремленій и исканій. Въ самомъ діль, что предполагается необходимо религіознымъ стремленіемъ души къ общенію съ Богомъ? Акть общенія, по самому понятію о немъ, предполагаеть если не тождество, то по крайней мъръ аналогио сторонъ, вступающихъ въ общение. Это-такое неизбъжное, необходимое предположение всякаго живаю общенія, что безъ него последнее совершенно невозможно и немыслимо, превращается въ пустую фикцію и обманъ. Предположить возможность живаго союза и общенія между предметами, которыє не им'ьють между собою ничего аналогичнаго (какъ камень и человъкъ)--- это такая нельпость, нельпье которой трудно что-нибудь вообразить. И это именно потому, что живое общение необходимо предполагаеть активное участіе, способность взаимно отвъчать-съ объихъ. заинтересованныхъ въ немъ, сторонъ.-Тъже самыя соображенія им'єють полную силу и въ отношеніи къ союзу религіозному. Человъкъ, какъ личность, ищетъ и жаждетъ живаю общенія съ Богомъ: онъ молить Бога, твердо веруя, что Богь слышить его молитву, шщеть правды и суда Божія, которыхъ не можеть найти въ окружающемъ его мірь, -жедеть милости и помощи Божіей, будучи убъжденъ, что Богъ видить его слабости и готовъ помочь ему; -- все это такія черты, которыя, вытекая изъ самой сущности религіозныхъ стремленій человъка, отмъчаютъ Бога, именно какъ Личность, какъ живаго Луха, — словомъ Бога теистическаго. Одинъ человъкъ, какъ духъ личный и самосовнательный, между всёми существами міра способенъ къ религіи, --- но, съ другой стороны, только самосознательный же и личный Богь можеть и вполнъ отвъчать религіозному тяготенію человеческой души: живое общеніе возможно только между духомъ и Духомъ же, между личностью и Личностью же, -- это conditio, sine qua non религіознаго союза и быть не можетъ.

Если въ простомъ и неопределенномъ чувстве зависимости

рядомъ съ теизмомъ легко могъ уложиться и пантеизмъ, то теперь, при ближайшемь анализъ внутренней религіозной жизни души, пантеистическія понятія объ Абсолютномъ представляются невозможными, по крайней мфрф въ тф моменты, когда человъкъ живетъ религіей. Вотъ почему пантенстическое Абсолютное всегда было достояніемъ только философствующаго, логическаго сознанія, и никогда-фактомъ живой религіи. До тъхъ поръ, пока человъкъ философствуетъ о Богъ, анализируеть это понятіе, пантеизмъ является ему самою высшею и самою удобнъйшею формою, въ которую легче всего укладывается логическое понятіе о Высочайшемъ Существъ. "Есть люди", — справедливо замѣчаетъ о пантеистахъ Тертулліанъ, --- которые, не отвергая бытія Божія, отъемлють у Него способность разбирать, судить, хотьть (иначе-не признають въ Немъ Личности)... Они думаютъ имъть возвышеннъйшее понятіе о Богъ, лишая Его способности видъть и судить, и утверждая, что Онъ не можеть гибваться" (гл. 2). Такъ естественно бываеть, пока человъкъ философствуеть о Богъ, но совершенно иначе, какъ скоро начинаетъ внутрение переживать религіозныя влеченія къ Нему. Какъ бы наперекоръ всёмъ логическимъ требованіямъ разсудка, религіозный инстинктъ вынуждаетъ человъка искать Личнаго Бога. Молитва-неопровержимое тому доказательство: безъ предположенія живаго Личнаго Бога, который могъ-бы услышать ее, внять ей, -- она является такимъ крайнимъ заблужденіемъ и безсмысліемъ, подобнаго которому не представляетъ исторія мысли человіческой. И такъ-какъ молится весь родь человъческій, то весь же онъ, по логикъ пантеистовъ, долженъ быть признанъ безумнымъ (?!). Итакъ, живой личный Богъ дается сразу и безсознательно въ самомъ интимномъ зародышъ религіи. Здъсь неопровержимая опора теизма и знамя въчной побъды его надъ пантеизмомъ. Воть почему запросы Тертулліана къ душт человіческой "о природъ ея Бога" получають самый опредъленный и искренній ответь. Инстинктивныя, какъ и сознательныя, выраженія въ родь: "Боже тебя благослови, Богъ видить, да сохранить тебя Богъ, да воздасть тебъ, да будеть Богъ судьею между нами"

и т. п., — такъ естественно и вмъстъ такъ ръшительно говорятъ въ пользу теистическихъ чаяній Божества, что вложить въ нихъ, напр., пантеистическій смыслъ можно, развъ только намъренно закрывъ глаза отъ очевидной истины. Можно безошибочно сказать, что если справедливо классическое выраженіе Тертулліана: "душа человъческая—по природъ христіанка", —то справедливо болъе всего въ томъ отношеніи, что христіанское теистическое представленіе о Богъ есть самое родное и соотвътствующее внутренней природъ души представленіе.

Пр. А. Мартыновъ.

(Окончаніе будеть).

# ВЪРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 19.

ОКТЯБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., X 16. 1893. Πίστει νοούμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. ХІ. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Октября 1893 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловъ.

#### СЛОВО

въ день св. апостола и евангелиста Іоанна Богослова 1).

О нравственных условіях богопознанія.

Въмы, яко Сынв Божий приде, и даля есть намь соътв и разумь, да познаемь Бога истиннаго и да будемь во истинным Сынь Его Іисусь Христь. Сей есть истинный Богь и животь вычный (I Іоан. 5, 20).

Слова эти—слова возлюбленнъйшаго ученика Христова евангелиста Іоанна Богослова, память котораго празднуеть нынъ вмъстъ со всею церковію наше учебное заведеніе. Въ нихъ раскрывается важность для человъчества открытой воплотившимся Богомъ Словомъ истины. Эта истина—commo для человъчества. Азт есмь совть міру, говориль и Самъ Спаситель (Іоан. 8, 12). Свётъ ученія христіанскаго просвещаеть разумъ нашъ знаніемъ единаго истиннаго Бога и посланнаго Имъ Іисуса Христа, познаніемъ всего, что было, есть и будеть въ великомъ царствъ Божіемъ, познаніемъ собственнаго бытія нашего, - нашего созданія по образу и подобію Божію, нашего паденія въ Адам'в и возсозданія во Христ'в. Просвіщая разумъ, она тъмъ освъщаетъ и путь для жизни нашей, является соътомъ жизни (Іоан. 8, 12). Последнимъ следствіемъ хожденіе во соътть этой истины (Еф. 5, 8) имбетъ жизнь въчную въ общеній съ Богомъ (Іоан. 17, 21. 23; І Кор. 15, 25), съ тымами ангеловъ и съ духами праведниковъ, достигшихъ совершенства (Евр. 12, 22—23).

<sup>1)</sup> Произнесено въ церкви Харьковской Духовной Семинарін въ день храмоваго праздника (26-го сентября).

Вотъ эта-то истина, названная апостоломъ Богословомъ свътомъ, т. е. ученіе христіанское о Богѣ и божественномъ домостроительствѣ и составляетъ главный предметъ наукъ, преподаваемыхъ въ нашемъ учебномъ заведеніи; прочія науки, т. е.
съ инымъ содержаніемъ, суть только пособія для главной науки—богословской. Разумное и основательное усвоеніе этого ученія и вообще необходимо для ищущихъ образованія. То вреднѣйшее и невѣжественнѣйшее мнѣніе, будто изученіе его есть
дѣло и обязанность только служителей церкви. Если Христосъ
есть свѣтъ всему міру, если Богъ и религія существуютъ одинаково для всѣхъ, для всѣхъ обязательна и священна и Его
воля, то и познаніе Бога и религіи также обязательно для
всѣхъ. Но, конечно, оно въ особенности необходимо для тѣхъ,
кто призванъ руководить въ дѣлѣ богопознанія другихъ.

При несомивной важности и необходимости для каждаго человвка правильнаго и яснаго познанія о Богв, важно, конечно, знать и тв условія, при которыхъ возможенъ успівхъ въ богопознаніи, потому что человвкъ только тогда можетъ познавать Бога съ успівхомъ, когда узнаетъ условія успівшнаго богословствованія и воспользуется ими. Особенно же это важно для васъ, готовящееся къ пастырскому служенію церкви Божіей юношество. О семъ-то предметт т. е. объ условіяхъ, необходимыхъ для пріобрітенія живаго богопознанія и убівжденія въ немъ, мы и хотимъ предложить вамъ, благочестивые слушатели наставленія слова Божія и опытныхъ въ богопознаніи мужей въ день памяти апостола, прозваннаго церковію Богословомъ за особенную силу и высоту его богословствованія въ ученіи о божествь Сына Божія.

Дъйствительность показываеть, что для живаго усвоенія богооткровенныхъ истинъ требуются нъкоторыя особенныя условія, отличныя отъ тъхъ, которыя необходимы для усвоенія человъческихъ ученій. Для усвоенія послъднихъ требуется лишь извъстная степень умственной зрълости. Необходимо это, конечно, и для уразумънія истинъ откровенія Божія. Впра. которою усвояются эти истины,—отъ слышанія, а слышаніе отъ слова Божія (Рим. 10, 17), или отъ проповъдующаго (14 ст.), и слъдовательно, начинается съ воспріятія умомъ откровенной

истины. По мфрф того, какъ углубляется человфческое сознаніе въ эту истину, открывается сознанію и все необъятное содержаніе ея. Но, съ другой стороны, всё мы знаемъ и то, что люди, отлично сведущіе во многихъ другихъ наукахъ, способные къ усвоенію отвлеченній имхъ ученій, оказываются неспособными къ живому усвоенію христіанства, и наобороть, люди простые, не книжные, глубоко уразумъваютъ христіанскую истину. Воть и примъры этого. Іудеямь была возвъщаема эта истина. Самимъ воплотившимся Богомъ Словомъ, но способными къ ея усвоенію оказались не іудейскіе книжники, а рыбаки и простые люди. Авинскіе философы слушали пропов'ядь "апостола языковъ", но отказались принять ее. Въ новъйшее время, особенно въ мірѣ протестантскомъ, мы встрѣчаемся со множествомъ такихъ ученыхъ, которые употребляютъ цёлыя десятильтія и даже всю жизнь на изученіе христіанства, однако не только не уразумъвають его, но и являются главными извратителями его и врагами Христа. Подобныя явленія встрівчаются и у насъ, а въ последнее время попытка одного, прославляемаго иными, выходца изъ церкви по-своему понять христіанство, имфла слфдствіемъ столь уродливое представленіе его сущности, какое западному невёрію не предносилось и въ мечтахъ воображенія. Ясно отсюда, что для достиженія успёха въ христіанскомъ богопознаніи действительно необходимы некоторыя особенныя условія. Какія же это условія?

Какъ на необходимъйшее и одно изъ первъйшихъ условіе успъха въ этомъ дълъ опытные въ христіанскомъ богопознаніи указывали и указываютъ на сознаніе ищущими христіанскаго просвъщенія недостаточности естественныхъ силъ для богопознанія и необходимости высшей помощи для сего, а отсюда,—на необходимость подчиненія разума авторитету откровенія, какъ скоро оно достигаетъ нашего слуха. Гдъ этого нътъ, гдъ горделивая увъренность въ такой силъ и могуществъ разума, будто онъ можетъ познать собственными средствами тайны неба и земли, гдъ отвергается и самая мысль о необходимости просвъщенія свыше, тамъ не можетъ быть готовности и предрасположенности къ принятію откровенія. Тогда разумъ усвояетъ себъ право быть верховнымъ судією истинъ

откровенія. На христіанскую истину онъ смотрить съ точки зрвнія господствующих возгрвній известнаго века, часто враждебныхъ всему сверхъестественному. Плодомъ такого отношенія къ откровенной истинъ бываеть не усвоеніе и уразумініе ея, а напротивъ-нзвращеніе и отверженіе ея. Извістно, чёмъ казалась евангельская проповёдь древнимъ іудеямъ и явычникамъ, когда они судили о ней съ указанной точки врънія. Первымъ она представлялась соблазномъ, последнимъбезуміемъ (1 Кор. 1, 24). А чёмъ оканчивались въ новейшее время попытки также настроеннаго разума къ уразумвнію откровенной истины, ясно показываеть исторія западнаго раціонализма. Она представляеть собою рядь безпрерывно сменяющихся взглядовъ на христіанство, одинъ другаго своеобразпъе, сиблве, рвшительнве, враждебнве къ христіанству, но съ такою же быстротою безследно исчезающихъ, съ какою и возникали они. Поколебать истину Христову человъческій разумъ не въ состояніи; это выше не только силь человіческихь, но и всякихъ сотворенныхъ духовъ. Не одолжютъ ея и врата адовы (Мо. 16, 18). Но такое отношение разума къ откровенію не ведеть и къ положительному уразуміню христіанства. И это понятно. Разумъ занимаетъ въ этомъ случат положение противоестественное, не сообразное ни съ ограниченностію его природы, ни съ достоинствомъ и пълію откровенія.

Не таково, следовательно, должно быть отношеніе разума къ истине Христовой у действительно желающихъ христіанскаго просвещенія. Пріобретеніе истиннаго богопознанія возможно только при условіи подчиненія разума откровенію, при плененіи его во послушаніе Христово (2 Кор. 10, 5). Подчиненія этого требуеть самое свойство откровенныхъ истинъ. Въ христіанскомъ ученіи много такого, что не легко усвояеть естественный разумъ, что для него-тайна. Таково напримеръ, ученіе о Св. Троице, о боговоплощеніи, о возрожденіи благодатію Св. Духа, о тайнстве тела и крови Христовыхъ и под. Принять все это онъ можеть лишь при полномъ доверін къ свидетельству Бога, открывшаго эти тайны, т. с. верою. Вера вводить въ уразуменіе откровенной истины. Впрою разумпьваемо, учить апостоль (Евр. 11, 3)-Аще же не увъруете, не имате разумпьти (Ис. 7, 9).—Таково

первъйшее и необходимъйшее условіе богопознанія,—это подчиненіе разума авторитету откровенія, частите—руководительству церкви, какъ непогръшимой хранительницы и истолковательницы богооткровеннаго ученія.

Другое существеннъйшее условіе живаго религіознаго познанія, это нравственная чистота, --чистота сердца и жизнь добродътельная и благочестивая. Исторія показываеть, что величайшіе христіанскіе богословы,— Василій В., Григорій Богословъ, Златоустъ, Дамаскинъ и др., --- всѣ были люди святой жизни. И слово Божіе особенно указываеть на необходимость этого условія. Еще Премудрый сказаль! от злохудожну душу не внидетт премудрость, (Прем. Сол. 1, 4). Самъ Спаситель учить, что только чистые сердцемь узрять Бога (Мв. 5, 8). Ап. Іоаннъ пишетъ: всяке согръшаяй не видь Его (Бога) ни позна E $\omega$  (1 Ioah. 3, 6). И не трудно понять, почему такъ необходима въ дёлё богопознанія нравственная чистота и прежде всего чистота сердца. Душа человъческая, какъ созданная по образу и подобію Божію, "по природ'я христіанка". Въ ней есть врожденное и неодолимое влечение къ Богу и общенію съ Нимъ. Но такое влеченіе исходить собственно отъ сердца человъческаго. Виъстъ съ симъ сердце имъетъ весьма сильное вліяніе на характеръ и направленіе мышленія и всего поведенія человіка. От сердца, по словамь Спасителя, исходять помышленія злая (Мо. 15, 19). Это подтверждаеть и опыть. Замъчено, что каковы наши наклонности, таковы и мижнія. Отъ такого или иного настроенія сердца зависить и предрасположение человъка къ тому или другому міровозарѣнію. Поэтому, если сердце чисто, если влечение къ Богу и вообще всему высшему, доброму и прекрасному въ немъ не омрачено страстями и пороками, то такая настроенность его располагаеть и умъ къ принятію соответствующаго міровозаренія; для такого сердца христіанское ученіе о Богъ, какъ отвъчающее вполнъ его потребностямъ и желаніямъ, не можетъ не быть привлекательнымъ. И наоборотъ, сердце, омраченное гръхомъ, будетъ отвращать и умъ отъ принятія этого ученія, склонять его къ колебаніямъ и сомнініямъ и влечь къ признанію за истину ученій, сообразныхъ съ направленіемъ сердца. И невъріе іудеевъ, по словамъ Спасителя, произошло отъ огрубиня сердца ихъ. Кто ведеть худую жизнь, разсуждаеть св. Іоаннъ Златоусть. тотъ оспариваетъ ученіе о воскресеніи, о безсмертіи души, о судъ и многое другое; онъ выдумываетъ судьбу, отрицание промысла, потому что душа, находясь на днъ погибели, старается утвшить себя такимъ образомъ, чтобы ее не тревожила мысль о судь. Нечистая жизнь не жалуетъ возвышеннаго ученія (Бес. 44 на Дъян. ап.). Человъкъ съ развращеннымъ сердцемъ и худой жизни не только отвращается отъ богооткровенной истины, но неспособенъ и понять ее. Это потому, что въ немъ нътъ ничего сроднаго съ нею. Какъ всъ усилія самаго дъятельнаго разума не могуть дать понятія о вкусь плода, котораго мы никогда не вкушали, о запахѣ цвѣтка, котораго не обоняли, а еще менве-о чувствъ, котораго никогда не испытали, такъ безъ приближенія къ откровенію жизнію и д'Блами останутся чуждыми для души истины и откровенія. Безъ просвътленнаго духа и уподобленія святымъ никто не можетъ понимать речи святыхъ. Такъ учить и откровеніе. Спаситель невъровавшимъ въ Него іудеямъ говорилъ: вы по плоти судите (Іоан. 8, 15. 19) т. е. по требованіямъ испорченной природы своей. Ап. Павелъ пишетъ: душевенъ человъкъ не приемлеть яже Духа Божія: юродство бо ему есть, и не можеть разумъти, зане духовнъ востязуется (1 Кор. 2, 14). А евангелистъ Іоаннъ говоритъ: всякт любяй... знаетт Бога; а не мобяй, не позна Бога, яко Бого любы есть (1 Іоанъ. 4, 6-7). Дъла любви Божіей и могуть быть понятны только любящему: въ себъ самомъ, въ своихъ чувствахъ и дъйствіяхъ онъ находить посильное ихъ объяснение. Такъ, чемъ более человекъ очищаетъ свое сердце отъ гръха, чъмъ болье старается раскрывать и усовершать свои нравственныя силы, темъ более онъ уподобляется Богу, темъ более способень и къпознанію Его. Тогда недоступное для его разума дълается доступнымъ для его сердца.

Но не въ этомъ только состоитъ значеніе нравственной чистоты для богопознанія. Она вмѣстѣ открываетъ доступъ въ сердце человѣка дарамъ Духа Св.—духу познанія и разумпнія (Ис. 11. 2). Богооткровенная истина—истина сверхъестественнаго характера. Для усвоенія ея поэтому необходимо сверхъестест-

венное, благодатное воздействіе. Однихъ естественныхъ усилій человъка для этого недостаточно. Откровение ччить: Богь отверзаеть умь ко уразуньнію Писанія (Лук. 24, 45); Онь наставляеть на всякую истину (Іоан. 16, 13); Онъ открываеть Свои тайны по Своему благоизволенію людямъ достойнымъ (Мо. 11, 25-27; Лук. 10, 21-24). Когда Петръ, одинъ изъ ближайшихъ учениковъ Спасителя, отъ лица всёхъ дванадесяти, нсповедаль Его: Ты еси Христось, Сынь Бога живаго, Онъ ему сказалъ: блажент еси Симоне варт Іона, яко плоть и кровь не яви тебт, но Отецъ Мой, иже на небестах (Мв. 16, 16—17). Св. Павелъ писалъ кориноянамъ: никтоже можето рещи (разумбется съ живою вврою) Господа Іисуса точію Духома Саятым (1 Кор. 12, 3). Нравственная чистота разрушаеть преграду между божественною благодатію и человіческою душею, отъ благодатнаго же возрожденія становится еще болье чистымъ и совершеннымъ умственное богопознаніе.

Есть и еще одно необходимъйшее условіе для достиженія успъха въ богопознаніи. Это усердная и постоянная молитва. Необходимая вообще, она особенно необходима для ищущаго христіанскаго відінія. На это указываеть уже самая невозможность живаго усвоенія истинъ въры безъ благодатнаго просвъщенія. Этому научаеть нась и примъръ Самаго Спасителя и всёхъ богопросвёщенныхъ мужей. Спаситель молился Отцу Небесному объ ученикахъ Своихъ, чтобы они были осеящены истиною (Іоан. 17, 17-20). Апостолы также молились и о самихъ себъ (Дъян. 4, 29), и о върующихъ, чтобы Богъ просветиль ихъ познаніемъ истины и даль имъ возрастать въ познаніи Его (Рим. 1, 9—12; Еф. 1, 16—17 и др.). Такъ и церковь для пріобретенія богопознанія призываеть прежде всего къ молитвъ Богу объ отверзеніи очей ума и сердца къ уразумвнію Его слова. И Богь не отказываеть въ дарахъ Своей благодати съ върою обращающимся въ Нему (Іак. 1, 5---7).

Вотъ условія, при которыхъ можно достигнуть истинныхъ успѣховъ въ христіанскомъ богопознаніи. Воспользуемся же ими, бр., будемъ смирять склонный къ своеволію нашъ разумъ предъ истиною разума Божія, будемъ очищать свое сердце отъ всякой нечистоты, укрѣплять свою волю въ добрѣ, а особенно—при-

бътать съ усердною молитвою къ Подателю мудрости — Богу, Который встым человиком хощеть спастися, и вы разумы истины пріити (1 Тим. 2, 4). Тогда и Онъ откроеть наши очи къ уразумънію чудесь от закона Своею (Пс. 118, 18) и мы дъйствительно познаемь Бога истинного и будемз во истиннъм Сынь Его Іисусь Христь. Во святых Божінхь, отшедших изъ сей жизни, мы имъсмъ сильныхъ ходатаевъ за насъ предъ Богомъ, могущихъ по изволенію Божію преподавать намъ наставленія и помогать намъ въ нашихъ нуждахъ. Съ молитвами къ Диеному во святых Своих (Пс. 67, 36) вознесемъ моленіе и къ покровителю храма нашего евангелисту Іоанну Богослову, дабы онъ не отказаль намъ въ небесныхъ наставленіяхъ, какъ не отказываль въ наученіи истинъ желавшимъ познанія ея во время своей земной жизни, какъ преподаль. явившись таинственнымъ образомъ, наставление въ въръ св. Григорію Чудотворцу 1) и не лишиль насъ своего молитвеннаго ходатайства. А его молитвенное ходатайство, безъ сомнънія. весьма дъйственно, Онъ быль любимъйшій ученикъ Христовъ. Ему особенно близки и сродны стремленія его юнъйшихъ братій во Христь къ уразумьнію истины Христовой.

Духовные юноши! Последнее наше слово къ вамъ. Вы призываетесь на особенное служеніс церкви Божіей, призываетесь къ тому, чтобы и другихъ руководить въ дёлё богопознанія. Кромё того, что главная наука у насъ,—наука богословская, и общій строй и правила нашего учебнаго заведенія приспособлены къ тому, чтобы развивать и укрёплять въ васъ тё именно расположенія духа, какія ведуть къ живому и плодотворному усвоенію истины Христовой. Приложите же и съ своей стороны должныя усилія къ пріобретенію этихъ расположеній. Подумайте, какія широкія требованія предъявляєть къ пастырямъ церкви наше время, сколько возлагается на васъ надеждъ, прилагается трудовъ и высшимъ начальствомъ и непосредственными руководителями вашего образованія, сколько приносится

<sup>1)</sup> Плодомъ этихъ наставленій былъ извістный сумволъ віры св. Григорія Чудотворца. Вселенскою церковію онъ одобренъ былъ на VI всел. соборіз (2 прав.). О томъ, какъ получилъ св. Григорій откровеніе о віріз, см. въ словіз о семъ св. Григорія нисскаго. Напечатано оно при "Правосл. Испов'яданін" П. Могали.

жертвъ вашими отцами и матерями на дёло вашего духовнаго просвъщенія,—на то, чтобы вы стали достойными носителями того званія, къ которому готовитесь. Не сомнъваемся, что всъми вами хорошо сознается и чувствуется обязанность оправдывать эти надежды, труды, жертвы. Но не забывайте же и того, что дъйствительно оправдывать оныя вы можете лишь подъ условіемъ развитія и укръпленія въ себъ необходимыхъ для живаго богопознанія качествъ и настроеній души.

Только тогда вы можете быть способными и къ руководительству другими въ дълъ богопознанія и вообще въ исканіи царства Божія. Аминь.

Свящ. Н. Малиновскій.

#### КЪ СТАРОКАТОЛИЧЕСКОМУ ВОПРОСУ.

# Православенъ ли Intercommunion 1), предлагаемый намъ старокатоликами?

"Бълайте раздъленій, держитесь единенія". Св. Игнатій Богоносецъ.

#### Intercommunion въ смыслѣ взаннообщенія.

Конечная цёль современных домогательствъ старокатоликовъ и стараній нашихъ православно-русскихъ сторонниковъ ихъ сводится къ тому, чтобы завязать между старокатоликами и нами—православными, такъ называемый, Intercommunion. Если цёль эта такъ или иначе будетъ достигнута, т. е. если мы—православные, по тёмъ или инымъ причинамъ и соображеніямъ, найдемъ возможнымъ установить со старокатоликами предлагаемый намъ Intercommunion, то этимъ самымъ установленіемъ Intercommunion—а, по увѣренію старокатоликовъ и нашихъ сторонниковъ ихъ, прежде всего самъ собою разрѣшится трудный вопросъ объ объединеніи церкви старокатолической съ церковію православною и затѣмъ положится краеугольный камень въ основу будущаго общаго соединенія церквей востока и запада 2). Такимъ образомъ, для прекращенія тысячелѣтней цер-

<sup>1)</sup> Взавнообщеніе.

<sup>2)</sup> Странное и на первый взглядь непонятное противорьчіе встрычаемь мы относительно даннаго предмета вы послыднихы брошюрахы А. А. Кирьева, одного изы главныхы сторонниковы старокатолическаго двла у насы вы Россін; оны то расширяеть, то сыуживаеть задачи старокатолическаго движенія. Вы іюль ибсляць прошлаго года оны вы брошюры своей "Res tua agitur—возобновленіе свошеній сы старокатоликами" (стр. 2 и 3) писалы слыдующее: "по примыру всыхы реформаторовы, вырящихы вы правоту своего дыла и пламенно ему предавнихы, старокатолики задались слешкомы широкою и для настоящаю индифферентикаю

ковной вражды и водворенія общаго церковнаго мира между западомъ и востокомъ, по мнѣнію сторонниковъ современнаго Intercommunion—а, прежде всего необходимо установить единеніе между церквами старокатолическою и православною, а для видимаго осуществленія этого единенія необходимо ввести старокатоликовъ съ нами-православными, или насъ-правосо старокатоликами въ Intercommunion. славныхъ Intercommunion старокатоликовъ съ православными состоится, то, по мивнію его защитниковь, на западв въ лицв старокатолической церкви, объединенной съ церковію востока, заложится твердое и нерушимое основание для будущаго умиротворенія всего христіанскаго міра и всёхъ христіанъ, раздёденныхъ нынъ на исповъданія, церкви, секты и деноминаціи, имъ же числа нъсть. Напротивъ того, если нынъ онъ не состоится, то тщетны будуть наши надежды на то, чтобы на земль когда нибудь образовалось единое евангельское стадо; исповъданія, церкви, секты и деноминаціи будуть попрежнему

времени непосильною задачею. Мысль ихъ была такова: "Западъ ошибается, его ошнови приведи его въ очевидной, двоявой неправді, въ неправді протестатизма, отридающаго всякій авторитеть и граничащаго съ невіріемь, и къ неправді римско-католицизма, отрицающаго всякую свободу и замънившаго всю церковьоднемъ папою; намъ, старокатоликамъ, предстоять примирить эти ява направленія, н съ помощью Востока, сохранившаго Христову истину въ ел поливійшей чистоть, снова стать православними, снова соединиться съ нашими братьями по вірі, оть которых тисяча літь назадь, отервало нась папство... Но этого намъ недостаточно; мы не можемъ ограничеться возстановлениемъ только нашего еденства съ Востокомъ, им должни привлечь въ этому делу весь Западъ. Пусть идуть въ намъ и угректци, и англичане, и протестанти,-пусть пойдуть съ нами даже и римско-католики; и у нихъ япится потребность сафдовать за нами, когда они увидать, что все западное Христіанство, провозгласивь "ex oriente lux", идеть на соединение съ Востокомъ! За нами должень последовать весь Западъ". Это,-писаль А. А. Кирвевъ,-была ошибка, но ошибка неизбъявая и простительная. Увидъвшій истину, увъровавшій въ нее, обывновенно забываеть, что она никогла сразу всеми не признается, сразу не торжествуеть, какъ бы не была она велячественна в свята; въдь примънять ее приходится среди людей, а они зачастую относятся въ истинъ съ предубъядениемъ и даже съ враждой!" Казалось бы, что разъ ясно сознавъ ожибку старокатоликовъ въ непомерной широте поставляемой ими задачи, А. А. Кирверь по крайней мере самь лично не станеть уже преувеличивать значеніе новаго религіозно-церковнаго движенія въ западной Европф. Совстви в втъ! Въ последней, издинной имъ брошюрф, онъ самъ впадаетъ въ ошнову старокатолнковъ и повторяеть ее уже не отъ ихъ, а отъ своего собвраждовать между собою, извергать другь на друга ложь в клевету и громить другь друга анавемой и проклятіями. Словомъ,—Іntercommunion нашь со старокатоликами, по взгляду его защитниковъ, является какимъ-то поворотнымъ пунктомъ въ ходъ церковно-исторической жизни христіанъ, отъ котораго всецьло зависить либо будущій нескончаемый миръ, либо будущая безконечная вражда исповъданій, церквей, секть и деноминацій.

Что касается въ частности до насъ, православно-русскихъ то Intercommunion, по мнѣнію русскихъ сторонниковъ его, можетъ оказать намъ неоцѣненныя по своимъ результатамъ услуги и выгоды. Онъ, во-первыхъ, "принесетъ намъ великую пользу уже тѣмъ, что поставитъ насъ въ непосредственныя отношенія къ лучшей, просвѣщеннѣйшей части западнаго Христіанства": "Россія все болѣе и болѣе втянется въ жизнь Европы"; она пріобрѣтетъ "значеніе культурное", она "скажетъ свое слово" и "приметъ участіе въ культурной жизни Европы, познакомивъ ее со своими культурными началами, изъ коихъ главное — пра-

ственнаго имени. Вотъ что онъ пиметъ въ брошюръ "о сближения со староватоливами" (стр. 4): "староватоливи обратились за помощию въ намъ, въ православной восточной церкви, выражая пламенное желаніе войти съ нами въ соглаmenie, возстановить съ нами церковное единство, а со временемъ, при **Божіей** помощи, послужеть посреденвами между всёмь западомь и всёмь востовомь. И почему же ньть?... Почему не возвратиться къ древнему учению и не возстановять древнее единство? Почему не прекратить неустанную съ нами борьбу? Почему не возстановить мира во всемъ мірь? Відь тогда в протестанти в англиванснова применуть въ истинной церкви! Но это дело будущаго; вока предъ мами многознаменательный факть возстановленія, котя въ маликь разміракь, православной церкви въ области римскаго патріархата, церкви, которая настоятельно нщеть съ напи сближения и даже объединения". Словомъ, задачи старожатолическаго движенія виставляются А. А. Кирвевимъ не всегда одинаково; то оні съуживаются, то расширяются въ его брошюрахъ. Когда онъ примъндеть эти задачи бъ людамъ запада, то не можеть не созваться, что истина, "какъ би величественна и свята она ни была", "зачастую" встричается съ "предубиждением и даже съ враждов", а потому спешеть сократить целя старокатоликовъ. Напротивь того,-когда онь береть на себи роль адвоката старокатолическаго діва у насъ въ Россіи, то сейчась же, какъ истый адвокать, спішить расширить задачи старокатолического движенія и пріурочить ему всё блага, всё выгоди. Такимъ образомъ, противоръчіе его объясняется очень просто: для насъ-руссвихь, людей востока, онь стущаеть крассы, а для людей запада размыжаеть ихэ.

славіе 1); 60-вторых, онъ дасть намь возможность отстранить отъ нашей въры и нашей церкви всв нельпыя обвиненія въ узкости, въ неподвижности, въ нетерпимости, въ цезаропапизмв" 2); вз-третьих, онъ дастъ намъ возможность, выступая со своимъ православнымъ знаменемъ предъ другими народами и церквами, явиться не завоевателями, не поработителями, а друзьями, союзниками возраждающагося на западѣ православія" 1); въ-четвертых, онъ пріурочить намъ великую миссію, изображенную въ евангельской причтъ о добромъ пастыръ, оставляюжур ва смещуди и средо схишкулове строить на чужбину для отысканія одной заблудшей; "эта единая пропавшая было, и снова найденная овца-и есть старокатолическая церковь"; такимъ образомъ, "черезъ насъ православныхъ, намъ содъластъ свое благое дъло Благой и Върный Пастырь" 4); езпятых, онъ осуществить на деле наши ежедневныя, въ теченін цілаго тысячелізтія, возносимыя нами моленія по соединеніи всёхъ церквей", остававшіяся не услышанными именно отъ того, что мы до этихъ поръ ни разу не обращались къ Intercommunion'y. "Дъйствительно,—пишетъ по этому поводу А. А. Кирвевъ b), всв мы объ этомъ молимся b), но искренно ли мы молимся? Много ли нами сдълано въ этомъ направленіи? Изо всъхъ произносимыхъ нами молитвъ, это едва ли не та, которая произносится нами наиболее формально. Въ подтверждение этой высокой молитвы мы ничего не деляемъ! А отъ чего?причинъ много, и весьма грустныхъ. Одна изъ нихъ та, что \_это очень трудно!" Конечно трудно! Да развѣ Богъ оставитъ



<sup>1)</sup> Смотр. А. А. Кирћева "О сблежение со старокатоликами" стр. 39.

<sup>2)</sup> Тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Танъ-же.

<sup>4)</sup> Тамъ-же стр. 39 и 40.

<sup>5)</sup> Тамъ-же стр. 24.

<sup>6) &</sup>quot;Такъ, по крайней мфрф, разумбеть эту молитву Св. Сунодъ въ посланін Сорбонні", замічаєть А. А. Кирфевь въ подстрочномъ примъчанін на стр. 24 своей брошюри "о сближенін со старокатоликами". Отвіть Св. Сунода Сорбонні о молитві приводится имъ въ началі статьи въ качестві эпиграфа, очевидно, затімъ чтобы показать, что сущность его брошоры сводится къ осуществленію на ділі нашего моленія. Иначе, въ его словахъ и приведенномъ имъ эпиграфі, слідуеть усматривать другой—прикровенный смысль.

насъ безъ Своей помощи, если Онъ увидить, что мы дъйствительно серьезно беремся за это Его святое дело, что мы не устами одними молимся, но и сердцемъ! Но Богъ конечно не захочетъ помочь намъ, если мы сами и пальцемъ не двинемъ для того, чтобы исполнить то, о чемъ Его просимъ... Хоть бы въ этом святом деле мы поступили иначе! взываетъ А. А. Кирвевъ, заканчивая свое разсуждение о безплодности нашей молитвы; наконецъ, въ-ниестыхъ, онъ рушить "китайскую стъну", за которую намъ удобно было "прятаться" 1), ту "великую стфну", которая давала намъ возможность ссылаться на то, будто намъ "оффиціально ничего не извістно" изъ того, что происходить "за-границей" 2); тоть "Эйдткунень" — въ нравственнорелигіозномъ и самомъ политико-государственномъ смыслѣ, который отделяеть нась оть "за-гранецы" и делить для нась даже самую истину на нашу и на "за-граничную", "за эйдткуненскую" 3), и который внёдряеть въ насъ "китайскія разсужденія" 4), отділяющія нась отъ Европы и побуждающія пребывать въ закоснъломъ невъжествъ.

Такимъ образомъ, Intercommunion, по мивнію нашихъ сторонниковъ его, есть "двло святое", національно-патріотическое и сулящее намъ неисчислимыя и неисчерпаемыя блага. Онъ имветъ не только поднять нашу ввру и нашу церковь, обновить и облагородить нашъ православный обликъ, освободить насъ отъ обвиненій въ узкости, неподвижности, нетерпимости и цезаропапизмв и осуществить наши тысячельтнія моленія о соединеніи церквей,—но и ввести насъ въ семью культурнаго запада,—сблизить насъ съ наилучшими, наиблагороднвйшими и наипросвещеннвйшими представителями западной культуры, этой ультръ-эссенціи современной цивилизаціи и современнаго прогресса,—дать намъ возможность даже сказать западу наше собственное слово и познакомить его съ нашею культурою,—снести съ лица земли нашу китайскую ствну, за которою мы такъ любили укрываться отъ западныхъ культуртрегеровъ, и

<sup>1)</sup> Сиотр. "О сблежение со старокатоливани" стр. 40.

<sup>2)</sup> Смотр. А. А. Кирвева "Конгрессъ старокатоликовъ въ Люцерив" стр. С.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, стр. 14.

<sup>4)</sup> Tanz-me.

прировнять насъ самихъ къ людямъ этого запада, т. е. изъ насъ самихъ сдёлать культуртрегеровъ. Словомъ, Intercommunion есть то новов ожно въ Европу, черезъ которое мы проникнемъ въ Европу и Европа проникнетъ къ намъ. Онъ даже болѣе окна,—онъ полный и всесовершенный сносъ стины по всей лини нашей границы, отдёляющей насъ отъ Европы, сносъ, вслёдъ за которымъ мы толпами, всей своей массой устремимся на западъ и западъ массами же устремится къ намъ. Это новый и величайшій Drang, Drang nach Westen и Drang nach Osten.

"Понятно, говоритъ А. А. Кирвевъ въ одномъ мъстъ своей послъдней брошюры 1), что мы не можемъ оставаться равнодушными къ этому важному явленію, не можемъ отмалчиваться отъ него, не можемъ его "игнорировать!" "Добавлю, говоритъ онъ въ другомъ мъстъ той же брошюры 2), что вопросъ о сближеніи и соединеніи со старокатоликами—въ нашихъ рукахъ. Отъ насъ зависитъ разръшить его просто по Христіански"... "Можемъ ли мы, спрашиваетъ онъ себя самаго и всъхъ насъ въ третьемъ мъстъ все той же брошюры 3), можемъ ли мы, въ правъ ли мы отказаться отъ этой великой святой роли?".

Въ виду несомнънной важности, которая нашими сторовниками старокатоликовъ пріурочивается возникшему въ западной Европъ новому религіозно-церковному движенію, мы обязаны задать себъ вопросъ: дъйствительно ли это новое движеніе возлагаетъ на насъ православно-русскихъ "святую роль?" иначе говоря: лежитъ ли на насъ нравственное обязательство для вступленія со старокатоликами въ предлагаемый намъ Intercommunion?.

Чтобы отвѣтить на этотъ вопросъ, мы обязаны прежде всего возможно полнѣе и обстоятельнѣе опредѣлить сущность рекомендуемаго намъ Intercommunion-а и спросить себя: отвѣчаетъ ли онъ духу, характеру, ученію, обряду, дисциплинѣ, обычаю и наконецъ самимъ интересамъ и видамъ православной церкви? Если сущность его отвѣчаетъ указаннымъ требованіямъ, то онъ, безъ сомнѣнія, будетъ принятъ нами и единеніе наше со старо-

<sup>1)</sup> Смотр. "о Сближение со старокатоливами" стр. 4.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 22.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, стр. 40.

католиками состоится въ самомъ ближайшемъ будущемъ. Если же онъ не отвъчаетъ имъ, то домогательство старокатоликовъ, не смотря ни на какія усилія русскихъ сторонниковъ ихъ, потерпятъ и не могутъ не потерпъть самое жестокое крушеніє.

И такъ въ чемъ сущность Intercommunion-a?

Intercommunion можеть быть понимаемь двояко: въ смысль широкомь и общемь и въ смысль частномь и ближайшемь. Въ первомъ случав онъ будеть обозначать взаимообщение (Intercommunio), во второмъ взаимопричащение (Intercommunio in sacris). Разсмотримъ его въ томъ и другомъ значении.

Допустимъ ли Intercommunion между нами и старокатолнками въ смыслѣ взаимообщенія? Не только допустимъ, но уже допущенъ.

Къмъ же допущенъ онъ: нами ли, или старокатоликами? Онъ допущенъ нами—православными. Наши представители ъздили и ъздятъ на ихъ синоды, конференціи и конгрессы и принимали и принимаютъ непосредственное участіе въ обсужденіи со старокатоликами подымавшихся и подымающихся на нихъ религіозно-церковныхъ вопросовъ.

Допущенъ ли Intercommunion, въ смыслѣ взаимообщенія съ нами, самими старокатоликами? Допущенъ только въ томъ отношеніи, что ови приглашали на свои синоды, конференців в конгрессы нашихъ представителей, принимали ихъ у себя в обсуждали съ ними вопросы религіозно-церковнаго характера. Но-и только; во всёхъ другихъ отношеніяхъ старокатолики не допускали и не допустили еще взаимообщенія съ нами. Къ намъ, въ Россію, да-если не ошибаемся-и вообще на востокъ, въ страны попреимуществу православныя, они еще не показывались. Обстоятельство это невольно бросается въ глаза. когда приступаешь къ серьезному обсужденію и изученію ихъ дъла. Заводя ръчь о единеніи съ нами, съ нашею церковію, казалось бы, было бы умёстно ёхать не намъ къ нимъ, а имъ къ намъ. — а между темъ отъ этихъ именно поездокъ къ намъ старокатолики упорно и настойчиво отстраняли себя въ теченін всего 22-хъ літняго существованія своей церкви; на востокъ не жаловалъ еще ни одинъ изъ ихъ представителей.

Едва ли возможно сомнъваться, какую великую и неоцънен-

ную услугу для уясненія вопроса о единеніи церквей могли бы извлечь вожди старокатолицизма изъ своихъ повздокъ въ страны изстари и попреимуществу православныя. Побздки эти поставили бы ихъ лицомъ къ лицу съ нашею религіозно-церковною живнію, натолкнули бы ихъ вниманіе на цёлый рядъ совершенно новыхъ явленій, о которыхъ ни въ одной книгъ нельзя вычитать ни слова, и вызвали бы ихъ мысль, предрасположенную уже къ единенію съ востокомъ, на такія размышленія, которыя подавно невозможно найти ни въ одномъ западномъ изследованіи. —Затізмъ, подздки ихъ на востокъ были бы очень умізстны для ближайшаго ознакомленія съ нашимъ обрядомъ, который, какъ извъстно, органически связанъ съ ученіемъ нашей церкви. Узнать наши догматы не трудно; для этого достаточно взять въ руки любой переводъ нашего катехизиса и прочесть его со вниманіемъ. Но по книгамъ, какъ источникамъ мертвымъ, абсолютно невозможно уловить внёшнюю, видимую сторону нашей религіозности, которая всецёло и всесовершенно отражаеть и отображаеть на себъ не только учение нашей церкви, но и духъ и характеръ православія. Обходить и игнорировать нашъ обрадъ невозможно, темъ более тогда, когда заводится речь о единеніи съ нашею церковію. Смело и решительно утверждаемъ, что онъ для старокатоликовъ совершенно неизвъстенъ и что онъ будетъ казаться имъ чуждымъ и даже страннымъ до тъхъ поръ, пока они сами будутъ держать себя вдали отъ него и не пожелають лично познакомиться съ нимъ въ отечествъ православія. На изученіе обрядовой стороны нашей церкви единичныя личности запада жертвовали иногда цёлою жизнію, ознакомлялись съ древними и новыми языками, предпринимали далекія путешествія, проникали въ дебри и пустыни, перерывали книгохранилища и т. д. и чёмъ более освоивались съ нею, темъ более научались ценить ее и почитать, какъ наилучшее, драгоцъннъйшее, ни съ чъмъ несравнимое и ничъмъ не замѣнимое воплощеніе правдиваго и возвышеннаго воспріятія всесовершеннъйшей религіи на землъ. Нашъ обрядъ нельзя выразумьть изъ источниковъ мертвыхъ; его нужно воспринимать одновременно какъ вившними чувствами, такъ и внутренними способностями нашего организма,-въ одно и тоже время и

тъломъ и душей. Какое впечатлъніе производить онъ на иностранцевь, ябляющихся на востокъ не съ темъ, чтобы учить его, а съ темъ, чтобы обрести истину, это намъ известно изъ первыхъ страницъ нашихъ русскихъ летописныхъ сказаній. Чтобы познакомиться со всёмъ строемъ нашей религіозно-церковной жизни, старокатоликамъ следовало бы не только прівзжать къ намъ на короткій срокъ, но и пожить среди насъ по дольше. Наконецъ, прівзжая къ намъ, старокатолики могли бы провърить на мъстъ тъ слухи, тъ бредни, сознательныя нелъпости и преднамъренныя измышленія, которыя на нашъ счеть пускаются въ общественный оборотъ на западв и на основаніи которыхъ тамъ о насъ не только составляются частныя сужденія, но и пишутся книги, оффиціальные отчеты и даже правительственные акты. Бредни о насъ на западъ пишутся издревле, но за последнія десятилетія, съ распространеніемъ и удешевленіемъ печатнаго слова, ови стали переходить тамъ всъ границы приличія. Кто желаеть снискать себ'в тамъ дешевую и быструю извъстность, тому стоить только лишь примкнуть къ лагерю нашихъ завзятыхъ враговъ и настрочить противъ насъ небольшой памфлетецъ, и репутація его будетъ сдёлана. Напротивъ того, стоитъ любому и даже пріобръвшему уже себъ извъстность писателю отпечатать о насъ нъсколько добрыхъ, правдивыхъ и сочувственныхъ словъ, чтобы репутація его была подорвана въ общественномъ мивніи. Провірить бредни о насъ на мъстъ было бы особенно желательно и, на нашъ взглядъ, совершенно необходимо, именно вождямъ старокатолицизма. Незабудемъ, что всв они вышли изъ римско-католической церкви н среды, т. е. изъ того лагеря, который первый сознательно сталь измышлять и пускать въ обороть ложь и клевету противъ востока вообще и православія въ частности. Получивъ образованіе въ церкви и школ'в Рима, они, такимъ образомъ, съ самаго дътства обильно черпали ложь на нашъ счетъ изъ самаго источника ея происхожденія и всасывали всякую неправду относительно насъ и нашей церкви въ полномъ смыслъ слова съ млекомъ матери. Гдв же, какъ не на мъстъ происхожденія и господства православія, надлежить имъ воспріять о той церкви, съ которою они желають объединиться, впечатавнія новыя, правдивыя и свётлыя, чуждыя всякой неправды, клеветы и лжи?

Отчего же именно старокатолики уклоняются отъ ближайшаго ознакомленія съ нами? Казалось бы, если кому, то именно имъ следовало бы более, чемъ всемъ другимъ иностранцамъ и всёмъ остальнымъ иноверцамъ стремиться на востокъ для личнаго ознакомленія съ нами и нашею церковію, такъ какъ они именно, какъ завъряютъ наши русскіе ихъ сторонники, пришли уже къ твердому намфренію объединиться съ нами въ въръ! Въдь, вотъ, англичане и даже американцы, люди свътскіе и духовные, вздять же къ намъ, шзучають нашъ языкъ, -присутствують на нашихъ церковно-народныхъ торжествахъ,-лично посъщають нашихъ архипастырей, выдающихся столичныхъ священниковъ и профессоровъ Духовныхъ Академій и подолгу бестдують съ ними, -- затвяжають въ наши монастыри и живуть въ нихъ по неделямъ, -- проникають даже въ отдаленнъйшія и бъднъйшія селенія и приходять въ умиленіе при видв по-истинь апостольской нестяжательности нашего сельскаго духовенства и апостольской же ревности къ просвъщению ввъренныхъ ему прихожанъ, -- пріобрътають себъ полные круги нашихъ богослужебныхъ книгъ какъ на славянскомъ, такъ и на греческомъ языкахъ, -- переводятъ наши богослуженія на свои языки, -- вникаютъ въ тонкости нашего обряда и ради этой цъли аккуратно бывають за богослужениемъ въ нашихъ православныхъ храмахъ за границей и завязывають самыя дружескія сношенія съ нашимъ заграничнымъ духовенствомъ, --- выписываютъ наши духовные журналы и газеты и со вниманіемъ присматриваются къ ходу нашей религіозно-церковной жизни, -пишуть о нась въ своихъ органахъ свътской и духовной печати, -- разыгрывають у себя дома наши чудныя церковныя мелодін, — стараются докапываться до смысла нашего крюковаго пънія и читають о немь лекціи въ спеціальных музыкальныхъ обществахъ, - заводятъ знакомства даже съ нашими старовърами и вывозять къ себъ домой ихъ древнія иконы, складни, осьмикопечные кресты и рукописныя книги и нотные обиходы,ставять въ своихъ жилищахъ наши иконы и возжигають предъ ними лампады,---покупаютъ нашу парчу и шьютъ изъ нея облаченія для своего духовенства, — заводять даже річь о томъ, чтобы покупать у насъ церковные колокола, - проникаютъ въ сибирскія тюрьмы и рудники и раздають несчастнымъ ссыльнымъ книги и брошюры религіознаго содержанія, - изучаютъ программы нашихъ духовныхъ учебныхъ заведеній, — знакомы съ сочиненіями нашихъ лучшихъ богослововъ и пропов'єдями нашихъ лучшихъ духовныхъ ораторовъ, -- интересуются жизнью и дъятельностію на пользу церкви и страждущаго человъчества нашего подвижника-Отца Іоанна и т. д. и т. д. Намъ скажутъ, быть можеть, что все это единицы, что все это исключенія, на основаніи которыхъ, какъ-бы ни были онъ пріятны намъ и какъ бы ни льстили онв нашему самолюбію, еще нельзя двлать никакихъ обобщеній, никакихъ выводовъ... Совершенно върно,мы и не станемъ дълать ихъ. Мы только лишь спросимъ себя: отчего старокатолики не выделяють изъ себя подобныя единицы? Отчего именно они ничъмъ, абсолютно ничъмъ не проявляютъ своего интереса къ намъ и нашей церкви? Если иностранцы и иновърцы, не выражающіе желанія объединиться съ нами въ въръ, производять изъ себя подобныя единицы, то не должны ли были бы старокатолики, заявляя о своемъ желаніи объединиться съ нами въ церковномъ отношеніи, произвести изъ себя десятки такихъ лицъ? Неужели ихъ, въ самомъ дълъ, вовсе не интересуетъ та церковь, съ которою они намфрены слить всю свою будущность? Насъ лично поражаетъ уже одно то обстоятельство, что они не заглядывають даже въ наши православные храмы заграницей и совствъ не интересуются отправляемымъ въ нихъ богослужениемъ. Осенью прошлаго года спископъ Рейнкенсъ, бывъ въ Берлинъ, посътилъ тамошнюю посольскую церковь и обстоятельство это показалось настолько новымъ, небывалымъ и исключительнымъ, что на него тотчасъ же было обращено особое вниманіе, какъ на явленіе изъ ряда вонъ выходящее. Сознаемся, -- на насъ лично обстоятельство это произвело очень тяжелое впечатленіе; оно вызвало насъ на размышленія далеко не утішительнаго свойства. Действительно, разве не больно, не оскорбительно даже видъть, что съ нами стремятся объединиться въ въръ такіе люди, которыхъ мы и наша религіозно-церковная жизнь совстиъ

не интересують, или интересують какь то на свой особый ладь, не такъ, какъ прочихъ людей! Наши русскіе сторонники ихъ, конечно, будутъ утверждать, что старокатолики живо интересуются нами и плименно желають 1) установить съ нашею церковію единеніе.... Мы вновь спросимъ ихъ: отчего же они не ъдутъ къ намъ? Чего они пугаются? Далекаго путешествія? Но, въдь, наши представители не пугаются же далекаго разстоянія, и, конечно, ради нихъ оно не сокращается. Къ тому же старокатолики вздять же на свои собственные съвзды, а ихъ епископы посъщають же Англію, о чемъ обстоятельно повъствуется, кто и когда именно бываль тамъ, въ сочинении "Der altkatholicismus" извъстнаго старокатолическаго богослова von Schulte 2), на которое наши русскіе старокатолическіе сторонники любять ссыдаться въ подтверждение своей мысли, будто старокатолицизмъ всецело превратился уже въ православіе. Быть можеть, они опасаются худаго пріема съ нашей стороны? Но, въдь, мы-русскіе падки на иностранцевъ; мы всехъ ихъ встречаемъ съ распростертыми объятіями. Людей более или мене выдающихся мы принимаемъ у себя съ необывновенною предупредительностію. Неужели они не читали въ газетахъ, какъ, напримъръ, въ прошломъ году въ Россіи чествовали Вирхова? Людей, полюбившихъ нашу церковь, мы привътствуемъ какъ нашихъ родныхъ братьевъ и принимаемъ съ родственною лаской и гостепримствомъ. Все это прекрасно извъстно за границей. Неужели одни старокатолики ничего этого не въдаютъ? А если въдають, то отчего именно никто изъ нихъ въ теченіи 22 лёть существованія ихъ церкви не нашель умістнымъ и необходимымъ заглянуть къ намъ? --- Можетъ быть, они скажуть, что мы не приглашали ихъ къ себъ? Но развъ другихъ иностранцевъ и иновърцевъ мы къ себъ приглашаемъ? Познакомясь съ нами случайно, благодаря газетамъ, книгамъ, мимолетнымъ встрвчамъ съ русскими за границей, они сами и безъ всякаго зазыва съ нашей стороны ъдутъ къ намъ въ Россію, чтобы расширить кругъ своихъ сведеній о насъ, чтобы посмотреть, какъ мы живемъ

<sup>1)</sup> Смотр. А. А. Кирвева "о сближеній со старокатоликами" стр. 4.

<sup>2)</sup> Cmorp. Der altkatholicismus, Giessen, 1887, crp. 655.

у себя дома, и чтобы завести съ нами прочныя и постоянныя связи. Почему же должны мы приглашать именно старокатоликовъ?--"Старокатолики слишкомъ бедны, чтобы предпринимать путешествія по Россін -- говориль намь одинь русскій другь старокатоликовъ, пытавшійся во что бы то ни стало защитить и оправдать предъ нами своихъ заграничныхъ пріятелей; они едва-едва справляются съ ближайшими своими нуждами. Гдъ ужъ тутъ путешествовать, когда у нихъ на то нътъ средствъ?" Но средствъ не на путешествіе по Россіи, а просто на повздку иъ намъ потребовалось бы очень и очень не много; въ нашей же средв имъ вовсе не пришлось бы тратиться, такъ какъ они нашли бы въ ней самое широкое гостепримство. Наши русские друзья и сторонники, конечно, не упустили бы случая принять ихъ съ распростертыми объятіями. Далье, если у нихъ нътъ средствъ для посъщенія православныхъ странъ, то откуда же берутся у нихъ средства для поъздокъ въ Англію? не англикане же ссужають ихъ средствами на этотъ предметь? 1) Затвиъ, если мы православные такъ далеко отстоимъ отъ нихъ, что они на свои сбереженія не могуть прівзжать къ намъ, то отчего не бывають они въ нашихъ заграничныхъ храмахъ, не посъщають богослуженій въ нихъ, не заводять прочныхъ связей съ ихъ духовенствомъ и т. д.? Наконецъ, -если и это превышаетъ ихъ средства, то отчего не знакомятся они съ нами и нашею религіозно-церковною жизнью по книгамъ? отчего не изучають нашь языкь? не слёдять за нашею духовною журналистикой и т. д.? Въдь, и въ этомъ отношеніи они не только не идуть дальше общаго уровня западкой Европы и прочихъ иновърцевъ, но стоятъ даже позади нихъ. Въ ихъ повременныхъ изданіяхъ намъ почти вовсе не отводится міста, а въ ихъ книгахъ ръчь о насъ идетъ вскользь, мимоходомъ, какъ-то по неволь. Ихъ въ полномъ смысль слова насильно знакомять съ нами и нашею церковію наше же русское заграничное духовенство и наши русскіе друзья и сторонники ихъ, за что они,



<sup>1)</sup> Нашъ собесъдникъ, прекрасно знакомый съ современнымъ положеніемъ Англіи, увърлыъ насъ, что на поъздки въ Англію староватоликамъ даютъ средства англикане. На чемъ обосновывалось это увъреніе—намъ неизвъстно.

кстати сказать, вовсе не питають къ нимъ особой признательности. На Люцернскомъ Конгрессв они негодовали на одного изъ нашихъ представителей за то, что онъ раздавалъ имъ свою брошюру на немецкомъ языке 1). Въ Марте месяце сего года они почти съ выговоромъ возвращали одному нашему заграничному священнику, почтенному труженику, высоко держащему знамя православія за рубежемъ Россіи, написанную имъ также на нъмецкомъ языкъ брошюру, спеціально составленную именно для разъясненія старокатоликамъ ніжоторыхъ пунктовъ нашего въроученія. Факты эти не говорять въ пользу симпатій старокатодиковъ къ намъ-православнымъ. Еще одинъ фактъ... По иниціативъ, вышедшей изъ нашей же православной среды, они стали въ последнее время издавать Интернаціональный Богословскій журналь (Revue Internationale de Théologie),---но и при его посредствѣ они пытаются не столько знакомиться сами съ нами и нашею церковію, сколько учить насъ, и замъчательно -- учить именно тому, какъ намъ слъдуетъ понимать наше же собственное православіе. Это-фактъ, поистинь, достопримьчательный и заслуживающій серьезнаго вниманія. Холодность къ намъ и отчужденность отъ насъ старокатоликовъ невольно бросается въ глаза при внимательномъ изученіи ихъ движенія. Обходить ихъ мы, при всемъ желаніи, не можемъ и не имъемъ права. Онъ показываютъ, что у старокатоликовъ либо вовсе нътъ серьезнаго стремленія къ объединенію съ нами, либо оно у нихъ имфетъ какой то свой особый характерь, который невозможно уловить безъ сильныхъ натяжекъ и предварительныхъ разъясненій. - Повторяемъ, мы много думали объ этомъ предметъ и, при всемъ стараніи, до сихъ поръ не можемъ подыскать достаточной причины для объясненія, не говоримъ уже для оправданія, холодности и индифферентности къ намъ и нашей церкви старокатоликовъ. Где же здесь тотъ Drang, Drang nach Osten, о которомъ съ такою ръшительностію повъствуютъ наши сторонники ихъ? Не сказывается онъ нынъ, --- какимъ же чудомъ скажется онъ потомъ, если, по ихъ пред-



Объ этомъ обстоятельствъ одинъ изъ англиканскихъ представителей, возвратясь изъ Люцерна въ Лондонъ, не могъ говорить безъ скрежета зубовнаго.

ложенію, объединеніе между ними и нами состоится? Очевидно, къ ихъ домогательствамъ мы должны волей—неволей относиться съ величайшею осмотрительностію и крайнею осторожностію, чтобы въ послёдствіи не раскаяться въ своей поспъшности и непредусмотрительности.

Съ одними ли нашими представителями вступаютъ старокатолики въ Intercommunion, понимаемый въ смыслъ взаимообщенія? Совсемъ нетъ. Кроме нихъ они приглашають на свои собранія представителей отъ другихъ церквей, принимаютъ ихъ не только съ равнымъ, но даже и большимъ радушіемъ, чемъ нашихъ, и допускаютъ ихъ наравив съ нашими до своихъ религіозно-церковныхъ собестдованій. Такимъ образомъ, они обнаруживають тяготеніе къ намъ отнюдь не большее, чемъ къ другимъ церквамъ. Наши сторонники ихъ, конечно, замътятъ на это, что старокатолики ставятъ себъ широкія религіозно-церковныя задачи, что они стремятся примирить и возсоединить по возможности всв церкви и что, въ виду этого, они по необходимости должны приглашать и принимать представителей отъ всъхъ церквей и дружить со всъми ими. Съ этимъ мы не можемъ согласиться никоимъ образомъ. Въ нашей прошлогодней стать в православень ли старокатолицизмъ?" 1), мы доказали уже, что старокатолики вступили въ фактическую унію съ англиканами. Гневливо обозвавъ насъ Ketzerrichter-омъ 2), старокатолики ничемъ, положительно ничемъ не опровергли и не пытались даже опровергать нашего положенія; не опровергли его, конечно, и наши русскіе ихъ друзья и сторонники 3). Изъ

<sup>1)</sup> Она помещена въ Церковныхъ Ведомостяхъ въ ММ 36, 37, 38 и 39.

<sup>2)</sup> Смотр. Deutscher Merkur отъ 12 ноября 1892 г. № 46.

<sup>3)</sup> Оне только лишь пожальне о томъ, что статья наша, страдающая будто бы "замътною односторовностью и противонсторической прямолинейностью сужденія, заслонила для многихъ правильный и безпристрастный взглядъ на знаменательное церковно-историческое движеніе" (Смотр. Церк. Въстникъ отъ 26 ноября 1892 г. № 43), но не могли ръшиться взять на себя задачу обслъдовать ее критически, хоть бы ради одного того, чтоби "отслонить" этихъ "миогихъ" отъ нашего якоби неправильнаго в пристрастнаго взгляда на старокатолицизмъ. Самъ А. А. Киръевъ, не смотря на двъ статьи, отпечатанныя противъ насъ (Смотр. Свътъ отъ 7 декабря 1892 г. № 284 и его брошюру "о сближеніи со старокатоликами", появившуюся сначала въ Христ. Чтеніи), инчѣмъ не коснудся разбора этого важънъйшаго пункта въ современномъ старокатолическомъ движеніи, онъ счель за лучшее обойти его многознаменательнымъ молчаніемъ.

дальнъйшаго содержанія настоящаго очерка читатели будуть имъть случай убъдиться, что положение наше опровергать невозможно; его можно лишь подтверждать и доказывать новыми фактами, но не оспаривать и подрывать въ основъ. Такимъ образомъ, тяготеніе старокатоликовъ къ янгликанамъ и намъ оказывается явленіемъ совсёмъ не одинаковымъ и равномёрнымъ. Вступая въ негласную унію съ англиканами, старокатолики въ дъйствительности сторонятся и не могутъ не сторониться отъ насъ. Здёсь именно и ни въ чемъ другомъ кроется дъйствительная причина ихъ холодности къ намъ и нежеланія завязывать съ нами болье прочныя и устойчивыя связи. Ниже мы увидимъ, что вступая съ нашими представителями въ Intercommunion, понимаемый въ общемъ и широкомъ смыслъ, т. с. въ смыслъ простаго взаимообщенія, они съ англиканами вступають въ Intercommunion, понимаемый въ ближайшемъ и тёсномъ смыслъ, т. е. въ смыслъ взаимопричащения. Слъдовательно, съ нами они сходятся только и исключительно на почвъ простаго, личнаго и неоффиціальнаго общенія, съ англиканами же объединяются уже на почвъ оффиціальной и церковной. Этодва явленія, совершенно разнородныя и отличныя одно отъ другаго. Нътъ сомнънія, что обстоятельство это по необходимости должно еще болъе увеличивать нашу осторожность и осмотрительность въ дёлё нашихъ сношеній со старокатоликами.

Кто же именно входить съ нашей стороны во взаимообщение со старокатоликами? Церковь ли наша?—Нѣтъ, не она. Церковь можетъ вступать въ сношенія только съ тѣми лицами и сообществами, которыя сами обращаются къ ней прямо и непосредственно. Что же касается до старокатоликовъ, то они къ ней прямо и непосредственно еще не обращались. Мало этого: наши представители на Люцернскомъ Конгрессъ не сочли возможнымъ рекомендовать старокатоликамъ даже и въ настоящее время обращаться къ нашей церкви прямо и непосредственно,—иначе говоря, вступать съ нею въ оффиціальныя сношенія. Они полагали, что для подобнаго рода сношеній "мы недостаточно еще ознакомились другъ съ другомъ", и находили посему болье умъстнымъ, чтобы "Конгрессъ уполномочилъ ихъ самихъ и епископовъ старокатолической церкви предварительно частнымъ образомъ обсу-

дить (zu besprechen)" вопросъ о сношении старокатоликовъ съ нашею церковію-въ тъхъ видахъ, чтобъ, "если окажется мальйшая возможность въ будущемъ дойти до извъстныхъ результатовъ, на следующемъ Конгрессе они могли принять отъ нихъ оффиціальное предложение этого рода. До будущаго конгресса, говорили они, пройдеть, по всей въроятности, два года. Времени этого вполнъ достаточно и для сего обсужденія и для того, чтобы узнать взглядъ на данное дело церковной власти, чтобы затемъ перейти къ дальнъйшимъ шагамъ" 1), т. е. оффиціальнымъ сношеніямъ съ нею. Такимъ образомъ, даже самые друзья и сторонники старокатоликовъ въ нашей православной средъ полагають, что для формальных сношеній представителей старокатолической церкви съ церковію православно-восточной не настало еще время, что для открытія этихъ сношеній мы не достаточно еще ознакомились другь съ другоиъ и что самому открытію оффиціальных сношеній должно предшествовать обсужденіе частнаго характера-съ цілью достиженія необходимыхъ въ семъ дълъ предварительныхъ результатовъ. Если эти результаты будуть на частныхъ обсужденіяхъ достигнуты, то представители наши, судя по смыслу вышеприведенныхъ словъ, готовы будуть принять на себя на следующемъ Конгрессе посредничество для вчиненія оффиціальных сношеній-если же они достигнуты не будуть, то конечно, они сочтуть за лучшее отказаться отъ этого намфренія. Словомъ, старокатолики не только не входили еще до настоящаго времени въ формальныя сношенія съ церковію востока и органами ея власти, но не извъстно еще-найдутъ ли они возможнымъ войти въ нихъ въ будущемъ, по крайней мъръ-ближайшемъ. Вопросъ этотъ въ данный моменть всецёло обусловливается тёми или иными результатами, до которыхъ дойдуть въ частныхъ своихъ сношеніяхъ представители наши со старокатолическими епископами 2)

<sup>1)</sup> CMorp. Der zweite internationale altkatholiken-Kongress in Luzern. Stenographischer Bericht. Officielle Ausgabe. Luzern. 1892 crp. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. А. Кирфевъ изумляется тому, какъ мы могли сказать въ нашей прошлой статьв, что старокатолики еще ни разу не обращались къ нашей церкви съ изъявлениемъ желанія установить съ нею единеніе, точнье, что они "ничвиъ не выразням желанія установить съ нею общеніе тамиствъ" (Цер. Въд. 1892 г. № 38,

Если не церковь, то кто же именно вступаетъ съ нашей православной стороны во взаимообщение со старокатоликами? Только и исключительно частныя лица, сочувствующия старокатолическому движению и полагающия, будто старокатолическая и православная церкви могутъ быть объединены между собою. Ихъ немного, —всего нъсколько единицъ. Въ прямыя и непосредственныя сношения со старокатоликами за все время сущест-

стр. 1313). Въ брошюръ "О сближени со старокатоликами" (стр. 22 и 23) онъ говорить, что такого рода утверждение можеть высказать человакь "не вполна знакомый съ деломъ староватоликовъ, пли знакомый съ немъ лишь по наслышей, не изъ первыхъ рукъ", и затъмъ пишетъ слъдующее: "Прот. Смирновъ утверждаетъ, что староватолики и не желають съ нами соединиться! Выходить нѣчто совершенно неожиданное в даже комичное! Какъ? въ продолжение целниъ пяти летъ общество любителей духовнаго просвіщенія, на которома засідають и первоклассные ученые и сановники, и тогдашній и будущій Оберъ-Прокуроръ св. Сунода, ведеть со старокатоликами серьезнайше переговоры о соединении и не замачаеть того, что они ничего подобнаго и не желають, хотя и ходитайствують объ этомъ (и продолжають ходатайствовать до сихъ поръ, слишкомъ 22 года)". Въ Свете отъ 7-го декабря 1892 года онъ пишеть: "читая такія завъренія, я, признаюсь, глазамъ не върилъ! Только самымъ невъроятнымъ недоразумъніемъ могу я его объяснить! Не подлежить сомитнію, что о. Смирновъ черпаеть свои свідінія о старокатоликахъ не изъ первыхъ рукъ, иначе же никогда бы не сказалъ такой, несоответствующей действительности, вещи! Если бы онъ потрудился прочесть то, что занесено въ протоколь общества любителей духовнаго просвещения, онъ бы увидель, что съ самаго начала своего движенія, старокатолики при каждомъ случав заявляють о своемь желанів соединяться съ православною церковію". Теперь очередь за нами-плазамъ не върить!" Нашъ достоуважаемый оппоненть, очевидно, полагаеть, что православная церковь и общество любителей духовнаго просвъщенія одно и то же учрежденіе и что, поэтому, заявленія старокатоликовъ, сдъланныя сочленамъ общества любителей духовнаго просвъщенія, равносильны вкъ оффиціальнымъ и формальнымъ сношеніямъ съ самою церковію. Но вотъ что пишеть онъ дальше въ Свить. "Если бы о. Сиирновъ потрудился прочесть, хотя бы въ русской печати, то, что въ ней говорилось по поводу Люцерискаго Конгресса, онъ бы, конечно, убъдился въ томъ, что староватоливи, по прежнему, просять о томъ же, о чемъ просили двадцать леть тому назадъ". Но во первыхъ, г. Кирћевъ прекрасно знадъ, что статья наша была написана за нѣсколько недъль до начала Люцерискаго Конгресса; во-вторыхъ, — самъ Люцерискій Конгрессъ, какъ оченидно изъ вышенриведенныхъ въ текстѣ словъ одного изъ нашихъ представителей, всего лучше доказываеть, что старокатолики не вступали еще въ сношенія єъ нашею церковію; и въ-третьихъ,—самъ А. А. Кирфевъ въ своенъ отчеть о Люцерискомъ Конгрессь, на стр. 17, писаль: "оффиціальныя спошенія съ церковными властями со стороны старокатоликовъ-еще рановременны; мы еще не достаточно для этого взаимно ознакомились..." Кто же изъ насъ правъ: онъ ли, или мы? Въ серьезной полемивъ, сивемъ полагать, требуется ивсколько большая осмотрительность.

вованія ихъ церкви съ нашей стороны вступало не болье 10-15 человакъ. Возвращаясь со старокатолическихъ собраній къ себъ домой, они почитали своимъ долгомъ знакомить русское общество съ появившимся на западъ новымъ религіозно-церковнымъ движеніемъ и вызвать въ немъ сочувствіе къ нему. Такъ шло дело на первыхъ порахъ, т. е. въ 70-хъ годахъ, точне съ 1872 по 1877 годъ, когда даже частныя лица изъ нашей среды были вынуждены порвать со старокатоликами свои сношенія. Разрывъ между тъми и другими 1) продолжался 13— 15 лътъ 2). Сношенія частныхъ лицъ изъ нашей среды со старокатоликами возобновились въ последнее время, начиная съ 1890 года и усилились и оживились особенно со средины прошлаго года. Обстоятельству сему способствовали прежде и болье всего подписанная представителями трехъ главныхъ вътвей Европейскаго старокатолицизма отъ 24 сентября 1889 года утрехтская декларація и извлеченіе двумя вътвями Европейскихъ же старокатоликовъ filioque изъ символа въры-два событія, возродившія у нашихъ представителей надежды на возможность установленія между двумя церквами объединенія. Постивъ два интернаціональныхъ старокатолическихъ конгресса: Кельнскій въ 1890 году и Люцернскій въ 1892 году, они вмість съ симъ опять и притомъ съ большею рашительностію и настойчивостію стали проводить въ нашей русской-светской и духовной



<sup>1)</sup> Напрасно А. А. Кирфевъ полагаетъ, будто разрывъ въ сношеніяхъ произошелъ "безъ всякой видямой причини" и будто онъ сводится къ тому, что "интересъ къ староватоличеству прекратился въроятно благодаря тому хроническому равнодушію лаже къ ближайшимъ нашимъ интересамъ, которое составляєтъ главнъйній тормазъ въ дѣлѣ нашего преуспѣянія". (Смотр. его брошюру "Res tua аgitur. Возобновленіе сношеній съ старокатоликами" стр. 1 и 2). Ему, какъ одному изъ ближайшихъ дѣятелей по сближенію старокатолической и православной церквей, всего лучше должно быть извѣстно, что разрывъ произошель по вопросту о filioque, по которому д-ръ Деллингеръ обнаружиль необычайную строптивость, вызваншую сахый разрывъ. Въ этомъ лѣлѣ мм—православные нитѣмъ не повинны.

<sup>2)</sup> По сознанію самаго А. А. Киртева, "въ долгій періодъ времени отъ 1877 и до настоящаго (т. е. 1892) года, въ Россіи, за исключеніемъ трехъ-четырекъ лиць, о старокатоликахъ никто почти и не заботился" (Res tua agitur, стр. 2). Не заботились и опи сами о поддержаніи иптереса къ своему ділу у насъ въ Россіи, и, конечно, совсімъ не помышляли объ оффиціальныхъ спошеніяхъ съ нашею церковію.

печати идею объ отождествленіи старокатолицизма съ православіемъ, а потому и мысль о возможности возсоединенія старокатолической церкви съ церковію восточно-православною. На основаніи соображеній, которыя въ полномъ объем'в развиты будуть ниже, мы лично склонны думать, что усиленная деятельность нашихъ русскихъ друзей старокатоликовъ по распространенію этихъ идей въ русской печати, а следовательно и въ русскомъ обществъ, въ средъ православной, сводится къ совершенно инаго рода причинамъ и побужденіямъ. На старокатодическихъ интернаціональныхъ конгрессахъ они имъли полную возможность убфдиться, что старокатолики за время бывшаго перерыва спошеній съ частными лицами изъ православной среды сильно сблизились съ церковію англиканскою. Чтобы предотвратить дальнъйшій ходъ ихъ сближенія съ англиканами, у нихъ возникла мысль усилить въ нашей средъ общественный интересъ къ старокатолическому движенію-съ тъмъ, чтобы при посредствъ него воздъйствовать на старокатозиковъ и, такимъ образомъ, отвлечь ихъ отъ англиканъ и привлечь къ нашей церкви. Иначе говоря, мы склонны думать, что интересъ къ старокатолическому движенію въ нашей средъ насаждался и насаждается и подогръвался особенно за послъднее время искусственно. Наше общество знаетъ старокатолицизмъ только настолько, насколько его знакомять съ нимъ наши его друзья и притомъ подъ тъмъ освъщениемъ, какое они придають ему. Если бы не ихъ дъятельность, въ нашей средъ ничего не знали бы о старокатоликахъ и не питали бы къ нимъ никакихъ симпатій. Такимъ образомъ, и съ нашей стороны нѣтъ никакого религіозно-церковнаго Drang-a nach Westen, вътъ желанія рубить новое окно въ Европу и сносить "китайскую стъну", или, върнъе, ограду нашей церкви и нашей государственности. Нътъ никакого Drang-a nach Westen и въ нашей богословской наукъ. Она относилась и относится къ старокатолическому движенію по меньшей мірь очень хладнокровно, если не сказать-равнодушно. Это и понятно; она не дарила и не дарить ему особаго довърія и не раздъляла и не раздъляеть и нынъ надеждъ и иллюзій на его счеть друзей и сторонниковъ старокатоликовъ въ нашей средъ. Кромф нъсколькихъ, очень немногочисленныхъ, статей по частнымъ вопросамъ, возбужденнымъ старокатолическимъ движеніемъ, она нечёмъ не заявила своего интереса къ сему движенію; она непредставила до сихъ поръ еще ни одного сколько-нибудь цѣльнаго изслёдованія по старокатолическому вопросу.

Уполномочивала ли и уполномочиваеть ли наша церковь частныхъ своихъ сочленовъ на веденіе сношеній со старокатольками? Неть, не уполномочивала и не уполномочиваеть. Церковь какъ церковь, стоитъ въ сторонъ отъ частныхъ сношеній, прег принимаемыхъ единичными личностями изъ ея среды. Intercommunion, въ смыслъ взаимообщенія представителей нашей церкви съ представителями церкви старокатолической, допущенъ съ нашей стороны именно потому, что онъ вводить в ближайшее соприкосновеніе первыхъ со вторыми только в исключительно какъ лицъ частныхъ и не облеченныхъ отъ перкви и ея власти никакими полномочіями. Имъя частвив в неоффиціальный характерь, онъ церкви нашей, строго говоря. ничъмъ не касается и не вводить ее ни въ общеніе, ни даже сближение съ церковію старокатолическою. Мало этого; такъ какъ церковь наша не даетъ на подобнаго рода сношенія впкакихъ полномочій частнымъ своимъ сочленамъ, несеть и отвътственности за то или иное ихъ веденіе; она только лишь не препятствуетъ заводить сношенія и потому онъ, очевидно, ни къ чему обязывать ее не могутъ. Словомъ взаимообщение со старокатоликами велось и ведстся и выв по частному почину единичныхъ нашихъ представителей, сечувствующихъ старокатолическому движенію, и, следовательно, отвътственность за него падаетъ только и исключительно на нихъ однихъ. Поведутъ они сношенія хорошо -- честь имъ в слава; поведутъ ихъ дурно-это также ихъ дъло. Церковь отъ ихъ умёлаго образа действій можетъ только выиграть, — 01% неумълаго же пострадать ничьмъ не можетъ. Что касается до нихъ самихъ, то за неудовлетворительное веденіе сношеній никто осуждать ихъ и судить не въ правъ, такъ какъ предпринимаеме ими дело есть дело новое, трудное, требующее большаго 33паса знаній и значительной научной подготовки, привычной изворотливости и находчивости, крайняго хладнокровія и осмотрительности, умѣнья проникать въ затаенныя мысли собесѣдника и противника, но всего болѣе: беззавѣтной любви къ церковному дѣлу и умѣнья обращаться съ людьми, щадить ихъ самолюбіе и понимать то, что иногда высказывается съ трудомъ, усиліемъ и принужденіемъ; помимо сего,—оно часто можетъ неудаваться уже по одному тому, что въ распоряженіи нашихъ представителей находится только одна сторона во взаимообщеніи, тогда какъ другая всецѣло принадлежитъ сторонѣ имъ противной.

Мы склонны думать, что при известныхъ условіяхъ и не вполнъ удовлетворительное веденіе дъла можеть иногда вызывать дурные результаты при взаимообщении нашихъ и старокатолическихъ представителей. Та или иная допущенная ими ошибка неизбъжно должна повести къ обостренію ихъ взаимныхъ отношеній, а это обостреніе, если немедленно не будетъ улажено, волей-неволей вызоветь временное прекращение ихъ взаимообщенія. Такіе разрывы могуть быть очень полезны для тъхъ и другихъ представителей. Они дадутъ имъ возможность успокоиться, хладнокровнее проверить прежнюю работу, сознать ошибки и, исправя ихъ, вновь перейти на правый путь. Такого рода разрывъ, какъ уже видъли, происходилъ уже однажды въ ихъ взаимообщении продолжался около 13-15 лёть, срокъ значительный, если принять во вниманіе, что самъ старокатолицизмъ числить себъ всего лишь 23-й годъ. Онъ произошелъ на Бонской объединительной Конференціи и вызванъ былъ ошибкой, которую первый созналь и смёло выставиль на видь Д-ръ Овербекъ. Намецкие старокатолики, съ Деллингеромъ во глава, въ то время негодовали на Овербека чрезвычайно и изливали на него желчь не только какъ на нашего православнаго представителя, но и какъ на своего соотечественника, не съумъвшаго и не пожелавшаго поддержать земляковъ въ ихъ якобы правомъ дёлё, отъ котораго они, однакожъ, впоследствии сочли необходимымъ отказаться. Негодовали на него и наши русскіе представители, но волей-неволей принуждены были признать справедливость его доводовъ и прекратить сношенія со старокатоликами. Въ 1877 году мы были переведены въ Лондонъ настоятелемъ къ тамошней посольской церкви и въ первый разъ познакомились съ Овербекомъ. При нашихъ первыхъ свиданіяхъ онъ горью жаловался намъ на нашихъ представителей, которые не хотъп тогда понять и оцёнить его услуги для православнаго дёла в почли нужнымъ даже съ нимъ самимъ прекратить на врем всё сношенія. Съ тёхъ поръ Овербекъ, — къ нашему душевном прискорбію, не принималъ уже болёе участія въ старокатолическомъ дёлё. Нынё онъ потерялъ къ нему всякое довёріе. По его уб'єжденію, новый разрывъ со старокатоликами неизб'єжень Лично мы сходимся съ его взглядами совершенно. Разрывъ со старокатоликами произойдетъ непремённо не позже будущаго Интернаціональнаго ихъ Конгресса, назначеннаго на будущі годъ въ Голландіи. Очень можетъ быть, что наши представнтели и вовсе не поёдутъ на него. Причины къ тому будуть очевидны изъ дальнёйшаго содержанія настоящей статьи.

Почему именно церковь наша допускаетъ частное взаниообщение своихъ сочленовъ со старокатоликами? - Въ надежд на то, что они, при посредствъ своего взаимообщенія съ ним. доведутъ ихъ церковь до сближенія и объединенія съ нею самою. Взаимообщение частныхъ лицъ для разработки вопроса о сближеніи и объединеніи церквей, безспорно, можетъ иміть в своей сторонъ много преимуществъ предъ сношеніями оффиціальнными и формальными. Предшествуя вторымъ, оно скорж сближаетъ между собою церковныхъ представителей, способствуеть ближайшему ознакомленію ихъ съ личнымъ характеромъ другъ друга, уравниваетъ ихъ на время общенія во взаимныхъ правахъ и взаимномъ положеніи, не связываеть их при веденіи сношеній формальностями всякаго рода, предоставляетъ имъ больше простора для свободнаго и непринужденнаю веденія переговоровъ и т. д. По всёмъ этимъ причинамъ оно представляетъ изъ себя прекрасное поприще для подготовытельной работы въ дълъ сближенія и объединенія церквей. І съ этой именно стороны оно можетъ оказываться очень шодотворнымъ, а потому и очень желательнымъ для насъ правславныхъ. Въ виду сего обстоятельства церковь не только допускаетъ подобнаго рода сношенія, но, при посредствъ верховныхъ органовъ своей власти, преподаетъ даже частнымъ сочленамъ свое благословение на ведение этихъ сношений.

Какъ же должны частные сочлены нашей церкви вести свои сношенія со старокатоликами, чтобы способствовать сближенію и объединенію ихъ церкви съ церковію восточно-православною?-Они должны строго согласоваться во всёхъ своихъ сношеніяхъ съ духомъ, ученіемъ, правомъ, обрядомъ, дисциплиной. видами и интересами ея. Они непрестанно должны памятовать. что имъ прежде и болъе всего надлежитъ отстанвать православно-восточную церковь, не потому одному, что она есть родная имъ церковь, но главнымъ образомъ потому, что она есть столиъ и утвержденіе истины, что въ ней объщался до скончанія въка пребывать ся Глава Господь нашъ Інсусъ Христосъ. что она непрестанно руководствуется во всёхъ отправленіяхъ ея жизни Духомъ Святымъ. что сами врата ада не одольютъ ею, словомъ, что она есть единая истинная церковь. Они ни на одну минуту не должны упускать изъ виду, что для нашей церкви вопросъ старокатолическій можеть и должень быть только и исключительно вопросомъ церковнымъ и что, поэтому, и они сами всецъло должны относиться къ нему, какъ къ церковному вопросу. Иначе говоря, въ ихъ сношеніяхъ со старокатоликами церковь наша должна непрестанно стоять у нихъ на виду, и служить для нихъ и исходнымъ началомъ, и руководствомъ, и масштабомъ, и критеріемъ во всёхъ действіяхъ относительно старокатоликовъ. Идя впередъ по указаніямъ и подъ руководствомъ церкви, они непрестанно будутъ имъть ее за себя и за свой подвигъ. Она поддержитъ и направитъ ихъ, отвратить оть ошибокь и спасеть оть увлеченій. Наконець, обрекая себя на трудъ по сближенію и объединенію церквей, они должны поменьше довърять своимъ личнымъ силамъ и побольше смирять себя въ нравственно-религіозномъ смысль, ибо, по слову Писанія и по въръ нашей церкви, сила Божія въ немощи совершается.

Мы не безъ причины остановились на подробной характеристикъ Intercommunion'а, понимаемаго въ смыслъ взаимообщенія. Вступая въ общеніе со старокатоликами, мы, во-первыхъ, должны имъть ясное представленіе о томъ, до какихъ именно границъ могутъ доходить представители нашей церкви въ своихъ сношеніяхъ съ представителями церкви старокатолической

и, зо-вторых, имбемъ право ожидать, что границы эти не только будутъ ясно сознаны старокатоликами въ ихъ сношеніяхь съ нашими представителями, но и будутъ респектируемы ими настолько, что они не дозволять себ' переступать ихъ. Благопріятныхъ и плодотворныхъ результатовъ для объединенія церквей старокатолической и нашей мы, очевидно, можемъ ожидать отъ взаимообщенія ихъ и нашихъ представителей только въ томъ случать, если каждая изъ сторонъ не только будеть преследовать интересы своей именно церкви, но и уважать истинные интересы церкви противной стороны. Иначе, все созидаемое ими зданіе церковнаго единенія построено будеть на пескъ и рушится само собою отъ мальйшаго прикосновенія критики. Всякое предложение и навязывание представителям противной стороны того, что противоръчитъ духу, характеру. ученію, обряду, дисциплинь, обычаю и интересамъ ихъ церкви, по нашему мижнію, не только обнаружить невыдыніе и непониманіе церкви ихъ противниковъ, но и будетъ тождественно переходу за рубежъ, установляемый примитивными понятіями о взаимообщеній, -- переходу съ явнымъ намфреніемъ внести въ церковь противниковъ чуждые ей духъ, характеръ, ученіе, обрыь дисциплину и обычай и, такимъ образомъ, подорвать ее въ ея святъйшихъ интересахъ.

## Гриндельвальдская объединительная Конференція.

Взаимообщеніе нашихъ представителей съ сочленами старокатолической церкви происходитъ нынѣ на такъ называемыхъ Интернаціональныхъ Конгрессахъ, изъ которыхъ первый держань быль въ Кельнѣ въ сентябрѣ 1890 года и второй въ Люцернѣ въ сентябрѣ 1892 года. На эти Конгрессы старокатолики приглащаютъ делегатовъ отъ всѣхъ дружески расположенныхъ бъ нимъ церквей и на ихъ засѣданіяхъ предлагаютъ имъ прини мать участіе въ обсужденіи подымаемыхъ ими религіозно-церковныхъ вопросовъ.

Что это за собранія? Соборы ли это церковные, какъ скловны думать въ простотъ душевной наши русскіе православние читатели, коимъ подъ руки попадають отчеты о Конгрессаль и кои, при всемъ желаніи, за недостаткомъ ближайшихъ свыть-

ній, лишены возможности составить о нихъ сколько-нибудь правильное представление?—Соборы ли это въ томъ смыслъ, въ какомъ мы называемъ соборами собранія нашихъ епископовъ, происходившія еще недавно на югь Россіи съ целію разработки лучшихъ и единообразныхъ мфропріятій для борьбы со штундой,-какъ склонны думать люди, болве или менве знакомые вообще съ западно-религіозными событіями?--Собранія ти это въ родъ съъздовъ нашего православнаго-русскаго духовенства, созываемыхъ для обсужденія вопросовъ объ улучшеніи матеріальнаго его быта, для разсужденій объ воспитаніи его дътей, для взаимной разработки проэктовъ объ учрежденіи свъчныхъ заводовъ и т. д., ---какъ полагаютъ третьи?---Походять ли они въ той или иной мъръ на соборы и собранія римскокатолической церкви, которая старается сохранить за ними хотя съ внѣшней стороны древне-церковный обликъ?—Напоминаютъ ли они, по крайней мірь, ть конференціи, которыя съ начала настоящаго столетія по разнымъ городамъ Европы и Америки чрезъ опредъленное число лътъ, считалъ необходимымъ созывать протестантскій Евангелическій Союзъ?---Нѣтъ. Интернаціональные Конгрессы старокатоликовъ не имъютъ ничего общаго со всѣми перечисленными собраніями; ихъ, поэтому, нельзя ни ставить въ парадлель, ни сравнивать съ ними. Имъ присущъ свой особый характеръ; это-въ полномъ смыслѣ слова-собранія современныя. Отличительныя черты ихъ характера сказались съ полною ясностію только лишь на последнемъ Конгрессе старокатоликовъ, происходившемъ въ сентябръ мъсяцъ прошлаго года въ Люцериф; намъ, поэтому, надлежитъ обратить особое вниманіе на этотъ именно Конгрессъ и постараться придать ему возможно върное и точное освъщеніе.

Чтобы понять отличіе старокатолическаго Интернаціональнаго Конгресса отъ вышеперечисленных собраній и уловить спеціально принадлежащія ему черты, его необходимо поставить въ связь съ религіозно-церковными собраніями, происходившими на западѣ одновременно съ нимъ и имѣющими такое же, какъ и онъ самъ, притязаніе на современный характеръ. Необходимо сдѣлать это по слѣдующимъ причинамъ:

во-первых возника-

ющіе въ ихъ средѣ вопросы религіозно-церковнаго характера при соучастіи представителей отъ дружески расположенныхъ къ нимъ церквей, собирающихся на ихъ Конгрессы,—отчего они и носятъ названіе интернаціональныхъ,—отнюдь не можетъ быть разсматриваемо, какъ исключительно и спеціально принадлежащее однимъ старокатоликамъ. Оно носится нынѣ въ воздухѣ всей западной Европы и, несомнѣнно, есть продуктъ современнаго духа и характера ея жизни;

во-вторых», —религіозно-церковные Конгрессы и Конференціи держатся на западѣ тѣми именно церквами и сектами, съ коими старокатолики установили уже фактическую унію и представители коихъ постоянно принимали и принимаютъ самое живое и непосредственное участіе не только на ихъ Конференціяхъ и Конгрессахъ, но и во всемъ развитіи старокатолическаго движенія;

ов-третьих, — на этихъ Конгрессахъ и Конференціяхъ, какъ старокатолическихъ, такъ и нестарокатолическихъ, принимаютъ участіе зачастую одни и тѣже лица; иногда съ одного религіозно-церковнаго собранія они прямо переѣзжаютъ на другое, а съ этого на третье;

въ-четвертыхъ, — на всѣхъ этихъ Конференціяхъ и Конгрессахъ проводится одна и таже, общая имъ всѣмъ, основная мысль, а именно — объ объединеніи и возсоединеніи церквей и сектъ; въ-пятыхъ, на всѣхъ ихъ выставляется и одно и тоже, общее имъ всѣмъ, средство для осуществленія основной ихъ мысли, т. е. объединеніе и возсоединеніе церквей и сектъ полагается привести въ исполненіе посредствомъ Intercommunion — а въ строгомъ и ближайшемъ значеніи этого слова, иначе говоря посредствомъ установленія взаимопричащенія (Intercommunio in sacris) между различными церквами и сектами;

наконецъ, въ-шестыхъ, — на западъ всъмъ этимъ Конференціямъ и Конгрессамъ присвояется одинъ и тотъ же, общій имъ всъмъ, характеръ; ихъ ставятъ тамъ не только богословы и представители церкви, но и всъ вообще образованные люди въ ближайшую параллель между собою: имъ всъмъ придаютъ тамъ одно и тоже значеніе; ихъ другъ отъ друга не отличаютъ и разумъютъ совершенно одинаково, какъ величины равныя и соизмъримыя.

Словомъ, --- всъ современные западно-европейскіе Конгрессы и Конференціи связаны между собою столь близкими узами родства, что отдёлять ихъ другъ отъ друга положительно невозможно. На западъ, какъ мы сейчасъ сказали, ихъ не только не отдъляютъ другъ отъ друга, а, напротивъ того, ставятъ, что называется, на одну линію. Мы не видимъ причины, почему бы намъ – православнымъ следовало относиться къ нимъ иначе, чёмъ богословамъ и вообще образованнымъ людямъ запада. Они ближе насъ стоятъ къ явленіямъ своей западной жизни, лучше насъ понимаютъ ихъ духъ и характеръ, шире и глубже насъ знакомы съ исторіей ихъ происхожденія, несомивню болве насъ знаютъ личный характеръ своихъ дъятелей, а потому сужденія ихъ въ данномъ, по крайней мере, случае должны быть несравненно върнъе нашихъ. Еслибы мы ръшились не слъдовать имъ въ установлении нашихъ воззрѣній на западно-религіозныя собранія последняго времени, т. е. если бы стали, по темъ или инымъ причинамъ и соображеніямъ, выдълять Люцернскій Интернаціональный Конгрессь изъ всёхъ остальныхъ современныхъ церковныхъ собраній запада и пріурочивать ему какое либо особое значеніе, шначе говоря, если бы вздумали преувеличивать его значение и одновременно съ этимъ принимать и умалять значеніе всёхъ остальныхъ западныхъ Конференцій и Конгрессовъ, то поступили бы, по меньшей мъръ, несправедливо и пристрастно. Люцернскій Конгрессь есть законное дізтище своего времени и, какъ таковое, долженъ быть разсматриваемъ не въ разобщени, а въ связи со своимъ временемъ. Если это время, кромъ него самаго, породило еще и другихъ чадъ, то мы волей-неволей должны признать ихъ взаимное родство и относиться къ нимъ ко всёмъ одинаково, какъ чадамъ одной и той-же семьи. Смфемъ надфяться, что противъ вфрности этого соображенія наши русскіе сторонники старокатоликовъ возражать не станутъ.

Въ семью современныхъ религіозно-церковныхъ собраній запада, кромѣ Люцернскаго Интернаціональнаго Конгресса, входятъ Гриндельвальдская Конференція и церковный Фолькстонскій Конгрессъ. Люцернскій Конгрессъ, по времени своего созыва,—онъ происходилъ съ 13 по 15 сентября нов. ст.— занимаетъ среднее мъсто между Гриндельвальдскою Конференцісю, происходившею съ 6 по 11 сентября нов. ст. <sup>1</sup>), и Фольстонскимъ Конгрессомъ, держаннымъ съ 4 по 7 октября нов. ст. Непосредственно слъдуя за первымъ собраніемъ и непосредственно же предшествуя второму, Люцернскій Конгрессъ вмъстъ съ тъмъ соединилъ въ себъ и отличительныя черты того и другаго и, такимъ образомъ, и по своему характеру, заняль среднее положеніе въ ряду остальныхъ современныхъ религозно-церковныхъ собраній. Въ силу сего и намъ самимъ надлежитъ прежде всего обратить вниманіе на Гриндельвальдскую Конференцію и Фолькстонскій Конгрессъ и затъмъ уже перейти къ изслъдованію характера собранія Люцернскаго.

Для большей удобопонятности приступимъ къ изслъдовани перваго изъ названныхъ собраний нъсколько издалека, на что, надъемся, читатели не посътуютъ на насъ.

Въ Англіи каждый служащій, кто бы онъ ни быль: государственный человъкъ, членъ парламента, правительственный чиновникъ, директоръ банка, докторъ, клеркъ частной контори, прикащикъ большаго моднаго магазина или небольшой лавочки. учитель или гувернеръ, убъленный съдинами старецъ или несовершеннольтній юноша, мужчина или женщина, непремыню имфетъ въ теченіи года свои holidays, т. е. каникулы, продозжающіяся отъ двухъ недёль до двухъ и даже более месяцевь Этихъ holidays каждый англичанинъ ждетъ съ величайших нетеривніемъ. Онв являются въ Англіи въ полномъ синслв слова необходимостію, вслідствіе тяжелаго труда (hard work). налагаемаго на каждаго члена общества самою жизнію и доводящаго его до переутомленія (over-work), и всл'ядствіе своеобразныхъ особенностей климата, вызывающихъ въ мъстнихъ обитателяхъ потребность хоть на короткій срокъ перемѣныть воздухъ (change of air). Вотъ почему, получивъ holidays, англичанинъ непремънно покидаетъ обычное мъсто жизни и спъшить то на морской берегь, то на континенть и либо живеть въ теченіи каникуль въ одномъ и томъ же облюбованномъ из-



<sup>1)</sup> Собственно говоря, это была вторая сессія ен; первая сессія происходих съ 12 по 15 іюля; такъ какъ практическаго значенія ова не имъла, то ми висостанавливаемся на ней.

стечкѣ, либо все время ихъ проводитъ въ путешествіи. Кончаются каникулы и онъ возвращается къ прежнему труду свѣжимъ, бодрымъ, съ запасомъ новыхъ силъ до слѣдующихъ каникулъ. Въ Англіи любятъ трудиться, но любятъ и отдохнуть отъ труда, какъ слѣдуетъ.

Каникулами пользуются въ Англіи и священники, какъ состоящіе приходскими пастырями, такъ и несущіе на себъ совершенно независимыя отъ прихода обязанности, къ числу которыхъ принадлежитъ главнымъ образомъ учительство въ разныхъ учебныхъ заведеніяхъ, начиная съ приходской школы и кончая университетомъ; въ Англіи, какъ извъстно, воспитаніе юношества ввъряется почти исключительно духовенству. Священники, какъ и всъ остальные граждане, обременены въ Великобританіи тяжелымъ и изнурительнымъ трудомъ и живутъ въ томъ же сыромъ и обилующемъ туманами климатъ, а потому нуждаются въ отдыхъ и перемънъ климата не менъе остальныхъ членовъ общества. Въ отдыхъ и смънъ воздуха нуждаются особенно священники большихъ, стотысячныхъ и милліонныхъ городовъ Англіи, такъ какъ здёсь, кром' обычнаго пропов' данія слова Божія, къ коему сводится иногда все богослуженіе въ ихъ церквахъ, на нихъ возлагается не мало сторонняго, но тъмъ не менње вполнъ обязательнаго труда, состоящаго главнымъ образомъ въ приготовлении и говорении рѣчей въ тѣхъ обществахъ, въ коихъ они, въ виду своего положенія, волей-неволей принуждены состоять членами. Отъ постояннаго говоренія у англійскаго духовенства являются даже свои особыя бользии, въ числъ коихъ первое мъсто, безспорно, должно быть отведено the clergymans throat, т. е. "священнической гортани", состоящей въ переутомлении отъ чрезмѣрнаго говорения голосовыхъ органовъ. Само собою разумвется, что въ отдыхв и перемвив климата всего болбе нуждается болбе или менбе выдвинувшіеся впередъ клерджимены; на нихъ въ виду ихъ дарованій, трудолюбія и энергіи, всякаго рода труда возлагается болье, чыль на ихъ собратій. Такимъ образомъ, чёмъ талантливее клерджименъ, тъмъ скоръе долженъ онъ доходить до переутомленія и темъ, следовательно, более нуждаться въ возстановлени затраченныхъ на трудъ физическихъ силъ.

До последняго времени городскіе клерджимены проводили свои holidays главнымъ образомъ на южномъ побережьъ Англіи, отличающемся, какъ извёстно, сравнительно мягкимъ и цёлебнымъ климатомъ. Чтобы не оставлять городскихъ приходовъ безъ богослуженія, а также и для сокращенія каникулярных в расходовъ, они зачастую входили въ соглашенія со священниками, постоянно живущими въ прибрежныхъ городахъ и селеніяхъ, которые на время каникулъ перетажали въ большіе города для совершенія богослуженія въ храмахъ своихъ городскихъ коллегъ. Конечно, всего удобнъе и полезнъе пользоваться каникулами лётомъ, въ теченіи іюля, августа и сентября. Мёсяцы эти превращались и теперь превращаются въ Англіи въ какой-то общій исходъ (exodus) клерджименовъ. Одни изъ нихъ вдуть для поправленія здоровья на берегь, живуть въ скромныхъ жилищахъ своихъ приморскихъ коллегъ, цълые дни проводятъ на взморьъ, купаются въ морф, катаются на велосипедахъ, играютъ въ мячь, предпринимаютъ прогулки по окрестностямъ и т. д., словомъ, всецьло наслаждаются всякаго рода упражненіями на воздухь, ont--door exercises. Другіе съ морскаго берега вдуть въ городъ, живутъ здъсь въ комфортабельныхъ домахъ своихъ городскихъ коллегъ, проповъдуютъ и вообще совершаютъ богослужсніе въ ихъ храмахъ, возстановляютъ городскія знакомства и стараются выполнить всё тё дела, которыя требують ихъ личнаго пребыванія въ городъ.

Какъ и въ другихъ странахъ, жизнь въ Англіи, особенно въ большихъ городахъ ея, за послъдніе годы стала быстро усложняться. Усложнился и трудъ англійскихъ клерджименовъ и увеличилось вмъстъ съ тъмъ и ихъ переутомленіе. Явилась необходимость среди самой зимы, въ худшіе англійскіе мъсяцы, когда кромъ сырости въ воздухъ постоянно стоитъ удушливый сърнистый туманъ, вредно отзывающійся на здоровье, давать себъ хотя кратковременный отдыхъ и перемънять хотя на двъ—на три недъли воздухъ для дыханія. Приморскія мъста въ Англіи зимой не отличаются гостепріимствомъ и почти не притягивають къ себъ посътителей; въ это время года онъ также, какъ и вся Англія, изобилують вътрами, сыростію и туманами. Кътому же съ недавнихъ поръ приморскіе берега въ Англіи и

среди самаго лѣта стали сильно прівдаться обычнымъ посѣтителямъ; они, что называется, вышли изъ моды. Англичане и въ частности англійскіе клерджимены въ теченіи послѣднихъ лѣтъ стали на время своихъ holidays переселяться въ Швейцарію, либо странствовать по континенту, для чего избираютъ туже Швейцарію и отчасти берега южной Франціи, Италіи и Испаніи, либо предпринимать далекія морскія путешествія 1). Но болье всего устремляются они въ Швейцарію. Какая масса наъзжаетъ туда англичанъ, а вмъстъ съ ними и англійскихъ священнослужителей, видно изъ того, что въ лѣтніе мъсяцы болье чъмъ въ ста мъстахъ въ Швейцаріи отправляется по воскреснымъ днямъ англиканское богослуженіе 2).

Появившеюся среди англійскихъ клерджименовъ модою проводить на новый ладъ свои holidays и стародавнимъ пристрастіемъ ихъ къ спорту отлично воспользовался въ недавнее время для церковно-объединительныхъ целей англійскій священникъ, докторъ Богословія Генри С. Ланнъ (Rev. Henry S. Lunn). Человъкъ сравнительно молодой, --ему не болъе 35 лътъ отъроду, -- онъ поражаетъ сторонняго наблюдателя нервною подвижностію, лихорадочною деятельностію, несокрушимою энергіей, недюжинными организаторскими дарованіями и уміньемъ приспособляться ко всевозможнымъ обстоятельствамъ жизни, -- причемъ даже самую церковь свою, которой, несомивню, служить съ полнъйшимъ усердіемъ, всей душей стремится приспособить къ современнымъ жизненнымъ запросамъ Великобританіи. Это и не удивительно. На западъ, особенно въ Англіи, церковь, какъ увидимъ ниже, ея вожди пытаются нынъ всъми средствами именно приспособить по Дарвиновой теоріи къ мъстнымъ потребностямъ общества. Въ этомъ и лежитъ ея главное и существенное отличіе отъ церкви нашей — православной. У насъ вся наша жизнь располагается по руководству и предписанію

<sup>1)</sup> Одинъ изъ нихъ, нъкто Александръ Бодди четыре года тому назадъ употребилъ лътнія каникулы на путешествіе въ Соловецкій монастырь, которое вслъдъ затьмъ и описаль въ изданной имъ книгъ—"With Russian pilgrims". London. 1892; къ сожальнію, трудъ его не отличается ни научными, ни литературными досточиствами, котя и претендуетъ на тъ и на другія.

<sup>2)</sup> Смотр. Deutscher Merkur оть 1 Апръл 1893 г. № 13.

церкви; на западъ же, наоборотъ, церковь давно уже потеряла значение водительницы общества и заняла относительно него положение зависимое и подчиненное; находясь въ загонъ, она съ каждымъ днемъ все болве и болве теряетъ почву изъ подъ своихъ ногъ и настоятельно требуетъ внишней поддержки; эту то поддержку вожди ея полагають придать ей посредствомь того или инаго видоизмѣненія ея соотвѣтственно новымъ соціальнымъ потребностямъ ея сочленовъ. Къ уразуменію этой основной иден современнаго отличія нашей церкви отъ церкви запада, у насъ въ Россіи очень близко подошелъ въ недавнее время нашъ, безспорно, очень даровитый и серьезно-мыслящій публицистъ Л. А. Тихомировъ, столь рельефно оттънившій свои возэрвнія на абсолютную несовивстимость двухъ современныхъ движеній: церкви и общества, въ прекрасной стать ; "духовенство и общество въ современномъ религіозномъ движеніи 1). Заслуга священника Генри Ланна состоитъ именно въ томъ, что онъ прежде всёхъ другихъ англійскихъ клерджименовъ уловилъ внутренній смыслъ современных ввленій церковной жизни въ своей странъ и первый изъ нихъ съумълъ направить эти явленія по тому направленію, на которомъ они могли бы произвести быстрые практическіе результаты. Безъ него англійскіе клерджимены, быть можеть, еще долго претерпъвали бы смутныя броженія, не зная, какъ разобраться въ хаосф быстро назрфвающихъ современныхъ явленій въ своей странь, какъ привнести въ него свыть и внутренній смысль и какъ именно придать ему разумно-практическое направленіе. Кром'ть него никто изъ нихъ не р'тшался бы выставлять впередъ его смълые проекты церковныхъ объединеній, хотя потребность въ нихъ давно уже чувствовалась въ Англіи и живо ощущалась если не всемъ, то большинствомъ англійскаго духовенства, такъ какъ исповедная, церковная, сектантская и деноминаціонная рознь церквей давно уже томила ихъ своею устарелостію и своею отсталостію отъ современной жизни. Но и самъ Генри Ланнъ никогда бы не дошель до своихъ грандіозныхъ церковно-объединительныхъ проектовъ, если бы природа, въ числъ другихъ дарованій, не



<sup>1)</sup> Смотр. Русское Обозрѣніе за 1892 г. Октябрь.

надълила его, во-первыхъ, литературнымъ талантомъ и, во-вторыхъ, замъчательною способностію, которою раньше него владъль одинъ лишь Кукъ, тотъ Кукъ, который обосновалъ въ Лондонъ извъстную компанію для устроенія, упрощенія, удешевленія и вообще улучшенія путешествій по всему свъту. Въ своемъ лицъ священникъ и докторъ богословія Генри Ланнъ соединяетъ дъятельность цълой компаніи Кука. Отъ представителей этой компаніи онъ отличается только тъмъ, что носить на себъ одежду клерджимена и что свою дъятельность спеціально посвящаетъ англійскому духовенству и на пользу церкви вообще.

Съ октября мѣсяца 1891 года священникъ Генри Ланнъ сталъ издавать въ Лондонѣ религіозный журналъ "Review of the Churches" (Обозрѣніе церквей) 1). Первому его номеру онъ предпослалъ небольшое, но очень своеобразное и даже пикантное введеніе, которое представляетъ изъ себя въ нѣкоторомъ отношеніи его profession de foi. Считаетъ не излишнимъ привести здѣсь первую половину этого замѣчательнаго докумснта въ переводѣ на нашъ родной языкъ 2).

"Религіозныя стремленія въ наши дни клонятся къ единенію. Споры, изъ за которыхъ возникло большинство нашихъ церквей, для насъ потеряли свой интересъ, а нѣкоторые изъ нихъ утратили даже свой внутренній смыслъ. Великіе столпы христіанства: Богъ и Его любовь, Христосъ и Его спасеніе, человѣчество и его братство стоятъ и будутъ стоять нерушимыми. Въ нихъ—слово жизни. Возбужденіе же изъ за точныхъ опредѣленій въ богословіи и изъ за правильныхъ прецедентовъ въ церковномъ правительствѣ почти совсѣмъ сошло со сцены. Средневѣковая церковь пыталась воздвигнуть башню догмата, которая вершиною своею касалась бы небесъ; въ концѣ концовъ



<sup>1)</sup> Review of the Churches по своему внашнему виду и формату походить на Review of. Reviews, издаваемое извастнымъ Стодомъ; оно напоминаеть его и своеми краткими статьями, и излюстраціями, и смалостію сужденій. Review of the Churches сладуеть отличать отъ Church Review (Церковное Обозравіе), которое стало издаваться въ Лондона насколько раньше перваго Review и съ перваго же номера заявило себя тенденціями не только свободно-резигіозными, но и получатенстическими и явно-еврейскими.

<sup>2)</sup> Смотр. "To our Readers" въ Review of the Churches, 1891, октябрь, стр. 4.

она воспроизвела смішеніе языковъ. Ныніз мы пытаемся возстановить универсальный языкъ. Догматы (creeds) разділяють, жизнь сближаеть; и вотъ, въ боліве простыхъ и въ боліве возвышенныхъ религіозныхъ идеяхъ мы пытаемся обрісти пищу для боліве сносной (теплой) общей жизни. Для объединенія въ размітрахъ широкихъ путь лежить открытымъ.

Къ единенію стремимся мы также и вслёдствіе гигантскихь задачь, предлежащихъ современному христіанству. Вокругь насъ—массы людей, стоящихъ внё всякой церкви. На насъ оказываютъ свое давленіе новыя проблемы, соціальныя и политическія, научныя и философскія. Для Христа предстоить завоевать новый міръ. Теперь не время входить въ разсужденіе о деталяхъ. Евангеліе, которое имѣемъ мы возвёстить одновременно какъ имущимъ, такъ и неимущимъ, должно отложить въ сторону всякую щепетильность. Его надлежить перевести на новые термины и направить впередъ со скоростію новѣйшихъ двигателей (съ энергіею новѣйшаго времени).

Полное объединеніе невозможно ни нынѣ, ни даже въ отдаленномъ будущемъ. Нѣкоторыя изъ преградъ представляются нашему мышленію очень глубокими. Но и безъ настоящаго сплава сектъ могутъ существовать федераціи; даже и безъ самихъ федерацій можетъ существовать общая дѣятельность. Передовыя церкви Британіи: пресвитеріане, баптисты, конгрегаціоналисты и методисты, а равно и великія секціи англиканской церкви расходятся между собою только лишь въ малыхъ пунктахъ; если бы онѣ только пожелали, то легко могли бы трудиться вмѣстѣ. Едва ли возможно сомнѣваться, что, если бы онѣ трудились вмѣстѣ, то представили бы изъ себя силу, возросшую до гигантскихъ размѣровъ для подавленія всѣхъ золъ нашего времени.

Во всякомъ случать съ объединениемъ не слъдуетъ спъшить. Люди, возросние въ различныхъ привычкахъ и трудивниеся на различныхъ поприщахъ, вдругъ не могутъ покинуть своихъ особенностей и отдаться общему дълу. Нъкоторые секты, правда, могли бы объединиться немедленно; но для большинства изъ нихъ процессъ объединения потребуетъ времени. Главная задача должна быть направлена на то, чтобы двигаться впередъ

по правильному направленію. Каждая церковь должна содъйствовать сему, упрощая свои воззрънія (ideas) и пытаясь выразумьть пути своихъ сосъдей. Къ упрощенію ведеть знаніе; къ объединенію же ведеть взаимо-знаніе".

Это profession de foi настолько ясно по своей основной, крайне-протестантской идев, что его нвтв никакой необходимости снабжать особыми комментаріями. Скажемъ только, что оно вполнё отвівчаєть современнымъ воззрівніямъ не только низкой и широкой партіи въ церкви англиканской, но и всевозможнымъ сектамъ и религіознымъ толкамъ въ Англіи. Отв него могутъ сторониться одни лишь высокоцерковники въ англиканствів, да и то не всів, а только самые крайніе изъ нихъ, которые, по своимъ религіознымъ убівжденіямъ, близко подходятъ къ римскому католицизму.

Пригласивъ къ литературному соучастію въ Review of the Churches передовыхъ вождей различныхъ церквей и сектъ Англін, а именно: отъ англиканъ извёстнаго архидіакона и д-ра богословія Фаррера, отъ баптистовъ д-ра богословія Клиффорда, отъ пресвитеріанъ д-ра богословія Дональда Фрезера, отъ конгрегаціоналистовъ д-ра богословія Маккинеля и отъ методистовъ мистера Бантинга, редактора-издателя англійскаго журнала Сопtemporary Review, и выразивъ желаніе со временемъ привлечь къ нему сотрудниковъ отъ римскихъ-католиковъ, унитаріанъ, квакеровъ, сальвиніонистовъ и др., словомъ, по возможности соединивъ въ своемъ журналъ всъ главные лагери англійскаго протестанства, Генри Ланнъ открылъ въ немъ отдълъ подъ общимъ наименованіемъ "Round Table Conference", т. е. "Кенференція вокругъ круглаго стола", или "кругло-стольная Конференція". Этимъ терминомъ, какъ извъстно, называлась та конференція, которая, возникнувъ по мысли одного изъ передовыхъ политическихъ дъятелей Англіи и сочлена нынъшняго либеральнаго кабинета Harcourt'a, имъла цълію возсоединить съ либеральною партіею вышедшихъ изъ нея, вслёдъ за парламентскими выборами 1886 г., уніонистовъ. Заимствовавъ 1) его изъ политическаго міра,



<sup>1)</sup> Подобнаго рода заниствованія совершаются въ настоящее время въ Англін весьма часто. Такъ самъ Генри Ланнъ для обоснованнаго имъ журнала завиствоваль заглавіе отъ Review Стэда; Генералъ армін спасенія Бутсъ для написанной

Генри Ланнъ придалъ ему значение религиозно-церковнаго характера, по тъмъ или инымъ причинамъ, выдвинутымъ на очередь, какъ напримъръ: "возсоединение христіанства" 1), "мъсто христіанскаго священника въ политикъ 2), "церковь и трудовыя проблемы" 3), "мъсто женщины въ церковномъ трудъ" 4), "вдохновленность Ветхаго Завъта и высшій критицизмъ 5), "полемика изъ-за дисъ-эстаблишмента и христіанская обходительность" 6), "приходскій священникъ и земледівльцы" 1), "будущность религіи въ Америкв" в), "вліяніе дисъ-эстаблишмента на церковь Ирландіи" <sup>9</sup>), "таинства" <sup>10</sup>), "миссія и мораль" <sup>11</sup>) и т. д., онъ предоставиль представителямь различныхь церквей и секть полную возможность высказываться въ немъ, какъ за простымъ собесъдованіемъ вокругъ круглаго стола, совершенно непринужденно и свободно. Къ обсужденію этихъ вопросовъ онъ, заботясь о репутаціи и матеріальныхъ выгодахъ журнала, сталъ привлекать по преимуществу лицъ, пріобретшихъ себе известность какъ религіозно-церковною, такъ и политическою, ученою, литературною и филантропическою деятельностію. Действительно, въ его журналъ видимъ имена Гладстона, кардинала Маннинга, епископовъ, перовъ Англіи, профессоровъ, соборныхъ декановъ и канониковъ, приходскихъ священниковъ, ученыхъ мірянъ, даже женщинъ, среди коихъ почетное мъсто занимаютъ: Mrs. Iosephine Butler, Mrs. Sheldon Amos u Mrs. Florence E. Booth, родственница генерала армін спасенія. Нечего и говорить, что Генри Ланнъ, какъ заботливый редакторъ, печатаетъ статьи не иначе, какъ съ портретами и факсимильными подписями ихъ авторовъ.

ниъ вниги Darkest England запиствоваль заглавіе оть вниги Стэли Darkest Africa и т. д.

<sup>1)</sup> Смотр. Review of the Churches 1891 г. Октябрь и Ноябрь.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, 1891 г., декабрь.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, 1892 г., январь.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, 1892 г., февраль.

<sup>5)</sup> Тамъ-же, 1892 г., мартъ и апрель.

<sup>6)</sup> Тамъ-же, 1892 г., апрыль и май.

<sup>7)</sup> Тамъ-же, 1892 г., іюнь.

<sup>8)</sup> Тамъ-же, 1892 г., іюль.

<sup>9)</sup> Тамъ-же, 1892 г., ноябрь.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Тамъ-же, 1893 г., февраль и мартъ.

<sup>11)</sup> Тамъ-же, 1893 г., мартъ.

Объ общемъ характеръ статей этого отдъла говорить почти нечего. Онъ всецвло отображаеть на себв современный англійскій протестантизмъ, -- протестантизмъ изодранный на части, рвушійся въ разныя, даже противоположныя стороны, утратившій всякую церковность и сводящійся къ чиствишему индивидуализму. Тутъ что ни статья, то особое воспріятіе христіанства и притомъ столь же своеобразное и знаменательное, какъ и всв остальныя воспріятія. Мивнія лица, кто бы оно ни было: англиканинъ, методистъ, баптистъ, пресвитеріанинъ, конгрегаціоналисть или сальвешіонисть, государственный человікь, кардиналь, убъленный съдинами епископь или молодая женщина, трудолюбивый профессорь или недозрыйй юноша, истинновърующій, религіозно-сомнъвающійся или полуатенсть, ставятся здъсь всъ на одну и туже, общую имъ всъмъ линію и мъряются однимъ и темъже шаблоннымъ мериломъ. Отсюда, говоря вообще, всё статьи этого отдёла поражають читателя утомительнымъ однообразіемъ своего содержанія; отъ нихъ въетъ не только холодностію, но и скукой. Ніть поэтому ничего удивительнаго, что практическаго результата, въ смыслъ объединенія церквей и секть, онъ почти не достигають. Онъ только лишь указывають, и притомъ самыми краснорфчивыми и убфдительными доводами, что англійскій протестантизмъ нуждается въ безъотлагательномъ церковномъ объединении, что это объедипеніе такъ или иначе непремънно должно быть создано въ самомъ ближайшемъ будущемъ и что, если оно создано не будетъ, то ему въ недалекомъ будущемъ грозятъ новыя утраты и новыя разочарованія.

Но не въ этой "круглостольной конференціи" заключалось послѣднее слово дѣятельности преподобнаго мистера Генри Ланна. Она служила и служитъ только лишь переходною ступенью къ задуманнымъ имъ и имъ же приводимымъ и въ исполненіе "церковно-объединительнымъ Конференціямъ" (Reunion Conferences). Къ учрежденію этихъ послѣднихъ Конференцій съ ихъ новымъ и своеобразнымъ характеромъ онъ дошелъ при помощи слѣдующаго, нелишеннаго интереса, логическаго умозаключенія.

Англійскія церкви и секты, --- размышляль онъ, --- до настоя-

щаго времени, какъ доказываетъ исторія ихъ жизни, не объединялись между собою. Отчего? Оттого, что англійскіе клерджимены жили до настоящаго времени врозь, чуждались другь друга, не сталкивались между собою, а иногда даже враждовали другъ противъ друга. Они и на самыя церкви и секти свои перенесли свою взаимную непріязнь. Церкви и секты взаимнымъ своимъ отношеніемъ другь къ другу отображали только дишь личную вражду между собою самихъ клерджименовъ. Слъдовательно, чтобы прекратить эту взаимную вражду церквей и сектъ и чтобы, затвиъ, примирить ихъ и объединить, прежде всего необходимо примирить между собою самихъ клерджименовъ, а чтобы примирить ихъ, ихъ необходимо предварительно сблизить между собою, а чтобы сблизить ихъ, ихъ, конечно, нужно такъ или иначе свести во едино; иначе говоря, для объединенія церквей и секть предварительно пеобходимо устроить самый широкій Intercommunion въ смыслѣ взаимообщенія между собою клерджименовъ. Сойдясь, сблизясь и подружась между собою, они постепенно перенесуть и на самыя церкви свою личную взаимную близость и дружбу и, такимъ образомъ, то объединеніе, которое до этихъ поръ не поддавалось никакимъ наччнымъ и практическимъ доводамъ и никакимъ личнымъ усиліямъ, устроится въ силу жизненной необходимости само собою. т. е. и просто, и естественно. Такимъ образомъ, въ настоящее время главная и исключительная забота ревнителей церковнаго объединенія, должна состоять въ возможно большемъ сближенів и взаимообщеній клерджименовъ.

Вопросъ теперь въ томъ, когда же и гдѣ именно надлежить сводить между собою клерджименовъ ради установленія взаимной дружбы?

Конечно, всего лучше и всего върнъе ихъ слъдуетъ сводить во дни holidays. Отвлеченные отъ изнурительныхъ занятій, всецьло предоставленные самимъ себъ, весь досугъ свой затрачныя на возстановленіе здоровья и ради сей итли усердно предобаваю разныма видама спорта, они всего охотнъе станутъ сбльжаться между собою именно на этомъ досугъ и на этомъ спортив. Для достиженія этого благаго намъренія слъдуеть на время каникуль учреждать общія путеществія на пароходахъ и

жельзныхъ дорогахъ, -- избирать для жизни одни и тъже города, завъдомо извъстные своимъ живописнымъ положениемъ и улобствами для всевозможныхъ экскурсій, — останавливаться въ однихъ и тъхъ-же готеляхъ, устроенныхъ примънительно къ англійскимъ понятіямъ о комфортъ, устроять разнообразныя и занимательныя экскурсіи по окрестностямъ и т. д. Странствуя вивств, живя въ однихъ и твхъ-же жилищахъ, сталкиваясь по нъскольку разъ въ день въ общихъ столовыхъ, курильняхъ и читальняхъ, участвуя въ общихъ вывздахъ, прогулкахъ и играхъ, --- словомъ, --- проводя цёлые дни неразлучно вмёстё, они станутъ по необходимости смотръть другъ на друга дружелюбнъе и завязывать между собою пріятельскія связи. Во время отдыха, когда утомятся мускулы рукъ и ногъ и когда отъ упражненій на чистомъ, горномъ воздухѣ во всемъ организмѣ будетъ ощущаться сладостная истома, можно заводить и объединительныя собестдованія между клерджименами. "У меня, писалъ докторъ богословія Генри Ланнъ въ ноябрі місяці 1891 года 1). явилась идея объ умъстности устроенія такихъ партій изъ духовныхъ и свътскихъ лицъ различныхъ религіозныхъ сообществъ, на которыхъ было бы возможно въ теченіи длинныхъ зимнихъ вечеровъ, когда лица эти не будутъ наслаждаться бъганьемъ на конькахъ при факелахъ, разсуждать de omnibus rebus et quibusdam aliis". Разсужденія эти сами собою перейдуть въ цълыя церковно-объединительныя Конференціи. О правильной организаціи собеседованій на Конференціяхъ особенно заботиться незачёмъ. Она появится сама собою, вызванная общею потребностію клерджименовъ. Да и самъ д-ръ богословія Генри Ланнъ первый усмотрить время, когда для нихъ настанеть пора и первый-же постарается надлежащимъ образомъ оформить ихъ. Онъ выищетъ самаго подходящаго предсъдателя, изберетъ его помощниковъ, назначитъ секретарей, разработаетъ въ мельчайшихъ подробностяхъ программы засъданій, намътить рядъ интересныхъ вопросовъ для взаимнаго обсужденія, пригласитъ стенографовъ, созоветъ общирную публику для громкихъ апплодисментовъ и съ протокольною точностію воспроизведеть всѣ рвчи и всв дебаты въ своемъ-же духовномъ журналв.

<sup>1)</sup> Смотр. Review of the Churches, 1891 г., ноябрь, стр. 143,

Такъ какъ съ недавнихъ поръ англійскіе клерджимени ва время своихъ holidays стали набрасываться на двѣ новния. т. е. на дальнія путешествія и привольную жизнь въ горахъ Швейцаріи, то для ихъ взаимообщенія, очевидно, слѣдуетъ заводить общія странствованія и общія-жее сходбища именно въ Швейцаріи. На осуществленіе этихъ-то задачъ и посвятил себя всецѣло священникъ Генри Ланнъ. По его иниціативъ стали учреждаться, съ одной стороны, "церковно-объединительныя польдки" (Reunion trips), "церковно-объединительныя паломничства" (Reunion pilgrimages) и т. д., съ другой, "церковно-объединительныя Конференціи" (Reunion Conferences). Къ первыт принадлежатъ:

во-первых : "церковно-объединительная поъздка въ Норвеню" (Reunion trip to Norway) 1);

во-вторых: "церковно-объединительная партія въ Гриндем вальдъ" (Reunion party at Grindelwald) 2);

въ-третьихъ: "зимняя церковно-возсосдинительная партія в С. Беатенберть" — единственныя въ своемъ родъ зимнія канкулы за десять гиней" (Winter "Reunion" parties at St. Bestenberg. Aunique winter holiday for ten guincas) 3);

65-четвертых5: "черковно-объединительное паломничество 6 Римъ" (Reunion Pilgrimage to Rome) 4);

въ-пятыхъ: "церковно - возсоед инительное паломничество в Іерусалимъ" (Reunion Pilgrimage to Ierusalem), — теств-недъльная поъздка за 75 гиней, въ течени которой достопочтевнъйшій архидіаконъ Ферреръ произнесеть шесть лекцій въ святой землю о святой землю 5);

и въ-шестыхъ: церковно-возсоединительное путешествіе въ Люцернъ нынъ лътомъ подъ названіемъ: "безплатныя каникум



<sup>1)</sup> Смотр. Rev. of. the Ch., 1891 г., ноябрь.

<sup>2)</sup> Смотр. Rev. of. the Ch., 1892 г., январь и февраль.

<sup>3)</sup> Смотр. отдъльные циркуляры, разосланные Лондонскому духовенству в поябръ мъсяцъ, 1892 года. Они присланы быле и намъ самемъ. Состоялесь попоследнія партін, намъ въ точности неизвъстно, такъ какъ о нихъ въ Review of the Churches отчетовъ помъщено не было.

<sup>4)</sup> Daily News и Times отъ 20 и 21 марта 1893 г.

<sup>5)</sup> Chorp. Review of the Churches, 1893 r., январь.

для изнуренных трудом священно-служителей (A free holiday for hard-worked Ministers) 1);

Ко вторымъ относятся:

во-первых : "церковно-объединительная Конференція въ Гриндельвальды (Reunion Conference at Grindelwald), происходившая лѣтомъ прошлаго года и распадавшаяся на двѣ сессіи, изъ которых ъ первая была держана съ 12 по 15 іюля и вторая съ 6 по 11 сентября <sup>2</sup>);

и во-вторых: какъ разъ происходящая нынъ "церковно-объединительная Конференція въ Люцерни" (Reunion Conference at Lucern),—"единственныя въ своемъ родъ двънадцати-дневныя каникулы за десять гиней (A unique twelve days Holidays for ten guineas) 3).

Конечно, для устройства подобнаго рода церковно-возсоединительныхъ путешествій и Конференцій необходимо прежде всего обратить на нихъ внимание клерджименовъ, заинтересовать ихъ новизной, соблазнить дешевизной, разнообразіемъ удовольствій и т. д. Отсюда заманчивая о нихъ реклама, сулящая за сравнительно незначительную денежную затрату цёлый рядъ всевозможныхъ благъ, --- и горный воздухъ, и удобное безъ хлопотъ путешествіе, и хорошее общество земляковъ, и остановки на пути для осмотра достопримъчательностей и неисчерпаемыя удовольствія, и точныя программы собестдованій и привлеченіе къ собесъдованію знаменитостей и т. д. Собственный журналъ Генри Ланна предоставилъ широкое и неистощимое поле для развитія рекламы; онъ весь съ перваго до последняго своего номера испещренъ всевозможными объявленіями, опов'ященіями и описаніями, им'вющими то или иное отношеніе къ церковнообъединительнымъ путешествіямъ и Конференціямъ. Но Генри Ланнъ не ограничивается однимъ журналомъ въ дёлё рекламы. Онъ сталь печатать и разсылать англійскому духовенству объ организуемыхъ имъ путешествіяхъ и Конференціяхъ



<sup>1)</sup> Смотр. Review of the Churches, 1893 г., марть. .

<sup>2)</sup> Она описана въ Review of the Churches со всеми подробностями въ внижвахъ, начиная съ февраля по октябрь 1892 года.

<sup>3)</sup> Смотр. предварительныя свёдёнія о ней въ Rev. of the Ch., 1893 г., февраль и мартъ.

еще особые циркуляры и экстренныя оповъщенія, прилагая къ нимъ ради удобства клерджименовъ печатные бланки и конверты. Стоитъ на бланкъ выставить свое имя, вложить его съ задаткомъ въ печатный конвертъ и бросить его въ первый почтовый ящикъ,—и дъло сдълано.

Чтобы реклама Генри Ланна могла действовать на воображеніе и оказываться, такимъ образомъ, еще болье действенною, журналъ и циркуляры его испещрены картинками и притомъ очень занимательными и весьма поучительными. Онъ изображають клерджименовь: то отдёльно въ короткихъ пиджакахъ и съ альпійскими палками въ рукахъ, то небольшими группами главнъйшихъ дъятелей на церковно-объединительныхъ Конференціяхъ, то большими и живописно-расположенными группами среди сочленовъ ихъ семей и новыхъ друзей, пріобрътенных, по мысли Генри Ланна, ради объединенія церквей, -то караваномъ Вдущими въ саняхъ со станціи жельзной дороги бъ Швейцарскому готелю-съ подписью: "санная пода ко готелю" (the sleigh-drive to the Hotel), -- то сидящими въ экипажахъ для вывзда въ окрестности-съ подписью: "санная партія, оставляющая готель Медоподи (A sleighing party leaving the Hotel Bar),-то разсъвшимися съ дамами на салазкахъ для спуска внизъ по санной дорогъ--съ подписью: "пода на самоках в Гриндельвальдь. Готовы тронуться в путь" (The toboggan Run, Grindelwald—ready for the start),—то ловко въ дамскомъ обществъ бъгающими на конькахъ- съ подписью: "м каткъ" (on the skating-ring),-то, наконецъ, угощающим подъ засыпанными снегомъ елями дамъ своихъ виномъ-съ подписью: "пикнико во снюгу" (a picnic in the snow). На другихъ картинахъ изображены: жены клерджименовъ тоже съ ыьпійскими палками въ рукахъ, виды гостинницъ, пароходовъ, станцій жельзныхъ дорогъ, достопримычательностей по путе въ Швейцарію и т. д., и т. д.

На ряду съ рекламой Генри Ланнъ не чуждъ до нѣкоторой степени самой филантропіи. Чтобы предоставить случай даже несостоятельнымъ клерджименамъ принимать участіе въ церковно-объединительныхъ поѣздкахъ и Конференціяхъ, онъ обосноваль особый фондъ для снабженія этихъ клерджименовъ де-

нежными вспомоществованіями. Онъ же первый внесъ въ него и пожертвованіе въ размѣрѣ 125 гиней (1250 рубл.) и гарантироваль возможность для Конференціи въ Люцернѣ затратить изъ фонда до 264 фунтовъ стерлинговъ (2640 рублей). Вспоможенія изъ этого фонда на каникулярныя затраты имѣли выдаваться не въ полномъ, а въ половинномъ размѣрѣ; другая половина имѣла быть выплачиваема приходами, пожелавшими способствовать освѣженію силъ своихъ духовныхъ пастырей. Затѣмъ, вспоможенія должны были выдаваться только тѣмъ изъ клерджименовъ, которые дадутъ обязательство въ теченіи даннаго года не предпринимать путешествій въ Швейцарію на свои личныя средства 1).

Спросимъ же себя еще разъ: что это за собранія, коимъ нинѣ на западѣ усвояется названіе "объединительныхъ Конференцій?"

Въ началъ настоящей главы было сказано, что это собранія современныя и что, поэтому, ихъ отнюдь нельзя ставить въ параллель и сравнивать съ древними соборами, собраніями нашихъ епископовъ, събздами нашего духовенства, собраніями и соборами римско-католической церкви и Конференціями Евангелическаго Союза. Но такаго рода общимъ, да къ тому же еще и отрицательнымъ опредъленіемъ мы въ настоящее время не можемъ ограничиваться и довольствоваться. Вышеприведенный вопросъ слишкомъ живо и близко касается насъ православныхъ. Наши представители, посъщая старокатолическіе Интернаціональные Конгрессы, принуждены волей-неволей входить въ публичное взаимообщение съ представителями англиканской церкви, той самой церкви, духовные вожди которой принимаютъ нынъ самое близкое и непосредственное участіе въ церковно-объединительныхъ Конференціяхъ. Здёсь не мёсто входить въ разсужденія о характер'в и свойствахъ этого взаимообщенія; здісь важень самый факть нашего взаимообщенія съ англиканами. Надвемся, что отрицать его невозможно уже потому одному, что старокатолики на свои Интернаціональные



<sup>1)</sup> О другихъ подробностяхъ и условіяхъ раздачи этого фонда смотр. Review of the Churches, 1893 г., мартъ. Прибавленіе стр. XII.

Конгрессы приглашають представителей какъ нашей, такъ и англиканской церкви, встречають техъ и другихъ съ одинаковымъ расположениемъ и пріязнью и позволяють и темъ в другимъ принимать одинаковое участіе въ обсужденіи подымаемыхъ ими церковныхъ вопросовъ; словомъ, старокатолики относятся какъ къ тъмъ, такъ и другимъ представителямъ совершенно тождественно и, потому, служать звеномъ, соединяющимъ нашихъ представителей съ представителями англиканской церкви. Такимъ образомъ, мы имѣемъ полное основаніе настаивать на самомъ точномъ и ясномъ опредълении смысла и значения современныхъ объединительныхъ Конференцій. Но этого еще мало; на насъ лежитъ нравственное обязательство уяснить объединительныя Конферепціи по существу, такъ какъ намъ извъстно, что на прошлогодней Гриндельвальдской объединительной Конференціи н' которые изъ старокатоликовъ, ті хъ старокатоликовъ, которые будто бы "пламенной стремятся къ религіозноцерковному объединенію съ нами, вступали не только во взаимообщеніе, но и взаимопричащеніе съ остальными ея сочленами, несомитено принадлежащими ко всевозможнымъ церквамъ и сектамъ міра протестантскаго.

Въ началъ настоящей же главы было сказано, что мы-люди православные въ дёлё установленія возэрёній на нёкоторыя явленія западной религіозно-церковной жизни по необходимости должны следовать людямъ запада. Къ числу такихъ явленій несомнънно принадлежитъ и современная объединительная Конференція; о ней въ нашихъ органахъ духовной печати, сколько намъ известно, еще не было сказано ни слова. Какъ же смотрять люди запада на эти Конференціи? Воть что писаль о нихъ отъ 13 января настоящаго года "Church Times", органъ умъренныхъ низкодерковниковъ въ Англіи. "Мы получили отъ организатора прошлогодней Гриндельвальдской Конференціи, д-ра Ланна, письмо, въ коемъ онъ выражаетъ несогласіе съ заключеніями, высказанными нами по поводу этой Конференціи. Одновременно съ симъ, д-ръ Ланнъ любезно приглашаетъ насъ принять участіе на предположенномъ собраніи, им'вющемъ происходить нынъ льтомъ въ Люцернъ. Вполнъ цъня предложенное намъ д-ромъ Ланномъ гостепримство и отнюдь не сомнъваясь,

что онъ относится совершенно серьезно къ своимъ попыткамъ вызвать лучшее взаимно-понимание среди тёхъ, кои расходятся между собою по богословскимъ и религіознымъ вопросамъ, мы, тъмъ не менъе, не можемъ придти ни къ какому иному выводу относительно его церковных пикников (ecclesiastic picnics), кром'в того, который нами время отъ времени быль высказываемъ раньше. Мы ничуть не сомнъваемся въ превосходныхъ соціальныхъ качествахъ этихъ пикниковъ, но не думаемъ, чтобы наше присутствіе на нихъ могло побудить насъ видоизм'внить составленное нами митніе на счеть ттх, якобы, весьма важныхъ результатовъ, которыхъ они будто бы достигли". Такимъ образомъ, на западъ, въ самой Англіи, органъ духовной печати, далеко не разделяющій высокоперковных воззреній, но отличающійся иногда смітостію и рішительностію сужденій, смотрить на современныя объединительныя Конференціи, какъ на церковные пикники. Что касается до англійскаго органа высокоцерковной печати, Guardian, то онъ почель за лучшее обходить ихъ весьма красноречивымъ молчаніемъ, что, отчасти, вполнъ согласовалось съ его оффиціальнымъ положеніемъ въ средъ англиканства Великобританіи. Сводя всъ вышесообщенныя свёдёнія о происхожденіи и характерё объединительныхъ Конференцій въ одно общее цілое, и мы лично не можемъ придти ни къ какому иному выводу, кромъ того, который заявленъ былъ въ Church Times. Объединительныя Конференціи, дъйствительно, по существу своему суть ничто иное, какъ "церковные пикники". Мы нарочно останавливались на изображеніи вышеприведенных подробностей, среди коихъ онъ происходять, чтобы намъ нельзя было сдёлать упрека въ преувеличеніи и даже измышленіи. Свои свёдёнія мы черпали почти исключительно изъ религіозно-церковнаго органа Review of the Churches, издающагося въ Лондонъ всего лишь полтора года. Кому угодно будетъ провърить наши свъдънія, тотъ легко можетъ пріобръсти этотъ органъ, перечитать указанныя нами статьи, ссылки, объявленія и опов'ященія и пересмотр'ять всё перечисленныя нами поучительныя картинки. Смёемъ увёрить читателей, что нами приведена только лишь одна часть сведеній, а не всё свъдънія, которыя возможно извлечь изъ этого оригинальнаго

религіозно-церковнаго журнала, почти всецёло посвятившаго себя рекламі, ради церковно-объединительных цілей.

Но ошибется тоть, кто по прочтеніи нашей статьи рѣшится подумать, что современные церковные пикники не имѣютъ на западѣ, а тѣмъ болѣе въ Англіи, никакого религіозно-церковнаго значенія. Какимъ бы характеромъ ни отличались эти пикники съ нашей православной точки зрѣнія, они съ точки зрѣнія протестантизма несомнѣнно суть церковно-объединительныя собранія и потому имѣютъ на западѣ вообще и главнымъ образомъ въ мірѣ протестантско-сектантскомъ одновременно и очень широкое и очень глубокое значеніе.

Затьянныя по иниціативь д-ра богословія Ланна, методиста по въръ, съ дътства, по его собственному сознанію 1), привыкшаго постоянно вращаться среди англійскихъ сектантовъ, объединительныя Конференціи привлекли къ себъ общее вниманіє передовых вождей почти всехъ нынё существующих въ Англів протестантскихъ церквей и сектъ. На прошлогоднюю объединительную Конференцію, происходившую въ Гриндельвальдъ, събхались англикане, методисты, баптисты, пресвитеріане, конгрегаціоналисты и т. д. Не забудемъ, что тутъ собрались, какъ уже замізчено было раньше, наиболіве переутомленные англійскіе клерджимены и что въ Англіи переутомляются главнымъ образомъ выдающіеся духовные представители церквей и сектъ. Такимъ образомъ, тутъ сошлись вмёстё ихъ таланты, знаменитости, звъзды. Съ другой стороны, не всъ же англійскіе клерджимены занимаются спортомъ; есть же и между ними люди серьезные и всей душей преданные церковно-объединительному дёлу. И дёйствительно, на Гриндельвальдской Конференців собралось до 300 духовныхъ и свътскихъ представителей отъ различныхъ протестантскихъ церквей и сектъ Англіи 2). Среди нихъ выдёлялись: англиканскій епископъ Вустерскій (Worcester) Пероунъ, извъстный своими низко-церковными возорвніями, священникъ Стокесъ, докторъ богословія и профессоръ церковной исторіи въ Дублинскомъ университеть, — священникъ Ліасъ,



<sup>1)</sup> Смотр. Review of the Churches, 1891 г. новбрь, стр. 144.

<sup>2)</sup> Смотр. Review of the Churches, 1892 г. сентябрь, стр. 365.

докторъ богословія и профессоръ Кембриджскаго университета, -- священникъ Робинзонъ, каноникъ церкви Христа въ Дублинъ, -- священникъ Чарлсъ Берри изъ Вульвергемптона, -- священникъ и докторъ богословія Стивенсонъ, эксъ-президенть Веслеянской Конференціи, — священникъ Южъ Прайсъ Южсъ, молодой и въ высшей степени талантливый вождь англійскихъ конгрегаціоналистовъ, — священникъ Акедъ изъ Ливерпуля, -- священникъ и докторъ богословія Генри Ланнъ, издатель Review of the Churches и организаторъ самой Конференціи, --- Перси Бантингъ, свътскій вождь методистовъ и редакторъ - издатель извъстнаго англійскаго журнала Contemporary Review, -С. Кепперъ и т. д. Тутъ же присутствовало и нъсколько иностранцевъ, изъ коихъ общее внимание привлекалъ вождь французскихъ старокатоликовъ, Патеръ Гіацинтъ Лойсонъ изъ Парижа, и пасторъ Теодоръ Моно также изъ Парижа. Все это--лица извъстныя и пользующіяся вполнъ заслуженнымъ почетомъ и уваженіемъ въ своихъ странахъ. На призывъ д-ра Ланна они отозвались горячо и сочувственно по той причинъ, что ощущали самую живую и настоятельную потребность въ установленіи между собою взаимнаго церковнаго общенія. Если бы этой потребности среди нихъ не существовало, то попытка д-ра Ланна, конечно, рушилась бы сама собою на самыхъ же первыхъ порахъ. Такъ какъ она не рушилась, а, напротивъ того, привилась къ жизни, то мы имъемъ полное право полагать, что брошенное имъ семя пало на вполне возманную и подготовленную почву и что, по этому именно, оно и принесло плодъ. Это-во-первыхъ.

Во-вторых з: представители различных в протестантских в церквей и сектъ на Гриндельвальдской Конференціи ощутили столь живую и настоятельную потребность во взаимном церковном единеніи, что презрѣвъ свою вѣковую религіозно-церковную рознь, сочли не только возможным в, но даже и необходимым установить тутъ же на Конференціи взаимное между собою причащеніе (Intercommunio in sacris). 1) Обстоятельства этого



<sup>1)</sup> Подробности объ этомъ деле смотр. Review of the Churches, 1892 г., севтябрь и октябрь; особенно же статью The Reunion Conference, and what followed—въ октябр. квыжкъ, стр. 58.

отнюдь нельзя обходить молчаніемъ. Девятнадцать літь тому назадъ на Генеральной Конференціи Евангелическаго Сокза въ Нью-Іоркъ впервые имълось въ виду установить подобнаю рода взаимопричащение между различными протестантским церквами и сектами и съ этою цёлію предполагалось устроить въ Нью-Іоркъ универсальную мессу; тогда попытка эта кончилась скандаломъ; теперь же она увънчалась успъхомъ. Протестантскія церкви и секты за послёднее двадцатильтіе, очевилно, совершили громадный шагь впередъ. Здёсь не мёсто входить въ разсуждение о томъ, къ чему именно: къ дучшему ди вля худшему поведеть этоть важный шагь весь западный протестантскій міръ; для насъ важно здісь то, что этотъ шагь, еще столь не давно казавшійся непреодолимымъ по своей трудности, нынъ практически осуществленъ и притомъ именно на Гриндельвальдской объединительной Конференціи, которую Church Times такъ удачно назвалъ церковнымъ пикникомъ. Такичъ образомъ, и изъ церковныхъ пикниковъ можетъ до извъстнойпо крайней мфрф-степени добро быти. Въ этомъ отношенія д-ръ Ланиъ оказалъ западному протестантскому міру, действительно, неоцфиенную услугу.

Въ-третьих; на объединительной Гриндельвальдской Конференціи быль поднять чрезвычайно важный, какъ въ общецерковномъ, такъ-тъмъ болъе въ обще-протестантскомъ церковномъ отношени вопрост обт историческом вепископствъ Смфемъ думать, что по одному этому вопросу Гриндельвальдская Конференція стоитъ несравненно выше какъ церковнаго Фолькстонскаго, такъ и Интернаціональнаго Люцернскаго Конгрессовъ. И въ Фолькстонъ, и въ Люцернъ не ръшались касатыя сколько-нибудь важныхъ церковныхъ вопросовъ, опасаясь вызвать разногласія, споры и раздоры. Въ Гриндельвальдъ же напротивь —сказалась замёчательная рёшимость поставить одинь изь важивникъ церковныхъ вопросовъ, что называется, ребромъ, — съ тъмъ, конечно, чтобы указать на возможность его разръшенія въ примирительно-объединительномъ смыслъ. Табъ какъ тутъ присутствовали почти исключительно одни протестанты, то и смыслъ решенія вопроса объ историческомь епископствъ долженъ былъ оказаться протестантскимъ.

Замъчательно, что основной тонъ для этого ръшенія поданъ быль епископомъ Вустерскимъ, т. е. англиканскимъ епископомъ. Ссылаясь на очень хитро составленный четвертый пунктъ базиса единенія, принятаго англиканскими епископами на посл'ёдней панангликанской Ламбетской Конференціи 1888 года, которымъ требуется признаніе "историческаго епископата, мыстно приспособленнаго въ способахъ его отправленія къ разнообразнымь потребностямь націй и народовь, призвинныхь Богомь вы единеніе Его церкви" 1), епископъ Вустерскій, по прекрасному выраженію Review of the Churches 2), предложиль собравшимся представителямъ различныхъ протестантскихъ церквей и сектъ Англів "Оливковую вътвь" (the Olive brauch), конечно, затъмъ, чтобы предрасположить ихъ къ единенію съ церковію англиканскою 3). Епископство, по словамъ этого достопочтеннаго епископа англиканской церкви, существовало въ церкви непрерывно до XVI стольтія (до времень реформаціи), но изъ этого обстоятельства еще не следуеть, чтобы оно было единственною и мучшею формою церковнаго управленія; историческое епископство не связано съ абсолютною необходимостію съ преем-

<sup>1) &</sup>quot;The historic Episcopate, locally adapted in the methods of its administration to the varaying needs of the nations and peoples called of God into the unity of His Church". CMOTP. The Lambeth Conferences of 1867, 1878 and 1888. Edited by Randall T. Davidson, Dean of Windsor. London. 1889, CTP. 331 B Jaj.

<sup>2)</sup> Смотр. Review of the Churches, 1892 г., октябрь, стр. 37.

<sup>3)</sup> Одивковая вътвь епископа Вустерскаго всецтло согласовалась съ принятнить англиканскими епископами на Ламбетской Конференціи базисомъ возсоединенія. И его вътвь и этотъ базисъ состоять изъ четырехъ пунктовъ: во-1-хъ, достаточности для спасенія одного Свящ. Писанія; во-2-хъ, признанія двухъ симноловъ: Апостольскаго и Никейскаго; въ-3-хъ, принятія двухъ таниствъ: крещенія и причащенія; и въ-4-хъ, признанія историческаго епископата. Согласно съ этими четырьмя пунктами базиса единенія, ртчь епископа Вустерскаго на Гриндельвальской Конференціи выставляетъ четыре условія возсоединенія. Въ цтломъ своемъ составть она служить какъ-бы изъясненіемъ основныхъ пунктовъ базиса единенія и потому имтетъ очень важное значеніе. Къ сожалівнію, мы не можемъ входить здтесь въ анализъ его ртчи, что было бы очень не излишне для характеристики современнаго состоянія англиканской церкви. Ограничиваемъ нашу задачу только лишь самымъ важнымъ пунктомъ, т. е. историческимъ епископатомъ, разразсматривая его, впрочемъ, только настолько, насколько считаемъ это необходимымъ для прямой нашей цтли.

ствомъ апостольскаго рукоположенія; для блага церкви необходимо лишь одно историческое епископство, --- что же касается до преемства рукоположенія, то оно по существу своему есть ни что иное, какъ "одно изт самыхт чудовищныхт ученій" (a most monstrous doctrine) 1). "Я, говорилъ онъ въ своей ръчи, признаю ученіе Иринея, т. е. преемство церквей, а не одно лишь преемство епископовъ церквей. Въ виду сего, я готовъ вивств съ вами,-т. е. представителями различныхъ протестантскихъ церквей и секть, --- от того, что представляется мив однимъ изъ самыхъ чудовищныхъ ученій, - т. е. что если вы, какъ священнослужители, не можете довести вашего преемства при помощи преемства другихъ въ непрерывной линіи къ временамъ апостоловъ и къ рукамъ апостольскимъ, то вы не имфете ни дъйствительнаго священства, ни действительных таинствъ. Отв всего сердца отрицаюсь от этого ученія (рукоплесканія)... Въ виду сего я надъюсь, что мои собратія нонконформисты признають, что историческое епископство есть одно дело, а ученіе объ апостольскомъ преемствъ есть другое дъло, -- что допущеніе одного съ необходимостію не ведетъ за собою признаніе другаго и что, взирая на это дело здраво и безпристрастно, даже самый четвертый пунктъ Ламбетской Конференціи, т. е. признаніе историческаго епископства, не можеть служить препятствіемъ для возсоединенія" 2). Не забудемъ, что все это говорилъ епископъ англиканской церкви, той самой церкви, съ которою старокатолики, во-первыха, вступили въ негласную, но фактическую унію и съ которою они, во-вторыхв, пытаются нынъ и насъ-православныхъ чрезъ свое посредство ввести во взаимопричащеніе, какъ это доказано будетъ ниже, -- и что епископъ Вустерскій, проводя подобнаго рода воззрѣнія на епископство въ церкви, ссылается на панангликанскую Конференцію въ Ламбетъ, т. е. указываль, что воззрѣнія эти раздѣляются не имъ только однимъ, но и всеми вообще англиканскими епископами,--иначе говоря, что онъ не его личныя и частныя

<sup>1)</sup> Смотр. Review of the Churches, 1892 г., овтябрь, стр. 39.

<sup>2)</sup> Смотр. тамъ-же.

мнѣнія, а ученіе всей современной англиканской церкви, взятой въ ея совокупности.

Наконецъ, въ четвертыхъ: едва закончились засъданія Гриндельвальдской Конференціи, какъ изъ-за произнесенныхъ на нихъ рѣчей въ Англіи поднялась самая ожесточенная и имѣющая несомнънно глубокое значеніе для оцънки современныхъ религіозно-церковныхъ движеній и броженій въ Великобританін полемика. Начатая въ Times и вызывавшая на отвѣть самаго епископа Вустерскаго 1), она, затъмъ, была перенесена на столбцы Guardian'a и Church Times'а и продолжалась въ этихъ органахъ, изъ коихъ первый принадлежитъ высокоцерковной, а второй-низкоцерковной партіямъ, въ теченіи нъсколькихъ мёсяцевъ 2). Какъ и слёдовало ожидать, въ набатъ забили въ Англіи прежде всего высокоцерковники. Они прекрасно поняли, что Оливковая вътвь епископа Вустерскаго, какое бы пріятное впечатленіе ни производила она на англійскихъ нонконформистовъ, слишкомъ открыто и безцеремонно обнаруживала предъ всёмъ свётомъ виды и цёли англиканской церкви. Конечно, полемика эта никого не образумила; всв партіи остались при прежнихъ своихъ мивніяхъ. Лично на насъ она произвела очень отрадное впечатление тою горячностію, съ какою высокоцерковники пытались отстаивать внутреннюю, органическую связь историческаго епископата преемствомъ апостольского рукоположенія. Какъ изв'єстно, преемство апостольскаго рукоположенія подлежить въ англиканской церкви большому сомниню. Всего болже сомниваются въ немъ сами англикане, выбивающіеся изъ силъ для доказательства того факта, будто оно никогда не было порвано ихъ церкви. Такимъ образомъ, высокоцерковники въ данной полемикъ всъми мърами отстанвали только лишь мнимое преемство рукоположенія въ своей церкви. Для насъ-православ-



<sup>1)</sup> Статья Times-а и отвъть епископа Вустерскаго перепечатаны въ Review of the Churches за 1892 г. Октябрь, стр. 54 и 55.

<sup>2)</sup> Всего болье возбуждало общественный интересъ препирательство двухъ Д-ровъ богословія: Стокесъ, профессора Дублинскаго университета, и Ліпсъ, профессора Кембряджскаго университета; оно происходило въ Church Times.

ных с обстоятельство это можетъ служить прекраснымъ урокомъ въ вопрост о томъ, какъ следуетъ намъ относиться къ современнымъ домогательствамъ старокатоликовъ. Если англикане умъютъ горячо бороться за то, чъмъ въ дъйствительности не владъютъ, то не должны ли мы съ тъмъ большею ръшимостію, смълостію и горячностію вступаться за то, чъмъ мы владъемъ безспорно и въ чемъ никто никогда не сомнъвался? 1).

Прот. Е. К. Смирновъ.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Когда мы кончали настоящую нашу статью, въ англійских газетахъ стали появляться отрывочныя свёдёнія о новой организованной д-ромъ Лавномъ Объединительной Конференців, происходящей нынё въ Люцернё. Если окажется необходинымъ, мы постараемся заняться ед изученіемъ и, кончено, поділимся своним свёдёніями съ русскими читателями. Можемъ сообщять о ней теперь только лишь одинъ въ высшей степени важный фактъ,—именно: при ел открытіи не только присутствоваль епископъ Швейцарскихъ старокатоликовъ, д-ръ богословія Герцогъ, но и сказалъ большую рёчь вслёдъ за рёчью самаго д-ра Ланна. Такимъ образомъ, не подлежить никакому сомнёнію, что Швейцарскіе старокатолики вгодять имнё въ самое живое и дёлтельное взаимообщеніе съ представителями объединенія современнаго протестантизма.

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 20.

ОКТЯБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοδμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. ХІ. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1893 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Паслось.

## Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватинанскаго собора (1869—70 г.) включительно.

(Продолжение \*).

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

Порча ультрамонтанами французскихъ и германскихъ катихизисовъ.

Приступая къ порчѣ ученія о церковномъ Преданіи, ультрамонтане не остановились передъ тѣмъ, чтобы исказить и тѣ книги, по которымъ народъ обучался истинамъ вѣры,—исказить тѣмъ, чтобы включить въ эти книги свои любимыя воззрѣнія на папскую власть. Такое беззаконное дѣло, недостойное пастырей и учителей словеснаго стада, они совершили не только во Франціи, но и въ Германіи.

Не нужно думать, будто порча катехизисовъ происходила во Франціи повсемёстно въ одно и тоже время и съ одинаковою правильностію и систематичностію. Весьма часто случалось въ началё текущаго столётія, что въ различныхъ епархіяхъ французскихъ, нерёдко даже смежныхъ, епископы бывали представителями самыхъ противоположныхъ направленій и вѣяній по отношенію къ Риму: одни изъ нихъ отличались характеромъ независимымъ, т. е. были галликанами, а другіе, напротивъ, всячески старались угождать римской куріи и вообще прояввлями приверженность къ ультрамонтанству. Такое различіе въ воззрѣніяхъ французскихъ прелатовъ на сущность отношеній папы къ ихъ отечественной церкви, конечно, непремѣнно

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" № 17, за 1893 г.

должно было отразиться различно и на характерѣ вліянія тѣхъ и другихъ епископовъ на ихъ паствы. Гдѣ епископъ зараженъ былъ ультрамонтанскимъ духомъ, тамъ и вліяніе его на своихъ пасомыхъ должно было быть ультрамонтанскимъ; наоборотъ, гдѣ епископъ сочувствовалъ галликанству, тамъ и это вліяніе было галликанскимъ. Всего замѣтнѣе такого рода вліянія обнаруживались въ обученіи епископомъ своей паствы истинамъ вѣры и нравственности, особенно же въ такомъ или иномъ характерѣ катихизическаго обученія. Этимъ и объясняется, почему даже еще въ прошломъ столѣтіи, когда ультрамонтанскій духъ еще далеко не повсемѣстно господствовалъ во Франціи,—многіе катихизисы уже заключали въ себѣ ультрамонтанскія возэрѣнія, между-тѣмъ какъ другіе, изданные приблизительно около того же времени, но только въ тѣхъ епархіяхъ, гдѣ еще преобладалъ духъ галликанскій,—были чужды этихъ возврѣній.

По мъръ того, какъ ультрамонтанское вліяніе во Франців стало прогрессивно усиливаться въ текущемъ стольтіи, и порча катихизисовъ получила особенно ръшительный характеръ. Характерною чертою этой порчи сдълалось постепенное измъненіе въ нихъ разныхъ отдъльныхъ выраженій, сперва мало замътное, а съ теченіемъ времени все болье и болье значительное,—притомъ въ духъ совершенно ультрамонтанскомъ.

Эта порча коснулась главнымъ образомъ слъдующихъ пунктовъ катихизическаго ученія, именно понятій: 1) о Церкви, 2) объ основаніи ея, 3) о ея единствъ, 4) о ея главъ, 5) объ источникъ церковнаго авторитета и характеръ церковнаго управленія; особенно же 6) объ органъ непогръшимости въ Церкви.

Постараемся послёдовательно указать по всёмъ этимъ пунктамъ, какъ совершалась постепенная порча французскихъ катехизисовъ 1).

1. Чтобы наглядне убедиться въ томъ, какъ прогрессивно шла эта порча по отношенію ка ученію о Церкви, лучше всего расположить всё опредёленія, встрёчающіяся въ этихъ катихизисахъ, по восьми категоріямъ <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Главнымъ руководствомъ при этомъ будеть служить для насъ Michaud ("De la falsification des catéchismes français").

<sup>2)</sup> Въ опредъленіяхъ, относящихся къ первымъ четыремъ категоріямъ, еще не

Къ первой изъ нихъ можно отнести то опредѣленіе, въ которомъ рѣчь идетъ только о впрутицихъ, какъ членахъ Церкви. Такое опредѣленіе находится въ катихизисѣ, изданномъ въ Греноблѣ, въ 1692 году, гдѣ сказано: "Церковь есть собраніе всѣхъ "вѣрующихъ (de tous les fidèles), которые составляютъ единое "тѣло, хотя они разсѣяны (repandus) по всѣй землѣ".

Вторая категорія заключаєть въ себѣ то опредѣленіе Церкви, въ которомъ, вмѣстѣ съ вѣрующими, упоминаєтся и о единой истинной Гливь Церкви, Господъ Іисусь Христь. Къ этой категоріи относится катихизисъ, изданный въ Анжерѣ (Angers), Ла-Рошелѣ и въ Люсонѣ, въ 1684 году.

Опредъленіе Церкви, относящееся къ третьей категоріи, заключаетъ въ себъ упоминаніе о пастырях Перкви, но о папи совершенно умаливаетъ. Такое опредъленіе находится въ катихизисахъ, изданныхъ въ Парижъ (1747), въ Клермонъ (1789), въ Мо (Meaux, 1834) и въ нъкоторыхъ другихъ.

Только уже въ опредъленіи, относящемся къ четвертой категоріи, впервые встръчается упоминаніе о папь, но только въ сльдъ за упомининіемъ о другихъ законныхъ пастыряхъ Церкви. Такое опредъленіе находится въ катихизисъ, напечатанномъ въ Буржъ (Bourges) въ 1699 году, гдъ оно читается такъ: "Цер"ковь есть собраніе (congrégation) всъхъ върныхъ христіанъ, исповъдующихъ единную въру, пріемлющихъ одни и тъже "таинства и подчиненныхъ законнымъ пастырямъ и одному видимому главъ, который есть нашъ св. отецъ, папа".

Дальнъйшія четыре категоріи заключають въ себъ такія опредъленія Церкви, въ которыхъ *папп* усвоивается существенно важное значеніе въ средъ пастырей.

Такъ, къ пятой категоріи можно отнести то опредѣленіе, въ которомъ сперви упоминается о папъ, а потомъ уже о прочихъ пастыряхъ Церкви. Такое опредѣленіе находится въ катихизисахъ, изданныхъ въ Суассонъ (1718 г.), въ Руанъ (1749 г.), въ Сансъ (Sens, 1751), въ Шартръ (1784), въ Бэллэ (Belley,



замѣтно нивакой порчи; но, начиная уже съ пятой категорін, легко усмотрѣть, какъ искажили ультрамонтане катихизическое ученіе о Церкви, (См. Michaud, pp. 23—28).

1787), въ Бовэ (Beauvais, 1827), въ Сен-Брізкъ (Saint-Brieuc, 1835), въ Шартръ (1825), въ Руанъ (1843), въ Кагоръ (1843), въ Дижонъ (1846) и въ Бордо (1856).

Къ шестой категоріи принадлежить опредѣленіе, въ которомъ *главное мьство* среди законныхъ пастырей церкви усвояется  $nann^{-1}$ ).

Опредъленіе понятія о Церкви, относящееся къ седьмой категоріи, замізчательно особенно тімь, что содержить въ себі прогрессивно раввивающуюся мысль о подчинении всъхъ прочихъ представителей католической іерархіи папъ, причемъ однако, характеръ этого подчиненія ближе еще не опредвляется. Къ этой категоріи относится цілыхъ двінадцать катихизисовь, изъ которыхъ только въ двухъ, именно: въ катихизисъ, изданномъ въ 1810 году (Empire), и въ катихизисъ, изданномъ въ Камбрэ (въ 1824 году), папа не называется видимою главою церкви, но только намистником (vicaire) главы Церкви, Христа. Затъмъ, въ четырехъ изъ числа тъхъ же двънадцати катихизисовъ 3) папа, хотя и названъ видимою имвою Церкви, однако въ томъ же опредъленін упомянуто и и о невидимой Главъ ея-Господъ Інсусъ Христъ. Только остальные изъ двънадцати катихизисовъ <sup>3</sup>) прямо выражають мысль, что папа есть верховный носитель власти вт Церкви, которому не только всв пасомые, но и пастыри обязаны подчиняться; при этомъ въ этихъ катихизисахъ уже не находится упоминанія о невидимой Гливь Церкви, Господ В Інсусь Христь.

Восьмая категорія катихизических определеній понятія о о Церкви самая характерная, такъ-какъ къ ней принадлежать тт определенія, въ которых упоминается одина только папа, о другихъ же пастыряхъ совсёмъ умалкивается (). Мишо очень

<sup>1)</sup> Катихизисы, изданные въ Сээцв (1756), въ Кутансв (Coutances 1767), въ Байэ (Вауеих, 1786), въ Нанси (1824), въ Булоньв (1825), въ Аміэнв (1834), въ Кутансв (1837) и въ Байэ (1838).

<sup>2)</sup> Именно: въ Клермонскомъ (1825), Орлеанскомъ (1833), въ катихизисъ, изданномъ въ Эврэ (Evreux, 1836), и въ Версальскомъ (1841).

<sup>3)</sup> Именю: Турскій (1804), Версальскій (1816), катахизисы, изданные въ Монпелье и въ Рений (1819 в 1832), Суассовскій (1833) и особенно катахизись аббата Гиллуа (Guillois, 1851).

<sup>4)</sup> См. катихизисы, изданные въ Парижѣ (1670), въ Безансонѣ (1789), въ Родецѣ (1825), въ Безансонѣ (1832) и въ Мандѣ (Mende, 1840).

справедливо замѣчаетъ по этому поводу, что такое умолчаніе о пастыряхъ Церкви и упоминаніе объ одномъ папѣ было вполнѣ равносильно мысли, что Церковь есть папа 1). А эта мысль и составляетъ сущность ученія о папской непогрѣшимости, потому—что въ этомъ ученіи свойство, принадлежащее, въ силу Божественнаго обѣтованія, всей Церкви, усвояется одному лишь римскому епископу. Такое объединеніе или, вѣрнѣе, смѣшеніе понятія о Церкви съ понятіемъ о папѣ есть вполнѣ послѣдовательный выводъ изъ другаго, вполнѣ римскаго взгляда, по которому Церковію называется только іерархія. Впрочемъ, этотъ послѣдній взглядъ не встрѣчается въ болѣе раннихъ катихизисахъ, но въ первый разъ высказанъ только въ катихизисѣ, напечатаннойъ въ Нанси, въ 1824 году, гдѣ прямо сказано такъ: "Церковь учащая enseignante или просто (simplemente) Церковь".

2. Что касается понятія объ основаніи Церкви, то и оно подверглось со стороны ультрамонтанскихъ богослововъ тенденціозной порчъ. Здъсь замътимъ три категоріи въ опредъленіяхъ указаннаго понятія. Въ однихъ катихизисахъ выражается вполнъ православная мысль, что Господъ Іисуст Христост есть основаніе Церкви. Такъ, въ катихизись, изданномъ въ Буржь (1699), очень ясно сказано "общество Іисуса Христа (или Церковь) есть.... единственное зданіе, основаніе котораго есть Онъ" 2). Въ другихъ мы встръчаемъ не менъе православную мысль (слъдовательно, еще не подвергшуюся ультрамонтанской "поправкв"), что, послѣ Самаго Господа Інсуса Христа, основание Церкви суть Апостолы. Такую именно мысль выражаеть составитель Аміенскаго катихивиса 1693 г., когда говоритъ: "Апостолы суть первыя основанія Церкви послів Господа нашего Інсуса Христа" 3). Наконецъ, къ третьему разряду катихизисовъ относятся такіе, гдв уже прямо, съ полною ясностію выражается мысль, что основаніе Церкви есть Апостоль Петрь или его преемникь, папа. Здёсь уже вполнё очевидна "поправка" прежнихъ опредёленій,

<sup>1)</sup> Michaud, цитов. сочинение, стр. 28.

<sup>2)</sup> CTp. 133.

<sup>3)</sup> CTp. 139.

сдъланная рукою ультрамонтанскаго богослова, которому нужно было незамътно внести въ катихизическое учение свою любимую мысль о томъ, что въ одномъ лицъ папы изображается вся Церковь, и что, следовательно, папа и Церковь одно и то же по своимъ свойствамъ. Замъчательно, однако, что указанная "поправка" сдълана съ удивительною постепенностію и осторожностію. Такъ, въ Аміенскомъ катихивись 1834 г. допущена та уловка, что в примъчаніи еще говорится объ Апостолахъ, какъ основанів Церкви, краеугольнымъ камнемъ которой именуется, согласно съ Ап. Павломъ (Еф. 2, 20), Господь Інсусъ Христосъ. Но тутъ же, во самомо тексть катихивиса, прямо выражается мысль, несогласная съ первою, именно: что "папа есть преемникъ Ап. "Петра, на которомъ Інсусъ Христосъ основалъ Свою Церковь". Чрезъ это ультрамонтанскій богословь надівялся въ одно и то же время угодить и своимъ собратьямъ, ультрамонтанамъ, и тъмъ, которые держались прежняго опредъленія понятія объ основаніи Церкви. А вмёстё съ тёмъ онъ надёллся и на то, что замѣна этого прежняго опредѣленія новымъ, ультрамонтанскимъ, произойдетъ, благодаря такой уловкъ, не такъ замътно. Въ то же время въ самомъ выражении: "на которомъ... основалъ", употребленномъ въ указанномъ опредълении Аміенскаго катихизиса, заключалась далеко не ясная мысль, о комъ, собственно, здёсь рёчь,-кто именно разумёется подъ словомъ "который": Ан. Петръ или папа? Предоставлялось всякому понимать это слово по своему, а это было какъ нельзя болъе на руку ультрамонтанскимъ "исправителямъ" катихизическаго ученія объ основаніи Церкви, потому-что, чрезъ такую наміренную двухсмысленность, они надъялись удобнее всего достигнуть своей главной цёли: внести въ катехизисы вполнё ясное ученіе о томъ, что основаніе Церкви есть папа. И вотъ, въ катихизист аббата Гиллуй (Guillois), изданномъ въ 1851 году, мы уже прямо читаемъ такого рода определение: "Церковь "Інсуса Христа была основана на nancmen (sur la papauté), "на Петръ,..... а другіе Апостолы были лишь второстепенным "ея основаніемъ" 1). Проницательный читатель этого катихи-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> І т., стр. 378.

зиса легко могъ замѣтить, что въ такой чисто-римской мысли какъ-бы implicite заключалась другая, именно: что, кромѣ папы, всѣ другіе епископы имѣютъ только второстепенное значеніе. А такая мысль, въ своемъ дальнѣйшемъ, послѣдовательномъ развитіи, непремѣнно должна была рано или поздно привести къ тому ученію о папской непогрѣшимости, которое впослѣдствіи, на Ватиканскомъ соборѣ, получило значеніе догмата вѣры.....

3. Еще замътнъе тенденціозная ультрамонтанская "поправка" въ ученіи о единствю Церкви. И въ этомъ ученіи, если разсматривать его по разнымъ французскимъ катихизисамъ, можно легко замътить три фазы развитія 1). Въ однихъ катихизисахъ мы находимъ болъе или менъе ясно выраженную мысль, что Церковь едина въ Іисусть Христь и чрезъ Него, какъ единую Ілаву Церкви. Для насъ, православныхъ, этого рода катихизисы особенно интересны, потому-что содержать въ себъ, какъ легко замътить изъ указанной мысли, вполнъ православное ученіе о единств'в Церкви и, вм'яст'я съ темъ, довольно ръзко расходятся съ обычнымъ пониманіемъ этого единства у католическихъ богослововъ, какъ единства, по преимуществу, вившияло. Эти катихизисы следующіе: Гренобльскій (1692), Нантскій (1723), Руанскій (1749), Сорускій (1756), Байоскій (1786) и Камбрескій (1824). Чтобы уб'ядиться въ томъ, что единство Церкви, о которомъ говорять эти катихизисы,---не внъшнее, политическое, а онутреннее, духовное, хотя и проявляющееся вовнъ, -- достаточно указать на слъдующую мысль, которая встричается въ никоторыхъ изъ нихъ, и которая составляетъ отвътъ на вопросъ: почему Церковь едина? "Потому-"что върующіе, составляющіе ее, образують изъ себя единое "тело, имеють единую Главу, единую веру, единое упованіе, "одни и тъ же таинства и одни и тъ же блага духовныя". Подъ единой Главою здёсь разументся Самъ Спаситель, какъ это видно изъ другихъ мъстъ тъхъ же катихизисовъ. Если сравнить



<sup>1)</sup> Сознаемся, впрочемъ, что употребленное нами выраженіе фазы въ данномъ случав не совстить точно, такъ—какъ порча катихизическаго ученія шла не въ одинаково правильной последовательности во времени, какъ мы уже и видали это выше.

приведенное выражение съ словами нашего православнаго катихизиса о единствъ Церкви, то нельзя не найти между ними замѣчательнаго сходства, если не въ выраженіяхъ, то въ смыслѣ 1). Но такихъ катихизисовъ съ православнымъ ученіемъ о единствъ Церкви очень немного было во Франціи: число ихъ ограничивалось лишь шестью. Почти современный Камбрэскому катихизису 1824 года катихизисъ Булонскій (1825) уже упоминаетъ, рядомъ съ невидимой Главой-Христомъ, и видимую главу-папу. Еще замізчательніве по такому переходному характеру своего ученія о единствів Церкви и объ основаніи этого единства-катихизисъ, изданный въ Мо (1834): въ немъ Господь Інсусъ Христосъ именуется уже не Главою, а только Основатилемя (fondateur) Церкви; зато пап'в усвоивается имя масы Церкви. Послъ такого перенесенія наименованія масы съ Господа Спасителя на папу, уже очень нетрудно было придти къ тому, чтобы включить въ катихизическое учение мысль, что для единства Церкви необходимо сохранять единение св римскиме престоломе. Это какъ бы вторая фаза развитія во французскихъ катихизисахъ ученія о единствів Церкви. Къ этой категоріи относятся: катихизисы Анжерскій, Ла-Рошельскій и Люсонскій (всё три въ 1684 г.), особенно же катихизись, изданный въ Бэллэ (1787). Впрочемъ, еще здёсь не вездё прямо говорится о самомъ папъ, но чаще всего идетъ ръчь о римской канедри, взятой какъ-бы въ смысле безличномъ, независимо отъ папы. Конечно, это довольно тонкое различеніе, тімъ не меніве въ немъ всетаки заметенъ известный оттенокъ, который нельзя упустить изъ вида, когда последовательно разсматриваеть постепенную порчу въ западной церкви катихизическаго ученія о единствъ церкви. Для ультрамонтанскихъ богослововъ и этотъ. повидимому, незначительный оттетокъ могь иметь очень важное значеніе: онъ могъ послужить для нихъ какъ-бы переходною ступенью къ открытому включенію въ катихизисы мысли,



Въ православномъ катихизисъ читаемъ: "Церковь есть едина, потому—что "она есть одно духовное тъло, виветъ одну Главу—Христа и одушевляется одникъ "Духомъ Божимъ"......

Въ силу этого *видпиренияло* единства, сохраняется въ Церкви и единство вивинее, но никакъ не въ политическомъ смыслѣ.

что для сохраненія единства церкви существенно необходимо сохранять единство собственно со папой. Эта последняя мысль можеть быть названа третьею фазою развитія во французскихъ катихизисахъ ученія о единств'в церкви. Катихизисы, принадлежащіе къ этой последней категоріи, следующіє: Версальскій (1818), Суассонскій (1833), катихизисы, изданные въ Ман'в (Mans, 1835) и Эврэ (1836), а также два парижскихъ (1839 и 1846). Последній изъ нихъ, т. е. изданный въ 1846 году, особенно замѣчателенъ тѣмъ, что о невидимой главѣ, Господѣ Інсусь Христь, вз немо совсимо уже не упоминается, а только содержится мысль о необходимости подчинения видимой главъ папъ. Въ этомъ же катихизисъ, на стр. 103, встръчается и такая мысль: "римская церковь обладаеть единствомъ, потому "что она имбеть одну общую главу, которая есть папа, въ еди-"неніи съ коимъ пребывають епископы (anquel sont unis les "évêques), а также единую въру и одни и тъ же таинства". Мишо очень основательно ужасается по поводу этихъ словъ, въ которыхъ онъ видитъ опасное нововведение въ учени о единствъ церкви. Дъйствительно, во всъхъ прежнихъ катихизисахъ на первомъ мъстъ всегда поставлялось единство въры и таинствъ, а теперь это важнъйшее и существеннъйшее единство ставится уже на второмо мъсть, уступая первое мъсто единенію пастырей и пасомыхъ съ папою. Теперь это последнее единеніе дізается главнымъ критеріемъ для сужденія, принадлежить ли извъстный христіанивь къ истинной церкви, или нѣтъ 1).

4. Относительно постепенной порчи ученія о Главъ Церкви, мы уже им'вли случай уб'вдиться, какъ во многихъ католическихъ катихизисахъ ученіе о невидимой Главъ, Христъ Спаситель, незам'втно стало получать второстепенное значеніе, а затьмъ даже и вовсе исчезать, уступая м'всто ученію о видимой главъ—папъ. Сдълаемъ теперь н'вкоторыя зам'вчанія по поводу такой зам'вны православнаго ученія (или во всякомъ случать ученія близкаго къ православному) ученіемъ чисто римскимъ, ультрамонтанскимъ.

<sup>1)</sup> Michaud crp.

Обыкновенно, католические богословы, въ отвътъ на упрекъ, который дёлають имъ православные, -- упрекъ въ томъ, что ученіе о видимомъ главенств' папы какъ-бы устраняеть и дізлаеть излишнимъ ученіе о невидимой Главъ Церкви, Христъ Спаситель, -- оправдываются тымь, что папа, по ихъ ученію, есть намьстника (vicarius) Христа на земль въ томъ смысль, что онъ есть какъ-бы видимый органъ, чрезъ который Спаситель управляетъ Своею Церковію. На первый взглядъ такое оправданіе могло бы, пожалуй, показаться иному достаточно устраняющимъ всю силу приведеннаго упрека. Но это только на первый взглядъ. Дело въ томъ, что то понятіе о намыстничествы, которое соединяется съ лицомъ папы, на самомъ дёлё иметь такой широкій и исключительный смысль, что совсёмь не позволяеть вильть въ папъ только видимый органь дъйствія Спасителя въ Церкви. "Папа не служитель только Божій", замічаєть по этому поводу о. протоіерей А. А. Лебедевъ, "не домостроитель даннъ Божінхъ, какъ Ап. Павелъ именовалъ себя и другихъ "Апостоловъ, но обладатель всей Христовой власти, продолжа-"тель на землъ дъла Христова, какъ-бы Самъ Христосъ, види-"мый Спаситель" 1). Не даромъ профессоръ Крейзеръ (Kreuser), на линцскомъ католическомъ събздъ, прямо назвалъ напу "видимымъ Христомъ вселенной" (der sichtbare Christus des Welt). Это было сравнительно незадолго до Ватиканскаго собора, именно: въ 1856 году 2). Если поглубже вдуматься въ значеніе этого выраженія, которое удивительно вірно и мітко характеризуетъ всю сущность римскаго ученія о главенствъ папы, то нельзя не согласиться съ преосвященнымъ Хрисаноомъ, что въ этомъ ученіи "всемірная идея искупленія и облагодатствованія привязывается къ отдёльной личности" в). А чрезъ это (страшно сказать и даже подумать!) личность Самого Искупителя какъ-бы отступаетъ на задній планъ,-получаетъ какъ-бы только второстепенное значеніе, - и заміняется личностію папы. Ясно, что понимаемое въ такомъ смыслѣ намыстничество папы получаетъ скорбе значение замистительства, но никакъ не

<sup>1)</sup> О мавенствь папы, стр. 47.

<sup>2)</sup> Friedrich, gesch. d. Vatikanischen Conzils, B. I, s. 352.

<sup>3)</sup> Преосеящ. Хрисаноа, Характеръ протестантства, стр. 39.

указываетъ на то, будто папа есть только видимое орудіе невидимой главы церкви Господа Іисуса Христа. Если папа и могъ имъть это послъднее значеніе, то развъ только въ глазахъ умъренныхъ католиковъ, да и то въ тъ уже минувшія времена, когда ученіе о папскомъ главенствъ еще не было доведено до той крайней точки своего развитія, какой оно достигло при Піъ ІХ.

5. Значеніе папы какъ зам'єстителя Христа на земль, какъ "видимаго Христа вселенной", особенно характерно и рельефно отразилось на ультрамонтанскомъ ученіи объ источникть церкоснию асторитета. Какъ другіе пункты ученія о Церкви, такъ и этотъ пунктъ подвергся со стороны ультрамонтанскихъ богослововъ искаженію, цёль котораго, конечно, заключалась въ желанін, насколько возможно, наиболіве возвысить папскую власть въ Церкви. Катихивисы, относящіеся, по времени своего происхожденія, къ болье ранней эпохь, очень ясно учать, что всю пастыри Перкви, кто бы они ни были (следовательно и самъ папа), получають свою власть, т. е. власть учить, священнодъйствовать и управлять, от Самого Іисуса Христа, единаго Источника всякой власти. Такое учение мы находимъ въ катихизисахъ: Аміенскомъ (1693), Нантскомъ (1723), Сансскомъ (de Sens, 1751), Шартрскомъ (1784), Камбрэскомъ (1824), Булоньскомъ (1825) и Аміенскомъ (1834). Зато уже въ Сен-Бріэкскомъ катихизись (1835) замьтно нькоторое уклоненіе отъ этого ученія. Хотя и здёсь еще говорится, что и папа, и епископы получають свою власть оть Інсуса Христа и проявляютъ ее не иначе, какъ Его именемъ; однако въ другомъ мъстъ того же катихивиса читаемъ следующее: "Епископы суть слу-"жители (ministres), представители (représentants) Іисуса Христа въ своихъ собственныхъ епархіяхъ, подобно тому, какъ папа есть Его главный нам'встникъ (vicaire général) во вселенской "Перкви. Они (т. е. епископы) суть истолкователи (interprétes) Его слова, судьи въ дёлахъ вёры, начальники другихъ "пастырей, источнико всякой юрисдикцій и центръ епархі-"альнаго единства въ зависимости отъ верховнаго перво-свя-"щенника (т. е. папы), како и этото послыдній пользуется тыми "же прерогативами во всемь католическомь мірь". Въ этихъ словахъ содержится, хотя еще и не вполнъ ясный, рсетаки, несомнънный намекъ на то, что въ католической церкви папа есть источника юрисдикціи для всёхъ прочихъ епископовъ, которые являются лишь частными источниками юрисликців въ своихъ епархіяхъ, при томъ не иначе, какъ въ силу своей зависимости отъ этого главнаго источника. Такимъ образомъ первоначальная мысль о томъ, что источникъ всякой власти въ Церкви есть единый Христосъ Спаситель, какъ-будто нъсколько начинаеть здёсь затемняться. Но это пока еще только перехоль къ дальнъйшему, болъе ръшительному и ясному ученію о томъ же предметь. Въ Парижскомъ катихизись 1846 года уже прямо выражается мысль, что папа "имфетъ право учить не только встхъ втрующихъ, но и священниковъ и епископовъ", а также и управлять всёми ими, и что по этой причине онъ есть "кшязь пастырей" (le prince des pasteurs). Следовательно, здёсь уже прямо утверждается, что напа есть источникъ юрисдикціи по отношенію ко всімъ пастырямъ Церкви. Еще ясніве эта же мысль излагается въ катихивись аббата Гиллуа (1851 г.), гдъ сказано объ этомъ такъ: "Этого рода приматство (т. е. выра-"жающееся въ непосредственной юрисдикціи надъ вселенскою "Церковію) папа получаеть непосредственно. Лишь только онъ "канонически избранъ и далъ свое согласіе на это избраніе. лонъ имбетъ, безъ всякаго иного утвержденія, власть надъ всею "Церковію, если бы даже онъ не быль ни епископомъ, ни пре-"свитеромъ, ни дівкономъ, ни субдівкономъ, ни простымъ міря-"ниномъ". А ниже тогъ же катихивисъ прямо учитъ, что весь "епископатъ получаетъ свое начало и свою власть отъ канедри блаженнаго Петра". Особенно замъчательна мыслъ, высказанная здёсь: что даже и тогда папа быль бы источникомъ юрисдикцін для епископовъ, если бы онъ быль только міряниномъ. Чревъ это ясно дается понять, что всё чрезвычайныя привиллегіи, которыя усвояются пап' сравнительно съ прочими енископами, принадлежать ему не какъ ісрархическому только лицу. но какъ чему-то высшему и пастырей, и мірянъ. Очевидно, здісь есть желаніе приравнять папу по власти ко вселенскому собору, если только не поставить его еще выше... Легко понять. такимъ образомъ, куда мётитъ аббатъ Гиллуа: онъ какъ-би обоготворяеть папу.

Съ искажениемъ учения объ источникъ власти въ Церкви имъло самую тесную связь искажение и учение о сущности церковнаго управленія. И вдісь ультрамонтанскіе богословы соверінили тоть же великій грёхъ: и здёсь они замёнили невидимую Главу Церкви, Христа, и Святаго Духа, управляющаго ею, —папой. Въ катихизисахъ раннъйшей эпохи, —по преимуществу, прошлаго стольтія и первой четверти ныньшняго, еще находится мысль о томъ, что Церковь прежде всего и главнымъ образомъ управляется Святымъ Духомъ и Самимъ Господомъ Інсусомъ Христомъ. Но затемъ ультрамонтане начинають ослаблять въ катихизическомъ ученіи этоть важнёйшій его пункть и, вмёсто него, на первом плань поставляють внышнее церковное управленіе, -- однихъ пастырей Церкви. При этомъ сначала понимаются подъ последними не только папа и епископы, но и пресвитеры. Но въ другихъ катихизисахъ уже прямо выражается мысль, что пресвитеры не имъютъ никакаго ръшительно участія въ церковномъ управленіи. Наконецъ, централизація власти, проявляющейся въ этомъ управленіи, доводится до того, что сами епископы мало-по-малу теряють свое законное участіе въ этой области ісрархических обязанностей; между тёмъ, какъ все боле и боле получаеть силу учение о томъ, что папа есть единственный носитель (въ собственномъ смыслё) духовной власти; а епископы при немъ не болве, какъ только вполнв послушные ему исполнители его определеній 1). Нетрудно понять, что такое постепенное искажение учения о церковномъ управленіи прямо вело къ признанію папской непогрешимости за догматъ ввры ..

6. Переходимъ къ самому важному (по отношенію къ основной задачь нашего изследованія) пункту ученія о Церкви, именно: къ вопросу объ органь непогрышимости въ ней. И здысь, какъ и следовало ожидать, ультрамонтане исказили истину, притомъ съ такою же постепенностію, какъ и во всыхъ другихъ случаяхъ, разсмотрыныхъ нами. Цылыхъ двадцать катихизисовъ 2) (начиная съ изданныхъ въ концы XVII выка и кончая



<sup>1)</sup> Michaud, p. 53.

<sup>2)</sup> Именно: Шалонскій (1670), Анжерскій (1684), Ла-Рошельскій (1684), Лю-сонскій (1684), Аміенскій (1693), Буржскій (1699), Руанскій (1749), Сээускій

сороковыми годами нашего стольтія) еще содержать въ себь ученіе только о томъ, что непогрѣшима вселенская Церковь, причемъ, однако, не говорится ни слова не только о папъ, но даже и о всей учащей Церкви вообще. Въ другихъ же катихизисахъ, гдъ понятіе о Церкви объединяется съ понятіемъ объ учащей только ся половинв, хотя и не высказывается ничего определеннаго относительно органа непогрешимости въ Церкви вообще, однако очень ясно дается основание для мысли, что непогръщима лишь именно одна учащая ея половина (что, впрочемъ, еще совершенно правильно и съ нашей, православной, точки зрвнія) 1). Затвив, на вопросъ, кіпо именно составляеть эту учащую Церковь, отвінають лишь нікоторые катихизисы, и притомъ въ томъ смысле, что подъ учащею Церковію надобно понимать лишь папу и епископовъ и совершенно исключать при этомъ пресвитеровь и діаконовъ <sup>2</sup>). Но ультрамонтане не могли удовольствоваться и такимъ ограниченіемъ въ понятіи объ органв непогрышимости: имъ необходимо было замънить мысль объ учащей Церкви, т. е. о совокупности учительской власти всёхъ пастырей Перкви, мыслію объ одномъ папъ. Но какъ могли они достигнуть этой цъли? Понятно, не сразу, а только очень и очень постепенно. Они начали діло съ того, что очень категорически стали учить въ и вкоторыхъ катихизисахъ, что "всѣ върующіе безъ исключенія обязаны почитать и слушаться папу (doivent au pape respect et obéissance) во всемъ, что имбетъ отношение къ въръ и нравамъ". Но въ то же время они еще оставили пока въ тъхъ же катихизисахъ ученіе о томъ, что непогрешимость живеть вообще въ учащей Церкви, не опредъляя однако, что именно разумьть подъ этимъ послъднимъ понятіемъ. Таково положеніе дёла, напр. въ Аміенскомъ катихизист 1834 года. Мишо очень втрно замъчаеть, что чрезъ это ультрамонтанскіе богословы очень искусно устроили какъ-

<sup>(1756),</sup> Шартрскій (1784), Клермонскій (1789), Монпелескій (1819), Камбрейскій (1824), Клермонскій (1825), Реннскій (1832), Эврэскій (1836), Кутанскій (1837), Байэскій (1838), Парижскій (1839), Руанскій (1843) и Кагорскій (1843). См. объэтомъ у Michaud, pp. 68—69.

<sup>1)</sup> Michaud, p. 69.

<sup>2)</sup> Ibidem.

бы мость отъ ученія о непогрышимости учыщей Церкви къ ученію (еще не высказанному ими въ то время открыто) о непогрѣшимости папы 1). Разъ такой мость быль устроенъ, нетрудно уже стало воспользоваться имъ для достиженія основной цели всехъ ультрамонтанскихъ стремленій, — усвоенія одному папъ того свойства, которое принадлежить всей Церкви. И вотъ, въ катихизисв аббата Гиллуа (1851) мы находимъ мысль, что врата ада не одольють не Церковь, а тотъ камень, о которомъ говоритъ Спаситель (Мат. 16, 18), т. е. (какъ толкуетъ Гиллуа) Апостола Петра, а затъмъ и папу, какъ его преемника. Это уже прямой намекъ на ученіе о папской непогръшимости, но еще только намекъ. Зато въ катихизисъ Fréjus (1860), въ самомъ началѣ, помѣщено письмо епископа Жордани, которое открыто учить о томъ, что папа не погръшимъ 2). После этого, оставалось только объявить, что это ученіе есть догмать вёры, что и сдёлано было на Ватиканскомъ соборъ.

Священникъ І. Арсеньевъ.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Michaud, p. 70.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 71.

#### КЪ СТАРОКАТОЛИЧЕСКОМУ ВОПРОСУ.

#### Православенъ ли Intercommunion 1), предлагаемый намъ старокатоликами?

"Бълайте раздъленій, держитесь единенія". Св. Игнатій Богоносецъ.

(Продолжение \*).

#### Фолькстонскій церковный Конгрессъ.

. Переходимъ теперь къ Фолькстонскому церковному Конгрессу. То было собраніе спеціально однихъ англиканъ, держанное въ первый разъ въ новомъ, нарочно-выстроенномъ для Конгрессовъ англиканъ, громадномъ помъщении, разсчитанномъ на три тысячи посётителей, и начавшееся богослужениемъ и взаимопричащениемъ его сочленовъ въ четырехъ различныхъ англиканскихъ храмахъ: св. Маріи, св. Инсвиев, Спасителя и св. Троицы. Для публики оно открылось громаднымъ скандаломъ. Когда послъ взаимопричащенія высоко, низко-и широко-церковники шли изъ церквей къ зданію Конгресса, ихъ процессія на улицъ была встръчена контръ-процессіею и изъ толпы раздались свистки и крики: "долой папистово". Эти возгласы сами собой указывали, какъ недовольна англійская чернь слишкомъ неумфренными римско-католическими увлеченіями современной англиканской церкви. Знамена той и другой процессіи перемъщались между собою и между приверженцами различныхъ религіозныхъ возгрѣній непремѣнно произошла бы уличная свалка, если-бы въ дело не поспешила вмешаться поли-

<sup>1)</sup> Взаимообщеніе.

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1893 г., № 19.

ція, оттеснившая контръ-процессію въ соседній переулокъ. Такое начало не могло предвъщать ничего хорошаго для Конгресса англиканъ; тъмъ не менъе, на собравшихся клерджименовъ оно безспорно оказало доброе вліяніе въ томъ отношеніи, что побудило ихъ на время засъданій Конгресса почти вовсе отказаться отъ спорта, чтобы не раздразнить ими праздную приморскую толпу, всегда готовую вызывать всевозможныя публичныя и сенсаціонныя происшествія и потвшаться ими. Эта сдержанность клерджименовъ обратила на себя въ Англіи общее внимание. Въ Гриндельвальдъ спортъ первенствовалъ, въ Фолькстовъ онъ стояль на заднемъ планъ; тамъ-заграницейангликанскій священникъ прежде всего былъ спортсменомъ, здъсь-у себя, дома-онъ прежде всего и болъе всего былъ клерджименомъ. На эту метамореозу нельзя было не обратить вниманія; она невольно бросилась въ глаза. "О! она совершенно въ порядкъ вещей,--говорили англикане. Тамъ происходило сходбище ради удовольствія, здёсь же состоялось церковное собраніе ради діла. Тамъ сошлись вмість главнымъ образомъ нонконформисты, здёсь же собрались во -- едино англикане". Но эгому объясненію, конечно, никто не віриль. Всякій зналь, что на Гриндельвальдской Конференціи англикане принимали такое же живое участіе, какъ и прочіе ея сочлены, и что къ спорту англикане обнаруживають природную склонность отнюдь не меньшую, чёмъ и нонконформисты; вёдь, и тё и другіе прежде всего - англичане. Следовательно, спортъ отсутствовалъ въ Фолькстонъ не потому, что англикане вдругъ изъ спортсменовъ превратились въ клерджименовъ, а потому, что у себя дома въ данномъ случат оказалось неудобнымъ заниматься имъ, такъ какъ онъ легко могъ вызвать необузданную чернь на новый скандаль, еще болье прискорбный, а потому и не желательный, чемъ первый, произошедшій при открытіи Конгресса.

Но отсутствіе спорта не видоизм'внило характера фолькстонскаго собранія; оно только лишь съузило районъ своего д'вйствія естественными границами, т. е. стінами конгрессных поміщеній. Внутри же этихъ стінь оно было такимъ же церковнымъ пикникомъ, какимъ собраніе въ Гридельвальді было и внутри и вні стінь швейцарскаго готеля. Пикниковый ха-

рактерь Фолькстонского Конгресса сказался, такимъ образомъ, не во внёдомовых экзерциціяхь, а въ тёхъ разсужденіяхъ, кои велись на его засъданіяхъ. Дъйствительно, если бы оказалось необходимымъ дать краткій, но вірный и точный отвіть на вопросъ: чемъ занимался Фолькстонскій Конгрессъ? то на него по совъсти можно было бы отвътить только одно, а именно: онъ занимался интересными беседами. Съ этою целію въ зали Конгресса допущена была громадная, трехтысячная толпа, которая сопровождала рѣчи ораторовъ шумными заявленіями одобренія и неодобренія. Съ тою же целію на Конгрессь устроены были особые митинги для рабочихъ (working men's meetings) и работницъ (working women's meetings). Съ тою же цълю къ соучастію въ публичномъ собестдованіи привлечены быле не только свътскіе люди, но и дамы, среди коихъ общее вниманіе привлекали къ себѣ двѣ представительницы высшаго англійскаго общества: герцогиня Бедфордская и леди Фредерикъ Кевендишъ. Съ тою же цёлію для обсужденій на Конгрессь быль выставлень целый рядь вопросовь, имевшихь вызвать общественный интересъ; а именно: тутъ шли простраяныя разсужденія на слідующія темы: "положеніе церкви относительно рабочихъ комбинацій", "обязанности церкви относительно земледъльческаго населенія", "обязанности церкви относительно солдатъ", "дъятельность церкви на морскомъ берегу относительно постоянныхъ обитателей и временныхъ постителей", "физическая рекреація-пользованіе и злоупотребленіе ею", "обучение рабочихъ", "условія промышленности для женщинъ", "христіанская ионка-индивидуальная и соціальная". результаты небреженія религіознымъ образованіемъ въ элемевтарныхъ школахъ", "умфренность (трезвость)-васколько она касается женщинъ высшаго и средняго классовъ общества". требують ли интересы человъчества опытовъ надъ живыми животными и если требують, то до какихъ границъ могутъ оне быть допускаемы?" Конечно, здёсь были подняты и вопросы строго религіозно-церковнаго характера, какъ напривръ: "отношеніе между авторитетомъ Библін и авторитетомъ церкви",— "дъятельность англиканской церкви на Континентъ", "кановическое право въ связи съ дисциплиной и властію англиканской

церкви", "неизмѣняемое значеніе Ветхаго Завѣта для христіанской церкви", "подготовленіе къ діаконскому и священническому посвященію и подготовленіе мірянъ къ евангелической дѣятельности", "заграничная миссія", "христіанская доктрина и христіанская жизнь", "проповѣданіе въ англиканской церкви" и т. д. 1) Но всѣ эти, такъ сказать, спеціально-церковные вопросы обсуждались на засѣданіяхъ Конгресса вяло, однообразно и отнюдь не вызывая общественнаго интереса. На нихъ никто, кромѣ спеціалистовъ не обращалъ никакого вниманія. Не обратила на нихъ вниманія и англійская пресса, ни свѣтская, ни духовная. Общее вниманіе и публики, и прессы привлекли лишь два вопроса изъ первой категоріи темъ, т. е. "умѣренность—насколько она касается женщинъ высшаго класса англійскаго общества" и "вопросъ объ опытахъ надъ живыми животными", или "объ вивисекціи".

Объ увеличившемся за последніе годы среди женщинъ Англін употребленін алькогодя, переступающемъ всё границы приличія и переходящемъ въ полное пьянство до білой горячки (delirium tremens) включительно, разсуждали на засёданіяхъ Конгресса почти исключительно однъ дамы высшаго общества, герцогиня Бедфордская и леди Кевендишъ, что придало этимъ разсужденіямъ не только особый интересъ, но и удивительную пикантность. Леди Кенендишъ повъствовала спеціально о развитін пьянства среди дамъ высшаго англійскаго общества. Ея разоблаченія очень напоминали, такъ называемыя, life experienсея, т. е. "жизненныя испытанія", которыя съ такимъ захватывающимъ удовольствіемъ послів шумнаго боя турецкихъ барабановъ выслушиваются на богослужебныхъ собраніяхъ воинствомъ армів спасенія и которыя въ большинствъ случаевъ излагаются въ слухъ народу вновь завербованными въ армію спасенія прозелитами. "Что касается до англійскаго обычая пить (неумфренно спиртовые напитки), такъ повествовала достопочтенная леди,-то мы въ высшей степени обязаны революціи, именно революціи, произошедшей за последніе 60 леть въ привычкахъ,



<sup>1)</sup> Общую программу засъданій Фолькстонскаго Конгресса смотр. Official Year-Book of the Church of England за 1892 г. стр. 419 и дал. и NN. Guardian'a послё 4 октября 1892 года.

такъ называемаго, "лучшаго общества". Мнв недавно пришлось гостить въ одномъ загородномъ дом в, въ которомъ все еще находятся въ употребленін старинныя плотно-сделанныя объемистыя столовыя кресла; сидёнья въ нихъ отличаются отъ обыкновенныхъ креселъ глубокими выемками ради предохраненія джентельменовъ отъ паденія въ послів-обіденное время. Времена нынъ измънились. Въ наши дни, если бы мы сказали о какомъ-нибудь пьяниць: "онъ пьянъ, какъ лордъ",-то, конечно, не нанесли бы ему никакого оскорбленія, такъ какъ выражение это утратило свой язвительный смысль. Нынъ джентельменъ, даже офицеръ, также свободно и непринужденно можетъ отказаться отъ вина, какъ отъ перца и горчицы. Мнѣ самой часто приходилось видёть на большихъ званныхъ объдахъ въ Лондонъ людей, пьющихъ одну воду и вовсе не подвергавшихся за это оскорбленіямъ отъ хозяевъ. Но, увы! говоря это, мы обязаны взглянуть и на обратную сторону картины, т. е. признать, что еще многое требуетъ исправленія и что среди насъ, дъйствительно, наросло не мало новыхъ золъ, которыя, къ сожальнію, до последняго времени укрывались отъ нашего наблюденія и еще не вполнъ извъстны намъ и нынъ. Во дни древности, когда пилось много, этой крайности, насколько я знаю, вовсе не предавались наши леди. Можемъ ли мы сказать то же самое о нашихъ дняхъ? Выраженіе "подберите меня" (pick me up) развъ извъстно нынъ только среди однихъ мужчинъ? Развъ леди совсъмъ не знаются съ рюмочкой (nips) въ 11 часовъ утра, или въ послъобъденное время и развъ ими никогда не употребляется В. and S. 's (т. е. спиртовые напитки, смѣшанные съ содовой водой?) 1). Изъ чего собственно состоитъ тотъ освъжительный напитоки, который носить таннственное название "Somthing hot" (нъчто горячее) и употребляется на сонъ грядущій? Недавно мив пришлось слышать объ одной молодой леди, бывшей не въ силахъ переносить страш-



<sup>1)</sup> Одинъ изъ любимыхъ и наиболе употребляемыхъ напитковъ у авгличанъ, состоящій изъ сметенія коньяка, бренди или виски съ шипучими водами. По ядбви Англичанъ ко всевозможнымъ сокращеніямъ, онъ обыкновенно называется первыми буквами сметенія, т. е. бис, б означаетъ коньякъ, приготовляемый изъ кукурузы, и с—содовую воду.

ныя напряженія, налагаемыя на нее Лондонскимъ сезономъ 1), безъ "укрвпляющаго лекарства" (т. е. крвпкой водки), которое она, по этому, постоянно имъла подъ руками въ укромномъ уголкъ своего ридикюля. Помню также мое изумление за чаемъ послъ утренняго концерта, когда одна стоявшая около меня леди спросила себъ "овленькую чашечку". Въ своемъ невъдъніи я предполагала, что у нея-артистическая слабость къ бълымъ фарфоровымъ чайнымъ чашечкамъ, --- по мнѣ скоро пришлось убъдиться, что она просила себъ "бокалъ шампанскаго". Обративъ вниманіе на послёднюю, только что входящую въ моду новинку (a very new fashion) молодыхъ леди сопровождать джентельменовъ послъ объда въ курильныя комнаты, чтобы вмъстъ съ ними курить сигары и пить смёсь изъ спиртовыхъ напитковъ и шипучихъ водъ, леди Кевендишъ перешла къ изображенію жизни "въ болве тихихъ кружкахъ" общества, но и здёсь она обрела "навыки", столь же, если даже не более злокачественнаго свойства. Въ подтверждение своихъ словъ, она сослалась на примъръ нъсколькихъ пожилыхъ леди, которыя съ ранняго утра до поздняго вечера и ранняго вечера до поздняго утра проводять время въ форменномъ пьянствъ и доживаются въ полномъ смыслѣ слова до бѣлой горячки. Описанія ея очень интересны и, несомнино, весьма цины для характеристики современнаго высшаго англійскаго общества, --- но мы не станемъ утомлять ими читателей; для нашей цёли вполеб достаточно приведенныхъ выдержекъ изъ ея ръчи 2). Онъ показываютъ, что проповъдница умфренности и трезвости на Фолькстонскомъ Конгрессъ, не смотря на принадлежность къ цвъту англійской аристократіи, отошла совсёмъ не такъ далеко отъ ораторовъ и ораторшъ на митингахъ сальвешіонистовъ, съ любовію повѣствующихъ о пройденныхъ ими жизненныхъ испытаніяхъ, приносящихъ якобы всенародное покаяніе въ содъянныхъ ими злодвяніяхъ и свидвтельствующихъ публично о внутреннемъ своемъ перерожденіи всл'ядствіе вступленія въ число воинства армін спасенія. Все различіе річи леди Кевендишъ отъ



<sup>1)</sup> Лондонскій сезонъ есть время всевозможныхъ удовольствій; онъ происходить съ конца мая по конецъ іюля місяца.

<sup>2)</sup> Рачь ея отпечатана въ Guardian отъ 19 октября 1892 года.

разглагольствованій ораторовь и ораторшь сальвешіонизма состоить только въ томъ, что первая разсуждала о пьянствъ другихъ, а последніе пов'єствують обыкновенно о пьянств'є своемъ собственномъ и личномъ. Чъи ръчи: ея ли, или ихъимъютъ большую дъйственность? предоставляемъ судить слушателямъ. Речи въ религіозныхъ казармахъ (баракахъ) армін спасенія обыкновенно вызывають со стороны слушателей тімь больше шумныхъ заявленій, чёмъ оне неожиданне и сепсаціоннъе. Что же касается до ръчи леди Кевендишъ, то она вызвала страшное и шумное негодованіе и при томъ, какъ въ непосредственных своих слушателях, такъ и вообще во всемъ англійскомъ обществъ. Пресса англійская немедленно отозвалась въ высшей степени сочувственно къ ея обоснованнымъ на личномъ опытъ и наблюдении разсуждениямъ и отнеслась къ ней лично съ полною признательностію за неожиданныя и пикантныя разоблаченія. Широков'єщательная программа религіозно-церковныхъ вопросовъ какъ-то сама собой и совершенно незамѣтно отошла на засѣданіяхъ Фолькстонскаго Конгресса на задній планъ, стушевалась предъ красноръчивыми повъствованіями представительницы высшей англійской аристократін и утратила въ глазахъ посътителей Конгресса и всего англійскаго общества всякій смысль и значеніе. Казалось, что самый церковный Конгрессъ англиканъ созванъ былъ только затёмъ, чтобы предоставить леди Кевендишъ возможность выступить передъ публикою съ ценными разоблаченіями. Она въ полномъ смыслѣ слова была героиней Конгресса и оставалась ею до твхъ поръ, пока очередь не дошла до другаго вопроса. вызвавшаго и на Конгрессв и въ англійскомъ обществь еще болье живьйшій интересь, чымь вопрось о пьянствы.

Вопросъ о вивисекціи въ программу Фолькстонскаго Конгресса вошель подъ слѣдующею высокознаменательною и глубоконаучною формулировкой: "требують ли интересы человѣчества опытовъ надъ живыми животными? и если требують, то до какихъ границъ они допустимы?" Какъ и слѣдовало ожидать, въ стѣнахъ Конгресса онъ вызвалъ оживленную борьбу, походившую не на простое современное научное преніе, а на средневыковой турниръ между докторами богословія и докторами ме-

дицины, турниръ оригинальный, шумный и въ высшей степени забавный и поучительный. Подобнаго рода зрелища возможны только на западъ, такъ какъ тамъ до настоящаго времени непрерывно продолжается борьба между върой и знаніемъ и представителями церкви и науки, вызванная когда-то на свётъ божій римско-католическою церковію и постоянно оканчивавшаяся, да и теперь оканчивающаяся одновременно и побёдой и пораженіемъ какъ той, такъ и другой борющейся стороны, т. е. никогда, никого и ни въ чемъ не убъждающая. Такимъ образомъ, прочитавъ программу Конгресса, напередъ можно было предъугадать, что состязание между представителями богословия и медицины устроено вовсе не для того, чтобы добиться ихъ взаимнаго примиренія, -- что на западъ оказывается явленіемъ -- по истинь недостижимымь, а просто затымь, чтобы предложить собравшейся публикъ интересное врълище. Оно такъ и оказалось на пълъ.

Какъ бы то ни было, къ средневъковому турниру, возстановленному въ исходъ XIX стольтія на Фолькстонскомъ Конгрессъ, вивисекціонисты и антививисекціонисты стали заблаговременно подготовлять какъ самихъ себя, такъ и всю англійскую публику. Избравъ талантливыхъ бордовъ, они всёми мерами старались выдвинуть ихъ на арену состязанія во всеоружім знанія. Во главъ докторовъ богословія сталъ епископъ Берри ученый каноникъ Виндзорскій, бывшій примать Австраліи; опираясь на дъятельную поддержку двухъ обществъ: "общества для покровительства животных тото вивисекціи" (Victoria Street Society for the protection of animals from vivisection) u "unmephaиюнальной ассоціаціи для полнаго подавленія вивисекціи" (International association for the total suppession of vivisection), онъ смѣло и рѣшительно выступилъ предъ англійскою публикой самымъ ярымъ защитникомъ началъ антививисекціи. За нимъ на защиту животнаго царства изъявили готовность: епископъ Манчестерскій, епископъ Эдинбургскій, каноникъ Вильберфорсъ, Герцогъ Ньюкастельскій, дівица Miss Cobbe, съ полдюжины врачей и еще нъсколько лицъ. Во главъ докторовъ медицины, приверженцевъ вивисекціи, выступилъ знаменитость Лондонскаго врачебнаго міра, лейбъ-медикъ Королевы

и президентъ англійскаго королевскаго института врачей, серъ Андрю Клеркъ, который, къ сожальнію, предъ самымъ началомъ засьданія отказался отъ личнаго участія въ состязаніи, такъ какъ былъ отозванъ, какъ гласила его телеграмма, "къ другимъ, болье важнымъ оффиціальнымъ обязанностямъ". Его мъсто на турниръ заступили доктора медицины: Самуэль Уильксъ, Викторъ Гослей, Армандъ Рафферъ и др.

О подготовкѣ публики особенную заботливость проявили доктора богословія. Незадолго до Конгресса они разослали Лондонскому духовенству всѣхъ исповѣданій, церквей, сектъ и деноминацій кипу циркуляровъ съ оффиціальнымъ приглашеніемъ произносить въ своихъ храмахъ проповѣди противъ вивисекціи. Кромѣ приглашенія къ проповѣданію она состояла изъ семи отдѣльныхъ циркуляровъ, одинъ другаго интереснѣе, поучительнѣе и убѣдительнѣе. Очень сожалѣемъ, что не можемъ дать здѣсь даже самаго краткаго описанія этихъ документовъ, такъ какъ это отвлекло бы насъ въ сторону отъ прямой нашей цѣли. Скажемъ только, что по поводу этихъ документовъ въ Лондонѣ пущено было въ обращеніе не мало самыхъ колкихъ остротъ на счетъ вмѣшательства духовныхъ представителей англиканской церкви въ чуждую имъ сферу.

На заседаніи Конгресса данный вопрось вызваль настоящее побоище. "Конгрессь,—такъ писаль корреспонденть одной Лондонской газеты 1), много лёть не быль свидётелемь такой почетинё ужасной баталіи, какая произошла на немь сегодня послё обёда между докторами и священнослужителями по вопросу о вивисекціи. На дняхъ я предсказываль, что она очень позабавить нась; такъ оно и случилось. Выражаясь фигурально, могу сказать, что борцы, по крайней мёрё нёкоторые изъ нихъ, выходили на арену съ засученными рукавами".

Ставя, по примъру людей запада, въ параллель два англійскихъ религіозно-церковныхъ собранія, происходившихъ въ теченіи прошлаго года, нельзя не усматривать ихъ близкаго, внутренняго и органическаго взаимнаго сродства. И Гриндельвальдское и Фолькстонское собранія суть ни что иное, какъ пикники



<sup>1)</sup> Смотр. Daily News отъ 7 октября 1892 г.

церковные. Гриндельвальдская Конференція была пикникомъ потому, что прежде и болбе всего сводилась къ удовольствію клерджименовъ и собравшейся публики; происходившія на ней разсужденія религіозно-церковнаго характера были, такъ сказать, только пришпилены къ этимъ удовольствіямъ. Фолькстонскій Конгрессъ быль пикникомъ потому что, будучи созвань главнымъ образомъ ради религіозно-церковныхъ целей, выставленными для обсужденія вопросами и забавными преніями, въ концъ концовъ свелся также къ удовольствію для клерджименовъ и публики. Въ Гриндельвальдъ пикникъ происходилъ внутри и внъ стънъ готеля; въ Фолькстонъ онъ происходилъ только лишь внутри конгрессныхъ помъщеній, но одновременно съ этимъ отобразился и на всемъ англійскомъ обществъ. Въ Гриндельвальдъ предметомъ удовольствія служиль спорть, въ Фолькстонъ предметомъ удовольствія служили пикантныя разоблаченія о пьянстві женщинь высіпаго англійскаго общества и еще болье забавный средневьковой турниры докторовы богословія и медицины. Если бы возникъ вопросъ: который изъ пикниковъ: Гриндельвальдскій ли, или Фолькстонскій стоить выше и имъетъ больше значенія для западной церкви? то мы, ничто же сумняся, отвътили бы, что Гриндельвальдскій. На немъ поднять быль чрезвычайно важный вопрось объ историческомъ епископать выв преемства апостольского рукоположенія, вызвавшій затёмъ сильную и ожесточенную полемику среди англійскихъ богослововъ, полемику, которая въ недалекомъ будущемъ несомнънно будеть имъть громадное значение въ дълъ практическаго разръшенія вопроса объ объединеній англійскихъ протестантскихъ церквей и сектъ съ церковію англиканскою. На Фолькстонскомъ же Конгрессв не было поднято ни одного сколько нибудь важнаго въ церковномъ отношении вопроса; здёсь все сводилось къ обмѣну мнѣній по предметамъ второстепеннаго и даже третьестепеннаго значенія, -- вотъ почему онъ и не могъ вызвать никакихъ отголосковъ ни въ прессъ, ни въ общественномъ мижніи страны. Разоблаченія о пьянств'я англійскихъ аристократокъ и средневъковой турниръ застънили на Конгрессъ всъ остальныя собесъдованія, и пресса съ обществомъ остались при впечатленіи, будто онъ и созванъ былъ

только ради этихъ разоблаченій и ради этого турнира и ни для чего болье.

## Людерискій Интернаціональный Конгрессъ.

Приступаемъ къ характеристикъ Люцерискаго Интернаціональнаго Конгресса не безъ нѣкотораго смущенія, -- и вотъ по какой причинъ. У насъ въ Россіи сторонники старокатоликовъ поспъшния не только высказать о немъ все то, что можно было сказать въ его пользу добраго и хорошаго, но и представить его какимъ-то абсолютно безупречнымъ и идеально-совершеннымъ церковнымъ собраніемъ; въ свои повъствованія о немъ они привнесли не мало своихъ личныхъ увлеченій и потому всѣ они страдаютъ не только односторонностію, но и явнымъ пристрастіемъ. На нашу долю выпадаетъ, такимъ образомъ, далеко не легкая и ивсколько щекотливая задача разоблаченія темныхъ сторонъ Люцернскаго Конгресса, о коихъ у насъ не сказано пока еще ни слова. Разоблаченія наши, конечно, не понравятся ни самимъ старокатоликамъ, ни нашимъ русскимъ ихъ сторонникамъ и вызовутъ ихъ крайнее неудовольство уже по тому одному, что выслушивать правду не всегда бываетъ легко и пріятно. Въ отвётъ имъ можемъ сказать, что и высказывать правду также иногда бываеть далеко не легко и не особенно пріятно. Но, рано или поздно, истина должна всплыть наружу и кто нибудь долженъ же взять на себя неблагодарную задачу высказать ее. Чемъ раньше это будеть сделано, тъмъ лучше для всъхъ завитересованныхъ сторонъ, --- лучше в для уразумёнія ими истины, и для установленія возможно-правильнаго ихъ взаимоотношенія, и для избёжанія въ будущемъ болъе серьезныхъ и болъе горькихъ разочарованій. Во всякомъ случав, для уразумвнія истиннаго значенія Люцерискаго Конгресса нельзя брать во вниманіе только одну его світлую сторону, а необходимо также выяснить и оценить по достоинству его темныя и слабыя проявленія, т. е. ту его сторону, на которую наши русскіе сторонники старокатоликовъ не обращаютъ никакого вниманія. Своимъ разоблаченіемъ мы не отнимемъ отъ него и не заствнимъ даже его сввтлыхъ сторонъ; онв



останутся за нимъ по прежнему; но проявленія слабыя и темныя придадуть ему совершенно новое и возможно-правильное освещение и покажуть, что намъ-православнымъ надлежить относиться къ старокатолическому движенію съ крайнею осторожностію и серьезною осмотрительностію. Затамъ, въ данномъ случай мы излагаемъ только лишь нашъ личный взглядъ на Люцернскій Конгрессь; правы ли мы, или неправы,-пусть судать о томъ люди, более насъ сведущие и компетентные. Если намъ докажутъ, что мы ошибаемся, то мы всей душей готовыбудемъ сознаться въ своей ошибкъ; мы никогда не претендовали и теперь не претендуемъ на непогрѣшимость нашихъ сужденій; служа нашей родной православной церкви, мы всёми силами души желаемъ ей блага и только одного блага; съ другой стороны, блага же искренно желаемъ мы и для старокатоликовъ. Между ними и нами должны царить прямота, искренность и откровенность. Если въ нашемъ настоящемъ взаимоотношеніи не будеть этихъ примитивныхъ свойствъ человіческихъ отношеній, то намъ нечего и разсуждать объ установленіи взаимообщенія между нашими церквами. Если въ будущемъ намъ дъйствительно суждено сблизиться и объединиться, то произойдеть это, конечно, не ради того, что мы будемь нынѣ говорить другь другу любезности и комплименты. Отбросимъ же ихъ въ сторону, какъ излишній и понапрасну обременяющій насъ балласть. Ограничимь свою задачу одною правдою и станемъ выслушивать ее тихо и спокойно, какъ бы ни была она жестка и непріятна намъ. Она одна выведетъ насъ на путь взаимнаго сближенія. На прямоту нашего личнаго отношенія къ нашему же общему дёлу старокатолики не могутъ и не должны ни претендовать, ни обижаться на насъ. Дело ихъ сближенія съ нами есть наше же собственное діло и потому мы не только имбемъ право, но и правственно даже обязаны относиться къ нему такъ, какъ того требуетъ нашъ долгъ, наша совъсть. Какое бы высокое положение ни занимали вожди старокатолицизма въ своей церкви и въ своей богословской наукъ. они прежде всего люди и, какъ люди, не свободны отъ увлеченій, пристрастій и ошибокъ. Что же касается до нашихъ взаимныхъ отношеній, то они должны быть совершенно чужды не только явныхъ ошибокъ, но и простыхъ человъческихъ увлеченій и пристрастій. Не забудемъ, что и они и мы трудимся и должны трудиться прежде и болье всего для церкви, а не для своихъ личныхъ цълей и самоублаженій.

И такъ, скажемъ со скорбію въ сердцъ, что Интернаціональный Конгрессъ старокатоликовъ въ Люцерив, по нашему глубокому убъждению, быль такимъ же церковнымъ пикникомъ. какими, какъ видёли выше, оказались церковно-объединительная Конференція въ Гриндельвальді и церковно-англиканскій Конгрессь въ Фолькстонв. "Какъ!--воскликнуть съ изумленіемъ и даже негодованіемъ старокатолики, --- нашъ Люцернскій Конгрессъ, заключеніями котораго мы не только явили протестъ противъ новыхъ догматовъ Ватикана и наше отвращение отъ ультрамонтанизма, но и засвидътельствовали наше возвращеніе къ истинному католицизму древней, единой и нераздъльной церкви, и, следовательно, доказали всему міру наше желаніе сблизиться и соединиться съ церковію восточно-православною, этотъ Конгрессъ есть церковный пикникъ?!" Тоже восклицаніе, но въ еще болве ръзкой формъ, поспъшать, песомивино, сдвлать и наши русскіе сторонники старокатоликовъ. Да, -- отвётимъ мы, -- этотъ самый Конгрессъ, на нашъ взглядъ въ извъстномъ отношении дъйствительно быль ничъмъ инымъ. какъ церковнымъ пикникомъ. Онъ въ полномъ смыслѣ слова есть дътище своего времени и, какъ дътище этого времени, не можеть и не имбеть даже права отрекаться отъ своего родства съ другими чадами одной и той же родственной имъ всемъ семьи. Онъ отображаетъ на себе общія черты характера и своего времени и тъхъ чадъ, которыхъ породило это время. Онъ быль пикникомъ уже по тому одному, что на его засъданіяхъ принимало самое живое и дъятельное участіе англиканское духовенство, -- то духовенство, которое отчасти вызвало на свътъ Божій и несомивнио одухотворило Гриндельвальдскую Конференцію и Фолькстонскій Конгрессъ. Онъ не могь не отобразить на себь современных намъ особенностей этого духовенства и техъ своеобразныхъ отличій, которыя оно придало и Конференціи въ Гриндельвальдів и Конгрессу въ Фолькстоні. Не даромъ Лондонскій Times, тоть Times, который на своихъ

столбцахъ съ протокольною върностію воспроизводить иногда явленія современной жизни на всемъ протяженіи земнаго щара, ръшился смъло и, по нашему мнънію, даже дерзко подтрунивать надъ старокатоликами, съ одной стороны, и англиканскими епископами, съ другой, -- утверждая, будто англиканские епископы "заиннотизировали (собственно говоря: загальванивировали, galvanized) такъ называемое старокатолическое движение въ Германія (Баваріи и Австріи) столь же сильно, какъ прландскіе епископы заипнотизировами старокатолическое (точнве: реформатское) движеніе въ Испаніи" 1). Такимъ образомъ, Times не только усмотрёль въ современномъ состояніи старокатолическаго движенія явные признаки вліянія англиканскаго духовенства, но и свелъ это вліяніе къ внушенію, практикуемому нынъ въ такъ называемомъ ипнотивиъ. Обстоятельство это заслуживаетъ серьезнаго вниманія и осмотрительнаго изученія и обсужденія. Если Times'v, какъ, быть можеть, скажуть наши сторонники старокатоликовъ, мало известно старокатолическое движеніе, то ему, несомнівню, прекрасно знакомо англиканское духовенство со всёми его отличіями, пристрастіями и притязаніями, а равно и то воздействіе, или то внушеніе, которое оно можетъ оказывать на то или иное направленіе въ дъль развитія старокатолическаго движенія.

Въ самомъ дѣлѣ, — оцѣнивая внутреннее значеніе Люцернскаго Интернаціональнаго Конгресса, для нась — православныхъ, наприм., совершенно безразлично — при какой именно внѣшней обстановкѣ совершались его засѣданія, стояла ли въ Люцернѣ съ 12-го числа по 15-е сентября прошлаго года хорошая погода, сіяли ли на небѣ днемъ — солнце, а ночью — луна, много ли было въ это время въ Люцернѣ посѣтителей, катались ли они по озеру и слушали ли музыку на улицѣ, восходили ли ближайшіе участники Конгресса на горы и въ чемъ именно восходили, какого рода бесѣда шла у нихъ въ общественномъ саду, пили ли они пиво и курили ли сигары на засѣданіи въ городскомъ театрѣ и т. д. На всѣ эти явленія, какъ явленія якобы безразличныя, никто у насъ не обратиль внима-

<sup>1)</sup> Спотр. Тітев оть 26 декабря 1892 года.

нія при оцінкі значенія послідняго старокатолическаго собранія. Ни въ одномъ, напечатанномъ у насъ въ Россіи отчеть о Люцернскомъ Конгрессъ, обо всемъ этомъ нельзя найти ни слова. Но на всё эти, такъ сказать, побочныя явленія взглянули нёсколько иначе англикане. Ихъ интересовало решительно все, а потому ихъ отчеты, не смотря на видимую краткость и даже несодержательность, оказываются во многомъ значительно полнъе и несомивнно интересиве нашихъ. Такъ не большой, всего на четырехъ страничкахъ отпечатанный, отчетецъ англиканскаго священника Ольдгема, бывшаго на Конгрессъ представителемъ отъ архіепископа Кентерберійскаго, примата Англіи, начинается следующимъ интереснымъ повествованіемъ. "Интернаціональный старокатолическій Конгрессь, держанный въ Люцернь съ 12 по 15 сентября, происходиль при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ восхитительной внёшней обстановки. Люцернъ всегда прекрасенъ и въ настоящемъ случай онъ явилъ себя въ наилучшемъ видъ. Погода стояла великолъпная: днемъ тепло сіяло солнце, ночью ярко свътила луна. Готели были переполнены, такъ какъ многіе изъ туристовъ изъ за наступившей въ горахъ холодной погоды принуждены были спуститься съ нехъ; по озеру весело сновали большіе экскурсіонные пароходы, биткомъ набитые неутомимыми посттителями (иностранцами), и мелкіе парусные суда; на сушт въ это время съ разныхъ сторонъ слышалась музыка, усердно разыгрываемая разными оркестрами" 1). Такимъ образомъ, изъ англиканскаго отчета ми прежде всего увнаемъ, что на Конгрессъ въ Люцернъ было довольно весело. Во всемъ чувствовалась какая-то жизнерадость. такъ что трудно было усидъть въ спертомъ воздухъ церквей в залъ собранія. Солице блескомъ и тепломъ въ теченіи дня и луна матовымъ и чарующимъ освъщениемъ вечеромъ и ночью тянули членовъ Конгресса на воздухъ, где можно было и дышать свободиве, и двигаться непринуждениве, и отдаваться вивдомовымъ экзерциціямъ, и говорить даже несравненно развязнѣе, чёмъ въ стенахъ залъ, а тёмъ более церквей. Учредители Конгресса прекрасно знали свойства и привычки будущихъ его



<sup>1)</sup> Смотр. The Foreign Church Chronicle, девабрь, 1892 года, стр. 249 п 250.

сочленовъ; они заблаговременно позаботились утилизировать въ пользу предстоящаго собранія и солице, и луну, и озеро, и горныя вершины около города, и городской театръ, и даже увеселительный садъ Löwengarten. Нельзя же, въ самомъ дъль, оставлять дорогихъ гостей, прибывшихъ въ Люцернъ на церковно-международный Конгрессъ, безъ развлеченій; въдь одни занятія религіозно-церковными вопросами могли бы скоро прискучить имъ, а потому въ программу занятій Конгресса надлежить внести возможно-больше разнообразія и цілый рядь удовольствій. И, действительно, Конгрессь доставиль своимь сочленамъ, и старокатоликамъ и нестарокатоликамъ, великую смвиу разнородныхъ впечатлвній и ощущеній. Воть что читаемъ въ другомъ англиканскомъ отчетв по поводу Люцернскаго Конгресса. "Собранія на Людернскомъ Конгрессь, происходившія въ различныхъ містахъ, по своему характеру отличались одно отъ другаго. Онъ происходили въ церкви Христа (Christuskirche), публичной заль, городскомъ театры, общественномъ саду, главномъ готелъ и на холмъ близъ озера четырехъ кантоновъ. Ръчи, говоренныя по этимъ мъстамъ, различались между собою въ соотвётствіи съ тёмъ, гдё именно оне произносились. Въ церквахъ читали свои ръчи главнымъ образомъ архіепископы и епископы; въ общественной залъ свободно обсуждалась серія резолюцій, касавшаяся Status'а и д'ятельности старокатолическихъ церквей; въ театръ говорились тщательно разработанныя рвчи, изображавшія истинное положеніе старокатолицизма и его борьбу съ противниками; въ саду и на состоявшемся банкетъ, какъ и следовало ожидать, допущены были речи более популярнаго характера и болъе легкаго содержанія; что же касается до рвчи на берегу овера, то она вполнъ была sui generis. Представители иноземныхъ дружественныхъ церквей говорили въ публичной заль" 1). Но еще полнъе и обстоятельнъе о томъ-же предметь повыствуеть органь высокоцерковниковь въ Англіи. Вотъ какъ живо рисуетъ онъ отличительныя черты последняго старокатолическаго собранія. "12-го сентября въ 8 часовъ вечера неофиціальное собраніе (informal meeting) состоялось въ

<sup>1)</sup> Смотр. The Foreign Church Chronicle, декабрь, 1892 г., стр. 218 я 219.

театръ. На этомъ собраніи была сказана превосходная ръчь докторомъ Штейгеромъ (Steiger), однимъ изъ передовыхъ сочленовъ мъстнаго комитета, который радушно привътствовалъ прибывшихъ со всего свъта гостей. Изъ нихъ многіе были лично представлены собранію неутомимым сепретарем Конгресса. д-ромъ Вейбелемъ (Weibel)". Между другими гостями тутъ присутствовали и епископъ Вустерскій, организаторъ Гриндельвальдской Конференціи д-ръ Ланнъ, его другъ-священникъ конгрегаціоналистской церкви Ю. П. Южсъ, эксъ-президентъ Весмянской Методистской Конференціи д-ръ Стивенсонъ, мистерь Перси Бантингь, редакторъ Contemporary Review, патерь Гіациить Лойсонъ и т. д. Всв они прибыли сюда съ только-что окончившейся Гриндельвальдской Конференціи, на которой приступили къ общей трапезъ любви. "Въ антрактахъ" этого собранія въ театръ лівлись пъсни (songs were sung) превосходнымъ смѣшаннымъ хоромъ дамъ и мужчинъ, а гости твиъ временемъ угощались (regaled themselwes) за отдъльными столиками, курили и пили пиво. Это пиршество (proceedings) завершилось энергическою річью генеральнаго викарія Вебера, пригласившаго всёхъ собравшихся воскликнуть "hoch" въ честь старокатолицизма, что и было сдёлано съ энтузіазмомъ... На следующее утро, во вторникъ, въ 8 часовъ, въ Christuskirche отслужена была месса" 1). Такимъ образомъ, собраніе въ театръ, на коемъ участники Конгресса курили сигары, пили пиво, слушали восхитительное пъніе и превосходныя ръчи и восклицали въ честь старокатолицизма громогласное hoch, замъняло для совершителей мессы во вторникъ утромъ и для всъхъ приступавшихъ въ это же утро ко вкушенію евхаристіи наше всенощное бавніе съ акаоистами и предпричастными правилами. Что сказали бы святые отцы древнихъ вселенскихъ соборовъ, если бы могли прочесть отчеты о Люцернскомъ Интернаціональномъ Конгрессь, вышедшіе изъ подъ пера англиканъ? Для какихъ рёчей и восклицаній отверзлись бы ихъ святыя уста, если бы они могли явиться на последнее церковное собраніе старокатоликовъ? Неужели бы и ихъ самихъ старока-



<sup>1)</sup> Смотр. Guardian отъ 28 сентября 1892 г.

толики, тъ старокатолики, которые, какъ они сами свидътельствують о себь, вернулись къ древней нераздыльной церкви. встретили бы, какъ они встречали съехавшихся со всего міра въ Люцернъ религіозныхъ представителей, съ сигарами во-рту, кружками пива въ рукахъ, засёдая въ театрё за отдёльными столиками, слушая пъніе превосходнаго смыпаннаго хора дамъ и мужчинъ и восклицая hoch въ честь вернувшагося къ нераздёльной церкви старокатолицизма? "Но,-вовразить намъ достопочтеннъйшій Александръ Алексьевичь Кирьевъ, передовой защитникъ старокатолическихъ религіозно-церковныхъ притязаній у насъ въ Россіи, все это не относится къ дълу. Все это касается того духа церковнаго, который въ деле установленія единенія церквей имбеть и должень имбть второстепенное и даже третьестепенное значение. На передовомъ планъ нашихъ современныхъ сношеній со старокатоликами должны стоять догматы, и мы прежде всего должны объединиться съ ними именно въ догматахъ. Духъ же церкви очень не ясенъ и неуловимъ; къ нему нельзя по этому сводить единеніе церквей 1). Дъйствительно, все это касается той области, которую А. А. Киртевъ называетъ духомъ церкви. По его словамъ, этотъ духъ церкви почти не имъетъ никакого значенія въ дъль установленія нашего единенія со старокатоликами. По нашему же мивнію, онъ имфетъ не только громадное, но и первенствующее значеніе въ дъль опредъленія степени подготовки старокатоликовъ къ объединению съ нашею церковию. До какихъ результатовъ можетъ доводить этотъ духъ церквей, о томъ речь будетъ еще впереди. Теперь же продолжимъ наши выдержки изъ англиканскихъ отчетовъ о Люцернскомъ Конгрессъ.



<sup>1)</sup> Смотр. его отвѣтъ на нашу статью: "Православенъ ли старокатолицизмъ?", помѣщенный въ "Свѣтѣ" отъ 7 декабря 1892 г. № 284; въ немъ читаемъ слѣдующіл знаменательныя слова: "всякія другія условія, внѣшній характеръ церкви, научняя теченія, которыя въ ней проявалются, очень неясный в неуловимый "духъ" церкви, о которомъ такъ много говорятъ, можетъ быть и заслуживаетъ разсмотрѣнія, но уже послѣ того, какъ будетъ рѣшенъ болѣе важный принципіальный вопросъ о догматахъ". Духъ старокатолической церкви на Люцернскомъ Конгрессѣ сказался въ очень ясныхъ в впоянѣ уловимыхъ формахъ. Насколько овъ совмѣстимъ съ духомъ нашей церкви,—о томъ, по нашему глубокому убѣжденію, даже и вопроса быть не можетъ.

"Въ теченіи всего Конгресса стояла замічательно прекрасная погода; блестящій солнечный світь много способствоваль веселому настроенію гостей, для общественнаго увеселенія которыхъ приняты были всі возможныя мітры. Такъ:

во вторникъ устроено было общественное собраніе въ Löwengarten,—

въ среду къ банкету присоединенъ былъ восходъ при помощи подъемной машины (mountain lift) на гору Gütsch,—

въ четвергъ состоялась послѣ обѣда поѣздка по озеру, а вечеромъ концертъ въ городскомъ театрѣ $^{\kappa}$  1).

"Повздка по озеру, заключившая Конгрессъ, могла, — такъ повъствуеть другой англиканскій отчетъ <sup>2</sup>), совершиться только въ Люцернѣ. Она прекрасно удалась, такъ какъ имѣла въ виду неформальное собесѣдованіе (conversazione), а также должна была выставить посѣтителямъ на видъ красоты Швейцаріи. Вмѣстѣ съ тѣмъ, она послужила прекраснымъ поводомъ для произнесенія прощальной рѣчи президентомъ Конгресса, Regierungsrath'омъ Филиппи, изъ Базеля, —рѣчи, сказанной на открытомъ воздухѣ, на славной вершинѣ горы, называющейся Rütli и господствующей въ чудномъ мѣстоположеніи надъ всѣмъ люцернскимъ озеромъ; она произвела глубокое впечатлѣніе на собраніе делегатовъ и всѣхъ высокихъ посѣтителей, собравшихся тамъ".

Прочтя всё эти подробности въ англиканскихъ отчетахъ,—ихъ, конечно, нётъ ни въ нашихъ русскихъ, ни въ самихъ нёмецкихъ старокатолическихъ отчетахъ,—мы всего болёе были поражены извёстіемъ о собраніи въ театрѣ. Намъ не вёрилось, чгобы религіозно-церковный Конгрессъ старокатоликовъ могъ спуститься до такого низкаго уровня, хотя, одновременно съ симъ, мы не имёли никакихъ основаній сомнёваться въ абсолютной точности сообщеній представителей англиканской церкви. Съ другой стороны, насъ интересовалъ вопросъ: какъ отнеслись наши православно-русскіе представители къ своеобразному проявленію гостепріимства старокатоликовъ. Въ виду этихъ



<sup>1)</sup> Смотр. Guardian отъ 28 сентября 1892 г.

<sup>2)</sup> Смотр. The Foreign Church Chronicle, декабрь, 1892 г., стр. 233-234.

двухъ причинъ им обратились съ частнымъ письмомъ къ одному изъ бывшихъ въ Люцернъ нашихъ делегатовъ. Отвътъ его и поразилъ, и несказанно порадовалъ насъ. Очень сожалъемъ, что въ виду частнаго характера этого отвъта, мы лишены возможности включить его въ нашу статью. Скажемъ только, что нъкоторыхъ изъ нашихъ представителей столь болюзненно поразило религіозное собраніе старокатоликовъ въ театръ съ отръзьными столиками, сигарами, пивомъ, пуншами, закусками и и другими добавленіями, что они нашли неприличнымъ оставаться на немъ, такъ какъ оно въ ихъ глазахъ потеряло не только религіозный, но и просто серьезный характеръ. Всей душей радуемся, что у нихъ достало сиълости и ръшимости выразить своимъ удаленіемъ изъ театра негласный, но всъмъ очевидный протестъ противъ старокатолическаго церковнаго пикника.

И такъ, на Люцернскомъ Интернаціональномъ Конгрессъ было все: и собраніе въ театръ съ отдъльными столиками, пивомъ, пуншами, закусками, пѣпіемъ и восклицаніями hoch, и увеселенія въ саду Löwengarten, и восхожденіе на гору Gütsch, и банкетъ съ шумными ръчами, и концертъ въ городскомъ театръ, и экскурсія на пароходъ, и высадка съ парохода на берегъ съ восходомъ на Rutli для выслушанія на открытомъ воздухъ поучительной ръчи предсъдателя Конгресса; о содержании ея рѣчь впереди. Словомъ, на Людернскомъ Конгрессъ происходиль такой же широкій Intercommunion, въ смыслі взаимообщенія, между представителями различныхъ церквей и сектъ, какой въ такихъ грандіозныхъ разм'врахъ задуманъ и осуществленъ быль несколькими днями раньше д-ромь богословія Генри Ланномъ. Между тъмъ и другимъ собраніемъ мы, при всемъ желанін, не можемъ усмотрѣть никакого существеннаго различія, тогда какъ общихъ чертъ между ними отыскивается болье чвиъ постаточно.

## Старокатолицизмъ, какъ возвратъ къ истинному католицизму древней, единой и нераздёльной церкви.

Выше было сказано, что Люцернскій Конгрессъ отобразиль на себъ отличительныя черты не только Гриндельвальдской Кон-

ференціи, но и Фолькстонскаго Конгресса и что поэтому онъ занимаєть среднее положеніе въ ряду трехъ прошлогоднихъ церковныхъ собраній. И дъйствительно, онъ имъетъ много общаго съ собраніемъ въ Фолькстонъ. Ихъ взаимное сходство состоитъ въ тъхъ собесъдованіяхъ, которыя происходили на ихъ засъданіяхъ между церковными представителями.

О чемъ и какъ шла бесъда на Фолькстонскомъ Конгрессъ намъ уже извъстно. Обратимся теперь ближе къ разбору собесъдованій на Люцернскомъ Конгрессъ. Туть невольно бросаются въ глаза два пункта, изъ которыхъ одинъ запечатлънъ отрицательнымъ, а другой положительнымъ характеромъ. Первый пункть сводится къ настойчивому уклоненію старокатоликовъ отъ веденія разсужденій въ вопросахъ, которые нибють важное и существенное значеніе для опредёленія старокатолицизма въ его основныхъ принципахъ; второй, напротивъ того, изобличаетъ въ нихъ желаніе вести пространныя разсужденія о такихъ предметахъ, которые совершенно чужды церкви.и не съ темъ только, чтобы провести за этими разсужденіями пріятно время на зас'яданіяхъ Конгресса 1), но, какъ увидимъ ниже, съ явнымъ намъреніемъ пріурочить и-если такъ позволено будетъ выразиться-навязать церкви, не церквамъ, а именно церкви, человъческія мудрованія и житейскія соображенія.

По первому тезису программы засъданій Люцернскаго Конгресса, "старокатолицизмъ (католическое движеніе къ реформъ) есть не только простой протесть противъ новыхъ догматовъ Ватикана и особливо противъ папской непогръшимости, но и



<sup>1)</sup> По сему поводу находимъ очень характерную замѣтку въ американскомъ "Old Catholic" (vol. II, № 2, December 1892). "О недавно происходившемъ Интернаціональномъ Старокатолическомъ Конгрессѣ въ Люцернѣ мы не можемъ дать някакого инаго извѣстія, кромѣ того, которое отпечатано въ Нью-Горкскомъ Сhurchman: "Конгрессъ продолжался въ теченіи нѣсколькихъ дней и почти не имѣлъ никакихъ практическихъ результатовъ. Одниъ непочтительный голландскій корреспондентъ обозваль его піэтистическимъ обществомъ для взаимнаго обожанія, состоящимъ изъ англиканъ, галликанъ, лютеранъ и грековъ, которые сомлись вмѣстѣ для своего объединенія—разъединенія (who met together to agree to disagree)?" Дѣйствительно, Люцернскій Конгрессъ очень походиль на собраніе профессоровъ богословія, сошедшихся вмѣстѣ ради взаимнаго самоублаженія своею ученостію.

возврать къ истинному католицизму древней, единой и нераздъльной церкви при помощи устраненія поврежденій, внесенныхь въ папскую и іезуитскую церковную систему, и призывъ, обращенный ко всимь христіанскимъ сообществамъ, для ихъ возсоединенія на древне - христіанскомъ основаніи 1. Такимъ образомъ, современный старокатолицизмъ сводится въ настоящее время его вождями къ тремъ основнымъ проявленіямъ, или признакамъ: къ протесту, возврату и призыву. Слова эти въ стенографическомъ отчетъ Люцернскаго Конгресса въ одномъ мъсть 2) отпечатаны не только курсивымъ, но и нарочито-жирнымъ шрифтомъ, очевидно, затъмъ, чтобы онъ не могли не броситься въ глаза читателя. Конечно, полное вниманіе должны обратить на нихъ и мы сами, задаваясь цълію представить возможно безъошибочную и безпристрастную характеристику Люцернскаго Конгресса.

Что "старокатолицизма есть протеста протива новыха догматова Ватикана и особливо протива папской непогрышимости", объ этомъ здёсь нётъ цёли распространяться. Это фактъ общеизвёстный и всёми признанный. Сущность старокатолицизма до настоящаго времени почти всецёло сводилась, да и теперь сводится, какъ это всего лучше подтверждаетъ самъ Люцернскій Конгрессъ, именно къ протесту противъ ультрамонтанскаго Рима съ его новёйшими церковными притязаніями.

Но тъмъ съ большимъ вниманіемъ должны мы отнестись къ остальнымъ выставленнымъ въ Люцернской программъ признакамъ старокатолицизма.

"Старокатолицизмъ", иначе говоря, современное "католичесское движеніе къ реформы, есть возврать къ истинному католицизму древней, единой и нераздъльной церкви при помощи устраненія (hinweg über) поврежденій, внесенныхъ въ папскую и ісзуитскую церковную систему". Отождествленіе старокатолицизма съ "истиннымъ католицизмомъ древней, единой и нераздѣльной церкви", какъ извѣстно, выставлялось старокатоликами и раньше, но не какъ осуществившійся фактъ, а какъ цѣль,

<sup>1)</sup> CMOTP. Stenograph. Bericht, cTp. 5.

<sup>2)</sup> Смотр. Stenograph. Bericht, стр. 31.

къ которой онъ ималь стремиться въ своемъ развитіи. Нына, на Люцернскомъ Конгрессь, это отождествление въ первый разъ ясно, решительно и категорично выставляется старокатоликами, какъ осуществившійся фактъ, свидътельствующій о томъ, что цъль, къ которой стремился старокатолицизмъ, теперь уже достигнута. Люцернскій Конгрессь является, такимъ образомъ, поверотнымъ пунктомъ въ исторіи старокатолицизма; до него старокатолики только лишь стремились къ истинному старокатолицизму, какъ истинному католицизму древней, единой и нераздъльной церкви, а теперь, со времени его засъданій, они уже достигли его и стали истинными старокатоликами, т. е. исповъдниками истиннаго католицизма древней, единой и нераздёльной церкви. Прочтя это ясное, решительное и категорическое завъреніе, спрашивается: чего именно должны мы ожидать отъ старокатоликовъ? Ничего, кромъ доказательствъ настолько же ясныхъ, ръшительныхъ и категорическихъ, насколько по существу своему является и само ихъ завъреніе,доказательствъ, конечно, прежде и болфе всего касающихся ученія, или, выражаясь точнье, догматовь ихъ церкви. И что же? Вийсто того, чтобы вслидь за этимь завирениемь, впервые ясно, ръшительно и категорично высказаннымъ на Люцернскомъ Конгрессъ, представить туть же на Конгрессъ эти доказательства, старокатолики ясно, решительно и категорично отклоняють отъ себя не только необходимость представленія этихъ доказательствъ, но и самыхъ разсужденій о догматахъ, отклоняють не только на засъданіяхъ Конгресса, но и въ самой программ' этихъ заседаній, какъ бы опасаясь, чтобы къ нимъ на засъданіяхъ Конгресса не вздумали приступить иноземные делегаты. Въ введении къ програмыт сказано ясно: "Комгрест не имъетт права и не почитаетт своею задачею ръшать догматические вопросы и вмишиваться во внутреннее положеніе единичных церквей 1). Такимъ образомъ, Конгрессъ считалъ себя въ правъ только лишь выставлять тезисъ догиатическаго характера, а разрѣшать его и доказывать догматически онъ считалъ себя не въ правъ и потому прямо и ръшительно слагаетъ съ себя эту важную и существенную задачу.



<sup>1)</sup> CMotp. Stenograph. Bericht, ctp. 4 H 28.

Но этого еще мало. Не допуская самой мысли о необходимости провърки завъренія старокатоликовь на счеть ихъ возврата къ истиниому католицизму древней, единой и нераздёльной церкви и требуя его принятія делсгатами на въру, программа, какъ сейчасъ имели случай убедиться, ставить уклоненіе Конгресса отъ решенія догматических вопросовь въ параллель съ его невившательствомъ во внутреннее положеніе единичныхъ церквей. То и другое: ръшеніе догматическихъ вопросовъ и вмѣшательство во внутреннее положеніе единичныхъ церквей старокатоликами приравнивается одно другому и ставится въ ближайшую и непосредственную связь между собою, какъ два соизмъримыя и равнозначущія явленія, взаимно дополняющія и поясняющія одно другое. Такимъ образомъ, оказывается, что старокатолики отклонили на Люцерискомъ Интернаціональномъ Конгрессъ ръшеніе догматическихъ вопросовъ какъ будто потому, что почитали это дело не деломъ общецерковной важности, а деломъ частнымъ и спеціально касающимся только ихъ одной церкви, до котораго, какъ до дъла частного, остальнымъ церквамъ нътъ и не можетъ быть никакого интереса.

Въ самомъ дёлё, отчего старокатолики считали себя не въ правъ заниматься на Люцернскомъ Конгрессъ ръшеніемъ догматпческихъ вопросовъ и по какимъ именно причинамъ и соображеніямь отклонили оть него эту задачу? Вопрось этоть несомивино очень важень, такъ какъ ближайшимъ образомъ касается тёхъ мотивовъ, которыми руководились они при составленіи своей люцернской программы, и тіхть основных в принциповъ, которые легди въ основу преній, происходившихъ на ихъ последнемъ Интернаціональномъ Конгрессе. Ихъ ответъ находимъ въ рѣчи президента Конгресса, Regierungsrath'a Pyдольфа Филиппи, произнесенной на первомъ собраніи делегатовъ въ Turnhall' утромъ 13 сентября. Открывъ засъдание и приступая по завершеніи необходимыхъ формальностей къ преніямъ, онъ счелъ необходимымъ предварительно ознакомить собравшихся делегатовъ съ кругомъ занятій Конгресса и для сей цъли прочелъ введеніе къ тезисамъ программы и предложилъ поясненіе къ этому введенію. Онъ, очевидно, полагаль, что тезисы программы могуть быть поняты прибывшими изъ разныхъ странъ делегатами не вполнъ върно, т. е. не въ томъ смыслъ, какъ того желали сами старокатолики, составители программы, и потому считалъ долгомъ, приступая къ преніямъ, еще разъ оттънить предъ ними со всею ясностію и ръшительностію тъ идеи, которыя якобы положены въ ихъ основу. Замъчательно, что эти введеніе и поясненіе къ нему совершенно опускаются изъ виду нашими составителями отчетовъ о Конгрессъ, а между тъмъ и то и другое проливаетъ много свъта для установленія правильнаго воззрънія на него. Считаемъ по этому умъстнымъ привести здъсь эту часть ръчи президента въ полномъ ея видъ.

"Переходя теперь къ ближайшимъ занятіямъ, я, такъ говорилъ Regierungsrath Филиппи, предполагаю прежде всего подвергнуть обсужденію введеніе къ тезисамъ, дабы оно могло предшествовать общимъ преніямъ. Введеніе читается слъдующимъ образомъ:

""Конгресся не имъетя права и не почитаеть своею задачею рышать догмитическіе вопросы и вмышиваться во внутреннее положеніе единичных в церквей. Цыль Конгресса, напротива того, вполны исчерпывается нижеслыдующими принципіальными развясненіями, которыя опредыляють исходную точку отправленія старокатолической церкви и вмысть съ тымъ приспособлены къ тому, чтобы содыйствовать ея соглашенію съ другими церквами и чтобы возсоздать въ противозысь исключительному главенству римской церкви замкнутое соединеніе для неподчиненныхъ Риму церковныхъ сообществь".

"М.м. Г.г.! Бёглый обзоръ тезисовъ укажетъ Вамъ ту исходную точку, которая положена въ ихъ основу. Тёмъ не менёе, позвольте мнё, прежде чёмъ мы перейдемъ къ обсужденію отдёльныхъ тезисовъ, сдёлать слёдующія замёчанія.

1. Мы не желаемъ рѣшать никакихъ догматическихъ вопросовъ, такъ какъ для сего у насъ нѣтъ ни призванія, ни компетентности. Догма, конечно, необходима и безъ нея не можетъ обойтись ни одна перковь. Тѣмъ не менѣе, твердое установленіе католической вѣры во внѣшнихъ опредѣленныхъ выраженіяхъ оказалось нужнымъ только тогда, когда церковь стала государственною религіей. Только тогда возникъ вопросъ о

правовой принадлежности къ государственной церкви и онъ имѣлъ подлежать разръшенію при помощи внътнихъ критеріевъ. Само собою ясно, что только правовые органы вселенской церкви могутъ съ правовою обязательностію издавать постановленія относительно спорныхъ выраженій въры,—что же касается до Конгресса, то онъ не есть правовой органъ оффиціальныхъ церковныхъ властей, какимъ наприм., является Сунодъ; онъ есть только лишь свободное соединеніе, нѣчто въ родъ союза любви (Liebesbund). Оттого намъ и недостаетъ компетентности для ръшенія догматическихъ вопросовъ.

Но также върно и то, что у насъ нътъ охоты заниматься ръшеніемъ этихъ вопросовъ. Примъръ Ватиканскаго собора насъ не увлекаетъ. Соборъ этотъ, конечно,—лживо выставлялъ себя поборникомъ вселенской христіанской церкви и, какъ уже знаемъ, видоизмънилъ источникъ въры, перенеся его съ церкви на папу. Однако, даже и ручаясь за то, что у насъ нътъ желанія поддерживать абсолютизмъ въ церкви, мы все таки не имъемъ охоты рыться въ переданной древнею церковію догмъ. Мы прекрасно знаемъ, что тяжкій вредъ, наносимый народамъ, врачуется не догматическими установленіями, а живымъ свидътельствомъ христіанской любви.

- 2. Мы не желаемъ вмѣшиваться во внутреннее положеніе единичныхъ церквей. Мы—напротивъ того—стремимся къ тому, чтобы вновь придать народу въ церкви его древнее право, столь насильственно отнятое отъ него въ западной церкви. Мы припомнили, что въ древнія времена церковь всегда и вездѣ была національною, и мы радуемся, что наши церкви, каждая въ своей странѣ, воспитываютъ патріотическій духъ и придаютъ ему религіозное освященіе. Мы знаемъ, что христіанство не имѣетъ призванія быть царствомъ міра сего, и потому мы далеки отъ того, чтобы одна церковь господствовала надъ другою. Посему, даже въ томъ случаѣ, если мы сомкнемся во едино, мы хотимъ оставаться свободными и самостоятельными.
- 3. Взаимное сліяніе, тімъ не меніве, мы почитаемъ желательнымъ, чтобы тімъ сильніве противостоять нападенію Рима. Римъ посредствомъ собора и посредствомъ созданнаго папскимъ абсолютизмомъ единства дійствія выйграль во многомъ. Но это



насъ не обезкураживаетъ. Мы знаемъ, что христіанство должно приносить міру не рабство духа, а свободу для дѣтей Божінхъ. Посему мы соединяемся воедино, чтобы имѣть возможность общими силами и вслѣдствіе сего и съ большими видами на успѣхъ встрѣтить чуждое христіанству нападеніе римскаго абсолютивма.

Въ смыслъ этихъ трехъ соображеній составлены нами тезисы и въ этомъ именно смыслъ должны мы и обсуждать ихъ и оберегать неприкосновенными отъ всякой догматической примъси.

Если Конгрессъ согласится съ этими возгрѣніями, то ни одно предложеніе, которое по существу окажется догматическимъ и посему будетъ противорѣчить этимъ основоположеніямъ, не будетъ мною допущено ни до обсужденія, ни до голосованія" 1).

Выслушавъ эту красноръчивую ръчь президента, собраніе единогласно приняло введеніе къ тезисамъ программы Конгресса. Оно, очевидно, признало какъ внутреннюю состоятельностъ доводовъ, выставленныхъ на видъ въ этой ръчи, такъ и устойчивость и законность тъхъ соображеній, которыя положены были старокатоликами въ основу введенія къ программѣ засъданій Конгресса.

Рачь Regierungrath'а Филиппи напоминаетъ намъ приведенное выше profession de foi д-ра богословія Генри Ланна. Въ profession de foi издателя Review of the Churches и организатора Гриндельвальдской Конференціи мы лично находимъ даже несравненно болье внутренней состоятельности и логической выдержанности, чемъ въ речи президента Люцернскаго Конгресса. Д-ръ Даннъ—протестантъ и въ своемъ profession de foi онъ остается неизмънно веренъ тенденціямъ широкаго и безконтрольнаго протестантскаго индивидуализма; что же касается до г. Филиппи, то онъ будучи старокатоликомъ и отстанивая идею о возврать старокатолицизма къ истинному католицизму древней, единой и нераздёльной церкви, въ основу своихъ религіовно-церковныхъ вовзрыній полагаетъ тоть-же самый протестантскій индавидуализмъ, который открыто исповъдуется Генри Ланномъ; но то, что оказывается извинительнымъ для



<sup>1)</sup> Stenograph. Bericht, стр. 28 и дал.

представителя крайняго протестантизма нашихъ дней, думаемъсовершенно неизвинительно для представителя той церкви, которая пламенно стремится ко объединению съ нами, сынами восточно-православной церкви. Онъ, наприм., утверждаетъ, что "твердое установление католической выры во внышних опредъленных выраженіях оказалось нужным только тогда, когда церковь стала государственною религіей. Следовательно, по его возгренію, до временъ св. равноапостольнаго царя Константина въ христіанской церкви не было твердаго установленія католической візры во вившнихъ определенныхъ выраженияхъ, т. е. въ символахъ. А символь апостольскій? А тё символы, которыхъ придерживались отдельныя церкви первыхъ III вековъ и изъ которыхъ на первомъ вселенскомъ соборъ составился Никейскій символъ? Развъ и они получили свое начало въ зависимости отъ придачи церкви значенія государственной религіи? Далье; онъ говорить: "только тогда, когда церковь стала государственною религіей. возникт вопрост о правовой принадлежности къ государственной церкви, и онъ подлежаль рышенію при помощи внышних критеріевь". Совершенно нътъ, отвътимъ мы. Символы, или, какъ онъ называетъ ихъ, вифшніе критеріи вызваны были въ жизнь не темъ, что церковь стала государственною религіею, а появленіемъ въ церкви ересей, т. е. уклоненіями отъ истиннаго католицизма, и оказались необходимыми не для опредёленія правовой принадлежности къ государственной церкви, а для опредъленія правовой принадлежности къ истинной цоркви, исповъдающей истинныя католическія начала віры. Символы были не простыми только вижиними критеріями для определенія принадлежности къ государственной религи, а подъ непосредственнымъ воздействіемъ Св. Ауха составленными св. отцами соборовъ опредъленіями испов'єдуемых всею Христовою дерковію сокровеннъйшихъ таинъ въры, безусловне необходимыхъ для спасенія людей. Низводить ихъ вначение къ простымъ внимить критеріямъ для опредёленія правовой принадлежности того или иного лица къ государственной религіи можетъ только протестантъ по въръ, отрицающій и самую церковь, и водительство ею Св. Лухомъ, и даже самую формулу: "изволися Св. Духу и намъ", - а не истинный старокатоликъ, всемъ сердцемъ уверовавшій въ свой

возвратъ къ истинному католицизму древней, единой и нераздъльной церкви. Совнаемся откровенно, что при всемъ желаніи мы не въ силахъ уверовать въ возвратъ старокатоликовъ къ истинному древнему католицизму. Затемъ, г-нъ Филиппи повествуеть: "само собою ясно, что только правовые органы вселенской церкви могуть, съ правовою обязательностію, издавать постановленія относительно спорных выраженій выры, —что же касается до Конгресса, то онъ не есть правовой органь оффиціальных властей". Совершенно согласны съ тъмъ, что постановленія относительно спорныхъ выраженій віры съ правовою обязательностію могуть быть издаваемы только одними правовыми органами вселенской церкви; но вопросъ здёсь идетъ совсёмъ не объ изданіи постановленій относительно спорныхъ выраженій въры, или новыхъ символахъ, а о представленіи доказательствъ догматического свойства въ подтверждение догматического завъренія Конгресса о томъ, что возврать старокатоликовъ къ истинному католицизму древней, единой и нераздёльной церкви дъйствительно состоялся. Это-двъ вещи, совершенно разныя и смъщивать и сливать ихъ въ одно невозможно. Тъмъ менъе возможно оправдывать и отстаивать уклоненіе старокатоликовъ отъ представленія этихъ доказательствъ посредствомъ ссылки на общій принципъ изданія вселенскою церковію новыхъ символовъ. Что касается до Интернаціональнаго Конгресса старокатоликовъ, то никому и въ голову не могло придти пріурочивать ему значеніе вселенскаго собора. Никто никогда не сомніввался и въ томъ, что онъ не есть правовой органъ оффиціальной власти въ самой старокатолической церкви и что, поэтому, ему не можетъ принадлежать право установленія новыхъ догматовъ или новыхъ символовъ во внутреннихъ предълахъ самой этой церкви; никто и не ставиль и не ставить ему этой задачи, такъ что и говорить объ этомъ было бы совершенно излишне президенту Люцернскаго Конгресса при открытів его засъданій. Задача, ему предъявляемая, вполнъ отвъчала его компетентности. Если онъ самъ пріурочиваеть себъ право выставлять на видъ тезисъ догматическаго характера, то, безъ сомнівнія, должень иміть право представлять для его подтвержденія доказательства догматическаго свойства. Туть рычь идеть

не объ изданіи новыхъ определеній относительно спорныхъ выраженій віры, а только лишь объ установленій тождества догмитово современной намъ старокатолической церкви съ догматами древней, единой и нераздельной церкви, и только. Задача эта была по силамъ Интернаціональнаго Люцернскаго Конгресса и не превышала его компетентности. Смёло утверждаемъ, что именно на этомъ Конгрессъ она и должна была подлежать разръшенію, такъ какъ на немъ присутствовали представители всъхъ дружески-расположенныхъ къ старокатоликамъ церквей и такъ какъ, въ виду этого обстоятельства, на его заседаніяхъ всего лучше было не только выставить на видъ тезисъ догматическаго характера, но и скрвпить его доказательствами догматическаго свойства, чтобы никого изъ делегатовъ не вводить въ заблуждение относительно истиннаго характера старокатолической церкви. Или, быть можеть, старокатолики, въ самомъ дълъ, думаютъ на Интернаціональныхъ своихъ Конгрессахъ дружить одновременно со встми церквами и для сей цтли пользоваться, какъ удобнымъ оружіемъ, недосказанностію и туманностію своего ученія?— Конгрессь есть свободное соединеніе, нъчто въ родъ союза любви", -- говорилъ г. президентъ. Совершенно върно; но какъ бы ни была велика свобода, полагаемая въ основу союза любви, она не можетъ извинять искаженій фактовъ исторіи и оправдывать требованія о принятіи догматическаго тезиса на въру. Во всякомъ случать, мы должны быть очень благодарны г-ну Филиппи за преподанный имъ совътъ не пріурочивать Людернскому Интернаціональному Конгрессу слишкомъ глубокаго и широкаго значенія. Конгресъ этотъ, по его словамъ, былъ только лишь "союзомъ любви" и особыми полномочіями отъ церковно-старокатолических властей не пользовался, а потому и мы сами должны смотреть на него только лишь какъ на "свободное соединение" и союз любви", а не какъ на религіозноцерковное собраніе въ строгомъ смыслё этого слова. Туже мысль развиваемъ и мы. Конгрессъ Люцернскій мы, такимъ образомъ, не безъ основанія ставимъ върядъ прошлогоднихъ церковныхъ пикниковъ. Если самъ президентъ Конгресса счелъ необходимымъ отстранить отъ него серьевное религіозно-церковное значеніе, то, конечно, и насъ "никто не въ прав'в упрекнуть за то, что мы не можемъ усмотръть въ немъ собранія въ строгомъ снысль религіозно-церковнаго. ........ От того намь и недостаеть компететности для рышенія догматических вопросовз",-говориль г-нь президенть. Правда ли это? Если правда, то какъ объяснить то обстоятельство, что 1-й Интернаціональный старокатолическій Конгрессъ, происходившій въ 1890 г. въ Кельнѣ, призналъ себя вполнъ компетентнымъ для исключенія изъ символа въры filioque? Одно изъ двухъ: либо Кельнскій Конгрессъ слишкомъ расширилъ свою компетентность, либо Люцернскій Конгрессъ слишкомъ съузилъ ее. Обстоятельство это наводить на серьезныя размышленія. Въ самомъ діль, гді находится критерій для измівренія компетентности Интернаціональныхъ Конгрессовъ, устрояемыхъ старокатоликами, и въ чемъ именно состоить ея сущность? Если одинь изъ Конгрессовь считаеть себя компетентнымъ извлекать filioque изъ символа въры, а другой почитаеть себя некомпетентнымъ даже представлять простыя подтвержденія для доказательства тезисовъ догматическаго характера, то не должны ли мы придти къ тому убъжденію, что въ томъ и другомъ случай ссылка на компетентность и на не некомпетентность выставляется старокатоликами совершенно произвольно, въ зависимости отъ тъхъ или иныхъ ихъ видовъ? иначе говоря, что вопросъ о компетентности въ ихъ рукахъ является орудіемъ, коимъ имъ удобно пользоваться для достиженія тъхъ или иныхъ предвзятыхъ цълей? "Но также вырно и то, что у наст нът охоты для сего", т. е. для ръшенія догматическихъ вопросовъ, -- говорилъ президентъ Конгресса. Съ этимъ мы согласны совершенно. Здёсь именно и лежить надлежащее объяснение того факта, почему старокатолики уклонились отъ ръшенія догматическихъ вопросовъ, какъ выражаются они, или отъ представленія доказательствъ для подтвержденія догматическаго тезиса, какъ утверждаемъ мы. У нихъ не было охоты..., но зачёмъ же тогда прибегать къ помощи извращенія фактовъ исторіи и заводить річь о томъ, что ихъ Интернаціональные Конгрессы не имфють ни правъ, ни компетентности вселенскихъ соборовъ? Все дело такъ бы и следовало свести къ ихъ охотви неохотъ. У нихъ не было охоты представлять доказательства для подтвержденія догнатическаго

тезиса и въ то же время была охота убъдить прибывшихъ на Конгрессъ делегатовъ, будто ихъ возвратъ къ истинному католицизму древней, единой и нераздельной церкви действитель. но состоялся. Они и достигли своей цели: делегаты, не потребовавъ доказательствъ, единогласно приняли ихъ тезисъ на въру. Но то обстоятельство, что на Люцернскомъ Конгрессв делегаты различныхъ церквей единогласно приняли выставленный старокатоликами догматическій тезись, можеть ли для насьсыновъ православно-восточной церкви служить ручательствомъ въ действительности возврата старокатоликовъ къ истинному католицизму древней, единой и нераздельной церкви? Не можеть ни въ какомъ случав, -- не можетъ уже потому одному, что онъ принять быль делегатами не церкви, а церквей,-иначе говоря, что онъ отвъчалъ не требованіямъ церкви, а видамъ разнородныхъ церковныхъ партій. Единодушіе делегатовъ въ данномъ случав знаменуетъ не внутреннюю состоятельность, анапротивъ того-внутреннюю несостоятельность тезиса. Церковь едина, а потому и тезисъ, касающійся возврата къ единой церкви и отвъчающій ся требованіямъ, очевидно, можеть быть принять делегатами только ея одной, а не делегатами разнородныхъ церквей; если же въ тезисв единогласно могутъ сходиться представители разнородныхъ церквей, то онъ, какъ отвъчающій интересамь всёхь церквей, безь сомнёнія, должень закэючать въ себъ внутреннюю неправду, противную единой церкви. Для насъ, такимъ образомъ, необходимость представленія старокатоликами доказательствъ въ пользу ихъ возврата къ недълимой церкви остается въ полной своей силъ. Не забудемъ, что этотъ возврать превращаеть старокатоликовъ въ такихъ же православныхъ, какими почитаемъ мы себя самихъ; следовательно, если онъ состоялся, то старокатолики такіе же православные, какъ и мы, --если же онъ не состоялся, то они---все, что угодно, только не православные, какъ мы. Серьезной важности даннаго вопроса здёсь нёть необходимости доказывать; она очевидна для каждаго. И воть, этоть то важный и даже важный вопрось во всемь своемь дыль старокатолики не имвли охоты разбирать по существу.-Почему же у нихъ не было охоты заниматься его решеніемь? "Мы, говориль президентъ Конгресса, прекрасно знаемь, что тяжкій вредь, нанесенный народамь, врачуется не догматическими установленіями, и живымь свидытельствомь христіанской любви". Дьло объясняется, такимъ образомъ, весьма просто. Старокатолики не вфрать, чтобы догматическія установленія могли служить средствами для врачеванія тяжких золь, унаследованных вин отъ римско-католической церкви; они върятъ только лишь въ живыя свидетельства христіанской любви. Догиать для нихъ, если не пересталъ существовать совершенно, то потерялъ въ церкви первенствующее значение и отошелъ на задній планъ. Въ дѣлахъ вѣры они, поэтому, предпочитаютъ не твердую догматическую основу, а широкій протестантскій индифферентизмъ. Твердая догматическая почва православнаго востока для нихъ чужда; имъ более сродна рыхлая почва протестантствующаго запада. Неудивительно, поэтому, что религіозныя воззрѣнія ихъ такъ близко подходятъ къ открытому провозглашенію новыхъ началъ современнаго протестантизма. Президентъ Люцернскаго Конгресса, Regierungsrath Филиппи въ рвчи своей установляеть тв же самые принципы, которые раньше него въ своемъ profession de foi проводилъ д-ръ Генри Ланнъ. "Возбужденіе изъ за точныхъ определений въ богословии, --- утверждаетъ этотъ последній, почти совсемъ сошло со сцены. Средневековая церковь пыталась воздвигнуть башню догмата, которая вершиною своею касалась бы небесъ; въ концъ концовъ она воспроизвела сифшеніе языковъ. Нынф мы пытаемся возстановить универсальный языкъ. Догматы раздёляють: жизнь сближаеть: и вотъ, въ болве простыхъ и болве возвышенныхъ религіозныхъ идеяхъ пытаемся мы обрести пищу для более сносной общей живни. Для объединенія въ размірахъ широкихъ путь лежитъ открытымъ". Подъ этимъ profession de foi со спокойною совестію можеть подписаться любой старокатоликь, принимающій річь Рудольфа Филиппи за выраженіе своихъ религіозныхъ воззрвній. Но подъ нимъ подпишется и любой протестантъ. Люцернскій Конгрессъ знаменуетъ, такимъ образомъ, для старокатолика не возврать къ истинному католицизму древней, единой и нераздъльной иеркви, а переходъ на почву современнаго протестантизма. Спращивается теперь: возможно ли

для наст—православных ихъ новый тезисъ, впервые ясно, рѣшительно и категорично выставленный на видъ на Люцернскомъ Интернаціональномъ Конгрессѣ, принять на вѣру? Можемъ ли мы, прочтя его, повѣрить, что старокатолики дѣйствительно вернулись къ истинному католицизму нераздѣльной церкви? Можемъ ли мы, положа руку на сердцѣ, сказать, что старокатолики съ Люцернскаго Конгресса стали такими же православными, какъ и мы сами?—Нѣтъ, нѣтъ и нѣтъ.

Уклоненіе старокатоликовъ на Люцернскомъ Интернаціональномъ Конгрессъ отъ ръшенія догматическихъ вопросовъ, или отъ представленія доказательствъ догматическаго свойства для подтвержденія догматическаго тезиса объ ихъ возврать къ истинному католицизму древней, единой и нераздёльной церкви.-что на самомъ дѣлѣ оказывается вполнѣ тожлественнымъ одно другому, --- въ дъйствительности объясняется причинами самыми простыми и естественными, не имфющими ничего общаго съ теми мотивами, которые столь неискусно выставлены были на видъ въ ръчи Regierungsrath'а Филиппи. Приготовляясь къ Конгрессу, старокатолики желали показать имфющимъ прибыть на его засъданія представителямъ отъ различныхъ церквей, что церковь старокатолическая не только достигла внутренней состоятельности и взаимной солидарности, но и стала пріобрівтать среди церквей значение центральное и средоточное, т. е. что она привлекаетъ къ себъ общія симпатіи церквей запада и востока, что она пріобрътаетъ послъдователей, а слъдовательно и твердую почву чуть ли ни во всёхъ государствахъ Европы и даже за предълами ед-въ Соединенныхъ Штатахъ Америки и на островахъ Ганти, -- что она завязываетъ самыя деятельныя и прочныя связи съ представителями самыхъ разнородныхъ церквей, что въ будущемъ ей открывается самое широкое поприще дъятельности и что ей, ей одной предстоить въ недалекомъ же будущемъ стать звеномъ для соединенія и объединенія въ религіозноцерковномъ отношеніи запада съ востокомъ. Имъ хотфлось предстать предъ делегатами отъ дружески-расположенныхъ церквей въ ореолъ успъха, славы и величія. Однимъ изъ главныхъ препятствій для достиженія этой цели могли стать на Конгрессъ не только ръшенія догматических вопросовъ, но и просто разсужденія о догматахъ, им'вющія въ виду более или мене устойчивое и твердое обоснование ихъ догматическаго ученія. Малейшая попытка этого рода немедленно же рушила бы все ихъ намъренія и планы. Догматическія разсужденія непремънно туть же на засъданіямъ Конгресса вызвали бы среди нихъ несогласія, споры, ссоры и формальныя дробленія и, такимъ образомъ, тотчасъ же обнаружили бы, съ одной стороны, что въ ихъ средв нътъ ни взаимной солидарности, ни внутренней состоятельности, ни дъйствительнаго церковнаго единства и, съ другой, что современный старокатолицизмъ еще слишкомъ далекъ и отъ истиннаго католицизма древней, единой и пераздёльной церкви и оть положенія средоточнаго звена для объединенія церквей. Для предотвращенія всёхъ этихъ нежелательныхъ обнаруженій въ ихъ расположеніи находилось только одно средство, а именно-полное изъятіе изъ предстоящих засыданій Конгресса разсужденій о догматахв. Чтобы отнять отъ делегатовъ всякую возможность переступать намъчаемую границу для преній, изъятіе разсужденій о догматахъ надлежало въ самой программъ засъданій выставить на первый планъ и оттёнить въ выраженіяхъ ясныхъ и категорическихъ, недопускающихъ никакихъ колебаній и сомніній. Помимо сего. при открытіи засъданій Конгресса делегатамъ надлежало еще разъ самымъ настоятельнымъ образомъ внушить, что "предложенія догматическаго свойства" ни въ какомъ случав "не будуть допущены ни до обсужденій, ни до голосованій. Все это и было сделано старокатоликами и очень предусмотрительно и весьма искусно. Всего лучше удался имъ заключительный актъ негласной программы; речь президента Филиппи при открытів засъданій Конгресса сказана была такъ недвусмысленно, что походила не на радушный пріемъ делегатовъ и не на предоставленіе имъ права относиться къ выставленнымъ тезисамъ совершенно самостоятельно и свободно, а на предъявление ниъ. ультиматума, принять который они должны были волей-неволей, чтобы не отстранить себя отъ участія на Конгрессь. Предложенный твердо и рішительно, этотъ ультиматумъ возъимълъ желаемое действіе; делегаты приняли его безъ противоръчій и вели себя во все время преній примърнымъ образомъ,

т. е. ни разу не переступили на запретную почву. Мало этого; одинь изъ самыхъ видныхъ представителей православно-восточной церкви, Архіепископъ Патрасскій, счель даже долгомь открыто одобрить предусмотрительное изъятіе изъ Конгресса разсужденій о догиатахъ, какъ такаго предмета, на которомъ всего менъе можетъ въ настоящее время состояться объединение церквей. Такимъ образомъ, желаніе старокатоликовъ увінчалось полнымъ усивхомъ. Конгрессъ ихъ не только прошелъ благополучно, безъ несогласій, споровъ, ссоръ и дробленій старокатолицизма, но и вызвалъ общее одобрение и общие восторги какъ самихъ старокатоликовъ, такъ и делегатовъ. Но, повторяемъ еще разъ, ихъ одобреніе и восторги еще не доказываютъ того, чтобъ возвратъ старокатоликовъ къ истинному католицизму древней, единой и нераздёльной церкви действительно состоялся; напротивъ того, тезисъ объ этомъ ихъ возврать, не смотря ни на какія иллюзіи Конгресса, остается въ полномъ смысль слова голословнымь, а въ виду крайней своей притязательности настоятельно требуеть самыхъ ясныхъ и категорическихъ подтвержденій. Пока он' не будуть представлены старокатоликами, до техъ поръ ихъ притязанія останутся однёми притязаніями и ихъ самихъ мы, сыны православно-восточной церкви, не признаемъ и не можемъ признать своими братьями, исповедующими туже веру, что и мы.

Что старокатолики, разрабатывая программу для Люцернскаго Конгресса, руководились указываемыми нами соображеніями,—это, сколько намъ кажется, не можеть подлежать ни малъйшему сомнъню. Въ догматическомъ отношеніи они совсъмъ не объединены между собою и потому всего менъе могуть претендовать на взаимную солидарность и твердо-обоснованное междущерковное объединеніе. Обходимъ здъсь совершенно не только случайныхъ церковныхъ представителей, бывшихъ на Люцернскомъ Конгрессъ неизвъстно для чего, но и такъ называемыхъ старокатоликовъ Франціи, Италіи и Испаніи, съ одной стороны, и старокатоликовъ Соединенныхъ Штатовъ Америки, съ другой. Что касается до первыхъ, то это были протестанты всевозможныхъ фракцій, ничего общаго не имъющіе со старокатоликами. Затъмъ, старокатолики Франціи, Италіи и Испаніи,

кромъ названія, также ничего общаго не имъють съ дъйствительными старокатоликами, живущими въ Германіи и Швейцарін; они чистьйшіе реформаты, что всего лучше подтверждается событіями конца прошлаго и начала настоящаго года, непосредственно связанными съ устройствомъ и открытіемъ реформатского храма въ Мадритъ, и еще болъе отпечатаннымъ въ Times отъ 22 декабря прошлаго года открытымъ письмомъ 1) Архіепископа Дублинскаго, въ коемъ этотъ верховный представитель Ирландской протестантской-реформатской церкви подробно повътствуетъ о своей якобы апостольской дъятельности на Пиринейскомъ полуостровъ, закончившейся, какъ извъстно, совершеннымъ отстраненіемъ отъ средне-европейскихъ старокатоликовъ. такъ называемыхъ, старокатоликовъ Франціи, Италіи и Испаніи, т. е. латинскихъ расъ. Письмо это-неоцівненный документь; оно не даромъ получило широкую огласку въ западной Европ'в и надълало много непріятныхъ хлопотъ германскимъ и швейцарскимъ старокатоликамъ. Нашимъ друзьямъ и сторонникамъ старокатоликовъ следовало-бы обратить на него серьезное вниманіе и изучить его въ подробностяхъ; они, быть можеть, перестали-бы тогда истолковывать на свой ладъ мадритскія событія и видёть въ нихъ только лишь интриги римскихъ католиковъ 2). Представители реформатовъ Испаніи, Италіи и Франціи въ лицъ сеньера Кабреры, графа Кампеллы и патера Гіацинта Лойсона на Люцернскомъ Конгрессь, какъ извъстно, приглашены были къ самому живому соучастію въ преніяхъ, выставлялись на видъ въ качествъ вождей и борцовъ старокатолицизма въ своихъ странахъ и въ концъ концовъ допущены были даже до взаимопричащенія съ остальными участниками союва любви для доказательства установившагося будто-бы между ними и остальными старокатоликами полнаго церковнаго единенія. Для чего все это продълывалось? Кого именно желали старокатолики ввести въ заблуждение: себя

<sup>1)</sup> Для полнаго уразумвийя этого висьма, его надлежить снести съ высшей степени правдивою статьею въ Saturday Review отъ 24 декабря 1892 г. подъ заглавіемъ "Ill Manners at Madrid" и прекраснымъ письмомъ Ioseph'a Ray'я, помъщеннымъ въ Times отъ 26 декабря 1892 г.

<sup>2)</sup> Какь это видимъ, напрви., въ Церков. Въствикъ въ Ж 3 за настоящій годъ.

ли только самихъ, или кого либо изъ прибывшихъ делегатовъ? Не прошло и трехъ мъсяцевъ со времени Люцернскихъ засъданій, какъ латинскія расы старокатоликовъ (реформатовъ) формально отошли отъ единенія съ Германо-Швейцарскими старокатоликами и епископы этихъ последнихъ отказались совершить хиротонію надъ сеньеромъ Кабрерой, котораго они же сами на Конгрессв въ Люцернв выставляли на видъ, какъ нареченнаго уже enuckona (Bishop elect) для старокатоликовъ Испаніи, словомъ, разрывъ между ними совершился полный, совершенный. - Что-же касается до старокатоликовъ Соединенныхъ Штатовъ Америки, то старокатолики Европейскіе порвали съ ними непосредственныя сношенія еще до Люцернскаго Конгресса. Недовольные ихъ сношеніями съ представителями православнорусской церкви въ Санъ-Франциско и заискивая въ расположенін англиканъ какъ Европы, такъ и Америки, они отказали имъ въ посвящени епископа (Vilatte) и въ полномъ смыслъ слова предали ихъ въ руки американскихъ епископовъ 1). Обстоятельства эти, быть можеть, откроють глаза американскимъ старокатоликамъ и укажутъ имъ, что единственное спасеніе ихъ лежить въ единеніи съ восточно-православною церковію. Если не ошибаемся, въ этомъ именно смысле ныне и ведутся ими сношенія съ преосвященнымъ Николаемъ, епископомъ Алеутскимъ и Аляскинскимъ. Отъ глубины души сочувствуемъ этому святому делу и надеемся, что наши сторонники европейскихъ старокатоликовъ не помѣшаютъ правильному развитію назрівающаго торжества православія въ классической страні свободы. Представители всёхъ этихъ церквей были приглашены старокатоликами на Люцернскій Конгрессъ исключительно для того, чтобы-по прекрасному русскому выраженію-раздуть его значение. Насколько унфстенъ такаго рода поступокъ въ дфлахъ церковныхъ, развиваемыхъ даже на Конгрессахъ, понимаемыхъ въ смысл'в "свободных соединеній" или "Союзова Любви", - - это, полагаемъ, не требуетъ поясненій; что онъ способенъ бросать крайне неблаговидную тень на междуцерковныя отношенія

<sup>1)</sup> Подробрости этого двла смотр. американскую газету "The Old Catholic" ЖМ 1, 2 и 3 и американскую же брошюру "Ecclesiastical Reletions between the Old Calholics of America and Foreign Churches".

старокатоликовъ, это также очевидно для каждаго безпристрастнаго читателя. И такъ, обходямъ всё эти группы вновь возникающихъ церковныхъ сообществъ и переходимъ къ старокатоликамъ въ строгомъ значеніи этого слова, т. е. тёмъ, представители коихъ подписали Утрехтскую декларацію отъ 24 сентября 1889 года. Смёло и рёшительно утверждаемъ, что между ними самими не было и нётъ дёйствительнаго догматическаго единенія, и что утрехтская декларація есть не междуцерковный актъ, а только лишь простое соглашеніе, чуждое церкви, какъ и всякій иной компромиссъ. Чтобы слова наши не были голословными, укажемъ здёсь только на слёдующіе, что называется, бьющіе въ глава факты.

Старокатолики Германіи и Швейцаріи, какъ изв'єстно, изъяли изъ своего символа въры filioque. Этотъ въ высшей степени важный въ церковномъ отношении актъ они, по установившемуся на западъ общему представленію, совершили не вслёдствіе усвоенія ими ученія восточно-православной церкви объ нехожденів Св. Духа отъ Отца, а вел'єдствіе только лишь однъхъ "техническихъ причинъ", какъ выражаются богословы англиканской церкви, т. е. вследствіе того, что пожелали осуществить въ своей церкви соборное постановление относительно неизмѣняемости Никеоцареградскаго символа вѣры. Насколько чуждо имъ въ дъйствительности учение восточной церкви о въчномъ исхождении Св. Духа отъ одного Отца, это прекрасно развито въ статъв профессора А. Л. Катанскаго "объ исхожденіи Св. Духа". По словамъ достоуважаемаго профессора, старокатолики, признавъ догматомъ въры ученіе объ исхожденія Св. Духа отъ Отца, "желали бы удержать у себя нёчто въ роде того-же формально ими отвергнутаго filioque-удержать въ качествъ богословскаго, т. е. научнаго, школьнаго меънія. Это свое желаніе они мотивирують тімь, что безь допущенія нікотораго участія второй Упостаси Св. Троицы Сына Божія въ въчномъ исхождении Св. Духа отъ Отца, они никакъ не могутъ себв представить въ своемъ богословскомъ умовржній предвідные акты рожденія Сына и исхожденія Св. Духа" 1). Иначе



<sup>1)</sup> Смотр. брошвору "объ исхождения Св. Духа" стр. 1.

говоря, старокатолики не могутъ "отръщиться отъ исходной точки своего богословствованія о Св. Тронца августиновскаго представленія и его аналогій, оставить схоластическую прямолинейность въ обращении съ текстомъ свято-отеческихътвореній, отбросить самоув'вренность въ в'врности своего пониманія свято-отеческихъ возэреній, проникнуться въ этомъ случав спасительнымъ сомивніемъ, смиренно довіриться водительству Слова Божія", а потому оказываются не въ силахъ придти къ полному единомыслію съ нами восточными не только относительно прибавки filioque къ символу въры, но и относительно образа представленія объ исхожденіи Св. Духа" 1). Все это несомнънно върно относительно старокатоликовъ Германіи и Швейцарін. Не иміз возможности придти къ полному единомыслію съ нами восточными относительно filioque и, такимъ образомъ, оставаясь въ данномъ пункт совершенно чуждыми "истинному католицизму древней, единой и нераздъльной церкви", они тъмъ не менте, по словамъ достоуважаемаго профессора, "признали догматомъ въры ученіе объ исхожденіи Св. Духа отъ Отца", или, точне, извлекали filioque изъ своего символа веры. Что же касается до третьей вътви современнаго старокатолицизма, въ лицъ своихъ представителей подписавшихъ утрехтскую декларацію отъ 24 сентября 1889 года, т. е. до старокатоликовъ Голландскихъ, или сочленовъ утрехтской церкви, то она до этихъ поръ не решилась еще последовать примеру двухъ первыхъ вътвей. Въ ея символъ въры filioque остается пока не исключеннымъ изъ осьмаго члена. Чтобы провърить этотъ важный фактъ, мы нарочно выписали изъ Голландіи цівлое собраніе служебниковъ, молитвосдововъ и катехизисовъ утрехтской церкви. Предъ нами два служебника:

Первый—"Christelijke Onderwijzingen en Gebeden. Handbock voor katholicken voor huiselijk en kerkelijk Gebruik", изданный въ Роттердамъ въ 1879 году (Tweede druk) съ благословенія утрехтской церкви (Bericht van den Tweeden Druk) и отпечатанный на голландскомъ языкъ, но снабженный въ мъстахъ существенныхъ и важныхъ параллельнымъ латинскимъ текстомъ,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотр. тамъ-же стр. 25.

н второй—Handboekje van Gebeden voor huiselijk en Kerkelijk Gebruik, изданный въ Роттердамъ въ 1892 году, сапдовательно посль подписанія утрехтской деклараціи отъ 24 сентября 1889 года, съ благословенія Герарда Гуля, -- архіепископа Утрехтскаго, Каспара Іоанна Ринкеля, епископа Гаарлемскаго, и Корелія Дипендавля, епископа Девентерскаго (деое послыдних подписали Утрехтскую декларацію), и отпечатанный только въ голланискомъ текстъ.

Восьмой членъ Никейскаго символа въры приведенъ въ томъ и другомъ служебникъ, въ первомъ: въ латинскомъ и голландскомъ и во второмъ въ голландскомъ текстахъ, съ filioque. а именно:

Hервый служебникь:  $^{1}$ ) Лапинскій текств.

per prophetas.

Голландскій текств. Et in Spiritum sanctum, En in den heiligen Geest, ten gesproken heeft.

Bторой служебникь:  $^{2}$ ) Голландскій тексть.

Jk geloof in den Heili-Dominum et vivificantem; die ook Heer is en het le- gen Geest, die Heer is en qui ex Patre Filioque pro- ven geeft; die uit den Va- het leven geeft; die uit den cedit. Qui cum Patre et der en den Zoon voortkomt: Vader en den Zoon voort-Filio simul adoratur et con- die met den Vader en den komt; die met den Vader glorificatur; qui locutus est Zoon te zamen aangebe- en den Zoon te zamen aanden en mede verheerlijkt gebeden en mede verheerwordt. Die door de profe- lijkt wordt; die door de profeten gesproken heeft.

Такимъ образомъ, утрехтская декларація и изъятіе изъ символа въры filioque Германскими и Швейцарскими старокатоликами не сочтены Голландскими старокатоликами достаточными побужденіями для изъятія его и ими изъ своего символа въры. Filioque остается въ ихъ символъ по прежнему. И такъ, въ то время, какъ старокатолики Германіи и Швейцарін, по тъмъ или инымъ соображеніямъ, изъяли filioque изъ своего символа и вмёстё съ темъ выражають желаніе сохранить у себя ученіе о въчномъ исхожденіи св. Духа отъ Отца и Сына въ качествъ богословскаго мнънія, старокатолики Голландскіе не выражають ни мальйшаго желанія очистить свой символь оть незаконной прибавки и сохраняють его въ томъ же видь, въ какомъ унаследовали отъ Рима. Въ первомъ случае сделанъ

<sup>1)</sup> Смотр стр. 122.

<sup>2)</sup> CMOTD. CTD. 54.

хотя одина шага для перехода отъ специфически-римскаго ученія къ специфически-восточному ученію по данному пункту,—во второмъ не сдёлано еще ни одного шага по тому же направленію. Гдё же тутъ догматическое единство? 1). Это—во-первыха.

Во-вторыха; не установивъ полнаго взаимнаго объединенія въ догматахъ, три вътви современнаго старокатолицияма при всемъ желаніи не могуть дойти и до полнаго возсоединенія въ таниствахъ. На Люцернскомъ Конгрессв Голландскіе старокатолики, какъ извъстно, не желали приступать ко взаимному причащенію со старокатоликами Германскими и Швейцарскими. Обстоятельство это произвело тяжелое впечатление на две последнія ветви и обратило на себя вниманіе серьезное англикань. Въ своемъ отчеть о Люцернскомъ Конгрессь, ближайшій участникъ его со стороны епископально-англиканской церкви, епископъ Солисберійскій, пишетъ следующее: "главный недостатокъ" Конгресса "въ богослужебномъ отношении (devotionale side) состояль въ отсутствіи благопріятнаго случая для принятія святаго причащенія въ строгомъ смыслѣ этого слова. Для сочленовъ восточной церкви и для членовъ старокатолической церкви Голландіи, несомивнно, очень трудно одольть предубъжденія, внушаемыя образованіемъ и изолированностію, относительно людей иныхъ исповеданій и, быть можеть, всего боле относительно англиканъ" 2). На Конгрессъ, говоритъ корреспондентъ Guardian'a, "не было акта общенія при св. Евхаристіи, о чемъ многіе очень сильно сожальли; сему воспротивились голландцы и русскіе" 3). Возникаетъ вопросъ: отчего именно уклонились старокатолики Голландіи отъ взаимопричащенія со старокатоликами Германіи и Швейцаріи? Отвёть на это находимъ въ только что приведенныхъ словахъ епископа Со-

<sup>1)</sup> Удерживая flioque въ символь, голландскіе старокатолики, конечно, сохраниють его и въ своимъ молитвословіяхъ. Такъ въ "литанія сп. Духу" читаемъ въ одномъ мысть: "Heilige Geest! die van den Vader en den Zoon altoos voortkomt" (по перв. служ. стр. 352 и по втор. стр. 119), въ другомъ: "Door uw altijddurend voortkomen van den Vader en den Zoon" (по перв. служ. стр. 355 и по втор. служ. стр. 123).

<sup>2)</sup> Смотр. "Salisbury Diocesan Gazette", 1892 г., октябрь, стр. 205, и Guardian отъ 28 сентября 1892 г., стр. 1425.

<sup>3)</sup> Смотр. Guardian отъ 28 сентибря, 1892 г., стр. 1424.

лисберійскаго; голландцы, говорить онъ, уклонились отъ взаимопричащенія вслідствіе "предубіжденія, всего боліве, относительно англиканъ". Слова эти, исходя отъ епископа англиканской церкви, имѣютъ необыкновенно важное значеніе. Сводя уклоненіе голландскихъ старокатоликовь отъ взаимопричащенія съ германскими и швейцарскими старокатоликами въ предубъжденію первыхъ противъ англиканъ, енископъ Солисберійскій ни однимъ словомъ не упоминаетъ о предубъждении противъ англиканъ вторыхъ; эти последніе не предубеждены противъ нихъ и потому допускають ихъ до своего причащенія. Такимъ образомъ, голландскіе старокатолики не только не желають приступать ко взаимному причащенію съ англиканами, но не хотять причащаться и съ самими ирландскими и швейцарскими старокатоликами, такъ какъ эти послъдніе до своей евхаристической трапезы англиканъ допускають, Словомъ, утрехтцы, судя по частному письму, полученному нами отъ одного священника утрехтской церкви, не довъряють англиканамъ, относятся къ нимъ съ крайнимъ предубъждениемъ и считаютъ ихъ не только не искренными, но прямо двуличными въ дълъ сношеній со старокатоликами Германіи и Швейцаріи. Это нерасположеніе ихъ къ англиканамъ настолько сильно, что побуждаетъ ихъ сторониться даже отъ самихъ старокатоликовъ остальныхъ вътвей, установившихъ уже взаимопричащение съ англиканами.

Наконецъ, вт третьшхт,—и сама утрехтская декларація никоимъ образомъ не можеть служить свидътельствомъ и доказательствомъ взаимнаго церковнаго объединенія трехъ вътвей современнаго старокатолицизма. Состоя изъ восьми пунктовъ. она вторымъ, третьшмъ, четвертымъ и на половину пятымъ и шестымъ пунктами выставляетъ на видъ отрицательныя начала, имѣющія въ виду догматическія, обрядовыя и дисциплинарныя новшества, внесенныя въ теченіи послъдняго тысячельтія въ церковь римско-католическую, а въ седьмомъ и восьмомъ пунктахъ изображаетъ надежды старокатоликовъ, коихъ они думаютъ достигнуть въ ближайшемъ будущемъ,—надежды, выраженныя крайне неопредъленно и въ духъ религіозной терпимости, граничащей съ религіознымъ индифферентизмомъ. Такъ въ ней заявлено съ полною ясностію:

во-втором пунктъ: "отвергаемъ ватиканскіе декреты отъ 18 іюля 1870 года о непогръщимости и объ универсальномъ епископствъ" и т. д.;

от претьемя: "отвергаемъ объявление Пія IX отъ 1854 года о непорочномъ зачатів Марів" и т. д.;

ьт четвертом: "отвергаемъ изданные въ последнія столетія римскимъ епископомъ догматическіе декреты, буллы Unigenitus, Auctorem fidei, силлабусъ 1864 года" и т. д. "и возобновляемъ всё протесты, сделанные въ прежнее время Риму древнею голландскою католическою церковію";

ов пятома: "не пріемлемъ тридентинскаго собора"... "и пріемлемъ догматическія его опредъленія лишь настолько, насколько они согласны съ ученіемъ древней церкви";

ез шестомя: "содержинъ древнюю католическую въру относительно святаго таинства алтаря... евхаристическое богослуженіе не есть продолжающееся повтореніе или возобновленіе примирительной жертвы... жертвенный характеръ его (богослуженія) состоитъ въ томъ, что оно есть не престающее воспоминаніе ея"...;

от седъмомя: "надвемся... достигнуть соглашенія относительно разностей, возникшихъ со времени церковныхъ раздёленій" и потому "священниковъ... увъщеваемъ: имъть... на первомъ планъ существенныя христіанскія истины вёры, исповъдуемыя всъми, раздъленными въ церковномъ отношеніи, въроисповъданіями; при обсужденіи существующихъ еще противоръчій старательно избъгать всякаго оскорбленія истины и любви,—и словомъ и примъромъ располагать членовъ нашихъ общинъ относительно иновърцевъ держать себя по духу Інсуса Христа, Который есть искупитель всъхъ насъ";

и въ восьмомь: "...надвемся съ наибольшимъ успъхомъ противодвиствовать невърію и религіозному равнодушію—наихудшему злу нашего времени".

Такимъ образомъ, въ основу утрехтской деклараціи положены исключительно *отрицательные принципы*, и, слідовательно, къ отрицательнымъ же принципамъ сводится и все соглашеніе трехъ вітвей современнаго старокатолицизма.

Относительно положительныхъ началъ составители деклараціи

во-втором отдълени перваго пункта решились ограничиться только лишь следующимъ общимъ и туманнымъ выраженіемъ: "мы твердо держимся въры древней церкви, какъ она выражена во вселенскихъ символахъ и во всеобще признанныхъ догматическихъ опредъленіяхъ вселенскихъ соборовъ нераздъльной церкви перваго тысячельтія". Къ большей ясности и опредъленности, безусловно необходимой въ семъ дълъ, составители деклараціи приступить не осм'ілились. Такимъ образомъ, вопросы о томъ: что именно разумъють они подъ "върою древней церкви?" въ какихъ именно "вселенскихъ символахъ она, по ихъ представленію, выражена?" входить ли въ эти символы filioque, или не входить? относится ли filioque къ догматическимъ опредалениямъ вселенскихъ соборовъ нераздальной церкви перваго тысячельтія", или не относится? какія именно догматическія опреділенія вседенских соборовь признають они? что именно разумѣютъ они подъ выраженіемъ: всеобще признанныя догиатическія определенія вселенских соборовь? сколько соборовъ признають они въ нераздъльной церкви перваго тысячельтія? и т. д. остаются безь всякаго отвыта съ ихъ стороны. Эта неясность и недосказанность, а потому и крайняя шаткость деклараціи объясняется только лишь полною невозможностію ся составителей обосновать взаимное церковное единеніе тремъ вътвей современнаго старокатолицизма на болье точныхъ и вибств прочныхъ положительныхъ основахъ. Если бы возможность къ болбе ясному формулированію единенія у нихъ существовала, то они, безъ сомитнія, немедленно же прибъгли къ ней и не стали бы останавливаться для построенія своего объединеннаго церковнаго зданія на почей сомнительнаго свойства.

Наконецъ, вт первомт отопълении первого пункта декларацін составители ен выставили на видъ одинъ тевисъ положительнаго характера. Читается онъ слъдующимъ образомъ: "мы твердо держимся древнецерковнаго основнаго правила, которое Викентій Лиринскій выразилъ въ положеніи: id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est; hoc est enim vere proprieque catholicum (т. е. мы держимся того, во что върили повсюду, во что върили всегда, во что върили всѣ:

потому что это только и есть въ истинномъ и собственномъ смысль католическое)". Такъ какъ правило Викентія Лиринскаго, съ одной стороны, полагается нынъ старокатоликами въ основу не только всёхъ ихъ богословскихъ умозрѣній, но и встхъ ихъ церковныхъ реформъ, и, съ другой, въ рукахъ нашихъ русскихъ ихъ сторонниковъ служитъ главнымъ опорнымъ пунктомъ для установленія идеи о тождествѣ старокатолической церкви съ церковію православною и о возможности, всл'ідствіе сего, церковнаго сближенія между тою и другою, то къ нему, очевидно, надлежить относиться съ крайнею осторожностію и осмотрительностію. Действительно, при внимательномъ разборъ его невольно возникаетъ двоякаго рода вопросъ: церковное ли это, или только лишь научно-богословское правило? и надлежить ли его относить ко всему объему истиннаго католицизма, или, что тоже, каоолицизма, или православія,--или только лишь къ отдельной его части? Изъ контекста, насколько можемъ судить по "Введенію въ православное богословіе" высокопреосвященнъйшаго Макарія, узнаемъ, что оно относится только лишь къ свято-отеческимъ твореніямъ, а вовсе не ко всему объему православія, и что имъ имфется въ виду установленіе исключительно научно-богословскаго критерія, а вовсе не правила, или критерія церковнаго. Такимъ образомъ, прилагать его ко всему объему православія и пріурочивать ему значеніе критерія церковнаго абсолютно невозможно. Если бы мы поступили иначе, т. е. если бы возвели его въ значение церковнаго правила, или критерія и вздумали прилагать ко всему объему православія, то немедленно съузили бы сферу православія и ограничили бы свободное и не зависящее ни отъ какихъ ограничительныхъ условій проявленіе въ церкви Духа Святаго формами троякаго изм'вренія и вм'вст'в съ темъ всю область веры превратили бы въ область знанія. Православіе есть не то, во что върили повсюду, во что върили всегда и во что върили всъ, - не то, что ограничивается этимъ троякимъ измъреніемъ и что, вслъдствіе этого, тождественно съ простымъ человъческимъ знаніемъ, -- а, напротивъ того, то, что стоить выше знанія, выше ограниченнаго троякими формами измъренія познавательнаго акта человъка и что

воспринимается какъ самимъ познавательнымъ актомъ, такъ твив болве цвльностію всвхв способностей человвческаго духа, т. е. върой, по существу своему неподлежащей тройственному измітренію и сводящейся къ непосредственному воспріятію нстины; православіе есть то, что какв православіе, опознается самою православною церковію и только лишь сю одною. Руководимая Духомъ Святымъ и отнюдь не стесняемая и не ограничиваемая условіями повнавательной способности челов'яческаго духа, она сама изъ себя и вив зависимости отъ какихъ либо человъческихъ, или научно-богословскихъ критеріевъ опредъляетъ православіе. Такимъ образомъ, утрехтская декларація, полагая въ основу единенія трехъ вътвей современнаго старокатолицизма почти исключительно начала отрицательныя и только липь въ незначительной доль начала положительныя. но отличающіяся крайне общимъ и неопределеннымъ характеромъ, весь объемъ истиннаго старокатолицизма, составляющій сущность самаго единенія ихъ, сводить къ тому, что можеть подлежать знанію, отв'ячающему троякому изм'яренію, или, иначе говоря, превращаетъ его въ полномъ и буквальномъ смысле въ научно-богословское въдъніе, или, еще иначе, отождествляетъ его съ протестантскимъ раціонализмомъ, исключающимъ изъ церковности все то, что не подлежить знанію, или троякому измфренію. Истинный католицизмъ, по мнфнію старокатоликовъ, выставившихъ въ утрехтской деклараціи на первый планъ тезисъ Викентія Лиринскаго, всецьло исчернывается актомъ научно-богословского знанія, обоснованным на трояком изміреніи, - все же остальное, что не подлежить и не можеть подлежать знанію при посредствъ троякаго измъренія, то, очевидно, не можетъ входить въ область истиннаго католицизма. Вследствіе сего, и сама утрехтская декларація превращается въ полномъ смыслѣ слова въ обоснованный на началахъ богословскаго знанія компромиссь, абсолютно чуждый истинной церковности. Она есть простое соглашение, подписанное епископами утрехтскихъ, германскихъ и швейцарскихъ старокатоликовъ не въ качествъ представителей церкви, исходящихъ изъ церковныхъ началъ, а въ качествъ представителей богословскаго умозрѣнія, въ основу коего положенъ научно-богословскій тезисъ Викентія Лиринскаго.

Очевидно, что при такомъ ноложеніи вещей на Люцернскомъ Конгресст нельзя было ни подъ какимъ видомъ подымать разсужденій о догматахъ, или о представленіи доказательствъ догматического свойства для подтвержденія догматическего тезиса о возврать старокатоликовь къ истинному католицивму древней, единой и нераздельной церкви. Малейшая попытка этого рода могла вызвать на его засъданіяхъ не только среди прибывшихъ отъ различныхъ церквей делегатовъ, но и среди самихъ представителей отъ тремъ вътвей старокатолицизма несогласія, споры и раздоры, которые, съ своей стороны, могли повести къ формальному распаденію старокатолицизма на части. Предотвратить, такимъ образомъ, на Конгрессъ разсужденія о догматахъ необходимо было во что бы то ни стало. Необходимость эта ощущалась старокатоликами такъ сильно, что они предпочли лучше навлечь на себя подозранія въ религіозномъ индифферентивив и даже въ переходъ на явно раціоналистическую протестантскую почву, чёмъ подвергать свое единеніе возможнымъ случайностямъ и неожиданностямъ. Оно во всякомъ случат было предпочтитель--нъе формальныхъ ссоръ и дробденій, такъ какъ по крайней мъръ на нъкоторое время могло удержать за ними хотя внъщній видъ ихъ единенія и ихъ истиннаго якобы католицизма. Единеніе ихъ и возвратъ къ истинному католицизму, по истинъ, суть лишь призраки, лишенные существеннаго и реальнаго содержанія.

Но, чёмъ призрачнёе оказывается на дёлё ихъ единеніе и ихъ католицизмъ, тёмъ более увлекаются они ими и тёмъ смёлёе обосновывають на нихъ свои притязанія. Исходя изъ этихъ призраковъ, они на Люцернскомъ Конгрессё выставили старокатолицизмъ ни более, ни мене, какъ центръ и средоточіе не только современной богословской мудрости, но и объединснія всёхъ вообще церквей запада и востока. Въ этомъ отношеніи они прежде всего выдвинули въ программѣ засёданій Конгресса тезисъ (по порядку V-й), коимъ пригласили "протестантовъ всяхъ деноминацій" отказать проманистамъ, папистамъ, ультрамонтанамъ въ наименованіи католиковъ", такъ какъ они, пе импя реальнаго католичеснаю содержанія, не импьють права и ни имя католиковъ" (da sie also die Sache nicht besitzen, haben sie auch nicht das Recht auf den Namen). Мысль въ

сущности прекрасная, но въ рукахъ старокатоликовъ, исходяшихъ изъ призраковъ единенія и католицизма, она является не болье, какъ одной праздной затьей. Кромъ крайне-увкой и къ тому же еще и очень недалекой притязательности съ ихъ стороны, здёсь ничего нельзя усмотрёть. Имъ ли заниматься подобными проэктами, когда они едва-едва имъютъ возможность къ существованію? Зам'вчательно, что свое горделивое предложеніе они направляють по адресу "протестантов вспла деноминацій (an die Protestanten aller Denominationen). Здівсь невольно сказывается ихъ родственная связь по духу съ протестантами; тутъ свои обращаются къ своимъ въ надежде, что свои своимъ и окажутъ поддержку. Замечательно, затемъ, что вследъ за Люцернскимъ Конгрессомъ, одинъ изъ старокатолическихъ епископовъ, именно Рейнкенсъ, перестаетъ величать себя старокатолическимъ епископомъ и начинаетъ пріурочивать себъ титуль католическаго епископа 1). Ученая гордость ихъ, по истинь. не знаетъ границъ. Имъ желательно убъдить весь міръ не только въ томъ, что вмъ, имъ однимъ принадлежитъ нынв главенство и водительство въ богословскомъ умозрѣніи, въ коемъ они, по ихъ личному убъжденію, стоятъ выше всёхъ исповёданій запада и востока, но и въ этомъ, что имъ однимъ принадлежитъ нынъ и наименованіе истинных католиков (а вивств съ темъ, конечно, и истинныхъ православныхъ, такъ какъ истинный католицизмъ сводится къ православію), а вмёстё съ нимъ и законное право съ высоты своего величія произносить судъ надъ всеми исповеданіями, церквами, сектами и деноминаціями и вінваонэмивн віни или вт схин сто ствишто и сми страдево Въдь, это тоже своего рода папство, - папство горделивое и притязательное, перенесенное съ лица римскаго епискона на духовныхъ вождей старокатолицизма, папство, отвлеченное отъ папскаго престола и пріуроченное къ засъданіямъ "свободных в соединений" и "союзово любви", — папство самообольщенное и заносчивое, не знающее границъ для своихъ прита-



<sup>1)</sup> CMOTP. ero phus "Warum ist das in der römischen Kirche jetzt geltende ultramontanische System nicht Katholisch? Rede gehalten an 24 October 1892 zu Berlin in Spiegelsaale des Hotel Impérial von den Katholischen Bishof Dr. Reinkens.

заній, съ коимъ, поэтому, бороться также невозможно, какъ и съ папствомъ Рима. Какъ, по истинъ, далеко отстоятъ вожди старокатолицизма отъ идеала православнаго богослова, смиренно, въ сознаніи своей немощи и въ послушаніи церкви трудящагося надъ изысканіями истины, остерегающагося отъ всякаго суда надъ мудрованіями человъческими, а тъмъ болье надъ заблужденіями исповъданій, церквей, секть и деноминацій и ввъряющаго дъло суда надъ ними одной святой и непогръщимой церкви! Въдь и въ самой этой области старокатолики и мы не поймемъ другъ друга и никогда не договоримся до взаимныхъ уступокъ. Они будутъ упрекать насъ въ излишнемъ якобы смиреніи, мы же — гръшные будемъ чуждаться ихъ гордости.

Затьмъ,--та же притязательность старокатоликовъ сказалась на Люцернскомъ Конгрессъ и въ тезисъ (по порядку VI-мъ) программы относительно побоснованія интернаціональнаго богословского факультета и интернаціонального богословского журнала". Кромъ горделивой затъи на свой ладъ учить подрастающее юношество и инспирировать общественное мниніе, здись также невозможно усматривать никакой иной цели. Чему же именно будеть учить юношество интернаціональный богословскій факультеть и въ какомъ именно смыслё станеть наставлять своихъ читателей интернаціональный богословскій журналь? Здёсь слово интернаціональный слёдовало бы замёнить болёе върнымъ словомъ-междуцерковный, такъ какъ предполагается на факультеть пригласить студентовь и журналь разсылать читателямъ отъ всвхъ церквей. И твмъ и другимъ старокатолики, кром'в редигіознаго индифферентизма, призрачнаго церковнаго единства, псевдо-католицизма и горделиваго самоублаженія богословскою мудростію, возведенною въ значеніе церковнаго авторитета, т. е. чистъйшаго протестантизма, ничего дать не могутъ. Внося эти плоды двадцати-двух-лътняго своего существованія въ умы и сердца протестантовъ, они не сообщать имъ ничего новаго; у нихъ у самихъ этихъ плодовъ болье, чъмъ достаточно. Что касается до римскихъ католиковъ, то они заботливо стануть оберегать своихъ чадъ и отъ междуцерковнаго богословскаго факультета и отъ междуцерковнаго богословскаго журнала, чтобы всецело отстранить ихъ отъ пагубныхъ и тлетворныхъ произрастеній богословскаго мудрованія старокатоликовъ. Мы же православные, оставаясь вёрными основнымъ началамъ нашей церкви, нашей науки и ихъ теснаго взаимообщенія, нодрастающее свое юношество не отправимъ почерпать въ старокатолическомъ междуперковномъ богословскомъ факультетъ сомнительную богословскую мудрость, такъ какъ она намъ совершенно чужда по духу и нашей церкви кром'в вреда ничего принести не можеть; но нашимъ богословамъ предоставимъ полную возможность изучать ихъ междуцерковный богословскій журналь, дабы они все болье и болье могли убъждаться вы томъ, какъ глубоко расходится богословствованіе старокатоликовъ отъ ихъ личнаго богословствованія. Мы останемся при своихъ въковыхъ устояхъ; для насъ церковь по прежнему одна будетъ столномъ и утвержденіемъ истины; для старокатоликовь же высшимъ критеріемъ богословскаго мудрованія будеть служить гордый и самовозвеличившійся богословствующій разумъ. Журналъ ихъ станеть насъ-грашныхъ направлять на путь истины; вожди старокатолицизма при посредстве его стануть учить нась тому, какъ намъ следуеть понимать истинный католицизмъ, т. е. наше же собственное православіе, а мы -православные будемъ тихо, спокойно и неторопливо обдумывать ихъ уроки и проверять ихъ нашимъ роднымъ намъ масштабомъ и критеріемъ, нашимъ несокрушимымъ столпомъ и утвержденіемъ истины. Церковь наша спасала насъ отъ мнотихъ бъдъ; спасетъ она насъ и нынъ отъ увлеченій старокатолицизмомъ. Все это говорится нами не безъ основанія. Междуцерковный богословскій журналь (Revue Internationale de Théologie), въ заголовкъ котораго заботливо выставленъ разобранный нами выше тезисъ Викентія Лиринскаго, только что народился; старокатолики успъли издать всего три книжки его, --а между тъмъ намъ они съумфли уже преподать, по ихъ представленію, очень мудрый урокъ. Во второмъ его номерѣ по нашему адресу направлено цълыхъ двъ статьи: "седмеричное число таинствъ" (Die Siebenzahl der Sakramente) одного изъ замѣчательнъйшихъ старокатолическихъ богословъ, д-ра Рейма, и "православнокаеолическій и римскій катехизисы" (Orthodox-katholischer und römischer Katechismus) епископа швейцарскихъ старокатоли-

ковъ, д-ра Герцога. Во второй стать в обращаеть на себя вниманіе главнымъ образомъ послесловіе (Nachschrift), написанное въ отвътъ одному православно-русскому священнику, издавшему въ мартъ мъсяцъ сего года въ Берлинъ анонимную брошюру на нёмецкомъ языкі: "Dogmatische Erörterungen zur Einführung in das Verstandniss der orthodox-katholischen Auffassung in ihrem Verhältniss zur römischen und protestantischen", очевидно очень непонравившуюся старокатоликамъ 1). Словомъ, анонимному православному священнику, а чрезъ него и всёмъ намъ-православнымъ почти рекомендуется оставить ученіе о седмиричномъ числів таинствъ, которое возникло въ церкви будто-бы только лишь въ XII въкъ и притомъ не какъ преданіе, идущее отъ апостоловъ или отъ древнъйшихъ временъ, а какъ слъдствіе богословскаго умозрънія"; 2), и въ замънъ сего признать только лишь два истинно Евангельскихъ таинства, установленныхъ самимъ Інсусомъ Христомъ. Чтобы въ корнв подорвать этоть урокъ, со стороны православныхъ богослововъ оказалось вполнъ достаточнымъ отпечатать всего одну небольшую, но прекрасно написанную статью, появившуюся на страницахъ оффиціальнаго органа Св. Сунода. Уважаемый авторъ ея, отецъ протоіерей Петръ Лебедевъ, доказалъ какъ  $2\times 2=4$ , что у старокатолических богослововь, въ видахъ ихъ сближенія съ англиканами, все болье и болье укрыпляется протестантское вообще и англиканское въ частности воззрвніе на таинства 3). Такимъ образомъ, преподанный намъ урокъ принесъ намъ несомивнично пользу; мы знаемъ теперь, что старокатолики, "пламенно стремясь ка соединенію са нами", предполагають на-

<sup>1)</sup> Намъ передаване даже, что нъкоторые изъ старокатоликовъ настолько остались недовольни содержаніемъ этой брошюры, что обидълись на автора за дюбезно-высланные имъ экземпляры ея и поспъшели вернуть вкъ ему обратно при письмахъ съ самыми нелестными отзывами о его почтенномъ трудъ. Тякое отношение ихъ къ труду русскаго священника объясняется очень просто: старожатолики сами желаютъ учить всъхъ и отнюдь не желаютъ бить учими другими.

<sup>2)</sup> Положеніе это было прочитано на первой маждународной Конференція богослововъ въ 1874 году и тогда же принято старокатолическими и англиканскими богословами.

<sup>3)</sup> Смот. его статью "Международное богословское обозрвніе" въ Церковныхъ Ведомостяхъ за настоящій годъ, № 17, стр. 688 и дал.

вязать намь протестантскія воззрвнія, въ которыя впадають сами, вследствіе естественнаго тяготенія къ англиканству.

Но несравненно больше важности, значенія и интереса представляєть изъ себя третье притязаніе старокатоликовъ, им'єющее въ виду центральное и средоточное положеніе ихъ церкви въ вопрость о возсоединеніи церквей вообще. Такъ какъ притязаніе это тёсно связано съ третьимъ признакомъ современнаго старокатолицизма, то мы и разсмотримъ его въ связи съ нимъ.

Прот. Е. К. Смирновъ.

(Продолжение будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 21.

ноябрь.—книжка первая.



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпьваем в.

Евр. ХІ. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Ноября 1893 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павлояв.

#### КЪ СТАРОКАТОЛИЧЕСКОМУ ВОПРОСУ.

## Православенъ ли Intercommunion 1). предлагаемый намъ старокатоликами?

"Быайте раздъленій, держитесь единенія". Св. Игнатій Богоносецъ.

(Продолжение \*).

#### Старокатолицизмъ, какъ призывъ къ возсоединенію.

"Старокатолицизмъ есть призывъ (Mahnruf), обращенный ко всьмь христіанскимь сообществамь, для ихь возсоединенія на древне-христіанскому основаній, значится, какъ уже знаемъ въ у заключеній перваго тезиса программы засъданій Люцернскаго Конгресса. И такъ. старокатолицизмъ, по отзыву его вождей, есть не только возврать къ истинному католицизму древней. единой и нераздъльной церкви, но и приглашение, даже призывъ-въ виду того именно, что онъ, по ихъ митнію, возвратился уже къ истинному католицизму-къ возсоединенію. Призывъ къ возсоединенію: кого съ къмъ? всъхъ безъ исключенія нывъ существующихъ христіанскихъ сообществъ ни съ къмъ инымъ, какъ только съ самимъ старокатолицизмомъ, ибо онъ вернулся уже къ истипному католицизму, а потому, конечно. имфетъ и законное право возсоединять съ собою всф остальныя христіанскія сообщества. Призывъ къ возсоединенію: на какой почвѣ, на какоми основания на древне-христіанскомъ основаніи, до котораго самъ старокатолицизмъ, вернувшійся

<sup>1)</sup> Взаннообщеніе.

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра в Разумъ», за 1893 г., № 20.

къ истинному католицизму древней, единой и нераздъльной церкви, уже дошелъ и которое онъ, поэтому, имъетъ и полную возможность и законное право установлять съ безопибочною точностію и неоспоримою непогрешимостію. Такимъ образомъ старокатолицизмъ, призывая всв христіанскія сообщества къ возсоединенію съ собою, ставить себя самаго центромя и средоточіемь возсоединенія церквей и береть на себя задачу определять те древнія основы, при посредстве коихъ все ныне существующія христіанскія сообщества могли бы возсоединиться съ нимъ. Иначе говоря,--изъ положенія церкви, стремившейся прежде къ соединенію съ другими церквами, онъ ставить себя нынъ въ положение церкви, съ которою всъ другія церкви сами должны стремиться къ возсоединенію, если желають достичь истиннаго католицизма древней, единой и нераздёльной церкви. Сама старокатолическая церковь уже достигла этого истиннаго католицизма; ей, поэтому, искать его и стремиться къ нему нечего и незачъмъ. Какъ достигшая его, она только лишь призываеть къ возсоединенію всё другія сообщества, еще не достигшія его, и вмість съ тімь установляєть способы для возсоединенія ихъ съ собою и опредъляетъ степень возможности или невозможности ихъ возсоединенія съ собою. Такимъ образомъ она есть не только истинный католицизмъ, но и установитель истинныхъ католическихъ основъ для соединенія съ собою другихъ церквей и вмёстё судія для опредёленія качественнаго ихъ достоинства 1) и мфры ихъ подготовленности къ возсоединенію 2).

Посмотримъ же теперь нѣсколько по ближе, въ чемъ именно старокатолицизмъ нолагаетъ сущность возсоединенія съ собою христіанскихъ сообществъ, для какихъ именно цѣлей думаетъ онъ возсоединять ихъ съ собою и какими именно средствами надѣется осуществить свои цѣли и намѣренія, т. е. возсоединить съ собою христіанскія сообщества. Если бы онъ дѣйствительно достигъ истиннаго католицизма древней, единой и нераздѣльной церкви, то несомнѣнно и во всѣхъ этихъ отноше-



Что и видимъ въ предложени ея отказать римскимъ католикамъ въ наименовани католиковъ.

<sup>2)</sup> Что и доказывается ея отказомъ посвятить во епископа сеньера Кабреру.

ніяхъ отвётилъ бы началамъ истиннаго католицизма; а такъ какъ онъ еще не достигъ его, то и все зданіе возсоединенія церквей онъ думаетъ воздвигать не на твердомъ основаніи, не на началахъ истиннаго католицизма, а на пескѣ, на началахъ мудрованія человѣческаго, и потому оно рушится прежде, чѣмъ будетъ достроено до окончанія.

Опредъляя сущность возсоединенія христіанских з сообществъ съ собою, какъ центромъ истинно-католического церковнаго единенія, старокатолициямъ выставляеть на видъ два, на первый взглядь совершенно противоположныхъ принципа, которые, однакожъ, въ концъ концовъ сглаживаются между собою и взаимно примиряются въ одной общей основной идев. Первый изъ этихъ принциповъ ясно обозначенъ во второмъ тезисв программы засъданій Люцернскаго Конгресса, который читается слъдующимъ образомъ: "Для христіань обязательно ученіе Христа, но не богословское умозрвніе, изъ коего могуть происходить только человъческія миьнія, вполню свободныя и необязательныя. За ученіе же Христа и, слыдовательно, за христіанскій догмать мы почитаемь то, что согласно съ деклараціей (Schreiben) старокатолических епископовъ Голландін, Германін и Швейцаріи, изданною въ Утрехть от 24 сентября 1889 года, признано за таковое всеобщимъ, постояннымъ и единовласнымъ преданіемь единичных христіанских церквей". Такинь обравомъ, старокатолики за ученіе Христа и, следовательно, за христіанскій догмать принимають не то, что почитается за ученіе Христа и христіанскій догмать всеобщимь, постояннымь и единогласнымъ преданіемъ единичныхъ христіанскихъ церквей вообще, а только лишь то, что одновременно съ этимъ условіемъ отвъчаетъ еще и другому условію, т. е. что согласно съ изданною ихъ епископами утрехтскою деклараціею. Следовательно, --- все то, что почитается за ученіе Христа и христіанскій догмать вссобщимъ, постояннымъ и единогласнымъ преданіемъ единичныхъ христіанскихъ церквей, но на ряду съ этимъ не согласуется съ утрехтскою деклараціею, то, по ихъ представленію, не есть ученіе Христа и христіанскій догмать. Иными словами,--за ученіе Христа и за христіанскій догмать они почитають только лишь то, что признается за ученіе Христа и христіанскій догмать всеобщимь, постояннымь и единогласнымь преданіемъ единичныхъ христіанскихъ церквей, подписавшихъ утрехтскую декларацію. Такимъ образомъ ученіе Христа и христіанскій догмать и въ количественномь и качественномь отношеніи, въ полномъ и буквальномъ смыслѣ слова, съуживается въ старокатолицизмѣ утрехтскою деклараціею. Она, по представленію старокатоликовь, есть основное мфрило того истиннаго католицизма древней, единой и нераздёльной церкви, къ коему они возвратились. Посему, всякое христіанское сообщество, желающее возсоединиться со старокатолицизмомъ, должно прежде всего признать ее, какъ исходное начало для возсоединенія. Если оно не признаеть ее, то о церковномъ возсоединении его со старокатолицизмомъ не можетъ быть и ръчи. Что вожди старокатолицизма такъ именно и смотрятъ на этотъ основной принципъ вогсоединенія со своею церковію христіанскихъ сообществъ, это всего дучие подтверждается ихъ отношеніемъ къ мадритской реформатской общинь. Отъ избраннаго во епископы сей общины сеньера Кабреры голландскіе, германскіе и швейцарскіе старокатолики потребовали безусловнаго признанія утрехтской деклараціи и это признаніе поставили условіемъ для совершенія надъ нимъ хиротоніи. Такъ какъ Кабрера отказался отъ ея признанія и подписанія, то старокатолические епископы нашли вполнъ законнымъ съ точки эрвнія своего собственнаго объединенія утрехтскою декларацією отклонить отъ себя его посвящение во епископы.

Второй принципъ возсоединенія со старокатолицизмомъ христіанскихъ сообществъ намѣченъ въ третьемъ тезисѣ программы Люцернскаго Конгресса. Читается онъ слѣдующимъ образомъ: "Оппраясь на древнюю практику христіанскихъ національныхъ церквей, которыя при полномъ признаніи общихъ установленій нераздъльной церкви (Gesammtkirche) сохраняли свою независимость и свои особенности, отвычавшія ихъ образованію, потребностямъ и преданіямъ, Конгрессъ установляєть слюдующій принципъ: единичныя христіанскія церкви, какъ востока, такъ и запада, имъютъ неотъемлемое право управлять своимъ народомъ въ дълахъ, касающихся религіознаго мышленія и религіозной жизни, внъ стьсненія иноземнымъ вліяніемъ и въ своихъ

учрежденіях слъдовать національным обычаямь, образованію и преданіямо". Прочтя этотъ тезисъ, мы, сочлены православновосточной церкви, прежде всего должны поблагодарить старокатоликовъ за ихъ крайнюю любезность относительно насъ и нашей церкви. "Единичныя христіанскія церкви востока, гововорять они, импьють неотвемленое право управлять своимь народомь выв стъсненія иноземнымь вліяніємь", т. е. пользоваться правом в автокефальности, какъ несомнённо истолкують эти слова наши друзья и сторонники старокатоликовъ. Конечно, за эту важную услугу мы должны отъ всего сердца поблагодарить ихъ, такъ какъ они, очевидно, имфютъ намфреніе облагодфтельствовать насъ. Но, если тутъ, действительно, подразумевается только одна автокефальность, то за что же собственно должны мы быть благодарны имъ и чёмъ именно желають они облагодътельствовать насъ? Въ самомъ дълъ: что значатъ вышеприведенныя выраженія? то ли, что старокатолики готовы даровать намъ право автокефальности? или то, что они только лишь склонны признать за нами то право, коимъ мы всегда пользовались? Если мы имъ пользовались, если оно издревле было и нынъ есть наше неотъемлемое право и если это право представляеть изъ себя коренное и существенное отличіе церквей востока, то старокатолики, очевидно, ни коимъ образомъ не могутъ ни даровать намъ его, ни облагодетельствовать насъ его дарованіемъ. Съ другой стороны, если это право принадлежало и принадлежить намъ и если оно, действительно, обоснови--вается, какъ сказано въ третьемъ тезисв программы, "на древней практикь христіанских національных церквей, то къ чему старокатоликамъ признавать за нами законность пользованія имъ, когда въ этомъ признаніи ни для нихъ, ни для насъ самихъ нътъ положительно никакой необходимости? Если, наконецъ, востокъ упоминается въ третьемъ тезисъ Люцернской программы просто для сопоставленія его съ западомъ, то сопоставление это сделано ими и очень неудачно, и очень неправильно; мы, сочлены православной церкви, непреставно польвовались правомъ автокефальности, какъ неотъемлемою нашею собственностію и какъ коренною и отличительною особенностію нашей церкви; что же касается до старокатоликовъ, то они, по выраженію річи г-на Филиппи, только лишь недавно "вспомнили, что иерковь ві древнія времена всегда и вездь была національною" и потому съ недавняго же времени стали стремиться къ тому, чтобы "придать народу ві церкви его древнее право, которое от него ві западной церкви (церкви Рима) насильственно было отнято". Такить образоть, въ отношенія этого права западь совсёть не сонзмёрить съ востокоть, а потому его нельзя и сопоставлять съ нить; туть можеть быть не сопоставленіе, а только одно противопоставленіе.

Но, быть можеть, старокатолики, въ самонь деле, думають облагод втельствовать насъ? Быть можеть, хлопоча объ автокефальности для себя и для насъ, они съ нею соединяютъ значеніе совстви не то, какое привыкли соединять съ этимъ словомъ мы? Действительно, ихъ представление о ней существенно отличается отъ нашего. Подъ нею они разумъють право развивать свой истинний католицизмъ, до коего они дошли, въ различныхъ странахъ различно, въ зависимости отъ образованія, мотребностей и преданій этихъ странъ. Отсюда въ церкви. по яхъ понятію, можеть быть несколько различных воспріятій истинняго католицизма, или нісколько различных православій, какъ утверждаеть А. А. Кирвевь 1), нашъ русскій истолкователь візрованій и стремленій старокатоликовъ. Опнонируя противъ нашей статьи "Православенъ ли старокатолицизмъ? отпеталанной за прошлый годъ въ "Церковныхъ Въдомостяхъ", онь пишеть: "повидимому, моему оппоненту дело представляется въ такомъ видъ: наша православная греко-россійская церковь-единственная истинно-православная, никакихъ другихъ православныхъ церквей нётъ... Теперь, въ данную минуту. действительно, другихъ православныхъ церквей, кроме ныне признанных автокефальнымв, --- не существуетъ... Но кромъ восточной можеть быть православная церковь западнаго обряда, н она есть-именно церковь старокатоликовъ... Старокатоликамъ будеть не трудно доказать, что большинство ихъ обрадовъ (звачить--- не вет ихъ обряды), восходять иъ тому времени, когда они были соединены съ востокомъ; притомъ, вёдь разность обра-



<sup>1)</sup> Смотр. его статью въ "Свѣтъ", отъ 7 девабря 1892 г. № 284.

довъ не служила препятствіемъ единенію"... Затімъ, горько жалуясь на "неумънье наше спорить объективно, на не желаніе наше стать, на время, на точку зрѣнія нашего противника или собесъдника", онъ говоритъ, что и мы, русскіе, склонны разсматривать старокатолицизмъ не только съ общей православной точки зрвнія, но еще и спеціально-русской, современной, забывая, что жизнь запада выработала много условій, которыя могуть показаться намь не только странными, но и противоречащими тому, что намъ кажется безусловной истиной. Такъ, напримъръ, совмъстное пользование храмовъ съ иновърцами подняло бы у насъ цълую бурю, а на западъ это дъло весьма обыкновенное... Тоже, отчасти, можно сказать и про другой обычай запада, который намъ (признаюсь и мнъ,-пишеть онь въ скобкахъ) кажется очень страннымъ и неправильнымъ, - разумъю разръшение, даваемое инославнымъ причащаться за католической (не католической, а старокатолической) литургіей. Но, конечно, если мы докажемъ старокатоликамъ неканоничность подобныхъ действій, то они не будуть ихъ защищать, не будуть отстанвать своихъ обычаевъ". Такимъ образомъ, по взгляду самаго А. А. Киръева, наша православно-восточная автокефальность въ рукахъ старокатоликовъ значительно расширяется въ своемъ объемъ; къ ней, по его словамъ, старокатолики пріурочивають сначала свой особый, западный обрядь, затемь -- право совместнаго съ иноверцами пользованія храмами, дал'ве-право допущенія до своей евхаристін нестарокатоликовъ, наконецъ-особую, чуждую намъправославнымъ, точку зрвнія, исходя изъ которой они могли бы считать не только позволительнымъ, но и вполит законнымъ то, что "намъ православнымъ кажется не только страннымъ, но и противоръчащимъ безусловной истинъ". Дъйствительно, истинный католицизмъ, или новое православіе старокатоликовъ вводитъ въ нашу автокефальность новое марило католицизма и православія въ лицъ утрехтской деклараціи, установляетъ новое исходное начало въ церковности въ лицъ богословствующаго разума, узаконяеть безразличие въ въръ въ лиць символовь то съ filioque, то безъ filioque, допускаеть взаимопричащение съ полукатоликами - полупротестантами и

просто протестантами, вводить въ церковную практику нейтральный храмъ для общаго пользованія съ протестантами, разрѣшаетъ сослужение въ таинствахъ даже съ лютеранами. освящаеть бракъ священнослужителей послѣ сообщенія нуъ посвященія и т. д. Все это такія явленія, которыя превышають нашу восточно-православную автокефальность и по существу своему служать признаками и отличіями истиннаго католицизма, или новаго православія старокатоликовь. Понимая автокефальность на свой особый ладъ, расширяя ея значеніе и пріурочивая ей новыя права и полномочія, они, действительно, въ полномъ смыслъ слова создають изъ нея новый истинный католициямъ, или новое западное православіе и его именно н отстанвають, когда говорять, что "единичныя христіанскія церкви, какъ востоки, такъ и запида, имьють неотъемлемое право управлять своим народом в дълах, касающихся религіознаю мышленія и религіозной жизни, внъ стъсненія иноземным вліяніемь и въ своихъ учрежденіяхъ сльдовать національнымь обычаяма, образованію и преданіями. Если бы туть рычь шла только лишь о простой автокефальности, то старокатолики не задумались бы опредёлить свои возэрёнія на нее восточно-православнымъ терминомъ; но они добиваются не ея, а потому и прибъгаютъ къ новому способу для внъшняго выраженія своихъ возэрвній; имъ нужно новое католичество, новое православіе, а не наша лишь автокефальность, получить которую они имъли бы полное законное право, если бы возсоединились съ восточноправосдавною церковію, отъ начала свято и нерушимо сохранявшею права мёстной независимости и мёстнаго самоуправленія церквей. Церкви восточно-православной новъйшія въянія старокатолицизма совершенно чужды. Въ нихъ она можетъ усматривать только лишь полное смфшеніе двухъ воззрѣній на церковь: догматичиского и юридического. Церковь, по существу своему, какъ учреждение божественное, оставаясь всегда и вездъ неизмънно единою и обнимая собою всъ племена и колъна земныя (истинно - върующихъ), жившія, живущія и имъющія жить, пбо Бого нашо нисть Бого мертвых, но Бого живых и церковь наша есть церковь Бош жива. - эта церковь, всл'яствіе существованія своего одною своею частію здісь на землі,

въ предълахъ пространства и времени, и вследствіе того, что въ эту часть ея входять в рующіе существа, ограниченныя тълесными условіями своего пребыванія на земль, подлежить нашимъ человъческимъ измъреніямъ, --- иначе говоря, въ видахъ лучшаго управленія своего, слёдовательно, по причинамъ исключительно административно-юридическимъ, распадается на части, на мъстныя самостоятельно управляемыя и другь отъ друга независимыя, автокефальныя церкви. Дробленіе это на части есть, такимъ образомъ, только юридическое, а не догматическое; въ смысле догматическомъ она была, есть и будетъ всегда едина. Обстоятельство это старокатолики, а съ ними вивств. и А. А. Кирвевь, представляють себв не вполнв ясно и отчетливо; они смѣшиваютъ оба представленія въ одно и, выходя изъ этого смъшенія, требують не только церковной автокефальности, но и отдёльных католичествъ или православій, и притомъ не телько для нынъ существующихъ старокатолическихъ церквей, но и для всёхъ церквей, которыя войдутъ съ ними въ общение въ будущемъ.

Изъ указанныхъ двухъ основныхъ началъ, исчерпывающихъ сущность возсоединенія со старокатолицизмомъ христіанскихъ сообществъ, вожди старокатолицизма на первый планъ выдвигаютъ, конечно, первое. Необходимость признанія утрехтской деклараціи почитается ими основнымъ и исходнымъ началомъ для установленія единенія со старокатолицизмомъ. Начало второе, сообщающее христіанскимъ сообществамъ право управлять своимъ народомъ въ делахъ, касающихся религіознаго мышленія и религіозной жизни, вив стесненія иновемныма вліяніема и въ своихъ учрежденіяхъ слёдовать національнымъ обычаямъ, образованію и преданіямъ, является лишь какъ результать признанія утрехтской деклараціи. Такимъ образомъ сущность возсоединенія со старокатолицизмомъ, строго говоря, сводится къ одному лишь условію, признанію деклараціи; что же касается до второго условія, то оно является не столько условіемъ, сколько правонъ, или, върнъе, возмездіемъ, даваемымъ христіанскимъ сообществамъ за признаніе перваго условія; примуть он'в декларацію-получать возмездіе, не примуть ея-не получать и награды.

Такъ какъ утрехтская декларація, какъ доказано было выше. сводится всецьло къ однимъ отрицательнымъ началамъ, то и само возсоединеніе христіанскихъ сообществъ со старокатоликами можетъ происходить не на положительныхъ, а только лишь на отрицательныхъ основахъ. Исходнымъ пунктомъ для этихъ основъ будетъ служить не въра церкви, а протестантствующій раціонализмъ. Все дъло единенія сведется, такимъ образомъ, не къ церковному объединенію, не къ сліянію отдъльныхъ автокефальныхъ церквей въ одинъ церковный организмъ. а къ простому соглашенію вождей христіанскихъ сообществъ съ вождями старокатолицизма, къ ихъ взаимному компромиссу. Во всемъ будетъ царить не Духъ Святый, а разумъ современнаго богослова, замънившій въ старокатолицизмѣ папу церкви римскокатолической.

Можемъ ли мы, сыны православно-восточной церкви на призывъ вождей старокатолицизма о возсоединени нашей церкви съ церковію старокатолическою, -- не ихъ церкви съ нашею, о чемъ нынъ, какъ уже видъли, не можетъ быть даже и ръчи. а нашей церкви съ ихъ церковію, какъ средоточіемъ и центромъ современнаго церковнаго возсоединенія, отвътить сочувстіемъ и согласіемъ? Можемъ ли мы признать ихъ утрехтскую декларацію и все содержаніе нашей въры, завъщанной намъ Отцани для твердаго и неизмённаго храненія, какъ святейшаго наследія, дарованнаго намъ Самимъ Основателемъ нашей церкви. свести къ отрицательнымъ и туманнымъ ея пунктамъ, подписаннымъ въ качествъ простаго соглашенія нъсколькими западными богословами? Можемъ ли мы нашу родную намъ церковь. которую не только мы сами почитаемъ, но и многіе изъ иновърцевъ признаютъ столпомъ и утвержденіемъ истины, --- которая изъ среды нашей выставила целый сонмъ прославленныхъ Богомъ святыхъ, которая вскормила и воспитала насъ въ качествъ скромныхъ, покорныхъ и непритязательныхъ чадъ своихъ, которая связана органическими и неразрывными узами со встыть нашимъ прошлымъ, настоящимъ и будущимъ, которая спасала насъ во дни страшныхъ народныхъ нашихъ бъдствій и посъщеній Божінхъ и которой мы обязаны рышительно всымь, чымь мы владыемь, -- можемь ли мы ввести ее въ общеніе со вновь народившеюся на западъ

сектою, которая возмнила о себъ, будто она и только одна она есть истинный католицизмъ и истинный канолицизмъ древней, единой и нераздёльной церкви, и, выходя изъ этого притязательнаго самомивнія, приглашаеть среди другихъ церквей и нату церковь къ возсоединению съ собою? Можемъ ли мы увлекаться ея предложеніемъ, по которому, вслёдъ за признаніемъ нами утрехтской деклараціи, ею дано будеть намъ право самостоятельно и вні вліянія иноземных намъ церквей обосновывать и развивать особое для себя православіе? На всів эти вопросы, конечно, можетъ быть данъ только лишь одинъ отрицательный отвътъ. Со старокатоликами на предлагаемыхъ ими основахъ мы никогда не сойдемся и никогда сойтись не можемъ. О подобнаго рода возсоединеніи съ нашей стороны даже и рѣчи не следовало бы заводить. Чемъ скорее узнають все это сами старокатолики, темъ лучше для нихъ, ибо только тогда, быть можетъ, станутъ они отрезвляться отъ своихъ иллюзій и будутъ въ силахъ перейти на иную цочву, почву отвъчающую началамъ православія, какъ его понимаеть не новонародившаяся на западъ псевдо-православная церковь, а сама православная церковь востока.

Почему же именно старокатолики такъ пламенно стремятся къ вовсоединенію съ собою христіанскихъ сообществъ? Отчего вожди ихъ не могутъ ограничиться задачами ближайшими, простыми и исключительно направленными на религіовно-нравственное просвъщение своихъ пасомыхъ? Отчего они такъ настойчиво задаются задачами широкими и выходящими за предълы ихъ ближайшаго и непосредственнаго вліянія? Почему напрягають они всю свою энергію на привлеченіе къ соучастію въ своей деятельности возможно-большаго количества христіанскихъ сообществъ? Ищутъ ли они поддержки потому, что ощущають несостоятельность и слабость для достиженія намічаемыхъ ими цёлей одними личными своими усиліями? и къ какимъ, наконецъ, цълямъ стремятся они: къ исключительно ли религіозно-церковнымъ и всецьло направленнымъ на насажденіе среди христіанъ вообще истиннаго богопознанія и чистой Евангельской нравственности, -- къ мірскимъ ли, эгоистическимъ и горделивымъ, --- или же одновременно: и религіознымъ и мірскимъ? Отвъты на всъ эти вопросы, несомнънно, могутъ пролить много свъта на подлинный характеръ современнаго старокатолическаго движенія и уяснить для насъ—православныхъ вопросъ о томъ: какъ намъ надлежитъ относиться къ нему?

Во введеніи къ тезисамъ программы Люцернскаго Конгресса находятся, какъ уже знаемъ, следующія глубокознаменательныя слова: "развясненія (т. е. тезисы программы) приспособлены кв тому, чтобы содпиствовать соглашению старокатолической церкви съ другими церквами и возсоздать въ противовнось исключительному главенству римской церкви замкнутое соединение для неподчиненных Риму церковных сообщество". Слова эты имъкоть болье важное значение, чъмъ это можеть показаться на первый взглядъ. Въ нехъ намъчаются въ довольно скромномъ видь всь существенныя цыли, которыя думаеть преслыдовать современный старокатолицизмъ въ дълъ возсоединенія съ собою христіанскихъ сообществъ. Онъ сводятся къ тремъ пунктамъ, которые связаны между собою логическою нитью и взаимно поясняють другь друга. Имъ желательно: во-первыха, вызвать соглашеніе между неподчиненными Риму церковными сообществами, --- во-вторых в, установить между этими сообществами замкнутое соединение, и въ третьихъ, выставить это соединеніс въ качеств' противов' противъ Рима. Противов' Риму является здёсь конечною цёлію ихъ стремленій, достичь котораго для нихъ оказывается дёломъ невозможнымъ безъ достиженія предварительной цёли, т. е. безъ установленія замкнутаго соединенія между неподчиненными Риму церквами, а для достиженія этой второй цізли имъ надлежить прежде всего вызвать между самыми этими церквами соглашение. Следовательно, сами старокатолики безъ установленія соглашенія съ неподчиненными Риму церквами и безъ устроенія между ними замкнутаго соединенія, т. е. безъ достиженія двухъ первыхъ целей, не могуть одну свою церковь выставить противовъсомъ Риму. Одна она для достиженія этой конечной цёли оказывается слишкомъ слабою; а такъ какъ ей во что бы то ни стало необходимо достичь ея, то она настоятельно нуждается въ сторонней помощи. Почему же именно ей такъ необходимо выставить противовъсъ противъ Рима? и отчего именно въ дълъ этого противовъса Риму обнаруживается ея несостоятельность и слабость? Отвътъ на эти вопросы находимъ въ четвертомъ тезисъ программы засъданій Люцернскаго Конгресса. Читается онъ слъдующимъ образомъ. "Въ виду того обстоятельства, что ультрамонтанизмв. вслыдствіе хитро-обдуманной политики Льва XIII, все болье и больс расширяеть свою дъятельность и продолжиеть вводить въ заблуждение человъчество, то какт система религозная, являясь лицемпрно какт бы исключительного обладательницею истиннаго христіанскаго благочестія, то какт система политическая, ложно преувеличивая свои якобы гуманитарныя стремленія и подкапывая довтріе ко встых свътским властяма, -- Конгресса обращается ка членама вспха христіанских уерквей съ приглашениемъ разоблачить ультрамонтанизмъ св этих двух точек зрънія: как лже-христіанскую религозную систему и какт систему политическую, которая враждебна цивилизаціи и интересамъ народнымъ и государственнымъ. Пусть церкви забудуть свои второстепенныя разности и соединятся ст цилію совмистной защиты другь другі противт явной дисциплинированной ужасной силы, стремящейся вв настоящее время захватить для своей пользы соціальные вопросы. не для рышенія какого либо изв нихв, но чтобы только поработить себь мірь рабочих такь-же, какь они старалась нькогда поработить себъ мірь господь и князей". Сущность этого искусно задуманнаго и еще искуснъе оформленнаго тезиса сводится, какъ очевидно для каждаго внимательнаго читателя, къ его заключительнымъ словамъ. Такимъ образомъ, противовъсъ противъ Рима старокатоликамъ необходимо создать для того, чтобы во что бы то ни стало уберечь отъ него мірт рабочих; следовательно, безъ этого противовеса міръ рабочихъ ускользаеть изъ подъ вліянія вождей старокатолицизма. О какомъ же именно мір'в рабочихъ заботятся они: о мір'в ли рабочихъ вообще, или только лишь о входящемъ въ составъ самой старокатолической церкви? Безъ сомнёнія, только лишь о своемъ собственномъ міръ, о томъ простомъ народъ, который вмъсть съ ними съ небольшимъ двадцать летъ тому назадъ покинулъ Римъ и который теперь, какъ гласить вышеприведенный тезись программы, высвобождается изъ подъ ихъ контроля и

идеть обратно въ Римъ. Вожди старокатолицизма, при всемъ желанін, одни оказываются не въ силахъ удержать его въ своей церкви и потому взывають къ другимъ неподчиненнымъ Риму церквамъ о помощи. Такимъ образомъ, всв широковъщательныя задачи современнаго старокатолицияма относительно возсоединенія съ собою неподчиненныхъ Риму церковныхъ сообществъ сводятся въ дъйствительности къ самымъ простымъ, ближайшимъ и очень узко-ограниченнымъ целямъ. Предъ нимъ въ полномъ смыслъ слова стоитъ грозный вопросъ о жизне и смерти. Положение вождей старокатолицизма, по истинъ, трагическое. Церковь ихъ расшатывается; сверху на нее давятъ сильные міра сего: снизу ея върующіе, которые собственно и составляють церковное собраніе, церковь, покидають ее; вождямъ старокатолицизма въ недалекомъ будущемъ грозитъ опасность остаться однимъ, безъ вфрующихъ. Тутъ по неволъ приходится подумать о върующихъ, себъ самихъ и всей церкви,

Считаемъ не излишнимъ кстати замътить здъсь, что міръ рабочихъ, или, върнъе, простой върующій народъ въ нъдръ старокатолической церкви, сколько намъ избестно, до настоящаго времени представляетъ изъ себя далеко не выясненный и даже нівсколько темный вопрось. О немь вожди старокатолицизма заботливо хранили и хранятъ молчаніе. Представители дружески расположенныхъ къ старокатолицизму церквей, продолжая свои сношенія только съ его вождями, до сихъ поръ не обращали на него никакого вниманія. А между тёмъ, въ дёлё возсоединенія старокатолицизма съ другими церквами вопрось этоть, несомивнео, имветъ чрезвычайно важное значение. Двиствительно: что представляеть изъ себя міръ рабочихъ, который стоить за вождями старокатолицияма? следуеть ли онь всецело за своими церковными руководителями? вполив ли раздвляеть онъ ихъ религіозно-церковныя возоренія? придають ли сами вожди старокатолицизма надлежащее значение церковному народу? обращають ли они должное внимание на его духовно-религіозныя нужды? царить ли вообще между ними взаимное довъріе и взаимная солидарность? и т. д., все это такіе вопросы. которые если для кого, то именно для насъ-православныхъ имъють большой въсь и большое вначение, такъ какъ у насъ

они давно уже урегулированы самою жизнію и такъ какъ въ своемъ разрѣшеніи вполиѣ отвѣчаютъ духу, характеру, началамъ, цълямъ и стремленіямъ нашей церкви. И вотъ, изъ программы заседаній Люцернскаго Конгресса, документа, несомнённо, первостепенной важности, надъ составлениемъ котораго заботливо и усердно трудился весь богословскій факультетъ Бернскаго университета и между строками котораго можно прочесть всь основныя черты современнаго старокатолицизма, всь его радости и горести, надежды и разочарованія, цёли и намеренія, ---мы въ первый разъ и притомъ самымъ положительнымъ образомъ узнаемъ, что въ ясной области у старокатоликовъ не все обстоить благополучно, что простой народъ ускользаеть изъ подъ контроля своихъ духовныхъ вождей и идетъ обратно въ Римъ, болфе сродный ему по духу, чфмъ та церковь, которую для него на свой ладъ создають эти вожди, и что обстоятельство это такъ сильно тревожитъ последнихъ, что они даже въ оффиціальной программѣ Люцернскаго Конгресса сочли нужнымъ открыто сознаться въ слабости своего единоличнаго вліянія на пасомыхъ и необходи лости сторонней поддержки для веденія борьбы съ вліяніемъ на нихъ церкви римско-католической.

Такимъ образомъ, цёль старокатоликовъ въ дёле устроенія ими возсоединенія съ собою неподчиненныхъ Риму христіанскихъ сообществъ сводится не къ насажденію царства Божія на земль и не къ распространенію и укрѣпленію среди людей вообщемира, любви и истины, возвъщенныхъ Основателемъ христіанской религіи, а къ элементамъ почти исключительно эгоистическимъ, человъческимъ и мірскимъ. Вожди старокатолицизма, ради спасенія отъ всеразрушающаго вліянія Рима создаваемой ими на свой ладъ церкви, думають выставить твердый оплоть въ лицъ замкнутаго сосдиненія изъ всъхъ неподчиненныхъ Риму христіанскихъ церквей и, опираясь на это соединеніе, повести противъ церкви римско-католической борьбу, и притомъ въ сферъ не только религіозно-церковной, но и соціально-политической. На Люцернскомъ Конгрессъ они всъ христіанскія церкви пригласили возсоединиться съ собою, чтобы, какъ они выразились въ приведенномъ выше тезисъ, "разоблачить ультрамонтанизмъ ст двухт точект эркнія: какт лже-христіанскую религіозную систему и какъ систему политическую, которая враждебна инвилизаціи и интересамъ народнымъ и государственнымъв. Что именно Римъ и только одинъ онъ съ его широкимъ и глубокимъ вдіяніемъ на современный складъ религіозной, политической н соціальной жизни западной Европы вызываеть серьезныя опасенія въ вождяхъ старокатолицизма и что отъ его именно вліянія они всёми силами пытаются уберечь свою нарождающуюся церковь, это открыто призналъ и превидентъ Люцернскаго Конгресса, г-нъ Филиппи; въ ръчи, сказанной при открытів перваго засъданія делегатовъ, онъ говориль следующее. "Взаимное сліяніе мы почитаемъ желательнымъ, чтобы тѣмъ сильнѣе противостоять нападенію Рима. Римъ посредствомъ собора и посредствомъ созданнаго папскимъ абсолютизмомъ единства дъйствія выиграль во многомъ. Но это нась не обезкураживаетъ. Мы знаемъ, что христіанство должно приносить міру не рабство духа, а свободу для детей Божінхъ. Посему мы соединяемся во едино, чтобы имъть возможность встрътить чуждое христіанству нападеніе римскаго абсолютизма общими силами и, вследствие этого, съ большими видами на успекът. Такимъ образомъ, вся цъль возсоединенія со старокатолицизмомъ неподчиненныхъ Риму церковныхъ сообществъ сводится исключительно къ борьбъ съ римско-католическою церковію.

И вотъ для этой именно цъли старокатолики и насъ—православныхъ приглашаютъ возсоединиться съ собою. Можемъ ли мы на ихъ призывъ, обращенный къ намъ, отвътить сочувствемъ и поддержкой? Не можемъ ни въ какомъ случаъ. Если что, то именно подобнаго рода цъли и задачи всего болѣе чужды намъ—скромнымъ и пепритязательнымъ сочленамъ скромнъйшей и непритязательнъйшей изъ всъхъ существовавшихъ и существующихъ на землъ христіанскихъ церквей. Правда, и мы всъми помыслами нашей души стремимся къ борьбъ, но не съ исповъданіями, церквами, сектами и деноминаціями и тъмъ менъе съ современными соціальными и политическими движеніями и нестроеніями,—да, къ тому же, еще и западной Европы,—а съ нашими собственными немощами, несовершенствами и гръховностію. И насъ прельщаютъ побъды, но надъ врагами не внъшними, а внутренними. "Парство", къ которому мы стре-

мимся, пнисть от міра сего" (Іоан. 18, 36). Господь нашъ Інсусъ Христосъ всемъ исповедникамъ Его преподалъ следующія основныя правила святьйшей Своей въры: "ищите прежде царствія Божія и правды его, и сія вся приложатся вамъ" (Мв. 6. 33) и "царство Божіе внутрь вась есть" (Лук. 17, 21). Върные Его завъту, мы стремимся осуществить царство Божіе въ себъ самихъ и обрътаемъ его въ нашемъ личномъ усовершеніи, а не во внышнихъ побъдахъ надъ исповыданіями, церквами, сектами и деноминаціями и надъ современными политическими и соціальными нестроеніями. Идеаль запада лежить во внішней борьбъ и во внъшнемъ главенствъ, - нашъ же идеалъ кроется въ борьбъ внутренней и достигается онъ духовнымъ усовершеніемъ, къ которому ведуть посто и молитва (Мв. 17, 21). Тамъ міръ внѣшній и гордость духа, -- здѣсь міръ внутренній и смиреніе духа, вызывающее воздержаніе и подвигь. Очевидно, и въ этой сферъ старокатолики и мы не поймемъ другъ друга; вожди старокатолицизма будутъ призывать насъ на борьбу съ Римомъ и житейскими нестроеніями и станутъ выставлять вамъ на видъ блага міра сего, "цивилизиціи и интересы народные и государственные"-мы же можемъ повести ихъ только въ тихую келью монастыря или убогое жилище сельскаго пастыря и указать имъ только на самоотречение, убивающее плоть, но усовершающее и возвышающее духъ. Это противоположение двухъ стремлений прекрасно понялъ и изобразилъ въ своей стать в "Духовенство и общество въ современномъ религіозномъ движеніи нашъ русскій талантливый публицисть Л. А. Тихомировъ. "Латинская и протестантская Европа, пишетъ онъ, у церкви нашей должна искать секрета христіанскаго воспитанія народовъ, т. е. усвоить православное воззрівніе на то, что есть царство Божіе и царство міра сего, каково между ними отношеніе и куда, стало быть, должны быть направлены стремленія и помыслы людей" 1). Такимъ образомъ, отъ насъправославныхъ старокатолики всего менъе могутъ ожидать симпатій и поддержки въ діль борьбы своей съ Римомъ и соціальнополитическими нестроеніями въка сего. Симпатизировать и ока-

<sup>1)</sup> Смотр. его брошюру, стр. 24 и 25.

зывать имъ помощь могутъ только западныя исповъданія, церкви, секты и деноминацін, которыя родственны имъ по духу и поставлены въ тѣ же внѣшнія условія существованія, что и они сами.

Сказавъ, что старокатолики подъ древне-христіанскимъ основаніемъ для возсоединенія съ собою христіанскихъ сообществъ разумьють, съ одной стороны, признаніе утрехтской деклараціи и, съ другой, автокефальность въ смыслѣ права обосновать иразвивать истинный католициямъ, или-что тоже-православіе, въ различныхъ странахъ различно, въ зависимости отъ образованія, потребностей и преданій этихъ странъ, и что цёль возсоединенія съ собою христіанскихъ сообществъ сводится ими исключительно къ борьбъ съ римскимъ католицизмомъ, дабы при посредствъ ея уберечь собственную церковь отъ распадеденія, —постараемся теперь выяснить и опредёлить тё средства, при помощи которыхъ они полагаютъ достигнуть своей цёли. а вмъстъ съ тъмъ и самую сущность того представленія, которую соединяють они со словомъ возсоединеніе; эти два пункта въ дъйствительности тождественны одинъ дрогому. Въ самомъ дълъ: что именно подразумъваютъ старокатолики подъ возсоединеніемъ: органическое ли сліяніе церквей, какъ оно допустимо съ православной точки зрвнія, или нвчто иное, что съ нею совершенно несовитестимо?

Въ введеніи къ программ'в зас'вданій Люцернскаго Конгресса сказано, что тезисы ея "приспособлены къ тому, чтобы содыйствовать соглашенію (Uebereinstimmung) старокатолической церкви съ другими церквими и созидать въ противовться исключительному господству римской церкви замкнутое соединеніе (ein geschlossenes Zusammenstehen) для неподчиненных Риму церковных сообществъ". Въ виду сего, въ четвертомъ тезис'в программы старокатолики предлагаютъ церквамъ "забыть свои второстепенныя разности и соединиться съ цилью взаимной защиты другь друга противъ дисциплинированной ужасной силы, стремящейся въ нистоящее время захватить и поработить себъ міръ рабочихъ". Съ своей стороны, и президентъ Филиппи при открытіи перваго зас'вданія делегатовъ говоритъ: "взаимноє сліяніе (Zusammenschluss) почитаемъ мы желательнымъ, чтобы

тьм сильные пропивостоять нападенію Рима" и "посему, если мы и сольемся взаимно (zusammenschliessen), то хотим остаться свободными и самостоятельными". Слёдовательно, основными признаками возсоединенія, по представленію старокатоликовъ, служать:

во-первых, замкнутое соединение (geschossenes Zusammenstehen),

во вторыхъ, взаимное сліяніе (Zusammenschluss, zusammenschliessen),

и вз-третьих, соединение въ той или иной мфрф дисциплинированное, дабы имфть возможность противостоять дисциплинированной же силф церкви римско-католической.

Сюда же относятся два признака возсоединенія, подробно разсмотрѣнные нами выше,—а именно:

во-первыхъ, что ему предшествуетъ признаніе утрехтской деклараціи и соглашеніе относительно пунктовъ важныхъ и существенныхъ, безъ коихъ единичныя церкви существовать не могутъ; все же второстепенное предполагается предать забвенію,

и во-вторых, что оно сопровождается дарованіемъ единичнымъ церквамъ свободы и самостоятельности въ дѣлѣ обоснованія и развитія особаго мѣстнаго католицизма, или православія, въ зависимости отъ особаго мѣстнаго склада образованія, потребностей и преданій.

Не смотря на обиліе выставленных признаковъ, старокатолическое возсоединеніе остается все таки явленіемъ далеко не яснымъ и неопредѣленнымъ. По даннымъ признакамъ можно составить себѣ довольно ясное представленіе о томъ, какъ именно, по мысли старокатоликовъ, должно происходить объединеніе съ ихъ церковію христіанскихъ сообществъ и какія именно права и полномочія будутъ дарованы этимъ сообществамъ вслѣдъ за актомъ ихъ объединенія со старокатолицизмомъ, а, между тѣмъ, самая сущность объединенія ускользаетъ отъ анализа. Мало этого; въ ней усматривается даже явное логическое противорѣчіе. Дѣйствительно, — если возсоединеніе есть "заминутое соединеніе", "азаимное сліяніе" и "единеніе дисциплинированное", какъ утверждаютъ старокатолики, т. е. органическое сліяніе въ смыслѣ православной церкви, то въ немъ нѣтъ и

не можетъ быть мъста для различныхъ католичествъ, или православій, обосновываемых и развиваемых въ зависимости отъ мъстныхъ условій; если же свобода и самостоятельность въ дъль мъстнаго управленія церквей (автокефальность) переходить въ свободу и самостоятельность подъ извістными ограниченіями, т. е. подъ условіемъ признанія утрехтской деклараціи и предварительнаго соглашенія относительно предметовъ существенныхъ и важныхъ, обосновывать и развивать особый мёстный католицизмъ, или особое мъстное православіе, то объ органическомъ сліянім христіанскихъ сообществъ въ одну церковь, очевидно, не можетъ быть и ръчи. Въ Никеопареградскомъ символь выры мы читаемъ: "вырую во едину, святую, соборную и апостольскую церковь"; --- слъдовательно, святою, соборною и апостольскою церковію можеть быть только одна церковь, а не двъ, три, четыре и болъе. Посему, если старокатолики подъ возсоединеніемъ действительно разуменоть единеніе органическое, то должны оставить всё свои помыслы о свободныхъ и самостоятельных католичествахъ, или православіяхъ; если же они добиваются и для себя и для всёхъ христіанскихъ сообществъ, кои войдутъ съ ними въ соединеніе, особыхъ свободныхъ и самостоятельныхъ католичествъ, или православій, то подъ возсоединеніемъ они разумъютъ только лишь внышній союзъ и вившнее возсоединеніе, т. е. своего рода унію, а вовсе не единеніе внутреннее, состоящее въ органическомъ сліянін. Въ двл возсоединенія возможно что нибудь одно: либо внутреннее и всецълое сліяніе въ одномъ, цъльномъ и нераздъльномъ организмъ, либо соединение внъшнее, сводящееся къ соглашенію, договору и компромиссу, въ коемъ при объединеніи въ однихъ пунктахъ сохраняется въ полной силъ разъединеніе во встхъ остальныхъ.

Старокатолики, какъ очевидно изъ вышеуказанныхъ пунктовъ, стремятся ко втораго рода возсоединенію. Соединяя съ собою, какъ истиннымъ католицизмомъ древней, единой и нераздѣль ной церкви, христіанскія сообщества запада, они сохраняютъ за собою и предоставляютъ объединяющимся съ ними сообществамъ полное право свободно и самостоятельно обосновывать и развивать не только особые обряды и особыя дисциплины.

но и особыя въроученія, -- такъ что въ старокатолицизмъ, разсматриваемомъ въ цъломъ его видъ, одновременно можетъ существовать нёсколько истинныхъ католичествъ, или нёсколько истинных в православій. Такъ, — старокатолики Германіи и Швейцарін, изъявъ filioque изъ символа вёры, оставляють за старокатоликами Голландіи полное право удерживать filioque въ символь. Съ своей стороны, утрехтские старокатолики, удерживая filioque въ своемъ символъ, не препятствуютъ старокатоликамъ германскимъ и швейцарскимъ, съ коими находятся во взаимообщеніи, изъять filioque изъ символа. Съ англиканами старокатолики Германіи и Швейцарін установляють взаимопричащеніе и вибсть съ тьмъ сохраняють за ними право не только удерживать filioque въ символъ, но и слъдовать ихъ 39 артикуламъ, явно проникнутымъ началами кальвинизма. Такимъ образомъ въ старокатолицизмъ, и въ принципъ и на практикъ, одновременно существуетъ нъсколько истинныхъ католичествъ и всв эти католичества, возсоединенныя въ одномъ и разъединенныя въ остальномъ, признаютъ, будто они слиты твердою и неразрывною связью во едину, святую, соборную и апостольскую церковь. Слиты они действительно, но не органическою, а вившнею связію-въ силу договора, соглашенія и компромисса, и не во едину, святую, соборную и апостольскую церковь, а въ союзъ нъсколькихъ церквей, въ которомъ каждая прежде всего сама себя считаеть единою, святою, соборною и апостольскою церковію, а затёмъ уже подъ опредёленными ограниченіями допускаетъ, что и къ другимъ церквамъ можетъ быть пріурочиваемо выраженіе символа-едина, святая, соборная и апостольская церковь.

На подобнаго рода основаніяхъ вожди старокатолицизма полагаютъ возможнымъ установить возсоединеніе и съ православною церковію востока. Имъ желательно, чтобы мы признали православными не только три современныя вътви старокатолицизма, но и всъ тъ христіанскія сообщества, съ которыми онъ войдуть въ общеніе въ будущемъ, и предоставили встань имъ вообще и каждой въ отдъльности право на свой собственный ладъ устроять (върнъе выкраивать) свое особое православіе; въ возвратъ за это они готовы признать и насъ вполнъ православными и сообщить и намъ право на свой ладъ устроять наше мъстное православіе, --- но, конечно, подъ тъмъ условіемъ, если мы предварительно примемъ ихъ утрехтскую декларацію (или ради насъ они сдълаютъ уступку въ этомъ отношения?) и войдемъ съ ними въ соглашение относительно тъхъ пунктовъ, безъ коихъ церковь наша, по ихъ и нашему обоюдному ръщенію, существовать не можеть; что же касается до пунктовъ второстепенныхъ, то они изъявляютъ готовность оставить ихъ безъ вниманія и даже предать ихъ полному забвенію, лишь бы мы сами также не обращали вниманія на ихъ второстепенные пункты, которые де не имъють значенія въ дъль возсоединенія церквей. Самое опредъленіе того, что въ возсоединеніи надлежитъ почитать важнымъ и существеннымъ и что неважнымъ и второстепеннымъ будетъ, конечно, всецвло зависвть отъ взаимнаго договора и полюбовнаго соглашенія возсоединяющихся сторонъ. Старокатолики будутъ считать важнымъ одно, мы -- другое; дёло рёшится взаимными уступками; кто уступить больше, тотъ проявитъ большую христіанскую любовь, - кто на уступки не пойдетъ, или выкажетъ въ нихъ умъренность и сдержанность, тотъ обнаружить въ себъ духъ строптивости, противный якобы любвеобильному духу христіанской религіи, и, конечно, не желаніе помочь своимъ ближнимъ, братьямъ своимъ по въръ.

Въ чемъ же лежитъ сущность этого возсоединенія? на чемъ оно зиждется и къ чему сводится? и въ чемъ именно находится его философское и вмёстё юридическое обоснованіе?

До яснаго и вполнѣ оформленнаго отвѣта на всѣ подобнаго рода вопросы вожди трехъ современныхъ вѣтвей старокатолицизма еще не дошли. Они не даромъ вышли изъ римско-католической церкви, въ которой, по прекрасному замѣчанію почившаго преосвященнаго Никанора 1, практическое разрѣшеніе вопросовъ постоянно предшествовало разрѣшенію теоретическому. Тоже происходитъ нынѣ и въ средѣ старокатолицизма; въ ней жизнь практическая твердо и недвусмысленно разрѣшаетъ вопросы, которые до настоящаго времени по тѣмъ или инымъ причинамъ ускользали отъ яснаго сознанія вождей—теорети-



<sup>1)</sup> Смотр. "Есть ли что еретическое въ Латниской церкви" стр. 21.

ковъ. Но то, что до нынъ не поддавалось твердо-устойчивому логическому процессу ихъ мышленія, то съ некоторыхъ поръ подсказывается имъ ихъ друзьями-англиканами. Эти последніе давно уже переступили Рубиконъ и теперь сміло и різшительно переводять черезь него старокатоликовъ. Они побудили ихъ признать преемство апостольскаго рукоположенія въ своей церкви, установить съ ними взаимопричащение, разръшить для священнослужителей бракъ послъ полученія ими посвященія, видоизм'євить ученіе о таинств'є причащенія, ввести въ догматику англиканское дробление таниствъ, по которому седмиричное число таинствъ въ недалекомъ будущемъ должно быть замінено двумя существенно-необходимыми для спасенія Евангельскими таинствами и т. д., и въ настоящее время напрягаютъ всв усилія, чтобы склонить ихъ принять новое свое возгрвніе на возсоединеніе церквей и на церковь вообще. По ихъ представленію, церкви могутъ быть нынъ объединены между собою, но не на древнихъ основаніяхъ и не органически сливаясь (точные сплавливаясь) одна съ другой, а на началахъ новыхъ, даже новъйшихъ, въ силу которыхъ при сліяніи во едино онв имъютъ сохранить за собою полную свободу и совершенную независимость и притомъ какъ отъ самой объединившейся церкви, такъ и отъ всехъ единичныхъ церквей, вступившихъ въ единеніе. Древнія основы, по ихъ воззрвнію, отжили свой выкъ; на нихъ нынъ никакого возсоединенія не создашь. Ни одна изъ церквей нынъ не откажется и не можетъ отказаться отъ своей свободы и независимости; ни одна изъ нихъ не захочеть и смиряться, самочнижаться и сознаваться въ прошлыхъ промахахъ и ошибкахъ. Въ новомъ возсоединени каждая изъ нихъ должна имъть полное законное право почитать себя истинно-католическою и вполнъ отвъчающею древней нераздёльной церкви; только подъ этимъ условіемъ могуть онъ нынъ вступить въ единеніе съ сстальными церквами; онъ всъ должны быть равны и одноправны другь другу. Затымь, церквамъ нётъ никакой необходимости сходиться на частностяхъ; для ихъ возсоединенія достаточно сойтись въ самыхъ общихъ принципахъ, да и въ общихъ началахъ нътъ цъли быть слишкомъ разборчивыми и щепетильными. Возсоединение должно произойти не на догматическихъ началахъ, а на общихъ нравственныхъ началахъ и свестись если не исключительно, то главнымъ образомъ къ христіанской любви, списходительности и милосердію. Что касается до догматических вопросовъ, то они не существенны въ возсоединения, обоснованномъ на любви, в потому препятствовать и мъшать ему не могутъ. Догматическія разности созданы были богословами, которые при посредствъ ихъ, собственно говоря, и вызвали раздъление церквей. Ихъ, поэтому, надлежитъ обойти и предать забвенію. Конечно, обоснованное на христіанской любви и вижющее въ виду сохранить свободу и незивисимость единичныхъ церквей, новое возсоединеніе не будеть органическимъ сліяніемъ (точнъе: сплавомъ); но такъ какъ органическое сліяніе по существу своему въ настоящее время не достижимо, то о немъ не следуетъ заводить и ръчи. Возсоединение не исчерпывается однимъ актомъ органическаго сліянія; оно можетъ и должно состоять въ добровольномъ соглашеній, въ общей практической д'ятельности. въ общей взаимной поддержкв, въ общей равноправности, въ сглаженіи крайностей, въ упрощеніи ученія, обряда, дисциплины и т. д. Такъ какъ возсоединение имбетъ въ виду борьбу съ Римомъ и современными соціально политическими нестроеніями, то въ немъ должны съ одной стороны принять участіе по возможности всѣ не подчиненныя Риму церкви и Христіанскія сообщества и, съ другой, получить самое широкое примънение современныя начала договоровъ и соглашений. Словомъ, оно возможно нын' только на началах федераціи и на нихъ именно должно быть построено. Строго говоря, и сама древняя нераздёльная церковь въ извёстномъ смыслё представляла изъ себя ни что иное, какъ тоже федеративное объединение. Въ ней единичныя церкви пользовались самою широкою свободою и полною независимостію въ дёлё дисциплины, обряда и даже въроученія, которыя опредълялись въ нихъ въ соотвътствів съ мъстными условіями. Следова тельно, и нынешнее возсоединеніе церквей въ одну церковь на началахъ федераціи не можетъ противорвчить духу христіанской религіи.

Всё эти воззрёнія носятся нынё въ воздухё западной Европы. Припомнимъ, что въ своемъ profession de foi изрекъ полтора

года тому назадъ передовой организаторъ современныхъ церковно-объединительныхъ Конференцій, д-ръ богословія Генри Ланиъ. "Религіозныя стремленія въ наши дни, — писаль онъ, клонятся къ единенію. Споры изъ-за догматическихъ опредъленій утратили свой смысль. Неруппимыми стоять только лишь великіе столпы Христіанства: Богъ и Его любовь, Христосъ и Его спасеніе, человівчество и его братство. Средневівковая башня догматовъ произвела смещение языковъ; мы возстановляемъ нынъ универсальный языкъ. Догматы раздъляють; жизнь сближаетъ; мы пытаемся въ более простыхъ и более возвышенныхъ религіозныхъ идеяхъ обръсти пищу для болье сносной общей жизни. Для объединенія въ размірахъ широкихъ путь лежить открытымъ. Теперь не время входить въ разсужденія о деталяхъ. Евангеліе, которое имфемъ возвъстить мы, должно отложить въ сторону всякую щепетильность. Его надлежитъ перевести на новые термины и направить впередъ со скоростію новъйшихъ двигателей. Полное объединеніе невозможно ни нынъ, ни даже въ отдаленномъ будущемъ. Но и безъ настоящаго сплава сектъ могутъ существовать федераціи; даже безъ самыхъ федерацій можетъ существовать общая д'ятельность. Секты расходятся только въ малыхъ пунктахъ; если-бы онъ пожелали, то легко могли бы трудиться вмъстъ. Если-бы онъ ръшились трудиться вмъсть, то для подавленія всьхъ золь нашего времени представили бы изъ себя силу возросшую до гигантскихъ размеровъ. Главная забота теперь должна быть направлена на то, чтобы двигаться впередъ по правильному направленію. Каждая церковь должна содействовать сему, упрощая свои воззрвнія и пытаясь выразумьть пути своихъ сосвдей". Все это почти буквально тождественно съ твмъ, до чего доходять нынь и вожди современнаго старокатолицизма. Тутъ тъже основныя идеи о возможности устроенія церковнаго возсоединенія вив органическаго сліянія, теже приниженныя воззрѣнія на догмать, какъ отжившій свой вѣкъ и не способный служить основой для единенія, ті же надежды обосновать единеніе на почвъ правственныхъ началь, тъже иллюзіи на счеть единенія на однихъ общихъ началахъ и на счетъ забвенія частностей, тъ же мечтанія о равенствъ всъхъ сближающихся и

объединяющихся церквей и т. д., а потому и выводы, до коихъ доходятъ старокатолики и д-ръ Ланнъ, должны были оказаться тождественными; въ томъ и другомъ случав возсоединение церквей предполагается обосновать на началахъ федерации.

Къ такому же выводу, но нъсколько инымъ путемъ и по инымъ побужденіямъ, дошелъ въ ноябрі місяці прошлаго 1892 года въ Англін некто Чарасъ Стираннгъ (Charles Stirling). Прослуживъ боле сорока (41 годъ) летъ священникомъ въ англиканской епископальной церкви, изъ конхъ въ теченіи последнихъ 27 летъ состояль при приходскомъ храме въ местечкъ New-Malden, онъ возмутился слишкомъ явнымъ и ръзкимъ переходомъ англиканства на почву романизма и рѣшился. вследствие сего, навсегда покинуть его. Прощаясь съ паствой. онъ вмъсто обычной проповъди, произнесъ пространную ръчь. въ которой изложилъ целую исторію окатоличенія англикавской церкви, начавшуюся изданіемъ въ 1829 году акта эманципаціи Римской церкви въ Англіи (Roman Catholic Emancipation Act of 1829) и закончившуюся недавно происходившинъ въ Лондонъ судбищемъ епископа Линкольнскаго. "Судбище епископа Линкольнскаго, писаль онь въ оффиціальномъ письмъ, адрессованномъ на имя своего епархіальнаго епископа 1), сділало для меня невозможнымъ дальнъйшее пребываніе въ установленной церкви съ ея папистскими возгръніями, раздъляемими во встхъ отношенияхъ ея духовенствомъ, съ ея евхаристическими столами (communion tables), превращенными въ "азтари", съ ея священнослужителями, ставшими "жертвоприносящими іереями", съ ея храмами, видоизміненными въ "литургические дома" (mass-houses), и съ ся тайно вводимом. практикуемою и гдв возможно насильственно внедряемою есповъдію". "Время для дъйствія, говорить онъ въ своей прощальной рычи прихожанамъ, наступило; мы нуждаемся только въ томъ, чтобы протестантская англиканская церковь была возстановлена въ прежнемъ своемъ видъ. Единственное средство для сего лежить въ федеративномъ объединении всъхъ

<sup>1)</sup> Смотр. его письмо на имя епископа Рочестерскаго отъ 22 ноября 1892 г. въ Times u Daily News отъ 26 ноября 1892 года.

тёхъ, кто по тёмъ или инымъ причинамъ принужденъ былъ покинуть англиканскую церковь. Только однимъ этимъ средствомъ можно нынѣ спасти нашу религію" 1). Такимъ образомъ и въ данномъ случаѣ средство къ спасенію обрѣтается въ федераціи, федераціи широкой и протестантской, обоснованной на широкихъ началахъ современнаго протестантизма, ибо на иныхъ началахъ она и не мыслима.

Носясь въ воздухъ западной Европы, иден о возсоединени церквей на началахъ федераціи сами собой, по законамъ воздъйствія современности, стали проникать въ среду старокатолицизма и пріобретать въ ней права гражданства. Къ нимъ вожди старокатолицизма идуть шагь за шагомъ самымъ естественнымъ и натуральнымъ способомъ, т. е. путемъ логическаго развитія всего своего в'вроученія вообще и своего воззр'янія на церковь въ частности. Если они не дошли еще до полнаго и законченнаго ихъ оформленія, то это происходить, съ одной стороны, вслёдствіе общегерманской медлительности въ дёлё философскаго обоснованія новыхъ идей и, съ другой, быть можеть, вследствіе некотораго опасенія выставить предъ церковію восточно-православною совершенно новое для нея и чуждое ей ученіе о взаимоотношеніи церквей, которое, если сдёлается извъстнымъ ея сочленамъ, несомнънно разомъ подорветъ въ нихъ всѣ симпатіи къ старокатолическому движенію. Болѣе быстрые на философскія обобщенія и болье смылые и рышительные вы практической дъятельности, англикане не могутъ понять медлительности въ семъ дёлё вождей старокатолицизма. Они стали давно уже нашептывать имъ новыя идеи о церковномъ возсоединеніи и ръшились въ первый разъ открыто высказать ихъ въ средв ихъ именно на Люцернскомъ Конгрессв. Замвчательно, что это провозглашение началь федеративма въ примънении къ церковному объединенію совершилось какъ разъ въ Люцернъ, Швейцаріи, отечествъ федераціи. Мы склонны думать, что произошло это не случайно. Англикане отлично съумбли воспользоваться подходящимъ случаемъ, чтобы нарочно въ первый разъ возвъстить идеи о церковной федераціи въ федеративномъ



<sup>1)</sup> Смотр. Daily News оть 7 ноября 1892 года.

государствъ, гдъ они всего болье и всего върнъе должны быле вызвать сочувственный откликъ, затрогивая патріотическія чувства въ мъстныхъ старокатоликахъ. Какъ увидимъ ниже, разсчетъ ихъ оказался совершенно върнымъ.

Возсоединенія церквей на началахъ федераціи на засёданіяхъ Люцерискаго Конгресса коснулся прежде всего Лордъ Планкетъ, архіепископъ Дублинскій. Говоря въ произнесенной имъ рвчи о томъ, что церковь Ирландская по происхожденію и ученію своему есть ни что иное, какъ церковь старокатолическая и что въ виду сего ей принадлежить неоспоримое право имфть на старокатолическомъ Конгрессв своего представителя, онъ сказаль: "я особенно должень привътствовать вась, т. е. собравшихся старокатоликовъ и делегатовъ, за ваше великодушное отношеніс кв тому, что, повидимому, имьетв послужить основой для федераціи среди старокотолических перквей" (what seems to gioe a basis for federation among Old Catholic churches). Переходя, затемъ, ближе къ определенію своей мысли. онъ убъждаль старокатоликовь исключить изъ этой основы ссылу на утрехтскую декларацію, такъ какъ въ ней содержится "слимкомо спеціальное опредпленіе доктрины" и такъ какъ, въ виду сего, она не можетъ "служить основой для христинского единенія в широком смысль этого слова". Только тогда, когда декларація доктринъ не будеть представлять изъ себя въ томъ или иномъ смыслъ прибавленія къ вселенскимъ символамъ въри или условія для принятія въ число сочленовь церкви, только тогда мы не будемъ имъть повода возражать противъ вапинхъ восьми артикуловъ (т. е. восьми пунктовъ утрехтской деклараціи), какъ и вы не будете имъть основанія указывать на наши 39 артикуловъ. Во всякомо случаю, ни та, ни другая декларація, по моему-по крайней мъръ-мнънію, не можеть быть признана достаточною по своему характеру, чтобы служить основою для той большой федераціи (larger federation). которая, -- если я не ошибаюсь, въ духъ сего Конгресса, -- столь дорога сердцама встах наст 1). Такимъ образомъ, архіепископъ



<sup>1)</sup> Смотр. ero рѣчь въ Foreign Church Chronicle, 1892 года декабрь, стр 225 и 226.

Дублинскій, не только выставляеть на видь, что церковное возсоединеніе представляеть изъ себя, по мысли старокатоликовь, большую и широкую федерацію, но что въ основу ея было бы большою ошибкою полагать какъ восемь пунктовь утрехтской деклареціи, такъ и тридцать девять англиканскихъ артикуловъ, какъ слишкомъ узкихъ для включенія въ нее современныхъ христіанскихъ сообществъ. По его взгляду, слёдовательно, большая и широкая федерація церквей должна быть обоснована нынѣ на началахъ чистаго протестантизма, а вовсе не на ограниченныхъ вёроопредёленіяхъ, изданныхъ англиканами, съ одной стороны, и старокатоликами, съ другой.

Еще болье интереса представляеть изъ себя рычь представителя англо-континентальнаго общества (Anglo-continental Society) и вмъстъ каноника англиканской церкви Мейрика. Въ ней онт пространно изложилт въ высшей степени интересную и поучительную исторію того, какъ въ 1853 году въ Лондонъ было обосновано англо-континентальное общество съ целію возвъщенія "нашимъ собратіямъ на континенты" (to our brethren abroad) принциповъ англиканской церкви и какъ съ того времени оно, пользуясь религіозно-церковными смутами, возникавшими то въ томъ, то въ другомъ государствъ западной Европы-Франціи, Италін, Испаніи и Германіи— завязывало связи съ религіозно-церковными недовольными элементами. Оно въ полномъ сиыслѣ слова не допускало ни одного сколько-нибудь удобнаго въ этомъ отношеніи случая, чтобы не попытаться провести и упрочить вліяніе на континент вангликанской церкви. Въ своей рфчи капоникъ Мейрикъ откровенно сознается, что съ этою целію онъ, какъ представитель англо-континентальнаго общества, завизываль связи съ архіепископомъ утрехтской церкви Van Saten, съ Garcin de Tassy, аббатомъ Гэтэ, кардиналомъ Andrea, Passaglia, епископомъ Caputo, дворяниномъ Ottavio Tasca, Bianciardi, Pifferi, Tiboni, Reali, Prota-Giurleo, сеньеромъ Кабрера и т. д. и вездъ старался поддерживать недовольный элементь то денежными средствами, то раздачей протестантскихъ изданій общества, то поддержкой издаваемыхъ въ разныхъ странахъ оппозиціонныхъ органовъ печати и т. д. Обстоятельство это въ высшей степени поучительно. Изъ него мы узнаемъ, что англиканская церковь пользуется для распространенія своего вліянія всевозможными религіозно - церковными смутами, вмішательствомъ во внутреннія діла, касающіяся какъ церкви вообще, такъ и ея взаимоотношенія съ властію государственною, поддержкой открытой агитаціи недовольныхъ элементовъ и т. д. Словомъ, Мейрикъ пескромно приподняль уголь завёсы, прикрывавшей деятельность англо-континентальнаго общества и показаль между прочимъ и намъ-православнымъ, какого рода вліянія должны мы всего бол'ве опасаться со стороны англиканской церкви. Въ 1870 году Ватиканскій соборъ и возникновеніе старокатолицизма послужили прекраснымъ поводомъ для вившательства англо-континентальнаго общества въ религіозно-церковныя діла Германіи. "Наши симпатін, говориль въ Люцернъ каноникъ Мейрикъ, насильственно были привлечены къ Германіи. Черезъ нъсколько недъль по опубликовании Деллингеромъ славной деклараціи на имя Мюнхенскаго архіепископа, я посьтиль его въ Мюнхенъ, и при нашемъ прощаніи овъ сказаль лишь: "мы идемь по параглельнымь путямь, и я не вижу причины, почему бы намь не соединить наши руки, чтобы вмъстъ двигаться впереда". И действительно, повествоваль Мейрикъ, англиканская церковь при посредствъ своего органа-англо-континентальнаго общества-оказалась готовою сойтись со старокатоликами въ Мюнхенъ, Кельнъ и Боннъ". Указавъ, затъмъ, кто именно изъ представителей сего общества преемственно посъщаль старокатолические съезды, онь говорить: "Боннскія Конференціи популязировали, если только не создали, идею федераціи всьхз неватиканизированных церквей, - идею, которая все еще подлежить осуществление". (The Bonn Conferences popularized, if they did not create, an idea which has yet to be realized,—the idea of the federation of all non-vaticanized Churches) 1). Къ величайшему сожальнію, на этихъ словахъ каноникъ Мейрикъ принужденъ былъ прервать свою рѣчь. Слишкомъ ограниченное время, предоставлявшееся ораторамъ на засъданіяхъ Люцернскаго Конгресса, не позволило ему раз-



<sup>1)</sup> Смотр. его ръчь въ Foreign Church Chronicle, 1892 г., девабрь, стр. 228—230.

вить свою мысль далбе, какъ ему, очевидно, хотвлось. Но и безъ дальнъйшаго ея развитія, рычь его оказалась изъ ряда вонъ выходящею по своему значенію. Въ ней каноникъ Мейрикъ, творецъ и вдохновитель англо-континентальнаго общества, при посредствъ котораго, какъ извъстно, велись и ведутся въ западной Европъ междуцерковныя сношенія англиканъ, указалъ, что за последніе 40 летъ англиканская церковь настойчиво пользовалась на континентъ религіозно-церковными смутами, чтобы выставлять себя покровительницею всехъ вновь нарождавшихся религіозно-либеральных броженій и провозвівстницею новыхъ религіозно-церковныхъ идей. Ею же, безъ сомнънія, провозглашена и идея о взаимообщеніи или, върнъе, возсоединеніи церквей на началахъ федераціи. Въ среду старокатолицизма она стала вносить ее со временъ Боннскихъ Конференцій. Теперь подготовительная работа въ этомъ отношеній уже окончена. На Люцернскомъ Конгрессъ представители англиканской церкви въ первый разъ ясно и недвусмысленно выставили ее открыто въ полной уверенности, что вожди старокатолицизма уже совершенно сроднились съ нею, что они достаточно воплотили ее въ своемъ въроучени вообще и въ ученіи о церкви въ частности, что для нихъ теперь въ виду этого обстоятельства не возможенъ поворотъ назадъ и что въ ближайшемъ будущемъ имъ остается только лишь довести ее до полнаго и законченнаго оформленія, чтобы приложить сознательно къ практической деятельности.

Представители трехъ вътвей современнаго старокатолицизма выслушали на засъданіяхъ Конгресса ръчи архіепископа Планкета и каноника Мейрика съ глубокимъ молчаніемъ и ничего не возражали на нихъ. Тъмъ не менье, молчаніе ихъ никоимъ образомъ не можетъ быть истолковываемо въ смыслъ несочувствія ихъ новымъ воззръніямъ на возсоединеніе церквей; напротивъ того,—оно доказываетъ полную солидарность ихъ съ этими воззръніями. Если бы они даже хотъли возражать, то не осмълиись бы на этотъ шагъ, такъ какъ представители англиканской церкви могли бы выставить въ качествъ свидътельства противъ нихъ все современное ихъ въроученіе и тъмъ болье ученіе ихъ о церкви. Но для молчанія у нихъ были еще

и другаго рода причины: съ одной стороны, идея о возсоединеніи церквей на началахъ федераціи не созрѣла еще окончательно въ ихъ средѣ, какъ о томъ находимъ указаніе въ рѣчи каноника Мейрика, и, съ другой, она одна, даже въ неэрѣлой своей формѣ, успокоивала ихъ горделивое чувство, такъ какъ указывала имъ на возможность не обращаться за духовнымъ возрожденіемъ къ церкви восточно-православной и внушала надежду, что они безъ ея содѣйствія сами изъ себя могутъ стать и истинными католиками и истинными православными, вполнѣ равноправными намъ—исконнымъ сочленамъ православной церкви.

Но, не обмолвясь ни словомъ по поводу новыхъ идей на Конгрессъ во время засъданій, они не съумьли выдержать свою роль при его завершенів. Мы уже знасмъ, что Люцернскій Конгрессъ закончился поъздкой на возвышенность Rutli, господствующую надъ Люцернскимъ озеромъ. И вотъ на этой-то возвышенности президентъ Конгресса, Regierungsrath Филиппи. произнесъ предъ собравшимися старокатоликами, делегатами и вообще гостями весьма красноръчивую прощальную ръчь, въ которой ясно и ръшительно оттънилъ мысль, что возсоединение церквей, по возэрвнію самыхъ старокатоликовъ, всецвло сводится къ началамъ федераціи. "Мы, говориль онъ, стоимъ на священномъ мъстъ... на мъстъ рожденія Швейцарской независимости. Прошелъ всего лишь одинъ годъ съ того времени, какъ на этомъ именно мъстъ Конфедерація праздновала воспоминаніе 600 льтняго существованія своего перваго союза... какъ три первоначальные кантона заключили свой политическій союзь съ ціблію взаимнаго освобожденія отъ иноземнаго ига и какъ они постоянно расширяли этотъ союзъ посредствомъ принятія въ него новыхъ кантоновъ, пока маленькая Швейцарія не развилась въ настоящее всёми признаваемое и почитаемое государство, - такъ и старокатолики Германіи, Австріи, Голландіи и Швейцаріи въ единеніи со все еще изолированными конгрегаціями во Франціи и Италіи заключили болье тысный религіозный союзь сь цалію освобожденія отъ тираніи Рима. И вотъ теперь они отъ всего сердца протягивають руку искренней пріязни ко всымь расположеннымъ къ нимъ сообществамъ на западъ и востокъ, на свверв и югв, особливо же къ неподчиненнымъ Риму католикамъ востока и запада, кои еще до насъ стряхнули съ себя иноземное духовное владычесво" 1). Выходя изъ этого сближенія, г-нъ Филиппи въ дальнъйшемъ содержаніи своей ръчи представляеть цёлую параллель между политической фелераціей Швейцаріи, съ одной стороны, и церковной федераціей старокатоликовъ, съ другой. Мы не станемъ воспроизводить здёсь эту параллель, такъ какъ для насъ важна только лишь ея основная мысль. Такимъ образомъ, возсоединение церквей на началахъ федераціи представляется предсвателю Люцернскаго Конгресса на столько яснымъ, что онъ сближаетъ его съ политическимъ объединеніемъ Кантоновъ въ Швейцарской республикъ. По мысли г. Филиппи, оно одно можетъ и должно служить исходнымъ пунктомъ и вместе съ темъ целію для сближенія и объединенія церквей, мало этого; по его словамъ, объединившіяся вътви современнаго старокатолицияма представляютъ изъ себя основное звено, средоточіе и центръ церковнаго возсоединенія, съ коимъ должны возсоединиться всё остальныя церкви и христіанскія сообщества, желающія вести борьбу съ Римомъ и современными соціально-политическими нестроеніями; отъ того-то онъ и получаютъ право протягивать къ нимъ руку искренней пріязни и призывать ихъ къ возсоединенію съ собою. Такимъ образомъ, въ вышеприведенныхъ словахъ устами г. Филиппи старокатолики выразили всё тё мысли, до которыхъ дошли и мы при помощи логическаго процесса. Рѣчь г. Филиппи получаеть, вслёдствіе сего, весьма важное значеніе: она подтверждаеть, пополняеть и завершаеть всв наши выводы относительно современнаго положенія старокатолическаго вопроса. Но она получить еще больше значенія, когда мы припомнимь, какое "глубокое впечатавніе произвела она, по словамъ одного англиканскаго отчета 2), на собравшихся делегатовъ и всъхъ высокихъ посътителей, присутствовавшихъ на Rütli. Они привътствовали ее шумными одобреніями, чэмъ предъ встиъ свттомъ заявили, что идеи, посящіяся нынё въ воздухё всей западной Европы, находять полное выражение въ старокатолическомъ движеніи. Тутъ свои привътствовали и одобряли своихъ же.

<sup>1)</sup> CMOTP. Stenograph. Bericht. crp. 291 и далье.

<sup>2)</sup> Смотр. The Foreign Church Chronicle, 1892. Декабрь, стр. 234.

.Идея федераціи неватиканизированныхъ церквей все еще подлежить осуществленію, -- говориль въ своей річи Каноникъ Мейрикъ. Иначе говоря, идея федераціи неватиканизированныхъ церквей не вошла еще окончательно въ сознание старокатоликовъ и потому, какъ окончательно не сознанная, не прилагается еще ими сознательно къ практической деятельности. Не вопіла же она въ ясное сознаніе ихъ, какъ уже сказано было выше, главнымъ образомъ по двумъ причинамъ: вследствіе общегерманской медлительности въ дёлё философскихъ обобщеній и еще болье вслыдствіе опасенія предъ восточноправославною церковію, для которой идея о возсоединеніи перквей на началахъ федераціи совершенно чужда и въ которой она, по этой причинъ, не можетъ найти ни сочувствія, ни поддержки. Старокатолики прекрасно знають это и потому не торопятся приводить свою новую идею въ ясное сознаніе. Они питають тайную надежду, что, быть можеть, по законамъ возлъйствія современности, она, при посредствъ нашей богословской начки, - следовательно: искусственнымъ путемъ-проникнетъ въ нашу православную среду и со временемъ можетъ быть искусственно же привита къ нашей церковности. Тогда только настанеть для нихъ настоящая пора ввести ее въ полное свое сознаніе и развернуть ее во всю широту и глубину въ практической деятельности. Тогда они погребують оть насъ, чтобы мы признали ихъ такими же православными, какими мы почитаемъ самихъ себя. Это и заявляетъ весьма красноръчню въ своихъ статьяхъ истолкователь ихъ върованій и стремленій у насъ на Руси А. А. Кирвевъ. "Старокатолики, пишетъ онъ 1). должны возвратиться всецьло въ то положение, въ которомъ они находились тысячу лётъ тому назадъ, а мы признать это возвращеніе. Вотъ наша обоюдная роль, наша обязанность. Ничего другаго "возсоединеніе" съ нами для старокатоликовъ не означаетъ и означать не должно. Дъло это не особенно трудно (для насъ, по крайней мъръ). Мы должны только провърить, вполнъ ли состоялось возвращение старокатоликовъ къ ихъ древнему ученію, а, затімь, если оно состоялось, -то и



<sup>1)</sup> Смотр. его статью въ "Свътъ" отъ 7 декабря 1892 г. Ж 284.

признать оное. Это, стало быть, не присоединение къ нашей церкви (какъ-то было съ раскольниками, принимавшими единовъріе), не поступленіе въ "въдъніе" Св. Сунода, а лишь преоращеніе себя изв еретической церкви снова вз православную. Требовать большаго отъ старокатоликовь мы не имфемъ ни права, ни повода.... Старокатоликамъ предстоитъ возвратиться къ тому, чемь они были тысячу леть тому назадь, а намь-признать их полноправными нашими братьями и вступить ст ними вт общеніе". Такимъ образомъ, говоря о единеніи церквей старокатолической съ нашею-православною, старокатолики и наши русскіе ихъ сторонники имфють въ виду не присоединеніе и не возсоединеніе, а простое отождествленіе старокатолицизма съ православіемъ и православія со старокатолицизмомъ, послѣ котораго старокатолики содилаются правоспособными православными, а мы-православные правоспособными старокатоликами. По взгляду А. А. Кирвева, это отождествление должно наступить въ силу превращенія, или метаморфозы, имівющей якобы произойти со старокатоликами; они сами себя изъ теперешнихъ старокатоликовъ должны превратить въ православныхъ. На засъданіяхъ Люцернскаго Конгресса, какъ уже видъли, старокатолики утверждали, что они превратились уже въ истинныхъ католиковъ, а, следовательно, и въ истинныхъ православныхъ. Но, чтобы предрекаемое отождествление церквей старокатолической и нашей-православной, действительно могло осуществиться, мы сами, также выходя изв самихв себя, предварительно должны превратиться въ достойныхъ старокатоликовъ. Для этой цели мы должны, по мысли старокатоликовъ:

во-первыха: признать возврать старокатолицизма къ истинному католицизму древней, единой и нераздъльной церкви, совершившійся якобы на засъданіяхъ союза Любви въ Люцернѣ;

оо-вторых: признать старокатолициямъ, въ силу его возврата къ истинному католицизму, центромъ возсоединенія церквей,—иначе говоря, перенести центръ православія изъ среды восточно-православной церкви въ среду объединившихся трехъ вътвей современнаго старокатолицизма;—

въ-третьих признать выставленную старокатоликами древ-

нюю якобы основу для церковнаго возсоединенія, т. е. принять утрехтскую декларацію и свести все единеніе церквей, по основной идев этой деклараціи, къ отрицательнымъ началамъ;—

ово-четвертых»: признать въ тезисъ Викентія Лиринскаго новый критерій для измъренія православія, состоящій въ тройственномъ измъреніи, и, слъдуя ему, исключить изъ сферы православія все то, что не отвъчаетъ тройственному измъренію,—иначе говоря, ограничить тройственнымъ измъреніемъ проявленіе въ церкви Духа святаго;—

вз-пятых»: признать одновременное существование на землъ не одной, а нъсколькихъ вполит истинныхъ православныхъ церквей вопреки слову символа: "върую во едину, святую, соборную и апостольскую церковь";—

ов-шестых признать въ качеств объединяющаго, или точнъе: связующаго начала для этихъ многоразличных православныхъ церквей федеративное объединение и, слъдовательно, отказаться отъ нашего древняго и единственно-православнаго принципа церковнаго объединения, состоящаго въ органическомъ сліяніи церквей при сохраненіи мъстной ихъ автокефальности;—

и въ-седъмых в: признать исключительною цѣлію существованія объединившейся церкви вообще и нашей православно-восточной церкви въ частности внѣшнюю борьбу съ современным в Римомъ и современными же западно-европейскими соціально-политическими нестроеніями.

Иначе говоря, чтобы превратиться въ вполив правоспособныхъ старокатоликовъ, мы должны предварительно съ почвы православія переступить на почву протестантизма, — на ту почву, которая сообщаетъ христіанскимъ сообществамъ запада возможность самимъ, безъ всякой внёшней помощи, превращаться въ истинныхъ католиковъ и въ истинныхъ православныхъ, ту почву, на которой действуетъ не Духъ Святый, а всеумудренный—якобы разумъ протестантствующаго богослова, ту почву, на которой обитаетъ не благодать, свыше просвещающая и все-оживотворяющая, а леденящій и всемертвящій раціонализмъ.

Всѣ вышеуказанныя сужденія, воззрѣнія и предложенія, какъ уже видѣли выше, проводились съ полною беззастѣнчивостію, крайнею богословскою притязательностію и даже нѣкоторою церковною авторитетностію на засѣданіяхъ Интернаціональнаго Люцернскаго Конгресса,—того Конгресса, на которомъ получила столь широкое примѣненіе современная идея объ Intercommunion'ѣ, понимаемомъ въ смыслѣ взаимообщенія церковныхъ представителей.

Спросимъ же теперь самихъ себя: отвъчаетъ ли этотъ Intercommunion духу, характеру, ученію, праву, обряду, дисциплинъ, видамъ, цълямъ и интересамъ православно-восточной церкви? Къ чему онъ клонится: къ поддержанію или ниспроверженію православія? и сулитъ ли онъ намъ—православнымъ тъ блага, о коихъ говорятъ намъ друзья и сторонники старокатоликовъ?

Думаемъ, что намъ еще нъсколько рано рубить новое окно въ западную Европу, а тъмъ болъе сносить съ лица земли границу, отдъляющую Русь святую отъ иноземнаго запада.

Прот. Е. К. Смирновъ.

(Продолжение будетъ).



## ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

(Продолжение \*).

III.

О власти римскихъ епископовъ въ теченім первыхъ трехъ вѣковъ Церкви.

Исторія намъ показываетъ, что отцы и епископы, въ теченіи первыхъ восьми въковъ Церкви, усвояли Священному Писанію смыслъ (о папской власти), нами изъясненный. Если бы римскій епископъ пользовался вселенскою властію въ Церкви по праву божественному, если бы онъ въ качествъ преемника святаго Петра, былъ викаріемъ и представителемъ Іисуса Христа, необходимымъ центромъ Церкви: то нътъ сомнънія, что эти преимущества были бы признаваемы христіанскою древностію, точною хранительницею въры и божественныхъ установленів. Если бы Церковь съ теченіемъ віковъ подпадала нікоторому ослабъванію по человъческой своей сторонъ, то есть, ослабъванію въ людяхъ, управляющихъ ею и составляющихъ часть ея: то нельзя думать, чтобы это ослабъвание не было обнаружено съ самаго начала. Поэтому естественно и логично восходить къ первоначальному появленію учрежденія, чтобы узнать его истинный характерь. Воть необходимая точка отправленія для оценки развитія этого учрежденія, его прогресса или его упадка съ теченіемъ въковъ. И если мы докажемъ, что перво-

<sup>\*)</sup> См. "Вѣра и Разумъ", № 18, 1893 г.

начальная Церковь не признавала за римскимъ епископомъ власти, которую онъ теперь приписываетъ себъ; что эта власть есть хищеніе, начавшееся только съ девятаго въка, то отсюда необходимо заключить, что власть эта не есть Божественная по своему первоначальному происхожденію и что слъдовательно, долгъ всъхъ Церквей и всъхъ върующихъ протестовать противъ нея и опровергать ее.

Но послѣ предпринятаго нами глубокаго и сознательнаго изученія историческихъ и учительныхъ памятниковъ восьми первыхъ вѣковъ церкви мы можемъ утверждать, что римскій епископъ не справедливо заявляетъ притязанія на вселенскую власть, что эта власть не имѣетъ основанія, ни въ словѣ Божіемъ, ни въ законахъ церковныхъ.

Первый документъ, на который ссылаются приверженцы папскаго верховенства, есть посланіе, написанное св. Климентомъ отъ имени римской церкви къ церкви Кориноской. Они предполагаютъ, что Климентъ написалъ его въ силу верховной власти, соединенной съ титуломъ римскаго епископа.

Но несомивно, что 1) св. Климентъ не былъ епископомъ римскимъ, когда писалъ Кориноянамъ; что 2) среди этихъ обстоятельствъ онъ дъйствовалъ не въ силу собственной власти, но отъ имени римской церкви и по любви.

Письмо, приписываемое св. Клименту, было написано въ 69 году отъ Р. Х., вскоръ послъ гоненія Нерона, которое имъло мъсто между 64 и 68 годами, какъ признаютъ это всъ ученые. Всъ писатели, признавая несомнъннымъ, что посланіе къ Коринеянамъ было написано, когда Климентъ былъ епископомъ Римскимъ, относятъ дату его къ царствованію Домиціана. Въ самомъ дѣлъ, Климентъ сдѣлался преемникомъ Анаклита, на престолъ Римскомъ, только въ двѣнадцатый годъ царствованія Домиціана, т. е. въ 93 году общепринятой эры, и занималъ этотъ престолъ до 102 года. Свидътельство Евсевія не оставляетъ никакого сомнънія въ этомъ отношеніи 1). Изъ самаго письма видно, что оно написано послъ гоненія. Если же предположить, что это гоненіе было Домиціана, то написаніе пос-



<sup>1)</sup> Евсевій Церк. Ист. вн. III, гл. II; XIV; XXXIV.

ланія надобно относить къ послёднимъ годамъ перваго вѣба, потому что преимущественно въ 95 и 96 годахъ происходило гоненіе Домиціана. Но легко видѣть изъ самаго посланія, что оно написано было прежде этой эпохи, ибо въ немъ говорится о іудейскихъ жертвахъ, какъ существовавшихъ еще въ храмѣ Іерусалимскомъ. Храмъ же вмѣстѣ съ городомъ Іерусалимомъ, быль разрушенъ Титомъ въ 70 году общепринятой эры. Такимъ образомъ посланіе было написано прежде этого года. Съ другой стороны, оно появилось послѣ гоненія, во время котораго въ Римѣ было много весьма знаменитыхъ мучениковъ. Но подобныхъ мучениковъ не было во время гоненія Домиціана. Гоненіе Нерона продолжалось отъ 64 до 68 года. Отсюда слѣдуетъ, что посланіе къ Коринеянамъ могло быть написано только въ 69 году т. е. за 24 года прежде, чѣмъ св. Климентъ сдѣлался епископомъ Римскимъ.

Въ виду этого простого вычисленія, что происходитъ съ соображеніями приверженцевъ папскаго верховенства о важности документа, истекшаго *ото св. пипы Климента?* 

Когда утверждаютъ, что посланіе св. Климента было написано во время его епископства, то изъ этого рѣшительно нельзя ничего заключить; ибо посланіе было писано имъ не въ силу высшей и личной власти, которою онъ обладалъ, но по требованію любви и во имя иеркви римской. Послушаемъ Евсевія объ этомъ предметѣ: "отъ Климента существуетъ посланіе, признаваемое единодушно; оно превосходно и удивительно. Климентъ написалъ его отъ имени церкви Римской къ церкви Кориноянъ, среди которыхъ возникло важное разногласіе. Мы нашли, что у большинства церквей, какъ и въ нашей, съ незапамятныхъ временъ было обыкновеніемъ читать его. Гегезниъ есть очень достовърный свидътель того разногласія, которое возникло среди Кориноянъ во времена Климента 1).

Нѣсколько далѣе Евсевій возвращается къ посланію Климента и еще разъ замѣчаетъ, что оно написано от имени иеркви Римской 2). Онъ не могъ выражаться болѣе ясно о томъ,

<sup>1)</sup> Ibid., RH. III, PA. XVI.

<sup>2)</sup> Ibid., rs. XXXVIII.

что Климентъ среди этихъ обстоятельствъ дъйствовалъ не во имя собственнаго авторитета и не въ силу власти, которою овъ обладалъ индивидуально. Ничто въ этомъ посланіи не даетъ предполагать подобнаго авторитета. Оно начинается слъдующими словами: "Церковъ Божія, существующая въ Римъ, Церкви Божіей, существующей въ Коринов". Авторъ говоритъ о церковномъ служеніи по поводу многихъ священниковъ, которыхъ Кориновне отвергли вопреки всякой справедливости; онъ смотритъ на это служеніе, какъ на проистекающее во всей своей полноть отъ апостольскаго преемства, и онъ не приписываетъ ни себъ, ни другимъ никакого первенства въ этомъ служеніи.

Повсюду признавали, что св. Климентъ былъ писателемъ посланія къ Кориноянамъ. Съ самыхъ первыхъ въковъ оно было признаваемо его произведеніемъ. Оно было написано не въ качествъ епископа Римскаго, но въ качествъ ученика апостольскаго. Не неся обязанностей управленія Римскою церковію, Клименть быль рукоположень во епископа св. Петромъ и быль сопутникомъ св. Павла во многихъ его апостольскихъ путешествіяхъ. Быть можеть, онъ трудился съ этимъ последнимъ апостоломъ и въ дъль обращения Кориноянъ. Поэтому естественно было, чтобы на него возложена была редакція посланія отъ Римской церкви, которой онъ быль однимъ изъ основателей. Поэтому же Клименть говорить Кориноянамъ отъ имени апостоловъ и преимущественно отъ имени св. Павла, который обратиль ихъ къ въръ. Даже еслибы онъ писалъ въ качествъ Римскаго епископа, то и отсюда нельзя было бы ничего заключать въ пользу его авторитета. Св. Игнатій Антіохійскій, св. Ириней Ліонскій, св. Діонисій Александрійскій писали посланія ко многимъ церквамъ и даже къ самой Римской церкви, не заявляя этимъ притязаній на какую-либо другую власть, кром'в власти, принадлежавшей имъ, какъ епископамъ, обязаннымъ трудиться повсюду для дела Божія.

Ни изъ самаго посланія, ни изъ обстоятельствъ, среди которыхъ оно было написано, нельзя заключать ничего такого, что въ поведеніи Кориноянъ могло бы быть сочтено за признаніе верховной власти Римскаго епископа или Римской церкви, ни въ самомъ отвѣтѣ Климента нельзя видѣть акта авторитета.

Кориновне обращаются къ церкви, гдё имёли прибываніе сотрудники св. Павла, ихъ отца по вёрт; и эта церковь, при посредстве Климента, обязываеть ихъ къ миру и согласію безъ малёйшаго притязанія на какой либо авторитеть.

Такимъ образомъ, въ участін Климента въ этихъ дѣлахъ нельзя видѣть никакого доказательства въ пользу мнимой власти Римскихъ епископовъ. Климентъ былъ уполномоченъ клиромъ Римскимъ на это дѣло ради своихъ способностей, по своимъ связямъ съ Кориноянами, по своимъ сношеніямъ съ апостолами и по вліянію, вытекавшему изъ всѣхъ этихъ различныхъ обстоятельствъ. Но онъ рѣшительно не дѣйствуетъ, какъ епископъ Римскій, еще менѣе, какъ обладающій властію надъ церковію Кориноскою.

Во второмъ въкъ былъ возбужденъ весьма оживленный воросъ о пасхъ. Многія восточныя церкви хотьли слъдовать іудейскимъ преданіямъ, принятымъ многими апостолами при совершеніи этого праздника и пріурочивали его къ 14 дню луннаго мъсяца Марта; другія же восточныя церкви вмъстъ съ западными церквами и на основаніи преданія равнымъ образомъ апостольскаго, совершали праздникъ пасхи съ соскресеніе, которое слъдовало за 14 днемъ луннаго мъсяца Марта.

Въ сущности вопросъ не быль высокой важности; однако же вообще думали, что всё церкви должны виёстё праздновать великій христіанскій праздникъ и что одни не должны пребывать въ радости о воскресеніи Спасителя, когда другіе предаются размышленію о тайнахъ Его смерти.

Какъ же быль разръшенъ этотъ вопросъ? Можно-ли видъть въ епископъ Римскомъ человъка, налагающаго свой авторитетъ и господствующаго при разногласіи, какъ это открылось бы въ данномъ случаъ, если бы Римскій епископъ пользовался верховнымъ авторитетомъ?

Послушаемъ свидътельство исторіи. Когда вопросъ былъ возбужденъ, "открылись (eurent lieu) синоды и собранія епископовъ, говоритъ Евсевій і); и всъ, по единодушному соглашенію, въ посланіяхъ изложили предъ всъми върующими церков-



<sup>1)</sup> Евсев. Церк. Истор., кн. У, гл. ХХІІІ.

ное правило... Мы и тенерь имѣемъ посланія собиравшихся въ Палестинѣ, подъ предсѣдательствомъ Өеофила, епископа Кесаріи Палестинской, и Наркиса, епископа Іерусалимскаго. Существуетъ также посланіе синода Римскаго, подъ которымъ стоитъ имя епископа Виктора. Мы обладаемъ также посланіемъ епископовъ Понта, среди которыхъ предсѣдательствовалъ Пальмъ, изъ уваженія къ его наибольшей старости; обладаемъ посланіемъ Гальскихъ Церквей, подъ предсѣдательствомъ Иринея; посланіемъ Церквей, основанныхъ въ провинціяхъ Осроэнскихъ и въ городахъ этой страны; посланіемъ Бакхильскимъ, епископа Коринескаго, и многими другими посланіями. Всѣ, исповѣдуя одну и туже вѣру и одно и тоже ученіе, высказали одинаковое мнѣніе".

Очевидно, что Евсевій говорить о посланіи синода римскаго съ тѣмъ же значеніемъ, какъ и о другихъ посланіяхъ; онъ приписываетъ посланіе не епископу Виктору, но собрапію римскаго клира; наконецъ онъ упоминаетъ о немъ на второмъ мѣстѣ, послѣ посланія епископовъ Палестинскихъ.

Итакъ вотъ неоспоримо установленный фактъ въ вопросъ о пасхъ: церковь римская разсуждала и судила по такому же праву, какъ и остальныя церкви, и римскій епископъ подписалъ посланіе во имя синода, представлявшаго эту церковь. Приверженцы папскаго авторитета утверждають, что именно Викторъ приказала составляться соборомъ. Но это утвержденіе совершенно ложное 1).

Многіе восточные епископы не соглашались съ рѣшеніемъ остальныхъ. Поликратъ Ефесскій по преимуществу заявилъ себя противъ этого рѣшенія 2). Тогда возникло оживленное разногласіе между имъ и Викторомъ, епископомъ римскимъ, который по видимому думалъ, что Ефесскій епископъ былъ одинокимъ съ своимъ рѣшеніемъ, и поэтому пригласилъ остальныхъ епископовъ этой провинціи высказать свое миѣніе. По-

<sup>1)</sup> Въ числъ римских богослововъ, выражающихъ это ложное утвержденіе, укажемъ преимущественно на Баррюэли, въ сочиненіи подъ заглавіемъ: Du Pape и de ses droits. Эта книга его есть краткое изложеніе вськъ ошибокъ и вськъ крайностей римскихъ богослововъ.

<sup>2)</sup> Евсевій, Церк. Истор., вн. V. гл. XXIV.

дикратъ согласился съ этимъ, и эти епископы объявили себя сторонниками его мивнія; онъ налисаль объ этомъ Виктору, который угрожаль имъ отлученіемъ отъ общенія.

Поликрать не смутился; онь отвётиль ему съ силою, и лично ему въ частности говориль: "Я узналь отъ тёхъ, которые больше меня, что надобно больше повиноваться Богу, чёмъ людямъ". Викторъ, получивши это посланіе, попыпался, говорить Евсевій, отлучить отъ общенія всё церкви Азім и сосёднихъ провинцій, какъ державнихся мнёній, противоположныхъ вёрё; онъ пишетъ по этому поводу посланія, въ которыхъ осуждаетъ всёхъ братьевъ этой страны и обязоляємя, что они отлучены отъ церковнаго единства.

Съ трудомъ можно повърить, чтобы сторонники римскихъ притяваній, въ этихъ словахъ Евсевія и въ поступкѣ Виктора, могли находить доназательство въ пользу своей теоріи. Въ этихъ фактахъ безъ труда можно находить доказательство противоположнаго. Прежде всего, надобно отметить выражение Евсевія. что Викторъ попытался 1) отлучить церкви Азійскія отъ общенія съ другими Церквами; ясно, что это попытался не доказываетъ его власти сделать то, что онъ имель въ виду; иначе дъло следовало бы за его волевымъ решениемъ. Однакоже Викторъ делаетъ все, что можетъ, чтобы это отлучение было признано; онъ даже объявляеть его; но дёло его остается только стремлением и для своей извёстной силы, должно быть подтверждено другими церквами. Итакъ Викторъ, какъ римскій епископъ, не обладалъ властію отлучать другія церкви; потому что дъйствіе не последовало за его решеніемъ, которое онъ счель себя въ правъ объявить отъ имени Западныхъ церквей, по причинъ важности своего престола. Епископы, обязанные принять его ръшеніе, еслибы они признавали его главою церкви и облеченнымъ вселенскимъ авторитетомъ, не только не повиновались ему, но и сильно порицали его поведение.

"Этотъ образъ действій, говоритъ Евсевій <sup>2</sup>), не нравился всёмъ епископамъ; вотъ почему они убёждали Виктора поступить



<sup>1)</sup> Πειράται, Εвсвеій, loc. cit.

<sup>2)</sup> Евсевій, Церк. Ист. кн. V гл. XXIV.

иначе и проникнуться чувствами болѣе миролюбивыми, болѣе согласными съ единствома и съ любовію, обязательною въ отношеніи къ ближнимъ.

Такимъ образомъ, вмёсто того, чтобы признавать единство въ единеніи съ Викторомъ, епископы увъщевають его самаго держаться лучшихъ понятій истиннаго единства. Многіе пошли даже далье: "Существують, продолжаеть Евсевій, посланія, въ которыхъ, они укоряютъ его весьма энергично. Въ этомъ числъ быль Ириней, который писаль ему оть имени братьевъ Галліи, среди которыхъ онъ предсъдательствовалъ. Въ своемъ посланіи, заявляя себя полнымъ сторонникомъ решенія, пріурочивающаго празднованія пасхи ко дню Воскресенія Господа, онъ, однакоже, увъдомляетъ Виктора, въ выраженіяхъ сдержанныхъ, что не должно отлучать отъ общенія Божінхъ церквей, сохраняющихъ преданія своихъ предковъ". Ириней въ своемъ посланіи старается выяснить Виктору, что дисциплинарныя разномыслія не должны вредить единству, и онъ напоминаетъ ему, что таково было ученіе его предшественниковъ; въ частности онъ говорить ему: "Когда блаженный Поликариъ прибыль во времена Аникиты въ Римъ, и когда между ними возникло легкое разногласіе по нѣкоторымъ вопросамъ, то они вскорѣ дали другъ другу лобзаніе мира. Аникита не могъ убъдить Поликарпа оставить обычай, которому онъ следоваль вместе съ Іоанномъ, ученикомъ Господа нашего, и съ прочими апостолами, въ близкомъ общеній съ которыми онъ находился. Поликариъ, съ своей стороны, не могь убъдить Аникиту сохранять этотъ обычай, потому что, какъ говорилъ последній, онъ должень держаться того обычая, который получень отъ предковъ, жившихъ до него. Хотя дело это оставалось въ такомъ положени, но они находились въ общеніи другь съ другомъ. Аникита уступиль даже Поликарпу честь совершенія святыхъ таинствъ, и всѣ сохранявшіе различные обычаи оставались въ общеніи со всею церковію... Ириней писаль не только къ Виктору, но и разослаль ко многимъ другимъ епископамъ посланія, составленныя въ томъ-же духѣ".

Итакъ на самомъ дълъ Викторъ не могъ своимъ авторитетомъ отлучать тъ церкви, которыя онъ объявиль отлученными. Другіе епископы энергично возстали противъ него, и святой Ириней, великій учитель въ ту эпоху, въ своихъ посланіяхъ опровергаль его посланія, написанныя съ цёлію вызвать схизму.

Такимъ образомъ это разногласіе, на которое приверженци папскихъ притязаній ссылаются въ свою пользу, всею тяжестію своею упадаютъ на нихъ съ силою, которую нельзя отвергать при добросовъстности.

Аникита не обращался къ своему авторитету противъ Поликарпа; Викторъ равнымъ образомъ не обращался къ этому авторитету противъ Иринея и другихъ епископовъ. Поликарпъ и Ириней разсуждаютъ и пишутъ, какъ равные съ римскимъ епископомъ по епископскому авторитету и признаютъ только одно правило: дреннее преданіе.

Какимъ же образомъ церкви пришли къ единству въ одной общей практикѣ? Евсевій такъ повѣствуетъ объ этомъ счастливомъ событіи, которое несомнѣнно не было обязано авторитету римскаго епископа <sup>1</sup>).

"Епископы Палестинскіе, о которыхъ мы говорили выше, то есть, Наркисъ и Өеофилъ, Кассій Тирскій, Кларъ Птолемандскій, и всё собравшіеся съ ними, высказавши преданіе о диб пасхи, какъ оно дошло до ихъ дней чрезъ непрерывное преемство, разсуждаютъ о многихъ другихъ вопросахъ и заключаютъ свое посланіе следующими словами: "Позаботьтесь, чтобы экземпляры нашего посланія были разосланы во всё церкви, въ виду опасенія не быть обвиненными теми, которые легко совращаютъ души отъ праваго пути истины. Въ тоже время мы уведомляємъ васъ, что праздникъ пасхи совершается въ Александрій въ тоже время, какъ и у насъ. Епископы этой страны, равно какъ и мы, посылаемъ вамъ взаимно наши посланія, такъ какъ мы одновременно празднуемъ святой день".

Однакоже многія церкви сохраняли преданіе церквей Смирнской и Ефесской и изъ за этого не были признаваемы схизматическими, хоти Викторъ отділился отъ общенія съ ними.

Приверженцы папской теоріи соединають большую важность съ вліяніемъ, проявленнымъ римскимъ епископомъ въ вопросто о пасхъ, а также при нъкоторыхъ другихъ обстоятельствахъ; они превращають это вліяніе въ авторитеть. Воть не снос-

<sup>1-)</sup> Евсевій, Церк. Истор., кн. V, гл. ХХV.

ное лжемудрование. Ничего ивтъ удивительнаго въ томъ, что римскій епископъ съ самаго начала им'влъ высокое вліяніе въ вопросахъ религіозныхъ; ибо онъ занималь первый престоль на Западъ и въ количествъ епископа столицы имперіи быль естественнымъ посредникомъ между Востокомъ и Западомъ. Изъ этого уже легко понять, что церковь католическая не заключалась исключительно въ одной какой либо странъ; что Востокъ, равно какъ и Западъ, не пользовались вселенскимъ авторитетомъ. Вотъ почему нѣкоторые еретики, появившіеся и осужденные на Востокъ, искали защиты на Западъ и преимущественно въ Римъ, который и защищаль ихъ. Вотъ почему и накоторые святые мужи, какъ напримаръ Поликарпъ Смирнскій, отправлялись въ Римъ для совъщаній съ епископомъ этого города по религіознымъ вопросамъ. Но нельзя сознательно изучать этихъ фактовъ по достовърнымъ документамъ, не извлекая изъ нихъ слъдующей истины: вліяніе римскаго епископа не истекало изъ вселенского авторитета; оно даже не имело своего источника въ авторитетъ, признаваемомъ всъми западными церквами; оно единственно проистекало изъ важности его епископскаго престола.

Римъ былъ центромъ всёхъ сношеній между различными частями имперіи. Вёрующіе притекали сюда со всёхъ сторонъ, то по политическимъ дёламъ, то по своимъ частнымъ интересамъ. Вотъ почему свидётельство этой апостольской церкви было подтверждаемо вёрующими, прибывавшими сюда со всёхъ сторонъ и приносившими сюда собственныя свидётельства отъ всёхъ церквей, къ которымъ они принадлежали.

Таковъ смыслъ одного мѣста въ сочинени се. Иринея, которымъ римские богословы злоупотребляютъ самымъ крайнимъ образомъ. Этотъ великій учитель, обращаясь къ еретикамъ, старавшимся совратить римскихъ вѣрующихъ, устанавливаетъ вселенское правило вѣры, сохраняемой повсюду и всегда; "но, прибавляетъ онъ, такъ какъ было бы очень долго исчислять въ этомъ сочинени преемство всѣхъ церквей, мы укажемъ на преемство церкви очень общирной и очень древней и извѣстной всѣмъ, — которая была основана и учреждена въ Римѣ двумя славнѣйшими апостолами—Петромъ и Павломъ,—которая обла-

даетъ преданіемъ, проистекающимъ отъ апостоловъ въ томъ видѣ, въ какомъ вѣра возвѣщена была людямъ,—и которая передала намъ его чрезъ преемство своихъ епископовъ. Этимъ мы приводимъ въ смущеніе всѣхъ тѣхъ, которые какимъ-бы то ни было образомъ, или по ослѣпленію, или по дурному намѣренію, не развѣдываютъ объ этомъ тамъ, гдѣ это слѣдовало бы: ибо вся церковь, то есть, вѣрующіе, существующіе повсюду. должны отправляться (se rendre vers) въ эту церковь, по причинѣ болѣе важнаго начальствованія; въ этой церкви преданіе, истекающее отъ апостоловъ, сохранено тъми, которые существують повсюду<sup>м</sup> 1).

Римскіе богословы стараются переводить это місто дурно, чтобы въ немъ найти доказательство въ пользу папскаго верховенства. Вмёсто того, чтобы сказать, что верующіе целаго міра должны собираться въ Рим'в, такъ какъ онъ быль столицею имперіи, містопребываніемь правительства и центромь политическихъ и гражданскихъ дёлъ, они переводятъ слова convenire ad словами соглашаться съ, что противорычить смыслу: они относять potentiorem principalitatem (болье важное начальствозаніе) къ церкви Римской и видять вдёсь ея первенство: между темъ какъ эти слова сказаны только въ общемо смысли, и ничто не показываетъ, чтобы они не обозначали только города столичного или главного въ имперіи; они переводять тахітае, antiquissimae словами: наибольшая, наидреонныйшая, не задумываясь надъ тъмъ, что приписываютъ святому Иринею утвержденіе очевидно ложное; ибо, если можно было сказать. что церковь римская въ это время была наибольшею: то она, по-



<sup>1)</sup> Приводимъ текстл св. Иринея, чтобы можно было сличить его съ нашимъ переводомъ:

Quoniam valde longum est, in hoc tali volumine omnium ecclesarium enumerare successiones; maximae et antiquissimae et omnibus cognitae, a gloriosissimis duobus apostolis Petro et Paulo, Romae fundatae et constitutae Ecclesiae, eam, quam habet ab apostolis traditionem et annunciatam hominibus fidem, per successiones episcoporum pervenientem usque ad nos, indicantes, confudimus omnes eos, qui quoquemodo, vel per caecitatem et malam sententiam, praeterquam oportet colliguat. Ad hanc enim Ecclesiam, propter potentiorem principalitatem, necesse est omnem convenire ecclesiam, hoc est eos, qui sunt undique fideles; in qua semper ab his, qui sunt undique, conservata est ea quae est ab apostolis, traditio.

крайней мірі, не была самою древнею. Всему міру извістно, что весьма большая часть церквей на Востокі была основана прежде церкви Римской. Равнымъ образомъ римскіе богословы переводять, въ заключеніи, слова писателя о томъ, что апостольское преданіе сохранено въ Римі тыми, которые существуютъ повсюду, Ab his и проч. не такъ, какъ этого требуетъ текстъ: но такъ, какъ переводитъ ихъ Пій ІХ въ своей "Энцикликъ къ Восточнымъ христіанамъ": во всемз, чему віруютъ христіане; и они не задумываются надъ тімъ, что такимъ образомъ допускаютъ безсмыслицу и эту безсмыслицу приписываютъ святому отцу.

Всѣ принимаютъ текстъ въ томъ смыслѣ, въ какоиъ мы его перевели; святой Ириней, высказавши, что надобно признавать только вселенскую вѣру, указываетъ на римскую церковь римскимъ ерстикамъ, какъ на предлагающую имъ свидѣтельство тѣмъ болѣе сильное, что апостольское преданіе сохраняется въ ней посредствомъ върующихъ цѣлаго міра.

Какимъ же образомъ святой Ириней, указавшій во вселенской вирь правило для в рованій частнаго лица и нарочито распространившійся по этому пункту въ главъ, изъ которой заимствованъ вышеприведенный текстъ, -- какимъ образомъ логически могь бы сказать то, что папы и ихъ богословы приписываютъэтому тексту? Тогда онъ разсуждаль бы слёдующимъ образомъ: необходимо признавать правиломъ в рованіе всёхъ церквей: но достаточно въ этомъ отношении обращаться къ Церкви римской, къ которой надобно принадлежать и которой надобно подчинаться по причинъ ея первенства. Святой Ириней не могъ высказать мижнія столь мало резоннаго. Въ принципъ онъ признаетъ правиломъ вселенскую въру и онъ указываетъ на въру римской церкви, какъ на истинную, благодаря стеченію върующихъ, собиравшихся въ ней со всёхъ сторонъ и такимъ обравомъ сохраняещих в апостольское преданіе. Какимъ же образомъ они сохраняли его? Поелику протестовали противъ всякихъ видоизмѣнепій преданій своихъ собственныхъ церквей, о каковыхъ преданіяхъ они свидътельствовали въ Римъ. Святой Ириней не указываеть въ мнимой божественной власти епископа Рима принципа для сохраненія приданія въ церкви этого города; но онъ логически приписываеть это сохранение върующимъ другихъ церквей, которые контролировали его върования посредствомъ върований своихъ собственныхъ церквей и которые такимъ образомъ полагали необоримую преграду всякому нововведению.

Естественно было, чтобы епископъ столицы имперіи, именно по причинѣ множества вѣрующихъ, собиравшихся сюда со всѣхъ сторонъ, пріобрѣталъ большое вліяніе въ церковныхъ дѣлахъ и пользовался иногда иниціативою. Но всѣ памятники, равно какъ и обстоятельства событій, въ которыхъ онъ принималъ участіе, свидѣтельствуютъ, что онъ не пользовался властію высшею, сравнительно съ властію другихъ епископовъ.

Ясно, что въ основъ всъхъ разногласій относительно текста святаго Иринея дѣло касается смысла, который надобно соединять съ словомъ convenire. Если это слово означаетъ соглашаться; то отсюда надобно заключить, что уважаемый писатель полагалъ, будто надобно, по всей необходимости, находиться въ соглашеніи съ римскою церковію и безъ этого нельзя пребывать въ церковномъ единеніи. Если же это слово означаетъ собираться, тогда вся ультрамонтанская постройка падаетъ сама собою; ибо нельзя разумно утверждать, будто всѣ вѣрующіе со всею необходимостію должны собираться въ Римѣ, хотя бы даже основанная въ этомъ городѣ церковь была церковію главною и первою, центромъ единенія. Итакъ надобно опредѣлить смыслъ этого слова на столько очевиднымъ образомъ, чтобы не оставалось никакого сомнѣнія въ этомъ отношеніи.

Мы уже замѣчали, что предлогь ad показываеть здѣсь на подлинный смыслъ; мы можемъ къ этому рѣшительному доказательству присоединить еще другія.

Если бы мы обладали греческимъ текстомъ спорнаго мѣста, то нѣтъ никакого сомиѣнія, что двусмысленностъ, вытекающая изъ этого латинскаго слова, не существовала бы. Но Евсевій и Никифоръ сохранили намъ другіе открывки первоначальнаго текста. Въ этихъ отрывкахъ святой учитель пользуется точно такимъ же выраженіемъ, которое латинскій переводчикъ передалъ словомъ convenire и которое не имѣетъ другаго значенія. какъ приходить, или совмѣстно, или отдѣльно.

Въ книгѣ II, гл. XXII (edit. Migne, col. 785), святой Ириней говоритъ: "Всѣ пресвитеры, прибывшіе въ Азію къ Іоанну, ученику Господа, засвидѣтельствовали".

Греческій тексть: Καὶ πάντες οἱ πρεσβυτερα μαρτυροῦσιν, οι κατα τὴν Α'σίαν Ίωαννη τῶ τοῦ κυρίου μαθητή συμβεβληκοτες".

Латинскій переводъ: Omnes seniores testantur qui in Asia, apud Ioannem discipulum Domini convenerunt.

Въ книгъ III, гл. XXI (edit. Migne, col. 947), говоря о семидесяти переводчикахъ Священнаго Писанія, святой Ириней утверждаеть о нихъ: "Собравшись у Птоломея".

Πο гречески: "Συνελθόντων τὲ αὐτῶν ἐπὶ το αὐτὸ παρὰ τῷ Πτολεμαίῳ".

Латинскій переводчикъ передаеть эти слова слёдующимъ образомъ: "Convenientibus autem ipsis in unum apud Ptolemaeum".

Бенедиктинецъ о. Macce (Massuet), издатель сочиненій святаго Иринея, утверждаеть, что святой учитель въ спорномъ текстѣ должевъ былъ бы употребить слова συμδαίνειν πρὸς τὴν των Ρωμαίων Ε'κκλησίαν. Далѣе онъ утверждаетъ, что συμδαίνειν πρὸς τινα тоже самое, что συμδαίνειν τινὶ.

Если бы это мнѣніе было неопровержимо, то и тогда эта ученость не привела бы ни къ чему; ибо довольствуются однимь лишь предоложеніем, что святой учитель пользовался словомъ сорадатием. Намъ представляется болѣе естественнымъ и болѣе логичнымъ искать неизвѣстнаго слова, переданнаго переводчикомъ словомъ сопчение, въ словахъ извѣстныхъ. Но изъ этого пріема толкованія слѣдуетъ, что святой Ириней пользовался бы не словомъ сорадатием, но словомъ сорадатием, но словомъ сорадатием, или словомъ сочеддочтес, имѣющимъ аналогическое значеніе; ибо въ сохранившихся греческихъ текстахъ онъ пользовался этими словами для выраженія идеи, переданной переводчикомъ словомъ сопченіте.

Вообще латинскій переводчикъ святаго Иринея даетъ слову convenire смыслъ приходить, а не соглашаться. Итакъ зачёмъ давать слову этотъ послёдній смыслъ въ знаменитомъ спорномъ текстё, когда въ томъ же самомъ текстё предлогь ad даетъ идею направленія къ мёсту, а нарёчіе undique даетъ смыслъ отправленія изъ всёхъ различныхъ мёстъ Рима, гдё находились вёрующіе?

Все приводить къ убъжденію, что нельзя давать словамъ святаго Иринея смысла, приписываемаго имъ римскими бого-словами. Итакъ, святой учитель просто говорить только, что стеченіе вырующих со всих странь, привлекаемых потребностями по своимь диламь, —такъ какъ этоть иродъ быль первымь и самымь могущественнымь въ имперіи, —способствовало къ сохраненію апостольскаго преданія; потому что эти вырующіе приносили туда выру церквей, къ которой принадлежали.

Достовфрно, что Римъ, въ качествф иеркви апостольской, пользовался очень большимъ авторитетомъ въ теченіи первыхъ въковъ, а потому основательно Тертулліанъ обращался къ нему въ своемъ свидътельствъ противъ еретика, которому онъ говорилъ: "Ты имъеть Римъ, котораго авторитетъ предъ нами. Счастливая церковь, которой апостолы даровали все ученіе вмъсть съ своею кровью" (De praescript., с. XXXVI)! Но развъ и одна апостольская церковь не могла представлять свидътельства въры противъ ереси, хотя бы и не пользовалась авторитетомъ всемірнымъ и божественнымъ?.

Святой Кипріанъ справедливо называетъ церковь римскую "каведрою Петра, главною церковію, откуда изошло священняческое единство (св. Кипр. посл. 55 къ Корнил.). Но утверждаеть ли онь поэтому, что она пользуется авторитетом по праву божественному? Онъ такъ мало думаетъ объ этомъ, что въ "Трактать о единствъ Церкви", подъ каведрою Петра разумбеть все епископство въ совокупности; что смотрить на св. Петра, какъ на равнаю прочимъ апостоламъ и отвергаетъ его первенство; что дёлаетъ изъ св. Петра простой образецъ (figure) единства апостольскаго общества 1). Итакъ только въ ограниченномъ смыслъ онъ называетъ церковь римскую канедрою Петра. Онъ называеть ее церковію мавною: но это мавенство быть фактомо, вытекавшимъ изъ ея внешней важности. Она была источникомъ священнического единстви въ томъ смысле, что Петръ быль знакомо и образиомо (signe et figure) единства апостольскаго общества. Давать другой смыслъ тексту, зачиствованному изъ посланія святаго Кипріана къ Корнилію, -- это значить припи-



<sup>1)</sup> Наже мы въ целости приведемъ тексты святаго Кипріана и Тертулліана.

сывать св. Кипріану два противоположныя ученія, и, следовательно, лишать его всякой логики и всякаго авторитета.

Люди, соединивше столь высокую важность съ текстомъ св. Кипріана, заимствованнымъ изъ посланія къ Корнилію,—забыли другой текстъ, объясняющій его такъ хороню, что съ трудомъ можно понять не упоминаніе о немъ, — это тотъ текстъ, гдѣ онъ объявляетъ, что "Римъ долженъ предшествовать Кареагену по причинъ своей величины, pro magnitudine sud".). Это ученіе согласно съ ученіемъ св. Иринея и другихъ отцовъ, которые никогда не говорили ни о какомъ божественномъ преимуществѣ, которымъ римская церковь будто бы одарена.

Св. Оптатъ, блаж. Іеровимъ, блаж. Августинъ и многіе другіе западные отцы восхваляли Римскую церковь, какъ церковь апостольскую и соединяли высокое значение съ ея свидътельствомъ въ вопросахъ въры. Но никто изъ нихъ не приписываль ей учительного авторитета въ томъ симслъ, что ея свидътельства достаточно для прекращенія разногласій. Надобно даже замътить, что блажен. Августинъ прогивополагаетъ донатистамъ авторитетъ восточныхъ церквей и ничего не говорить имъ объ авторитетъ церкви римской, хотя она была на Западъ церковію апостольскою. Св. Ириней быль бы единственным отцемъ, утверждавшимъ это, если бы толковать текстъ его, какъ толкуютъ богословы римскіе. Но мы видели, что это толкованіе ложное, и что святой отецъ приписываль свидетельству римской церкви великую важность лишь въ томъ смыслъ, что она получила апостольское преданіе и, благодаря в рующимъ, стекавшимся къ ней со всёхъ сторонъ, преданіе это сохранилось у ней чистымъ до его оремень. Итакъ ея свидътельство имъло преимущественное значение не потому, что церковь римская была главною, первою, наиболте могущественною въ христіанствъ, но по причинт върующихъ другихъ церквей, которыя украиляли ее своимъ одобреніемъ.

Когда Константинополь сділался столицею римской имперіи: то св. Григорій Назіанзинъ говорилъ объ этой церкви тоже, что св. Ириней говорилъ о церкви римской, и въ выраженіяхъ

<sup>1)</sup> Св. Кипріанъ, пис. 59 въ Корнилію.

еще болье рышительныхъ: "Этотъ городъ, говорить онъ, есть око міра, самые отдаленные народы отнравляются къ нему со всьхъ сторонъ, и они почерпають изъ него, какъ изъ источника, начала выры" (Greg. Naz. разсужд. 42, § 10, стр. 470, edit. Migne). Латинскій переводчикъ св. Григорія Назіанянна пользовался, какъ и переводчикъ Иринея, словомъ сопосепіте для обозначенія стеченія народовъ въ Константинополь. Надобно ли этому слову усвоять смыслъ соглашаться съ чъмъ либо или съ къмъ либо; такъ какъ св. учитель называетъ Константинополь не только главною и могущественною церковію, но и окомъ міра, источникомъ въры?

Одного правила Антіохійскаго собора, бывшаго въ 341 году, достаточно для опредъленія смысла текста св. Иринея. Вотъ это правило: "Подобаетъ епископамъ, поставленнымъ въ каждой провинціи, знать, что епископъ митрополіи обязанъ пещись о всей провинціи; потому что всть импющіе дъла со всъхъ сторонъ прибывають въ митрополію. Вотъ почему представляется приличнымъ воздавать ему высшую честь".

Если простая митрополія привлекала в рующих по их дюлама: то тыть болье это должна была дылать столица имперіи, которая была необходимым для них центромь, и въ которой они должны были встрычаться со всых частей имперіи. Таковъ факта, утверждаемый Св. Иринеемь, и изъ котораго онъ заключаеть, что свидытельство римской церкви можеть быть достаточнымь для опроверженія еретиковь.

Наконецъ замѣтимъ, что въ сочиненіи святаго учителя дѣло идетъ только о римскихъ еретикахъ, которымъ овъ предназначалъ свою книгу; и нельзя не быть убѣжденнымъ, что надобно крайне злоупотреблять его словами, чтобы усвоять имъ абсолютный смыслъ, относя ихъ ко всѣмъ вообще еретикамъ и на всѣ времена; ибо писатель утверждалъ только, что римская церковь сохранила апостольское преданіе до его временъ, а не то, что она сохранить его навсегда.

Споръ о крещеніи еретиковъ проливаетъ новый свътъ на изслъдуемый нами вопросъ.

Отъ самыхъ древнихъ временъ 1) было въ обычаѣ ограни-

<sup>1)</sup> Евсевій, Церк. Ист. вн. VI, гл. II в III.

чиваться однимъ лишь возложениемъ рукъ на тъхъ, которые виали въ ересь и желали возвратиться въ недра церкви. Въ третьемъ въкъ возникъ сильный споръ по этому предмету. Святой Кипріанъ, епископъ Кареагенскій, первый сталь утверждать на Западъ, что надобно вторично совершать крещеніе надъ обращающимися еретиками. Діонисій, епископъ Александрійскій, пользовавшійся тогда сильнымъ вліяніемъ во всей церкви ради своей святости, своей ревности и своихъ познаній, открыто заявиль себя на сторонъ епископа Кареагенскаго и по этому поводу писалъ къ епископу Римскому, Стефану. Этотъ последній, будучи уб'єждень въ томъ, что не должно ничего измёнять въ преданіи, сохраняемомъ съ незапамятныхъ временъ, былъ очень опечаленъ мивніемъ, на которое онъ смотрълъ, какъ на нововесдение. Святой Кипріанъ допускаль существованіе этого обычая, но утверждаль, что обычай незаконень. Самъ же онъ слъдовалъ ученію, сохранявшемуся въ его церкви, по которому на крещеніе, совершенное еретиками, смотръли, какъ на ничтожное.

Святой Кипріанъ, созывавшій многіе соборы епископовъ Африканской провинціи, послалъ акты (этихъ соборовъ) Стефану, вмёстё съ посланіемъ, въ которомъ говорилъ: 1) "Я счелъ долгомъ написать вамъ по предмету, касающемуся единства и достоинства вселенской церкви и въ письмѣ побесѣдовать (en conférer) съ человѣкомъ, столь важнымъ и столь мудрымъ, какъ вы".

Какъ очевидно, онъ обращается не къ высшему, но къ равному, коего вліяніе и мудрость цѣнитъ. Онъ старается даже выяснить ему, что онъ находится въ заблужденіи, когда защищаетъ римскій обычай: "Я убѣжденъ, говоритъ онъ, что ваше благочестіе и ваша вѣра дѣлаютъ для васъ пріятнымъ то, что сообразно съ истиною. Наконецъ мы знаемъ, что сущесвуютъ люди, не желающіе отказываться отъ своихъ привычныхъ мнѣній и сохраняющіе свои частные обычаи, не причиняя этимъ однакоже ущерба единенію между епископами. Въ этомъ отношеніи мы не желаемъ насилія и не налагаемъ закона ни на кого".



<sup>1)</sup> Квпр. лисьно 72 и 73 къ Стефану.

Итакъ святой Кипріанъ не желаетъ навязать свое миѣніе Стефану, но порицаетъ охраненіе того, что признаетъ предразсудкомъ, противнымъ истинѣ.

Стефанъ отвергъ мивніе Кипріана; онъ даже объявилъ, что не будетъ находиться въ общеніи ни съ нимъ, ни съ епископами Сициліи, Каппадокіи и Галліи, державшимися того же самаго ученія. Діонисій Александрійскій 1) написалъ къ нему письмо, увѣщевая хранить миръ и говоря, что всѣ восточные церкви, которые расходились въ своихъ сужденіяхъ о Новатѣ, находятся (теперь) въ совершенномъ мирѣ и радости по поводу этого счастливаго результата. Это означало, что онъ совѣтовалъ ему не возмущать снова Церкви споромъ о крещеніи еретиковъ.

Между твиъ Ксистъ сдълался преемникомъ Стефана. Діонисій Александрійскій поспъшиль написать ему съ цълію предотвратить его отъ слъдованія по тому же пути, по которому шель Стефанъ. Онъ говориль этому епископу: 2) "Онъ (Стефанъ) писаль посланія противъ Гелена, противъ Фирмиліана и противъ другихъ епископовъ Сициліи, Каппадокіи и смежныхъ провинцій, говоря, что онъ отказывается отъ общенія съ ними. такъ какъ они перекрещиваютъ еретиковъ. Подумайте, прошу васъ, о важности подобнаго дъла. Въ самомъ дълъ, я узналъ, что на весьма большихъ соборахъ епископовъ, было ръшено. что приходящіе отъ ереси въ Церковь вселенскую, должны быть прежде всего оглашены и за-тъмъ, посредствомъ крещенія, очищены отъ прежней, нечистой закваски; относительно всъхъ этихъ предметовъ я писалъ къ нему посланіе, въ которомъ просилъ и умолялъ его".

Святой Діонисій видёль въ посланіи Стефана не властный актъ, но вмёшательство, которое могло породить въ церкви зародышъ новаго смятенія. Именно поэтому онъ хотёль удержать его отъ этого. Но Стефанъ умиротворяль бы Церковь, а не возбуждаль бы въ ней смятеніе, если бы за нимъ быль признаваемъ вселенскій авторитеть. Этого простаго замічанія достаточно для оцінки совершенно частнаго характера его посланія.

<sup>1)</sup> Письмо святаго Діонисія Александрійскаго, въ Исторіи Евсевія, кн. VII, гл. V.

<sup>2)</sup> Письмо святаго Діонисія въ Ксисту, въ Исторіи Евсевія, ви. VII гл. V.

Какой же быль результать всего этого? Подчинились ли Стефану, какъ это произошло бы, еслибы римскій епископь обладаль авторитетомь? Признали ли его отлученіе разрушающимь единство Церкви? Конечно, нёть. Святой Діонисій Александрійскій поступиль при этихь обстоятельствахь, какъ поступиль святой Ириней въ вопросахъ о пасхѣ; онь открыто объявиль себя за тѣхъ, которые расходились съ епископомъ римскимъ и къ этому послѣднему отправиль настоятельныя просьбы о мирѣ Церкви. Святой Кипріанъ собраль новый соборъ епископовъ Африканскихъ, утвердившихъ его прежнее мнѣніе, и вошелъ въ соглашеніе съ Фирмиліаномъ, чтобы противопоставить въ этомъ вопросѣ всю церковь церкви римской. Фирмиліанъ отвѣтилъ святому Кипріану посланіемъ, которое даетъ понять возърѣніе восточныхъ христіанъ на авторитетъ римскаго епископа 1).

"Фирмиліанъ, брату своему о Господъ Кипріану желаетъ спасенія:

"Мы получили отъ возлюбленнаго діакона Рогаціона, посланнаго вами къ намъ, письмо, которое вы, возлюбленный братъ, написали намъ; и мы вознесли Богу величайшую благодарность за то, что вы, будучи далеко отъ насъ теломъ, соединены съ нами духомъ, какъ если бы мы обитали вмъсть не только въ одной странь, но и въ одномъ домь. Вотъ прекрасный случай сказать, что духовный домъ Божій есть единый. В послыднія времена, говорить пророкь, гора Господня и домь Божій, устроенный на вершинь горь, будуть явны. Соединенные въ этомъ домъ, мы наслаждаемся въ немъ счастіемъ единства. Именно этого просилъ Псалмопевецъ у Господа, чтобы жить въ дому Божіемъ во всь дни жизни своей. Тотъ-же Псалмопъвецъ въ другомъ мъстъ говоритъ, что великое счастіе святыхъ состоить въ пребываніи въ единстви: сколь пріятно и сколь отрадно жить братьями вмисти! Въ самомъ дель, единеніе и миръ доставляють весьма большую пріятность не только върнымъ людямъ, знающимъ истину, но и самымъ ангеламъ небеснымъ, которые, по свидетельству Слова Божія, испытыва-



<sup>1)</sup> Письмо Фирмия. къ св. Кипр., въ чися в писемъ посявдниго. Письмо шестьдесятъ-пятос. Изданіе Балюза, вроивренное Бенедиктинцами.

ють радость, когда трышникь раскаевается и возвращается къ союзу единства. Этого онъ не сказаль бы объ ангелахъ, живущихъ на небъ, если бы и они не были соединены съ нами. Но если ангелы радуются нашему единству, то бывають и печальны, когда видять души и сердца ніжоторыхь въ разділеніи, не потому что эти нъкоторые не призывають единаго и того-же Бога, но потому что не могуть ни согласиться, ни другъ друга. Итакъ мы не можемъ быть признательны Стефану за то, что онъ, по своей жестокости, представиль намь случай имъть свидетельство вашей въры и вашей мудрости; ибо хотя мы утвшились этою пріятностію изъ-за Стефана, но мы обязаны не ему въ этомъ отношении. Въ самомъ дёлё, Іуда, своимъ вёроломствомъ и своею измёною, преступно направленными имъ противъ Спасителя, не долженъ быть признаваемъ причиною великихъ благъ, пріобретенныхъ страданіями Господа, освободившаго міръ и всъхъ людей. Но удалимся на минуту отъ того, что сделалъ Стефанъ, опасаясь, чтобы чрезъ воспоминаніе о его дерзости и о его высокомпъріи не почувствовать слишкомъ большой печали отъ его дурныхъ дъйствій".

Этотъ приступъ въ письмѣ Фирмиліана показываетъ, что онъ былъ очень далекъ отъ того, чтобы папу признавать центромъ единства. Стефанъ въ его глазахъ былъ только епископомъ, исполненнымъ дерзости и высокомърія; потому что онъ осмѣлился отдѣлиться отъ общенія съ тѣми, которые сохранали другое вѣрованіе, чѣмъ онъ, по вопросу о крещенів еритиковъ; и онъ сравниваетъ его даже съ Іудою. Не надобно забывать. что Фирмиліанъ былъ однимъ изъ святѣйшихъ и ученѣйшихъ епископовъ своего времени.

Что касается принципа единства, то онъ полагалъ его въ Богѣ: "Какъ одинъ и тотъ-же Господь обитаетъ въ насъ, говорить онъ; такъ Онъ же соединяетъ и связуетъ между собою всѣхъ своихъ союзомъ единства, гдѣ бы они ни находились".

Что же касается римской церкви, которую въ наше время выставляють центромо единства: то онь такъ говорить объ этомъ:

"Живущіе въ Рим' не сохраняють всёхъ обычаевъ, переданнымъ (имъ) съ самаго начала; и они тщетно заявляютъ при-

тязаніе ссилаться на авторитеть апостольскій. Такинь-же образонь о дий пракдионанія насхи и о большонь числё другихь религіознихъ действій (mystéres de la religion) у нихъ существують накотория различія; они не соблюдають всего того, что соблюдають из Герусалинь. Подобнинь же образонь и въ другихъ провинціяхъ встрачается много разнообразія, смотря по различію мёсть и языковъ. Во всякомъ случай, изъ за этого никто ихъ не отдёляль отъ мира и единенія съ церковію вселенскою".

По ученю Фирмиліана, Церковь Герусалимская была образшовою перковію; она была матерью всёхъ другихъ церквей и самымъ чистымъ типомъ, съ которымъ надобно сообразоваться. Что же касается Церкви Римской, то она, какъ и всякая частная церковь, можетъ быть отлучаема отъ единства. Вотъ почему онъ энергично возстаетъ противъ Стефана, который осмелился нарушить миръ съ епископами Африки, и который безславить апостоловъ Петра и Павла, заявляя, будто онъ слёдуетъ ихъ преданіямъ, "Справедниво я негодую на явное бузуміе Стефана, который, съ одной стороны, тщеславится престоломъ своего епископства и заявляетъ притязаніе на обладаніе преемствомъ отъ Петра, на которомъ положены основанія Церкви; но, съ другой стороны, вводить новыхъ Петровъ (Pierres) и устрояетъ новыя зданія многочисленныхъ церквей, утвержлая собственною властію, будто они обладаютъ истиннымъ крещеніемъ....

"Стефанъ, который тщеславится преемственным обладаніем каведры Петра, не являеть никакой ревности противъ еретвковъ.... Вы, Африканцы, вы можете сказать Стефану, что узнавши истину, отвергли ошибочный обычай; а мы, мы въ тоже время обладаемъ истиною и обычаемъ; мы противополагаемъ римскому обычаю свой истиный, сохраняя изначально все, что намъ дано было Христомъ и апостолами.... И Стефанъ не стыдится утверждать, что находящеся во гръхъ могутъ отложить гръхъ, какъ будто баня жизни можетъ находиться въ домъ смерти! Какъ! ты не боишься суда Божія, заявляя себя благорасположеннымъ къ еретикамъ въ отношеніи къ церкви? Но ты хуже всъхъ еретиковъ; ибо когда нъкоторые изъ нихъ, сознавши свое заблужденіе, приходять къ тебъ для принятія истиннаго свъта цер-

кви: то ты спешишь на помощь къ ихъ заблужденіямъ, и погашая свътъ истины церковной, сгущаемь вокругъ ихъ ночной мракъ ереси. Развѣ ты не знаешь, что въ день суда отъ тебя потребують отчета въ этихъ душахъ; такъ какъ ты отказалъ въ перковномъ питъи темъ, которые имели жажду, и причиниль смерть томь, которые хотоли жить? И ты еще негодуещь! Посмотри, какое безуміе, когда ты осибливаешься порицать тъхъ, которые борются противъ лжи ради истины! Кто-же съ большимъ правомъ можетъ негодовать противъ другаго? Тотъли, кто соглашается съ врагами Божінми, или тотъ, кто ради церковной истины объявляеть себя противъ того, кто соглашается съ врагами Божінми?... Какія распри, какіе споры ты приготовляены всемъ церквамъ міра! Какой тяжкій грехъ ты совершилъ, когда отдълилъ себя отъ толикаго стада! Ты убилъ самаго себя; не обманывайся; нбо тоть по истинь раскомникъ, кто отказался отъ общенія въ единствъ Церкви. Когда ты думаешь, что вси другіе отдилены от тебя, ты самь отдылился отъ другихъ."

Такъ говорилъ Фирмиліанъ римскому епископу; и никто не думалъ обвинять его въ заблужденіи, даже и тѣ, которые не раздѣляли его вѣрованія относительно крещенія еретиковъ 1).

Святой Діонисій Александрійскій, не присоединяясь открыто къ партіи противной римскому епископу, старался склонить его

<sup>1)</sup> Накоторые ультрамонтане оспаривають подлинность письма Фирмиліана, но наиболье ученые среди нихъ соглашаются съ учеными другихъ школъ и признають подлинность письма. Самая сильная причина, которая приводить Баррюэля (Barruel) въ сомивнію въ подлинности письма, состоить въ томъ, что Фирмиліанъ не могь писать подобнаго письма; потому что, по свидътельству Діонисія Александрійскаго, онъ примирился съ паною прежде эпохи, когда было написано письмо. Но еслибъ Барриоль быль немножко болье учень, то онь зналь бы, что въ письмъ святаго Діонисія Александрійскаго къ Стефану,-- письмъ, на которое онъ ссылается, -Діонисій не говорить того, будто всь церкви находится уже въ мирь по предмету крещенія еретиковь; такъ какъ споръ только начинался. Но онъ говсрыть только, что римскій елископъ будеть виновень въ возмущевін этимъ споромъ Церкве, которая столь счастива, что въ это время наслаждаетя миромъ, посль возмущеній, возбужденныхъ Новатомъ. Другія мнимыя доказательства Баррволя еще болье слабы и не заслуживають опровержения. Скажемь только, что Баррюзиь должень обладать дервостію, мало обычною, чтобы возставать противсамыхъ знаменитыхъ ученыхъ всёхъ школь, признающихъ безъ пререканій поллинность письма Фирмиліана.

къ мивнію второкрещенцевъ. Съ этою цвлію онъ изложиль ему свои сомнивыя относительно одного человика, котораго онъ приналъ въ общеніе, не подвергая вторичному крещенію, и котораго однакоже онъ съ трудомъ согласился допустить къ пріобщенію теломъ Господнимь; такъ какъ тотъ приняль крещеніе отъ еретиковъ, съ произнесениет словъ и совершениемъ обряда неправильно 1) "Брата, писаль онъ Ксисту, я нуждаюсь ва вашемо совътъ и я прошу вашего мниня, дабы мий не обманываться въ дёлё столь важномъ, которое меня смущаетъ". Онъ обращается не къ высшему, испрацивая его рышенія, но къ равному, ко брату, чтобы узнать его образъ мыслей, съ темъ, чтобы вслёдъ за тёмъ самому принять рёшеніе. Мы спрашиваемъ всвять искреннихъ людей: писалъ ли бы такъ епископъ Александрійскій, желая покончить со спорами догматическими или дисциплинарными, къ епископу Римскому, еслибы послъдній пользовался вселенскимъ авторитетомъ?

Въ актахъ послъдняго собора святаго Кипріана, мы находимъ весьма замъчательную критику притязаній Римскаго епископа, начавшихъ обнаруживаться. Спрашивая о мнъніи своихъ сотоварищей, онъ говоритъ слъдующимъ образомъ: "Пусть каждый изъ васъ скажетъ свое мнъніе, не осуждая никого и не отлучая от общенія того, кто не раздъляетъ его мнънія; ибо никто изъ насъ не поставленъ епископомъ епископовъ и не долженъ заставлять своихъ сотоварищей повиноваться ему при посредствъ тиранническаго страха, такъ какъ каждый епископъ обладаетъ полною свободою своей воли и всею силою, и какъ не можетъ быть судимъ другимъ, такъ равно не можетъ и судить другаго. Всъ мы будемъ ожидать суда Господа Нашего Іисуса Христа, Который одинъ имъетъ верховную власть управленія своею Церковію и есть верховный судія надъ нашимъ поведеніемъ" 2).

Очевидно, что святой Кипріанъ имфлъ въ виду епископа Римскаго, Стефана, который осмълился объявить внъ своего общенія тъхъ, которые иначе думали, чъмъ онъ о крещеніи ерети-



<sup>1)</sup> Письмо свитаго Діонисіл, въ Церк. Истор. Евсевія, книг. VII, гл. IX.

<sup>2)</sup> Соборы Каре., Твор. св. Кипріана, стр. 329, 330, издан. Бепедикт.

ковъ. Римскіе богословы хотять признавать эти отлученія со стороны Римскихъ епископовъ (окончательными) проговорами (sentences), отлучавшими отъ единства тъхъ, которые были поражены ими. Но пріемы, съ которыми встрітили приговорь Виктора въ вопросъ о пасхъ и приговоръ Стефана въ споръ о крещенін, показывають, что приговоры эти признавали личными дъйствіями Римскаго епископа, имъвшими следствіемъ своимъ лишь прекращеніе сношеній межъ нимъ и тіми, которые не раздъляли его образа мыслей. Что же касается единства Церкви, то оно осталось неповрежденнымъ, по той совершенно простой причинъ, что это единство не заключалось въ единеніи съ Римскимъ епископомъ, и что отлученные отъ его общенія находились въ общени съ остальною Церковію. Признавали находящимися вив Церкви только техъ, которые были поражены отлученіемъ самой Церкви, соединенной на Соборъ вселенскомъ или на соборахъ частныхъ, къ которымъ присоединалась остальная Церковь.

Критика, высказанная св. Кипріаномъ относительно титула епископъ епископовъ, нодаєть мысль, что епископъ Римскій уже въ тв времена старался усвоить себв этоть титуль и напоминаєть критику Тертулліана. Этоть умный Кароагенскій пресвитерь иронически говориль объ одномъ епископъ, коего ученіе онъ порицаль 1). "Я узналь, что издань закопъ, и даже рѣпительный законъ; верховный первосвященникъ, то есть, епископъ епископовъ сказаль: "Я прощаю гръхи нечистоты и беззаконія тымь, которые принесли покаяніе. Воть такъ законъ! По крайней мырь, къ нему нельзя приложить надписи: прекрасное опло! Но гдь же надобно обнародовать этотъ закопъ, столь либеральный? Я думаю, что это надобно сдёлать на дверяхъ мыстъ безтыдства".... Тертулліанъ равнымъ образомъ издывается надътитулами папы и апостольскій, принятыми римскими епископами. Люди, подобные Зефирину и Каляисту, его преемнику 2),



<sup>1)</sup> Тертулл. Книга о прысмудріи, § 1.

<sup>2)</sup> О соблазнительной жизин этихъ двухъ недостойныхъ Римскихъ еписколовъ см. сочинение подъ заглавиемъ: Философормера, которое основательно приписываютъ святому Ипполиту, спископу Остийскому, или ученому священнику Кайо. Достовърно, по крайней мъръ, что эти книга есть произведение писателя современнаго

могли усвоять себъ титулы, которыхъ они не заслуживали; но церковь, вмёсто того, чтобы признавать это законнымъ и истекающимъ изъ права божественнаго, порицала ихъ при посредствъ самыхъ ученыхъ своихъ учителей, и смотръла на титулы, какъ на дурной плодъ гордости и честолюбія. Святой Кипріанъ не быль бы последователень съ самимь собою, если бы одобраль это и если бы объявиль себя въ пользу притязаній Римскаго епископа. Въ самомъ дъгъ, въ сочинени своемъ О единствы церкви онъ положительно отвергаеть первенство самаго святаго Петра; онъ признаеть этого апостола только образиома одинства, пребывающаго въ совокупномъ обществъ апостоловъ и чревъ преемство отъ нихъ--- въ совокупной епископской корпораціи, которую онъ называеть каведрою Петра. Только вслідствіе самаго страннаго предубъжденія, подъ этимъ последнимъ выраженіемъ римскіе богословы могли увидёть указаніе на Римскій престоль. Выраженію этому можно усвоять подобный смысль, лишь совершенно забывая остальной тексть святаго Кипріана. откуда оно заимствовано. Мы приведемъ его, какъ одинъ примерь изъ тысячи другихъ недостаточной добросовестности приверженцевъ папства, когда они ссылаются на памятники преданія. Упомянувши о власти, об'єщанной святому Петру, святой учитель замъчаетъ, что она объщана ему одному, хотя должна принадлежать всёмъ вмёстё 1) Коночно и прочіе Апостолы были темъ, чемъ былъ Петръ; Они обладали тою же честію и тою же властію, какъ и онъ 2). Всѣ пастыри были поставленными и стадо, пасомое всеми пасты-

епископамъ, о которыхъ онъ разсказываеть, и пользовавшагося большинъ авторитетомъ въ церкви римской. Тертулліанъ упрекаеть одного епископа въ принятия, встедствіе обольщеній Праксея, ереси патрипассіанской (Ки. прот. Пракс., § 1) Писатель Фідософорцича приписываеть эту ересь Зеферину и Каллисту, Римскинъ епископамъ въ эту эпоху. Какъ очевидно, тогда не върния въ ихъ непогръшниость.

<sup>1)</sup> Вотъ объясненіе м'яста, о которомъ мы говорили выше, гд'я святой Кипріанть называеть Церковь Ричскую: Источникома саященнического единства.

<sup>2)</sup> Въ нъвоторыхъ рукописихъ въ этомъ мъстъ прибавлени слова: "Но первенство было даровано Петру, дабы существовала только одна церковь в только одна канедра". Sed primatus Petro datur ut una Ecclesia et cathedra una monstretur. Слова эти можно объяснять из синслъ не ультрамонтанскомъ, принвияя во вниманіе предшествующее выраженіе святаго Кипріана о Петръ, образив единства; но безполезно терять время на объясненіе текста, внесенваго чужою ружою. Его признаваль вставленных позже и учоный Балюзъ, который пригото-

рями вмъстть, есть единое, дабы Церковь Христова являлась въ своемъ единствъ<sup>4</sup>.

Каседра Петра, согласно съ идеею святаго Кипріана, есть власть апостольскаго общества и преемственно власть епископкой корпораціи; всё епископы обладають одинаковою честію и одинаковою властію, въ дёлахъ касающихся духовнаго чиноначалія, какъ и апостолы обладали одинаковою честію и одинаковою властію, какою обладаль и Петръ. Кольскоро святой Кипріанъ привнаваль этотъ принципъ, то какимъ образомъ возможно злоупотреблять нёкоторыми его выраженіями, какъ это обыкновенно дёлають? Даже еслибы подъ канедрою Петра надобно было разумёть Римскій престоль, то что изъ этого слёдовало бы въ пользу притязаній епископа этой канедры, ибо какъ епископъ, онъ не обладаль бы ни большею частію, ни большею оластію сравнительно съ другими епископами и, какъ утверждаеть далёе святой Кипріанъ, епископство есть единое и каждый епископъ обладаеть има совмыстно съ другими?

Но епископъ Кареагенскій называетъ Церковь Римскую: корнемъ и матерью каеолической Церкви 1). Что однакоже отсюда слѣдуетъ, коль скоро подобныя выраженія въ его время были во всеобщемъ употребленіи для обозначенія встаст апостольских церквей? Никто не отвергаетъ того, будто Церковь Римская не была основана апостолами. Итакъ она была однимъ изъ корней каеолической Церкви, одною изъ матерей; но она не была по преимуществу корнемъ и матерью Церкви. Въ самомъ дѣлѣ, Тертулліанъ всѣ апостольскія церкви называетъ матерями и первородными (originales)²), что значитъ: "митери и дающія началю другимъ"; тотъ же учитель называетъ Іерусалимъ: матерію религіи, таtricem religionis 3). Первый Константинопольскій соборъ 4)

выль изданіе твореній святаго Кипріана, обнародованных потомь о. Мараномь, бенедиктинцемь. Когда это изданіе было опубликовано, иткто по имени Мабаре (Masbaret), профессорь въ Анжерской Семинаріи, потребоваль оть правительства распоряженія, чтобы місто было возстановлено. Съ тіхъ поръ принято не противорічні Риму, и місто было возстановлено посредствомь иставнаго листа. См. въ Histoire des Capitulaires примічанія Хиніака (Chiniac) къ Catalogue des ourrages d'Etienne Baluze.

<sup>1)</sup> Св. Кипріана, письмо 45 въ Корнилію.

<sup>2)</sup> Teptys. Praescript, c. XXI.

<sup>2)</sup> Teptys. Contr. Morcion. RH. VI, rs. XXXV.

<sup>4)</sup> См. Дъян. Соборовъ.

даетъ Іерусалинской Церкви титулъ матери всыха церквей. Въ Африкъ усвояли титулъ матерей всъмъ митрополитанскимъ церквамъ. 1). Одинъ Гальскій епископъ пятаго въка, Вьенскій Авитъ, писалъ патріарху Іерусалимскому: "Ваше Апостольство пользуетесь первенствомъ, дарованнымъ вамъ отъ Бога"; и онъ старается показать, что этоть епископъ занимаеть первое мисто (principem locum) въ церкви не только по своимъ привиллегіямъ, но и по своимъ заслугамъ 2). Итакъ нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что святой Кипріанъ даетъ титуль матери. корня-церкви Римской, которая возродила другія церкви, быть можеть даже въ Африкъ, такъ какъ первоначальное возникновеніе Африканской церкви восходить къ апостоламъ. Отъ нихъ она, по тому-же праву, какъ и другія апостольскія церкви, стала матерью и корнеме церкви каволической. Коль скоро же эти названія не даны ей исключительнымъ образомъ, то они ничего не доказывають въ пользу усвояемой ею себъ власти. Никто не оспариваетъ, будто Римъ не былъ однимъ изъ важнъйшихъ центровъ христіанскаго сіянія въ міръ; никто не отвергаетъ, будто римская церковь не была церковію могущественною, уважаемою, апостольскою. Тёмъ не менёе, все приводить къ убъжденію, что ея важность, не сообщала ей власти въ теченіи первыхъ въковъ.

Очевидно, что съ третьяго въка Римскіе епископы въ слъдствіе того обстоятельства, что св. Петръ быль однимъ изъ основателей ихъ престола, заявили притязиніе на пользованіе извъстною властію надъ остальною Церковію и иногда усваяли себъ титулъ епископа епископовъ. Но также очевидно, что вся Церковь протестовала противъ этихъ честолюбивыхъ притязаній п не давала имъ никакого значенія.

Такъ какъ Римскіе богословы придають большую важность свидѣтельствамъ святаго Кипріана и Тертулліана, то мы должны были установить смыслъ этихъ свидѣтельствъ яснымъ и точнымъ образомъ. Но къ текстамъ великаго Кароагенскаго епископа присоединимъ еще нѣкоторые другіе тексты Тертул-

<sup>1)</sup> Соборы Африканскіе, см. тамв-же.

<sup>2)</sup> Cm. Ocuvres de saint Avit, editées par le P. Sirmond, t. Il des Ocuvres diverses de Sirmond.

ліана, величайшей важности; такъ какъ римскіе богословы хотять объяснять ихъ въ свою пользу.

Въ своей книгъ противъ Маркіона 1), Тертуліанъ выражается слъдующимъ образомъ: "Въ сущности, если справедливо, что болъе истинное есть то, что болъе первоначально, а болъе первоначальное есть то, что было въ самомъ началъ; а въ началъ было то, что было установлено апостолами: то равнымъ образомъ справедливо, что лишь то даровано апостолами, что было священно для всъхъ апостольскихъ Церквей. Посмотримъ какое-же млеко получили Коринояне отъ святаго Павла; какимъ правиломъ были исправлены Галаты; что читаютъ Филиппійцы. Өессалоникійцы, Ефессяне; что возвъщаютъ Римляне. живущіе возлю насъ, римляне, получившіе евангеліе отъ Петра и Павла, запечатлънное ихъ кровью. Мы имъемъ также церкви, вскориленныя грудью Іоанна..."

Церковь Римская правильно поставлена здёсь по порядку времени, то есть, послё апостольских церквей, коихъ основание предшествовало ея основанию. Тертулліанъ не смотрить на ея свидётельство, какъ на высшее сравнительно со свидётельствомъ другихъ церквей; онъ утверждаетъ только одина факта; именно, что церковь Римская, единственно апостольская на Западё, была болье близка, чёмъ другія; и слёдовательно, и для него и для его противниковъ, легче было узнать ея свидьтельство относительно вопросовъ, раздёлявшихъ ихъ.

Въ своей книгъ о Давности (De praescriptione) Тертулліанъ развиваетъ тоже ученіе относительно свидътельствъ Римской церкви такимъ же образомъ, какъ и въ своей книгъ противъ Маркіона.

"То, что было проповёдано апостолами, говорить онъ <sup>2</sup>), то есть, что открыто имъ Христомъ: это, утверждаю я, относитольно давности не должно быть доказываемо иначе, какъ тотько посредствомъ основанныхъ апостолами церквей, которыхъ они наставляли или живымо голосомо, какъ говорятъ, или своими посланіями. Если это такъ, то всякое ученіе согласное съ ученіемъ апостольскихо церквей, матерей и источниково втры <sup>2</sup>), сообразно съ истиною.



<sup>1)</sup> Teptys. Contr. Marc. RH. IV, § V.

<sup>2)</sup> Teptys. De praescript., § XXI.

<sup>3)</sup> Matricibus et.originalibus fidei.

Немного ниже Тертуллівнъ примъняеть слъдующій общій принципъ:

"Пройди, говоритъ онъ 1), апостольскія церкви, въ которыхъ еще стоятъ каеедры апостоловъ; среди которыхъ читаютъ ихъ подлинныя посланія; въ которыхъ еще раздается ихъ голосъ и присутствуетъ ихъ образъ (figure). Если къ тебѣ близка Ахаія?— Ты имѣешь Коринеъ. Если ты не далеко отъ Македоніи?—Ты имѣешь Филиппы и Оессалоники. Если можешь отправиться въ Азію, ты имѣешь Ефесъ; если ты живешь вблизи Италіи, ты импешь Римъ, авторитетъ которато возль насъ. Какъ счастлива она, эта церковъ, которой апостолы преподали все учение съ своею кровію! гдѣ Петръ потерпѣлъ смерть, какъ Господь; гдѣ Павелъ былъ увѣнчанъ смертію Іоанна Крестителя; гдѣ апостолъ Іоаннъ былъ погруженъ въ кипящее масло, не потерпѣвъ отъ этого ничего, послѣ чего былъ сосланъ на островъ! Посмотримъ чему она научена, эта церковь, чему она учитъ. о чемъ свидѣтельствуетъ, согласно съ Апостольскими церквами".

Римскіе богословы обыкновенно довольствуются ссылкою на часть текста, подчеркнутаго нами. Они тщательно избъгають замъчанія, что Тертулліанъ говорить о церкви Римской только послъ другихъ апостольскихъ церквей и по тому же самому праву; что онъ въ частности указываеть на ея свидътельство потому, что она была апостольскою церковію, ближайшею къ Африкъ, такою, коей свидътельство ему легче всего было показать. Эти замъчанія, важность и точность которыхъ понятна каждому, совершенно разрушаютъ толкованіе, которое эти богословы стараются сообщить нъсколькимъ приводимымъ ими строкамъ. Вотъ, безъ сомнънія, почему они обыкновенно проходятъ молчаніемъ другія строки.

Богословы римскіе старательно собрали многія спорныя дёла, предложенныя Римскому престолу на разсмотрівніе въ теченіи первыхъ трехъ віновъ, и эти діла представляють столькими же доказательствами верховнаго авторитета епископовъ римскаго престола надъ всею церковію. Однакоже эти аппеляціи абсолютно не доказывають ничего въ пользу этого авторитета. Главныя діла, на которыя они ссылаются, суть діла касательно



<sup>1)</sup> Teptys. De praescript. § XXXVI.

Оригена, святаго Діонисія Александрійскаго, Павла Самосатскаго и Новаціана.

Установимъ прежде всего общій принципъ, опредъляющій истинный характеръ этихъ дълъ, равно какъ и характеръ аппеляцій, которыя были обращаемы къ Римскому престолу въ послъдствіи. Аппеляція къ престолу или къ епископу не есть еще доказательство въ пользу авторитетатого и другаго. Въ теченів первыхъ трехъ въковъ между епископами существовали частыя сношенія; и если возникаль спорь въ какой либо частной церквито люди, старавшіеся доказать своимъ противникамъ ихъ заблужденія, обращались къ другимъ епископамъ, прося ихъ объявить върованіе своихъ церквей и такимъ образомъ осудить тъхъ, которые хотьли бы сообщить преимущественную силу новымъ митніямъ. Вообще обращались къ церквамъ отдаленнымъ, которыхъ нельзя было заподозрить въ пристрастіи, -къ церквамъ апостольскимъ, или къ епископамъ, пользовавшимся самою большею извъстностію ради своихъ познаній и святости. Люди. осужденные на Западъ, аппелировали къ Востоку, а люди, осужденные на Востокъ, обращались къ Западу, и преимущественно къ Риму, который быль единственною апостольскою церковію въ этой странв.

Совершенно естественно, что церковь Римская не была свободна отъ аппеляцій; но чтобы можно было приводить эти аппеляціи въ доказательство ея высшаго авторитета, надобно было бы, чтобы только она одна обладала правомъ обсуждать аппеляціи, и чтобы ея ръшенія были принимаемы, какъ проистекавшія изъ этого права. Мы увидимъ, что это было пе такъ.

Оригенъ не аппелировалъ въ Римъ, хотя многіе римскіе бословы утверждаютъ это. Будучи осужденъ въ началѣ Египетскими епископами, затѣмъ многими другими и въ частности епископомъ Римскимъ, но поддерживаемый большимъ числомъ Восточныхъ церквей, онъ хотѣлъ оправдаться предъ тѣми, которые обвинили его. "Онъ писалъ, говоритъ Евсевій 1), письма къ Фабіану, епископу города Рима, и къ большому числу епископовъ другихъ церквей, чтобы оправдать чистоту своей въры". Таковъ во всей своей простотѣ фактъ, въ которомъ римскіе



<sup>1)</sup> Евсевій, Церк. Истор., вн. VI, гл. ХХХVI.

богословы находять доказательство первенства власти и юрисдикціи епископовъ Рима. Они остерегаются приводить текстъ Евсевія, и они проходять молчаніемь мивніе блаженнаго Іеронима касательно осужденій, коихь предметомъ былъ Оригенъ. Іеронимъ, указавши на безсчисленные труды ученаго пресвитера Александрійскаго, восклицаеть 1): "Какую же награду получиль онь за толикіе свои труды и старанія? Онь быль осужденъ епископомъ Димитріемъ, и за исключеніемъ епископовъ Палестины, Аравіи, Финикіи и Ахаіи, онъ быль осуждень единодушно повсюду. Даже Римъ собралъ противъ него свой сенатъ (то есть, свой соборъ), не потому что онъ училъ новымъ догматамъ, не потому что держался еритическихъ мивній, какъ хотять увбрить насъ въ этомъ тъ, которые лаяли на него подобно разъяреннымъ псамъ; но потому что не могли выносить блеска его красноръчія и его познаній, и когда онъ говориль, то всв остальные казались немыми".

Такимъ образомъ, по мнънію блаженнаго Іеронима, Римскій клиръ примкнулъ къ низкой интригъ противъ Оригена; а по словамъ Евсевія, этотъ великій человъкъ писалъ къ епископу Римскому, какъ и ко многимъ другимъ, чтобы оправдать свою въру.

Спрашиваемъ, подобный фактъ говоритъ ли въ пользу авторитета Римскихъ епископовъ?

Дъло святаго Діонисія Александрійскаго не служить большимъ доказательствомъ этого авторитета.

Многіе върующіе, не понявши ученія, изложеннаго этимъ великимъ епископомъ, противъ Савелія и его послъдователей, отправились въ Римъ и приписали ему еретическое ученіе. Въ этомъ городъ происходилъ тогда соборъ. Епископъ Римскій, отъ имени этого собора, написалъ письмо къ Діонисію Александрійскому, чтобы увнать, справедливо ли, что онъ держится приписываемаго ему ученія? Епископъ Александрійскій послалъ въ Римъ составленное имъ сочиненіе, въ которомъ съ точностію изложилъ свои върованія. Таково въ немногихъ, но точныхъ словахъ содержаніе того, что по этому поводу писалъ Евсевій и святой Аеанасій. Но изъ того обстоятельства, что одинъ епископъ, отъ имени собора, требуетъ свъдѣній отъ дру-



<sup>1)</sup> Ap. Ruff, RH. II.

гаго епископа о его въръ, надобно ли заключать, что епископъ требующій свъдъній, обладаеть историтетомя и горисствийею надъ тъмъ, кому пишеть? Не только по праву, но и по дому каждый епископъ долженъ стараться просвътить брата, о которомъ думаетъ, что онъ заблуждается, и долженъ самъ быть готовымъ дать отчетъ о своей въръ. Итакъ Римскій и Александрійскій епископы исполняли строгій доля; никто изъ нихъ ве пользовался преимущественною властію.

Но изъ того обстоятельства, что многіе прибыли въ Римъ для обвиненія его, не будетъ ли справедливо заключать, что они признавали за римскимъ престоломъ выстую власть?

Фаустинъ, епископъ Ліонскій, желая осудить Маркіана Арльскаго 1), обвиняль его предъ святымъ Кипріаномъ. Признаваль ли онъ поэтому высшую власть святаго Кипріана? Испанскіе епископовъ, которые въ защиту свою указывали на письма епископовъ, которые въ защиту свою указывали на письма епископовъ, которые въ защиту свою указывали на письма епископа Римскаго, и Кипріанъ осудилъ этихъ двухъ виновныхъ епископовъ 2). Надобно ли отсюда заключать что Испанскіе епископы признавали не только власть надъ своими церквами святаго Кипріана, но и власть высшую власти епископа Римскаго? Церковная исторія представляєть намъ многочисленные примѣры епископовъ, которые аппелировали одни къ другимъ, в дѣлали это безъ какого-либо признанія авторитета тѣхъ, конмъ представляли на апелляцію дѣла.

И самъ Діонисій Александрійскій з) получаль жалобы на ученіе Павла Самосатскаго, епископа Антіохійскаго, какъ епископъ Римскій получаль жалобы на его собственное ученіе. Подобно тому, какъ римскій епископъ писаль къ нему, такъ и онъ написаль къ епископу Антіохійскому, извѣщая его о взведенныхъ на него обвиненіяхъ; онъ обращался къ Павлу отъ имени своего клира, какъ Римскій епископъ обратился къ нему самому отъ имени Римскаго собора. Епископъ Антіохійскій отвѣчаль, стараясь объясниться; и Діонисій, не находя его объясненій достаточными, написаль опроверженіе на нихъ. Стрій-



<sup>1)</sup> См. письма св. Кипріана.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Евсевій, Церк. Истор., кн. VII, гл. XXVIII и XXX. Bibliotheque des Pires, t. XI.

скіе епископы собрались въ Антіохіи для суда надъ Павломъ; они писали къ Фирмиліану Кесарійскому въ Каппадокіи и къ Діонисію Александрійскому, прося ихъ прибыть для сужденія совмъстно съ ними. Если бы они написали епископу Римскому, то какъ торжествовали бы римскіе богословы при этомъ фактъ, который однакоже не болъе говорилъ бы въ пользу юрисдикціи этого епископа, какъ не говоритъ и въ пользу юрисдикціи Фирмиліана или Діонисія.

Этотъ последній не могъ прибыть на соборъ по причине тяжкой болезни, которая спустя не много времени свела его въ могилу: но онъ написалъ Антіохійскому собору посланіе, которое разослано было ко всёмъ церквамъ вторымъ соборомъ, закончившимъ дело Павла Самосатскаго.

Когда этотъ еретическій епископъ продолжаль жить въ епископскомъ домѣ: то епископы, чтобы заставить его выйти оттуда, писали въ Римъ къ императору Адріану, который, какъ говоритъ Евсевій 1), "очень разумно приказаль отдать домъ въ руки тѣхъ, коимъ предпипіутъ это италіанскіе епископы христіанской религіи, а также епископъ Римскій". Второй Антіохійскій соборъ писаль епископу Римскому, равно какъ и преемнику Діонисія на престолѣ Александрійскомъ. Италіанская церковь присоединилась къ рѣшенію втораго собора противъ Павла Самосатскаго, и онъ быль изгнанъ.

Въ рѣшеніи Авреліана хотятъ видѣть доказательство въ пользу вселенской юрисдикціи епископа Римскаго. Правильнѣе надобно было бы сказать, что императоръ хотѣлъ сослаться, въ доложенномъ ему дѣлѣ, на свидѣтельство епископовъ, коихъ обѣ партіи не могли бы отвергать съ достаточнымъ основаніемъ; такъ какъ епископы эти не имѣли никакаго интереса благопріятствовать одной партіи преимущественио предъ другой; онъ желалъ сослаться на епископовъ, коихъ рѣшеніе и самъ онъ могъ хорошо знать, такъ какъ жилъ среди нихъ. Надобно замѣтить, что императоръ не признастъ рѣшенія епископа Римскаго безпрекословнымъ; онъ указываеть на римскаго епископа на ряду съ другими италіанскими епископами и послюнихъ. Если же онъ упоминаетъ о немъ частнымъ образомъ,



<sup>1)</sup> Escesiä, KH. VII, ra. XXX.

то очевидно, это по причинѣ важности его каседры находившейся въ столицѣ имперіи, а не потому будто этотъ епископъ пользовался особеннымъ авторитетомъ. Поистивѣ надобно имѣть большую нужду въ доказательствах въ пользу римскаго верховенства, чтобы рѣшиться искать ихъ въ поведеніи языческаго императора, когда всѣ подробности церковнаго дѣла Павла Самосатскаго доказываютъ, что это верховенство не было признаваемо Церковію.

Дѣло Новаціана, къ которому тоже прибъгають римскіе богословы, не болѣе благопріятствуеть ихъ теоріи.

Расколъ Новата Кареагенскаго смёшивается съ расколомъ Новаціана Римскаго. Послёдователи Новаціана, равно какъ и Новата, требовали крайней строгости въ отношеніи къ тёмъ, которые ослабевали во время преслёдованія. Когда Новаціанъ вызваль расколь въ Римѣ, а Новатъ въ Кареагенѣ: то увидѣли, что раскольники римскіе старались ссылаться на церковь Африканскую, какъ раскольники Кареагенскіе ссылались на церковь Римскую. Изъ ихъ сношеній и аппеляцій столько же можно заключать о верховенствѣ Кареагена, какъ и Рима. Но богословы римскіе останавливаютъ вниманіе только на Римѣ. Понятно почему. Но ихъ усилія напрасны. Факты опровергаютъ ихъ.

Святой Кипріанъ на многихъ соборахъ строго осудиль митьнія Новата и Новаціана. Первый, бывшій однимъ изъ ревностнъйшихъ приверженцевъ этихъ митній и не менте великимъ преступникомъ, увидъвши, что онъ подвергается осужденію, ушелъ въ Римъ. Тамъ онъ вошелъ въ соглашеніе съ Новаціаномъ, честолюбиво домагавшимся престола этого города, и посвятиль его въ епископа, хотя законно былъ уже избранъ Корнилій.

Корнилій и его соперникъ обратились къ Касагенскому епископу. Кипріанъ предполагалъ уже законность избранія Корнилія, однако же не принялъ его тотъ-часъ въ общеніе, по причинѣ писемъ его соперника. Онъ созвалъ соборъ Африканскихъ епископовъ, которые рѣшили послать въ Римъ двухъ изъ нихъ, чтобы узнать, что тамъ произошло. Когда получены были благопріятныя извѣстія о Корнилѣ, то общительныя сношенія между нимъ и Африканскими епископами были возстановлены.

Тъмъ не менъе Новаціанъ не переставалъ выдавать себя за епископа Римскаго и обратился съ новыми представленіямя къ церкви Африканской. При энергіи Кипріана, онъ не достигь ничего, однакоже пріобрѣлъ нѣсколькихъ сторонниковъ. Его партія въ Римѣ была вначительною; Кипріанъ принималъ участіе во всемъ этомъ для воэстановленія порядка въ этой Церкви. Онъ дѣйствовалъ успѣшно, и Корнилій сообщилъ ему эту пріятную новость.

До сихъ поръ скорте епископъ Кареагенскій оказываль вліяніе на дъла церкви Римской, что епископъ Римскій на дъла церкви Кареагенской. Но скоро раскольники Кареагена избрали себт епископа, который старался войти въ общеніе съ епископомъ Римскимъ. Партія раздёлилась на двт части, изъ коихъ каждая избрала себт своего епископа. Это раздёленіе ослабило ихъ. Не имтя возможности пріобртать сторонниковъ въ Африкт, они отправились въ Римъ для обвиненія Кипріана, какъ прежде обвиняли Корнилія предъ епископомъ Кареагенскимъ. Епископъ Римскій сначала позволилъ себт поколебаться ихъ клеветами; но скоро пришелъ къ другимъ мыслямъ, получивши письма Кипріана.

Партія Новаціана существовала въ Рим'я и посл'я смерти Корнилія. Новаціанъ им'ялъ сторонниковъ въ большей части Церквей. Епископъ Арльскій, Маркіанъ, тоже былъ въ числ'я ихъ.

Среди этихъ обстоятельствъ, Фаустинъ, епископъ Ліонскій, признавалъ необходимымъ, для осужденія Маркіана, опереться на главныхъ епископовъ Запада. Поэтому онъ обратился къ Римскому епископу, Стефану, и къ Кипріану. Этотъ послѣдній писалъ епископу Римскому, указывая ему, что онъ долженъ дълать среди этихъ обстоятельствъ. Самъ же онъ былъ слишкомъ удаленъ отъ тѣхъ мѣстъ, чтобы дѣятельно заниматься дѣлами ихъ, и онъ просилъ своего Римскаго собрата написать Арльскому клиру и народу о низложеніи Маркіана.

Во всёхъ этихъ дёлахъ, разсказанныхъ нами съ точностію по подлиннымъ документамъ 1), нельзя видёть ничего другаго, кромё одинаковаго участія епископовъ Рима и Кареагена въ церковныхъ дёлахъ, одинаковаго желанія сохранить между собою добрыя отношенія и оставаться въ полномъ общеніи. Если святой Кипріанъ хвалитъ Корнилія и Римскую Церковь за то, что они осудили Африканскихъ раскольниковъ, то прежде онъ

<sup>1)</sup> См. превмущественно собраніе писем св. Кипріана.

порицаль ихъ за то, что они колебались въ выборт между нимъ и незаконнымъ епископомъ, который обратился въ Римъ. Счастливый тъмъ, что его противники не нашли въ этой церкви погдержки, на которую надъялись. онъ воздалъ великія похвали Римлянамъ, и именно тогда написалъ слъдующую знаменитую фразу, которою такъ много злоупотребляли: "Они (его противники) осмълились състь въ корабль и принесть письма кафедръ Петра, Церкви главной, откуда изошло священническое единство,—не подумавъ, что тамъ находятся то Римляне, которыхъ въру хвалитъ Апостолъ и среди которыхъ въроломство не можетъ имъть успъха".

Мы объяснили, согласно съ ученіемъ самаго святаго Кипріана, выраженія, изъ которыхъ римскіе богословы старались вывесть столь широкія заключенія. Поэтому намъ остается только замётить, что обстоятельства и контексть отнимають у нихъ всю важность, которую хотять имъ усвоить. Въ самомъ діль, святой Кипріань должень быль поблагодарить церковь Римскую, высказавшуюся въ защиту его и противъ его противниковъ. Для этого онъ возобновляетъ воспоминание о двухъ основателяхъ ея: о святомъ Петръ, который быль симослическиме знакоме единства апостольской корпораціи и, следовательно, символическимъ знакомъ единства епископскаго общества; и о святомъ Павлъ, который похваляль въру Римани. Надобно заметить, что эти похвалы свои онъ обращаеть не къ Римскому епископу, но къ клиру и къ върующимъ этой деркви, которые, по его просьбъ, приняли его общительныя грамоты, и предъ которыми онъ защитиль свое дело. Въ его глазахъ епископъ не имъетъ значенія бевъ клира и върующихъ. и онъ не усвояеть ему никакихъ личныхъ преимуществъ. Этотъ текстъ святаго Кипріана такинъ образонъ противорѣчитъ, а не благопріятствуєть теоріи панскаго авторитета. Въ этомъ совершенно можно убъдиться изъ чтенія полной переписки между епископами Рима и Кареагена. И тотъ и другой действуютъ въ согласіи съ клиромъ своихъ церквей и епископами своей провинців: ни тотъ, ни другой не приписываютъ себб личнаго авторитета.

N. N.

(Продолжение будеть).



### объ издании журнала

## ВЪРАпРАЗУМЪ

### въ 1894 году.

Надаміе богословеко-философскаго журнала "Въра и Разунъ" будеть продолжаено въ 1894 году по прежней програмит. Журналъ, какъ и прежде. будеть состоять изътрехъ отдъловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской спархіи.

Журнать выходить отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъслиъ, но девити и болье нечатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданіе журнала состовть изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержанія до 220 и болье нечатныхъ листовъ.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р.. а за-границу 12 р. съ пересылною.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДВНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разунъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковского Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ нагазинахъ г. Харькова и въ Бонторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдоностей»: въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскій диніи, контора В. Галяровскаго, Стольшинсковъ переулокъ, д. Борзинкима; въ Потербургъ: въ книжномъ нагазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъст-

ныхъ кинжныхъ нагазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени». Въ Редавцін журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полиме экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890 г., и по 9 р. за 1891 и 1892 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цёна 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. ,,Харьковскія Епархіальныя Въдомости" 1883 года. Цъна 5 руб. съ пе-

ресылкою.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1893 года. Харьковъ. Губернская Типографія.

-----

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 22.

НОЯБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., **%** 16. 1893. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпваемв.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 30 Нолбря 1893 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Павлов*.

#### КЪ СТАРОКАТОЛИЧЕСКОМУ ВОПРОСУ.

### Православенъ ли Intercommunion 1), предлагаемый намъ старенатолинами?

"Быайте раздъленій, держитесь единенія". Св. Игнатій Богоносець,

(Продолжение \*).

Intercommunion вь смысле взаимопричащения.

Если современные церковные Конгрессы и Конференціи походять другь на друга по своему духу и характеру, по полагаемымъ въ ихъ основу началамъ и принципамъ, по преслъ--эргинит ими примира и задачами и еще болре по установляемому на нихъ взаимному общенію церковныхъ представителей, то наибольшее сходство между ними усматривается въ томъ явленіи, ради котораго они ближайшимъ образомъ созываются и при посредствъ котораго церковные представители простое и личное свое взаимообщение превращають въ фактическое взаимообщение самихъ своихъ церквей и сектъ. На всвхъ современныхъ собраніяхъ взаимообщеніе представителей церквей и сектъ (Intercommunio) сопровождается нынъ ихъ взаимопричащеніемъ (Intercommunio in sacris). Явленіе это придаетъ современнымъ Конференціямъ и Конгрессамъ совершенно новый характеръ и чрезвычайно важное церковное вначеніе. Оно указываетъ, что церковные представители не довольствуются нынъ однимъ взаимнымъ общеніемъ для разсужденій о сближеніи и объединении церквей и сектъ и что въ виду этого обстоятель-

<sup>. 1)</sup> Взаимообщеніе.

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1893 г., № 21.

ства они свое частное и личное вваимообщеніе пытаются скрыплять на современныхъ Конференціяхъ и Конгрессахъ актопъвзаимнаго церковнаго общенія. Иначе говоря,—свое личное единеніе они переносять нынѣ на самыя церкви свои, которыя въ ихъ лицѣ при посредствѣ важнѣйшаго церковнаго священнодѣйствія, трапезы любви, евхаристіи, вступають въ формальное единеніе между собою.

Такъ какъ, по возэрвнію православной церкви, представители церковные не могутъ приступать ко взаимопричащевію безъ особыхъ полномочій отъ своихъ церквей, то мы-православные. видя, съ какимъ спокойствиемъ приступаютъ нынъ на современныхъ Конференціяхъ и Конгрессахъ ко взаимопричащенію представители западныхъ церквей, очевидно, должны предположить, что церкви дають имъ свои полномочія; если бы онь не давали полномочій, то должны были бы смотрѣть на представителей своихъ, ръшающихся приступать ко взаимопричащению самовольно, какъ на ослушниковъ и нарушителей церковныхъ законовъ и посему подвергать ихъ каръ закона. Такова точка зрвиія нашей православной церкви, вполив отвічающая, съ одной стороны, точкі зрінія древней нераздільной церкви в. съ другой, тысячельтней практикъ даже самой раздъленной церкви. Совсемъ съ иной точки зренія смотрять на современное взаимопричащение церкви запада. Такъ какъ, въ дъйствительности, своимъ представителямъ онъ не даютъ полномочій для взаимопричащенія съ представителями другихъ церввей, но на ряду съ этимъ не видятъ въ ихъ взаимопричащении никакого нарушенія церковныхъ законовъ и посему не подвергають ихъ каръ закона,--иначе говоря, такъ какъ опъ предоставияють своимъ представителямъ если не право, то возможность рукодоводствоваться въ семъ дёлё не строго выясненными и твердо проводимыми законами, а ихъ личнымъ произволомъ,---или, еще иначе, такъ какъ смотрятъ на взаимопричащение своихъ представителей сквозь пальцы, -- то мы должны предположить, что въ основу самаго ученія о причащеній въ этихъ церквахъ полагаются нынъ какія-то новыя возгрѣнія, которыя совершеню чужды какъ нашей церкви, такъ равно и древней нераздъльной церкви и которыя были неизвёстны въ самой западной церкви

въ теченін последняго тисячелетія. Если бы въ кругь ученія о причащении западныхъ церквей не вкрались новыя возврънія, то причащение не переходило бы въ нихъ во взаниопричащение, какъ оно не переходило въ древней церкви и не переходитъ вынъ у насъ, и взаимопричащение среди представителей западныхъ церквей было бы нынъ также невозможно, какъ оно невозможно было среди никъ до последняго времени. Следовательно,--если оно оказалось возможнымъ на западъ теперь, то, очевидно, въ учевін о причащенін въ церквахъ запада произоным какіято чуждыя намъ видоизмененія, сделавшія возможнымь выне то, что раньше оказывалось невозможнымъ. Словомъ, разръшеніе вопроса о современномъ взаимопріобщеніи всецько обусловливается теми новыми возвреміями, которыя въ церквахъ запада проникли въ сферу ученія о причащеніи вообще. Вопросъ этогъ получаетъ, такимъ образомъ, чрезвичайно важное церковное значение и посему настоятельно требуеть самаго обстоятельнаго и осмотрительнаго обсужденія. Если кому, то именно намъ-православнимъ надлежитъ наблюсти въ семъ дълъ особую осторожность и полную осмотрительность. На запад\$ церкви и секты, какъ указано будетъ наже, вступили уже во взаимопричащение. Нынъ онъ пытаются въ кругъ взаимопричащеющихся церквей ввести и нашу церковь. Такъ канъ безъ видоизмъненія нашего ученія о причащеніи мы будемъ не въ силахъ установить съ ними взаимнаго причащения, то опъ, конечно, должны предварительно направить все свои усилія на то, чтобы такъ или иначе пересадить къ намъ свои новын восзржнія. Наминь богословань разставляются чрезвычайно хитро сплетвения сёти, для распутыванія которых кроме солидной подготовки и умственной изворотливости, отъ нихъ потребуются уменье следить за быстро сменяющимися на западе явленіями современной церковной жезви и уловлять ихъ внутренній смысль; изощренная наблюдательность, чтобы не упускать изъ виду ни одного сколько нибудь важнаго событія, и наконецъ извістная доля мужества, чтобы смёло и рёшительно вести съ представителями западныхъ церквей борьбу, проникать въ ихъ затаенные планы и намеренія и отстанвать наше родное намъ православіе, отъ вліянія на него того псевдо-православія, которое нараждается нынё на западё. Подъ прикрытіемъ новаго западнаго православія въ ограду нашей церкви проникаєть современный всеравлагающій протестантизмь; чтобы спасти отъ него нашу богословскую науку и нашу церковь мы волей-неволей должны взять на себя трудную и щенотливую обязанность совлечь овечью одежду съ хищнаго волка. Кромё насъ—русскихъ богослововъ за эту задачу никто не возьмется и никто взяться не можеть. Внутренній смыслъ совершающихся нынё явленій въ церковной жизни запада можеть быть выяснень и логически оформленъ только одишии нами, такъ какъ никто кромё насъ не можеть взглянуть на нихъ, какъ въ свое время выразился Ю. О. Самаринъ, "изв церкви". Кто именно сплетаетъ нынё на западё сёти противъ насъ и въ чемъ онё состоять—это выяснится само собою изъ дальнёйшаго содержанія настоящей стать».

Какъ совершается взаимопричащение на современныхъ церковныхъ пикникахъ? Мы уже видели, что именно происходило по сему случаю въ Люцерив. Накануне взаимопричащения старокатолики и делегаты различныхъ перквей проводили вечеръ въ городскомъ театръ, говорили и слушали ръчи, услаждали слухъ чуднымъ пъніемъ смъщаннаго хора дамъ и мужчинъ, пили за отдъльными столиками пиво и пунши, курили сигары, кричали hoch въ честь вернувшагося къ истинному католицизму древней, единой и нераздальной церкви старокатолицизма и т. д. Въ Гриндельвальдъ наканунъ взаимопричащения представителей различныхъ церквей и сектъ всецвло царилъ спортъ, игры на свёжемъ воздухв, экскурсін по окрестностямъ, восходы на горы и т. д. Ночь въ томъ и другомъ городв проводниясь цервовными представителями въ сладкомъ и глубокомъ спъ, необходимомъ для возстановленія физическихъ силь. На утро и тамъ и вдёсь представители церквей и сектъ, если не все, то большая ихъ часть подкрыпия сили плотным завтраком (substantial breakfast 1) и затемъ отправились въ храмы для



<sup>1)</sup> Англичане за первымъ завтракомъ (breakfast), въ 8—9 часовъ утра, не только пьютъ чай и кофе съ хлюбомъ, масломъ и ийцами, но и влить рыбу, ветчину, горячее и холодное мясо и т. д. Это и называется у нихъ плотнымъ завтракомъ (substantial breakfast). Бевъ подобняго заврака ни одинъ англичанивъ не вый-деръ на улицу.

причащенія и взаимопричащенія. Взаимопричащеніе церковныхъ представителей въ томъ и другомъ городъ было результатомъ ихъ взаимообщенія. Туть клерджимены, пасторы, патеры и министеры различныхъ церквей и сектъ собрались вивств, жили въ теченін нёскольких дней въ однёхъ и тёхъ же гостинницахъ, завтракали, объдали и пили чай въ одивхъ и твхъже столовыхъ, проводили время за однёми и теми же играми, экскурсіями, восходами на горы, катаньями и прогулками, повнакомились хорошо другь съ другомъ, сощимсь даже на дружескую ногу и затымъ, предавъ забвенію частности своихъ въроученій, свое віроученіе вообще и взаимныя разділенія своихъ церквей и секть, принесли къ алтарю любви свою новую взаниную дружбу. Свой союзъ любви они довели до того, что завершили его общей трапезой любен. Такимъ образомъ, взаимная ихъ трапеза любей (Intercommunio in sacris) была естественнымъ последствіемъ и результатомъ ихъ новаго дружесскаго взаимообщенія (Intercommunio), ихъ новой взаниной прі-**Н**ЗНИ И Т. Д.

Основной духъ и характеръ подобнаго рода причащенія и взавмопричащенія совершенно чуждъ намъ-православнымъ. Взаимопричащение въ нашей средв возможно только лишь между сочленами одней нашей православной семьи, которые объедивены между собою органическою связію всего нашего віроученія, обряда, дисциплины. Мы не можемъ причащаться ни у жатоликовъ, ни у протестантовъ, ни у полукатоликовъ-полупротестантовъ; но и никого изъ нихъ мы не можемъ и не имвемъ права допустить до своего причащения. Взаимное причащение насъ у иновърцевъ и иновърцевъ у насъ является намъ дъломъ невозможнымъ и даже немыслимымъ; оно для насъ въ полномъ смыслъ слова вноиальное, чудовищное явленіе, противное всей нашей религіовности и всей нашей церковности. Далье, приступая къ таниству причащенія, мы-православные всь, не только верослые, но и малыя дёти наши, приготовляемся къ нему воздержаниемъ, постомъ, говениемъ, покаяниемъ и исповъдію, непреставными моленіями, богослуженіями и нарочно установленными предпричастными правилами и непремённо приступаемъ къ нему на тощахъ. Инаго причащенія мы не знаемъ и не должны знать.

Не это еще не все. На западъ новое причащение (взаимопричащеніе) имбетъ въ виду внашнее сближеніе церковныхъ представителей, - у насъ же причащение всерью направлено на внутреннее, духовное усовершеніе. Тамъ причащаются для того, чтобы "вмистт быть",--у нась же причащаются только и исключительно для того, чтебы "со Христом быть". Танъ со Христомъ быть даже невозможно; большинство протестантскихъ церквей и секть, объединяющихся ныив современнымъ взаимопричащениемъ, не признаетъ пресуществленія; сябдовательно, въ причащении у нихъ нътъ Христа, иътъ Его пречистаго тъла и честной крови. Весь смысль причащения сводится въ этихъ церквахъ и сектахъ только линь въ одному вившнему воспоминанію тайной вечери, а не къ дъйствительному вкупенію тала и крови Христовой. Причащеніе у нихъ не таниство, а простой обрядь, понимаемый, къ томуже, различно въ различнихъ сектахъ. У насъ. напротивъ того, весь симсть причащенія сводится къ пресуществленію, къ таниственному превращенію евхаристическаго хлёба и вина въ истинное тело и истимную кровь Христовы, къ воспринятію причастниками внутрь себя самаго Христа, и, саждовательно, къ истиниому и дъйствительному объединению его со Христомъ. Вотъ почему самый способъ причащения такъ различенъ у нихъ и у насъ. Тамъ нътъ и не можетъ быть приготовленія къ причаженію, такъ какъ въ действирельности нёть по нашему и самаго причащенія. Тамъ, поэтому, вполив возможно, естественно и законно не приготовляться къ причащению, и приступать но вкушению евкаристического хлабов и вина, не только не очистивъ предварительно совъсть покалнісмъ и исповадію, но и позавтракавъ. Тамъ все это въ порядкъ вещей. Тамъ подобнаго рода причащение никого не изумить и никому не покажется ви противоестественнымъ, ни даже странвимъ.

У насъ никто не приступаеть къ причащени безъ надлежащего, приготовления. У насъ деже мать не кормить груднаго ребенка, желая пріобщить и его достойнимъ образомъ, т. е. на тощахъ, прежде вкушения иной пищи. Что же каслется до людей върослыкъ, то каждый изъ нихъ, будь онъ богословъ вли простой крестьянинъ, анаетъ, что "ядый и віяй недовмоймъ, сров

себъ ясть и пість, не разсуждая тъла Господня", и посему следуетъ предписанію Апостола: "да искушаеть человько себь, и тако от хльба да яст и от чаши бо пість", нбо "иже аще ясть хапбь сей, или півть чашу Господню недостойнь, мовинент будетт тълу и крови  $\Gamma$ осподни" (1, Кор. 11, 27—29). Вотъ почему, приступая къ причащенію, върующій у насъ, прежде всего, примиряется со своею совъстію и со всъми ближними и, затъмъ, отложивъ всъ земныя попеченія, отстраняетъ себя отъ другихъ людей и предноситъ Христу только одина свой личный духовный мірв. Смиренно приступая къ телу и крови Христовымъ и взирая внутрь себя, онъ видитъ, съ одной стороны, величайшую святыню, Бога и Спасителя своего и, съ другой, свою личную греховность, превосходящую греховность всёхъ остальныхъ людей. Предъ святынею тёла и крови Христовыхъ онъ лично не только величайшій грішникъ, но грешникъ изъ грешниковъ, первейший грешникъ. Для него возможна только смиреннёйшая молитва разбойника, приговореннаго въ смертной казни. "Помяни мя, Господи. во Цирствіи Tвоеме", ввываеть онъ и молить своего Бога и Спасителя не о томъ уже, чтобы Онъ умилостивился и простиль его прегръіменія, а только лишь о томъ, чтобы Онъ помянуль, только вспомниль о немъ, о его личномъ сокрушения, въ своемъ Царствін. Это-не гиперболическая форма выраженія его религіознаго чувства, а действительное выражение того глубокаго расположенія, съ какимъ вірующій должень приступать и дійствительно приступаеть къ причащению въ нашей Церкви.

Совершенно иначе смотрять на причащение у нихъ. Тамъ объ осуждени за недостойное причащение и рѣчи быть не можетъ, какъ не можетъ быть и рѣчи о самомъ недостойномъ причащении. Тамъ причащение есть простой обрядъ, который не можетъ ни вызывать глубокато религіознаго чувства, ни сопровождаться отвътственностію, какія присущи причащенію, понимаемому въ смыслѣ таинства. Съ другой стороны, тамъ кажый причащающійся достойнъ причащенія и достойно приступаетъ къ нему, коль скоро самъ почитаетъ себя достойнымъ для вкушенія евкаристическихъ хлѣба и вина. Тамъ не церковь, предварительно очистивъ его совѣсть въ таинствѣ покаянія,

даетъ ему разръшение приступать къ причащению, а лично онъ самъ. Мало этого, -- тамъ по нъкоторымъ церквамъ и сектамъ върующій самъ себя и причащаеть. Получивъ въ руку отъ священно-служителя освященный хлибов, онъ самъ предлагаеть его себъ и, затъмъ, взявъ руками чашу, самъ-же предлагаетъ себъ и освященное вино 1). Это различие въ самомъ актъ причащенія въ нашей и инославныхъ церквахъ достойно серьезнаго вниманія. Словомъ, --- между западомъ и нами относительно причащенія пропасть великая утвердися, столь важная, что мы, при всемъ желаніи, другъ друга не поймемъ и другъ съ другомъ никогда не сойдемся и сойтись не можемъ. Это и не удивительно; тамъ въ причащении на первомъ планъ стоитъ элементъ вибшній и человіческій, а у насъ элементь внутренній, духовный; тамъ единеніе между собою людей, -- у насъ единеніе вірующаго со Христомъ. Тутъ величины не сонзміримым и взанино не примиримыя.

Такимъ образомъ, духъ, характеръ, внутренній смыслъ и вся внѣшная обстановка современнаго западнаго взаимопричащенія совершенно чужды намъ—православнымъ. Это во-первыхъ.

Во-вторыхх; не менте чужды намъ и тт идеи, которыя подагаются нынт въ основу западнаго взаимопричащенія. По этому вопросу друзья и сторовники старокатоликовъ предлагаютъ русскимъ читателямъ по меньшей мтр очень странныя разсужденія, которыя могутъ вводить ихъ въ совершенно нежелательныя заблужденія. Вотъ что между прочимъ писалъ въ декабрт мтсяцт прошлаго года нашъ передовой истолюватель старокатолическихъ втрованій и стремленій, А. А. Кирт въ причинъ, едва ли не главная, неусптиности нашихъ споровъ и полемикъ — неумтніе наше спорить объективно, не желаніе стать, на время, на точку зртнія нашего противника или собестдинка. Это главнтитие мтравославной точки зртнія, но еще и съ спеціально-русской, современной,



<sup>1)</sup> Такъ совершается причащение въ англиканской церкви в во всёхъ церквахъ и сектахъ, вышедшихъ изъ нея.

забывая, что жизнь запада выработала много условій, которыя могутъ показаться намъ не столько странными, но и противорвчащими тому, что намъ кажется безусловною истиной. Такъ, напримеръ, совместное пользование храмовъ съ иноверцами подняло бы у насъ цёлую бурю, а на западё это дёло весьма обыкновенное.... Тоже, отчасти, можно сказать и про другой обычай запада, который намъ (признаюсь и мнъ-замъчаетъ А. А. Кирфевъ въ скобкахъ) кажется очень страннымъ и неправильнымъ, --- разумъю разръщение, даваемое инославнымъ причащаться за католическою литургіею. Но, конечно, если мы докажемъ старокатоликамъ неканоничность подобныхъ дъйствій, то они не будутъ ихъ защищать, они не будутъ отстанвать своихъ обычаевъ, когда они уступили намъ свои догматы! (Filioque и друг.)" 1). Черезъ три мѣсяца послѣ напечатанія этихъ строкъ онъ нашелъ необходимымъ несколько видоизменить свои возврвнія. Вотъ что писаль онь въ мартв месяце настоящаго года. "Не безполезно заметить, что между нами и латинянами существуеть замёчательная разница во взглядё на то, кто допускается къ евхаристін. И туть, какъ и вообще въ каноническомъ правъ западной церкви, допускаются разныя схоластическія различія, Distinctiones. Такъ, наприм., отв'ьтственность за причащение иновърнаго падаетъ не на священника, дающаго причастіе, а на иновірное лицо, его принимающее, которое само должно-де знать, что оно делаеть; оно этимъ доказываетъ свою солидарность съ причащающимъ, а не обратно. Этимъ конечно очень натянутымъ, и для насъ нелъпымъ, разсужденіемъ (однако принятымъ на западъ) объясняють старокатолики допущение къ причащению несколькихъ англиканъ. Конечно, этотъ порядокъ должно будетъ отменить (онъ впрочемъ не имъетъ ничего общаго съ Intercommunio in застіз церквей и допускается лишь для частныхъ лицъ, въ видъ неключенія изъ общаго правила)<sup>и 1</sup>).

Такимъ образомъ, А. А. Киръевъ полагаетъ: во-первыхв, — будто основная идея современнаго взаимопри-



<sup>1)</sup> Смотр. Свътъ отъ 7 декабря 1892 г. № 284.

<sup>2)</sup> Спотр. Христ. Чтеніе за 1893 г. Марть-Апрыль, стр. 274.

чащенія вышла изъ римско-католической церкви (ибо говорить: "разрёшеніе, даваемое инославнымъ причащаться за католической Литургіей", "между нами и латинянами существуєть замёчательная разница..." и "въ каноническомъ прав'я западней церкви допускаются различныя схоластическія различія..."),—

во-вторых, --- будто взаимопричащение есть "обычай запада". который, съ одной стороны, "мы русскіе склонны разсматривать не только съ общей православной точки арвнія, но еще и съ спеціально русской, современной", и который посему жажется намъ не только страннымъ, но и противоръчащимъ тому. что намъ кажется безусловной истиной", но который, съ другой стороны, "нама (признаюсь и миж, говорить А. А. Кирвевъ въ скобкахъ) кажется очень страннымъ и неправильнымъ и который "старокатолики, конечно, не будуть защищать, не будутъ отстанвать, если мы докажемъ его неканоничность"; словомъ, А. А. Кирфевъ одновременно и осуждаеть, и хвалинь насъ за то, что мы не хотимъ признать обычай запада, но вмъств съ темъ приглащаетъ православныхъ богослововъ доказавъ его неканоничность, утипая ихъ тимь, будто старокатолики "не будуть защищать его, не будуть его отстаивать, когда они уступили намъ свои догматы! (Filioque и друг.)". Это "уступили намь свои догматы!" по истинъ выразительно!

въ-третьихъ, --будто "допущение къ причащению нъсколькихъ англиканъ старокатолики объясняють очень натянутымъ, и для насъ нелъпымъ, разсуждениемъ (однако принятымъ на западъ"). по которому "отвътственность за причащение иновърнаго падаеть не на священника, дающаго причащение, а на иноварное лицо, его принимающее", - разсужденіе, вкравшееся вообще въ каноническое право западной церкви". "Конечно, говоритъ А. А. Кирвевъ, этотъ порядокъ должно будетъ отмвнить". Такимъ образомъ, въ мартъ мъсяцъ настоящаго года онъ забываетъ уже, что въ декабрв месяце прошлаго года взаимопріобщение было названо имъ "обычаемъ запада", некановичность котораго должна была быть еще доказана нашими богословами, и въ основъ современнаго взаимопричащенія находить одне лишь разсужденія, настолько натянутыя и неліпыя, что сміло настаиваетъ на отмънъ "причащенія нъсколькихъ англиканъ" у старокатоликовъ;---

и ез-четвертых, —будто "допущеніе къ причащенію нѣсколькихъ англиканъ на вышеприведенныхъ основаніяхъ "не имѣетъ ничего общаго съ Intercommunio in sacris церквей" и будто это причащеніе "допускается лишь для частныхъ лицъ, въ видѣ исключенія изъ общаго правила".

Прежде чёмъ мы перейдемъ къ разбору означенныхъ пунктовъ, или вёрнёе, къ изложенію нашего собственнаго взгляда на современный Intercommunion, считаемъ необходимымъ ради полноты нашего очерка привести здёсь воззрёнія на него достоуважаемаго Отца Протопресвитера, І. Л. Янышева. Они тёмъ болёе цённы, что изъ всёхъ появившихся до настоящаго времени въ нашей русской духовной печати немногочисленныхъ взглядовъ по сему предмету всего болёе приближаются къ иствить. Отнюдь не имѣя намъренія разбирать ихъ критически, мы, однакожъ, поступили бы несправедливо, если бы не обратили на нихъ должнаго вниманія. Отраничиваемъ, въ виду сего, нашу задачу только однѣми—довольно пространными выдержками изъ двухъ брошюръ достоуважаемаго отца протопресвитера, нашего бывшаго ректора и профессора.

"Есть одно только обстоятельство въ судьбъ старокатолицизма, — пишетъ Отецъ Протопресвитеръ 1), способное сильно поколебать увъренность въ ихъ правовъріи и разрушить всякую надежду на церковное ихъ общеніе съ православными. Это совершившійся, какъ извъстно, фактъ такъ называемаго Intercommunion, — общенія въ таинствъ евхаристіи двухъ старокатолическихъ епископовъ съ нѣкоторыми изъ епископовъ англиканской церкви. И тъ и другіе имъютъ безъ сомитьнія ясное понятіе о томъ, что 39 членовъ, въ коихъ излагается утвержденное парламентомъ въроученіе англиканской церкви, несомитьно запечатльны протестантскимъ и, въ частности, кальвинистскимъ характеромъ. И тъ и другіе, съ другой стороны, обладаютъ слишкомъ высокими качествами ума и сердца, чтобы столь важный и ръшительный религіозный актъ могъ быть совершенъ безъ полнаго единомыслія въ вопросахъ



Смотр. "Объ отношенін старокатоликовъ къ православію", С.Пб. 1890 г.,
 стр. 25 и дал.

върм и безъ глубочайшей взаимной преданности участвовавшихъ въ немъ.

Правда, англиканская церковь, въ лицъ нъкоторыхъ изъ своихъ епископовъ и другихъ духовныхъ лицъ непрестанно, съ самаго начала старокатолическаго движенія, оказывала выдающимся его деятелямъ и продолжаетъ оказывать до сихъ поръ такъ много любви и правственной помощи, участія и одобренія ихъ въ ихъ никогда не прекращавшихся нравственныхъ страданіяхъ въ борьбе съ сильнымъ въ міре врагомъ- ісзунтизмомъ, что одна эта христіанская любовь, помимо всякихъ другихъ побужденій, могла вызвать такую же благодарную взаимную любовь съ другой стороны и получить свое запечатление въ святомъ таинствъ божественной любви-причащении. Но несомнънно и то, что и протестантизмъ, во всехъ его видахъ, также на каждомъ шагу обнаруживалъ свою симпатію и досель продолжаетъ оказывать, чемъ можетъ, старокатоликамъ и гораздо ближе къ нимъ, сравнительно съ англиканами, и по крови и по общественнымъ и по политическимъ связамъ; однакоже ни изъ чего не видно, чтобы старокатолицизмъ вступилъ въ церковное общение съ какою-либо изъ протестантскихъ общинъ. Находясь въ Кельнъ во время недавнято тамошняго Конгресса. я замётиль въ числё распоряженій, на основаніи синодальнаго определенія сделанных епископомъ Рейнкенсомъ по подведомому ему духовенству, одно, касающееся пріобщенія принадлежащихъ къ англиканской церкви върующихъ въ старокатолеческихъ церквахъ; распоряжение дано въ томъ смыслъ, что старокатолическіе священники могутъ преподавать англиканамъ святое причастіе подъ обоими видами послів того, какъ оно напередъ будетъ преподано подъ однимъ видомъ старокатоликамъ (въ епархіи Рейнкенса пріобщеніе подъ однимъ видомъ еще не отмінено), или же могуть совершать для англикань свою литургію съ цёлію пріобщенія ихъ особо отъ старокатоликовъ. Заинтересованный этимъ распоряжениемъ, я спросилъ одного изъ выдающихся духовныхъ старокатоликовъ: какъ это вы допускаете ко святому причащенію членовъ англиканской церкви. когда въ ней, на основании ея же собственныхъ взаимно противорѣчащихъ символическихъ источниковъ (т. е. 39 членовъ

въры и "Книги молитвъ"), находятъ убъжище самые разнородные по своимъ върованіямъ алементы? "Мы допускаемъ у себя къ святому причастію только техъ, кто этого желаетъ и кто раздъляеть съ нами наши върованія", было мив отвъчено. До накоторой степени еще понятенъ фактъ этой "intercommunio", если англиканскіе епископы, игнорируя кальвинистскій характеръ своихъ, однакоже обязательныхъ для нихъ, 39-ти членовъ въры и руководясь своею весьма близкою къ православію "Книгою Молитвъ", усвоили себъ старокатолическія върованія, какъ согласныя съ вітрою древней вселенской церкви. Но что если наоборотъ, если напр., старокатолические епископы свои върованія, якобы согласныя съ върою древней вселенской церкви, толкують соображансь со смысломь 39 членовь англиканской церкви? Если и тотъ 6-й пунктъ торжественнаго заявленія старокатолическихъ епископовъ, который относится къ евхаристін и одна часть котораго была принята еще на первой Боннской Конференціи въ виду именно англиканъ, если буква и этого пункта только прикрываеть собою кальвинистскій смысль таниства причащенія? Возможно ли въ этомъ смыслѣ перетолковывать все мною высказанное?!

Старокатолики живутъ и дъйствуютъ въ полной изолированности отъ насъ, окруженные со всъхъ сторонъ неумолимыми
врагами, ежегодно ожидающими окончательнаго исчезновенія
старокатолицизма съ лица западной земли, и ободряемые съ
одной стороны отзывчивыми на всъ страданім въ міръ хотя и
неуловимыми въ опредъленіи своихъ върованій англиканами,
съ другой столь близкими в родственными старокатоликамъ по
крови и отечеству протестантами. Мы—русскіе для нихъ совсъмъ чужіе и далекіе люди. Намъ они ничего не предлагаютъ
и сами ничего отъ насъ не ожидаютъ и не просятъ. Къ тому
же процессъ ихъ организаціи отнюдь еще не завершился. Мы
спокойно можемъ ожидать, что скажетъ будущее".

Черезъ годъ послѣ сего глубокоуважаемый Отецъ Протопресвитеръ писалъ 1): "Достоуважаемый настоятель нашей православной церкви въ Висбаденѣ, о. протојерей С. В. Протопо-



<sup>1)</sup> Смотр. «Точно ли въроучение англо-американской церкви есть касолическое, православное въроучение?» Спб. 1891 г., стр. 7 и 8.

повъ напечаталь въ органв старокатолическаго движенія-"Deutscher Merkur" № 4, 1891 г. извлечение изъ монхъ статей съ особенно подробнымъ изложениемъ моего взгляда на Intercommunion, какъ на препятствіе къ сближенію правосланой церкви съ старокатолическою. Одинъ изъ наиболеве выдающихся и ученыхъ старокатоликовъ, которому это извлечение, до его напечатанія, было показано, саблаль къ нему такое премъчаніе: "пусть ночтеннъйшій Отецъ Протопресвитеръ Янышевъ знаетъ, что между англиканскою и старокатолическою церковію, какъ церковію, не было никакаго офиціальнаго Intercommanion'а и что нельзя заявленію старокатолических вепископовы въ Утрехтъ придавать другой смыслъ, кромъ того, какой естественно дается словами. Англикане несомивнею обладають ещскопскимъ преемствомъ. Опытъ взаимнаго соглажения въ догматахъ, конечно, позволителенъ; такое соглашение можетъ вести и къ общенію въ тайной вечери, хотя прежде всего съ отдъльными лицами, которыя признають себя православными. Антликанская церковь можеть также еще подвергнуть свои 39 членовъ и пересмотру и то, что въ нихъ не истиню, удалить. С. В. Протопоповъ не удовольствовался этимъ примъчаніемъ н присоединилъ къ нему свой, по моему мивнію, вполев естественный отзывь вь такихь выраженіяхь: "хотя я питаю самое искреннее уважение къ просвъщенному мнънию моего высокопочтеннаго противника, все же не могу скрыть отъ него, что мив лично, какъ воспитанному въ преданіяхъ восточной церкви, было бы очень трудно раздёлять мивніе о возможности взанинаю церковнаго общенія въ святомъ тавиств'я причащенія съ отліжьными православными лицами, принадлежащими однако же къ неправославной церкви, коль скоро эта церковь свои члены въры "еще не подвергла пересмотру и изъ нихъ еще не удалено то, что не есть истинно".

Считаемъ долгомъ привести здёсь еще одно мивніе, недавно заявленное однимъ православно-русскимъ священникомъ въ анонимной брошюръ, отпечатанной на нъмецкомъ языкъ въ Берливъ подъ заглавіемъ: "Догматическія разъясненія" 1). Въ вес-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dogmatische Erörterungen zur Einführung in das Verständniss der orthodoxkatholischen Auffassung in ihrem Verhältniss zur römischen und protestatischen. Berlin 1893 crp. III.

денін къ своему весьма цівному труду ученый авторъ разъясняетъ точку врънія, выходя изъ которой старокатоликамъ надлежить произвести свою дерковную реформу, чтобы облегчить возсоединение ихъ церкви съ нашею-православною, и указываеть, что главнымъ препятствіемъ для сего возсоединенія послужить ихъ Intercommunion съ англиканами. "Сюда же, пишеть онь, по преимуществу принадлежить принятое на 8-мъ старокатолическомъ синодъ и опубликованное въ № 4 "Оффиціальнаго Церковнаго Листка (Amtl. Kirchenbl.) отъ 24 августа 1883 г. установление взаимопричащения съ англиканскою церковію, которое вытекло строго-логическимъ путемъ изъ последовавшаго на Боннской Конференціи 1874 года признанія преемства апостольского рукоположенія въ послёдне-названной церкви и практически осуществилось въ Intercommunion' в между старокатоликами и англиканскими епископами. Общеніе въ таниствъ причащенія съ англиканскою реформатскою церковію, если не будеть отмінено, послужить главнымь препятствіемъ для возсоединенія съ православно-касолическою церковію востока".

Переходимъ теперь къ изложенію нашего собственнаго взгляда на современный Intercommunion, понимаемый въ смыслѣ взаимопричащенія.

Причащеніе въ церкви безъ формальнаго вступленія въ число ея сочленовъ есть не обычай запада, а продуктъ нашего времени, допускаемый не всёми, а только лишь нёкоторыми западными церквами и сектами. Римско-католическая церковь, главная вётвь церкви запада, не допускаетъ такого причащенія. Кто желаетъ причащаться за римско-католическою мессой, тотъ предварительно формально долженъ быть воспринятъ въ лоно церкви Рима; безъ этого воспринятія ни одинъ католическій патеръ не преподастъ причащенія завёдомому некатолику. Причащеніе безъ вступленія въ составъ сочленовъ церкви появилось очень недавно и вышло изъ среды англиканства, частніве—изъ среды оксфордскихъ богослововъ, воспроизведшихъ такъ называемое "трактарное движеніе". Въ началі 49-хъ годовъ одинъ изъ представителей сего движенія, Архидіаконъ Уильямъ Пальмеръ, пріёхаль въ Россію и настоятельно домо-

гался причащенія въ нашей церкви безъ формальнаго присоединенія къ православію. На его домогательство у насъ взглянули и не могли не взглянуть, какъ на неслыханное прежде новпество, ни въ какомъ случав не терпимое въ церкви востока. Въ 60-хъ годахъ въ Россію пріважали три епископа отъ американской - епископальной церкви, домогавшиеся, по примъру Пальмера, установленія взаимопричащенія (точнье-общенія таинствъ) своей церкви съ нашею безъ предварительнаго объединенія ея в'вроученія съ ученіемъ православной церкви. Попытка эта также закончилась ничьмъ,---но она послужила прекраснымъ поводомъ для урока, преподаннаго приснопамятнымъ Высокопреосвященнъйшимъ Митрополитомъ Исидоромъ духовнымъ представителямъ запада о возможности установленія взаимопричащенія западныхъ церквей съ церковію восточно-правосдавною только лишь подъ условіемъ органическаго сліянія ихъ съ нею, точнъе послъ объединенія ихъ въроученія съ нашимъ въроученіемъ. Таже мысль объ установленія взаимопричащенія между англиканскою и православною церквами, выраженная, впрочемъ, довольно глухо, можетъ быть усматриваема и въ посланіи теперешняго Архіепископа Кентерберійскаго, любезно присланномъ имъ Высокопреосвященнъйшему Платону, покойному Митрополиту Кіевскому, по поводу празднованія 900 льтія крещенія Руси. Словомъ, идея о возможности взаимопричащенія безъ формальнаго объединенія въ вероученій есть идея новая, получившая свое начало въ Англіи въ средъ англиканства.

Первое практическое примѣненіе она, какъ и слѣдовало ожидать; нашла для себя въ протестантской средѣ, въ которой, какъ
извѣстно, со времени реформаціи причащеніе утратило значеніе таинства и превратилось въ простой обрядъ. Это примѣненіе значенія причащенія повело къ тому, что сочлены однѣхъ протестантскихъ сектъ стали совсѣмъ оставлять его, какъ
наприм., американскія секты религіознаго перфекціонализма,
англійская секта, извѣстная подъ именемъ "арміи спасенія", и
т. д.,—сочлены другихъ стали безразлично приступать къ причащенію какъ въ своей церкви, такъ и въ родственныхъ съ нею
по происхожденію и духу церквахъ и сектахъ, какъ, напр..
методисты въ различныхъ методистскихъ сектахъ, пресвитеріане

въ пресвитеріанскихъ толкахъ, баптисты въ баптистскихъ сектахъ и т. д., -а сочлены третьихъ стали разрабатывать новыя теорін о возможности установленія общаго, или, върнъе говоря, взаимнаго причащенія если не для всёхъ, то по крайней мьръ для большей части протестантскихъ церквей и сектъ, и посредствомъ подобнаго причащенія стремиться къ ихъ взаимному объединенію. Это-то взаимное причащеніе между собою церквей и сектъ и есть тотъ Intercommunion, или Intercommunio in sacris, который установляется въ настоящее время на западъ. Въ 1873 году на Генеральной Конференціи Евангелическаго Союза въ Нью-Іоркв въ первый разъ появилась попытка установить Intercommunion между различными протестантскими церквами и сектами съ цълію объединенія ихъ въ одну церковь. Протестанскій міръ, въ лицъ этой Конференціи 1), сильно желаль выставить некоторый противовесь противь последняго Ватиканскаго Собора и потому въ его средъ въ первый разъ поднялась серьезная рычь объ единеніи всыхъ протестантскихъ церквей и сектъ въ одно сплоченное цѣлое. И вотъ по сему случаю въ Нью-Іоркъ предположено было устроить универсальную мессу, при которой представители различныхъ вътвей союза и одновременно сочлены различныхъ церквей и сектъ протестантскаго міра должны были приступить къ одной общей траневъ любви. Тогда попытка эта рушилась сама собою и закончилась скандаломъ, такъ какъ секты и церкви ко взаимному объединенію не были еще въ должной мірь подготовлены. Теперь идея объединенія церквей, какъ уже видьли выше, носится въ воздухъ всей западной Европы, а потому и церкви и секты обнаруживають настойчивое желаніе установить Intercommunion не только въ смыслъ взаимообщенія, но и въ смыслъ взаимопричащенія. Въ формальное взаимопричащеніе церкви и секты протестантскаго міра, какъ указано было выше, вступили на бывшей въ прошломъ году Гриндельвальдской Конференцін, устроенной по мысли д-ра богословія Генри Ланна.

Что касается до старокатоликовъ, то они вступили въ новый,



<sup>1)</sup> Она довольно подробно была описана нами въ статъъ "религіозно-церковное положение въ Соединеннихъ Штатахъ Америки", номъщенной въ Русскомъ Въстинкъ за 1883 и 1884 года.

въ современномъ смыслъ понимаемый Intercommunion съ протестантскими церквами и сектами подъ давленіемъ и при посредствъ англиканскаго вліянія. Въ полномъ смыслъ слова полукатолическая-полупротестантская по своему характеру, церковь англиканско-епископальная, какъ извъстно, распадается на нъсколько отдъльныхъ и независимыхъ другъ отъ друга толковъ, которые еще не выдвлились въ самостоятельныя церкви и пока состоятъ въ призрачномъ единствъ; единство это вытекаетъ не изъ внутреннихъ ея потребностей, а пріурочивается къ ней извит и всецтло сводится въ возведению ея властію свътскою -- королевскою и парламентскою -- въ положеніе государственной церкви въ Великобританіи. Не будь у нея этой вившней ограды, она давно бы уже выдвлилась по крайней мірть въ три, а можеть быть даже и въ пять самостоятельныхъ церквей. Распадаясь на нёсколько отдёльныхъ вётвей, всёми силами рвущихся въ разныя, даже противоположныя стороны, она по необходимости стала допускать въ своей средъ различныя, ей одной свойственныя и не бывалыя прежде въ другихъ единичныхъ церквахъ, явленія; къ числу ихъ принадлежитъ прежде всего причащение сочленовъ входящихъ въ составъ ея, какъ государственной церкви, но независимыхъ въ строго-церковномъ смыслё вётвей и, такимъ образомъ, изъ совершенно вившняго и чуждаго церкви принципа выводить идею о современномъ Intercommunion'т. Подобныхъ аномалій можно насчитывать въ ней не мало 11.



<sup>1)</sup> Укаженъ одинъ очень интересний примъръ. Какъ государственная (established) церковь Великобританін, она облзана вънчать встят наличныхь обитателей Англін, какъ ен подданныхъ, такъ и проживающихъ въ ен предтлахъ иностранцевъ, и притомъ, какъ своихъ собственныхъ исповъдниковъ, т. е. англиканъ встят толковъ, такъ и сочленовъ встят другихъ христіанскихъ исповъданій, церквей, сектъ и деноминацій, т. е. римскихъ католиковъ, методистовъ, баптистовъ, пресвитеріннъ, лютеранъ и т. д, а равно и не христіанъ, къ какимъ бы религіямъ они ни припадлежали, т. е. евреевъ, магометанъ или язычниковъ, — и ко встят ить пріурочивать свои спеціальные браковые закони. Навизывая себт роль какойто всеобщей вершительницы браковъ, она по необходимости понадаетъ въ самым странныя осложненія. У себя, наприм., дома, въ Ливерпулт, гдт въ послъднее время обнаруживаетъ необичайную дтительность магометанская миссія, завербевавшая уже въ лоно исламизма одного англиканскаго свящевника и до интидесяти англиканъ—мірянъ, она требуеть отъ исповъдниковъ религіи Магомета единобра-

Какъ разъ въ настоящее время въ Англіи происходитъ сильная борьба по двумъ вопросамъ, ближайшимъ образомъ касающимся именно причащенія. Первый спеціально касается вечерняю совершенія Литуріїи, которое по нѣкоторымъ городамъ и селеніямъ Англіи стало то помимо церковной власти, то съ ея разрѣшенія практиковаться изъ за того, чтобы предоставить низшему классу общества, съ ранняго утра до вечера занятому работой и потому лишенному возможности присутствовать за совершеніемъ Литургіи утромъ, посѣщать вечернюю Литургію и приступать въ теченіи ея къ вечернему причащенію (evening

чія, а въ южной Африкъ всего нъсколько льть тому назадъ англиканскій епископъ Колензо (чынь уже умершій) благословляль полигамистическіе браки для обращенныхъ въ христіанство Кафровъ в Зулусовъ. Лютеранинъ-иностранецъ, напр., въ предълахъ собственно Англіи не можетъ вступить въ бракъ съ сестрою своей умершей жены, что считается вполнъ дозволениымъ и законнымъ въ странахъ Лютеранскихъ. Самъ англичанинъ, англиканинъ по вфрф, находясь въ Англій, не можеть вступить въ подобнаго рода бракъ, т. е. не можеть жениться по смерти своей жены на ея родной сестръ; но если онъ отправится въ англійскія колоніи, то тамъ безпрепятственно имъетъ нраво сочетаться съ нею. Изъ за этого последняго обстоятельства въ Англіи ежегодно возникаетъ целий рядъ имущественныхъ тяжбъ. Въ англійскій парламенть болье семедесяти разъ вноселся билль о разръшения во всъхъ предълахъ Великобритании подобнаго брака (deccased wifes sister mariage). До сихъ поръ онъ еще не прошелъ въ немъ, т. е. не возведенъ имъ на степень закона; но такъ какъ въ Англін почти не было примъра, чтобы быль настоятельно проводимый въ парламенть, въ конць концовъ не проходиль въ немъ, то есть полное основание полагать, что въ ближайшемъ будущемъ онъ будетъ принятъ палатами и превратится въ законъ страны. Интересно, что сторонники и противники этого билля ради подтвержденія правоты своего дела собирають иногда мизнія представителей различныхь церквей. Такь изсколько льть тому назадь на одной и той же недъль къ намь лично являлись уполномоченные какъ отъ сторонниковъ, такъ и отъ противниковъ названнаго билля, чтобы узнать, какъ смотрить наша церковь на бракъ съ сестрою умершей жени. Тамъ и другимъ им предложили извастими статьи изъ Номованона, причемъ сторонники били были крайне изумлени, узнавъ отъ насъ, что противники ихъ были уже у насъ нъсколькими днями раньше. Странные порядки относительно браковъ въ Великобританіи такъ сильно въблись въ плоть и кровь англичанъ, что они положительно не могутъ представить себв, почему законъ въ Россін разрышаеть послыдователнив всыхь религій и исповыданій слыдовать вы дыль брака своимъ собственнымъ религіознымъ и исповеднымъ правиламъ и законамъ; оны положительно не върять сему и остаются при томъ убъждени, будто у насъ въ Россія православная церковь вінчаеть и евреесть, и нагометань, и язычниковъ, не говорвиъ уже-католиковъ, лютеранъ и реформатовъ и насельно навазываеть всвиь имъ свои собственные законы о бракъ.

communion). Словомъ, церковь и церковныя таинства въ Англіи приспособляются нынь къ потребностямъ соціальной жизни, а не сама эта жизнь приспособляется къ церкви и таинствамъ. Другой вопросъ, тесно связанный съ первымъ, касается разрышенія вкушать пищу предв причащеніемь; такь какь при вечернемъ причащении воздерживаться отъ пищи въ течении пълаго дня, проводимаго къ тому же за усиленнымъ трудомъ оказывается невозможныть, или по крайней мере очень труднымъ. то предполагается разрёшить церковнымъ закономъ вкушеніе пищи предъ причащениемъ, иначе говоря, дозволить причащаться не на тощахъ. Это, впрочемъ, вполнъ отвъчаетъ протестантскому возэржнію на причащеніе, не какъ на таинство. а какъ на обрядъ. Здёсь также нельзя не усматривать характернаго явленія, свойственнаго современной религіозно-церковной жизни Англіи, т. е. приспособленія церкви къ потребностямъ соціальной жизни.

Замѣчательно, что одновременно съ этими новшествами въ англиканской сферѣ развивается и совершенно противоположная тенденція. Нѣкоторые англиканскіе священники съ недавнихъ поръ стали требовать безусловнаго предпричастнаго воздержанія отъ пищи даже отъ трудныхъ больныхъ и умирающихъ. Когда имъ указываютъ, что для опасно—больныхъ и умирающихъ слѣдуетъ дѣлать послабленія и исключенія и что во всякомъ случаѣ надлежитъ обращать вниманіе на физическія немощи людей, то они въ свое оправданіе говорятъ, что для труднобольныхъ и умирающихъ церковь имѣетъ елеосвященіе 1),—пусть де они и прибѣгаютъ къ нему, какъ врачеству духовному, а не къ причащенію, котораго никоимъ образомъ нельзя давать не на тощахъ 2).

Замѣчательно, далѣе, что Англія воспроизвела еще и другаго рода новшества. Нѣкоторые священники пришли тамъ изъ побужденій умѣренности и трезвости (temperance) къ мысли замѣ-

<sup>1)</sup> Причемъ забывають, что смислъ этого тапиства совершенно видоизивневъ въ англиванской церкви, какъ видоизивненъ опъ и у ел родоначальници, церкви римско-католической.

<sup>2)</sup> Такаго рода взгляды проводились на заседаніями последней сессін Конвокаців въ начале настоящаго года.

нить евхаристическое вино какимъ нибудь субститутомъ, т. е. "какою нибудь жидкостію (Some licked Stuff), походящею видомъ и вкусомъ на вино, но не содержащею въ себъ ни капли алькогольной примъси" 1). Другіе священники, выходя изъ тъхъ же побужденій умъренности и трезвости, задаются мыслію самый евхаристическій квасный хлъбъ приготовлять не на пивныхъ, а на химических дрождях 2).

Примъровъ этихъ, кажется, достаточно, чтобы убъдиться, что англиканская церковь служитъ и понынъ, какъ служила съ первыхъ временъ реформаціи, источникомъ происхожденія всевозможныхъ новшествъ въ церковной жизни. Въ свое время она воспроизводила изъ себя съ каждымъ сколько-нибудь важнымъ движеніемъ внутри себя новыя секты. Сколько именно сектъ дала она міру, этого съ точностію не могутъ опредълить даже спеціалисты, всю жизнь свою посвятившіе на ихъ изученіе. Нынъ она задается новой задачей. Она старается приспособить себя къ соціальнымъ потребностямъ своихъ сочленовъ—мірянъ. Съ этою цълію ею измышляются вечернее причащеніе, отмъна предпричастнаго воздержанія отъ пищи, замъна евхаристическаго вина искусственною жидкостію и т. д. По той же причинъ ею вводится въ церковную жизнь и Intercommunion, имъющій цълію установить новое начало:

во-первых, —для объединенія основныхъ вѣтвей внутри ея самой, формальное раздѣленіе которыхъ, какъ сказано было выше, еще не произошло, но, бевъ сомнѣнія, произойдетъ вслѣдъ за упраздненіемъ государственнаго ея значенія (disestablishment), о чемъ нынѣ идетъ много толковъ въ Англіи. Такимъ образомъ, введеніе новаго начала для объединенія англиканскихъ церковныхъ вѣтвей въ одну церковь оказывается нынѣ въ высшей степени своевременнымъ и необходимымъ. Начало введенія Іптегсоттипіоп'а, въ смыслѣ церковно-объединительномъ, мы лично пріурочиваемъ къ Фолькстонскому Конгрессу,



<sup>1)</sup> Заимствуемъ это выражение изъ одного частнаго письма, присланнаго намъ однимъ англиканскимъ священиекомъ съ вопросомъ о томъ: разръшаетъ-ли православно-восточная церковь подобнаго рода замъну?

<sup>2)</sup> По этому поводу у насъ также была переписка съ однемъ англиканскимъ священиямомъ.

происходившему въ октябрѣ мѣсяцѣ прошлаго 1892 года, — хотя, повторяемъ, Intercommunion, въ смыслѣ только взаимо-общенія, но и простаго причащенія, существоваль въ англиканской церкви съ самаго начала ея происхожденія; —

во-вторых в, — для соединенія съ нею тёхъ англійскихъ сектъ, которыя со времени реформаціи постоянно выходили изъ ея лона, т. е. толковъ пресвитерівнскихъ, конгрегаціоналистскихъ, баптистскихъ, методистскихъ и т. д. Возсоединеніе съ ними установлено въ первый разъ ясно и до нёкоторой степени, по крайне в мёр в, прочно на Гриндельвальдской Конференціи, прочисходившей въ август мъсяц в прошлаго года, на которой духовные представители англиканской церкви въ первый разъ причастились съ методистами, баптистами, пресвитеріанами, конгрегаціоналистами и т. д. 1);—

вз-третьих,—для взаимообщенія съ церквами и сектами, находящимися за предёлами Англіи, но родственными ей по духу и происхожденію; сюда относятся, такъ называемыя, скандинавскія церкви, т. е. церкви Швеціи, Норвегіи и Даніи, и Моравскіе братья. Сближеніе съ ними, судя по послёднему отчету англиканской церкви, подвинулось впередъ еще очень мало 2);—

и въ-четвертых», —для объединенія со старокатолическою церковію. Ближайшее практическое приміненіе этого начала во взаимообщеніи со старокатоликами находимъ на старокатолическихъ Интернаціональныхъ Конгрессахъ, происходившихъ въ Кельні и Люцерні, въ теченіи коихъ ті и другіе приступали къ одной общей евхаристической трапезів.

Англикане стали пріобщаться за старокатолической мессой сначала совершенно частным образом. Добиваясь причащенія у старокатоликовь, единичныя личности изъ ихъ среды обыкновенно выставляли на видъ, что отвътственность въ дѣлѣ причащенія падаетъ не на лице причащающее, а только лишь на лице причащающееся <sup>3</sup>). На эту уловку пошли нѣкоторые изъ старокаточес-

<sup>1)</sup> Частные случан пріобщенія англиканъ съ сектантами бывали, впроченъ, в раньше, но только лишь, какъ исключенія, и конечно, отиюдь не преслідовали церковно-объединительныхъ задачъ.

<sup>2)</sup> Смотр. The Lambeth Conferences of 1867, 1878 and 1888, стр. 183, 339, 340, 345 и 346.

<sup>3)</sup> Объ этомъ пунктъ у насъ лично въ Лондовъ много было разсужденій съ

кихъ патеровъ. Когда такимъ путемъ въ теченіи 70-хъ и началъ 80-хъ годовъ создался цёлый рядо прецендентово, то явилась мысль оформить Intercommunion англиканъ и старокатоликовъ опредѣленнымъ постановленіемъ 1). Со стороны старокатоликовъ подобнаго рода постановленіе состоялось на осьмомъ ихъ синодъ, происходившемъ въ Крефельдъ (Crefeld) въ сентябръ мъсяцъ 1883 года; читается оно следующимъ образомъ: "разръшается предлагать (подавать-reichen) сочленамь англиканской церкви св. причащение подъ обоими видами. Ближайшее осуществление постановленія передается въдънію епископа, (Es wird gestattet, den Mitgliedern der englischen Kirche das hl. Abendmahl unter beiden Gestalten zu reichen. Die Ausführungsverordnung bleibt dem Bischof überlassen). Постановленіе это, принятое 7-го сентября 1883 года, въ первый разъ было отпечатано въ № 4-мъ "Amtlh. Kirchenblatt" (оффиціальный органъ нёмецкихъ старокатоликовъ) отъ 20 сентября 1883 года 2). Замізчаніе на счеть двухт видовт оказывалось необходимымъ главнымъ образомъ потому, что старокатолики до настоящаго времени причащають своихъ мірянъ въ большинств' случаевъ подъ однимъ видомъ, между тёмъ какъ англикане въ своей церкви предлагають всёмъ причастникамъ оба вида; обстоятельство это чуть было не послужило препятствіемъ для оформленія взаимнаго причащенія между англиканами и старокатоликами 3). Состоялось ли какое нибудь оффиціальное постановленіе этого рода со стороны англиканъ, намъ лично неизвъстно; тъмъ не менъе, вопросъ о причащеніи старокатоликовь у англикань до извістной степени также оформленъ, а именно слъдующими выраженіями рапорта спеціальнаго комитета на последней панангликанской Кон-

англиканами. Свое право причащаться у старокатоликовъ они обыкновенно обосновывають на этомъ соображенів.

<sup>1)</sup> Въ мартъ мъсяцъ настоящаго года одинъ изъ англиканскихъ епископовъ, имя которато им, къ сожальнію, не имъемъ права огласить, увърялъ насъ, что именно подобнаго рода путемъ установился Intercommunion между англиканами и старокатоликами.

<sup>2)</sup> Chotp. "Der Altkatholicismus, geschichte seiner Entwicklung, innerer Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland", Giessen, 1887. Dr. Ioh. F. von Schulte, ctp. 655.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Смотр. тамъ-же, стр. 656.

ференцін, бывшей въ Ламеов (Lambeth) въ 1888 году: "мы не видима причины, почему бы нима не допускать иха (рычь идеть спеціально о німецкихъ старокатоликахъ) духовенство и вырных мірянь до святаю причащенія на тихь же условіяхь, какь и наших собственных причастников; вмысть св этим мы благодаримь ихъ за высказанную ютовность предлагать духовныя преимущества сочленамь нашей собственной церкви" (We see no reason why we should not admit their clergy and faithful laity to Holy Communion on the same conditions as our own communicants, and we also acknowledge the readiness which they have shown to offer spiritual privileges to members of our own Church) 1). Такимъ образомъ, взаимное причащение между старокатоликами и англиканами обосновывается вынё не на взаимномъ только устномъ соглашении, существование котораго возможно было бы такъ или иначе оспаривать и отрицать, а на обоюдных в письменных в постановленіях, отрицать которыя не р'вшатся ни старокатолики, ни англикане.

Нътъ сомнънія, что эти обоюдныя постановленія двухъ замнтересованныхъ церквей могли состояться только вследствіе той услуги, которую оказаль ихъ взаимному сближенію основатель старокатолицизма, д-ръ Деллингеръ. Подъ его непосредственнымъ давленіемъ старокатолики еще на Боннской Конференціи 1874 года оффиціально признали преемство апостольскаго рукоположенія в англиканской церкви. Безъ этого предварительнаго перковнаго акта старокатолики и англикане не могли бы никоимъ образомъ дойти до формальнаго установленія взаимопричащенія. Такимъ образомъ, Деллингеръ, поставивъ свой личный богословскій авторитеть выше авторитета церкви (православной на востокъ и римско-католической на западъ), которая до сихъ поръ не признала еще законности священства въ средъ епископально-англиканской, первый изъ всъхъ западныхъ богослововъ и более ихъ всехъ способствовалъ сближенію и соединенію старокатолической церкви съ церковью англиканскою, что впрочемъ, признается и самими старокатолическими



CMOTP. The Lambeth Conferences of 1867, 1878 and 1888. London. 1889 ctp. 342.

обогословами 1). Въ 1874 году онъ придалъ ея развитію то направленіе, идя по которому она не могла не дойти самымъ естественнымъ, логическимъ путемъ до формальнаго установленія современнаго Intercommunion'а съ англиканскою церковію, тою церковію, которую онъ находилъ всего болѣе респектабельною и всего болѣе достойною для сближенія и объединенія съ обоснованною имъ самимъ церковію.

Но современный Intercommunion не ограничивается однимъ указаннымъ сближениемъ и объединениемъ. Въ силу постановленія Крефельдскаго синода отъ 7 сентября 1883 года и вышеприведеннаго выраженія изъ рапорта спеціальнаго комитета на последней панангликанской Конференціи 1888 года старокатолики (если не всъ, то по крайней мъръ германскіе) оффиціально вступили въ полный и всесовершенный Intercommunion не только съ англиканскою церковію, т. е. не только со всёми вътвями самой этой церкви, но чрезъ нее и со всъми тъми церквами и сектами, съ коими она сама, съ своей стороны, установила уже, устанавливаеть нынъ и установить въ будущемъ свой, такъ сказать, личный Intercommunion. Такимъ образомъ, на самомъ дёлё оказывается, что старокатолики находятся нынъ въ Intercommunion'ъ съ высокою, широкою и низкою церквами Великобританіи и протестантскою церковію Ирландіи и чрезъ нихъ, съ одной стороны, съ сектами методистовъ, баптистовъ, пресвитеріанъ и конгрегаціоналистовъ и, съ другой, съ реформатскими церквами и сектами Франціи, Италіи и Испаніи, а въ будущемъ войдеть въ Intercommunion съ лютеранскими церквами Швеціи, Норвегіи и Даніи, а также съ Моравскими братьями и даже съ арміей спасенія, съ которою архіепископъ Кентерберійскій, глава англиканской церкви, также подымаеть рычь о возсоединении. Между всыми этими церквами и сектами установилась цёлая листница взаимопричащенія; одна изъ нихъ причащается съ другой, другая съ третьей, третья съ четвертой и т. д., такъ что, строго говоря, онв всв находятся въ ближайшемъ общении относительно взаимопричащенія. Между ними, действительно, установилась лестница,



<sup>1)</sup> CMOTP. Dr. Ioh. F. von Schulte "Der Altkatholicismus, crp. 655 H 656.

на верху которой нынѣ стоятъ старокатолики, а внизу конгрегаціоналисты. Лѣстница эта объединяетъ въ себѣ чуть ли не всѣ главныя вѣтви современнаго протестантизма запада. Въ нее-то именно и предполагается нынѣ ввести православную церковь востока, съ одной стороны, и церкви лютеранскаго міра, съ другой. Первыя имѣютъ быть приставлены къ верху нея—къ старокатоликамъ, вторыя къ ея низу—къ конгрегаціоналистамъ.

По окончаніи прошлогоднихъ церковныхъ собраній, на которыхъ установлялся современный Intercommunion, въ смыслъ лъстницы взаимопріобщающихся церквей и секть, у насъ въ Лондонв въ октябрв месяце происходиль интересный разговорь съ однимъ почтеннымъ и глубоко-религіознымъ англичаниномъ, англиканиномъ по въръ. Онъ былъ естественнымъ результатомъ внимательнаго чтенія отчетовъ о собраніяхъ и искреннъйшаго желанія уловить внутренній смыслъ быстро сміняющихся явленій изъ области современной церковной жизни запада и потому заслуживаетъ нъкотораго вниманія. "Мы живемъ, говориль мой собесёдникъ, въ въкъ глубокознаменательныхъ явленій. На нашихъ глазахъ въ Европъ проводилось политическое объединеніе разнородныхъ національностей. Объединилась Германія: объединилась Италія; теперь очередь за вами, славянами. Вы, русскіе, какъ показала послёдняя русско-турецкая война, смёло и рубщительно идете впередъ, неся въ рукахъ знамя общеславянскаго объединенія. Вслёдъ за подитическимъ объединеніемъ наступило время для объединенія религіознаго. Кто не занимается нынъ идеями религіознаго объединенія? Всв церкви. всв секты, всв деноминаціи заняты ими. Нашъ ввкъ есть ввкъ пара, электричества и объединеніи. И замічательно, какъ быстро осуществляется нынъ идея религіознаго взаимообщенія. Прежде, мы все были на ножахъ. Прежде, когда сходилось висьств несколько человекь, то они обывновенно избегали религозныхъ разговоровъ, такъ какъ разговоры эти вели къ препирательству, ссоръ, брани и даже дракъ. Теперь не то; теперь мы всъ кичимся взаимною любовію, терпимостію, снисходительностію. уступчивостію и объединеніемъ религіознымъ. Но замічательніе всего то обстоятельство, что едва мы завели ръчь о религозномъ

объединенін, какъ сейчасъ же стали пріобщаться одинъ съ другимъ. Какого еще нужно объединенія? Мы уже вполнъ достигли его. Развъ можетъ быть какое-либо иное, высшее объединеніе, кромъ общаго причащенія отъ единаго хльба и отъ единой чаши? Посмотрите: со старокатоликами причащается нашъ высокоцерковный епископъ Солисберійскій, — съ епископомъ Солисберійскимъ причащается нашъ низкоцерковный епископъ Вустерскій, -- съ епископомъ Вустерскимъ причащаются методисты, -съ методистами пресвитеріане, -- съ пресвитеріанами баптисты, -съ баптистами конгрегаціоналисты, -съ конгрегаціоналистами-лютеране. Такимъ образомъ, взаимно пріобщаясь другъ съ другомъ, мы всъ, строго говоря, пріобщаемся отъ одной трапевы; актомъ взаимнаго причащенія мы объединяемся одинъ съ другимъ самымъ существеннымъ и самымъ реальнымъ способомъ. Въ сторонъ отъ этого объединения стоятъ нынъ только двъ церкви: церковь православно-восточная и церковь римскокатолическая. Но последніе отчеты о Люцернскомъ Конгрессе, помъщенные въ газетахъ, подаютъ надежду, что на будущемъ старокатолическомъ Конгрессв въ Голландіи представители восточной церкви рышатся уже приступить къ общей евхаристической трапевъ со старокатоликами и англиканами".

"Англійскія газеты ошибаются,—поспѣшили мы немедленно возразить нашему собесѣднику. Представители восточной церкви стануть пріобщаться со старокатоликами только послѣ формальнаго установленія съ ними церковнаго единенія въ догматахъ, но отнюдь не раньше сего; если объединеніе это не состоится, то за ними не будетъ никакого права приступать къ общей трапезѣ со старокатоликами, какъ сочленами чуждой намъ церкви".

"Но, позвольте, —перебиль насъ нашъ собесъдникъ, —ту же надежду, особенно въ приложени къ представителямъ греческой православной церкви, какъ церкви болъе свободной, чъмъ русская, проводитъ въ своемъ отчетъ о Люцернскомъ Конгрессъ епископъ Солисберійскій. Неужели и онъ ошибается?".

"Смъю завърить васъ самымъ ръшительнымъ образомъ,—отвътили мы, — что епископъ Солисберійскій ошибается также

точно, какъ и корреспондентъ Guardian'а 1). Представители восточной церкви, будутъ ли они греки, или русскіе, не рѣшатся пріобщаться со старокатоликами до тѣхъ поръ, пока церковь старокатолическая не объединится окончательно съ нашею церковію. Мало этого; могу васъ увѣрить, что старокатолики, объединясь съ нами, перестанутъ пріобщаться съ англиканскими епископами и англиканами вообще и, такимъ образомъ, порвутъ неизбѣжно ту связь пріобщающихся между собою церквей и сектъ, о которой вы только что говорили. Къ намъ—православнымъ эта связь не можетъ быть прилагаема. Она можетъ относиться только ко взаимопріобщенію протестантскихъ церквей и сектъ, но отнюдь не къ намъ".

Вслыть за симъ нашъ собеседникъ попросиль насъ указать причины, почему у корреспондента Guardian'а и отчасти у самаго епископа Солисберійскаго могли возникнуть подобнаго рода надежды. Мы указали ему на протестантскій характерь воззрвній того и другого, обстоятельство, противъ котораго собесъдникъ нашъ счелъ долгомъ немедленно вступить съ нами въ споръ, доказывая, что церковь англиканская есть церковь не протестантская, а католическая и что по этому воззранія, по крайней мфрф ея епископа должны быть католическими, а не протестантскими. Прощаясь съ нами, онъ сказалъ: "я нарочно завель съ вами этотъ разговорь, чтобы выведать ваши мысли. Я хотълъ лично убъдиться, можемъ ли мы - англикане, особенно высокоцерковники, надъяться войти съ вашею церковію во взаимное общеніе. Ради общенія съ вами мы были бы готови пожертвовать многимъ. Вижу теперь, что надежды наши тщетны. Мы не добъемся никакихъ уступокъ съ вашей стороны. Ахъ. если бы наша церковь отличалась такою же стойкостію! Споры в несогласія въ полномъ смыслів слова раздирають ее на части. Мы гибнемъ, -- безнадежно гибнемъ... Одни изъ насъ идутъ въ чистый протестантизмъ, другіе — въ римскій католицизмъ, а мы сами все продолжаемъ спорить и враждовать другъ противь друга... А теперь, вотъ, надумали церковныя объединенія. Но какія



<sup>1)</sup> Епископъ Солисберійскій, какъ увидимъ ниже, выражаетъ свои надежім пъсколько виаче; но опъ ясно выражены въ этомъ смислъ въ отчетъ безъниявнаго автора, который помъщенъ въ Guardian отъ 28 сентября 1892 г.

объединенія? съ къмъ? Съ протестантскими сектами методистовъ, баптистовъ, пресвитеріанъ, конгрегаціоналистовъ и чуть ли не съ самою армією спасенія.... Чтобы усыпить наше вниманіе, намъ внушають надежды на объединение со старокатоликами и черезъ нихъ съ вашею церковію. Вижу теперь, что объединеніе наше съ протестантскими сектами и даже со старокатоликами, быть можеть, и состоится; но оно насъ не возродить; напротивъ того, мы сами должны будемъ переступить на почву современнаго протестантизма. Въдь, учреждаемый нами Intercommunion, въ основъ своей скрываетъ современно протестантскія возорвнія на церковь; вступая въ него, мы сами становимся чистыми протестантами. Вижу ясно, что съ вами мы никогда не сойдемся и сойтись не можемъ; вы занимаете слишкомъ твердое и устойчивое церковное положение, съ котораго васъ нельзя сдвинуть никакими средствами, никакими усиліями, никакими доводами. Какъ былъ бы я радъ, если бы тоже самое могъ сказать о своей церкви! Васъ даже сами старокатолики не могутъ сдвинуть съ мъста!".

Бесъда эта служитъ нагляднымъ доказательствомъ того, что и на западъ есть единичныя личности, способныя уловлять истинный смыслъ современныхъ явленій церковной жизни и усматривать въ создаваемомъ нынъ Iutercommunion'ъ ту лъстницу для установленія взаимообъединенія между церквами и сектами, до сознанія которой дошли и мы помощію строго-логическаго процесса.

Intercommunion, какъ лъстница для церковнаго объединенія, соединяя и объединяя въ себъ разнородныя ученія церквей и сектъ, имъетъ въ виду прежде и болье всего въ различныхъ своихъ ступеняхъ примирить во едино всевозможныя воззрънія на евхаристическую трапезу; въ него должны войти и дъйствительно входятъ церкви и секты, взирающія на причащеніе и какъ на таинство, и какъ на внѣшній сумволь духовнаго пріобщенія, и какъ на объединяетъ въ себъ церкви, признающія пресуществленіе, съ сектами, отрицающими пресуществленіе. Чтобы въ немъ дъйствительно могли сходиться и уживаться всъ эти разнородныя воззрѣнія, церкви и секты предварительно усвояють себъ новое

ученіе объ отвътственности за причащеніе. По нему отвътственность за причащение всецтью возлагается на частное лицо. приступающее къ причащенію; что же касается до совершителя евхаристін, раздаятеля пріобщенія, священника, то онъ, по сему ученію, не несетъ никакой, ни нравственной, ни юридической отвътственности за сообщение причащения тому или иному, достойному или недостойному, върующему или невърующему лицу: онъ есть только лишь слепое орудіе для внешняго посредства между евхаристіей и причастникомъ 1). По сему ученію, частному лицу, приступающему къ евхаристін, дается полное праве смотреть на нее, какъ ему угодно-и какъ на таниство, и какъ на внъшній сумволь духовнаго пріобщенія, и какъ на обрядь, и какъ на простое воспоминаніе тайной вечери. Intercommunion отъ разнородности воззрвній на причащеніе частныхъ причастниковъ пострадать ни коимъ образомъ не можетъ. Напротивъ того, -- вся его сущность сводится именно къ тому, чтобы совивстить въ себв эту разнородность воззрвній. Слагая отвытственность съ личности священника на личности частныхъ причастниковъ, онъ сообщаетъ имъ возможность причащаться при одной и той же трапевъ любви, которой они до этихъ поръ не имъли и не могли имъть. Основная цъль Intercommunion's въ томъ именно и состоитъ, чтобы даровать разнообразнымъ церковнымъ партіямъ возможность и право пріобщаться при одной евхаристической трапезъ, не взирая на ихъ разнородныя и даже противоположныя воззрѣнія на причащеніе. Тутъ въ полномъ смыслъ слова-единение во разоединении, т. е. таже церковная федерація, которую, какъ указано было выше, создають нынв вожди западно-европейскихъ церковныхъ движеній.

Исходную идею этого ученія въ началѣ 40-хъ годовъ впервые выдвинулъ впередъ питомецъ Оксфорда, архидіавонъ Пальмерь. Выведя ее въ силу общаго хода развитія трактарнаго



<sup>1)</sup> Ученіе это, по нашему глубокому убіжденію, логически вытекло изъ того внішняго способа причащенія, о которомъ сказано было выше. Въ англиканской церкви и англійскихъ сектахъ причастникъ самъ себя пріобщаетъ; свищеннослужитель только лишь подноситъ къ нему евхаристическій хліббъ и вино и передаеть ихъ ему въ руки. Такимъ образомъ, и отвітственность за такое причащеніе, очевидно, должна падать не на священнослужителя, а на самаго причастивкъ

движенія изъ вившняго способа причащенія въ англиканской церкви, онъ отправился въ Россію съ тамъ, чтобы добиться въ православной церкви причащенія, такъ сказать, подъ личную свою ответственность. Ту же идею въ 60-хъ годахъ проводили и епископы американской епископальной церкви, прівзжавшіе въ Россію и пытавшіеся установить съ нами общеніе таинствъ безъ предварительнаго объединенія въ въръ. Туже идею, по крайней мъръ до извъстной степени, можно усматривать и въ посланіи архіепископа Кентерберійскаго, присланномъ въ Кіевъ въ 1888 году. Въ среду протестантскихъ церквей и сектъ она стала проникать только лишь послъ 1873 года, такъ какъ во время происходившей осенью сего года Генеральной Конференціи Евангелическаго Союза въ Нью-Іоркъ она еще не была извъстна въ ней, иначе она неправильно была бы положена въ основу устроявшейся на сей Конференціи универсальной мессы. Англиканская по происхожденію, она и привилась главнымъ образомъ къ англиканской церкви и вышедшимъ изъ нея англійскимъ сектамъ. Своимъ происхожденіемъ она всецьло обязана тому оксфордскому движенію, которое породило Ньюмана, Маннинга, Пьюзу, Вильямса, Ниля, Стэнли, Пальмера и т. д. Очень въроятно, что нъкоторые слъды ея могутъ быть находимы въ ученіи и каноническомъ прав' римскокатолической церкви; но, говоря вообще, она никогда не пользовалась правомъ гражданства въ римско-католической средъ, т. е. не переходила въ ней въ ясносознанное учение и не прилагалась къ практической дъятельности. Въ средъ же англиканства она доведена была до яснаго сознанія, получила свое оформленіе, развилась въ законченное и твердо-обоснованное ученіе, проникла въ общій кругъ богословской системы, получила въ ней полныя права гражданства и, наконецъ, нашла широкое приложеніе въ практической жизни.

Создавъ новое ученіе объ отвътственности за причащеніе, англиканская церковь стала полагать его въ основу установляемаго ею Intercommunion'a. Она приложила его, прежде всего, къ своей собственной средъ для объединенія тъхъ вътвей, на которыя распадается она сама,—затъмъ, къ объединенію съ собою вышедшихъ изъ ея лона протестантскихъ сектъ и, на-

конецъ, ко взаимному возсоединенію себя съ церковію старокатолическою. Первое усматривается на Конгрессв въ Фолькстонв. второе на Конференціи въ Гриндельвальд'в и третье на Интернаціональныхъ Конгрессахъ въ Кельнів и Люцернів. Къ старокатоликамъ, какъ уже видъли, она стала вводить новое ученіе очень неторопливо, осторожно и умѣло, употребивъ на это дѣло около двадцати лъгь непрерывнаго труда. Началось это трудное дъло изпалека, въ видъ простыхъ и частныхъ сношеній представителей англиканства съ вождями германского старокатолицизма; затъмъ въ 1874 году явилось на сцену признаніе старокатоликами, подъ давленіемъ Деллингера, преемства апостольскаго рукоположенія въ епископальной церкви; далфе пошелъ целый рядъчастныхъ причащеній англикань за старокатолической мессой ради созиданія прецедентовъ; еще далъе появилось формальное постановленіе о допущени англиканъ до причащения у старокатоликовъ въ 1883 году; еще далбе-создалось формальное постановленіе о допущеніи старокатоликовъ къ англиканскому причащенію въ 1888 году и, наконецъ, завершилось оно окончательнымъ и до извъстной степени торжественнымъ установлениемъ взаимопричащенія между церквами въ Кельнъ въ 1890 г. и въ Люцернъ въ 1892 году. Тъмъ не менъе, Intercommunion между англиканами, по крайней мъръ по мнънію представителей англиканской церкви, не доведенъ еще до конечнаго своего завершенія. Англикане будутъ считать свое дъло законченнымъ только тогда, когда между ними и старокатоликами установится "полный Intercommunion", т. е. когда тъ и другіе стануть безразлично приступать къ причащенію, какъ у старокатоликовъ, такъ и англиканъ. Что такова именно ихъ цёль, это всего лучше подтверждается ръчью, сказанною на Люцернскомъ Конгрессъ бывшимъ на немъ представителемъ отъ лица архіепископа Кентерберійскаго священникомъ Ольдгэмомъ (Rev. R. S. Oldham). Говоря о томъ, что на последней панангликанской Конференціи, происходившей въ Ламбеескомъ дворців въ 1888 г., приняты были извъстныя резолюціи, касавшіяся отношеній между церквами англиканскими и старокатолическими, онъ сказалъ: "резолюціи эти значительно варіирують между собою всявдствіе характера и положеній старокатолическихъ церквей или сооб-

ществъ въ разныхъ странахъ; но всв онв были проникнуты однимъ и тъмъ же тономъ братской симпатіи; и эту именно братскую симпатію присладъ меня архіепископъ (Кентерберійскій) заявить на семъ Конгрессв. Ясно, что подобнаго рода симпатія между Христіанскими церквами должна быть живою и что она не можетъ довольствоваться одними только словами, но должна проявляться и на дёлё. Великая цёль, которую всё мы должны имъть въ виду, состоить въ полнома Intercommunion'n (a complete intercommunion). И хотя достичь его невозможно легко и скоро, однакожъ и мы сами не должны успокоиваться до техъ поръ, пока мы все не встретимся у одного и того же алтаря" 1). Такимъ образомъ, конечная цель, которую преследують нынв въ двлв установленія Intercommunion'а представители англиканства, состоитъ въ томъ, чтобы, съ одной стороны, привлечь къ нему возможно-большее количество церквей и секть и чтобы, съ другой, довести ихъ до полнаго и соверпіеннаго взаимопричащенія, при которомъ сгладились бы всѣ ихъ различія относительно евхаристической трапезы. Словомъ, Intercommunion, разсматриваемый въ смыслѣ лѣстницы для взаимопріобщенія церквей и секть, получаеть совершенно новое освъщение и весьма широкое и глубокое церковное значеніе. Онъ отнюдь не есть исключеніе изъ общаго порядка вещей, по которому ко взаимопричащенію допускаются только лишь единичныя личности и притомъ вследствіе какого-то недоразумѣнія, или вслѣдствіе "натянутаго и для насъ нелѣпаго разсужденія", какъ утверждаетъ А. А. Кирбевъ, а установляющійся на западъ правильный и совершенно нормальный порядокъ причащенія. Къ нему подъ давленіемъ англиканства стремится нынъ весь протестантствующій западный мірь, въ корнъ подрываемый, съ одной стороны, романизмомъ и, съ другой, соціализномъ. Чтобы спасти отъ этихъдвухъ враговъ протестантскія церкви и секты, онъ объединяются нынъ на началахъ федераціи, вижшнимъ выраженіемъ которой служить Intercommunion, по духу своему вполнъ отвъчающій идеъ федераціи.

Какъ истинная родоначальница современнаго Intercommu-



<sup>1)</sup> Смотр. The Foreign Church Chronicle, 1892 г. девабрь, стр. 227.

nion'a, англиканская церковь напригаеть въ настоящее время всв усилія къ тому, чтобы ввести въ него православную церковь востока. Прежніе опыты этого рода, исходившіе изъ ея среды, т. е. попытки архидіакона Пальмера и американских вепископаловъ, показали ей, что достичь этой цели путемъ прямымъ и открытымъ она никониъ образомъ не можетъ,--что дело это не только весьма трудное, но и абсолютно невозможное. Теперь она пытается достичь той же цёли путемъ посредственнымъ. при содъйствіи старокатолической церкви, съ которою она сама вступила уже въ Intercommunion и къ которой единичные сочлены нашей православной церкви, по странному и непонятному недоразумѣнію, возымѣли симпатію и любовь. Англикане хотять навязать намъ унію не только со старокатоликами, но чрезъ старокатоликовъ съ самими собою и чрезъ самихъ себя со всёми теми церквами и сектами, съ коими они сами установили уже. установляють нынв и установять вь будущемь свой собственный Intercommunion,---vнію не римско-католическую, въ которой до нъкоторой степени усматривается внутренній церковный смыслъ, а протестантскую, состоящую въ церковной федераціи и сводящуюся ко внѣшнему объединенію церквей и сектъ въ Intercommunion'ь,---унію, которая служить отрицаніемь самой церкви и которая посему для насъ православныхъ оказывается явленіемь чудовищнымъ и безсмысленнымъ. Въ своихъ усиліяхъ они на первый планъ выдвигають старокатоликовъ и ставять самихъ себя за ними, - на самомъ-же дълъ имъ принадлежитъ главное руководство въ семъ дълъ. Это видно изъ того глубокаго интереса, съ какимъ они относятся къ вопросу объ установленіи Intercommunion'а между старокатоликами и нами и изъ той теплой заботливости, съ какою они стремятся къ практическому осуществленію этого вопроса.

На Люцернскомъ Конгрессв произведена была первая попытка ввести въ Intercommunion среди делегатовъ другихъ церквей и сектъ и представителей православнаго востока, при чемъ, какъ и слъдовало ожидать, въ основу сдъланнаго имъ предложенія положено было новое ученіе о личной отвътственности причастника за его причащеніе. Отъ этого предложенія представители востока сочли, конечно, долгомъ отказаться, какъ

отказались отъ него и представители голландской старокатолической церкви. Вотъ что говорится по сему случаю въ англиканскихъ отчетахъ. На Конгрессъ, читаемъ въ отчетъ, помъщенномъ въ Guardian 1), "не было акта общенія при св. причащеніи, о чемъ многіе весьма сильно сожальли; сему воспротивились голландцы и русскіе. Но, несомнівню, что и относительно достиженія сей цёли сдёланъ быль шагь впередъ, такъ что можно питать надежду, что на следующемъ Интернаціональномъ Конгрессь въ 1894 году существующія нынъ симпатін и братское расположеніе найдуть для себя полное выраженіе при общемъ алтаръ. Съ своей стороны, епископъ Солисберійскій, въ своемъ отчеть, говорить: "главный недостатокъ (Конгресса) въ богослужебномъ отношении состоялъ въ отсутствіи благопріятнаго случая для принятія святаго причащенія въ строгомъ смысль этого слова. Для сочленовъ восточной церкви и для членовъ старокатолической церкви Голландін, несомнічно, очень трудно одоліть предубіжденія, внушаемыя образованіемъ и изолированностію, относительно людей иныхъ исповъданій и, быть можеть, всего болье относительно англиканъ. Но и въ этомъ отношении, несомивино, былъ сдёланъ шагъ впередъ, и я самъ надёюсь еще дожить до того дня, когда, по крайней мірь, на почві Швейцаріи и Германіи, англикане и голландцы стануть свободно объединяться въ причащеніи 2). Такимъ образомъ, по англійскимъ отчетамъ оказывается, что представителямъ восточной церкви на Люцернскомъ Конгрессъ дъйствительно сдъланы были предложенія приступить ко взаимопричащенію не только со старокатоликами, но и англиканами и представителями иныхъ церквей и сектъ, принимавшими участіе на Конгрессь, что въ основу этихъ предложеній положено было новое ученіе объ отв'ятственности причастника за причащение и что на эти предложения со стороны представителей восточной церкви последоваль отказъ. Епископъ Солисберійскій причину ихъ отказа всецёло сводитъ къ тому, что имъ было "очень трудно одольть предубъжденія,

<sup>1)</sup> Смотр. Guardian отъ 28 сентября 1892 г.

<sup>2)</sup> Смотр. Guardian отъ 28 сентября 1892 г. в Salisbury Diocesan Gazette, 1892. октябрь стр. 205.

внушаемыя образованіемъ и изолированностію, относительно людей иныхъ исповъданій, и, быть можеть, всего болве относительно англиканъ; иначе говоря, онъ утверждаетъ. что представители востока не приступили ко взаимопричащенію съ представителями старокатолической, англиканской и другихъ церквей по той причинъ, что не могли принять того ученія, которое полагается нын' въ основу современнаго взаимопричащенія, которое объединяетъ нынъ всв некатолическія церкви запада и которое, наконецъ, вышло изъ среды англиканъ; представители востока, по его словамъ, предубъждены противъ этого ученія вследствіе своего образованія и изолированности. Словомъ, --- представители востока отклонились отъ сдъланнаго имъ на Люцернскомъ Конгрессъ предложенія потому, что ученіе о личной отвётственности за причащеніе, полагаемое въ основу современнаго Iutercommunion'а, оказалось. по ихъ возарвнію, противнымъ ученію ихъ церкви. Безъ предварительнаго разръшенія отъ своей церкви они сочли невозможнымъ приступать ко взаимопричащению со старокатоликами, англиканами и представителями другихъ церквей и сектъ. т. е. оказались на Люцернскомъ Конгрессъ разомъ и безповоротно въ положеніи противникова и новаго ученія и современнаго Intercommunion'a. Представители Intercommunion'a приступають ко взаимному причащенію, исходя изъ личнаго своего авторитета, представители же православной церкви могутъ приступить къ нему, только лишь исходя изъ авторитета своей церкви. Если она дастъ имъ разръшение, то они могутъ приступать къ нему смело и решительно, совершенно забыва о своей личности и о личной своей отвътственности за причащеніе; если же она не дастъ его, то они не могуть приступить къ нему ни подъ какимъ видомъ. Они не могли бы приступить къ нему даже въ томъ случав, если бы учение о личной отвётственности за причащение было совершенно православнымъ ученіемъ, но если-бы одновременно съ симъ церковь наша не высказалась еще о немъ, какъ православномъ ученім, и не дала имъ предварительно разръшенія приступить къ нему. Для насъ православныхъ взаимопричащение одного изъ нашихъ сочленовъ со старокатоликами, англиканами и другими иновърцами знаменуетъ собою взаимопричащение всъхъ нашихъ сочленовъ съ ними и ихъ всъхъ съ нами, т. е. полное объединение нашихъ церквей, а не личное только единение того или инаго нашего сочлена съ тъмъ или инымъ ихъ сочленомъ, или съ тъми или иными ихъ сочленами. Взаимопричащение для насъ православныхъ есть единение полное, органическое и церковное, для послъдователей же современнаго Intercommunion'а оно есть только лишь личное объединение нъсколькихъ индивидуумовъ, изъ котораго объединение церковное можетъ быть выводимо, но можетъ быть и невыводимо.

Замъчательно, что ко всъмъ этимъ выводамъ и соображеніямъ волей-неволей долженъ былъ придти на Люцернскомъ Конгрессъ нашъ передовой защитникъ старокатолического дела въ Россін, Ал. Ал. Кирвевъ. Когда ему въ Люцерив было предложено приступить ко взаимопричащению со старокатоликами, онъ для своего отклоненія отъ него, по его собственному совнанію, не могъ представить никакихъ иныхъ соображеній, кром'в тіхъ, которыя развивались нами въ нашей прошлогодней статыв: "Православенъ ли старокатолицизмъ?" Позволяемъ себъ надъяться, что глубокоуважаемый Александръ Алексвевичъ не будетъ въ претензіи на насъ за то, что мы безъ его разрішенія огласимъ двъ-три строчки изъ его частнаго письма, присланнаго намъ по поводу указанной статьи. Рёшаемся огласить ихъ только потому, что онъ съ необычайною ясностію характеризують современное положение вопроса объ Intercommunion'ь, а равно и потому, что, выйдя изъ подъ пера нашего передоваго защитника старокатолического дела въ Россіи, оне имеють чрезвычайно важное значение въ качествъ подтверждения нашихъ возврвній на Intercommunion. "По странной пронін судьбы, такъ писалъ нашъ глубокоуважаемый оппонентъ въ письмі оть 14 сентября прошлаго 1892 года, въ то время когда печаталось Ваше "опроверженіе" на мою статью, я именно то же самое, что говорите и Вы, излагалъ старокатоликамъ какъ несомнънный truism (говорю обо всемъ что относится до intercommunio in sacris, и до невозможности ея (interc.)) ранње оффиціальнаго разрівшенія церквей. Такимъ образомъ, не подлежить никамому сомненію,

что, во-первых, представителямъ восточной церкви на Люцернскомъ Конгрессъ, дъйствительно, было предложено приступить ко взаимрпричащению со старокатоликами, англиканами и другими иновърцами,—

что, *во-вторыхъ*, въ основу этого предложенія положено было новос ученіе о личной отвътственности за причащеніе одного причастника.—

что, вз-третьих представители востока отказались отъ взаимопричащенія,—

и что, въ-четвертыхъ, отказъ ихъ былъ мотивированъ невозможностію для нихъ приступить ко взаимопричащенію безъ предварительнаго формальнаго разрёшенія ихъ церквей.

Замътимъ здъсь кстати, что вышеприведенныя слова нашего достоуважаемаго оппонента вызывають въ насъ цёлый рядь вопросовъ, а именно: если глубокоуважаемый Александръ Алексвевичь по странной ироніи судьбы принуждень излагать старокатоликамъ, какъ несомнънный truism, именно то же самое, что говоримъ и мы, то къ чему же онъ въ нашей православнорусской средъ спорить съ нами и печатаетъ статью за статьей якобы въ опровержение нашей статьи? къ чему берется онъ защищать предъ нами старокатоликовъ, когда, являясь въ ихъ среду, принужденъ волей-неволей развивать предъ ними, какъ несомивние truism'ы, тъ самыя сужденія, которыя находить въ нашей статьъ, направленной противъ него и старокатоликовъ? кого же именно отстаиваетъ и защищаетъ онъ: насъ-ли, или старокатоликовъ? или, быть можетъ, соображаясь съ лагерями, одновременно и насъ и стакокатоликовъ: насъ въ лагеръ старокатоликовъ и старокатоликовъ въ нашемъ лагеръ? Напомнимъ ему, что не смотря на целый рядъ статей, написанныхъ имъ противъ одной нашей статьи, онъ до сихъ поръ не опровергъ еще ни одного изъ ея основныхъ положеній и не коснулся даже ея критическаго разбора по существу. Онъ самъ сознается, что не только раздёляеть наши меёнія, но и излагаеть предъ старокатоликами тоже самое, что писали и мы, да притомъ же -- какъ несомнънный truism.

Но оставимъ этотъ предметъ, котораго мы коснулись только лишь кстати и мимоходомъ, и обратимся къ вопросу более интересному и серьезному, чемъ личные споры.

Если для насъ имъетъ чрезвычайно важное значене отвътъ, данный на Люцерискомъ Конгрессъ представителями восточной церкви по поводу сдъланнаго имъ предложенія приступить къ Intercommunion'у со старокатоликами, англиканами и представителями иныхъ протестантскихъ сектъ, то тъмъ большую важность должны имъть въ нашихъ глазахъ какъ самое это предложеніе, сдъланное имъ, такъ равно и тъ надежды, которыя питаютъ относительно восточной церкви англикане, какъ главные учредители современнаго Intercommunion'а, и тъ планы, при помощи которыхъ они думаютъ довести свои надежды до осуществленія. Относительно Intercommunion'а они, какъ говорятъ въ Англіи, главные мастера, слъдовательно, для насъ вполнъ необходимо знать, что именно думаютъ они предпринять относительно нашей церкви съ цълію введенія ея въ Intercommunion со старокатоликами и съ собою?

Предложеніе, столь бевцеремонно сделанное на Люцернскомъ Конгрессъ представителямъ востока, служитъ яснымъ свидътельствомъ того, что англикане и старокатолики, подымая рѣчь о возсоединскій своихъ церквей съ церковію православною, отнюдь не намърены принять наше ученіе о церкви; напротивъ, оно служитъ наилучшимъ доказательствомъ того, что они лельють мысль намъ самимъ навязать свое учение о ней. Если бы у нихъ существовало серьезное желаніе принять наше ученіе, они на Люцернскомъ Конгресст не сделали бы представителямъ востока предложенія принять участіе во взаимопричащени вийсти съ ними и не стали бы въ основу своего предложенія полагать ученіе о личной отв'єтственности за причащеніе, которое не только абсолютно несовивстимо съ нашимъ ученіемъ, но и служить прямымъ отрицаніемъ его; оно, какъ уже видели выше, самимъ А. А. Киревымъ низводится въ разрядъ "натянутыхъ и нелепыхъ разсужденій". Старокатолики и англикане не могли не знать нашего ученія и не могли не предвидьть, что со стороны представителей востока долженъ быль на ихъ предложение последовать только лишь одинь отрицательный ответь. Съ какою же цёлію сдёлали они имъ свое предложеніе? Неужели въ надеждь на то, что они туть же на Конгрессъ, ни съ того, ни съ сего, по выражению отчета епи-

скопа Солисберійскаго, преодолівють свои предубівжденія, внушаемыя имъ образованіемъ и изолированностію, относительно людей иныхъ исповъданій и, быть можеть, всего болье относительно англиканъ", — иначе говоря, что свои личныя симпати къ старокатоликамъ они возведутъ въ церковное значеніе. что свой Intercommunion, понимаемый въ смысле простаго взаимообщенія, они безъ предварительнаго оффиціальнаго разрышенія своихъ церквей превратять въ Intercommunion in sacris. что они откажутся отъ православнаго воззрвнія на таннство причащенія и примуть новое ученіе о личной отвітственности за причащеніе? Епископъ Солисберійскій, очевидно, полагаетъ не только возможнымъ, но и желательнымъ подобнаго рода поступокъ со стороны православныхъ представителей. Онъ смотрить на нихъ, какъ на людей отсталыхъ, исполненныхъ предубъжденій противъ иновърцевъ вообще и англиканъ въ частности, какъ на людей, не способныхъ еще оцънить по достоинству новое ученіе о личной отв'ятственности за причащеніе и усмотръть всю его благодътельность и плодотворность для возсоединенія церквей, какъ на людей, достойныхъ лишь одного сожалвнія, съ точки зрвнія далеко ушедшаго впередъ запада. Если бы они, по смыслу его отчета, были людьми передовыми, чуждыми предразсудковъ, не были проникнуты предубъжденіями противъ своихъ ближнихъ, то, конечно, поняли бы глубокій смыслъ новаго ученія, приняли бы его и въ виду его принятія приступили бы ко взаимопричащению съ остальными участинками Люцернскаго Конгресса, - приняли бы новое ученіе, не взирая на ученіе своей церкви и даже наперекоръ ему и ей самой. Мало этого; принявъ новое ученіе и приступивъ ко взаимопричащению съ иновърцами, они повазали бы отсталывъ сочленамъ своей церкви и всей своей отсталой церкви, что именно надлежить делать имъ и ей самой, чтобы возможно скоръе догнать сочленовъ западныхъ церквей и самыя эти церкви. дабы быть вполнъ достойными соединенія съ ними. Словомъ, на Люцернскомъ Конгрессв англикане и старокатолики предложили представителямъ востока приступить къ Intercommunion'y именно потому, что надеялись навизать свои новыя возоренія сначала этимъ самымъ представителямъ, а затёмъ чрезъ нихъ

и всей восточной церкви. Инаго объясненія въ этомъ щекотливом'ь дёл'є н'єтъ и быть не можетъ. И вотъ, такого-то рода
надежды лел'єются на запад'є людьми, которые будто-бы пламенно желаютъ возсоединиться съ нами православными! Предложеніе сдёлано было представителямъ востока не англиканами, а старокатоликами; сл'єдовательно, сами старокатолики лел'єютъ мысль не соединиться съ нами, а, предварительно, видоизм'єнивъ насъ на свой ладъ, соединить насъ самихъ съ собою. Нам'єренія эти ясно выражаются ихъ друзьями и единомышленниками по Intercommunion'у, англиканами въ ихъ отчетахъ о Люцернскомъ Конгрессів. Какъ увидимъ ниже, англикане отнюдь не обезкуражены прошлогоднимъ отказомъ представителей востока; напротивъ того,—неудача еще бол'єе усиливаетъ ихъ энергію; они думаютъ настойчиво продолжать свою
просв'єтительную д'єятельность.

Сказавъ, что акту взаимопричащенія на Люцернскомъ Конгрессъ воспротивились голландцы и русскіе, авторъ безъименнаго англиканскаго отчета, помъщеннаго въ Guardian, продолжаетъ: "несомивно, что относительно достижения сей цвли сдёланъ быль шагь впередъ, такъ что можно питать надежду, что на следующемъ Интернаціональномъ Конгрессе въ 1894 году существующія нынъ симпатіи и братское расположеніе найдутъ полное выражение при общемъ алтаръ". Иными словами, --- составитель безъименнаго англиканского отчета серьезно надъется, что на слъдующемъ Интернаціональномъ старокатолическомъ Конгрессь, имъющемъ произойти въ будущемъ году въ Голландіи, ко вваимопричащенію со старокатоликами, англиканами и другими иновфрцами приступять не только голландскіе старокатолики, которые на Люцернскомъ Конгрессъ, какъ уже знаемъ, уклонились отъ взаимопріобщенія съ ними, но и представители восточной церкви, частиве-представители русской церкви. На основаніи чего зародилась въ немъ эта надежда, къ сожаленію, изъ его отчета усмотрёть невозмомно. Что касается до епископа Солисберійскаго, то въ своемъ отчеть онъ оказывается болье сдержаннымъ и менье пылкимъ относительно радужныхъ надеждъ своего едиповърца-автора перваго отчета. На Люцернскомъ Конгрессъ, "несомивнио,

пишеть онь, быль сделань шагь впередь: я самь надеюсь еще дожить до того дня, когда по крайней мёр'в на почв'в Швейцарів и Германів, англикане и голландцы будуть свободно объединяться въ причащении. Такимъ образомъ, онъ не ръшается связывать свои надежды даже на установленіе Intercommunion'а съ голландскими старокатоликами съ будущимъ Интернаціональнымъ Конгрессомъ въ Голландіи и, ограничивая раіонъ cero Intercommunion'a предълами Швейцаріи и Германіи, предпочитаетъ о времени его установленія неопредёленную форму выраженія, т. е. самъ лично надвется дожить до него. Объ установленіи Intercommunion'а съ представителями восточной церкви онъ выражается еще более неопределенно. "Какова, пишеть онъ, будеть будущность нашихъ отношеній къ "православной восточной церкви, рышить впередъ очень не легко. Тъсное соотношение между церковію и государствомъ въ Россін не можеть благопріятствовать болье или менье свободному проявленію діятельности русскаго духовенства. Церковь свободной Греціи находится въ совсвиъ иномъ положеніи; если бы она была одна, то мы легко могли бы установить съ нею болъе тъсныя сношенія, въ особенности сношенія интеллигентнаго свойства" 1). Такимъ образомъ, епископъ Солисберійскій на православно-русскую церковь не возлагаеть пока никакихъ опредёленных упованій. По его странному предположенію, русская церковь находится-де въ слишкомъ тъсномъ соотношеніи съ государствомъ и потому не можеть благопріятствовать болье или менье свободному проявленію двятельности своего духовенства. Это разсуждение вызоветь во многихъ читателяхъ улыбку сожальнія. Отъ епископа англиканской церкви, стремящейся по крайней мірь до извістной степени къ объединенію съ православною церковію востока, мы, действительно, могли бы ожидать нёсколько болёе основательнаго знакомства съ нашею церковію. Онъ повторясть о ней нельпое сужденіе. часто появляющееся на западъ на страницахъ газетъ. И замъчательно: ему будуть върить въ Англіи и притомъ именно по-



<sup>1)</sup> Смотр. Salisbury Diocesan Gazette, 1892, Октябрь, стр. 205, а также Guardian отъ 28 сентября 1892 года.

тому, что онъ на старокатолическихъ Интернаціональныхъ Конгрессахъ имълъ случай близко повнакомиться съ представителями нашей церкви. Кому и знать въ Англіи нашу церковь, какъ ни ему?! Но то, что въ той или иной мъръ простительно для простаго газетнаго репортера, то отнюдь не можетъ служить оправданіемъ для англиканскаго епископа. Предубъжденія его противъ насъ такъ сильны, что на него не дійствуеть даже личное знакомство съ нашими представителями на старокатолическихъ Конгрессахъ. Чего же должны мы ожидать отъ простыхъ англиканъ, мірянъ, которые по своему положенію не обязаны ближе знакомиться съ нами, не входять въ личныя сношенія съ нашими духовными представителями и всъ свъдънія о насъ почерпають изъ газеть да такихъ отчетовь, одинь изъ образчиковъ коихъ вышелъ изъ подъ пера епископа Солисберійскаго?!---Нъсколько иначе относится онъ къ православной церкви свободной Греціи. По его словамъ, она находится въ лучшемъ положеніи, чімъ наша, не поставлена въ тісное соотношеніе съ государствомъ, а потому можетъ благопріятствовать болье или менье свободному проявлению двятельности своего духовенства. Онъ сожалветъ только о томъ, что она до известной степени связана соотношениемъ съ другими независимыми церквами востока и, конечно, всего боле соотношеніемъ съ нашею русскою церковію. Если-бы она не была связана имъ и стояла одна, внъ всякихъ связей и сношеній съ остальными церквами востока, то съ нею поладить было бы не трудно; съ нею тогда легко можно было бы установить болже тъсныя сношенія, на первый разъ хоть бы интеллигентнаго свойства. Насколько эта характеристика можетъ льстить духовнымъ представителямъ греческой церкви, мы не знаемъ; но что она составлена не безъ намфренія польстить имъ, въ этомъ едва ли можно сомнъваться. Мы могли бы и къ этимъ разсужденіямъ епископа Солисберійскаго отнестись съ улыбкой сожалънія, если-бы въ основъ ихъ не скрывалась серьезная мысль, на которую мы не въ правъ не обратить достодолжное вниманіе читателей. Дібло въ томъ, что спископъ Солисберійскій не заканчиваеть этими разсужденіями свой отчеть о Люцернскомь Конгрессь; напротивъ того, онъ ведетъ ихъ дальше и смъло

и решительно проэктируеть въ нихъ дальнейшіе шаги, къ конкъ должна прибъгнуть англиканская церковь, чтобы въ будущемъ склонить православно-восточную церковь ко вступленію въ современный Intercommunion, изобретенный ею. Такимъ образомъ, его сладкія річи по адресу греческой церкви волейневолей должны заключать въ себъ нъкоторый прикровенный смыслъ. Онъ, очевидно, полагаеть, что грековъ рано или поздно при извъстныхъ условіяхъ возможно будеть легче, чъмъ русскихъ, убъдить войти въ Intercommunion съ церквами запада. Не следуеть только упускать изъ виду этихъ условій; напротивь того, ихъ следуетъ создавать всеми средствами и культивировать на пользу Intercommunion'а и англиканства. Когда греческая церковь, какъ находящаяся въ менте тесномъ соотношенін съ государствомъ и потому какъ боліве свободная оть его вліянія, вступить въ формальный Intercommunion съ западными церквами, тогда при ея содъйствіи и посредствъ возможно будетъ ввести и самую русскую церковь въ современный Intercommunion. Тогда съ нею можно будетъ и церемониться меньше, чёмь въ настоящее время. Тогда ей можно будетъ выставить безвыходную диллему, т. е. предложить на выборъ одно изъ двухъ: либо формальную ссору съ греками. либо вступление въ Intercommunion поневолъ, противъ ея собственнаго желанія. Изъ двухъ золь она, конечно, выбереть меньшее, пойдеть на Intercommunion, чтобы не ссориться съ греками. Цёль англиканъ будетъ, такимъ образомъ, достигнута: она силой вовлечеть русскую церковь въ Intercommunion, въ который она нынв не желаеть войти добровольно.

Повторяемъ, — мы не имъли бы ни повода, ни основанія выводить этихъ заключеній изъ отчета епископа Солисберійскаго, если бы онъ, вслъдъ за изложеніемъ своего взгляда на церкви русскую и греческую, не намъчалъ въ немъ смъло и ръшътельно дальнъйшій путь, по которому должиа пойти англиканская церковь съ тъмъ, чтобы ввести въ будущемъ въ современный Intercommunion православныя церкви востока. Дальнъйшія разсужденія въ его отчетъ достойны серьевнаго внимы и обстоятельнаго изученія. Въ нихъ видънъ организаторь смълый и дальновидный, опытный и хладнокровный, привык-

шій проникать не въ близкое только, но и отдаленное будущее, намъчающій планъ дъятельности, прямо идущей къ предназначенной цёли, высказывающійся откровенно настолько, насколько это отвічаеть его видамь, и заботливо удерживающій нити событій въ своихъ рукахъ, чтобы направлять ихъ въ ту или иную сторону въ зависимости отъ личныхъ его намереній и желаній. Воть что пишеть онь въ своемь отчеть. "Конечно, мы должны еще много потрудиться частнымъ образомъ-in private"... Выраженіе очень характерное... Мы-англикане, какъ бы такъ пишеть англиканскій епископъ, должны много потрудиться, но не падъ темъ, чтобы общими и открытыми усиліями всехъ заинтересованныхъ церквей стремиться къ достиженію общей цели ихъ сближенія и объединенія, а только лишь надъ темъ. чтобы прививать наши англиканскія религіозно-церковныя воззрвнія къ церквамъ востока, воздвиствуя не на самыя эти церкви, а на частныхъ ихъ представителей, на отдъльныхъ, единичныхъ ихъ сочленовъ, и притомъ путемъ не гласнымъ и открытымъ, а частнымъ и сокровеннымъ; словомъ, мы должны стремиться къ тому, чтобы тайно удовлять частныхъ представителей церкви востока и чрезъ нихъ уже вліять на самыя ихъ церкви. Таковъ истинный смыслъ словъ "in private". Онъ, этоть симсль, несомнённо указываеть, какъ далекъ епископъ Солисберійскій отъ правильнаго пониманія идеи возсоединенія церквей и какъ близко подходить онъ къ возэръніямъ извъстнаго ордена въ церкви римско-католической. Онъ стремится не къ свободному и открытому сліянію въ одинъ церковный органивмъ церквей востока и церкви англиканской, а къ тайному порабощенію восточной церкви церковію англиканскою, порабощенію не внішнему и видимому, а внутреннему и духовному, сводящемуся къ насильственному привитію ей возярівній, народившихся въ сферъ англиканства и возведенныхъ духовными англиканскими представителями въ идеалъ религіозноцерковнаго совершенства.

Надъ чѣмъ же именно должны трудиться англикане in private относительно церквей востока? "Конечно, пишетъ епископъ Солисберійскій, мы должны много потрудиться in private надътѣмъ, чтобы восточные выразумѣли то положеніе, которое за-

нимають среди насъ 39 артикуловь, ту практическую свободу, которою пользуется наша церковь не смотря на извёстныя ограниченія ея со стороны государства, и резонабельность нашего поведенія относительно седьмаго вселенскаго собора, установившаго почитаніе святыхъ изображеній. И русскіе, и греки (повидимому) готовы въ сущности признать православіе армянъ, не смотря на то, что ими принимается только три вселенскихъ собора. Во всякомъ случав, представители востока 1) "въ моемъ присутствін въ интересной бесёде, происходившей въ Hotel St. Gothard, въ воскресенье после обеда 11-го сентября, въ которой принималь участіе и каноникь Кингсбери (Kingsbury), признали это возможнымъ. Посему, если мы докажемъ, что въ сущности и мы-православные, то они, конечно, не будутъ имъть причины жаловаться на насъ за непризнаніе нами седьмаго собора, который, по всей в роятности, даже до реформаціи никогда не быль формально признань въ нашей странь. За почитаніе иконъ или святыхъ изображевій мы не обвиняемъ ихъ въ идолопоклонствъ, хотя и можемъ полагать, что оно иногда отзывается суевъріемъ; но мы не желаемъ соединиться въ анасематствованіи съ тіми, которые не видять никакой необходимости въ семъ почитаніи, какъ части христіанскаго обязательства. Мы далеки отъ того, чтобы быть иконоборцами, и желали бы совсвиъ не заводить рвчи о предметв сего почитанія, такъ какъ насъ онъ не касается.—Я полагаю, что при заботливости и стараніи мы можемъ выяснить наше положеніе и одновременно съ симъ оказать помощь темъ, кто отличается отъ насъ болъе широкимъ пониманіемъ значенія православія. Оно, мић кажется, сводится не столько къ признанію тъхъ или ниыхъ положеній потому только, что они признаются и другими, сколько къ охранъ залога христіанской въры въ тъхъ именно пунктахъ, которые, по указанію національнаго характера и національнаго опыта, всего болве требують охраны. Кто желаеть критиковать 39 артчкуловъ, тотъ прежде всего долженъ изучить англійскій характеръ и англійскую исторію" 2). Такимъ образомъ, in private

Здёсь мы нашли болёе удобнымъ замёнить имена, приведенныя въ отчетѣ епископа Солисберійскаго, общимъ выражейемъ "представители востока".

<sup>2)</sup> Смотр. Salisbury Diocesan Gazette, 1892 г., октябрь, стр. 205.

англикане должны трудиться нынь надъ тымъ, чтобы убъдить единичныхъ представителей восточной церкви, что англиканская церковь, не смотря на 39 артикуловъ своего в вроученія, на зависимость отъ англійской государственной власти и на не признаніе седьмаго вселенскаго собора, есть такая же православная церковь, какъ и сама восточная церковь, и что следовательно, Intercommunion между единичными представителями той и другой церкви не только возможенъ, но и законенъ, и, мало этого, даже вполнъ православенъ. Совершенно такимъ же путемъ склонили англикане на Intercommunion съ собою и старокатоликовъ. Мы уже видели, какую "святую роль" разъиграли они въ семъ дълъ съ ними, какъ создавались ими частные прецеденты причащеній за старокатолической мессой и какъ на основаніи этихъ прецедентовъ состоялись формальныя постановленія между англиканскою и старокатолическою церквами о взаимномъ причащеніи. Мы виділи также, какую недвусмысленную роль разънгралъ въ семъ дель деллингеръ; англиканъ отъ старокатоликовъ отдёлялъ главнымъ образомъ вопросъ о преемствъ апостольскаго рукоположенія въ церкви епископальной; вопросъ этотъ, въ силу научно-богословскаго авторитета Деллингера, старокатоликами быль разръщень въ благопріятномъ для англиканъ смыслё, и, такимъ образомъ, Intercommunion между тъми и другими долженъ былъ по необходимости и естественно-логическимъ путемъ дойти до своего завершенія, что, дъйствительно, совершилось на дълъ. Тотъ же самый опыть англикане намфрены повторить и надъ нами. Они думають и въ нашей обоюдной средв создать рядъ частныхъ прецедентовъ причащенія. Такъ какъ ихъ, по ихъ представленію, отделяють отъ насъ главнымь образомь три пункта: 39 артикуловъ, своеобразная зависимость ихъ церкви отъ парламента и отрицаніе ими седьмаго вселенскаго собора, то всё старанія ихъ in private должны сводиться къ тому, чтобы единичныхъ представителей восточной церкви, прежде всегоцеркви греческой убъдить, что не смотря на эти пункты церковь англиканско-епископальная есть въ действительности совершенно православная церковь и что всё эти пункты вошли въ нее въ качествъ охраны православнаго залога христіанской

въры и вызваны въ жизнь ближайшимъ образомъ вслъдствіе національнаго характера англиканъ. По истинъ, замъчательная логика! Чтобы спасти для англиканъ православный залогъ христіанской въры англикане въ ограду своей церкви ввели начала протестантизма; теперь чтобы объединиться съ церковію востока, они думають и въея нъдро не явно, а тайно внести тъже начала протестантизма. На такую логику способны одни англикане!

Заканчиваемъ настоящую главу следующимъ примечаниемъ: Изъ трехъ пунктовъ, на которые въ своемъ отчетъ обращаеть спеціальное вниманіе епископъ Солисберійскій, самый важный, несомивно, первый. Зависимость англиканской церкви отъ парламента въ недалекомъ будущемъ прекратится сама собой съ управднениемъ ся государственнаго значения; вопросъ этотъ давно уже назрълъ въ Англіи и если онъ не выставдяется на очередь, то только потому, что его заслоняють другіе вопросы государственной и народной жизни Великобританів. въ разрешени которыхъ, по местнымъ соображениямъ, настоятъ болье неотложная необходимость, чымь вы разрышения вопроса церковнаго. Что касается до седемаго вселенскаго собора съ установленнымъ на немъ почитаніемъ св. иконъ и св. изображеній, то относительно его англиканскіе богословы нашихъ лией всьми силами цвиляются за ть шаткія и логически-противорьчивыя воззрвнія, до которыхь въ свое время дошель ихъ знаменитый Пьюза 1); дальше него они не идуть и до сихъ поръ продолжають смотрёть на него; какъ на законодателя не только

<sup>1)</sup> Въ Англін давно существовало, да и теперь существуеть ведовольство своем церковію, раздъленною на многія секты, общества и деноминаціи. Въ 1833 гаду появился и литературный органь этихъ недовольнихъ подъ общинь названісив Тracts for the Times, отчето и самое движеніе этого недовольства получило изъраніе трактаріомогися. Главною задачею этого движенія было возбудить угастиро жизнь англиканской церкви, утвердить религіозно-правственния начала этой церкви, укрѣпивь ихъ на твердыхъ и незыблемыхъ основахъ вѣры и предавія вселенской церкви. Вскорѣ къ этому движенію примкнуль и профессоръ Оксфордскаго университета, ф-г Пьюзей или Пьюза. Онъ имѣлъ столь сильное влініе на развите новыхъ идей, что самое движеніе получило названіе гиоземами. Но тогда какъ одни изъ трактаріанцевь или пюзейстовъ, увлекаясь новымъ движеніемъ, переходили въ римскій католицизмъ, какъ это слѣлаль напримъръ въ 1845 г. ф-г Нькимът; сямъ Пьюзей остался вѣрнимъ преданіямъ англикинской церкви и нечувля о воостановленіи идеальнаго обрава этей церкви посредствомь очищенія ем отъ

въ сферъ богословской начки, но и въ области церковной жизни англиканства; но возгрвнія Пьюзы давно уже подорваны твиъ движеніемъ впередъ, которое за последнюю четверть столетія сделала высокоцерковная авгликанская партія, впрочемь не столько въ теоретическомъ, сколько въ практическомъ отношенія. Такимъ образомъ, 39 артикуловъ англиканскаго вероисповеданія въ вопросе о сближеніи англиканской церкви съ другими церквами сами собою выдвигаются на первый планъ. Что они запечатабны явно кальвинистскимъ характеромъ и, посему, представлянть изъ себя одно изъ серьезнейшихъ препатствій къ сближенію англиканской церкви съ православною церковію востока, въ этомъ ність и не можеть быть ни малівишаго сомивнія. Но епископъ Солисберійскій подимаєть о нихъ рвчь не по одной этой причинь; онъ выбеть въ виду еще и другато рода соображение. Среди представителей востока по странной и непонятной причинъ установилось воззръніе, будто "Книга общественных» молитвъ" (Common Prayer Book) англиканской церкви, сама по себъ взятая, безъ находящихся въ ней 39 артикуловъ, совершенно православна по своему содержанію, духу и характеру, и что, посему, она не можеть представить изъ себя препятствія въ дёлё возсоединенія англиканской церкви съ церковію востока. Имъ, къ крайнему нашему сожальнію, очевидно совершенно неизвістны литургическія работы, появившіяся въ Англіи въ теченіи последнихъ леть. Изъ нихъ всего болъе обращаетъ на себя вниманіе изслъдованіе одного римско-католическаго богослова, снискавшаго своими учеными трудами вполнъ заслуженныя извъстность и уваженіе даже въ англиканскомъ лагеръ. Разумъемъ книгу Gasquet'a "Edward VI and the Book of Common Prayer" (London, 1890).

примъсей протестантства и возобновленія въ ней учрежденій, связующихъ ее ст. вселенскою церковію. Завътною мечтою Пьюзея было возвести англиканскую церковь на одну степенъ достоинства съ другими великими церквами. Словомъ, онъпытался создатъ особенный англо-саксонскій католицизмъ, обладающій свойствами истипной канолической церкви и въ тоже время сохраняющій то, чъмъ надълила его англійская реформація; онъ мечталъ создать англиканскую церквь равноправною съ другими древнями церквами и въ тоже время независимою отъ нихъвъ своей жизни. Пьюзей имъль многочисленныхъ последователей; онъ скончался въ 1882 году.

Ред.

Названный трудъ посвященъ спеціальному изследованію "Книге Общественныхъ молитвъ". Gasquet задался мыслею доказать в действительно доказаль, что она въ свое время была составлена подъ ближайшимъ вліяніемъ в непосредственнымъ воздействіемъ лютеранства. Ученая аргументація его до сихъ поръ остается безъ ответа со стороны англиканъ и притомъ по той простой причинъ, что на нее отвечать невозможно. Нетъ сомньнія, что изследованіе Gasquet'а значительно расширило ту пропасть, которая отделяеть насъ отъ англиканства. Уверены что, познакомясь съ нимъ, наши богословы, наверное, станутъ относиться несколько строже къ "Книге Общественныхъ молитвъ" и что вмёсте съ симъ и защитники англиканства, въ ряду которыхъ нынъ передовое мёсто занимаетъ епископъ Солисберійскій, принуждены будутъ несколько видоизмёнить свое положеніе для отстанванія своей церкви и ея вероученія.

Прот. Е. К. Смирновъ.

(Окончаніе будеть).

## Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватинанснаго собора (1869—70 г.) включительно.

(Продолжение \*).

Относительно *применских* катихивисовъ можно сдёлать тоже общее замёчаніе, какое мы сдёлали о французскихъ, именно: что въ тёхъ изъ нихъ, которые относятся къ сравнительно болёе раннему времени, часто не только нётъ указанія на ученіе о папской непогрёшимости, но даже встрёчаются и прямо противорёчащіе ему пункты.

Наиболъе замъчателенъ таковымъ отсутствиемъ упоминания о папской непогръшимости знаменитый и весьма распространенный (особенно до половины нынъшняго стольтия) въ Германии катихизисъ изуита Канизія (Canisius). Авторъ этого катихизиса, хотя и принадлежалъ къ ордену Лойолы, однако въ своемъ произведении совсъмъ умалчиваетъ о папской непогръщимости. Причина такого умолчания, конечно, лежитъ въ томъ обстоятельствъ, что самъ Канизій еще слишкомъ хорошо понималъ, какъ мало для учения объ этой непогръщимости твердыхъ оснований въ церковномъ Предании 1).



<sup>\*)</sup> См. ж. «Вёра и Разунь» № 20, 1893 г.

<sup>1)</sup> Кромъ катихизисовъ, самое замъчательное сочинение патера Канизія, Summa doctrinae christianae, появившееся въ Вънъ въ 1554 году, въ которомъ содержится полная богословская система этого богослова,—также ничего не знаеть о папской непогръщности. Есть еще одно сочинение того же автора: Cathechismus catholicus juventuti formandae hoc saeculo quam maxime necessarius,—изданное въ Антверпенъ въ 1559 году. Но это очень краткое изложение върм, и поэтому много отдъльныхъ пунктовъ катихизическаго учения въ немъ мало раскрыты. Въ виду этого мы, говоря о катихизичахъ Канизія, и останавливаемся, собственно, на одномъ изъ нихъ,—такъ называемомъ, маломъ (Kleiner Kathechismus), гдъ, несмотря на такое заглавіе, очень обстоятельно раскрыто ученіе о Церкви.

Такъ называемый, малый катихизись этого богослова, изданный въ Ингольштадтъ, въ 1584 году, содержитъ въ себъ такое раскрытіе ученія о Церкви: "Что содержится", спрашиваеть Канизій, "въ словахъ: Святая, вселенская (allgemeine), христіанская Церковь; --общеніе святыхъ?". И отвічаетъ на этоть "вопросъ такъ; "Это значитъ: Я върую и исповъдую во-первыхъ. что видимая Церковь Божія или собраніе вірующих здісь. "на земль, только одна и пребываеть единою (nur eine und "einig ist), въ единомъ Духъ Христовомъ и въ единой въръ. въ единообразномъ содержаніи (in gleichförmlicher Haltung "таинствъ, въ совершенномъ повиновеніи единой Гливъ и види-"мому пастырю (т. е. папъ). Этотъ пастырь пасётъ всъхъ "христіанских» (словесных») овець и править ими, какт на-"мъстникъ Христа и какъ преемникъ Ап. Петра. Во-вторыхъ. "я върую и исповъдую, что эта Церковь Божія свята, потому-"что она очищена отъ грвховъ и освящена Христомъ, своей "невидимой Г. швой и своимъ върнымъ Женихомъ; что она пре-"бываетъ обрученною Христу и въ единеніи съ Нимъ чрезъ "въру и таниства; что она для такого единенія получаетъ освя-"щеніе отъ Св. Духа, Который сохраняеть ее въ единствъ, "научаетъ въ ней истинъ и постоянно ведетъ ее къ въчному "спасенію.—Въ-третьихъ, я върую и исповъдую, что эта Цердковь именуется и действительно есть католическая или все-"ленская, и что, следовательно, она не привязана ни къ калимъ особымъ мъстамъ и временамъ, но, въ совокупности со "всёми своими членами, простирается во весь міръ, — во всь "страны; что она включаеть въ себя всёхъ вёрующихъ во Хри-"ста всёхъ временъ, что она имбетъ и хранитъ hat und balt \_всеобщее (allgemeines), всегда продолжающееся (immer währen-"des) и неизмичное (gleichlautendes) исповъдание въры, и та-"ковое же содержаніе таинствъ и Богослуженія. Наконецъ, въ "четвертыхъ, я върую и исповъдую, что только въ этой като-"толической Церкви и находится, и пребываетъ общение свя-"тыхъ, т. е. всёхъ избранныхъ, изъ которыхъ некоторые съ \_върою проходять еще свое земное странствованіе, другіе уже "блаженно царствують на небв, а третье находятся еще въ чистилищъ, какъ-бы на пути къ небу" 1).

<sup>1)</sup> Kanisius, Kleiner Katechismus, Ingolstadt 1584, SS. 52-55.

Въ другомъ мъстъ, на вопросъ; "что именуется Церковію, и что такое Церковь?-тотъ же катихизись отвъчаеть такъ: "Единая истинная и католическая (вселенская) Церковь есть »не иное что, какъ всеобщее видимое собрание всъхъ христіанъ, "которые соединены въ единстив ввры и въ единообразномъ со-"держанін таннствъ и управляются здісь, на землі, по пове-"лънію Христа, Апостоломъ Петромъ и его преемниками, какъ духовными верховными пастырями и нам'ястниками Христовыми" 1). Замъчательно также, какіе указываются въ томъже катихизись признаки, отличающие истиннаго христіанина отъ еретика. "Католическій (вселенскій) христіанинъ въ послушаніи принимаетъ и исповъдуетъ все, чему върить и что содержать повельваеть истинный Учитель, Духь Святый, чрезь Апостоловь, чрезь вселенскую Церковь и чрезь ея духовных вождей. "Ибо, согласно истинному, Богоучрежденному порядку, овцы "должны внимать голосу своих нарочито поставленных па-"стырей и оказывать христіанское послушаніе духовнымъ вла-"стямъ" 2). На вопросъ, въ чемъ именно должно выражаться почтеніе къ духовнымъ властямъ, Канизій отвічаетъ такъ:, Ихъ "должно почитать не менте, чтмъ светскую власть. Такъ-что, "даже и въ томъ случав, если бы духовныя лица и прелаты доказались недостойными своего званія, мы все-таки обязаны признавать ихъ власть и почитать ихъ. Следовательно, мы должны оказывать смиренное христіанское послушаніе вселен-"скимъ соборамъ, постановленіямъ святыхъ Апостоловъ и святыхъ "Отцовъ и вообще всъмъ принятимъ отъ древности благоче-"стивыма преданіяма и обычияма. Наконець, слідуеть повино-"Ваться пастырямо церковнымо..." <sup>3</sup>).

Всёхъ сдёланныхъ нами выдержекъ изъ катихизиса Канизія, думаемъ, вполнё достаточно для того, чтобы убёдиться, что во всемъ его ученіи о Церкви нётъ никакого указанія на папскую непогрёшимость; даже и въ зародышё мы не находимъ здёсь этой ультрамонтанской доктрины.

Насколько распространено было и какимъ великимъ уваже-

<sup>1)</sup> Ibidem, S. 61.

<sup>2)</sup> lbidem, S 65.

<sup>3)</sup> Ibidem, S. 100.

ніемъ пользовалось катихизическое ученіе Канизія, видно уже изъ того, что, по смерти этого знаменитаго богослова, вся потти католическая Германія воспитывала на немъ, впродолженіе цѣлыхъ двухъ столѣтій, свое юношество. Это лучше всего подтверждаютъ многіе катихизическіе труды, появившіеся за этотъ періодъ въ Германіи и представляющіе не что иное, какъ сокращенныя изложенія ученія Канизія 1).

Такимъ же отсутствіемъ ультрамонтанской закваски въ ученіи о Церкви отличались и всё почти германскіе катехизиси не только въ XVIII, но и въ первой половинѣ текущаго стольтія <sup>2</sup>). Правда, уже съ конца XVIII-го вѣка стало замѣтно въ составителяхъ катихизисовъ нѣкоторое стремленіе ввести въ катихизическое ученіе ультрамонтанскую теорію о папской непогрѣшимости <sup>2</sup>), но тогда еще всѣ эти попытки были весьма несмѣлыми и далеко не частыми. То же слѣдуетъ сказать и о первой половинѣ нынѣпіняго столѣтія. Такъ, даже въ катихи-



<sup>1)</sup> Таковы напримъръ: 1) "Catechismus biblicus, Das ist: Schriftmässige Bewahrung der wahren christcatolischen allein seeligmachenden in des Dr. Canisius deutschem Katechismus enthaltenen Lehre"; эта книга была издана въ 1663 году, по повельнію Іоанна Филиппа, курфирста и архіепископа майнцскаго. 2) Два вовых изданія катехизиса Канизія, отъ 1738 и 1755 годовъ, съ нъкоторыми везиачительными измѣненіями и приспособленіями для изученія этого катижизиса ве только вэрослыми. но и дътьми.

<sup>2)</sup> Перечислимъ важитище изъ нихъ: 1) "Nothwendige und nützliche Fragen und Antworten... Cum permissu Superiorum". Stadtamhof 1743; 2) Katholischer Katechismus für die zweite Klasse der Kinder". Wien und Freyburg 1773; 3) "Der grosse Katechismus in Fragen und Antworten..." Wien. 1777; 4), Vollständiger Katechismus der christkatholischer Religion..." München 1789; 5) "Katechismus der christcathol. Religion iu drei Abtheilungen..." 1812; 6) "Katechismus der christcathol. Religion für den Iugend-und Volksunterricht im Bisthume Regensburg". Sulzbach 1842 und 1851; 7) "Kürzerer Katechismus der christcaholische Religionslehre für die Volksschulen". München 1813 n 1819; 8) "Vollständiger Katechismus der christcatholischer Religion". "München 1846; 9) "Katechismus der christcathol. Religion in Versen und Liedern". Kempten 1851; 10) "Catechismus practicus oder Unterweisung vom heil. Sacramente der Busse und der Altars..." von Ioanne Dursfeld, Soc. Iesu.—Köln 1838; 11) "Katechismus der christcathol. Religion..." Bamberg 1828 n 1832; 12) "Katechismus der christcathol-Glaubens-und Sittenlehre", von Godchard Ontrup. Hannover 1839; 13) Schuster, Katechismus Freiburg 1845; 14) Overberg, Katechismus Münster 1830 n 1834; 15) Schmitz, katholischer Katechismus. Köln u. Neuss 1849: 16) Eberhard, katholischer Katechismus. Regensburg 1849,--и мн. лр.

<sup>3)</sup> Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Conzils, B. I, S. 508-509.

зись Краутиеймера (Krautheimer), появившемся въ то время. когда германскіе ультрамонтане уже успъли значительно усилить свое вліяніе (1845 г.), мы еще находимъ слёдующее замъчательное мъсто: "Должны-ли мы върить", спрашиваеть составитель катихизиса, "что, вслёдствіе своего главенства (Vor-"ranges), папа не погръщимъ и можетъ самъ повслъвать всъмъ, "подобно Христу,-какт обт этомт учатт некатолики (wie die "Unkatholischen vorgeben?" И на этотъ замёчательный вопросъ онъ самъ же даетъ такой, еще болъе замъчательный, отвътъ: "Нътъ, онъ (папа) только съ осторожностію высказываеть при "религіозныхъ спорахъ свое судейское рышеніе (einen Richter-"spruch), которое только тогда становится членом выры (ein "Glaubensartikel), когда Церковь съ нимъ соглашается (wenn "die Kirche beistimmt). Это на томъ основанін, что Церковь десть живое тело, глава котораго такъ же точно не можетъ "существовать для одного себя, какъ и тъло не можетъ суще-"ствовать безъ главы 1)". Трудно, кажется, найти въ католическихъ катихизисахъ болъе ясное опровержение учения о папской непогрышимости, чымы какое содержится вы этихы немногихъ словахъ. При этомъ особенно замъчательно то, что Краутгеймеръ прямо называетъ сторонниковъ этого ученія некатоликами (die Unkatholischen). Такимъ образомъ въ 1845 году ученіе о папской непогръшимости еще настолько было не популярно въ Германіи, что даже такой распространенный катихизисъ, какимъ былъ катихизисъ Кроутгеймера, решительно вооружался противъ него.

Не прошло, послѣ того, трехъ съ небольшимъ лѣтъ, и указанное ультрамонтанское ученіе стало, наконецъ, очень ясно проникать въ германскіе катихизисы. Какъ и слѣдовало ожидать, это было сдѣлано іезунтами. Еще въ 1847 году появился въ свѣтъ новый катихизисъ, составленный іезунтомъ Дегарбе (Deharbe). Въ немъ хотя и не говорится такъ рѣшительно противъ папской непогрѣшимости, какъ у Краутгеймера, однако еще довольно ясно излагается ученіе о томъ, что Христосъ



<sup>1)</sup> M. Krautheimer, Katechismus, der christkatholischer Religion, Mainz 1845. S. 87.

Спаситель обътоваль непогрышимость не отдыльныме учителям (nicht den einzelnen Lehrern), но Церкви въ соединении съ ся i.iasono (der Kirche in Verbindung mit dem Oberhaupte) 1). Въ виду этого, съ перваго взгляда могло показаться, что и Дегарбе не вводить ничего новаго въ катихизическое учение о Перкви. Но на самомъ дълв его понятіе о неногръщимости имьло уже почти совершенно ісзунтскій характерь. Это видно изь некоторыхь другихь мёсть того же катихизиса. Такъ, въ одномъ изъ нихъ мы читвемъ следующее: "Если въ Церкви "возникаетъ споръ, то какихъ учителей сабдуетъ слушаться? "Тъхъ, которые находятся въ согласіи съ главой Церкви, папой "(welche sich an das Oberhaupt der Kirche, den Papst, halten)" 2)...; и затемъ приводится извъстное мъсто изъ Евангелія: Симоне, Симоне, се сатана просить вись.... и пр. (Лук. 22, 31---32). Въ другомъ мъстъ, сверхъ того, говорится довольно категорически о поочинении епископовъ папъ, въ смыслъ ультрамонтанскомъ 3). Всетаки это (первое) изданіе катихизиса Дегарбе было еще сравнительно умвренно въ изложении учения о папъ. Въ 1849 году вышло второе его изданіе, и здъсь уже вполнъ очевидна стала ультрамонтанская тенденція издателей. Между-тъмъ, какъ въ первомъ изданіи учительское служеніе епископовъ определялось въ следующихъ трехъ пунктахъ: 1) въ чистомъ и неизмънномъ храненіи ученія Христова, 2) въ истинномъ его истолкованіи и пропов'єданіи и 3) въ осужденіи противоположных вему заблужденій; - во второмъ мы находимъ уже такого рода "поправку": "Чрезъ учительское слу-"женіе Христосъ дароваль имъ (епископамъ) полномочіе про-"повыдывать Божественное учение и осуждать противоположное "еретическое ученіе" 1). Здівсь, такими образоми, уже нівти болье рычи о чистомь и неизмынномь хранении ученія Христова. а говорится только объ учительстве въ тесномъ смысле: мысль вполнъ ультрамонтанская, которая лучше всего могла подготовить провозглашение новаго ватиканскаго догмата, при Піи ІХ.

<sup>1)</sup> Deharbe, Katholischer Katechismus, 1847 10da, Bonp. u orb. 277.

<sup>2)</sup> Ibidem, вопросъ и отвътъ 278-й.

<sup>3)</sup> Clemens Schmitz, "Ist der Papst persönlich unfehlbar? München 1870, S. 75.

<sup>4)</sup> Ср. Deharbe 1847 г. вопр. 253-й, и Deharbe 1849 г., вопр. 261-й.

Вибств съ твиъ, въ этомъ же изданіи указаннаго катихизиса съ особенною силою высказывается мысль о томъ, что главное условіе для сохраненія единства Церкви есть безусловное подчиненіе всвхъ епископовъ папв 1).

Катихивисъ Дегарбе въ самомъ непродолжительномъ времени нелучилъ, благодаря стараніямъ ультрамонтанской партіи, самое нирокое распространеніе въ Германіи. Онъ не только разошелся по всёмъ баварскимъ епархіямъ, но и по другимъ германскимъ землямъ. особенно же въ рейнской провинціи, вслідствіе происковъ майнцской ультрамонтанской партіи и ея вліятельнівшаго діятеля, архіепискона Кеттелера 2). Впрочемъ, распространіе этого катихизиса не ограничилось одной Германіей: ревностные ультрамонтане поспішили перевести его на многіе языки, напр.: на венгерскій, на кроатскій, на чешскій, на моравскій, на польскій, на датскій, на шведскій, на голландскій и на англійскій, такъ—что онъ проникъ даже въ Остъ-Индію 3). Однимъ словомъ, одинъ катихивисъ Дегарбе имілъ, можно сказать, для ультрамонтанскаго діла несравненно большее значеніе, чёмъ всё испорченные ультрамонтанами францувскіе катихивисы.

Кромѣ Дегарбе, значительную услугу ультрамонтанскому дѣлу указалъ своими катихизисами другой іезунть, Венингерь (Weninger), американскій миссіонеръ и авторь книги: "Die apostolische Vollmacht des Papstes in Glaubens-Entscheidungen" (въ 1841 году). Онъ составилъ для американской католической церкви нѣсколько катихизисовъ на нѣмецкомъ языкѣ: малый, большой и спеціальный, для народныхъ школъ. Какъ катихизисъ Дегарбе (въ различныхъ его видахъ и изданіяхъ) былъ одобренъ всѣми баварскими епископами, такъ и катихизисы Венингера удостоились одобренія со стороны многихъ американскихъ епископовъ, начиная съ архіепископа г. Цинциннати 4). И самая судьба этихъ катихизисовъ похожа была на судьбу катихизиса Дегарбе, такъ-какъ и они получили самое широкое распространеніе, проникнувъ изъ Америки въ Европу, и преимущественно въ Германію.

<sup>1)</sup> Shmitz, S. 104. Cp. Deharbe 1849 1., Bonp. 269-й.

<sup>2)</sup> Friedrich, B. I, S. 516.

<sup>3)</sup> lbidem, B. I, S. 517.

<sup>4)</sup> Ibidem, B. I. S. 517.

Главный отличительный характеръ катихизисовъ Венингера тотъ, что въ нихъ ученіе о папской непогрышимости является уже не однимъ логическимъ выводомъ изъ всего ультрамонтанскаго ученія о Церкви (выводомъ, который у Дегарбе, по большей части, прямо еще не высказывается, а только подразумъвается), но что въ нихъ прямо излагается ученіе объ этой непогрешимости, хотя, по местамъ, и въ общихъ чертахъ. Чтобы придать этому изложенію болье авторитетный характерь. Венингеръ приводитъ рядъ святоотеческихъ свидътельствъ, которыя, по его мевнію, подтверждають указанное ученіе. Для насъ интересны не столько самыя эти свидетельства (которыя почти всё приведены у автора не въ полномъ виде, а многда и съ искаженіями), сколько выводы изъ нихъ самаго составителя катихизисовъ. Воть эти выводы: "1) папа есть верховный судья (der oberste Richter) въ дълахъ, касающихся въры; 2) лонъ руководить всю Церковь съ апостольским полномочіемъ; "3) когда онъ высказываетъ, какъ папа и верховный глава (Ober-"haupt) Церкви, окончательное ръшеніе (ein Endurtheil) въ дъ-"лахъ въры, то не может погрышать (er kann nicht irren)". Последній пункть потому особенно замечателень, что онь почти совпадаеть по мысли, въ немъ заключающейся, съ темъ определеніемъ, которое впоследствіи состоялось на Ватиканскомъ соборѣ, 18 іюля 1870 г.

Итакъ, и въ Германіи, какъ и во Франціи, ультрамонтане испортили катихизическое ученіе о Церкви, хотя въ германскихъ катихизисахъ эта порча произошла сравнительно довольно поздно, между—тъмъ, какъ во французскихъ она началась. какъ мы видъли, еще въ прошломъ столътіи.

#### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

Порча ультрамонтанами богословскихъ учебниковъ.

Для того, чтобы достигнуть полнаго успёха въ своемъ дёле. ультрамонтане, конечно, не могли ограничиться тёмъ, чтобы

<sup>1)</sup> lbidem, В. I, S. 519 (подстрочное примъчаніе).

ввести въ обманъ, относительно ученія о Церкви, простой народъ. Имъ необходимо было обмануть и воспитанниковъ католическихъ семинарій, и самое духовенство. Вотъ почему они подвергли своему тенденціозному "исправленію" не одни катихитисы, но и богословскіе учебники во Франціи и въ Германіи.

Что касается французскихъ учебниковъ, то ихъ порча началась еще въ прошломъ столътіи, одновременно съ тъмъ, какъ началась и порча катихизисовъ. Въ средъ французскаго духовенства, какъ мы знаемъ 1), произошло, еще при жизни Боссюэта, довольно сильное движеніе въ пользу ультрамонтантскихъ интересовъ, которое, по смерти этого знаменитаго епискона-проповъдника, еще болъе усилилось. Очень естественно было, что, стремясь къ усиленію въ своемъ отечествъ вліянія римской куріи, зараженные ультрамонтанскимъ духомъ епископы обратили особенное вниманіе на образованіе молодыхъ клириковъ въ томъ же духъ. А для этой цъли имъ нужно было ввести въ семинаріи такіе учебники, которые могли бы мало по малу пропагандировать ультрамонтанскія идеи среди юныхъ питомцевъ духовныхъ школъ.

Любопытно то, что главныя действующія лица при этой пропагандъ, іезунты, для того, чтобы достигнуть скоръйшаго и болъе върнаго успъха, впродолжение нъкотораго времени, дълали видъ, что сочувствуютъ галликанской деклараціи 1682 года. Вотъ какого рода письменное выражение своего притворнаго сочувствія этой послідней они представили французскому епископату, собравшемуся въ 1761 г. на събздъ въ Парижб: "Мы, "нижеподписавшіеся (за симъ слёдують подписи), объявляемъ "предъ кардиналами, архіепископами и епископами, которые въ "настоящее время собраны въ Нарижъ...: 1) что нельзя покопряться больше, чёмъ мы покоряемся, и более насъ сочувство-"вать законамъ (aux lois), правиламъ (aux maximes) и обы-"чаямъ (aux usages) королевства (т. е. французскаго) по отно-"шенію къ правамъ королевской власти, которая, относительно "дёль свётскихь (или, точнее, временныхь: pour le temporel), "не зависить ни прямо, ни косвенно ни оть какой земной вла-



<sup>1)</sup> См. введеніе въ наше взследованіе.

сти и имбетъ надъ собою только одного Бога;.... 2) что ми "преподаемъ въ своихъ богословскихъ курсахъ, общественныхъ ди частныхъ, то ученіе, которое французское духовенство вз-"ложило въ четырекъ тезисакъ, составленныхъ на съезде 1682 г.; и что мы никогда не будемъ учить имчему такому, что про-"тиворъчило бы этимъ тезисамъ.... (въ деклараціи ісзунтовь этотъ, второй, мунктъ, занимаетъ, собственно, третве мъсток .3) что, въ случет, если бы (чего не дей Богъ) со сторови "нашего генерала было сдълано распоражение относительно че-"го-нибудь такого, что было бы противно деклараціи 1682 г.. то мы, будучи убъждены, что мы не можемъ отказаться оть нея (v déférer) безъ того, чтобы согрышить (sans péché), посмотрели бы на этого рода распоряженія какъ на незаконныя и какъ на не имъющія никакой сили".... (этоть третій, пункть занимаеть въ језунтской деклараціи, собственно, пятос м'всто 1) Мы привели важивитие и самие характерные пункты изъ іезунтской декларацін 1761 года съ тою целію, чтобы наглядно показать, въ какомъ направленіи совершалась порча богословскихъ руководствъ во Франціи въ прошломъ стольтіи. Эта порча была тогда еще весьма умфренная и потому довольно незамътная. Іезунты хорошо понимали, что, до тъхъ поръ. пока ихъ вліяніе во Франціи вполнъ не утвердится, имъ необходимо такъ или иначе считаться съ галликанскими тезисами 1682 г., и вотъ они избрали только-что указанную нами тактвку притворного сочувствія последнимъ. Результатомъ этой тактики было то, что одновременно съ іезунтскими деклараціями 1713, 1757 и 1761 годовъ появились богословскіе учебники. въ которыхъ удивительно искусно было сдёлано сочотание весъна умфренных ультрамонтанских возврбній съ не менве умьренными галликанскими. Такимъ образомъ съ объихъ сторонъ.-и съ ультрамонтанской, и съ галливанской, —произонила взаимная уступка, --- своего рода унія, --- которал, въ сущности, должна была привести и, дъйствительно, привела къ постепенному порабощенію галликанской части французскаго духовенства ультрамонтанами.

Въ такомъ именно духъ составлены были, напр., два учеб-



<sup>1)</sup> Michaud, "Plutot la mort que le déshonneur", p. 9 sq.

ника: Гренобльскій (Théologie de Grenoble, 1739 г.), и Пуатьескій (Théologie de Poitiers, вътретьемъ своемъ изданіи, 1753 г.). Въ первомъ изъ вихъ сочетание умфренно--- ультранонтанскихъ и умфренно-галликанскихъ воззрѣній проявляется въ слѣдующихъ пунктахъ. Съ одной стороны, здесь довольно категорически выскавывается мысль, что необходимо, чтобы всякій католическій епископъ слушался папы и повиновался его рівшеніямъ. Но въ то же время, съ другой-еще не смѣшивается понятіе о церкви съ понятіемъ о папъ. Особенно характернымъ доказательствомъ этого можетъ служить то, что на стр. 540-й названнаго учебника повторяются извёстныя слова изъ посланія св. Игнатія Богоносца къ Смирнской церкви: "Міряне пусть повинуются діаконамъ, діаконы-пресвитерамъ, пресвитерыепископу, епископъ-Христу" 1). А въ этихъ словахъ о папъ и ръчи нътъ. Очевидно, онъ не ставится здъсь ни на какую особенную іерархическую степень, сравнительно съ прочими епископами.

Что касается третьяго изданія Théologie de Poitier, то достаточно со вниманіемъ познакомиться съ его содержаніемъ, чтобы замътить, что въ немъ ультрамонтанскіе "исправители" сделали уже шагъ впередъ, сравнительно съ составителями Théologie de Grenoble. Не даромъ по поводу этого третьяго изданія однимъ изъ представителей истиннаго галликанства написано было спеціальное сочиненіе, озаглавленное: "Ехатеп critique de la Théologie de Poitiers (1765)". Въ этой книгъ авторъ съ удивителвнымъ искусствомъ съумълъ разоблачить всю фальшь іезунтовь и показать, въ какихъ пунктахъ Пуатьескій учебникъ усилилъ ультрамонтанскія черты ученія о Церкви. Такое усиленіе, по его словамъ, выразилось въ следующемъ: 1) "исправитель" учебника на первомъ планъ поставилъ новыя папскія декреталін и буллы, о болье же древнихъ умолчаль; 2) древнее церковное понятіе о всеобщности, какъ върнъйшемъ критерів истинности церковнаго ученія, онъ заміниль понятіемъ о большинство (majorité) 2). Эта посл'ядняя особенность была потому опасна для чистоты церковнаго ученія, что неизбъжно должна была рано или поздно привести къ тому, что-

<sup>1)</sup> Michaud, "De la falsification des catéchismes français", pp. 87-88.

<sup>2)</sup> Ibidem, pp. 89 et 92.

бы накоторыя отдальныя школьныя богословскія мнанія возвести въ догматы; а главное-къ тому, чтобы постепенно пріучить католическое духовенство къ мысли, что въ делахъ веры достаточно голоса только сравнительно немногих венескоповь, собранныхъ вокругъ папы. А эта мысль, въ свою очередь, имбла прямымъ своимъ последствіемъ другую, --- о единоличной папской непогръшимости. Таковы были тъ ультрамонтанскія крайности, въ которыя вдались "исправители" Théologie de Poitiers. Если еще и оставалось въ третьемъ изданіи этого учебника чтонибудь такое, что напоминало бы галликанство, то развѣ только мысль, что папа решаеть дела веры вмюсть съ епископами. Но довольно было более или менее проницательнаго взгляда на то ученіе о Церкви, которое изложено въ этомъ изданів, чтобы понять, что галликанство получило въ немъ значение простой фикціи, —какъ-бы некоторой прикрышки для ультрамонтанскихъ доктринъ.

Если уже въ прошломъ столътіи іезуиты взяли въ свои руки преподаваніе богословія и начали портить богословскіе учебники во Франціи, то очень естественно, что въ настоящемъ стольтіи, когда, какъ мы знаемъ, ультрамонтанская партія снова ожила въ этой странъ,—эта порча должна была значительно усилиться и развиться. Постараемся представить въ существенныхъ чертахъ, какъ совершалось это постепенное усиленіе и развитіе, на основаніи нъкоторыхъ примъровъ.

Въ теченіи почти всей первой половины нашего въка самымъ распространеннымъ и употребительнымъ богословскимъ руководствомъ во Франціи былъ учебникъ Бальи (Théologie de Bailly), который въ первый разъ появился на свътъ въ самый годъ первой революціи (1789 г.). Направленіе этого сочиненія было сначала вполнъ галликанское, и въ виду этого, значительная часть французскаго духовенства (которое въ первые года нашего въка было еще въ своей значительной части галликанскимъ) на немъ воспиталось. Понятно, что ультрамонтанамъ очень важно было включить именно въ этотъ столь популярный во Франціи учебникъ свои взгляды и возэрънія; но это можно было сдълать не иначе, какъ только съ особеннымъ искусствомъ и осторожностію, что было не легко. За такое

нелегкое дёло взялся очень ловкій и находчивый представитель ультрамонтанских воззрёній, аббать Рэсэвэрт (Receveur). Въ 1842 году Théologie de Bailly вышла вторым изданіемъ, въ которое включены были некоторыя прибавленія и примечанія этого аббата, написанныя въ ультрамонтанскомъ духе. Укажемъ самыя важныя изъ такихъ дополненій.

Въ изданіи 1789 года Бальи указываетъ следующія четыре условія для сохраненія единства въ Церкви: 1) согласіе со всти опредъленными Церковію членами втры 1); 2) общеніе въ однихъ и тъхъ же таинствахъ церковныхъ 2); 3) подчиненіе пистырямя, которые принимають всё одни и тё же пункты въроученія, опредъленные Церковію в); наконецъ, 4) единеніе съ папою 4). Итакъ, Бальи быль самъ лично далекъ отъ ультрамонтанства, потому-что ставилъ на первомъ мъстъ не единеніе съ Римомъ, а единство духовное, - въ догматахъ въры и въ таинствахъ. Кромъ того, замъчательно у него и то, что онъ въ первомъ пунктъ не говорить, что догматы въры определены напой, но выражается о нихъ такъ: "определенными Церковію". Затьмъ, въ пункть третьемъ, подчиненіе пастырямь Церкви различается отъ единенія съ папой, --слідовательно, нътъ и слъда ультранонтанскаго пониманія отношеній между нимъ и всеми членами католической церкви.

Обратимся къ изданію 1842 года того же учебника Бальи,—
изданію дополненному и "исправленному" Receveur'омъ. Здѣсь
мы находимъ такое замѣчаніе по поводу условій единства Церкви: "Единство Церкви требуетъ трехъ вещей: 1) исповѣданія
"одной вѣры, т. е. вѣра въ одни и тѣ же догматы, откровен"ные и опредѣленные (proposés comme tels) трибуналомъ или
"какимъ-нибудъ судъею, которому всть члены Церкви обязаны по"виноваться;.... 2) участія въ единой жертвѣ (т. е. евхаристи"ческой), въ однихъ и тѣхъ же таинствахъ...; 3) подчиненія
"пастырямъ, пребывающимъ въ единеніи другъ съ другомъ и

<sup>1) &</sup>quot;Consentio omnibus articulis, ab Ecclesia definitis"....

<sup>2) &</sup>quot;Communio iisdem sacramentis"...

<sup>3) «</sup>Subjectio pastoribus eosdem et omnes fidei articulos ab ea definitos admittentibus» ...

<sup>4) «</sup>Unio cum Romano pontifice». Cu. Michaud, De la falsification, p. 118.

"въ общеніи съ (своимъ) *главою*; потому-что это взаимное едв-"неніе и общее единство съ главою составляють необходимое "условіе всякаго дъйствительно *единаго* общества" <sup>1</sup>).

По справедливому замѣчанію Мишо, замѣна, сдѣланная Receveur'омъ въ данномъ случаѣ--слова "Церковъ" выраженіемъ: "трибуналъ или какой-нибудь судья"—уже заключала въ себъ генденціозную порчу словъ Бальи въ ультрамонтанскомъ смыслѣ 2). То же самое можно сказать и относительно того, что Receveur, вопреки мысли Бальи, не безъ намѣренія соединяеть подъ одной рубрикой подчиненіе пастырямъ и общеніе съ папой.

Особенно интересно для насъ, какъ Receveur "исправилъ" тъ мъста книги Бальи, въ которыхъ ръчь идеть о непогръщимости папы. Вотъ подлинныя слова Бальи: "Папа, даже тогда, когда онъ учить ex cathedra не есть непогрышимь въ дылахъ вырыч. А вотъ поправка, сдъланная Receveur'омъ: "римская церковь "признаетъ, что епископатъ, соединенный съ верховныма (sonverain) епископомъ, папою, уполномоченъ определять догматы. "будеть-ли то въ дълахъ въры, или относительно богослуженія. "морали или всеобщей дисциплины... Всъ католики признають "епископатъ, соединенный съ папой, за высшаго и непогръщи-"маго судью. Если нъкоторые держатся при этомъ мысли, что "такая непогръшимость пребываеть въ лицъ одного паны, то "это мивніе имветь такъ же мало отношенія къ вврв, како и "мнъніе тьхь, которые думають иначе; такъ какъ и съ той, и "съ другой стороны одинаково признается, что въ этомъ вопросъ "ничего еще не рѣшено" 3).

Читая эти слова, нельзя не замътить, что Receveur свель въ нихъ на степень простаго "мнънія" то, что Бальи выдаваль за истину, раздъляемую всъми католиками,—именно: мысль, что папа не погръшимъ только въ соединении со всъмъ епископатомъ (у Receveur'а объ этой мысли употреблено такое выраженіе: "какъ и мнъніе тъхъ, которые думають иначе").

<sup>1)</sup> Michaud, 119.

<sup>2)</sup> Ibidem., pp. 119-120.

<sup>3)</sup> Ibidem, pp. 120-121. CH. Friedrich, B. I, S. 545--546.

Нельзя также не обратить особеннаго вниманія и на то, что въ словахъ Receveur'a, въ сущности, высказывается мысль, что разныя благочестивыя мнівнія тітх или другихъ католиковъ могутъ рано или поздно получить, вслідствіе різшенія церкви, значеніе догматовъ візры. Впослідствій, когда мы будемъ излагать исторію засізданій Ватиканскаго собора, мы увидимъ, къ чему привела такая опасная для чистоты церковнаго ученія мысль.

Не смотря на всѣ дополненія, сдѣланныя Receveur омъ къ учебнику Бальи, этотъ послѣдній въ общемъ всетаки оставался галликанскимъ. Такъ, напр., въ немъ еще оставалась вполнѣ галликанская мысль, что соборы Констанцскій и Базельскій могутъ быть признаны вселенскими даже и по отношенію къ тѣмъ засѣданіямъ (4-му и 5-му), на которыхъ ограничена была папская власть. Кромѣ того, въ немъ еще проводилась мысль о томъ, что католическая церковь есть монархія, ограниченная аристократіей. Вслѣдствіе этого, въ 1853 году, слѣдовательно, когда ультрамонтанская партія уже рѣшительно пересилила во Франціи галликанъ, учебникъ Бальи включенъ былъ въ римскій index, какъ книга неблагонадежная въ догматическомъ отношеніи и потому якобы опасная 1).

Другимъ нагляднымъ примъромъ того, какъ ультрамонтане портили галликанскіе богословскіе учебники, можеть служить 13-е изданіе учебника епископа Бувье (Bouvier), которое, сравнительно съ первымъ его изданіемъ, значительно измѣнилось по содержанію и сдѣлалось совершенно ультрамонтанскимъ. Первое изданіе этой книги вышло въ 1834 году, а тринадцатое—въ 1868 году, слѣдовательно между ними прошло всего 34 года. Укажемъ на самыя характерныя различія между обоним изданіями. Уже самое заглавіе втораго отдѣла учебника Бувье въ 13-мъ изданіи измѣнено въ совершенно ультрамонтанскомъ духѣ. Между—тѣмъ, какъ въ первомъ изданіи указанный отдѣлъ (содержащій въ себѣ ученіе о церкви) начинался съ изложенія ученія объ авторитетѣ епископовъ и собо-



<sup>1)</sup> Michaud, p. 130. CH. Friedrich, B. I, S. 547.

ровъ:--въ изданіи 1868 года первая часть этого отділа озаглавлена такъ: "О томъ, кто имъетъ право юрисдикцін надъ вселенскою церковію, т. е. о святьйшемъ папъ" 1); слъдовательно здёсь на первомъ месте ставится учение о папте. Далье, Ъувье въ своемъ учебникъ замъчаетъ, что въ католической церкви издавна спорили о томъ, выше-ли папа собора, и что. не смотря на эти споры, вст, однако, соглашались въ томъ, что этотъ вопросъ не имветь отношенія къ въръ. Какъ же "поправляеть" это зам'вчаніе ультрамонтанскій "исправитель" епископа Бувье въ 13-мъ изданіи его богословія? Онъ замъняеть его следующими словами: "Когда-то (olim) между богословами быль спорь объ этомъ (т. е. объ отношении папы къ собору), но теперь (т. е. въ 1868 г.) остались лишь очень немнойе (рацсі, которые еще держатся, и притомъ несправедниво (immerito) отрицательнаго мижнія относительно указаннаго вопроса (т. е. мизнія, что соборъ више папи)" 2). Какъ ни кратка эта "поправка", однако легко заметить, что тоть, кто ее сделаль. имель главнымь образомь вы виду показать, что ультрамонтанская мысль о томъ, что папа выше собора, есть вполнъ истинная мысль, между-тьмъ, какъ противоположная ей галликанская мысль (что соборъ выше папы) совершенно ложна.

Наконецъ, можно еще указать и на то, что въ изданіи 1868 года названнаго богословскаго руководства уже не дѣлается никакого различія между нерушимостію (indéfectibilité) и непопрышимостію (infaillibilité); между-тѣмъ, какъ въ первомъ изданіи книги Бувье очень ясно высказывается мысль, что папа обладаеть нерушимостію, но никакъ не непогрышимостію. При этомъ Бувье прямо говорить: "Наши (т. е. галликанскіе) погословы, слѣдуя за славнымъ (três illustre) Боссюэтомъ, дѣлаютъ различіе между апостольскимъ престоломъ и личностію папаны... Они утверждають, что папа. даже когда онъ говорить пех саthеdra и учить всю Церковь, можешь погрышать, и что.



<sup>1) «</sup>De eo, qui in Ecclesiam universalem jurisdictionem habet, seu de S. Pontifice».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Michaud, pp. 139, 140—141. CH. Friedrick, B. I, S. 548.

"следовательно, его решеніе (jugement) только тогда становится "неизмонныме (irrèformable), когда Церковь съ нимъ согласится. "Такъ мыслять Боссюэть, Турний (Tournely), Бальй, Ренье "(Regnier), де-ла-Люцерна (de la Luzerne) и др.... Всъ защит-"ники непогръшимости папы вполнъ согласны въ томъ, что дэто мныніе не принадлежить ко католической выры. Следо-"тельно, 1) ни одинъ католикъ, гдф бы онъ ни находился, не "обязанъ признавать ero (n'est tenu de l'admettre): 2) франдцузы, которые нападають на это мижніе и отвергають его, не "Заслуживають за то ни номы ни цензуры, какъ это доказаль "Боссюэтъ. Поэтому 3) догматическія определенія папскаго "престола, хотя и должны быть принимаемы всёми съ вели-,чайшимъ почтеніемъ, не принадлежать, однако, къ католичес-"кой въръ до тъх поръ, пока они не снабжены согласіемь, хотя "бы молчаливымь, епископовь (tant qu'ils ne sont pas munis du "consentement, au moins tacite, des évêques)"... А вотъ, что влагаеть въ уста Бувье его "исправитель" въ изданіи 1868 года: "Если папа говоря ex cathedra и какъ намъстникъ Хри-"ста, учить или осуждаеть что-нибудь и требуеть согласія, то "мы говоримъ, что она не погръшима, и что его рѣшеніе не "можетъ быть никъмъ измънено... Это инъніе о непогрышимо-"сти папы было изв'естно во Франціи до XIV-го в'ека. Но со "времени этой плачевной эпохи -- со времени великаго раско-"ла, - противоположное мнвніе (т. е. отрицающее папскую не-"погръшимость) стало проникать въ школы Франціи... Въ на-"стоящее время это мивніе (т. е. галликанское) оставлено всими, "и даже во Франціи трудно было бы найти хотя бы и одного "богослова, который решился бы публично защищать его. Вотъ "почему мы считаемъ за върную и всеобщую истину слъдую-"щее положеніе: римскій первосвященнико не погрышимо, колда онг опредъляеть ex cathedra что-нибудь, касающееся выры "и правовъ" 1). Если принять во вниманіе, что 13-е издапіе богословія епископа Бувье появилось почти наканунт Ватиканскаго собора, то всё эти поправки стануть совершенно ...имынтвноп

<sup>1)</sup> Michaud, pp. 151-154. Cn. Friedrich, B. I, S. 549-550.

Всего доселѣ сказаннаго относительно порчи французскихъ богословскихъ учебниковъ, думаемъ, достаточно для того. чтобы составить себѣ болѣе или менѣе вѣрное представленіе о томъ, какъ именно совершалась эта порча, и къ какимъ результатамъ она привела.

Остается еще сказать о таковомъ же "исправленіи" богословскаго преподаванія въ католической Германіи.

Какъ и во Франціи, это "исправленіе" было деломъ, по преимуществу, іезуитовъ, но по своему характеру оно во многомъ было отлично отъ таковаго же "исправленія" французскихъ богословскихъ руководствъ. Чтобы понять это различіе, довольно припомнить то, что мы сказали въ началъ второй части нашего изследованія относительно цветущаго состоянія германской католической науки въ концъ прошлаго и въ началъ текущаго стольтія. Какъ мы тогда выяснили, въ такомъ цвътущемъ состояніи этой науки заключалась главная сила германскаго умфреннаго католицизма, обладая которою, онъ могъ гораздо больше галликанскихъ богослововъ бороться съ новымъ ультрамонтанствомъ. Это обстоятельство можетъ вполнъ объяснить. почему и порча богословского образованія въ Германіи шла далеко не такъ успѣшно для іезуитовъ и ультрамонтанъ, какъ во Франціи, и почему она совершалась гораздо медленнъе. чёмъ тамъ.

Имѣя это въ виду, мы поймемъ и то, почему въ католической Германіи ученіе о папской непогрышимости даже тогда не получало права гражданства, когда сочиненія Лампэ и де-Местра получили особенное значеніе не только въ отечествъ этихъ писателей, но и среди германскаго католическаго общества.

Дѣло въ томъ, что среди германскихъ богослововъ очень долго сохраняла вліяніе цѣлая плеяда истинныхъ ученыхъ, которые слишкомъ хорошо понимали всю ненаучность инфаль-ибилистовъ и потому довольно рѣшительно вооружались противъ ихъ теоріи. Къ такой плеядѣ принадлежали, какъ мы видѣли, Тюбингенскіе католическіе богословы, а также Вессенбергъ, Гермесъ и многіе другіе, въ томъ числѣ и извѣстный

Мэлерь (Möhler), авторь "Символики (Symvolik)" и мн. друг. сочиненій. Впрочемь, этоть послідній, хотя и вооружается противь мысли, будто папская непогрішимость есть существенная часть ученія католической церкви, однако въ своей "Церковной Исторіи" проводить мысль, что централизація, понимаемая въ смыслів ультрамонтанскомъ, со служила очень важную службу римской церкви, такъ какъ (будто-бы) спасла ее въ средніе віжа отъ расколовь.

Особенно же ясно обнаруживается, какъ чуждо было ученіе о папской непогрышимости германскимъ католическимъ богословамъ,—изъ сочиненій Бреннера (Brenner), Ромензе (Rothensee) и Дрея (Drey). Первый изъ нихъ въ своей "Догматикъ прямо утверждаетъ, что органъ непогрышимости въ Церкви суть Апостолы и ихъ преемники, епископы. Если онъ далье, нъсколько ниже, и касается вопроса объ отношеніи папы къ вселенскому собору, то не только не склоняется къ мысли о панской непогрышимости, но прямо говоритъ, что римскій первосвященникъ можеть погрышать такъ же, какъ и всякій другой епископъ. При этомъ онъ допускаетъ, однако, подобно галликанскимъ богословамъ, непогрышимость не папы, но римскаго престола или, вырные, перушимость послыдняго 1).

Еще рышительные вооружается противы ученія о папской непогрышимости Ромензе. Вы своей книгы: "Der Primat des Papstes in allen christlichen Jahrhunderten" оны не соглашается сы де-Местромы относительно термина: "infallibilitas", но замыняеты его словомы: "Irrefragabilität", которое по-русски вырные всего передаты чрезы: "несокрушимость"; а это, вы сущности, почти тоже, что Боссюэтовская indéféctibilité (нерушимосты), которая, какы мы замытили вы своемы мысты, отчасти напоминаеты наше православное понятіе о непогрышимости Церкви. Особенно замычательно то, что говорить Ротензе по поводу мнынія одного протестантскаго писателя о существенномы значеніи вы системы католическаго богословія ученія о непогрышимости папы. "Пусть скажеть намы г. Губитцы

<sup>1)</sup> Friedrich, B. 1, S. 530.

(т. е. этотъ самый писатель)", замѣчаетъ онъ, "когда, гдъ и отъ кого получилъ этотъ "новый членъ въры (т. е. напская "непогръщимость) свое начало и свою санкцію. Мы ничею не "энаемъ о такомъ членъ въры, а между тътъ полагаемъ, что "всъ члены въры римско-католической церкви намъ хороню из-"въстны 1). Въ другомъ мъстъ названнаго сочиненія своего онъ идетъ еще дальше, когда говоритъ, что, по его убъжденію, судья въ предметахъ въры не папа, а Церковъ, и когда отказывается признать за папой всякаго рода инспирацію, вопреки инфальибилистамъ 2).

Что касается Дрея, то и онъ въ своей "Апологетикъ" высказываетъ мысль, что папа самь по себи (für sich allein) не непогръщимъ, причемъ доказываетъ это гъмъ, что въ Евангелів ръшительно не находится подтвержденія для такой непогръщимости. Кромъ того, по мнънію Дрея, признавать папскую непогръщимость значить отрицать непогръщимость вселенской Церкви <sup>3</sup>).

Сороковые годы нашего стольтія были (какъ мы уже раскрыли выше) временемъ, когда ультрамонтане стали получать въ германской церкви преобладающее значеніе. Тогда же началось, собственно, и болье или менье рышительное проникновеніе въ область германской католической догматики и каноники ультрамонтанскихъ идей. Такъ, въ 1841 г. появилась въ нымецкомъ переводы извыстная книга Капеллари (Capellari), который въ то время быль уже папой Григоріемъ XVI: "Тгіштра des heil. Stuhls und der Kirche", написанная въ совершенно ультрамонтанскомъ духы. Въ томъ же самомъ году вышло въ свыть еще другое ультрамонтанское сочиненіе: "Die аро-stolische Vollmacht des Papstes in Glaubensentscheidungen".— извыстнаго уже намъ ісвуита Венингера, которое имъло такой усгыхъ, что въ слъдующемъ 1842 г. вышло уже вторымъ изданіемъ.

<sup>1)</sup> Ibidem, B. I, S. 531.

<sup>2)</sup> Ibidem, B. I, S. 532.

<sup>3)</sup> Ibidem, B. I, S. 533-534.

Этого мало. Вскорѣ послѣ того ученіе о папской непогрѣшимости начинаетъ проникать и въ такія книги, которыя, въ качествѣ богословскихъ учебниковъ, имѣли особенно інирокое распространеніе среди католическаго духовенства въ Германіи. Къ такимъ сочиненіямъ слѣдуетъ отнести, напр., два учебника каноническаго права: Вольтера и Филиппса. Здѣсъ, вопреки Бреннеру, Ротензе и Дрею, уже открыто излагается ученіе о томъ, что вселенскій соборъ тогда только получаетъ непогрѣшимый авторитетъ, когда самъ "непогрѣшимый" папа сообщитъ ему такого рода непогрѣшимый характеръ.

Чёмъ дольше шло постепенное завоеваніе католической Германіи іезуитами, тёмъ все болёе и болёе усиливалось ихъ вліяніе въ области германской богословской литературы. Съ теченіемъ времени начинаетъ появляться цёлый рядъ сочиненій, написанныхъ въ іезуитскомъ духі, въ роді слідующихъ німецкое изданіе богословія Перроне, затімъ "Der Papst und die modernen Jdeen" Шрадера, "De unitate Romana" его-же, "Kirchliche Lehrgewalt" Шпэмана; "Пієтра Romana oder Die Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes" Рудиса и мн. др. Всё они содержали въ себі уже вполні ясное ученіе о папской непогрышимости въ томъ смыслі и значеніи, въ какомъ составлено было, вскорі послі того, пресловутое Ватиканское опреділеніе.

Вотъ какъ совершилась постепенная систематическая порча богословскаго образованія и въ Германіи.

## Заключеніе третьей части.

Взявъ въ свои руки почти всѣ епископскіе каоедры во Франціи, въ Гермапіи и въ другихъ католическихъ странахъ, ультрамонтане особенно укрѣпили свое вліяніе. Но они пошли еще дальше: завладѣли важнѣйшими профессорскими каоедрами въ католическихъ университетахъ, испортили ученіе о Преданіи и подвергли постепенной, систематической порчѣ и все богословское преподаваніе. Чрезъ это они подготовили для себя

свою будущую побъду на Ватиканскомъ соборъ. Теперь им оставалось только сдълать рядъ послъдовательныхъ предварительныхъ опытовъ, цълію которыхъ было бы испытать, тверда-ли та почва, на которую они готовились вступить и на которой намъревались возвести самое зданіе своей новой ультрамонтанской церкви. Къ разсмотрънію этой послъдней фазы подготовленія Ватиканскаго собора мы переходимъ въ слъдующей, четвертой, части нашего сочиненія.

Священникъ І. Арсеньевъ.

(Продолжение будеть).

# ВЪРА и РАЗУМЪ

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 23.

декабрь.—книжка первая.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемв.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Декабря 1893 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павло*я

# КЪ СТАРОКАТОЛИЧЕСКОМУ ВОПРОСУ.

# Православенъ ли Intercommunion <sup>1</sup>), предлагаемый намъ старокатоликами?

"Бълайте раздъленій, держитесь единенія". Сн. Игнатій Богоносецъ.

(Окончаніе \*).

### Ограда церкви.

Заканчивая нашъ очеркъ объ Intercommunion в, не можемъ не обратить еще разъ достодолжное вниманіе на то выраженіе, которое было употреблено на Люцернскомъ Конгрессѣ однимъ изъ представителей православно-русской церкви. Въ рѣчи по поводу вопроса: не пора ли старокатоликамъ, ради объединенія ихъ церкви съ церковію православною, войти въ оффиціальныя сношенія съ представителями власти нашей церкви,—онъ выразилъ мысль, что для подобнаго рода сношеній не настало еще время, такъ какъ "мы недостаточно еще ознакомились другь съ другомъ" г). Выраженіе это, по нашему мнѣнію, требуетъ нѣкотораго разъясненія. Въ самомъ дѣлѣ: къ кому именно должно быть относимо употребленное здѣсь слово мы: къ однимъ ли намъ—православнымъ? къ намъ-ли православнымъ и старокатоликамъ, взятымъ вмѣстѣ? или—въ смягченной формѣ выраженія—къ однимъ старокатоликамъ?

Если оно относится спеціально къ намъ—православнымъ, то кого именно должны мы разумѣть подъ нимъ: церковь ли нашу и представителей ея власти, съ коими старокатолики

<sup>1)</sup> Взаниообщеніе.

<sup>\*)</sup> Сы. ж. «Въра в Разумъ», за 1893 г., № 22.

<sup>2)</sup> CMOTP. Stenograph. Bericht, crp. 43.

приходять къ мысли начать свои оффиціальныя сношенія, или же нашу богословскую науку и ея представителей, которые, по крайней мъръ, повидимому, въ той или иной степени могуть обусловливать установленіе возгръній и ръшеній представителей нашей церковной власти? Кто изъ нихъ можетъ обнаруживать и дъйствительно обнаруживаеть слабое знакомство со старокатолицизмомъ и посему нуждается относительно него въ пополненій и увеличеніи суммы свыдыній?

Смело и решительно утверждаемъ, что къ церкви нашей и представителямъ ея власти оно никоимъ образомъ относиться не можетъ. По данному предмету мы высказались уже съ достаточною ясностію и полнотой въ прошлой нашей стать в. Церковь наша есть столиъ и утвержденіе истины; руководимая Духомъ Святымъ, она всегда готова воспринимать въ свое доно всёхъ искренно обращающихся къ ней. Врата ея непрестанно открыты для ввода въ ея ограду новыхъ сочленовъ 1). Почти

<sup>1)</sup> А. А. Кирфевъ въ Свъть отъ 7 декабря 1892 года пишетъ: "и одной заблудшей и потомъ найденной овий радуется истиний пастырь стада, а туть изъ тысячельтняго блужденія возвращается въ нашу церковь лучшая часть западнаго стада, стоить двадцать два года передъ вратами Ожидая, когда они откропотся, я ин (христіане!) какъ будто не желасиъ вхъ открыть!" Прежде, чемъ возводить подобнаго рода тяжкое обвиненіе на нашу церковь, А. А. Кирвеву следовало би предварительно поразузнать: обращался ли вто-либо изъ староватоликовъ къ нашей церкви съ изъявленіемъ желанія войти въ ея ограду? Въ прошлой стать: мы писым уже и теперь вновь повторяемъ, что изъ среды старокатоликовъ еще внито не обращался въ ней в не выражаль подобнаго желанія; следовательно, церковь наша не могла и не вибла даже повода ни открывать, ни закрывать своихъ врать предъ староватоликами. Такимъ образомъ, обвиненія А. А. Киріева являются не только голословными, но совершенно произвольными. Неужели твиъ думаетъ онъ привлечь симпатін нашего общества къ старокатолическому движению? или побудить нашу церковь отверзать свои врата совершенно вона прасну, когда въ нихъ никто не стучится? Изъ всего содержанія настоящаго очерка онъ можеть убъдиться, что старокатолики, - тв старокатолики, которые, по его слованъ, будто-бы пламеннийше стренятся (смотр. его брошюру "О сближенін со старокатоликами" стр. 4) объединеться съ нашею церковію, питаются войтя въ ен ограду не чрезъ установленныя въ ней врата, объ отверзстін конхъ онъ съ такимъ всеусердіемъ ратуетъ, а чрезъ сносъ, или, върнъе, при посредствъ сноса самой этой ограды. Въдь, и самъ А. А. Киръевъ, ради входа старокатоликовъ въ нашу церковь, какъ это указано было въ начале настоящаго очерка, хлопочеть вменно о ниспровержения церковной ограды, которую въ свонаъ статьяхъ онъ называеть "катайскою ствною" и "Эйдткуненомъ". Къ чему онъ тогда заводить рычь о закрытыхь будто-бы вратахь вь ограды поркви и о необ-

2000-летняя истекшая ея жизнь очертила въ точности ея естественныя границы, воздвигла на этихъ границахъ ограду, определила въ ограде врата и установила твердо и непоколебимо условія для прохода чрезъ различныя ея врата. Отъ каждаго желающаго войти въ ея ограду она требуетъ, прежде всего, добровольнаго и чистосердечнаго отреченія отъ прежнихъ заблужденій, исповеданія ея вероученія, безусловнаго признанія ея авторитета въ дёлахъ вёры и твердаго об'ещанія жить по ея законамъ 1). Безъ этого условія она изъ міра внъшняго никого не впускаетъ въ свою ограду. Затъмъ, церковь вводить внутрь своей ограды вновь обращающихся, смотря по той области вижиняго міра, къ которой они принадлежали, различными вратами: однихъ чрезъ врата крещенія, другихъ чрезъ врата муропомазанія, третьихъ чрезъ врата исповеди и т. д. Чтобы вновь обращающійся могь соделаться вполнъ достойнымъ сочленомъ церкви по входъ въ ея ограду, она въ преддверіи къ своимъ вратамъ непременно оглашаетъ его, т. е. требуетъ отъ него болъе или менъе полнаго и обстоятельнаго ознакомленія съ ея догматами, обрядами, канонами, молитвословами и т. д. Наконецъ, чтобы опредълить полную принадлежность обращающагося къ церкви, она по введение его въ свою ограду преподаетъ ему, какъ правоспособному и равноправному своему сочлену, причащение, т. е. таинственно объединяеть его съ собою и своимъ Главою, Господомъ Інсусомъ Христомъ.

Чтобы знать, чрезъ какія врата надлежить провести вновь обращающагося, церковь должна въ точности опредёлить, къ какой области внёшняго міра онъ принадлежаль до своего обращенія. Но и въ этомъ отношеніи 2000 - лётняя



ходимости возможно скорве открыть ихъ ради входа старокатоликовъ? В'ядь, при снесеніи ограды сохранять въ цілости врата можно лишь только съ одною археологическою цілію; сами же по себі оні потеряють всякій смисль и значеніе

<sup>1)</sup> А. А. Кырвевъ въ Свътв отъ 7 Декабря 1892 года пишеть, что "при присоединении римскаго католика, овъ произносить никео-константиноградскій символь въры и причащается", и полагаеть, будто втимъ и исчерпивается весь актъ воспринятия католика въ перковь. Изъ содержания настоящей главы онъ можетъ убъдиться, что актъ воспринятия обращающихся иновърцевъ вообще и католиковъ въ частности изсликовъ въ частности изсликовъ въ частности изсликовъ

истекшая ея жизнь все предусмотрела и все определым ясностію и точностію, какъ относительно различних религій вив христіанскаго міра, такъ и относительно инославныхъ исповъданій, церквей и сектъ міра христіанскаго. У вег нътъ лишь ясныхъ и точныхъ, или, выражаясь върнъе, спеціальных определеній относительно однихь староватоликовь, такъ какъ церковь старокатолическая народилась въ течени последняго времени и вследствіе новизны своей не могла подлежать ся законодательной, или, точнее, вероисповедной оценкв. Старокатолики, какъ можно убъдиться изъ содержанія всего настоящаго очерка и какъ увидимъ ниже, пользуются этиль обстоятельствомъ и, исходя изъ него, построяють всв свое церковныя притязанія, т. е. не желають ни относить къ себь установленныхъ уже церковію условій для воспринятія обращающихся, ни проходить въ ограду церкви чрезъ существующія въ ней врата. Но отсутствіе въ православно-восточной церкви спеціальныхъ определеній относительно старокатольцизма, какъ не означаетъ того, чтобы она отстраняла самихъ старокатоликовъ отъ входа внутрь своей ограды, такъ не знаменуетъ и того, чтобы она обязана была для ихъ спеціальнаго воспринятія въ церковь установлять новыя условія и для их спеціальнаго прохода въ ограду церковную рубить въ ней новыя врата. Напротивъ того, - и не имъя нарочитыхъ опредъ леній относительно насъ, она, какъ чадолюбивая мать, всегля готова воспранимать ихъ въ свое лоно. Для осуществленія сей ифли, она должна примънять къ нимъ изданныя уже ею постановленія, воспринимать ихъ въ свое лоно на имфющихся уже въ ней условіяхъ и проводить ихъ въ ограду церкви чрез существующія уже въ ней врата. Издавать относительно изъ новыя постановленія, т. е. ради ихъ установлять новыя условія и рубить въ своей оградь новыя врата, она можетъ толью въ томъ случав, если старокатолицизмъ окажется совершенно новымъ исповъданіемъ и совершенно новою церковію, къ коимъ всв прежде изданныя ею постановленія окажутся абсолютно непримънимыми. Но и ради сей пъли она, прежде всего, должна отнестись къ старокатолицизму на основани существующихъ уже въ ней и действующихъ въ ней ныне постановленій.

Какъ же поступить она въ семъ случав? Для нея старокатолическій вопросъ есть вопросъ церковный. Она и отнесется къ нему только и исключительно, какъ къ церковному вопросу. Церковь—одна; все что не находится внутри ея, то принадлежить относительно ея самой къ міру внѣшнему. Вторая истинная церковь во внѣшнемъ мірѣ самопроизвольно зародиться и произойти не можетъ никониъ образомъ; это противорѣчить самой идеѣ церкви. Такимъ образомъ, старокатолицизмъ, пока онъ не воспринять въ церковь, стоитъ относительно церкви въ мірѣ внѣшнемъ. Слѣдовательно, вся задача церкви относительно старокатоликовъ сводится только и исключительно къ тому, чтобы опознать самую сущность ихъ церкви съ тѣмъ, чтобы опредѣлить къ какой именно области внѣшняго міра она принадлежить 1).

<sup>1)</sup> А. А. Кирвевъ серьезно полагаетъ, будто весь старокатолическій вопросъ для насъ православныхъ сводится въ простой проверке догматовъ староватолической церкви съ догматами не нашей, а древней нераздъльной церкви и будто тождество догматовъ старокатолической церкви съ догматами нераздъльной цервви содълаетъ староватоливовъ такими же православными, вакими мы почитаемъ самихъ себя. Исходя изъ этихъ коренныхъ своихъ положеній, онъ награждаетъ насъ упрекомъ за упрекомъ за то, что мы не беремъ на себя задачи провършть догнаты староватолической церкви и посему какъ бы преднамъренно не хотвиъ убъдиться въ православіи старокатоликовъ. Онъ пишеть: "вопросъ о томъ, есть ли что ерстическое въ учении старокатоликовъ, совершенно обойдевъ о. Смирновымь; мнв же кажется, что лишь посль подробнаго и основательнаго сравнения догматовь старокатоличества сь догматами древней нераздъльной церкви можно приступать и въ другимъ вопросамъ, несущественнымъ, и притомъ неуловимаго свойства (на сколько существенны и уловимы все эти остальные вопросы — въ этомъ читатели могли убъдиться изъ содержанія настоящаго очерка). Если бы начали дело св этого именно конца, св разрышенія догматических в вопросове, им бы убъделись (не странно-ли, что ради отождествленія старокатолицизма съ православіемъ мы должны приступить къ его изследованію съ определеннаго яменно конца, -- того, который рекомендуется намъ нашимъ оппонентомъ? Онъ, такимъ образомъ, самъ сознается, что, начавъ изследование съ другихъ концовъ, мы не дойдемъ до этого отождествленія), что у староватоливовъ ересей ніть, и тогда мы, конечно, посмотръли бы и на все остальное другими глазами; а что у насъ и у старокатоликовъ догматъ тождественъ, это, мит кажется, доказывается вполит нать последении катехизисами (со всемь не доказывается, какъ это доказано было выше, при приведении 8-го члена Символа въры годландскихъ старокатоликовъ, изъ коего до сихъ поръ filioque не извлечено). При томъ объ этомъ писано такъ много (гдв, когда и квиъ?...), что доказывать это снова, я думаю, излишне" (напротивъ того, — теперь то именно и следовало бы всего более доказать это, въ виду все увеличивающихся притязаній старокатоликовь и все возрастающихъ

Какъ же опознаеть церковь сущность старокатолицизма? Для церкви, какъ уже мы сказали, старокатолицизмъ есть вопросъ исключительно церковный, какъ для науки богословской онъ есть вопросъ исключительно научно-богословскій. Кънему и та и другая отнесутся и не могуть не отнестись совершенно различно. Мы говорили уже въ прошлой нашей стать , что церковь и богословская наука относятся къ объекту своего познаній двумя совершенно различными несоивы фиными

симпатій въ нимъ ихъ друзей и сторонниковъ)... Если бы о. Смирновъ остался при простой проверки доматовь старокатоличества, просто бы свършть наше ватехняесы съ ихниме, онъ бы этимъ и ограничился и, конечно, не писаль бы своихъ друхъ последнихъ писемъ"... Следовало просто прострить догматы старокаталичества, не вдаваясь ни вт какія "умоэрпнія"... Я счель необходининь остиновиться на этомъ вопросв потому, что если не въ теоріи, то на практикв очень многіе ученые впадають въ ту же ошибку, въ которую впаль, мив кажется, и мой почтенный оппоненть: берутся за очень сложныя в не всегда надежныя средства для достиженія цівлей, требующих в гораздо боліве простых в средствъ..." Самдовало же просто провърить, не вдаваясь въ излишнюю "ученость", слъдующій факть: отбросили ли старокатолики римскія ереси? нбо въ этомъ главнійше и состовть условіе возсоединенія разрозненныхъ дерквей! Unitas in necessariis. (Неужель А. А. Кирвевъ въ самомъ двяв не понимаетъ, что исв эти прекрасные и бъюще на эфекть латинскіе тезисы въ основѣ своей скрывають чистьйшій протеставтизиъ? Въдь ихъ не даромъ-же съ такою предвзитою любовію пріурочивають въ себъ всевозможныя протестантскія общества, въ родъ Евангелическаго Союза и т. д. Къ намъ, людямъ православнымъ, они совсѣмъ не подходятъ, особенио съ тъхъ поръ, какъ въ запядной Европъ съ ними стали соединять свои спеціальны значенія. Къ тому-же, наша русская богословская терминопологія, сколько намъ извістно, совсімъ не такт бідна, чтобы намъ-русскимъ нужно было прибітать въ помоще иностранныхъ языковъ).... Старокатолики должны возвратиться всецвло въ то положение, въ которомъ они находились тысячу леть тому назадъ, а мы признать это возвращение. Воть наша обоюдная роль, наша обязанность. Нячего другаго "возсоединеніе" съ нами для староватоливовъ не означаетъ и озвачать не должно. Дело это не особенно трудное (для насъ, по крайней мере). Ми должны провирить, вполни ли состоялось возвращение старокатоликовъ въ ихъ древнему ученію, а затімь, если оно состоялось, то и признать оное. Это, стало быть, не присоединение въ нашей цервви, не поступление въ "въдъние" св. Синода, а лешь превращеніе себя изъ еретической церкви въ православную". Скажень нашему глубовоуважаемому оппоненту прямо и отвровенно, что ревомендуемое ниъ лекарство не излечить насъ отъ нашей бользии. Мы даже и пробовать его не станемъ въ приложения въ нашимъ изследованиямъ, такъ какъ въ немъ завъдомо находится очень вредный суррогать, т. е. предвзятое положение, допускающее одновременное существование наскольких православных церквей, какь это и пытается доказать русскимъ читателянъ нашъ достоуважаемый оппоненть въ стать в своей въ Свете отъ 7 декабря прошлаго 1892 г., изъ которой заимствованы нами вст вышеприведенных выдержки.

способами. Церковь относится къ нему непосредственно, наука же посредственно. Первая исходить къ нему изъ началь непереходящихъ, въчныхъ, непогръшимыхъ, святыхъ и божескихъ и потому познаетъ или, выражаясь върнъе, только лишь опознаетъ его сущность, --- вторая же исходить къ нему изъ началь ограниченнаго, немощнаго и гръховнаго разума человъческаго и потому ведеть къ въдънію не сущности, а однихъ лишь проявленій сущности объекта, въдънію относительному, условному, измъняющемуся и непрестанно усовершающемуся. Церковь, въ виду сего, въ дълъ установленія своихъ воззръній и опредъленій не можеть обусловливаться въдъніемъ научно-богословскимъ, которое никогда не доходить и не можеть доходить до акта въдънія непосредственнаго и никогда не перейдетъ и не можетъ перейти въ опознание сущности познаваемаго объекта. Церкви наука несомивню служить великую службу, но только лишь въ объемъ своихъ естественныхъ границъ, т. е. службу условную и относительную, какъ условны и относительны и всв результаты познаванія, до коихъ она доходить. Дальше сего ея услуга идти не можетъ. Именно посему наука и не можетъ и не должна обусловливать воззрвній и определеній церковныхъ ви онавектисти атклавав вно внакод и стожом основ имет и сліяніе и отождествленіе своего ограниченнаго и условнаго в'ьдънія съ церковными воззръніями и опредъленіями и себя самой съ церковію. То было бы чиствйшимъ протестантизмомъ, который въ исходной своей основе состоить въ полномъ сліянін церкви и науки, въры и знанія и обратно. Что касается до науки нашей-православной, то она сама должна находиться и действительно находится въ зависимости отъ церкви; церковь ея светочь, ея руководитель, ея критерій, ея масштабь 1).

<sup>1)</sup> Этотъ пункть нашь достоуважаемый оппоненть совсёмь не поняль въ намей прошлой статьй. Одниъ изъ богословски образованныхъ англиканъ, хорошо знакомый съ нашею церковію и русскимъ языкомъ и усердно сліддящій за происходящею между нашимъ достоуважаемымъ оппонентомъ и нами полемикой по старокатолическому вопросу, придя къ намъ по прочтеніи отпечатанной въ Світт отъ 7 Декабря прошлаго года статьи, написанной противъ насъ А. А. Кврізевымъ, сказаль: "г. Кирізевъ совсёмъ не поняль сущности основнаго Вашего положенія (Мг. Kireeff entirely missed the point); ему не мізшало бы повторить "Православное Испов'яданіе" Петра Могилы и особенно обратить вивманіе на вопросо-

Она должна относиться къ объекту своего въдънія, къ своему познаваемому сырому матеріалу, къ выдвигаемымъ жизнію вопросамъ совершенно объективно и безпристрастно, пытаясь всесторонне раскрыть, какъ ихъ свётлыя, такъ и темныя стороны. Служа темъ своимъ ближайшимъ и научнымъ целямъ. она одновременно съ симъ будетъ совершать свое служение и самой церкви, т. е. будеть въ предълахъ своихъ естественныхъ границъ освещать для нея познаваемый объектъ, чтобы она, исходи изъ своихъ собственныхъ началъ, могла въ этомъ ея освъщени опознавать сущность объекта. Съ своей стороны. церковь можетъ пользоваться, но можетъ и не пользоваться услугами богословской науки, т. е. ея научнымъ освъщеніемъ познаваемаго объекта. Она отнесется къ нему совершено по своему и вив зависимости отъ науки. Въ то время, какъ наука для установленія своихъ научныхъ возэрвній на то иле иное явленіе нуждается въ возможно широкомъ и глубокомъ объемъ познанія его и посему въ возможно большомъ скопленіи суммы свідіній о немъ, для церкви достаточно освітить два-три, а иногда лишь одинъ какой либо моментъ или пунктъ этого явленія, чтобы ся опознаніє вполнѣ и всесовершенно отвъчало сущности опознаваемаго ею предмета. Въ опознанів сущности объекта наука можеть быть для нея полезною, но можетъ быть и совершенно безполезною, не смотря на то, что вполнъ честно и всесторонне выполнитъ свою научную задачу. Вотъ почему церковь можетъ заимствовать свое опознание сущности объекта изъ богословской науки, но можетъ и не заимствовать ее изъ нея. Она воспринимаетъ свое опознание не въ силу холоднаго разсудочнаго анализа, а въ силу непосредственнаго воспріятія истины, -- въ родъ того, какъ воспринимаеть голодный ощущение голода, неопытное дитя ощущение ожога отъ огня и т. д. И человъкъ науки можетъ при помощи долгаго и утомительнаго процесса познаванія дойти до всесторовняго уразумьнія голода, ожога и т. д., но голодный и ожогшійся

отвътъ подъ № 23". При всемъ жеданів, мы не можемъ дать нашему достоуважаемому оппоненту лучшаго отвъта на всь его разсужденія по поводу нашего опредъленія взавмоотношенія церкви и науки въ нашей православной средь, которостакъ не понравняюсь ему въ нашей прошлой статьт.

поймутъ голодъ и ожогъ непосредственно, всѣмъ существомъ своимъ, многовенно, безъ умственнаго анализа, т. е. воспримутъ ихъ сущность, чего никакой научный анализъ не сообщилъ человѣку науки.

Такимъ образомъ, подъ словомъ мы въ рѣчи нашего представителя на Люцернскомъ Конгрессѣ слѣдуетъ разумѣть не церковь нашу и ея представителей, а только лишь однихъ людей нашей богословской науки. Но такъ какъ люди богословской науки со своимъ ограниченнымъ и условнымъ знаніемъ не могутъ оказывать прямаго и непосредственнаго вліянія на строго церковное рѣшеніе старокатолическаго вопроса, которое, очевидно, одно желательно для старокатоликовъ, то слово мы, въ дѣйствительности, должно относиться не къ нашей православной сторонѣ, а къ сторонѣ старокатолической. Словомъ, задержка для вчиненія оффиціальныхъ сношеній старокатоликовъ съ нашею церковію, лежитъ не въ насъ, а въ самихъ старокатоликахъ.

Почему именно въ нихъ?

Мы сейчасъ видъли, что церковь не закрываетъ своихъ вратъ предъ старокатоликами. Следовательно, если бы они искренно, пламенно и твердо желали войти въ ея ограду, то не встрътили бы никакихъ препятствій съ ея стороны. Действительно, если бы у нихъ имълось подобнаго рода желаніе, то не все ли равно было бы для нихъ, черезъ какія врата введетъ ихъ въ свою ограду сама церковь? Дело воспринятія въ лоно церкви, т. е. самый проходъ чрезъ тв или иныя врата относительно принадлежности къ числу правоспособныхъ сочленовъ церкви, не смотря на всю свою важность и значительность, до извъстной степени есть дело внешнее и формальное. Не станутъ же старокатолики жертвовать самою принадлежностію къ церкви, живымъ содержаніемъ, ради одной этой вившней и формальной стороны, т. е. ради акта того или инаго прохода въ церковь! На дёлё, однакожъ, оказывается, что они именно жертвуютъ первымъ ради втораго, что изъ за внишней формы воспринятія въ лоно церкви не входять въ самую церковь и что, такимъ образомъ, относятся къ церкви съ чуждою ей притязательностію. И действительно, приближаясь къ церкви, они не только не спрашивають ее, на какихъ условіяхъ она восприметь ихъ въ свое лоно, а, напротивъ того, сами диктуютъ ей условія на какихъ согласны будутъ объединиться съ нею. Отстраняя отъ себя основныя условія, твердо обноснованныя церковію 2000летнею ея истекшею жизнью для воспринятія въ ея лоно вновь обращающихся къ ней изъ міра вившияго, т. е. отреченіе отъ прежнихъ заблужденій, испов'яданіе ея в'вроученія, признаніе ея авторитета въ дълахъ въры и объщание жить по ея законамъ, они утверждаютъ, будто во вившнемъ относительно церкви мірѣ они самопроизвольно превратились во вторую истинно-православную церковь, совершенно такую же, какъ и наша церковь, и потому требують, чтобы наша церковь признала ее совершенно равноправною съ собою. Пользуясь тыть обстоятельствомъ, что въ церкви нашей нътъ спеціальныхъ постановленій относительно старокатолицизма, они думають, будто она должна разрешить ихъ вопросъ не церковнымъ, а научно-богословскимъ путемъ, т. е. такъ, какъ они сами разръщаютъ его для самихъ себя, и полагаютъ, будто она не можетъ и не должна даже вводить ихъ въ свою ограду чрезъ прежнія свои врата, --будто всв врата въ ея оградв слишкомъ узки для ихъ прохода въ церковь и будто ради нихъ она не только должна выручить новыя достаточно-широкія для ихъ прохода врата въ своей оградъ, но и снести самую ограду и затъмъ построить новую общую изгородь вокругъ себя самой и церкви старокатолической, какъ двухъ церквей, вполнъ тождественныхъ и однородныхъ одна другой. Мало этого; такъ какъ церковь старокатолическая установила уже единеніе съ церковію англиканскою. а эта последняя, съ своей стороны установляеть ныев церковное единеніе съ вышедшими изъ нея протестантскими сектами, то старокатолики настанвають на томъ, чтобы церковь наша рушила свою ограду не только ради нихъ самихъ, но и ради англиканъ и ради протестантскихъ сектъ, включила ихъ всв въ свое лоно и построила новую загородку, которая бы обнимала ее самое, старокатоликовъ, англиканъ и секты методистовъ, баптистовъ, пресвитеріанъ, конгрегаціоналистовъ и т. д. Иначе говоря, старокатолики предлагаютъ намъ-православнымъ превратить нашу церковь изъ православной въ протестантскую. Словомъ, старокатолики ставятъ вопросъ объ объединении своей

церкви съ нашею не такъ, какъ того въ правъ ожидать наша церковь, а на свой особый ладь, который въ лучшемъ смыслѣ представляетъ изъ себя неведомую и чуждую ей новизну, въ смыслъ же худшемъ-имъетъ въ виду ся разложение. Подъ объединеніемъ церкви они разум'єють не самое объединеніе, а фикцію объединенія, федерацію, вившнимъ выраженіемъ которой служиль бы тоть Intercommunion, который при единеніи допускаеть полное разъединение и который настолько чуждь намьправославнымъ, что для передачи его на нашемъ языкъ у насъ нътъ даже синонимического выраженія. Простое соображеніе указываеть, что старокатолики еще не дозрели до пониманія нашей церкви и до уразуменія смысла того единенія, которое одно допустимо съ точки зрвнія православной церкви востока. Имъ, дъйствительно, рано еще обращаться къ нашей церкви съ оффиціальными и формальными домогательствами единенія. Кромъ отказа они ничего не добьются отъ нея. Чтобы обращаться къ ней съ надеждою на успъхъ, они предварительно хорошенько должны ознакомиться съ нею и оставить всв поползновенія на счеть перехода ся на почву современнаго протестантизма. Такимъ образомъ, слово мы въ рвчи нашего представителя на Люцернскомъ Конгрессъ спеціально относилось къ старокатоликамъ, а не къ намъ-православнымъ.

Прот. Е. К. Смирновъ.

# Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно.

(Продолжение \*).

#### ЧАСТЬ ЧЕТВЕРТАЯ.

Спеціальныя средства, употребленныя ультрамонтанами, вы правленіе Пія ІХ, для ускоренія своей побёды надъ представителями умереннаго католицизма.

#### ГЛАВА І.

Насильственное введеніе во Францін римской литургін и римскаго служебника (breviarium Romanum).

Мы уже имъли случай замътить, какъ, по мъръ прогрессивнаго усиленія во Франціи ультрамонтанской партіи въ настоящемъ стольтін, галликанство все болье и болье слабыю и приближалось къ своему окончательному поражению. Хота нъкоторые представители французскаго епископата и духовевства и стали называть себя представителями, такъ называемаго. инстинктивнаю галликанства (gallicanisme instinctif), но мы видели, что эти новые "галликане" были, въ сущности, поборниками умъренно-ультрамонтанскихъ воззръній и потому визли слишкомъ мало общаго съ дъйствительными галликанами. Но, до половины текущаго стольтія, галликанство проявляло нъкоторые, хотя и слабые уже, признаки жизни. Такъ, въ нъкоторыхъ французскихъ епархіяхъ еще удерживались при совершеніи литургіи особенности, которыя составляль отличительные признаки галликанскаго богослужебнаго чина. Къ такого рода особенностямъ относилось, напримъръ, торже-

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разумъ» № 22, 1893 г.

ственное благословеніе, которое преподаваль священникь предъсамымъ причащеніемъ, между молитвой Отче нашь (Pater noster) и словами: Pax Domini sit semper vobiscum (Миръ Господень да будеть всегда съ вами) 1). Затёмъ несомнённо галликанскою особенностію при совершеніи литургіи въ нёкоторыхъ французскихъ епархіяхъ, напр. Парижской, можно считать чтеніе ветхозавётныхъ пророчествъ, которое совершалось непосредственно передъ чтеніемъ апостола 2). Долго также держался во Франціи галликанскій обычай устраивать висячую дарохранительницу надъ престоломъ. Много можно было найти древнихъ соборовъ въ различныхъ французскихъ городахъ, гдѣ сохранялись Святые Дары въ такого рода висячихъ хранилищахъ 3). Уже при папѣ Григоріи XVI (1831—1846) на-

<sup>1)</sup> См. Explication... des prières et des cérémonies de la messe, par le R. P. Pierre Le Brun, t. II, p. 229 (Avignon et Paris 1893). Что это торжественное благословеніе было остаткомъ древней галликанской литургін, можно заключить изъ того, что въ различныхъ редавціяхъ сакраментарія св. Григорія Великаго такого благословенія мы не находинъ,—слъд., оно не римскаго происхожденія А между тъмъ въ чинопослітдованій древней галликанской литургій оно именно встрычается непосредственно посліт молитвы Господней (см. Собраміе древних литургій восточных и западмыхв, составленное редавцією "Христіанскаго Чтенія", вып. 4-й, стр. 111).

<sup>2)</sup> См. Le Brun, цитов. сочиненіе, t. II, р. 231. Что это чтеніе было не римскаго, а совершенно галинканскаго происхожденія, видно изъ того, что римская церковь (т. е. въ тъсномъ смыслѣ римская) никогда не имъла обычая совершать нъсколько чтеній предъ евангеліемъ за литургіей, за всключеніемъ развѣ великопостнаго богослуженія, какъ объ этомъ можно заключать изъ древнихъ и новыхъ римскихъ богослужебныхъ книгъ. (См. Le Brun, t. II, р. 232). Это чтеніе ветхозавѣтныхъ пророчествъ напоминаетъ отчасти наши паремів, особенно во дин Страстной седмицы.

<sup>3)</sup> Этоть обычай, конечно, быль не римскаго происхожденія, а скорфе восточнаго. Віровтно, онь принесень быль въ Галлію и здісь утвердился еще задолго до разділенія Церкви на восточную и западную. О св. Василів Великомь извістно, что онь хранвять Святие Дары въ золотом голуби, который висіль надъ св. престоломь. (См. его житіе). Перпетуй, еписковъ Турскій, по словань Григорія Турскаго (hust., l. 2, c. 14; l. 10, с. 31), оставиль послі себя, въ числів многихъ другихъ сосудовъ церковнихъ, серебрянаго голубя (columbam argenteam) для храненія Св. Даровъ (ад геровітогіит). Провинціальный соборъ Клюнійскій, бывшій въ 1063 году, въ 8-мь правиль, упоминаеть о таковомъ же обычать въ монастырт Клюнійскомъ (ipsae autem hostiae... in aurea columba super altare pendente jugiter servantur). Аббатъ Мабильоня (Mabillon) виділь вь ризниць ломбарлскаго монастыря Бобю (Bobio) металлическаго голубя для той же цізли, который принесень быль туда взъ Бургунків (Le Brun, t. 11, р. 233).

несенъ быль решительный ударь всемь этимъ галликанских обычаниъ, и въ частности, употребленію французскаго бревіарія съ галанканскими особенностями. Первый, кому принадлевала немаловажная (въ глазакъ римской куріи) заслуга возбудить противъ французской литургін и противъ галликанскаго ритуала цёлый крестовый походъ, быль уже знакомый намъ аббатъ Солжскаго монастыря (Solesmes), Лонг-Гэранжэ (Don-Guérange). Въ своемъ сочиненіи: "Institutiones liturgicae", появившемся въ началѣ сороковыхъ годовъ, онъ съ удивительною ненавистію вооружился противъ галликанской литургін, доказывая, что она обязана своимъ происхождениемъ янсенистамъ. Понятно, какое всеобщее негодованіе должны были вызвать въ большинств' французскаго духовенства такія фанатическія филиппики противъ отечественной литургіи. Явились многочисленные протесты противъ нихъ. Замічательнійшими оппонентами Дона-Гэранжэ были слідующія лица: архіепископы Тулузскій—д'Астро (d'Astros) и Парижскій—Афра (Affre), Орлеанскій епископъ Файэ (Fayet) и аббаты Дассансь (Dassance) и Лабордь (Laborde). Если бы вы это дело не вметался покровитель Гэранжэ, Реймскій архіепископъ Гуссэ (извъстный авторъ "Догиатики", написанной въ ультрамонтанскомъ духъ), то Соломскій аббатъ принуждень быль бы признать себя побъжденнымь ученымь оружіемь своихъ оппонентовъ. Но Гуссо во-время поддержалъ своего друга: онъ не замедлилъ обратиться къ пап'в Григорію XVI съ просы бою заградить уста защитниковъ галликанской литургіи и поддержать Гэранжэ силою своего авторитета. Напа съ радостію исполнилъ просьбу ультрамонтанскаго архіепископа и издаль на его имя бресе, въ которомъ хвалилъ его за ревность. Очень интересно отметить, какъ при этомъ папа изложилъ свой взглядь на то, какими средствами следуеть пользоваться для того, чтобы вытёснить изъ употребленія во Франціи галликанскую литургію и замѣнить ее римскою. Онъ опасается, какъ-бы слишкомъ ръшительная война противъ галликанской литургіи не возбудила во Франціи сильной вражды противъ Рима, и потому рекомендуеть Гуссо особенную осторожность и постепенность въ этомъ щекотливомъ деле. Въ примеръ такой осторожности онъ указываеть на одного французскаго епископа, который искусно воспользовался удобнымъ случаемъ, чтобы ввести въ своей епархіи римскую литургію, за что и удостоился особеннаго папскаго благоволенія и получилъ отъ него, Григорія, даже разрішеніе дозволить своему клиру въ извістные дни совершать литургію сокращенно, въ видів особой привиллегіи 1).

Хотя это бресе и имъло довольно умъренный характеръ инаписано было не ръзко, тъмъ не менъе оно нанесло ръшительный ударь существованію во Франціи остатковь галликанскаго Богослуженія. Діло въ томъ, что папа въ этомъ бреве, въ сущности, предоставиль ультрамонтанскимъ представителямъ французскаго духовенства полную свободу действовать, относительно даннаго вопроса, вполнъ согласно ихъ собственному усмотрфнію, чфиъ они и не замедлили воспользоваться. Этимъ, конечно, и объясняется, почему при преемникъ Григорія, Піи ІХ, когда, начиная съ 1849 года, римская курія взялась за дъло введенія римской литургіи гораздо ръшительные, чымъ въ правленіе Григорія, галликанская литургія почти повсем'єстно начала уступать мъсто литургіи римской. Правда, еще слышались по временамъ отдёльные протесты со стороны некоторыхъ сторонниковъ вытёсняемой галликанской богослужебной практики противъ такого насильственнаго акта Рима по отношенію къ французской церкви; однако всь такіе протесты должны были замолкнуть предъ ръшающимъ голосомъ папы, который издаль въ 1853 году, на имя французскихъ епископовъ, энциклику, съ которой высказывалъ свое особенное расположение къ темъ изъ нихъ, которые уже ввели въ своихъ епархіяхъ римскую литургію <sup>2</sup>). Это было равносильно намеку на то, что и остальнымъ епископамъ не мъшало бы поскоръе приступить къ исполнению въ своихъ епархіяхъ воли римскаго престола. Послѣ этого, французскимъ прелатамъ оставалось одно изъ двухъ: или исполнить эту волю, или же, въ случат ослушанія

<sup>1)</sup> Friedrich, Gesch. des Vatikanischen Conzils, B. I, SS. 574-476

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ числа сторонниковь галликанской богослужебной практики особенно замѣчателенъ быль по своему рѣшительному протесту противъ Рима престарѣлый епископъ города Шартра, который въ 1850 т. обратился въ своей паствѣ съ посланіемъ, въ которомъ хвалилъ литургію своей отечественной церкви (См. Friedrich, B. I, S. 577).

ей, подвергнуться папской опаль, а въ недалекомъ будущемъ, быть можеть, и отлученію. Понятно, что, благодаря такой дилеммъ, римская литургія въ самомъ непродолжительномъ времени совершенно вытъснила литургію галликанскую.

Чтобы понять, какое важное значеніе имело это событіе для усиленія надъ французскою церковію папской власти, надобно принять во вниманіе, что, одновременно со введеніемъ римской литургін, вводился въ богослужебную практику этой церкви в римскій бревіарій, который со времени изданія своего при Піф V (1568 г.) и дополненія, сдъланнаго къ нему при Клименть VIII (1602 г.) и Урбанъ VIII (1631 г.), получилъ значеніе особенно пригоднаго средства для распространенія среди духовенства ультрамонтанскихъ идей 1), тёмъ болёе, что эта богослужебная книга во всв времена служила и теперь служить для всего католическаго духовенства ежедневнымъ обязательнымъ чтеніемъ. Нівсколько страннымъ и непонятнымъ можетъ показаться лишь то обстоятельство, почему, одновременно съ такими настойчивыми стараніями ввести во Франціи римскій бревіарій, папа Пій IX приступиль къ новому пересмотру этой книги, притомъ на этотъ разъ въ смыслъ критическаго разбора содержащихся въ ней подложныхъ сказаній изъ исторіи папства, и даже созваль для этой цёли спеціальную коммиссію (1856 г.). Но такой поступокъ папы можно, кажется, объяснить темъ, что Пій желая получить (особенно въ глазахъ протестантовъ) репутацію человіка научно-безпристрастнаго и стараясь напомнить своимъ современникамъ ученаго папу Бененедикта XIV (1740-1758),-въ то же время наивно върилъ. что задуманный имъ критическій пересмотръ бревіарія не только не станетъ въ противоръчіе съ ультрамонтанскими воззръніями на исторію напства, но даже подтвердить эти возэрвнія 2). Такое объяснение темъ более вероятно, что вполне соответствуетъ



<sup>1)</sup> Извъстно, что названными папами включены были въ бревіарій подложные разсказы о папахъ Сильвестръ, Марцеллъ и нък. др., въ которыхъ такъ или иначе находила себъ оправданіе ультрамонтанская теорія о папской неограниченной власти. Кромъ того, изъ бревіарія совершенно исключено было неудобное для ультрамонтанскихъ цълей упоминаніе объ осужденіи папы Гонорія на VI вселенскомъ соборъ.

<sup>2)</sup> Такъ объясняетъ поступовъ Пін ІХ и Фридрихъ (В. І, s. 579).

двумъ наиболѣе характернымъ особенностямъ личности Пія ІХ: его постояннымъ стремленіемъ къ популярности—съ одной стороны, и слишкомъ недостаточному богословскому его образованію— съ другой. Какъ бы то ни быдо, но задуманное имъ дѣло новаго пересмотра бревіарія такъ ничѣмъ и не кончилось: лишь только коммиссія, а вмѣстѣ съ нею и папа убѣдились, что истинно-научная и вполнѣ безпристрастная историческая критика далеко не безопасна для ультрамонтанскаго дѣла, какъ они поспѣшили замять свое предпріятіе. Итакъ, бревіарій остался съ тѣми же подложными разсказами о древнихъ папахъ, кототорые включены были въ него въ свое время Піемъ V. Климентомъ VIII и Урбаномъ VIII, и въ такомъ именно видѣ насильственно вводился ультрамонтанами во Франціи!

Думаемъ, что нътъ особенной нужды спеціально остановливаться на томъ, каковы были результаты такого насильственнаго введенія во французской церкви римской литургіи и римскаго бревіарія. Всякій легко пойметъ, что, липивъ эту церковь той послъдней привиллегіи, которою она еще обладала, и которая составляла послъдній остатокъ ея славнаго прошлаго, римская курія сдълала чрезъ это новый весьма важный шагъ на пути къ осуществленію ультрамонтанскаго идеала.

Теперь разсмотримъ, какія употребилъ Пій IX другія спеціальныя средства для усиленія своей власти въ католической церкви.

## ГЛАВА ІІ.

Подчинение провинціальныхъ соборовъ власти римской куріи.

Соотвътственно основной своей задачъ—насколько возможно, усилить власть папы въ ущербъ власти епископовъ, ультрамонтане не иначе могли достигнуть своей цъли, какъ путемъ постепеннаго, систематическаго ослабленія вліянія епископата и обращенія его въ болье или менье послушное орудіе въ рукахъ папы. Мы видъли, какъ съ первыхъ же годовъ нашего стольтія они всьми мърами начали стремиться къ выполненію своей программы, и какъ это имъ удавалось, не смотря на частые и не ръдко очень сильные протесты со стороны нъкото-

рыхъ епископовъ, которые желали отстоять за собою свои законныя права.

Съ теченіемъ времени, по мірів того, какъ ультрамонтанская партія все болве росла и усиливалась, между твиъ, какъ ряды унфренных католиков все болбе редели,-протесты со стороны епископовъ противъ покушеній на ихъ законныя права становились также все ръже и ръже; такъ-что, ко времени вступленія на папскій престоль Пія IX, они и совстив почти умолкли. Однако ультрамонтане были слишкомъ политичны и осторожны, чтобы считать одно это обстоятельство върнымъ признакомъ своей окончательной победы надъ умфреннымъ католицизмомъ. Они слишкомъ хорошо понимали, что такое сравнительное отсутствіе протестовъ вовсе еще означало того, будто всв епископы сделались ультрамонтанами, но только показывало, что число ультрамонтанскихъ епископовъ настолько увеличилось, что насильственно лишило голоса и тъхъ немногихъ уже неультрамонтанскихъ предатовъ, которые еще оставались на нъкоторыхъ епископскихъ канедрахъ. Понятно, что для того, чтобы быть вполне уверенными въ успъхъ своихъ махинацій, ультрамонтанамъ никакъ нельзя было успоконться на такой неполной еще побыть и чрезъ это остановиться какъ-бы на полудорогь: имъ необходимо было довести начатое дело до конца.

Върнъйшимъ средствомъ для достиженія окончательнаго подчиненія епископовъ папъ являлось, по мысли ультрамонтанъ, возстановленіе въ помъстныхъ церквахъ просинціальных соборовъ.

Если припомнимъ, какъ красноръчиво и выразительно высказался въ свое время доминиканецъ Пэна относительно отвращенія, какое питали папы, со времени Тридентинскаго собора, къ соборамъ помъстнымъ, слъдовательно и къ провинціальнымъ 1); то на первый взглядъ можетъ показаться непонятнымъ, какимъ образомъ эти послъдніе могли теперь, при Пів ІХ, послужить въ пользу ультрамонтанскаго дъла. Мы знаемъ также, что всъ представители умъреннаго католицизма (и галликане, и гермесіане, и Вессенбергъ, и Гиршеръ), въ



<sup>1)</sup> Янусь, "Папа и соборъ", въ переводъ свящ. Ладинскаго, стр. 457.

числѣ своихъ pia desideria, всегда поставляли на первомъ планѣ возстановленіе помѣстныхъ соборовъ, такъ какъ не безъ основанія видѣли въ нихъ одно изъ самыхъ дѣйствительныхъ средствъ для поддержанія законной самостоятельности помѣстныхъ церквей. Какимъ же образомъ теперь, начиная съ сороковыхъ годовъ, курія не только не враждовала противъ названныхъ соборовъ, но даже начала всячески содѣйствовать развитію соборной дѣятельности въ зависимыхъ отъ нея помѣстныхъ церквахъ?

Чтобы понять эту перемену, необходимо иметь въ виду, что между помъстными соборами папы издавна различали двоякаго рода събзды духовенства: національные и провинціальные. Первыхъ они всегда боялись и никогда не любили, потому что не безъ основанія считали ихъ самымъ вірнымъ средствомъ къ децентрализаціи своей власти надъ отдёльными національными церквами. Что касается вторыхъ (провинціальныхъ), то, хотя и на нихъ папы, до самаго последняго времени, т. е. до времени Пія IX, смотрели довольно косо и недоверчиво, однако все-таки далеко не такъ решительно выражали свою вражду противъ нихъ, какъ противъ соборовъ національныхъ. Въроятно, это объясняется тёмъ, что, со времени Тридентинскаго собора, въ католической церкви утвердился обычай (хотя далеко еще не обязательный законъ) подвергать решенія провинціальныхъ соборовъ римской цензурь и даже корректурь; такъ что, благодари этому обстоятельству, указанные соборы почти всегда могли происходить подъ извъстнымъ контролемъ со стороны римской куріи.

Быть можеть, и Ламие на этомъ именно основании выражаль въ нѣкоторыхъ своихъ сочиненияхъ (раннѣйшей эпохи своей литературной дѣятельности) желание, чтобы въ его отечествъ возстановлены были провинціальные соборы. Въ этомъ случаѣ, какъ и во многихъ другихъ своихъ взглядахъ, онъ былъ истиннымъ основателемъ новой ультрамонтанской партіи.

1849 годъ ссть время, когда впервые, можно сказать, стало замѣтно обнаруживаться вліяніе римской куріи на провинціальные соборы. Въ этомъ году одинъ изъ таковыхъ соборовъ, бывшихъ во Франціи, именно Турскій, отправилъ свои рѣшенія въ Римъ, съ тою цѣлію, чтобы (по выраженію членовъ Па-

рижскаго собора, бывшаго въ томъ же 1849 году) "утвердить свой собственный авторитеть печатію апостольскаго авторитета" і).

Примеру собора Турскаго вскоре стали подражать и другіе провинціальные соборы во Франціи. Такъ, въ 1850 году это сдълаль соборь Ліонскій, въ 1857 году — соборь Реймскій 1) и мн. др. Нетрудно было замѣтить, что чрезъ это прежній обычай-подчинять определенія провинціальных в соборовъ авторитету римскато престола-не только началъ съ новою силою возстановляться въ католической церкви, но и все болье пріобрытать значеніе некотораго обязательнаго правила, какъ-бы даже закона. Такое явленіе имело, конечно, своею главною причиною тъ громадные успъхи, какихъ успъла достигнуть къ тому времени ультрамонтанская партія. Въ виду этихъ успъховъ, ультрамонтанамъ не представляло никакого особеннаго труда подчинять папской рецензіи и корректур'в т'я соборы. число членовъ которыхъ было, по преимуществу, ультрамонтанскимъ. Но гораздо труднъе было достигнуть этой же цъли относительно тъхъ соборовъ, въ которыхъ принимавшіе участіе епископы были въ значительномъ количествъ, если не прямо умъренными католиками, то во всякомъ случат не крайними ультрамонтанами. Какъ именно действовали ультрамонтане по отношенію къ этимъ последнимъ соборамъ, мы сейчасъ постараемся объяснить.

Въ этомъ случав, какъ и следовало ожидать, дело не обходилось безъ хитрости, которая и была истинною причиною того, почему очень скоро всё провинціальные соборы, въ какой бы части католическаго міра они не происходили, стали обнародовать свои опредёленія не иначе, какъ после предварительнаго "исправленія" ихъ со стороны папы или, върне со стороны соборной конгрегаціи, заседавшей въ Риме съ спеціальною задачею пересматривать решенія различныхъ провинціальныхъ соборовъ.

Проследить во всей подробности, какъ, собственно, действовали въ этомъ случат ультрамонтане, потому весьма трудно, что до сихъ поръ исторія этой деятельности слишкомъ

<sup>1)</sup> Friedrich, B. I, s. 586.

<sup>2)</sup> lbidem, s. 587.

мало изследована. за неименіемъ достаточнаго количества документовъ, которые осветили бы этотъ интересный вопросъ со всехъ сторонъ. Всетаки есть некоторыя данныя, на основаніи которыхъ можно отчасти пролить светъ на него.

Изъ числа этихъ данныхъ особенно драгоценно свидетельство версальскаго епископа Гро (Gros), которое касается Парижскаго провинціальнаго собора (1849 г.). Въ числъ опредъленій этого собора находилось следующее: "Мы принимаемъ всь догматическія опредъленія (constitutions) апостольскаго престола, въ особенности же всъ тъ изъ нихъ, которыя сдъ-"ланы и обнародованы со времени закрытія Тридентинскаго "собора до нынъшняго дня. Далье, мы объявляемъ и учимъ, "что они не нуждаются въ санкціи со стороны свътской вла-"сти для того, чтобы быть принятыми со стороны всёхъ, въ "качествъ въроучительной нормы и правила для совъсти". Казалось, что такого рода опредёленіе могло вполні удовлетворить папу и всёхъ римскихъ ревнителей интересовъ его власти. Но въ Римъ не остались довольны и этимъ, столь ультрамонтанскимъ (можно сказать) определеніемъ: кардиналы, входившіе въ составъ конгрегаціи, спеціально учрежденной Піемъ IX для корректуры определеній провинціальныхъ соборовъ, рѣшили сдѣлать къ приведенному выше опредѣленію добавленіе. Оно заключалось въ следующихъ немногихъ словахъ, которые должны были послужить продолжениемъ для начальныхъ словъ определенія, въ коихъ шла рёчь о догматическихъ постановленіяхъ папскаго престола: ...,равно како и ть постановленія (т. е. принимаемь), которыя касаются дисцип-"лины всей Церкви". Сверхъ того, сделаны были и некоторыя другія добавленія въ такомъ же духъ. Когда французскіе епископы, участвовавшіе въ Парижскомъ соборѣ, получили изъ Рима свои собственныя определенія въ такомъ "исправленномъ" видъ, они очень смутились, такъ-что даже нарочно неоднократно собирались витстт для совтщанія, что имъ делать. Причиною ихъ смущенія было, конечно, то, что сдёланная въ Рим'в "поправка" заключала въ себ'в нечто такое, что въ своихъ дальнейшихъ выводахъ могло повести къ новымъ слишкомъ опаснымъ посягательствамъ курія на законныя права французской церкви. Опасеніе членовъ Парижскаго собора быю твиъ болве основательнымъ, что указанная "поправка" несмотря на свою краткость, давала, въ сущности, Риму полную и безграничную свободу для всякаго рода дальнъйшихъ узурпацій на права той же церкви (что замітимъ кстати, вскорі. дъйствительно, и оправдалось). Послъ довольно продолжительныхъ совъщаній, французскіе епископы пришли, наконецъ. къ тому решенію, чтобы отправить на имя папы посланіе, въ которомъ они выскажуть ему, что готовы принять всв римскія "поправки" своихъ опредѣленій, за исключеніемъ только двухъ, именно: самой важной-относительно признанія всъхъ дисциплинарныхъ постановленій папскаго престола, и той, въ силу которой право судить за ересь предоставляется одному папъ. При этомъ епископы ръшили, что, если до 1-го іюля 1850 года они не получать изъ Рима ответа на свое посланіе, то приступять къ обнародованію въ своихъ епархіяхъ опредъленій Парижскаго собора. Принявъ такое смілое рішеніе, они, однако же, побоялись осуществить его на практикт. y нихъ, какъ передаетъ епископъ Ipo, явилось опасеніе, что папа, и безъ того довольно нерасположенный (вследствіе доносовъ со стороны Veuillot) къ Парижскому архіепископу Сибуру, --- вивсто всякаго ответа на ихъ посланіе, неожиданно объявить, что тв "поправки", какія сдвлали въ опредвленіяхъ Парижскаго собора римскіе кардиналы, имфють значеніе его собственныхъ "поправокъ". А въ такомъ случав, разсуждали епископы, ихъ собственное положение станеть въ высшей степени неловкимъ и щекотливымъ. Итакъ, решено было волейневолей принять "исправленныя" въ Римъ опредъленія Парижскаго собора, результатомъ чего было то, что эти последнія были вскорв обнародованы, причемъ, однако, въ самомъ текств ихъ не сдълано было ни малъйшаго намека на произведенную корректуру. Если бы не изв'естіе, сохраненное въ письм'в  $\Gamma po$ . то никто и не узналь бы, пожалуй, о самой этой корректуры 1). Если внимательно вявёсить всё подробности, заключающіяся



<sup>1)</sup> Изв'встіе ен. Гро взято наши изъ вниги аббата Миню: "De la falsification des catéchismes...", pp. 256 sqq.

въ этомъ извъстіи, то мы легко приходимъ къ нъкоторымъ весьма важнымъ для насъ выводамъ относительно этой корректуры.

Прежде всего, что всего важиве, это то, что ее производилъ, собственно, не папа, и что она совершалась даже не отъ его лица, а прямо отъ лица конгрегаціи, спеціально учрежденной для этого дела. Можно думать, что это было допускаемо для некоторой прикрышки намеренія папы воспользоваться провинціальными соборами для возвышенія своей власти надъ французскою церковію и надъ другими помістными церквами. Следуеть, однако, признаться, что эта прикрышка была весьма неудачною, такъ какъ, уже съ самаго начала деятельности названной конгрегаціи, стало слишкомъ ясно, къ чему клонится дёло... Затёмъ замёчательно, что французскіе епископы выражають опасеніе, какь-бы личная антипатія папы къ парижскому архіспископу не повліяла на образь дійствій Пія по отношенію къ пересмотру опредвленій Парижскаго собора. Изъ этого можно заключить, что не ръдко въ то время случалось, что папа или конгрегація кардиналовъ, подъ его вліяніемъ, делали такія или иныя добавленія къ постановленіямъ провинціальных соборовь, на основаніи совершенно личныхь воззрвній на тоть или другой предметь и личныхъ чувствъ къ известнымъ членамъ этихъ соборовъ. Трудно понять, какъ могла проявляться при этомъ папская непогрешимость ex cathedra. Наконецъ, въ чемъ особенно проявилась хитрая тактика Рима по отношенію къ членамъ Парижскаго собора, это въ томъ, что папа и руководимая имъ конгрегація кардиналовъ съумёли, безъ всякихъ, съ своей стороны, принудительныхъ мёръ, настолько подчинить своему вліянію членовъ Парижскаго собора, во главъ которыхъ стоялъ далеко не крайній утьтрамонтанъ-Сибуръ, - что они безпрекословно приняли всф римскія "исправленія" своихъ опредъленій и даже ни единымъ словомъ не намекнули, при окончательномъ изданіи последнихъ, на те пункты, которые вставлены были въ нихъ подъ вліяніемъ римской корректуры. И это покавываеть, какъ курія постепенно пріобрътала вліяніе надъ провинціальными соборами: средствомъ для этого служило ей то, что крайняя ультрамонтанская партія, значительно усилившаяся, какъ намъ извъстно, ко времени вступленія на папскій престолъ Пія IX, своимъ большинствомъ насильственно давила меньшинство умфренныхъ ультрамонтанъ, не говоря уже о галликанахъ и другихъ умфренныхъ католикахъ, которыхъ теперь почти совсфиъ уже не оставалось или во всякомъ случаф оставалось слишкомъ мало для какой-бы то ни было, даже слабой, оппозиціи.

Еще болье проливаеть свыть на образь дыйствій римской курін въ дёлё пересмотра постановленій провинціальныхъ соборовъ то извъстіе, которое сохранилось относительно хода этого дъла на Кёльнскомо провинціальномъ соборъ (1860 г.). Весьма важнымъ обстоятельствомъ для римскихъ притязаній было здёсь то, что главнымъ деятелемъ на этомъ соборе быль горячій сторонникъ этихъ притяваній, кардиналь Гейсель (Geissel). Онъ довелъ свою ультрамонтанскую ревность до того, что за целый годь до открытія соборныхь заседаній, отправиль въ Римъ предполагавшіяся опредѣленія своего собора, съ цѣлію зарание заручиться одобреніемъ папы. При этомъ особенно замъчательно то, что въ своемъ посланіи къ папъ Гейсель ничего не говорить о такой предварительной цензурь, и только сама конгрегація кардиналовъ, засъдавшая въ Римъ, намекаетъ на нее, какъ это видно изъ слъдующаго выраженія членовъ этой конгрегаціи: "Что же касается другой стороны дёль, долженствующихь быть решенными на соборе, къ ко-"торой относятся пункты (т. е. указанные и заранве намвчен-"ные въ Римѣ)"... 1). Цѣль, къ которой стремились при этомъ и Гейсель, и римская конгрегація, была, конечно та, чтобы до поры-до времени замаскировать предъ остальными членами Кёльнскаго собора (въ числъ которыхъ были нъкоторыя ненадежные, съ ультрамонтанской точки зрвнія) истинныя намеренія папы и куріи. Та же хитрая тактика продолжается со стороны Рима и во время самаго этого собора: и здёсь дёло представляется въ томъ смыслъ, будто члены послъдняго совъщаются и делають постановленія вполн'є самостоятельно; междутъмъ какъ на самомъ дълъ все было уже заранъе предръшено



<sup>1) &</sup>quot;Quod vero respicit alterum rerum in synodo pertractandarum, capita complectens (sc. scriptum, добавляетъ Фридрихъ, I, 593, въ подстрочномъ првићчания № 3).

самою римскою конгрегацією. Въ довершеніе всей этой фальши, папа въ особомъ посланіи выразиль членамъ собора свое особое благоволеніе за выразившуюся въ ихъ постановленіяхъ преданность его престолу 1). Словомъ, Кёльнскій соборъ 1860 года былъ, можно сказать, образцомъ для всёхъ дальнёйшихъ ультрамонтанскихъ соборовъ, не исключая и пресловутаго "вселенскаго" собора Ватиканскаго: всё эти соборы только повторили то, что происходило въ Кёльнё въ 1860 году.

Одновременно съ развитіемъ папской власти надъ провинціальными соборами на практикъ, шло, параллельно съ нимъ, постепенное развитие и въ области теоріи мысли о такой власти. Известный ультрамонтанскій писатель Гюри (Gury) началь съ того, что совершенно отождествиль съ папой римскую конгре-, гацію, всл'єдствіе чего выходило, что всів дополненія и "исправленія", какія угодно будеть этой конгрегаціи включать въ определенія провинціальных соборовь, будуть всегда иметь значеніе распоряженій самого папы 2). Не трудно понять, какое важное значеніе для ультрамонтанъ должна была имъть эта новая теорія, по которой въ одно и то же время усиливались, и притомъ взаимно, двъ власти въ католической церкви: съ одной стороны, власть папы, благодаря искусной замаскировкъ ея, до изв'ястнаго времени, распорядительной властію конгрегаціи кардиналовъ; а съ другой-власть самой этой конгрегаціи, авторитетъ которой усиливался вследствіе отождествленія его съ авторитетомъ самого папы. Въ результатѣ получалась одна великая сила, принадлежащая римской куріи или, вфрибе, самой ультрамонтанской партіи, которая теперь окончательно захватила въ свои руки кормила правленія всею католическою церковію и вскоръ должна была всецьло подчинить своей власти и эту последнюю... Мысль Гюри получила свое дальнейшее развитіе въ извістномъ уже намъ ультрамонтанскомъ изданіи богословскаго учебника Бувье, относящемся къ 1868 году, т. е. ко времени, которое почти непосредственно предшествовало открытію Ватиканскаго собора. Здёсь, въ параграфё о власти

<sup>1)</sup> Friedrich, I, 593—594.—Можно сказать, что Кёльнскій провинціальный соборь быль какъ-бы предварительною репетиціею Ватиканскаго собора.

<sup>2)</sup> Friedrich, I, 596, 600.

папы, составляющемъ важныйшую ультрамонтанскую вставку въ трудъ Бувье, буквально изложено такое ученіе: "римскія конгрегаціи получають, по отношенію къ ученію, содпіствіе Св. Духа (quoad doctrinam, S. Spiritus assistentiam accipiunt)" 1), т. е. иными словами, приписывалось этимъ конгрегаціямъ свойство непогрышимости, которое на предстоявшемъ новомъ "вселенскомъ" соборь должно было быть торжественно провозглашено, какъ неотъемлемое свойство самого папы. Вотъ какимъ образомъ и провинціальные соборы послужили однимъ изъ важныхъ подготовительныхъ средствъ для провозглашенія новаго догмата 18 іюля 1870 года.

Чтобы вполнѣ убѣдиться, что все, сказанное нами объ этихъ соборахъ и о постепенномъ подчиненіи ихъ папской власти.— справедливо, достаточно принять во вниманіе то замѣчательное обстоятельство, что, начиная съ 1849 года, почти всѣ провинціальные соборы, съ большею или меньшею ясностію, включають въ свои опредѣленія ученіе о папской непогрѣшимости. Ясно, что эти соборы послужили лучшимъ приготовленіемъ къ собору Ватиканскому: не даромъ послѣдній съ особенною силою указываль на ихъ опредѣленія въ подтвержденіе истинности своего новаго догмата, какъ увидимъ ниже.

Священникъ І. Арсеньевъ.

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> Michaud, De la falsification .. p. 157.

## Безнорыстіе и чистота христіанской нравственности.

Мон последующія разсужденія представляють собою частное изследование въ общирномъ вопросе о такъ называемой "независимой" морали. На философскомъ языкъ позднъйшаго времени этимъ именемъ обозначается правственность, отрешенная отъ религіозныхъ основъ жизни и утверждаемая лишь на началахъ человъческаго разума и совъсти. Стремленіе отдълить нравственность отъ религи-стремление давнее, продолжающееся и до-нынь. Въ наши дни ученое общество, занятое этическими вопросами, хотя и выражаетъ иногда свое невольное удивленіе предъ глубиною и универсальнымъ характеромъ христіанской морали, однако отрываеть эту мораль оть ея внутренней основы-отъ христіанскаго вырочченія. По мітрі того, какъ исторически развивалось и крѣпло это стремленіе отдёлить нравственность отъ началь богооткровенной религіи, придумывались вивств и разныя основанія, которыми хотвли доказать не только возможность, но даже необходимость такого отдъленія. Говоря вообще, чрезъ всё эти основанія проходить собственно одна мысль, что союзъ нравственности съ религіею вредить въ томъ или другомъ отношеніи внутреннему достоинству и чистотъ первой. Одно изъ подобныхъ основаній мы и намітрены разобрать въ настоящій разъ.

Дѣло въ томъ, что христівнская религія, какъ извѣстно, учитъ о блаженствѣ въ будущей жизни, которое уготовано всѣмъ, совершенствующимъ себя духовно и соблюдающимъ заповѣдь о любви къ Богу и ближнему. Поэтому вѣрующій человѣкъ, исполняя возвышенныя требованія нравственнаго за-

кона, вдохновляеть себя надеждою получить за свою добродьтель награду въ въчности, въ блаженномъ единеніи съ Богомъ. Имва это въ виду, поборники независимой морали, чтоби вочію доказать необходимость отділенія нравственности от религіозныхъ началъ, не теряютъ случая упрекнуть (съ болшею или меньшею выразительностію и ожесточеніемь) храстіанскую религію въ томъ, будто и представляемые ею моживи къ соблюденію доброй нравственности не совстыв чисти и возвышены. Въ этомъ случай обыкновенно разсуждають такъ. Человъкъ долженъ дълать добро не изъ разсчетовъ на наград. а ради самого добра, ради его собственной внутренней красоты и привлекательности. Лишь изъ такого мотива вытекаеть и истинная. безкорыстная нравственность, какъ выражене чистаго, непосредственнаго влеченія человъческаго духа в добродътели. Между твиъ, говорятъ, христіанская релитя. своимъ ученіемъ о безсмертін человіка, о блаженстві за пр бомъ, о наградахъ, какія ожидають праведныхъ людей в будущей жизни, освящаеть и узаконяеть, очевидно, чисто корыстные мотивы къ нравственно - добродетельной жизне. Человъкъ, проникнутый подобными эсхатологическими возъркніями, исполняеть предписанія нравственнаго закона не ради его бесусловной обизательности, совершаеть добро не по внутренней привязанности и безкорыстной любви къ нему, в единственно изъ надежды на награду въ въчности, изъ эгоистическаго желанія обезпечить свое благополучіе за гржыть Христіанинъ въритъ въ будущую блаженную жизнь, и думаеть своими добрыми дълами заслужить себъ почетное мъсто в этой жизни, дабы эгоистически наслаждаться ея утвхами в теченіи цілой вічности. Посему и правственность, витекалщая изъ такихъ корыстныхъ разсчетовъ, очень жалка и малоценна. Где совершають добро не ради его самого, а изъ разсчетовъ на награду, тамъ нравственность, очевидно, теряеть свою чистоту и возвышенный характерь; тамъ она эпистична и своекорыстна.

Разсужденія, подобныя вышеприведеннымъ, встрѣчаются у многихъ философовъ-раціоналистовъ, проповѣдниковъ "незавасимой" морали, каковы—Шлейермахеръ, Фейербахъ, Спенсерь Нордау, Шарронъ и др. "Напрасно", говорятъ намъ, "религіозная правственность увърнеть въ своемъ безкорыстіи: страхъ геенны и надежда на небесное блаженство-вотъ каковы всегда будуть ея истиные мотивы... Отрекаясь отъ вла, чтобы слъдовать за добромъ, люди, живущіе по религіозной морали, думають чрезь это заполучить высоко-процентный вексель на блаженство въ въчности: самыя легкія ихъ жертвы, какія принесутся ими на землъ, съ избыткомъ окупятся на небесахъ. И потомъ, не составляетъ ли для человъка самаго увлекательнаго удовольствія сказать самому себф: я буду въ маломъ числъ избранныхъ, которые будутъ участвовать въ воскресеніи и займуть почетныя міста вокругь престола Агнца" 1). Нашъ русскій раціоналистическій писатель—Л. Н. Толстой, вооружаясь противъ ученія о личномъ безсмертіи и будущей блаженной жизни, влагаетъ въ уста православныхъ христіанъ такія разсужденія: "хорошо бы сдёлать такъ, чтобы намъ, живя той жизнью одинокой, своевольной, которой мы живемъ, върить еще, что если мы будемъ исполнять ученіе Бога, намъ будетъ еще лучше 2). Ради такихъ то корыстныхъ стремленій и выдумано будто бы церковное ученіе о "личной жизни раю со всевозможными радостями", которыя имъють быть наградой върующимъ людямъ за добрыя дъла 3). Подобнымъ же образомъ разсуждають о христіанской нравственности и многіе другіе ученые люди нашихъ дней. Посему мы имбемъ твиъ болье побужденій критически разобрать мысль, будто при въръ въ загробное блаженство чистая и безкорыстная нравственность не мыслима, чёмъ болёе эта мысль распространена въ настоящее время, и чемъ мене при этомъ состоятельна.

При раскрытіи своего предмета мы однако нам'трены не столько полемизировать съ раціоналистами объ основныхъ началахъ морали и ея метафизическихъ предположеніяхъ, сколько ясно показать, что само христіанское втроученіе, правильно понятое, отнюдь не узаконяетъ пропов'та о будущемъ блаженств корыстныхъ мотивовъ къ нравственности, и что по-

ed by Google

<sup>1)</sup> Изъ статьи А. Гренкова: "Независимая мораль". Прав. собес. 1885, II, 218.

<sup>2)</sup> Л. Толстой: "Въ ченъ моя въра", гл. Х.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, гл. IX.

сему послѣдняя не теряетъ въ христіанствѣ своей чистоты и идеальнаго характера. Очевидно, наша задача — болѣе всего положительная, и состоитъ главнымъ образомъ, въ томъ, чтобы раскрыть подлинно-христіанскій взглядъ на соотношеніе между идеею будущаго блаженства и нравственностію, и этимъ показать, насколько несправедливы всѣ вышеизложенные упреки, какіе дѣлаются христіанству со стороны его противниковъ, — насколько въ этихъ упрекахъ защитники "независимой" морали обнаруживаютъ слабое пониманіе, или же намѣренное искаженіе истиннаго духа и смысла христіанскихъ основоположеній—догматическихъ и нравственныхъ.

I.

Несправедливо говорять, будто христіанская вера заповедуетъ исполнять требованія нравственнаго закона исключительно изъ надежды на награду въ въчности, и не внушаетъ при этомъ совершать добро ради самого же добра. Нетъ, христіанство пропов'туеть, въ качеств' главный шаго, основнаго мотива къ нравственной дъятельности, всецълую преданность добру и безкорыстное служение ему ради собственной внутренней красоты добродътели. Не поставить ли въ вину христіанству развъ ужь то, что оно даже усиливаеть этоть мотивь, поднимаеть его значение на недосягаемую высоту, и этимъ превосходитъ всъ морально-философскія системы? Въ самомъ дёлё, что бы ни говорили защитники независимой нравственности о безкорыстной любви къ добру, во всякомъ случав это добро само по себъ, какъ простая отвлеченная идея, не вполнъ ясная въ своемъ содержаніи, едва ли для кого привлекательно. Человъкъ, будучи разумною дичностію, можеть воспитать въ себъ искреннее и постоянное влечение къ добру лишь въ томъ случать, когда это последнее будеть представляться ему не въ форме абстрактной идеи, а въ формъ такой же личности, какъ и онъ самъ. Такъ именно и опредъляетъ добро христіанская религія, по которой оно является духовно-разумнымъ Существомъ, притомъ абсодютнымъ и высочайшимъ: это-личный Богв. Онъ есть совершеннъйшее добро и любовь 1). Вотъ къ этому-то абсолютному

<sup>1)</sup> Mo. 19, 17; 1 Ioan., 4, 8.

Добру, какъ высочайшей Личности, человекъ, действительно можеть воспитать и привязанность и внутреннее влеченіе. Отсюда первый, самый существенный мотивъ къ добродътельной жизни, выставляемый христіанствомъ, есть чистійшая любовь къ Богу, всецвлая преданность Ему и непринужденное подражение Его совершенствамъ 1). И очевилно, этотъ мотивъ гораздо болъе возвышенъ и убъдителенъ для человъческого сердца, чъмъ влеченіе къ добру, не воплощаемому въ личности. Св. Григорій Бог. пишетъ: "мнъ извъстны три степени въ спасаемыхъ: рабство, наемничество и сыновство. Если ты рабъ, то бойся побоевъ. Если наемникъ; одно имъй въ виду-получить. Если стоишь выше раба и наемника, даже сынъ, стыдись Бога какъ отца; делай добро, потому что хорошо повиноваться отцу. Хотя бы ничего не надъялся ты получить; угодить отцу само по себъ награда" 2). Въ другомъ мъстъ тотъ же св. отецъ питеть: "мы (христіане) мало заботимся объ угожденіи людямь; а все наше желаніе — получить честь отъ Бога; истинно-же любомудрые и боголюбивые-выше и сего: они любять общеніе съ добромъ ради самаго добра, не ради почестей, уготованныхъ за гробомъ. Ибо это уже вторая степень похвальной жизни-дълать что-либо изъ награды и воздаянія; и третьяизбътать зла по страху наказанія" 3). "Я", пишетъ Григорій Б. самъ о себъ, трудился надъ тъмъ, чтобы всъ приносили плодъ; и моя награда -- одно исповъданіе; иного не ищу, и не искаль; потому что добродътель должна быть безкорыстна, если хочеть быть такою добродетелію, у которой въ виду одно добро" ).

Если же христіанство не только требуеть безкорыстнаго служенія добру ради самого добра, но даже возвышаеть и усиливаеть такое требованіе, то что значить при этомь об'єщаніе наградь, уготованныхь, по ученію христіанской в'єры, въ будущей жизни людямь праведнымь? Въ какомъ смыслів это указаніе представляется христіанствомъ въ качествів мотива къ возвышенной правственности?. Раціоналисты, порицающіе хри-

<sup>1)</sup> Лев. 11, 44; Мө. 5, 48; Іоан., 14, 15. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Творенін св. Григорія Бог., изд. 3, 1889 г., ч. III, стр. 233.

<sup>3)</sup> Tanz me, I, 97.

<sup>4)</sup> Tanb me, IV, 27-28.

стіанство за ученіе о будущемъ блаженствъ, думаютъ, будто по христіанскому воззрвнію, загробное блаженство есть имы стремленій вірующаго человіка, а добрыя діла, совершаемия на земль, суть только средство къ достижению этихъ корыстныхъ стремленій. Но туть именно первая и существенная ошибка. Все дело въ томъ, что будущее блаженство является плодомь, результатомь правственно-доброд втельной жизни, проведенной человъкомъ здъсь на землъ. Значитъ, оно не представляеть само по себъ цъли для христіанина, а есть слюдствіе его нравственно-возвышенной діятельности. Человікъ. по ученію христіанства, долженъ стремиться прежде всего къ тому, чтобы укрыплять въ себь высшія иден своего духа, быть добродътельнымъ и благочестивымъ. Вотъ въ чемъ первия, существенная задача христіанина. Будущее же блаженство само собою сдълается его достояніемъ, именно какъ прямое сыъдствіе, завершеніе его духовно-религіозныхъ подвиговъ и нравственно-возвышенной дъятельности. "Блажество, ожидаемое въ будущей жизни върующими, не есть пъль, а награда. Цъль составляеть то, за что получается награда, которая есть не что иное, какъ свидътельство, признаніе заслуги и достоинства. Не сама по себъ награда имъетъ цъну, а лишь то даетъ ей цъну, за что она получается, между тёмъ какъ для человёка, ищущаго удовольствія, безразлично-какою цёною оно получается. Смѣшивать правственное удовлетворение съ удовольствиемъ, всегда имфющимъ эгоистическій характеръ, значить не различать животныхъ побужденій отъ высшихъ требованій и законовъ духа человъческаго" 1). При такомъ пониманіи дъла, исчезаетъ. само собою, всякая тёнь какихъ-бы то ни было корыстныхъ разсчетовъ въ добродътели человъка, върующаго въ будущую блаженную жизнь. Очевидно, существенный предметь желаній для христіанина---не награды, какъ таковыя, а духовно-нравственное совершенство; мотивъ къ добродътели не корысть, а внутреннее влечение и всецълая любовь къ Добру абсолютному. Мы могли бы заподозрить върующаго человека въ корыстныхъ.



<sup>1)</sup> П. Линицкий: "Религія и нравственность". Труды Кіев. д. академін, 1881 г. ч. 3, стр. 151.

себялюбивыхъ разсчетахъ, если бы только онъ исполнялъ требованія Божественнаго закона единственно, исключительно изъ разсчетовъ на будущее блаженство. Иначе говоря, можно былобы признать извъстную долю корыстваго элемента въ духовныхъ подвигахъ христіанина, когда бы дёло представлялось такъ, что онъ, христіанинъ, работаетъ Вогу принужденно: исполняеть заповёди Божіи безъ личнаго расположенія къ добродътели, безъ внутренняго и искренняго влеченія къ святой жизни, и за это всетаки получаетъ по смерти извъстную плату отъ Бога, соотвётствующую количеству добрыхъ дёлъ, совершенныхъ христіаниномъ на землів чисто внішнимъ образомъ. механически. Это значило бы купить блаженство у Бога добрыми делами. Но ведь подобных отношеній между христіаниномъ, какъ исполнителемъ заповедей Божінхъ, и самимъ Богомъ, какъ Мадовоздаятелемъ, христіанство вовсе не узаконяетъ и не проповъдуетъ. Христіанская въра требуетъ не холоднаго. механическаго совершенія добрыхъ діль, вытекающаго изъ своекорыстныхъ разсчетовъ на загробное воздалніе. Нътъ, она требуетъ, какъ мы выше говорили, служенія добру ради самого добра, притомъ добра не отвлеченнаго, а воплощаемаго въ абсолютной личности Божества. Христіанство въ своихъ последователяхъ ищетъ истинной духовной жизни, мотивируемой только искреннею любовію къ Богу и ближнимъ 1). Безъ этой любви никакое самопожертвованіе, никакой высокій, съ внѣшней стороны. духовный подвигь не имфетъ цены въ очахъ Господа и не заслуживаетъ человъку особенной награды отъ Бога. Св. ап. Павелъ пишетъ: "если я раздамъ все имъніе мое, и отдамъ тъло мое на сожженіе, а любви не им'єю; ність мніс въ томъ никакой пользы" 2). Легко видъть отсюда, что христіанство не есть простой кодексъ нравственныхъ предписаній, за внишнее, механическое выполнение которыхъ объщалось бы человъку будущее блаженство. Христіанство обращается прежде всего къ внутренней сторонъ человъческого существа, стремится пронивнуть въ самую глубь духовной природы человъка. Оно требуетъ не

<sup>1)</sup> Мө. 22, 36—40; Лук. 10, 27.

<sup>2) 1</sup> Kop. 13, 3.

того, чтобы христіанинъ совершаль добрыя дёла пассивно, механически, изъ разсчетовъ на вознагражденіе, а чтобы само оно всецило переродился душею, чтобы оставиль область гръха и порока, перешелъ на сторону добра и служилъ только ему одному, по силъ личнато свободнато влечения ко всему возвышенному, святому, идеальному. Посему, даже и самое исполненіе нравственнаго закона ничего не прибавляеть къ достоинству личности предъ судомъ божественной правды, если только оно является холоднымъ, наружнымъ, показнымъ, если человъкъ совершаетъ добрыя дъла изъ тщеславія и самолюбія. Извъстно, какъ І. Христосъ осуждалъ фарисеевъ за ихъ внътнюю праведность, которая мотивировалась только ихъ мелочнымъ желаніемъ прослыть въ народъ за людей добродътельныхъ 1). Христіанство запов'ядуетъ полное духовно-нравственное обновление такъ, чтобы върующій совершенно подавиль въ себъ ветхаго, гръховнаго человъка. и облекся въ новаго. созданнаго по Богу въ правдѣ и въ преподобіи истины" 2). Христіанинъ долженъ всещьло, внутренним своимъ чувствомъ полюбить область святости и правды, дабы исполнение божественнаго закона выливалось у него изъ чистыхъ влеченій сердца и собственной привязанности къ добру, а не изъ какихъ либо своекорыстныхъ, эгоистическихъ разсчетовъ. И вотъ-кто отвъчаеть, по состоянію своей духовной природы, указаннымь требованіямъ христіанства, тому лишь и внушается надежда на будущее блаженство. Въ этомъ случав последнее, очевидно. само собою должно явиться какъ слодствіе, результать высоконравственной деятельности добродетельного человека. Верующій, если онъ истинный христіанинь по уму и сердцу, получить себъ въ наслъдіе загробное блаженство не за то, что механически, пассивно совершилъ на землъ потребное количество добрыхъ дълъ, а за то, что само по себп, по состоянію всего духовнаго существа своего, окажется достойнымо участвовать въ блаженномъ единеніи съ Богомъ. Будущее блаженство есть только жатва отъ съмянъ добродътели, посъянныхъ здъсь на

<sup>1)</sup> Me., rs. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Еф. 4, 24.

земль 1). Оно есть удёль тёхъ людей, которые уже здёсь, при земномъ существовани, усердно трудятся надъ своимъ духовнымъ развитіемъ, постоянно наблюдають за собою, совершенствуются по духу закона Христова. Посему единственное средство для того, чтобы енити ез животз, это-соблюдение заповедей Божінхъ, соединенное съ отреченіемъ человека отъ всего нравственно-низкаго, грубаго и постыднаго <sup>2</sup>). Кто постоянно удерживается на этомъ узкомъ и тернистомъ пути духовных в подвиговъ, кто ведетъ безпрерывную внутреннюю борьбу со страстями, и не отступаетъ отъ христіанскаго нравственнаго закона, тотъ лишь и получить въ наследіе блаженное безсмертіе. Почему І. Христосъ утѣшалъ наградою на небесахъ нищихъ духомъ, плачущихъ, кроткихъ, алчущихъ и жаждущихъ правды, милостивыхъ, чистыхъ сердцемъ, миротворцевъ, гонимыхъ за правду и страдальцевъ за имя Его? Въдь не потому, чтобы они принужденно холодно, или даже съ горделивымъ самопревозношениемъ отрекались отъ пороковъ, худыхъ привычекъ и отъ всего земнаго ради наградъ въ будущей жизни. Нетъ. Господь объщаеть такимъ людямъ загробное возданние по той именно причивъ, что они заботятся исключительно о собственномъ духовно-нравственномъ совершенствъ, безкорыстно любятъ добро и совершаютъ нравственные подвиги изъ чистаго, свободнаго влеченія къ правдь, истинь и святости. Чрезъ это они сами приготовляютъ себя, свою духовную природу, къ единенію съ Богомъ, и являются достойными въчнаго блаженства не ради обилія совершенных вими добрых дівль, а вслівдствіе своего духовнаго родстви съ Божествомъ, вследствие воспитания въ себъ, путемъ личнаго духовно-правственнаго совершенства, способности обитать въ лонъ Небеснаго Отца и созерцать Его божественную славу. Потому то І. Христосъ и говорить, что царствіе небесное нудится в), т. е. силою берется, какъ бы завоевывается. Его Господь вручаеть намъ не сразу, а послѣ болье или менье продолжительной и упорной борьбы нашей съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Me. 13, 88-40.

<sup>2)</sup> Me. 19, 17; 10, 37--39; 19, 16-21; 1 loas. 2, 15-16 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Me. 11, 12.

искушеніями и соблазнами и после заметной победы надъ ними. Основная, главивнимя цвль христіанской жизни на земль въ томъ и состоитъ, чтобы человекъ постепенно развилъ лучшіе задатки своего духовнаго, богоподобнаго естества, всабдствіе чего между ограниченнымъ духомъ человъческимъ и абсолютнымъ Духомъ Божественнымъ устанавливается извъстная внутренняя близость, теснейшая связь и гармонія. И лишь при этомъ условін возможно единеніе человіка съ Богомъ въ будущей жизни. Итакъ, загробное блаженство имветъ быть только прямымъ слидствіемь, плодомь, какъ бы необходимымъ отраженіем пвивстной, болве или менве высокой степени духовнонравственнаго совершенства, которое собственно и должно составлять ближайшую цъль стремленій христіанина здёсь на земль. Воть почему великіе ревнители въры и благочестія, усосовершившіеся духовно, не смущались на склонъ своихъ дней даже открыто высказывать твердую увъренность на получение загробнаго блаженства. Такъ св. ап. Павелъ предъ своей кончиною писаль: "подвигомъ добрымъ я подвизался, теченіе совершиль, въру сохраниль. А теперь готовится мив вънець правды, который дасть мив Господь, праведный Судія, въ день оный; и не только мив; но и всемъ возлюбившимъ явление  $Ero^{\alpha-1}$ ).

Но, если будущая блаженная жизнь, по христіанскому ученію, есть плодо духовно-иравственнаго совершенства, въ такомъ случав нётъ основаній утверждать, будто стремленіе къ этой жизни поддерживается корыстными, эгоистическими мотивами. Очевидно, будущее блаженство не есть безсмертіе эгоизма личности, а безсмертіе именно того, что остается въ ней посль ен отреченія от эгоизма и своекорыстія. Говоря иначе, вёчная жизнь относится не къ эгоизму личности, а именно къ той высшей духовно-иравственной жизни, о воспитаніи и укрёпленіи которой въ себё христіанинъ долженъ прилагать всё свои заботы. Потому то христіанское откровеніе и учить далёе, что вёчная жизнь возникаеть и возрастаеть въ человёкё не посль таков смерти, а уже здъсь на землю въ той мёрё, въ какой развивается и крёпнеть въ человёкё



<sup>1) 2</sup> THM. 4, 7-8.

высшая, духовная и святая жизнь, и по мере того, какь одновременно съ этимъ постепеннымъ духовнымъ возрастаніемъ личность отрекается и освобождается отъ себялюбія, своекорыстія и всёхъ другихъ, вытекающихъ отсюда, пороковъ. Жизнь будущая, по своему существу, не есть нъчто совершенно отдъльное отъ жизни настоящей. Напротивъ, зародышъ и первоначальныя обнаруженія первой принадлежать періоду земнагобытія человіка, и состоять именно въ духовномо самовоспитаніи личности, въ очищеніи ея отъ худых поползновеній ея существа. Такъ напр. Інсусъ Христосъ говоритъ, что слушающій слово Его имбеть въ себь самомъ жизнь вычную, и на судъ не приходить, но уже перешель от смерти въ жизнь 1). Кто носить въ сердце своемъ Інсуса Христа и Его ученіе, тотъ уже имбетъ въ себв пищу духовную, пребывающую въ жизнь въчную 2). Слово Бога живаго и въчнаго есть съмя нет. инное. возраждающее христіанина къ наслъдству неувядаемому, хранящемуся на небесахъ 3). Плодъ худыхъ дёлъ, по ученію св. ап. Павла, есть-смерть, плодъ же добрыхъ-святость, а конецъ-жизнь въчная 4), такъ что послъдняя и есть именно безсмертіе самой свитости, т. е. безсмертіе человіка, отрѣшившагося отъ себялюбія и ставшаго богоподобнымъ. Посему помышленія плотскія уже сами по себ'в суть смерть, а помышленія духовныя—жизнь и мирь 5). "Если живете по плоти", внушаетъ св. апостолъ, "то умрете; а если духомъ умерщвляете дъла плотскія, то живы будете" 6). Иными словами, кто подавляеть въ себъ эгонямъ и похоть, и живетъ духомъ, въ томъ уже теперь, при земной жизни, начинаетъ рости и кръпнуть съмя жизни въчной. Такъ именно и говоритъ св. апостоль въ другомъ мъстъ: "съющій въ плоть свою отъ плоти пожнеть тявніе; а свющій въ духъ оть духа пожнеть жизнь въчную. Дълая добро, да не унываемъ; ибо въ свое время пож-

<sup>1)</sup> Ioan. 5, 24.

<sup>2)</sup> Ioan. 6, 27.

<sup>3)</sup> I Петр. 1, 4, 23.

<sup>4)</sup> PHM. 6, 22.

<sup>5)</sup> PHM. 8, 6.

<sup>6)</sup> PHM. 8, 13.

немъ, если не ослабъемъ". 1). Посему день Господень, день втораго пришествія, не можетъ застать истинного христіанива какъ тать. Ибо этотъ христіанинъ, умерщвляющій въ себъ ветхаго, гръховнаго человъка и облекающій себя въ новаго, созданнаго по Богу въ праведности и святости истины, находится уже не во тъмъ. Онъ есть сынъ не тъмы и ночи, а сынъ свъта и дня, такъ что въ его святой, богоподобной личности уже теперь, на землъ, свътить неугасимый свътъ жизни въчной и небесной 2). Между тъмъ, наоборотъ, сластолюбивый человъкъ заживо умерь 3). Посему нужно держаться въчной жизни добрыми подвигами (дъятельной) въры 4).

Итакъ будущая блаженная жизнь назначается не для тъхъ. кто проникнутъ своекорыстіемъ и эгонзмомъ, а для ревнителей духовной святости и внутренней чистоты, для тёхъ, кто побъждаетъ въ себъ всяческій эгонамъ и плотскія страсти. Для этихъ личностей вёчная жизнь, какъ процессъ внутреннято развитія въ духі Христовомъ, начинается, очевидно, уже на земль. Туть, следовательно, уничтожается онутренняя грань между святою жизнію настоящей и жизнію будущей; и остается только одна грань онишняя (телесная смерть). Изменяются, по смерти, лишь вившнія условія существованія. Но психодогически — жизнь будущая и настоящая составляютъ единый. пълостный, непрерываемый періодъ жизни вычной. Поэтому. кто любитъ и совершветъ добро, тотъ уже находится теперьже въ царствъ Божіемъ и вкушаетъ плоды жизни въчной. При такомъ пониманіи діла, самый вопрось о совершеніи добра изъ корысти-для достиженія вічной блаженной жизни -- есть сопtradictio in adjecto, плодъ недоразумънія. Здысь онъ совершенно неумъстенъ, такъ какъ самое то внутреннее сочувствие и дъятельное служение добру и есть, по существу, жизнь истивная и въчная. Недоразумъніе происходить именно отъ того. что ошибочно отделяють блаженную жизнь будущую отъ святой жизни настоящей, и думають, будто первая никакъ не со-

<sup>1)</sup> Γaπ. 6, 8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Сол. 5, 4—6.

<sup>3)</sup> Tan. 5, 6.

<sup>4) 1</sup> THM. 6, 12. 19.

прикасается со второй, не имбетъ съ нею тесной, внутренней связи и единства.

II.

При уясненіи истиннаго смысла христіанскаго ученія о будущихъ наградахъ за добродѣтель, нужно имѣть въ виду также и то, что, по воззрѣнію христіанства, будущее блаженство не столько пріобрѣтается нами самими, инною личныхъ нашихъ добрыхъ дълъ, сколько является незаслуженнымъ со стороны самого христіанина даромъ Господнимъ, плодомъ человъколюбія Божія.

По ученію христіанской религіи, человіть тяжко согрішиль предъ Богомъ въ паденіи и, значить, уже съ самыхъ первобытныхъ временъ оказался виновнымо предъ Отцемъ Небеснымъ, сдёлался сыномъ осужденія. Въ христіанстве, правда, снимается съ человъка это осуждение, но не по личнымо заслугамъ, самого върующаго, а "туне", по милосердію Божію, ради ходатайства Христова за родъ человъческій. Мало того, въра христіанская, требуя исполненія нравственнаго закона, какъ всесвятой воли Божіей, оказываетъ даже человъку и божественную помощь, дабы онъ никогда не отступаль отъ этого закона, постоянно преуспъвалъ въ добродътели и личномъ духовномъ усовершенствованіи. Освобожденный, по милосердію Божію, отъ первороднаго осужденія, христіанинъ получаеть вивств и "вся божественныя силы, яже къ животу и благочестыю 1). Ему подается (въ таинствахъ) божественная благодать, которая возрождаетъ духовную природу человъка, испорченную первороднымъ гръхомъ, врачуетъ немощное человъческое естество, поддерживаетъ и укрвиляетъ волю христіанина въ добродътельной жизни. Безъ этой благодатной помощи человекь, предоставленный собственнымь слабымь душевнымь силамъ, всегда любилъ бы болве порокъ, нежели добродвтель, сталь бы повиноваться съ большею охотою закону греховному, чвмъ закону нравственному<sup>2</sup>). Если же онъ совершаетъ добро, то только потому, что находится въ духовномъ единеніи со Христомъ, Который и ниспосылаетъ всемъ верующимъ въ Него Свою благодатную помощь для утвержденія ихъ въ ду-



<sup>1) 2</sup> Петр. 1, 3.

<sup>2)</sup> PBM. 7, 18-23.

ховно-правственной чистоть и святости. Онъ Самъ сказаль: "Я есмь лоза, а вы вътви, кто пребываеть во Мит, и Я въ немъ, тотъ приноситъ много плода; ибо безъ Меня не можете дълать ничего<sup>и 1</sup>). Отсюда всъ нравственные подвиги и добрые поступки, совершаемые христіаниномъ, суть прежде всего плодъ действующей въ немъ благодати Божіей. Потому то истинные ревнители въры и благочестія никогда не приписывали себъ какой либо заслуги предъ Богомъ за свои религіознонравственные подвиги, и что ни совершали добра, все относили къ божественной благодати, обитавшей въ нихъ, а не къ личнымъ духовнымъ силамъ. Такъ напр. св. ап. Павелъ пишеть о себъ: "я наименьшій изъ апостоловь, и недостоинь навываться апостоломъ, потому что гналъ церковь Божію. Но благодатію Божією есмь то, что есмь; и благодать Его во миз не была тщетна, но я боле всехъ ихъ потрудился: не я впрочемъ, а благодать Божія, которая со мною" 2). Или въ другомъ мъстъ тотъ же великій апостоль пишеть: "увъренность мы имвемъ въ Богв чрезъ Христа, не потому, чтобы мы сами способны были помыслить что отъ себя, какъ бы отъ себя, но способность наша отъ Бога" 3). "Богъ производитъ въ васъ и хотъніе и дъйствіе, по Своему благоволенію" 4). Изъ всего этого ясно, что человъкъ почти не имъетъ личныхъ заслугъ предъ Господомъ, и всею своею духовною жизнію обязанъ только милосердію Божію. Какъ же послів этого смівемъ мы выставлять на видъ какія либо притязанія на награду отъ Бога? Чфиъ человфку превозноситься? Есть-ли у него еще заслуги предъ Господомъ, которыя могли бы внушить ему непоколебимую увъренность въ томъ, что онъ непреминно получить за нихъ должную награду въ будущей жизни? Какое основаніе имъетъ христіанинъ своекорыстно разсчитывать на полученіе візчнаго блаженства, какъ бы обязательной со стороны Бога награды за добродътель, когда ясно сознаеть, что собственная его заслуга предъ Отцемъ Небеснымъ весьма не велика, что самая жизнь его и все его духовное достояние принадлежить прежде

<sup>1)</sup> Ioan. 15, 5.

<sup>2) 1</sup> Kop. 15, 9-10.

<sup>3) 2</sup> Kop. 3, 5.

<sup>4)</sup> Фил. 2, 13.

всего благости Божіей, а не ему самому? За какіе личные правственные подвиги человъкъ могъ бы ожидать себъ маграды въ будущей жизни, когда ни одно правственное действіе его, по ученію христіанства, не совершается безъ содівйствія благодати Божіей"? І. Христосъ ясно и решительно сказаль: "безъ Меня не можете сдълать ничего 1). Потому то Онъ и внушаетъ Своимъ последователямъ: "когда исполните все повелънное вамъ, говорите: мы рабы ничего нестоющіе" 2). Очевидно, намъ остается лишь пламенъть постоянною любовію къ Богу, благодарить Его за великія, дарованныя намъ, благодъянія, и скромно сознавать, что этихъ благодъяній мы сами не заслужили. Не разсчитывать своекорыстно на загробное воздание должны мы, по ученю христіанства, а охотно исполнять нравственный законъ Христовъ, "изъ благодарной любви къ искупляющему Богу, Который, по Своей личности, началъ водворять въ насъ дело блаженства и Который хочетъ закончить начатое... Мы приняли отъ Него прощеніе и усыновлены въ качествъ чадъ Божіяхъ. Онъ Самъ въ крещеніи заключилъ милосердный союзъ съ нами, установилъ отношеніе взаимности, въ которой Онъ, любя насъ, желаетъ быть любимымъ нами. Отсюда возникаетъ благодарность къ Богу и Спасителю, которая обязываеть нась къ новому послушанию и ко-

<sup>1)</sup> Ioan. 15, 5.

<sup>2)</sup> Лув. 17, 10.-Мартенсенъ, епископъ Зеландскій, имізь поэтому основаніе сказать, что, "такъ какъ дъйствительное добро само есть дело божественной благодати, то въ христіанстви и не можеть быть собственно ричи о заслуги и наградь, если подъ заслугой понимается исполнение долга, за которое им нивемъ право на награду, на какое небудь благоділніе, долженствующее служеть платой намъ за наше дело. Такое отношеніе къ закону свободы можеть иметь значеніе въ области человеческого общества, но исключается изъ отношеній въ Вогу. Заслугу можно высть въ государстве, въ церкви, въ искусствахъ, наукахъ и проч. и эта заслуга можетъ нахолить свое признаніе въ человіческомъ обществі, но въ отношения въ пресвятому Богу грежовный человекъ въ сущности не вифетъ заслуги и достоинства" ("Христіанское ученіе о правственности" въ изложенів Г. Мартенсена, еп. Зел. Перев. А. П. Лопухина. Спб. 1890, ч. І, стр. 459). При всемъ томъ им, конечно, далеки отъ имсли, чтобы правственные поступки совершенно не вивнялись самому христівнину. Поскольку онъ обладаетъ произвольнымъ выборомъ дъйствій, правственной свободой, поскольку самъ активно участвуеть въ деле своего спасенія совмество божественною благодатію: постольку духовно-правственные подвиги его вивняются и ему самому, постольку доставляють лично ему одобреніе, или порицавіе.

торая неразлучна съ сыновнею довъренностію и послушанісиъ воль Божіей... Глубочайшій и самый искренній мотивъ (къ добродетели) продолжаеть быть благодарностію къ Богу во Христъ за то, что Онъ сдълаль для рода человъческаго, для меня, за благодъянія, которыя Онъ излиль на насъ" 1). Воть каковы должны быть истинно-христіанскія побужденія къ доброй правственности, а отнюдь не корыстолюбивыя притязанія на награду, въ виду какихъ либо личныхъ достоинствъ и заслугъ со стороны человъка. Потому то въ христіанствъ ублажается прежде всего не утвшеніе какими либо собственными преимуществами, а "нищета духомъ", т. е. смиренное сознаніе своего внутренняго недостоинства, виновности предъ Богомъ. и "плачъ", сокрушенія о грѣхахъ своихъ 2). Если же у человъка нътъ особенныхъ заслугъ предъ Богомъ, то, значитъ, овъ самь по себы не имбеть и какихь бы то ни было личных правь на обладаніе будущимъ блаженствомъ. Вотъ почему это последнее и объщается въ христіанстве лишь какъ дара милости и благоволенія Божія къ избраннымъ наслідникамъ царства небеснаго. Св. ап. Павелъ пишетъ: "возмездіе за гръхъ смерть а даръ Божій-жизнь вічная во Христі Інсусі Господі вашемъ" 3). И Отецъ Небесный призываетъ насъ къ обладанію блаженнымъ царствомъ Его только ради собственной безконечной любви къ людямъ, по которой Онъ не пощадилъ и Сына Своего Единороднаго, "дабы всякій, върующій въ Него, не погибъ; но имълъ жизнь въчную" 4). Выше мы утверждали, что будущее блаженство есть только слыдствіе, плодо истинно-добродетельной. богоугодной жизни, къ которой христіанинъ и долженъ на землъ стремиться прежде осего. Теперь въ свою очередь, становится яснымъ еще и то, что этотъ плодъ, или воздаяніе за добродітель въ будущей жизни должно быть не инымъ чёмь, какъ именно только дарома благоволенія Божія къ лидямъ праведнымъ. Если Господь наградитъ этимъ даромъ истинно-благочестивыхъ и святыхъ христіанъ, то не потому, чтобы находиль себя вынужденныме, обязанныме отплатить имъ за

<sup>1)</sup> En. Мартенсень. Указан. сочин., ibid., стр. 385-336.

<sup>2)</sup> Mare. 5, 3-4.

<sup>3)</sup> Pam. 6, 23.

<sup>4)</sup> Іоан. 3, 16. См. еще 1 Іоан. 4, 10-11 и др.

какія либо личныя нравственныя заслуги, которыхъ они почти не имъютъ, а единственно по Своему человъколюбію и милости, по собственному желанію сдёлать святых влюдей участниками въ Своей божественной славъ. Правда, эти люди, по состоянію личной духовной природы, окажутся достойными блаженнаго единенія съ Богомъ. Однако даже и для нихъ въ христіанскомъ воззрѣніи на истинное достоинство человѣка, очевидно, нътъ основаній полагать, чтобы Господь непремьнно обязана былз наградить ихъ за нравственные подвиги. Хотя святые люди и признаны будуть достойными загробнаго блаженства, однако последнее даровано будеть имъ не какъ вполны заслуженное ими самими вознаграждение отъ Бога за добродътель, а какъ только дарт любои Божіей къ искреннимъ ревнителямъ въры и благочестія. Этотъ выводъ не парализуетъли ръшительно всякое корыстное желаніе съ нашей стороны купить будущее блаженство, пріобрасть высоко-процентный вексель" на него собственными добрыми делами? Могутъ ли даже и возникнуть у насъ такія корыстолюбивыя стремленія и надежды, когда въра христіанская положительно учитъ, что никакихъ подвиговъ и даже самой жизни нашей было бы недостаточно для пріобрътенія небеснаго наслъдія, если бы оно не подавалось намъ Самимъ милующимъ и всепрощающимъ Во-10.ма? 1). Потому то истинно-благочестивый христіанинъ и думаетъ прежде всего не о радостяхъ блаженной жизни, а о томъ, чтобы очистить, возвысить свою духовно-правственную природу, и чрезъ то лишь приготовить себя къ принятію этого божественнаго дара. И если онъ надъется на загробное воздаяніе, то вовсе не изъ сознанія какихъ либо личныхъ заслугъ, преимуществъ и правъ на въчное блаженство, а единственно изъ упованія, что челов'єколюбивый Господь, будучи въренъ Своимъ объщаніямъ, упокоитъ, по собственному милосердію, и его вм'єсть со всіми праведными людьми въ грядущемъ царствъ славы 2).

П. Борисовскій.

1) Para. 3, 21--25; cp. 1 Kop. 13, 3.



<sup>2)</sup> THT. 2, 11:-14; 3, 4-7; Esp. 10, 23.

## Разборъ протестантскаго ученія о крещеніи дътей—съ догматической точки зрънія.

Если справедливь упрекъ въ непоследовательности и противоръчіи, какой неръдко дълають протестантизму серьезные изслъдователи его, то однимъ изъ яснъйшихъ фактическихъ подтвержденій истинности такого приговора служить догматическій вопрось о крещеній дітей, какь онь рішается протестантами въ теоріи и на практикъ. Ложная точка исхода, односторонняя крайность, въ которую впали первые вожди реформы, увлеченные духомъ оппозиціи противъ католицизма, именно здёсь сказалась такъ сильно и ясно, какъ едва ли въ какомълибо другомъ догматическомъ пунктъ.--Недаромъ въ историческомъ ходъ своего развитія протестантизмъ прежде всего породиль изъ себя секту анабаптистовь, отвергавшихъ всякій смыслъ и значение крещения дътей. Не было ничего легче, какъ подмётить слабость лютеровой системы съ этой стороны. Въ самомъ коренномъ принципъ протестантизма-(оправдание только личною върою) лежало уже ясное, хотя и прикрытое, ръшеніе вопроса о крещеніи дітей въ отрицательномъ смыслі. Оставалось только у догмата, лишеннаго всякаго основанія въ теоріи, отнять значеніе и на практикъ, что и сдълали анабаптисты: изъ посылокъ, данныхъ самимъ Лютеромъ, они вывелн правильное заключеніе, т. е. продолжили последовательно только тотъ путь, направленіе которому дано было самимъ же реформаторомъ.

Въ своей полемикъ противъ Лютера анабаптисты, по крайней мъръ въ лицъ своихъ первыхъ представителей, ссылались

главнымъ образомъ на отсутствіе въ Св. Писаніи положительной заповъди о крещении дътей 1). Нельзя не сознаться, что и съ этой стороны полемическая аргументація упомянутыхъ сектантовъ не лишена достаточной силы (хотя весь центръ тяжести ихъ полемики лежитъ въ глубинъ другаго принципа протестантскаго). Въ Св. Писаніи, дійствительно, не возможно найти ни положительной заповёди, ни ясныхъ примёровъ крещенія дітей. И прежде всего, что касается заповіди Спасителя о крещеніи (Мв. 28, 19), то хотя она выражена въ общей формъ, и подъ словами "вст народы (крестя)", повидимому, можно бы мыслить и детей, но предшествующее этимъ словамъ "научите" даетъ если не положительное право, то, по крайней мірів, возможность боліве или меніве основательно оспаривать примёнимость заповёди о крещеніи къ неразумнымъ дътямъ, такъ какъ выраженіемъ "научите" ясно указывается на присутствіе сознанія и самосознанія въ крещаемыхъ. Тоже нужно заметить и о всехъ другихъ местахъ Св. Писанія. Такъ напр., то обстоятельство, что въ словъ Божіемъ упоминаются пять 2) случаевъ крещенія иплых семейства, столько же говорить въ пользу крещенія дітей, сколько и не говорить. По крайней мірів, стоя на строго логической точків зрівнія, нельзя серьезно утверждать, что въ крещенныхъ семействахъ необходимо должны быть и дёти (когда объ этихъ послёднихъ ни полусловомъ не упоминается въ самомъ Словъ Божіемъ): они могли быть, но могли и не быть: степень въроятности на той и другой сторонъ совершенно одинакова. - Ясно, что опирать всю силу аргументаціи въ защить того или другаго догмата на такихъ свидетельствахъ Св. Писанія, которыя дають столько же основаній и для противоположных выводовъ, -- было бы по меньшей мірів безполезно въ ціляхъ строго научной полемики. Такіе доводы могуть иміть смысль и значеніе не сами въ себъ и по себъ, а лишь по связи съ другими сильнъйшими аргументами. Въ отношени къ занимающему насъ вопросу это последнее замечание иметь такое приложение. Въ нашей православной, напримъръ, церкви догмать о кре-

<sup>1)</sup> Baur, "Dogmengesch.", p. 241.

<sup>2)</sup> Дъян. Апост. 10; -16, 15;—16, 33;—18, 8;—1 Корине. 1, 16.

щенін дітей имфеть свои глубокія основы въ общей системь догнатовъ, органически связанъ съ цълынъ православнымъ ученіемъ о первородномъ грѣхѣ и благодати съ одной стороны, и условіяхъ дійственности таинствъ-съ другой. При такомъ положенін діла и указаніе на свидітельства Св. Писанія о крещеніи семействь, какъ аргументь въ защиту крещенія оптей, имъетъ конечно свою цвну и значеніе. Необходимость догмата вытекаетъ здёсь изъ другихъ, болёе глубокихъ основаній; эти же свидътельства Слова Божія прибавляють къ нимъ только извъстную степень впроятности, (которая впрочемъ въ связи съ неопровержимыми и ясными свидътельствами апостольского преданія восходить до степени положительной несомнынности). Но совершенно нельзя сказать того же о протестантскихъ усиліяхъ такимъ же образомъ оправдать разсматриваемый догмать. Здёсь цёлая система не только не подтверждаеть, а напротивъ всёмъ своимъ строемъ разрушаеть этотъ догматъ, а потому и всѣ попытки укрѣпить его на общихъ и недостаточно ясныхъ мъстахъ Св. Писанія представляются напрасными усиліями спасти то, что лишено твердой основы въ самомъ принципъ.-Но въдь если протестанты не могутъ безусловно утвердить свой догмать о крещении детей на Словъ Божіемъ, то съ другой стороны они не могутъ быть и достаточно оспариваемы съ этой точки зрвнія. Въ виду того необходимость заставляеть оставить почву Св. Писанія въ дълъ ръшенія занимающаго насъ вопроса, и посмотръть, насколько логически вяжется спорный догмать съ общими основными воззрѣніями протестантизма. Для цѣлей нашей задачи въ этомъ отношеніи требуется выяснить ближайшимъ образомъ смыслъ протестантскаго ученія о значеніи таннствъ въ дълъ оправданія и спасенія человъка-христіанина вообще, и отсюда опредвлить действенность и необходимость таинства по отношенію къ детямъ. Выполненію такой задачи не лишнимъ считаемъ предпослать несколько краткихъ замечаній относительно постановки дёла, какой мы имбемъ здёсь держатъся. -- 1) Понятіе "протестантизмъ", "протестантскій", слишкомъ широкое понятіе, но въ болве тесномъ смысле подъ нимъ разумъются два главныя западныя исповъданія—дютеранское и реформатское. Ихъ только мы и будемъ имъть въ виду въ настоящемъ изследовании, съ правомъ исключая разныя мелкія секты, такъ какъ эти послёднія по занимающему насъ вопросу или совершенно сходятся съ двумя главными въроисповъданіями, или совершенно отвергають крещеніе дътей 1): въ томъ и другомъ случав онв, очевидно, не подлежатъ особому изследованію. 2) Принимая за исходное начало въ критическомъ изследовании нашего вопроса основной протестантскій принципь-(оправданія только субъективною върою),--им находимъ, что реформатская церковь выдерживаетъ этотъ принципъ гораздо строже и логически последовательнее. чёмъ лютеранская. Впрочемъ и въ возэреніяхъ Лютера по данному вопросу (о таинствахъ) можно усмотръть два различныя направленія 2): первое, въ существенномъ сходное съ реформатскимъ, и второе -- поздивишее, когда Лютеръ радикально измѣниль свое понятіе о тайнствахъ въ противодѣйствіе крайностямъ, выведеннымъ сектантами изъ его же основоположеній.—Въ виду этого настоящее изслідованіе наше само собой распадается на двё главныя части: а) рёшеніе вопроса о крещеніи дітей въ непосредственной логической связи съ основнымъ принципомъ протестантизма (первоначальное дютеранское и реформатское возгрвнія) и b) рвшеніе того же вопроса въ связи съ позднъйшими, существенно измъненными возаръніями на таинства церкви собственно лютеранской.

Въ каждомъ таинстве необходимо различать две существенныя стороны: 1) таинство само во себъ, какъ проводникъ или органъ божественной благодати на человека-христіанина, и 2) таинство—со стороны условій его действенности и силы. Первую обыкновенно называютъ объективною стороною таинства, вторую—субъективною. Между темъ какъ сущность ученія нашей православной церкви о таинствахъ состоитъ въ гармоническомъ соотношеніи двухъ указанныхъ сторонъ, католичество и протестантство расходятся въ этомъ отношеніи по діаме-

<sup>1)</sup> Таковы всё мистическія секты, которыя сообразно своему глубокому убіжденію въ возможности *меносредственных* общеній съ Духомъ Св., естественно отвергають все вившнее, посредствующее, каковы таниства.

<sup>2)</sup> Baur, "Dogmengesch." p. 239; Takke Möhler "Symb." p. 258.

трально противоположнымъ направленіямъ, и при томъ такъ, что первое доводить до крайности объективную, второе-субъективную точку врвнія. Крайность католическаго ученія выразилась въ известномъ opus operatum, по которому действіе божественной благодати пріурочивалось исключительно въ вившней, такъ сказать, матеріальной сторонъ таинства. "Таннство, - по силъ католическаго воззрънія, --есть проводникъ или каналь, изъ котораго христівнинъ черпаеть благодать, помимо всякаго съ своей стороны содъйствія или сочувствія. Онъ можеть не выровать въ это действіе, и не смотря на то оно булетъ иметь для него силу". ("Характеръ Протестантства", соч. Арх. Хрисанов, стр. 61). Намъ не мъсто вдъсь вдаваться въ разборъ крайностей и противоричій, къ какимъ ведетъ католическое opus operatum. Но по отношенію къ разсматриваемому нами вопросу оно имфетъ то ближайшее значеніе, что удобно и безъ всякихъ затрудненій різшаеть вопрось о крещеніи дітей въ положительномъ смыслів. Если крещеніе, какъ таинство, есть органъ божественной благодати само въ себъ и по себъ, если помимо всякихъ субъективныхъ условій со стороны пріемлющаго оно вижеть безусловную объективную силу и значимость, --- въ такомъ случав и совершение его надъ безсознательными младенцами должно имъть глубокій смысль и неоспоримую обязательность.

Въ діаметральной противоположности съ католическимъ ориз орегатит стоитъ протестантское ученіе.—Съ самаго начала реформаціи Лютеръ явился жаркимъ защитникомъ и поборникомъ субъективизма и свободы въ дёлё оправданія: только опрад, какъ извёстная личная психическая дёятельность или настроенность, способна доставить человёку оправданія, такимъ образомъ, не отпъ человёка, а въ немъ самомъ, въ глубинё его сердца,—въ вёрё. Спасаетъ человёка единственно увёренность въ безконечныхъ заслугахъ Искупителя. Если христіанинъ твердо убъжденъ, что онъ принятъ отъ Бога въ благодать,— и что ради Христа, совершившаго своею смертію удовлетвореніе за наши грёхи, онъ получитъ благодатное прощеніе грёховъ,— въ тотъ самый моментъ эти послёдніе дёйствительно проща-

ются и забываются ему, такъ что никакое вмъненіе ихъ, никакое наказаніе за нихъ не имбетъ уже болбе мбста по отношенію къ такому върующему. Оправданіе съ протестантской точки зренія есть, следовательно, такой акть, который слагается изъ взаимодействія двухъ необходимыхъ моментовъ: со стороны Бога здёсь действуеть спасительная благодать, со стороны человъка-твердая въра 1), какъ существенное орудіе или средство, принимающее эту благодать и обътованную заслугу Христа. При такомъ возгръніи на сущность и условія оправданія, римско-католическое opus operatum, очевидно, не имъстъ уже болье мъста; таинство, какъ бы правильно оно ни было совершено съ обрядовой стороны, не можетъ сообщить больше. чёмъ сколько воспринимаетъ личная вёра. - Но протестантскій принципъ субъективной въры, какъ единственнаго условія и совершителя оправданія, ведетъ къ еще болье крайнимъ результатамъ, -- вообще къ отрицанію значенія таинствъ, какъ средствъ или проводниковъ благодати. Въ самомъ дълъ, если только личная внутрепняя увфренность въ заслугахъ Искупителя и вміненій этих заслугь грішнику доставляєть человіку оправданіе и спасеніе, то къ чему при этомъ еще внѣшнія посредства, въ родъ таинствъ? Повидимому, достаточно только одной субъективной въры, чтобы актъ прощенія гръховъ совершился фактически, причемъ безразлично-въ какомъ мъстъ, въ какое время и при какихъ внъшнихъ условіяхъ совершается этоть акть. Такь, строго последовательный протестантскій принципъ отнимаетъ всякое значеніе у таинствъ и самое совершеніе ихъ ділаетъ излишнимъ. Но принять такой выводъ во всей его силъ протестанты не могли, не могли потому, что это значило бы, съ одной стороны, --- встать въ прямое противоръчіе съ Св. Писаніемъ, которое неотразимо свидътельствуетъ о связи дъйствій благодати съ совершеніемъ таинствъ (напр. Мо. 28, 19; Мр. 16, 16 и т. п.), съ другой — порвать всякую связь върующаго съ видимою церковью, предоставивъ его поливитему произволу. - Здёсь происходить такимъ образомъ столкновеніе

<sup>1) &</sup>quot;Поскольку она зависить отъ свободной воли человѣка, (хотя и она въ извъстномъ смыслъ есть даръ благодати Божіей).

двухъ принциповъ протестантизма (формальнаго и матеріальнаго), -- столкновеніе, грозящее разрушить логическій строй всей системы. Является дилемма: признать таинство необходимым условіемъ (органомъ) для действія благодати, или-не признать. Допустить первое-значить, по крайней мёрё, наполовину отказаться отъ того принятаго въ принципъ положенія, что оправдываеть только ввра, принять второе-значить встать въ прямое противоръчіе съ словомъ Божіимъ, отнявъ у таинствъ всякій смыслъ. Изъ такой затруднительной дилеммы протестанты, по видимому, находять возможность выйти безь особеннаго ущерба для строгости своей системы. Но только-по видимому, такъ какъ на самомъ дълъ то глубокое противоръчіе, въ какое неизбъжно впадаетъ здъсь протестантизмъ, даетъ знать о себъ и въ дальней піемъ развитіи этой системы. Колебаніе между двумя принципами болье или менье ярко сквозить у всьхъ главныхъ представителей реформаціи: то таинства сами по себ'в (объективно) имфютъ значеніе, то они низводятся на степень пустыхъ, безсодержательных знаковъ. Но такъ какъ принципъ оправданія личною в'трою есть господствующій и преобладающій въ протестантизмъ, то среди всъхъ такихъ колебаній перевъсъ всегда остается на сторонъ этого принципа въ ущербъ объективному значенію таинствъ.

Неустойчивость въ воззрѣніяхъ на таинства прежде всего замѣтна у двухъ первыхъ представителей реформаціи—Лютера и Меланхтона. Въ самомъ началѣ реформаторской дѣятельности они трактовали таинства въ смыслѣ напоминаній (μνημόσουα), или залоговъ, печатей (σφραγίδες) божественнаго обѣтованія о спасеніи, назначенныхъ для укрѣпленія и воспитанія нашей вѣры. "Таинства", говорится также въ Аугсбургскомъ исповѣданіи (рад. 13.),—"назначены для того, чтобы они служили знаками и свидѣтельствами благоволенія Божія по отношенію къ намъ, данными для возбужденія и укрѣпленія вѣры въ пользующихся ими".—Это педагогическое назначеніе таинствъ можно уяснить слѣдующимъ образомъ. Оправданіе достигается единственно твердою увѣренностью въ спасительныхъ заслугахъ Искупителя; но вѣра сама въ себѣ есть нѣчто субъективное и потому условное. Положимъ, что человѣкъ вѣруетъ, и

въруетъ настолько твердо, насколько это возможно для него по складу его психической жизни; можеть ли онъ сказать, что его вера действительно владееть такими качествами, что въ состояніи низвесть на него спасительную благодать? Конечно нътъ: отъ колебаній и сомнъній въ достоинствахъ своей въры едва-ли можетъ кто освободиться. Какъ бы ни была въ дъйствительности велика въра человъка, для самого върующаго она будеть казаться слабою и недостаточною, пона онъ осязательно, такъ сказать, не убъдится въ противномъ. Где же такой критерій, который столь необходимъ человъку для убъжденія его въ достаточности своей віры для цілей оправданія? Очевидно его нельзя найти ни въ самомъ человъкъ, ни въ другихъ людяхъ, такъ какъ оправдывающая благодать, какъ даръ за въру, есть исключительное дъло Божіе, слъд. и удостовъреній въ достоинстві и силі своей выры человінь можеть и долженъ ждать единственно только отъ Самого же Бога. Такое наглядное и осязательное свидътельство и есть таинство, Богомъ учрежденное для этой цели (?) внешнее действіе. Божественное установление таинства и служить неопровержимымъ ручательствомъ для върующаго въ исполнении божественныхъ обътованій относительно прощенія или забвенія его гръховъ: после совершенія таинства для верующаго неть сомненій вы дъйственности его въры. Существенное значение таинствъ въ томъ единственно и состоитъ, что они усиливаютъ и укръпляютъ нашу слабую саму въ себъ въру, поднимая ее до положительнаго убъжденія въ милости Божіей къ намъ.

Такой смёлый образъ трактованія новозавётных таинствъ ставиль ихъ назначеніе въ полную параллель съ назначеніемъ различных символическихъ знаковъ и дёйствій, какіе Богъ употребляль неоднократно въ ветхомъ завёть для убъжденія людей въ непреложности своихъ обътованій; таково напр. знаменіе, данное Ною—въ радугь, Гедеону—въ рунь и всему вообще Израилю—въ обръзаніи 1).



<sup>1)</sup> Такъ дъйствительно и разсуждаетъ Меланхтонъ: "Обръзавіе есть ничто, такъ и врещеніе есть ничто; они скоръе суть свидътельства или сфратібьє божественной воли по отношенію къ тебъ; черезъ нихъ утверждается твоя совъсть, если она сомнъвается въ благодати, благоволеніи Божіемъ къ тебъ (Символика, Мёлера, стр. 259).

Всматриваясь ближе въ смыслъ подобнаго возэрения на цель и значеніе таинствъ, нельзя не замётить, что здёсь совершенно падаетъ всякая необходимость соотношенія между совершеніемъ таинства и дъйствіемъ благодати. Таинство есть толью виблиная печать или укрвилающее свидетельство действія благодати. Для кого нужно такое утвержденіе? Конечно не для Бога, дарующаго благодать, (потому что божественная истина кръпка и надежна сама въ себъ); только ниши слабая въра нуждается въ подтверждении и запечатлении ея силы со стороны Бога. А при такомъ положении дёла представляется, по меньшей мёре, загадочнымъ и необъяснимымъ то обстоятельство,-почему бы моменты действія божественной благодать должны были совпадать съ моментами совершенія таниствъ. Субъективная въра (единственное условіе действія благодати) во всякое время и при какихъ угодно обстоятельствахъ можеть достичь такой силы, чтобы сдёлаться способною достаставить человъку оправданіе. Непонятно, почему Богь (да позволено будеть такъ выразиться) сталь бы еще медлить ниспосланіемъ своей благодати на вірующаго и дожидаться именно времени совершенія внёшняго таинства, когда это последнее къ акту оправданія такъ мало привносить отъ себя. Для существа дъла, повидимому, вовсе безразлично получилъли человъко внешнее запечатление своей веры или неть, говоря иначе-совершонъ ли внътній обрядъ таинства или не совершонъ.

Къ такому неизбъжному результату и приходить дъйствительно Цвинали. Онъ порываеть и послъднюю слабую связь, какую думали утвердить между таинствами и дъйствіемъ благодати первые реформаторы, и это дълаеть не вслъдствіе произвола, а строго логически выводя правильныя слъдствія изъ тъхъ посылокъ, какія даны были Лютеромъ и его ближайшими послъдователями. Цвингли охотно соглашается сдълать уступку въ пользу объективной силы таинствъ самихъ въ себъ, но въ тоже время сознается, что при строгости того протестантскаго принципа, что только върою оправдывается и спасается человъкъ, такая уступка является совершенно невозможною и противоръчивою. Разсуждая послъдовательно, онъ отказывается

признать за таинствами даже значение средствъ укръпленія нашей върм. Въ такомъ воззръніи, по его мижнію, еще слишкомъ много усвонется такиствамъ самимъ по себъ въ ущербъ личной въръ. Таинству приписывается здёсь значение восполнителя слабой вёры; значить эта послёдняя сама по себе совершенно недостаточна для низведенія на человъка божественной благодати, она нуждается въ таинствъ, которое является такимъ существенно-необходимымъ условіемъ, безъ котораго не можетъ совершиться и самый актъ нашего оправданія предъ Богомъ. А потому нельзя сказать, что человъка спасаетъ только въра, но въра и таниства, и эти последнія даже по преимуществу, потому что имъ принадлежить, такъ сказать, завершительное значение въ этомъ дълъ. Вотъ почему, желая остаться вёрнымъ разъ избранному началу, Цвингли отрицаетъ у тамиствъ значеніе укранителей вары: "тотъ, чья вара настолько слаба, что требуетъ подобныхъ внёшнихъ укрёпленій, въ сущности не имъетъ никакой въры, следовательно не можеть получить за нее и оправданія". Отправляясь изъ этого последняго положенія, Цвингли трактоваль таинства, не какъ необходимыя средства для укрипленія и восполненія виры, не какъ божественные символы, отъ которыхъ находится въ зависимости действіе благодати, а только какъ вваниные условные энаки союза людей между собою. Принимая таниства, человъкъ тъмъ самымъ даетъ внъшнее свидътельство своей твердой христіанской віры, и вмісті какъ бы клятвенно обязывается быть "воиномъ Христовымъ" (miles Christi) 1); здёсь онъ не себя самого удостовъряетъ въ достоинствъ своей въры, а убъщаеть въ ней цълое христіанское церковное общество, членомъ котораго онъ состоитъ или имфетъ состоять (послф крещенія). "Черезъ крещеніе", --говоритъ Цвингли, ---, ничего болѣе не совершается, какъ обозначение (consignatio) того, кто причисляется къ церкви; но тъмъ еще отнюдь никакіе гръхи не уничтожаются" 2).

Наконецъ, третій знаменитый представитель протестантизма



<sup>1)</sup> Zwingli-de vera et falsa relig. (Opp. 111, pag. 231).

<sup>2)</sup> Epistolar, Lib. 1. p. 60.

(въ широкомъ значеній этого слова), - Кальоших двоится въ своихъ возэрвніяхъ на сущность и двиственность таинствъ, причиной чему-его своеобразное учение о предопредълении. Въ идей онъ высоко цинить такиства и готовъ, повидимому, приписать имъ объективное значение проводниковъ благодати. но только для техъ, кто отъ века предопределенъ ко спасенію; по отношенію къ такимъ Кальвинъ охотно могъ бы принять римско-католическое opus operatum со всёми его крайностями. Но біда въ томъ, что кромі предопреділенных есть еще люди, лишенные спасенія, и эти посл'ядніе, будучи исключени изъ участія въ божественной благодати, не могуть быть въ тоже время лишены участія во вившнихъ таниствахъ. Если бы, теперь, благодать была черазрыено связана съ вижшиных совершеніемъ таниства и волей-неволей (ex opere operato) дъйствовала на каждаго приступающаго къ нему; въ такомъ случав легко могло бы случиться, что не предопредвленный, такъ сказать, противъ воли Божіей восхитиль бы божественную благодать. Чтобы избъжать такого неблагопріятнаго вивода для своей системы. Кальвинъ по необходимости долженъ быль отдылить благодатныя действія оть таниствь. Въ силу чего онъ утверждаль, что для тёхъ, кто не принадлежитъ къ числу предопредъленныхъ, "крещеніе, напр., есть только внъшнее омовеніе безъ всякаго внутренняго благодатнаго воздійствія". Такимъ образомъ и у Кальвина въ результатв выходило, что между таинствомъ и благодатью нътъ и не можетъ быть никакой существенной связи и соотношенія. Духъ Св., податель благодати, относится къ таинству такъ свободно, что Онъ можеть дъйствовать и безь таннства; такъ что это последнее не имъетъ никакого другаго отношенія къ Св. Духу, или дъйствующей черезъ него благодати, какъ то, что оно чувственно представляеть внутреннія ея (благодати) воздійствія.

Мы изложили съ возможною краткостью смыслъ протестантскаго ученія о таинствахъ, насколько оно (ученіе) стоитъ въ непосредственной связи съ основнымъ воззрѣніемъ реформаців на сущность и условія оправданія. Принципъ оправдывающей вѣры, какъ мы видѣли, дѣйствительно всюду выдвигается на первый планъ, а съ тѣмъ вмѣстѣ и значеніе таинствъ унижается до крайности. Если остановиться здёсь и обратиться къ главному занимающему насъ вопросу — (вопросу о томъ, имветь ли у протестантовъ смыслъ крещение дътей), -- то отрицательный отвётъ на него, въ виду всего вышесказаннаго,более чемъ очевиденъ. Все главные представители протестантизма, какъ было выяснено выше, порываютъ существенную связь между благодатію и тайнствомъ (хотя дёлають это въ различной-более или менее резкой форме). А этого уже достаточно, чтобы совершенно логически-основательно признать таинства если не вовсе безполезными, то по крайней мёрё и не обявательно необходимыми для каждаго вфрующаго, а тъмъ болве для безсознательнаго младенца. Если, теперь, авиствіе благодати божественной зависить отъ таинства крещенія (какъ бы ни понималась эта зависимость), то необходимо крестить ребенка, если нътъ, -- таинство излишие и безцъльно для него. Протестантизмъ, какъ мы видели, принимаетъ только вторую часть предложенной дилеммы, а потому и необходимость крещенія дітей съ его точки зрівнія никакъ не можеть быть оправдана. Такой результать, действительно, и усвоила реформатская церковь: абсолютную необходимось она отвергла (что собственно только и важно для нашей цёли).

II.

Но остановиться на такомъ рѣшеніи занимающаго насъ вопроса мы не имѣемъ права, если не хотимъ погрѣшить противъ истины. Дѣло въ томъ, что говоря выше о лютеранскомъ воззрѣніи на таинства, мы имѣли въ виду лишь первоначальный взглядъ Лютера и Меланхтона, насколько онъ высказался въ первыхъ ихъ сочиненіяхъ 1), подъ вліяніемъ запальчивой полемики противъ католицизма и вслѣдствіе односторонняго увлеченія строгостью основнаго принципа объ оправданіи одною вѣрою. Вскорѣ, однако, Лютеръ вынужденъ былъ отказаться отъ своихъ первоначальныхъ воззрѣній на таинства и сталъ съ не меньшимъ жаромъ защищать неразрывную связь ихъ съ благодатью. Такой поворотъ въ его убѣжденіяхъ произвело по-

<sup>1)</sup> Разумвемъ: "De captivit. Babyl." Лютера и "Loci theolog." Меланхтона.

явленіе анабаптистовъ, ученіе которыхъ сразу показало, къ какимъ крайнимъ выводамъ должно неизбъжно привести последовательно развитое протестанство. Лютеръ возсталъ противъ этихъ "фанатиковъ" съ свойственною ему горячностью и сталъ трактовать таинства, какъ необходимыя средства (Mitteln) или проводники благодати. Это последнее, существенно видонямъненное сравнительно съ вышензложеннымъ, протестантское возгрвніе на таинства вошло во всв символическія книги лютеранства, и потому мы можемъ разсматривать его, какъ собственно лютеранское. Сущность его состоитъ въ следующемъ.

Тавиство не есть простой, безсодержательный знакъ; оно само въ себъ свято и содержитъ освящающую силу. Такое значеніе оно пріобрътаеть всябдствіе своей связи ст словом и обитованием Божима. Вещество таниства, само по себъ простое и безсодержательное, перестаеть быть такимъ и дълается святымъ и божественнымъ, коль скоро съ нимъ соединяется въ таинствъ слово Божіе. "Какъ напитокъ, услащенный благородными ингредіентами, такъ и вода крещенія именемъ Божінмъ услащается; становится всецёло божественною, хотя твлесными глазами въ ней ничего не видно, кромъ простой воды". Словомъ-таинство само въ себъ и по себъ содержитъ освящающую благодатную силу, независимо отъ душевнаго расположенія пріемлющаго его. "Deinde hoc quoque dicimus", говорить большой лютеровь катихизись 1), "nobis non summam vim in hoc sitam esse, num ille, qui baptizatur, credat nec ne; per hoc enim baptismo nihil detrahitur. Verum summa rei in verbo et praecepto Dei consistit... accedente aquae verbo baptismus rectus habendus est, etiam non accedente fide". Итакъ, крещеніе, по этому лютеранскому воззрѣнію, ничуть не теряеть своей освящающей благодатной силы отъ того, въруетъ или нътъ крещаемый: сила и значение таинства, какъ такого, не въ нашей субъективной въръ, а въ словъ Божіемъ, связанномъ съ нимъ. -- Трудно уяснить ближе эту силу таинства, зависящую отъ связи его съ словомъ и заповъдью Бога, трудно потому, что лютеранскія символическія книги нигде не разъясняють



<sup>1)</sup> Pars IV.

этотъ темный пунктъ. Такъ Лютеръ, а за нимъ и всё последующие сторонники его, приписали таинству ту "магическую" объективную силу, противъ которой такъ горячо они возставали въ католическомъ ориз operatum.

Нельзя, впрочемъ, сказать, чтобы та магическая связь таинства съ благодатью, которую проповедують лютеранскіе богословы, слишкомъ много приближала ихъ учение о таинствахъ къ римско-католическому: между тъмъ и другимъ въ существъ дъла остается и теперь такое же почти глубокое равличіе, какое мы вибля случай отмътить въ началъ настоящей статьи. Дело въ томъ, что признаван тесную связь благодати съ таинствомъ, лютеране дълаютъ ръзкое равдъленіе между опиствительностью таннства и его дыйственностью. Признавая таниство действительнымъ само въ себе, какъ носителя божественной благодати, независимо отъ субъективныхъ условій его принятія, они въ тоже время отрицають его дойственность по отношенію къ человіку, не имінощему достаточной субъективной віры. Крещеніе, напримірь, остается истиннымь и дійствительнымъ хотя бы крещаемый не имълъ при этомъ никакой веры, но въ такомъ случав крещение не приносита никакой пользы. "Citra fidem", говорить тоть же большой лют. катих., "nihil prodest baptismus, tametsi per sese coelestis et inaestimabilis thesaurus esse negari non possit".

Всматриваясь ближе въ смысль этого лютеранскаго возярвнія на таинства, нельзя не замѣтить, что и тутъ въ сущности все дѣло оправданія и спасенія человѣка пріурочивается единственно къ его личной вырю. То обстоятельство, что божественная благодать переносится здѣсь на таинства, несомнѣнно высоко поднимало значеніе этихъ послѣднихъ и въ этомъ отношеніи могло служить для Лютера сильнымъ оружіемъ въ его полемикѣ противъ анабаптистовъ и другихъ подобныхъ имъ сектантовъ. Но несомнѣнно, съ другой стороны, и то, что къ объективной дыйственности таинствъ (на человѣка) здѣсь ровно ничего не прибавляется: для невмѣющаго вѣры и теперь таинство остается такимъ же простымъ внѣшнимъ знакомъ, какимъ оно представляется, напримѣръ, у Цвингли. Все, что привноситъ новаго лютеранскій взглядъ на таинства (въ послѣднемъ

період'в своего развитія), сводится въ сущности къ тому, что въ акт'в полученія благодати за впру является необходимое посредствующее звено—таниство. Если первоначально Лютерь говорилъ: "в'труй—и спасенъ будень", причемъ, какъ мы ввъдъли, само собою падаетъ значеніе таниствъ; то теперь тотъ же реформаторъ выражается: "в'труй въ благодатную силу тамистив и получинь спасеніе". Въ томъ и другомъ случать весь центръ тяжести лежитъ въ словъ "втруй": безъ втры нтъ спасенія.

Но при такой поправкъ лютеранскихъ воззръній на такиства, происходить соответственная же поправка и въ постановкъ главной нашей задачи. Если въ результатъ первой части настоящаго разсужденія мы пришли къ отрицательному ръшенію вопроса о необходимости крещенія дътей, выходя вообще изъ невысокаго протестантскаго понятія о таннствахъ; то теперь такое ръшение является уже далеко недостаточнымъ. За таинствомъ, какъ такимъ, теперь украплена неразрывная и тъсная связь съ благодатію, только извлеченіе (если можно такъ выразиться) этой благодати на каждаго отдёльнаго христівнина оставлено въ прежней безусловной зависимости отъ личной въры: безъ въры таинство хотя есть (est), но не приносить пользы (non prodest). Отсюда нашъ вопросъ: имъетъли у протестантовъ смыслъ крещеніе дітей? всецівло сводится къ рѣшенію равносильнаго ему вопроса: выполняется ли и можеть ли выполняться у детей то необходимое условіе (вёра), при которомъ только и можетъ быть действенно таинство?

Отрицательное рѣшеніе этого послѣдняго вопроса на первый взглядъ представляется настолько яснымъ и очевиднымъ, что многіе изъ католическихъ богослововъ не считаютъ даже нужнымъ вдаваться въ подробныя разслѣдованія дѣла. Такъ Мёлеръ, изложивъ сущность протестантскаго воззрѣнія на таниства вообще, дѣлаетъ отсюда такое категорическое заключеніе о крещеніи дѣтей: "что крещеніе дѣтей по протестантскому воззрѣнію на таинства есть совершенно непонятный актъ,—это не подлежитъ ни малѣйшему сомнѣнію; если только черевъ втру таинство дѣйствуетъ, то какое вначеніе можетъ имѣть оно у безсознательнаго младенца?" 1). Мы не можемъ удовлетвориться такимъ безусловнымъ отрицательнымъ приго-



<sup>1)</sup> Симводика, § 30, стр. 267.

воромъ католическаго богослова, не потому, чтобы не видѣли глубокой истины въ его словахъ, а потому, что заразъ согласиться съ нимъ и тѣмъ покончить дѣло считаемъ, по меньшей мѣрѣ, преждевременнымъ. Не забудемъ, что и для самихъ протестантовъ слабая сторона ихъ догматики въ настоящемъ пунктѣ—далеко не тайна. Еще самому Лютеру, какъ мы видѣли, ставили на видъ всю несообразность крещенія дѣтей съ его основнымъ принципомъ. Въ силу этого съ Лютера же началась и защита этого догмата протестантами, которые во что бы то ни стало старались отстоять и оправдать слабый пунктъ своей системы, подыскивая для того всевозможныя основанія. Аналитическій разборъ главнѣйшихъ изъ такихъ основаній является, так. обр., существенно необходимымъ требованіемъ въ цѣляхъ достиженія возможной полноты и основательности настоящаго разсужденія.

Лютерь на тоть упрекь, что крещение детей, неимеющихъ въры, является непоследовательностью въ его системъ, отвъчаль, что въра младенцевъ замъняется вполнъ върою восприемникова 1). Но насколько неоснователенъ такой аргументъ въ дъль защиты спорнаго догмата, -- достаточно видно уже ивъ того одного обстоятельства, что у последующихъ протестантскихъ богослововъ онъ более почти не повторяется. Самъ Лютеръ могъ допустить его только подъ вліяніемъ свъжей памяти о римско-католическомъ учени по этому вопросу, безъ того чтобы строго сообразить всю неприменимость его въ своей системъ, и особенно для той цъли, для которой онъ думалъ назначить его. Неоспоримо, что ученіе о воспріемникахъ въ католической, какъ и нашей православной церкви имъетъ свои глубокія раціональныя основы и множество твердыхъ свидівтельствъ изъ св. преданія, идущихъ отъ самыхъ первыхъ христіанскихъ въковъ. Сила и вліяніе посторонней въры и молитвы составляетъ коренное и глубокое убъждение нашей православной церкви, убъжденіе, лежащее въ основ'в многихъ частныхъ догматовъ, (изъ которыхъ достаточно указать здёсь на православное чченіе о дійственности вітрующей молитвы за живыхъ и умершихъ). Намъ нетъ нужды пускаться здесь въ оправданія такого православнаго ученія; для нашей настоящей



<sup>1)</sup> Baur, "Dogmengesch." p. 239.

цъли важенъ только самый фактъ существованія догмата о возможности вліннія посторонней в'єры на судьбу того или другаго частнаго члена церкви. Отсюда, какъ естественное логическое следствіе, является и возможность замены вери крещаемыхъ младенцевъ върою Церкви и въ частности-върою воспріемниковъ. - Співшимъ, впрочемъ, оговориться по поводу этихъ последнихъ нашихъ замечаній. Оправдывая можность перехода и вліянія віры посторонней на крещаемыхъ дътей, мы приспособлялись собственно къ лютеранскому способу возврвнія на это дівло, такъ что предъидущія наши разсужденія должны быть понимаемы въ условномъ предположительномъ смыслъ: если-бы т. е. взглядъ на таинства у православной церкви быль такой же какъ и у лютеранской, еслибы слёд. и первая единственнымъ условіемъ действенности таинствъ признавала исключительно одну въру, то и въ такомъ случай она могла бы достойно оправдать свое учение о замѣнѣ вѣры безсознательныхъ крещаемыхъ вѣрою воспріемниковъ, потому что это вполнъ гармонируетъ съ ея принципомъ. Но на самомъ деле, однако, назначение и значение воспріемниковъ въ нашей церкви далеко не то, что протестантской. По ученію православному талиство крещенія само въ себь и по себь достаточно для того, чтобы произвесть благодатныя действія въ крещаемомъ малденця - очистить отъ первороднаго греха, возродить и освятить его. Въра воспріемниковъ къ этому благодатному воздійствію таинства не привносить отъ себя ничего. Задача духовныхъ родителей состоить только въ томъ, что они ручаются и обазываются предъ церковію-укрѣплять и утверждать въ младенцъ воспринятую (безъ ихъ участія и вліянія) божественную благодать крещенія. Протестанты же, и въ частности Лютеръ. очевидно думають соединять совствиь иной смысль, когда говорять о замини въры крещаемыхъ дътей върою воспріеминковъ. Если таинство, по смыслу протестантскаго о немъ понятія, действуетъ только по мере веры и за нее, то въ вере воспріемниковъ протестанты, очевидно, хотять видеть необходимое средство или орудіе для низведенія благодати на безсознательнаго крещаемаго. Такъ, по крайней мъръ, нужно представлять это дело по требованію здравой логики; зависимость

дъйственности и значенія крещенія отъ въры воспріемниковъу протестантовъ представляется здёсь самою тёсною и существенною. Но понятно, въ какія різкія противорічія впадаеть здёсь протестантизмъ съ самимъ собою. Принципъ личной, субъективной въры, за которую только и подается человъку прощеніе гріховъ, оказывается теперь если не вовсе безсимсленнымъ, то по меньшей мъръ – непоследовательнымъ. А между тъмъ это принципъ такого рода, что на немъ и въ немъ коренится, можно сказать, вся система протестантизма. "Я върую, следовательно я спасаюсь"-воть основа и фундаменть этой системы. Понятіе о церкви, какъ единомъ живомъ организм'ь, гдв отдельный человекь есть только часть целяго и, какъ такой, живетъ общею всему организму жизнію и питается, такъ сказать, его соками, --- въ протестантствъ не имъетъ мъста. Внутренняя духовная связь между членами церкви здъсь порвана: каждый христіанинъ стоить здісь особнякомъ и самь должень заботиться о своемъ спасеніи. При такой строгости принципа субъективизма и изолированности, --- ни о какой замвнв, ни о какомъ нереходв ввры одного лица на другое, очевидно, не можеть быть и речи. Следовательно и ссылка на въру воспріемниковъ для оправданія крещенія дітей съ протестантской точки зрвнія вовсе не выдерживаетъ критики.

Всявдствіе очевидной несостоятельности этого аргумента, позднійшіе протестантскіе богословы почти совсімь оставили его и обратились къ другому способу защиты спорнаго догмата. Они стали искать выполненія существеннаго и необходимаго условія дійственности таинства—віры—не вить крещаемаго младенца, а ва нема самомъ, т. е. приписывали лично ему истинную и дийствительную віру 1). Но такъ какъ подобное ученіе если понимать его въ строго буквальномъ смыслів, оказывается положительной безсмыслицей, явно противорічащей законамъ психологіи, то съ понятіемъ о вірів крещаемыхъ младенцевъ протестанты хотять соединять здісь совершенно иной смыслі, чімь какой соединяется съ нимъ на обычномъ психологическомъ языків. Віра дітей не есть въ собственномъ смыслів віра, какъ сознательная душевная діятельность или спо-



<sup>1)</sup> Luther "Kirchenpostille für Ev. pred.". (Cm. y Tuanepa: "Symbol. Theolog." p. 180).

собность, это -- скорве съмя (semen) или зародышъ ввры. изъ котораго только впоследствін развитается сознательная вера (fides генеха). Этотъ аргументъ, за который крвпко держатся протестанты въ целяхъ раціональнаго обоснованія догмата о крещені дівтей, въ существі діла представляеть въ себі слишкомъ мало раціональнаго и производить такую путаницу понятій, изъ которой не могуть выйти более или менее основательно даже самис рьяные защитники его. Оставляя до времени вопросъ о существъ и свойствахъ дътской въры (?), спросимъ: когда возникаетъ вле появляется въ младенцъ въра? Нъкоторые изъ протестантскихъ богослововъ, и притомъ совершенно последовательно, решають этотъ вопросъ въ томъ смысле, что вера какъ даръ Божій, всевается въ дътей именно въ таинствъ крещенія, въ силу благодатнаго воздействія Св. Духа. Такое решеніе вопроса о оремени зарожденія въ детяхъ вёры, понятно, вовсе парализуеть силу вышеприведеннаго аргумента, стремящагося оправдать разумность крещенія дітей тімь предположеніемь, что они имьют истинию въру. Оказывается, что дети вовсе не имъють въры до крещенія, (на чемъ собственно и держится вся спла вышеприведеннаго довода), а только получають ее въ крещени и при крещеніи. Но въ такомъ случав является совершенно загадочнымъ и необъяснимымъ, --- за что собственно прощается черезъ крещеніе дътямъ первородный грвхъ? Конечно, не за въру, потому что и самая въра только съ крещенія еще начинается. Приходится допустить действенность таинства безъ всякихъ предшествующих субъективныхъ условій, —и притомъ дёйственность въ гораздо болёе широкихъ размёрахъ; тамиство, какъ такое, т. е. чисто объективно, выполняетъ здесь два существенные акта: съ одной стороны -- оно зараждаетъ въру въ дитяти, съ другой-сообщаетъ ему оправдывающую благодатьи все это совершается чудесно и "магически", силого одного только вившиняго таниства. Ясно, какъ не по-душть протестантизму такой выводъ! Очевидно, вовсе иная мысль имфлась въ виду, когда протестанты хотёли оправдать раціональность крещенія дітей предположеніемъ въ нихъ субъективной вітов: туть разумёлась вёра, какъ предшествующее условіе крещенія. а не какъ его слыдствие (что, какъ сейчасъ мы видъли, приводить къ абсурду). Если сделаемъ такую уступку протеставтизму, т. е. привнаемъ въру дътей предваряющею ихъ крещеніе, система отъ того нисколько не выиграетъ, а еще болве запутается въ противоречіяхъ. Если вера, (которая-не забудемъ -есть благодатный даръ Св. Духа, по протестантскому понятію о паденіи), возникаеть въ ребенкъ ранње крещенія, въ такомъ случав это последнее является совершенно излишнимъ; возможность благодатнаго воздействія на душу младенца предполагается уже до крещенія. Почему же тогда и вся цимь 1) этого таинства не могла бы быть выполнена такимъ же точно внутреннимъ путемъ (т. е. безъ всякаго вибшияго знака), какъ и насажденіе віры?—Оставинь безь вниманія и эту непослівновательность протестантизма, - во всякомъ случав его ученіе о личной въръ детей не можетъ быть никакъ оправдано съ строго психологической точки зрвнія. Свойства и характерь детской въры протестантские богословы отказываются ближе разъяснять, но самый факть въры признають несомивнимъ. Мы, въ свою очередь, позволяемъ себъ усумниться и въ послъднемъ. Вся сущность двла, какъ само собою очевидно, лежить здесь въ такомъ или иномъ ръщении вопроса: возможна ли въра при отсутствів разсудочнаго сознанія? Протестанты (по крайней мъръ тъ изъ нихъ, о которыхъ идетъ настоящая наша ръчь) рвшають этотъ вопрось въ положительномъ смысле, и въ подтвержденіе приводять слідующія соображенія. "Разсудокь не только ничего (?) не привносить отъ себя къ усовершенствованію віры, а напротивь еще препятствуєть ему, такъ что для достиженія истинной и глубокой вёры и варослому нужно вовсе отречься отъ разсудка, сдёлаться глупымъ (narr) и неразумнымъ (unvernünftig), подобно ребенку. Такой именно въры и требуетъ, --- говорятъ, --- слово Божіе отъ каждаго христіанина. Въ тёхъ мёстахъ Св. Писанія, гдё Спаситель выставляєть дётей въ образець для подражанія взрослымь, Онь (будто бы) имфеть въ виду именно простоту и наивность дътской въры. А отсюда, --- аргументируютъ протестанты, --- не естественно ли предположить въ детяхъ веру, прежде чемъ разсудокъ способенъ знать о ней (въръ)? Это предположение восходить на степень несомивнной истины, если взять во вниманіе, что Спаситель обв-

<sup>1)</sup> Разумъемъ: прощеніе первороднаго грѣха, отгнаніе діавола, усыновленіе Богу в т. д.

щаетъ дътямъ цярство небесное, которое достигается только върою (sic)".

Натянутость и несообразность всей, сейчасъ представленной, аргументаціи сама собою бросается въ глаза и потому не требуеть большихъ разглагольствованій съ цёлію ея опроверженія. То несомивнию, что въ дёлё вёры разсудовъ играетъ далеко не первостепенную роль, но съ другой стороны вовсе нельзя согласиться и съ тъмъ, что онъ не имъетъ здъсь ни мальйшей доли участія. Върно, что стремленіе къ ясности и осязательности повнанія, свойственное разсудочному мышленію, нервдко вліяеть ослабляющимъ образомъ на ввру. Но протестантамъ не этого нужно; для нихъ указанный фактъ противодъйствія разсудка въръ служить только чисто вибшней точкой отправленія, - въ своихъ выводахъ они идутъ гораздо дальше. чемъ нозволяетъ этотъ фактъ. Ихъ логика гласитъ здесь: если разсудокъ препятствуетъ въръ, значитъ онъ вовсе не нуженъ для нея, --- не нуженъ даже и съ той своей стороны, которая называется сознавіемъ, т. е. въра тъмъ выше и совершенные, чвиъ менве она сознательна, какъ напр. у младенца.-Послвдній выводъ, — не смотря на то, что въ немъ собственно в сосредоточивается вся сила протестантской аргументаціи,---является положительнымъ психологическимъ абсурдомъ. Понятія: "въра" и "безсознательный" для обыкновеннаго пониманія являются совершенно несовитстимыми и прямо исключающими другъ друга: въра непремънно есть сознательный психическій актъ, безсознательной веры представить невозможно. Какъ бы ни быль слипо предань человикь предмету своей виры, во всякомъ случав сознанія объ этомъ предметв у него нельзя отрицать; не можеть быть въры вообще, а необходимо должна быть въра во что-нибудь опредъленное. Между тъмъ съ протестантской точки эрвнія двиствительно и выходить, что двти имъють въру безъ мальйшаго сознанія о предметь въры (!). Конечно, нельзя оспаривать, что въ неразумномъ ребенкъ есть возможность или способность вёры, также какъ есть въ некъ задатки для будущаго развитія всёхъ вообще психическихъ силъ. Но едва ли кто станетъ утверждать серьезно, что новорожденные дети импьют въ собственномъ смысле веру, иначе:-почему бы не утверждать на томъ же самомъ основанів.

что опи импьють (и проявляють) разсудокь, свободную волю и т. п.? Однако протестанты отрицають разсудочную деятельность въ младенцъ, присутствіе же въры совершенно безосновательно признають. Что касается, наконець, техъ месть Св. Инсанія, гдё протестантскіе богословы хотять видёть ясныя указанія на факть віры вь дітяхь, то только односторонняя крайность и предзанятость можеть привести къ подобному выводу. Указывая въ дътяхъ образецъ для подражанія, Спаситель никакъ не могь разуметь здесь веру детей, такъ какъ подобное указаніе не могло бы имъть приложенія по отношенію къ взрослымъ, въра которыхъ въ силу необходимо присущаго ей элемента сознательности никогда не можетъ уподобиться безсознательной и неразумной детской верв (если даже ужъ уступить протестантамъ, что такая вера можетъ быть). Дети могуть служить примеромь для взрослыхь по своей нравственной чистотъ и отсутствію личныхъ гръховъ: эту сторону и имълъ, безъ сомнънія, въ виду Господь во всъхъ указываемыхъ протестантами мъстахъ Евангелій. Мы не считаемъ нужнымъ далее останавливаться на разборе вышеприведеннаго протестантскаго аргумента въ пользу раціональнаго обоснованія догмата о крещеній дітей: ясная натянутость его и психологическая несообразность освобождаетъ насъ отъ подобнаго труда. А между тъмъ въ системъ протестантизма этотъ аргументъ такъ важенъ и необходимъ, что отречение отъ него для протестантовъ равно открытому признанію допущеннаго противоречія основному принципу. Если въ детяхъ нетъ веры, а между тъмъ крещение имъетъ для нихъ силу и значение полнаго и совершеннаго таинства, значить это последнее само по себъ способно сообщать благодать безъ всякаго душевнаго расположенія пріемлющаго его. Но отъ такого вывода протестантизмъ отказывается, потому что онъ вовсе не гармонируетъ съ его основными воззрѣніями на таинства.

Не будучи въ состояніи удовлетворительно выпутаться изъ противорьчій къ какимъ неизбъжно приводить крайность основныхъ началь системы, протестанты наконецъ считають за лучшее проходить молчаніемъ вопросъ о выполненіи субъективныхъ условій у младенца, (предоставляя этоть вопросъ на разрышеніе самому Богу (Cat. Major. p. 544 p. 545), и настаива-

ють только на неизбёжной необходимости крещенія, какъ такого, для спасенія дітей. Не считаемъ нужнымъ приводить всъхъ относящихся сюда мъстъ изъ протестантскихъ символическихъ книгъ, такъ какъ вездв по данному вопросу говорита въ сущности одно и тоже. Беремъ первую, попавшуюся под руки, - Apol. Confess. Aug. - Въ ней (Art. 4. de Sacr., р. 156) необходимость крещенія дітей (противь анабаптистовь) защищается такъ: "Между другими заблужденіями анабаптистовъ осуждаемъ и то, что они трактуютъ крещение дътей, какъ безполезное. Ибо несомивнно, что обвтование спасения относится и къ детямъ. Но оно не относится къ темъ, котопие находятся вив Христовой церкви, гдв ивтъ ни слова (Божія), ни таинство, поелику царство Христово существуєть только съ словомъ и таинствами. Итакъ, необходимо крестить детей, чтобы сделать ихъ участниками обетованнаго спасенія". — Переводя на болбе простой языкъ смыслъ приведенной сейчась выдержки изъ "Апологін", получаемъ следующій силлогизмъ: "дътямъ объщано спасеніе, получить его они могуть единственно только черезь крещеніе, слёд, крещеніе для нихъ безусловно необходимо". Весь логическій промахъ лежить во второй посылкъ этого силлогизма, а отсюда и заключение не можетъ быть признано вполнъ правильнымъ. Съ строго протестантской точки эрвнія представляется совершенно непонятнымъ и необъяснимымъ, -- откуда является та внутренняя веразрывная связь между таинствомъ и спасеніемъ, въ силу которой будто бы все дело спасенія младенца зависить исключительно отъ крещенія его. Відь таинство, по глубокому сознанію самихъ же протестантовъ, само по себъ не сообщаеть и не можетъ сообщить божественной благодати; откуда же выходить безусловная необходимость его для детей, не имеющих въры? Протестанты выставляють здъсь на видь то положене. что для спасенія дітей необходимо очищеніе ихъ отъ первороднаго гръха. Мы вполнъ согласны съ этимъ положениемъ, во не видимъ здъсь ни малъйшаго довода въ пользу именно необходимости крещенія дітей. Такъ какъ безсознательный мізденецъ не можетъ принять самодъятельнаго участія (посредствомъ въры) въ своемъ спасеніи, и след. это последнее является исключительно даромъ одной благодати, то не видно уважительныхъ основаній, -- при чемъ здёсь собственно таинство, которое само отъ себя (объективно) къ спасенію ровно ничего не прибавляетъ: Богъ можетъ совершить спасеніе младенца и бевъ таинства. - Реформатская церковь такъ действительно и разсуждаетъ, и нельзя не признать за ней гораздо большей послъдовательности въ настоящемъ пунктъ, чъмъ за лютеранской. Выходя изъ того положенія, что оправданіе и спасеніе есть чисто внутренній таинственный акть божественной благодати, реформаты отрицають абсолютную необходимость вевшняго акта крещенія, и дътямъ, умершимъ безъ крещенія, безъ мальйшихъ колебаній приписывають спасеніе совершенно такъ же, какъ и крещеннымъ. Лютеранская церковь, держась въ сущности тъхъ же воззрвній на дъйственность (не говоримъ-на двиствительность) таинства, непонятнымъ и необъяснимымъ образомъ приходить къ противоположному выводу, утверждая абсолютную необходимость крещенія дітей.

Равобраннымъ сейчасъ доводомъ исчернывается вся совокупность более или менее заслуживающихъ вниманія попытокъ отстоять и защитить раціональность протестантскаго догмата о крещеніи дітей. Не много требуется проницательности, чтобы усмотръть во всъхъ такихъ попыткахъ напрасное усиліе удержать на практикъ то, что никакъ не мирится съ теоріей. И прежде всего пом'вхой д'влу-крайность и односторонность протестантскаго вовзрвнія на оправданіе. Если только личная, субъективная вёра оправдываеть и спасаеть человікахристіанина, то никакія внішнія посредства, въ роді таинствь, не могутъ имъть здъсь значенія. Таковъ, какъ мы видъли въ своемъ мъстъ, первый логическій выводъ, къ которому приходить протестантизмъ, последовательно развивая свою основу: Здёсь остановилась реформатская церковь, усвоившая слишкомъ внёшнее возэрёние на смыслъ христіанскихъ таинствъ (какъ симеоловь, или наглядныхъ знаковь).—Лютеру нужно было слълать значительный шагь (или-лучше сказать-непослёдовательный скачекъ), чтобы хоть сколько-нибудь поднять значеніе таинствъ и не порвать последней связи съ видимою церковью. Ссылаясь на авторитеть обътованія и заповъди Божіей, онъ училь о необходимой и неразрывной связи божественной благодати съ таинствами, въ силу чего каждый съ върою приступающій къ таниству получаеть благодать, и наобороть-върующій, но не принимающій таинства, остается безъ благодатнаго воздействія. Личная, субъективная вера является здесь орудіемъ оправданія со стороны человека, таниство-свидетельствомъ и печатію оправданія со стороны Бога: только совивстное существованіе этихъдвухъ условій совершаеть спасеніе человъка. Необходимость таинства въ этомъ актъ понятна: оно имъеть на своей сторонъ божественный авторитеть; а потому самому сознательное непринятие его равняется уже ослушанию и неповиновенію запов'я Божіей, а отсюда и лишенію благодати. Такъ бываеть это у всякаго взрослаго. Но у младенца. очевидно, не можетъ быть сознательнаго противленія, значить и обязательность таинства (со стороны божественнаго установленія его) теряеть для него смысль. Совершается или неть внъшній актъ таинства надъ младенцемъ-ни въ томъ, ни въ другомъ случав не является ни сознательнаго послушанія, не сознательнаго противленія запов'єди Божіей со стороны самою -охоон о віня у вінадавно оправданія ученія о необходимости крещенія дітей Лютеру нужно было сділать еще одинь шагь на пути къ римско-католическому opus operatum, -- признать объективную силу и значение за тапиствомъ самимъ въ себь. Но такъ какъ для Лютера это значило бы встать въ явное противоръчіе съ своимъ основнымъ принципомъ, то онъ и удерживается отъ такого решительнаго шага. А безъ того все стремленія защитить догмать о необходимости 1) крещенія дітей никогда не могутъ вполнъ достичь своей пъли.

Пр. А. Мартыновъ.

<sup>1)</sup> Примеч. По смислу своей задачи, въ настоящемъ изследовани им вижли въ виду виставить и подвергнуть критической оценке только те доводы, при помощи которыхъ протестанти хотять доказать безусловную, абсолютную необходяность крещенія детей, трактул его, какъ conditio, sine qua non шез спасскія. Отрицательное «нёть» полученное въ результате нашего разсужденія, витеть ближайшее отношеніе только къ такой постановке дела. По поводу вопросовь о томъ, витеть ли у протестантовь смисль крещеніе детей какъ обряда (назначенный напр. 111 целя принятія въ христіанскую церковь), ми не очитали нужнымъ распространяться, такъ какъ это далеко завело би насъ за предёли нашей прямой задачи безъ всякой существенной пользы для существа дела. Коротко, ми нифли (в должны быле иметь) въ виду крещеніе, какъ тамимство, а не обряда, или обычай.

# ВЪРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1893.

**№** 24.

ДЕКАБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1893. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Декабря 1893 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Павлов*е.

### ПОУЧЕНІЕ

въ день памяти св. великомученицы Варвары, по случаю храмоваго праздника въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищѣ.

Совершаемый нами нынѣ праздникъ въ честь небесной покровительницы сего храма и нашего заведенія, св. великомученицы Варвары, представляетъ намъ случай и поводъ побесѣдовать съ вами, дѣти, о праздникахъ вообще: о томъ, что такое христіанскій праздникъ, съ какою цѣлію установлены Богомъ праздники, какое значеніе имѣютъ они для христіанъ и какъ слѣдуетъ проводить ихъ похристіански.

Въ Православной Церкви праздниками называются дни, посвященные во славу Бога, въ Троицъ покланяемаго, Спасителя нашего, Господа Інсуса Христа, Матери Божіей, святыхъ Ангеловъ и святыхъ угодниковъ Божіихъ. Въ эти дни Церковь призываетъ своихъ чадъ въ святые храмы, чтобы тамъ они принесли жертву славословія и благодаренія всесовершенному и всеблагому Богу, нашему Творцу, Промыслителю и Благодътелю, Господу Іисусу Христу, нашему Спасителю, Матери Божіей, за свою чистоту и святость удостоившейся сдёлаться одушевленнымъ храмомъ невивстимаго Бога, а чрезъ это сильною ходатанцею рода христіанскаго предъ своимъ божественнымъ Сыномъ, Ангеламъ Божіимъ, безгрішнымъ духамъ, вірнымъ слугамъ Божінмъ и нашимъ невидимымъ друзьямъ, руководителямъ и помощникамъ въ дълв нашего спасенія, святымъ угодникамъ Божінмъ, высокимъ образцамъ въры и добродътели христіанской и молитвенникамъ о насъ предъ престоломъ Божіимъ.

Итакъ, вотъ первая и главнъйшая цъль установленія въ Православной Церкви праздниковъ: дать намъ возможность исполнить свой долгъ въ отношеніи къ существамъ высшимъ, наших благодътелямъ.

Но эта цёль не есть единственная. Какъ любящій и заботливый отець, какія бы занятія, упражненія и труды ни назначаль своимъ дётямъ, все это направляеть, главнымъ образомъ. къ ихъ же благу: такъ и всеблагій и премудрый Господь къ нашему же земному счастію и вёчному блаженству направляеть все то, что повелёваеть намъ дёлать, чего требуетъ отъ насъ для славы Своей, для благоугожденія Ему. Для нашего блага. поэтому, установлены и правдники, какъ объ этомъ учитъ насъ самъ Господь, сказавшій, что суббота человожа ради бысть, а не человожа субботы ради. (Марк. 11, 27).

Со времени гръхопаденія прародителей нашихъ люди остждены трудомъ снискивать себъ пропитаніе. Тяжелы и изнурительны для большинства людей бывають эти труды,---и не только въ обрабатываніи земли, которая часто поть человіческаго лица, обильно орошающій ее, вознаграждаеть, вивсто хльба, терніями и волуцами, но и на всьхь поприщахъ человъческой дъятельности: въ занятіяхъ промышленностію, ремесломъ, наукою, искусствомъ и всякаго рода службою, общественною и частною. Труды эти, при томъ же, часто увельчиваются въ количествъ и усиливаются въ напряженности подъ вліяніемъ овладъвающаго многими корыстолюбія, которое побуждаеть человька не только стремиться къ пріобрътенію необходимаго для жизни, но и накоплять сокровища безъ ифри и границъ ради одного только удовольствія обладать ими. Увеличиваются эти труды и оттого, что люди, чемъ дальше. тыть больше изобрытають себы новых потребностей, удовлетвореніе которымъ требуетъ все больше и больше средствъ. Въ особенности, какъ всъ говорятъ, трудна стала жизнь въ последнія времена, --- конечно, потому, что усилились указанныя побужденія къ чрезмірному труду: корысть и умноженіе разныхъ искусственныхъ потребностей. Течерь, говорятъ, въ отношеніяхъ между людьми господствуетъ борьба за существованіе. Въ этой борьб'в челов'вкъ до крайнихъ предъловъ напригаетъ свои силы, телесныя и душевныя; въ этой борьбъ онъ до изнуренія и истощенія заставляеть работать и членовь своей семьи, и своихъ слугъ и работниковъ, и рабочихъ свонаъ животныхъ, и орудія своего труда, и самыя бездушныя стихи. Трудность пріобретенія средствъ къ жизни и развивпажся борьба за существование дълскоть все болже и болже трудною и подготовку къ жизни и къ жизненной борьбв, увеличивають количество и объемъ научныхъ знаній и разныхъ техническихъ сведеній и навыковъ, которые долженъ пріобрёсти человъкъ въ дътствъ и юности, во время своего воспитанія и обученія. А между тіми и силы человіна, и силы номощниковъ его въ трудъ ограниченны и не могутъ быть напрягаемы до безконечности и бевирерывно, иначе последуетъ икъ истощеніе. Необходимы, поэтому, отъ времени до времени, прекращеніе труда, отдыхъ, возобновленіе силъ. Добровольно, самъ но себъ, иной, подъ вліяніемъ корыстолюбія, не ръшился бы на это. И воть, самь Вогь устанавливаеть въ Ветхомъ Заветь субботу, а въ Новомъ Завете воскресный день, устанавливаетъ, кром'в того, и другіе правдничные дни, и во все эти дни, всею силою Своего верховнаго авторитета, повелеваеть прекращать всякія работы, кром'в самыхъ необходимыхъ: да не сопиориши въ эти дни, говоритъ Онъ, всякаго дъла, ты, и сынг твой, и дшерь твоя, и рабъ твой, и раба твоя, и воль твой, и осля твое, и всякій скоть твой, и пришлець обитаяй у тебе (Исх. ХХ. 10. Устанавливаетъ Госиодь своего рода субботу, т. е. нокой, и для бездушных стихій, запрещая Евреямъ въ законь Моисеевомь, чревъ каждые шесть льть въ седьмой годь, воздълывать землю и польвоваться плодами сада и виноградника (Mcx. XXIII, 10-11).

Человъкъ созданъ Богомъ и искупленъ безцънною кровію Спасителя не для одной только земной жизни, но и для въчнаго блаженства на небъ, которое составляетъ истинное его отечество (Филип. III, 27, 20). Поэтому и цъль земного нашего существованія не въ томъ только состоитъ, чтобы мы всъ свои стремленія и силы направляли къ обеспеченію свего временнаго благополучія, но чтобы прежде всего и болье всего искали царствія Божія и правды его (Ме. VI, 33) чрезъ по-

степенное и постоянное развитие и очищение нашей души до возножнаго для ограниченнаго существа богоподобія (Мо. V, 48). Для этого даль намь Господь святьямій законь выры н двятельности; для этого подаются христіанину и благодатныя силы Духа Святаго въ таниствахъ. Но въ заботахъ житейскихъ, въ постоянномъ напряжении всёхъ своихъ смлъ въ устроению своего земного благополучія человікь часто не вмінеть досуга подумать о единома на потребу (Лук. Х, 42), о пріобретенів царствія небеснаго, и потому часто совершенно забываеть о немъ. Къ душт его, погруженной въ низменныя заботы, прилепляется отъ земли много грязнаго, греховнаго. Въ борьбе съ ближними за свое существование развиваются въ человъкъ: корыстолюбіе, самолюбіе, зависть, вражда; вследствіе этого теряется душевное спокойствіе, а вийсто того является томленіе, усталость душевная. Всецьло погруженная въ заботы о земномъ, душа какъ бы разрываеть связь свою съ міромъ духовнымъ: съ Богомъ, источникомъ радости и мира душевнаго, съ благодатію Духа Святаго, просвіщающею нашъ умъ світомъ истиннаго богопознанія, согрівающею сердце святыми чувствами любви къ Богу и ближнему, укрепляющею волю на все доброе. Оттого умъ человъка дълается тупымъ къ познанію всего божественнаго, сердце черстветъ, воля делается неспособною къ борьбе съ греховными соблазнами. Оттого человекъ теряетъ всякій вкусь ко всему идеальному, превращается какъ бы въ подъяренное животное и, созданный по образу Божію, умаленный малымъ чимъ отъ Ангеловъ, придагается скотомъ несмысленнымъ и уподобляется имъ (Псал. VIII, 6. Псал. XLVIII, 13). Чтобы давать отъ времени до времени отдыхъдушть, утомленной житейскою суетою, чтобы хотя изредка отвлекать ее отъ житейской борьбы и пораждаемыхъ ею греховныхъ чувствъ, чтобы хотя по временамъ обращать мысль и чувство человъка отъ земли къ небу, чтобы дать возможность человеку хотя иногда жить духовною, святою жизнію, которою только и можеть быть пріобратено царствіе небесное, чтобы вводить дупіх въ общение съ Богомъ, источникомъ этой духовной жизни, — Господь установиль праздники. Въ эти дни Онъ повелеваетъ намъ отрънаться не только отъ всякихъ работъ, но и отъ всякихъ

помысловъ и заботъ житейскихъ. Въ эти дни Церковь призываеть нась къ Богослуженію въ храмы, гдв чтеніемъ слова Божія, песнопеніями, молитвословіями и священновействіями наноминаетъ намъ о Богъ, Его благости, милосердін и правосудін, объ Искупитель нашемъ, Інсусь Христь, о небь, какъ истинной цёли нашей земной жизни, о добродётеляхь, которыми мы должны достигать этой цёли, примерами ублажаемыхь вь данный праздникь святыхь возбуждаеть въ душт нашей удивленіе и соревнованіе къ ихъ подвигамъ и указываетъ въ ихъ жизни образцы для подражанія, посредствомъ молитвы вводить насъ въ таинственное общение съ Богомъ, съ Ангелами и со всёми святыми, а посредствомъ всего этого просвёщаеть, сограваеть и осважаеть наши души. Въ эти дви Церковь заповъдуетъ намъ и по выходъ изъ храма, дома, читать книги и вести разговоры душеспасительные, совершать дела милосердія и любви въ отношеніи къ нашимъ ближнимъ, отлагать всякій гибвъ и вражду, примиряться съ врагами, прощать обиды, заглаждать причиненныя нами кому-либо несправедливости, -- однимъ словомъ: въ праздничные дни мы живемъ особенною, святою жизнію и дышимъ какъ-бы особеннымъ воздухомъ, исполненнымъ благодати, мира, любви. По всемъ указаннымъ причинамъ всякій истинный христіанинъ любитъ праздники и радуется ихъ наступленію. Поэтому и Церковь въ своихъ песнопеніяхъ восхваляеть такихъ "празднолюбцевъ" и пхъ главнымъ образомъ призываетъ раздёлить съ нею свётлую радость праздничнаго торжества. Поэтому и никто, кому дорого спасеніе его души, не станеть отвергать великой важности для христіанина праздниковъ, если только они проводятся во всемъ по заповъдямъ Церкви. Въ особенности же важны праздники, по-христіански проводимые, для васъ, дети. Въ вашемъ нежномъ возрастъ, когда всякія впечатльнія и живо воспринимаются, и глубоко залегають въ душть, весьма спасительно чаще принимать святыя впечатывнія, которыя производить праздникъ въ особенности на чистыя дътскія души, чаще входить въ общение съ міромъ духовнымъ. Эти впечатлівнія и это общеніе заложать въ душахъ вашихъ прочное основаніе истинно-христіанскаго настроенія, которое сохранится потомъ въ теченіе всей вашей живни и доставить вам'ь возможное счастіє на земле и блаженство на неб'ь.

Навонецъ, праздники христіанскіе вибють и еще одно значеніе, особенно дорогое и радостное для насъ.-- Не замъчали-ли вы, дети, что въ дня св. Пасхи вы испытываете всегда какое-то особенное состояние восторга, радости, блаженства, -- такое состояніе, какого мы не испытываемъ ни въ какіе другіе дни, ни отъ какихъ другихъ счастливыхъ случаевъ въ намей жизни, -- состояніе, котораго нельзя выразить никакими словами. Подобное же состояніе, котя и въ слабійнией степени, вы, конечно, иснытывали и въ другіе великіе праздники. Такое же состояніе испытываеть въ праздники и каждый храстіанинъ, сохранившій и воспитавшій въ себь дітскую чистоту сердца. Не въ правъ ли им предположить, что всеблагій Госнодь установиль праздники между прочимь и для того, чтобы дать намъ возможность еще на землъ, хотя изръдка, предвичшать и испытывать, на сколько мы теперь къ этому способны, ть неизглаголанныя радости, какія уготованы върующимъ въ царствін небесномъ, и такимъ образомъ, хотя изрѣдка облегчать всевозможныя тяготы, бользни, печали и огорченія, которыми преисполнена наша земная жизнь? Во всякомъ случать, несомнвино, что содержание и строй праздничнаго Богослужения и указываемое намъ Церковію праздничное препровожденіе времени и представляють прообразъ ввчнаго блаженства, и вводять насъ въ это блаженство. По свидетельству слова Божія, въ царствіи небесномъ прекратятся всякіе труды и заботы земныя: и въ праздники христіанскіе они, по запов'яди Божіей, отлагаются. Въ царствіи небесномъ вірующіе будуть созерцать Бога и достигнуть познанія таннь Божінхь: и въ Церкви при Богослуженін Господь деляется близкимъ душамъ верующихъ, богослужебныя чтенія, песнопенія и молитвословія вводять христіанина въ познаніе таинъ Божіихъ и благодать Божія располагаеть его умъ и сердце въ ихъ воспріятію. Въ царствіи небесномъ праведники будуть въ общении съ Богомъ, Ангелами и святыми: и при Богослуженіи въ праздники мы входимъ въ общение съ міромъ высшимъ и посредствомъ молитвы, и непосредственно, хотя невидимо и таинственно, ибо во время

Богослуженія и Христосъ, по объщанію своему, невидимо присутствуетъ среди насъ' (Мо. XVIII. 20), и Ангелы съ нами невидимо служать Ему, и святые Ему за насъ молятся. Въ царствін небесномъ праведники, вмёстё съ Ангелами, будуть непрестанно возносить хвалу Богу, и въ этомъ находить высокое блаженство: и въ праздники при Богослужении върующіе славословять великія діла Божін, совершенныя для нашего спасенія, и испытывають чрезъ это высокое счастіе. Въ парствіи небесномъ прекратится гръхъ, и върующіе будуть праведны и чисты, а потому и блаженны: и въ праздники върующіе, по заповъдямъ Церкви, стараются вести жизнь возможно чистую, а потому испытывають состояніе мира и радости духовной. Въ царствін небесномъ отнимется всякое горе, всякая печаль и воздыханіе: и въ праздники при Богослуженіи, по действію благодати Божіей, утівшаются печальные, успоканваются обиженные и страждущіе, умиротворяются больныя гръхомъ совъсти. Въ царствіи небесномъ прекратится всякая вражда, и между блаженными будуть господствовать только любовь и благоволеніе: и въ праздники върующіе, по заповъдямъ Церкви, отлагають всякую взаимную вражду, исполняются чувствами мира и любви и эти чувства проявляють въ соотвётствующихъ имъ дълахъ всепрощенія и милосердія. По причинъ такого значенія праздниковъ, Церковь въ своихъ песнопеніяхъ праздникъ Пасхи называеть, по содержанию и силь испытываемыхъ тогда христіанами чувствъ, предначатіемъ вічнаго блаженства, а св. Григорій Богословъ называеть праздникъ Рождества Христова "пиромъ въры" (Слово на Рождество и Богоявленіе). По этой причинъ въ праздники Церковь приглашаетъ насъ "свътло праздновать", "возрадоваться Господеви", "веселящеся прінти и возвеличить Христа". Поэтому-то истаевает върующая душа, желая во дворы Господни, и радуется, когда ей скажуть: пойдемь вь домь Господень (Псал. 83, 2; 121, 1).

Но чтобы испытывать такое счастіе въ праздники, христіане должны встрѣчать ихъ, по ученію Церкви, "чистыми сердцами и высокими умы". Съ этою цѣлію предъ великими праздниками установлены въ Православной Церкви продолжительные посты, какъ лучшее средство къ очищенію души и тѣла отъ грѣха,

отъ низменныхъ житейскихъ чувствъ и настроеній. Въ вашемъ возрастів вы, діти, еще чужды житейской суеты и пораждаемой ею гріховной нечистоты, а поэтому въ особенности способны испытывать высокое блаженство, которое производять въ душів христіанина великіе христіанскіе праздники. Да поможетъ же вамъ Господь, по молитвамъ чистійшей дівы, св. великомученицы Варвары, нашей небесной покровительницы, сохранить такую же чистоту и во всю вашу жизнь, что-бы и на землів всегда испытывать высокое блаженство праздничное, и въ будущей жизни сподобиться блаженства и радости полнійшей и совершеннійшей въ царствій небесномъ. Аминь.

Протојерей Никандръ Оникевичъ.

## ОЧЕРКИ

дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образь дажь вамь, да якоже Азь... и вы творите" (Ioan. 13, 15).

#### ВВЕДЕНІЕ.

Конечная цёль установленія на землё пастырскаго служенія состоить въ томъ, чтобы приводить людей, грвхами своими удаляющихъ себя отъ Бога и блаженства, въ благодатное царство Божіе на землі, т. е. въ Церковь Христову, а чрезъ нее-и въ царство небесное. Такою целію установленія на земле христіанскаго пастырства обусловливаются и определяются и тё обязанности, которыя возложены Богомъ на пастыря Церкви Христовой. Для того, чтобы сделаться членомъ Церкви Христовой и получить спасение въ ней, достигнуть чрезъ нее царства небеснаго, человъку необходимы познаніе истиннаго Бога и правая въра въ Него (Іоан. 17, 3; 20, 31; Мр. 1, 15; 16, 16; Двян. 16, 31; 17, 26-28; Евр. 11, 6), а затвив-жизнь по въръ и добрыя дъла (Мо. 7, 21; 15, 7-8; Лук. 6, 46; Іоан. 14, 15; laк. 2, 14, 20, 26). По этому пастырь Церкви Христовой долженъ быть проповедникомъ людямъ Евангелія царствія Божія, учителемъ вёры и нравственности христіанской (Ме. 5, 13—14;—16; 28, 18—20; Мр. 16, 15; Дѣян. 5, 42; 2 Тим. 4, 2. 5; Тит. 3, 1). Но ни вступление человъка въ церковь Христову, чи жизнь его въ ней по ученію Христову, ни

все вообще дѣло спасенія его не возможны для него безъ предваряющей, содѣйствующей и спасающей благодати Божіей (Іоан. 6, 44; 15, 4—5; Рим. 3, 23—24). Благодать же Божія преподается человѣку чрезъ молитву, особенно же чрезъ молитву церковную, общественную и—чрезъ таинства (Ме. 7, 7; 18, 20; Лук. 11, 13; Іоан. 14. 13; Ефес. 1, 16—18; 3, 14—21; Евр. 13, 20—21). Отсюда является новая обязанность пастыря Церкви, обязанность—совершать "молитвы", моленія, прошенія, благодаренія за всѣ человѣки" (1 Тим. 2, 1), отправлять различныя перковныя службы, совершать тайнства (Ме. 28, 19; Лук. 22, 19; 1 Кор. 11, 24—26) и тѣмъ низводить на людей необходимую имъ для ихъ спасенія благодать Божію. Короче говоря. пастырь Церкви Христовой обязанъ быть священнослужителемъ.

Но если, какъ мы выше сказали, конечная цёль установленія на земль пастырскаго служенія состоить въ томъ, чтобы управлять людей въ царствіе Божіе, и если, съ другой стороны, человъку, для его спасенія, необходима не только правая въра въ Бога, но и жизнь по этой въръ, то проповъдь религіозно-правственнаго ученія Христова и совершеніе церковныхъ службъ и таниствъ еще не дають пастырю Церкви Христовой права называться пастыремъ въ собственномъ и строгомъ значенія этого слова. Собственно пастырскія обязанности пастыря Церкви символически изображаются въ св. Писаніи подъ видомъ обязанностей добраго и нопечительнаго пастыря овецъ не только въ отношени ко всему стаду, но и къ каждой отдвльной овцв этого стада. Такъ, пастырь добрый пасеть овецъ своихъ на тучныхъ пожитяхъ, загоняетъ ихъ для отдыха въ покойный загонъ, потерянныхъ розыскиваеть, угнанныхъ возвращаеть. пораненныхъ перевязываеть; пастырь добрый входить къ овцамъ своимъ прямо дверью, называеть ихъ всьхъ по имени, зоветь ихъ, и онъ довърчиво идутъ за нимъ, ибо знають голось его; когда онъ ведеть ихъ на пастоище, то ндетъ впереди ихъ; а если видитъ волка, то не покидаетъ, а защищаеть ихъ отъ него до положенія жизни своей за нихъ (Iesek. 34, 14. 16; Ioan. 10, 2-4. 11-12; 21, 15-17; cpab. Двян. 20, 28-31; 1 Солун. 2, 9-12). По смыслу этихъ и имъ подобныхъ местъ св. Писанія, пастырь церкви Христовой должень не только вводить въ нее людей, питать ихъ въ ней спасительными брашнами правды и добра и напоять ихъ струями божественной благодати, но и снова возвращать ихъ вънее, если они почему-либо уйдуть нев; онь должень въ отношения къ людямъ поступать такъ, чтобы они подчинялись его руководству и охотно и довърчиво шли за нимъ по пути правды и добра, указуемому Евангеліемъ; а всёхъ,. претынающихся на этомъ пути о различные соблазны, всёхъ, уязвляемыхъ діаволомъ и недугующихъ различными гръхами, онъ долженъ поддерживать, укращиять, врачевать и не пускать на гибельный путь пороковь и зла; постоянно, неусышно и неустанно онъ долженъ следить за темъ, чтобы не полвилось какой-либо опасности для дъла опасенія его пасомихь, а въ случав ея появленія онъ долженъ мужественно и самоотверженно бороться съ нею и устранять ее, хотя бы при этомъ ему пострадать и умереть надлежало. Короче говоря, пастырь церкви Христовой должень быть ревностнымь и самотверженнымъ воспитателемъ людей въ началакъ вёры и правственности христіанскихъ, дабы каждый изъ его пасомыхъ сделялся "совершеннымъ во Христъ Інсусъ" (Ефес. 4, 11—13), какъ по въръ, такъ и по жизни христіанской. Эта последняя обязанность и есть собственно настырская, прямо и спеціально направленная къ достиженію главной, конечной цёли уставовленія пастырскаго служенія; дві же первыя, т. е. обязанности учительства и священнослужительства, относятся къ ней такъже, какъ напр. дей руки домостроителя относятся къ задуманному и выполняемому имъ плану домостроенія.

Благоговъйно преклоняясь предъ величіемъ и сватостію пастырскихъ обязанностей, благочестивое христіанское сознаніе, въ то же время съ недоумініемъ и страхомъ останавливается и на тёхъ величайшихъ трудностяхъ, съ которыми сопряжено ихъ достодолжное прохожденіе. Въ самомъ дёлѣ, весьма трудно пастырю церкви выработать изъ себя такого учителя, который во всякое время могъ бы отвічать каждому вопрошающему (1 Петр. 3, 15) на любой вопросъ, какъ изъ области знанія собственно христіанскаго, такъ и изъ области того лжеименнаго знанія, которое, во имя, будто бы, здраваго че-

ловъческаго разума, вооружается противъ ученія христіанскаго. Весьма трудно также пастырю церкви быть такимъ молитвенникомъ, чтобы во всякое время быть готовымъ съ чистою совъстію, въ миръ съ Богомъ и людьми, стать на молитвенное ходатайство предъ Богомъ за себя и за другихъ. Но гораздо труднъе этихъ двухъ обязанностей пастыря церкви его обязанность-быть воспитателемъ своихъ пасомыхъ, ихъ руководителемъ къ Богу и живни въчной. Трудности пастырски-воспитательнаго служенія пастыря церкви прекрасно изображаєть великій пастырь церкви Христовой св. Григорій Богословь. Онъ сравниваетъ наству, на которую должна простираться дъятельность пастыря-воспитателя, съ "многовиднымъ и многообразнымъ зверемъ, составленнымъ изъ могихъ, большихъ и налыхъ, кроткихъ и свирвныхъ ввёрей. Бевъ сомивнія, потребовалось бы много труда и усилій, чтобы управлять такинь разныхъ свойствъ чудовищнымъ существомъ. Что же надзежало бы дёлать приставнику такого звёря? Конечно, то, чтобы, если хочешь хорошо управляться съ зверемъ и соблюсти его, — пріобрасть для себя многостороннія и разнообразния свъдънія и употреблять хожденів, приличное наждому свойству звъря" 1). Приведенное сравненіе пастви, подлежащей воспитательному воздействію пастыря церкви, съ "многовиднымъ и многообразнымъ зверемъ", въ высшей степени характеристично и мътко. Въ самомъ дълъ, каждая паства, на которую должна направляться воспитательная даятельность пастыря церкви, подобна "многовидному и многообразному звірю, составленному изъ многихъ, большихъ и малыкъ, кроткихъ и свирвимхъ звърей": она представляетъ собою собраніе человъческихъ личностей, по ихъ характерамъ не похожихъ одна на другую. Вёдь характеръ каждаго челонёка слагается не только изъ свойствъ и качествъ общечеловеческихъ, обусловинваемыхъ одинаковою дли всёхъ людей природою души человической, но изъ свойствъ и особенностей личныхъ, ипдивидуальныхъ, привносимыхъ въ душу каждаго человъка воздействіемъ на нее различныхъ, для каждаго человека

<sup>1)</sup> Творенія св. Григорія Вогослова, ч. І, слово 3.

одинаковыхъ, условій его организаціи, существованія и развитія. Благодаря вліянію этихъ условій, личные характеры людей являются на столько разнообразными, что нельзя найти и двухъ человъческихъ личностей, по своимъ характерамъ совершенно похожихъ одна на другую. Теперь, если каждая паства, подлежащая воспитательному воздействію со стороны пастыря церкви, представляеть собою собрание весьма разнохарактерныхъ человъческихъ личностей, то пастырю, воспитателю своей паствы, приходится поступать въ отношении къ последней подобно "приставнику многовиднаго и многообразнаго звъря": онъ именно долженъ, "если хочетъ хорошо управляться съ звъремъ, пріобръсть для сего многостороннія и разнообразныя свёдёнія и употреблять хожденіе, приличное каждому свойству звіря"; по крайней мірі, такъ именно, то есть, приснособляясь отчасти къ общечеловеческимъ, а отчасти къ личнымъ, индивидуальнымъ духовнымъ свойствамъ и особенностямъ каждаго человъка, поступали, какъ мы это далъе увидимъ, Христосъ-Спаситель и Его св. апостолы при отправленін своего пастырскаго служенія. А такое приспособленіе къ своимъ пасомымъ возможно для пастыря церкви только тогда, когда онъ основательно изучить природу души человъческой и характеръ каждаго изъ своихъ пасомыхъ со всеми особенностями его "потаеннаго сердца человъка" (1 Петр. 3, 11), неръдко едва уловимыми, но въ то же время весьма иногда важными въ цълой жизни пасомаго. А дъло изученія характера каждаго человъка есть, конечно, дъло весьма не легкое: оно требуетъ отъ изучающаго близкаго знакомства съ особенностями организаціи, развитія и существованія каждаго изъ пасомыхъ, -- съ особенностями его пола, возраста, темперамента, съ свойствами среды, въ которой онъ росъ и воспитывался, съ характеромъ самаго этого воспитанія, съ особенностями семейнаго и общественнаго положенія пасомаго, съ родомъ его запятій, съ его наклонностями и антипатіями, пороками, страстями, добродътелями и т. под. Но и зная хорошо свойства и характеры, нравственные недуги и потребности своихъ пасомыхъ, зная, такимъ образомъ, то, что именно онъ должень ділать и къ чему именно долженъ стремиться по отношенію къ каждому изъ нихъ, пастырь церкви долженъ звать и то, какима образома онъ можетъ что-либо дёлать и чеголибо достигать въ отношеніи къ нимъ. Другими словами, умія безошибочно въ каждомъ данномъ случай своей практики опредёлять истинныя задачи и цёли своей воспитательной дёятельности въ отношеніи къ пасомымъ, пастырь церкви долженъ вмёстё съ тёмъ безошибочно опредёлять и употреблять и наилучшія средства къ разрёшенію этихъ задачь и къ достиженію этихъ цёлей. Въ концё концовъ, пастырь церкви всегда и во всемъ въ своей дёятельности долженъ быть такимъ, чтобы о немъ, какъ о Самомъ Пастыреначальникъ Христё-Спасителё, можно было сказать "онъ все говоритъ и все дёлаеть хорошо" (Мр. 7, 37; Іоан. 8, 46).

Но если такъ ведики и трудны обязанности пастырскаю званія, то добрый пастырь Церкви Христовой обязанъ восцоловаться всёми средствами, какія только могутъ быть въ его распоряженіи, для того чтобы стоять на высотё своего великаго и святого призванія. Такими средствами являются для пастыря церкви, прежде всего, благодать Божія, какъ общая получаемая каждымъ православнымъ христіаниномъ чрезъ молитву и таинства, такъ и спеціальная, преподаваемая пастырю церкви въ таинства Хиротоніи; далье, различныя естественныя, уметвенныя и иравственныя, силы и способности, необходимыя каждому человъку во всякомъ дълъ, и, наконецъ, неуклонное и всецьлое, по возможности, подражаніе въ его дътельности пастырской дъятельности Самого Пастыреначальника. Господа нашего Іисуса Христа и св. Его апостоловъ.

Читая Новозавѣтныя священныя книги, мы весьма часто встрычаемся въ нихъ съ указаніями на то, что пастырская дѣятельность Христа—Спасителя и св. Его апостоловъ имѣла такіе необычайные успѣхи среди людей, подобныхъ которымъ мы не встрѣчаемъ ни въ какомъ другомъ періодѣ исторіи Христіавскаго пастырства (см. напр. Іоан. 2, 11; 11, 45; Лук. 6, 17; Мө. 4, 25; Іоан. 12; 25; 8, 46; Лук. 7, 15; Мр. 16. 20; Дѣяв. 3, 47; 4, 14). Успѣхи эти были таковы, что, согласно предсказанію Спасителя (Дѣян. 1, 8), проповѣдь Евангелія распространилась "даже до послѣднихъ земли", и ее приняли и по

ней пріобщились царствія Божія какъ іуден, такъ и язычники, какъ богатые, такъ и бъдные, какъ мудрые, такъ и неученые, какъ рабы, такъ и господа, вельможи и цари. Такой успъхъ среди людей пастырской деятельности Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ прямо свидетельствуетъ, между прочимъ, о томъ, что свойства этой деятельности, правила и пріемы, въ ней употреблявшіеся, были наилучшими, пілесообразнійшими, совершенивашими. Постоянно имвя предъ своими глазами эту дъятельность и внимательно всматриваясь въ нее, пастырь церкви найдеть въ ней для себя указанія не только того, что именно онъ долженъ дълать и къ чему именно онъ долженъ стремиться въ отношени къ своимъ пасомымъ въ тёхъ или другихъ случаяхъ, но найдетъ и указанія того, какъ именно онъ долженъ что-либо дёлать и чего-либо достигать въ отношенін къ нимъ при своемъ стремленіи управлять ихъ въ царствіе Божіе. Какое важное значеніе для успъшности пастырской деятельности своихъ преемниковъ, пастырей церкви, усвояль Христось-Спаситель подражанию ихъ своей собственной пастырской деятельности при отправлении ими ихъ пастырскаго служенія, видно изъ того, что Онъ нашель необходимымъ узаконить такое подражаніе. На Тайной вечери Онъ сказаль своимъ ученикамъ: "образъ дахъ вамъ, да якоже Азъ... и вы творите" (Іоан. 13, 10). По толкованію Оригена 1), въ этихъ словахъ Онъ заповедываль св. апостоламъ, а въ ихъ лице и встив последующимъ пастырямъ церкви, руководиться въ ихъ пастырской даятельности примаромъ Его собственной пастырской дъятельности.

Если спеціальная обязанность пастыря церкви состоить въ воспитаніи людей въ началахъ въры и нравственности христіанскихъ и если, съ другой стороны, пастырь церкви обязанъ въ своей дъятельности подражать пастырской дъятельности Христа—Спасителя и св. Его апостоловъ, то главный вопросъ, который предстоитъ намъ разръшить въ предлагаемыхъ нами "очеркахъ", есть вопросъ о томъ, какимъ именно образомъ вос-

<sup>1)</sup> Проф. Соллертинскаго: "Пастырство Христа—Спасителя", С.-П. 1889 г. стр. 15—16.

питивали людей для царствія Божія Христось---Спаситель и св. Его апостолы, и какимъ, следовательно, образомъ, но ихъ примеру, должень воспитывать своиль пасомыхь вь началаль въры и правсявенности христіанскихъ и современный пастырь перкви Христовой. Что касается метода, васледованія, то въ нашихъ "очеркахъ" мы рънмансь приложить къ двлу методъ, который мы назвали бы примёрно-акзегетическимь 1), тоесть: мы будемъ брать разныя мъста Св.: Писанія Новаго завъта, содержащія въ себ'в тъ наи другіе случан и явленія изъ пастырской деятельности Христа-Спасителя в св. Его аностоловь, разъяснять содержание такихъ мёсть, указывать, какъ именно въ томъ или другомъ случай выразилась постырская діятельность Христа -- Спасителя или св. Его апостоловъ, и потомъ-выведить правило для руководства современнаго пастыря церкви при его встубчь съ такими же и имъ подобными случаями въ его собственной пастырской деятельноств. Само собою разумется, что харантеры практического выведа изъ иввъстнаго мъста св. Писанія, то-есть, характерь самаго руководственнаго для современнаго пастыря церкви правила будеть зависьть от толкованія этого м'еста св. Писавія. Им'ея въ виду 19-е правило VI-го вселенскаго собора, мы, при разъяснения твиъ или другихъ мъстъ св. Писанія, будемъ, по мърв возможности, придерживаться святоотеческих толкованій.

#### ОЧЕРКЪ ПЕРВЫЙ,

Пастырь Церкви, какъ проповёдникъ Евангелія, по примёру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

Выше мы уже сказали, что Христосъ-Спаситель и св. Его апостолы приспособлялись въ своей пастырской дъятельности, какъ къ общечеловъческимъ, такъ и къ личнымъ, индивидуальнымъ духовнымъ свойствамъ и особенностямъ людей. Эти слова остаются справедливыми и по отношеню къ проповъднической дъятельности Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ. Приспособление евангельской проповъди къ душевнымъ силамъ и

<sup>1)</sup> Подробно о примърномъ и экзегетическомъ методахъ изслъдованія пастырства Христова ibid. глава I.

способностямъ ея слушателей является необходимымъ по тому, что иначе возвъщаемыя въ Евангеліи высокія Божественныя истины и глубочайшія божественныя тайны своимъ величіемт и блескомъ могли бы подавлять слабыя душевныя силы человъческія, подобно тому, напримъръ, какъ яркій солнечный свътъ притупляеть зрвніе человіка, который захотіль бы смотріть на солнце невооруженнымъ глазомъ. Какъ учитель-астрономъ, сообщая своимъ ученикамъ извъстныя свъдънія о солнцъ, заставляеть ихъ наблюдать послёднее сквозь закопченное стекло, такъ точно и Христосъ-Спаситель и св. Его апостолы сообщали людямъ истины христіанскаго ученія подъ покровомъ, если такъ можно выразиться, такой внешней оболочки, которая, умеряя, такъ сказать, ихъ блескъ, приближая и приспособляя ихъ къ душевнымъ силамъ человъка, чрезъ это самое дълали ихъ удобовоспріемлемыми для людей. Такой оболочкой является человъческая природа Богочеловъка. Проходя чрезъ Его человъческое сознаніе, божественное ученіе Сына Божія, нисколько не теряя въ своемъ божественномъ достоинствъ, дълалось, по методу и формъ его изложенія людямъ, ученіемъ Сына Человъческаго, то-есть, ученіемъ, именно приспособленнымъ къ душевнымъ силамъ тъхъ, кому оно проповъдывалось. Такая приспособленность метода евангельской проповеди Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ къ душевнымъ силамъ и способностямъ ея слушателей обозначится сама собою, когда мы частибе разсмотримъ и опредълимъ правила и пріемы евангельской проповіди Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

1. Одно изъ свойствъ человъческаго ума состоитъ въ томъ, что онъ скоръе и прочнъе усвоиваетъ такія истины, съ которыми въ немъ есть уже что-либо сродное, на которыя въ немъ есть уже извъстный запросъ. Если мы не привяжемъ къ такой готовой уже почвъ сообщаемыхъ нами людямъ истинъ, то онъ не будутъ имъть корня въ душъ слушателей, будутъ какъ бы висъть на воздухъ и вслъдствіе этого могутъ безслъдно исчезнуть изъ души человъка. Далье, нашъ умъ можетъ усвоить рядъ извъстныхъ истинъ только при томъ условіи, если эти истины будутъ сообщаться намъ не сразу и безъ разбора, а въ извъстной и строгой постепенности и связи другъ съ дру-

гомъ. Это свойство нашего ума извёстно всякому школьному учителю. Примъняясь къ нему, учитель сообщаеть дътямъ различныя истины и свёдёнія не сразу, а постепенно, при чемъ начинаеть съ простейшихъ и нагляднейшихъ, более другихъ доступныхъ детскому пониманію, а потомъ переходить къ боате и болте сложнымъ и отвлеченнымъ, пока не сообщитъ всего того, что ему следовало сообщеть детямъ. Съ окончаніемъ образовальнаго періода, въ сознаніи учениковъ получается какъ бы лъстница изъ различныхъ истинъ, нижнія ступени которой образують истины простейшія, а следующія — истины болъе сложныя, при чемъ каждая предыдущая ступенька является основаніемъ для посл'вдующей. Такой способъ сообщенія людямъ различныхъ истинъ есть самый правильный и цёлесообразный. Умъ человъка слабъ и ограниченъ. Поэтому онъ не можеть сразу вибстить многихъ истинъ, особенно же такихъ высокихъ, каковы истины евангельскія. Но если бы такое вивщеніе и было для него возможно, онъ не могъ бы надолго удержать ихъ, если бы онъ сообщались безъ соблюденія вышечказанной постепенности и связи: какъ выпадають изъ цёпи звенья, мало связанныя съ остальными ея звеньями, такъ точно выходять изъ нашего сознанія и тв истины, которыя не имъють точекъ опоры въ остальномъ содержаніи нашей души, не имъють надлежащей, прочной и, такъ сказать, со многихъ сторонъ существующей связи съ другими истинами. Кромъ того, пріобрътаемыя нами свъдънія усвояются нами тымь прочные, чымь съ большею самостоятельностію нашей собственной мысли они пріобрѣтаются: то, до чего я додумался самъ собою, дольше н отчетливъе удержу въ сознаніи, нежели, что я получилъ въ готовомъ видъ отъ другихъ, такъ какъ тъ посредствующія мысли, благодаря которымъ я самъ дошелъ до известнаго вывода, и послужать для послёдняго прочной связью съ остальнымъ содержаніемъ моей души. Извѣстная самодѣятельность въ пріобрѣтеніи познаній необходима и для того, чтобы послѣднія не лежали въ душъ безполезнымъ капиталомъ, а пускались бы нами въ оборотъ, прилагались бы къ жизни всякій разъ, когда къ тому будетъ возможность или когда того потребуеть необходимость.

Означенныя свойства нашего ума Господь-Спаситель, какъ видно изъ Евангелій, всегда имёль въ виду при проповёди своего ученія. Такъ, почва для насажденія христіанства уже была въ іудеяхъ: она состояла изъ тъхъ религіозныхъ и нравственныхъ истинъ, а также-изъ техъ мессіанскихъ обетованій, которыя были даны въ Ветхозаветномъ откровении и которыми обязань быль руководиться въ своей жизни каждый еврей. И вотъ, Христосъ-Спаситель, на первыхъ порахъ своего общественнаго служенія, пользуется именно этими истинами, какъ исходными точками своей проповеди. Прочитайте Его Нагорную беседу (Ме. гл. 5-7). Исходными точками въ ней являются именно различныя религіозно-правственныя истины, извізстныя евреямъ изъ писаній Ветхаго завіта: выходя изъ нихъ. Христосъ-Спаситель постепенно возводить ихъ до истиннохристіанскихъ величія и глубины. "Вы слышали, что сказано древнимъ: не убивай, кто же убъетъ, подлежитъ суду (Исх. 20, 13). А я говорю вамъ, что всякій, гитвающійся на брата своего напрасно, подлежитъ суду" (Ме. 5, 21-22). "Вы слышали, что сказано: люби ближняго твоего и ненавидь врага твоего (Лев. 19, 17-18). А я говорю вамъ: любите враговъ вашихъ, благословляйте проклинающихъ васъ, благотворите ненавидящимъ васъ" (Мо. 5, 43-44) и т. под. Далье, іуден и самаряне знали, что есть Богъ истинный, Богъ Израилевъ, Которому следуетъ поклоняться. Но между іудеями и самарянами шель спорь о томь, гдв следуеть поклоняться Богу, -- въ храмв ли Герусалимскомъ, или-на горъ Гаризинъ. Встрътившись случайно съ одной самарянкой у колодца Такова (Іоан. 4, 6-7) и воспользовавшись ся желанісмъ-отъ Него именю услыхать решеніе этого спора, Христосъ-Спаситель даеть ей понятіе о Богь, какъ Духь вездъсущемъ, и изъ этого понятія развиваетъ истинно христіанское ученіе объ истинномъ богопочтенін, которое должно выражаться служеніемъ Богу на каждомъ мъсть духомъ и истиною (-4, 23-24), а не принесеніемъ только жертвъ и отправленіемъ праздниковъ въ какомъ либо одномъ мъсть. Приходить къ Христу-Спасителю одинъ образованный и знатный человёкъ, именемъ Никодимъ, и говорить Ему: "мы знаемъ, что Ты-Учитель, пришедшій отъ

Бога... Інсусъ сказалъ ему въ отвътъ: если кто не родится свыше, не можетъ увидъть царствія Божія" (Іоан. 3, 1—3). На первый взглядъ кажется, что слова Христовы не соответствують словамъ Никодима. Но на самомъ деле между теми и другими самое строгое внутреннее соотвътствіе. Никодимъ. какъ и всв его современники, быль полонь ожиданія близкаго дарствія Божія, которое понималось, какъ славное земное царство Мессін; вопросъ объ этомъ царствъ въ то время быль. что называется "злобою дня" для всёхъ и каждаго. Видя по дъламъ Іисуса Христа, что Онъ какъ будто есть приреченный пророками Мессія, Никодимъ считаетъ не лишиимъ повърнъе освъдомиться объ этомъ у Него Самого и на всякій случай узнать объ условіяхъ вступленія въ Его будущее царство. По этому, Никодимъ въ приведенныхъ словахъ его, говоритъ, не договаривая, какъ бы такъ: "вотъ, Ты творишь чудеса,---не Ты ли Мессія, царства Котораго мы ждемъ съ такимъ нетерпвніемъ; и мы сдвлали бы все, чтобы занять почетное місто въ этомъ царствъ"? Спаситель, отвъчая на невысказанныя имъ тайныя мысли его, и говорить ему: "если кто не родится водою и Духомъ, тотъ не можетъ войти въ царствіе Божіе" 1). Итакъ, идея царствія Божія была весьма жива въ современникахъ Христа-Спасителя; но эта, идея быда искажена подъ вліяніями нікоторыхъ обстоятельствъ національной жизни евреевъ того времени. И вотъ, Госнодь Інсусъ Христосъ, пользуясь живостію этой идеи среди современниковъ и постепенно очищая ее отъ чуждыхъ ей наростовъ, въ беседахъ, подобныхъ бесфай съ Никодимомъ, и въ притчахъ выясняетъ современникамъ, что, дъйствительно, царствіе Божіе приблизилось, но что оно будеть не чувственнымъ и земнымъ, будеть служить не плотскимъ интересамъ іудеевъ только, а будеть невидимымъ, внутреннимъ, духовнымъ, объемлющимъ всю область чисто духовныхъ интересовъ и потребностей всего человъчества. А съ какой мудрой постепенностію Онъ сообщаеть н выясняеть людямъ евангельскія истины, начиная съ простій-

<sup>1)</sup> Срав. Ософиланта Болгарскаго "Влаговъстинкъ" на 3, 3 Іоанна. Бесфан 24—25 св. Іоанна Златоустаго на свангеліс отъ Іоанна, "Толковое Евангеліс Архимандр. Михаила на бесбау съ Цикодимомъ.

шихъ и болъе или менъе извъстныхъ слушателямъ, и кончая величайшими и дотоль неизвестными имъ! Разсмотримъ для примъра жоја тотъ путь, которымъ Онъ велъ своихъ современниковъ къ признанію Его за Мессію, Сына Божія по существу, за Богочеловъка-Искупнуеля. Въ началъ своего общественнаго служения Онъ Самъ не говорить о томъ, что Онъ есть Сынъ Божій. Если же кто и признаваль Его за Вога, твиъ Онъ реконендовалъ пранить про себя такую въру въ Него, какъ въ Сына Божія. Танъ Онъ поступалъ, съ одной стороны, погому, что объяніемъ своей Личности не хотвяъ подавлять духовной свободы своихъ слушателей, а съ другойпотому, что желаль, чтобы слушатели Его самостоятельно, хотя бы и при Его помощи, дошли до пониманія божественнаго достоинства Его Личности. Такъ, въ той же беседе съ самарянною, Онъ доводить последнюю сначала до сознанія, что Онъ-пророкъ (Іоан. 4, 17-19), а потомъ уже говоритъ, что Онъ ожидаемый самаринами, какъ и іудеями, Мессія (ст. 26). Въ беседе съ Никодимомъ Христосъ-Спаситель сначала ничего не возражаетъ противъ низменнаго взгляда Никодима на Него, какъ на простого учителя, который не есть Богъ, а только простой человыкь, съ которымъ Вогь (Іоан. 3, 2). Почему?-А потому, говорить св. Іоаннъ Златоусть, что Никодимъ не могъ еще вижетить ту истину, что предъ нимъ Самъ Сынь Божій 1). Эту истину онь вийстить только тогда, когда -оставить свой національный предразсудокь, что царство Божіе есть земное царство іудеевъ, а Царь этого царства-Мессія есть земной царь-завоеватель. Чтобы помочь Никодиму отръшиться отъ этого предразсудка, Господь сначала довольствуется тёмъ, что не опровертаетъ тайной, еще не ясной и не твердой мысли Никодима, что предъ нимъ-Мессія, а начинаеть выяснять ему, что ожидаемое имъ царство Божіе, т. е. царство Мессін, будетъ не плотское, а чисто духовное. А если такъ, то Никодимъ самъ уже могъ дойти до мысли, что и Царь этого царства будеть не земнымъ царемъ-завоевателемъ, а Царемъ духовнымъ, въдающимъ духовные интересы



<sup>1)</sup> Архиман. Миханла "Толковое Евангеліе" на беседу съ Някодимомъ.

людей. Затёмъ Снаситель въ словахъ: "Никто не восходиль на небо, какъ только сшедшій св небесъ Сынъ Человіческій, сущій на небесакъ" (ст. 13), уже наменаетъ Никодиму, что Мессія есть не простой человікь, какъ Никодинь думаеть, а Сынъ Божій. А такъ какъ подъ Сыномъ Человеческимъ Інсусъ Христосъ, очевидно, разумћиъ Себя Самого, то Никодимъ и долженъ быль мало по малу сообразить, что Онъ, т. е., Сынъ Человъческій, есть и Мессія и Сынъ Божій. А чтобы еще рышительные дать понять Никодиму, что вадача Мессін на землъ вовсе не такова, какою окъ себъ ее представляеть, Христосъ-Спаситель указаніемъ на знакомый Никодиму образъ мъднаго змія, вознесеннаго Монсеемъ въ пустынъ для исцъленія укушенныхъ зміями, намекаеть ему, что Его, Мессін и Сына Божія, предназначеніе на вемлі-быть Искупителемъ рода человвческаго (ст. 14-15) путемъ крестныхъ страданій и смерти.

По отношенію къ народу Спаситель довольствовался сначала темъ, что Его считали за одного изъ пророковъ (Ме. 16, 14). Потомъ Онъ начинаетъ косвенно указывать на то, что Онъ-Мессія, какъ это Онъ сделать въ Назаретской синагогъ (Лук. 4, 16-28), а наконецъ, когда своимъ ученіемъ и дълами: Онъ уже подготовиль: народъ къ мысли, что Онъ есть истинный Мессія, Онъ прямо уже начинаетъ говорить, что Онъ не только Мессія, но в Сынъ Божій (Ме. 16, 16—17), Единосущный Богу-Отцу (Іоан. 10, 30), такимъ образомъ показывая, что Мессія есть не простой человікь, а Богочеловъкъ, не земной царь-завоеватель, а Царь духовнаго царства (Іоан. 18, 36-37). Точно также в своихъ апостоловъ Онъ только тогда спросиль, за кого Они принимають Его, и только тогда сталь подтверждать ихъ исповедание, что Онъ есть Сынъ Божій (Ме. 16, 15-17), когда достаточно подготовиль ихъ къ тому своимъ ученіемъ и ділами. Съ такою же мудрою постененностію Онъ доводиль своихъ ученивовъ и до мысли о томъ, что служение Его, Мессии и Сына Божия, на землъ есть служение искупительное. Сначала Онъ только иносказательно и намеками говориль имъ объ ожидающей Его крестной смерти за родъ человъческій и только въ концъ своего общественнаго служенія, когда уже достаточно укрѣпить ихъ вѣру въ Себя, какъ Мессію и Сына Божія, прямо сказаль имъ: "Воть, мы восходимъ въ Іерусалимъ, и совершится все, написанное чрезъ пророковъ о Сынѣ Человѣческомъ: ибо предадутъ Его язычникамъ, и оскорбятъ Его, и оплюютъ Его. И будутъ бить, и убъютъ Его: и въ третій день воскреснетъ" (Лук. 18, 31—33).

Подобно Христу-Спасителю поступали и св. Его апостолы. Такъ, они старались привязывать свою проповедь къ чему-либо сродному ей, что такъ или иначе, въ той или другой степени было знакомо слушателямъ. Какъ на примъры этого укажемъ на ръчи св. ап. Петра въ день Пятидесятницы и св. ап. Павла въ Аевискомъ Ареопатв. Когда собравшійся народъ дивился темъ необычайнымъ явленіямъ, которыми сопровождалось сошествіе св. Духа на апостоловь, и всв въ недоуманіи спрашивали другь друга: "что это значить"? (Двян. 2, 12), св. ап. Петръ, въ отвътъ на этотъ вопросъ, говоритъ цёлую рёчь, которую начинаеть уже знакомымъ собравшемуся -народу пророчествомъ св. пророка Іонля: "И будетъ въ последняя дни... излію отъ Духа моего на всякую плоть, и будутъ пророчествовать сыны ваши и дочери ваши; и юноши ваши будуть видеть виденія, и старцы ваши сновиденіями вразумляемы будуть... И покажу чудеся на небъ вверху и знаменія на земль внизу" (Іоиля, 2, 28—32). Затымъ св. апостолъ объясняеть, что исполнение этого пророчества и видить теперь народъ, и, пользуясь случаемъ, говоритъ о Христе Распятомъ, чрезъ Котораго и совершилось теперь изліяніе Духа Святаго (Двян. 2, 17-36). И присоединилось къ церкви Христовой по этой проиовъди св. ап. Петра около трехъ тысячъ человъкъ (ст. 41). Св. ап. Павелъ пришелъ въ Аоины. Тамъ увидълъ онъ на городскихъ улицахъ множество храмовъ и статуй въ честь различныхъ языческихъ боговъ, а также и жертвенникъ съ надписью: "невъдомому Богу". Апостолъ началъ съять въ Аеннахъ слово Божіе. И вотъ, было донесено на него Ареопагу, что онъ пропов'ядуетъ какое-то новое ученіе. Призванный на судъ Ареопага, онъ держить предъ его членами ръчь, исходной точкой которой дёлаеть виденные имъ храмы, ста-

тун языческих боговъ и жертвенникъ въ честь "неведомаго бога". При этомъ множество священныхъ для язычниковъ изображеній храмовъ даетъ апостолу основание похвалить аовнянъ за ихъ набожность; а жертвенникъ въ честь невъдомаго, но чтимаго ими бога даеть ему основание заметить, что онь не новаго какого бога проповъдуетъ, а именно ими же самими чтимаго, но имъ невъдомаго Бога. Который и есть Единый только Богь истинный; при этомъ кстати онъ пропоповъдуетъ и о Христъ Распятомъ, и о воскресеніи мервыхъ (Дівян. 17, 16-31). И хотя только одинь члень Ареопага уеброваль на этоть разь во Христа, однакоже и остальные отнеслись къ проповъди св. апостола благосклонно, объщавшись и въ другой разъ побесьдовать съ нимъ (ст. 32-34). Далбе, св. апостолы наблюдали и посавловательность въ сообщени евангельскихъ истинъ, начиная съ простанцикъ и переходя къ болве сложнымъ. Такъ, св. впост. Петръ говоритъ: "какъ новорожденные младенцы, возлюбите чистое словесное молоко" (1 Петр. 2, 2), то есть, "самые простые и первоначальные уроки" 1). Другимъ же, "достаточно обучившамъ чувства къ различению истиннаго и ложнаго", бываетъ нужда, по словамъ, ев. ан. Павла, "въ премудрости, пропов'ядуемой между совершенными (1 Кор. 2, 6; срав. Евр. 5, 12-14), дабы такимъ образомъ люди постепенно восрастали "въ мужа совершенна, въ мъру возраста исполнения Христова" (Еф. 4, 13).

Итакъ, проповидникъ Евангелія доложень, по возможнасти, начинать свою проповидь съ того, къ воспріятію чего слушатели вго уже имьють въ себь подготовленную почву; если же токой приви въ нижъ не окажется, онъ долженъ подготовить ее и уже къ ней привизывать то, р чемъ онъ хочетъ проповидывать. Онъ долженъ сообщать людямъ истины христіанства съ вышеуказанной постепенностію, въ строгой внутренней между ними связи. Въ тоже время онъ долженъ не забывать и о томъ, что неудобно сообщить слушателять сразу большое количество истинъ, потому что воспріемженость слушателей имъетъ извъстымя границы, нарушать которыя небезиласно: вниманіе



<sup>1)</sup> Творенія св. Григорія Богослова,—ibidem.

и дъятельность душевныхъ силъ слушателей могутъ отъ додгаго напряженія утомляться, — какъ это случилось, напр. съ однимъ слушателемъ св. ап. Павла, юношей Евтихомъ (Дъян-20, 9), —и тъ истины, которыя будутъ сообщены имъ именно въ періодъ такого утомленія, могутъ остаться неусвоенными ими.

2. Христосъ-Спаситель, какъ Единородный Сынъ Божій, пребывающій въ лонъ Отца (Іоан. 1, 15), составляющій съ Нимъ едино (10, 30. 38), отъ Отца слыщавшій все то, что Онъ проповъдывалъ на землъ (12, 49-50), въ совершенствъ зналъ все то, чему училъ. Онъ по всей справедливости додженъ быть названъ темъ идеальнымъ учителемъ, который выносить изъ сокровищницы своего знанія все, что только возможно, --и старое, и новое (Мв. 13, 52), --что можеть такъ или иначе, при тъхъ или другихъ обстоятельствахъ, служитъ подспорьемъ проповъдывавшемуся Имъ ученію. Въ самомъ дълъ, какъ всестороние Его знаніе! Здёсь Онъ ссылается на свидетельство Іоанна (Іоан. 5, 33), тамъ-на свидътельство Отца (ст. 37); здёсь приводить доказательства "отъ закона и пророковъ" (ст. 39; 7, 19. 22), въ иномъ мъстъ-отъ здраваго человъческаго смысла (Мо. 12, 26); вдъсь ссылается на нъкоторыя обстоятельства изъ жизни іудеевъ (Лук. 13, 2-5), тамъна неизмънные законы природы (Іоан. 11, 9). И мы не знаемъ въ Евангеліяхъ ни одного случая, когда бы Спаситель молчалъ по невъдънію, что говорить, или когда бы Овъ колебался, быль въ неръшительности, сбивался въ своихъ ръчахъ и отвътахъ на предлагавшіеся Ему вопросы, хотя последніе нередко бывали трудны, коварны и опасны для Него. Напротивъ, мы всюду видимъ Его готовымъ на всякій отвъть, твердымъ и ръшительнымъ въ своихъ словахъ, выходящимъ изъ затрудненій и распутывающимъ всъ хитросплетенія Его враговъ съ истинно божественною мудростію и царскимъ величіемъ, всегда выходящимъ побъдителемъ надъ въщающими неправду, такъ что последніе въ конце концомъ "не смели спрашивать Его" (Ме. 22, 46). И это зависело именно отъ того, что Онъ проповъдывалъ истину и всесторонне зналъ, какъ ее саму, такъ и все въ ней относящееся. Что кажется можетъ быть тоньше анализа современных ученых невъровъ, вооружающихся всъми

орудіями лженменнаго человъческаго знанія, чтобы лишить проповъданное Спасителемъ ученіе авторитета истинности; и однако же среди нихъ до сихъ поръ не нашлось ни одного,---да думаемъ, что никогда и не найдется такого, - который могъ бы убъдительно доказать, что въ этомъ учени есть какіе-либо софизмы, парадоксы, обмодвки, недомодвки, противоръчія, непоследовательности и т. под. Напротивъ, все въ этомъ ученін есть "ей и аминь". Далье, зная въ совершенствъ свое ученіе. Інсусъ Христосъ излагалъ его съ надлежащею полнотою и ясностію. Посмотрите, напримітрь, какъ полно и всесторонне выясняеть Онъ своимъ современникамъ идею царствія Божія на земль! Посльднее является у Него то полемь, на которомъ растутъ и пшеница и плевелы, и которое со временемъ будеть пожато жнецами, при чемъ пшеница. т. е. люди благочестивые, будеть собрана въ житницы, (царство небесное), а плевелы. т. е., гръшники, будутъ сожжены огнемъ неугасающимъ (Мо. 13. 24-30); то оно уподобляется закваскъ, которую женщина положила въ три мъры муки и оставила, пока вскиснетъ все твсто (ст. 33); то сравнивается оно съ виноградникомъ, въ которомъ работали поденщики, нанятые въ различные часы дня и однакоже по щедрости хозяина, получившіе одинаковую плату за свою работу (20, 1-16) и т. под. Съ совершенивищимъ знаніемъ истины и надлежащею полнотою сообщенія ея людямъ, Христосъ-Спаситель соединялъ и надлежащую убъдительность, ясность и удобопонятность ея изложенія, зависвышихъ отъ того, что Онъ доказательства и самый языкъ своей проповёди применяль къ пониманію своихъ, неодинаковыхъ по степени развитія и по своимъ характерамъ, слушателей. Такъ. Онъ иначе говорилъ съ ученымъ книжникомъ или образованнымъ саддукеемъ и иначе-съ простымъ, неразвитымъ жителемъ Галилеи. Съ первыми Онъ ведетъ вполит научные споры (напр. Мо. 12 1-8; Іоан. 10, 24-38; Лук. 20, 27-38), держитъ къ нимъ целыя стройно составленныя речи (напр. Мо. 23, 2-39; съ последними говорить языкомъ простолюдина, употребляя въ своей рвчи различныя народныя пословицы (напр. Мо. 19, 24; Лук. 14, 35), сравненія (напр. Мо. 7, 24—27: Іоан. 16, 20-22) и уподобленія или притчи, которыя Онъ говорилъ преимущественно простолюдинамъ, такъ какъ они, по неразвитости своей, "видя не видятъ, и слыша не слышатъ и не разумъютъ" (Ме. 13, 13): путемъ такихъ наглядныхъ сравненій и притчъ, заимствованныхъ изъ области предметовъ и обстоятельствъ человъческой жизни, всъмъ извъстныхъ и понятыхъ, Онъ и отвлеченныя истины приближаетъ къ понятіямъ простого народа и чрезъ это дълаетъ ихъ удобовоспріемлемыми для него (наприм. истины о царствіи Божіемъ, о помилованіи гръшниковъ кающихся, постоянномъ бодрствованіи въ виду будущаго суда и другія, выясненныя въ притчахъ.

Кромъ того, ниже мы увидимъ, что Личность Іисуса Христа, какъ Сына Человъческаго, есть Личность общечеловъческая, неограниченная никакими, свойственными обыкновеннымъ человъческимъ личностямъ, рамками, каковы, наприм. національность, сословность, индивидуальность и т. под. Всв такія и имъ подобныя ограниченія человіческой личности налагають на дъятельность каждаго человъка, хотя бы то учителя и проповъдника Евангелія, печать извъстной односторонности, узкости, шаблонности самыхъ формъ выраженія его діятельности и т. под. Ничего подобнаго не замъчается въ проповъднической деятельности Христа-Спасителя. Свободный отъ всёхъ указанныхъ ограниченій, Онъ легко и свободно входиль въ сферу понятій и интересовъ каждаго. Вследствіе этого речь Его была во первыхъ, еще понятнъе для слушателей, а во вторыхъ, отличалась обиліемъ и разнообразіемъ формъ и свободою отъ всякой скучной шаблонности, что необходимо должно было поддерживать въ слушавшихъ ее постоянный интересъ къ ней!

Какъ напримъръ того, что и св. апостолы, подобно своему Божественному Учителю, знали все, что только нужно знать проповъднику христіанства, мы укажемъ на то, что они, по мъръ надобности, ссылались то на ученіе, то на извъстныя имъ обстоятельства изъ жизни Спасителя, то на "законъ и пророковъ", то на здравый человъческій смыслъ, то на писанія самихъ же язычниковъ (напр. Дъян. 17, 28; Тит. 1, 12). А какъ напримъръ того, что св. апостолы старались примъняться къ характеру и пониманію своихъ слушателей и въ самомъ языкъ своей проповъди, мы укажемъ на евангелія отъ Матеея и Марка

н - на посланія св. апостола Павла къ христіанамъ изъ язычниковъ и изъ евреевъ. По общему и древнему преданію перкви. евангеліе отъ Матеся было написано первоначально на еврейскомъ языкъ и предназначено для увъровавшихъ во Христа ічдеевъ 1). Поэтому, содержаніе и языкъ этого евангелія примънены именно къ характеру и пониманію іудеевъ, "почивавшихъ на законъ и пророкахъ". Такъ, св. евангелистъ Матеей доказываеть въ своемъ евангеліи, что Інсусь Христось есть истинный Мессія, предуказанный и предреченный ветхо-завътными прообразами и пророками. Какъ доказательства этой мысли. въ означенномъ евангелін весьма часто встръчаются сопоставленія событій изъ жизни Христовой съ указывавшими на эти событія прообразованіями и пророчествами (напр. Ме. 1, 22-23; 2, 5-6; 4, 14 и т. д.). Изъ жизни Христа-Спасителя въ этомъ евангеліи избираются событія, особенно важныя и нужныя для іудеевъ, каковы напр. происхожденіе Інсуса Христа по плоти отъ Авраама и Давида (1, 1—18), избіеніе Виелеемскихъ младенцевъ, бъгство въ Египетъ и т. п.-именно все такія событія, которыя были предсказаны пророками и прообразами. Что касается евангелія отъ Марка, то оно предназначалось для христіанъ изъ язычниковъ і). Поэтому, въ немъ приводятся, главнымъ образомъ, такія обстоятельства изъ жизни Христа-Спасителя, которыя могли быть особенно важны для язычниковъ, каковы, напр. чудеса Христовы, которыя въ глазахъ язычниковъ, въровавшихъ въ возможность воплощеній божества и близкаго его общенія съ человікомъ, могли иміть цену важныхъ доказательствъ того, что Інсусъ Христосъ есть воплотившійся Сынъ Божій; а все то, что могло иметь значеніе въ глазахъ іудеевъ, напр. родословіе Інсуса Христа, Его рождение согласно съ ветхозавѣтными пророчествами, обличительныя рычи противъ іудеевъ и т. под. въ евангеліи отъ Марка опускается. Что касается св. апостола Павла, то онъ иначе говоритъ съ іудеями и иначе съ язычниками: всякій разъ, когда ему приходилось говорить съ первыми (напр. Деян. 13, 16-

<sup>1).</sup> Архиман. Миханлъ: предисловіє къ «Толков еванг» отъ Матеея; Буткевить: «Жизнь Інсуса Христа», Москва, 1883 г. стр. 48 и далье.

Архиман. Михаиль: предисловіе къ "Толков. еван." отъ Марка; Буткевичь,— Ibid. стр. 66 – 67.

41 и Посланіе къ Евреямъ), онъ говориль съ ними языкомъ свящ. ветховаветных книгь, пророчествь и прообразованій, извыстимкь и памятных каждому іудею, доказывая имь, что Риспятый ими есть ихъ истинный Мессія. Въ ръчахъ, обращенных в язычникамъ, онъ говорить съ ними языкомъ обыкновенняго учителя, при помощи различных фактовь и обстоятельствъ изъ жизни природы и самихъ же язычниковъ, расчипая сознаніе последнихъ для посева истинъ евангельскихъ и доказывая что Христосъ-Спаситель есть воплотившійся Сынъ Божій. И вообще, насколько св. апостолы, пропов'я слово Вожіе, старались примъняться къ пониманію и различнымъ особенностямъ духовнато склада своихъ разнообразныхъ слушателей, видно изъ следующихъ словъ св. ап. Павла,-хотя эти слова относятся и не къ языку только апостольской проповъди: для іудеевъ я быль, какъ іудей, чтобы пріобрести іудеевъ; для подзаконныхъ я былъ, какъ подзаконный, чтобы пріобрести подзаконныхъ; для чуждыхъ закона, какъ чуждый закона (не будучи чуждъ закона предъ Богомъ, но подзаконенъ Христу), чтобы пріобрёсти чуждыхъ закона; для немощныхъ былъ, какъ немощный, чтобы пріобрёсти немощныхъ. Для всёхъ я сділался всёмъ, чтобы спасти по крайней мёрё нёкоторыхъ (1 Кор. 9, 20-22).

Изъ сказаннаго ясно, что пастырь церкви основательно должень знать не только симое христіанское ученіе, но и все то, что такт или иначе можетт служить кт его разъяснению, подтвержденію, защить от различных нападокт на него и т. под. Кто самъ хорошо не знаетъ того, что онъ хочетъ изложить другимъ, тотъ не можеть изложить этого съ надлежащею полнотою, основательностію и ясностію. Но и при надлежащемъ знаніи своего предмета, проповыдникь можеть быть не понять своими слушателями, если не будеть говорить понятным для них языком. А неясность, неполнота, непонятливость проповъди для слушателей, конечно, лишаетъ ее надлежащей силы действія на последнихъ. И прежде всего, проповъдникъ Евангелія обязанъ основательно знать Св. Писаніе. Заключая въ себъ богодухновенное слово Божіе, которое есть "слово чисто, сребро разженно, искушенно седмерицею", оно -ван кінэрикдо ккд и скишурфан кінэрувн ккд и онгэлоп рующихъ мудрецовъ міра сего, и для исправленія заблуждающихся, и для наставленія въ праведности (2 Тим. 3, 16). Затемъ, въ виду того, что люди неверующе нередво нападають на христіанское ученіе во имя, будто бы, здраваго человъческаго смысла, на основаніи, будто бы, непогръщимыхъ доводовъ науки, съ точки зрвнія которыхъ оно, будто-бы, не выдерживаеть и не можеть выдерживать критики, --- въ выду этого пастырь церкви должень быть знакомъ личными свътскими науками: видя во всестороние образованномъ пастыръ церкви достойнаго себъ противника и въ привычной имъ области свътскаго знанія, ученые враги христіанства, такъ, обыкновенно, презрительно относящіеся къ "богословскимъ туманнымъ отвлеченностямъ", поневолъ будутъ относиться къ нему съ уваженіемъ и если сами не увірують и не обрататся къ Богу, то, по крайней мъръ, подобно ученымъ противникамъ Христа-Спасителя (Мо. 22, 46), ве будуть вступать съ нимъ въ словопренія и хотя при немъ не осмёлятся, къ соблазну другихъ, свять свия сомнений и невърія. Да и пасомые, видя въ своемъ пастырѣ побъдоноснаго борца за проповъдуемое имъ ученіе, безусловно будуть довірять ему и пропов'ядуемому имъ ученію и, безъ сов'ята съ нимъ, не примутъ на слово отъ различныхъ лжеучителей в невъровъ ничего такого, чего не слыхали отъ него. А уже и эти два результата будуть не малой заслугой со стороны пастыря церкви предъ Богомъ и людьми, не малой для него, а въ лицъ его-и для самаго ученія Христова, побъдою.

И такъ, повторяемъ, пастырь церкви долженъ имѣть такую спеціально богословскую и по различнымъ отраслямъ свѣтскаго знанія научную подготовку, чтобы, по слову апостола, всякому "вопрошающему словесе" во всякое время и на все онъ могъ дать разумный, ясный и понятный отвѣтъ (1 Петр. 3, 15). чтобы "былъ силенъ и утѣшать въ здравомъ ученіи, и обличать противящихся" (Тит. 1, 9), и обращать въ юродство мудрость мудрецовъ, книжниковъ и совопросниковъ вѣка сего (1 Кор. 20, 27).

Н. Румянцевъ.

(Продолжение будеть).

## Безкорыстіе и чистота христіанской нравственности.

(Окончаніе \*).

## III

Раціоналисты говорять намь, что лучше бы оставить вообще всякую мысль о будущихъ наградахъ и загробномъ блаженствъ. Тогда христіанская нравственность была бы уже вполн'в безкорыстна. Иначе, разсуждають они, мораль, вытекающая изъ надежды на загробное возданніе, никогда не можетъ быть совершенно безкорыстной и чистой, потому что и самая идея о будущей блаженной жизни есть одна лишь выдумка, плодъ все тёхъ же корыстолюбивыхъ желаній, пустая мечта, потворствующая эгоистическимъ стремленіямъ человіческой природы. Въ подобномъ духъ разсуждаютъ вообще всъ раціоналисты-философы, отрицающіе личное безсмертіе человъка. Въ отвътъ на эти разсужденія, намъ следуеть раскрыть, на какихъ положительных данных человъческого духа основывается въра въ будущую блаженную жизнь? Тогда легко намъ будетъ уяснить себъ и то, можно ли вообще оставить мысль о въчномъ блаженствъ, что собственно значить эта христіанская надежда на будущее возданніе за добродьтель? Изъ какихъ дийствительных мотивовъ человъческаго духа вытекаетъ искание будущаго блаженства (какъ дара Божія), опредъляющее христіанскую нравственность? Закоино ли, правдиво ли это исканіе по существу своему, а отсюда-какова и самая христіанская нравственность по внутреннему своему достоинству, -- заключаеть ли она въ себъ корыстные элементы, или нътъ?

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 23, 1893 г.

Мы утверждаемъ, что въра въ будущую блаженную жизнь вовсе не есть плодъ человъческаго самообольщенія, и отнюдь не выдумана самими людьми какъ бы фальшиво, подъ вліяніемъ пустыхъ корыстолюбивыхъ разсчетовъ на лучшую будущность по смерти. Эта въра утверждается на глубочайшемь коренномъ стремленіи человъческаго духа къ высочайшему блау, и, стало быть, имъетъ самое неоспоримос, самое прочное основаніе въ пользу своего дыствишельнаго, реальнаго, а не фиктивнаго значенія. Скажемъ объ этомъ нъсколько подробнье.

У человъка есть общее стремление къ благу. Въ обыкновенномъ смысле подъ благомъ мы разументь все то, что удовлетворяеть наши потребности, и темъ доставляеть намъ покой. радость и благополучіе. Таковы: одежда, пища, жилище, сонечный свътъ и т. д. Но, помимо частныхъ исканій блага временнаго, въ глубинъ нашего духа лежитъ никогда не умирающее, постоянное влечение къ благу высочайшему, абсолютному, т. е. такому, которое вполнъ удовлетворяло бы осъми высшима потребностямъ нашей природы, ся стремленіямъ къ безконечному развитію и совершенству, - которое далье успокоило бы человъческій духъ и наполняло его существо истиннымъ, идеальнымъ, а не призрачнымъ и низменнымъ блаженствомъ. Абсолютное благо тожественно съ абсолютною истином и добромъ, которое въ этомъ случав представляется мыслящему духу не просто какъ норма для его воли, а какъ "существенная конечная цёль, какъ предносящійся человіжу идеаль его стремленія и действія, какъ цель его глубочайшаго желанія в искреннъйшаго влеченія, какъ состояніе совершенства, которое для человъка есть высшее благо, въ пріобрътеніи и обладанів котораго онъ только и находить свое окончательное удовлетвореніе, свой полный миръ" 1). Стремленіе къ такому высочайшему благу-коренная человеческая потребность, въ обладаніи этимъ благомъ-назначеніе человіка и завершеніе его жизни. И мы, действительно, ищемо высочайшаго идеала, какъ лучшаго и совершенивишаго своего блага, потому что идел этого блага всегда предносится нашему духовному взору. Мірь



<sup>1)</sup> Еп. Мартенсень, Указ. соч., т. І, стр. 6.

Божій въ общемъ прекрасенъ. Но, въ виду существующаго въ немъ зла физическаго и правственнаго, изъ глубины нашего сердца поднимается жажда бытія идеально-совершеннаго. Мы всв сознаемъ далве свою ограниченность, и все-таки, вмъств съ этимъ, хотъли бы обнять все безграничное. Въ дъйствительности у насъ очень мало силъ и власти надъ окружающею сферою, въ потенціи же намъ желалось бы охватить своимъ сознавіемъ всю необъятную ширь бытія, проникнуть въ самыя сокровенныя его основы. Отсюда стремленіе къ совершеннъйшему идеалу тожественно съ внутреннъйшимъ и кореннымъ желаніемъ человъка приблизиться къ безконечному вообще, слиться съ нимъ. побъдить свою ограниченность, расширить свой духовный кругозоръ, постигнуть бытіе идеальное, совершеннъйшее и жить въ немъ.

Но такое высочайшее благо въ ограниченной сферъ земнаго бытія не достижимо. Окружающая обстановка мало удовлетворяеть насъ. Зло, страданіе, болівзни и всякія житейскія невзгоды въ конецъ разрушають наши попытки найти на землъ совершенное благо. Понимаемое даже въ лучшемъ смыслъ, благо настоящей жизни весьма условно, относительно и несовершенно. Съ получениемъ его, въ человъкъ все таки остается чувство неудовлетворенности, и потому снова поднимается у него жажда искать чего то лучшаго и боле прочнаго. Мы живемъ постоянною надеждою получить что нибудь наиболье возвышенное, чистое и прекрасное. И, выфстф съ этимъ, сознаемъ, что земная жизнь сама по себь, если только она не имбеть достойнаго человъка завершенія и исхода, является совершенно безцъльною, и лишь поселяеть въ нашей душъ горькое разочарованіе, вижсто того, чтобы утешать и успоконвать ее. Способный развиваться и усовершаться въ безконечность, человъкъ ясно видить, что ему не достигнуть на землъ такого идеала, который вполнъ удовлетворяль-бы высшимъ запросамъ его духа. Никто даже изъ самыхъ развитыхъ людей не осмълится подумать, что его духовный рость достигь такого кульминаціоннаго пункта, далье котораго человькъ уже развиваться вообще не могъ бы. Никто не скажеть о себъ, что онъ достигь полноты истиннаго счастія и уже не можеть желать себ' чего либо идеально-лучшаго. Итакъ высочайшее благо на землъ не достижимо; съ этимъ человъкъ и помираетъ.

Но неужели коренное стремление нашего духа къ абсолютному идеалу пикогда не можеть быть удовлетворено? Ужели не дано человъку владъть высочайшимъ благомъ? Дано несомнънно. Уже самый фактъ существованія въ нашей душть глубочайшаго стремленія къ высшему благу неоспоримо свидьтельствуеть, что это стремление осуществимо. И точно, человъкъ можетъ приблизиться къ высочайшему идеалу, достигнуть высочайшаго блага, только не въ настоящей жизни, а въ будущей, загробной. Въ самомъ деле, продолжаетъ ли человекъ личное существованіе по смерти? Не время и не місто здісь входить въ подробное разсмотрение этого вековечнаго вопроса. По крайней мёрё, внутренній голось самой человеческой природы отвъчаетъ на него утвердительно. Если, какъ учитъ со временная положительная наука, ни одинъ атомъ матерін не уничтожается совершенно, то тъмъ болъе не можетъ прекратить своего личнаго существованія человіческій духь. Разложите на составныя части вещество, кимически составленное изъ двухъ элементовъ: последние будутъ, конечно, существовать и отдёльно одинъ отъ другаго. Подобнымъ же образомъ. духъ и тъло соединяются сначала въ одну человъческую личность. Но со смертію, человіческій духъ, отділившись отъ твлеснаго организма, продолжаеть опять-таки личное существованіе въ жизни загробной. Вогъ сюда то, въ эту загробную жизнь, человъкъ и переноситъ свои надежды на полученіе высшаго блага. "Внутреннее человіжа —вотъ гді корень его жизни, средоточіе его существенній ших вуждь, задача его бытія" 1). Здівсь то, въ этой сокровенной сферв его и лежить идея новой, неземной, совершенивишей жизни. Не одинъ христіанинъ, но до изв'єстной степени и язычникъ, всі вообще люди въ большей или иеньшей мёрё убёждены, что только на небъ, въ царствъ высшихъ, премірныхъ тварей, въ обители Божества нътъ и не должно быть разлада между идеаломъ и



<sup>1)</sup> Изъ статьи: "Вѣра--основаніе встинной нравственности". Прав. Собес. 1857, ІІ, стр. 698.

дъйствительностію, что только тамъ человъческій духъ можетъ найти полное удовлетворение своимъ высшимъ потребностямъ. И вотъ христіанство своимъ ученіемъ о будущей блаженной жизни линь отвычает этому общечеловъческому предчувствію о существованіи высшаго блага за предвлами земнаго бытія, при чемъ правильно раскрываетъ и самую идею этого блага. Именно, христіанство пропов'ядуеть, что высшее назначеніе человъка заключается въ блаженном единении его съ Богома, въ Которомъ и воплощается вся полнота идеальнаго бытія, или высочаншій идеаль совершенства. Будучи высочаншимь Добромъ. Богь есть вифстф и височайшее Благо. И если истинная нравственность мотивируется только искреннею любовію въ Богу, какъ совершениващему Добру, то и конечная цвль, завершение нравственно возвышенной человъческой жизни полагается въ духовномъ единеніи съ Нимъ же, какъ Виновникомъ и Источникомъ совершеннъвшаго блага.

Иначе и быть не можеть. То правда, что человъкъ, живущій высшими, духовными потребностями, неудержимо стремится къ совершеннъйшему идеалу, какъ высочайшему своему благу. Но въдь не во власти самихъ людей произвольно овладъть этимъ благомъ. Мы не можемъ теперь достигнуть его собственными силами. Этому препятствуетъ какъ ограниченность нашей духовной природы, такъ и несовершенство окружающихъ насъ на землъ условій жизни. Что же въ такомъ случать остается предположить? Здёсь можно придти только къ одному заключенію, что совершенивниее благо, къ которому человъкъ стремится всеми силами своего духа, не есть нечто безжизненное, абстрактное. Оно должно быть бытіемъ реалиныма, самостоятельныма, въ которомъ содержалась бы вся полнота идеальной, всесовершенной жизии. И вотъ это бытіе, въ виду человіческой ограниченности, очевидно, само должно приблизиться къ человъку 1) и содыйствовать ему въ осуществлении его высшихъ духовныхъ стремленій. Такъ человіческій духъ приходить къ убіжденію въ бытін личнаго Бога, какъ Носптеля высшаго, идеальнаго блага,-Который одинъ имъетъ безсмертіе 2), даруетъ оное лю-



<sup>1)</sup> Ср. Дѣян. 17, 27-28.

<sup>2) 1</sup> Tan. 6, 15-16.

дямъ въ общеніи съ Собою, и тёмъ самымъ номогаетъ имъ достигать ихъ высшаго назначенія.

Но несовершенство настоящей, земной жизви и фактъ тълесной смерти заставляють человика вирить несомивнно, что полное откровеніе Божества, какъ высочайшаго блага, должно произойти при условіяхъ существованія наиболье совершенныхъ, въ жизни будущей 1). Еп. Мартенсенъ пишетъ: "пока рядомъ съ царствомъ Божіниъ существуетъ царство грёха, пока среди пшеницы произрастають плевелы, пока въ творенін царствуеть смерть, совершенное добро не можеть осуществиться въ безусловномъ смыслъ. Пока гръхъ и смерть не изгнаны изъ творенія, слава царства Божія въ теченіе этой стадіи существованія будеть представлять собою какъ бы (въ извістной мітрі) закрытую область... Высшее благо въ его полномъ значенів можеть наступить только вмёстё съ законченной гармоніей міра, гдъ бренное уступитъ мъсто совершенному 2). Итакъ, только въ соединеніи съ Богомъ за предълами земной жизни дана будетъ полная и окончательная разгадка тайны бытія, и всё высшія, идеальныя стремленія человіка придуть къ своему фактическому осуществленію. Только тамъ установится, томительно ожидаемая нынъ человъческимъ духомъ, гармонія между дъйствительностію и его внутреннѣйшими влеченіями и глубочайшими чаяніями. Такимъ то образомъ человіть достигнеть высочайшаго блага, и наступить блаженное единение его съ высочайщимъ Источникомъ и Носителемъ этого блага.

Отсюда сама собою опредвляется христіанская въра въ будущее блаженное безсмертіе. Потому то всё истинно-върующіе и добродътельные люди и взирають на небо, какъ на свое будущее жилище, гдъ окончательно долженъ разръшиться вопросъ объ ихъ судьбъ. И тамъ то именно надъются они, чрезъ приближеніе къ Богу, получить въ обладаніе то высочайшее благо, котораго искали, но не находили въ жизни настоящей. "Какое воспомиваніе", пишетъ блаж. Августинъ, "должно быть для тебя, върующій христіанинъ, слаще воспоминанія о томъ небесномъ



<sup>1)</sup> Ioan. 3, 2, 1 Kop. 13, 12; 15, 23-28.

<sup>2)</sup> Указ. соч., т. І, стр. 157.

градь, въ который ты путешествуешь! Научись у полеваго цвътка: хотя онъ корнемъ утвержденъ на землъ, но верхушку свою всегда обращаетъ къ солнцу" 1). Итакъ, въра въ будущую блаженную жизнь отнюдь не есть плодъ будто бы корыстныхъ мечтаній человъчества о лучшей будущности, отнюдь не вытекаеть изъ эгоистическихъ желаній пользоваться по смерти удовольствіями и удобствами настоящихъ житейскихъ условій и отношеній, какъ склонны думать раціоналисты. Нѣтъ, эта въра имъетъ ближайшее, непосредственное отношеніе къ самому существенному вопросу о назначеніи и конечной ильми человъческой жизни, и имъетъ ва себя глубочайшія психологическія основанія, кроющіяся въ коренномъ стремленіи человъческаго духа къ высочайшему Благу.

Но если такъ, то значитъ, вовсе не корыстно, а напротивъ, вполнъ натурально, законно и самое исканіе будущаго блаженства, жажда обладъть имъ, вытекающая изъ изложенныхъ таниственныхъ основъ въры въ его несомивнное существованіе. Точно говоря, здъсь, очевидно, вопросъ даже и не о наградахъ небесныхъ за добродътель въ собственномъ смыслъ, а именно

<sup>1) &</sup>quot;Пантензиъ можеть научить насъ отрицательной истинъ", пишеть еп. Мартенсень, "можеть поучать насъ отреченію оть міра и презрівнію къ міру; но онъ можетъ усповонвать только техъ, въ которыхъ наиболее священныя требованія и глубочайнія стремленія личности исчезди, или въ которыхъ они еще не пробуждены, которые досель не пришли къ своей вычной индивидуальности, и не стали еще въ въчное отношение къ высшему міру, чамъ этотъ. Нравственная личность нуждается не просто въ самоотреченности, но въ утвиски, -- въ вознаграждовім высіпаго свойства и въ высшень ворядкі вещей, взанічь того, который она потеряла въ этомъ низшемъ міръ. Она не можетъ отказаться отъ потребности спасенія. И чимь болю, при болю зрыломь опыть, мы научаемся не благоговыть предъ вещами міра сего, или только относиться къ лучшимъ изт. нихъ съ весьма ограничениямъ и условиниъ благоговъніемъ, -- тъмъ болье им чувствуемъ нужду въ чемъ то такомъ, предъ чемъ им можемъ благоговеть безусловно,-- предъ мудростію, которая, въ отличіе отъ мудрости міра сего, не становится пустою и безъинтересною, когла она истощается, но которая раскрываеть предъ нашими взорами въчное царство, безусловно неизследниое и достойное всякаго благоговъйнаго удивленія. И чемъ более міръ лишаеть насъ одного за другимь изъ своихъ благь, -- вности, эдоровья, энергін, друзей, -- темъ более мы чувствуемъ нужду въ Томъ, Которому мы можемъ предаться съ безграничною благодарностію, тъмь более ин жаждень слишать славословіе, которое должно подвиться выше всякаго скорбнаго плача въ мірѣ, выше грѣха, скорби в смерти". (Указ. соч., т. І, стр-348-349).

объ осуществленій самых основных и дорогих желаній человъческого духи, самых завътных и высоких чаяній нашею сероци. Здъсь вопросъ-объ осуществлении самой задачи жизни, вопросъ объ оправданіи субстанціальнаго, основнаго закона человъческого существованія. Это-уже не область эгонзма или своекорыстія, а саный принципь и лучшее содержаніе человіческой жизни, нормальный процессь ея развитія и движенія. все равно какъ и всякое живое существо имбетъ нормы, или совершеннийшие законы своего бытія, реальное осуществленіе которыхъ и есть сама настоящая, истинная жизнь, а отнюдь не обнаружение корысти или эгонама. Нельзя не думать и не размышлять объ идеальныхъ стремленіякъ духа и томленіи его по высшемъ благв: они неистребимы, и развъ отсутствуютъ у тъхъ лишь, кто успълъ уже, съ понижениемъ собственнаго правственнаго уровня, заглушить въ себъ лучшія прирожденныя потребности своего духа. Жажда будущей идеально-блаженной жизни столь-же естественна и неустранима, какъ неизбъжна для человъка нужда въ матеріальной пищъ для уголенія его физическаго голода. Но, какъ потребность въ пищъ тълесной мы не назовемъ корыстною, такъ точно было бы безразсудно называть этимъ же именемъ и естественную потребность въ пища духовной, каковую человакъ надвется получить въ жизни будущей. Можно ли упрекать въ корыстолюбін, напримітрь, путешественника, который на чужбинь, вдали отъ дорогой родины, тоскуетъ по своемъ отечествъ и всъми свлами спъщитъ возвратиться къ домашнему очагу, въ среду своихъ родныхъ и знакомыхъ?... А вёдь мы на землё, подобнымъ же образомъ, не болье какъ странники и временные обитатели. Призванный къ союзу любви съ Богомъ, человъкъ, по причинъ паденія, самъ произвольно уклонился отъ жизни въ лонв Божества. Но та же любовь Божія снова призываеть его чрезь І. Христа къ жизни высшей въ единение съ Отцемъ Небеснымъ. Въ этомъ тайна искупленія и безсмертія, въ этомъ — тайна христіанской жизни. Посему отечество наше-на небесахъ 1). "Мы не имъемъ здёсь постояннаго града, но ищемъ будущаго" 2). Какъ же намъ

<sup>1)</sup> Филип., 3, 20.

<sup>2)</sup> Esp. 13, 14.

не стремиться къ этому небесному отечеству, къ этому таинственному "граду" въ "царствъ Бога живаго" 1)? Посему, если мы хотимъ получить высочайшее благо, проповъдуемое нашею христіанскою върою, то должны, очевидно, приготовить себя, возвысить и усовершить свою духовную природу согласно закону Христову, такъ чтобы намъ оказаться способными созерцать славу Божію и достойными блаженнаго единенія со всесвятьйшимъ и совершеннъйшимъ Богомъ. "Какое общеніе праведности съ беззаконіемъ? Что общаго у свъта со тьмою" 2)? Значитъ, отъ насъ требуется святость жизни, высокая правственность.

Но, если влечение къ будущему идеальному блаженству, какъ сказано, коренится въ общечеловъческихъ, глубово-психологическихъ вапросахъ нашего духа на высочайшее благо, если посему это влечение вполнъ естественно, и не заключаетъ въ себъ ни малышей доли корыстнаго элемента: то, значить, совершенно безкорыстна и самая нравственность, вытекающая изъ такого влеченія. Въ данномъ случав желаніе блаженства, побуждающее христіанина соблюдать душевную чистоту и нравственную безупречность, тожество съ общимъ внутреннимъ влеченіемъ христіанина ко Когу, въ Которомъ онъ полагаетъ свое высочайшее благо, самую ипли своей жизни, и къ Которому по этому стремится, въ надеждв найти у Него отраду для сердии, успоковние для разума, окончательное разрышение высших вопросов бытія и вообще мирь душевный. Это то именно стремленіе (а отнюдь не корыстолюбіе) собственно и разумъется, когда говорятъ, что христіанинъ совершаетъ добро ради царства небеснаго, изъ надежды на "загробное возданніе". Для върующаго человъка "быть вмъсть съ Богомъ-вотъ высшая награда, стать отъ Него далеко-вотъ самое тяжкое наказаніе" 3). Такое то влеченіе къ Богу, какъ высшему, идеальному благу жизни, и ощущали въ себъ всъ великіе праведники. Царь Давидъ, напр., взывалъ: имже образомо желието елень на источники водныя, сице желаеть душа моя къ Тебт, Бо-

<sup>1)</sup> Esp. 12, 22-23.

<sup>2) 2</sup> Kop. 6, 14.

<sup>3)</sup> Изъ цитов. статьи **А**. Гренкова, Прав. собес. 1885, II, 230.

же. Возжада душа моя къ Вогу кръпкому, живому: когда пріиду и явлюся лицу Божно" 1). Или св. ап. Павелъ говорить о себь: "для меня жизнь-Христось, и смерть-пріобрътеніе... Влечетъ меня то и другое; имъю желаніе разрышиться и быть со Христомъ, потому что это несравненно лучие. А оставаться въ плоти нуживе для васъ 2). Въ другомъ мъсть тотъ же апостолъ пишетъ: "что для меня было преимуществомъ, то ради Христа я почелъ тщетою. Да и все почитаю тщетою ради превосходства познанія Христа Інсуса, Господа моего. Для Него я отъ всего отказался, и все почитаю за соръ, чтобы пріобръсть Христа" 3) Подобное же неотразимое влечение къ Богу, какъ высочайшему благу, испытывають и всв истинные христіане. Подъ вліяніемъ этого именно влеченія, они и исполняють съ душевною радостію евангельскій нравственный законъ, дабы въ будущей жизни видеть осуществление своихъ идеальныхъ надеждъ на приближение къ абсолютному благу и и тъснъйшее соединение съ Нимъ.

Очевидно, этотъ точный смыслъ христіанскихъ воззрівній на загробное мэдовоздание совершенно исключаетъ собою, какъ ложную, мысль о томъ, будто бы христіанинъ исполняеть требованія нравственнаго закона изъ своекорыстнаго желанія получить за это соответствующую плиту, или награду въ будущей жизни. Если върующій человъкъ сохраняеть въ себъ душевную чистоту и служитъ добру ради будущаго приближенія къ Добру высочайшему, то этимъ онъ исполняетъ задачу жизни. А гдъ соблюдается выстая норма, совершеннъйтій законъ жизни, тамъ нътъ мъста корысти и себялюбивымъ разсчетамъ. Въ самомъ деле, "корысть" — значитъ прибыль, прибытокъ. "Корыстолюбіе" - страсть къ пріобретенію, любовь къ наживе. Но, само собою, ошибкою будеть сказать, что подъ "корыстными мотивами" разумъется побуждение къ дъятельности и труду, вытекающее вообще изъ стремленія достигнуть чего либо. Тогда всв двиствія человьческія нужно было бы признать корыст-

<sup>1)</sup> Исал. 41, 2-3; ср. Псал. 72, 25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Филип. I, 21—24.

<sup>3)</sup> Tanb-me, 3, 7-8.

ными, потому что всь они, строго говоря, вытекають изъ одного этого стремленія, понимаемаго въ самомъ широкомъ смыслів. Ни одно проявление свободной человъческой воли не безпъльно, а всегда вытекаеть изъ стремленія достигнуть того или другаго блага, все равно-въ чемъ бы это последнее ни полагалось. Вы думаете, что тогь, кто совершаеть добро ради самого добра, не разсчитываеть ни на какую награду за свои нравственно-возвышеные поступки? Но это неправда. И онъ живеть въ данномъ случат надеждою получить извъстную внутреннюю награду, каковою является для него сознание исполненнаго долга, спокойствіе сов'єсти, душевная радость и внутреннее утъшение по случаю совершеннаго имъ добраго дъла. Намъ скажутъ, что кто служитъ добру ради самого добра, тотъ мотивируется въ своихъ действіяхъ не разсчетомъ на указанныя награды, а единственно лишь совнаніемъ безусловной обязательности нравственнаго закона. Но въ такомъ случать, строго говоря, и нетъ дъйствительного служенія добру ради самого добра, т. е. служенія искренняю и непринужденнаю. Тутъ человъкъ, очевидно, совершаетъ добро не столько по внутреннему свободному влеченію къ нему, сколько по какой то фаталистической необходимости, принужденно, изъ роковаго подчиненія правственному идеалу. Потому то автономическая мораль Канта, основанная лишь на идет безусловной обязательности правственнаго закона, и отличается сухостію и безжизненностію, совершается безъ горячихъ порывовъ и благородныхъ движеній сердца. Значить, вышечказанныя духовныя награды непремъчно должны последовать за добрыми действіями и поступками у тъхъ людей, которые думаютъ на самомо опаль служить добру ради его самого. Только при этомъ условіи и становится очевиднымъ, что человъкъ поступаетъ нравственно хорошо не по неволъ, не по холодному сознанію обязательности нравственнаго закона, а по личной свободной любви къ добру, изъ непринужденнаго стремленія беззавётно служить его интересамъ, изъ желанія искренно утвішаться его успъхами. Итакъ, всякій совершаемый актъ человъческой свободы имъетъ своимъ мотивомъ достижение чего либо. Но это не даетъ права говорить, чтобы всякое человическое дийствіе было корыстно. Посему, гдё дёло касается оправданія принципідльных законові бытія, осуществленія универсальных цюлей живни и достиженія высшаго, идеальнаго блага, там'ь не можеть быть р'бчи о корыстных мотивах и объ эюистической правственности, там'ь дёйствують высшіе идеалы, сохраняется нормальный порядокъ жизни. А такой именно смысль, какъ мы видёли, и содержить въ себ'в христіанская забота о достиженіи блаженнаго безсмертія.

IV.

Въ противовъсъ несправедливому раціоналистическому митьнію, будто въра въ будущую блаженную жизнь перождена дожными, эгоистическими надеждами человъчества, и потому производитъ корыстную правственность, умфстно здёсь указать и другое подлинное и привдивое основаніе, на которомъ утверждается эта въра. Мы разумъемъ идею признанія человъческимъ разумомъ необходимости рышительного, полного отдъленія добра отъ зла, для водворенія идеальнаго царства святыхъ личностей. Въ поискахъ за высочайшимъ благомъ, насъ болъе всего поражаетъ существующее въ этомъ мірѣ зло правственное, съ его разнообразными и разрушительными последствіями, которыя видимы на каждомъ шагу. Зло развивается въ ущербъ добру, неръдко беретъ перевъсъ надъ нимъ и вообще затрудняеть ему проявляться во всей потенціи его силы и интенсивности. Иногда люди худой правственности угнетають людей благонамфренныхъ, явно или тайно наносятъ имъ вредъ и огорченія. Неоспоримъ фактъ несоразмівримости счастія съ добродътелію, т. е. что не у всъхъ людей счастіе бываетъ прямо пропорціонально ихъ личному нравственному достоинству. "Нътъ наблюденія болье очевиднаго, какъ совершенное равнодушіе процессовь природы къ нравственному достоинству человъка. Слъпо и безразлично сыплетъ она свои дары и язвы, не взирая на лицо получающихъ. Соответственность участи дюдей ихъ правственнымъ качествамъ-ръдкое исключеніе; потрясающая несоответственность между темъ и другимъ, въ иные моменты человъческой жизни, есть общее правило, слишкомъ часто подтверждаемое на опытв. Если еще можно съ нъкоторымъ правдоподобіемъ доказывать, что всякое зло казнится на землъ (хотя и такое обобщение будетъ имъть смыслъ весьма относительный), едва ле кто решится настаивать, что всякое добро на землъ вознаграждается. Необузданные злодъи весьма часто мучительно погибають въ неравной борьбъ съ окружающимъ міромъ и ведуть жизнь печальную; но еще легче погибають тъ беззавътно-честные, доблестные, убъжденные люди, которые пренебрегають осторожностію и личною безопасностію, когда задъты интересы правды. Безспорно, лучше всъхъ живется темъ, кто хорошо уметь въ себе прятать все мелочное и злое, кто сдержанъ въ дурномъ и во-время равнодушенъ къ хорошему, т. е. самому безнадежному типу людей съ точки зрвнія высшихъ требованій этики" 1). Отсюда весьма часто бываетъ такъ, что люди добродетельные и благочестивые, болве другихъ имъющіе право на благополучіе, не пользуются на землё этимъ послёднимъ. А люди злые, коварные, нравственно-низкіе получають себ'я въ уділь жизнь счастливую. Поборники истины и добра терпять иногда всевозможныя невзгоды и угнетенія отъ людей порочныхъ и наглыхъ. Значить, на вемль добро очень часто бъдствуеть и страдаеть, а зло торжествуеть и благоденствуеть. Порядокъ вещей самъ по себъ ненормальный и превратный.

Мы не то хотимъ этимъ сказать, что за добродѣтелію непремънно должно бы нослѣдовать благоденствіе, какъ награда,
и не то, что угнетаемый праведникъ имѣетъ полное приво
ждать и даже, пожалуй, требовать себѣ награды, какъ чего то
обязительного, со стороны верховнаго, нелицепріятнаго Мздовоздаятеля. Тогда получилась бы мораль своекорыстная. Истинно-добродѣтельный человѣкъ уже въ самомъ служеніи добру
находитъ себѣ и награду. Практически онъ обязанъ служить
добру только по сердечному къ нему влеченію безъ всякихъ корыстинихъ разсчетовъ безъ притязаній на какое либо счастіе.
Страданія и скорби жизни не должны угнетать его и повергать въ уныніе. Онъ долженъ быть выше житейскихъ невзгодъ
и лишеній, не скорбѣть объ утратѣ внѣшняго благоденствія,
такъ какъ предполагается, что у него всего менѣе привязанности къ земному, нѣтъ эгоизма, корысти и всѣхъ низмен-



<sup>1)</sup> Л. Лопатина: "Теоретическія основы нравств. жизни". Журн. "Вопросы философіи и психологіи", 1890, км. 5, стр. 70—71.

ныхъ поползновеній. Онъ счастливъ и среди самыхъ страданій, когда добродітель его совсімь не оцінивается другими. сопровождается потерею жизненныхъ благъ, и даже навлекаетъ на него открытое преследование отъ людской злобы и коварства. Но дело въ томъ, что бедствія праведныхъ и благоденствіе злыхъ легко могутъ поколебать людей слабыхъ, не имъющихъ твердости духа настолько, чтобы никогда не измънять добру, но постоянно и неуклонно следовать нравственному ндеалу. Св. Григорій Богословъ, во время тёлесной болѣзни своей, писалъ однажди: "я не столько сѣтую по причинь бользни: она и для духовной моей части служить нькоторымъ очищеніемъ, а въ очищенім всякій имветь нужду, какъбы ни быль онь крыпокъ; потому что самыя сін узы сообщають смертнымь какую то червоту. Но гораздо болье въ скорбяхъ монхъ озабочиваютъ меня малодушные; боюсь, чтобы изъ нихъ кто нибудь не преткнулся, видя мои бъдствія. Не многіе изъ людей кръпкодушны, съ любовію пріемлють всякое Божіе посъщение, приятно ли оно, или скорбно для нихъ, и знаютъ, что всему есть причина, хотя и сокрыта она въ глубинъ Божіей премудрости. Напротивъ того, многіе посміваются надъ благочестивыми, когда они изнемогають, и говорять, что ихъ служение Богу остается безъ всякой награды; или даже укореняють въ умф совершенно недостойную мысль, будто бы все въ мірѣ устроилось случайно, и не Богъ, царствующій въ горнихъ, управляетъ человфческими дълами; нначе, говорятъ они. у насъ господствовалъ бы другой порядокъ" 1).

Кромѣ того, разсуждая часто теоретически, добродѣтельный человѣкъ приходитъ къ вѣрному убѣжденію, что дѣйствія людей злыхъ, торжество порока и вообще преслѣдованіе добра зломъ представляютъ собою фактъ ненормильный съ точки зрѣнія началь этико-метафизическихъ. Непосредственно очевидно, что только добро должно быть, а зла не должно быть. Добро есть самое существо и основной законъ жизни, а потому оно только и имѣетъ право на существованіе. Тогда какъ зло есть нѣчто незаконное, разрушеніе нормы или добра. Стало быть вся сфера обнаруженій зла есть не жизнь, а отрицаніе, подавленіе, извращеніе жизни. Отсюда противодѣйствіе зла добру, уг-



<sup>1)</sup> Твор. Григ. Б., указ. изд., ч. 5, стр. 35.

нетеніе поборниковъ высшихъ идей служителями порока нужно отнести, по самому существу, къ разряду фактовъ незаконныхъ, бользненныхъ, которые слишкомъ омрачаютъ жизнь, вносятъ въ нее разрушительную дисгармонію, препятствуютъ правильному и цълосообразному ея движенію. Подобные факты совсьмъ не должны быть, потому что они извращають нормальный порядокъ жизни, въ основъ котораго должно лежать только добро. Они не имъютъ прави на существованіе, потому что суть результатъ всепогубляющаго начала зла, которое, какъ язва, нисильственно привито отвить къ организму жизни, и только разъвдаетъ и разрушаетъ его.

По этимъ то соображеніямъ и возникаетъ въ насъ сама собою надежда на водворение болбе совершеннаго порядка жизни, который не разстраивался бы по действію разрушительныхъ началь зла и порядка. Человъческій духъ, при видь того, какъ зло въ настоящее время торжествуетъ иногда надъ добромъ, невольно приходить къ неотразимой уверенности, что есть Господь, праведный Судія, Который знасть и явныя дёла, и тайныя помышленія сердца, и Который воздасть каждому по дёламъ его" 1). Чувствуется, что непреминно когда нибудь должна произойти полная побъда надъ зломь, окончательное отдъление одного отъ другаго,---ишеницы отъ плевель, праведниковъ отъ грешниковъ, дабы темъ и другимъ присвоено было состояніе, вполнъ соотвътствующее степени ихъ духовнаго развитія и нравственнаго совершенства. Своимъ представленіемъ будущей жизни христіанство отвідаеть и этимь ожиданіямь возвышеннаго человъческаго духа. Оно учить, что такое отдъленіе праведниковъ отъ грешниковъ произойдетъ при кончине настоящаго греховнаго міра, предъ самымъ наступленіемъ новаго совершеннъйшаго царства славы 2). И это царство, по ученю христіанства, не есть выраженіе себялюбивыхъ надеждъ человъка на продолжение жизни, а необходимое и неизбъжное завершеніе всего существующаго нравственнаго міропорядка, завершеніе, гдф имфетъ произойти точный разборь человфческимъ мыслямъ и действіямъ, где каждый долженъ будеть отдать отчетъ предъ судомъ высшей, Божіей правды въ томъ, какъ онъ

<sup>1)</sup> Pan. 2, 6.

<sup>2)</sup> Me. 25, 32-34, 41-46. IOAH. 5, 27-29; 2 Kop. 5, 10.

воспользовался врученными ему матеріальными и духовными дарами. Такимъ то образомъ зло будетъ совершенно побъждено добромъ. А вибстб съ этимъ прекратится и внутренвящее томденіе возвышенной человіческой души по духовной свободі: упованіе этой души на избавленіе ся отъ гоненій и преслідованій со стороны враждебныхь и злыхь началь перейдеть изъ области тайныхъ надеждъ и внутреннихъ предчувствій въ "виденіе", въ действительность 1). Желаеть ли самъ человекъ суда Божія, или нётъ, но онъ какъ то невольно чувствуетъ, что таковой судъ непреминно настанеть въ свое время, что когда нибудь добро окончательно восторжествуетъ надъ порокомъ, и замя свям. дъйствующія нынв въ мірв, будуть побыждены въ самомъ своемъ основанін. Она твердо увірена, что нікогда, по отділенін праведниковь отъ грешниковъ, наступить блаженное царствованіе первыхъ, совершенивищее царство любви, правды и святости 1). Участіе въ этомъ царствів людей святыхъ будеть естественнымъ продолжениемъ той въчной духовной жизни въ Богъ. не подлежащей уничтоженію, какая начинается и возрастаеть у нихъ чже здесь на земле, по мере ихъ внутренняго духовнаго усовершенствованія. Удаленіе же изъ будущаго царства людей порочныхъ, себялюбивыхъ, будеть лишь свидетельствомъ того, что они сами лишили себя действительной жизни, умерли духомъ, не способны чувствовать красоту идеальной вычной жизни. Они утратили воспримчивость къ высшимъ радостямъ жизни въ Богъ, произвольно уклонились отъ блаженнъйшаго общенія съ Нимъ, не способны, по внутреннему со-

<sup>1)</sup> Апок. 14, 13: 21, 4.

<sup>2) &</sup>quot;Ученіе хрястіанства о кончив міра", пишоть еп. Маршенсем, "составляєть противоположность не только безотрадному воззрѣнію на теченіе міра, какъ на безконечный круговороть, въ которомь жизнь остается безъ конца и ціля въ качестві безконечно продолжающейся варіація одной и той же теми: все провърастаєть, созріваєть и истезаєть", но и также інротивь того не менте безотраднаго представленія о ціли, которам никогда не достигаєтся, именно о прогрессі въ безконечность. Все твореніе предназначалось для новаго ожидаємаго міра. Новійній взглядь уніковічиваєть борьбу между добромь и зломь, увіковічиваєть нечистую примісь плевель къ ниенний, в этимь самынь отрицаєть возможность окончательной побіды добра и праведности, царства Божія; другими словами— онь отрицаєть, что добро и праведность, къ которымь мы должны стремиться, какъ къ своей высочайшей ціли, могуть когда либо осуществиться въ безусловномь и неограниченномь смыслів. Но добро и праведность во всіхъ отношеніяхь требують полнаго осуществленія". (Указ. соч., т. І, стр. 150).

стоянію своего духовнаго существа, обитать въ Его лонів и созерцать Божественную славу. Гріховные люди не возлюбили истины и добра, сами устремились въ среду зла и порока, вслідствіе чего сами себя неизбіжно изгоняють изъ блаженнаго візчнаго царства Божія. Но это царство должно наступить съ концомъ настоящаго міра, въ которомъ все еще продолжають дійствовать силы зла и порока.

Если же такъ, если христіанская въра въ будущую блаженную жизнь вытекаеть изъ этих именно убъжденій человіческаго разума и чаяній нашего сердца, а не изъкорыстолюбія, то опять-таки следуеть, что безкорыстна и мотивируемая этою вёрою нравственность. Въ данномъ случай христіанинъ избёгастъ порока не по корыстнымъ разсчетамъ, а по совнавію, что грвхъ, какъ явленіе ненормальное, противень Богу и установленнымъ отъ Него высшимъ законамъ нравственнаго порядка, что область этическаго вла есть царство тьмы, противоположное царству Божію, царству світа, что люди порочные собственными влоденніями заграждають себе доступь кы своему высочайшему Благу на небесахъ. Ибо всесвятьйшій и совършеннъйшій Богъ не можеть, видно, принять такихъ людей въ общение съ Собою. Не подлежить ли скорве всего осуждению въ грубомъ безчувствін и нравственной безпечности тотъ, кто увъренъ въ несомивности будущаго всеобщаго суда Божія, на которомъ произойдеть полное отділеніе добра отъ зла, -- и при этомъ все-таки предается гръху, нерадить о личномъ духовно-правственномъ совершенствъ? Св. Григорій Бог. съ следующими словами обратился однажды къ темъ, которые подъ разными предлогами медлили креститься: "какъ безразсудно захватывать себ'в инущество, а отвергать здравіе; очищать твло, а очищение души имвть только въ запасв; искать свободы отъ дольняго рабства, а горней не желать; прилагать все тщаніе, чтобы домъ и одежда были пышны, а не заботиться, чтобы самому стать достойнымь большаго; имъть усердіе благодетельствовать другимъ, а не холеть сделать добро себе!" 1).

V.

Наконецъ, въ нравственности, вытекающей изъ въры въ бла-

<sup>1)</sup> Твор. Григ. Бог., указ. изд., III, 233.

женное личное безсмертіе, можно было бы признать изв'ястичю долю корыстнаго элемента еще въ томъ случав, если бы будущее блаженство рисовалось христіанствомъ, какъ самая счастливая жизнь земная, со всёми ея удовольствіями и наслажденіями. Многіе раціоналисты, несправедливо осуждающіе христіанство за его ученіе о загробномъ блаженствь, склонны именно такъ представлять дёло, и думають, будто христіане, изъ пристрастія къ земнымъ благамъ и нежеланія разстаться съ ними, совершають добро въ надежде-получить за это теже внешнія блага и въ жизни загробной, при томъ въ самой большой степени. "Кто мечтаеть о загробномъ блаженствв", говорятъ защитники независимой морали, "тотъ обнаруживаетъ тамъ самымъ, что онъ еще стоитъ на напвной, себялюбивой "чувственной точкъ зрънія въ морали" 1). Но это-крайне несправедливое искаженіе истины. Уже изъ предыдущихъ разсужденій достаточно видно, что, по христіанскому віврованію, будущая блаженная жизнь со встить не то, что жизнь земная. Это - не рай Магомета. Тамъ нётъ некакихъ временныхъ благъ настоящей жизни, -- нътъ ни богатства, ни роскоши, ни удовольствій низменнаго свойства. "Въ воскресения ни женятся, ни выходять замужь; но пребывають, какъ Ангелы Божіи на небесаль 2). Значить, будущее блаженство, уготованное всвиь подвижникамъ веры и благочестія, есть премірный, высшій духовный рай. Въчная жизнь, по предыдущему, есть собственно безсмертіе человъка совершеннаго духомъ, святаго, свободнаго отъ себялюбія и страстей. И открывается эта жизнь уже при земномъ существованіи личности, по мірів ся укріпленія и возрастанія въ истинъ и добродьтели, такъ какъ это возрастаніе и есть собственно настоящая жизнь, не подлежащая смерти. Отсюда, стало быть, и жизнь загробная будеть состоять ез дальный шемь раскрытии и усовершенствовании высшихъ задатковъ и стремленій духа, свободнаго отъ порока. Вѣчная блаженная живнь послё тёлесной смерти будеть естественнымъ продолжением той духовной возвышенной жизни, которую святой человекъ созидаль въ себе уже на земле. Будущее бла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Указ. статья Лопатина: "Вопросы филос. и психод.", 1890, км. 5, стр. 72—73.

<sup>2)</sup> Me. 22, 30; Ayr. 20, 35-36.

женство-это въчное раскрытіе и обнаруженіе сокровищь совершеннъйшей духовной жизни и тъхъ чистыхъ, высшихъ радостей, которыми она сопровождается. "Царствіе Божіе не пища и питіе, но праведность и миръ и радость во Святомъ Духви 1). По ученію христіанства, откроется ніжогда совершеннівшшее царство любви, единенія и мира и между Богомъ и святыми дюдьми <sup>2</sup>). Въ грядущемъ царствъ совершится полное торжество высшихъ, божественныхъ началъ жизни, окончательная побъда, добра и истины надъ зломъ и заблужденіемъ <sup>в</sup>). Это будеть фактическое, реальное обнаружение всей той полноты идеальной духовной жизни, какая теперь только еще мыслится и ожидается, но которая уже существуеть въ единомъ личномъ и безсмертномъ Богв, какъ высочайшемъ идеалв совершенства и абсолютномъ благв. Тогда "будетъ Богъ все во всемъ" 4)., По обътованію Его, ожидаемъ новаго неба и новой земли, на которыхъ обитастъ правда" ь). Очевидно, по точнымъ указаніямъ Слова Божія, будущая блаженная жизнь откроется при совершенно новыхъ условіяхъ существованія, и несправедливо было бы переносить туда условія жизни настоящей. Въ состоянів въчнаго загробнаго блаженства люди будутъ жить не земными чувственными удовольствіями и не радостями грубаго эгонзма, а высшими радостями духовными, воплощениемъ совершеннейшей любви и мира. Ужели своекорыстно стремление и къ этимъ святымъ и духовнымъ радостямъ? Но въ такомъ случав пусть признають, вопреки истинь, корыстолюбивымь и того, кто совершаеть добро изъ чистой любви ко нему, чтобы только сохранить спокойствіе сов'єсти и получить внутреннее ут'єшеніе и наслаждение отъ совершеннаго добраго дела, потому что и эти последствія добродетели—чисто духовнаго характера. Скажуть: пусть безкорыстно исполняющій требованія нравственнаго закона и находить себъ награду за добродътель именно только въ этихъ естественныхъ духовныхъ последствіяхъ, сопровождающихъ непринужденное и искреннее служение добру. Зачимъ

<sup>1)</sup> Pan. 14, 17.

<sup>2)</sup> Ioan. 17, 21.

<sup>8) 1</sup> Kop. 15, 24-27.

<sup>4)</sup> Тамъ же ст. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 2 Цетр. 3, 13.

же еще желать и искать при семь и наградь оз жизни будущей, и ради ихъ совершать нравственные подвиги? Но, какъ говорить еп. Мартенсень, "мевнія въ роді тіхь, что и въ жизни отдёльных людей происходить уже своего рода возмендіе, что въ нашей сов'єсти происходить тайное вознагражденіе и наказаніе, что мы уже въ этой жизни постоянно получаемъ судъ надъ собой, суть только полуистины, такъ какъ онв предполагають нечто последнее и завершающее, при чемъ мы всегда чувствуемъ въ себъ потребность въ полнома осуществденіи добра, которымъ только и можемъ удовлетвориться<sup>и 1</sup>). Итакъ, чистая радость и духовное утъщение, какими сопровождается на земя возрастаніе въ духовной жизни и искреннее служеніе нравственному идеалу, не только не исключають собою стремленія къ высшинь радостянь неба, а напротивьпредуказывають на нихь, являются слабымь ихь отражением. и даже какъ бы предначинаютя уже собою будущее въчное блаженство.

Истинная духовная жизнь и истинный внутренній миръ, или лучше—святость и блаженство им'вють непреходящее значеніе, и уже здібсь на землі взаимно соединяются неразрывнымъ, тістнійшимъ союзомъ.

Потому то духъ благочестиваго върующаго человъка ощущаетъ и предвиущаетъ будущее блаженство еще до своего перехода въ въчность, енутри себя самого. Інсусъ Христосъ говорилъ: "царствіе Божіе внутрь васъ есть" 2). Въ этомъ смыслъ блаженство, говоря образно, какъ бы сходитъ съ неба, нъкоторою частію своею, въ душу истиннаго христіанина, и уже здъсь, при земномъ существованіи, наполняетъ ее неизъяснимою радостію, неземнымъ миромъ, спокойствіемъ и любовію. "Человъкъ можетъ быть истинно-блаженнымъ на развалинахъ своего земнаго счастія, даже въ скорбяхъ и страданіяхъ, чъмъ блаженство обнаруживаетъ свою небесную сущность, дълая очевиднымъ, что оно не отъ міра сего, и блаженство или спасеніе, которое нисходитъ на человъка, какъ небесный даръ благодати, ведетъ человъка отъ земли на небо, чтобы тамъ, въ своемъ собственномъ отечествъ, имъть возможность развиваться



<sup>1)</sup> Указ. соч., т. І, стр. 150.

<sup>2)</sup> Ayr. 17, 21.

вполнъ" 1). Всъ великіе христіанскіе подвижники, ревнители святости, истины и добра, испытывали уже на землъ это высшее, небесное блаженство духовной въчной жизни. Таковы были св. апостолы, которые, котя и подвергались всъмъ злополучіямъ временной жизни, и всегда были какъ приговоренные
къ смерти, однако радовались и утъщались среди страданій и
гоненій, благодушествовали въ немощахъ и скорбяхъ 2). "Мы
не унываемъ", пишетъ св. ап. Павелъ; "но если внъщній нашъ
человъкъ и тлъетъ, то внутренній со дня на день обновляется.
Ибо кратковременное легкое страданіе наше производить въ
безмърномъ преизбыткъ въчную славу" 3).

Л. Н. Толстой въ одномъ изъ своихъ сочиненій недоумъваетъ, какимъ образомъ "прославление по смерти занимаетъ такое важное мъсто въ ученіи церкви, когда извъстно ученіе Христа, постоянно направленное противъ славы, и когда всякій чувствуетъ сердцемъ, что любовь къ славъ, прославленію, есть одно изъ самыхъ мелкихъ человъческихъ чувствъ". Но Самъ Інсусъ Христосъ однако сказаль, что праведники возсіяють, какъ солнце, въ нарствъ Отца ихъ" 1). Очевидно, слава блаженнаго безсмертія понимается христіанствомъ не въ смыслів обычнаго эгоистическаго тщеславія и честолюбія, а въ значеніи идеильномо, -- въ смыслё сіянія высшей, совершеннёйшей, божественной жизни, которая проявляется въ святости, любви и духовной чистотъ, и которая чужда всяческой страсти и себялюбія. Отсюда же, далье, несправедливо и то, будто приготовление къ будущей жизни отрицаетъ жизнь настоящую, какъ думаетъ тотъ же Л. Н. Толстой. Напротивъ, надежда на небесное наследіе въ высшемъ царствъ живаго Бога есть для души какъ бы якорь безопасный и крыпкій 5). Эта надежда вдохновляєть христіанина на жизненномъ пути и побуждаетъ его съ ревностію успъвать въ подвигахъ любви и духовнаго совершенства: въ этомъ состоитъ приготовленіе, или лучше сказать, самое начало блаженной ввчной жизни.

Итакъ, точный смыслъ кристіанскаго ученія о мадовоздоя-

<sup>1)</sup> Еп. Мартенсень. Указ. соч., т. 1, стр. 163—164.

<sup>2) 1</sup> Kop. 4, 9-13; 2 Kop. 6, 3-10.

<sup>3) 2</sup> Kop. 4, 16-17.

<sup>4)</sup> Me. 13, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Esp. 6, 18-19.

нін на небъ, раскрытіе дойствительных основаній въры въ личное блаженное безсмертіе и наконецъ, подлинно-христіанское представление загробнаго блаженства-все это достаточно служить къ опроверженію ложной раціоналистической мысли. будто при въръ въ будущую блаженную жизнь совершеню утрачивается безкорыстіе христіанской правственности. Отсюда, стало быть, последняя и чистоты своей не теряеть. Можно ли, въ самомъ дёлё, съ полнымъ убёжденіемъ признавать религіозную мораль "произвольною, поверхностною и прямо безнравственною" (Нордау), когда она мотивируется самымъ существеннымъ и неискоренимымъ стремленіемъ человіческаго духа къ небесному блаженству, какъ высочайшему благу, какъ завершительной цили всего человического существованія? Именно христіанская правственность делаеть для человека возможнымъ осуществление самыхъ коренныхъ его духовныхъ чаяній и стремленій. Если, возбуждаясь этими идеяльными стремленіями, онъ развиваетъ свою духовную природу въ полномъ согласіи съ высшей нравственной нормой, если старается всівмъ своимъ существомъ обнять и полюбить добродътель ради царства небеснаго: то это такъ и должно быть по существу дъла и по правильному, нормальному порядку вещей. Въ этомъ случав человвкъ заботится о достиженіи своего истиннаю назначенія. Онъ повинуется тутъ "лишь основному закону своей природы, не желаетъ себъ духовнаго самоубійства, не стремится къ тому, что противоестественно, противозаконно и потому преступно, а заботится объ утвержденіи своей самостности, о раскрытіи своей жизни, данной сму самой природой и вложившей въ него инстинктъ самосохраненія. Повинуясь голосу своей природы, следуя инстикту самосохраненія, человекь старается утвердить бытіе своего личнаго духа и раскрыть свою личную жизнь во всевозможной полнотъ 1). Посему христіанская правственность, мотивируемая надеждою на получение въчнаго блаженства, приводитъ человъка къ высшей, конечной цвли его бытія, и потому вполнъ чиста, идеальна, безкорыстна и совершенна.

П. Борисовскій.

<sup>1)</sup> Сели. І. Петропавловскій: "Религія вообще и христіанство въ частности". Чт. въ общ. люб. д. просв. 1888, II, 377.

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

