

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

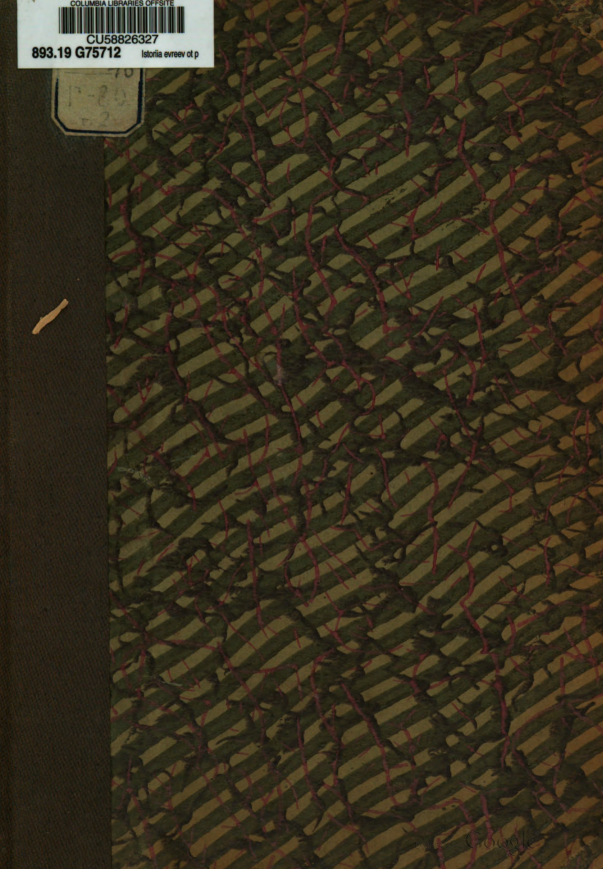
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

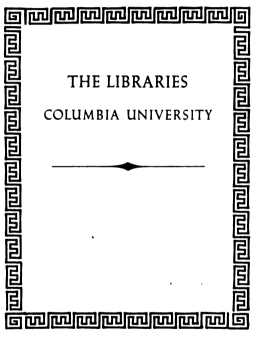
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

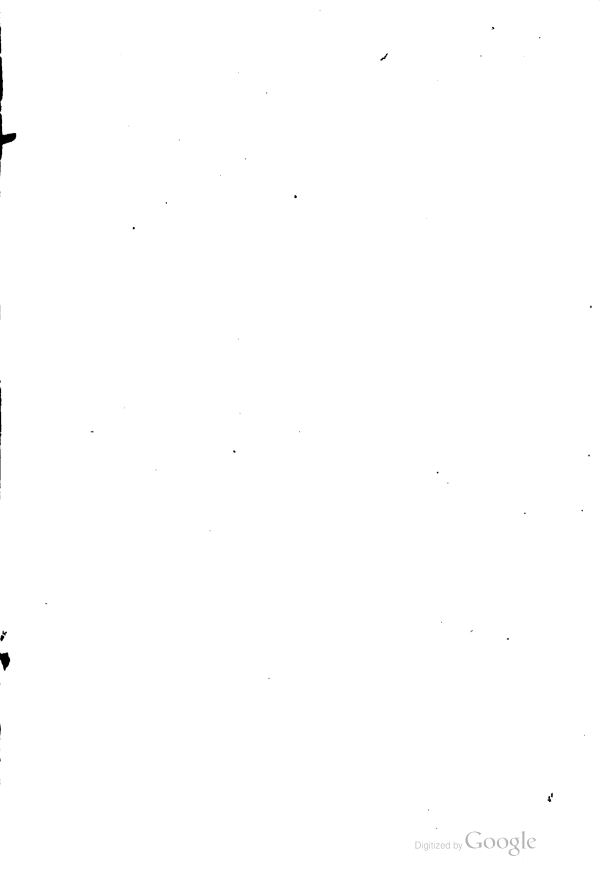
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/













9 (= 92.4)

ŧ

11/2

C

1. 41

# ЕВРЕЕВЪ

отъ

ПРОЦВЪТАНІЯ

# ЕВРЕЙСКО-ИСПАНСКОЙ КУЛЬТУРЫ ДО МАЙМОНИДА

Профессора Греца.

Переводъ съ нъмецкаго.

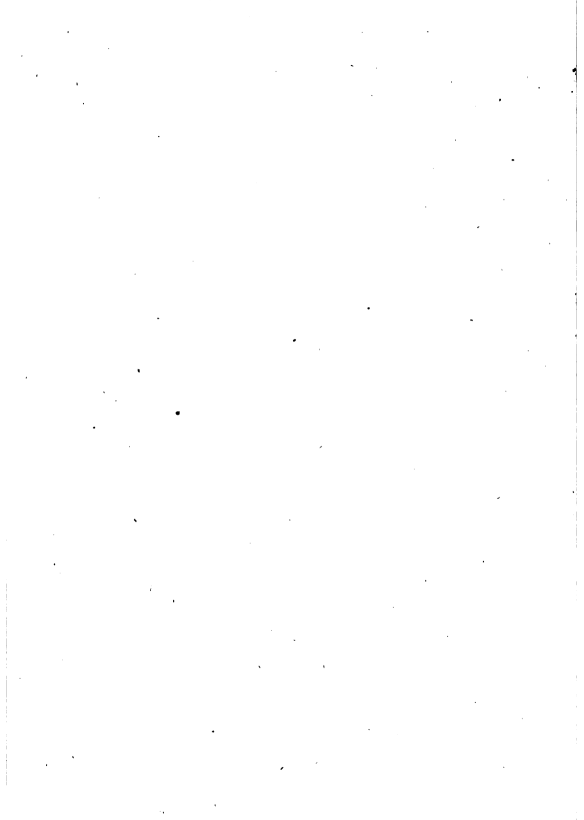


Изданіе М. Я. Хашкеса.

МОСКВА.

Тинографія Э. Лиссиеръ и Ю. Романъ, на Арбатъ, въ домъ Каринской. 1880.

Digitized by Google



Digitized by Google

# ИСТОРІЯ ЕВРЕЕВЪ.



Digitized by Google

9 (= 92.4

# ИСТОРІЯ

3.5.1

# ЕВРЕЕВЪ

отъ

ПРОЦВЪТАНІЯ

ЕВРЕЙСКО - ИСПАНСКОЙ ИМИЛА А::2 С. С. Н. МАЙМОНИДА Профессора - Греца.

Переводъ съ нѣмецкаго.

Изданіе М. Я. Хашкеса. 8" МОСКВА. Типографія Э. Лиссиеръ и Ю. Романъ, на Арбатъ, въ домѣ Каринской. 1880.





893,19 G15112

"8\ Fd155

Ŋ

•

27-



# ОТЪ ИЗДАТЕЛЯ.

Исторія евреевъ есть исторія непрерывныхъ страданій и мученій, и я, какъ членъ еврейскаго племени, естественнымъ образомъ пожелалъ ознакомить публику съ лѣтописями своего народа, въ жизни котораго, какъ и въ жизни всякой націи, представляется много поучительнаго. Къ сожалѣнію, мое желаніе не могло осуществиться такъ скоро, какъ я хотѣлъ того. Приступая къ изданію «Исторіи евреевъ» профессора Греца, въ русскомъ переводѣ, я по своей довѣрчивости сообщилъ о томъ нѣкоторымъ лицамъ, пользующимся въ средѣ евреевъ репутаціей развитыхъ людей, и просилъ у нихъ совѣта; но одни изъ нихъ, одобряя мое намѣреніе, предрекали неудачу по причинѣ скудныхъ матеріальныхъ средствъ, другіе же прямо заявили, что я приссоилъ уту ихъ мысль, и что поэтому они постараются уронить издаваемую мною книгу, если только суждено ей когда нибудь выйдти въ свѣтъ.

MAY & 8 1965 DMR

Благодаря Бога и матеріальной поддержкѣ, оказанной мнѣ моими единовѣрцами, имена которыхъ я не упоминаю, боясь оскорбить ихъ скромность, предпріятіе мое окончено послѣ многолѣтнихъ трудовъ, препятотвій и лишеній. Знаю, что эта книга навлечетъ на меня много незаслуженныхъ нареканій и даже поношеній со стороны тѣхъ лицъ, у которыхъ я, по ихъ выраженію, присвоила мысль; но тѣмъ не менѣе увѣренъ, что публика почтитъ мой трудъ своимъ вниманіемъ. VI

Періодъ отъ паденія Іерусалима и разоренія храма до процвѣтанія испанско-еврейской культуры изготовленъ къ печати и въ скоромъ времени выйдетъ въ свѣтъ. Затѣмъ предполагается издать слѣдующіе томы труда Греца, обнимающіе время отъ Маймонида до нашихъ дней.

Москва, 19 Іюня 1880 г.

Издатель.

# ВВЕДЕНІЕ.

Хотя представляется страннымъ и хвастливымъ, но тёмъ не менье въ дъйствительности оказывается истиннымъ, что исторія евреевъ въ средніе вѣка, въ эпоху рабства, имѣла періодъ блеска. Конечно, если подъ историческимъ блескомъ разумѣть тв лучи славы, которые окружають снаружи, но изсушають внутри; или называть блескомъ ту сверкающую молнию съ оглушительнымъ громомъ и дикимъ трескомъ, которая по единоличной прихоти разрушаеть съ безпощаднымъ бъщенствоиъ созданія иногихъ въковъ: то средневъковая исторія евреевъ не имбеть никакого блеска. Но если подъ этимъ словомъ разумѣть тихо развивающіеся историческіе поствы, которые только свъжтють и пышно разпвътають отъ увлажающей ихъ росы и колеблющихъ вѣтровъ: то по всей справедливости слёдуеть назвать богатымъ, блестящимъ и классическимъ тотъ періодъ еврейской исторіи, который начинается эпохой раввина Самуила Нагида и оканчивается временами раввинскаго мудреца Моисея Маймонида.

Въ общинахъ Пиренейскаго полуострова и въ основанныхъ ими колоніяхъ тихо развивалось сѣмя научныхъ изслѣдованій, сѣмя теплой, истинной. богатой поэзіи, сѣмя высокихъ помысловъ. Евреи, пробужденные на Востокѣ Гаономъ Хаздаи, а на Западѣ умнымъ государственнымъ мужемъ Ибнъ-Шапрутомъ, вышли изъ безплодной сферы сабуреизма и достигли такой степени культуры, что могли преодолѣть ограниченность и односторонность міровоззрѣній, внести въ свою религію мысль и дать послѣдней художественную и прекрасную форму. Это развитіе занимаетъ почти двухвѣковую раввинскую эпоху до Маймонида. Если іудейское племя было до того времени носителемъ непосредственной религіи и выработало двѣ религіозныя формы: то въ этотъ періодъ оно сдѣлалось также хранителемъ благотворнаго мышленія, приводящаго къ Богопознанію. Теперь уже не говорятъ съ презрѣніемъ о средневѣковой схола̀стикѣ, даже превозносятъ ее иногда, но во всякомъ случаѣ признаютъ за ней услугу сохраненія умственной дѣятельности въ теченіе среднихъ вѣковъ. И что же! эта схоластика есть дочь юдаизма и воспитана еврейскими мыслителями, хотя впослѣдствіи вступила на враждебный еврейству путь.

Когда христіанство впервые приступило съ робостью къ философія, еврейская философія уже достигла до пышнаго развитія, и прежде чёмъ романская и германская поэзія вышла изъ пеленокъ, ново-еврейская поэзія уже имѣла мастерскія произведенія. Правда, въ древности греки, а итальянцы въ эпоху возрожденія создали великія произведенія наукъ и искусствъ, но эти сокровища ума были достояніемъ весьма ограниченнаго числа избранниковъ, вокругъ которыхъ царили невъжество и безнравственность. Въ еврействъ же, преимущественно испанскомъ, духъ изслѣдованія и любовь къ поэтическимъ созданіямъ были достояніемъ цѣлыхъ общинъ и оказывали на ихъ правственность благотворное вліяніе. Въ этотъ періодъ юдаизма изслѣдованіе и духовныя стремленія, подобно религіи, принадлежали въ равной мёрё всёмъ евреямъ безъ различія званія, какъ священникамъ, такъ и мірянамъ. Еврейская наука и поэзія классическаго періода создали такое благородство мыслей и такую возвышенность духа и воззрѣній, которыя уцѣлѣли, не смотря не преслѣдованія и гоненія. Въ этотъ періодъ выступило на сцену такъ много великихъ, даровитыхъ личностей, какъ ниглѣ, и этими-то личностями характеризуются отдёльныя эпохи этого періода. Въ послѣднемъ не замѣчается рѣзко обозначенныхъ переходовъ.

# Второй періодъ третьей эпохи.

# ГЛАВА ПЕРВАЯ.

## Паденіе гаоната и первый раввинскій вѣкъ, эпоха Ибнъ-Нагрелы и Ибнъ-Гебироля.

Гаонъ Р. Гай, его характеръ и образованіе. — Самунлъ бенъ Хофии. — Хискія, послѣдній гаонъ. — Африканская община, Р. Хананэль и Р. Ниссимъ, ихъ дѣятельность и произведенія. — Государственный мужъ, поэтъ и раввинъ Самундъ Ибнъ-Нагреда. — Грамматикъ Іона Ибнъ-Ганахъ и его значеніе.

#### 1027-1070.

Арабская культура на Пиринейскомъ полуостровѣ, перенесенная съ востока на крайній западъ, перешла уже за наивысшую свою точку. Витсть съ паденіень омайядскаго халифата въ Кордовѣ и съ раздробленіемъ его на мелкія королевства (эмираты) она также стала клониться къ упадку. Напротивъ, еврейская культура, также перенесенная сюда съ востока, только въ этой странѣ начала свое движеніе изъ сумрака къ полному разсвѣту. Восходъ ея былъ свѣтелъ и лучезаренъ. Въ то время, какъ учение евреевъ-караимовъ достигло состоянія полнѣйшаго застоя, ученіе евреевъ-раввинистовъ, основанное на Талмудъ, все болъе и болъе развивалось, всасывало въ себя новые соки и процвѣтало. Еврейская ч Андалузія въ которой сосредоточивались всѣ стороны ре- ( лигіозно - научной жизни сдѣлалась послѣ окончательнаго / паденія гаоната единственнымъ центромъ юдаизма. Въ это пятидесятильтіе является целый рядь такихъ замечательныхъ людей, что имя каждаго изъ нихъ само по себѣ мо-«ИСТОРІЯ ЕВРЕЕВЪ». 1

глобы служить названиемъ этой эпохи. Имена князей (нагидъ) Самуила и Іосифа, поэта Ибнъ-Гебироля и глубокаго изслёдователя Библіи Ибнъ-Ганаха пользуются громкою извѣстностью даже внъ еврейскаго міра. Въ Вавилонія хотя и явилось въ это время двое замѣчательныхъ людей: Р. Гай и Самуилъ бенъ Хофни, но имъ удалось озарить только блескомъ заката уже погибающий гаонатъ. Не мало было также въ этотъ періодъ времени число людей, хотя и менѣе замѣчательныхъ, но дѣятельность которыхъ тѣмъ не менѣе имѣетъ большое значение. Первое раввинское поколѣние, какъ названа эта эпоха, имбетъ классическое значение: по своему всестороннему, творческому и самобытному вліянію оно превзошло встхъ своихъ предшественниковъ. Еврейская филологія доведена была до полнѣйшей зрѣлосги, ново-еврейская поэзія достигла высшей степени совершенства, изученіе Талмуда получило строгій методъ, съ помощью котораго все разъединенное и несвязное было подведено подъ опредъленныя правила. Философія, находившаяся до сихъ поръ какъ у евресвъ, такъ и у арабовъ, на весьма низкой ступени, была доведена до той высоты мысли, при которой міръ является въ иномъ свѣтѣ. Въ это время евреи-раввинисты въ дѣлѣ образованія занимали первое мѣсто, а магометане второе, христіанское же народонаселеніе занимало лишь третье или, вѣрнѣе сказать, вовсе не имѣло его. Все возвышенное, благородное и свободолюбивое, присущее человѣческому духу, было въ эту эпоху вызвано на свѣтъ Вожій. Ясность мысли, какую проявляли учители Талмуда въ вавилонскихъ школахъ, трудно было найдти даже въ выдающихся ихъ современникахъ между христіанами и послѣдователями ислама.

Р. Гай (или Хая, р. 969, у. 1038), имѣя восемнадцать лѣтъ отъ роду, былъ пожалованъ высшимъ послѣ гаона званіемъ, а тридцати лѣтъ сдѣлался преемникомъ своего отца Шериры и былъ возведенъ въ санъ гаона Пумбадиты. Имя его, при вступленіи въ это званіе, возвѣщалось при публичномъ чтеніи изъ книгъ пророковъ, а самъ онъ сравнивался съ царемъ Соломономъ (К. V. стр. 390). Гай вполнѣ заслуживалъ того высокаго почета, какой воздавали ему какъ вавилонскія, такъ и чужеземныя и другія общины. Онъ обладаль характероиъ благороднымъ и высоко-нравственнымъ, былъ глубокій мыслитель и хорошо быль знакомь со всёми отраслями науки, въ тъхъ размърахъ, въ какихъ онъ въ то время преподавались. Кромѣ того, онъ очень много писаль на родномъ языкѣ, да и вообще, какъ писатель, былъ чрезвычайно двятеленъ. Р. Гай напоминаеть Саади, который быль для него идеаломь и котораго онъ защищалъ отъ нападковъ, не взирая на то, что самъ онъ былъ болве всего последователенъ Талмуда, тогда какъ Саади въ дѣлѣ религіи былъ скорѣе философомъ. Р. Гай зналъ арабскій языкъ не хуже самого Саади, не разъ подаваль онь свое мнёніе на этомъ языкё по поводу рязныхъ юридическихъ вопросовъ и на этомъ же языкѣ писалъ о разныхъ научныхъ предметахъ. Его перечень еврейскихъ корней (Chawi, Meassef), написанный имъ по арабски, заслужилъ одобрение извъстнаго ученаго позднъйшаго времени (Ибнъ-Эзра)<sup>1</sup>) Въ этомъ словарѣ онъ пояснилъ не одинъ неясный библейскій стихъ, хотя полнаго комментарія къ Библіи онъ не составилъ. Гай подобно гаону фаюмскому былъ свободенъ отъ узкой исключительности и односторонности, которая силится усмотръть истину лишь въ собственной религи, внъ же ся видить одну только ложь. Онъ быль дружень съ главою восточныхъ христіанъ въ Багдадѣ и, затрудняясь въ чемъ-либо при своихъ экзегетическихъ работахъ, не стёснялся обращаться за совётонъ къ тогдашнему ватолику (Маръ-Элія I), который охотно сообщаль ему просимыя свѣдѣнія изъ своего сирійскаго перевода. Одинъ изъ слушателей Р. Гая, Мацліахъ-Ибнъ-Аль-Базакъ, при**тхавшій изъ** Сициліи въ Пумбадиту съ цёлью почерпнуть талмудской мудрости на самомъ мѣстѣ ея толкованія, не могъ надивиться дружбѣ, которая существовала между гаономъ и католикомъ, и авторитету, признаваемому первымъ

1\*

<sup>1)</sup> Ибнъ-Эзра: Введеніе въ Мошнаиму, смр. прим. 1.

за послѣднимъ. Р. Гай объяснилъ ему, что по ученію Талмуда онъ обязанъ выслушивать истину отъ каждаго, кто бы не говорилъ ее <sup>1</sup>). Р. Гай не разъ обращался къ Корану и древнииъ преданіямъ магометанъ, чтобы уяснить себѣ значеніе нъкоторыхъ устарълыхъ и непонятныхъ словъ въ Библіи<sup>а</sup>). Вообще онь быль ученый, отличавшийся полнтишимь отсутствіемъ всякихъ предразсудковъ и любившій свѣтъ, а не мракъ. Зачастую спорилъ онъ съ магометанскими богословами объ отношеніяхъ юдаизма къ исламу и своимъ краснорѣчіемъ почти всегда заставлялъ ихъ умолкать <sup>3</sup>). Онъ былъ глубокій знатокъ Талмуда и въ этомъ отношеніи не только походилъ на отца своего Шериру, но даже превзошелъ его. Онъ составиль краткое толкование словъ къ наиболѣе труднымъ мъстамъ Мишны и Талиуда. Р. Гай систематически изложилъ талмудическое гражданское право 4) о договорахъ. займахъ, опредбленіяхъ границъ и о клятвахъ; въ этомъ дълъ онъ и до сихъ поръ служитъ образцемъ и авторитетомъ для занимающихся этими вопросами. Изслѣдованіями по части метафизики онъ занимался неохотно. Впрочемъ онъ тоже писалъ объ единствѣ божества<sup>5</sup>). Хотя Р. Гай и не былъ философомъ, тѣмъ не менѣе составилъ себѣ весьма разумные взгляды на мистическое лжеучение, котораго туманная завѣса, украшенная ореоломъ религи, слабоумному казалась солнцемъ, для него же была не болѣе какъ блуждающимъ огнемъ.

Вѣра въ чудеса, во всѣхъ странахъ и во всѣ времена плѣняющая невѣжественную толпу всевозможныхъ вѣроисповѣданій, и съ этимъ вмѣстѣ лишающая ее разумнаго пониманія

- ч) Прим. 2.
- 3) Прим. 2.

5) Смр. Маймунскую замътку въ Munk guide des égarés I, p. 462.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Посланіе Мацліаха къ Самунду Нагиду, приведенное Моисеемъ Ибнъ-Эзроювъ его (рукописной) поэтикъ и Іосифомъ Ибнъ-Акниномъ въ его толкования къ Пъсни Пъсней (также рукописи) и сообщенной въ Энциклопедіи Эрша и Грубера. Отд. II, ч. 31, стр. 56 пр. 86, см. журналъ Германско-Восточнаго общества, годъ 1858, стр. 373.

<sup>4)</sup> Рапанортъ. Біографія Гал, гаона въ Биккуре ха-Иттимъ. Годъ Х.

порядка вещей и премудрости Бога, нашла себѣ, питаемая разнородными элементами, богатую почву какъ среди евреевъ, такъ и между христіанами и послѣдователями ислама. Въ особенности же сильное распространеніе получила она въ Пале-стинѣ и въ Италіи, хотя впрочемъ и въ другихъ странахъ пріобрѣла себѣ немалое число прозелитовъ. Ослѣпленные безумною върою въ чудеса полагали, что истинно върующій и благочестивый человѣкъ можетъ, подобно древнимъ пророкамъ, творить великія и изумительныя чудеса и что для этого нужно лишь нѣкоторыя волшебныя формулы, а именно: перестановка буквъ священнаго имени. Полагали, что, написавъ имя Бога на извъстныхъ листахъ или черепкахъ, можно получить возможность одолѣть разбойниковъ. сдёлаться невидимымъ, пробёжать въ мигъ громадное пространство, укротить разъяренное море, причинить человѣку мгновенную смерть, равно какъ творить и разныя иныя чу-деса. Болѣе древнія мистическія сочиненія, изданныя въ свое вреия какъ обращикъ плодовъ разстроеннаго воображенія, получили въ это время значеніе непогрѣшимой мудрости, якобы научавшей средстванъ творить чудеса. Но Р. Гай, какъ человѣкъ истинно набожный, видѣлъ въ этомъ лишь поношение и осквернение религии и неоднократно съ гизвомъ ратовалъ противъ такой безумной въры въчудеса, не смотря на то, что отецъ его, который вообще былъ для него большимъ авторитетомъ, склоненъ былъ къ подобнаго рода заблужденіямъ. На вопросъ одного изъ учениковъ Іакова бенъ Ниссима изъ Кайруана о томъ, какого онъ мнёнія о волшебной чудод в ственной силь божескаго имени, которою многіе кичатся, Р. Гай отвѣтилъ коротко и ясно: все это лишь одно безуміе и сумасбродство. Но Кайруанцы тёмъ менѣе удовлетворились этимъ отвѣтомъ, что слышали отъ палестинскихъ и римскихъ мудрецовъ, будто эти послѣдніе на самихъ себѣ испытали чудеса, совершенныя съ помощью таинственныхъ формулъ имени Бога. Поэтому они неодно-кратно просили Р. Гая дать имъ основательный отвѣтъ какъ, на этотъ вопросъ, такъ и на нѣкоторые другіе, и подробно объяснить имъ свои взгляды на значеніе сновъ и на колдовство. Разрѣшеніе ихъ сомнѣній тѣмъ болѣе было имъ желательно, что они даже въ самомъ Талмудѣ находили подтвержденіе чуднаго дѣйствія начертаннаго имени Божьяго.

На эти вопросы Р. Гай написаль въскій, подробный и внушительный отвѣтъ, съ разумнымъ и трезвымъ содержаніемъ котораго познакомиться тёмъ болёе важно, что преемники Р. Гая провозгласили его сторонникомъ мистицизма. «Еслибы всякому — пишетъ онъ въ своемъ отвѣтѣ — представлялась возможность посредствомъ формулъ (Nusschim) творить чудеса и этимъ нарушать законы природы, въ такомъ случат пророки не имтли бы никакихъ преимуществъ надъ обыкновенными смертными». Нѣкоторые же авторитеты утверждали, будто даже благочестивые люди, какъ напримъръ талмудисты, и тъ не имъли силы творить чудеса. Однимъ лишь пророкамъ Богъ далъ силу производить временное нарушение въ законахъ природы, дабы они съ помощью чудесь могли доказать, что они истинные посланники Божіи. Если же каждому благочестивому человѣку была бы дана такая возможность, то, въ случаъ увеличения числа благочестивыхъ людей, чудесное превратилось-бы въ совершенно обыкновенное явленіе, и движеніе солнца отъ запада къ востоку не произвело-бы большаго впечатления, чемъ его обратное, т. е. нормальное движение; словомъ: чудо перестало бы быть чудомъ. «Даже грѣшно, — замѣчаетъ Р. Гай, — пользоваться именемъ Божінмъ для творенія чудесъ». Далбе въ этомъ же своемъ послани онъ смъется надъ мнимою возможностью стать невидимымъ посредствомъ имени Бога, и говорить, что все это настолько же нельпо, насколько оно смѣшно. Разсказъ о томъ, будто бы гаонъ Р. Натронай однимъ прыжкомъ перенесся изъ Вавилоніи во Францію, на который ссылались предлагавшіе ему такого рода вопросы, онъ называетъ обманомъ и прибавляетъ, что въ его странѣ ничего объ этомъ не знаютъ. Разсказываютъ, правда, будто гаонъ Р. Моисей занимался дъланіемъ талисмановъ и заклинаніями, но многое изъ подобныхъ разсказовь онъ, Гай, считаеть простымъ вымысломъ, а другое должно, по его мнѣнію, отнести къ тому обстоятельству, что этотъ Р. Моисей жилъ въ Сурѣ, гдѣ, по близости этой мѣстности къ древнему Вавилону, подобное суевѣріе путемъ преданія могло сохраниться отъ древнихъ временъ; въ Пумбадитѣ же, болѣе отдаленномъ отъ этого источника всякаго суевѣрія, такихъ грубыхъ заблужденій вовсе не встрѣчается. Наконецъ Р. Гай убѣждалъ Кайруанцевъ не предаваться подобному сумасбродству, говоря, что во всемъ этомъ много сомнительнаго и мало правды, и что «глупецъ тотъ, кто / вѣритъ всему»<sup>1</sup>).

Въ такомъ же смыслѣ высказался онъ и о другомъ суевѣріи. Его спросили, почему избѣгаютъ пить воду въ началѣ астрономическихъ временъ года. Лица, обратившіяся къ нему съ этимъ вопросомъ, вѣроятно, ожидали услыхать какое либо таинственное объясненіе, но Р. Гай отвѣтилъ имъ: «этотъ смѣшной обычай былъ установленъ съ тою должно быть цѣлью, чтобы начинать то или другое время года вкушеніемъ не воды, а чего либо болѣе вкуснаго. Я же скажу: отраденъ годъ трудящагося; много-ли, мало-ли, но онъ даетъ ему радости»<sup>3</sup>).

На спорныя и темныя мъста въ Талмудъ Р. Гай указывалъ лишь съ тъмъ, чтобы дать имъ соотвътствующій смыслъ. Однажды спросили его, какъ должно понимать талмудическое изреченіе, въ силу котораго всякому незнающему закона Талмуда (Am-ha-Arez) не дозволяется ъсть мясо, имъніе его считается никому не принадлежащимъ, а самъ онъ не можетъ пользоваться защитою закона. Многіе, пользуясь этимъ мъстомъ Талмуда, не совъстились несправедливо присвоивать себъ имънія подобныхъ невъждъ. Р. Гай отвътилъ на это весьма мътко и энергично, что лица, понимающія Талмудъ въ такомъ смыслъ, сами заслуживали быть лишенными покровительства законовъ <sup>3</sup>). При своемъ либеральномъ взглядъ на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibn-Esra Iggeret ha-Schabbat ed. Livorno, p. 61. b.

<sup>8)</sup> Responsa Gaonim Schaare Teschubah Ma 23.

юдаизмъ онъ разрѣшилъ имѣть сношенія съ Караимами<sup>1</sup>) и обрѣзаніе ихъ дѣтей но субботамъ.

Р. Гай занимался также и поэзіею, но дошедшія до насъ произведенія его музы свидѣтельствують лишь о весьма незначительныхъ поэтическихъ дарованіяхъ. Онъ воспользовался у еврейско-испанскихъ поэтовъ размѣромъ стиха для литургическаго произведенія; но правильное стихосложеніе не въ состояніи было скрыть недостатки поэтическаго элемента. Но если форма поэтическихъ произведеній Р. Гая слаба, зато они богаты содержаніемъ. Его эпиграмма (Mussar-haskel), состоящая изъ ста восьмидесяти девяти стиховъ, полна блестящихъ нравоучительныхъ изреченій, почерпнутыхъ изъ Священнаго Писанія, Талмуда и изъ собственнаго сердца. Она напоминаетъ изреченія царя Соломона и фоклидскую дидактическую поэму (Кн. IV, стр. 107). Это стихотвореніе, благодаря своему высоко-нравственному содержанію, удостоилось быть переведеннымъ на латинскій языкъ<sup>5</sup>).

Благодаря заслугамъ и стараніямъ Р. Гая, уровень преподаванія въ пумбадитской академіи нѣсколько повысился. Для иныхъ Р. Гай сталъ авторитетомъ. Великіе учители Р. Ниссимъ и Р. Хананель изъ Кайруана, Р. Авраамъ Кабази (изъ Кабеса въ сѣверной Африкѣ), община въ Фецѣ, визирь Р. Самуилъ Нагидъ, Р. Гершонъ изъ Майнца и другіе авторитеты и общины трехъ частей свѣта обращались къ нему съ вопросами и благоговѣли нередъ (нимъ, какъ главнымъ представителемъ юдаизма. Его называли «отцомъ Израиля». Вслѣдствіе прекращенія со смертью внука Давида Сакая (V. 335) Экзилархата<sup>3</sup>), Р. Гай сдѣлался главою

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Maimuni responsum въ собрании и́исемъ ed. Amstel. p. 46 a, b. и responsa Давида Ибнъ-Аби-Симра II. № 796 p. 37 d.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стихотвореніе напечатано въ памятникахъ Дуке. Латинскій переводъ Жана Мерсіера: cantica eruditionis intellectus auctore percelebri R. Hai (Парижъ 1561), впослѣдствін Каспара Зейдля carmen morale στροφορύθμον elegantissimum R. Chai, въ ero manipula linguae sanctae (Лейпцигъ 1638); см. Фюрста Bibliotheca judaica 1. 356. Это стихотвореніе извѣстно также подъ арабскимъ названіемъ Arguzah (argusa) по размѣру стиха.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Глава евреевъ, со времени прекращенія ихъ самостоятельнаго существованія, назывался «княземъ плѣненія» — Экзилархомъ.

евреевъ. Найдти лучшаго было невозможно. Р. Гай не походиль ни на прежнихъ пумбадитскихъ гаоновъ, съ завистью смотрѣвшихъ на существованіе сосѣдней академіи. ни на отца своего, который съ какимъ-то злорадствомъ видѣлъ. что Сура оставалась безъ главы. Напротивъ, Р. Гай самъ, кажется, хлопоталъ о томъ, чтобы представителемъ въ ней быль гаонь. Въ это время въ Сурѣ во главѣ евреевъ стоялъ тесть Р. Гая, Самуилъ бенъ Хофни, равный ему какъ по познаніямъ, такъ и по добродътелямъ. Онъ написалъ нъсколько служебниковъ въ систематическомъ порядкѣ, истолковалъ иятикнижіе и философствоваль объ единствѣ Божества въ духѣ мутацилитовъ. Впрочемъ, его комментарій къ пятикнижію не особенно славился, такъ какъ былъ составленъ пространно, на подобіе караимскихъ объясненій, и содержалъ въ себъ много изслѣдованій касательно совершенно постороннихъ предметовъ. Хотя его экзегетическія произведенія и не имѣли успѣха, но въ нихъ усматривается тотъ важный фактъ, которымъ свидетельствуется, что гаоны неотступно следовали по пути, указанному имъ Саади: — старались облечь исторію юданзма въ научную форму. Къ тому же Самунлъ бенъ Хофни постоянно оставался въренъ разъ принятому имъ здравому направлению: --- дать по возможности естественное объяснение всему, что въ библейской истории кажется сверхъестественнымъ, даже и въ тѣхъ случаяхъ, если толкованія его должны были идти въ разръзъ съ талмудическимъ взглядомъ. Такъ, явленіе пророка Самуила, вызванное Аэндорской волшебницей, и разсказъ объ ослицѣ Валаама онъ призналъ за сновидения.<sup>1</sup>). Подобно Саади, бенъ Хофни нападалъ на Каранмовъ; да и вообще въ послѣднее время существованія) гаоната между раввинистами и караимами возникла ожесточенная полемика. Содержание этой полемики однако неизвъстно. Одинъ изъ современниковъ Самуила, Караимъ Израиль Даніилъ Искандри (Даянъ), осыпалъ его эпиграммами на еврейскомъ языкѣ; но эпиграммы эти не отличались ни мѣт-

<sup>1)</sup> Смр. Рапапорта біографію Р. Гая. Прим. 8.

костью, ни поэтическою прелестью, и потому прошли безслѣдно <sup>1</sup>). О дѣятельности Самуила бенъ Хофни ничего болъе неизвъстно; умеръ онъ четырьмя годами ранъе своего зятя Р. Гая (1034)<sup>2</sup>) и быль послёднимь гаономъ въ Сурё. По смерти его академія была закрыта; никто повидимому и не пытался продолжить ея существование. Неблагопріятныя времена настали для гаоната, который при всёхъ своихъ усиліяхъ не могъ далѣе держаться. Со смертно же Р. Гая, который умерь (20 Ниссань-28 марта 1038 г.)<sup>3</sup>) оплакиваемый встии евреями и прославляемый въ стихахъ величайшимъ поэтомъ того времени Ибнъ-Гебиролою, а также и его африканскимъ почитателемъ Р. Хананелемъ'), для пумбадитской академіи въ свою очередь наступилъ послёдній часъ существованія. Впрочемъ коллегія не медля избрала ему преемника, въ лицѣ котораго званіе гаона соединилось со званіемъ Экзиларха, какъ будто для того, чтобы легче въ одномъ лицъ навъки похоронить эти оба сана. Хискія<sup>в</sup>), правнукъ задорнаго Экзиларха Давида бенъ Саккая, былъ назначенъ начальникомъ академіи. Но, имъя злыхъ враговъ, завидовавшихъ его повышению, онъ не могъ выказать себя съ тёмъ блескомъ, какого отъ него, быть можетъ, ожидали. Враги эти оклеветали его при дворѣ неизвѣстно на какомъ основани и по какому поводу. Представителемъ политической власти восточнаго халифата былъ въ то время Буидъ Гелалъ Аддаулахъ, отнявшій у призрачнаго халифа титулъ «Царя царей» и доходы у христіанъ и евреевъ. Этотъ великій султанъ, изъ корыстолюбивыхъ цѣлей, вѣроятно, воспользовался обвиненіемъ, справедливо или ложно возведеннымъ на Хискію; послёдняго гаона заключили въ темницу, пытали, дабы вывѣдать, на сколько простирались его богатства, лишили всего

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пинскера Ликуте. Прим. XI, стр. 174 и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>4)</sup> Двѣ элегін къ Р. Гаю въ *Chemda Genusa* Эдельмана, р. XVI, н Рапапорта біографія Р. Хананеля въ Биккуре-ха-Иттимѣ, годъ XI, стр. 37 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. Кн. V, стр. 374.

имущества и въ заключеніе казнили (1040)<sup>1</sup>). Гаонать паль, уничтоженный безсильнымъ халифатомъ. Съ этимъ вмѣстѣ прекратидась въ исторіи евреевъ и роль Вавилоніи, которая на время утратила всякое значеніе. Двое сыновей Хискіи, также преслѣдуемые, бѣжали и, послѣ долгихъ скитаній, поселились наконецъ въ Испаніи, гдѣ, въ качествѣ послѣднихъ отпрысковъ дома Давида, пользовались большимъ почетомъ и гдѣ, принявъ имя Ибнъ-Дауди, сдѣлались мирными поклонниками музъ<sup>3</sup>).

Такъ и свверная Африка, блиставшая короткое время при Исаакъ Израели, Тунашъ бенъ Тамимъ и при пришельцъ Р. Хушіель, въ первой половинь одиннадцатаго въка имъла) своихъ послѣднихъ авторитетовъ, а затѣнъ была также предана забвению. Эти два авторитета, какъ выше сказано, были: Р. Хананель бенъ Хушіель и Р. Ниссимъ бенъ Іаковъ Ибнъ-Шахинъ (процвѣтали 1015-1055)). Не смотря на то, что эти два раввина жили въ одномъ мъстъ и что имена ихъ, какъ двухъ неразлучныхъ близнецовъ, постоянно упоминаются витесть, они, судя по всему, вовсе не были дружны между собою. Напротивъ, между ними, какъ кажется, существовала такая же глупая ревность, какъ и между Р. Ханохомъ и Ибнъ-Абитуромъ, -- ревность, основанная лишь на томъ обстоятельствъ, что Р. Ниссимъ былъ туземецъ, а Р. Хананель-сынъ пришельца. Положительно неизвѣстно также и то, который изъ нихъ былъ оффиціальнымъ раввиномъ Кайруанскимъ; училищемъ же управляли оба. Р. Хананель велъ при этомъ большую торговлю, тогда какъ Р. Ниссинъ былъ до того бѣденъ, что принужденъ былъ существовать вспомоществотоглашняго еврейскаго министра въ Гранадѣ \*). ваніями Въ обоихъ, однако, проявляется до того поразительное сходство идей, что даже самый ходъ мыслей былъ у обоихъ одина ковъ, занятія одни и тѣже, сочиненія одинаковаго содер-

- <sup>3</sup>) См. Прим. 3, I.
- 4) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

жанія и изложенія, съ тою только разницею, что Р. Хананель писаль на еврейскомъ языкъ, а Р. Ниссимъ-на арабскомъ. Оба внесли новый элементъ въ изучение Талиуда и потому занимались имъ основательнѣе, чѣмъ это возможно было даже гаонамъ. Іерусалимскій Талмудъ, хотя и возникъ у самаго источника преданій и былъ старше Вавилонскаго, тѣмъ не менње пострадаль отъ немилости судьбы, которой подвергаются какъ люди, такъ и книги. Въ то время, какъ Вавилонскій Талмудъ на востокѣ былъ распространенъ до Хоразана и Индіи, а на западѣ до предѣловъ стараго свѣта, -- его близнець долго оставался неизвъстнымъ внъ предъловъ мъста своего рожденія. Въ то время, какъ первый имѣлъ громадное число толкователей и объяснителей, разбиравшихъ его до мельчайшихъ подробностей, въ качествѣ древняго комментатора Іерусалимскаго Талмуда упоминается лишь одно лице, имя котораго къ тому же не пользуется особенною извъстностью <sup>1</sup>). Только вслъдствіе завоеванія Палестины фатимитскими халифами съверная Африка вошла въ сношенія съ Обътованною Землею. Къ этой же эпохъ относится первое появление палестинскихъ ученыхъ въ Кайруанѣ<sup>2</sup>). Они же по всей въроятности принесли съ собою Іерусалимскій Талмудъ. Двое кайруанскихъ раввиновъ первые занялись имъ и включили его въ число предметовъ, относящихся къ изученію Талмуда<sup>3</sup>). Р. Ниссимъ составилъ къ Талиуду ключъ (Maftéach) '), въ которомъ, пользуясь отчасти Іерусалимскимъ Талмудомъ, отчасти параллельными

4) Частью изданный Голденталемъ. Вѣна, 1847.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соломонъ бенъ Іерухамъ въ своемъ арабскомъ комментаріи къ Псалтыри ссылается на комментатора іерусалимскаго Талмуда, Іакова бенъ Ефраима. Сообщено Пинскеромъ Ликуте, стр. 14. Слёдов. до 950 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сн. Р. Гая. Responsum въ Taam Sekenim, стр. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рапапортъ указываетъ въ своей біографія (Зам. 17) на то, что Р. Ниссимъ занимался іерусалимскимъ талмудомъ. Но и Р. Хананель дѣлаъ то-же. Смр. Отient. Litbl., Jahrg. 1850, N. 16. Я основываю свое изложеніе на изслѣдованіяхъ Рапапорта объ Р. Хананелѣ и Ниссимѣ. Только два вывода его не подтвердились. Sefer-Chefez сочиненія не Р. Хананела, а Р. Хефеца (Orient, Jahrg. 1849 S. 110, 247) и Маазziot писалъ не Кайруанскій Р. Ниссимъ, а внукъ аскета Р. Ашера бенъ Мешулама изъ тринадцатаго вѣка Reifmann Orient, Jahrg. 1841. Litbl. S. 617.

мѣстами, онъ объяснилъ и дополнилъ краткія и непонятныя мѣста Вавилонскаго Талмуда. Согласно основамъ, изложеннымъ въ этомъ «ключѣ», онъ въ другомъ сочиненіи (Megillat Setarim) составилъ правила для служебника и гражданскаго права. Подобныя же сочиненія издалъ и Р. Хананель: истолкованіе словъ и фактовъ къ Талмуду (Perusch), принимая въ соображеніе Јерусалимскій Талмудъ и практическія рѣmeнія дѣлъ (Mikzoot cocr. 1038).

Оба составили комментарій къ Пятикнижію, а Р. Хананель сверхъ того и къ прочимъ книгамъ священнаго писанія. Оба они строго придерживались указаннаго Саади направленія разумнаго пониманія, въ силу котораго всёмъ слишкомъ грубымъ чудесамъ и предосудительнымъ мъстамъ или сомнительнымъ изреченіямъ было дано ими совстмъ иное толкованіе <sup>1</sup>). Эти два авторитета находятся въ дѣятельныхъ сношеніяхъ съ Вавилоніею и съ Испаніею, были какъ-бы посредниками между той и другой и свидѣтелями совершеннаго паденія гаоната и восходящаго блеска андалузскихъ общинъ. Р. Хананель умеръ, не имѣя мужскаго потомства, и все свое громадное состояние оставилъ девяти дочерямъ. Р. Ниссимъ также не имѣлъ сына, который могъ бы сдѣлаться его преемникомъ по должности, но его окружало много учениковъ, въ числѣ которыхъ нѣкоторые были даже изъ Испаніи<sup>3</sup>). По смерти этихъ двухъ африканскихъ авторитетовъ Кайруанская школа утратила всякое значение<sup>3</sup>). Одинъ изъ этихъ учениковъ, родомъ изъ вновь построеннаго цанатскаго главнаго города Калахъ Ибнъ Хаммадъ ) сдёлался впослёдствіи талмудическою знаменитостью, но быль обязань своею славою единственно своему переселенію въ Испанію.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ доказательствамъ, приведеннымъ Рапапортомъ, слѣдуетъ присовокупить Р. Ниссима *Responsum* въ Nité Naamanim Гейльберга, стр. 15 f. Туманный конецъ, въ которомъ разсказывается объ Ибнъ-Эзрѣ и о кабалистахъ, вѣроятно только приписка.

<sup>2)</sup> P. Huccuma Maftéach, ed. Goldenthal, p. 4 a u 25 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>\*)</sup> См. объ этомъ городѣ (основанномъ 107—8) de Slane Ibn-Khaldoum histoire des Berbères II, 43.

Такимъ образомъ наслъдіе Іудеи, Вавилоніи и съверной Африки цёликомъ перешло къ еврейской Испаніи, которая всти силами старалась увеличить унаслёдованное ею богатство для блага будущихъ поколвний. Въжавшие сыновья Іудейско-Хозарскаго князя и потомка послъдняго Экзиларха искали убъжища и покоя въ Андалузіи, какъ будто она была еврейскимъ государствомъ (или стр. 12. и стр. 413). Во главѣ испанскихъ общинъ стояло лицо, вполнѣ заслуживавшее это преимущество своею мудростью, добродѣтелью и положеніемъ: то былъ Самуилъ Ибнъ-Нагрела, первый въ ряду учителей, явившихся послё гаоновъ. Онъ придалъ идеальный блескъ раввинству, которое не могло имѣть болѣе достойнаго представителя. Самуилъ Ибнъ-Нагрела въ себъ одномъ соединялъ всѣ качества тріумвирата, положившаго начало славѣ еврейской Испаніи. Подобно Хаздаю, онъ былъ великодушный и ревностный покровитель наукъ; такой же глубокій знатокъ Талмуда, какимъ былъ Моисей бенъ Ханохъ; поэтъ и грамматикъ, даровитый не менѣе Дунаша бенъ Лобратъ.

Жизнь Самуила (Измаила) Галеви-Ибнъ-Нагрела была необыкновенная. Родомъ изъ Кордовы (993)<sup>1</sup>), куда отецъ его Іосифъ переселился изъ Мериды, онъ въ школѣ Р. Ханоха познакомился съ богатымъ и труднымъ содержаніемъ Талмуда. Іегуда Хаіугъ, основатель еврейской филологіи, посвятилъ его во всѣ тонкости еврейскаго языка, а знакомствомъ съ прочими науками и въ особенности съ арабскимъ языкомъ, который онъ зналъ въ совершенствѣ, онъ былъ обязанъ главному городу Андалузіи, стоявшему въ то время на высшей точкѣ культуры. Но ожесточенная междоусобная война принудила Самуила на двадцатилѣтнемъ возрастѣ бѣжатъ изъ Кордовы вмѣстѣ со многими другими. Начальникъ варварійскихъ войскъ Сулейманъ, побѣдивъ въ бою Арабовъ и тѣлохранителей халифовъ, съ африканскою яростью разорилъ великолѣпныя городскія зданія, опозорилъ женъ и до-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Главиые источникъ о немъ слёдующіе: Авраамъ Ибнъ-Даудъ; нтересныя замѣгки Мунка въ его: Notice sur Aboulivalid (р. 87), на которыя я и ссылался. Доказательства придагаю лишь къ новымъ фактамъ. См. объ этомъ № 3, І.

черей и пустилъ по міру богатъйшія семейства (Апрель 1013). Знатныя еврейскія семейства удалились въ виду этихъ бѣдствій въ Гранаду, Толедо и даже въ отдаленную Сарагоссу. Самуилъ Ибнъ-Нагрела поселился въ приморскомъ городъ Малагѣ, но неизвѣстно — съ родителями-ли или безъ нихъ. Онъ жилъ мелочною торговлею, занимаясь въ то-же время изученіемъ Талмуда и языковъ. Кромѣ еврейскаго, арабскаго и халдейскаго языковъ, онъ зналъ еще четыре языка, въ томъ числе латинскій, кастильскій и варварійскій. Ибнъ-Нагрела, въ противоположность прочимъ евреямъ, писявшимъ по арабски большею частью еврейскими буквами, изучиль арабское письмо въ совершенствъ 1), чему арабы придавали въ то время большое значение. Благодаря превосходному знанію языковъ и умѣнію писать чрезвычайно красиво, онъ заняль такое высокое положение, какое до сихь порь не занималъ ни одинъ еврей, начиная со временъ паденія Іудейскаго царства.

Междоусобныя войны и честолюбіе намѣстниковъ (эмировъ) раздробили на малыя области андалузско-магометанское государство, созданное омайядскими халифами. Послѣ паденія послѣднихъ омайядовъ Андалузія подобно Германіи и Италіи распалась на мелкія владѣнія; арабскіе историки и называютъ правителей того времени «царями раздробленія». Одно варварійское племя<sup>2</sup>), Синхагахъ, основало подъ предводительствомъ Максена, изъ рода Циридовъ, особое королевство на югѣ Испаніи (1020). Гранада, богато населенная вевреями, стала главнымъ городомъ этого королевства, къ которому принадлежала также и Малага. Дворецъ визиря втораго гранадскаго короля Хабуса, Абулкасима Ибнъ-Аларифа, помѣщался въ Малагѣ рядомъ съ лавкою Самуила. Это сосѣдство принесло счастіе молодому, съ трудомъ перебивавшемуся уче-

<sup>1)</sup> Іегуды Ибнъ-Тиббона письменныя напоминанія въ сыну (еd. Берлинъ). Стр. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Евреи и арабы называли варварійцевъ филистимлянами, полагая, что побъжденные Давидомъ филистимляне ушли въ Африку. Смр. Авраама Ибиъ-Дауда и ибиъ-Алхакима въ de Slane histoire des Berbères appendice I, стр. 301.

ному: оно освободило его отъ стёснительныхъ заботъ о насущномъ хлѣбѣ и возвело его на ту высоту, на которой онъ быль достоинь стоять. Повъренная невольница визиря, обязанная отдавать отчеты своему господину, постоянно поручала состау, еврейскому торговцу, писать за нее письма. Въ письмахъ этихъ сказывалось столько знанія языка и были они написаны такимъ красивымъ почеркомъ, что визирь Ибнъ-Аларифъ пожелалъ узнать, кто ихъ пишетъ. Узнавъ его имя, онъ призвалъ Самуила къ себъ и предложиль ему поступить къ нему на службу въ качествъ интимнаго секретаря (въ 1025). Вскорѣ визирь Хабуса замѣтилъ, что Ибнъ-Нагрела, кромѣ изящнаго арабскаго слога, обладаетъ также и глубокою проницательностью въ политикъ, почему и началь обращаться къ нему за совътомъ въ государственныхъ дълахъ. А такъ какъ совъты Самуила, судя по счастливымъ результатамъ, оказались весьма дёльными, то арабскій государственный человѣкъ скоро ничего не сталъ предпринимать безъ его согласія. Но Самуилу суждено было въ скоромъ времени занять и того болье высокій пость.

Ибнъ-Аларифъ заболѣлъ, и король Хабусъ былъ въ отчаяніи, не зная, что долженъ безъ него предпринять въ тѣхъ затруднительныхъ обстоятельствахъ, въ какихъ въ то время находился относительно сосѣднихъ государствъ. Тогда умирающій визирь указалъ королю на своего интимнаго секретаря еврея, признался, что своими удачными дѣйствіями обязанъ исключительно мудрымъ совѣтамъ еврея и настоятельно просилъ Хабуса назначить Самуила своимъ совѣтникомъ. Гранадскій король, который въ качествѣ варварійца, былъ менѣе предубѣжденъ противъ евреевъ, чѣмъ арабскіе мусульмане, не задумался возложить на Самуила Ибнъ-Нагрелу высшій санъ государственнаго министра (Катибъ)<sup>1</sup>) и поручилъ ему веденіе всѣхъ дипломатическихъ и воен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Современникъ Самуила, Ибнъ Баянъ. замъчаетъ, что Самуилъ имѣлъ титулъ Катибъ, см. Dozy: Histoiro de l'Afrique et de l'Espagne intitulée al-Bajano-l-Maghrib par Ibn Adhari I. Introduction p. 84, 96.

ныхъ дѣлъ (1027). Съ этихъ поръ малагскій лавочникъ жилъ въ царскомъ дворцъ, и ученикъ талмудической школы Р. Ханоха имълъ въскій голосъ въ политикъ Пиренейскаго полуострова, такъ какъ магометанский государь, избравъ себъ визиря, хотя и продолжалъ, конечно, властвовать и быть деспотомъ, но государствомъ не управлялъ. Заботы по управленію онъ предоставлялъ своему главному министру, который за свои распоряженія отвѣчаль государю головою. Своимъ счастіемъ •Самуилъ былъ обязанъ прежде всего своему перу, что и выразилъ въ эпиграммѣ. <sup>1</sup>) Хабусу не пришлось сожалѣть о сдѣланномъ имъ выборѣ: подъ управленіемъ мудраго и дѣятельнаго визиря-еврея государство его процвѣтало. Самуилъ умѣлъ предупреждать желанія и прихоти своего государя варварійца и этимъ снискалъ его расположеніе. Онъ посвятилъ ему стихотвореніе, въ которомъ восхвалялъ его и которое издалъ на семи языкахъ<sup>2</sup>), для магометанскаго же государя ничего не могло быть болѣе лестнымъ, какъ видъть себя воспътымъ въ прекрасныхъ стихахъ. Магометанское народонаселение любило Самуила за его скромность и вѣжливую обходительность. Непріятности онъ переносилъ съ терпѣніемъ. Твердость характера соединялась въ немъ съ мягкими, привлекательными манерами и яснымъ проницательнымъ умомъ. Постоянно владъя собою, умный и ловкій, Ибнъ-Нагрела былъ всегда изысканно въжливъ умълъ пользоваться обстоятельствами и обладалъ даромъ обезоруживать противника. Не смотря на живой характеръ, Самуилъ вообще говорилъ мало, но зато думалъ много<sup>3</sup>). Ибнъ-Нагрела мастерски начертилъ типъ достойнаго государя. который, повидимому, и служиль ему руководящею звѣздою. «Только тотъ — говоритъ онъ — достоинъ быть властелиномъ, чей взглядъ на вещи ясенъ подобно солнечному свъту, кто не запятнанъ грязными желаніями, чей глазъ не

<sup>3)</sup> Такъ описываетъ Самуила его современникъ Ибиъ-Баянъ по Dozy, тамъ-же 97. «ИСТОРІЯ ЕВРЕВВЪ».  $\mathbf{2}$ 



Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ибнъ-Тиббонъ, тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Саади Ибнъ Дананъ въ Chemda Genusa.

дремлетъ, чьи убѣжденія непоколебимы какъ твердыня, въ комъ достоинство свѣтится подобно блеску оружія, кто умѣетъ подчинить себѣ волю другихъ и далекъ отъ всего, что можетъ принести позоръ» <sup>1</sup>). Необыкновенно свѣтлый умъ и глубокое благочестіе спасли его отъ высокомѣрія и заносчивости, столь свойственныхъ выскочкамъ и дѣлающихъ ихъ ненавистными. Вотъ почему Самуилу удалось удержаться около тридцати лѣтъ на высокомъ посту правителя гранадскаго корелевства.

Слѣдующій анекдотъ рисуетъ кротость его нрава, съ помощью которой онъ такъ успѣшно обезоруживалъ своихъ противниковъ. По близости дворца Хабуса помѣщалась мелочная лавка одного мусульманина, который каждый разъ, какъ онъ видълъ министра еврея въ сопровождении государя, осыпаль его ругательствами и проклятіями. Наконець Хабусъ, разгнѣванный такимъ наглымъ поведеніемъ, велѣлъ Самуилу наказать докучливаго фанатика и приказалъ выръзать ему языкъ. Но визирь зналъ иное средство заставить замолчать проклинающаго. Онъ далъ ему денегъ — и проклятія замѣнились благословеніями. Когда же Хабусъ какъто опять встрѣтилъ торгаша, то былъ крайне изумленъ, замѣтивъ такую перемѣну, и потребовалъ отъ Самуила объясненія. Самуиль отвѣчаль: «я у него вырѣзаль злой языкь, а взамѣвъ далъ ему хорошій»<sup>3</sup>). Впрочемъ число враговъ Самуила не ограничивалось этимъ торгашемъ, ихъ было у него много и между ними были весьма опасные. Въ возведеніи «невѣрнаго» на столь высокій постъ, вслѣдствіе чего вся исполнительная власть находилась въ его рукахъ, нѣкоторые магометане фанатики видѣли поруганіе своей религіи. Они были недовольны тёмъ, что многочисленное еврейское население гранадскаго королевства перестало быть въ угнетении и считало себя равноправнымъ съ мусульманами.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рукописное собраніе анекдотовъ на еврейскомъ языкѣ, принадлежащее господину Кармолп, любезно разрѣшившему мнѣ заглянуть въ эту рукопись.



Digitized by Google

<sup>1)</sup> Самунда бенъ Мишле въ Dukes Blumenlese, стр. 56.

Два государственныхъ человъка, Ибнъ-Аббасъ и Ибнъ-Аби-Муза, старались интригами низвергнуть его. Но планы ихъ не удались. Ибнъ-Аббасъ былъ казненъ <sup>1</sup>).

Счастіе очевидно покровительствовало этому визирю-еврею, хотя и была минута, когда онъ едва было не лишился мъста, а, быть можетъ, и жизни. Послъ смерти Хабуса (1037) въ Гранадъ образовались двъ партіи, изъ которыхъ каждая имбла во главѣ принца. Большинство варварійской знати и нѣкоторые вліятельные евреи, въ томъ числѣ Іосифъ-Ибнъ-Мигашъ, Исаакъ-бенъ-Леонъ и Негемія Ашкафа, были на сторонѣ младшаго сына Хабуса, Балкина (или Бологгина)<sup>2</sup>). Менъе многочисленная же партія, къ которой принадлежалъ и Самуилъ, желала, чтобы преемникомъ Хабуса былъ его старшій сынъ Вадись. Партія Балкина уже собралась было присягнуть Балкину въ върности, какъ вдругь онъ самъ отказался отъ престола въ пользу своего старшаго брата. Такимъ образомъ королемъ сдълался Бадисъ (октябрь 1037) и Самуиль не только удержался на прежней своей должности, но сдѣлался еще фактически королемъ Гранады, такъ какъ Бадисъ, всецъло предавшись удовольствіямъ, очень мало заботился о государственныхъ дълахъ. Балкинъ впослѣдствіи пожалѣлъ о своемъ великодушномъ отреченіи и всячески старался мѣшать брату въ дѣлахъ правленія. Вотъ почему Бадись намекнуль лейбъ-медику Балкина, чтобы онъ, во время одной бользни Балкина, не давалъ своему паціенту лекарства, результатомъ чего была смерть брата. Послѣ этого царствование Бодиса и положение Самуила-Ибнъ-Нагрелы ничтьмъ не были тревожимы. Приверженцы Балкина, въ томъ числѣ и три названные выше еврея, принуждены были бѣжать изъ Гранады. Они удалились въ Севилью, гдъ были

<sup>1)</sup> Поэтика Моисея Ибнъ-Эзры, сообщено Мункомъ въ его Notice sur Aboulwalid, p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De Slane, Munk и Dozy произносять это имя Бологгинь по Ибнъ-Кхалдуну. А Гайанось указываеть въ своей: *History of the mahomedan dynasties*, *I1*, что произношение это невѣрно. Авраамъ Ибнъ-Даудъ въ своей ореографіи, стоить также за произношение Балкинъ.

дружески приняты тамошнимъ государемъ Абадидомъ Мохаммедомъ Алг'аферомъ, противникомъ короля гранадскаго. Одинъ изъ этихъ эмигрантовъ, Іосифъ Ибнъ-Мигашъ I, возведенный севильскимъ государемъ на высокій постъ, сдѣлался предкомъ одного замѣчательнаго человѣка <sup>1</sup>).

Любопытно извѣстіе одного историка, современника Самуила, о томъ, какъ этотъ министръ-еврей писалъ свои указы къ магометанскому народонаселенію. Самуилъ, или, какъ называли его арабы, Измаилъ Ибнъ-Нагрела, не стѣсняясь употреблялъ въ своихъ циркулярахъ формулы, обязательныя для мусульманскаго правителя. Онъ начиналъ указы словами: Chamdu-l-Illahi (хвала Богу) и присовокуплялъ, если ему приходилось упоминать имя Магомета: «да сохранитъ и благословитъ его Богъ». Затѣмъ онъ увѣщевалъ тѣхъ, къ кому обращался циркуляръ, жить согласно предписаніямъ ислама; словомъ, онъ издавалъ свои указы въ строгомъ магометанскомъ стилѣ<sup>9</sup>).

Нѣтъ сомнѣнія, что какъ Хабусъ, такъ и Бадисъ предоставили визирю-еврею извѣстную власть и надъ еврейскими общинами въ гранадскомъ государствѣ, но въ тѣхъ же, вѣроятно, размѣрахъ, въ какихъ до него имѣли ее въ Кордовѣ Хасдай и Ибнъ-Гау. Самуилъ былъ главою и княземъ (Нагидъ) евреевъ; титулъ этотъ даютъ ему еврейскіе писатели. Государственный министръ, онъ былъ въ тоже время и раввиномъ и стоялъ во главѣ школы, въ которой преподавалъ юношамъ Талмудъ <sup>3</sup>). Онъ подавалъ свой голосъ въ дѣлахъ религіи <sup>4</sup>), давалъ отвѣты на богословскіе вопросы, словомъ, въ точности исполнялъ всѣ обязанности, лежавшія на раввинѣ того времени. Тѣмъ же перомъ, которымъ онъ писалъ правительственные указы, онъ писалъ сужденія и ученые

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>2)</sup> Ибнъ-Баянъ, тамъ-же, стр. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Что видно изъ описанія Авраама Ибиъ-Дауда (См. ha-Kabbalah, ed. Amsterdam, 73 до конца 74) и также изъ похвальнаго слова поэта Іосифа бенъ-Хасдая, у Дуке: Nachal Kedumim, p. 20.

<sup>4)</sup> Въ собраніи рѣшеній Peer-ha-Dor № 185 и въ другихъ мѣстахъ.

трактаты о Талиудѣ. Нагидъ Самуилъ составилъ методологію къ Талмуду (Mebo-ha-Talmud) 1), въ которой ясно и понятно объяснилъ значение техническихъ выражений. Какъ введение къ этому труду онъ предпослалъ, связавъ въ одно цѣлое, рядъ устныхъ преданій, и напечаталъ въ послѣдовательномъ порядкѣ имена вліятельныхъ передовыхъ людей юдаизма, начиная отъ мужей великаго собора, пересчиталъ танаитовъ, амореевъ, сабуреевъ и гаоновъ, и окончилъ своими учителями, Р. Моиссемъ и Р. Ханохомъ. Кромѣ того, онъ издалъ для справокъ по вопросамъ богословскимъ Комментарій къ Талмуду, который весьма цёнился позднёе и быль признань образцомъ подобнаго рода сочиненій<sup>2</sup>). (Hilcheta Gabriata). Самуилъ Ибнъ-Нагрела былъ также поэтомъ новоеврейскимъ и вполнѣ владѣлъ какъ риемою. такъ и размѣромъ стиха. Онъ сочинилъ молитвы на подобіе псалмовъ, полныя истинной въры и горячаго чувства, и назвалъ это сочинение новою псалтирью (Ben Tehillim). Затёмъ онъ написалъ еще книгу изречений очень глубокомысленныхъ и притчи: и тъ и другія являются плодомъ его сосредоточенныхъ наблюденій надъ людьми и жизнью; этой книгѣ онъ далъ названіе «Новое собраніе текстовъ» (Ben Mischlé). Наконецъ онъ написалъ философію жизни по образцу «Проповѣдника» (Ben Kohelet). А такъ какъ эту послѣднюю книгу онъ писалъ уже въ болѣе зрѣломъ возрастѣ, то понятно, что она оказалась самымъ удачнымъ изъ его литературныхъ произведеній; книга эта чрезвычайно изящна и красноръчива<sup>3</sup>). Онъ написалъ также эпиграммы и диеирамбы; но поэтическія произведенія его

21

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Частію напечатано въ изданіяхъ Талмуда; историческимъ отдѣломъ воспользовались Авраамъ Ибиъ-Даудъ и другіе. Рукописные отрывки находятся въ рукахъ Кармоли.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Meiri Betha-Bechira, ed. Stern. Einl. crp. II. Cu. Asuläi sub voce Samuel Nagid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мунка Notice, тамъ-же р. 107 и Дуке Nachal Kedumim, стр. 31. Изъ 432 изрѣченій Веп Mischelé сохранилось еще около 100, которыя напечатаны въ разныхъ мъстахъ: Zion I. 131; — Orient. Litbl. Jahrg. 1840, col. 811; 1843, 357; 1845, 652, 697. 614; 1846, 797—807; 1851, 308, 327, см. Іегуда Ибнъ-Тиббона увѣщевательное посланіе, содержащее въ себѣ много изрѣченій Самуила.

какъ свѣтскія, такъ и духовныя лишены вдохновенія; они тяжелы, непонятны и, при богатствѣ мысли, страдаютъ отсутствіемъ изящной формы. Еще въ старину сложилась поговорка: «холодный какъ снѣга Гермона, или какъ пѣсни левита Самуила»<sup>1</sup>).

Не мудрено, что человъкъ съ такою благородною душою и съ такою глубокою преданностію къ наукѣ и религіи всюду вызывалъ благословенія. Онъ поддерживалъ науку и поэзію и съ царскою щедростію награждаль представителей просвѣщенія. Самуилъ находился въ дѣятельной перепискѣ со встми знаменитыми людьми той эпохи, жившими въ Иракѣ, Сиріи, Египтѣ и Африкѣ; велъ постоянную переписку съ послѣднимъ великимъ гаономъ Р. Гаемъ, и съ Р. Ниссимомъ, дѣлился съ ними своимъ богатствомъ; онъ заставлялъ переписывать книги и дарилъ ихъ бѣднымъ ученикамъ; пробуждаль и дремлющіе таланты и вообще быль геніемь хранителемъ своихъ единоплеменниковъ близкихъ и дальнихъ. Съ сердечною теплотою утѣшалъ онъ величайшаго поэта того времени, Ибнъ Гебиролу, когда этотъ предавался своей скорби и впадалъ въ уныніе. Писатель одного изъ послѣдующихъ поколѣній очень вѣрно рисуетъ его словами: «Во времена Самуила царство науки перестало пребывать въ пренебреженьи, и снова заблистали свѣтила знанія. Богъ одарилъ его высокимъ и свѣтлымъ умомъ, постигавшимъ и величіе Творца и величіе творенія. Богъ далъ ему такой умъ, дабы онъ любилъ науку и ея представителей и прославлялъ религію и ея почитателей»<sup>3</sup>).

Положеніе евреевъ въ государствѣ, которымъ управлялъ ихъ единовѣрецъ, значительно улучшилось; имъ было предоставлено право занимать гражданскія должности и даже служить въ войскѣ<sup>8</sup>). Ни въ одномъ государствѣ на свѣтѣ не пользовались они въ то время такою полною равноправ-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дуке: Nachal-Kedumim, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Монсея Ибнъ-Эзра, Munk, Notice, p. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что видно изъ замѣтокъ Мунка, стр. 98 и 104.

ностью, какою пользовались въ циридскомъ государствѣ Гранады. То былъ для нихъ свѣтлый солнечный лучъ, блеснувшій послѣ длиннаго ряда пасмурныхъ дней. Что же касается господствовавшаго въ то время племени варварійцевъ, то они евреевъ даже предпочитали туземному арабскому населенію, которое съ затаенною злобою переносило господство синхагитовъ и устремляло завистливые взгляды на сосѣднее государство Севильи, которымъ управлялъ государь чисто арабской крови.

Министръ и раввинъ Ибнъ-Нагрела дѣятельно занимался также филологическими изслъдованиями по части еврейскаго языка, но труды его по этому предмету были вообще слабы. Онъ не пошелъ далѣе правилъ, установленныхъ Хаюгомъ. Къ тому же онъ такъ высоко ставилъ заслуги своего учителя, что совершенно утратилъ способность по достоинству оценивать новыя сочинения по этому предмету. Самуиль издаль двадцать два сочинения о еврейской грамматикѣ, но только одно изъ нихъ, именно: «Книга богатства»<sup>1</sup>) (Sefer ha-Oscher) заслуживаеть быть упомянутой. Остальныя же были не боле какъ полемическія статьи, направленныя противъ величайшаго еврейскаго филолога, Ибнъ-Ганаха, съ которымъ онъ жиль не въ дружбѣ. Этотъ величайшій знатокъ древне-еврейскаго языка быль не менье блестящимь украшениемь испанскаго еврейства, чъмъ какимъ былъ визирь Ибнъ-Нагрела, и вполнъ заслуживаетъ особую страницу въ еврейской исторіи, тёмъ болѣе, что онъ долгое время оставался въ неизвѣстности и долго не былъ оцѣненъ по достоинству.

Іона Маринусъ (по арабски Абулвалидъ Мерванъ Ибнъ-Ганахъ, род. въ 995 г., ум. въ 1050 г.)<sup>2</sup>) былъ тоже обязанъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Арабское заглавіе этой книги Kitab al Istaghnaa (Munk, тамъ-же 107, Nota I, н Ersch und Gruber Encyclop. II, B. 31, S. 56, Nota 86, 87). Это грамматическое сочиненіе Самундъ писадъ, будучи уже государственнымъ дѣятелемъ, потому что упоминаетъ въ немъ Р. Гая, какъ уже умершаго, слѣдовательно послѣ 1038 года.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Біографическія и литературно-историческія свёдёнія о Ибнъ-Ганахѣ находятся у Мунка въ его классической Notice sur Aboulwalid Ibn-Djanah; въ введенін Кирхейма въ S. Rikmah и въ Эвальда и Дуке: Beiträge I и II. О времени его литературной дѣятельности см. прим. 3. II.

своимъ образованіемъ Кордовѣ во времена послѣ Хасдая. когда сердца воспламенились энтузіазмомъ къ наукѣ и были полны мечтательной любви къ священному языку. Его учителемъ еврейской грамматики былъ Исаакъ Ибнъ-Гикатилла, а поэтику ему преподавалъ Исаакъ Ибнъ-Сагалъ (К. V. стр. 395). Медицинъ онъ учился въ Кордовской академіи, которую основалъ халифъ Алгакемъ. Въ молодости Ибнъ-Ганахъ, какъ вообще вся образованная молодежь того времени, писалъ еврейские стихи, изъ которыхъ нѣкоторые казались ему недурными даже позднѣе, когда онъ уже пріобрѣлъ вкусъ болѣе изящный и болѣе вѣрное сужденіе. Впрочемъ онъ скоро бросилъ стихотворство, чтобы всецёло углубиться въ изучение еврейскаго языка и постигнуть его до мельчайшихъ тонкостей. Филологическія занятія составляли, такъ сказать, его жизнь, и потому не удивительно, что онъ и до настоящаго времени не имъетъ себъ соперника въ нихъ. Ибнъ-Ганахъ многому научилъ потомство, но еще большему могутъ научиться у него еврейскіе филологи и библейскіе ученые. Подобно своему противнику Ибнъ-Нагрелѣ, онъ тоже былъ принужденъ покинуть Кордову, вслѣдстіе ея разоренія варварійцемъ Сулейманомъ (1013), и тогда поселился въ Сарагоссъ. Здъсь на съверъ Испаніи, гдъ воздухъ вѣялъ иной, просвѣщеніе находилось пока еще въ самомъ зачаточномъ состоянии. Сарагосские евреи или по крайней мъръ большая ихъ часть были еще одержимы тъмъ предразсудкомъ, въ силу котораго полагали, что еврейству, раввинскому еврейству, всякія изслідованія вообще, а грамматическія въ особенности могутъ причинить большой вредъ. На съверъ Испаніи, хотя и въ незначичельномъ числъ, было нъсколько Караимскихъ общинъ. Этимъ объясняется, почему ознакомление съ еврейской грамматикой и болѣе строгое изслѣдованіе Библій считались въ раввинскомъ кружкѣ занятіями не безвредными и почему въ нихъ подозрѣвали даже путь къ расколу. Впрочемъ это заподозрѣваніе въ расколѣ нисколько не остановило Ибнъ-Ганаха въ его любимомъ занятіи, и онъ все глубже и глубже уходилъ въ изученіе еврейскаго языка и въ изслѣдованіе Библіи. При этомъ онъ занимался также медициною практически и теоретически, и даже написалъ нѣсколько медицинскихъ сочиненій '); но главнымъ предметомъ, на который устремлены были всѣ его помыслы, былъ основательный комментарій къ Библіи, и работы по грамматикѣ, не составляя для него главнаго предмета, служили ему единственно пособіемъ для толковаго пониманія священнаго писанія.

Путемъ основательныхъ и раціонально веденныхъ изслѣдованій. Ибнъ-Ганахъ пришелъ къ совершенно новымъ результатамъ, до которыхъ не дошелъ Хаюгъ, почему и долженъ былъ сдёлать нёсколько измененій въ грамматической системѣ послѣдняго. Впрочемъ онъ сдѣлалъ это весьма скромно, отдавая при этомъ полную справедливость заслугамъ послѣдняго. Онъ замѣтилъ при этомъ, что не только самъ онъ, но и многіе другіе были вскормлены «молокомъ его мудрости»; но при всемъ этомъ онъ не можетъ не сказать, выражаясь словами Аристотеля: «любовь его къ истинѣ сильнѣе любви къ Платону»). Еще до своего переселенія изъ Кордовы въ Сарагоссу, слёдовательно еще въ молодости, онъ въ небольшой стать ватовалъ противъ взглядовъ Хаюга. Но это самостоятельное и нѣсколько пренебрежительное отношение къ Хаюгу глубоко оскорбило приверженцовъ послѣдняго, въ числѣ которыхъ однимъ изъ самыхъ ревностныхъ былъ Самуилъ Ибнъ-Нагрела. Вслёдствіе этого между Ибнъ-Ганахомъ и учениками хаюгской школы возникла ожесточенная полемика, перешедшая даже въ оскорбительныя и непріязненныя личности, какъ то было со споромъ между школами Менагема и Дунаша. -- Самуилъ Ибнъ-Нагрела и Іона Ибнъ-Ганахъ осыпали другъ друга стрѣлами своего остроумія и ироніи. Съ той и другой стороны грамматическія возраженія писались одно за другимъ. Въ одной изъ своихъ статей Ибнъ Ганахъ ясно между про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Мунка, тамъ-же, стр. 81. Wüstenfeld, Geschichte der arabischen Aerzte № 150.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Приведено Серахья Галевн въ предисловін Маог.

чимъ намекаетъ, что Самуилъ изъ зависти оклеветалъ его и что приведенное имъ примѣчаніе, которое онъ выдалъ за свое собственное, было украдено имъ у одного изъ древнихъ восточныхъ грамматиковъ<sup>1</sup>). Такимъ образомъ два главныхъ представителя еврейской культуры за этотъ періодъ времени, тонкій проницательный «князь» и геній еврейской филологіи были ярыми антагонистами и эти непріязненныя отношенія продолжались, какъ кажется, до конца жизни. Личная антипатія и сплетни услужливыхъ друзей имѣли одинаковую долю участія въ этомъ раздорѣ.

Чувствуя приближение старости, которую Ибнъ-Ганахъ, говоря словами Платона, называетъ «матерью забвенія», онъ окончилъ работы по своему главному труду, въ который вложилъ плодъ своихъ долгихъ изслѣдованій и все богатство своей внутренней жизни. Въ этомъ сочинени онъ выработалъ правила еврейской грамматики, изъ которыхъ нѣкоторыя по своей глубинѣ и смѣлости остались непонятыми, а другія были отвергнуты. Ибнъ-Ганахъ не только создалъ еврейский синтаксисъ, но даже довелъ его почти до полнаго совершенства. Но еще цённёе его взглядовъ на грамматику оказываются его блестящія основныя экзегетическія правила, изложенныя имъ въ этомъ сочинении. Никто до него и очень немногіе послѣ него и до настоящаго времени умѣли такъ вѣрно понять и такъ превосходно освѣтить всѣ тонкости художественныхъ произведеній священной литературы, какъ то сдѣлалъ Ибнъ-Ганахъ. Съ той высоты, на которую Ибнъ-Ганахъ поставилъ экзегетику Библіи, всѣ прежнія сочиненія этого рода, начиная съ сочинений перваго Караимскаго изслъдованія Библіи и до Саади Менагема, Дунаша и Хаюга казались не болѣе какъ ученическими работами. Хотя Караимы на вѣсъ золота цѣнили каждое слово священнаго писанія и старались, путемъ сравненій, понять его настоящее значеніе, да и вообще много хлопотали, чтобы добиться связнаго и осмысленнаго представленія, но, будучи противниками

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rikmah, ed. Kircheim, p. 185.

Талмуда, они лишь съ предвзятыми взглядами пользовались пособіемъ экзегетики, которая поэтому и не могла быть имъ полезною.

Саади тоже пользовался экзегетикою, но только для борьбы съ Каранмами и чтобы придать библейскій колорить нѣкоторымъ философскимъ теоріямъ. Другіе же пользовались экзегетикою единственно, какъ образцомъ стиля для изящныхъ литературныхъ произведений, какъ поэтическихъ, такъ и прозаическихъ. Іона Ибнъ-Ганахъ поставилъ первый изслъдование Библи на степень самостоятельной науки, имъющей цёль въ самой себъ. Онъ старался самою Библіей объяснить божественное содержание священнаго писания. Странному толкованію, будто Библія должна читаться дѣтскимъ, безсмысленнымъ языкомъ, онъ противопоставилъ простой, но чрезвычайно убѣдительный способъ толкованія, благодаря которому геніальность свыше-вдохновенныхъ писателей освъщается и тъмъ болъе лучезарнымъ свътомъ. Ибнъ-Ганахъ началъ съ того, что обратилъ внимание на элипсисъ и на перемѣщеніе словъ и стиховъ въ священныхъ книгахъ и быль на столько смѣль, что очень многое непонятное, загадочное и повидимому нескладное объяснилъ просто перестановкою буквы или цълаго слова. Такимъ образомъ онъ объяснилъ болѣе двухсотъ темныхъ мѣстъ совершенно просто и вполнъ осмыслилъ ихъ, принявъ предположение, что въ данномъ мѣстѣ писатели по ошибкѣ употребили не то слово или выражение <sup>1</sup>). Приведениемъ подходящаго слова Ибнъ-Ганахъ возстановилъ настоящій смыслъ во многихъ стихахъ, которые до него читались съ дътскою безсмысленностью. Онъ былъ первымъ разумнымъ библейскимъ критикомъ, всецъло проникнутый сознаніемъ, что Библія — книга Богомъ вдохновенная; онъ однако не ставилъ, подобно другимъ, ея языкъ такъ высоко, чтобы допустить въ немъ очевидныя погрѣшности противъ здраваго смысла. Напротивъ, онъ былъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rikmah, с. 28. — См. Ибнъ-Эзра къ Данінлу 1, I и Zachot, ed. Lippmann, стр. 72 и примѣчаніе къ ней.

того мнѣнія, что священное писаніе, хотя и Богомъ вдохновенное, должно—разъ что оно написано для людей—подчиняться правиламъ человѣческаго языка. Но Ибнъ-Ганахъ не утверждалъ также и того, что переписчики и пунктаторы по недоразумѣнію измѣнили или исказили слова, а мѣстами и цѣлыя выраженія въ библейской литературѣ; онъ говорилъ только, что святые отцы были люди и, въ качествѣ таковыхъ, не могли не платить дани человѣчеству. Свой главный трудъ (написанный, какъ и пять другихъ сочиненій, на арабскомъ языкѣ) онъ основательно назвалъ <u>«Критикою» (A</u>l-Tanchik) и раздѣлилъ его на двѣ части: первая заключаетъ въ себѣ грамматику вмѣстѣ съ экзегетикою (Al-Lumá, Rikmah) вторая—словарь (Kiteb al Asswal)<sup>1</sup>).

Этотъ громадный трудъ, составляющій послѣ религіознофилософскаго сочиненія Саади замѣчательнѣйшее явленіе въ средневѣковой еврейской литературѣ до одиннадцатаго столѣтія, свидѣтельствуетъ не только о великомъ и свѣтломъ умѣ писателя, но и объ его нравственномъ и религіозномъ величіи. Ибнъ-Ганахъ замѣчаетъ въ своемъ научно-изложенножъ введеніи къ этой книгѣ, что онъ принялъ на себя этотъ трудъ не изъ тщеславія и не изъ желанія прославиться, а единственно изъ желанія дать болѣе широкое распространеніе върному пониманію священнаго писанія, а вмъсть съ тъмъ и истинной набожности. Къ тому-же непреодолимая сила влекла его къ этой работъ, въ которой онъ находилъ столько наслажденія, что не даваль себѣ ни отдыха, ни покоя. Мысли же при такихъ усидчивыхъ занятіяхъ являлись какъ-бы по вдохновенію. Хотя у Ибнъ-Ганаха было много враговъ и такихъ, которые умаляли его заслуги, и такихъ, которые за его ученыя изслѣдованія Библіи называли его еретикомъ, но онъ въ своихъ сочиненіяхъ не выражается непріязненно ни о тѣхъ, ни о другихъ, даже не упоминаетъ ихъ, и еслибъ отъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Арабскій оригиналь, исключая введенія, обнародованнаго Мункомъ въ его Notice etc., находится въ рукописи въ Бодлеянѣ. Первая часть издана въ еврейскомъ переводѣ Ісгуды Ибнъ Тиббона Кирхгеймомъ подъ заглавіемъ: Rikmah (Франкфуртъ-на-М. 1857).

одного его зависѣло, то потомство ничего не узнало-бы о его враждебныхъ столкновеніяхъ съ министромъ Ибнъ-Нагрелою. Ибнъ-Ганахъ былъ также знакомъ съ философіею; о Платонъ и Аристотелѣ онъ говоритъ съ видомъ знатока<sup>1</sup>). Онъ написалъ даже книгу о логикѣ въ духѣ Аристотеля. Къ метафизическимъ изслѣдованіямъ объ отношеніяхъ Бога къ міру и о началѣ всѣхъ началъ, которыми занимались его еврейскіе современники и его земляки и въ особонности Ибнъ-Гебирола. онъ относился неблагосклонно и даже осуждалъ ихъ, говоря. что они не ведутъ къ познанію истины, а подрываютъ в вру<sup>2</sup>). Ибнъ-Ганахъ былъ мыслитель трезвый и врагъ всякаго мечтательнаго и эксцентричнаго направленія. Вотъ почему поэзія была ему чужда; онъ самъ сознается, что въ зрѣломъ возрастѣ при всемъ своемъ стараніи онъ не могъ написать ни одного удачнаго стиха <sup>8</sup>). Въ этомъ отношении онъ былъ такъ сказать антиподомъ Ибнъ-Гебиролы — третьей знаменитости въ тріумвиратѣ этой эпохи — съ которымъ, хотя оба жили въ одномъ и томъ же городѣ, онъ, повидимому, былъ не особенно друженъ ').



<sup>1)</sup> Rikmah. Введеніе, стр. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же. Текстъ стр. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же стр. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Предположеніе Гейгера, будто стихотвореніе Ибнъ-Гебиролы № 12 въ собраніи Schire Schelomo Дуке № 22 относится къ Іонѣ Ибнъ-Ганаху, опровергается самымъ содержаніемъ этого стихотворенія.

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

## Эпоха Ибнъ-Нагрелы и Ибнъ-Гебиролы.

Ибнъ-Гебирола, его жизнь, характеръ, пъсни и философія. — Государственный дъятель Іекутіель Ибнъ-Гассанъ. — Бахья (Бехая) и его философія нравственности. — Библейскій критикъ Ицхаки Ибнъ-Язусъ. — Поэтъ Іосифъ бенъ-Хасдай. — Смерть Самуила Ибнъ-Нагрелы. — Его сынъ Іосифъ, характеръ его и трагическій конецъ. — Еврейскій государственный дъятель и поэтъ Абу-Фадлъ бенъ-Хасдай. — Смерть Ибнъ-Гебиролы. — Французскія и нъмецкія общины; Іосифъ Тобъ Элемъ, братья Менагемъ бенъ-Хелбо и Симонъ Кара. — Р. Монсей изъ Нарбонны. — Лотарингскіе ученые. — Вормская синагога. — Яковъ бенъ-Якаръ, Исаакъ Галеви и Исаакъ бенъ-Ісгуда. — Книга Зоровавеля. — Евреи въ [Богемін и Польшѣ. — Караимы.

## 1027 - 1070.

Соломонъ бенъ-Іегуда Ибнъ-Гебирола, или по арабски Абу-Аюбъ Сулейманъ Ибнъ-Іахья (р. 1021 ум. 1070) <sup>1</sup>) былъ идеальнымъ явленіемъ, богато одаренною личностью, граціознымъ поэтомъ и вмѣстѣ съ тѣмъ глубокимъ мыслителемъ. Все дышало въ немъ поэзіею и мыслью, и то, что не имѣло отношенія къ поэзіи или философіи, казалось ему мелкимъ и ничтожнымъ. Убѣгая всего земнаго, Ибнъ-Гебирола всею душою — которой чужды были всякія грязныя и низкія желанія — отдался умственнымъ интересамъ. Будучи моложе своихъ ученыхъ современниковъ, онъ однако превзошелъ ихъ обаятельностью рѣчи<sup>2</sup>). Хотя порыванія къ небу его оригинальнаго генія и изліянія горячей души открыты передъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Біографія. См. прим. 3. II. Схоластики христіане передблали его имя въ Авицебралъ и Авицебронъ.

<sup>2)</sup> Монсей Ибпъ-Эзра у Мунка, въ Melanges стр. 263.

нами въ его сочиненіяхъ, тѣмъ не менѣе надъ самою жизнью его все еще царитъ глубокій мракъ, такъ что — чтобы описать личность, каждый шагъ которой полонъ интереса, приходится руководствоваться одними только предположеніями. Надо полагать, что отецъ его Іегуда, жившій въ Кордовъ, во время военныхъ смутъ переселился вмѣстѣ съ Ибнъ-Нагрелою въ Малагу. Въ этомъ-то городѣ родился и воспитался еврейскій Платонъ, геній поэзіи и философіи, согрѣвшій своими сочиненіями много душъ и просвѣтившій много умовъ.

Ибнъ-Гебирола рано, повидимому, лишился родителей, которые не оставили ему состоянія. У него не было даже брата, въ душу котораго онъ могъ-бы излить чувства, наполнявшія его нѣжное и любвеобильное сердце. Онъ оплакалъ свое круглое сиротство слѣдующими словами, пробуждающими въ читателѣ горячее сочувствіе:

> «Согбенный горемъ, безъ отца и матери, «Молодой и одиновій въ свъть я; «Нътъ ни брата, нътъ ни друга у меня» 1).

Нѣжный и поэтическій, съ душою склонной къ мечтательности, Ибнъ-Гебирола очень тяготился своимъ одиночествомъ, которое еще усилило въ немъ врожденную меланхолію. Мальчикомъ онъ не вѣдалъ радостей дѣтскаго возраста; никогда улыбка не озаряла лица юноши. Въ Ибнъ-Гебиролѣ мы видимъ юношу, котораго преждевременно состарили мрачныя думы и грустныя наблюденія. Самъ онъ рисуетъ себя въ слѣдующихъ словахъ:

> «Я дитя съ душою восьмидесятилётняго старца; «Тёло мое скитается на землё, а душа витаетъ за облаками» <sup>2</sup>).

Чуждый внѣшнему міру, онъ углубился въ самого себя и весь ушелъ въ свое богатое внутреннее я, полное поэзіи

<sup>2</sup>) Тамъ-же, № 9, стр. 14.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schire Scheloma, собраніе свътскихъ пъсенъ Ибнъ-Гебиролы, изданныя Дуке (Ганноверъ, 1858) № 1.

и мысли. Поэзія и вѣра, освѣщенная философіей, были для него двумя ангелами-хранителями, которые осѣнили его своими крыльями и спасли отъ отчаянія. Но онѣ не могли наполнить его сердце радостнымъ чувствомъ; настроеніе его всегда оставалось задумчивымъ и грустнымъ, чѣмъ и объясняется меланхолическій характеръ всѣхъ его пѣсенъ. Первыми поэтическими изліяніями его души были молитвы, совершенно оригинальныя, которыя отрывають душу отъ всего земнаго и переносять ее къ престолу Всевышняго, въ хоры славословящихъ ангеловъ. Еще юношею Ибнъ-Гебирола написалъ стихотворение о художественныхъ формахъ, которое какъ нельзя яснѣе свидѣтельствуетъ о врожденномъ талантѣ юнаго поэта. На шестнадцатомъ году отъ рожденія онъ написалъ стихотвореніе, полное тихой грусти, замѣчательное тѣмъ, что въ немъ молодой поэтъ совершенно зрѣло разсуждаетъ о себѣ и своей судьбѣ:

«Вижу-ль смёхъ, сердце мое плачетъ, «Ибо жизнь моя полна печали, «О другъ! Ужель лишь горе вѣдать въ шестнадцать лётъ, «Когда молодость должна радоваться, какъ радуется лилія въ росѣ! «Сердце мое казнитъ меня съ дѣтства, «Вотъ почему душа моя скорбитъ — «Но нѣтъ вѣдь пользы въ этой грусти. «Замолкни, сердце, уповай; для всякой раны есть лекарство. «Къ чему-жъ кручиниться о бѣдствіяхъ. «Что пользы въ вѣчномъ потокѣ слезъ !» 1)

Въ томъ возрастѣ, когда большая часть людей бываетъ еще ни то, ни сё, Ибнъ-Гебирола былъ уже хорошимъ поэтомъ и былъ признанъ знатокомъ своего дѣла, въ которомъ превзошелъ всѣхъ своихъ предшественниковъ. Его стихотворенія ясно свидѣтельствуютъ, что ему не приходилось искать ни словъ, ни риемъ, ни мыслей, ни картинъ — все это словно само собою возникало въ его головѣ. При этомъ въ немъ сильно было развито чувство мѣры; онъ былъ очень

1) Тамъ-же, № 3.

чутокъ и никогда не переходилъ за черту, отдѣляющую прекрасное отъ преувеличеннаго. Подъ вліяніемъ горячаго чувства этого поэта-ребенка древній еврейскій языкъ какъ бы помолодѣлъ и сдѣлался вѣрнымъ толмачамъ его мыслей и чувствъ. Конечно, онъ уже съ ранней молодости серьезно и усердно занимался изучениемъ священнаго языка и владблъ имъ. какъ языкомъ живымъ, всосаннымъ, такъ сказать, съ молокомъ матери. Ибнъ-Гебирола сдълалъ его гибкимъ, плавнымъ и изящнымъ, и языкъ подчинялся ему, какъ своему любимцу. Этотъ молодой поэтъ значительно расширилъ еврейскій размѣръ стиха и довелъ его до звука, ласкающаго слухъ. Музу, которую никто не изображалъ картинно ни въ библейской, ни въ ново-еврейской поэзіи, онъ нѣжно и осмысленно, въ духѣ еврейскаго языка, олицетворилъ подъ видомъ голубя съ золотыми крыльями и сладкимъ голосомъ<sup>1</sup>). Современники справедливо назвали его царемъ поэзіи и обратили на него внимание<sup>3</sup>).

Въ своемъ безпомощномъ состояніи и нуждѣ молодой поэтъ нашелъ себѣ утѣшителя и покровителя въ человѣкѣ, котораго прославила и увѣковѣчила поэзія Ибнъ-Гебиролы и который безъ нея остался бы неизвѣстнымъ. Іекутіель Ибнъ-Гассанъ или Алгассанъ<sup>3</sup>) занималъ въ Сарагоссѣ, подобно Самуилу Ибнъ-Нагрелѣ въ Гранадѣ, высокое положеніе при государѣ Іахьѣ Ибнъ-Мондагирѣ. Его называютъ княземъ надъ князьями, «къ слову котораго прислушиваются знатные». — «Правленіе царей покоилось на его плечахъ; по его рѣшенію управляли князья, и по его приказу собирались совѣтники». Іекутіелъ Ибнъ-Гассанъ восхваляется такъ же, какъ князь-благодѣтель, «онъ, какъ отецъ, заботился о

«ИСТОРІЯ ЕВРЕКВЪ».

8

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же прим. 14, 22, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Монсей Ибнъ-Эзра въ Mélanges Мунка р. 263 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Смр. о немъ Frankel Monatschrift Jahrg. 1858, S. 454 ff. и Zeitschrift der deutsch. morgenländischen Gesellschaft, 1859. S. 515. Іскутіела бенъ Гассана нельзя смёшивать съ астрономомъ Гассаномъ бенъ Гассаномъ уже потому, что послёдній былъ старцемъ въ 971 году, когда онъ выработалъ свое астрономическое произведеніе, и не могъ слёдовательно быть убитымъ въ 1039 г. Кромѣ того Ибнъ-Гебирола не изображаетъ его старцемъ.

всѣхъ, языкъ его приноситъ каждому благо, сердце его полно щедрости и уста постоянно сохраняють върность». - «Онъ своимъ сердцемъ властвовалъ надъ сердцами, просилъ бѣаныхъ принять отъ него даръ и принудилъ-бы ихъ къ тому, если бъ имъ вздумалось отказаться». Это высокопоставленное лице Сарагоссы съ любовью приняло участие въ покинутомъ поэтѣ Ибнъ-Гебиролѣ, помогало ему и успокоивало его раздраженную душу (въ 1038)<sup>1</sup>). Зато Ибнъ-Гебирола, хваля покровителя, далъ волю своему вдохновенію. Его фантазія заимствовала у природы ея прелести, а у библій роскошь ея картинъ, чтобы ими прославить Іекутіела. Онъ повергъ всю вселенную къ его ногамъ. «Строгое слово Іекутіела уподобляется головнѣ, а ласковое — освѣжающей росѣ». — «Прикажи онъ вселенной поколебаться — и она безпрекословно исполнить его приказание». - Кто рѣшится упрекнуть вь преувеличенияхъ семнадцати-лѣтняго поэта съ пылкимъ воображениемъ. Подъ охраною высокопоставленнаго покровителя, взглядъ Ибнъ-Гебиролы на жизнь просвѣтлѣлъ. Въ Сарагоссѣ онъ могъ выйти нѣсколько изъ своего теснаго круга, выступить изъ своего замкнутаго міра мыслей и найти удовлетворение въ окружающемъ его внѣшнемъ свътъ. Его нъжная, ласковая натура была создана для дружбы. и онъ пріобрѣлъ нѣсколько друзей, къ которымъ привязался со всёмъ пыломъ мечтательной души, награждая ихъ за привязанность златомъ своей поэзіи. Его муза въ это время воспѣвала его покровителя и друзей, мудрость и природу. Его описанія природы живы, наглядны и пламенны.

Но судьба какъ будто позавидовала его спокойному настроенію и отняла у него покровителя ранѣе, чѣмъ онъ успѣлъ привыкнуть къ своему пріятному существованію. Онъ и вмѣстѣ съ нимъ всѣ благородные лишились внезапно Іекутіела. Вѣроятно, онъ былъ увлеченъ въ паденіе сарагосскаго государя, послѣдовавшее за возстаніемъ во дворцѣ. Абдаллахъ Ибнъ-Гакамъ, двоюродный братъ царя Іахья Ибнъ-Мондагира,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Смр. прим. 3. II.

возоталъ противъ своего царскаго родственника, внезапно напалъ на него во дворцѣ, отрубилъ ему голову и завладѣлъ его сокровищами (1039). Любимцы царя не были пощажены заговорщикомъ, и Іекутіела Ибнъ-Алгассана вѣроятно постигла въ то время печальная доля. Онъ былъ скованъ и затѣмъ казненъ злодѣями. Велика была на сѣверѣ Испаніи печаль о трагической кончинѣ прославленнаго Іекутіела. Поэты соперничали другъ передъ другомъ въ украшеніи его могилы цвѣтами поэзіи. Горе Ибнъ-Гебиролы было безгранично, и элегія на смерть покровителя была истинно-потрясающимъ образцомъ вдохновенной поэзіи. Это произведеніе, состоящее болѣе чѣмъ изъ двухсотъ прекрасныхъ стиховъ, служитъ памятникомъ какъ покойному, такъ и пѣвцу. Уже первый стихъ вполнѣ выражаетъ великое достоинство Іекутіела, и поэту не было надобности прибавлять что либо қъ хвалѣ его:

> «Іекутіела жизнь истекла. Такъ тлѣнны и небеса!» <sup>1</sup>)

Горе Гебиролы о казненномъ покровителѣ было тѣмъ искреннѣе, что для него смерть эта имѣла совершенно особое значеніе. Молодой поэтъ лишился поддержки, которую оказывалъ ему Іекутіелъ въ его безпомощномъ состояніи; поэтому онъ взываетъ:

> «Не мънайте илакать мнѣ, не глядите на меня, Не вопрошайте, зачъмъ дрожатъ мои уста, Глава моя липилась своей тѣни, Іекутіела нѣтъ. не стало слабыхъ силъ»,

Послѣ этого трагическаго происшествія мрачное настроеніе вновь овладѣло душою Ибнъ-Гебиролы. Онъ всюду видѣлъ мракъ и жаловался на непониманіе его, на измѣну друзей, на преслѣдованія. Съ свойственною избраннымъ поэтамъ щекотливостью онъ самъ себя терзалъ, разрывалъ горемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Все здъсь описанное находится въ Schire Schelomo. Но не всъ элегіи на смерть Іекутіела писаны Ибнъ-Гебиролою.

собственную грудь, видёлъ себя окруженнымъ врагами и умаленнымъ завистниками. Въ его поэтическихъ произведеніяхъ вновь сталъ проглядывать отпечатокъ горести. Но что окончательно убило бы другаго, то придало новую силу его вдохновению, и теперь только онъ сталъ приближаться къ зениту своего поэтическаго и литературнаго величія. Писать стихи сдѣлалось для него столь легкимъ дѣломъ, что онъ на девятнадцатомъ году отъ рожденія (1040) написалъ цѣлую еврейскую грамматику, со встыи ся сухими правилами, въ четырехстахъ стихахъ, акростихомъ и съ однозвучною ризмой, съ однимъ и тѣмъ же звукомъ, проходящимъ чрезъ весь рядъ каждаго изъ стиховъ (Anak). Во введения къ этому нравоучительному стихотворенію Ибнъ-Гебирола восхваляеть священный языкъ, какъ богоугодный, «которымъ хоры ангеловъ ежедневно восхваляють Создателя, на которомъ Богъ открываетъ синайскій законъ, пророки предсказываютъ и псалмопѣвцы поютъ». Онъ хулилъ своихъ земляковъ, жителей Сарагоссы, «слѣпую общину», за ихъ равнодуше къ правильному еврейскому языку: «Одна часть говорить по-идумейски (по-романски), а другая — языкомъ Кедара (по-арабски)». Его еврейская грамматика въ стихахъ 1) инбла цблью возбудить любовь къ библейскому языку и дать руководство къ пониманію его правилъ.

Въ Сарагоссъ Ибнъ-Гебирола написалъ морально-философское сочиненіе (1045), хотя не имъющее значенія его послъдующихъ философскихъ произведеній, однакожъ замъчательное по выраженному въ немъ своеобразному взгляду столь молодаго автора и по его глубокому знанію древнихъ философовъ. Ибнъ-Гебирола соединилъ въ этой книгъ нравственныя изреченія изъ священнаго писанія и Талмуда съ основными афоризмами «божественнаго Сократа», его ученика Платона, Аристотеля, арабскихъ философовъ и въ особенности одного еврейскаго философа-моралиста Алкути (можетъ

<sup>1)</sup> Часть этого грамматическаго стихотворенія напечатана въ Пархона Machberet и Дуке Schire Schelomo № 55.

быть Хофецъ Алкути) <sup>1</sup>). Это сочиненіе «для облагораживанія наклонностей души» <sup>8</sup>) представляеть своеобразную систему человѣческихъ темпераментовъ и страстей, насчитываетъ двадцать склонностей и побужденій, согласно четыремъ темпераментамъ, помноженнымъ на пять чувствъ, и показываетъ, какимъ путемъ одностороннее стремленіе души можетъ быть приведено къ нравственному равновѣсію. Замѣчатедьно, что молодой авторъ обладалъ столь глубокимъ знаніемъ человѣческой души и жизненныхъ отношеній, какъ будто пріобрѣлъ его зрѣлымъ опытомъ бурной и дѣятельной жизни!

Морально-философское произведение Ибнъ-Гебиролы содержить въ себѣ много зло-бичующихъ намековъ на лицъ сарагосской общины, которыхъ онъ преднамъренно желалъ оскорбить, и которыя тёмъ болёе должны были чувствовать себя задътыми, что онъ прибавилъ: «Именъ не называю, они достаточно извѣстны». Онъ описываетъ гордецовъ, которые возвышаются надъ товарищами, поворачиваются къ нимъ спиной и свое мнѣніе считають лучшимь; изображаеть также и ненавистниковъ, носящихъ любовь на устахъ. Во введени онъ высказываетъ увѣренность, что враги и завистники воспользуются его сочинениемъ для преслѣдования его, но онъ не намѣренъ этимъ стѣсняться и спокойно перенесетъ ихъ нападки. «Пускай они ненавидять меня за мое стремленіе къ добру». Ибнъ-Гебирола считаетъ нужнымъ увѣрить, что изслѣдованія истекли изъ его собственной головы и что онъ не пользовался ни чьимъ трудомъ. Однимъ словомъ, сочинение это кажется вызовомъ нѣкоторымъ сарагоссцамъ, его противникамъ. Опасенія Ибнъ-Гебиролы оправдались: онъ быль изгнань изъ Сарагоссы (послѣ 1045) <sup>в</sup>) вліятельными

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Монсей Ибнъ-Эзра въ своей поэтикъ называетъ этого Алкути авторомъ одной парафразы Псалтири въ стихахъ; смр. Jewisch Literature p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Арабское заглавіе: Islach al-Achlak, еврейское: Tikkun Midot ha-Nefesch; орнгиваль находится въ Бодлеянѣ; еврейский переводь быль иѣсколько разъ печатанъ Іегудою Ибнъ-Тиббономъ. Обозначено въ рукоппси 4805—1045.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Соломонъ Бонфидъ, сообщено Эдельманомъ въ Dibre Chefez, стр. 21 и другими. Сир. прим. Моисся Ибнъ-Эзры у Мунка, тамъ-же стр. 264.

лицами, ожесточившимися противъ него и бывшими вѣроятно важными членами общины. Зато онъ клеймилъ городъ. называя его второю Гоморрою въ своемъ прекрасно-риемованномъ, уныломъ, душу раздирающемъ плачѣ, похожемъ на отчаянный призывъ на помощь. Куда онъ переселился — неизвъстно. Несчастный молодой поэтъ былъ до того безутѣшенъ что въ минуту отчаянія рѣшился совсѣмъ уйти изъ Испаніи и отправиться въ Египетъ, Палестину и Вавилонію '). Одно стихотвореніе онъ посвятилъ своей душѣ, убѣждая ее отрясти съ себя прахъ Испаніи. Притомъ онъ вспоминалъ примѣры патріарховъ и величайшихъ пророковъ, оставившихъ свое отечество и отправившихся странствовать. Къ Испаніи онъ обращается апострофически, словами:

> «Горе тебѣ, страна моихъ враговъ; Съ тобою не дѣлю я ничего, Хоть радость иль печаль ты испытаешь <sup>2</sup>)».

Но намъренія своего онъ не исполнилъ, а странствовалъ по Испаніи, испытывая дъйствительныя и воображаемыя несчастія, жаловался на непостоянство времени и своихъ друзей и выразилъ свое горе въ прекрасныхъ стихахъ:

> «Не браните меня за обиле слезъ, Безъ нихъ мое сердце изсохло-бъ. Странствованія меть силу надломили, Меня муха на крыльяхъ можетъ умчать <sup>3</sup>)».

Ангелъ-хранитель испанскихъ евреевъ, Самуилъ Ибнъ-Нагрела, принялъ въ немъ участіе и озаботился объ его покоѣ. Зато Ибнъ-Гебирола воспѣвалъ его въ громкихъ и звучныхъ стихахъ <sup>4</sup>). Подъ могущественнымъ покровительствомъ министра-еврея онъ занимался философскими изслѣдованіями на-

<sup>1)</sup> Schire Schelomo Ma 2. Crp. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же № 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же № 29. Объ его странствіяхъ говоритъ стихотвореніе № 46; оно прекрасно на еврейскомъ языкѣ, а перевести его невозможно. Dr. М. Саксъ обратилъ вниманіе (religiöse Poesie der Juden in Spanien 213, 3), что выраженіс жалобы въ пѣсни покаянія (Keter Malchut) изображаетъ то-же.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Смр. прим. 3. II.

равнѣ съ поэзіею. Поэзія была его возлюбленною, а филосо- ) фія — его матерью. Онъ говоритъ:

> «Какъ мудрость мнѣ покинуть, Когда въ союзъ я съ ней вступилъ! Она мнѣ мать, я-жъ баловень-ребенокъ ей, Она моя краса, она мнѣ ожерелье, Ужель сложить съ себя мнѣ свой нарядъ? Пока живу, мой духъ не перестанетъ Стремпться къ ея небесной высотѣ, И успокоюсь я, найдя ея бытію начало».

Какъ, будучи еще полуребенкомъ, Ибнъ-Гебирола создалъ для еврейской поэзіи наитруднѣйшіе художественные образцы \ и обращался съ ними играючи, легко, такъ точно полуюношей онъ создалъ цёлую философскую систему о высшихъ проблемахъ, занимающихъ человъческій умъ. Въ чемъ состоитъ высшая цёль человѣка? Что такое существо души, гдѣ ея начало и куда она уходить, оставя землю? Какъ понимать высшее существо, и какимъ образомъ оно, единое и совершенное, создало многократное, разъединенное и несовершенное, т. е. видимый міръ? На эти и на многіе другіе метафизические вопросы Ибнъ-Гебирола далъ отвѣты, предназначенные однакожъ не для върующей души, но для человъческаго ума, и указывавшіе человѣку его мѣсто во вселенной, открывавшие ему глаза для понимания какъ невидимаго высшаго міра духовъ, такъ и видимаго міра, дабы онъ могъ доискаться существующей между ними связи. Въ этой системъ онъ выказалъ такое поражающее богатство идей и такую глубину мыслей, что читателю приходится прилагать всю силу ума для слёдованія за нимъ. Онъ же такъ легко и понятно излагаетъ спутанныя идеи, обнимающія вселенную со всти послъдовательными рядами существъ, начиная съ пер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же № 7 въ концѣ. Уже въ стихотвореніи, писанномъ по изгнаніп пзъ Сарагоссы, онъ выражаеть намъреніе предаться изученію метафизики и надъется найти въ ней покой (№ 1 въ концѣ). Изъ этого слѣдуетъ, что онъ писалъ свою философскую систему послѣ 1045 года. Въ Keter Malchut онъ говоритъ, что уже прожилъ пол-жизни, т. е. 35 лѣтъ; слѣдовательно онъ писалъ это стихотвореніе въ 1055 году.

вобытнаго существа и оканчивая мертвымъ камнемъ, что для всего находить подходящее опредѣленіе и соотвѣтствующій образъ. Часть этихъ мыслей онъ изложилъ въ формѣ стихотворенія — молитвы (Keter Malchut), которое по величію, вдохновенію и искренности не имѣетъ себѣ подобнаго. Правда. руководящія идеи системы Ибнъ-Гебиролы были уже высказаны прежними мыслителями, и онъ заимствовалъ многое у / философской школы ново-платониковъ, составлявшихъ послёднюю отрасль греческой философіи. Онъ потому избраль эту школу, что его поэтической душѣ болѣе всего нравился / этотъ полупоэтический и полуразмышляющий взглядъ на міръ. Однакожъ метафизическая система Ибнъ-Гебиролы можетъ быть названа его собственнымъ созданіемъ, потому что идеи ново-платонической школы онъ пріобрѣлъ не изъ прямаго общенія съ нею — прошло уже пол-тысячелѣтія съ тѣхъ поръ, какъ императоръ Юстиніанъ велѣлъ ее закрыть въ Авинахъ, — а дошли онъ до него въ искаженномъ видъ и въ дурныхъ переводахъ сирійскихъ и арабскихъ переводчиковъ, и кромѣ того ему пришлось соединить эти идеи съ понятіями евреевъ о Вогѣ и мірозданіи. По крайней мѣрѣ онъ былъ самостоятельнѣе магометанскихъ философовъ Алфараби и Ибнъ-Сина (Авиценна), рабски подражавшихъ Аристотелю. Изъ ряда разрозненныхъ мыслей Ибнъ-Гебирола создалъ органическое пѣлое. Свою систему онъ изложилъ въ сочинении «источникъ жизни» (Mekor Chajim, fons vitae), или «о всеобщихъ основахъ міра» (de materia universali), на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ново-платоническая, христіанская, мистическая философія Іоганна Скота Эригены около 850 г. имѣла мало вліянія и была въ Европѣ мало извѣстна. Арабско-испанскій философъ Ибнъ-Бага (Авенъ-Паце) писалъ лишь въ 1118 г.; первые достойные упоминовенія христіанскіе схоластики, Вильгельмъ фонъ-Шампо и Абелардъ, выступили въ тоже время. Слѣдовательно, Ибнъ-Гебирола былъ первымъ средневѣковымъ философомъ въ Европѣ. До начала настоящаго столѣтія онъ былъ совершенно забытъ. Журденъ первый заговорилъ о немъ подъ именемъ Авицеброна, не зная ничего вѣрнаго ни о немъ, ни объ его системѣ. Мунко оказалъ неотъемлемую заслугу, отведя Ибнъ-Гебиролѣ мѣсто въ исторін философіи. Онъ отыскалъ въ библіотекѣ св. Виктора отрывки еврейскаго перевода Mekor Chajim и полный латинскій переводъ той-же книги подъ заглавіемъ fons vitae и сдѣлалъ ихъ общедоступными, переведя на французскій языкъ

арабскомъ языкѣ, которымъ владѣлъ такъ-же хорошо, какъ еврейскимъ. Христіанскій государь упразднилъ храмъ философіи въ Аеинахъ и сослалъ ея послѣднихъ жрецовъ. Съ того времени она была изгнана изъ Европы или, по крайней мѣрѣ, оставалась здѣсь чуждою и потому перенесла свое отечество въ Азію. Еврейскій мыслитель Ибнъ-Гебирола первый пересадилъ ее снова въ Европу и построилъ ей алтарь въ Испаніи, гдѣ она съ тѣхъ поръ основала себѣ постоянное мѣстопребываніе.

Поэтически-настроенный, подобно Платону, Ибнъ-Гебирода заимствоваль у этого родственнаго ему по духу греческаго философа діалогическую форму изложенія. Онъ раз- ) виваеть свою систему въ оживленномъ разговоръ учителя съ ученикомъ. Такимъ образомъ ему удалось избъжать сухости. свойственной вообще метафизическимъ изслѣдованіямъ и дѣлающей ихъ скучными. Въ дополнение къ своему «источнику жизни» онъ написалъ другое философское сочиненіе о творческой волѣ Бога (origo largitatis et causa essendi)<sup>1</sup>), уже не существующее болье. Намъ нътъ надобности прослѣдить весь запутанный ходъ философіи Ибнъ-Гебиролы, потому что она почти ничего не сдълала для истолкованія юдаизма и представленія его въ надлежащемъ свъть. Онъ такъ мало обращаетъ на это вниманія въ своей системъ, что еслибъ не былъ извъстенъ за върнаго и своей религи искренно преданнаго еврея, то на основание его сочинений нельзя было бы причислить его къ этой націи. Для излагаемой нами еврейской исторіи достаточно будеть краткаго обзора главныхъ идей этого сложнаго разъясненія. Ибнъ-

?

и объяснивъ въ своихъ mélanges de Philosophie juive et arabe. Парижъ 1857 – 59. Въ то же время другой ученый, Dr. Зейерленъ, нашелъ латинскій переводъ въ библіотекѣ Мазарини, заявилъ объ этомъ и представилъ подробное изложеніе этого груда въ Theologische Jahrbücher, Jahrg. 1856—57. Dr. Іоель доказалъ основательно, что система Ибиъ-Гебиролы основана на ново-платоническихъ началахъ (Frankel's Monatschrift, Jahrg 1857, 58, 59). Риттеръ включаетъ Ибиъ-Гебиролу въ исторію философіи въ своей Geschichte der christlichen Philosophie, Göttingen 1858. Bd. I, S. 610 и слёд.

<sup>1)</sup> У Мунка тамъ-же стр. 223 изъ латинскаго перевода.

Гебирола, стараясь сдёлать понятнымъ порядокъ своихъ мыслей, начинаетъ изложение съ видимаго міра, дабы постепеннымъ переходомъ къ отвлеченному доказать, что и видимый міръ основанъ на духовномъ началѣ. Намъ же кажется болѣе соотвѣтственнымъ, для лучшаго пониманія его системы, начать съ верха, т. е. съ первобытнаго существа и постепенно спускаться въ низшія сферы.

Богъ, главнымъ образомъ, есть первобытное, въ самомъ себѣ единое существо, совершенно замкнутое, единство котораго ничъмъ не можетъ быть увеличено и уменьшено, раздѣлено и измѣнено подобно численному единству; въ немъ и нътъ различія существа отъ образа (субстанціи и акциденціи). Подробно доказывать это предложение Ибнъ-Гебирола считаетъ такъ-же излишнимъ, какъ и существование Вога. Къ чему еще приводить доказательства действительнаго существованія высшаго существа, когда все находящееся на лицо, духовное и земное, только въ Богѣ и отъ Бога! «Ты, о Боже, еси Всезиждитель, создавший вст существа и въ которомъ мы вст живемъ». Все, кромѣ Бога, есть только возможное, его-же суцествование есть единое необходимое <sup>1</sup>). Кромъ понятий объ единствъ и нераздъльности Бога (взятыхъ, какъ неоспоримыя предположенія, изъ еврейскаго понятія о Богѣ) иныхъ качествъ (аттрибутовъ) приписать ему нельзя<sup>2</sup>). Первобытное существо невѣдомо и непостижимо, потому что оно превыше всъхъ и безконечно <sup>в</sup>). Человъческій духъ не иначе можетъ постигнуть существо Бога, какъ познавая свои соблавенныя свойства и тщательно разсматривая мірь '). Этому лучезарному, нераздъльному, безконечному первобытному существу противополагается конечный міръ, какъ темная, разъединенная, безпомощная масса. Какъ относятся земныя, разрозненныя, составныя, жалкія существа къ безусловному, перво-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта мысль, являющаяся въ Mekor Chajim только изрѣдка, изложена въ Keter Malchut на подобіе молитвы (въ введеніи), Mekor Chajim ed. Munk; C. III. S. 8; IV. 30; V. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Keter Malchut. Тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mekor Chajim I. 5; V. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же. II. 5.

бытному существу? Призваны-ли они имъ непосредственно къ бытію? Управляетъ-ли божія благость этимъ бѣднымъ и ничтожнымъ міромъ? Въ разрѣшеніи этихъ вопросовъ заключается сущность философской системы Ибнъ-Гебиролы. Онъ не можеть удовлетвориться ни благовърнымъ предположениемъ о непосредственномъ міросозданіи изъ ничего, ни аристотелевскою, т. е. вообще языческою гипотезою, что божество уже застало въ мірѣ стихію и лишь образовало и сформировало ее. Одному противится философское, другому религіозное сознаніе. Одно, повидимому, унижаеть безконечное, превращая его въ конечное, другое ставитъ непреодолимую преграду между Богомъ и міромъ. Непосредственность міросозданія съуживаеть понятіе о Богѣ, приводя его въ непосредственную связь съ ничтожествомъ земнымъ; предположеніе о простомъ дарованія формъ самостоятельно проявляющейся стихи оскорбляеть всемогущество Бога и лишаеть міръ духа, разъединяя Бога и міръ, какъ разнородную дъйствительность.

Ибнъ-Гебирола своеобразно рѣшаетъ вопросъ объ отношения Бога къ земному міру. Въ первобытномъ существѣ заключается дарующая, движущая, творящая сила, которая проявляется какъ воля или слово Божіе. Въ этой Божіей воль. однородной съ существомъ Божіимъ, кроется безконечное множество совершенныхъ существъ. Она подобна безконечному свѣту, способному освѣтить безконечное число міровъ. Изъ этого первобытнаго свъта, воли Вожіей, истекають непосредственно, спокойно и вѣчно однородныя съ нею силы, простыя, безконечныя, духовныя творящія силы, которыя могуть дѣйствовать далѣе такимъ же образомъ. Сперва исходять изъ нея двъ силы, одна, могущая творить безконечное число существъ и давать имъ формы, и другая, долженствующая беречь и охранять ихъ; это основныя условія всего бытія, т. е. всеобщій образъ существа и всеобщая причина существа (forma universalis et materia universalis). Эти силы кажутся двойственными и разрозненными, но въ сущности онъ соединены; воля Вожія ихъ соединяетъ, такъ что образъ

43

существа ни на мгновеніе не можетъ быть безъ его причины, и, на оборотъ, причина не можетъ быть безъ образа. Они не составляютъ непосредственное, а лишь посредственное единство. Воля Божія составляетъ какъ бы духовное пространство, соединяющее и сохраняющее ихъ. Этимъ они отличаются отъ воли Божіей, хотя вмъстъ съ нею составляютъ нераздъльное свойство Бога и находятся другъ къ другу въ отношеніи писца, письма и доски <sup>1</sup>).

Всѣ существа, истекающія изъ воли Божіей, имѣютъ долю въ ея происхождении, связаны съ нею и между собою и состоятъ также изъ духовной причины и духовной формы. («Ты, о Боже, повелћаъ художнику извлечь бытіе изъ ничего, подобно лучамъ. извлекаемымъ изъ источника свѣта. Онъ черпаеть изъ родника свъта безъ ведеръ и воспроизводить все безъ средствъ. — Сила простирается до крайняго рубежа ничтожнѣйшей твари»<sup>2</sup>). Но чѣмъ болѣе существа удаляются отъ своего первобытнаго источника, тѣмъ болѣе теряютъ они простоту, силу, свѣть и духовность своего происхожденія и становятся болёе и болёе сложными, дёлимыми, слабыми, темными, плотными, телесными и потому более доступными чувствамъ. Истекшія изъ воли Божіей существа, изъ которыхъ высшія духовнѣе, совершеннѣе и сильнѣе ниже ихъ стоящихъ, составляютъ нисходящий рядъ. Всѣ безчисленныя существа заключаются во всеобъемлющей причинѣ существа, во всеобщемъ существъ, составляютъ какъ бы его части. Послѣднюю степень составляють пространство и тѣлесность, получающія свою форму отъ соразмѣрности величинъ, отъ видовъ и красокъ. Эти ничтожнѣйшія существа, отдѣленныя отъ начала. т. е. отъ воли Вожіей, и первой безконечности существъ, омрачены, сплочены, сами по себъ неподвижны и потому осуждены на страдательное бытіе. Они могутъ только слабо воспринимать нисходящий сверху свъть, и потому вмъсто

<sup>1</sup>) Тамъ-же. I, 2; III. 39, II. 20, 26; III. 10, 12, 39; V. 42, 60, 62.

<sup>8</sup>) Keter Malchut.

существенныхъ образовъ въ состояни испускать изъ себя лишь тѣни <sup>1</sup>).

Между первобытнымъ существомъ и послѣднимъ рядомъ тълесныхъ существъ должны быть среднія степени, состоящія въ связи вверху съ волею Вожіею, а внизу съ земнымъ міромъ. Безъ этого соединенія между высшимъ и низшимъ существовала бы не только бездонная пропасть, но и низшее ни минуты не могло бы существовать безъ творческаго вліянія свыше<sup>2</sup>). Такихъ среднихъ ступеней три: всеобщій или міровой разумъ (intellectus universalis), «высшая, десятая сфера, вылитая изъ серебра истины и изъ золота духа»; далѣе, всеобщая душа міра (anima universalis) и наконець всеобщая природа. Существуютъ три нисходящія степени духовнаго, изъ которыхъ каждая высшая объемлетъ, окружаетъ и проницаеть низшую. Духъ міра истекъ изъ воли Божіей посредствомъ двухъ первыхь силъ и природа находится въ связи съ телеснымъ міромъ, одушевляетъ и движетъ его. Средняя степень, душа міра, есть пространство для духовъ и сонна ангеловъ; девять одушевленныхъ звѣздныхъ круговъ принимають въ ней участие <sup>з</sup>). Такимъ образомъ весь рядъ существъ состоитъ въ непрерывной связи между собою; низшія степени воспринимаютъ отъ высшихъ, обращаются къ нимъ съ тоскою и любовью, охраняются и поддерживаются духовнымъ пространствомъ, волею Божіею. Весь міръ, духовный и тёлесный, наполненъ, посредствомъ воли, божественнымъ первобытнымъ существомъ, и всякое существо исполнено имъ. Какъ бы различно ни было духовное отъ тълеснаго, но различіе это составляеть не существенную разницу, а только разницу въ степени отношения большаго или меньшаго, высшаго или низшаго. Они всѣ сродны и схожи между собою, покоятся всѣ на двухъ силахъ: причины и формы существа. Телесный міръ также покоится на духовномъ основаніи и

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же І. 3, П. 6, 10; III. 13, 32. IV. 29; V. 26. Также Keter Malchut.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же III. 1-8. Смр. Keter Malchut № 23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же III. 24; IV. 19; V. 18.

составляетъ отраженіе духовнаго міра; низшій міръ содержитъ впечатлѣнія и слѣды высшаго міра <sup>1</sup>).

Душа происходить отъ всеобщаго духа міра, причастна ему и подобна по существу, проста, духовна, безконечна и вѣчна. Она проницаетъ всѣ существа, носитъ ихъ въ себѣ въ духовномъ просвѣтлени и охватываетъ ихъ съ быстротою ока. «Изъ пламени души создано тѣло и изъ него призвано къ бытію. Божество въ видѣ пламени вошло въ него». Соединившись съ тъломъ и сдълавшись человъкомъ, душа приходить въ тёсную связь съ чувственнымъ міромъ и потому дълается чуждою своему высшему началу. Ея высшія силы, печать духовнаго міра, связуются, мракъ тѣлеснаго существа покрываетъ ее и омрачаетъ ея первоначальный блескъ; она, такъ сказать, дълается плотнъе. Она ноходитъ тогда на свѣтлое зеркало, приставленное къ плотному и темному телу. Но, чтобы она была въ состояни подняться отъ мрака къ свёту, творецъ даровалъ ей въ тѣлесномъ ея состояни способность воспринимать впечатлёнія чувствъ, дабы она посредствомъ познанія низшей сферы существъ могла доходить до высшаго міра. Если душа обращается къ своему началу, духу міра и, слѣдовательно, къ первобытному веществу, то можетъ выступить за предѣлы чувственной ограниченности. Если же она держится послёдней, то теряеть свое высшее бытіе и связь съ высшимъ міромъ<sup>3</sup>). Безсмертіе души настолько понятно изъ этого воззрѣнія, что не требуетъ дальнъйшихъ доказательствъ. — Человъкъ, состоя изъ души и тѣла, образуетъ мірь въ малонъ (микрокозмъ) и относительно устройства и порядка есть върное изображение высшаго міра. Существо духа міра, самое совершенное, простое и возвышенное въ постепенномъ ряду веществъ, объединяется съ нимъ посредствомъ души и дыханія жизни. Челов'єкъ, одаренный душею, исходящею отъ духа, можеть познать природу и строй высшаго міра и, хотя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же II. 1, 12, 23, 30; III. 1, 21, 27, 36; IV. 3-4, 24, V. 47-49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же I. 5; II. 5; III. 24; V. 65. Keter Malchut № 28-30.

не ясно, но всетаки понимать божество <sup>1</sup>). Самая благородная часть человѣка есть его познавательная способность, посредствомъ которой онъ можетъ объять и проникнуть вселенную и такимъ путемъ достигнуть вѣчнаго блаженства. Для этого блаженства онъ и созданъ, это его высшее благо, его конечная цѣль. Поступки человѣка должны соотвѣтствовать его познаніямъ. Въ силу вѣрнаго познанія и соотвѣтственной дѣятельности человѣкъ можетъ сбросить съ себя стѣсняющія оковы природы, освободиться отъ присущаго ему, какъ тѣлесному существу, омраченія и темноты и встуиить въ непосредственное общеніе съ высшимъ міромъ<sup>2</sup>).

На этой мысли пресъкается система Ибнъ-Гиберолы; она едва намѣчаетъ переходъ отъ философскаго міровоззрѣнія къ религіозно-нравственной жизни (этика), не обозначая даже, какой родъ дѣятельности соотвѣтствуетъ познанію и имѣетъ освобождающее дъйствіе. Ибнъ-Гиберола также мало разъясняетъ, какъ онъ примиряетъ свою систему съ юдаизмомъ, и находится ли съ нимъ въ соглашении или въ противорѣчии. Только изъ отдаленнаго свидѣтельства повидимому оказывается, что онъ, подобно Филону и Саадіи, аллегоризировалъ стихи изъ священнаго писанія <sup>3</sup>), чтобъ пріурочить ихъ къ идеямъ своей философін. — Образъ мыслей Ибнъ-Гебиролы никоимъ образомъ не согласуется съ еврейскимъ ученіемъ. Сколько онъ ни старался дёлать удареніе на словахъ о сотворени изъ ничего, однакожъ, говоря строго, въ его системѣ не можетъ быть и рѣчи о дѣйствительномъ творчествѣ въ буквальномъ смыслѣ. Вселенная, духовныя и тѣлесныя сферы истекають изъ воли Божіей и образують постепенные нисходящіе ряды: поэтому онъ должны быть въчны подобно этой волѣ и первобытному существу. «Воля Божія дѣйствуетъ и творитъ вѣчно»<sup>4</sup>). На основанія этого воззрѣнія, міръ

4) Cup. Mekor Chajim III. 15; V. 34, 59, 63.

47

<sup>1)</sup> Тамъ-же III. 6, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Tamb-me I. 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Смр. мѣсто изъ латинскаго перевода Mekor Chajim въ Мунка Mélanges p. 191. Зам. 1.

такъ-же вѣченъ, какъ и присущая Богу творческая сила. Система Ибнъ-Гебиролы еще въ другомъ пунктѣ не согласуется съ ученіемъ еврейства. Евреи приписываютъ сотвореніе міра свободному дѣйствію воли Божіей; Богъ не былъ принужденъ къ тому, ни даже своимъ собственнымъ существомъ. Первобытное вещество и воля Божія, по мнѣнію Ибнъ-Гебиролы, непремѣнно должны творить, полнота истины должна истекать: отрѣшаться самой себѣ лежитъ въ основѣ божественной творческой силы '). Это воззрѣніе наконецъ какъ будто лишаетъ человѣка свободы воли, хотя и ставитъ его очень высоко въ міровомъ кругу. Душа, какъ она есть, происходитъ отъ высшихъ силъ и должна, нѣкоторымъ образомъ, слѣдовать стремленію своей природы<sup>2</sup>).

Направленіе мыслей Ибнъ-Гебиролы потому-то и встрѣтило въ еврейскихъ кружкахъ мало сочувствія и произвело едва замѣтное вліяніе. Еврейскіе мыслители нашли содержаніе чуждымъ и не могли привыкнуть къ нему, способъ же доказательствъ имъ казался слишкомъ запутаннымъ, неплавно изложеннымъ, мало послѣдовательнымъинеудовлетворительнымъ. Тѣмъ большаго вниманія заслужила система Ибнъ-Гебиролы у арабовъ и христіанскихъ схоластиковъ. Главное произведеніе его было переведено на латинскій языкъ по прошествіи столѣтія послѣ своего появленія. Одинъ христіанскій священникъ и одинъ крещеный еврей занялись его переводомъ. Нѣкоторые главные учители христіанской схоластики усвоили воззрѣнія Ибнъ-Гебиролы, другіе ратовали противъ нихъ, но тѣмъ не менѣе всѣ обратили на него вниманіе ').

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же V. 68 и Dr. Joels Abhandlungen in Frankels Monatschrift Jahrg. 1859. S. 28 f.

<sup>1)</sup> Тамъ-же въ томъ-же издании. Jahrg. 1860. S. 36. Nota 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Риттеръ утверждаетъ, что арабы воспользовались философіею Ибнъ-l'ебнролы, смр. Geschichte der christlichen Philosophie I. 611. На латинскій языкъ Mekor Chajim былъ переведенъ крещенымъ евреемъ Іоганомъ Авендратомъ и діакономъ Домингомъ (Доминикъ) Гунди Салви изъ Толедо (въ 1130-50), такимъ образомъ, что первый перевелъ сочиненіе на кастильскій, второй же на латинскій языкъ. Эпилогъ къ переводу обозначенъ въ кодексѣ Bibliothèque Mazarine (сообщено Seyerlen theolog. Jahrbücher. Jahrg. 1856. S. 488). Слѣдующій finitus est tractatus quintus, qui est de materia universali et forma universali, et ex

Другой еврейскій философъ этого, богатаго великими людьми, времени шелъ по иному направленію, чъмъ Ибнъ-Гебирола, НО ВКЛЮЧИЛЪ ВЪ СВОЮ КНИГУ ТАКЖЕ ЧУЖДЫЕ ЭЛЕМЕНТЫ, ХОТЯ и писаль съ еврейской точки зрѣнія. Бахья (Бехая, Бахіель?)/ бенъ Іосифъ Ибнъ-Пакуда (Бакуда) представлялъ собою образецъ глубокой набожности и высокой нравственности и основалъ совершенно оригинальное нравственное богословіе, еврейства. Бахья былъ одною изъ тѣхъ личностей, которыя своею душевною энергіею и глубоконравственною силою могутъ, при благопріятныхъ обстоятельствахъ, произвести реформацію. О жизни этого еврейскаго моралиста ничего неизвъстно, ни даже въ какой части Испаніи онъ жилъ; извъстно только, что онъ былъ сподвижникомъ Іоны Ибнъ-Ганаха и Ибнъ-Гебиролы (писалъ 1050-60), но на послъдняго не обращалъ вниманія. Бахья высказывается намъ весь, какъ онъ есть, въ своемъ сочинении «руководство къ внутреннимъ обязанностямъ», написанномъ имъ по арабски <sup>1</sup>). Сочинение это проникнуто глубокою, религиозно-нравственною строгостью, и въ немъ ничто не представляется важнѣе полной преданности внутреннему благочестію и Богомъ пооникнутой святости жизни. Изслъдование Библи, грамматика, поэзія, умозрительная философія, все, что въ тѣ времена столь сильно занимало умы, было по мнёнію Бахьи предметами второстепенной важности, не стоющими труда серьезно

ejus consummatione consummatus est totus liber, cum auxilio die et ejus misericordia, Avencebrol. — Transtulit hyspanis interpres linguæ Johannis tunc ex arabico non absque juvante Domingo. Объ этихъ двухъ переводчикахъ и ихъ времени смр. Jourdain, Recherches critiques sur l'âge et l'origine des traductions latines I. III. § 8. Воспользовались философскими сочиненіями Ибиъ-Гебиролы: Вильгельмъ Оверискій, епископъ парижскій (у. 1248), Альбертъ Магнусъ, доминиканецъ, епископъ регенсбургскій (писалъ 1250), Оома Аквитенскій, также доминиканецъ (писалъ послѣ 1260) и Дунсъ Скотусъ (у. 1308). Смр. Милк тамъ-же с. 291. слѣд. — На еврейскій языкъ оно было переведено въ 1270 г. Шемомъ Тобомъ Фалаквера въ извлечени.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Арабское заглавіе Kitab al-Hidajah ilâ Faraidh al-Kulub; еврейское Chobot ha-Lebabot, имфется въ нѣсколькихъ изданіяхъ. Я указываю на изданіе Іеллинека (Leipzig 1846) и въ особенности на введеніе издателя, въ которомъ литературноисторическое соединено съ библіографическимъ.

ими заниматься. Даже изученіе Талмуда не имѣетъ въ его глазахъ большой цѣнности, если оно требуетъ только наружной набожности, исполненія предписаній и «обязанностей членовъ»<sup>1</sup>). Бахья Ибнъ-Пакуда стремился сдѣлать еврейство религіей внутренняго человѣка; онъ считалъ внутреннія обязанности, налагаемыя совѣстью, несравненно важнѣе предписаній религіознаго кодекса. Онъ, подобно христіанскимъ учителямъ язычниковъ, дѣлилъ еврейство на двѣ части: на чисто-религіозную, нравственно-законную, и на церемоніальнорелигіозную, и придавалъ первой гораздо больше важности, нежели второй.

Полнѣйшая преданность Богу и самоотверженная святость жизни, которыя Бахья ставить выше всего, были для него не простою теоріею, но напротивь наполняли все его существо и доводили въ немъ добросовѣстность до мелочности. Въ своемъ произведеніи онъ, говоря о причинѣ, заставившей его написать это сочиненіе, даетъ намъ возможность заглянуть въ свое внутреннее состояніе. Онъ пишетъ, что въ современной ему еврейской литературѣ онъ безуспѣшно отыскивалъ себѣ путеводителя для внутренне-религіозной жизни. А между тѣмъ ничего не можетъ быть важнѣе таковаго: разумъ, писанія и преданія, эти три основные источника истины, доказали, что безъ внутренняго пониманія религіозности. безъ «обязанностей сердца», какъ основной черты, религія нисходитъ на степень механическаго дѣйствія.

Потребность въ руководствѣ къ внутреннему благочестію и недостатокъ еврейскаго учебника нравственнаго богословія заставили Бахью выработать таковой сначала для себя. Для него было дѣломъ совѣсти уяснить себѣ, какъ онъ долженъ исполнять свою обязанность ежечасно и при каждомъ случаѣ, «дабы его мрсли, чувства и дѣянія были угодны Богу». Выработавъ себѣ подобное руководство, Бахья счелъ своею обязанностью подѣлиться озарившимъ его свѣтомъ со своими единовѣрцами, «равнодушными къ исполненію религіозныхъ

<sup>1)</sup> Тамъ-же. Стр. 14, 19, 151.

постановленій, а тёмъ болѣе обязанностей сердца». Онъ усумнился въ своей способности, считая свои силы недостаточными для обработки столь важнаго предмета и не владѣя вполнѣ арабскимъ языкомъ; но, съ другой стороны, онъ долженъ былъ сознаться, что лѣность представляетъ ему эту задачу труднѣе, чѣмъ она есть на самомъ дѣлѣ. «Ибо душа склонна ко злу и, уставая дѣлать добро, ищетъ предлога предаваться покою. Каждый человѣкъ имѣетъ врага въ самомъ себѣ». Поэтому Бахья пересилилъ себя, чтобъ побѣдить возникшія въ немъ сомнѣнія, и этому обстоятельству еврейская литература обязана сочиненіемъ, которое пробудило тысячи къ истинной набожности и не имѣетъ себѣ подобнаго.

Хотя Вахья и ставилъ цълью всего человъческаго стремленія чистоту души и помышленій, а знаніямъ придавалъ лишь второстепенную важность, однакожь не могь не заплатить дани современному направлению въ еврейскомъ кружкѣ, предавшемся философскимъ изслѣдованіямъ. И ему приплось поставить во главѣ своей системы морали изслѣдованіе объ единствѣ божества и согласиться съ основою, что только возвышенное познание Бога можетъ опредѣлить учение объ обязанностяхъ. Въ первой главѣ его произведенія, «объ единствѣ Бога», нѣтъ ничего самобытнаго. Бахья слѣдуетъ въ ней еврейской схоластикъ (мутацила), какъ она была выработана Саадіей и Давидомъ Алмокаммецомъ. Изъ величія, Вога онъ выводитъ заключение о подчиненности человъка, какъ существа ограниченнаго, и говоритъ, что познание зависимости человѣка отъ Бога служитъ основаніемъ ученію объ обязанностяхъ. Изъ этого слёдуетъ, что человъкъ обязанъ служить Богу и исполнять Его святую волю. Эта воля Божія изъясняется въ письменномъ и устномъ ученіи еврейства. Второе послѣдствіе истиннаго Богопознанія составляють безусловная въра въ Него и равнодушие къ житейскимъ потребностямъ. Этимъ достигается невозмутимое спокойствіе души. Богослуженіе лишь тогда имбеть значеніе, когда основывается на золотомъ днѣ чистыхъ помышленій.

51

Высшею человѣческою добродѣтелью онъ считаетъ смиреніе, а его побудительною причиною—любовь къ Богу. Такое пониманіе религіи привело Бахью къ крайнему вы-

воду, къ строгому аскетизму, казавшемуся ему высшею степенью житейской мудрости, которой человѣкъ въ состояни достигнуть. По его мнѣнію, еврейство должно проповѣды-вать умѣренность и воздержаніе. Патріархи отъ Еноха до Іакова не имѣли законовъ, ограничивавшихъ наслажденія, да и не нуждались въ нихъ, потому что духъ ихъ постоянно былъ побѣдителемъ надъ плотью. Но ихъ потомковъ, евреевъ, пришлось принуждать къ воздержанію, потому что они развратились отъ сближения съ египтянами и, награбя добра при занятіи Ханаанской земли, предались жаждѣ наслажденій. Поэтому законъ предложилъ назорейство. Чёмъ болёе развращался еврейскій народъ, тёмъ болѣе отдѣльныя лица, въ особенности-же пророки, чувствовали склонность прекратить мірскія занятія и соприкосновеніе съ обществомъ, удалиться въ пустыни и вести созерцательную жизнь. Этому примѣру должно слѣдовать. Правда, невозможно всѣмъ отказаться отъ свъта и его дѣятельности, такъ какъ это повело бы къ запустѣнію, чего Богъ не имѣлъ въ помышленіи; однакожъ необходимо существование класса созерцателей, отказывающихся отъ свъта (Peruschim), обязанныхъ служить для свътскихъ людей примъромъ обуздыванія и укрощенія страстей. Бахья былъ близокъ къ прославленію монашества, къ которому въ средніе вѣка обнаруживало явную склонность какъ магометанское, такъ и христіанское населеніе. Не смотря на то, что онъ, какъ и его младшій современникъ, магометанскій философъ Алгацали, былъ хорошо знакомъ съ философіей, онъ посвятилъ бы однакожъ, въ качествъ еврейскаго суфи, свою жизнь монастырскому уединенію и созерцательному раздумью, если бы въ еврействѣ недоставало ему почвы для такой чрезмѣрной мечтательности. Потому-то нравственное богословіе Бахьи, какъ и философія Ибнъ-Гебиролы, подкрашенная неоплатонизмомъ, не имъло значительнаго вліянія.

Первый раввинскій вѣкъ такъ богатъ быль самобытными умами. что создалъ личность, поставившую себѣ задачей поколебать твердую почву еврейства. Это быль человѣкъ. котораго глубокія познанія въ философіи и врачебной наукъ славились также между арабами. Онъ назывался пространнымъ именемъ: Абу-Ибрагамъ Исаакъ Ибнъ-Кастаръ (или ) Сактаръ) бенъ Язусъ и къ тому же авторскимъ именемъ Ицхави 1). Родомъ изъ Толедо (род. 982 у. 1057), онъ былъ лейбъ-медикомъ князей денійскихъ: Мугагида и сына его / Али Икбалъ-Аддаулы. Бенъ Язусъ сочинилъ еврейскую грамматику подъ заглавіемъ «составленія» и другое произведеніе подъ названіемъ Сеферъ Ицхаки<sup>2</sup>), въ которомъ проявилъ удивительную смёлость во взглядахъ на Библію. Онъ утверждаль, что часть пятикнижія (генезись), гласящая о царяхь идумейскихъ, писана не Моисеемъ, а прибавлена спустя нѣсколько столѣтій, — критическое воззрѣніе, стоящее въ средніе вѣка совершенно особнякомъ, и лишь въ позднѣйшемъ времени получившее значение. Болте о бенъ Язуст Ицхаки ничего неизвѣстно.

Не должно обойти молчаніемъ поэта, который въ полетѣ фантазіи, глубинѣ мыслей и изяществѣ формы имѣлъ себѣ равнаго лишь въ Соломонѣ Ибнъ-Гебиролѣ, но который, сколько извѣстно, оставилъ по себѣ только одно стихотвореніе, названное имъ «осиротѣлая пѣснь». Абу-Амръ Іосифъ бенъ Хасдай родился, вѣроятно, въ Кордовѣ. Двое его братьевъ, принужденныхъ во время военныхъ смутъ бѣжать изъ Испаніи, находились подъ покровительствомъ государственнаго мужа Самуила Ибнъ-Нагрелы; одинъ изъ нихъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О біографіи бенъ Язуса см. Zeitschrift der deutsch-morgenl. Gesellschaft. Jahrg. 1854. S. 551 u. 1855. S. 838 изъ поэтики Монсея Ибнъ-Эзры. О тождественности бенъ Язуса и Ицхаки върно заявляетъ бенъ Еліезеръ Тобъ-Елемъ Сефарди въ zu Ibn-Esra (Handschr.), сообщенное въ Zion I. 46. Подъ именемъ Ицхаки понимать Исаака Израели, какъ это дълаетъ Іаковъ бенъ Реубенъ въ своей полемикъ (рукопись), немыслимо, потому что Исаакъ Израели ничего экзегетическаго не писалъ, исключая разсужденія о первой главъ Генезиса. Кромъ того Ибнъ-Эзра нигдъ не называетъ его Ицхаки. О грамматикъ бенъ Язуса см. Nota 1. II. и объ его библейской критикъ см. Ibn-Esra zu Genesis 36, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ибнъ-Эзра Sefer ha-Schem.

Абулвалидъ, былъ еврейскимъ грамматикомъ, удостоившимся похвалы отъ Ибнъ-Ганаха. Изъ уваженія и благодарности къ благородному покровителю Іосифъ бенъ Хасдай сочинилъ ту глубокомысленную, художественную, полную фантазіи пѣснь, въ которой онъ восторженно прославляетъ Самуила и его молодаго сына Іосифа (около 1044—46)<sup>1</sup>). Самуилъ, не принимавшій никакихъ подарковъ, ни даже дара хвалы, сочинилъ въ похвалу Іосифа бенъ Хасдая такую же пѣснь, съ такимъ же размѣромъ стиха, но едва-ли исполненную такой же поэтической прелести. Іосифъ бенъ Хасдай оставилъ по себѣ сына, занимавшаго потомъ въ Сарагоссѣ такое же положеніе, какъ Ибнъ-Нагрела въ Гранадѣ.

Самуилъ, гордость испанскихъ евреевъ, носившій, по словамъ его біографа, четыре вѣнца: вѣнецъ мудрости, левитства, славы и надъ ними вѣнецъ великодушія <sup>2</sup>), бывшій болѣе четверти вѣка душею еврейско-испанскихъ общинъ, умеръ искренно оплакиваемый своими современниками (1055). Они похоронили его передъ Эльвирскими воротами въ Гранадѣ, и сынъ воздвигнулъ ему роскошный памятникъ. Еще лучше увѣковѣчилъ его Соломонъ Ибнъ-Гебирола въ немногихъ, но прекрасныхъ стихахъ:

> Тебѣ пріютъ открыло мое сердче, И твой незыблемь въ немъ покой. Тебя пшу, тебя тамъ нахожу, И, какъ душа моя, ты близокъ мнѣ<sup>3</sup>).

Превосходный сынъ Самуила, Абу Хуссайнъ Іосифъ Ибнъ-Нагрела (р. 1031) <sup>4</sup>), унаслѣдовалъ всѣ его должности. Царь Бадисъ благоволилъ къ нему такъ-же, какъ прежде къ его отцу, и назначилъ его визиремъ <sup>5</sup>), а гранадская еврейская община выбрала его своимъ раввиномъ и вождемъ (Нагидъ),



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CM. Nota 3. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

в) Schire Schelomo № 28. — № 27 писанъ также на смерть Самуила, но неизвѣстно, Ибнъ-Гебирола ли авторъ его.

<sup>4)</sup> См. подробности объ Іосифѣ въ Nota 3. I.

<sup>3)</sup> Ибнъ-Хаянъ у Dozy, Einleitung zu Ibn-Adhari I. 97.

хотя ему было только двадцать лёть оть роду. Іосифъ получилъ царское образование. Отецъ выписалъ для него извѣстныхъ учителей изъ разныхъ странъ, и онъ уже въ молодости выказалъ полную зрѣлость ума. Іосифъ владѣлъ арабскимъ языкомъ такъ-же хорошо, какъ и отецъ его, и былъ, еще при жизни послѣдняго, секретаремъ наслѣднаго принца<sup>1</sup>). Отецъ женилъ его восемнадцати лѣтъ отъ роду не на богатой и знатной андалузкѣ, а на ученой и добродѣтельной дочери бъднаго Р. Ниссима изъ Кайруана. Унаслъдовавъ все величіе отца, Іосифъ, богатый, прекрасный собою, въ полной силѣ молодости, жилъ съ удивительною воздержанностью <sup>2</sup>), составлявшею рѣзкій контрастъ съ расточительностью магометанской знати. Въ качествѣ министра Іосифъ заботился о благѣ государства, управляя имъ совершенно самостоятельно, подобно отцу своему, по примѣру котораго онъ также покровительствовалъ наукъ и ея поборникамъ; и столь велика была его щедрость и столь поразительно благородство души, что даже арабскіе поэты воспѣвали его. «Поклонись его лику», сказалъ одинъ магометанинъ про него, «и ты найдешь счастіе й надежду. Никогда еще другъ въ немъ не ошибался <sup>3</sup>)». Сыновей послѣдняго гаона изъ семейства изгнанниковъ, спасшихся бъгствояъ въ Испанію, Іосифъ Ибнъ - Нагрела радушно принялъ и далъ имъ возможность найти въ Гранадѣ новую отчизну 4). Молодой еврейскій визирь управлялъ, подобно отцу, училищемъ, преподавая въ немъ Талмудъ <sup>3</sup>).

Только въ двухъ пунктахъ Іосифъ не походилъ на отца своего, а именно: онъ слишкомъ явно предоставлялъ своимъ ! единовърцамъ государственныя должности и былъ заносчивъ въ обращении съ подчиненными <sup>6</sup>). Близкий его родственникъ

<sup>1)</sup> Тамъ-же S. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же 'S. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Алмаккари у Munk Notice sur Aboulvalid. S. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>5)</sup> Тамъ-же. Смр. Zeitschrift Chaluz. Jahrg. II. S. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тамъ-же у Munk. Тамъ-же S. 99, 104; у Dozy тамъ-же S. 100.

занималъ въ государствѣ первую послѣ него должность <sup>1</sup>). Этимъ Іосифъ возбудилъ къ себѣ и къ евреямъ ненависть варварійцевъ, господствующаго въ Гранадъ населенія. Нъсколько случаевъ во время его управленія довели эту ненависть до ярости. Между наслѣднымъ принцемъ Балкиномъ и Іосифомъ, его бывшимъ секретаремъ, существовала обоюдная антипатія. Балкинъ внезапно умеръ, и явилось подозръніе, что онъ былъ отравленъ, вслѣдствіе чего царь Бадисъ приказалъ казнить нѣсколькихъ слугъ и женъ принца, какъ виновниковъ его смерти. Остальные скрылись, боясь подвергнуться тому же наказанію (1064). Народъ же предполагалъ, что принца отравилъ Іосифъ<sup>3</sup>). Другой случай, въ которомъ Іосифъ выказалъ себя сколько человѣкомъ, столько и политикомъ, преданнымъ своему государю, лишилъ его, повидимому, расположенія Бадиса. Между господствующими варварійцами въ Гранадъ и другихъ мъстахъ Испаніи и чистокровными арабами существовала такая племенная ненависть, что каждый городъ, имѣвшій смѣшанное населеніе, дълился почти на два лагеря. Царь Бадисъ, узнавъ однажды, что варварійскій властитель Ронды лишился жизни вслёдствіе возбужденнаго севильскимъ царемъ возстанія, исполнился недовбрія къ арабамъ своей столицы. Онъ ежеминутно боялся попасть въ западню и пасть, подобно своему единоплеменнику, жертвою вогстанія. Бадисъ составилъ дьявольскій планъ умертвить, при помощи своего войска, всѣхъ арабовъ столицы во время богослуженія въ пятницу. Онъ сообщиль этоть плань своему еврейскому министру, безь котораго ничего не предпринималъ, прибавивъ, что никакие доводы не въ состояни поколебать его рѣшенія и что онъ ожидаетъ отъ него строжайшаго молчанія. Но Іосифъ, считая планъ убійства величайшею политическою ошибкою, принялъ всѣ мѣры для внушенія жаждущему крови царю того же убъждения. Онъ растолковывалъ ему убъдительно,

<sup>1)</sup> Y Dozy. S. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же. Стр. 84, 98.

что планъ можетъ не удаться и что арабы города и окрестностей могутъ для самосохраненія взяться за оружіе, и что даже въ случаѣ, если все арабское населеніе падетъ безъ обороны, опасность не минуетъ, а возрастетъ еще, ибо это возбудитъ сосѣднія чисто-арабскія государства, какъ напримѣръ севильское, и принудитъ ихъ предпринять въ отмщеніе походъ противъ губителя ихъ единоплеменниковъ. «Я ихъ вижу», говорилъ съ увлеченіемъ Іосифъ, «вижу яростно стремящуюся толпу, вижу, какъ каждый изъ нихъ замахивается мечемъ надъ твоею главою, царь, и какъ враги, безчисленные подобно волнамъ морскимъ, бросаются на тебя, и ни ты, ни войска твои съ ними совладать не въ состояніи». Такъ говорилъ еврейскій государственный мужъ.

Но Бадисъ оставался при своемъ рѣшевіи и въ этомъ смыслѣ отдавалъ приказанія своимъ начальникамъ войска. Іосифъ-же считалъ своею обязанностью отвратить бѣду отъ арабскаго населенія и царя, вопреки волѣ послѣдняго, рискуя при этомъ собственною жизнью. Посредствомъ женщинъ, пользовавшихся его довѣріемъ, онъ тайно предупредилъ арабовъ столицы, чтобы они не являлись въ слѣдующую пятницу въ мечеть, но укрывались. Они поняли намекъ и послѣдовали ему. Въ пятницу войска были разставлены около дворца. Но шпіоны Бадиса нашли въ мечети лишь варварійцевъ и незначительное число арабовъ изъ низшаго класса. Бадисъ долженъ былъ отказаться отъ своего плана, но гнѣвъ его обратился на министра, котораго онъ подозрѣвалъ въ измѣнѣ довѣренной ему тайнѣ, за что и дѣлалъ ему жестокіе упреки. Іосифъ не сознался въ томъ, что предупредилъ арабовъ, и утверждалъ, что царь таинственными военными распоряженіями самъ выдалъ свой планъ. Въ заключеніе онъ присовокупилъ, что царь долженъ благодарить Bora за свое спасение отъ неминуемой опасности. «Настанетъ время, когда ты согласишься съ моимъ взглядомъ на это дело и оценишь данные мною тебѣ совѣты». И одинъ варварійскій шейхъ также подтвердилъ слова визиря, вслѣдствіе чего Бадисъ и успокоился. Но въ душѣ его осталась непріязнь къ его еврейскому министру, и онъ былъ исполненъ недовѣрія къ нему. Іосифъ могъ держаться на своемъ мѣстѣ лишь посредствомъ шпіоновъ, передававшихъ ему каждое слово царя<sup>1</sup>). Варварійское-же населеніе, замѣтивъ, что еврейскій министръ не былъ въ полной милости у государя, рѣшилось на заговоръ противъ него, чтобы выместить на немъ ненависть свою къ нему и къ евреямъ. О немъ распускались все болѣе и ,болѣе невыгодные слухи. Враги его взяли верхъ. Магометанскій поэтъ-фанатикъ, Абу-Исхакъ аль-Элвири, однимъ жгучимъ стихотвореніемъ подстрекнулъ къ дѣйствію ненависть / гранадскихъ мусульманъ къ евреямъ:

«Скажи Зингагитамъ, сильнымъ, сего времени и львамъ пустыни — господинъ вашъ оскорбилъ законы, онъ воздалъ честь невърующимъ. Онъ сдълалъ министромъ (Катибъ) еврея, между тъмъ какъ могъ найти таковаго между върующими. Евреи предаются безумнымъ надеждамъ, возвышаются до господства и обращаются горделиво съ мусульманами<sup>2</sup>).

Это возбуждающее стихотвореніе вскорѣ было въ устахъ всѣхъ магометанъ; оно было предвѣстникомъ смерти Іосифа.

Вскорѣ по одному случаю противники его въ своей ярости дошли до убійства. Войска сосѣдняго государя, Алмотассема Алмерійскаго, вторглись въ гранадскую область и при этомъ распространили слухъ, будто ихъ государь состоитъ въ тайномъ соглашеніи съ Іосифомъ, по зову котораго они и вступили на территорію гранадскаго государства, такъ какъ онъ замыслилъ предать страну Алмотассему. Насколько было правды въ этомъ слухѣ, остается неизвѣстнымъ. Быть можетъ самъ Алмотассемъ, желая содѣйствовать низверженію предусмотрительнаго еврейскаго министра, распустилъ противъ него эту сплетню. Какъ только распространились показанія алмерійскихъ солдатъ, сингагиты, въ сопровожденіи толпы черни, бросились въ тотъ же день, и именно въ субботу, ко дворцу Іосифа. Узнавъ о возмущеніи, Іосифъ спрятался въ сарай съ углемъ и тамъ, чтобы не быть узнан-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Dozy и Nota 3, I.

<sup>\*)</sup> Almakkari въ Munk тамъ-же, S. 102 и слъд.

нымъ, вымазалъ себѣ лицо углемъ. Но разъяренные враги тъмъ не менте узнали его, убили и распяли предъ гранадскими городскими воротами '). Такимъ несчастнымъ образомъ покончилъ свою жизнь молодой министръ на тридцать пятомъ году отъ роду (9 Тебетъ = 30 Декабря 1066)<sup>2</sup>). Многіе гранадскіе евреи, не успѣвшіе спастись бѣгствомъ, также пали при этомъ жертвами ярости разъяренныхъ убійцъ. Слишкомъ 1500 еврейскихъ семействъ были въ этотъ день убиты, а дома ихъ разграблены<sup>8</sup>). Только весьма немногимъ удалось уйдти отъ этой рѣзни, въ томъ числѣ женѣ Іосифа, которая, съ малолѣтнимъ сыномъ Азаріею, бѣжала въ Луцену. Но при этонъ изъ имущества ихъ упѣлѣла до того незначительная доля, что и мать и сынъ принуждены были жить на счеть луценской общины. Значительное собраніе книгъ Іосифа было частью продано, частью расхищено. Велика была печаль, возбужденная участью, постигшей еврейскихъ мучениковъ Гранады и въ томъ числѣ благороднаго еврейскаго князя. Одинъ арабский поэтъ, воспѣвший Іосифа еще при его жизни, даже посвятилъ ему элегію, въ которой встрѣчаются слѣдующія слова: «Для меня вѣрность составляетъ религію и она повелъваетъ мнъ пролить слезу скорби въ память этого еврея». Но за эту слезу старались очернить магометанскаго поэта при дворъ короля алмерійскаго и всячески предостерегали этого послѣдняго не оказывать ему гостепріимства. Но на это государь возразиль: «Въ поэтъ этомъ, надо полагать, бьется сердце благородное и честное, если онъ не убоялся оплакать печальную участь убитаго еврея; я же знаю такихъ мусульманъ, которые даже о живыхъ своихъ единовърцахъ мало заботятся»<sup>4</sup>).

Возстаніе въ Гранадѣ противъ Іосифа Ибнъ-Нагрелы было первымъ гоненіемъ противъ евреевъ на Пиренейскомъ полуостровѣ со времени владычества на немъ ислама. Гоненіе это,.

ч) У Dozy. Тамъ-же, стр. 101.

<sup>\*)</sup> CM. Note 3. I.

<sup>3)</sup> У Dozy тоже Авраамъ Ибнъ-Даудъ; Ибнъ Bepra Schebet Jehuda. № 5.

<sup>4)</sup> Алмаккари у Munk, тамъ-же стр. 105 и с.151.

какъ кажется, продолжалось еще нѣкоторое время, ибо евреи, жившіе въ гранадскомъ государствѣ, принуждены были эмигрировать и продать всѣ свои недвижимыя имущества<sup>1</sup>), хотя для еврейскихъ жителей въ другихъ частяхъ Испании гоненіе осталось безъ послѣдствій °). Князья или короли отдѣльныхъ областей, которые послѣ паденія халифата въ Кордовѣ сдѣлались независимыми, до того ненавидѣли одинъ другаго и такъ сильно завидовали другъ другу, что лица, преслёдуемыя однимъ изъ нихъ, непремённо находили себё покровительство и защиту у его противниковъ. Такъ три знатные еврея, изгнанные изъ Гранады (стр. 19), были радушно приняты королемъ севильскимъ Аббадидомъ Алмутгадидомъ. По назначению этого короля Іосифъ Ибнъ-Мигашъ I занялъ весьма почетную должность. У короля сарагосскаго Алмуктадира Биллага, ревностнаго покровителя наукъ и поэзіи, былъ визирь также изъ евреевъ, Абу-Фадгла, сынъ поэта Іосифа Ибнъ-Хасдая, состязавшагося съ Ибнъ-Гебиролою изъ-за пальмы первенства въ поэзіи (стр. 54). Этотъ Абу-Фадглъ Хасдай (род. въ 1040 г.) былъ также поэтъ, но писалъ свои стихотворенія исключительно на арабскомъ языкъ, хотя и зналъ по-еврейски. Одинъ арабский знатокъ и судья беллетристическихъ произведеній, говоря о немъ, выразился слъдующимъ образомъ: «Когда Абу-Фадглъ слагалъ стихи, то казалось, будто присутствуешь при какомъ-то волшебствѣ; не стихи выходили изъ-подъ его пера, а чудеса <sup>3</sup>)». Абу-Фадглъ былъ знакомъ и съ другими отраслями науки; онъ зналъ музыку теоретически и практически. Любимымъ же его занятіемъ была повидимому положительная философія. Блестящія свойства его ума обратили на него вниманіе властелина Сарагоссы, который и сдѣлалъ его своимъ визиремъ (1066). Позднъйшіе арабскіе историки утверждають, что Абу-Фадглъ принялъ исламъ, такъ какъ иначе онъ не



<sup>1)</sup> Видно изъ Alfassi Responsa X 131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ибић Хаканћ, Мунка, Notice, S. 209; — тамћ-же собраны и всѣ другія извѣстія объ Абу-Фадглѣ.

могъ бы принять сана визиря; къ этому они прибавляютъ еще и то, что страстная любовь къ одной магометанской дъвушкъ заставила его отступиться отъ еврейства. Впрочемъ не должно придавать большой въры этому показанію, такъ какъ по еврейскимъ источникамъ онъ до конца оставался евреемъ<sup>1</sup>). Къ тому же извъстно, что арабы. завидуя появленію какой либо замъчательной личности въ рядахъ евреевъ, охотно клеймили ее позоромъ въроотступничества.

Смертью возвышеннаго поэта-философа, Соломона Ибнъ-Гебиролы, замыкается первый раввинскій вѣкъ. Мрачное , настроение этого поэта должно было еще болѣе омрачиться послѣ трагическихъ происшествій въ Гранадѣ, потому ли, что онъ самъ во время ръзни находился въ этомъ городѣ, или потому, что издали глубоко и всею душою скорбълъ о печальной участи, постигшей Іосифа со многими его единовърцами. Онъ повидимому находился въ дружескихъ отношеніяхъ съ Іосифомъ Ибнь-Нагрелою и пользовался его поддержкою. Послѣднія его стихотворенія полны скорби о жестокой судьбъ, издавна преслъдовавшей народъ израильскій. «Зачъмъ надъ сынами царей владычествуеть рабъ? Слишкомъ тысячу лътъ длится мое изгнание; я подобенъ птицъ, жалобно стенающей въ пустынъ. Кула дъвался первосвященникъ, который испросилъ-бы, чтобы ниспосланъ былъ конецъ такому положению» (1068) <sup>2</sup>). Въ те-1 ченіе послѣдняго года своей жизни Соломонъ Ибнъ-Гебирола жалобно пѣлъ на ту же тэму: «Годы наши проходятъ 🛝 въ бъдствіяхъ и нуждъ; мы жаждемъ свъта, а насъ настигаетъ мракъ и унижение; рабы управляютъ нами. Вавилонъ господствовалъ надо мною до самаго своего паденія; послѣ него меня угнетали Римъ, Ява и Персія, и раскидали во всѣ концы вселенной; а вотъ уже четыреста шестьдесятъ одинъ годъ, какъ притёсняетъ меня измаильтянинъ» (со времени геджиры 1069) <sup>в</sup>). То были поистинѣ лебединыя пѣсни

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Саадіа Ибнъ-Дананъ, въ Chemda Genusa, р. 16, а.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) и <sup>3</sup>) Литургически-поэтическія произведенія Ибнъ-Гебиролы; первое начинается со словъ: «Schores bnoi Ischai»; второе со словъ: «Schnosenu sofu bedalos».

поэта Ибнъ-Гебиролы. Послѣдніе годы своей жизни, послѣ долгихъ странствованій, онъ провелъ въ Валенціи, гдѣ и умеръ (1069 или 1070), едва достигнувъ пятидесяти лѣтъ. Существуетъ легенда, гласящая, будто одинъ арабскій поэтъ, изъ зависти къ высокому лирическому таланту Ибнъ-Гебиролы, убилъ его, а трупъ его зарылъ подъ фиговымъ деревомъ. Дерево это стало покрываться необычайно роскошнымъ цвѣтомъ, такъ что обращало на себя вниманіе всѣхъ прохожихъ, пока не было открыто наконецъ злодѣяніе, совершенное надъ благороднымъ поэтомъ. Израильскій народъ былъ тѣмъ фиговымъ деревомъ, которое Ибнъ-Гебирола, напиталъ сокомъ своей поэзіи, и этимъ далъ ему возможность облечься въ роскошный нарядъ цвѣтовъ.

Въ то время, какъ въ Испаніи во множествъ появлялись замѣчательныя личности, Франція и Германія напротивъ были бѣдны людьми съ творческими силами, и исторія евреевъ въ этихъ государствахъ въ данную эпоху носитъ на себѣ отцечатокъ давленія. Правда, существованіе ихъ ничёмъ не стъснялось: они по прежнему оставались землевладѣльцами. могли безъ стёсненія заниматься воздёлываніемъ своихъ виноградниковъ, а также ремеслами и торговлею, хотя были обязаны платить родъ еврейской дани властелину области, въ которой жили <sup>1</sup>). Время отъ времени возбуждались, конечно, гоненія на евреевъ, какъ то случилось напр. въ Ліонъ (1049), когда евреи были перебиты, а имущество ихъ пе-(решло въ руки духовенства<sup>2</sup>). Французские воины, отправлявшіеся въ Испанію съ цѣлью предпринять крестовый походъ противъ тамошнихъ магометанъ, тоже убивали на пути не мало неповинныхъ евреевъ (1065); въ этихъ случаяхъ графъ Бернгаръ нарбоннскій усердно защищалъ евреевъ, живпихъ въ его городѣ 3). - Весьма поучительна перемѣна, происшедшая въ одиннадцатомъ въкъ во взглядъ на евреевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Responsa des Meïer von Rothenburg № 940 und 941;—Vaisette: histoire de Languedoc II, p. 260.

<sup>2)</sup> Menestrier: Histoire civile de la ville de Lyon, p. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Histoire de Languedoc II, p. 214.

Въ прежнія времена духовенство имѣло обыкновеніе возбужпротивъ сыновъ израильскихъ; такъ постучернь лать пали и Авитъ Клермонскій, и Агобардъ и Амоло изъ Ліона. Теперь духовенство, напротивъ, защищало свреевъ отъ / неистовой ярости ослѣпленной толпы, за что получило похвальный отзывъ отъ папы Александра II, запретившаго всякое насиліе противъ евреевъ. Убивать сарациновъ есть обязанность христіанъ, такъ какъ и они съ своей стороны, всячески преслѣдуютъ христіанъ, но евреевъ, живущихъ вообще мирно, слѣдуетъ щадить. — Такія временныя невзгоды, конечно, не были бы въ состояни сокрушить духъ евреевъ, если бъ только онъ стоялъ на болѣе высокой точкѣ развитія. Но во французскихъ и нѣмецкихъ евреяхъ отсутствовали какъ смѣлое вдохновеніе, такъ и высокое умственное развитие, и если въ этомъ отношении они не стояли ниже своихъ земляковъ христіанъ, то не стояли и выше ихъ. Главнымъ ихъ занятіемъ, какъ по сю сторону Рейна, такъ и по ту, было старательное изучение Талмуда, къ которому пріохотиль ихь Р. Гершонь. «Они лишають себя сна, чтобы углубиться въ изучение Талмуда».

Замѣчательнѣйшимъ изъ талмудическихъ авторитетовъ того времени былъ во Франціи Р. Іосифъ бенъ Самуилъ Тобъ-Элемъ <sup>4</sup>) (Bonfils), бывшій раввиномъ общинъ, находившихся въ Лимузенѣ и Анжу, который не создалъ однако ничего самостоятельнаго, а занимался исключительно изданіемъ старыхъ сборниковъ; издалъ сборникъ распоряженій танаитовъ и амореевъ, рѣшеній гаона Іегуды и гаонскихъ сужденій и заботился о распространеніи этихъ сборниковъ. При этомъ Тобъ-Элемъ былъ также плодовитымъ литургическимъ поэтомъ, но стихи его лишены плавности и къ тому же не поэтичны: совершенно во вкусѣ тогдашняго германско-французскаго риемотворства. Рядомъ съ нимъ упоминаются три брата (изъ Манса?): Илія старшій, Іекутіель и Исаакъ, сыновья Менагема; послѣдніе два были талмудическими авто-

<sup>4)</sup> См. основательное изслѣдованіе профессора Луццато: Betha-Ozas, р. 48 и Ландсгута; Amudé Aboda, 96, f.

ритетами въ Орлеанъ. Первый, зять Р. Гая, былъ литургическій поэть; подобно многимъ своимъ предшественникамъ и по примѣру современника своего Соломона Ибнъ-Гебиролы, онъ въ свою очередь изложилъ въ стихахъ 613 обязанностей іудейства (Asharot)<sup>1</sup>). Но какая разница между испанскимъ и французскимъ евреемъ поэтомъ! У этихъ трехъ братьевъ была сестра, по имени Целлетъ, тоже обученная Талмуду<sup>\*</sup>). Въ числѣ французско-еврейскихъ писателей того времени слѣдустъ еще упомянуть двухъ братьевъ, которые оба занимались толкованіемъ священнаго писанія, хотя съ двухъ различныхъ точекъ зрѣнія. Оба жили въ Мансѣ. Одинъ изъ нихъ. Менагемъ бенъ Хелбо 3), трудился исключительно надъ отыскиваниемъ простаго смысла словъ священнаго писанія. Впрочемъ объясненія Менагема не отличаются глубиною, что и понятно, такъ какъ еврейские ученые Франціи и Германіи имѣли лишь весьма поверхностное понятіе о грамматикъ древне-еврейскаго языка; они были знакомы не болѣе, какъ съ пособіями для элементарнаго обученія Бенъ-Сарука и Дунаша. Со всѣмъ тѣмъ толкованія Менагема бенъ Хелбо представляютъ, какъ первая попытка разумнаго толкованія библіи на французской почвѣ, явленіе не безъинтересное. Менагемъ бенъ Хелбо составилъ къ библій полный комментарій, изъ котораго однако уцъльли лишь небольшіе отрывки. — Братъ его Симеонъ бенъ Хелбо Кара') (получившій свое имя отъ чтенія отрывковъ изъ священнаго писанія, читавшихся по субботамъ) не имѣлъ ни малѣйшаго понятія о трезвомъ, основанномъ на разумѣ, толкованіи библіи, но придерживался агадскаго изложенія въ томъ видѣ, въ какомъ оно въ то время было принято въ еврейскихъ кружкахъ Германіи и Франціи. Для этой цёли Симеонъ Кара собралъ всѣ извѣстныя ему агадскія изреченія изъ сочиненій болбе древнихъ временъ, переложилъ ихъ въ стихи и

<sup>1)</sup> См. источники у Ландсгута, тамъ-же, стр. 13. слёд.

<sup>2)</sup> Note 1, III.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cm. Geiger Parschandata, S. 17.

<sup>4)</sup> См. дѣльно составленный обзоръ Рашапорта Kerem Chemed VII, стр. 4.

назвалъ этотъ сборникъ «Ялкутомъ». — Такимъ же собирателемъ агадскихъ изреченій былъ Р. Моисей изъ Нарбонны<sup>1</sup>), проповѣдникъ (Darschan) этой общины; сборникъ его извѣстенъ подъ заглавіемъ: «Берешитъ Рабба».

Въ Германии классическою страною по части изучения Талмуда считалась въ ту эпоху Лотарингія, и «лотарингскіе мудрены» (Chachme Lothar) имѣли вѣсъ и значеніе руководящихъ авторитетовъ. Подъ этимъ названіемъ подразумѣвали представителей талмудическихъ школъ въ Майнив и Ворись. Въ Вормсѣ въ это время (1034) была только-что построена синагога, которая, выстроенная въ византискомъ стилѣ съ колоннами и придѣлами, считалась въ свое время великолѣпнымъ произведеніемъ зодчества, храмомъ въ миніатюрѣ, и которую чудесныя сказанія окружили ореоломъ славы. Синагогу эту построили на свой счетъ бездѣтные супруги Іаковъ бенъ Давидъ и жена его Рахиль, за что благодарная община увѣковѣчила ихъ имена надписью и учрежденіемъ ежегоднаго праздника въ память ихъ<sup>2</sup>). Въ это время лотарингскими авторитетами были Р. Исаакъ Галеви (Сеганъ Левія) бенъ Элеазаръ въ Вормсъ, отецъ трехъ ученыхъ сыновей; затънъ Р. Яковъ бенъ Якаръ въ Майнцъ и Р. Исаакъ бенъ Ісгуда, жившій сперва въ Ворисъ, а потомъ бывшій раввиномъ въ Майнцѣ 3). Всѣ они въ качествѣ учениковъ Р. Гершома занимались какъ устнымъ, такъ и письменнымъ изложеніемъ Талмуда, давали отвѣты на юридическіе вопросы, а при случаѣ толковали и священное писаніе согласно агад-

<sup>1)</sup> CM. Zunz Gottesdienstliche Vorträge, crp. 287 H czta.

<sup>\*)</sup> Надписи вѣрнѣе всего переданы въ «Эпитафіяхъ Вормскаго кладбища» Л. Левисона, стр. 104. Годъ окончанія постройки синагоги ясно обозначенъ: Ellul 794 der Weltaera (1034). Другая дата выражена стихомъ, который изображаетъ число 946. Число это является загадкою, ибо имъ опровергается первое. Миѣ оно кажется обозначеніемъ года, принимая за эру разрушеніе храма: 946+68=1014 и обозначаетъ годъ, въ который было начато строеніе синагоги, длившееся стало быть отъ 1014 до 1034 года. Предположеніе Левисона, утверждающаго, будто синагога была только реставрирована въ упомянутое время, не согласуется съ надинсью.

<sup>3)</sup> См. Zunz въ его Zeitschrift zu Raschi's Biographie und zur Geschichte стр. 63; дополнение къ этому Симеона Блоха, стр. 7, — Левисонъ, стр. 14 и 101.

скимъ воззрѣніямъ. Впрочемъ трудовъ особенно важныхъ и замѣчательныхъ они не оставили. Если мы въ заключеніе упомянемъ еще литургическаго поэта Веніамина бенъ Самуила ) изъ Констанца (?), - который написалъ много синагогальныхъ молитвъ и получилъ почетный титулъ «Поэтана», --- то этимъ будетъ исчерпано все богатство по части знаменитостей еврейской Германіи того времени. Какое скудное число замѣчательныхъ людей въ сравнени съ богатствомъ выдающихся личностей въ еврейской Испания! Благочестіе германскихъ евреевъ, и въ особенности ихъ вождей, отличалось мрачнымъ характеромъ съ сильнымъ оттѣнкомъ раскаянія. Имъ постоянно казалось, что въ религіозномъ отношени все что они дѣлаютъ — мало. Такъ, изъ чрезмѣрной религіозной сов'єстливости они праздновали день покаянія<sup>2</sup>) два дня, вмѣсто одного, и оба дня сряду безъ перерыва соблюдали наистрожайшій постъ.

Въ сердцахъ западно-европейскихъ евреевъ одинъ мистикъ, родомъ должно быть изъ Италіи, пробудилъ въ то время надежду на явленіе Мессіи. Онъ сочинилъ откровеніе Мессіи (апокалипсисъ) и издалъ его подъ заглавіемъ «Книга Зоровавеля»<sup>3</sup>), въ которой предсказалъ, что между годами 1063

3) Въ мистической книгъ Sefer Zerubabel неоднократно повторяется: по истеченін 990 л. со времени разрушснія храма, т. е. въ 1068 г. явится сынъ Давидовъ. За нять лётъ до этого придетъ Мессія изъ колёна ефремова и будетъ убитъ. Это сочинение впервые напечатано въ Константинополѣ въ 1519 г. въ сборникѣ подъ заглавіемъ: Likutim Schonim. Въ новъйшее время Елливекъ издалъ его по двумъ рукописямъ (Bet-ha-Midrasch II, 54-57). Оба изданія сильно искажены (виленскаго отъ 1819 г. я не знаю), по могутъ дополнять одно другое. Относительно Мессін изъ колѣна ефремова въ изданія Еллинека сказано: Moschiach ben Chefzi-bo iowoi Hey schonim Achar Iosif, что иссправедливо; върнъе въ prinсерь Lifnei Chcfzi-bo. Сочинение это мнѣ кажется составлено въ Италии: заключаю это отчасти на основании того, что въ немъ ведется полемика противъ Рима съ напою во главѣ, а отчасти и изъ того, что авторъ очевидно очень коротко знакомъ съ римскою исторіею. Онъ пишетъ, напр.: 70 царей будутъ править Римомъ, десятый изъ нихъ разрушитъ хранъ (ed. J. p. 55). И въ самомъ дѣлѣ Тить быль десятымь императоромь: Октавій Августь, Тиверій, Калигула, Клавдій, Неронъ, Гальба, Оттонъ, Вителлій, Веспасіанъ, Титъ. Знакомство съ тремя

<sup>1)</sup> См. Ландстута: Amude Aboda, стр. 53.

<sup>\*)</sup> Raschi Pardes, стр. 44, d. и Р. Гай. Сообщено Каранмомъ въ Pinsker Likuté, Noten, стр. 144. прим.

и 1068 появятся чудесныя знаменія, имѣющія сопровождать время избавленія, которое наступить съ пришествіемъ Мессіи на землю. Но хотя пророчество его и не оправдалось, тъмъ не менъе его списание конца бъдствий Израиля по своей формѣ, которая не лишена поэтическаго вдохновенія, заслуживаетъ нъкотораго вниманія. — Царскій сынъ изъ дома Да-( вида, Зоровавель, — въ лицѣ котораго совершился переходъ династіи Давида отъ царей къ князьямъ изгнанія, -- увлекается желаніемъ проникнуть будущность народа израильскаго и узнать что либо о Мессіи Избавитель. Луша его изливается въ пламенной молитвъ. Нѣкій духъ, летя съ нимъ между небомъ и землею, переносить его въ Римъ, «городъ крови». Здѣсь, по указанію свыше, онъ вступаетъ на рыночной площади въ позорный домъ, гдъ видитъ безобразнаго и покрытаго ранами человѣка, который, въ отвѣтъ на его вопросъ, объясняетъ ему, что мъсто это - великій Римъ. Человѣкъ съ отвратительною наружностью открываетъ Зоровавелю, что онъ Мессія, сынъ Давидовъ; когда же Зоровавель недовѣрчиво отворачивается отъ него, онъ внезапно превращается въ прекраснаго и сильнаго юношу, послѣ чего признается ему, что онъ долженъ оставаться прикованнымъ къ Риму до тѣхъ поръ, пока не наступитъ конецъ. И ангелъ/ Метаторонъ является Зоровавелю, подтверждаетъ слова Мессіи и объясняетъ, что этотъ послѣдній родился еще во времена Навуходоносора, духомъ былъ перенесенъ въ Римъ, гдѣ его скрываютъ, давъ ему совсѣмъ иную наружность, говорить, будто Мессія носить названіе: Менагемъ бенъ Аміель (утѣшитель, сынъ народа Божьяго). Затѣмъ Ангелъ Метаторонъ открываетъ время, когда взойдетъ свѣтило Израиля и

эфемерными цезарями: Гальбою, Оттономъ и Вителліемъ, показываетъ такое знаніе римской исторіи, какимъ не могъ бы похвастаться даже извѣстный испанскій историкъ Авраамъ Ибнъ-Даудъ (въ Sichron diwre Roimi), а тѣмъ менѣе нѣмецкій или французскій еврей или даже восточный. Только италіанцу могъ быть извѣстенъ этотъ эпизодъ римской исторіи. Сочиненіе это написано между 1050—1060 годами. Первую ссылку на него дѣлаетъ Ибнъ-Эзра въ 1150 г. и именно, какъ на апокрифическое прибавленіе къ Исходу 2. 22.

Мессія выступить открыто. Сперва явится предтеча Мессіи изъ колѣна Ефрема или Іосифа, именемъ Ноэмія бенъ Хушіель, который соберетъ сыновъ Израиля, отведетъ ихъ въ Іерусалимъ и тамъ въ теченіи трехъ мѣсяцевъ будетъ совершать жертвоприношенія '). — Но Армилай, происшедпій отъ мраморной глыбы, имѣвшей образъ<sup>2</sup>) женщины, и отъ сатаны, отъявленный врагъ Мессіи (антимессія), рыжеволосый, съ длинными какъ у обезьянъ руками, роста исполинскаго, со впалыми глазами и головою о двухъ рогахъ, поведетъ противъ него войну, убъетъ, а народъ израильскій разсѣетъ по пустынѣ. Тогда Богъ вручитъ матери Менагема, по имени Хефци-Бахъ, чудный жезлъ, разцвѣтшій жезлъ Аарона, который хранился въ Тиберіи. Вооруженная этимъ чуднымъ жезломъ, мать Мессіи пойдетъ войною и, не смотря на свое безсиліе, побѣдитъ двухъ сильныхъ царей.

Затѣмъ, по истеченіи девятисоть девяноста лѣтъ, считая отъ разрушенія втораго храма (1068), Хефци-Бахъ передастъ чудотворный жезлъ своему сыну, который послѣ этого внезапно явится въ долинт Арбельской. Но мудрецы Израиля не увѣруютъ въ него, видя въ немъ наружность и видъ раба. Тогда онъ предстанетъ передъ ними во всемъ своемъ величіи, войдетъ съ пророкомъ Иліею во врата Іерусалима и воскресить убитаго Ноэмію. Тріумвирать Мессіи, Менагемъ и оба предтеча, поднимуть изъ глубины океана всёхъ тёхъ, которые, будучи преслѣдуемы за вѣру, нашли себѣ смерть въ его волнахъ. Земля потрясется въ самыхъ основаніяхъ, горы распадутся, гора Елеонская треснеть. Израильтяне, и близкіе и дальніе, соберутся со всѣхъ странъ, и Мессія приведетъ къ овдовъвшей матери Сіона ея сыновъ. Дыханіемъ своимъ онъ убьетъ злодѣя Армилая. Храмъ востанетъ вновь во всемъ своемъ великолѣпіи и будетъ построенъ на пяти холмахъ. — А между тѣмъ евреи, вмѣсто того чтобы собраться

<sup>1)</sup> Такъ въ ed. princeps; — въ изданіи-же Еллинека искажено: виёсто 40 дней сказано 40 літъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. объ этой легендъ Исторію, кн. V, стр. 496.

во едино подъ знаменемъ Мессіи, все болѣе и болѣе разсѣявались и селились на каждомъ мало-мальски обработанномъ и имѣющемъ кое-какую культуру клочкѣ земли.

Мало по малу евреи и восточной Европы тоже выступають изъ мрака неизвъстности. За этотъ періодъ времени они успѣли поселиться въ Богеміи, Моравіи и Польшѣ. Пражская община считаеть себя старъйшею въ Европъ и какъ на доказательство своей древности указываеть на надгробный памятникъ, поставленный за сто лѣтъ до начала христіанства. Но силясь доказать слишкомъ много, они, собственно говоря, ничего не доказывають. Достовърно извъстно только то, что въ десятомъ стольти евреи дъйствительно уже были въ Богеміи, гдѣ даже владѣли невольниками изъ христіанъ, и апостолъ Пруссіи, бывшій раньше архіепископомъ пражскимъ, Войтехъ Адальбертъ, видълъ тревожные сны, предвъщавшіе ему, что върующіе во Христа должны будуть служить евреямъ (до 990 г.)<sup>1</sup>). Въ одиннадцатомъ вѣкѣ евреи въ предмъстъъ Вышеградскомъ считались такими богачами, что одна моравская княгиня могла сказать своему корыстолюбивому зятю, королю богемскому, съ которымъ была во враждѣ: «Богатыхъ людей, которыхъ ты ищешь среди насъ, ты можешь найдти въ своей собственной землъ. Въ пражскомъ предмѣстьѣ и въ селѣ Вышеградѣ есть евреи, которые тонуть въ золотѣ и серебрѣ; обратись къ нимъ <sup>2</sup>).» Всѣ же остальные разсказы о богемскихъ евреяхъ, - какъ напр. разсказъ о томъ, будто они христіанами были призваны на помощь противъ пражскихъ язычниковъ, а затъмъ снова изгнаны и головы ихъ сочтены, при чемъ оказалось, что ихъ было 5200 человъкъ, — есть не болѣе, какъ пустой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita Adalberti въ Canisius, Thesaurus monumentarum ecclesiasticorum sive lectiones antiquæ, T. III, pars 1, p. 49, 60. Древніе надгробыме намятники пражской общины были уничтожены во время гоненія 1389 г., а изъ уцѣлѣвшихъ до нашего времени самый древній относится въ 1439 г. — См. Rappaport's Einl. zu gal. ed. p. XXXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cosmas von Prag: Chronicon Bœmorum II. 45 bei Pertz monumenta Germaniæ. T. IX, p. 98, до 1091 года.

вымыселъ позднѣйшихъ писателей <sup>1</sup>). Въ Моравіи въ одиннадцатомъ столѣтіи евреи также жили. Одинъ изъ нихъ, по имени Подива, выстроилъ укрѣпленный замокъ, который назвалъ своимъ именемъ (недалеко отъ Лунденбурга на границахъ Моравіи и Австріи, до 1067 г.)<sup>2</sup>) Во вновь образовавшемся королевствѣ польскомъ и преимущественно въ тогдашнемъ главномъ его городѣ Гнѣзенѣ евреи въ одиннадцатомъ столѣтіи также владѣли христіанскими рабами, что не воспрещалось имъ, не смотря на то, что господами страны были христіане<sup>3</sup>).

Культура евреевъ, жившихъ на западѣ Европы, была нужда ихъ восточно-европейскимъ братьямъ по религии. О Талмудъ же послъдніе также не имъли понятія и только уже сто лѣтъ позднѣе упоминаются — и то въ весьма скудномъ числѣ — нѣкоторые знатоки Талмуда въ Богеміи, Польшѣ и Россіи. Даже трудно рѣшить съ достовѣрностью, откуда восточно-европейские евреи пришли первоначально: съ запада-ли, или изъ южной Россіи, и къ какой собственно сектѣ принадлежали, къ сектѣ-ли раввинистовъ или караимовъ. — Караимы за это время до того упали въ умственномъ отношении, что не могли указать ни одного замъчательнаго человъка изъ своей среды. Единственный караимскій писатель этого времени, Іаковъ бенъ Рубенъ, 4) издатель комментарія къ Библіи (Sefer ha-Oscher, около 1050 г.). жившій по всей въроятности въ Византійскомъ государствъ, не обогатилъ науки ни одною самостоятельною мыслью, а только



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. относительно ложныхъ вымышлений Гагека по поводу богемскихъ евреевъ до нерваго Крестоваго похода Ерша и Грубера Энциклопедию. Sect. II, Т. 27, р. 127, b. гдѣ они критически опровергнуты.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cosmas bei Pertz. das. p. 80.

<sup>3)</sup> Anonymus Chronica Polonorum въ Pertz. das. р. 445 есть до 10°5 г. Предположение о болъе раннемъ появлении евреевъ въ Польшъ не подтверждается ни однимъ достовърнымъ источникомъ. Еврейско-польския же монсты, на которыя ссылаются какъ на доказательство, очевидная поддълка.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пинскеръ вполнѣ удачно доказалъ, что Караимъ этотъ писалъ не во время перваго Крестоваго похода, а между годами 1010 — годомъ Мессін по указанію Іафета — и 1088 — годомъ, въ который Абулфарагъ-Іешуа составилъ свой Комментарій. См. Likuté Kadmonijot, въ прибавленіи № 8.

собиралъ и связалъ — и то бездарно — мнѣнія авторитетовъ болѣе ранней эпохи. — Даже любимый ихъ предметъ, грамматика древне-еврейскаго языка, надъ которымъ они трудились съ самаго начала своего появленія, былъ у нихъ такъ плохо разработанъ, что одинъ ученый того времени, составитель древне-еврейскаго лексикона (на арабскомъ языкѣ), Али-Ибнъ-Сулейманъ, принужденъ былъ принять за руководство правила и грамматическія примѣчанія, сдѣланныя Гаюгомъ <sup>1</sup>). Раввинисты, хотя по многимъ предметамъ были учениками караимовъ, до того опередили въ теченіе одного столѣтія своихъ учителей на ихъ собственномъ поприщѣ, что послѣднимъ оказалось не подъ силу слѣдовать за ними. Наиболѣе же полнаго мастерства въ области науки достигли преимущественно испанскіе раввинисты.

<sup>1</sup>) Тамъ-же. Текстъ, стр. 195.



## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

## Второй раввинскій вѣкъ. Эпоха Исааковъ и эпоха Ицхаки.

Исаакъ Ибнъ-Албалія, его положеніе и дъятельность. — Исаакъ Ибнъ-Гіатъ, Исаакъ Алфасси. — Раши, жизнь его, дъятельность и школа. — Еврей въ Италіи; Р. Натанъ изъ Рима. — Еврен въ христіанской Испаніи. — Еврейскіе совътинки, Исаакъ Ибнъ-Шалбибъ и Циделлій. — Императоръ Генрихъ IV и папа Григорій VII въ отношеніи къ евреямъ. — Альфонсъ Кастильскій и его еврейскіе совътники. — Смерть Ибнъ-Шалбиба, Ибнъ-Гіата и Ибнъ-Албаліи. — Алфасси въ Испаніи. — Караимы въ Испаніи. — Ибнъ-Алтарасъ; Іезуа Абу-Алфарагъ. —

Преслѣдованіе Каравмовъ Іоснфомъ Алкабри. – Циделлій въ немилости.

## 1070-1196.

Первое преслѣдованіе евреевъ на андалузской территоріи, воздвигнутое въ Гранадъ магометанскими фанатиками, хотя и произвело въ первое мгновеніе временное потрясеніе во многихъ еврейскихъ общинахъ Испаніи, но все же было не въ состояни ни привести ихъ въ уныние на долгое время, ни произвести застоя въ ихъ возвышенныхъ стремленіяхъ. Наука и поэзія до того вошли въ природу южно-испанскихъ евреевъ, что развѣ только часто повторяющіеся удары судьбы смогли бы угасить въ нихъ любовь къ умственнымъ занятіямъ. Гранадское преслѣдованіе такъ и осталось единичнымъ явленіемъ и не имъло подражанія. Хотя жители Гранады и убили министра, а съ нимъ и многихъ другихъ евреевъ, но это не помѣшало другимъ государямъ и эмирамъ приглашать къ своимъ дворамъ даровитыхъ евреевъ, назначать ихъ на важныя должности и этимъ вообще уровнять до извѣстной степени положение евреевъ съ положениемъ, занимаемымъ гос-

подствующимъ въ государствѣ населеніемъ. Одинъ арабскій историкъ жаловался, что вожди правовърныхъ, предавшись наслажденіямъ, передавали свою власть въ руки евреевъ, назначая ихъ гагибами, визирями и интимными секретарями <sup>1</sup>). Примтръ магометанскихъ дворовъ остался не безъ вліянія даже на христіанскія государства, которыя въ свою очередь стали принимать на государственную службу талантливыхъ евреевъ, извлекая изъ ихъ ловкости, способностей и честности немалую пользу на пути къ увеличению своего могущества. Вотъ почему ни успѣхи христіанскаго оружія, НИ постепенное распадение магометанскихъ государствъ не имѣли вначалѣ ни малѣйшаго вліянія на положеніе евреевь въ Испаніи. Подъ владычествомъ креста они жили въ Испаніи такъ-же спокойно, какъ жили подъ владычествомъ полумѣсяца, и могли безпрепятственно предаваться врожденной въ нихъ любви къ научнымъ изслѣдованіямъ. Соревнованіе на поприщѣ науки и поэзіи не только не охладѣвало, но по возможности еще усиливалось, и число евреевъ преданныхъ умственнымъ интересамъ росло годъ отъ году. Однако послъ въка Ибнъ-Нагрелы и Ибнъ-Гебиролы поэзія, филологія, изслѣдованіе свяценнаго писанія и философія, хотя и имѣли своихъ усердныхъ адептовъ, однако уступили первенствующее мѣсто изученію Талмуда, который изъ всѣхъ отраслей знанія изучался теперь съ наибольшимъ рвеніемъ и до нѣкоторой степени сдѣлался центромъ всего. Впрочемъ самыя изслѣдованія и толкованія Талмуда получили несколько иной характерь: они стали самостоятельны и были основаны на критикъ. Какъ талмудисты, такъ и раввинисты стали отставать отъ традиціоннаго, гаонами введенаго способа толкованія, и начали путемъ сравнительнаго метода и остроумныхъ догадокъ прокладывать себѣ совершенно самостоятельную дорогу. Талмудическая логика снова получила высокое значение и была введена одновременно въ Испаніи, Африкт и Франціи. Напротивъ, хорошихъ поэтическихъ произведений въ этотъ періодъ появлялось

<sup>1)</sup> Анонимный авторъ въ «Dozy, Scriptorum Arabum». loci II, р. 16.

сравнительно мало. По части грамматическихъ и экзегетическихъ изслѣдованій, представителями которыхъ былъ Моисей Ибнъ-Гикатилла и Ибнъ-Баламъ, тоже прибавилось лишь очень немного къ добытымъ раньше результатамъ; въ области же философіи не было сдълано за это время ровно ничего. Но за то изученіе Талмуда, представители котораго были геніальные люди, получило широкое развитие и стало на весьма высокую точку, вслёдствіе чего труды ученыхъ эпохи гаоновъ мало по малу совершенно отходять на задній плань. Эти лица. изъ которыхъ пятеро носили имя Исаака, а шестой назывался Идхаки, должны быть признаны передовыми людьми втораго равинскаго въка. Исаакъ, Ибнъ-Албалія, извъстный также въ качествъ общественнаго дъятеля; Исаакъ Ибнъ-Гіать и Исаакъ бенъ-Реубенъ, оба талмудисты и кромѣ того литургические поэты; Исаакъ Ибнъ-Сакни, извъстный менте двухъ вышеназванныхъ; Исаакъ Алфасси и Соломонъ Ицхаки, которые оба создали самостоятельную учебную систему, далеко превосходящую гаонскій методъ. Съ біографіею этихъ лицъ тѣсно связана исторія этой эпохи.

Исаакъ бенъ Барухъ Албалія возводилъ свое происхожденіе къ одному благородному іерусалимскому изгнаннику, по имени Барухъ, котораго Титъ якобы послалъ въ Мериду къ одному проконсулу, для введенія въ Испаніи шелководства, которымъ издавна занимались въ его семьѣ (К. V). Впослѣдствіи родъ Албаліевъ переселился въ Кордову и принадлежалъ къ высшей знати андалузской столицы. Молодой Исаакъ (род. 1035, ум. 1094) съ раннихъ лѣтъ проявлялъ большія умственныя способности и пламенную любовь къ наукамъ. Астрономія, математика, философія и изученіе Талмуда въ равной мѣрѣ поглощали его вниманіе и время. Его преподавателемъ Талмуда былъ ученый французъ, по имени Поригоръ. Самуилъ Ибнъ-Нагрела поощрялъ его въ ученіи подарками, а сынъ его Іосифъ своимъ богатствомъ обезпечилъ ему независимое положеніе. Исаакъ Ибнъ-Алба ія жилъ поперемѣнно то въ Кордовѣ, то въ Гранадѣ усвоего великодушнаго покровителя <sup>1</sup>). Хотя онъ также шутя занимался поэзіею и одинъ эстетикъ (Харизи) назвалъ его стихи "проникающими въ сердце"<sup>2</sup>), тѣмъ не менѣе умъ его былъ склоненъ преимущественно къ серіознымъ наукамъ.

Едва тридцати лѣтъ отъ роду Исаакъ Ибнъ-Албалія занялся составленіемъ комментарія, съ цѣлью выяснать наитруднѣйшія мѣста въ Талмудѣ; онъ озаглавилъ этотъ трудѣ «пестрою всякой всячиною»<sup>8</sup>), но не довелъ его до конца по причинѣ значительнаго объема. Въ то же время онъ работалъ надъ астрономическимъ сочиненіемъ объ основахъ еврейскаго календаря; сочиненіе это извѣстно было подъ заглавіемъ «Иббуръ» и было посвящено имъ его покрователю Іосифу Ибнъ-Нагрелѣ (около 1065)<sup>4</sup>). Въ этомъ сочиненіи Исаакъ Албалія велъ полемику противъ своихъ предшественниковъ, подвизавшихся на томъ же поприщѣ, противъ Саадіи, о которомъ отзывается впрочемъ съ большимъ уваженіемъ, и противъ Гассана бенъ Маръ-Гассана, также писавшаго на эту тему<sup>8</sup>).

. Находясь въ то время у своего друга Іосифа, Исаакь Ибнъ-Албалія счастливо избѣжалъ смерти въ день кровавой рѣзни въ Гранадѣ. Послѣ этого онъ постоянно жилъ въ Кордовѣ. Здѣсь его узналъ и оцѣнилъ благородный и пылавшій любовью къ наукѣ и поэзіи аббадидскій принцъ Абулкассимъ Могаммедъ. Войдя на севильскій престолъ подъ именемъ Ал-Мутамеда (май 1069), онъ пригласилъ его къ своему двору и сдѣлалъ своимъ астрологомъ, но не столько для вычисленія звѣздныхъ путей, сколько для предсказанія ему будущаго изъ положенія созвѣздій. Хотя царь Севильи отличался высокимъ образованіемъ и храбростью, однакожъ былъ подверженъ астрологическому заблужденію своего вре-

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tachkemoni Pforte 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kupat ha-Rochelim.

<sup>4)</sup> Авраамъ Бенъ-Хія Sefer ha-Ibbur. ed. Filipowski, p. 55 и Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ-же. стр. 54, 55, 60, 94; — см. кн. V. стр. 396.

мени <sup>1</sup>). Сверхъ того, онъ назначилъ Исаака Албалію княземъ всѣхъ общинъ своего государства, которое посредствояъ счастливыхъ завоеваний сдёлалось самымъ могущественнымъ во всей магометанской Испаніи и простиралось на сѣверъ до Кордовы и на востокъ до Мурси. Слъдовательно, Исаакъ имѣлъ, подобно Ибнъ-Хасдаю, Ибнъ-Гауѣ и Ибнъ-Нагрелѣ, титуль князя (Nassi)<sup>2</sup>). Витсть съ темъ онъ быль раввиномъ общинъ севильскаго царства и признавался таковымъ же внѣ послѣдняго. Такъ какъ ал-Мутамедъ былъ очень щедръ къ своему астроному, то Исаакъ имѣлъ возможность обзавестись большимъ собраніемъ книгъ. Онъ купилъ большую часть разоренной библіотеки своего несчастнаго покровителя, Іосифа Ибнъ-Нагрелы. Наравнъ со своимъ государемъ, ал-Мутаметомъ, почетнъйшимъ властелиномъ въ Испаніи, Исаакъ быль самымь почетнымь и умнымь мужемь между испанскими евреями. Благодаря ему, прекрасная Севилья сдълалась центромъ еврейской Испаніи, какимъ были передъ тѣмъ Кордова и Гранада. Мутамедъ, послъдній благородный государь изъ племени Арабовъ въ Испаніи, имѣлъ при своемъ дворѣ еще. одного еврейскаго чиновника, Ибнъ-Мишаля, исполнявшаго его дипломатическія порученія <sup>3</sup>).

О жизни его сподвижника, Исаака бенъ Іегуды, Ибнъ-Гіата, иначе бенъ Мошіи (р. около 1030, у. 1089), мало извъстно. Онъ происходилъ изъ знатнаго и богатаго семейства, жившаго въ Луценъ (близъ Кордовы). Оба Ибнъ-Нагрелы являли ему въ молодости его много доказательствъ высокаго уваженія, и онъ былъ преданъ имъ всею душею. Послъ трагической кончины Іосифа Ибнъ-Нагрелы, Ибнъ-Гіатъ много хлопоталъ о назначении его сына, Абунассара Азаріи, раввиномъ луценскимъ, но смерть похитила послъдняго потомка благороднаго семейства. Въроятно, по ходатайству Ибнъ-

<sup>1)</sup> Conde, historia de la dominacion de los Arabes en Espanna II. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ называетъ его Авраамъ Ибнъ-Даудъ въ Responsum въ Temim Deim № 224 и Серахья Галеви въ Maor къ Sabbat II.

<sup>3)</sup> Gayangos history of the dynasties Appendice II, p. XXXII.

Гіата, жена Іосифа Ибнъ-Нагрелы, ученая дочь кайруанца Р. Ниссима, содержалась прилично до конца жизни луценскою общиною <sup>1</sup>). Вслѣдствіе учености и добродѣтели Исаака Ибнъ-Гіата, луценская община избрала его своимъ духовнымъ главою. Литургическая поэзія, философія и Талмудъ были тремя предметами его занятій.

Въ поэтическихъ произведеніяхъ Ибнъ-Гіата мало самобытнаго<sup>2</sup>). Мягкое теченіе рѣчи и риемы, прелесть и грація, увлекательная теплота чувствъ и красота картинъ, чистота и художественность отдёлки частностей, поэтическая плавность и свѣжесть, присущія произведеніямъ Ибнъ-Гебиролы, совершенно чужды стихотвореніямъ Ибнъ-Гіата. Онъ бы могъ справедливо быть названъ калиромъ испанской школы за свои выражанія, часто темныя и неуклюжія, твердыя и грубыя, за свою загадочность объяснений и бъдность словъ при обиліи мыслей. Онъ часто переполнялъ свои гимны заимствованіями изъ естественной исторіи и философіи, что придавало имъ видъ учености. Привлекательны его пъсни покаянія. При граціозной формѣ и чистотѣ рѣчи, при сжатой краткости, онъ образуютъ какъ бы мъста отдохновения для созерцающей души. Это-молитвы о прощени грѣховъ, напоминанія искренняго раскаянія, возврата къ Богу и благочестивыя желанія о сохраненіи удрученнаго народа и его святости. Его многочисленныя литургическія стихотворенія вошли въ нѣкоторыхъ общинахъ въ составъ богослужения. вытѣснивъ другіе, болѣе древніе, отдѣлы<sup>3</sup>).

Свои философскія познанія Исаакъ Ибнъ-Гіатъ употребиль на толкованіе загадочной книги съ философскимъ направленіемъ, книги «Когелетъ». Трудъ этотъ удостоился похвалы отъ позднѣйшихъ ученыхъ, но не сохранился. Плодотворнѣе всего были его занятія въ области Талмуда. Для обрядовой практики онъ составилъ родъ компендіума о праздничныхъ

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>2)</sup> Sachs, religiöse Poesie der Juden in Spanien, crp. 261.

<sup>3)</sup> CM. Landshut Amude Aboda I., стр. 111 и слъд.

и постныхъ дняхъ, который выясняетъ узаконенныя религіей опредѣленія Талмуда и гаонскихъ рѣшеній <sup>1</sup>).

Исаакъ бенъ Реубенъ Албергелони (р. 1043) переселился въ молодости изъ Барселоны въ укръпленный приморский городъ Деніа, значительная община котораго отличалась богатствомъ и благородствомъ. Одно уважаемое тамъ лицо, нѣкто Ибнъ-Альхатошъ, выдалъ за него свою дочь, послѣ чего избрали Исаака раввиномъ и сульею. Толкование Талмуда казалось и этому третьему Исааку достойною и важною задачею<sup>2</sup>). Онъ обладалъ также способностью систематическаго изложенія. Тридцати пяти лътъ отъ роду, онъ перевелъ съ арабскаго на еврейскій языкъ сочиненіе Р. Гая о талмудическомъ торговомъ правѣ, и при этомъ скромно замѣтилъ, что въ могущихъ встрѣтиться ошибкахъ слѣдуетъ винить переводчика, а не автора (1078). Въ глубокой старости онъ написалъ самостоятельное систематическое сочинение о талмудическомъ гражданскомъ правъ <sup>3</sup>). Его также вдохновляла серьезная муза. Онъ написалъ новые ашароты сильнымъ, но неплавнымъ языкомъ, и украсилъ свои стихотворенія библейскими стихами, примёняя ихъ съ удивительнымъ остроуміемъ. Исаакъ Албергелони первый изобрѣлъ еврейскій мозаическій слогъ, сплетая библейские стихи въ остроумно-замысловатомъ перетолковании ). — Когда онъ явился въ Деніа, то четвертый Исаакъ бенъ Моисей Ибнъ-Сакнай выселился оттуда, въроятно, вслѣдствіе нанесеннаго ему оскорбленія, и отправился на востокъ, гдѣ, въ Пумбадиттѣ, получилъ должность законоучителя и титулъ гаона. Такъ много измѣнились времена. Между тъмъ какъ въ прежнее время западъ прислушивался къ словамъ восточныхъ гаоновъ, теперь, спустя только полвъка по смерти гаона Гая, онъ въ состояни былъ посылать учителей въ страну, гдѣ была колыбель Талмуда, и лицо, не-

<sup>1)</sup> Дернбургъ въ Geiger's Zeitschrift V. стр. 396 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schaare Schebuot.

<sup>4)</sup> Выдержки изъ его стихотвореній въ Geiger: jüdische Dichtungen der Spanischen Schule стр. 4 и Ozar Nechmad II., 188 и слъд.

признанное въ Испаніи, служило все еще авторитетомъ для нѣкогда столь гордой Пумбадитты <sup>1</sup>).

Всѣхъ четырехъ Исааковъ превзошелъ знаніемъ и глубо-комысленнымъ пониманіемъ Талмуда пятый: Исаакъ бенъ Іаковъ Алфасси или Алкалай. Родившись въ Кала-Ибнъ-Гаммадъ, близъ Феца (1013), онъ слушалъ послъднихъ африканскихъ авторитетовъ, Р. Ниссима и Хананеля, и сдѣлался по смерти ихъ (около 1050) носителемъ Талмуда въ западной Африкъ. Равнодушный къ научнымъ предметамъ, которыми занимались способные евреи Испаніи и Африки, повинуясь своему кнутреннему побужденію и стремясь къ внѣшней выгодъ, Алфасси обратилъ всю силу своего проницательнаго ума на глубочайшее изслѣдованіе Талмуда. Алфасси обладаль глубоко серьезною, самостоятельною натурою, которая не привыкла держаться проторенной колеи, а прокладывала себъ новые пути. Такъ какъ въ Талиудъ часто встръчаются по одному и тому же предмету противоръщія опредъленія, то на практикъ вошло въ обычай руководиться гаонами и принимать за правило ихъ объяснения и ръшения. Алфасси же перешель отъ комментаріевъ къ тексту и съ свойственнымъ ему остроуміемъ старался отдѣлить въ Талмудѣ все вѣрное, непреложное и важное отъ сомнительнаго, поверхностно-изложеннаго и вспомогательнаго. Рѣшеній гаонскихъ авторитетовъ онъ не признавалъ правиломъ для себя. Въ этомъ смыслъ онъ написалъ сочинение, которое въ свое время хотя и было оспариваемо, но потомъ сдѣлалось нормою для всего еврейства. Въ своихъ галахотахъ онъ выбралъ изъ Талмуда все то, что имѣетъ значеніе на практикѣ, очистилъ его отъ малъйшаго сомнѣнія и точно опредѣлилъ его. Сочиненіе Алфасси заставило забыть всѣ прочія подобныя произведенія прежнихъ временъ, появившіяся въ продолженіи трехъ вѣковъ со времени гаона Іегуды. Алфасси своимъ сочинениемъ ") пріо-

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По всей въроятности Алфасси составилъ свои Halachot еще въ Африкъ. Это явствуетъ изъ показаній Р. Серахьи, что при старости авторъ измънилъ

брѣлъ себѣ громкое имя и по ту сторону пролива, въ Испании, гдѣ имѣлъ еще больше почитателей, чѣмъ въ отчизнѣ.

Французъ Саломонъ Ицхаки былъ по своей проницательности и самостоятельности такою же блестящею звъздою въ области Талмуда, какою былъ Алфасси, но отличался большею многосторонностью; не обладая равною смѣлостью, онь обращаль на все болѣе вниманія. Соломонъ Ицхаки, извѣстный подъ именемъ Раши, родился въ Труа (Шампань) въ тотъ самый годъ, въ который умеръ мученическою смертью послѣдній гаонь; это обстоятельство какъ будто предвѣщало, что принятое Раши новое направление вполнъ замънитъ падение стараго порядка вещей. Мать его была сестрою Симона бенъ-Исаака (кн. V), высокоуважаемаго за услуги, оказанныя майнцской общинь, и за литургическую поэзію; отець его также быль талмудскимь ученымь. Итакь, Раши быль какь будто вскориленъ грудью Талиуда, и, действительно, онъ только жиль и дышаль имъ. Его женили, вѣроятно, согласно предписанію Талмуда, на восемнадцатомъ году, прежде чѣмъ его умъ достигъ полной зрълости. Для усовершенствованія себя въ изучении Талмуда онъ посъщалъ основанную въ Майнцъ Р. Гершомомъ талмудскую школу, находившуюся теперь подъ управленіемъ Іакова бенъ-Якара, и вмъстъ съ тъмъ былъ также слушателемъ Исаака Галеви и Исаака бенъ-Іегуды въ Ворисѣ и Р. Эліакима въ Шпейерѣ <sup>1</sup>). Подобно Р. Акибѣ, онъ, ради ученія на чужбинѣ, бросилъ домъ и жену. Онъ самъ про себя разсказывалъ, при какихъ печальныхъ обстоятельствахъ продолжалъ свои ученыя занятія, «безъ хлѣба и одежды, неся иго супружества»<sup>2</sup>). Время отъ времени, въро-

3) Раши Responsa in Chofes Matmonim Гольдберга № 1. Стр. 2 вверху.

своему прежнему взгляду (Maor къ Pesachim II и Aboda Sara V), а также изъ того, что Исаакъ Албалія, немного лътъ спустя послъ переселенія Алфасси, полемизировалъ противъ Halachot (Temim Deim, № 224).

<sup>1)</sup> См. объ этомъ Рашп Pardes p. 49 a, b; 34 а вверху и Levysohn Epitaphium der Wormser Gemeinde, стр. 101. О Раши подробно Цунцъ въ своей Zeitschrift и въ «zur Geschichte und Literatur», далъе Simson Bloch, Leben Raschi's. Но собственно біографическаго въ этихъ сочиненіяхъ мало. Я привожу поэтому лишь одни вновь отысканные факты, остальное находится въ названныхъ сочиненіяхъ.

ятно по праздникамъ, навѣщалъ онъ жену свою, но постоянно возвращался въ нёмецкія, или, какъ ихъ тогда называли, лотарингскія учебныя заведенія. Двадцати пяти лѣтъ оть роду (1064) онъ переселился на постоянное жительство въ Труа. При своей скромности онъ не подозрѣвалъ, что уже въ то время почитали его талмудскою ученостью <sup>1</sup>). Натанъ бенъ-Махиръ, изъ благороднаго семейства Махира, обратился кь нему съ вопросами по предметамъ, только вполовину входящимъ въ область Талмуда, и Раши искусно и глубокомысленно отвѣтилъ на нихъ съ трогательною скромностью, присущею только ему<sup>3</sup>). Старому раввину, Р. Дорбалю, обратившемуся къ нему съ вопросомъ, касавшимся гражданскаго права, онъ отвѣтилъ: почему-же Дорбаль, старикъ, требуетъ свъдъній отъ него, юноши? въроятно, онъ изъ любви къ нему желаетъ его испытать, чтобы порадоваться отвѣту юноши<sup>3</sup>). Въ первыхъ отвѣтахъ Раши, выражавшихъ его мнѣніе, уже сказался не новичекъ, идущій ощупью, а опытный, знающий свое дѣло ученый. Его учители въ письмахъ своихъ отзывались о немъ также съ лестною похвалою. Исаакъ Галеви писалъ къ нему изъ Вормса: «Благодаря тебѣ, вѣкъ не осиротѣлъ, и желательно, чтобы между израильскимъ народомъ было много похожихъ на тебя». Онъ увѣрялъ его, что у каждаго путешественника справлялся о немъ и радовался его здравію '). Исаакъ бенъ-Іегуда обрашается къ Раши въ началѣ одного изъ своихъ писемъ съ слѣдующими словами: «На небесахъ любимому и на землъ жалуемому, владъющему сокровищами царей (Талмудомъ), съ цѣлію вникать въ самое сокровенное»<sup>5</sup>).

По всей въроятности община въ Труа и окрестности выбрала его своимъ раввиномъ, хотя объ этомъ не имъется по-

6

<sup>&#</sup>x27;) Tamb-me, Pardes 34 a.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Responsa, тамъ-же; содержится и въ Pardes 23 b.

<sup>3)</sup> Тамъ-же № 12. Responsum встрѣчается и въ Pardes 23 и въ Mardochai къ Cholin VII. Издатель Раши Responsa могь бы сравненіями исправить искаженный текстъ своего кодекса.

<sup>4)</sup> Тамъ-же № 13.

<sup>3)</sup> Тамъ-же № 14.

<sup>«</sup>ИСТОРІЯ ЕВРЕЕВЪ».

казаній. Но жалованья онъ по этой должности не получаль. Въ то время, когда безпристрастный историкъ могъ писать о главахъ церкви временъ папы Гильдебрандта (Григорій VII): «Никто въ государствѣ не могъ получить должности епископа или аббата, если не имълъ много денегъ и не принималъ участія въ разврать; изъ священниковъ заслуживаль похвалу тотъ, чья одежда была лучше, столъ роскошнѣе и наложницы прекраснѣе» 1); въ это время и еще долго послѣ того въ еврейскихъ вружкахъ считалось позоромъ и грѣхомъ, если раввины брали деньги за исполнение своихъ обязанностей. Раввинство было почетною должностью въ странахъ христіанства и ислама и поручалось достойнъйшему, и раввинъ обязанъ былъ служить своей общинъ примъромъ не только въ познаніяхъ, но и добродѣтеляхъ. Трезвость, умѣренность и равнодушие къ богатству были качествами, которыя сами собою подразумѣвались въ раввинѣ. Раши вполнѣ соотвѣтствоваль образцу раввина, и оврейское потомство видѣло въ немъ незапятнанный идеалъ. Современники также почитали его высшимъ авторитетомъ. Со всѣхъ концевъ Германіи и Франціи обращались къ нему за совѣтами, и въ отвѣтахъ его видны какъ глубокое знаніе дёла, такъ и милая кротость характера.

По смерти лотарингскихъ преподавателей Талмуда (около 1070), ученики стекались со всёхъ концевъ Германіи и Франціи въ училище Рани въ Труа; на Раши смотрѣли, какъ на достойнаго ихъ преемника. Онъ преподавалъ Библію и Талмудъ. Раши до того начитался Талмуда, что для него не было въ немъ ничего непонятнаго. Въ толкованіи Талмуда онъ превзошелъ всѣхъ предшественниковъ, такъ что о немъ справедливо говорили, что безъ него радѣли бы о вавилонскомъ Талмудѣ столь же мало, какъ и объ іерусалимскомъ<sup>3</sup>). Его толкованія, написанныя имъ подъ заглавіемъ «Комментарій» (Konteros) на большую часть талмудскихъ трактатовъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schlosser Weltgeschichte VI, 225.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Menahem b. Zerach введение въ Zede ha-Derech.

служать хорошими образцами схолій: они просты, вратки, но витеть съ тъкъ понятны и ясны. Написавъ свое сочинение удобопонятнымъ талиудскимъ языкомъ, онъ не сказалъ ни одного лишняго слова и не опустилъ ни одного необходимаго. Объясненія какъ словъ, такъ и самого предмета, разсчитаны столько же для начинающаго, сколько и для глубоко-инслящаго спеціалиста. Раши было извѣстно искусство дѣлать текстъ прозрачнымъ, войти въ душу читателя и ловкимъ выражениемъ или оборотомъ слова предотвратить недоразумёніе, встрётить возраженія, предупредить вопросы. Большею частью Раши повторяеть объяснения своихъ предшественниковъ лишь въ болѣе понятной формѣ, и только тамъ, гдѣ они кажутся ему неподходящими или насилують тексть, онъ приводить свои собственныя соображенія, изложенныя съ полною проницательностію ума и всетаки съ удивительною понятливостью. Раши, какъ комментаторь, заслуживаеть названия художника. Онъ вскорѣ вытъснилъ комментаріи Р. Гершома и его учителей.

Раши составилъ также толкованія на большую часть книгъ священнаго писанія, въ чемъ выказалъ не менте самостоятельности. Его върный тактъ и любовь къ истинъ указали ему върный смыслъ словъ и подходящую связь. Но часто онъ руководился агадскимъ способомъ толкованія, въ томъ убъждении, что встръчающееся въ Талмудъ и агадскихъ сочиненияхъ объяснение стиховъ серьезно. Однакожъ въ немъ жило хотя и не совсёмъ ясное сознаніе, что простой смыслъ писанія (Peschat) противорѣчитъ агадскому способу толкованія (Derascha). Подъ старость это сознаніе сдёлалось въ немъ яснёе, и онъ высказалъ своему внуку и ученику, что передълаетъ свой комментарій къ Библіи въ простое толкование священнаго писания, сообразное смыслу словъ <sup>1</sup>). Раши стоялъ въ то время несравненно выше своихъ современныхъ христіанскихъ толкователей Библін. которые, всѣ безъ исключенія, серьезно предполагали, что

6\*

<sup>1)</sup> Самунлъ бенъ Менръ (Raschbam) въ своемъ комментарія въ Genesis, гл. 37.

священное писаніе имбеть четверной смысль. Они символически понимали, что четверной образъ толкования означаетъ «четыре ноги у стола Господня», или «четыре рѣки, истекающія изъ рая». Буква излагаеть факть; аллегорія учить въръ (какъ все и каждое указываетъ на Інсуса, его страданія и церковь). Нравственный смысль писанія руководить дѣяніями и. наконецъ, мистика (Anagoge) указываеть на порядокъ незримаго міра духовъ <sup>1</sup>). Раши, напротивъ того, еще не имъеть понятія о мистическомъ образъ изложенія, время отъ времени освобождается отъ агадскаго образа толкованія и въ большинствѣ случаевъ вѣрно понимаетъ. Его значение, какъ толкователя писания, приобрѣло ему остроумное и почетное название «Паршандата»<sup>2</sup>) (толкователь законовъ). Искусство Раши толковать тъмъ поразительнъе, что ему неизвъстны были произведенія испанской школы. Онъ зналъ только начала еврейской грамматики Менагема бенъ-Сарука и Дунаша, которымъ довърился какъ руководителямъ, произведенія же Хаюга и Ибнъ-Ганаха остались ему чужды, такъ какъ были писаны на арабскомъ языкъ. Потому-то его грамматическія объясненія неуклюжи и часто темны. Не смотря на то, ни одинъ комментарій къ святому писанію не достигь такой популярности, какъ комментарій Раши, и было время, когда многіе сливали его съ текстомъ, какъ двухъ близнецовъ; каждое его слово толковалось и разъяснялось. - Такъ какъ въ то время существовало обыкновение писать еврейские стихи, то и Раши былъ литургическимъ поэтомъ. Но стихи его не имѣютъ поэтическаго значенія. Французско-германская школа отличалась развитіемъ мысли и отсутствіемъ эстетики.

Эта школа, основанная Р. Гершомомъ изъ Майнца, доставила Раши высокое значение. Его духъ перешелъ на зять-

1

84



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. о состояния христіанской экзегетики во времена Раши, Schröckh christliche Kirchengeschichte. Th. 24. стр. 324 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Моисей Данонъ сообщаеть о томъ остроумный стихъ, который въ русскомъ переводъ теряетъ всю свою плелесть (bei Asulai Schem ha-Gedolim ed. Ben Jacob I. 165. Ben-Porata упоминаетъ экзегета Р. Іосифа, нравнука Раши).

евъ и внуковъ, составлявшихъ отборный кругъ его учениковъ. Онъ не имълъ сыновей, а только трехъ дочерей, изъ которыхъ одна была такъ талиудически учена, что во время болѣзни отца читала ему получаемые талмудические запросы и излагала на бумагѣ продиктованные ей отвѣты<sup>1</sup>). Всѣ три дочери были выданы замужъ за ученыхъ мужей и произвели на свёть ученыхъ сыновей. Одинъ зять Раши, Р. Меиръ изъ Рамарю (близъ Труа), былъ отцемъ трехъ превосходныхъ сыновей; втораго звали Р. Ісгуда бенъ Натанъ, а имя третьяго неизвъстно. Съверная Франція, Шампань, сдълалась черезъ Раши и его школу отчизною Талмуда, какъ прежде была ею Вавилонія. Она стала руководительницею всей Европы. Даже Испанія нуждалась во французскихъ толкованіяхъ Талмуда и щедро вознаграждала ихъ преподавание<sup>2</sup>). Главенство, унаслѣдованное отъ Вавилоніи, еврейская Испанія должна была во времена Рапи дѣлить съ Франціею. Будучи классическою землею для еврейской поэзін, филологіи, экзегетики и философін, Испанія должна была уступить Франціи первенство талмудической учености.

Двое: Моисей бенъ Самуилъ Ибнъ-Гикатилла изъ Кордовы и Іегуда Ибнъ-Валамъ изъ Толедо (около 1070 по 1100)<sup>3</sup>) въ Испаніи занимались въ это время исключительно изученіемъ грамматики и Библіи, и хотя не сдёлали ничего особеннаго по этимъ предметамъ, но по крайней мѣрѣ озаботились о продолженіи этихъ занятій. Первый, ученикъ Ибнъ-Ганаха, слѣдовалъ въ объясненіи священнаго писанія свободному направленію своего учителя. По его мнѣнію, нѣкоторые изъ псалмовъ были написаны въ позднѣйшее время '), а не царемъ-псалмопѣвцемъ, который по мнѣнію евреевъ и христіанъ

<sup>1)</sup> Pardes p. 33. d.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Алфасси Responsa № 223.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вѣкъ этихъ двухъ экзегетовъ извѣстенъ вообще. Они были сподвижниками и писали другъ противъ друга полемики. Ибнъ-Баламъ самъ говоритъ, что онъ былъ сподвижникомъ Исаака Ибнъ-Гіата (Дернбургъ въ Geizer's Zeitschrift V. 408 Nota) и что видѣлся съ однимъ изъ учениковъ Іосифа Ибнъ-Нагрелы (Chaluz. II. 61).

<sup>4)</sup> Ибнъ-Эзра къ псалму 42.

того времени, написалъ всю псалтирь. Массоретскому раздѣленію стиховъ онъ, какъ и Саадіа, не придавалъ особеннаго значенія, соединяя конецъ стиха съ послѣдующимъ, вопреки массоретскому нравилу <sup>1</sup>). Отъ его экзегетическихъ трудовъ, довольно значительныхъ, сохранились лишь краткіе отрывки. Его грамматическое произведеніе объ употребленію рода въ еврейскихъ именахъ существительныхъ <sup>3</sup>), также не сохранилось. Моисей Ибнъ-Гикатилла оставилъ Кордову и поселился въ Сарагоссѣ, гдѣ одинъ покровитель евреевъ, нѣкто Самуилъ, воздавалъ ему большой ночетъ. По желанію Самуилова сына Исаака, о которомъ Ибнъ-Гикатияла отаывался съ большою похвалою, онъ перевелъ грамматическое произведеніе Хаюга на еврейскій языкъ, такъ какъ евреи сѣверной Испаніи большею частью не знали арабскаго языка<sup>3</sup>).

Его сподвижникъ и литературный соперникъ, Іегуда Ибнъ-Баламъ, жившій въ Севильѣ, выказалъ менѣе ума и самостоятельности. Онъ стоялъ за авторитетъ массоры и написалъ два сочиненія о массоретокихъ правилахъ. Онъ оставилъ по себѣ грамматическія сочиненія и одинъ комментарій къ пятикнижію. Хотя Ибнъ-Баламъ и придерживался обычая, но не могъ совсѣмъ освободиться отъ вліянія андалузскаго направленія; вслѣдствіе этого онъ, какъ Ибнъ-Гикатилла, объяснялъ библейскія чудеса съ философской точки зрѣнія естественнымъ порядкомъ<sup>4</sup>). Оба писателя были также литур-

4) Маймуни Tractatus de resurrectione ed. Amst. 130 a вверху. О произведеніяхъ Ибнъ-Балама см. Dukes II; Orient, Jahrg. 1846. Litbl. № 29. Chaluz II.

<sup>1)</sup> Тамъ-же Zachot ближе къ концу.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Прим. 1, II.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Обыкновенно предполагають, что М. Ибнъ-Гикатилла переселился во Францію. Но этому противоръчить то, что о немъ говоритъ Монсей Ибнъ-Эзра: онъ быль родомъ изъ Кордовы и жилъ въ Сарагоссѣ. Въ введеніи къ произведеніямъ Хаюга онъ говоритъ, что большая часть Anschei Zorfat не знала арабскаго языка. Слѣдовательно, все-таки нѣкоторые знали этотъ языкъ. Можетъ ли это быть? Дози указалъ, что арабы называли Каталонію и сѣверную Испанію вообще Al-Frang' (Францією), потому что эта часть была прежде французскою провинцією. (Recherches sur l'histoire et la literature de l'Espagne). Въ этой-то испанской Франціи и жилъ Ибнъ-Гикатила, и жителей ся онъ называетъ: Anschoi Zorfat. Объ его произведеніяхъ см. Ewald und Dukes Beiträge II, III.

гическими поэтами, но ихъ поэтическія произведенія неудачны.

Сабдовательно, представители испанскихъ евреевъ отличались наукою и поэзіею, тогда какъ во Франціи изученіе Талмуда достигло высокой степени совершенства. Евреи же Итальянскаго полуострова, напротивъ, все еще стояли въ то вреня на весьма низкой степени просвёщения. Поэтическия произведения, синагогальныя и несинагогальныя — Саббатая бенъ Монсея изъ Рима (около 1150), его сына Калонима и Р. Iexieля изъ Рима, семейства Анава (dei Mansi) — отличались отсутствіемъ поэтической прелести и жествою, грубою рѣчью. Свои талиудическія познанія они пріобрѣтали извнѣ. Нѣкто Р. Мацліагъ Ибнъ-ал-Базакъ 1), раввинъ въ Сициліи, былъ слушателемъ гаона Р. Гая въ Пумбадиттъ и возвратился оттуда лишь по смерти его. Одинъ изъ его учениковъ, Натанъ, сынъ вышеупомянутаго Р. Іехіеля изъ Рима, также слушавшій Р. Моисея Даршана въ Нарбоннѣ (стр. 65) быль единственнымъ итальянцемъ того времени, заслужившимъ себъ имя въ еврейской литературѣ. Въ послѣднее время онъ составилъ талмудическій словарь подъ заглавіемъ «арухъ» (около 1001 — 2), который хотя и быль полнее прежнихъ произведеній въ этомъ родѣ, но страдалъ недостаткомъ самостоятельности и представлялъ лишь компиляцію изъ старъйшихъ сочиненій, въ особенности Р. Хананеля изъ Кайруана <sup>3</sup>). Этотъ словарь сдѣлался ключемъ къ Талмуду.

Р. Калонимъ изъ Рима также считается талмудическимъ авторитетомъ. Раши упоминаетъ о немъ съ большимъ уваженіемъ; вормская община выбрала его своимъ раввиномъ (послѣ 1096). Письменнаго онъ ничего не оставилъ и, повидимому, имѣлъ мало вліянія. Историки умалчиваютъ о политическомъ поло-



стр. 61 и сл'яд. Небольшое сочинение его о знакахъ препинания въ поэзи издано Мерсиеромъ и въ недавнее время Г. Поллакомъ въ Амстерд. 1859.

<sup>1)</sup> См. довазательства выше, стр. 4, прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Р. Тамъ S. ha-Jaschar № 225. О Натанъ Роми см. біографію его въ Рапапорта Bikure ha-Ittim. Годъ XI. О произведеніяхъ отца его см. Geiger's Zeitschrift III.

женіи итальянскихъ евреевъ того времени, а это служить доказательствомъ того, что оно не было дурнымъ. Папы были въ то время такъ сильно заняты внёшнею и внутреннею борьбою, что не могли обращать вниманія на евреевъ. Важныя для всемірной исторіи событія въ западной Евро-

пѣ, общирныя завоеванія христіанъ въ магометанской Испани и первый крестовый походъ противъ магометанъ на вос-токъ повели къ великимъ перемънамъ въ судьбъ западноевропейскихъ евреевъ, перемънамъ, имъвшимъ большею частію трагическій характеръ и прекратившимъ мирное занятіе науками. При событіяхъ въ Испаніи евреи играли не маловажную роль, хотя ихъ участіе въ этихъ дѣлахъ не выдвигалось на первый планъ. Они нъкоторымъ образомъ способствовали проведению мины, долженствовавшей взорвать ихъ правнуковъ. Первый сильный ударъ, раздробившій господство ислама на Пиренейскомъ полуостровѣ, былъ нанесенъ кастильскимъ королемъ Альфонсомъ VI, столь же искуснымъ въ политикѣ, сколько храбрымъ, и довърявшимъ болъе клинку и дипломатическому искусству, чёмъ кресту и молитвамъ. Своей цёли, — завоевать магометанскія царства и княжества, — онъ могъ бы тогда только достигнуть, когда имёль бы возможность поддерживать раздоры и распри между магометанскими государями, пользоваться одними противъ другихъ и ослаблять ихъ всёхъ такимъ образомъ. Для достижения этого онъ нуждался въ ловкихъ дипломатахъ, на что евреи были способнѣе его прочихъ подданныхъ. Рыцари его были слишкомъ неотесаны, а граждане слишкомъ неразвиты для исполненія порученій деликатнаго свойства. При магометанскихъ дворахъ въ Толедо, Севильв и Гранадв господствоваль утонченный, изящный тонъ, напоминавшій блестящее время арабской исторіи и литературы. Если какому послу приходилось отстоять или узнать что нибудь при этихъ дворахъ, то ему необходимо было знать не только арабскій языкъ во всей его тонкости, но и ознакомиться съ придворнымъ тономъ и мѣстною ли-тературою. На это въ особенности пригодны были евреи, такъ какъ испанскіе христіане не могли въ достаточной мёръ

сродниться съ арабскимъ элементомъ. Потому Альфонсъ и пользовался евреями, какъ дипломатическими послами при дворахъ магометанскихъ князей. Такимъ еврейскимъ дипломатожъ при дворъ короля Альфонса былъ его прежний лейбъмедикъ Амрамъ бенъ Исаакъ Ибнъ-Шалбибъ <sup>1</sup>). Такъ какъ Ибнъ-Шалбибъ хорошо зналъ арабскій языкъ и имѣлъ понятіе о полятическихъ отношеніяхъ того времени, то кастильский государь назначиль его своимь тайнымь секретаремъ и дов'єриль ему веденіе важныхъ дѣлъ. У Альфонса былъ еще другой еврейскій совѣтникъ, по имени Циделлій, съ которымъ онъ, при всей своей замкнутости и неприступности, былъ въ столь близкихъ отношеніяхъ, что Циделлій могъ говорить съ нимъ такъ откровенно, какъ никто изъ испанскихъ дворянъ и грандовъ государства <sup>3</sup>). Альфонсъ, не будучи ханжей и пріобрѣтя посредствомъ сношеній съ магометанскими князьями свободный взглядь, не только отличаль евреевъ, но и предоставлялъ встмъ, жившимъ въ его государствё сынамь Іакова, равноправность и почетныя должности <sup>3</sup>).

Правда, во многихъ частяхъ христіанской Испаніи существовала уже до Альфонса гражданская равноправность между евреями и христіанами, и хотя еще былъ въ силѣ старый западно-готскій кодексъ (forum judicum) съ его враждебными евреямъ правилами и параграфами (кн. V), однакожъ возникло право обычая, идущее съ нимъ въ разрѣзъ. По западно-готскому кодексу евреи едва могли быть терпимы въ

<sup>8</sup>) Въ разговорѣ между апостатомъ Петронъ Альфонсомъ и евреемъ Монсеемъ (около 1106) послѣдній говорнтъ: Vides autem, quia Deus nos (Judæos) et vivere permittit, et quotidie quantum amat, ostendit, cum nobis in conspectu inimicorum nostrorum gratiam præstat et opibus locupletat, et honoribus exaltat. Dialogus II. in maxima bibliotheca patrum T. XXI p. 186 E.

<sup>1)</sup> Cm. Nota 4.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Родригъ толедскій de rebus Hispaniæ VI. 34: Quendam Judæum Cidellum nomine acciverunt (magnates et comites) qui satis erat familiaris regi (Adefonso) propter industriam et scientiam medecinæ. При одномъ совътъ, данномъ Циделліемъ королю, послъдній горячо замътилъ: Non tibi imputo, quod hoc dicere praesumpsisti, sed mihi, cujus familiaritate in tantam audaciam prorupisti.

странѣ, съ ними слѣдовало обращаться какъ съ отверженными. они должны были подчинаться туземнымъ опредѣленіямъ и не могли быть допускаемы ни къ какому свидётельству. Но по праву обычая (fueros) христіане, еврен и магометане одного и того-же города и одной и той-же страны пользовались одними и теми-же правами. Евреи должны были присягать на Ооръ противъ христіанина. Если евреи и христіане вели между собою процессъ, то они должны были избрать себъ посредникомъ христіанскаго и еврейскаго судью (Alkalde). Если кто хотълъ продать домъ, то два христіанина и столько же евреевъ должны были оценить его стоимость. По другому права обычая (fuero de Najera) евреи считались не выше и не ниже дворянъ и духовенства; одна и та-же сумма полагалась цёною крови за убійство, совершенное надъ евреемъ, дворяниномъ или бритымъ (гуменщикомъ)<sup>1</sup>). Такимъ образомъ былъ обойденъ законъ и признана равноправность евреевь съ христіанами во всемъ, даже въ мольчайшихъ подробностяхъ обыденной жизни. Такъ какъ Альфонсъ утвердилъ это городское право обычая, то гражданская равноправность евреевъ была признана законною и тёмъ снять съ нихъ позоръ, которымъ ихъ заклеймилъ западно-готский кодексъ. Евреямъ предоставлялесь даже честь выхода на поединокъ и службы въ войскъ <sup>2</sup>). Средніе въка стали какъ будто освѣщаться и исходящее отъ Өеодосія II римско - христіанское малодушіе --- не давать евреямъ никакихъ правъ-стало какъ будто исчезать.

Однако церковь, основанная на религіозной нетерпимости, не могла одобрить почетнаго положенія евреевъ въ христіанской землѣ. Главный представитель церкви того времени, папа Гильдебрандтъ, приведшій, подъ именемъ Григорія VII, въ трепетъ и несогласіе всю Европу своими легатами и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Гельффериха, Entstehung und Geschichte des Westgothen-Reiches стр. 236, 339, 347; Die Usatici von Barcelona vom Jahre 1068. Тамъ-же стр. 432. № 11. стр. 456. № 129; Mansi concilia XIX. 340.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Carta Альфонса въ Florez Espana sagrada. T. 35 appendix.

церковными проклятіями, заявиль протесть. Онь. могущественный изъ могущественныхъ, передъ которымъ цари и народы падали ницъ, возъимвлъ желаніе унизить безпомощныхъ евреевъ и лишить ихъ уваженія и почестей, пріобрѣтенныхъ ими своими заслугами. Императоръ Генрихъ IV даровалъ евреямъ Вориса равныя права съ прочими жителями города. Когда князья и духовенство, города и села, забывъ свою присягу и подстрекаемые папою, измѣнили императору и обращались съ нимъ, какъ съ лишеннымъ покровительства законовъ, городъ Ворисъ остался ему вѣрнымъ. Евреи и христіане взялись за оружіе для защиты своего государя, который за это освободилъ ихъ отъ пошлинъ въ имперскихъ городахъ: Франкфуртъ н. М., Боппардъ, Гаммерштейнъ, Дортмундъ, Госларъ и Нюрнбергъ (18 янв. 1074) 1). По этой причинѣ, вѣроятно, сложилась поговорка: «Ворискіе евреи — благочестивые евреи». Вообще этотъ слабый, но добрый, германски-добродушный государь быль милостивъ къ евреямъ.

Спустя годъ послѣ того, какъ папа Григорій поступилъ съ императоромъ, какъ съ мальчишкою, надѣвъ на него рубаху грѣшника, онъ вздумалъ унизить евреевъ. На соборѣ въ Римѣ (1078) онъ, вторично произнеся проклятіе врагамъ папства, издалъ каноническій законъ, воспрещавшій евреямъ занимать какую либо должность въ христіанской землѣ<sup>2</sup>) и имѣть какое-либо преимущество надъ христіанами. Это каноническое рѣшеніе было прежде всего направлено противъ Испаніи, гдѣ, по причинѣ особеннаго положенія и при

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cunctis regni principibus in nos, neglecta religione, sævientibus, hi soli — Wormatiensis civitatis habitatores — quasi in mortem ruentes, contra omnium voluntatem nobis adhæsere. — Sint ergo servitii remuneratione primi. — Thelonium — quod theutonica lingua interpretatum est Toll, quod in omnibus locis regiæ potestati adsignatur, videlicet Frankfurt etc. Judæi et ceteri Wormatienses solvere praetereuntes debiti erant, Wormatienses ne ulterius solvant Toll. y Ludewig reliquiæ Mss. diplomatum T. II. p. 176. diploma III. Böhmer regesta & 1859.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi concilia XX. p. 508. De Judæis non præponendis Christianis. Одно только заглавіе этого канона concilii Romani сохранилось.

постоянной борьбѣ съ арабами, сохранилась вѣкоторая независимость отъ римскаго престола. Какъ Григорій хотёль навязать Альфонсу иностранныхъ епископовъ, послушныхъ орудій исполненія его воли, такъ точно онъ старался пресъчь вліяніе евреевъ при христіанскомъ дворъ Кастиліи. Поэтому онъ обратился къ Альфонсу съ грознымъ посланіемъ (около 1080), въ которомъ между прочимъ говорилъ: «На сколько мы ощущаемъ побуждение поздравить тебя съ успѣхами твоей славы, на столько должны похулить твои несправедливые поступки. Мы совѣтуемъ твоей милости не дозволять болёе евреямъ господствовать надъ христіанами и инъть надъ ними власть. Ибо подчинять христіанъ евреямъ и подвергать первыхъ суду послѣднихъ, значитъ унижать церковь Божію и возвышать синагогу сатаны. Желать нравиться врагамъ Христа, значитъ презирать его Самого» 1). Болѣе доволенъ папа остался Вильгельмомъ Завоевателемъ, королемъ Англіи и герцогомъ нормандскимъ, утвердившимъ рѣшеніе Руанскаго собора, въ силу котораго евреи не имѣли права держать не только христіанскихъ невольниковъ, но и христіанскихъ кормилицъ<sup>2</sup>).

Альфонсу приходилось слѣдить за другими интересами, а не поддерживать нетерпимость. Онъ мало обращалъ вниманія на рѣшеніе великаго Римскаго собора и на собственноручное посланіе папы, и оставилъ при себѣ своихъ еврейскихъ совѣтниковъ. Именно въ это время онъ занятъ былъ планомъ завоеванія государства толедскаго. Для приведенія его въ исполненіе онъ долженъ былъ отдѣлить государя Толедо отъ единовѣрныхъ и единоплеменныхъ сосѣднихъ князей и заручиться ихъ нейтралитетомъ или даже помощью при завоеваніи. Для этой цѣли онъ нуждался въ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dilectionem tuam monemus, ut in terra tua Judæos Christianis dominari vel supra eos potestatem exercere, ulterius nullatenus sinas. Quid enim est Judæis Christianos supponere ac hos illorum judicio subjacere, nisi ecclesiam Dei opprimere et Satanæ synagogam exaltare, et dum inimicis Christi velis placere, ipsum Christum contemnere, въ Mansi concilia XX. p. 341. Epistolæ Gregorii VII. I. IX. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi, тамъ-же. XIV. 399.

своихъ еврейскихъ дипломатахъ и не могъ думать объ удовлетвореніи папскихъ требованій. Заключивъ, вѣроятно при помощи еврейскихъ агентовъ, союзъ съ благороднымъ и храбрымъ царемъ севильскимъ, Алмутамедомъ Ибнъ - Аббадомъ, Альфонсъ завоевалъ древній, значительный городъ Толедо (1085), главный оплотъ испанскихъ магометанъ противъ возрастающей силы христіанъ. Побѣдитель Толедо предоставилъ евреямъ этого города и принадлежащей къ нему области всѣ права, которыми они пользовались при магометанскихъ правителяхъ. Послѣдній, несчастный магометанскій король толедскій, Іахья Алкадеръ, выселившійся въ Валенсію, имѣлъ, въ числѣ своихъ приближенныхъ, еврейскаго повѣреннаго, который остался ему вѣренъ по смерти <sup>1</sup>), между тѣмъ какъ его единоплеменные друзья ему измѣнили. Альфонсъ не довольствовался обладаніемъ Толедо, сдѣлав-

Альфонсъ не довольствовался обладаніемъ Толедо, сдѣлавшимся опять столицею страны, и намѣревался воспользоваться несогласіемъ и завистью магометанскихъ властителей, чтобы продолжать свои завоеванія. Прежде всего онъ обратилъ вниманіе на владѣнія севильскаго короля, которому досталась и Кордова. Онъ вдругъ сбросилъ маску дружбы и обратился къ Алмутамеду съ требованіями, зная навѣрное, что этогъ благородный князь не могъ уже изъ-за одной чести на нихъ согласиться. Опасное порученіе, открыть глаза севильскому королю и предстать предъ нимъ съ твердымъ требованіемъ, Альфонсъ довѣрилъ своему государственному мужу, еврею Исааку Ибнъ-Шалбибу, поручивъ ему дѣйствовать безъ малѣйшей вѣжливости. Пятьсотъ христіанскихъ рыцарей сопровождали еврейскаго посла Альфонса ко двору севильскому, для приданія большаго вѣса его словамъ. Это порученіе стоило Ибнъ-Шалбибу жизни. Онъ велъ такую твердую рѣчь въ духѣ своего государя и такъ непоколебимо стоялъ на заявленныхъ имъ требованіяхъ, что сильно разгнѣванный Алмутамедъ нарушилъ права посольства, велѣлъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Источники въ Дози Recherches I. 516.

убить и пригвоздить къ висѣлицѣ Ибнъ-Шалбиба <sup>1</sup>), а его провожатыхъ заключить въ темницу. Можетъ быть хитрый Альфонсъ и разсчитывалъ на подобный исходъ, чтобы имѣть поводъ привязаться къ Алмутамеду. О подробностяхъ посольства и о родѣ смерти Ибнъ-Шалбиба показанія арабскихъ источниковъ расходятся съ прочими; они стараются выставить его посольство во враждебномъ свѣтѣ, такъ какъ за нимъ непосредственно слѣдовалъ фактъ паденія свободы арабовъ въ андалузской Испаніи.

Возникшая вслёдствіе этого непріязнь между Альфонсонь и севильскимъ королемъ заставила послѣдняго принять совътъ прочихъ магометанскихъ властелиновъ, пригласить побѣдителя сѣверной Африки, моравитскаго (алморавитскаго) государя Іуссуфа Ибнъ-Тешуфина (Ташфина), на помощь противъ Альфонса. Алмутамедъ осуществилъ этотъ несчастный планъ; африканский герой явился по приглашению и принесъ съ собою рабство и паденіе андалузскихъ государей. Въ то время ръшилась и судьба евреевъ въ магометанской Испанія. Іуссуфъ Ибнъ-Тешуфинъ привелъ изъ Африки многочисленное войско, которое вивств съ контингентонъ магометанско-испанскихъ войскъ дошло до изумительнаго числа. Альфонсь собраль также громадное войско, и въ объихъ арміяхъ находились евреи, число которыхъ въ то время простиралось будто бы до 40,000 человъкъ, одинаково обяундированныхъ, въ желтыхъ и черныхъ чалмахъ<sup>2</sup>). Христіане и магометане, предводимые великими полководцами, готовились на испанской территоріи къ борьбѣ на жизнь и на смерть. Алмутамедъ съ неусыпнымъ рвеніемъ вооружался противъ своего невърнаго друга Альфонса, трудясь такимъ об-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. прим. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ Conde historia de la dominacion II. С. 16, 17. Въ письмѣ Альфонса: el sabbado de los judios y en ambas nuestras ejercitos hay muchos judios. Romey histoire d'Espagne V. 477. Фамилія алморавитскаго завоевателя произносилась до сихъ поръ, согласно арабскому историку Іахьѣ, Ибнъ-Ташфинъ, Дози же указываетъ во второмъ изданіи своихъ recherches sur l'Espagne, что вѣрнѣе произносить Ибнъ-Тешуфинъ.

разомъ надъ своею собственною погибелью. Въ то время, какъ оба отряда войскъ, жаждая боя, стояли другъ противъ друга, онъ чрезъ своихъ астрологовъ — въ томъ числѣ Исаака Ибнъ-Албалію — освъдоилялся у звъздъ объ исходъ боя. Сначала знаменія были неблагопріятны для оружія магометанъ. Но Альфонсъ вдругъ переменилъ день боя. Когда оба войска въ пятницу (23 октября 1086) были готовы къ битвъ, Альфонсь предложиль непріятелю отложить сраженіе до понедѣльника, чтобы не драться ни въ пятницу, день отдохновенія мусульманъ, ни въ субботу, изъ-за еврейскихъ солдать въ обоихъ войскахъ, ни воскресенье. Іуссуфъ согласился на предложение, и Альфонсъ, разсчитывая на военную хитрость, думаль напасть въ расплохъ на магометанское войско въ пятницу, но нашелъ его готовымъ. Сражение при Цалакъ началось и кончилось полнъйшею побъдою мусульманъ; Альфонсь спасся только съ немногими рыцарями. Но побъдою воспользовались одни африканские алморавиты. Туземные короли были покорены Іуссуфомъ. Южная Испанія сдёлалась на долгое время театромъ кровопролитныхъ войнъ. Евреи иного страдали отъ бъдствій войны, которыми тревожили эту прекрасную страну алморавиты, Альфонсь и прославленный въ романсахъ странный рыцарь Родриго Сидъ съ своею толпою христіанъ и магометанъ. Но какъ исповѣдники еврейства они страдали не болѣе прочихъ жителей. Алморавиты, не будучи фанатиками, преслѣдовали только политическія цёли, хотя и дали войнё съ христіанами названіе священной. Даже преслъдуемымъ Вадисомъ въ Гранадъ евреямъ (см. стр. 60) завоеватели - африканцы возвратили ихъ владёнія, которыхъ они были лишены въ течении двадцати лѣтъ ').

Во время этихъ смутъ Исаакъ Алфасси долженъ былъ покинуть свое мѣсто жительства, Каласъ Ибнъ-Гаммадъ, и бѣжать въ Испанію (1088). Тамъ, во владѣніи Іуссуфа, онъ двумя негодяями доносчиками былъ обвиненъ, вѣроятно, въ политическомъ преступленіи. Алфасси отправился въ Кор-

<sup>1)</sup> Видно изъ responsum Альфасси, Ж 131.

дову, въ область короля Алмутамеда, бывшаго въ то время въ натянутыхъ отношеніяхъ съ Ибнъ-Тешуфиномъ. Одно знатное лицо въ Кордовѣ, Іосифъ Ибнъ-Шартаникашъ, радушно принялъ его подъ свое покровительство <sup>1</sup>). Появленіе Алфасси на испанской землѣ возбудило всеобщее вниманіе; онъ былъ встрвченъ какъ талмудическій авторитеть, и со многихъ сторонъ посыпались къ нему запросы<sup>3</sup>). Предпочтеніе ли, отдаваемое этому чуждому, неоффиціальному раввину, оскорбило двѣ выдающіяся личности южной Испаніи. Исаака Албалію и Исаака Ибнъ-Гіата, такъ сильно, что они враждебно отнеслись къ нему? Или смѣлое воззрѣніе Алфасси на Талмудъ вооружило ихъ противъ него? Или сплетники старались возбуждать ихъ другъ противъ друга? Однимъ словомъ, они были открытыми противниками Алфасси и выражали свою вражду словесно и письменно. Алфасси отражалъ ихъ нападенія, и такимъ образомъ возгорѣлась ожесточенная чернильная война, длившаяся по смерть Ибнъ-Гіата и Ибнъ-Албаліи. Первый умеръ въ Кордовѣ (1089), куда слуги отвезли его для поправленія здоровья. Останки его были перевезены въ Луцену, гдъ и были преданы землъ <sup>3</sup>). Исаакъ Ибнъ-Гіать оставилъ по себѣ многочисленный кругъ учениковъ, между которыми находились извъстные впослъдствіи: сынъ его Іегуда. Моисей Ибнъ-Эзра и Іосифъ Ибнъ-Сагалъ.

По смерти Ибнъ-Гіата, Алфасси отправился изъ Гранады, куда онъ между тёмъ переселился '), въ Луцену, гдё и былъ въроятно назначенъ раввиномъ общины на мъсто своего противника. Здъсь около него собрался многочисленный кругъ учениковъ, которымъ онъ объяснялъ только Талмудъ. Онъ не выказывалъ влеченія къ другимъ отраслямъ науки, даже къ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Аврамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Алфасси responsa, числомъ 322 (печатаны спачала въ Ливорно въ 1781) кажется, очень сокращены. Они разбираютъ большею частью испанское положеніе дѣлъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>4)</sup> Caagia Ибнъ-Дананъ въ Chemda Genusa p. 30.

еврейской поэзіи, которую каждый лельяль. Непріязненныя отношенія между нимъ и Исаакомъ Албаліею продолжалис.. Послѣдній утратилъ со смертію государя свое положеніе при севильскомъ дворѣ. Благородный, храбрый, поэтическій Алмутамедъ былъ лишенъ Іуссуфомъ Ибнъ-Тешуфиномъ престола и свободы, столица его была завоевана, а самъ онъ уведенъ въ Африку и заключенъ въ темницу (1091). Поэзія во мракѣ тюрьмы была до конца жизни его утѣшеніемъ. Ибнъ-Албалія послё несчастія, постигшаго его покровителя, покинулъ Севилью и поселился, повидимому, въ Гранадъ, гдѣ и окончилъ свою жизнь. На смертномъ одрѣ онъ обнаружилъ величіе души, присущее только истинно-нравственнымъ натурамъ. Его семнадцатилѣтній сынъ, Барухъ, горевалъ у постели больнаго объ одиночествѣ, на которое онъ будетъ осужденъ по смерти отца. Тогда умирающій Албалія даль ему своеобразное поручение отправиться къ его противнику Алфасси въ Луцену и сказать ему, что Албалія, отходя въ ввчность, прощаеть вст его словесныя и письменныя нападенія и питаеть надежду получить также и отъ него прощение. Онъ надъется, что Алфасси съ распростертыми объятіями приметь сына своего противника. Исаакъ Албалія умеръ (1094). Сынъ его, Барухъ, исполнилъ приказаніе отца, и Исаакъ Алфасси со слезами заключилъ въ объятія сына своего противника, утѣшая его словами: «Съ этихъ поръ я буду тебѣ отцомъ» <sup>в</sup>), и сдержалъ слово. Трудно опредѣлить, чье величіе души болѣе достойно удивленія: того-ли, кто вѣровалъ въ великодушіе своего врага, или того, кто оправдаль это довѣріе!

Еврейская Испанія, сосредоточившая въ себѣ всѣ направленія еврейства и возвысившая его на нѣсколько степеней, испытала также и караимское движеніе. Караимы давно уже проживали въ Испаніи, но были столь незначительны, что неизвѣстно, въ какихъ городахъ они составляли общины, кто были ихъ руководителями, и по какимъ законамъ они

«исторія евреевъ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

жили. Лишь въ концъ одиннадцатаго столътія одинъ мужъ даль толчекь этой лёнивой нассь. Это быль Ибнь-Алтарась, о которомъ извѣстно только то, что онъ былъ ученикомъ одного знаменитаго караимскаго учителя. По смерти караимскихъ авторитетовъ, Іосифа Албассира, Іафета бенъ Али и Абулсари Сагала, выдался изъ числа посредственностей одинъ значительный караимъ, по имени Іешуа бенъ Іегуда Абулфарагъ (по арабски Форканъ Ибнъ-Ассадъ) '). Такъ какъ караимы мало интересовались своею исторіею и передавали о своихъ авторитетахъ лишь самыя скудныя свёдёнія, то и объ этомъ Абулфарагѣ Іошуа они сообщили только то, что онъ былъ великимъ учителемъ и получилъ прозвание «старый» (ha-Zaken, al-Schaich). О мъстъ его рожденія и о жизни ничего неизвѣстно, кромѣ того, что онъ пришелъ въ Іерусалимъ и считалъ счастіемъ для себя быть жителемъ святаго города. Здёсь онъ занялся изслёдованіемъ предметовъ, входившихъ въ составъ караимскаго богословія, какъ-то: толкованіемъ Библіи и еврейскою грамматикой, законовѣдѣніемъ, полемикой противъ раввинистовъ и религіозною философіей. Абулфарагь обращаль также внимание на Талмудь, извлекая изъ него нѣкоторыя данныя для караимства. Примѣромъ себѣ онъ поставилъ Іосифа Албассира (Roeh. V. стр. 309), и на столько шелъ по его слъдамъ, что нъкоторые несвъдущіе позднѣйшаго времени называли его ученикомъ Іосифа Албассира. По примѣру его Абулфарагъ Іешуа философски смотрѣлъ на еврейство, но со старинной точки зрѣніи мутацилитской схоластики; онъ также высказывался за ограниченіе запрещенныхъ степеней родства, расходясь лишь въ нъкоторыхъ пунктахъ съ Албассиромъ. Въ этомъ смыслъ Абулфарагъ былъ плодовитымъ писателемъ и оставилъ много сочиненій, изъ которыхъ самыя извѣстныя: объясненіе къ пятикнижію (составленное въ 1088) и сочиненіе о степеняхъ

<sup>1)</sup> См. о немъ Мунка Notice sur Aboulwalid р. 4 слѣд. и Пинскера Likute Kadmonijot текстъ № 210 и прим. № Х. Послѣдній вѣрно обозначилъ его вѣкъ тѣмъ, что въ одномъ изъ его сочиненій значится: съ разрушенія храма прошло 1020 лѣтъ, а съ геджиры 480 лѣтъ, равно 1087—88.

родства. Хотя его экзесетическія произведенія не выдерживали ни малѣйшаго сравненія съ раввинскими, въ особенности съ произведеніями Ибнъ-Ганаха и Моисея Ибнъ-Гикатиллы, однакожъ онъ считался авторитетомъ не только у своихъ единовѣрцевъ, но также у удрученныхъ самарянъ и восточныхъ христіанъ. Издалека стекались къ нему караимы слушать мудрость изъ его устъ, дѣлались его учениками и распространяли его ученіе. Четверо изъ нихъ прославились <sup>1</sup>): Товіа изъ Константинополя, прозванный Га-Обедомъ, Га-Баки; далѣе, Іаковъ бенъ Симонъ, Моисей Когани и наконецъ Ибнъ-Алтарасъ изъ Кастиліи. Благодаря дѣятельности учениковъ школы Абулфарага. многочисленныя степени родства были сокращены въ караимскомъ кружкѣ и проведена реформа брачнаго закона.

Ибнъ-Алтарасъ перенесъ караимское учение съ философскимъ оттенкомъ въ Кастилію, но не удовольствовался распространениемъ его между караимами, а старался найти ему приверженцевъ и между раввинистами Испаніи (около 1090-95). По смерти Ибнъ-Алтараса, жена его, усвоившая себъ ученость, продолжала его дъятельность. Испанские караимы, не освободившіеся еще отъ невѣжества, считали изреченія караинки оракуломъ и при каждомъ сомнѣніи въ религіозныхъ дѣлахъ обращались за совѣтомъ къ ученой (al-Malimah). Раввинисты же были слишкомъ могущественны, чтобы допустить прозелитизмъ караимовъ. Одинъ изъ еврейскихъ любимцевъ Альфонса, Іосифъ Ибнъ-Алфаругъ Алкабри (изъ города Кабры<sup>2</sup>), выхлопоталь себѣ у короля, благоволившаго къ евреямъ, полномочіе преслѣдовать въ его владѣніяхъ караимовъ, и изгналъ ихъ изъ большей части кастильскихъ городовъ, оставивъ имъ для жительства лишь одинъ городъ. Іосифъ Алкабри (можетъ-быть тождественъ съ Циделліемъ, повъреннымъ Альфонса) преслъдовалъ бы караимовъ даже

<sup>1)</sup> Пинскера тамъ-же текстъ, стр. 219 и прим. въ ней.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. о городѣ Кавча въ области Яенъ Casiri Bibliotheca arabicoispana II. р. 31. с. І. и въ Дози Recherches p. 20 ed. seconde

кровавымъ путемъ, если бы ему не помѣшало то обстоятельство, что послѣ разоренія храма запрещалось наказаніе смертью '). Едва ли знатные испанскіе раввины были довольны такимъ строгимъ обращеніемъ.

Циделлій, еврейскій любимець Альфонса, въ послѣдній годь царствованія этого короля впаль въ немилость, потому что, склонившись на совѣты графовъ и грандовъ государства, рѣшился на смѣлый шагь, приведшій короля въ негодованіе. У Альфенса, не смотря на шесть законныхъ и многихъ другихъ женъ, не было другаго наслѣдника мужескаго пола, кромѣ сына, убитаго въ сраженіи. Тогда кастильскіе вельможи рѣшили предложить королю выдать его дочь Урраку, долженствовавшую наслѣдовать корону, за одного изъ ихъ среды, но, не смѣя выразить этого желанія, они заставили еврейскаго любимца высказать его королю. Альфонсъ, преслѣдовавшій иной планъ, такъ разсердился на Циделлія, что изгналъ его отъ себя <sup>з</sup>).

~~~~~~~~

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По Аврааму Ибнъ-Дауду. Время Ибнъ-Алтараса и преслѣдованія каранмовъ не можетъ быть сомнительно. Съ одной стороны, оно приходится послѣ соотавленія комментарій Абулфарага, значитъ, послѣ 1088. Съ другой стороны, значится у вышеназваннаго хронографа, что караимы оправились отъ этого преслѣдованія, пока не повторилось преслѣдованіе ихъ Іегудою Ибнъ-Эзрою въ 1148. Они оправились, значитъ, въ царствованіе королевы Урраки, и потомъ въ первый разъ были преслѣдуемы Іоснфомъ Алкабри при Альфонсѣ VI, т. е. между 1088—1109.

<sup>2)</sup> Polpert Tolegckië de rebus Hispaniæ VI. c. 34.

### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

### Первый крестовый походъ и его бъдствія.

Положеніе евреевъ въ Германіи до крестоваго похода. — Община въ Шпейеръ и Генрихъ IV. - Трирскіе и ппейерскіе мученики. - Эммехиръ лейнингенскій и майнцскіе мученики. — Кровавое пресл'ядованіе общины Кельна въ окрестностяхъ этого города. - Страданія богемскихъ евреевъ. - Жалкая смерть јерусалиыскихъ евреевъ. -- Справедливость императора Генриха въ отношении въ евреямъ. – Возвращение врещеныхъ насильно. – Упадовъ германскихъ евреевъ. – Смерть Альфасси и Раши.

#### 1096-1105.

Въ концѣ одиннадцатаго столѣтія послѣдовалъ между христіанами и магометанами, между Европою и Азіею, на другомъ мъсть дъйствія, первый приступъ къ борьбь, которая нривела всемірную исторію на новые пути и вписала кровавую страницу въ исторію евреевъ. Возбуждающіе вопли Петра аміенскаго объ обращеній со странниками въ Іерусалимъ, нашедшіе себѣ громкій отголосокъ на клермонскомъ соборѣ, подстрекнули благочестие, романтическое рыцарство, честолюбіе, хищничество и массу другихъ благородныхъ и низкихъ страстей предпринять крестовый походъ. Политика овладъла ими для достиженія своихъ мелочныхъ цёлей съ узкимъ кругозоромъ. Возникло мученическое время, но самыя жестокія муки выпали на долю германскихъ евреевъ и дали имъ новый случай запечатлѣть кровью свое вѣроисповѣданіе. Поворотъ. произведенный крестовыми походами въ развити человъчества вообще, косвеннымъ образомъ принесъ пользу и евреямъ, хотя въ началѣ имѣлъ на нихъ сокрушающее дѣйствіе.

Утверждать, что германскіе евреи были отчасти сами виноваты въ постигшихъ ихъ ужасахъ, что будто они мошенническою торговлею и лихоимствомъ возбудили противъ себя ненависть населенія, и присовокуплять еще — какъ-бы въ извиненіе ихъ — что они были принуждены къ тому лишеніемъ права собственности — значить искажать исторію. Германскіе евреи не жили до крестовыхъ походовъ въ состояніи угнетенія и презрѣнія и не были вовсе лишены права владѣть собственностью. Шпейерскій епископь, Ридигерь Гуоцманнь, присоединивъ деревню Старо-Шпейеръ къ городу, не нашелъ лучшаго средства увеличить значение города, какъ предоставить евреямъ право жить въ немъ и пользоваться привилегіями. Помимо свободной торговли во всемъ городѣ до гавани включительно, они владбли землею, зданіями, садами, виноградниками и пашнями <sup>1</sup>). Епископъ Ридигеръ предоставилъ шпейерскимъ евреямъ право собственнаго суда, и представитель ихъ синагоги (Archisynagogus) имълъ такое-же право рѣшать тяжбы, какъ и бургомистръ. Они могли держать невольниковъ и нанимать христіанскихъ кормилицъ и слугъ, вонреки каноническому закону и волѣ папы Григорія VII. Они также имѣли право продавать христіанамъ битую скотину, употребление которой воспрещалось имъ еврейскимъ закономъ. Чтобы оградить ихъ оть нападеній черни, Ридигеръ отвелъ для нихъ особый кварталъ, который они могли укрѣпить и въ немъ зашищаться. Слѣдовательно, они имѣли право носить оружіе. Эти привилегіи, за которыя евреи платили въ годъ 3<sup>1</sup>/2 фунта золотомъ по шпейерскому въсу, предполагалось утвердить письменно за ними на вѣчныя времена (сентябрь 1084). Ридигеръ прибавилъ въ своей граматъ, что онъ предоставилъ евреямъ тѣ самыя выгоды, какими они пользуются во всякомъ германскомъ городъ <sup>9</sup>). Императоръ

<sup>1)</sup> Вюрдтвейнъ nova subsidia diplom. I. p. 127: De rebus eorum quos jurehæreditario possident Judæi in areis, in casis, in ortis, in vineis, in agris.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же: ad summam concessi illis (Judaeis) legem, quamcunque meliorem habet populus Judaeorum in qualibet urbe teutonici regni.

Генрихъ IV утвердилъ всѣ эти привилегіи, прибавивъ еще новыя, болѣе выгодныя постановленія.

Вѣроятно, для общины было мало того покровительства, какое оказываль ей епископь Ридигерь; представители ея, Іуда бенъ-Калонинъ (Калонимосъ), Давидъ бенъ-Мешулламъ и Моисей бенъ-Гутгиль (Іекутіель), обратились къ государю, прося его милостиваго вниманія къ ихъ привилегіямъ. Генрихъ, который при всемъ своемъ легкомысли и непостоянствъ никогда не былъ несправедливымъ, выдалъ имъ грамату, во всѣхъ отношеніяхъ выгодную для евреевъ: Никому не дозволяется принуждать къ крещению ни евреевъ, ни ихъ невольниковъ, подъ страхомъ уплатить въ государственную казну двѣнадцать фунтовъ золотомъ. Если кто по собственному побужденію пожелаеть креститься, то дать ему три дня сроку для обдуныванія, дабы онъ не поступилъ опрометчиво; крещеный еврей теряеть право наслъдовать. Въ тяжбъ евреевъ съ христіанами должно поступать и приводить къ присягѣ по еврейскому праву. Къ испытаніямъ огнемъ и водою они не должны быть принуждаемы. Этотъ документъ былъ выданъ Генрихомъ IV шпейерской общинъ (19 февраля 1091)'). Шесть лѣтъ спустя, его о́смѣяли шедшіе на святую войну борцы, такъ какъ не граждане и не рыцари питали непріязнь къ евреямъ, а разнузданная шайка. Германские и съверофранцузскіе евреи въ это именно время были полны ожиданій Мессін. Одинъ мистикъ вычислилъ, что сынъ Давидовъ явится <sup>3</sup>) къ концу 256-го луннаго цикла, между годами 4856 и 64 (1096 — 1104) и поведеть разствянныхъ сыновъ Іуды въ Землю Обътованную. Но, виъсто трубъ мессіанскаго избавленія, евреи услышали дикіе крики странствующей братіи: «Евреи распяли нашего Спасителя, они должны обратиться къ нему или умереть».

Первые отряды крестоносцевъ, одинъ подъ предводительствомъ восторженнаго, благочестиваго Петра аміенскаго и

<sup>1)</sup> Тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Elieser b. Nathan Kontras Страданія 1096. Введеніе и нѣсколько литургій.

его восьми рыцарей, другой подъ начальствомъ пресвитера Готшалька, не причинилъ евреямъ особеннаго вреда; они равнымъ образомъ грабили и евреевъ и христіанъ. Но слѣдующія толпы, состоявшія изъ подонковъ общества во Франціи, Англіи, Лотарингіи и Фландріи, начали святое діло, за неимъніемъ магометанъ, убіеніемъ и ограбленіемъ евреевъ. Это быль безстыдный сбродь мужчинь и женщинь, предававшихся преступнѣйшему разврату <sup>1</sup>). И эти-то порочные бродяги были священными борцами, которынь отпускались всѣ грѣхи, какъ прошлые, такъ и будущіе. Они считались неприкосновенными особами. Одинъ монахъ подалъ этой шайкѣ безумную мысль обращать силою евреевъ въ христіанство; писаніе, будто-бы найденное на гробѣ Господнемъ. ставило это въ обязанность в врующимъ. Эта мысль показалась неукротимымъ крестоносцамъ настолько же выгодною, насколько удобоисполнимою и угодною Богу. Вѣдь, евреи такіе же бусурмане, какъ и саррацины, тѣ и другіе непримиримые враги христіанства. Крестовый походъ можеть тотчасъ же начаться съ евреевъ! Собравшиеся отряды во Франціи и Германіи нашили себѣ кресть на одежду и обагрились кровью евреевъ. Во Франціи однако случаи такой рѣзни были ръдки, такъ какъ вельможи и духовенство энергически защищали евреевъ. Только въ Руанъ, принадлежавшенъ Англін, крестоносцы вогнали евреевъ въ церковь и, приставивъ къ груди ихъ мечи, предоставили имъ выборъ между смертью и крещеніемъ. Въ своемъ походѣ съ запада на востокъ, къ Рейну, они и въ другихъ городахъ дъйствовали такимъже образомъ. Хроника подробно говоритъ о такомъ событіи въ Метић.

Особенно трагическій характерь и ужасный исходь имѣли эти преслѣдованія на германской почвѣ. Отрядъ, шедшій изъ Франціи и Фландріи въ германскіе округи, имѣлъ своимъ предводителемъ французскаго рыцаря, Вильгельма Циммермана, алчность котораго была до нѣкоторой степени изви-

<sup>1)</sup> Обо всемъ, касающемся перваго крестоваго похода, см. прим. 5.

нительна, такъ какъ онъ, при своей бѣдности, долженъ быль грабить крестьянъ для снаряженія своего отряда. Остальные рыцари въ отрядѣ Вильгельма, графъ Германъ, Өома де-Феріа, Кларенбальдъ де-Вандейль, или не имѣли власти надъ жаждавшимъ крови и дурно управляемымъ сбродомъ, или сами были не лучше его. Духъ, воодушевлявшій бродягъ Вильгельма, характеризуется одною чертою. Отрядъ этотъ шелъ за гусемъ и нѣсколькими козами въ полномъ убѣжденіи, что тѣ исполнены божественнаго духа и укажутъ имъ дорогу въ Іерусалимъ. И такимъ-то врагамъ были беззащитно преданы еврейскія общины Мозеля и Рейна. Императоръ Генрихъ былъ занятъ въ Италіи спорными дѣлами, и потому въ Германіи царило полнѣйшее безначаліе. Когда евреи рейнской области услышали о приближеніи этой шайки, то обратились съ молитвою къ Богу отцевъ своихъ.

. Трирская же община при одномъ уже извъстіи о приближени кровожадной массы исполнилась такого ужаса, что нъкоторые евреи закалывали себя и дътей. Жены и дъвушки навязывали себъ камни на шею и бросались въ ръку Мозель, чтобъ не быть опозоренными и насильно врещенными. Имя одной изъ этихъ мученицъ сохранилось въ памяти: это была Эсоирь, дочь Хискій, начальника синагоги. Остальные члены общины обратились къ епископу Егильберту съ мольбою о защить. Но этотъ жестокій князь церкви, желавшій в'троятно посредствомъ рвенія къ обращенію смыть съ себя подозрѣніе въ еретичествѣ, отвѣтилъ имъ: «Теперь грѣхи ваши возстали противъ васъ, презрѣнныхъ, за то, что вы не признаете Сына Божія и поносите Матерь Его. Обратитесь, и я вамъ дарую миръ и спокойное пользование вапими имуществами. Если же вы будете упорствовать, то съ теломъ вашимъ погибнотъ и душа».

Тогда евреи собрали совѣтъ и рѣшили, по предложенію одного изъ своихъ ученыхъ членовъ, Миха (Михеосъ), притворно принять христіанство. Миха обратился затѣмъ къ епископу: «Ты правъ: намъ лучше принять христіанскую вѣру, нежели изо дня въ день подвергаться страху лишиться жизни и имущества. Скажи же намъ скорѣе, во что намъ вѣровать, и освободи насъ отъ грозящихъ намъ удушеніемъ». Затѣмъ священникъ, проговоривъ католическій символъ вѣры, предпринялъ крещеніе испуганныхъ евреевъ. Михѣ дано было имя епископа. Это была постыдная побѣда христіанъ надъ трирскою общиною, длившаяся однако не долго.

Потомъ отрядъ двинулся на Шпейеръ, община котораго только-что получила отъ епископа и императора письменное утверждение неприкосновенности и свободы. Крестоносцы прибыли въ субботу и на первыхъ порахъ потащили десять евреевъ въ церковь, чтобы окрестить ихъ подъ угрозою смерти. Евреи воспротивились принять крещеніе и были заколоты. Одна благочестивая женщина, не надъявшаяся на свою твердость въ рукахъ убійцъ, сама лишила себя жизни (8 Іяра-3 Мая 1096). Остальные евреи спрятались частью во дворцѣ епископа Іогансена, частью въ замкѣ императора. Епископъ, человѣколюбивѣе и благочестивѣе Егильберта, ненавидъвшій обращеніе силою, приняль мъры противъ разъяренной толпы; евреи сами также твердо защищали свою жизнь, и такимъ образомъ не пало ни одной жертвы съ ихъ стороны. Іогансенъ приказалъ даже схватить нѣсколькихъ бродягъ и казнить ихъ, за что его сильно осуждали лѣтописцы-монахи. Они разгласили, что онъ былъ подкупленъ евреями. Не удивительно, что евреи ужасались христіанства и не только противились крещенію, но и считали себя запятнанными, если ихъ, въ состояни безсознательности и безчувствія, окропляли купельною водою. Они видѣли въ христіанствѣ, какъ оно было обставлено въ одиннадцатомъ столѣтіи, только ярое язычество. Почитаніе мощей и образовъ, пустое и бездушное церковное богослужение, поступки главы церкви, который, освобождая народы отъ священныхъ клятвъ, вызывалъ ихъ на цареубійство, распутная и безнравственная жизнь духовенства, глупый, исполненный невѣжества взглядъ толпы, животные поступки крестоносцевъ, все это напоминало имъ скорѣе идолопоклонниковъ, столь презираемыхъ въ священномъ писаніи, нежели исповѣдниковъ Бога. Какъ предки ихъ, во времена Маккавеевъ, противились насильственному служению Зевсу и считали для себя позорнымъ участие въ языческихъ обрядахъ, такъ точно германские евреи относились къ современному имъ христіанству.

Толпа, предпринявшая нападение на трирскую общину, была въроятно не сильна и потому могла быть отбита. Для продолженія же своего кроваваго дёла, она ожидала только полкрѣпленія. Спустя двѣ недѣли большое число бродягь. «волковъ пустыни», какъ ихъ назвалъ современный еврейский льтописець, увеличиваясь все болье и болье, прибыло въ Ворисъ. Епископъ Аллебрандъ не могъ или не хотѣлъ оказать полной защиты. Повидимому, онъ не одобрялъ избіенія евреевь, такъ какъ укрылъ въ своемъ дворцѣ часть членовъ общины, въроятно самыхъ знатныхъ и богатыхъ. Прочіе же. предоставленные самимъ себъ, вначалъ защищались, но, уступая превосходной силѣ многочисленной шайки, падали подъ ударами убійцъ, исповѣдуя свою религію: «Единъ Господь Богъ нашъ». Лишь очень немногіе были насильственно окрещены, другіе избъгали крещенія самоубійствонъ. Женщины убивали своихъ малолётнихъ дётей. Странствующая братія разоряла дома евреевъ, грабила ихъ имущества и дала волю слепой ярости даже надъ священнымъ писаніемъ. найденнымъ ею въ синагогахъ и жилищахъ (Воскресенье. 23 Іяра – 28 Мая). Недѣлю спустя, допіла очередь и до евреевъ, нашедшихъ пріютъ въ епископскомъ дворцѣ, потому ли, что бродяги сдѣлали на него приступъ съ буйнымъ требованіемъ выдать имъ жертвы, или потому, что Аллебрандъ даль евреямь убѣжище съ единственною цѣлію убѣдить ихъ кротостью въ обращению. Какъ бы то ни было, но епископъ внезапно объявилъ евреямъ, что онъ не въ состояни болѣе оказывать имъ покровительство, если они не изъявятъ согласія креститься. Знатнѣйшіе изъ нихъ выпросили себѣ короткій срокъ для совѣщанія. Передъ дворцомъ стояла странствующая братія, чтобъ вести евреевъ или въ церковь или на смерть. Когда же, по прошестви даннаго срока, епископъ отворилъ дверь, то нашелъ евреевъ плавающими въ крови.

Они предпочли смерть отъ руки своего собрата. При этомъ извѣстіи разъяренная толпа бросилась на остальныхъ, убивая оставшихся еще въ живыхъ, и поволокла ихъ трупы по улицамъ. Только немногіе спаслись мнимымъ принятіемъ христіанства (Воскресенье, 1 Сивана-25 Мая). Юноша, Симха Когенъ, у котораго бродяги убили отца, Маръ-Исаака, и семерыхъ братьевъ, не хотълъ разстаться съ жизнью, не отомстивъ. Онъ позволилъ отвести себя въ церковь и въ тотъ моментъ, когда хотъли совершить надъ нимъ таинство, онъ выхватилъ спрятанный ножъ и закололъ имъ епископскаго племянника. Онъ, какъ и ждалъ того, былъ въ церкви же растерзанъ. Лишь по оставлении крестоносцами города. еврейскіе мученики были своими единов'єрцами преданы землі, и хоронившіе насчитали болѣе восьми соть труповъ, около ста сорока семействъ, между которыми находились сыновья и ученики Исаака Галеви, лотарингскаго авторитета. Память о мученикахъ или святыхъ (Kedoschim) служила образовавшейся впослѣдствіи общинѣ предметомъ почитанія и примѣромъ непоколебимости въ вѣрѣ 1).

Спустя день по избіеніи остальныхъ евреевъ въ Вормсѣ, отрядъ крестоносцевъ прибылъ въ Майнцъ, гдѣ ихъ предводителемъ былъ безсовѣстный и кровожадный графъ Эммерихъ или Эмихо лейнингенскій, близкій родственникъ архіепископа Рутгарда. Онъ столько же жаждалъ богатствъ майнцскихъ евреевъ, сколько ихъ крови, и повидимому съ этою цѣлью составилъ дьявольскій иланъ вмѣстѣ съ архіепископомъ, однимъ изъ главныхъ противниковъ Генриха IV. Архіепископъ предложилъ всѣмъ евреямъ укрыться въ его дворцѣ, пока не минуетъ опасность. Передавъ всѣ свои сокровища Рутгарду, болѣе 1300 евреевъ расположились, съ сердечнымъ трепетомъ и горячею молитвою, на дворѣ и балконѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Книга мемуаровъ вормской общины. Изъ погнбшихъ ученыхъ значатся: Р. Исаакъ бенъ Еліакимъ, убитый за чтеніемъ Талмуда; Іаковъ, Самунлъ, Ашеръ, въроятно сыновья Исаака Галеви; Исаакъ бенъ Менръ Scholiach Zibur и Іаковъ бенъ Симсонъ; см. А. Адлеръ въ Jost's Annal. 1839. стр. 92.

его общирнаго зданія. До разсв'ята еще (вторникъ, 3 Сивана - 27 Мая) Эммерихъ лейнингенский привелъ крестоносцевъ къ резиденціи архіепископа, требуя яростными криками выдать евреевъ. Хотя архіепископъ и выставиль, для защиты ихъ, прикрытіе, но послѣднее отказалось взяться за оружіе противъ христіанъ и странствующей братіи. Крестоносцы безъ труда выломали двери дворца и вторгнулись въ него, отыскивая евреевъ. Здѣсь повторилось ужасное зрѣлище Вориса. Исповѣдуя единство Божіе, падали мужья, жены, дъти и старцы подъ мечами своихъ братій или враговъ. Тысяча триста мученическихъ труповъ были потомъ вывезены на телъгахъ изъ дворца въ городъ. Представители талмудической учености изъ школы Р. Гершона были тогда казнены; имена ихъ сохранились, вмѣстѣ съ именами другихъ мучениковъ, въ памятной книгъ Майнцской общины (книга менуаровъ). Сокровищами евреевъ воспользовался архіепископъ, подълясь ими съ Эммерихомъ. Рутгардъ спряталъ въ соборѣ шестьдесятъ евреевъ и отправилъ ихъ потомъ въ еврейскій округь, лежавшій поодаль отъ дороги. Но и они были схвачены и убиты. Очень немногіе изъ нихъ приняли крещеніе. Двухъ мужей и двухъ дъвушекъ, Урію и Исаака съ дочерьми, крещенныхъ въ забытьи и по слабости, раскаяние довело до ужасающаго, героическаго поступка. Исаакъ, два дня спустя, наканунъ Пятидесятницы, заръзалъ дома своихъ дочерей и зажегъ свое жилище. Затъмъ отправился, вмъстъ со своимъ товарищемъ Уріею, въ синагогу и также зажегъ ее, причемъ оба они погибли въ огнѣ. Этотъ пожаръ истребилъ большую часть Майнца.

Между тёмъ толпа развращенныхъ крестоносцевъ, подъ предводительствомъ Германа Циммерманна, собралась у Кельна, наканунѣ еженедѣльнаго праздника. Старѣйшая германская община приготовилась къ ужасамъ, моля гражданъ и епископа о защитѣ. Исполненные жалости къ своимъ еврейскимъ согражданамъ, человѣколюбивые жители Кельна укрыли ихъ въ своихъ домахъ. Когда безумный сбродъ на другой день, въ еврейскій еженедѣльный праздникъ (пятница, 30

Мая), рано утромъ вторгнулся въ жилища евреевъ, то нашелъ ихъ пустыми и могъ выместить свой гнёвъ лишь на домахъ, разрушилъ имущества и въ день Законодательства растопталъ найденные имъ свертки законовъ. Землетрясение въ этотъ день не только не испугало безумной и кровожадной массы, но подстрекнуло ее къ новому неистовству, какъ какъ она видѣла въ землетрясеніи знаменіе небеснаго одобреніи. Только одинъ мужъ и одна жена пали въ этотъ день жертвами. Благочестивый мужъ, Маръ-Исаакъ, добровольно пошелъ на мученическую смерть: онъ не желалъ спастись и, углубясь въ молитву, остался дома, дозволилъ шайкъ тащить себя въ церковь, плюнулъ на поднесенное распятіе и тотчасъже быль убить. Остальные кельнские евреи, скрывавшиеся въ домахъ гражданъ и во дворцѣ епископа, были пощажены. Благородный епископъ Германъ III, имя котораго заслуживаеть почитанія потомства, тайно удалиль евреевь изъ Кельна и помъстилъ ихъ, ради безопасности, въ принадлежащихъ ему семи городахъ и деревняхъ. Въ Нейсъ, Вевлинггофенъ, городъ и деревнъ Алденаръ, Мёрсъ и Керпенѣ они прожили три недѣли (съ 3-4 Іюня) въ мучительномъ ожидании. Они много молились, постясь ежедневно, а въ послѣдніе дни услыхавъ, что странствующая братія прибудетъ въ Нейсъ къ празднику Св. Іоанна (1 Тамуза – 24 Іюня), они постились два дня сряду. Но небо не услы**шало ихъ горячей молитвы. Крестоносцы въ день Св. Іоанна**, подкрѣпивъ себя на новыя убійства, зарѣзали въ этотъ день встхъ евреевъ, нашедшихъ убъжище въ Нейст (по не совсёмъ достовёрнымъ источникамъ, числомъ двёсти). Самуила бенъ Ашера, уговорившаго въроятно остальныхъ быть непоколебимыми, они не только убили, но и надругались, по смерти, надъ нимъ и его двумя сыновьями, повѣсивъ ихъ трупы передъ дверью жилища.

Наконецъ бродяги, напавъ на слъдъ кельнскихъ евреевъ, отыскали послъднихъ въ ихъ убъжищахъ. Одинъ отрядъ ворвался на слъдующій день въ Вевлинггофенъ (при ръкъ Ерфтъ, южнъе Кельна) и убилъ евреевъ, бъжавшихъ изъ Кельна. Между ними значатся: Леви бенъ Самуилъ, со всѣмъ семействомъ, и старица Рахиль, показывавшая другимъ при-мѣръ мужества жертвовать собою. Многіе покончили свою жизнь въ озерахъ и болотахъ. Ученый старецъ Самуилъ бенъ Іехіель подаль тому примѣръ. Своего прекраснаго сильнаго сына онъ закололъ въ водѣ, произнося благословеніе, на которое жертва отвѣтила «аминь», между тѣмъ какъ окружающіе запѣли «вонми, Израиль» и бросились въ воду. Послѣ этого отчаяннаго поступка старець передаль свой ножь другому юношѣ, Менагему (служителю синагоги), и велѣлъ ему за-колоть его. — На другой день настала очередь бѣглецовъ въ Алденарѣ (при Арѣ, близь Вонна), которые погибли та-кимъ-же образомъ. Ученый мужъ, Исаакъ Галеви, котораго бродяги пытали и окрестили въ безпамятствъ, отправился, по излечени ранъ, въ Кельнъ и, устроивъ свои домашния дѣла, бросился въ Рейнъ. Бродяги вмѣнили себѣ въ обязанность отыскивать евреевъ. Они отправились (пятница, 4 Тамуза—27 Іюня) въ деревню Алденаръ, чтобы поступить съ тамошними бѣглецами, какъ и съ прочими. Евреи же почуяли это и поклялись другъ другу скорѣе умереть отъ собственной руки. Пятерымъ храбрымъ мужамъ было поручено лишить жизни остальныхъ, а потомъ и другъ друга. Они исполнили это при замкнутыхъ дверяхъ, и послѣдній, по имени Петръ бенъ Іоецъ, поднялся на башню и бросился оттуда. Только двое юношей и двое дѣтей, которымъ ножъ недостаточно глубоко вонзился въ горло, оправились отъ ранъ и остались въ живыхъ. Странствующей братіи некого было убивать здёсь, и они отправились въ другое мёсто (Цонтенъ?), куда прибыли такъ поздно, что евреи уже празд-новали свою субботу. Но вочь не помѣшала имъ исполнить кровавое дѣло: евреи этого мѣстечка испустили духъ съ суб-ботнимъ благословленіемъ (Kidusch) на устахъ. Одинъ фран-цузъ съ ужасающимъ равнодушіемъ показалъ имъ способъ лишить себя жизни, устроивая себѣ вмѣстѣ съ тѣмъ и могилу. Онъ выкопалъ яму, спустился въ нее и убилъ себя; другіе послѣдовали его примѣру.

Евреи, бъжавшіе изъ Кёльна въ Мёрсъ, уже считали себя въ безопасности, ибо городъ былъ укрѣпленъ, а комендантъ обѣщалъ ихъ защищать, хотя бы съ опасностью для собственной своей жизни. Но вдругъ явилось предъ Мёрсомъ многочисленная шайка бродягь и настойчиво потребовала выдать ей евреевъ (понедѣльникъ, 7 Тамуза = 30 Іюня). Начальникъ города сомнѣвался въ успѣхѣ сопротивленія и старался, съ одной стороны, упросить бродягъ отказаться отъ своего предпріятія, съ другой-же стороны, побудить евреевъ къ принятію христіанства. Онъ говорилъ евреямъ, что не въ состояни защищать городъ. Тъ отвъчали ему, что всъ они готовы умереть за свою вѣру. Угроза, къ которой онъ прибѣгнулъ, чтобы принудить евреевъ къ уступчивости, не произвела на нихъ никакого впечатлънія. Тогла начальникъ города приказаль отвести ихъ по-одиночкѣ въ безопасное мъсто, чтобы потомъ выдать живыми бродяганъ; ибо уже не было тайною, что евреи скорће предпочитають умертвить другъ друга, чѣмъ согласиться принять крещеніе. Въ самомъ Мёрсв двъ женщины, — хворая и роженица, — умертвили прелестную новорожденную дѣвочку, выбросивъ ее виѣстѣ съ колыбелью изъ башни, и потомъ убили самихъ себя. Прочіе евреи въ Мёрсѣ были закованы въ пѣпи и вытащены за городъ бродягами, которые однихъ убили, а другихъ насильно окрестили. — Спустя день (1 Іюля), пострадали евреи въ Керпенъ. Вообще въ рейнскихъ городахъ убито въ теченія двухъ мѣсяцевъ (съ Мая по Іюль) двѣнадцать тысячъ евреевъ. Прочіе приняли притворно христіанство, въ полномъ уповании, что правосудный императоръ, возвратясь изъ Италіи, выслушаеть ихъ жалобы.

Трагическія сцены повторялись вездѣ, гдѣ проходившіе необузданные бродяги находили евреевъ. Своимъ страданіемъ прославилась еще большая община въ Регенсбургѣ. Богемскіе евреи упоминаются въ исторіи по поводу событій крестоваго похода. Они дотолѣ не ощущали ярма угнетенія, потому что христіанство въ славянскихъ земляхъ еще не пустило глубокихъ корней. Многіе изъ богемскихъ свреевъ были зажиточны и служили посредниками въ торговлѣ рабами, которые большею частью получались отъ славянъ и перепродавались евреями въ Западную Европу и въ Испанію. Но вслёдствіе этого евреи пришли въ столкновеніе съ духовенствомъ, и пражскій епископъ Адальберть ревностно возсталъ противъ нихъ и не щадилъ ни трудовъ, ни денегъ, для выкупа невольниковъ у евреевъ. Онъ не могъ дъйствовать силой, потому что духовенство имѣло тогда въ Богеміи мало значенія. Наступилъ крестовый походъ и принесъ съ собою фанатизмъ. Во время прохожденія бродягь чрезъ Богемію, могущественный герцогъ Вратиславъ II велъ войну, такъ что въ Богеміи не было никого, кто могъ бы обуздать неистовыхъ бродягъ. Послёдніе имёли полную свободу удовлетворить свой фанатизмъ; они крестили насильно пражскихъ евреевъ и умерщвляли сопротивлявшихся. Тщетно возставалъ епископъ Косма противъ этого насилія '). Бродяги иначе поминали христіанство, чёмъ князь церкви.

Къ счастію для западно-европейскихъ евреевъ, именно, для германскихъ, и къ чести человѣчества, кровожадный фанатизиъ обуревалъ только подонки общества; князья и горожане, напротивъ, ужасались злодѣяній, и само высшее духовенство, за исключениемъ майнцскаго архиепископа Рутгарда и трирскаго Егильберта, защищало евреевъ. Не настало еще время, когда три силы, — князья, народы и духовенство, — соединились въ общей ненависти къ евреямъ и въ ихъ преслѣдованіи. Вскорѣ затѣмъ пришло извѣстіе о позорной смерти 200,000 бродягъ, которыми предводительствовали Эммерихъ и Геррманъ; большинство ихъ было убито венграми, и предводители, покрытые позоромъ, возвратились въ Германію съ небольшимъ остаткомъ бродягь; христіане и евреи одинаково считали это справедливымъ наказаніемъ Божіимъ. Между тънъ возвратился изъ Италіи императоръ Генрихъ и, узнавъ о злодѣяніяхъ, совершенныхъ бродягами надъ евреями, выразилъ свое негодование и позволилъ

ł

<sup>1)</sup> Cosmas Pragensis Chronicon Bœmorum, crp. 125.

<sup>«</sup>MCTOPIS EBPEEBЪ».

насильно крещенымъ вернуться къ іудейству. Послѣдніе не замедлили воспользоваться этимъ дозволеніемъ и отречься отъ христіанства (1097). Только Миха трирскій, подавшій своей общинь примерь отпаденія, остался верень христіанству <sup>1</sup>). Духовенство осталось этимъ недовольно. Даже поддерживаемый императоромъ папа Климентъ III порицалъ человѣколюбіе Генриха IV, поступавшаго вопреки ученію церкви. «Мы слышали», писалъ онъ императору, «что окрещеннымъ евреямъ дозволено отпасть отъ церкви. Это неслыхано и грѣшно, и мы увѣщаваемъ тебя и всѣхъ нашихъ братій позаботиться о томъ, чтобы церковное таннство не было поругано евреями» <sup>2</sup>). Но императоръ не обратилъ вниманія на эти слова. Онъ не только не запрещалъ евреямъ возвращаться къ ихъ религи, но и подвергнулъ преслъдованию родственниковъ майнцскаго архіепископа Рутгарда за ограбленіе ими еврейскихъ общинъ. Майнцскіе евреи жаловались императору на то, что Эммерихъ лейнингенскій и его родственники, уговорившись съ архіепископомъ, присвоили сокровища, спрятанныя евреямми въ архіепископскомъ дворцѣ. Никто изъ обвиняемыхъ не явился по вызову для своей защиты. Совъсть Рутгарда была нечиста, и онъ, опасаясь обличенія въ позорныхъ дѣяніяхъ и находясь, кроиѣ того, въ немилости у императора, бъжалъ въ Эрфуртъ. Императоръ отнялъ у него доходы отъ его архіепископства (1098)<sup>3</sup>). Рутгардъ истилъ ему тѣмъ, что вмѣстѣ съ его врагами поклялся его унизить.

Этоть годь быль очень несчастливь для богемскихь евреевь. Свѣдавь о дозволеніи императора возвращаться къ іудейству, они тотчась отреклись оть христіанства, но боялись оставаться въ странѣ, гдѣ не находили для себя правосудія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gesta Trevirorum въ Histoire de Lorraine I, preuves, стр. 40. Объ отпадени отъ христіанства крещеныхъ евреевъ говорятъ почти всѣ хроники перваго крестоваго похода.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Udalricus Babenbergensis codex epistolarum Ne 170.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Chronicon Uspergense и ненапечатанная хроника у Шааба: Die Juden von Mainz, стр. 12 и слёд.

Поэтому они собрали все свое имущество и пожитки, чтобы отправить все это въ безопасное мъсто и затъмъ переселиться отчасти въ Паннонію (Австрію и Венгрію), отчасти въ Польшу. Возвратившійся изъ похода, богемскій герцогъ Вратиславъ, узнавши о намърени евреевъ переправить за границу все свое имущество, тотчасъ приказалъ войскамъ занять еврейскіе дома. Герцогскій камерарій созваль еврейскихъ старшинъ и объявилъ имъ отъ имени Вратислава, что все ихъ имѣніе принадлежить государю и что ихъ поступокъ есть расхищение государева имущества. «Вы не принесли въ Богемію никакихъ ісрусалимскихъ сокровищъ. Будучи побѣждены Веспасіаномъ и проданы за безцѣнокъ, вы разсѣялись по всей землѣ. Нагими вы пришли въ страну, нагими же уходите изъ нея. Пусть епископъ Косма разсчитается съ вами за отпадение отъ церкви». Нельзя было ничего возражать противъ такой логики; это была логика грубаго права<sup>1</sup>). И такимъ образомъ ограбили богемскихъ евреевъ съ головы до ногъ, оставя имъ лишь столько, сколько было необходимо въ ту минуту для утоленія голода. Современный лѣтописецъ-епископъ разсказываеть съ нѣкоторымъ злорадствомъ, что тогда отняли у евреевъ гораздо больше денегъ, чѣмъ взяли греки у побѣжденныхъ троянцевъ. Кажется, евреи, лишившись имущества, отказались отъ переселенія. Ибо современный историкъ разсказываеть еще мно-

O gens progenita manzeribus Ismahelita! Ut sibi dicatis, dux mandat, cur fugiatis, Et partis gratis cur gazas attenuatis? Interea quaecumque mea sunt, sunt mea cuncta. Nullas de Solimis res diviciasve tulistis. Uno pro nummo ter deni Vespasiano Caesare praescripti, sparsi sic estis in orbe. Macri venistis, macri quo vultis eatis. Quod baptizati sitis, Deus est mihi testis, Non me, sed Domino sunt ista jubente patrata. Quod antem iterum relapsi estis in Judaïsmum, Cosmas episcopus videat, quid inde agere debeat.

Digitized by Google

8\*

:

<sup>1)</sup> Cosmas Pragensis у Пертца monumenta XI, стр. 103; Ръчь камерарія изложена въ стихахъ, которые мы приводимъ здъсь по причинъ ихъ замъчательнаго содержанія.

гое о богемскихъ евреяхъ, и говоритъ, что одинъ изъ нихъ, по имени Іаковъ, занималъ высокій постъ, въ качествѣ представителя герцога<sup>1</sup>).

Еще хуже было положение јерусалинскихъ евреевъ. Крестоносцы, преодолѣвъ многія трудности и взявши приступомъ святый градъ, вырёзали магометанъ, а евреевъ, какъ раввинистовъ, такъ и караимовъ, загнали въ синагогу и зажгли послѣднюю (15 Іюля 1099)<sup>2</sup>). Одиннадцатое столѣтіе окончилось для сыновъ Израиля такимъ же кровавымъ образомъ, какимъ и началось. Однакожъ императоръ Генрихъ ревностно занялся охраненіемъ евреевь въ имперіи. Находясь въ Майнцѣ и осмотрѣвъ мѣсто, на которомъ совершились ужасающія злодѣянія, онъ взялъ съ князей и гражданъ клятву въ томъ, что они дадутъ миръ евреямъ и не будутъ обращаться съ ними жестоко (1103)<sup>3</sup>). Императорская защита принесла евреямъ лишь временное облегчение и повела затъмъ ко вреду. Евреи были поставлены почти въ такую же зависимость отъ землевладѣльцевъ, въ какой находились рабы.

Но это обстоятельство было для нѣмецкихъ евреевъ не единственнымъ дурнымъ послѣдствіемъ перваго крестоваго похода. Съ одной стороны, папа Климентъ III требовалъ возвращенія насильно окрещенныхъ евреевъ въ лоно церкви, не разсуждая о томъ, что противъ этого возставало все ихъ существо, и что они могли питать только презрѣніе и ненависть къ насильно навязанной имъ религіи. Съ другой стороны, благочестивые, вѣрные закону евреи отталкивали ихъ, не признавали братіями, не вступали съ ними въ брачные союзы, не дѣлили пищи и питья, хотя насильно окрещенные, отрекшись немедленно отъ христіанства, доказали тѣмъ свою привязанность къ еврейской религіи. Такимъ образомъ эти несчастные отвергались обѣими сторонами,

<sup>3</sup>) Curia Moguntiae y Пертца, тамъ-же, IV, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же, стр. 112, 125, 18-29, подъ годами 1107, 1122, 1124.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Элмацинъ въ Geschichte der Kreuzzüge von Wilken, I, стр. 296; Ренанъ въ Michaud bibliothèque des croisades, IV, 92 объ Ибнъ-Гуци.

какъ отщепенцы и какъ презрѣнные. Раши, услышавъ объ этомъ жестокосердомъ поняти, возсталъ противъ него: «Да буденъ далеки отъ того, чтобы отрекаться и стыдиться вернувшихся къ іудейству! Они дъйствовали такъ изъ страха смерти и поспѣшили потомъ вернуться къ еврейству» <sup>1</sup>). Еще хуже были послъдствія перваго крестоваго похода. Духъ нѣмецкихъ евреевъ, склонный и безъ того къ чрезмѣрному, аскетическому благочестію, сдѣлался еще мрачнѣе вслѣдствіе неслыханныхъ страданій. Всякое веселіе стало ниъ чуждо, и они съ этого времени постоянно ходили въ рубищѣ, посыпавъ главы пепломъ. Ими овладъла удрученность духа, оть которой они долго не могли избавиться. Тъмъ не менъе они заимствовали у ненавистной римско-католической церкви обычай посёщать гробы своихъ мучениковъ, которыхъ также называли святыми (Kedoschim), молиться и просить у нихъ небеснаго заступничества. Съ этаго времени еврейство въ Германіи становилось все мрачнѣй и мрачнѣй. Правда, бывали примѣры необыкновенной нравственной строгости, но эта нравственность не отличалась высокимъ полетомъ; точно также и поэзія осталась чужда нёмецкимъ евреямъ. Ихъ поэты, если только можно назвать ихъ этимъ именемъ, варьировали въ своихъ покаянныхъ молитвахъ и печальныхъ пѣсняхъ однѣ только жалобы на жестокія страданія и безпомощность Израиля. Изъ нѣмецкихъ стихотворцевъ, описавшихъ бѣдствія перваго крестоваго похода въ хватающихъ за сердце, но не поэтическихъ стихахъ, извѣстны: Веніаминъ бенъ Хія, Давидъ бенъ Мешулламъ, Давидъ бенъ Самуилъ Галеви, Іаковъ бенъ Исаакъ Галеви, Калонимосъ бенъ Іегуда изъ Шпейера и Самуилъ бенъ Іегуда изъ Майнца<sup>2</sup>).

Талмудъ служилъ противовѣсомъ для преобладающаго скорбнаго направленія нѣмецкаго еврейства. Изученіе Талмуда, какъ его понималъ Раши, спасало отъ отупѣнія, безсодержательнаго мышленія и аскетизма. Кто не желалъ заблу-

<sup>1)</sup> Raschi Pardes, crp. 23 d.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сравни примѣч. 5.

диться въ перепутанныхъ тропинкахъ Талиуда, тотъ постоянно долженъ былъ обращать вниманіе на міръ фактовъ и не дозволять своей мысли погружаться въ непробудный сонъ. Глубокое изучение Талмуда служило бальзамомъ для ранъ, нанесенныхъ крестовыми бродягами общинамъ рейнской области. Въ школъ царствовала радость плодотворнаго мышленія и не было мъста заботамъ и смущенію духа. Такимъ образомъ школа сдѣлалась міромъ для несчастныхъ. Оба мужа, поставившіе изученіе Талмуда на высокую степень совершенства, умерли въ началѣ двѣнадцатаго столѣтія: Исаакъ Алфасси 1103 (10 Сивана – 19 Мая)<sup>1</sup>), а Раши двумя годами позже 1105 (29 Тамуза = 13 Іюля)<sup>2</sup>) среди занятій своимъ комментаріемъ къ Талмуду<sup>3</sup>). Послѣ обоихъ остались многочисленные ученики, которые расширили предѣлы изученія Талмуда. Обонхъ высоко чтили, какъ современники, такъ и потомки. Удивление испанцевъ къ Алфасси высказалось соотвѣтственно ихъ высокой степени образованія, въ звучныхъ стихахъ, удивление-же къ Раши нѣмецкихъ и сѣверофранцузскихъ евреевъ, стоявшихъ на низшей степени культуры, выразилось въ фантастическихъ сагахъ. Два молодыхъ поэта, Моисей Ибнъ-Эзра и Іегуда Галеви, воздвигли Алфасси прекрасный памятникъ въ трогательныхъ элегіяхъ на его смерть. Іегуда Галеви, которому едва исполнилось двадцать лёть, пёль:

«Для тебя содрогалась гора въ день Синайскаго законодательства, Сонмы ангеловъ встрётили тебя на твоемъ пути И написали законъ на скрижаляхъ твоего сердца, Воздожили вёнецъ на твою главу» <sup>4</sup>).

\*) По парыскому водексу Рашн у С. Блоха: Leben Raschi's, стр. 18, примѣч. 1 и въ друг. мѣстахъ.

<sup>8</sup>) Cpabh. Makkot 19 b.

4) Элегін на смерть Алфасси нацечатаны въ нѣкоторыхъ изданіяхъ его Halachot и перепечатаны въ другихъ сочиненіяхъ. Сравн. Orient 1841 г., Litbl. col. 772 и слъд. Большее стахотвореніе принадлежитъ Монсею Ибнъ-Эзръ, меньшее написано Іегудою Галеви.

<sup>1)</sup> Проф. Луццата върно опредълнаъ день смерти Алфасси, Kerem Chemed V, 93, и Abne Sikkaron, стр. 72 β. Подтвержденіемъ этому служитъ и то, что, по словамъ Авраама Ибнъ-Дауда, ученикъ Алфасси былъ назначенъ, въ мъсяцъ Сиванѣ, его преемникомъ въ луценской общинѣ.

Сага слѣдующими чертами увѣковѣчиваетъ Раши. Его отецъ Исаакъ обладалъ рёдкимъ драгоцённымъ камнемъ, который христіане желали бы пріобрѣсть и вставить виѣсто глаза въ образъ Богоматери; Исаакъ же не соглашался уступить его за какую бы то ни было цёну, потому что для его благочестія было возмутительно отдать камень для подобной цѣли. Христіане заманили его хитростью на корабль и хотёли угрозами смерти принудить его отдать имъ камень. Но благочестивый отецъ Раши быстро кинулъ камень въ море. Въ то же время послышался въ школѣ въ Труа чудес-ный голосъ: «Тебѣ, Исаакъ, родится сынъ, который будетъ блестъть подобно свътлому драгоцънному камню». Въ томъ же году родился Раши. На тридцать третьемъ году отъ роду онъ началъ скитальческую жизнь, отчасти для искупленія грѣховнаго сожалѣнія своего отца объ утрать драгоцѣннаго камня, отчасти для того, чтобы узнать, не существуеть ли гдѣ либо комментаріевъ къ Талмуду, которые были бы лучше его объясненій; онъ прошелъ Италію, Грецію, Палестину, Египеть и Персію. — Другая сага связываеть Раши съ Готтфридомъ Бульонскимъ, набожнымъ героемъ перваго крестоваго похода. Фландрскій рыцарь призваль Раши, чтобы разспросить его объ исходъ предпринятаго завоевания Іерусалима, но такъ какъ Раши не могъ придти, то Готтфридъ отправился къ нему въ домъ, отворилъ дверь, нашелъ раскрытыя книги и даже услышаль позади себя голось Раши, но самого его не видѣлъ. Наконецъ явился труасскій раввинъ и на вопросъ Готтфрида объ исходъ крестоваго похода отвѣчаль: «Ты возьмешь Іерусалимъ, будешь царствовать въ немъ три дня, на четвертый же изгонять тебя Измаильтяне, и ты возвратишься сюда бѣглецомъ съ тремя конями». Готтфридъ погрозилъ, сказавши, что если вернется хотя съ однимъ конемъ болѣе, то обезглавитъ Раши и велитъ умертвить евреевъ во Франціи. Послѣ четырехлѣтней войны Готтфридъ Бульонскій возвратился бѣглецомъ съ тремя рыцарями в хотълъ исполнить свое объщание. Между тъмъ, при въбздѣ въ ворота какого-то города, камень убилъ одного

рыцаря и его лошадь. Тогда Готтфридъ рѣшилъ отправиться въ Труа и засвидѣтельствовать Раши свое глубочайшее удивленіе къ его прозорливости, но къ сожалѣнію узналъ, что великій труасскій раввинъ уже скончался '). Сага, очевидно, имѣла въ виду олицетворить печальный конецъ многихъ крестоносцевъ и наказать безупречнаго героя перваго крестоваго похода, идеалъ благочестиваго и нравственнаго рыцаря, за всѣ злодѣянія, совершенныя крестовыми бродягами надъ евреями. Сага не заботится о томъ, что Готтфридъ Бульонскій умеръ въ Іерусалимѣ пятью годами раньше Раши.

1) Гедалья Ибиъ-Iахья въ Schalschelet ha-Kabbalah.

# ГЛАВА ИЯТАЯ.

## Третій раввинскій вѣкъ. Эпоха Іосифа Ибнъ-Мигаша и Іегуды Галеви, Ибнъ-Эзры и Р. Тамса. Наивысшій пунктъ еврейскоиспанской культуры.

Положеніе евреевъ въ правленіе Алморавидовъ. — Еврейскіе визири, Ибнъ-Алмуаллемъ, Ибнъ-Камвіаль, Ибнъ-Могагаръ. — Полицеймейстеръ и астрономъ Авраамъ бенъ Хія. — Раввины Іосифъ Ибнъ-Сагалъ, Барухъ Ибнъ-Албалія, Іосифъ Ибнъ-Цадивъ, Іосифъ Ибнъ-Мигашъ. — Поэты Ибнъ-Тоббенъ, Ибнъ-Цавлебъ и Ибнъ-Эзра.

#### 1105 - 1140.

Въ южной Испаніи, гдъ водворилась культура, царствовали въ первой половинѣ двѣнадцатаго вѣка Алморавиды (Морабиты). Въ ихъ правление евреи пользовались совершеннъйшею безопасностью, ибо Алиоравиды не были фанатиками. Только одинъ разъ пришло въ голову алморавидскому князю, правовърному Іуссуфу Ибнъ-Тешуфину, принудить евреевъ своего государства принять исламъ. Проѣзжая черезъ Луцену и видя населенныя еврейскія общины, которыя, благодаря Алфасси, сдёлались первенствующими въ Испаніи, Іуссуфъ Ибнъ-Тешуфинъ созвалъ старшинъ и объявилъ имъ слѣдующее: Въ одной книгѣ магометанскаго теолога онъ прочиталъ, что Магометъ даровалъ евреямъ религі-. озную свободу, съ тѣмъ лишь условіемъ, чтобы ожидаемый ими Мессія быль найдень въ теченіе полутысячельтія. Если же онъ не обращется до 500 года геджиры, то евреи должны безъ всякихъ возражений признать Магомета послёднимъ пророкомъ и принять исламъ. Евреи согласились въ то время на это условіе. Такъ какъ нынѣ окончился сказанный срокъ,

то онъ, князь правовѣрныхъ, требуетъ, чтобы евреи исполнили упомянутое условіе, иначе они лишатся оказываемой имъ доселѣ защиты и будутъ объявлены внѣ закона (1105). Однакожъ поднесенныя ему луценскими евреями денежныя суммы и совѣтъ мудраго визиря, Абдаллы Ибнъ-Али, побудили его отказаться отъ своего нажѣренія <sup>1</sup>).

Въ правление втораго алморавидскаго государя Али (1106-1143), евреи жили въ полной безопасности, и нѣкоторые изъ нихъ даже собирали подати съ своихъ единовърцевъ и съ христіанъ<sup>а</sup>), другіе же, превосходные люди, занимали почетное мѣсто при дворѣ. Наука и поэзія служили въ царствование этого государя средствами достигнуть высшихъ должностей. Одинъ еврейскій врачь и поэть, Абу-Аюбъ Соломонъ Ибнъ-Алмуаллемъ изъ Севильи, былъ лейбъ-медикомъ калифа Али и пользовался титуломъ князя и визиря<sup>3</sup>). Одинъ эстетикъ говоритъ, что его стихотворенія дѣлали нѣмыхъ краснорѣчивыми и слѣпыхъ зрячими ). Высокое положеніе при дворѣ занялъ также врачъ Абулгассанъ Авраамъ бенъ Меиръ Ибнъ-Камніаль изъ Сарагоссы<sup>3</sup>), имѣвшій равнымъ образомъ титуль визиря. Величайтие поэты того времени превозносять его въ чудесныхъ стихахъ за благородный образъ мыслей, щедрость и участіе къ судьбѣ его единовѣрцевъ. «Князь, хотя живущій на земль, но стремящійся къ небесамъ. Онъ, подобно молнін, спѣшить дѣлать добро, между тѣмъ какъ другіе тащатся лѣниво. Двери его милостыни открыты для туземцевъ и иностранцевъ. Своимъ богатствомъ онъ спасаль осужденнныхъ на смерть и давалъ жизнь погибающимъ».

<sup>8</sup>) Тамъ-же, с. 25, стр. 414.

4) Asxapusu Tachkemoni, Pforte III.

<sup>5</sup>) Эдельманъ правильно разсудилъ, что Авраамъ бенъ-Менръ, которому Монсей Ибнъ-Эзра посвятилъ свой Tarschisch, тождественъ съ Абулгассаномъ Ибнъ-Камніалемъ, Ginse Oxford XIV, 1. Ему же посвятилъ Іегуда Галеви семь стихотвореній, Luzzato Betulat bat-Jehuda, стр. 19. О немъ, какъ о врачъ, сравн. Мунка, тамъ же, изъ афоризмовъ Маймуни.

122

<sup>1)</sup> Conde la domination, etc., II, c. 23, crp. 408.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup> <sup>3</sup>) Диванъ Іегуды Галеви у Гейгера, стр. 120; Афоризмы Маймуни у Мунка въ archives israëlites, 1851, стр. 326, примъч. Стихотвореніе (Ginse Oxford, стр. 18), судя по надписи, принадлежитъ Ибнъ-Алмуаллему.

«Князь (Ибнъ-Камніаль) служить своему народу защитой и оплотомъ; онъ пребываеть въ Испаніи, но его любовь простирается до Вавилона и Египта» <sup>1</sup>). Титулъ визиря имѣлъ также Абу-Исхакъ Ибнъ-Могагаръ<sup>\*</sup>), котораго увѣковѣчили тѣ же поэты въ своихъ стихотвореніяхъ. Прославлялся современниками князь Соломонъ Ибнъ-Фаруссаль. Вѣроятно, онъ находился на службѣ у магометанскаго князя и былъ отправленъ съ письмомъ къ одному изъ христіанскихъ дворовъ. Ибнъ-Фаруссаль былъ убитъ (1108, 20 Іяра – 2 Мая)<sup>\*</sup>) незадолго до битвы при Уклесѣ, въ которой магометанское оружіе вторично побѣдило христіанъ. Молодой поэтъ Іегуда Галеви сочинялъ восторженный панегирикъ ко дню возвращенія Ибнъ-Фаруссаля изъ его далекаго путешествія, когда пришла вѣсть объ умерщвленіи героя, — и торжественная пѣснь поэта превратилась въ художественную элегію.

Астрономъ-писатель Авраамъ бенъ Хія Албаргелони (род. 1065, ум. 1136) занималъ высокій постъ при другомъ магометанскомъ государѣ; онъ былъ въ родѣ полицеймейстера (Zachib as-Schorta, Cabacopga) и также имѣлъ титулъ «князя». Онъ долго жилъ въ Соріи (въ Старой Кастиліи), а въ старости переселился въ каталонскую столицу Барселону <sup>4</sup>). Благодаря своимъ астрономическимъ познаніямъ, онъ пользовался глубокимъ уваженіемъ государей <sup>в</sup>), спорилъ съ ученымъ духовенствомъ, доказалъ ему истинность еврейской религіи и неосновательность обвиненія, будто евреи въ девятнадцатилѣтній циклъ два раза праздновали Пасху мѣсяцемъ

<sup>1)</sup> Mascell Ибиъ-Эзра Tarschisch у Луццато Kerem Chemed IV, стр. 69, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Его же Диванъ, тамъ-же, стр. 92, и Betulat, стр. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стихотвореніе Іегуды Галеви сообщено вполит Шорромъ въ Chaluz I, 151, въ отрывкахъ въ Orient 1860, Litbl. 461 и слёд. Витесто 1105 года Дукесъ иравильнѣе приводитъ 1108, тамъ-же, 647. Битва при Уклест произошла 29 Мая 1108 г.

<sup>4)</sup> Sefer ha-Ibbur, изд. Филиповскаго (Лондонъ 1851) стр. 4. Таблицы тамъ-же, стр. 119. Erez Zorfat означаетъ и здъсь Каталонію; срав. прямъч. 8 на стр. 86; сравн. Kerem Chemed VII, 77 и слъд., откуда ясно видънъ годъ смерти; также Ранапортъ во введен. въ Hegion ha-Nephesch.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Письма въ Істудѣ Албаргелони въ Kerem Chemed VIII, стр. 59.

раньше <sup>1</sup>). Авраамъ бенъ Хія написалъ четыре сочиненія объ астрономіи и о теоретическомъ и практическомъ календарномъ вычисленіи, причемъ обратилъ вниманіе на лѣтосчисленіе христіанъ, магометанъ, сирійцевъ, персовъ и египтянъ Онъ также написалъ небольшое сочиненіе о нравственной теологіи, но это сочиненіе не имѣетъ особенной важности <sup>2</sup>). Служилъ онъ также и астрологіи и составилъ гороскопъ счастливыхъ и несчастныхъ часовъ дня. Однажды онъ хотѣлъ воспрепятствовать жениху ѣхать на обрученіе, потому что назначенный для того часъ находился подъ вліяніемъ планеты Марса, приносящей несчастіе <sup>3</sup>); благочестивые евреи порицали его за это, ибо Талмудъ воспрещаетъ составленіе гороскоповъ. Однакожъ это не воспренятствовало ему вычислить астрологическимъ способомъ, что Меосія явится въ 5118 году отъ сотворенія міра (1358) <sup>4</sup>).

Хотя такимъ образомъ въ этотъ періодъ не было на Пиренейскомъ полуостровѣ недостатка во вліятельныхъ, содѣйствовавшихъ наукѣ, щедрыхъ мужахъ, однакожъ никто изъ нихъ не былъ, подобно Хасдаю Ибнъ-Шапруту и Самуилу Ибнъ-Нагрелѣ, такою могучею личностью, которая побудила бы въ развитію дремлющія силы, или указала бы направленіе литературной дѣятельности. Не было прочнаго центра, къ которому могли-бы обращаться умы, какъ къ животворному солнцу; да и самое время не требовало такого центра. Ревность ко всёмъ отраслямъ богопознанія и наукъ была такъ велика, что не настояло надобности въ ея возбуждени высокою личностью. Первая половина двѣнадцатаго вѣка славится геніальными мужами еврейскаго кружка, поэтами, философами и талмудистами, и почти всё ихъ произведенія носять на себѣ печать совершенства. Еврейская культурная жизнь въ это вреня уподоблялась превосходному саду со множе-

<sup>1)</sup> Sefer ha-Ibbur, crp. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hegion ha-Nephesch, изд. Фреймана (Лейицигъ, 1860).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Письма къ Іегудѣ Албаргелони, тамъ-же.

<sup>4)</sup> Megillat ha-Megalleh у Филнповскаго, тамъ-же.

ствомъ дущистыхъ цвѣтовъ и сочныхъ плодовъ, которые, будучи различны по цвѣту и вкусу, одинаковы по великолѣпію и достоинству, растутъ на одной и той-же почвѣ. Презрѣнная зависть, на которую жаловались Менагемъ бенъ Сарукъ и Ибнъ-Гебирола, враждебность, царствовавшая между Ибнъ-Ганахомъ и Самуиломъ Ибнъ-Нагрелою, между Алфасси и Ибнъ-Албаліей, были изгнаны изъ кружка представителей культуры того времени. Поэты воспѣвали другъ друга и отъ всей души славили мужей, посвятившихъ себя другимъ отраслямъ знанія. Они принимали живѣйшее участіе въ событіяхъ, счастливыхъ для кого-либо изъ нихъ, утѣшали другъ друга и считали себя по истинѣ членами одного и того же семейства. Единодушіе, царствовавшее между представителями еврейской науки и поэзіи того времени, вполнѣ свидѣтельствуетъ объ ихъ благородствѣ и даровитости.

Исторія затрудняется перечислить и достойно оцѣнить множество геніальныхъ личностей, которыя жили въ то время въ Испаніи. Этотъ періодъ далъ семерыхъ отличнѣйшихъ раввиновъ, большею частью изъ учениковъ Алфасси, которые, предаваясь изученію Талмуда, питали глубокое чувство къ поэзіи и наукѣ или сами занимались ими. Братъ вышеназваннаго визиря Абу-Исхака Ибнъ-Могагара былъ раввиномъ (Dajan) въ Гранадѣ и назывался Абу-Сулейманъ Давидъ Ибнъ-Могагаръ <sup>1</sup>). Какъ ученикъ Алфасси, Давидъ написалъ систематическое сочиненіе объ опредѣленіяхъ Талмуда относительно брачныхъ разводовъ; какъ сынъ испанской культуры, онъ занимался еврейскою грамматикой, написалъ о ней сочиненіе (Sefer ha-Melachim) и заплатилъ дань современному духу поэзіи.

Другой ученикъ Алфасси, Абулфатахъ Элеазаръ бенъ Нахманъ Ибнъ-Асгаръ<sup>3</sup>), былъ раввиномъ въ Севильв. О немъ

٠.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравн. о немъ примъч. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Диванъ Монсея Ибнъ-Эзры № 192. Кегет Chemed IV, 93, и Дукесъ Монсей Ибнъ-Эзра, стр. 103, 19. О мъств его пребыванія сравн. примъчаніе 1, І. Встръчающійся въ Диванъ Ісгуды Галеви, Нахманъ Ибнъ Асгаръ (Betulat 20) есть или этотъ самый, или его отецъ.

ничего неизвѣстно, кромѣ того, что воспѣто Музой. Ибнъ-Асгаръ былъ богатъ, почтенъ, обладалъ даромъ поэзіи и находился въ дружескихъ сношеніяхъ съ обонми современными великими поэтами, съ Моисеемъ Ибнъ-Эзрой и съ Ieгудой Галеви. Первый поетъ о немъ, очевидно, преувеличивая.

«Если правосудіе обнажить смертныхь, то ты, князь, одёнешь ихь покровомь твоей добродётели. Если они запятнають себя животною скверною, то ты снова освятишь ихъ чистотою своего сердца. Въ твоей лёвой рукё богатство, десницею же ты оплодотворяешь пустыню. Богь дароваль тебё преямущество надъ смертными, какъ мужу надъ женой. Поешь-ли ты пёснь, — поэты смолкають; отверзаешь-ли уста, — слушатели скромно нёмотствують».

На смерть его тотъ-же поэтъ написалъ элегію, которая начинается такъ:

«Солнце закатилось, поникло во прахъ, отъ того-то померкло небо и поблъднъли звъзды» 1).

Абу-Амръ Іосифъ бенъ Іаковъ Ибнъ-Сагалъ (род. около 1070, дъйствовалъ 1103, ум. 1124)<sup>2</sup>), ученикъ Ибнъ-Гіата, прославившійся какъ мудрецъ и поэтъ, исполнялъ обязанности раввина въ Кордовъ. Кажется, въ началъ зрълаго возраста онъ терпълъ неудачу и жалуется въ стихахъ на свою неизвъстность и презръніе къ поэзіи. Къ своему сердечному другу, Моисею Ибнъ-Эзръ, онъ написалъ письмо въ стихахъ<sup>3</sup>), въ которомъ встръчается слъдующая жалоба:

«Мнѣ суждено жить среди животныхъ, среди стада овецъ! Обращусь-ин на право. — никто меня не знаетъ; повернусь-и на лъво, — никто не обращаетъ на меня вниманія. Монмъ жалобамъ на несправедливость никто не внемлетъ; я не знаю покоя, колеблюсь, какъ тростникъ» <sup>4</sup>).

Другъ, самъ нуждавшійся въ утѣшеніи, отвѣтилъ ему

.

<sup>1)</sup> Моисей Ибиъ-Эзра, Диванъ № 10. Kerem Chemed, тамъ-же, 85. Витсто Ben Sguro слёдуетъ читать Ben Ashar.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Поэтика; сравн. цримъч. 1, I, и Авраана Ибиъ-Дауда.

<sup>8)</sup> Диванъ у Dukes Mose Ibn-Esra, стр. 101, № 11.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, 103, Kerem Chemed, тамъ-же, стр. 89.

утъщительнымъ письмомъ, ваписаннымъ тъмъ-же размъромъ и съ тою же ризмой: <sup>1</sup>)

«Чѣмъ могу я отблагодарить владыку науки за то отличіе, которымъ онъ меня почтилъ? Время тлѣнно, какъ бреніе, любовь-же вѣчна».

Стихи Іосифа Ибнъ-Сагала легки, плавны, гладки, но не отличаются ни роскошью, ни богатствомъ. Свое глубокое религіозное чувство онъ выразилъ въ томъ же стихотвореніи къ другу: <sup>а</sup>).

«Если мучаеть тебя тлённость, то побори ее сильною душой. Если морскія волны громоздятся надь твоею главой, то противопоставь имъ оплотомъ сильное сердце. Уповай на Бога, милосердіе котораго безконечно, какъ звёздный міръ. Время не можеть ничего дать тебе и ничего отнять у тебя. Уповай на Него одного, когда преслёдуеть тебя врагь и вокругь тебя летають стрёлы».

Важнымъ талмудическимъ авторитетомъ своего времени считался Варухъ бенъ Исаакъ Ибнъ-Албалія изъ Кордовы (род. 1177, ум. 1225)<sup>3</sup>). На семнадцатомъ году отъ рожденія онъ сдѣлался ученикомъ и пріемнымъ сыномъ Альфасси, бывшаго нѣкогда противникомъ его отца (стр. 97), и заимствовалъ отъ него основательную обработку Талмуда. Обладая философскимъ образованіемъ, будучи богатъ и отличаясь древнею родовитостью, Барухъ Албалія былъ предметомъ пѣснопѣній современныхъ ему поэтовъ:

«Онъ источникъ для жаждущихъ, свътъ для бредущихъ ощупью во мракъ. Онъ есть благословеніе, какъ гласитъ и самое его имя» (Барухъ).

такъ воспѣваетъ его царь современныхъ ему поэтовъ<sup>4</sup>). Онъ воспиталъ цѣлый кружекъ учениковъ, въ числѣ которыхъ находился Авраамъ Ибнъ-Даудъ, прославившійся потомъ, какъ бытописатель.

<sup>1)</sup> Тамъ-же, Дувесъ, стр. 101, № 11.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Луццато Betulat, стр. 25, сравн. Ginse Oxford XIII.

<sup>4)</sup> Kerem Chemed VIII, 58.

Въ сѣверной Испаніи талиудическимъ авторитетомъ того времени быль Іегуда бенъ Барсилаи изъ Барселоны, ученикъ Исаака бенъ Реубена. О жизни его извѣстно только то, что онъ былъ друженъ съ астрономомъ Авраамомъ бенъ Хія (стр. 123) '). Іегуда Албаргелони написаль нѣсколько талмудическихъ сочинений о брачныхъ законахъ и о праздникахъ (Sefer ha-Ittim), которыя высоко цѣнились<sup>2</sup>). Хотя этотъ барселонскій раввинъ, получилъ философское образованіе и написаль комментарій къ «Книгѣ Бытія», однакожъ питалъ недовъріе къ свободному философскому изслъдованію. По его мнѣнію, не слѣдуетъ принимать философскія положенія, высказанныя первымъ встрѣчнымъ, но надобно полагаться только на выводы мыслителей, которые признаны за благочестивыхъ раввинистовъ, какъ напр., Саадіа Самуилъ бенъ Хофни и преимущественно Давидъ Алмокаимецъ; иначе подвергаешься опасности впасть въ невѣріе <sup>8</sup>).

Славнѣе ихъ былъ Кордовскій раввинъ, Абу-Амръ Іосифъ бенъ Цадикъ Ибнъ-Цадикъ (род. около 1180, ум. 1248—49)<sup>4</sup>), преемникъ Іосифа Ибнъ-Сагала, какъ раввина. Хотя Ибнъ-Цадикъ славился, какъ глубокій знатокъ Талмуда, однакожъ не написалъ ни одного талмудическаго сочиненія, а лишь нѣсколько философскихъ: логику и религіозно-философское сочиненіе (Olam Katon<sup>3</sup>) Mikrokosmos) на арабскомъ языкѣ, и хотя считался примѣрно благочестивымъ раввиномъ, однако не только былъ знакомъ съ Платономъ и Аристотелемъ, но и пользовался сочиненіями караима Іосифа Албассира<sup>6</sup>), — безъ сомнѣнія, первый изъ раввинистовъ, оказавшій караимству подобную, хотя и незначительную честь. Религіозно-философское сочиненіе написалъ Ибнъ-Цадикъ для своихъ со-



<sup>1)</sup> Сравн. Asulaï Schem ha Gedolim, ed. Ben-Jacob, стр. 64, № 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Луццато въ Halichot Kedem 60 и 72. Orient, Litbl. 1847, 217 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ и Монсей Ибнъ-Эзра, примъч. 1, I.

<sup>4)</sup> Издано Еллинскомъ 1854, съ литературно-историческимъ введеніемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Цитуемая имъ внига Мансури Абу-Якуба (стр. 43, 46, 70) принадлежитъ Іосифу Роегъ; сравн. объ этомъ Пинскера Likute приложения и примъчания стр. 196.

<sup>6)</sup> Olam Katon, введение стр. 1 и 74.

временниковъ, которыхъ изображаетъ самымъ низкимъ изъ предшествовавшихъ поколѣній, жаднымъ, невѣжественнымъ и слѣпымъ<sup>1</sup>); цѣль этого сочиненія — поднять современниковъ. посредствомъ легкаго метода, до познанія высочайшихъ истинъ. Ибнъ-Цадикъ посвятилъ это сочинение своему ученику, который спрашивалъ его о природѣ высочайшаго блага, достижение котораго есть цёль человёка <sup>9</sup>). Методъ его состоить въ слёдующемъ: между тёмъ какъ философы религи ведуть къ высочайшему знанію долгимъ путемъ математики, музыки, астрономіи и діалектики, его методъ обязывается доказать, что одаренный разумомъ человѣкъ можетъ почерпнуть это знаніе изъ самого себя, безъ предварительной трудной подготовки. Человѣкъ есть малый міра; въ немъ отражаются два міра: конечный и безконечный. Посредствомъ самопознанія человѣкъ можетъ достигнуть истины, безъ которой жизнь не имъетъ значения.

Высказанныя Ибнъ-Цадиковъ мысли нисколько не новы; это скорће ходячія истины современной ему арабской философіи, и Ибнъ-Цадикъ только примѣняетъ ихъ къ еврейству. Самопознание ведеть къ Богопознанию, къ ясному понятію о Богѣ и къ допущенію міросозданія изъ ничего единою волею Божіею. Высочайшее благо есть именно это Богопознаніе и исполненіе святой воли Божіей. Воля эта выражена въ откровение еоры. Свою волю Богъ открылъ не ради самого себя, — ибо онъ богатъ, не требуетъ ничего и вседоволенъ, --- но для того, чтобъ споспѣшествовать блаженству человѣка въ загробной жизни. Первая обязанность человѣка, еврея, слуги Божія, состоить въ томъ, чтобы пещись о своемъ духѣ, усвоивать мудрость и знаніе, ибо такимъ только образомъ человѣкъ можетъ достойно и духовно чтить Бога и достигнуть радостей загробнаго блаженства. При этомъ Ибнъ-Цадикъ замѣчаетъ, что и обрядовыя обязанности

«ИСТОРІЯ ЕВРЕЕВЪ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же, введение.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Важные для пониманія еврейства пункты изложены въ четвертомъ отдёлѣ, начиная съ 57 стр.

еврейства, какъ напр., суббота, разумны и доказываютъ премудрость Божію<sup>1</sup>). Такъ какъ человѣку дана свободная воля, то будетъ въ порядкъ вещей, чтобы Богъ награждалъ и наказываль человѣка за его дѣянія. Однакожъ эту награду и наказаніе не слёдуеть понимать въ тёлесномъ смыслё. Какъ награда душъ состоитъ лишь въ ея сліяніи съ въчнымъ источникомъ, вездѣсущимъ Духомъ, такъ точно и наказание должно состоять въ томъ, что душа, оскверненная преступленіемъ и грѣхами, не можетъ достигнуть своей цѣли. Всякое существо стремится къ своему началу, чтобы соединиться съ нимъ. Поднятый надъ землею камень снова падаетъ на землю, если можетъ свободно двигаться; отдѣленныя отъ общей атмосферы воздушныя частицы спѣшать соединиться опять съ своимъ началомъ. Такъ точно духъ человѣческій. освободившись отъ тълесныхъ оковъ, стремится къ сліянію съ своимъ первоначальнымъ источникомъ. Напротивъ, душа грѣшника, обремененная и запятнанная земною скверною, не можетъ воспарить къ небу, а носится безпокойно по вселенной, и въ этомъ-то состоитъ ея наказание. Допуская непреложное наступление царства Мессии и воскресения мертвыхъ, Ибнъ-Цадикъ не могъ доказать этого философскимъ путемъ. Не будучи глубокимъ мыслителемъ, онъ не былъ въ состоянии преодолѣть противорѣчія между допущеніемъ вѣчнаго блаженства души, освободившейся отъ тѣлесныхъ оковъ и соединившейся съ Богомъ, и между вѣрою въ возвращение души въ ся тълесную оболочку; онъ пропускаетъ этоть пункть. Современники и потомство мало цёнили философское сочинение Ибнъ-Цадика, по причинъ его посредственности. Слава его, какъ поэта, также невелика, хотя его литургическія и свѣтскія стихотворенія легки и пріятны; они были не плодомъ избыточествующаго поэтическаго вдохновенія, а скорѣе данью модѣ.

Іосифъ бенъ Меиръ Ибнъ-Мигашъ Галеви (род. въ мѣсяцѣ

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 61. Въ 17 строкѣ замѣчается пробѣлъ.

Адарѣ 1077, ум. въ мѣсяцѣ Іярѣ 1141) <sup>1</sup>) превзошелъ глубокимъ знаніемъ Талмуда всѣхъ современниковъ испанской школы. Онъ былъ внукъ человѣка, пользовавшагося уваженіемъ при дворѣ севильскихъ Аббадидовъ, и сынъ ученаго и всѣми уважаемаго отца, который находился въ дружбѣ съ Исаакомъ Ибнъ-Албаліей. Первоначальное обученіе онъ получилъ отъ своего отца, а на двѣнадцатомъ году поступилъ въ школу Алфасси и посѣщалъ ее непрерывно четырнадцать лѣтъ. Его учитель гордился имъ, а современники считали его естественнымъ преемникомъ Алфасси. Ибнъ-Мигашъ женился въ то время, когда еще посѣщалъ школу (около 1100), и молодой Іегуда Галеви написалъ по этому поводу пылкую эпиталаму, въ которой напыщенно выразился:

«Левитство чрезъ него возвышается надъ племенемъ Аарона и говоритъ: я глава, Іосифъ-же вѣнецъ на моей главѣ»<sup>9</sup>).

Самъ Алфасси, обучавшій его, сказалъ о немъ: въ эпоху Моисея не было ему равнаго<sup>3</sup>). Еще предъ своею смертью онъ назначилъ Ибнъ-Мигаша своимъ преемникомъ въ должности раввина главной луценской общины, и въ этомъ опять сказался благородный характеръ Алфасси. Хотя онъ имѣлъ ученаго сына, однакожъ предпочелъ ему даровитаго ученика и рекомендовалъ послѣдняго на должность раввина<sup>4</sup>). Кажется, нѣкоторые члены общины оспаривали назначеніе двадцатишестилѣтняго Ибнъ-Мигаша на столь важный постъ, и утвержденіе его въ этой должности (Сиванъ — Май 1103) воспѣто тѣмъ же поэтомъ, какъ одержанная надъ противниками побѣда:

«Нынѣ побѣдила истина, справедливость вступпла въ свои права, ученіе почтено,-твои враги покрыты стыдомъ» <sup>5</sup>).

Своимъ умомъ и высокимъ образомъ мыслей Іосифъ Ибнъ-Мигашъ вполнѣ заслуживалъ расточаемыя ему поэтомъ по-

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>\*)</sup> Луццато Betulat, стр. 37 и слѣд.

<sup>3)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>1)</sup> Саадіа Ибнъ-Дананъ въ Chemda Genusa, стр. 30 а; Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Диванъ Іегуды Галеви въ Ginse Oxford XIII и слъд.

хвалы. Несмотря на происхождение отъ благороднаго, древняго рода и на высокое положение, какъ главы важнѣйшей общины, онъ остался скромнымъ; несмотря на тяжкія обязанности своей важной должности. Онъ не утратилъ кротости. Въ преподавании своимъ многочисленнымъ ученикамъ онъ держался способа Алфасси, глубокаго, остроумнаго, критическаго, и въ такомъ же смыслѣ обработалъ подъ названіемъ «Таинственный Свитокъ»<sup>1</sup>) свои комментари ко многимъ талмудическимъ трактатамъ. Еще при жизни Ибнъ-Мигашъ пользовался громкою славой, какъ талмудический авторитеть и какъ благородно-мыслящій человъкъ. Изъ далекихъ и близкихъ странъ сыпались къ нему вопросы, и онъ рѣшалъ ихъ съ удивительною ясностью и такою же основательностью. Сь рёдкою въ ученомъ человёкё правдивостью, онъ сознавался въ ошибкахъ и отказывался отъ ошибочныхъ воззрѣній<sup>2</sup>). Но какъ ни былъ кротокъ его характеръ, однако Ибнъ-Мигашъ являлъ крайнюю строгость, когда дѣло шло о благосостояни еврейства.

Именно въ то время Испанія была въ высшей степени возбуждена и дѣлилась на партіи. Въ Андалузіи національные арабы противодѣйствовали побѣдоноснымъ алморавидскимъ варварійцамъ и вели съ нимъ то явную, то тайную войну. Поселившіеся въ Гранадской области христіане (Моцароби) составили заговоръ противъ своихъ магометанскихъ властителей, призвали завоевателя Сарагоссы, Альфонса Арагонскаго, и обѣщали предать ему Гранаду. Партіи не менѣе сильно раздирали и христіанскую Испанію. Хотя Кастилія и Арагонія съ прилежащими къ нимъ землями соединились въ одно государство, вслѣдствіе брака Альфонса Арагонскаго съ кастильскою королевой Урракой, дочерью Альфонса VI, однакожъ этотъ несчастный бракъ былъ причиною еще большаго разъединенія странъ. Одна партія дер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Серахья Галеви въ Baba Mezia I. Начало и въ другихъ мѣстахъ; срав. Asulaï sub voce.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schita Mekubézet въ Baba Mezia ed. Amst. стр. 203 a внизу.

жала сторону короля, другая сторону королевы, а третья молодаго инфанта Альфонса VII, котораго воспитатель возстановлялъ одновременно противъ матери и отчима. Нерѣдко христіане и магометане сражались подъ однимъ знаменемъ, то противъ христіанскаго государя, то противъ магометанскаго эмира. Союзы и нарушенія трактатовъ быстро слѣдовали одинъ за другимъ. Ежедневно встрѣчались лживость и измѣна, и даже высокопоставленныя духовныя лица ибняли партіи, боролись съ своими прежними союзниками и помогали прежнимъ врагамъ. Конечно, евреи не оставались безучастными зрителями такого движенія, и добровольно или насильно поддерживали, одни одну партію, другіе другую, смотря по требованіямъ интереса или политическихъ мнѣній. Одинъ изъ друзей поэта Іегуды Галеви (Давидъ Нарбони) держалъ сторону Алморавидовъ, и потому жизнь его была въ опасности въ христіанской странъ<sup>1</sup>). Но если христіане или магометане затѣвали заговоръ, то могли, въ случаѣ измѣны, найти себѣ защиту у своихъ могущественныхъ единовърцевъ. Евреи же были лишены этой защиты и могли найти ее только въ собственной средѣ, въ кръпкомъ союзъ между собою. Измъна этому союзу была тъмъ гибельнѣе для евреевъ, что гнѣвъ раздраженнаго государя падалъ не только на заговорщиковъ или на общину, но на встать евреевъ въ странъ. Поэтому, когда одинъ измънникъ въ Луценской общинѣ задумалъ предать своихъ единовърцевъ, тогда раввинъ и судья Іосифъ Ибнъ-Мигашъ наказалъ его примѣрно: велѣлъ побить камнями <sup>2</sup>) въ вечеръ дня отпущения грѣховъ, который въ тотъ годъ приходился въ субботу. Безъ сомнѣнія, благоденствіе всей общины находилось тогда въ величайшей опасности, иначе кроткий раввинъ не присудилъ-бы измѣнника къ такому строгому наказанію.

<sup>1)</sup> Диванъ Іегуды Галевн III, 8; вкратцъ упомянуто у Гейгера Divan des Castiliers, стр. 128, примъч. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Responsa Jehuda Ascheri, crp. 55 b.

На смерть (въ концѣ Іяра — Мая 1141) этого высокоуважаемаго луценскаго раввина, поэтъ Маръ-Іекутіель написалъ трогательную элегію:

Жалобные вопли доносятся до Вавилона, египтяне горько плачуть, ибо услышади, что школа осиротіла. Со скорбію спрашивають они другь друга: гдё кивоть завёта? Скрижали закона вторично разбиты. Оора лишена своего украшенія въ день смерти гаона. Небожители позавидовали смертнымъ и переселили этоть свёточъ съ земли на небо. Душа его вознеслась къ Богу, и сонмы ангеловъ встрётили ее съ ликованьемъ 1).

Іосифъ Ибнъ-Мигашъ оставилъ ученаго сына Меира и многочисленный кружекъ учениковъ, между которыми былъ также Маймунъ изъ Кордовы, сыну коего суждено было открыть новую эпоху въ исторіи еврейства.

По мѣрѣ того, какъ изученіе Талмуда въ Испаніи принимало обширные размѣры, въ экзегетикѣ и въ изученіи еврейской грамматики наступилъ въ ту эпоху застой. Эти науки не развивались болѣе. Упоминается только два еврейскихъ грамматика того времени: Абулфимъ Леви бенъ Іосифъ Ибнъ-Таббенъ (или Алтаббенъ)<sup>\*</sup>) изъ Сарагоссы и Іаковъ бенъ Элеазаръ изъ Толедо. Первый. другъ поэта Іегуды Галеви, написалъ на арабскомъ языкѣ еврейскую грамматику подъ названіемъ «Ключъ» (Mafteach), о достоинствѣ которой ничего неизвѣстно; судя по его стихамъ, онъ не былъ знатокомъ въ грамматикѣ. Стихотворенія его не отличаются звучностью, и одинъ безпристрастный критикъ выразился объ его произведеніяхъ и о произведеніяхъ его брата слѣдующимъ образомъ: «Леви и Іаковъ, сыновья Таббена, молотятъ стихи, точно солому»<sup>8</sup>). Хотя другъ и вос-



<sup>1)</sup> Объ этой элегии сравн. Франкеля Monatsschrift 18 8, стр. 487 и 466.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сравн. примъч. 1, II. Харизн предлагаетъ болѣе правильный выговоръ имени Таббенъ, которое риемуетъ съ Матбенъ; Гейгеръ и другіе неправильно выговариваютъ его Таббанъ; еще безсмысленнѣе отождествлять это имя съ Тиббономъ. Харизи говоритъ, что отца звали Іосифомъ. Остается вопросъ, тождественъ-ли этотъ Леви бенъ Іосифъ съ тѣмъ Леви бенъ Іаковомъ, котораго литургическія произведенія встрѣчаются въ циклѣ триполійскомъ и авиньонскомъ (Sachs, religiöse Poësie, стр. 290). Имя Абудфимъ встрѣчается во введеніи къ Дивану Іегуды Галеви (у Гейгера Диванъ, стр. 169).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Харизи Tachkemoni, Pforte III.

хвалялъ чрезмѣрно музу Ибнъ-Таббена, говоря. «Какъ пѣснопѣнію не быть твоимъ удѣломъ, когда ты царь пѣсни!» ) однакожъ надобно приписать эти похвалы одной лишь дружбѣ, отъ избытка которой глаголятъ уста. Впрочемъ извѣстны только литургическія произведенія Ибнъ-аль-Таббена, изъ которыхъ одно выражаетъ стремленіе души къ ея небесному отечеству.

Въ одномъ изъ своихъ произведеній Ибнъ-аль-Таббенъ изображаетъ бѣдствія общины, которымъ послѣдняя подвергалась, вѣроятно, въ время войны Альфонса Арагонскаго съ Сарагоссой до взятія этого города (1118): «Они преданы въ руки властителей, которые жалятъ какъ змѣи и, по своему произволу, убиваютъ мужчинъ и похищаютъ женщинъ. Сильные уводятся беззащитно и, подобно бѣглецамъ, скитаются, не зная покоя»<sup>2</sup>).

Абулгассанъ Эзра (?) Іаковъ бенъ Элеазаръ написаль грамматическое сочинение подъ названиемъ «Совершенство» (ha Schalem); судя по нъкоторымъ отрывкамъ, этотъ трудъ содержалъ хорошія синтаксическія замѣчанія. Чтобы установить способъ чтенія библейскаго чтенія, онъ пользовался гилльскимъ библейскимъ кодексомъ (Sefer Hillali), считая его самымъ древнимъ и самымъ правильнымъ. Бенъ Элеазаръ хотълъ также выступить въ качествъ поборника еврейскаго языка, который, по его словамъ, презирается арабами и подражающими арабамъ евреями и по причинѣ бѣдности и негибкости ставится ими ниже арабскаго языка. Поэтому онъ хотѣлъ доказать. что еврейскій языкъ можетъ соперничать съ арабскимъ и съ этою цёлью сочинилъ (1133) поговорки и эпиграммы. Но стихи его не могуть принести честь еврейской музъ: они слабы и лишены всякой прелести. Поэтъ Моисей Ибнъ-Эзра, которому авторъ прислалъ свои стихи, осмбялъ ихъ въ стихотворении, написанномъ какъ-бы въ похвалу имъ<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Ozar Nechmad, редакція Блуменфельда, II, стр. 81—83.

<sup>9)</sup> Саксъ, тамъ-же.

<sup>3)</sup> Ozar Nechmad, II, стр. 159 и слъд. Въ стихотвореніяхъ Ибнъ-Эзры упо-

Если эта эпоха бѣдна экзегетами и филологами, то богата поэтами. Въ течени двухъ столътій, со времени бенъ Лабрата, еврейскій языкъ сдѣлался столь гибкимъ и плавнымъ, что требовалось небольшое искусство для того, чтобы слагать стихи и владъть риемой и размъромъ. Художественныя формы, созданныя Соломономъ Ибнъ-Гебиролою, нашли себѣ болѣе или менѣе удачное подражаніе. Арабская мода писать стихами письмо къ пріятелю, которой слѣдовали испанскіе еврей, превратила стихотворное искусство въ потребность: кто не желалъ казаться необразованнымъ, тотъ долженъ былъ научиться писать стихи. Въ эту эпоху написано безчисленное множество стихотвореній, но лишь немногія изъ нихъ дышать истинною поэзіей. Къ достойнымъ упоминания поэтамъ, кромѣ вышеназванныхъ. занимавшихся также другими отраслями знанія, относятся еще Іуда Ибнъ-Гіатъ, Іуда Ибнъ-Аббасъ, Соломонъ Ибнъ-Сакбель и братья Ибнъ-Эзра. Выше встхъ ихъ стоитъ царь поэзіи Іегуда Галеви, котораго уже современники признавали и чтили, какъ великаго пѣвца.

Абу Захарія Іуда Ибнъ-Гіатъ наслѣдовалъ отъ своего отца, раввина и литургическаго стихотворца Исаака Ибнъ-Гіата, даръ поэзіи; современники и болѣе строгое потомство высоко цѣнили его поэтическія произведенія свѣтскаго и религіознаго характера. О немъ сказалъ Іуда Галеви:

«Пѣсни Іуды гордо и смѣло возносятся и на крыльяхъ херувима несутся къ небу. Одни, какъ сладкія капли бальзама, утоляютъ скорбь; другія, какъ огненныя искры, воспламеняютъ сердце. О, еслибъ я имѣлъ орлиныя крылья, то полетѣлъ бы къ тебѣ, въ незримую даль, къ тебѣ, который вѣчно живетъ въ моемъ сердцѣ, окруженный любовью» <sup>1</sup>).

Абуль Бака Іегуда (Іахья) бенъ Аббунъ Ибнъ-Аббасъ, фецанскій раввинъ (род. около 1080, ум. 1163), слагалъ боль-

минается Абулгассанъ Эзра бенъ Элеазаръ, вѣроятно, одно и то-же лице съ грамматикомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Диванъ Гейгера, стр. 39, оригиналъ въ Orient Litbl. 1850, col. 640. Савсъ, тамъ-же, стр. 257.

шею частью литургическіе гимны, которые однакожъ заслужили умѣренную похвалу. Онъ находился въ дружескихъ сношеніяхъ съ кастильскимъ царемъ поэзіи и чрезмѣрно превозносилъ его талантъ.

Между тёмъ какъ муза обоихъ вышеназванныхъ поэтовъ слагала лишь серьезныя стихо воренія, Соломонъ бенъ Сакбель <sup>1</sup>), родственникъ кордовскаго раввина Іосифа Ибнъ-Сагала, писалъ на еврейсковъ языкъ эротическія бездълицы. Новая стихотворная форма, созданная арабскимъ макамическимъ поэтомъ Гарири изъ Басры, слава коего проникла и въ Испанію, подстрекнула Ибнъ-Сакбеля написать нѣчто подобное на еврейскомъ языкъ. Онъ сочинилъ родъ сатирическаго романа подъ названиемъ Тахкемони. Герой этого романа, Ашеръ бенъ Іегуда, подвергается различнаго рода обманамъ и самъ разсказываетъ свои приключенія риемованною прозой, прерываемою стихами. Сперва герой въ теченіе долгаго времени живетъ съ своею возлюбленною въ уединеніи лёсовь; потомъ, соскучась этою однообразною жизнью, жаждетъ общества и пирушекъ съ друзьями. Незнакомая, прелестная красотка пишеть ему загадочное письмо; онъ, страдая отъ любви, долго отыскиваетъ ее и наконецъ попадаетъ въ гаремъ, господинъ котораго «съ варварскою миной» грозить ему смертью. Но эта варварская мина была ничто иное, какъ маска, надътая красоткою, съ цълью напугать его; красотка, бывшая не царицею его сердца, но лишь ея служанкой, объщаеть ему исполнение его желаний. Наконецъ, онъ, повидимому, достигаетъ своей цѣли, добивается свиданія съ возлюбленною, но все это оказывается маскарадомъ, устроеннымъ его пріятелемъ; такимъ образомъ Ашеръ бенъ Іегуда попадаетъ изъ одного обмана въ другой. — Форма произведенія не имбеть никакого поэтическаго значенія и есть лишь подражание арабскому образцу. Нельзя не удивляться той легкости, съ какою Ибнъ-Сакбель владъетъ еврей-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Макамы этого поэта, цитуемые Харизи и взятые послѣднимъ за образецъ для своихъ, напечатаны Шоромъ въ Chaluz III, стр. 154 и слѣд.

скимъ языкомъ и примѣняетъ глубоко серьезное къ легкой шуткѣ.

Щедро одаренными личностями были четыре брата Ибнъ-Эзра изъ Гранады, богатые, благородные, ученые и искуссные: Абу Ибрагимъ Исаакъ саный старшій <sup>1</sup>), Абу Гарунъ Моисей, Абулгассанъ Іегуда и Абугагагъ Іосифъ, самый младшій. Ихъ отепъ Іаковъ получилъ должность въ царствованіе короля Габуса или, лучше сказать, въ правление Ибнъ-Нагрелы. Одинъ изъ современныхъ имъ историковъ выразился о нихъ такимъ образомъ: «По благородству этихъ четырехъ княжескихъ сыновей Ибнъ-Эзры видно, что они происходятъ отъ крови Давида и отъ древняго рода»<sup>2</sup>). Замѣчательнѣйшимъ изъ нихъ былъ Абу Гарунъ Моисей (род. около 1070, ум. около 1139), который хвалился тёмъ, что обучался у своего старшаго брата. Онъ также слушалъ лекціи Исаака Ибнъ-Гіата Луценскаго<sup>3</sup>). Это быль самый плодовитый поэть того времени. Неудача, кажется, пробудила его музу. Именно, онъ влюбился въ свою племянницу, въроятно, дочь Исаака, и добился взаимности. Однакожъ братъ отказалъ ему въ рукъ своей дочери, а младшіе братья, повидимому, одобрили это рѣшеніе; поэтому Абу Гарунъ Моисей разошелся со всёми тремя братьями ). Затъмъ Моисей бъжалъ изъ отеческаго дома и отъ своихъ братьевъ и переселился въ Португалію и Кастилію (около 1100). Его снъдала любовь, и даже всемогущее время не могло исцѣлить его раны. Въ теченіе нѣкотораго времени послё самоизгнанія, онъ питалъ надежду осуществить свои желанія. Въ этомъ настроеніи онъ написаль восторженные



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ и Эдельманнъ во введеніи къ Ginse Oxford. Первый иоложительно говоритъ, что Исаакъ былъ старше всёхъ. Слёдовательно, Гейгеръ (Даванъ, стр. 38) ошибочно говоритъ, что самымъ старшимъ былъ Іуда. См. также Луццато Betulat, стр. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>8)</sup> Элегін М. бенъ Эзры на смерть его брата въ Dibre Chachamim, стр. 82 и слѣд., и Саадіа Ибнъ-Дананъ въ Chemda Genusa, стр. 30. Такъ какъ Исаакъ Ибнъ-Гіатъ умеръ въ 1089, то по этому можно приблизительно опредѣлить годъ рожденія ученика.

<sup>4)</sup> Kerem Chemed, IV, стр. 83. Ginse Oxford, стр. 19. Диванъ, 58.

стихи къ другу на родинѣ и въ нихъ шепнулъ племянницѣ слово любви <sup>1</sup>). Однакожъ ложные друзья, кажется, постарались усилить неудовольствіе между братьями <sup>2</sup>). Его возлюбленная выдана была за младшаго дядю и переѣхала въ Кордову, но не забыла, какъ и Моисей, своей первой любви <sup>3</sup>). Онъ же, кажется, остался холостымъ и провелъ жизнь на чужбинѣ.

Скорбь любви онъ изливалъ въ стихахъ, и муза была его утѣшительницею. Онъ старался заглушить серьезнымъ ученіемъ свои страданія; наука должна была замѣнить ему возлюбленную и братьевъ <sup>4</sup>). У него были друзья и почитатели, оставшіеся ему вѣрными до самой смерти. Высокопоставленный мужъ, по имени Соломонъ (быть-можетъ Соломонъ бенъ Криспинъ), въ христіанской Испаніи, бывшій великодушнымъ благодѣтелемъ и доброжелателемъ своихъ единовѣрцевъ, принялъ участіе въ несчастномъ Моисеѣ и питалъ къ нему вѣрную дружбу, хотя завистники старались поссорить ихъ. Моисей Ибнъ-Эзра прославилъ своего благодѣтеля въ прекрасномъ тридцати-строчномъ стихотвореніи <sup>5</sup>).

Моисей Ибнъ-Эзра во многомъ сходенъ съ Соломономъ Ибнъ-Гебиролою. Онъ также жалуется на измѣну и зависть, на времена жестокосердія и вѣроломства. Въ его стихотвореніяхъ, какъ и въ произведеніяхъ малагскаго поэта, отражается личное я; его поэтическое вдохновеніе также не имѣло большей цѣли. Но Моисей Ибнъ-Эзра не былъ столь нѣжнымъ, мягкимъ и впечатлительнымъ, какъ Ибнъ-Гебирола; у него была болѣе жесткая натура и, такъ сказать, меньшая поэтическая расплывчатость. Поэтому онъ не былъ такъ угрюмъ и печаленъ, какъ Ибнъ-Гебирола, но по временамъ слагалъ веселыя пѣсни и могъ шутить съ музой. Какъ поэтъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Диванъ 131.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kerem Chemed, тамъ-же, стр. 98, Dukes Ehrensäulen M. b. Esra 105.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же 92. Гейгеръ, Еврейскія стихотворенія испан. и итал. школы, тексть, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ginse Oxford, crp. 19.

<sup>5)</sup> У Дукесъ, тамъ-же, стр. 65; о Соломонъ бенъ Криспинъ Ginse Oxford 13.

онъ стоитъ гораздо ниже Ибнъ-Гебиролы. На его поэзіи лежить печать искусственности и натянутости; его картины преувеличены, стихи часто жестки и надуты, лишены звучности и равномърности, прелести и свъжести. Въ его стихахъ слишкомъ много изысканности и разсчитанности. Моисей Ибнъ-Эзра особенно любилъ употреблять созвучныя слова съ различнымъ, часто противоположнымъ значениемъ,--манера, заимствованная имъ у арабскихъ поэтовъ (Teg'nis). Въ немъ можно удивляться только умѣнью владѣть еврейскимъ языкомъ, иногочисленнымъ произведеніямъ и разнообразію размѣра, которымъ онъ обогатилъ еврейскую поэзію. Она сочинилъ циклъ пѣсней въ 1210 стиховъ, въ десяти отдѣлахъ, и, назвавши его «жемчужнымъ ожерельемъ» (Anak, Tarschisch), посвятилъ своему благодътелю Ибнъ-Камніалю (см. стр. 122). Эти стихотворенія различны сколько по размѣру, столько по содержанію. Поэть восиѣваеть своего благодѣтеля, вино, любовь и радость, восхваляеть беззаботную жизнь подъ твнью древесныхъ листьевъ и среди пёнія птицъ, потомъ опять жалуется на разлуку съ друзьями и вѣроломство, скорбить о приближение старости, увъщаваеть по этому случаю уповать на Бога и наконецъ воспѣваетъ стихотворное искусство <sup>1</sup>). Кромѣ этого «Ожерелья», Моисей Ибнъ-Эзра сочинилъ триста стихотвореній на разные случаи, содержащихъ болѣе 10,000 стиховъ (собр. въ Диванѣ), и наконецъ около двухсотъ религіозныхъ гимновъ на новый годъ и день отпущенія грѣховъ; эти гимны вошли въ составъ культа. во многихъ общинахъ (испанскихъ, Монпелье, Авиньонъ и Романьолѣ <sup>2</sup>). За свою плодовитость, какъ поэтъ гимновъ, овъ получилъ прозвание Салахъ. Но липь немногія изъ его религіозныхъ стихотвореній отличаются истинною поэзіей, доводящею душу до восторга или хватающею за сердце <sup>3</sup>). Они представляють скорѣе наборъ словъ, чѣмъ истин-

<sup>1)</sup> Kerem Chemed, тамъ-же, 66 – 74.

<sup>2)</sup> Dukes, тамъ-же, стр. 8-11, примъч..

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Къ лучшимъ принадлежать напечатанныя у Дукеса, тамъ-же, стр. 62, № 3; 79 № 15; 86 № 23.

ное вдохновеніе <sup>1</sup>), построены всѣ по правиламъ искусства, но лишены жизни. Никто лучше Моисея Ибнъ-Эзры не понималъ правилъ искусства. Онъ написалъ трактатъ о рѣчи и стихотворномъ искусствѣ, подъ названіемъ «Бесѣда и воспоминаніе» <sup>2</sup>); это сочиненіе составляеть въ то-же время родъ литературной исторіи поэтическихъ испанско-еврейскихъ произведений съ самаго перваго ихъ начала<sup>8</sup>). Оно предназначено для ученика, который предложилъ автору вопросъ о поэзіи и поэтахъ, и авторъ отвѣчалъ самымъ основательнымъ образомъ. Моисей Ибнъ-Эзра говоритъ также объ арабской и кастильской поэзіи и тёмъ самымъ открываваетъ сокровищницу для исторіи испанской литературы. Слабъйшимъ произведениемъ Моисея Ибнъ-Эзры было его якобы философское сочинение (Arugat ha-Bôssem) на еврейскомъ языкъ, излагающее сухую современную философію по арабскимъ образдамъ. Сколько можно судить по уцѣлѣвшимъ отрывкамъ, авторъ неповиненъ ни въ одной самостоятельной мысли и только излагаеть идеи греческихъ и арабскихъ мыслителей; изъ еврейскихъ онъ приводитъ лишь Саадію и Ибнъ-Гебиролу ').

Не смотря на свою незначительность, какъ философа, и на свою посредственность, какъ поэта, Моисей Ибнъ-Езра пользовался высокимъ уваженіемъ современниковъ, за легкость, съ какою онъ писалъ стихи. Со всѣми замѣчательными людьми своего времени онъ находился въ дружескихъ сношеніяхъ, и они восхваляли его въ прозѣ и стихахъ, точно такъ же, какъ онъ, съ своей стороны, воспѣвалъ ихъ. Съ своими братьями онъ, кажется, не имѣлъ никакихъ сношеній въ теченіе долгаго времени. Однажды онъ посѣтилъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Его искусственная манера особенно хорошо видна въ стихотвореніи, пом'ященномъ въ Orient Litbl. 1847, col. 403.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kilab al-Macha'dera w'al-Madsakara; сравн. прим'яч. 1, I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рукописная въ Бодлеянъ codex Huntington № 599; сравн. Вольфа Bibliotheca Hebraea III, стр. 3 и слъд.

<sup>4)</sup> Извлечение изъ этого сочинения въ Zion II, 117 и слъд.

могилы своихъ родителей, и скорбь его излилась въ слѣдующемъ стихотвореніи:

«Меня влечетъ отыскать могилы монхъ родителей, монхъ друзей. Я привътствую ихъ, но мое привътствіе остается безъ отвъта. Какъ, и родители нарушили върность ко миъ? Тогда я услышалъ безмолвный привътъ; они указывали миъ мъсто рядомъ съ собою» 1).

Онъ тогда только примирился съ братьями, когда предметь его юношеской любви умеръ, родивши мальчика (1114). На смертномъ одрѣ она съ любовью вспомнила о немъ, и Моисей Ибнъ-Эзра изложилъ ея слова, священныя для него, въ элегическомъ стихотвореніи, которое, будучи прочувствовано, несравненно поэтичнѣе прочихъ:

«Напиши также моему дядѣ, который страдаль изъ-за меня, будучи сяѣдаемъ горячимъ пламенемъ любви. Онъ чужестранцемъ бродитъ по свѣту, глубокія раны его точатъ кровь, онъ ищетъ чаши утѣшенія и находитъ только переполненный кубокъ страданій»<sup>3</sup>).

Эту элегію Моисей Ибнъ-Эзра послалъ къ старшему брату, и это было первымъ шагомъ къ ихъ примиренію. Когда же его братья умерли одинъ за другимъ, сперва Абулгассанъ Іегуда, потомъ самый старшій, Исаакъ, и наконецъ самый младшій, Абулгагагъ (послѣ 1120), онъ не могъ побѣдить своей скорби и посвятилъ ихъ памяти глубоко прочувствованное стихотвореніе<sup>3</sup>). Моисей Ибнъ-Эзра сохранилъ до грубокой старости поэтическое дарованіе и незадолго до своей смерти (1138) написалъ утѣшительное стихотвореніе къ своимъ друзьямъ Абу-Амру и Абу-Ибрагиму Ибнъ-Машкагану, у которыхъ смерть похитила матерей<sup>4</sup>). Іегуда Галеви посвятилъ его памяти прелестное стихотвореніе<sup>5</sup>.

, ers conserver conserver

142

<sup>1)</sup> Его Диванъ № 118 въ Kerem Chemed, тамъ-же, стр. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же № 117. Гейгера jüdische Dichtungen, тексть, стр. 5, переводъ стр. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ginse Oxford, стр. VII. Примѣч. 7, Dibre Chachamim, стр. 32 и слѣд.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, стр. 46. Kerem Chemed, 89, 92.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ginse, crp. XI.

## ГЛАВА ШЕСТАЯ.

## Абулгассанъ Іегуда Галеви.

Его біографія, юношескія произведенія и общественное положеніе. — Его значеніе, какъ поэта, его Сіониды. — Его философская система въ книгѣ Хоцари. — Его стремленіе къ святой землѣ. — Его путешествіе. — Его пребываніе въ Египтѣ. — Кпязь Самуплъ Алманссуръ. — Пребываніе Іегуды въ Іерусалимѣ. — Его жалобы на тлѣнность и его послѣдніе Сіониды. — Его смерть и сага о ней.

## 1105-1045.

Свѣтлымъ моментомъ этого времени и первою звѣздою той эпохи былъ Абулгассанъ Іегуда бенъ Самуилъ Галеви (Ибнъ-Аллеви) изъ Старой Кастиліи (род. около 1086)<sup>1</sup>). Въ лѣтописяхъ человѣчества онъ заслуживаетъ особой страницы съ золотою каймой. Чтобы достойно изобразить его, исторія должна бы заимствовать у поэзіи самыя блестящія краски и самые нѣжные тоны. Іегуда Галеви былъ избранникомъ, на которомъ вполнѣ оправдывалось выраженіе: образъ и подобіе Божіе. Небо окружило его блескомъ, и онъ въ теченіе своей земной жизни остался незапятнаннымъ земною скверною. Онъ былъ законченною личностью, совер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рапацорть, Луццато (Kerem Chemed, VII, 267), Эдельманнъ (Ginse Oxford VIII, и слѣд.), Гейгеръ, (Диванъ 116 п слѣд.) и Д. Кассель (Cusari, стр. 5, примѣч. 6) старались опредѣлить годъ его рожденія. Правильнѣе всѣхъ предполагаетъ Рапапортъ, говоря, что Галеви родился 1085 — 86, потому что свое нутешествіе въ Палестину онъ предпринялъ не раньше 1141, и въ одномъ стихотвореніи, долженствовавшемъ ободрять его къ этому путешествію, онъ самъ о себѣ говоритъ, что ему "шестой десятокъ". Предположимъ, что ему было 55, старше онъ не могъ быть. — слѣдовательно, онъ родился въ 1086.

шеннымъ поэтомъ, достойнымъ сыномъ еврейства, которое онъ объяснилъ и идеализировалъ поэтическими произведеніями и мышленіемъ.

Когда Испанія побѣдитъ свои предразсудки и станетъ измѣрять историческія личности свѣтскимъ масштабомъ, тогда она отведетъ Іегудѣ Галеви почетное мѣсто въ своемъ Пантеонѣ. Еврейская нація уже давно присудила ему лавровый вѣнокъ поэзіи и награду за истинное благочестіе и безупречную нравственность.

> «Пѣснь его въ сердца людей Заронялася глубово И была она прекрасна, Безъ пятна и безъ порока,

«Какъ душа его прекрасна! Сотворивъ ее — невольно Самъ Господъ облобызалъ Душу ту самодовольно.

«Душу онъ облобызалъ, И отзвукъ его лобзаній Ясно слышенъ въ каждой пѣснѣ... » 1).

Глубоконравственное достоинство было въ немъ слито съ ясностью духа. Доставшееся ему въ удѣлъ удивленіе современниковъ не лишило его скромности, и Іегуда Галеви, при всей преданности друзьямъ, сохранилъ самостоятельность мнѣній. Его обшарнѣйшія познанія группировались около одного центра, и хотя онъ былъ поэтомъ въ прекраснѣйшемъ смыслѣ этого слова, однакожъ ясно сознавалъ свои чувства, мысли и поступки. Онъ самъ себѣ предписалъ правила и остался имъ вѣренъ. При всѣхъ глубокихъ ощущеніяхъ онъ былъ далекъ отъ мечтательности.

Виѣшняя жизнь Іегуды Галеви не представляеть ничего необыкновеннаго. Онъ родился въ христіанской Испаніи<sup>3</sup>)

144

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Гейне Romancero: "Jehuda b. Halevy". Рус. переводъ изъ С.-Петербург. изд. Э. Метцига, 1864 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Толедо, вѣроятно, не было его родиною, потому что этоть городъ взять Альфонсомъ VI только въ 1086; еврейскіе писатели все еще называли эту про-

и посъщалъ школу Алфасси въ Луценъ, потому что Кастилія и вообще съверная Испанія были тогда еще бъдны талмудическими авторитетами. При началѣ юношескаго возраста муза, пробудила его. какъ Ибнъ-Гебиролу, но не грустными аккордами, какъ послъдняго, а веселыми, ликующими звуками. Онъ воспѣвалъ счастливыя событія въ жизни своихъ друзей и сверстниковъ, свадьбу Ибнъ-Мигаша, рожденіе первенца въ домѣ Баруха Ибнъ-Албаліи (около 1100). Счастіе улыбалось этому любимцу музы съ самой его юности, и ни одинъ печальный тонъ не вырвался изъ груди пѣвца. Въ южной Испаніи онъ былъ знакомъ съ благороднымъ и преданнымъ искусству семействомъ Ибнъ-Езры въ Гранадъ. Узнавши о несчастной любви и самоизгнании Моисея Абу-Гаруна, молодой поэтъ старался утъщить старшаго сотоварища по искусству и обратился къ нему съ нѣжною рѣчью. Послѣдній, невольно покоряясь вліянію звучныхъ стиховъ и глубоваго содержанія, отвѣчаль:

«Твое письмо, другь, даеть мнѣ силы и мужество и въ то же время радуеть. Письмо подобно утреннему блеску, пѣсни — цвѣтущему вѣнку; такъ сильны звуки, такъ онп мягки и нѣжны, такъ полны благородства и въ то же время такъ глубоки. Ты еще мальчикъ, ты еще въ нѣжномъ возрастѣ, какимъ-же образомъ ты превосходишь въ знаніи мудреца и достигаеть такой высоты?» <sup>1</sup>)

Іегуда Галеви, кажется, еще былъ въ Луценѣ, когда умеръ Алфасси, и преемникомъ ему въ должности раввина былъ избранъ Іосифъ Ибнъ-Мигашъ (1103). На смерть перваго онъ написалъ чудесную элегію, а на вступленіе втораго въ должность сочинилъ торжественную пѣснь, полную уваженія. Юноша также позналъ радости и горе любви; онъ воспѣвалъ глаза своей возлюбленной, ея розовыя уста, ея черные какъ смоль волосы. Онъ вздыхалъ о разлукѣ съ нею, объ ея невѣрности и о нанесенныхъ ею ранахъ его сердцу. Его

Digitized by Google

винцію Сефарадъ и отличали отъ Кастиліи и Леона. Толедо никогда не причислялся въ странѣ "Эдомъ", въ христіанской Испаніи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dukes, тамъ-же, стр. 99. Диванъ кастильца Абулгассана, стр. 15. «история евресевъ». 10

любовныя пѣсни полны юношескаго пыла и восторженности. Въ его пѣсняхъ отражается южное небо, а также зеленыя поля и голубыя рѣки. Его юношеская поэгія уже носить печать художественной законченности, богатой фантазіи, пылкости и прелести. Это не наборъ словъ, не безсодержательные стихи; все полно мѣры и увѣренности <sup>1</sup>). Іегуда Галеви, кажется, совсѣмъ побѣдилъ любовный пылъ; по крайней мѣрѣ, въ позднѣйшихъ его годахъ и стихотвореніяхъ нѣтъ и слѣда любви.

Іегуда Галеви не только усвоилъ еврейскій языкъ и художественную форму новоеврейской поэзіи, которыми владёль мастерски, но занимался также уразумѣніемъ Талмуда, предавался естествознанію, погружался въ метафизическія глубины и обладалъ хорошими свъдъніями по всъмъ отраслямъ знанія. По арабски онъ писалъ изящно; новая кастильская поэзія была ему доступна<sup>3</sup>). Пропитаніе себѣ онъ снискивалъ врачебнымъ искусствомъ, которымъ занимался по возвращении на родину. Какъ врачъ, онъ, повидимому, пользовался большимъ довѣріемъ, ибо однажды писалъ къ своему другу, что, живя въ большомъ городѣ, имѣетъ много занятій. Но, занимаясь тёломъ хворыхъ и умирающихъ, онъ не утратилъ душевной теплоты и спасъ свое идеальное воззрѣніе на жизнь. Интересно письмо, которое онъ написалъ въ зрѣлыхъ лѣтахъ (около 1130) къ одному другу. «Даже въ тѣ часы, которые нельзя причислить ни ко дню, ни къ ночи, я занимаюсь врачебнымъ искусствомъ, хотя не могу врачевать. Городъ, въ которомъ я живу, великъ, жители великаны, но жестокосерды. Чёмъ могъ-бы я доставить имъ облегченіе, хотя и провожу цѣлый день во врачеваніи ихъ болѣзней! Я врачую Вавилонъ, но онъ остается по-прежнему хворымъ. Молю Бога даровать мнѣ избавленіе и свободу наслаждаться спокойствіемъ, дабы я могъ обратиться къ мѣсту живаго знанія, къ источнику мудрости» <sup>з</sup>). Городъ, о кото-

146

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ginse Oxford 23. Диванъ 123.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сравн. Диванъ 28 и 127.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, 129.

ромъ говорить здѣсь Іегуда, есть Толедо, гдѣ онъ жилъ въ зрѣлыя лѣта '). Онъ жаждалъ уйти изъ Толедо, потому что послѣдній еще не былъ тогда центромъ еврейской науки <sup>2</sup>).

Всю силу своего творческаго духа онъ посвятилъ поэзіи и философскому изслѣдованію еврейства. О поэзіи, которая была для него чёмъ-то священнымъ и божественнымъ. онъ имѣлъ болѣе правильныя понятія, чѣмъ его арабскіе и еврейскіе современники. Онъ ясно выразилъ, что поэзія должна быть природнымъ даромъ, а не искусствомъ, которое можно изучить. Онъ смѣется надъ тѣми, которые предлагають правила о риомахъ и стопахъ и считаютъ эти правила чѣмъ-то великимъ. Истинный поэтъ, поэтъ по призванію, въ себъ самомъ носить правила и, не ошибаясь, всегда находить истинное <sup>3</sup>). Въ течении юношескихъ лѣтъ, онъ расточалъ золото своей богатой поэзіи на легкія блестки и. подобно всёмъ, слагалъ стихи для услажденія своихъ многочисленныхъ друзей. Онъ воспѣвалъ вино и радость и писалъ загадки. На порицанія своихъ друзей (около 1110) онъ отвѣчалъ съ юношескою заносчивостью:

«Мнѣ еще нѣтъ и двадцати четырехъ лѣтъ, и неужели я долженъ уже иечально избѣгать кубка съ виномъ?» 4).

Въ этихъ легкихъ стихотвореніяхъ онъ любилъ преодолѣвать трудности искусственнаго размѣра. Часто онъ заканчивалъ стихотвореніе арабскимъ или кастильскимъ стихомъ <sup>5</sup>). По слову и по рѣчи видѣнъ уже великій художникъ, который умѣетъ въ нѣсколькихъ смѣлыхъ чертахъ представить законченную картину. Его описанія природы могутъ занять мѣсто на ряду съ лучшими произведеніями этого рода, написанными на какомъ бы то ни было языкѣ. Видишь распускающіеся и блещущіе цвѣтки, впиваешь полною грудью

<sup>1)</sup> Cpabh. Landshut Amude Aboda, I, crp. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Responsum Іосифа Ибнъ-Мигаша въ Peer ha-Dor, № 211, 214.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Chozari V, № 16.

<sup>4)</sup> Orient Litbl. 1850, col. 398.

<sup>3)</sup> Диванъ, 135, 137, 138, 141.

бальзамъ, которымъ пропитаны его стихи. Вътви ломятся оть тяжести золотыхь плодовь, слышатся пѣсни воздупіныхъ пѣвцовъ, видятся мастерски нарисованныя картины. Описывая море во время грозы, онъ сообщаетъ читателю весь свой восторгь и всю свою тревогу <sup>1</sup>). Но все это не отражаетъ вполнѣ его великой души; это было, такъ сказать, данью, которую онъ платилъ твлесной сторонв и модв. Даже нерелигіозныя стихотворенія, въ которыхъ онъ по плодовитости не упускаетъ своему старшему товарищу Моисею Ибнъ-Езрѣ, -- онъ написалъ ихъ триста, -- и въ которыхъ по глубинѣ, задушевности и отдѣлкѣ далеко превосходить встать своихъ предшественниковъ, открываютъ истинную великость его, какъ поэта, заключается въ его національно-религіозныхъ произведеніяхъ. Тамъ, гдѣ онъ черпаеть изъ глубины своей творческой груди, гдъ всецъло предается вдохновенію, гдѣ воспѣваетъ Сіонъ и его прежнюю и будущую славу, гдѣ поникаетъ главою отъ скорби объ его настоящемъ упадкъ, тамъ его стихотворенія становятся истиною, тамъ нѣтъ ничего искусственнаго, поддѣльнаго, тамъ все глубоко прочувствовано. Сіониды (пѣснопѣнія о Сіонѣ) Іегуды Галеви болѣе, чѣмъ всякое новоеврейское стихотвореніе, напоминаютъ псалмы. Когда онъ изливаетъ свою скорбь о вдовствѣ Сіона, или мечтаетъ о будущемъ его блескѣ и соединени съ Богомъ и своими дътьми, тогда кажется, будто слышишь корахида. Созръвшая муза Іегуды Галеви имъла великую цёль: воспёть Израиля, его Бога и Святыню, прошедшее и будущее, славу и упадокъ. Онъ былъ національнымъ поэтомъ, и потому-то его пѣсни производятъ на читателя глубокое впечатлѣніе. Жалобы Ибнъ-Гебиролы на его личное несчастие могуть возбудить только слабый интересь; скорбь Ибнъ-Езры о несчастной его любви и объ ея послъдствіяхъ не трогаетъ читателя; напротивъ, печаль Іегуды Галеви о возлюбленномъ Сіонѣ волнуетъ каждое сердце, неутратившее способности чувствовать.

<sup>1)</sup> Ginse Oxford 41. Описанія моря въ Betulat 86 и Orient 1851, 462.

Національная поэзія Іегуды Галеви прісбрѣтаетъ тѣмъ большую цёну, что источникомъ ея была не стихотворная прихоть, но глубокое и серьезное убъждение. Істуда Галеви быль не только истиннымь поэтомь, но и даровитымь мыслителемъ, причемъ однакожъ ощущения и мысли сливались въ его душѣ въ одно цѣлое. Поэзія и философія тѣсно соединялись въ его груди, но объ онъ представляли не нъчто чуждое, заимствованное, искусственно соединенное, а нѣчто самобытное, цёлое. Какъ въ своихъ Сіонидахъ онъ выразилъ національныя чувства Израиля, такъ точно онъ изложиль національныя мысли еврейства. Поэзія и философія служили ему для того только, чтобы объяснить и одухотворить наслѣдіе Израиля. Онъ изложилъ собственныя свои мысли объ отношении Бога ко вселенной, человѣка къ своему Творцу, о важности метафизическаго умозрѣнія, объ его отношении къ еврейству и о значении послъдняго въ отношении христіанства и магометанства. Всѣ эти глубоко захватывающіе вопросы онъ рѣшалъ не сухо, не схоластически, но живо, тепло, убѣдительно. Если въ своихъ пѣснопѣніяхъ онъ подобенъ корахиду, то въ развити мыслей уподобляется автору книги Іова, но превосходитъ его богатствомъ, глубиною и обширностью содержанія. У этого автора или у поэтическаго философа Платона заимствоваль Іегуда Галеви форму для религіозно-философской системы: онъ не только излагаль мысли въ видъ діалога, но и связывалъ ихъ съ историческими фактами, вслёдстіе чего не только возрасталь интересъ къ предмету, но и впечатлѣніе было продолжительнѣе. Когда нѣкоторые изъ его учениковъ предложили ему вопросъ о томъ, какъ онъ оправдываетъ раввинское еврейство и опровергаеть возраженія, дѣлаемыя философіей, христіанствомъ, исламомъ и караимствомъ, -- Гегуда Галеви отвѣчалъ обширнымъ, глубокомысленнымъ сочинениемъ въ диалогической форм'ь, которое было написано изящнымъ арабскимъ языкомъ. Судя по заглавію (Kitab af-Chug'g'ah w'Addalil fi Nusrah Din addsalil), это сочинение имѣло цѣлю доказать истинность юдаизма и оправдать презираемую религію.

Язычникъ, еще невкусившій школьной премудрости и ничего еще невѣдающій о существующихъ трехъ религіяхъ, но чувствующій потребность вступить въ тѣсный союзъ со своимъ Творцомъ, убѣждается въ истинности юдаизма. Этотъ язычникъ есть хазарскій царь Буланъ, который принялъ израильскую религію (кн. V). Его принялъ кастильскій филосовъ за историческій исходный пунктъ, и потому сочиненіе названо Хоцари (неправильно Кузари). Художественное введеніе заинтересовываетъ читателей фактическою стороною.

Хазарскому царю, ревностному приверженцу своего языческаго культа и притомъ благочестивому, являлся нѣсколько разъ ангелъ во снѣ и говорилъ: «Твое благочестіе похвально, но культь никуда негоденъ». Чтобы узнать, какимъ образомъ слѣдуетъ достойно чтить божество, онъ обратился къ философамъ. Мудрецъ, слѣдовавшій на половину аристотелевской, на половину неоплатонической системъ, изложилъ царю скорће невћрје, чћиъ вћру. Онъ говорилъ, что божество такъ высоко стоитъ, что не можетъ вступить съ человѣкомъ въ какой-бы то ни было союзъ или требовать отъ него поклоненія. Міръ и человѣческій родъ такъ же предвѣчны, какъ и божество. Нѣтъ надобности въ личномъ божествѣ, такъ какъ послѣднее уже въ силу своей неизмѣняемости не можетъ дъйствовать на низшій міръ. Человъкъ, обладающий физическими и духовными качествами, можеть и безъ религіи, посредствомъ философской теоріи и нравственной жизни, достигнуть наивысшей степени совершенства; тогда онъ имѣетъ долю въ общемъ міровомъ духѣ (интеллектуальный міръ, разумъ), пріобрѣтаетъ ангельскую натуру и причисляется къ сониу мыслителей, Гермесу, Асклепіодоту, Сократу, Платону и Аристотелю. Религія, основанная на втръ и состоящая въ религіозныхъ обрядахъ, не имъетъ ровно никакого значенія для этой высокой степени совершенства, и даже такой совершенный человѣкъ можетъ самъ придумать религію, проповъдывать ее и распространять. Возможно также, что этоть человъкъ, обладая частью

міроваго духа, можетъ по тому самому прозрѣвать будущее въ сновидѣніяхъ и въ видѣніяхъ.

Но хазарскій царь не удовлетворился этимъ изложеніемъ. Онъ самъ сознавалъ, да и ангелъ открылъ ему въ сновидѣніи, что есть безусловно важные обряды культа, безъ которыхъ нравственность и благочестіе не имѣютъ никакого значенія. Если-бъ культъ былъ лишенъ всякаго значенія, то было-бъ непонятно, какимъ образомъ могутъ бороться между собою христіанство и исламъ. Эти обѣ религіи ссылаются, кромѣ того, на божественное откровеніе, указываютъ на пророковъ, чрезъ которыхъ Богъ совершалъ чудеса; слѣдовательно, Богъ долженъ состоять въ извѣстномъ отношеніи къ людямъ; слѣдовательно, должно существовать нѣчто таинственное, чего и не предчувствуетъ философія. Затѣмъ царь рѣшилъ призвать христіанина и магометанина, чтобы отъ нихъ научиться истинной религіи. Евреевъ онъ сперва не призывалъ на совѣтъ, такъ какъ, судя по ихъ униженному положенію и по общему къ нимъ презрѣнію, заключалъ о томъ, что и религія ихъ достойна сожалѣнія.

Христіанскій священникъ возвѣстилъ хазарскому царю догматы своей религіи. Христіанство признаетъ предвѣчность Бога и созданіе міра; она также учитъ, что всѣ люди происходятъ отъ Адама, вѣритъ всему изложенному въ Өорѣ и Священномъ Писаніи ветхаго завѣта, но признаетъ своимъ главнымъ догматомъ воплощеніе сына Божія отъ Дѣвы изъ еврейскаго царскаго рода. Христіанство учитъ, что эта Дѣва родила Богочеловѣка. Сынъ Божій одного естества съ Богомъ Отцомъ и Святымъ Духомъ. Этотъ тріvпостасный Богъ признается единымъ, хотя христіане и употребляютъ выраженіе: Троиченъ въ лицахъ. Многіе евреи увѣровали въ этого Сына Божія, но большая часть отвергла его, почему и Богъ отвергнулся ихъ; слѣдовательно, надобно считать христіанъ истиннымъ Израилемъ; двѣнадцать апостоловъ заступили мѣсто двѣнадцати колѣнъ.

Хазарскій царь не удовлетворился этимъ изложеніемъ и продолжалъ искать истинной религіи.

Затемь онь просиль мусульманскаго богослова объяснить ему сущность ислама. Послёдній, признавая единство и вёчность Бога и сотворение міра изъ ничего, отвергаетъ уподобление Бога человъку. Исламъ учитъ, что Магометъ превыше всёхъ пророковъ, призываетъ всё народы къ вёрѣ, объщаетъ върующимъ рай, полный блаженства, яствъ, питія и любовныхъ наслажденій, а невѣрующимъ угрожаетъ огнемъ осужденія. Истинность ислама основывается на томъ. что ни одинъ человѣкъ не можетъ сочинить такую превосходную книгу, какъ коранъ, или написать даже одну изъ его суръ.--И ему хазарскій государь отвѣтиль, что завѣть Бога съ человѣкомъ долженъ основываться на неопровержимыхъ доказательствахъ, между тѣмъ какъ коранъ не убѣждаетъ его въ своей божественности. Ибо если его стиль въ состояни убъдить араба, то для него, какъ незнакомаго съ арабскимъ языкомъ, не имъетъ убъдительной силы.

Такъ какъ христіане и мусульмане называютъ еврейство истиннымъ предшественникомъ ихъ обѣихъ религій, то искавшій истины хазарскій государь долженъ былъ рѣшиться побѣдить свое предубѣжденіе противъ еврейства и распросить еврейскаго мудреца. Такой мудрецъ, на вопросъ объ юдаизмѣ, объяснилъ эту религію слѣдующимъ образомъ: Евреи въруютъ въ Бога своихъ предковъ, освободившаго Израильтянъ изъ Египта, творившаго для нихъ чудеса, введтаго ихъ въ Обѣтованную Землю, посылавшаго къ нимъ пророковъ, однимъ словомъ, втруютъ въ то, чему учитъ Священное Писаніе ихъ завѣта. На что хазарскій государь сказаль: «Я быль правь, не желая разспрашивать евреевь, такъ какъ ничтожество ихъ положенія лишило ихъ способности имѣть здравое мнѣніе. Ты, еврей, долженъ бы упомянуть сперва, что вы втруете въ Творца и Зиждителя міра, а не излагать такъ сухо и скучно исповѣданіе, имѣющее значеніе лишь для васъ». Еврейскій мудрець возразиль: «Но именно то предположение, что Богъ есть Творецъ и Вседержитель, нуждается еще въ подробномъ доказательствѣ, и философы еще имѣють о томъ различное мнѣніе, между

тъмъ какъ въра въ то, что Богъ творилъ чудеса для насъ, Израильтянъ, не нуждается ни въ какомъ доказательствъ и основана на неопровержимомъ свидѣтельствѣ очевидцевъ» 1). Религіозный философъ Іегуда Галеви, дойдя до этого пункта, легко могъ развить доказательсва истины и божественности еврейства. Философія не признаетъ существованія Бога и религіи, не зная, что дёлать съ ними. Христіанство и исламъ отворачиваются отъ здраваго разсудка, находя, что онъ противорѣчить ихъ главнымъ догматамъ, по крайней мѣрѣ, они не могутъ привести ничего убъдительнаго въ основание своего въроисповъданія. Еврейство-же имъетъ своею исходною точкою осязательный фактъ, котораго никакой разсудокъ не можетъ ложно истолковать, потому еврейство и согласуется съ разумомъ, удерживая его однакожъ въ извѣстныхъ границахъ, и тамъ, гдѣ можно достигнуть истины другимъ путемъ, не допускаетъ умозаключеній, легко переходящихъ въ софизмы.

Своимъ върнымъ мнѣніемъ о важности спекулятивнаго мышленія догматической метафизики Іегуда Галеви не только выдѣляется въ свое время, но и опережаетъ даже нъсколько столѣтій. Между тѣмъ какъ современные ему мыслители, Евреи, Магометане и Христіане, раввины, улемы и учители церкви преклоняли колѣни передъ Аристотелемъ, ставили философскія изреченія о Богѣ и его отношеніяхъ къ міру едва-ли не выше Священнаго Писанія, по крайней мѣрѣ разбирали и толковали еврейские стихи такимъ образомъ, что они выражали философское предположение, — значитъ, были одновременно вѣрующими и невѣрующими, — Іегуда Галеви имѣлъ мужество указать человѣческому мышленію его природную границу и сказать: Ни шагу далће! философія не имфоть права опровергать общеизвестные факты, а должна считать ихъ неопровержимою истиною; отсюда только начинается ея дѣятельность, состоящая въ группировани фактовъ и освѣщеніи ихъ мыслію. Какъ мышленіе не имѣетъ

1) Chozari I, 1---13.

права отрицать въ царствѣ природы дѣйствительныя явленія, какъ бы они ни были странны и противорѣчащи разуму, но должно стараться ихъ понять, такъ точно оно должно поступать въ области богопознанія <sup>1</sup>). Ісгуда Галеви первый провелъ эту прекрасную и непоколебимую мысль, которая принята лишь въ новѣйшее время, послѣ многихъ заблужденій философіи. О результатахъ греческаго духа, который жадно впивали прилежные ученики философіи, онъ высказываетъ свое сужденіе сколько въ прекрасномъ, столько и вѣрномъ стихотвореніи:

«Пусть мудрость греческая тебя не предыщаеть: Полна цвѣтовъ, она бѣдна плодами. А содержаніе ея? Вселенная не создана Богомъ, Ея начало сокрыто мноами. Хотя ты жадно прислушиваешься къ ея словамъ, но уйдешь Съ пустыми рѣчами и съ недовользымъ сердцемъ» <sup>9</sup>).

Философіи, по мнѣнію Іегуды Галеви, уже потому не должно давать рѣшающаго права въ религіозныхъ дѣлахъ, что въ ней часто замѣчаются уклоненія и ученики ея нерѣдко проводятъ противоположныя идеи. Если она стремится къ познавію Бога, то имѣетъ въ виду лишь теоретическую цѣль: удовлетворить стремленіе къ знаніямъ, а не достигнуть высшей цѣли.

Слѣдовательно, по этой системѣ юдаизмъ не можетъ быть оспариваемъ философіей, потому что основанъ на твердой почвѣ, которую мыслитель обязанъ чтить, именно, на почвѣ фактовъ. Еврейская религія не образовывалась мало-по-малу постепеннымъ развитіемъ, не придумана мудрымъ мужемъ, не признавалась и распространялась стекающимися приверженцами. Скорѣе она явилась на свѣтъ, какъ нѣчто созданное вдругъ. Она открыта великой массѣ народа, милліонамъ людей, которые, конечно, не преминули испытать и изслѣдовать, не введены ли они въ заблужденіе призракомъ. И

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же, 1, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Betulat, 56, конецъ, Гейгера Диванъ 86.

всѣ чудеса, предшествовавшія синайскому откровенію и продолжавшіяся во время странствованія по пустынѣ, были видимы иногими, причемъ былъ немыслимъ какой-либо обманъ. Но видимое божественное дъйствіе проявилось не одинь только разь, въ моменть рождения израильской народности, но повторялось часто и проявлялось въ течение полутысячельтія, подъ видомъ изліянія пророческаго духа на отдѣльныя лица и на цѣлыя общества. Въ силу этого характера очевидной дѣйствительности, еврейству присуща большая достовърность, нежели та, какую можетъ дать мірская мудрость. Существование Бога сильнъе доказывается синайскимъ откровеніемъ, нежели выводами разума. И потому, если еврейство учить о сотворени вселенной изъ ничего, объ единствѣ Бога, о его промыслѣ и отеческомъ управлени родомъ человѣческимъ, то разбиваетъ этимъ въ прахъ предположенія философіи, утверждающія совершенно противоположное. Ісгуда Галеви думалъ, что отнимаетъ такимъ образомъ почву не только у философскаго міровоззрѣнія своего времени, но также у христіанства и ислама. и указываетъ критеріумъ, посредствомъ котораго можно отличить истинную религію отъ ложной '). Еврейство не утѣшаетъ своихъ исповѣдниковъ загробнымъ блаженствомъ, но ужь на землѣ даетъ имъ возможность заглянуть въ царствіе Божіе, и неопровержимыми фактами доводить до увъренности надежду на безсмертіе души <sup>2</sup>).

Однако этимъ онъ далъ философское основаніе только еврейству вообще, но не богатому его содержанію. Чтобы оправдать послѣднее, Іегуда Галеви изложилъ мнѣніе, которое во всякомъ случаѣ оригинально и остроумно. Предполагая истину сотворенія міра, какъ о томъ повѣствуетъ еора, онъ исходитъ изъ того положенія, что Адамъ, вышедшій непосредственно изъ рукъ Творца, былъ физическимъ и духовнымъ совершенствомъ и представлялъ идеалъ, какого только

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chozari I, 27-91.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же, 104-109.

могуть когда-либо достигнуть люди. Всв истины, доступныя человѣческому уму, были извѣстны Адаму посредствомъ внутренняго воззрѣнія, безъ труднаго изученія; онъ, такъ сказать, обладаль пророческою натурою, почему и зовется сыномъ Божимъ. Это совершенство, духовно-нравственное благо, онъ оставилъ въ наслёдіе тёмъ изъ своихъ потомковъ. которые по своей душевной организации могли его воспринять. Переходя отъ одного поколѣнія къ другому и нерѣдко прерываясь, эта прирожденная добродѣтель дошла до праотца Израильтянъ, Авраама, и отъ него къ предкамъ двѣнадцати колѣнъ. Потому народъ израильскій составляль центръ и сущность человѣчества, исключительно способные къ божественной благодати, въ особенности къ пророческому дару 1). Эта идеальная природа возводить обладателей на высшую степень, составляеть нѣкоторымъ образомъ посредствующую ступень между обыкновенными людьми и ангелами. Для сохраненія и проявленія этого божественнаго свойства, требовалось мѣсто, которое по своимъ климатическимъ условіямъ могло содѣйствовать развитію высшей духовной жизни. Для того-то Вогъ и избралъ Ханаанскую землю. Обътованная Земля, какъ и народъ Израильскій, выбрана потому, что находится въ центръ земли. Тамъ воля Божія выразилась призваніемъ пророковъ и независимымъ отъ природы чрезвычайнымъ благословениемъ или проклятіемъ<sup>3</sup>). Заповѣди и запрещенія, предписываемыя еврействомъ, также составляють средство сохранять и охранять божественно-пророческую натуру въ израильскомъ народѣ. Для того были назначены священники изъ дома Ааронова, воздвигнутъ храмъ, предписаны законы о жертвоприношеніяхъ и установленъ весь культь. Одно только Божество, предписавшее всѣ эти законы, знаетъ, насколько они соотвѣтствують главной цъли. Человъческое мудрствование не должно порицать и измѣнять ихъ, ибо всякое измѣненіе, какъ-бы

١

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же 47, 95, 103, IV. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же 109, II. 10-14, 22 V. 22.

маловажно оно ни было, легко можеть вести къ уклоненію оть цѣли, подобно тому, какъ природа вслѣдствіе малѣйшаго измѣненія почвы и климата производитъ другіе продукты<sup>1</sup>). Особенность еврейства (какъ предполагаютъ нѣкоторые) не состоитъ въ обязанностяхъ нравственности и въ законахъ разума, на которые скорѣе слѣдуетъ смотрѣть, какъ на основныя условія для установленія и для связи общаго единства, подобно тому, какъ шайка разбойниковъ не можетъ отказаться отъ права и справедливости, если не хочетъ разойтись. Сущность еврейства составляютъ религіозныя обязанности, предназначенныя сохранить божественный свѣтъ, божественную благодать и продолжительное пророческое возбужденіе въ народѣ израильскомъ<sup>2</sup>).

Хотя отъ человћческаго разума сокрыто или должно быть сокрыто истинное значение религіозныхъ законовъ, однакожъ въ нихъ отражается мудрость ихъ виновника. Еврейство не предписываетъ ни отшельнической жизни, ни аскетическаго бичеванія; оно вообще враждебно относится къ мрачной задумчивости и требуеть оть своихъ исповѣдниковъ скорве радостнаго настроенія духа. Оно указываеть каждой душевной дѣятельности и сердечному порыву мѣру и границу, и тѣмъ удерживаетъ въ гармоническомъ равновѣсіи какъ жизнь отдѣльнаго лица, такъ и жизнь всей націи въ совокупности. Благочестивый человъкъ въ смыслъ еврейства не избъгаетъ свъта, не презираетъ жизни и ее желаетъ себь смерти, чтобы скоръе достигнуть въчной жизни; онъ не отказываетъ себѣ въ житейскихъ удовольствіяхъ, но господствуетъ какъ законный властитель надъ своимъ владѣніемъ, надъ тёлеснымъ и душевнымъ организмомъ. Каждой телесной и душевной силь онъ платить должную дань, оберегаеть ихъ отъ лишеній и отъ излишества, дёлая ихъ тёмъ самымъ подвластными себѣ и употребляя ихъ, какъ послушное орудіе, для достиженія высшей степени жизни въ Богѣ.<sup>3</sup>)

3) Тамъ-же III. 1-5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же 99, 11. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же II. 48.

Іегуда Галеви, указавъ высокое значение религиознаго культа, не затруднялся уже оправдать талмудическое еврейство передъ караимствомъ. Если религіозные законы и обрядовая часть еврейства служать средствами для поддержанія божественной благодати и пророческой натуры народа израильскаго въ постоянной и живой дёятельности: то нельзя своевольно излагать эти законы и обряды и исполнять ихъ по своему произволу; необходимо напередъ установить ихъ въ стройномъ и непоколебимомъ порядкѣ. Такой порядокъ предлагается талмудическимъ преданіемъ, которое проводитъ тонкую черту между дозволенными и недозволенными дѣяніями. Караимство само принуждено признать традицію, но оно непослѣдовательно, отбрасываетъ одно и признаетъ другое безъ всякой причины и руководящаго принципа. Потому-то караимские авторитеты имбють различное мнѣніе о нѣкоторыхъ важныхъ пунктахъ еврейства '). Раввинское еврейство, напротивъ, успокоиваетъ религіозную совъсть, не допуская колебаній и разъ навсегда обозначивъ, что дозволено и что воспрещено, тогда какъ караимство находится въ зависимости отъ толкованія Писанія и должно ежеминутно ожидать различнаго пониманія законовъ религіи <sup>\*</sup>).

Предположеніе, что еврейство составляеть учрежденіе для сохраненія и споспѣшествованія божественьс-пророческой натуры въ замкнутомъ кружкѣ, въ одномъ племени, унаслѣдовавшемъ это внутреннее качество отъ Адама посредствомъ патріарховъ и Авраама, должно было привести кастильскаго философа къ тому выводу, что, какъ-бы ни были искреннорелигіозны новообращенные, присоединившіеся къ еврейству, они не могутъ однакожъ сдѣлаться причастными этого высшаго свойства. Еврейство призвало къ своему служенію только потомковъ Израиля; другіе же народы не обязаны къ тому. Если они перейдутъ въ еврейство, то дѣлаются причастными на-

<sup>1)</sup> Тамъ-же 23-38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же 50.

ружнаго благословенія, объщаннаго Богомъ Израильтянамъ за исполнение законовъ, но никогда не могутъ достигнуть высокой пророческой степени <sup>1</sup>). Хотя вѣроисповѣданія христіанское и магометанское основаны на еврействѣ и хотя исповъдники этихъ религій чтутъ Святую Землю и ходятъ въ нее на поклонение, однакожъ Іегуда Галеви смотрѣлъ на христіанъ и магометанъ, какъ на язычниковъ, измѣнившихъ только предметъ поклонения. Онъ утверждалъ, что современные ему христіане поклонялись деревянному кресту, а магометане черному камню Каабы, и потому въ полномъ библейскомъ смыслѣ были поклонниками дерева и камня<sup>2</sup>). Но Ісгуда Галеви отдавалъ справедливость христіанству и исламу въ ихъ первоначальномъ видъ: они, по его мнѣнію, были учрежденіями для очищенія и облагораживанія человѣчества. Образъ рабства, принятый Израилемъ въ изгнаніи среди народовъ на землѣ, не служитъ, по мнѣнію философа. доказательствомъ упадка и безнадежности. Въдь и могущество, которымъ въ равной мѣрѣ хвалятся христіанство и исламъ, не служитъ доказательствомъ божественности ихъ ученія. Ибо только та или другая изъ нихъ можетъ быть истинною религіею, если по наружному положенію судить о внутреннемъ достоинствѣ. Бѣдность и бѣдствія, презираемыя людьми, стоять во мнёни Бога выше напыщеннаго величія и гордости. Вѣдь и христіане гордятся не своими могучими властелинами, а мучениками, самимъ Іисусомъ. повелѣвшимъ тому, кого ударятъ по правой щекѣ, подставить и лѣвую, и апостолами, претерпѣвшими мученія въ уничижении и презрѣнии. Точно также и магометане хвалятся помощниками пророка, пострадавшими много ради него<sup>3</sup>). Величайшій - же мученикъ есть Израиль, ибо онъ въ родѣ человѣческомъ имѣетъ такое значеніе, какое имѣетъ сердце въ человъческомъ организмъ. Какъ сердце прини-

- <sup>•2</sup>) Тамъ-же IV. 11.
- 3) Тамъ-же I. 113, IV. 22

159

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же I 27, 101.

масть живбищее участие во всбхъ страданияхъ тела. такъ точно еврейская нація особенно сильно страдаеть оть каждаго бъдствія, умышленно или невольно наносимаго ей народами. Къ Израилю относится слово, влагаемое величайшимъ пророкомъ въ уста народовъ земли: «Онъ носитъ нашу болѣзнь и обремененъ нашими страданіями». Не смотря на свое безграничное горе, еврейский народъ не вымеръ; онъ скорће похожъ на больнаго, которому искусство врачей, правда, помогло, но который ожидаеть своего спасенія оть чуда. Къ Израилю можно применить картину разбросанныхъ мертвыхъ костей, которыя по слову пророка соединились, одблись плотью и кожею и, одушевленныя дыханіемъ, вновь возстали; таковъ Израиль въ своемъ жалкомъ состоянии 1). Разстяние Израиля по лицу земли есть премудро-божественное устроеніе, дабы народы земли проникнулись дарованнымъ Израилю духомъ. Израильское племя уподобляется съмени, которое, будучи зарыто въ землю и сокрыто на извѣстное время отъ глазъ, какъ-бы превращается въ окружающія его стихіи и не сохраняеть ни мальйшаго следа своего прежняго бытія; потомъ-же, когда сѣмя прозябнеть и дасть рость, оно снова принимаеть свою первоначальную натуру, сбрасываетъ обезображивающія его оболочки, очищаетъ стихіи и превращаетъ ихъ въ подобное себѣ существо, пока не доведетъ ихъ постепенно до высшаго развитія. Когда человѣческій родъ, подготовленный христіанствомъ и исламомъ, познаетъ истинное значение еврейской націи, какъ хранительницы божественнаго свѣта, тогда онъ оцѣнить корень, на который прежде смотрѣлъ съ презрѣніемъ. Онъ тъсно соединится съ Израилемъ, содълается чистымъ плодомъ и внидетъ въ царствіе Мессіи, которое и есть плодъ древа<sup>3</sup>).

Едва ли когда либо высокое значение юдаизма и исповѣдывающаго его народа было краснорѣчивѣе истолковано. Въ этой оригинальной системѣ Іегуды, кастильца, слились мысли и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же II. 34-42.

<sup>2)</sup> Тамъ-же IV. 23.

чувства, поэзія и философія для достиженія высокаго идеала, долженствующаго быть соединительнымъ пунктомъ между землею и небонъ. Уловки, къ которымъ прибъгали прежніе еврейскіе религіозные философы, съ цёлію представить еврейство божественнымъ и оправдать его передъ судилищемъ разума — что основныя истины юдаизма не противорѣчать философіи и что оно основано на чистой нравственности — эти уловки Іегуда Галеви отбросилъ, ибо они какъ-бы скрываютъ сущность еврейства или только поверхностно касаются его. Кастильскій религіозный философъ пренебрегалъ всякимъ внѣшнимъ мѣриломъ, считая его недостаточнымъ для исполинскаго величія еврейства. Онъ презираль зданіе, построенное изъ нагроможденныхъ одно на другое умозаключеній, потому что послѣднія, не смотря на свою видимую неопровержимость, не дають успокоительной увѣренности душѣ, которая жаждетъ религи. Онъ-же, напротивъ, беретъ исходнымъ пунктомъ положительные факты, которымъ настолько присуща убѣдительность, что даже наиупрям в то нев в состоянии ихъ оспаривать, и на этомъ фундаментъ Іегуда Галеви воздвигаетъ храмъ еврейства, и даже раввинско-талмудическаго еврейства, въ которомъ ничто не кажется ему маловажнымъ и несущественнымъ. Система его, какія-бы слабыя стороны она не представляла для глубокаго взгляда, содержить однакожь много истиннаго; прежде всего она національна, и путь, избранный имъ, есть единственный, ведущий къ върному пониманию еврейства. Странно, что религиозно-философская система Хозари, хотя и была переведена на еврейский языкъ, спустя лишь тридцать лѣтъ по своемъ появлении, не произвела глубокаго впечатлёнія на современныхъ мыслителей и весьма мало повліяла на развитіе еврейства въ средніе вѣка. Высоко чтили автора, примѣняли къ нему стихъ: «Берегись покинуть левита», заимствовали многое изъ его системы, но не приносили никакого плода. Время не умъло еще вполнѣ оцѣнить совершенное твореніе, созданное еврейско-испанскою культурой. Какъ великіе труды Ибнъ-11 «ИСТОРІЯ ЕВРЕЕВЪ».

Ганаха въ области библейскаго изслѣдованія, такъ точно идеи Іегуды Галеви объ еврействѣ остались незамѣченными, и только въ настоящее время тѣ и другія достойно оцѣнены.

Абул-Гассанъ Іегуда не принадлежитъ въ числу тѣхъ личностей, которые возвышенно дунають и низко поступають: мысль и дѣло сливались у него въ одно. Какъ только онъ пришель къ убѣжденію, что еврейскому языку и Ханаанской землѣ присуща особенная божественность, что они суть священные сосуды для святаго содержимаго, — это убъждение овладъло образомъ его дъйствій. Долгое время онъ не пользовался сокровищами своего поэтическаго духа, считая оскверненіемъ писать на священномъ языкѣ подраженія арабскимъ стихотвореніямъ. Онъ думалъ, что будь риема и размѣръ стиха существенными поэтическими красотами, то пророки и псалмопѣвцы пользовались-бы ими, а не оставили-бы безъ вниманія, такъ какъ эта художественная форма только обезображиваетъ выразительный еврейскій слогь <sup>1</sup>). Его отвращенію къ новоеврейской поэзіи много содъйствовали плохія произведенія стихоплетовъ, перенявшихъ у великихъ поэтовъ сноровку и выдававшихъ свое скандованное риемотворство за перлы поэзіи. Поклонники Іегуды Галеви не могли однакожъ понять его отвращения къ поэтическому творчеству и порицали его за безмолвіе. Одинъ изъ нихъ. раввинъ Іехіель, потребовалъ у него однажды въ томъ отчета въ слѣдующемъ двустишіи:

> «Зачёмъ Іуда не поеть намъ иъсни? Или забылъ ужъ онъ любовь своей юности?».

На что поэтъ отвѣчаетъ ему съ неудовольствіемъ:

«Источникъ пѣсни превратился въ илъ и тину, Въ немъ для души моей уже нѣтъ подкрѣпленья. И какъ-же льву ходить путями тѣми, Гдѣ уже бродитъ стадо низкой твари!»<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Chozari II, 66. Parchon Aruch, введение, стр. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Диванъ 55, 113.

Но какъ ни серьзно было объщание не писать болъе еврейскихъ стиховъ, однакожъ художникъ не могь долгое время оставаться ему върнымъ. Ему была нужна поэвія для воплощения идеаловъ его внутренняго міра; для него было безусловною потребностью воодушевлять себя и другихъ волшебнымъ словомъ пѣсни. Поэтому онъ вскорѣ забылъ свое объщание и вновь сталъ писать стихи. Но онъ исполнилъ другое, принятое имъ въ глубинъ души, ръшение, хотя это стоило ему великихъ жертвъ. Поэтъ - философъ былъ убѣжденъ, что Святая Земля хранитъ слѣды божественной благодати. Его поэтическая душа была исполнена духовнаго величія Палестины. По его митнію, померкшій блескъ жалкаго положенія Обътованной Земли еще могъ служить источникомъ высшаго свъта. Болъзненная отрада судорожно сжимала его сердце при мысли о священныхъ развалинахъ. Для него іерусалимскія врата все еще составляли входъ въ небеса; тамъ изливалась еще божья благодать и давала воспріимчивой душѣ блаженство и высшій міръ. Туда онъ хотѣлъ направить свои стопы, тамъ хотълъ жить своею внутреннею жизнью и напитаться божественнымъ духомъ. Начавъ свое религіозно-философское сочиненіе, онъ со скорбью говориль, что, подобно другимъ, безчуственно относится къ Святой Землѣ, выражая устами стремленіе къ ней и не стараясь его удовлетворить 1). Чъмъ болве онъ вдумывался въ важность Святой Земли относительно восприниманія божественныхъ даровъ благодати, темъ более въ немъ созревало наибреніе идти туда на поклоненіе и окончить тамъ свою жизнь<sup>2</sup>).

Іегуда не скрылъ отъ себя трудностей и опасностей, которыя ему предстояло перенести, а все-таки ошибался въ одномъ. Такъ какъ Святая Земля была отнята у кичливыхъ мусульманъ и находилась подъ владычествомъ христіанъ, то онъ, повидимому, предполагалъ, что получитъ дозволеніе

<sup>1)</sup> Chozari II, 24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же V. Конецъ.

жить въ скромномъ уголкъ, проводя время въ благочестивыхъ размышленіяхъ, или что даже близко время избавленія Мессіей. Болѣе всего ненавистно было ему, родившемуся въ христіанской Испаніи, господство ислана «сына рабыня Агари». Къ нему Іегуда Галеви, какъ и большая часть евреевъ Андалузіи, относилъ картину Даніила о четвертомъ царствѣ, состоявшемъ изъ мѣди и глины, съ глиняными ногами, которое будеть разбито рукою Божіею. Тогда господство перейдеть къ сыну человъческому, Изранлю. Внутренніе раздоры магометанъ въ Испаніи и частыя побёды надъ ними христіанскихъ князей заставляли Іегуду предполагать, что время это уже близко. Душа его такъ сильно была взволнована мыслыю о святомъ мѣстѣ, что послѣднее являлось ему въ сновидъніяхъ. Такъ, однажды онъ видълъ сонъ, показавшій ему паденіе ислама и произведшій на него потрясающее впечатлѣніе. Сонъ этотъ и соединенную съ нимъ надежду онъ олицетворилъ въ мастерскомъ стихотворении:

> «Отдерви свою гордую десницу, сынъ Агари, Грозящій насмѣшкой сыну твоей госпожи! Во снѣ мнѣ видѣлось твое падевіе И на яву ужъ можетъ-быть погибъ ты. Когда пастанегъ восемьсотъ девяностый годъ — (1130) Надломится тогда твоя гордыня» 1).

Это-то и былъ обманъ, которому поддалась исполненная въры душа Ісгуды. Народная идея и стремленіе къ Сіону, совершенно имъ овладъвшія, вознесли его надъ грустною дъйствительностью. Въ другой разъ онъ видълъ во снъ, что храмъ вновь воздвигнутъ, а жрецы заняты священнодъйствіями, и слышалъ звуки хора левитовъ.

Благодаря этому непобѣдимому влеченію къ Сіону, городу благодати, явилось цѣлое собраніе чудесныхъ пѣсенъ, замѣчательныхъ сколько по чувству, столько и по прекрасному изложенію. Пѣснопѣніе о Сіонѣ, созданное Іегудой Галеви.

1) Orient 1850, 399 и слѣд. Диванъ 81, 159.

составляетъ наилучшій цвѣтъ новоеврейской поэіи и можетъ состазаться съ псалмами.

"О, городъ міра, облитый чудеснымъ сіяніемъ, ты видишь мою по тебѣ тоску на далекомъ западѣ! Если бъ у меня были орлиныя крылья, я нолетѣлъ бы къ тебѣ и причникъ къ твоему праху орошенными слезою щеками. Мое сердце живетъ на Востокѣ, самъ же я на крайнемъ Западѣ. Могу ли утѣшаться тѣмъ, что прежде было моимъ счастіемъ? Какъ исполнить мнѣ свой обѣтъ, Сіовъ, котда я въ плѣну Эдома, подъ аравійскимъ игомъ? Какъ мнѣ цѣныть добро Испаніи, какъ мнѣ увидѣть твой прахъ и мѣсто, гдѣ некогда стоялъ храмъ?" 1).

Это основной тонъ всёхъ пёсней о Сіонѣ. Но какъ разнообразно онъ умѣетъ излагать тему! Какое богатство чувствъ, картинъ и оборотовъ, онъ развиваетъ при этомъ. Израильская древность возстаетъ въ его стихахъ въ преображенномъ видѣ, современный народъ является то въ терновомъ вѣнцѣ бѣдствій, то въ лучезарномъ вѣнцѣ славной будущности. Содержаніе его лирическихъ стихотвореній невольно проникаетъ въ душу читателя, волнуя ее скорбью и тоской, надеждой и ликованіемъ, и на долго оставляетъ глубокое впечатлѣніе, полное мечтательности и увѣренности.

Національно-восторжевный поэть старался привить своимъ единовърцамъ стремленіе къ Іерусалиму и пробудить въ нихъ родъ тоски по родинѣ. Одна высокая и прелестная пѣснь призывала народъ «далекій голубокъ» покинуть страны Эдома и Араба (христіанства и ислама) и отыскать свое родное гнѣздо въ Сіонѣ<sup>2</sup>). Она осталась безъ отклика. Нужно было обладать такимъ высоко-идеальнымъ понятіемъ, какимъ былъ проникнутъ благочестивый поэтъ-философъ, чтобы имѣть хотя помыслы о такомъ смѣломъ полетѣ. Одинъ изъ друзей Галеви даже пробовалъ въ серьезно-насмѣшливомъ письмѣ поколебать его намѣреніе. Іегуда Галеви не преминулъ ему отвѣтить, горячо оправдывая свое рѣшеніе. «Имѣемъ ли мы на зацадѣ или востокѣ какое либо мѣсто, въ которомъ бы могли жить спокойно?» приводитъ онъ между другими до-

<sup>9</sup>) Диванъ 158.

<sup>1)</sup> Betulat 53, Сакса религіозная поэзія 292 и слѣд.

водами<sup>1</sup>). Его душа была связана съ первоначальною родиною какими-то невидимыми узами, отъ которыхъ онъ никакъ не могъ освободиться. Окончивъ свое безсмертное произведеніе, діалогъ Хозари (около 1141), онъ началъ серьезно думать о паломничествв. Перемвна въ его жизненной обстановкѣ, упоминаемая имъ лишь вскользь, устранила всякое раздумье, и онъ приготовился къ путешествію. Не малыя жертвы онъ принесъ этому достойному удивленія, хотя и странному рѣшенію. Спокойную, уютную жизнь онъ промѣнялъ на безпокойство и неизвѣстность и покинулъ свою единственную дочь и внука Іегуду, которыхъ хранилъ какъ зеницу ока. Онъ покинулъ основанное имъ въ Толедо училище и кругъ учениковъ, любимыхъ имъ какъ сыновей и почитавшихъ его какъ отца<sup>2</sup>). Онъ простился со своими многочисленными друзьями, которые безъ зависти поклонялись его признанному величію, и изъ которыхъ одинъ сказалъ: «всѣ потомки Іакова признають Іегуду» \*). Но все это казалось ему наловажнымъ въ сравнении съ любовью къ Богу и Святой Земль. Онъ хотълъ принести въ жертву свое сердце на священномъ мѣстѣ и найдти могилу въ Святой Землѣ ').

Когда онъ, обладая богатыми средствами, предпринялъ паломничество, тогда его путь по Испаніи былъ тріумфомъ. Многочисленные его поклонники въ городахъ, черезъ которые онъ протзжалъ, обнаруживали все свое вниманіе къ нему. Старый, философски - образованный поэтъ - раввинъ, Іосифъ бевъ Цадикъ, передалъ ему отъ имени друзей нодарокъ, сопровождаемый хвалебнымъ стихотвореніемъ, полнымъ сердечной теплоты и задушевнаго чувства. Называя его отцемъ пъсни, онъ говоритъ, что стихотворица Дебора была его кормилицею, а Агаръ его воспитательницею.

«Кто въ состояния достигнуть твоего величія?»

Јегуда деликатно отказался отъ подарка и скромно откло-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Betulat crp. 54, № 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Betulat 62 и Луццато прим. Ginse 45 и Orient 1850, 474, Диванъ 73.

<sup>8)</sup> Mitjahadim. Диванъ 143.

<sup>4)</sup> Собраніе его пѣсенъ, 1, 36.

нилъ прославление<sup>1</sup>). Въ Гранадъ друзья также приготовили ему лестную встръчу, и раввинъ Давидъ Ибнъ-Могагаръ передаль ему на память богато разукрашенное молитвенное покрывало (таллисъ), которое онъ принялъ, и въ стихахъ высказалъ свою благодарность. Поэту Іегудѣ Ибнъ-Гіату, съ которымъ ему не приплось говорить, онъ оставилъ прекрасное стихотвореніе, въ которомъ также благодарилъ и жителей Гранады за ихъ вниманіе<sup>2</sup>). Съ нѣкоторыми вѣрными спутниками онъ сълъ на корабль, отправлявшійся въ Египеть (около 1141). Замкнутый въ этотъ узкій деревянный міръ, гдѣ ему негдѣ было ни сидѣть, ни лежать, подвергаясь плоскимъ шуткамъ грубыхъ моряковъ, страдая морскою болѣзнію, онъ сохранилъ всю силу души, стремившейся къ свъту. Его идеалы были върными его спутниками. Бури, перебрасывавшія судно по волнамъ какъ мячъ, доводившія его на волосъ отъ смерти, извлекали изъ груди его морскія пъсни, имъющія мало подобныхъ себъ по истинъ описанія и глубинѣ чувства 4).

> «Море бушуеть, душа моя ликуеть, Близясь ко храму своего Создателя!».

Противные вѣтры заставили корабль войти, около праздника кущей (сентябрь), въ Александрійскую гавань, и Іегуда отправился къ своимъ единовѣрцамъ съ твердою рѣшимостію остаться съ ними лишь на короткое время и не упускать изъ виду цѣли своего путешествія. Но едва было услышано его имя. какъ всѣ сердца обратились къ нему. Самый почтенный мужъ александрійской общины, врачъ и раввинъ, Ааронъ бенъ-Ціонъ Ибнъ-Аламани, одаренный земными благами и сыновьями и самъ бывшій литургическимъ поэтомъ, поспѣшилъ принять его, какъ высокаго гостя, въ свой домъ, воздавая ему величайшія почести и предоставляя свое го-

4) Tamb-me 62-67.

<sup>1)</sup> Betulat 587.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Следуеть изъ письма въ Самунлу Абу-Манссуру тамъ-же 111.

степріимное жилище въ распоряженіе его и его спутниковъ. При заботливомъ уходъ искреннихъ друзей онъ оправился отъ морскаго путешествія и выразилъ свою благодарность въ изящныхъ еврейскихъ стихахъ. Домъ Ибнъ-Аламани такъ старался его привлечь, что онъ, не смотря на тоску, провелъ въ Александріи, вяъсто нъсколькихъ дней, почти три мъсяца, вплоть до праздника ханука<sup>1</sup>). Онъ насильно оторвался отъ столь дорогихъ друзей и поѣхалъ въ портовой городъ Даміетту, гдъ жилъ его другъ Абу-Саидъ бенъ Халфонъ Галеви, съ которымъ онъ познакомился еще въ Испаніи<sup>2</sup>). Но ему приплось измѣнить свой путь, такъ какъ еврейскій князь Абу-Манссуръ Самуилъ бенъ Хананья, занимавшій высокое положеніе при дворѣ египетскаго халифа, прислалъ ему убѣдительное приглашеніе воспользоваться его гостепріимствомъ.

Абу-Манссуръ Самуилъ былъ, кажется, лейбъ-медикомъ фатимидскаго египетскаго халифа, Ал-Гафида Леддинъ-Аллаха, высоко цёнившаго его за доказанную честность. Халифъ имѣлъ безпутнаго сына Гассана, который, въ качествѣ визиря, былъ бичемъ страны. Отецъ, желая избавиться отъ него, потребовалъ отъ своихъ врачей, еврейскаго и магометанскаго, дать сыну ядъ. Еврей настойчиво отказался, отвътивъ: «Я имъю познанія лишь въ рвотныхъ средствахъ, водкѣ, и т. п.» Магометанскій же врачъ согласился на это и отравилъ Гассана. По свершении этого злодъяния, халифомъ, кажется, овладѣло раскаяніе; онъ изгналь отравителя, а еврейскаго врача поставиль такъ высоко, что тотъ долженъ былъ жить въ его дворцѣ (около 1134-1135) 3). Вслѣдствіе этого, вѣроятно, Самуилъ Абу-Манссуръ получилъ вмѣстѣ съ титуломъ князя (Nagid) высшее начальство надъ еврейско-египетскими общинами. Отъ этого-то мужа странствующій поэть и получиль приглашеніе. Іегуда Галеви тімь менње могъ отказаться отъ этого лестнаго приглашения, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Betulat 77 и слѣд.83, 111.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же 89. Примъчаніе Луццато.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ибнъ-Алафиръ, шведскій переводъ, І, стр. 25.

для него было очень важно получить отъ славившагося далеко вокругъ князя рекоменлательныя письма въ Палестину. Но предложение Абу-Манссура снабдить его богатыми средствани онъ деликатно отклонилъ письмомъ, такъ какъ «Богъ столь щедро наградиль его благами, что хотя онъ взяль много съ собою, однако оставилъ дона еще достаточно добра»<sup>1</sup>). Вслѣдъ за письмомъ онъ самъ поѣхалъ на нильской лодкѣ. Чудесная рѣка пробудила въ немъ воспоминанія объ израильской древности и напомнила ему объ его об'втъ. Это воспоминание онъ увъковъчиль въ двухъ прекрасныхъ стихотвореніяхъ <sup>2</sup>). Радушно принятый княземъ Абу-Манссуромъ въ Каирѣ, онъ, упиваясь его блескомъ, воситвалъ его щедрость, славу и трехъ благородныхъ сыновей <sup>в</sup>). Странникъ нашелъ преданнаго друга еще въ смотрителѣ училища, Натанъ бенъ Самуилъ, которому онъ воздавалъ великую хвалу '). Въ Канръ у него явилась охота заняться сочиненіемъ любовныхъ пѣсенъ, что и удалось ему отлично, не смотря на шестидесятилѣтній возрасть. Въ одномъ стихотворени Аарону Аламани онъ соединилъ веселье любовныхъ песень съ восхвалениемъ друга и съ своею тоскою по святымъ мѣстамъ<sup>5</sup>). Но въ Канрѣ онъ не находилъ покоя и поспѣшилъ въ портовый городъ Даміетту, куда прибылъ около поста Тебета (декабрь ), около 1141-42). Въ этомъ городѣ онъ былъ встрѣченъ многими друзьями, между прочимъ Абу-Саидомъ Халфономъ Галеви, весьма заслуженнымъ мужемъ. Іогуда посвятилъ ему и другимъ друзьямъ прекрясные стихи. Друзья и здѣсь старались поколебать его рѣшеніе тхать въ Палестину; они описали ему оцасности, кото-

- 4) Тамъ-же 86, 113 и слѣд.
- 5) Тамъ-же 100.
- 6) Тамъ-же 89, № 27.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первое письмо Betulat, 110 и слёд. Странно предполагать о человёкё, котораго тоска по Сіону оторвала оть родины и оть близкихъ его сердцу, что онъ занимался въ Египтё торговыми дёлами. М'ясто въ письм'в (Betulat, стр. 112), изъ котораго выводять этоть фактъ, по всей в'роятности, искажено, такъ какъ и риема не подходитъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Betulat 91.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ-же 92, 98.

рымъ онъ подвергнется, и обратили его вниманіе на то, что и съ Египтомъ связаны воспоминанія о божіемъ благоволеніи въ первыя времена израильской исторіи <sup>1</sup>). Онъ-же возразилъ: «Въ Египтѣ провидѣніе выразилось какъ-бы мимолетнымъ образомъ, полную-же силу свою проявило лишь въ Святой Землѣ»<sup>3</sup>). Наконецъ онъ оторвался отъ новыхъ египетскихъ друзей и поклонниковъ и направился къ цѣли своего путешествія. Куда онъ сначала поѣхалъ, это осталось неизвѣстнымъ.

Въ Палестинъ владычествовали въ то время христіанскіе цари и князья, дальніе родственники героя Готфрида Бульонскаго, дозволившие евреямъ вновь жить въ Святой Землъ и даже въ столицъ, сдълавшейся христіанскою. Спокойствіе страны во время путешествія Іегуды не было нарушаемо крестовыми походами, такъ какъ все поколѣніе поселившихся въ Палестинѣ христіанъ, изнѣженныхъ сибаритовъ, любило покой, который оберегало всёми силами отъ враждебныхъ мусульманскихъ эмировъ. Евреи также имъли значение при небольшихъ христіанскихъ дворахъ палестинскихъ князей, и одинъ христіанскій спископъ жаловался на то, что послёдніе подъ вліяніемъ своихъ женъ охотнее вверялись еврейскимъ, самаритскимъ и сарацинскимъ врачамъ, нежели латинскимъ (христіанскимъ) <sup>4</sup>), вѣроятно потому, что послѣдніе были шарлатанами.

Іегуда Галеви, по видимому, достигъ цѣли своихъ стремленій и побывалъ, хотя и на короткое время, въ Іерусалимѣ. Христіанскіе жители святаго города, кажется, много досаждали ему, сдѣлавъ его пребываніе здѣсь невыносимымъ. Къ этому, вѣроятно, относится одно изъ его истинно-религіозныхъ стихотвореній, въ срединѣ котораго онъ жалуется:

"Мой взоръ стремился увидёть твой блескъ, но я какъ-будто былъ недостоинъ того и переступилъ лишь чрезъ порогъ твоего храма. Я долженъ былъ испытать страданья моего народа и потому странствую безъ цёли, служить же другимъ не хочу<sup>8</sup>)."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же 109, № 43.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же 106 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вильгельма Тируса historia, кн. XVII, с. 3. подъ 1161 г.

Послѣднія событія его жизни неизвѣстны; мы знаемъ только то, что онъ былъ въ Тирѣ и Дамаскѣ. Еврейская община въ Тирѣ приняла его съ почестями, и онъ запечатлѣлъ воспоминание о ней въ своемъ любящемъ сердиъ. Въ стихотвореніи тирскому другу онъ жаловался на обманутую надежду, на протекшую юность, на свою испорченность; нельзя читать стихи эти безъ сожалёнія объ упадкё мужества въ такомъ геройскомъ борцѣ<sup>1</sup>). Въ Дамаскѣ онъ сложилъ свою лебединую песнь<sup>2</sup>), превосходную песнь о Сіоне, которая подобно псалмамъ Ассафа пробуждаетъ тоску по Іерусалиму. День его смерти и мъсто погребенія также неизвъстны. Преданіе гласить, что будто бы его перебхаль магометанскій рыцарь въ то время, какъ онъ пѣлъ свою заунывную пѣснь Сіону<sup>8</sup>), и что могила его находится въ Кехаръ-Кабуль 4). Краткая эпитафія, посвященная ему неизвъстнымъ поклонникомъ, гласить:

> "Благочестіе, кротость, благородство Говорять: съ Ісгудой не стало и насъ<sup>3</sup>)."

Но она нисколько не выражаеть значенія этой эеирной, но вмёсть съ тьмъ твердой личности. Ісгуда Галеви былъ просвѣтленнымъ образомъ сознавшаго самого себя израильскаго народа, который старается представить мысленно и художественно свое прошлое и будущее.

- <sup>9</sup>) Тамъ-же предисловіе, стр. IX, прим. 1.
- <sup>3</sup>) Iaxia Br. Schalschelet ha-Kabbala.
- 4) Zacuto Jochasin.
- <sup>5</sup>) Ginse Oxford, crp. 27.



<sup>1)</sup> Ginse Oxford, crp. 196.

## ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

Третій раввинскій вѣкъ.

(Продолжение.)

## Пресябдованія втораго крестовскаго похода и Алиогадовъ.

Состояніе сѣверо-французскихъ общинъ. — Еврейскіе прево. — Натанъ Офиціалъ и диспуты его съ прелатами. — Школа тоссафистовъ. — Іосифъ Кара. — Мартирологій Еліазара бенъ Натана. — Второй крестовый походъ. — Петръ Венерабилисъ и монахъ Рудольфъ. — Бернгардъ де-Клерво п императоръ Конрадъ, покровитель евреевъ. — Воздѣйствіе преслѣдованія на духъ германскихъ евреевъ. — Преслѣдованіе Алмогадовъ. — Абдулмуменъ и его эдиктъ. — Князь Іегуда Ибиъ-Езра. — Караимы въ Испаніи. — Іегуда Гадасси. — Историкъ Авраамъ Ибнъ-Даудъ и его религіозная философія. — Авраамъ Ибнъ-Езра и его произведенія. — Р. Тамъ и синодально-раввинскія предписанія.

## 1145-1171.

Въ Испаніи еврейская культура достигла своей высшей точки, и наилучшимъ ея цвѣтомъ былъ величайшій новоеврейскій поэть; къ тому же клонилось въ это время настроніе и во Франціи. Время царствованія двухъ капетингскихъ королей, Людовика VI и VII (1108—1180) было для евреевъ этой страны столь же благопріятнымъ, какъ и время Людовика Благочестиваго. Сѣверо-французскія общины жили въ довольствѣ, которое могло возбуждать зависть. Амбары ихъ были наполнены хлѣбомъ, погреба виномъ, магазины товарами, а сундуки золотомъ и серебромъ. Они владѣли не только домами, но и полями и виноградниками, которые воздѣлывали они сами или при помощи христіанскихъ слугъ. Половина незначительнаго въ то время еще города Парижа принадлежала, говорятъ, еврейскимъ владѣльцамъ<sup>1</sup>). Еврей-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сыр. примѣч. 7.

скія общины были признаны самостоятельными корпораціями и имвли во главъ своего бургомистра, который носиль титуль прево (praepositus), и которому было предоставлено нраво охранять интересы членовъ общины отъ христіанскаго населенія и побуждать къ уплатъ еврейскимъ кредиторамъ христіанскихъ должниковъ, даже арестовывать ихъ. Еврейскій прево избирался общиною и утверждался королемъ или барономъ, которому принадлежалъ городъ<sup>1</sup>). Евреи бывалн при дворъ и занимали должности. Р. Іаковъ Тамъ, величайшій раввинский авторитеть того времени, пользовался высокимъ почетомъ отъ короля. Другой талмудическій ученый, Натанъ Оффиціаль, быль, какъ это видно изъ его титула, областнымъ начальникомъ, въроятно, у архіопископа Сансскаго<sup>2</sup>). Еврейскіе ученые вели свободныя пренія съ духовными лицами о религіозныхъ предметахъ и смѣли высказывать свое мнѣніе о Троицѣ, о Маріи и почитанія святыхъ, объ исповѣди и чудесномъ дѣйствіи мощей.

Натанъ Оффиціалъ былъ однимъ изъ самыхъ горячихъ и остроумнѣйшихъ диспутаторовъ того времени. Когда ему однажды архіепископъ сансскій привелъ повторяемое тысячу разъ доказательство Троицы изъ стиха: «мы создадимъ человѣка», Натанъ отвѣтилъ притчею: «Я ссудилъ одного изъ твоихъ христіанскихъ подданныхъ деньгами для покупки товаровъ съ тѣмъ, чтобъ онъ свезъ ихъ въ Парижъ на рынокъ и раздѣлилъ со мною барыши. Но такъ какъ товары упали въ цѣнѣ, то онъ, не спросивъ моего совѣта, въ негодованіи истребилъ ихъ. Такъ какъ тебѣ извѣстно, что я не даю денегъ подъ залогъ, то прошу правосудія для человѣка, растратившаго мое достояніе». Когда же вслѣдъ затѣмъ архіепископъ поклялся, что христіанинъ долженъ ему возвратить капиталъ и часть барышей, тогда Натанъ возразилъ: «И ты думаешь, что Богъ менѣе справедливъ»? Еслибъ онъ при

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Видно изъ посланія Людовика VII городу Этампъ; Bouquet recueil XI стр. 314, п Responsum Менра изъ Ротенбурга, стр. 112 d.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сыр. о томъ примѣч. 7.

сотворени человъка посовътовался съ двумя другими лицами, Сыномъ и Святымъ Духомъ, то не долженъ ли онъ былъ темъ болѣе посовѣтоваться съ ними при погибели рода человѣческаго? А между тёмъ въ писаніи сказано въ единственнымъ числъ. «Я истреблю народы земные». Однажды при дворѣ того же архіепископа, въ присутствіи многихъ представителей церкви, былъ предложенъ вопросъ: зачънъ евреи осудили Іисуса на смерть? На это Натанъ далъ отвътъ, свидѣтельствующій объ его умѣ и прямодушіи. Столь же откровенно онъ, въ присутствіи архіепископа и другихъ прелатовъ, отвѣтилъ епископу Авиньонскому на вопросъ: зачѣмъ онъ не втруетъ въ Марію? И съ папою Александромъ III, который во время своего изгнанія, споря со своимъ противникомъ папою Викторомъ IV, жилъ нѣкоторое время въ Сансъ, Натанъ Оффиціалъ велъ религіозные разговоры, причемъ выраженія его были рѣзки и неуважительны. Король спросиль его однажды, кто его жена, и когда онь отвѣтиль, что женою его была свояченица, одинъ монахъ замѣтилъ: «эти люди женятся въ близкомъ родствѣ, какъ звѣри». Натанъ сослался на библію, въ которой встръчаются примъры брака между дётьми братьевъ и сестеръ, и замётилъ, что поэтому католический законъ о бракъ, предоставляющий только одному папѣ разрѣшеніе подобнаго союза, противенъ библін. Сыновья его, Іосифъ и Ашеръ, и дядя Іосифъ изъ Шартра, также безбоязненно препирались съ духовными лицами о фактахъ христіанства.

Въ этомъ благопріятномъ состояніи безграничной терпимости еврейскіе мыслители сѣверной Франціи могли, отдаваясь своему влеченію, идти по указанному Раши направленію. Понимать и толковать Талмудъ во всемъ его объемѣ превратилось у французскихъ евреевъ въ страсть. Смерть похитила труасскаго комментатора Талмуда, не давъ ему окончить работы; ученики его старались пополнить оставленные имъ пробѣлы. Онъ оставилъ въ наслѣдіе своей школѣ духъ глубокаго изслѣдованія и мышленія, духъ острой діалектики и тонкаго разбора, и школа взлелѣяла это наслѣдство. Вѣрное и сообразное съ дъломъ понимание Талмуда было для учениковъ Раши столь святымъ дёломъ совъсти, что они не стѣснялись подвергать строгой критикѣ объяснения своего учителя. Но уважение ихъ къ нему было опять таки столь велико, что они не желали выставлять свои собственныя мнѣнія самостоятельными и присовокупляли таковыя только какъ приложенія (Tossafot) къ комментаріямъ Раши. Это обстоятельство и дало школѣ название тоссафистической. Она отчасти выполнила оставшеся послѣ Раши пробѣлы, отчасти исправила и распространила данныя имъ объясненія. Главная черта тоссафистическаго направленія состоить въ томъ, что оно, ставя ни во что авторитеты, стремилось собственными глазами видёть и собственнымъ умомъ понимать находящееся предъ нимъ. Благодаря начитанности и глубокому знакомству съ предметомъ, представители этой школы видёли цёльную, ясно очерченную картину въ объемистомъ Талмудѣ съ его побочною литературою, съ пестрою массою ученыхъ предметовъ и опровергающихъ другъ друга изреченій, фразъ и миѣній. Благодаря своему острому уму, они съ удивительнымъ искусствомъ разобрали каждое предложение и каждое понятие на ихъ первоначальные элементы, разъединяя такимъ образомъ кажущееся близкимъ и соединяя кажущееся далекимъ. Едва-ли можно непосвященному коротко дать хоть приблизительное понятіе о критическо-остроумномъ методѣ тоссафистовъ. Самыя трудныя логическія операціи они исполняли съ легкостью, какъ будто это были простыя задачи, предназначенныя для дѣтскаго возраста. Неподатливый матеріаль Талмуда делался въ ихъ рукахъ мягкимъ, и они давали ему поражающія, законныя формы и сочетания. Для современныхъ имъ обстоятельствъ, въ которыхъ поверхностный взглядъ не встрѣчалъ и намека, они находили массу аналогій.

Кругъ первыхъ тоссафистовъ состоялъ большею частію изъ родственниковъ Раши: двухъ его зятьевъ, Меира бенъ Самуила изъ Рамерю (городка близь Труа) и Іегуды бенъ Натана (сокращено Riban), сидъвшихъ еще у ногъ лотарингскихъ мудрецовъ, но достигнувшихъ окончательнаго образованія при Раши; далѣе, изъ трехъ его внуковъ: Исаака, Самуила и Іакова Тамъ, сыновей Меира (Ribam, Raschbam и R. Tam) и наконецъ изъ нѣмца Р. Исаака бенъ Ашера Галеви (Riba) изъ Шпейера, также родственника семейству Раши.

Благодаря трудамъ тоссафистической школы, изученіе Талмуда раздѣлилось на двѣ области: на теоретическое изложеніе, бывшее посредникомъ основнаго понятія талмудическихъ партій (Chidduschim), и на практическіе выводы для примѣненія полученныхъ результатовъ къ отправленію правосудія, къ брачному праву и религіозной обрядности (Реsakim, Responsa). Остроумныя комбинаціи произвели на свѣтъ новыя законодательныя правила.

На ряду съ изучениемъ Талмуда, занявшимъ всю уиственную силу сѣверо-французскихъ и рейнскихъ евреевъ, никакой другой предметь не находиль себъ мъста. Поэзія не преуспъвала въ кругу, гдъ господствовала логика, и фантазія допускалась лишь для придумывания новыхъ случаевъ и запутанностей. Въ экзегетику былъ также внесенъ талмудическій способъ. Хотя большинство тоссафистовъ были экзегетами, однакожъ ониобращали мало вниманія на истинный смыслъ Писанія, а смотрѣли на него глазами агадскаго изложенія. Выработался Тоссафоть также для пятикнижія, какъ и для талиуда. Тобія бенъ Еліазаръ изъ Майнца написалъ комментарій къ Өорѣ и пяти мегиллотамъ, собравъ болѣе древнія агады (около 1107; Lekach Tob также Pesikta sutra di R. Tobia). Только два мужа, Іосифъ Кара и Самуилъ бенъ Менръ (процвѣтавшіе около 1100—1160), были славнымъ исключениемъ, сведя господствующее агадское толкование Писанія (Derusch) къ простому пониманію слова и смысла (Peschat). Оба они имѣли тѣмъ большее значеніе, что расходились во мнѣніяхъ со своими учителями, которые придерживались ложнаго способа толкованія. Іосифъ Кара быль сыномъ собирателя агадъ Симона, автора Ялкута (см. стр. 65), а Самуилъ бенъ Меиръ былъ воспитанъ своимъ дѣдомъ

Раши въ почитаніи агады. Однако оба, прельщенные, въроятно, здравымъ толкованіемъ Писанія Менагема бенъ Хелбо (см. стр. 64) и однимъ переселившимся испанцемъ Обадіею, покинули старую дорогу и предались экзегетикъ, основанной на строгой грамматикъ. Самуилъ, дополнившій комментаріи Раши къ Іову и нъкоторымъ другимъ талмудическимъ трактатамъ, съумѣлъ настолько убѣдить своего дѣда въ правильности сообразнаго съ смысломъ толкованія Писанія, что тотъ вознамѣрился, если у него хватитъ силъ, передѣлать по другимъ экзегитическимъ правиламъ свои комментаріи къ пятикнижію<sup>1</sup>). Самуилъ комментировалъ въ этомъ здравомъ смыслѣ пятикнижіе и пять мегиллотовъ, Іосифъ же Кара большую часть пророческихъ и гагіографическихъ книгъ<sup>2</sup>).

Конечно, эти два французские экзегета не выдерживають сравнения съ испанскими, особенно съ Ибнъ-Ганахомъ и Моисеемъ Гикатиллою; произведенія ихъ потому только имѣють значение, что они разорвали оковы агадскаго толкованія Писанія. Вообще они далеки отъ свободнаго взгляда на Священное Писаніе. Самуилъ все еще смотрѣлъ на Пѣснь Пѣсней, какъ на бесѣду Бога съ израильскимъ народомъ, чтобы наглядно представить состояние Израиля во времена блеска и бъдствія. Если они возвышаются иногда до смѣлаго предположенія, то это остается изолированнымъ явленіемъ, которое не колеблетъ ихъ образа воззрѣнія и религіознаго убъжденія. Хотя Самуиль бень Меирь утверждаль, что библейскій день начинается утромъ, а не вечеромъ, какъ принято обычаемъ<sup>8</sup>), однако это мнѣніе не имѣло дальнѣйшаго влянія на его образъ мыслей и не привело его ни къ какимъ выводамъ. Еврейская Франція того времени не про-Извела другихъ достойныхъ упоминания литературныхъ произведеній, и германскіе евреи, съ появленіемъ Раши уступившіе главенство Шампани, были еще бѣднѣе ими. Только

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Смр. выше стр. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Изъ нихъ только комментарій къ Іову отпечатанъ у Франкеля въ Monatsschrift, 1858—59.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Его комментарін къ первой главѣ Бытія; смр. прим. 8. «исторія ввребевъ».

два соименные еврейскіе писателя Германіи достойны упоиинанія: Еліазаръ бенъ Натанъ изъ Майнца, авторъ одного талмудическаго сборника (Zofnat Paaneach, Eben-ha-Ezer) и Еліазаръ бенъ Натанъ Галеви изъ Кельна, который, въ качествѣ очевидца и страдальца, изобразилъ въ мрачныхъ краскахъ бѣдствія перваго крестоваго похода Konteros Tatnu<sup>1</sup>). Описание его исполнено горя, но правдиво и, какъ върнъй**шій и**сточникъ, заслуживаетъ предпочтенія передъ свёдёніями христіанскихъ современниковъ. Слогь его плавенъ, не лишенъ поэтическаго оттънка и мъстами украшенъ элегическими стихами. Едва была окончена лѣтопись страданій вслѣдствіе перваго крестоваго похода, какъ возбужденный фанатизмъ опять далъ матеріалъ для новыхъ мартирологовъ. Одновременное преслѣдованіе евреевъ крестоносцами во Франціи и Германіи и Алмогадами въ Африкъ и Испаніи грозило стереть съ лица земли донъ Іакова.

Когда величайшій новоеврейскій поэть Іегуда Галеви жаловался: «инбемъ ли мы хоть одно спокойное мбсто на западѣ или востокѣ», онъ своимъ нѣжнымъ сердцемъ предчувствоваль, въроятно, безнадежное положение своихъединовърцевъ. Слишкомъ скоро еврейское племя должно было убъдиться въ ужасной истинѣ, что оно не имѣетъ отчизны на землѣ, и что страданіями своими въ странахъ изгнанія обязано лишь своей непослѣдовательности. Пока нетерпящій иновѣрія церковный и магометанский принципъ дремалъ въ равнодуши, привычкѣ или своекорыстіи своихъ исповѣдниковъ, евреи могли радоваться своему существованию. Но едва онъ пробуждался, какъ для Израиля наставали бъдствія и мученія; евреи должны были браться за посохъ и, съ облитымъ кровью сердцемъ, покидать дорогое для нихъ мѣсто. Хотя вообще евреи и особенно ихъ руководители, раввины и мудрецы, превосходили христіанскіе и магометанскіе народы искреннимъ богопочитаніемъ, глубокою нравственностью, положительными знаніями и образованіемъ, однако тѣ, которымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впервые издано Іеллинекомъ; смр. прим. 5.

принадлежала земля, воображали себя выше и съ гордостью властелиновъ смотрѣли на евреевъ, какъ на презрѣнныхъ рабовъ. Въ христіанскихъ земляхъ они были объявлены ли-**Шенными** покровительства законовъ, потому что не хотъли въровать въ Сына Божія и во многое другое, а въ одномъ магометанскомъ государствѣ ихъ преслѣдовали за то, что они не хотъли признать Магомета пророкомъ. Здъсь требовали отъ нихъ насиловать разсудокъ и признать дътскія сказки глубокой истиной, а тамъ хотели заставить ихъ отказаться оть вёры и принять сухія формулы съ философскимъ оттёнкомъ. Съ объихъ сторонъ имъ былъ предоставленъ печальный выборь между смертью и отречениемь оть старой вёры. Французы и германцы соперничали съ дикими варварійцами въ ослаблении и безъ того уже слабвишаго изъ народовъ. На Сенѣ, Рейнѣ, Дунаѣ и на прибрежьяхъ Африки и южной Испаніи произошла одновременно, какъ бы по уговору, во имя религи, кровавая травля еврейскаго племени, не смотря на то, что все благое и божественное въ религи преслъдователей заниствовано именно отъ израильскаго племени. До сихъ поръ преслъдованія евреевъ были изолированными, но съ 1146 г. сдѣлались чаще, постояните, послѣдовательнъе и упорнѣе, какъ будто періодъ времени, въ которомъ начиналь мерцать свёть познания въ родё человёческомъ, хотёль превзойти безчеловѣчностью время мрачнаго варварства. Это время бъдствій наложило на еврейское племя печать страдальчества, которую даже свободное настоящее не въ состояни изгладить, ту мученическую черту, о которой одинъ проницательный писатель говорить: «описание пророка: «его бичують и пытають, и онъ не раскрываеть рта», не требуеть дальнъйшаго объяснения, ибо каждый еврей въ изгнаніи служить тому доказатедьствомъ. Когда его мучають, онъ не раскрываеть рта, съ цёлію доказать своему мучителю, что онъ справедливѣе его. Взглядъ его устремленъ лишь на Бога, и никто изъ князей или великихъ міра сего не поможеть ему въ бѣдѣ 1)».

<sup>1</sup>) Комментарій Ибнъ-Езры въ Исаін, 53, 7.

Послѣдніе эпизоды одновременнаго преслѣдованія въ Европѣ и Африкѣ произошли въ Азіи и Африкѣ. Между тѣмъ какъ христіанскіе рыцари болѣе и болѣе ослабѣвали въ новомъ іерусалимскомъ царствѣ и граничившихъ съ нимъ княжествахъ, явился турецкій герой Нуреддинъ, пожелавшій изгнать христіанъ изъ Азіи. Важная по своему значенію Эдесса попала въ его руки, и неразсудительные крестоносцы должны были умолять Европу о помощи. Тогда стали проповѣдывать во Франціи и Германіи второй крестовый походъ и вновь возбуждать противъ евреевъ кровожадный фанатизмъ.

Французскій король Людовикъ, мучимый угрызеніями совъсти, самъ принялъ крестъ, и вмъстъ съ нимъ молодая, легкомысленная королева Элеонора со своими придворными. дамами, такъ что лагерь божественныхъ борцевъ долженъ былъ сдѣлаться дворомъ любовныхъ наслажденій. Такъ какъ къ участію въ крестовомъ походѣ сталъ призывать и клервосский аббатъ Бернгардъ, по истинѣ святой мужъ, исполненный апостольской простоты и увлекательнаго краснорѣчія. то отряды бродять росли невъроятно со дня на день. На этотъ разъ папа Евгеній III обратилъ вниманіе крестоносцевъ на евреевъ. Онъ издалъ буллу, въ которой говорилъ, что всё участники въ святой войне освобождаются отъ уплаты евреямъ процентовъ за долги. Это обстоятельство должно было побудить многочисленных должниковъ евреевъ поступить въ крестовое войско, въ дъйствительности же было только простою фразою, заключавшею дозволение отдёлаться оть долговъ евреямъ. Аббатъ Бернгардъ, презиравшій обыкновенно употребление незаконныхъ средствъ для святой цъли, долженъ былъ, по требованію папы, проповѣдывать это облегчение или процение долговъ 1). Другой аббатъ, Петръ Преподобный ( Venerabilis) клюнійскій желаль повести еще далѣе это дѣло. Онъ формально подстрекалъ короля Людовика и крестоносцевъ противъ евреевъ. Петръ взводилъ на

<sup>1)</sup> Epistolae St. Bernhardi N 363.

нихъ обвиненіе за обвиненіемъ, преувеличивая ихъ виновность, чтобы побудить предубѣжденнаго противъ нихъ короля къ преслѣдованію или по крайней мѣрѣ къ ограбленію евреевъ. Въ одномъ посланіи къ Людовику VII онъ повторялъ несправедливыя софистическія толкованія, придуманныя разбойничьими шайками перваго крестоваго похода, съ цѣлію извинить ограбленіе евреевъ во имя религіи.

«Что пользы», писалъ Петръ клюнійскій, «отыскивать въ далекихъ странахъ враговъ христіанства, когда богохульные евреи, хуже сарациновъ, въ нашей средъ безнаказанно смъють позорить Христа и св. таинства! Хотя сарацинь, подобно намъ, въруетъ, что Христосъ родился отъ дъвы, однако достоинъ проклятія, ибо отвергаетъ его вочеловѣче-ніе; тѣмъ болѣе евреи, отвергающіе все и осмѣивающіе! Но, не смотря на то, я не требую преданія смерти достойныхъ проклятія, ибо написано: «не убивай ихъ». Вогъ не требуетъ ихъ истребленія; напротивъ, они должны, подобно братоубійцѣ Каину, жить для великихъ мукъ, для позора, должны вести жизнь хуже смерти. Они въ зависимости, жалки, несчастны, трусливы и бъглы и должны такими оставаться, пока не обратятся къ своему спасенію. Не убивать долженъ ты ихъ, а наказать достойнымъ образомъ за ихъ подлость». Вслёдь затёмь аббать клюнійскій высчиталь преступленія евреевъ, между прочимъ, что они покупали святыню, похи-щенную изъ церкви. «Сосуды эти не только утаиваются, какъ это дёлали халдеи съ храмовою утварью, но подвергаются различнымъ поношеніямъ. Самъ Христосъ чувствуетъ позоръ, наносимый евреями священной чашъ и кресту. Притомъ ихъ охраняетъ законъ, позволяющий имъ даже не возвращать сосуды, между тёмъ какъ подобный поступокъ повлекъ бы за собою строжайшее наказание для христіанина». Наконецъ благочестивый мужъ побуждаетъ короля отнять у евреевъ часть или все нажитое ими имущество; ибо христіанское войско, не жальющее на войну съ сарацинами своего собственнаго добра и земли, не обязано щадить безчестно нажитыя сокровища евреевъ. Пусть имъ оставять одну жизнь,

но отберуть деньги, дабы рукою христіань, подкрѣпленною достояніемь богохульныхь евреевь, сломить рогь высокомѣрія сарацинь <sup>1</sup>). Въ этомъ разсужденіи есть послѣдовательность; это логика среднихъ вѣковъ. Королю Людовику, хотя и покровительствовавшему евреямъ, оставалось только издать приказъ въ смыслѣ папской буллы, освобождавшій крестоносцевъ отъ уплаты долговъ евреямъ <sup>3</sup>). Слѣдовательно ограничились пока ограбленіемъ богатыхъ евреевъ, которые поэтому сдѣлались бѣдняками. Общее кровавое преслѣдованіе не было допущено благонамѣреннымъ королемъ, его умными министрами, аббатомъ Сугеріемъ и въ особенности благочестивымъ Бернгардомъ, умѣвшимъ управлять умами.

Иначе было въ Германіи, именно въ прирейнскихъ городахъ, гдѣ еврейскія общины едва только оправились отъ ранъ, нанесенныхъ имъ первымъ крестовымъ походомъ. Императоръ Конрадъ III былъ безсиленъ; граждане, которые въ первый крестовый походъ вообще держали сторону евреевъ и защищали ихъ при началѣ втораго похода, стали противъ нихъ. Французскій монахъ Рудольфъ, покинувшій монастырь безъ разръшенія начальства, человъкъ, обладавшій жгучимъ краснорѣчіемъ, разжигалъ фанатизмъ нѣмцевъ противъ евреевъ; настаивая на обращени или истреблени невърующихъ, онъ думалъ совершить благое дъло. Рудольфъ ходилъ изъ города въ городъ, изъ деревни въ деревню, проповѣдуя крестовый походъ, и вплеталъ въ свои проповѣди напоминаніе, что крестовый походъ должно начать съ евреевъ. Германскимъ евреямъ еще площе пришлось бы на этотъ разъ. еслибъ императоръ Конрадъ, питавшій сначала глубокое отвращение къ мечтательности крестоваго похода, не позаботился о безопасности евреевъ. Въ своихъ наслъдственныхъ земляхъ онъ далъ имъ убѣжище въ городѣ Нюрнбергѣ и нѣкоторыхъ другихъ крѣпостяхъ 3), гдѣ рука возбужденныхъ



<sup>1)</sup> Y Bouquet recueil, XIV, 642; Du-Chesne scriptores Franc. IV, 460.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ephraim изъ Бонна, мартиродогій, напечатанный какъ придоженіе въ переводу Emek ha-Bacha стр. V.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Отто фонъ-Фрейзингенъ de gestis Frederici I вн., I гл., 37.

крестоносцевъ не могла ихъ достать. Хотя Конрадъ не имѣлъ власти надъ владѣніями князей и прелатовъ, однако по видимому внушалъ послѣднимъ оберегать евреевъ. Впрочемъ слово императора не имѣло въ то время никакого преобла-дающаго вѣса. Въ августѣ 1146 года пали первыя жертвы пробужденной Рудольфомъ жажды преслѣдованія. Симонъ Бла-гочестивый изъ Трира, находившійся по возвращеніи изъ Англіи нѣкоторое время въ Кельнѣ, былъ схваченъ бродягами въ тотъ моментъ, когда садился на корабль; его принуждали къ крещенію и, получивъ отказъ, убили и изувѣчили; далѣе, одна женщина Минна изъ Шпейера твердо перенесла ужаснѣйшія пытки и осталась вѣрною своей религіи. Эти происшествія принудили евреевъ рейнской области искать покровительства; они платили значительныя суммы князьямъ съ тёмъ, чтобы тё предоставили имъ крѣпости и замки для ихъ безопасности. Кардиналъ-епископъ Арнольдъ кёльнскій передалъ имъ укрѣпленный замокъ Волькенбургъ при Кёнигсвинтерѣ и разрѣшилъ имъ защищаться оружіемъ. Волькенбургъ сдѣлался убѣжищемъ для многихъ общинъ страны. Сталеке при Бахарахѣ также было имъ предоставлено для пребыванія. Пока евреи оставались въ своемъ убѣжищѣ, до тѣхъ поръ они были въ безопасности, но едва удалялись изъ него по своимъ дѣламъ, какъ бродяги подстерегали ихъ, тащили крестить и, безчеловѣчно мучая, убивали сопротив-лявшихся<sup>1</sup>). Но мятежныя крестовыя проповѣди монаха Рудольфа и избіеніе евреевъ были противны представи-Рудольфа и изоление евреевъ оыли противны представи-телямъ прирейнской церкви, такъ какъ изъ-за этого всюду происходили раздоры и несогласія, и Рудольфъ прямо под-стрекалъ народъ къ неповиновенію епископамъ. Архіепископъ майнцскій, Генрихъ I, бывшій вмѣстѣ съ тѣмъ имперскимъ канцлеромъ и намѣстникомъ императора, принялъ въ свой домъ евреевъ, преслѣдуемыхъ бродягами. Сбитая съ толку чернь ворвалась и избила евреевъ въ его глазахъ. Тогда

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ефраниъ бовискій, тамъ-же.

архіепископъ обратился къ самому вліятельному лицу христіанства, того времени, къ Бернгарду клервоскому, имѣвшему вліянія болѣе папы. Онъ описаль ему злодѣянія, совершенныя въ прирейнскихъ областяхъ по иниціативѣ Рудольфа, и просилъ употребить въ дъло свой авторитетъ. Бернгардъ, питавшій отвращеніе къ дѣяніямъ Рудольфа, немедленно согласился оказать помощь. Онъ отправиль къ архіепископу майнцскому посланіе, назначенное для публичнаго прочтенія и сильно осуждавшее возмутителя. Онъ называлъ Рудольфа отверженцемъ церкви, покинувшимъ свой монастырь, нарушившимъ уставъ, презиравшимъ епископовъ и, вопреки намърению церкви, проповъдывавшимъ простодушнымъ христіанамъ смерть и избіеніе евреевъ. Евреевъ же слѣдуетъ въ особенности щадить. Церковь надъется, что они всъ обратятся со временемъ, для чего и назначено ею особая молитва въ Страстную пятницу. «Исполнится ли упованіе церкви, если всѣ евреи будуть избиты» )? Бернгардъ отправилъ также къ духовенству и народу франкскому и баварскому послание въ томъ же смыслѣ, убѣдительно увѣщавая ихъ щадить евреевъ.

Однако посланіе Бернгарда не произвело никакого впечатлѣнія на Рудольфа и на разъяренную толпу; они жаждали умерщвленія евреевъ и всюду ихъ подстерегали. Поэтому клервоскій аббатъ нашелъ необходимымъ лично отсовѣтовать рѣзню евреевъ и, предпринявъ поѣздку въ Германію, чтобъ побудить императора Конрада къ участію въ крестовомъ походѣ, проживалъ по нѣсколько времени въ прирейнскихъ городахъ, съ цѣлью противодѣйствовать дьявольскому дѣлу Рудольфа. Онъ встрѣтилъ Рудольфа въ Майнцѣ, призвалъ къ себѣ, сильно порицалъ и принуждалъ прекратить пропоповѣди объ избіеніи евреевъ и возвратиться въ монастырь. Ослѣпленный народъ ропталъ на дѣйствія Бернгарда, и еслибъ послѣдняго не охраняла слава святой жизни, то на-

<sup>1)</sup> St. Bernhardi epistolae Ne 365.

родъ наложилъ бы на него руки<sup>1</sup>). Рудольфъ сошелъ со сцены. но постянное имъ ядовитое стяла осталось на погибель евреямъ. Чёмъ болёе проповёди Бернгарда за крестовый походъ воодушевляли народъ, тёмъ болѣе свирѣиствовалъ послѣдній противъ евреевъ. Народъ былъ послѣдовательнѣе клервоскаго Святаго и епископовъ и остался при разъ. принятой имъ логикѣ: «если убіеніе невѣрующихъ турокъ богоугодное дёло, то рёзня невёрующихъ евреевъ не можетъ быть грѣхомъ». Когда всявдъ за темъ около Вюрцбурга были найдены изувъченные члены христіанина, собравшіеся тамъ крестоносцы обвинили въ этомъ еврсевъ и сочли себя въ правъ напасть на вюрцбургскую общину. Она оставалась спокойною въ городѣ подъ защитою епископа Ембихо и не считала нужнымь отыскивать себь убъжища. Тъмъ сильнъе былъ ея испугъ, когда она вдругъ была встревожена шайкою крестоносцевъ (22 Адара = 24 Февр. 1147). Волъе двадцати евреевъ потерпѣли мученическую смерть, и между ними уважаемый, добродушный и привѣтливый раввинъ Исаакъ бенъ Еліакимъ, убитый во время чтенія святой книги. Нѣкоторыхъ до того мучали, что шайка разбойниковъ считала ихъ мертвыми, и такимъ образомъ они потомъ были приведены въ чувство сострадательными христіанами, которые ухаживали за ними. Человѣколюбивый епископъ вюрцбургскій велѣлъ приготовить въ своемъ саду могилу для труповъ мучениковъ, а живыхъ отправилъ въ укрѣпленный замокъ близъ Вюрцбурга. Еще хуже было германскимъ евреямъ, когда имперараторъ Конрадъ съ рыцарями и главнымъ войскомъ принялъ участіе въ крестовомъ походѣ, и шайки мародеровъ, не боясь присутствія императора, безнаказанно совершали злодёянія (начало мая 1147). При этомъ три бахарахскіе еврея, предполагая, что бродяги уже исчезли, покинули свой замокъ Сталеке; бродяги схватили ихъ, потащили крестить и убили за оказанное сопротивление (5 Сивана = 6 Мая)<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Отто фонъ-Фрейзингенъ, тамъ-же глав. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ефраниа боннскаго, тамъ-же. Лётописи вюрцбургскія въ Pertz monumenta XVI стр. 3 и слёд.

Когда весною собрались крестоносцы, ярый духъ благочестиваго избіенія безпрепятственно перешель изъ Германіи во Францію. Въ Карантанъ (депар. Ла-Маншъ) произошло формальное сражение между бродягами и евреями. Послѣдніе, собравшись на одномъ дворъ, защищались отъ нападенія. Два брата, отличавшиеся французскою храбростью, наносили раны и убили многихъ бродягъ, пока враги, ожесточенные еще более потерею, не нашли входа во дворь въ тылу евреевъ и переръзали ихъ всъхъ. Въ это время во Франци погибъ также мученическою смертью молодой ученый Петръ, ученикъ Самуила бенъ Меира и Р. Тама, который, не смотря на свою молодость, пріобрѣль уже славу между тоссафистами. Даже неподалеку отъ монастыря Клерво, на глазахъ аббата Бернгарда, неукротимая крестовая шайка безбоязненно занималась своимъ кровавымъ ремесломъ. Она напала на еврейскую общину Рамерю во второй недальный праздникъ, вторглась въ домъ извѣстнѣйшаго между европейскими евреями своею добродѣтелью и ученостью Р. Іакова Тама, разграбила все его имушество, разорвала свитокъ воры и потащила Тама въ поле, гдъ и умертвила его въ ужасныхъ мученіяхъ. Такъ какъ Р. Тамъ былъ самымъ знатнымъ евреемъ, то врестоносцы хотёли выместить на немъ страданія и смерть Іисуса. Они успѣли нанести ему пять ранъ въ голову, отъ которыхъ онъ и умеръ бы, еслибъ на его счастіе не проѣзжаль въ это время знакомый ему рыцарь. Р. Тамъ имѣлъ еще столько силъ, что могъ умолять его о помощи; рыцарь объщаль помочь, но съ тъмъ условіемъ, что Тамъ дасть ему въ награду великолъпнаго коня. Не отличавшийся особымъ благородствоить рыцарь уговорилъ затёмъ разбойничью шайку предоставить ему жертву, объщая или склонить ее къ крещенію, или отдать опять въ ихъ руки <sup>1</sup>). Такимъ образомъ спасся мужъ, бывший руководителенъ и примъремъ для германскихъ и французскихъ евреевъ (8 Мая 1147). По всей въроятности, вліянію Бернгарда слъдуеть приписать, что во

186

<sup>1)</sup> Тамъ-же смр. зам. 5. прим.

Франціи, исключая Карантана, Рамерю и Сюлли, не было травли евреевъ. Въ Англіи, гдѣ со временъ Вильгельма Завоевателя поселилось много евреевъ, находившихся въ сношени съ французскими общинами, не было преслёдования, такъ какъ король Вильгельмъ II энергически защищалъ евреевъ '). Богемскіе евреи сильно пострадали во время похода бродягь и 150 изъ нихъ потерпъли мученическую смерть. Лишь послѣ перехода французскихъ крестоносцевъ за границы Германіи, евреи рѣшились покинуть замки, служившіе имъ убъжищемъ (15 Аба = 14 Іюля 1147), и не подвергались болье нападенію. Даже ть евреи, которые по своей слабости допустили окрестить себя, возвратились къ еврейству. Въ этомъ помогъ имъ одинъ благочестивый и человѣколюбивый священникъ, имя котораго въ сожалѣнію осталось неизвѣстнымъ; онъ привелъ насильно окрещенныхъ евреевъ во Францію и другія мѣста, гдѣ они оставались, пока не забылось, что они короткое время принадлежали къ церкви; тогда они возвратились на родину и къ своей въръ<sup>2</sup>).

Вообще фанатизмъ втораго крестоваго похода менѣе перваго поглотилъ жертвъ, частію потому, что свѣтскія и духовныя власти защищали евреевъ, частію потому, что германскій императоръ и французскій король не принимали въ свое крестоносное войско разбойничьихъ шаекъ, подобныхъ шайкамъ Вильгельма Цимермана и Эмихо лейнингенскаго. Но евреи купили дорогой цѣной предоставленную имъ защиту и даже поплатились всею своею будущностью. Евреи считали съ тѣхъ поръ германскаго императора своимъ покровителемъ, и самъ онъ считалъ себя таковымъ, за что и требовалъ вознагражденія. Германскіе евреи, бывшіе передъ тѣмъ свободными, подобно германцамъ и римлянамъ, сдѣлались теперь камеръ-слугами (servi camerae) римсконѣмецкой имперіи. Это ненавистное прозвище сначала обозначало только, что евреи неприкосновенны подобно цар-

1) **Тамъ-же**.

<sup>3</sup>) Тамъ-же.

скимъ слугамъ, и что они должны платить царю и государству за оказанное имъ покровительство порядочныя подати, охранныя деньги и чрезвычайные налоги. Но мало-по-малу слово это стало употребляться въ своемъ первоначальномъ ненавистномъ значении, и на евреевъ стали смотръть почти какъ на крѣпостныхъ и несамостоятельныхъ рабовъ. Германскіе евреи, только что собиравшиеся выдти изъ мрака невъжества, были повержены въ безпредѣльное уничиженіе, изъ котораго могли хотя немного выдти только чрезъ шесть столётій. Потому-то и произведенія ихъ умственной дѣятельности того времени носять отпечатокъ неразвитости, ихъ стихотворенія были жалобными пъснями, безвкусными и варварскими, какъ ихъ языкъ, и даже въ области талиуда они рѣдко производили что нибудь особенное. Германскіе евреи были до конца восемнадцатаго въка паріями въ исторіи. Во Франціи же, гдѣ господствовали другіе политическіе и общественные порядки, еврейское просвъщение еще могло дать какой нибудь цвѣтъ.

Между тъмъ какъ французскіе и нъмецкіе евреи находились подъ вліяніенъ страха, наведеннаго на нихъ кресто-носными шайками, евреи Сѣверной Африки подверглись болѣе продолжительному преслѣдованію, имѣвшему иныя послъдствія. Оно было возбуждено человъкомъ, который, будучи полу-философомъ, полу-реформаторомъ и полу-завоевателемъ, основаль свою собственную политико-религіозную систому. Абдаллахъ Ибнъ-Тумартъ изъ съверо-западной Африки былъ превращенъ въ Багдадъ мистическимъ философомъ Алгацали въ строго-нравственнаго мечтателя-фанатика. Возвратясь въ Африку, онъ проповѣдывалъ простодушнымъ варварійскимъ племенамъ простоту въ жизни и въ одеждѣ, ненависть къ поэзія, музыкѣ и образовательнымъ искусствамъ и войну съ алморавидскими царями, предававшимися утонченному образу жизни. Съ другой стороны, Ибнъ-Тумартъ отвергалъ суннитское учение магометанской вфры и буквальное изложение стиховъ корана, что Богъ чувствуетъ какъ человѣкъ и дѣйствуеть по душевному побуждению. Онъ имѣлъ много при-

верженцевъ между варварійцами и основалъ секту, которая, по своему исповѣданію единаго Бога безъ тѣлеснаго представленія (Tauchid), называлась Альмовахидами или Альмогадами. Секта признавала въ Ибнъ-Тумартъ Магди божественнаго посла, имама исламскаго. Путемъ возстанія и войны съ алморавидами Ибнъ-Тумартъ распространилъ въ съверозападной Африкъ свою религіозно-нравственную реформацію. По смерти его, ученикъ его Абдулмуменъ сдълался предводителемъ альмогадовъ и былъ признанъ княземъ правовърныхъ (Emir al-Mumenin). Одерживая побѣду за побѣдою, онъ покорилъ царство алморавидовъ и овладѣлъ всею сѣверною Африкою. Но Абдулмуменъ былъ фанатикомъ. Подобно тому какъ онъ истреблялъ алморавидовъ огнемъ и мечемъ, не только какъ политическихъ противниковъ, но и какъ иновърцевъ, такъ точно онъ не терпълъ въ своемъ царствъ никакого другаго исповѣданія.

Овладтвъ послъ продолжительной и упорной осады главнымъ городомъ Марокко, Абдулмуменъ (1146), новый властелинъ, приказалъ созвать многочисленныхъ евреевъ этого города и сказалъ имъ слѣдующую рѣчь: «Вы отвергаете ниспослание пророка Магомета и въруете, что объщанный Мессія утвердить вашь законь и укрѣпить вашу религію. Но предки ваши говорили, что этотъ Мессія явится не позже какъ чрезъ полъ-столѣтіе послѣ явленія Магомета. Ну! эти пятьсоть лать давно уже прошли, и никакой пророкъ не возсталъ между вами. Свобода, предоставленная вамъ лишь на этомъ условіи, должна прекратиться. Мы не можемъ оставлять васъ долѣе въ вашемъ невѣріи. Мы не хотимъ болѣе вашей дани. Вамъ остается выборъ между принятіемъ ислана и смертью. Отчаяние евреевъ было велико: уже во второй разъ, подъ владычествомъ магометанъ, имъ предоставленъ былъ печальный выборъ между смертью и религией. Абдулмуменъ, склонясь на увъщанія, замѣнилъ этотъ указъ о преслѣдования разръшениемъ евреямъ выселиться. Онъ назначилъвыходцамъ срокъ для продажи ихъ земель и движимаго имуцества, котораго они не могли взять съ собою. Желавшіе же остаться въ африканскомъ государствѣ принуждались къ принятію ислама и, въ случаѣ сопротивленія, подвергались казни. Ревностные исповѣдники еврейства оставляли Африку и переселялись въ Испанію, Италію и другія страны. Поэтъ и раввинъ Іегуда Ибнъ-Аббасъ (см. стр. 133) покинулъ Фецъ и поселился въ Алеппо. Большая же часть покорилась на короткое время и приняла для виду исламъ, выжидая болѣе благопріятныхъ временъ (1146)<sup>1</sup>).

Не только мароккскіе, но и всё разсёянные въ сёверной Африкё евреи подверглись преслёдованію, и всякій разь, какъ только Альмогады овладёвали какимъ либо новымъ городомъ, къ евреямъ примёнялся тотъ же эдиктъ. И христіанъ постигло такое же преслёдованіе, но такъ какъ для нихъ была открыта христіанская Испанія, гдё единовёрцы встрёчали ихъ съ распростертыми объятіями, то они были тверже въ религіи и выселились всё. Во всемъ альмогадскомъ государствё, распространившемъ мало по малу свои предёлы отъ Атласскихъ горъ до египетской границы, были разрушены всё синагоги и церкви, и путешественники не находили и слёдовъ пребыванія въ государствё евреевъ или христіанъ<sup>3</sup>).

Правда, многіе изъ африканскихъ евреевъ перешли въ исламъ, но лишь нѣкоторые изъ нихъ искренно исповѣдывали его, большинство же принадлежало къ новой религіи только по наружности, такъ какъ отъ нихъ требовали только вѣры въ пророческое ниспосланіе Магомета и изрѣдка посѣщенія мечетей. Въ тайнѣ же они со всею строгостью исполняли предписанія еврейства, такъ какъ альмогады не имѣли полицейскихъ шпіоновъ для присмотра за дѣяніями

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Джебн въ Мунка Notice sur Ioseph b. Iehuda стр. 42 и слѣд. и Ибнъ-Алаенра II, стр. 88. Невѣрно обозначенное Авраамомъ Даудомъ время, "что Ибнъ-Тумартъ (т. е. альмогады) свирѣпствовалъ противъ Изранля уже въ 4902— 1142". Единственно вѣрною оказывается в поха, обозначенная Ибнъ-Вергою (въ Schebet Iehuda № 30), что преслѣдованіе началось въ 4906—1146.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Алкифти въ Casiri Bibliothecae arabico-hispana I, 294, и Джеби, тамъ-же.

новообращенныхь<sup>1</sup>). Не только народъ, но и благочестивые раввины принимали исламъ для виду, успокоивая свою совъсть тъмъ, что отъ нихъ не требовалось идолопоклонства или отреченія отъ еврейства, но лишь произношенія формулы въры, что Магометъ былъ пророкъ, что нисколько не походило на идолопоклонство. Нъкоторые бутѣшали себя тъмъ, что имъ не долго придется терпъть это насиліе, ибо они надѣялись, что скоро явится Мессія и освободитъ ихъ отъ этого бѣдствія<sup>2</sup>).

Будучи псевдо-мусульманами, западно-еврейскіе ученые усердно занимались даже изученіемъ талмуда и собирали въ училищахъ жаждущее познаній юношество <sup>3</sup>), которое слушало также толкованіе корана. Однако истинно-благочестивые мужи не могли долго находиться въ этомъ двусмысленномъ положеніи. Они сбросили ненавистную маску, открыто исповѣдали еврейство и претерпѣли за это мученическую смерть. Іегуда Гакогенъ Ибнъ-Суссанъ изъ Феца, талмудическій авторитетъ, значится мученикомъ въ Магребѣ, и притомъ не единственнымъ <sup>4</sup>).

Побѣдоносный Абдулмуменъ не удовольствовался однако обладаніемъ Магребской страны, а считалъ дополненіемъ къ ней прекрасную Андалузію, которую, по его мнѣнію, легко было отнять у алморавидскихъ намѣстниковъ и христіанскихъ государей. Завоеваніе магометанской южной Испаніи также было не трудно, такъ какъ различныя партіи ослабляли одна другую. Наконецъ и главный городъ Андалузіи, Кордова, въ теченіи короткаго трехлѣтняго періода перемѣнившій государей восемь разъ, попалъ во власть фанатиковъ алмогадовъ (Іюня 1148), и спустя годъ большая часть Андалузіи была въ ихъ рукахъ. Прекрасныя синагоги, воздвигнутыя благочестіемъ, любовью къ пышности и тон-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Маймунн Iggeret ha-Schemad, ed. Geiger, стр. 1—6; надан. Эдельмана въ Chemda Genusa стр. 6—12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) На Іосифа бенъ Акуина ссылается Мункъ въ Archives Israëlites 1851 стр. 327.

<sup>4)</sup> Саадія Ибнъ-Дананъ въ Chemda Genusa, стр. 30.

кимъ вкусомъ андалузскихъ евреевъ, сдѣлались добычею фанатической ярости. Старый раввинъ кордовскій, философски образованный Іосифъ Ибнъ-Цадикъ, былъ свидэтелемъ гибели древнѣйшей и знатнѣйшей общины, и вскорѣ затѣмъ умеръ (конецъ 1148 или начало 1149)<sup>1</sup>). Влестящія еврейскія высшія школы въ Севильѣ и Луценѣ были закрыты. Сынъ и наслѣдникъ Іосифа Ибнъ-Мигаша, Р. Меиръ, переселился изъ Луцены въ Толедо, и вмѣстѣ съ нимъ всѣ, имѣвшіе вогможность избавиться отъ насилія. Остальные послѣдовали примѣру африканскихъ евреевъ, покорились на время необходимости, приняли исламъ и тайно исповѣдывали еврейство, пока не представлялся случай открыто исповѣдывали еврейство, кенщины, дѣти и имущество переселенцевъ перешли во власть завоевателей, причемъ со слабыми обращались какъ съ невольниками<sup>2</sup>).

Въ это печальное время, когда центръ еврейства утратилъ свою силу, возникъ, благодаря счастливому стеченію обстоятельствъ, новый сборный пунктъ. Христіанская Испанія, достигнувшая въ царствованіе короля Альфонса Раймундеца (1126—1157) высшей степени могущества, сдѣлалась убѣжищемъ изгнанныхъ изъ Андалузіи евреевъ, и Толедо, ставшій столицею государства, сдѣлался новымъ центромъ еврейской науки. Этимъ благопріятнымъ поворотомъ еврейство обязано человѣку, котораго еврейская нація ставитъ на ряду съ Ибнъ-Шапрутомъ и Ибнъ-Нагрелою. У мудраго человѣколюбиваго короля Альфонса Раймундеца былъ любимецъ, молодой Іегуда Ибнъ-Езра, сынъ того Іосифа Ибнъ-Езры, котораго вмѣстѣ съ его тремя братьями прославляетъ еврейская литература (см. стр. 136)<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Донесеніе Ибнъ-Дауда дополняется и выясняется Chronicon Alfonsis impetoris c. 101. p. 398. Gentes vocant Muzmotos venerunt ex Africa et transierunt mare Mediterraneum—praeoccupaverunt Sibillam et alias civitates et oppida et acciderunt nobiles ejus et Christianos, quos vocabant Muzarabes — et Judaeos qui ibi erant ex antiquis temporibus et acceperunt sibi uxores eorum et domus et divitias.

<sup>3)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

король, овладѣвъ пограничною крѣпостью Калатравою, между Толедо и Кордовою (1146), назначилъ Іегуду Ибнъ-Езру, вѣроятно за оказанную храбрость '), коммендантомъ Калатравы и возвелъ его въ званіе князя (Nassi).

Ісгуда Ибнъ-Езра сдѣлался ангеломъ-хранителемъ своихъ несчастныхъ единовѣрцевъ, бѣжавшихъ отъ яростнаго преслѣдованія побѣдоносныхъ алмогадовъ. Онъ помогаль имъ находить убѣжища въ христіанской Испаніи, употреблялъ свои богатства на выкупъ заключенныхъ въ тюрьму, на одежду для нагихъ и пищу для голодныхъ. Община толедская была густо населена эмигрировавшими евреями. Меиръ Ибнъ-Мигашъ открылъ тамъ училище для изученія талмуда и вскорѣ собралъ вокругъ себя много учениковъ. Еврейская наука, изгнанная изъ магометанскаго царства, процвѣтала теперь въ Толедо подъ покровительствомъ христіанскихъ государей.

Ісгуда Ибнъ-Езра пріобрѣлъ еще большее значеніе въ глазахъ испанскаго короля, назначившаго его королевскимъ майордомомъ (около 1149). Этотъ еврейскій князь, ратуя за раввинство, увлекся до преслѣдованія, которое легло пятномъ на его славѣ. Караимы размножились опять со времени послѣдняго преслѣдованія ихъ въ Кастиліи (см. стр. 99) и старались возстановить свою поблекшую славу. Они выинсали въ Кастилію многочисленныя литературныя произведенія своихъ учителей на востокѣ и въ Египтѣ, усилившія ихъ глубокое отвращение къ раввинскому еврейству. Въ это время константинопольскій караимъ, Іегуда бенъ Элія Гадасси, называвшій себя плачущимъ по Сіону (га-Абель), вновь поднялъ борьбу съ раввинистами и сочинилъ объемистую книгу подъ заглавіемъ Эшколь Гакоферъ или Гапелесъ, въ которой ръзко говоритъ о столь часто оспариваемой разницъ между этими двумя еврейскими исповъданіями (1149)<sup>3</sup>). чъмъ вновь разжегъ вражду. Сочинения Іегуды Гадасси от-

<sup>1)</sup> Тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочиненіе его напечатано въ Гославѣ (Евпаторін) 1836, но не вполиѣ. Издатель самъ обозначаетъ годъ составленія.

личались большинь пыломъ, грубынъ языкомъ съ алфавитными акростихами и жалкою, однозвучною риемою. Эта враждебная книга, въроятно, была также послана въ Кастилію, гдѣ вновь разожгла планя спора. Вмѣсто того, чтобы поручить искусному противнику опровергнуть это сочинение, Ieгуда Ибнъ-Езра прибѣгнулъ къ свѣтской власти и испросилъ у короля Альфонса дозволение преслъдовать караимовъ. Онъ забылъ, что нельзя раздувать тлѣющій огонь яростнаго преслѣдованія, не подвергаясь опасности сдѣлаться самому его жертвою. Съ разрѣшенія короля Іегуда Ибнъ-Езра такъ принизилъ караимовъ, что они не смѣли болѣе поднять своей головы<sup>1</sup>). Въ чемъ состояло это принижение, неизвъстно; по всей вѣроятности, они были изгнаны изъ тѣхъ городовъ, гдѣ жили раввинисты (1150-57). Однако евреи не долго пользовались покровительствомъ въ Кастиліи. Времена, наступившія по смерти короля и его сына, короля кастильскаго (1158), и, въроятно, пережитыя Ибнъ-Езрой, были печальны. Во время несовершеннольтія инфанта Альфонса возгорѣлась ожесточенная междуусобная война между дворянскими домами де Кастро и де Лара, въ которой принимали участіе другіе христіанскіе цари; прекрасная страна была разорена, и главный городъ Толедо сдѣлался мѣстомъ кровавыхъ сценъ. Христіанскіе короли Испаніи не могли охранять свои границы отъ безпрестанныхъ нападений альмогадовъ и были принуждены предоставлять ихъ оборону фанатическимъ рыцарскимъ орденамъ, существовавшимъ въ прежнія времена и вновь основаннымъ ими. Это смутное, кровавое время не благопріятствовало культурѣ. Ибо испанскіе евреи не оставались, подобно германскимъ, равнодушными свидътелями политическихъ споровъ и войнъ, а принимали въ нихъ живѣйшее участіе. Евреи гранадскіе участвовали въ заговорѣ, затвянномъ сообща и единодушно съ національными арабами, съ лишенными господства алморавидами, съ христіанами и вообще со всѣми недовольными, съ цѣлію низвергнуть вла-

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

дычество жаждавшихъ преслѣдованія алмогадовъ. Главною точкой былъ избранъ городъ Гранада, завоеванный алмогадскими варварійцами позже другихъ городовъ Андалузіи. Душею заговора были два недовольные предводителя, Ибнъ-Марданшъ и Ибнъ-Гумшугъ. Они двинулись съ многочисленнымъ отрядомъ къ Гранадѣ, и евреи этого города, подъ предводительствомъ нѣкоего Сахра Ибнъ-Руица Ибнъ-Дагри, облегчили имъ взятіе этого важнаго города (1162). Однако предпріятіе не удалось: алмогады вновь овладѣли Гранадою, и евреи, попавшіе въ ихъ руки, жестоко были наказаны<sup>1</sup>).

Однако еврейская наука не была подавлена неблагопріятными временами, наставшими во встхъ странахъ, по которымъ разсѣялся Израиль; напротивъ, она принесла нѣкоторый цвѣтъ и продолжала стоять въ уровень съ культурой. Два мужа, оба изъ Толедо, присовокупили къ старой славъ новую. То были Авраамъ Ибнъ-Даудъ и Авраамъ Ибнъ-Езра, различные по характеру, стремленію и судьбѣ, но равные по любви къ еврейству и наукѣ. Авраамъ Ибнъ-Даудъ Галеви (род. около 1110, ум. мученическою смертію 1180)<sup>2</sup>), происходиль съ материнской стороны отъ князя Исаака Ибнъ-Албаліи. О его юношескомъ образованіи и о его жизни ничего неизвѣстно. Однако онъ былъ вполнѣ посвященъ не только въ знаніе талмуда, но и во всё отрасли науки того времени, и занимался также, весьма мало цѣнимымъ евреями, изучениемъ истории, еврейской и всеобщей, насколько она была ему доступна въ своемъ жалкомъ положени въ средніе въка. Онъ занимался медициною и углублялся въ науки вообще. Ибнъ-Даудъ не обладалъ глубокою и проницательною способностью создавать новыя идеи, но его разсудительный



<sup>1)</sup> Bb Gayongas History of the mahometan dynasties II, oppendia IV, p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Годъ его рожденія слёдуеть изъ того, что онъ быль ученикомь умершаго въ 1125 г. Баруха Албалін. Образъ чтенія Ewen Daud имѣють рукописи и также Филиповскаго Iochasin; образъ чтенія — Dior—есть искаженіе. Что онъ быль врачемь, слёдуеть изъ его анатомическихъ познаній въ Emunah Ramah.

и свѣтлый умъ основательно изслѣдовалъ уже существующее и выяснялъ непонятное. Съ удивительною ясностью онъ излагалъ и рѣшалъ наитруднъйшія задачи. Его занимали высшія проблемы челов'тческаго ума и ему было не понятно, какъ можно весь свой вѣкъ заниматься пустяками, даже филологіею, математикою, теоретическою медициною или законовѣдѣніемъ, предметами, имѣющими лишь относительное значеніе, вмѣсто того, чтобы обращать вниманіе на святѣйшую задачу жизни. Эта задача, по мнѣнію Ибнъ-Дауда, состоить въ философскомъ познания, такъ какъ оно заключаетъ въ себѣ познаніе о Вогѣ. Лишь по этой причинѣ человѣкъ, какъ благороднѣйшее изъ созданій, пользуется преимуществами<sup>1</sup>). Онъ особенно выставлялъ это на видъ тѣмъ изъ своихъ единовѣрцевъ, которые выказывали нѣкоторое недовъріе къ философіи. Ибнъ-Дауду хорошо была извъстна причина этого недовърія къ самостоятельному изслёдованію. Существують въ наше время, замѣчаетъ онъ, поверхностно ознакомившіеся съ науками, которые не въ состояніи держать два свѣта, свѣтъ вѣры въ правой рукѣ и свѣтъ познанія въ лівой. Такъ какъ у подобныхъ личностей світъ изслѣдованія потушилъ свѣтъ вѣры, то толпа, вообразивъ, что изслѣдованіе вообще приносить вредь, удаляется отъ него<sup>2</sup>). Въ еврействъ же познание составляетъ обязанность, и потому не должно отъ него отказываться. Еврейство не должно страшиться философіи, такъ какъ основныя его правила согласуются съ нею. Богъ же удостоилъ безъ труда открыть евреямъ то, что народы, лишенные откровенія, познали лишь послѣ дву-тысячелѣтнихъ трудовъ <sup>8</sup>).

<sup>4</sup> Ибнъ-Даудъ доказываетъ необходемость философскаго изслѣдованія. Вопросъ о томъ, свободенъ ли человѣкъ въ своихъ нравственныхъ дѣйствіяхъ, или принуждается къ нимъ предвидящимъ божествомъ, не можетъ быть рѣшенъ безъ

<sup>1)</sup> Emunah Ramah, ed. Weil. Frankf. a M. 1857; еврейскій тексть стр. 44-46-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же стр. 2; 83.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ-же ст. 4; 103.

глубокаго метафизическаго изслѣдованія. Еврейство хотя и учитъ, что человѣку дана свобода воли, но и въ его источникахъ находятся изреченія, опровергающія повидимому это ученіе. Все это нуждается въ примиреніи путемъ философіи<sup>1</sup>). Серьезный трудъ Іегуды Галеви, отводившій второстепенное мѣсто философіи въ сравненіи съ религіею, имѣлъ даже въ Толедо такъ мало вліянія на умы, что Ибнъ-Даудъ, двадцать лѣтъ спустя, призналъ первенство философіи и внс въ старался согласовать ее съ еврействомъ. Но время было еще недостаточно зрѣло для полной оцѣнки истиннаго достоинства этихъ двухъ способовъ познанія.

Чтобы разсвять сомнвнія одного ученика, Ибнъ-Даудъ, «душа котораго нашла покой», написалъ религіозно-философское сочинение<sup>2</sup>) подъ заглавиемъ «высшая вѣра» для одержимыхъ подобными же сомнѣніями. Въ введеніи скромный авторъ говоритъ, что сочинение это предназначено имъ не для зрѣлыхъ, проникнутыхъ философіею мужей и не для простыхъ, благочестивыхъ людей, а лишь для такихъ мыслителей, которые не могутъ справиться съ двумя господами, «изъ которыхъ одинъ великъ, другой не малъ» 3). Въ изложеній своей религіозно-философской системы Ибнъ-Даудъ оказывается послъдователемъ современной философіи. Аристотель, неограниченно господствовавшій надъ умами въ синагогъ, церкви и мечети, былъ для толедскаго философа также неопровержимымъ авторитетомъ. И Ибнъ-Даудъ присоединяется къ аристотельскому воззрѣнію на міръ, желая лишь доказать, что священное писаніе содержить, хотя и скрыто, философскія мысли о степеняхъ высшаго и низшаго міра; мъстами онъ, подобно александрійско-еврейскимъ и христіанскимъ мыслителямъ, даетъ понять, что философія грековъ позаимствована у евреевъ 4). Витесть съ Аристотелемъ онъ предполагаетъ, что небо и звъздный міръ — существа оду-

- <sup>8</sup>) Тамъ-же стр. 82.
- 4) Тамъ-же стр. 63.

<sup>1)</sup> Тамъ-же 4; 103.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Слѣдуетъ изъ стр. 63; 78. Арабское заглавіе "Akida Rafia".

шевленныя, тёлесныя, но неизмёняющіяся; надъ ними находится міръ духовъ, первоначальный (абсолютный) разумъ, отъ котораго исходитъ побуждение къ мышлению въ человѣческомъ умѣ, одаренномъ для того способностію. Первоначальный разумъ или дѣятельный духъ называется въ еврействѣ «святымъ духомъ» 1). Подобно арабскимъ философамъ, онъ въ этомъ мірѣ духовъ находить сонмъ ангеловъ, которые служать Богу послами. Это среднія существа между Богомь и низшимъ міромъ (Schenijim). Посредствомъ этихъ среднихъ существъ божество действуетъ на міръ, который, какъ неизмѣняемое единство, самъ по себѣ не можетъ дѣйствовать и измѣняться. Благочестивый Ибнъ-Даудъ настолько подчинялся вліянію современной философіи, что колебался признать, созданъ ли низшій міръ Богомъ или средними существами. Въ крайнемъ случаѣ, можно предполагать, что Богъ призваль къ бытію первобытное вещество съ первобытнымъ образомъ, но что существенное образование мира произопило, безъ сомнѣнія, отъ среднихъ существъ 2). Но во всякомъ случаћ, сохранение вселенной и поддержание порядка, какъ и каждое вообще измѣненіе въ мірѣ подъ лунною сферою. исходитъ отъ среднихъ существъ.

Авраамъ Ибнъ-Даудъ исходитъ отъ этихъ предположеній современной философіи, съ цѣлію философски изобразить еврейство и свои религіозныя воззрѣнія. Духовность души, ея отдѣленіе отъ тѣла и безсмертіе стоятъ на такомъ твердомъ основаніи, что священное писаніе не нуждалось въ подтвержденіи безсмертія, такъ какъ уже его предполагало. Посредствомъ него возбуждается душа, состоящая въ тѣсной связи съ духовнымъ міромъ, и достигаетъ познаній и высшей стечени философскаго воззрѣнія. На тѣсной связи человѣческой души съ первоначальнымъ разумомъ основано откровеніе Божіе людямъ путемъ пророчества. Такъ какъ для

198

<sup>1)</sup> Тамъ-же 70 внизу.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же стр. 43. Смр. о томъ Гуггенгеймера религіозную философію Авраама Ибнъ-Дауда, Аугсбургъ 1850, стр. 44 и слёд.

всевѣдѣнія Божія, міра духовъ (ангеловъ) и дѣйствующаго первоначальнаго разума не существуетъ времени, такъ что прошедшее и будущее, подобно настоящему, ясно предстоятъ предъ ними, то и душа, въ силу своей причастности къ этимъ существамъ, способна къ такому, не ограниченному временемъ, познанию. Низшая степень пророчества высказывается уже въ сновидѣніяхъ. Душа, не тревожимая во снѣ чувственными впечатлѣніями, безпрепятственно воспринимаеть изліянія духовнаго міра и истинное познаніе. Но не всѣ сновидѣнія имѣютъ пророческую натуру, а только тѣ, которыя касаются цёлыхъ народовъ и государствъ и исполнены важности, потому что въ этомъ высказывается независимость души отъ отдѣльныхъ существъ и ея стремленіе къ всеобщему. Въ этомъ-то и состоитъ разница нежду пустыми и пророческими снами. Первые исполнены дълъ и отдъльныхъ предметовъ, касающихся видящаго сонъ существа. Пророческія же сновидѣнія составляють низшую степень пророчества, для чего не требуется особаго совершенства. Высшая степень пророчества состоить въ предвидении будущей судьбы и въ удостоении божественнаго общения въ бодрственномъ состоянии.

Этой высокой степени пророчества можеть достигнуть только душа, отрѣшенная отъ чувственности съ самаго рожденія, такъ что болѣе и болѣе облагороживается подъ вліяніемъ нравственнаго усовершенствованія и теоретическаго глубокомыслія. Подобная душа, достигнувъ посредствомъ пророческихъ сновъ извѣстной прозорливости, можетъ мало по малу достигнуть высшей степени. Но для этой степени требуются, кромѣ способности и нравственной чистоты, еще нѣкоторыя другія условія. Не всякое время и не каждое климатическое условіе, не каждая среда народа пригодны для того. Нельзя впередъ опредѣлить надлежащее время; извѣстно только то, что даже лица, способныя къ пророчеству, не удостоились онаго, потому что время было къ тому непригодно. Святая Земля есть самая подходящая сфера для пророческихъ откровеній; доказано, что болѣе всего пророковъ произошло изъ народа израильскаго <sup>1</sup>).

Высшей степени пророчества достигь Моисей, ибо онъ, какъ никто другой, обладалъ въ совершенствѣ двумя главными добродѣтелями, справедливостью и смиреніемъ<sup>2</sup>). Хотя этотъ фактъ основанъ лишь на историческомъ преданіи, однако въ немъ столько же достовѣрности, сколько въ логически-вѣрномъ заключеніи. Если отрицать вообще историческое преданіе, то каждому человѣку, отвергающему узнанное и познанное предками, пришлось бы начинать съ начала. Достовѣрность посланія Моисея основана на томъ, что 600,000 человѣкъ въ одно и тоже время видѣли и несомнѣнно испытали его. Если отрицать это, то пришлось бы сказать, что авторъ еоры самъ придумалъ то, что совершенно лишено историческаго основанія<sup>3</sup>).

Цѣль всей философской теоріи состоить въ практическомъ осуществлени нравственныхъ цѣлей; такія цѣли предписываетъ еврейство. Никто изъ предшественниковъ его не высказалъ этихъ основныхъ мыслей такъ мътко и ясно, какъ Авраамъ Ибнъ-Даудъ \*). Посредствомъ нравственности достигаются извёстныя добродётели, здоровая семейная жизнь и хорошій, основанный на этой добродѣтели, государственный строй. Слъдовательно, всъ религіозныя обязанности еврейства можно раздѣлить на пять классовъ <sup>5</sup>). Первый классъ предписываетъ истинное богопознание, чистую въру въ Бога и любовь къ нему. Послъдняя проявляется въ исполнении извѣстныхъ религіозныхъ обрядовъ, какъ-то: въ субботѣ, въ прообразовательныхъ обрядностяхъ, въ молитвахъ, въ символическихъ дъйствіяхъ, т. е. филактеріяхъ (тефиллинъ) и дверныхъ ладонкахъ (mesuses) съ именемъ Бога. Второй классъ требуемыхъ еврействомъ обязанностей предписываетъ нѣкото-



<sup>1)</sup> Emunah Ramah стр. 70 и слѣд.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ-же 75 вверху.

<sup>•)</sup> Тамъ-же 69 и слѣд.

<sup>4)</sup> Tamb-me 4, 98.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Тамъ-же 102.

рыя добродѣтели, именно, строгую спреведливость и добросовѣстность, какъ главныя добродѣтели; далѣе, миролюбіе, независтливость и любовь къ врагамъ, имѣющіе своимъ началомъ смиреніе. Въ третьемъ классѣ содержатся правила объ отношенияхъ главы семейства къ женъ, дътямъ и прислугъ, согласно принципамъ права и любви. Четвертый, самый обширный классъ говорить объ отношенияхъ гражданина къ гопредписываетъ согражданамъ; любовь сударству И онъ къ ближнему, справедливость въ сношеніяхъ, заботу о слабыхъ и страждущихъ, достижение высшаго совершенства въ томъ, чему учитъ философская этика. Наконецъ, существуетъ еще пятый классъ законовъ, конечная причина которыхъ не легко объясняется; сюда относятся законы о жертвоприношеніяхъ и явствахъ (требникъ, Schamijot). Эти пять группъ обязанностей не равны по значению, такъ что учение о въръ занимаетъ высшую, требники низшую ступень, почему послѣдніе часто ставились пророками на задній планъ<sup>1</sup>). Исходя изъ инаго основнаго принципа. Ибнъ-Даудъ цришель къ иному заключенію, чёмъ родственный ему по воззрѣнію Іегуда Галеви. Между тѣмъ какъ обрядовыя правила составляють, по мнѣнію Галеви, сущность еврейства, необходимую для поддержанія пророческой натуры (см. стр. 156), они, по мнѣнію Ибнъ-Дауда, имѣютъ лишь второстепенное значеніе. Но если Ибнъ-Даудъ придавалъ второстепенное значение обрядамъ, которыхъ не съумѣлъ исключить изъ своей системы, то его благочестве запрещало ему отказывать имъ въ должномъ почтении. Человъкъ долженъ изслъдовать, а не умствовать и не считать лишеннымъ значенія то, что недоступно его понятіямъ. Върующій долженъ принять во вниманіе, что классъ религіозно-служебныхъ предписаній, исходя отъ того же самаго законодателя, который открылъ ихъ такимъ чудеснымъ образомъ, не могутъ быть поэтому лишены значенія<sup>2</sup>).

<sup>9</sup>) Тамъ-же 102, 3.

l

<sup>1)</sup> Тамъ-же 99--102.

Еврейство, открытая Богомъ религія, назначаетъ награду за соблюдение законовъ и наказание за ихъ нарушение; слъдовательно, предполагаетъ въ человѣкѣ свободу воли. Но Авраамъ Ибнъ-Даудъ не довольствуется этими данными, онъ хочеть привесть доказательства этому важному для нравственности и религіозности ученію и опровергнуть противное мнѣніе, будто свободная воля человѣка умаляетъ божеское всевѣдѣніе. Онъ исходить изъ той точки зрѣнія, что всевѣдѣніе божіе, будучи всесовершеннымъ, познаетъ также твореніе и его проявленія въ истомъ его значеніи. Но рядомъ съ относительною и кажущеюся возможностью, какъ напримъръ, солнечное затибніе-которое для несвѣдущихъ составляетъ только возможность, а для астрономовъ непреложность существуеть еще истинная возможность. Такова именно нравственная свобода человѣка. Всевѣдѣніе Божіе признаеть дѣйствія и свободу воли не за непреложность, а за возможность. Потому-то вмѣняемость человѣку не противорѣчитъ абсолютному всевѣдѣнію<sup>1</sup>). Такимъ образомъ Авраамъ Ибнъ-Даудъ создалъ философио еврейства и примирилъ его съ современною философіею.

Авраамъ Ибнъ-Даудъ былъ не только религіознымъ философомъ, но и добросовѣстнымъ историкомъ, и его историческія произведенія принесли еврейской литературѣ болѣе пользы, нежели его философскіе труды. Возгорѣвшаяся вновь борьба съ испанскими караимами побудила его ознакомиться съ ихъ исторіею. По смерти короля Альфонса и послѣдовавшаго затѣмъ паденія его любимца Іегуды Ибнъ-Езры, караимы оправились отъ преслѣдованія и стали издавать полемическія сочиненія. Ибнъ-Даудъ отвѣчалъ на нихъ и опровергалъ въ особенности сочиненія Абулфарага Іешуа (см. стр. 98). Затѣмъ онъ предпринялъ доказать исторіей, что раввинское еврейство основано на непрерывномъ рядѣ преданій, начинающихся съ Моисея и доходящихъ до Іосифа Ибнъ-Мигаша. Съ этою цѣлію онъ сопоставилъ въ хронологическомъ порядкѣ

<sup>1)</sup> Тамъ-же 96 и слѣд.

времена: библейское, послѣ изгнанія, талмудическое, сабурей ское, гаонское и раввинское (1161)<sup>1</sup>). Это сочиненіе, написан ное на еврейскомъ языкѣ, онъ назвалъ «порядокъ преданій». (Seder ha-Kabbalah). Весьма важны его извѣстія о цвѣтущемъ времени испанскихъ общинъ, для чего онъ пользовался источниками Самуила Ибнъ-Нагрелы или производилъ самостоятельныя историческія изслѣдованія. Показанія его кратки, но чрезвычайно точны и достовѣрны и заставляютъ о многомъ догадываться. Его еврейскій слогъ плавенъ и нелишенъ поэтической окраски. Въ дополненіе къ этому историческому очерку онъ написалъ, по арабскимъ и испанскимъ хроникамъ, краткую исторію Рима отъ основанія его Ромуломъ до вестготскаго короля Реккареда, и наконецъ еврейскую исторію, эпохи втораго храма, руководствуясь притомъ сочиненіемъ лжеписателя Іозиппона (кн. V).

Еще богаче познаніями, всеобъемлющёе и глубже быль Авраамъ бенъ Меиръ Ибнъ-Езра изъ Толедо (род. 1088-89, ум. 1167) 2), обладавшій зам'тчательными дарованіями, съ равнымъ искусствомъ обнимавший какъ великое, такъ и малое въ области науки, живой, остроумный, полный остроты, но не обладавшій теплотою чувства. Начитанность его по всёмъ отраслямъ божественныхъ и человъческихъ наукъ была достойна удивленія; и въ литературѣ караимовъ онъ былъ какъ дона. Но онъ не представлялъ законченной самостоятельной личности, а быль шатокъ, полонъ противорѣчій и одаревъ большою дозою легкомыслія: то ратоваль противь караимства, то дѣлалъ ему уступки. Полемика его безпощадна, и онъ болѣе старался уязвить противника, чѣмъ дознаться истины. Онъ обладалъ духомъ отрицанія и составлялъ полнъйшій контрасть съ Іегудою Галеви, съ которымъ состоялъ, кажется, въ близкомъ родствѣ. Ибнъ-Езра (такъ его называють по-просту) соединяль въ себѣ непримиримыя противоположности. Ясный взглядъ, острый анализирующий умъ,

<sup>2</sup>) См. прим. 8.

<sup>1)</sup> Число обозначаеть самъ сочинитель въ исторіи сабуреевъ.

смѣлое изслѣдованіе, доходящее до пантеизма, уживались въ немъ со строгою вѣрою въ авторитетъ, которая переходила у него въ такой сильный фанатизмъ, что онъ называлъ еретиками свободныхъ изслёдователей. Его здравый умъ. умёвшій подмѣтить причину каждаго явленія, не помѣшаль ему составить тайное ученіе, покрывающее предметы полумракомъ. Исполненный упованія на Бога, которому спокойно ввѣрялъ свою судьбу, онъ всетаки предавался върв во вліяніе созвъздій на человѣческую жизнь, котораго, по его мнѣнію, никто не можетъ избъжать. Такимъ образомъ Ибнъ-Езра въ одно и то же время былъ безпощаднымъ критикомъ и рабомъ буквы, уиствователемъ и мистикомъ, истинно-религіознымъ и астрологомъ. Эти противорѣчія не соотвѣтствовали различнымъ ступенямъ жизни, но господствовали въ течение всей его жизни. Исторія его юности и образованія покрыта мракомъ, даже неизвѣстно, принадлежалъ ли онъ къ семейству Ибнъ-Езры въ Гранадъ. Въ молодости своей онъ игралъ съ музою, сочинялъ хвалебныя цѣсни въ честь высокопоставленныхъ особъ и пировалъ съ Моисеемъ Ибнъ-Езрою<sup>1</sup>). Онъ былъ также знако ъ съ Ierудою Галеви, съ которымъ часто велъ остроумныя бесёды о философіи, причемъ оказывалось, что они расходились въ образѣ мыслей<sup>2</sup>). Различіе ихъ мнѣній Ибнъ-Езра самъ обрисовываетъ милою эпиграммою. Тънь Істуды предлагаеть ему слёдовать за нею на тоть свёть:

> «Сладокъ мой сонъ, но любовь къ тебѣ, мой другъ, Влечетъ меня вновь явиться тебѣ. Пѣснь твоя нравится небеснымъ сонмамъ, И потому соединись ты съ ними! Мы вмѣстѣ съ тобой будемъ тамъ пѣть. Къ чему заботиться о бренномъ тѣлѣ?»

Ибнъ-Езра отвѣчаетъ на предложение тѣни:

«Вновь усповойся ты, Іуда мой, Богъ Не желаеть присоединить меня въ своимъ.

<sup>1)</sup> Ginse Oxford XIV, 3am. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Гейгера Диванъ 149 и слѣд.

Еще дѣтей производить я долженъ, и земную пищу ѣсть, а не небесную манну. Хоть и глубоко я огорченъ твоею смертію, Но не могу послѣдовать твоему совѣту <sup>1</sup>).

Ибнъ-Езра, не смотря на свое умѣнье обращаться съ различными художественными формами арабскихъ и новоеврейскихъ правилъ поэзіи, не былъ однако поэтомъ. Его поэтическія произведенія искусственны, учены, сухи и бепрочувствованы. И литургическія его стихотворенія, которыя онъ сочиняль въ продолжение всей своей жизни, носятъ тотъ же отпечатокъ сухаго разсужденія. Это высказанныя въ стихахъмысли, правила мудрости или строгія ув'єщанія, но не изліянія религіозныхъ чувствъ, переполняющихъ душу и высказывающихся въ горячей молитвѣ. Религіозной поэзіи Ибнъ-Езры недостаеть ликованія сильно возбужденной души, проявляющагося въ восторженномъ гимнъ, высокаго величія поэзіи жаждущей и достигающей высшаго, всего того, чёмъ отличались Ибнъ-Гебироль и Іегуда Галеви<sup>2</sup>). Только въ остроуміи, ѣдкихъ эпиграммахъ, загадкахъ и сатирахъ онъ былъ неподражаемъ. Слогь его въ прозѣ также образцовый, можно даже утвердительно сказать, что онъ его создалъ. Онъ далекъ отъ напыщенности и пустословія.

Если Ибнъ-Езра не занимаетъ въ поэзіи высокой степени, то ему принадлежитъ первое мъсто какъ положительному и тактичному толкователю священнаго писанія, которое онъ объяснялъ съ върнымъ пониманіемъ грамматики и соображаясь съ содержаніемъ и связью. Онъ какъ бы созданъ былъ экзегетомъ. Къ стихамъ священнаго писанія онъ могъ примѣнять свои разнообразныя познанія и мысли, не будучи вынужденъ связывать ихъ логичнымъ образомъ, ибо безпокойный, пылкій умъ его не могъ создать ничего цълаго и систематическаго. Даже въ еврейской филологіи онъ не могъ создать метода и расположить данныхъ въ порядкѣ. Въ библей-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же 150.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) М. Сакса Религіозная поэзія испанскихъ евреевъ, 322 и слѣд.

ской же экзегстикѣ онъ былъ вполнѣ самобытнымъ и возвелъ ее даже на степень науки съ опредбленными правилами. такъ что долго господствоваль одинь въ этой области. Странно, что онъ, обладая громадными способностями, не чувствоваль на своей родинѣ побужденія толковать священное писаніе. Находясь въ Испаніи. онъ слылъ только за способнаго математика и астронома, но никоимъ образомъ за экзегета. Вообще, на родной почвѣ онъ не создалъ ни одного литературнаго произведенія, кромѣ еврейскихъ стиховъ религіознаго и сатирическаго содержанія. За все время пребыванія его на родинѣ извѣстенъ только отвѣтъ его на астрономическій запросъ Давида изъ Нарбонны (около 1138) 1). Тотъ, которому потомки дивились какъ выдающемуся уму, на пятидесятомъгоду отърожденія не пріобрѣлъеще извѣстности въ своей отчизнѣ и вообще не обратилъ на себя вниманія. Чужбинѣ предстояло развить его умъ.

Стѣсненныя обстоятельства жизни въ Толедо, обѣднѣвшемъ вслъдствіе постоянныхъ войнъ, заставили Ибнъ-Езру выселиться. Говорять, онъ никогда не обладалъ большими средствами<sup>2</sup>). Въ эпиграммахъ онъ самъ смѣялся надъ своею несчастною судьбою, осуждавшею его на постоянную бѣдность: «Я стараюсь пріобрѣсти состояніе, но звѣзды не благопріятствують мнѣ. Еслибъ я занялся торговлею саванами, то никто бы не умиралъ; вздумалось бы мнѣ продавать свѣчи, солнце не заходило бы до самой моей смерти»<sup>8</sup>). Такъ какъ на родинѣ онъ не нашелъ себѣ поддержки, то покинулъ ее и отправился странствовать (около 1138 — 39). Сынъ его Исаакъ, уже взрослый, былъ его спутникомъ. Онъ увидѣлъ Африку, Египетъ, Палестину, познакомился въ Тиберіи съ мудредами, хвалившимися обладаніемъ тщательно переписанныхъ экземпляровъ воры. Не находя нигдѣ покоя, онъ отправился далёе въ Вавилонъ и побывалъ также въ Багдадѣ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. прим. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Профіать Дурань, сообщено Дукесымь, Orient, Litbl. 1843, col. 657, зам. 2.

<sup>3)</sup> Тамъ-же Elieser Tunensis Dibres chachnum, стр. 85.

гдѣ опять экзилархъ, съ согласія халифа, имѣлъ нѣкоторую власть надъ всѣми восточными общинами. Во время этихъ странствованій Ибнъ-Езра дѣлалъ много остроумныхъ наблюденій, обогащая тѣмъ свой умъ. Преданіе гласитъ, что онъ, въ качествѣ плѣннаго, побывалъ въ Индіи, гдѣ ему кромѣ прѣснаго хлѣба ничего не давали ѣсть<sup>1</sup>).

Непонятно, отчего онъ возвратился съ востока, не повидавъ родины. Только въ Римѣ нашелъ онъ давно желанный покой (1140). Появление его въ Итали было эпохой въ развитіи просвѣщенія итальянскихъ евреевъ. Пользуясь нѣкоторою свободою, дававшей право римской общинъ не платить никакихъ податей, итальянские евреи оставались однако на низкой степени образования. Талмудъ понимался ими только обыденнымъ, безсмысленнымъ образомъ. О върномъ понимании священнаго писания они не имъли и понятия, новоеврейская поэзія состояла у нихъ въ коверканіи еврейскаго языка до жалкаго риемоплетства. Одинъ изъ такъ называемыхъ итальянскихъ поэтовъ позволилъ себѣ склеить нѣсколько еврейскихъ словъ вопреки обычая и обыкновенія. Примѣромъ для нихъ были шероховатые стихи Эліезера, которые они считали однако за нѣчто недосягаемое<sup>2</sup>). Темный ихъ умъ былъ доступенъ каждому средневѣковому суевѣрію. Какъ рѣзко отдѣлялся онъ нихъ испанскій путешественникъ, отличавшійся изящнымъ вкусомъ, здравымъ умомъ и философскимъ образованіемъ! И время его прибытія въ Римъ благопріятствовало пробужденію высшей культуры. Именно въ эту эпоху смѣлый монахъ, Арнольдъ Бресчіанскій, сталъ открыто утверждать, что папы управляють не въ духѣ евангельскомъ, что имъ не присуще свѣтское господство и что они должны быть истинными смиренными слугами. Въ мѣстопребываніи папы пробудился духъ изслѣдованія, соединенный съ стремленіемъ къ свободѣ. Народъ внималъ восторженнымъ рвчамъ молодаго реформатора. Отлученный отъ церкви латеранскимъ

<sup>1)</sup> Іосифъ Эцоби въ Abudirham въ Hagadah.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ибнъ-Езры комментарій къ Kohelet, 5, 1.

соборамъ, Арнольдъ былъ принужденъ бѣжать, но вскорѣ возвратиться въ Римъ съ тріумфомъ. Римскій народъ отказался отъ повиновенія папѣ и провозгласилъ республику (1139—1143). Съ этимъ временемъ совпадаетъ пребываніе Ибнъ-Езры въ Римѣ. Понятно, что юноши и мужи собирались вокругъ него послушать совершившаго далекія путешествія, богатаго познаніями испанскаго мудреца, и онъ умѣлъ плѣнять ихъ своею краткою, живою, мѣткою и остроумною рѣчью.

Въ Римѣ появились первыя произведенія уже пятидесятилѣтняго Ибнъ-Езры. Сперва онъ объяснилъ пять мегиллотовъ. Свои върныя экзегетическія правила онъ доказалъ въ первыхъ трудахъ. Куда проникаеть его свѣтлый взоръ, тамъ исчезаетъ всякій мракъ, и необходимо, чтобы онъ самъ себъ завязалъ глаза, дабы не видѣть истины, или чтобы притворился ничего невидящимъ. Было ли то сомнѣніемъ, раздиравшимъ его душу, или слабостью характера, боявшагося противоръчить заблужденію толпы? Несомнънно то, что Ибнъ-Езра часто оспаривалъ или такъ скрывалъ истину, что она доступна была только единомыслящимъ. Объясненію Пѣсни пѣсней онъ предпосылаетъ краткое введеніе, въ которомъ осибиваетъ мнѣніе, будто въ этомъ великомъ художественномъ произведении аллегорически представлено мистическое отношение міра къ Богу и души къ земному тѣлу. По его мнѣнію, она вся проникнута тоскою любви, но объяснялъ онъ это, согласно мнѣнію предковъ, какъ бесѣду Израиля съ Богомъ на жгучемъ языкъ върнаго союза любви.

Но, не смотря на свой большой экзегетическій таданть, Ибнъ-Езра немогь составить изъ темнаго библейскаго писанія органическое цёлое, понять и проникнуть его, какъ прекрасно изложенное художественное произведеніе. Умъ его былъ скорѣе направленъ на отдѣльное, несвязное, точно такъ, какъ вообще безпокойный духъ его никогда не останавливался на одномъ предметѣ, а переходилъ на другіе, едва состоящіе съ нимъ въ связи. Философская книга «Когелетъ», связь, составъ и историческая основа которой по настоящее время еще не изслѣдованы, была недоступна понятію Ибнъ-Езрыи онъ не могъ объяснить себѣ ся смысла. Жалкая философія нео-платонической школы, которую онь почиталь и которою пользовался для своихъ объяснений, оказалась недостаточною для уразумѣнія «Когелета», продукта инаго круга жизни. Не лучше вышло у него объяснение ве-«Іовъ», которую ликой философской драмы ОНЪ также комментировалъ во время своего пребыванія Римѣ. BЪ Ибнъ - Езра первый научилъ римскихъ евреевъ еврейской грамматикѣ, о которой они не имѣли никакого понятія. Онъ перевель грамматическія произведенія Хаюга сь арабскаго языка на еврейскій и создаль самостоятельное произведеніе подъ заглавіемъ «Равновѣсіе» (Moznaim), въ которомъ интересно только прекрасно написанное историческое введение о произведенияхъ предшественниковъ въ области еврейской филологіи, отъ Саадіи до Ибнъ-Алтаббена. Не смотря на то. что Ибнъ-Езра строго придерживается грамматики, онъ мало сдѣлалъ для уразумѣнія настоящаго строя священнаго языка; онъ пользовался большею частію изслѣдованіями великихъ предшественниковъ, критически взвѣшивая результаты ихъ произведений, чтобы рѣшиться на то, или на другое. Но самъ онъ не создалъ ни одного важнаго грамматическаго правила<sup>1</sup>).

Онъ, вѣроятно, провелъ въ Римѣ нѣсколько лѣтъ. Что побудило его покинуть вѣчный городъ и отправиться странствовать? Сперва, конечно, безпокойство или желаніе ознакомиться съ новымъ обществомъ. Кажется, онъ остановился сперва въ Салерно, въ самой большой итальянской общинѣ. По своей богатой торговлѣ и всемірному сообщенію, городъ этотъ былъ сборищемъ массы чужестранцевъ. Хотя въ Салерно существовала уже тогда медицинская академія съ извѣстною степенью образованія, однако евреи этого города стояли на весьма низкой степени культуры. Здѣсь Ибнъ-Езра, кажется, былъ встрѣченъ не очень ласково и удостоился почести лишь отъ одного мецената Р. Еліакима, испанца по

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Профіатъ, Дуранъ, (Efodi) Maasze Efod. с. 7. «исторія ввревевъ».

происхождению. Напротивъ, Р. Исаакъ бенъ Малки-Цедекъ. талмудисть, переселившійся изъ греко-апульскаго города Сипонте (Манфредонія), пользовался общимъ почетомъ. Онъ былъ потомъ авторомъ комментарія ко всѣмъ трактатамъ Мишны. Познанія, которыми обладаль Ибнъ-Езра и которымъ хотёль обучать, а именно: еврейская филологія, толкованіе библій, новоеврейская поэзія, ставились ни во что салернскою общиною. «Въ христіанской землѣ мудрецъ съ востока презирается и осмѣивается», замѣтилъ Ибнъ-Езра. На него и на пришельцевъ изъ арабской Испаніи смотрёли почти какъ на еретиковъ. Между Ибнъ-Езрою и Р. Исаакомъ изъ Сипонте произошелъ раздоръ, и первый изъ нихъ даль волю своему гнёву въ ёдкой сатирё, полной остроумія и личнаго поношенія противника. Онъ называлъ Р. Исаака «греческою саранчею», осмѣивалъ его походку, обращеніе, хриплый, крикливый голось, упрекая его въ томъ, что онъ меньше ребенка смыслить по-еврейски. Здёсь впервые рёзко высказывается контрасть между просвёщеніемь и невёжествомъ. Ибнъ-Езра не долго, кажется, оставался въ Салерно; по крайней мёрё, ни одно изъ его литературныхъ произведеній не увѣковѣчило салернской общины.

Лѣтомъ 1145 г. онъ былъ въ Мантуѣ, гдѣ сочинилъ новое грамматическое произведеніе о тонкостяхъ еврейскаго слога (Zachot). Это сочиненіе служитъ полнѣйшимъ образцемъ неметодическаго, неправильнаго образа изложенія Ибнъ-Езры. Онъ разбираетъ въ немъ всѣ части еврейской филологіи и даже прибѣгаетъ къ систематикѣ, но постоянно вдается въ уклоненія, не останавливается ни на одномъ предметѣ, говоритъ, смотря по обстоятельствамъ, то объ одномъ, то о другомъ пунктѣ, и безпрестанно возвращается къ темѣ, такъ что буквально сбиваетъ читателя съ толку. Въ этомъ сочиненіи онъ впервые обнаруживаетъ свою страсть навывать еретиками уклоняющихся отъ массоретскаго авторитета, страсть, которая въ немъ кажется тѣмъ непростительнѣе, что онъ прежде, хотя и тайно, позволялъ себѣ еще болѣе выходокъ противъ библіи. Грамматическія произведенія ИбнъГанаха онъ признавалъ достойными сожженія, такъ какъ авторъ утверждаетъ, что болѣе ста библейскихъ словъ должно читать и понимать иначе<sup>1</sup>). Его порицание много способствовало тому, что важныя произведения Ибнъ-Ганаха остались неизвъстны потомству, и изслъдователи должны были довольствоваться отрывками. Съ Саадіей Ибнъ-Езра полемизироваль по поводу того, что не признавалъ многихъ массоретскихъ подраздъленій стиховъ. Даже преданіе талмудической эпохи, будто не менње восемнадцати библейскихъ стиховъ измѣнены Соферимомъ по разнымъ причинамъ, было противно вѣрующему въ массору Ибнъ-Езрѣ, и онъ софистически обращался съ этими стихами, чтобъ удержать писанный способъ чтенія<sup>2</sup>). Открывая съ одной стороны путь экзегетикѣ, основанной на грамматикъ, Ибнъ-Езра, съ другой стороны, своимъ упрямымъ поклоненіемъ массорѣ мѣшалъ свободному изслѣлованію.

Въ Мантуѣ онъ, кажется, пробылъ не долго и отправился оттуда въ Лукку, гдъ жилъ несколько леть и собралъ около себя кругъ учениковъ. Здъсь онъ много занимался астрономіею, составляль астрономическія таблицы, писаль о правильномъ употреблении астролябии, но предавался также астрологии, которою занимались магометане и христіане, и написаль нѣсколько астрологическихъ сочиненій подъ различными заглавіями (1148). По митнію Ибнъ-Езры, власть созвіздій надъ человѣческою судьбою неотъемлема, и вліяніе это впервые высказывается при рождении. Но человъческой душъ онъ предоставляеть столько силы воли, что она въ состояніи если не совсёмъ отвратить, то по крайней мёрѣ уменьшить злое вліяніе звѣздъ. По выздоровленіи оть тяжкой бользни, во время которой ему поногаль покровитель его, Моисей бенъ Меиръ, онъ объщалъ заняться объясненіемъ воры, къ которому, по трудности задачи, приступилъ съ большою

<sup>3</sup>) Zachot, въ концѣ.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. примъч. Кирхгейма въ Rikmah, стр. 149 и слъд.

робостію. Ему было тогда уже шестьдесять четыре года (1152-53). Но въ сочинения не проглядываетъ старческий возрасть; оно, напротивъ, носитъ отпечатокъ свѣжести и молодости. Объяснение пятикнижія Ибнъ-Езры представляеть по содержанію и форм' родъ художественнаго произведенія. Слогъ въ немъ живой, плавный, остроумный, объяснение убъдительно, здраво и вообще выработано съ большимъ усердіемъ. По своимъ богатымъ знаніямъ, начитанности и опытности, онъ былъ способенъ объяснять книгу книгъ и разстять мракъ, которымъ покрыли его полузнание и предразсудокъ. Во введении онъ очень мѣтко и остроумно характеризуетъ четыре обычные, несообразные способа объяснения, которыхъ желалъ избѣгнуть. Философски-образованные толкователи временъ гаонства – Саадія, Самуилъ бенъ Хофни и Исаакъ Израели, — включили чужіе матеріалы въ свои комментаріи. которые потому сдѣлались пространными и непонятными. Караимамъ приходилось, во избъжание предания, прибъгать къ плохому толкованію и колебаніямъ; мистики отыскивали въ каждомъ словѣ высшія отношенія, а агадскіе толкователи ситялись надъ буквальнымъ значеніемъ. Такимъ образомъ, онъ съ полнымъ сознаніемъ побѣды возвышается надъ своими предшественниками, исполняя поставленную себѣ задачу озарить свётомъ истинный смыслъ текста. Ибнъ-Езра съ своими комментаріями къ пятикнижію быль представителемъ здраваго, яснаго, научнаго пониманія библіи и служить представителемъ меньшинства просвъщенныхъ умовъ, которые ратовали противъ темнаго агадскаго толкованія, представителемъ котораго былъ Раши. Ибо хотя онъ старался поддержать своею экзегетикой талмудическое предание и опровергнуть злою наситшкой караимский самостоятельный способъ толкованія; хотя онъ обзываль еретическимъ каждое свободное, уклонявшееся отъ массоры пониманіе, однако объясненіе библіи держалось его, какъ своего авторитета, и само невѣріе ссылалось на него, какъ на своего поборника<sup>1</sup>). Въ

1) См. Спинозы Tractatus theologico-politicus, c. 8.

дъйствительности Ибнъ-Езра далъ поводъ причислить его къ Хиви Албалхи. Інцхаки и другимъ, сомнъвавшимся въ авторитеть пятикнижія. Темными, загадочными оборотами онъ давалъ знать, что нѣкоторые стихи еоры были присовокуплены впослёдствіи, или что вся эта книга возникла въ позднѣйшее время 1). Неизвѣстно только, чего онъ придерживался на самомъ дѣлѣ: скептицизма или вѣры. — Въ Луккѣ Ибнъ-Езра составилъ свой прекрасный комментарій къ Исаіи (1154-55), въ которомъ высказалъ сомнѣніе относительно того, кому слёдуеть приписать послёднія двадцать три главы: этому или позднёйшему пророку. Здёсь же онъ написаль два грамматическія сочиненія, одно самостоятельное (S. Iesod) и одно опровержение нападковъ Дунаша бенъ Лабрата на Саадію (кн. V), котораго полуизуродованное полемическое сочинение попало ему въ руки въ Египтъ (Sephat Jeter). Это сочинение онъ выработалъ для одного изъ своихъ учениковъ, Хаима. Хотя слушатели его научались отъ него многому. однако онъ не научилъ ихъ справедливости и добросовѣстности въ обращении съ научными вопросами. Именно въ полемикѣ съ Дунашемъ Ибнъ-Езра оказался въ высшей степени несправедливымъ. Съ горечью онъ осуждалъ въ Дунашѣ то. что самъ заимствовалъ у него и включилъ въ свои комментаріи, съ другой же стороны, защищалъ упорно нѣкоторые взгляды Саадіи, которыхъ въ иномъ мѣстѣ не признавалъ.

Окончивъ комментарій къ пятикнижію (1155), Ибнъ-Езра покинулъ Италію и отправился на новое мѣсто дѣйствія, въ южную Францію, которая по своему сообщенію съ Каталоніей принимала болѣе участія въ испанско-еврейской культурѣ, чѣмъ сѣверная Франція, Италія и Германія. Провансъ составляетъ въ еврейской исторіи границу между двумя направленіями: строго талмудическимъ и приверженнымъ къ наукамъ и искусствамъ. Провансальскіе евреи принимали живѣйшее участіе въ обоихъ направленіяхъ, но не достигли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравн. комментарій къ Второзаконію, нач., и странную апологетику Іосифа Тобъ-Элема Сефарди въ Zophnat Paaneach.

совершенства въ нихъ и оставались только поклонниками и подражателями. Ибнъ-Езра внесъ въ этотъ кружокъ новый, побуждающий элементь. Онъ поселился сначала въ отарой общинѣ Безье (Бедерасъ), въ средѣ которой было иного ученыхъ. Они, — какъ благочестивые, такъ и образованные, безъ различія. — оказывали большой почеть всемірному страннику. Исаакъ бенъ Іегуда, прозванный «княземъ евреевъ», и Авраамъ бенъ Хаимъ, оба благочестивые талмудиста, оказывали ему такое вниманія, что онь написаль въ честь ихъ математически-каббалистическое сочинение объ именахъ Вога. Оно содержить въ себъ остроужное сочетание буквъ и цифръ, которыя, будучи соединены различнымъ образомъ, обозначають тайныя свойства божества. Числовая каббала ввела въ моду эти, употребленныя въ первый разъ Ибнъ-Езрою, комбинаціи буквъ и цифръ и питала суевъріе, надълавшее иного бъдъ. — Въ томъ же году онъ переселился въ городъ Родецъ. гдѣ ему, вѣроятно, очень понравилось, ибо онъ прожилъ въ этонъ городѣ нѣсколько лѣтъ (1155-57). Здѣсь онъ комментировалъ книгу Даніила, псалтырь и двѣнадцать пророковъ. Слава его распространилась и пріобрѣла ему много поклонниковъ. Величайшій раввинскій авторитеть того времени, Р. Іаковъ Тамъ, прислалъ ему хвалебные стихи съ метрическою формой, чёмъ до такой степени удивилъ Ибнъ-Езру, что послѣдній отвѣтилъ ему полу-льстивою, полу-оскорбительною эпиграммою:

> «Кто ввел» француза во храм» песни? Смбет» ли непосвященный посёщать его? Песнь Іакова сладка, как» манна, но Я, как» солнце, превращу ее въ ничто».

Въ другой разъ Р. Тамъ прислалъ ему столь вѣжливое, покорное стихотвореніе, что Ибнъ-Езра, тронутый этимъ, отвѣчалъ въ томъ же тонѣ:

«Годится ли представителю народа склонять главу передъ низшимъ? Непригодно ангелу Божію смиряться передъ недостойныхъ» <sup>1</sup>).

1) Гавизона Omer ha-Schikheha, передано Kerem Chemed, VII. 35

Страсть его къ странствованию привела его уже на семидесятомъ году отв рожденія въ тупанный Лондонъ, гдѣ онъ отыскаль щедраго мецената, который приняль его съ любовью. Здёсь онъ сочиниль родъ религіозной философіи 1), которая однако же носить такой отпечатовь разровненности и вътренности, что невозможно услъдить за порядвонъ его мыслей. Въ этой области, какъ вообще въ философіи, Ибнъ-Езра сдълалъ немного. Нео-платоническую философію, признающую Вога единымъ существомъ, несвязаннымъ съ міромъ, но действующимъ чрезъ посредство первоначальнаго духа; признающую божественное провидение въ отношении только рода, а не единичныхъ существъ; допускающую исхождение души отъ первоначальнаго духа, и жизнь ся въ тёлё какъ въ темницъ, гдъ она тоскусть по небесной отчизнъ, -- эту простую философію Ибнъ-Езра выражаль то яснымь, то инстическимъ языкомъ, часто числовыми сочетаніями, говоря о ней отрывочно въ своихъ сочиненияхъ и не соединяя въ одно цёлое основныя, философскія мысли. Откровеніе. еврейство, пророчество онъ принималъ за неопровержимые факты. никогда не намекая на то, какъ онъ примиряетъ ихъ съ нонятіемъ о Богѣ. Лишь вскользь онъ замѣчаетъ, что пророчество есть своеобразный процессь видений и что пророческий даръ бываетъ прирожденнымъ, или достигается упражнениемъ. Пророкъ Іона никоимъ образомъ не бѣжалъ отъ Бога безумно было бы желяніе избѣгнуть вездѣсущности Божіей --но онъ внутренно боролся съ пророческимъ стремлениемъ<sup>2</sup>). Вслёдствіе направленія своего ума, Ибнъ-Езра не могъ буквально понимать чудесныя библейскія сказанія, а полжень былъ объяснять ихъ раціонально, что и дёлалъ скрытно подъ строжайшею тайною.

Вслѣдъ за религіозно-философскимъ произведеніемъ онъ сочинилъ въ Лондонѣ еще другое, нѣчто въ родѣ защитительной рѣчи о субботѣ, интересной по своему введенію.

215

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jesod Mora; см. примъч. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ комментарія къ началу Іоны.

Онъ придалъ вступленію форму сна, будто бы видѣннаго имъ ночью. Видение передало ему послание отъ олицетворенной субботы, въ которомъ она жалуется на него за то, что ученики принесли въ его домъ сочинения, утверждающия, что библейскій день начинается утромъ, и что, слёдовательно, ночь съ пятницы на субботу не священна. Вслёдъ затёмъ видёніе просило его защитить субботу. Пробудившись ночью, онъ при лунномъ свътъ прочиталъ принесенные ему подозрительные библейскіе комментаріи и, действительно, нашель въ нихъ утверждение, что библейский день начинается не вечерояъ, а угрояъ, слѣдовательно, канунъ не освященъ. Это еретическое учение, творцомъ котораго былъ впрочемъ внукъ Раши, благочестивый Самуилъ бенъ Менръ (см. стр. 177), привело Ибнъ-Езру въ негодование; онъ почиталъ себя обязаннымъ опровергнуть его встии средствами, «чтобы Израиль не вступиль на ложный путь». Въ благочестивомъ изступленіи онъ пишеть: «рука написавшаго это должна высохнуть и зръніе помрачиться». Защита, состоящая въ разъяснении библейскихъ стиховъ и астрономическихъ толкованіяхъ, называется «субботнее послание».

Хотя въ Лондонъ онъ ни въ чемъ не нуждался, и около него собрались многочисленные ученики, однако онъ вскоръ покинуль этоть городь. Осенью 1160 г. онъ быль въ Нарбоннь, а позже (1165 или 66) опять въ Родець, гдъ уже въ глубокой старости передълалъ свой комментарій къ пятикнижію, изложивь его болье кратко, но оставя сущность, и гав наконецъ, по настоянію одного изъ своихъ учениковъ, Соломона, сочинилъ свое послѣднее грамматическое произведеніе (Safa Berurah). Въ этомъ авторѣ достойна удивленія свѣжесть ума, сохранившаяся до глубокой старости; послѣднія его произведенія подобно первымъ носять отпечатокъ живости, увъренности и юношеской силы. Кромъ вышеозначенныхъ экзегетическихъ, грамматическихъ, астрономическихъ и астрологическихъ сочиненій, онъ написалъ еще другія объ астрономіи и математикѣ. Изобрѣлъ ли онъ по части послёдней нёчто новое, нельзя утверждать съ достовёрностью.

Ему приписывають остроумный способь ариемстики, который онъ употребилъ, находясь въ опасномъ положении. Ему случилось ѣхать съ пятнадцатью учениками на пароходѣ, переполненномъ пассажирами; сильный вѣтеръ грозилъ судну гибелью, и послѣднимъ средствомъ спасенія было уменьшеніе экипажа на половину. Капитанъ судна рѣшилъ съ Ибнъ-Езрою бросать въ море девятаго человъка. Но Ибнъ-Езра такъ съумълъ поставить своихъ учениковъ, что ихъ не постигла очередь (Tachbulah). Кажется, Ибнъ-Езра на старости лътъ началъ тосковать по Испании, куда и собрался тхать изъ южной Франціи. Но, прибывъ въ Калагорру, на границъ Наварры и Аррагоніи, онъ умеръ, примѣняя къ себѣ на смертномъ одрѣ библейскій стихъ «Аврааму было 78 лѣтъ, когда онъ избъгнулъ проклятія міра» (ум. въ понедъльникъ 1-го Адара = 23 Января 1167). Онъ оставилъ много учениковъ и даровитаго сына, несдълавшаго однако чести его имени.

Еврейская Франція также обладала богато одаренною личностью, которая не только была представительницею главнаго направленія французской школы и сдѣлалась такимъ образомъ законодательницею на многіе вѣка, но и была причастна духу еврейско-испанской школы. Р. Іаковъ Тамъ изъ Рамерю (род. около 1100, ум. 1171) былъ самою замѣчательною личностью, вышедшею изъ школы Раши. Будучи иладшинь изъ трехъ ученыхъ внуковъ великаго труасскаго учителя, Р. Тамъ ничему не могъ научиться отъ своего дѣда, котораго зналь лишь въ дътствъ, и быль ученикомъ его учениковъ, отца своего Меира и Іосифа Бонфиса (Тоб-Elem II<sup>1</sup>). Въ изучение талмуда онъ достигъ такого совершенства, что превзошель не только современниковъ, но даже своихъ старшихъ братьевъ, Исаака и Самуила (Raschbam). Безконечная путаница талмудскихъ измышленій была ясна ему, и онъ съ ръдкимъ умъньемъ господствоваль наль этою областью. Онь соединаль въ себѣ яс-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sefer ha Jaschar стр. 74 а. См. о томъ Бенъ Iaковa Additamenta въ Азулаю Schem ha-Gedolim II. стр. 165, № 29.

ность ума съ точностью понятій и быль главнымъ основа-· телемъ школы тоссафистовъ (см. стр. 175<sup>1</sup>). Не одинъ изъ его предшественниковъ не отличался такою основательностью и удивительно остроумною діалектикой въ области талиуда. Будучи частнымъ человѣкомъ и занимаясь торговлею, онъ считался однако самымъ уважаемымъ раввиномъ своего времени, слава котораго проникла даже въ Испанію и въ Италю. Самая многочисленная и богатая, изобиловавшая талмудскими учеными парижская община обращалась въ нему за бракоразводными предписаніями и формулами<sup>2</sup>). Къ нему исключительно обращались за рѣшеніемъ трудныхъ вопросовъ, не только съ родины, но также изъ южной Франции и Германіи, и современные развинскіе авторитеты съ величайшимъ почтеніемъ подчинились ему<sup>8</sup>). Уже въ молодости окружало его множество учениковъ \*), чтившихъ его, какъ идеалъ. Онъ такъ занятъ былъ отвѣтами на запросы, что изнемогалъ отъ обременявшихъ его трудовъ<sup>5</sup>). Фанатики втораго крестоваго похода, едва не лишившіе его жизни, разграбили все его имущество, оставя ему одну лишь жизнь и библіотеку<sup>6</sup>). И однако именно въ это ужасное время онъ сочинилъ свой комментарій къ талмуду 7). Онъ обладалъ твердымъ характеромъ, проникнутымъ набожностью и нравственностью; недостойно же было въ немъ лишь то, что онъ бралъ ростовщические проценты съ христіанъ <sup>в</sup>), а также то, что онъ вообще отвѣнилъ отчасти строгіе законы талмуда о ростовщичествѣ и дозволилъ давать деньги изъ процен-

1) Cm. Jochasin ed. Filipowsky, crp. 217.

<sup>2</sup>) Sefer ha Jaschar Ne 81.

3) См. Responsa Temim Deim № 214, 24, Schibole Leket 3 a; Ibn-Jarchi Manhig № 608, 615 и стр. 86 с. и слёд.

<sup>4</sup>) Еще до 1147, такъ какъ въ этомъ году ученикъ его Р. Петръ претериѣлъ мученическую смерть, см. стр. 186.

<sup>5</sup>) Sefer ha-Jaschar N 595.

6) Тамъ-же, ed. Wien, стр. 81 с.

7) Тамъ-же, № 492.

8) Responsa P. Менра изъ Ротенбурга № 495, 96; Mardochai къ Baba Mezia V, № 338.



товъ евреямъ чрезъ посредничество христіанина, а крещенымъ евреянъ даже непосредственно<sup>1</sup>), - уклоняясь въ этонъ отъ строгости своего дѣда. Не смотря на воздаваемый ему великій почеть, Р. Тамъ былъ далеко не гордъ, но не уважаль личности, когда опасадся за религию. Высказаль онь это во взглядѣ на ученаго Мешуллама бенъ Натана изъ Мелюна, который высказываль отзывавшіяся новизною мнѣнія, хотя и ссылался на способы чтенія талиуда и на авторитеты. Р. Тамъ сначала довольно ръзко сдълалъ ему наставление, сказавъ между прочимъ: «Я слышу, что ты стараешься быть народнымъ, но совѣтую тебѣ сначала поучиться у знающихъ.» Но когда Мешулламъ настаивалъ на своемъ мнѣніи, Р. Тамъ предложилъ сиу сойтись на обоюдныхъ устункахъ, пригрозивъ отлучениемъ, если онъ не отступится отъ своихъ заблужденій<sup>2</sup>). Личность Р. Тама имѣла столь великое значеніе, что Р. Мешулламъ покорно просилъ прощенія.

Р. Тамъ почти единственное лицо сѣверо-французской школы, поборовшее односторонность талиудическаго направленія и принявшее участіе въ другихъ ученыхъ занятіяхъ испанскихъ евреевъ. Онъ заимствовалъ отъ нихъ еврейскій размѣръ стиха и писалъ литургическія молитвы и свѣтскія стихотворенія съ кудожественною метрическою формой<sup>3</sup>). Уже выше упомянуто, что онъ имѣлъ сношенія съ представителемъ еврейско-испанской культуры и вольнодумцемъ Ибнъ-Езрою, съ которымъ обмѣнивался стихотвореніями (см. стр. 214). Поэзія повела Р. Тама, не дѣлавшаго ничего поверхностно, къ основательному изученію еврейскаго языка, и въ области грамматики онъ дошелъ до того, что могъ быть судьею въ грамматическомъ диспутѣ Менагема бенъ

1) Sefer ha-Jaschar № 536, 798; Тоссафотъ къ В. Mezia стр. 76. Исаакъ изъ Вѣны въ Ascheri B. Mezia V, № 47.

<sup>3</sup>) Тамъ-же № 619—622. Интересная переписка Р. Тама съ Мешулламонъ, къ сожалѣнію, весьма искажена. Недостаетъ перваго посланія Р. Тама, къ коему относится № 619. Начало № 620 принадлежитъ къ предъидущему №; вслѣдъ затѣмъ начинается ѣдкое возраженіе Р. Тама.

<sup>3</sup>) Профессоръ Луццато сдъявлъ этотъ пунктъ неопровержимою истиной въ Kerem Chemed VII, стр. 35. Сарука съ его противникомъ Дунашемъ. Въ сочинении подъ заглавіемъ: «Примиреніе» (Hachraah)<sup>1</sup>) онъ защищалъ перваго противъ послѣдняго.

Множество ученыхъ съверо-французскихъ и нѣмецкихъ раввиновъ и признанный всъми авторитетъ Р. Тама были причиною событія, которое послѣ талмуда впервые замѣчается въ еврейской исторіи. Подъ предсъдательствомъ рамерюскаго ученаго собрался первый раввинскій синодъ для опредѣленія основательныхъ, сообразныхъ со временемъ постановленій. По всей втроятности, примтромъ для раввиновъ послужили соборы, созванные во Франціи бъглыми папами Пасхалемъ, Иннокентіемъ II, Каликстомъ и Александромъ III. Разумѣется, раввинские синоды не были обставлены съ тою пышностью, которая превращала ихъ въ арену тщеславія и честолюбія. Участники собирались на какой нибудь значительной, посъщавшейся множествомъ евреевъ ярмаркѣ, какъ напр. въ Труа и Реймсь, безъ роскоши и церемоній, но и безъ заднихъ мыслей и политическихъ интритъ. Раввинскія синодальныя ръшенія касались не только религіозныхъ и общественных вопросовъ, но и частныхъ дѣлъ, такъ какъ евреи имѣли въ то время еще свой судъ.

По всей вѣроятности, подобнымъ раввинскимъ синодомъ, помнившимъ еще преслѣдованіе во время вгораго крестоваго похода, былъ изданъ приказъ, въ силу котораго ни одинъ еврей не смѣлъ покупать распятія, церковную утварь, церковное облаченіе и молитвенники, такъ какъ это могло повлечь за собою несчастіе для всѣхъ евреевъ<sup>2</sup>). На многочис-

<sup>1)</sup> Издано Филипповскимъ совитство съ Teschubot Дунаша.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Это синодальное постановленіе помѣщено въ Responsa P. Менра изъ Ротенбурга ed. Prag. стр. 113 а. и въ Kol-Bo № 116 въ концѣ длиннаго ряда постановленій. Въ первомъ источникѣ они не имѣютъ заглавія, а во второмъ значатся: «отъ Гершома и старшинъ (Kadmonim)». Семь постановленій въ томъже родѣ, нсключая постановленія о покупкѣ распятій и пр., встрѣчается также въ вышесказанныхъ Responsa № 153, подъ заглавіемъ: «отъ Тама совокупно съ французскими раввинами». Но всѣ Текапот не могутъ происходить отъ Р. Тама, такъ какъ именно въ средниѣ сказано: «Р. Тамъ присовокупнать то и то». Я предполагаю, что это постановленіе введено вслѣдствіе жалобы Петра Клервоскаго.

ленномъ синодѣ, въ которомъ принимали участіе 150 раввиновъ изъ Труа, Оксерра, Реймса, Парижа, Санса, Дрома, Ліона, Карпантраса, Нормандіи, Аквитаніи, Анжу, Пуату и Лотаринги, и во главѣ котораго находились братья Р. Самуилъ и Р. Тамъ, Менагемъ бенъ Перецъ изъ Жуаньи, Р. Еліазаръ бенъ Натанъ изъ Майнда, и Р. Еліазаръ бенъ Симсонъ изъ Кёльна, были постановлены слъдующія ръшенія: 1) Чтобы ни одинъ еврей не требовалъ своего единовърца въ мѣстный судъ, если обѣ стороны не изъявили на это согласія, или если виновная сторона отказалась явиться на еврейскій судъ. 2) Всякій убытокъ, причиненный одной сторонъ веденіемъ процесса внъ еврейскаго суда, вознестить должевъ истецъ по оцёнкъ семи старшинъ общины. З) Никто не долженъ искать или получать происками свѣтскихъ властей итсто старшины или прево; выборъ старшины, завтдующаго религіозными и общинными дёлами, долженъ производиться свободно по большинству голосовъ. Нарушители этихъ и другихъ синодальныхъ постановлений подвергались строгому отлучению, въ силу котораго ни одинъ еврей не смѣлъ вести съ ними знакомства, тсть ихъ пищу, пользоваться ихъ книгами и утварью, и даже не смѣлъ принимать отъ нихъ милостыню. На этомъ же собрании возобновлено было отлученіе доносчиковъ и измѣнниковъ<sup>1</sup>).

Третій синодъ, собравшійся въ Труа или Реймсѣ, подъ предсѣдательствомъ Р. Тама, Исаака бенъ Баруха и Менагема бенъ Переца изъ Жуаньи, обратилъ въ законъ для общинъ Франціи, Нормандіи, Анжу и Пуату слѣдующее постановленіе нарбоннскаго раввинства: Если жена въ теченіе полугода по выходѣ замужъ умретъ бездѣтною, то мужъ обязанъ возвратить ея отцу или родственникамъ приданое

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это синодальное постановленіе въ полномъ видѣ помѣщено въ Kol-Bo № 117, въ сокращенномъ въ Responsa Р. Менра изъ Ротенбурга въ Текапоt. Въ одной изъ рукописей доктора Кармоли имѣются подинси, кромѣ Р. Тама и Рашбама, еще подписи Исаака бенъ Соломова изъ Санса, Самуила бенъ Іакова. изъ Оксерра, Исаака бенъ Негеміи изъ Дрома и Перецъ бенъ Менагема (въроятно Менагема б. П.) изъ Жуаньи; прочія имена встрѣчаются въ цитатахъ Resp.

или все принесенное ею съ собою и не употребленное въ ея нользу. Члены синода руководились чувствомъ, что родственникамъ усопшей больно знать, что имущество ихъ находится въ рукахъ чужаго человѣка, жившаго лишь короткое время съ ихъ дочерью или сестрою. Возвращеніе приданаго должно быть совершено въ теченіе мѣсяца. На обѣщанное, но не выданное приданое мужъ, пережившій жену, вовсе не имѣетъ права. Предсѣдатели синода объявили это постановленіе общинамъ на разстояніи двухъ дней пути отъ Труа до Рейиса<sup>1</sup>).

Синодъ въ Труа, на которомъ опять дъйствовали Р. Тамъ и ученикъ его Р. Монсей бенъ Авраамъ изъ Понтуаза, постановиль отлучать тёхь, которымь вздумалось бы придираться къ выданному уже женъ бракоразводному свидътельству<sup>2</sup>). Мелочные или злые люди любили находить недостатки въ подобномъ свидётельствё, что возбуждало подозрёние въ его правильности и тѣмъ подвергало разведенныхъ непріятностямь; этимъ-то непріятностямь и желаль противодѣйствовать синодъ. — Еще другія постановленія были введены путемъ синодальныхъ собраній и получили силу закона для французскаго и германскаго еврейства. Между прочимъ рѣшено было, что предписание Р. Гершона объ уменьшении многоженства можеть быть отменено лишь по важнымъ причинамъ ста раввинами изъ трехъ различныхъ земель, какъ-то: Франція, Нормандія и Анжу<sup>8</sup>). Раввины употребляли эту синодальную власть не по примъру князей католической церкви, противъ народа, а для пользы послъдняго и общинъ. Потому ихъ постановленія не нуждались подобно соборнымъ въ возобновлении.

<sup>1)</sup> Это синодальное постановление находится въ S. ha-Jaschor въ Responsa Р. Менра изъ Ротенбурга № 934 п въ извлечении тамъ-же. Въ послѣднемъ упоминается также Рашбамъ; въ одной рукописи Кармоли вмѣсто него говорится объ Исаакѣ бенъ Барухѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Конецъ Madochai Gittin, а также въ другихъ источникахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Responsa P. Менра изъ Ротенбурга № 153 и конецъ, Kol-Bo № 116; виъсто искаженія Nurnandio, или Numbardio, или Lumbardio, слёдуетъ читать Nurmandio — Нормандія, что не должно было ускользнуть отъ вниманія многоученаго д-ра Бера.

Въ глубокой старости Р. Тамъ пережилъ кровавое преслѣдованіе евреевъ недалеко отъ своего мѣстожительста, въ Блуа, памятное не только по жестокому обращенію съ мучениками, но и по возникшему тогда впервые лживому утвержденію, будто евреи употребляли въ праздникъ пасхи христіанскую кровь. Это было низкою клеветой, уготовавшею костеръ для невинныхъ.

Въ Блуа, гдѣ жило около сорока евреевъ, одинъ изъ нихъ ъхалъ въ сумерки къ Луаръ, съ цълю выкупать лошадь, и встрётился съ христіанскимъ конюхомъ, лошадь котораго, при видѣ бѣлаго руна подъ верхнею одеждою еврея, испугалась, встала на дыбы и не дала вести себя къ водъ. Слуга, знавшій ненависть своего господина, градоначальника, къ евреямъ, придумалъ сказку, подавшую поводъ къ ихъ обвиненію. Онъ утверждаль, что видѣль, какъ еврей бросиль въ воду трупъ христіанскаго мальчика, и что онъ самъ, опасаясь быть убитымъ, бѣжалъ, а лошадь по инстинкту не хотёла прикоснуться къ водѣ. Градоначальникъ, ненавилёвшій еврейку Пульцелину, имъвшую большое вліяніе на его сюзерена, графа Шартрскаго, воспользовался случаеть отистить своей непріятельниць. Онъ пересказаль графу Теобальду, которому принадлежаль Блуа, вымысель объ убіеніи мальчика и формулироваль это обвинение слёдующимь образомъ: будто евреи къ празднику пасхи распяли мальчика и потожъ бросили его въ Луару. Вслѣдъ затѣжъ графъ Теобальдъ издалъ повелёніе сковать всёхъ евреевъ и заключить ихъ въ темницу. Только Пульделина, къ которой графъ питалъ особенную привязанность, осталась на свободѣ. Надъясь на свое вліяніе, она говорила своимъ страждущимъ единовърцамъ, что настоитъ у графа въ ихъ пользу и поможеть имъ. Но вскорѣ заточенные евреи убѣдились, что не слёдуеть полагаться на человёческую понощь.

Пульцелина вслѣдствіе этой привязанности имѣла жестокаго врага въ лицѣ графини Изабеллы (?), старавшейся погубитъ евреевъ. Изабелла велѣла слѣдить за Пульцелиною, чтобъ не допускать ее къ графу, такъ какъ сильно опасалась вліянія на него еврейки. Другой лучъ надежды блеснуль для евреевь въ жадности графа. Онъ отправиль къ нимъ одного еврея изъ Шартра, съ запросомъ, какую сумму они готовы ему дать за оправдание ихъ въ этомъ кровавомъ обвинении. Еврен посовѣтовались съ расположенными къ нимъ христіанами, по мижнію которыхъ достаточно было 100 фунт. наличными деньгами и 180 долгами, что составляло можетъбыть все богатство маленькой общины. Тогда въ процессъ вибшался одинъ священникъ, уговаривая графа не смотрѣть такъ легко на это дѣло, а строго наказать евреевъ, если обвинение ихъ окажется справедливымъ. Но какъ добраться до истины, когда все обвинение основывалось на показания конюха, который могъ видъть только паденіе какого-то тела въ воду? Средніе въка умъли находить исходъ въ такихъ сомнительныхъ случаяхъ. Было пущено въ ходъ испытаніе водою. Конюхъ въ лодкѣ, наполненной водою, былъ спущенъ по рѣкѣ, и такъ какъ онъ не потонулъ, то графъ и все христіанское населеніе убѣдились въ истинности его показанія. Графъ Теобальдъ приказалъ сжечь всѣхъ евреевъ блуаской общины. Когда ихъ отвели въ деревянную башню, вокругъ которой предполагали развести костры, тогда священникъ началь уговаривать ихъ обратиться для спасенія жизни въ христіанство. Но такъ какъ они оставались непоколебины въ въръ, то сперва ихъ пытали, а затъмъ потащили на костеръ. Первыми на очереди были двое учениковъ рамерюй-скихъ учителей, Iexieль бенъ Давидъ и Іекутiель б. Іуда, оба арониды, и витстт съ ними Іегуда б. Аронъ. Они были привязаны къ столбу посреди костра, но огонь уничтожилъ только ихъ узы, такъ что они могли невредимыми покинуть костеръ; слуги палача во второй и третій разъ втолкнули ихъ туда. Наконецъ они потащили съ собою одного служителя палача, котораго едва отняли у нихъ стоящіе вокругъ христіане. Эти трое и остальные 31 мужчина и 17 женщинъ погибли въ огнъ, при пъніи молитвы, содержащей въ себъ исповѣданіе единаго Бога (Alenu; среда 20 Сивана=26 Мая 1171). И Пульцелина подверглась смерти при этожъ случањ.

Только немногіе еврен, изъ страха смерти, перешли въ христіанство. Христіане же. полагавшіеся на испытаніе водою. были твердо убѣждены, что евреи вполнѣ были достойны сожженія, и хроника повѣствуетъ въ сухомъ тонѣ: Теобальдъ, графъ Шартрскій, велѣлъ сжечь многихъ евреевъ, потому что они на праздникъ своей пасхи распяли христіанскаго мальчика и затёмъ бросили его въ мёшкё въ Луару<sup>1</sup>). Графъ Теобальдъ хотълъ распространить преслёдование на всёхъ евреевъ своего графства, но еврей Барухъ бенъ Давидъ далъ ему окупъ въ тысячу фунтовъ и спасъ свитокъ закона и прочія писанія блуаской общины. Два литургическіе поэта, Ефраимъ бенъ Іаковъ изъ Бонна и Гиллель бенъ Іаковъ, увѣковѣчили это преслѣдованіе въ трогательныхъ, хотя и не поэтическихъ стихахъ. Когда вѣсть о мученической смерти евреевъ дошла до Р. Тама, онъ обратилъ этотъ день въ день поста и скорби, что охотно признали общины Франци, Анжу и прирейнскихъ вемель, увъдомленныя о томъ посланіемъ великаго учителя. То было послѣднимъ общественнымъ дѣяніемъ Р. Тама. Спустя нѣсколько дней, онъ скончался (среда 4 Тамуза=9 Іюня<sup>2</sup>), оплакиваемый многочисленными учениками и почитателями. Одинъ изъ его учениковъ. Р. Хаимъ Когенъ, замѣтилъ, что еслибъ онъ присутствоваль при погребении, то, несмотря на священное

<sup>2</sup>) Іехиля Гейльперина Seder ha-Dorot sub voce R. Tam.

«ИСТОРІЯ ВВРЕЕВЪ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Главные источники о блуаскихъ преслѣдованіяхъ находятся въ мартирологіи Ефранма бенъ Іакова (въ нѣмецкомъ переводѣ Етек ha-Bacha, стр. VII) и въ его Selicha (начинаются въ рукописяхъ германскаго церковнаго устава Масhsor: Lmi oi lmi awoi), далѣе въ Selicha поэта Гиллеля бенъ Іакова начинаются: Emunei schlomei Israël) въ польскомъ и литовскомъ уставѣ) и наконецъ въ односторониемъ описаніи Robertus de Monte въ Bouquet recueil Т. XIII стр. 315. Въ пармской библіотекѣ де-Росси находится посланіе Обадіи бенъ Махира объ этой исторія: epistola synagogae urbis Belleys (Blois) in Gallia, quam nomine synagogae scripsit Ob. f. M. Narrat plures in га urbe Judaeos, viros ac feminas fuisse ob religionem combustos feria IV die 20 Sivan an. 2931 a. c. orbis (de Rossi Mss. codices № 563, 9). Книга мемуаровъ Майнца также высчитываетъ имена мучениковъ Блуа, упоминая между сгорѣвшими о Пульцелинѣ: Ilu hen hanisrofin al kidusch haschem. Chof besiwon bezorfat b'Blois—Hanaschim hachsidos moras Pulzlino — umoras Chano hagweres w'haialdo scheioldo.

свое происхожденіе отъ Аарона, воспрещавшее ему прикасаться къ трупамъ, онъ дотронулся бы до праха Р. Тама, такъ какъ воспрещеніе это должно утратить силу въ отношеніи столь святаго мужа<sup>1</sup>). Преданіе ставитъ рамерюйскаго учителя выше величайшаго пророка. Оно допускаетъ встрѣчу Моисея съ Р. Тамомъ на небѣ или на землѣ, причемъ между ними происходитъ диспутъ, и Моисей объявляетъ себя побѣжденнымъ<sup>3</sup>). — Р. Тамомъ заканчивается рядъ творческой дѣятельности французской школы, какъ съ Ибнъ-Езрою прекращается оригинальность испанской школы. Явилась личность, въ полномъ смыслѣ примирившая эти два направленія; она произвела переворотъ въ еврейской исторіи, которая въ наружномъ и внутреннемъ движеніи приняла совершенно другой характеръ.

<sup>2</sup>) Гедахья Іахья въ Schalschelet ed. Amst., стр. 40 и слёд.

<sup>1)</sup> Tossafot въ Tractat Ketubot стр. 103 b.

# ГЛАВА ВОСЬМАЯ.

# Четвертый раввинскій вѣкъ.

#### Эпоха Маймонидовъ.

## ОБЗОРЪ.

Испанскіе еврен; Толедо; Іосифъ Ибнъ-Шошанъ; Авраамъ Ибнъ-Алфахаръ; поэтъ Харизи. — Мученическая смерть Авраама Ибнъ-Дауда и еврейка Формоза Рахиль. — Шешстъ Бенвенисти, поэтъ Авраамъ бенъ Хаздан. — Путемественникъ Веніаминъ тудельскій. — Серахья Галеви Гиронди, Провансъ; Нарбонна; Авраамъ бенъ Исаакъ и Кимхиды. — Общины Безье, Монпелье и Люнеля; Мешуламъ бенъ Іаковъ и его сыновья. — Іонаеванъ Когенъ и Тиббониды. — Общины въ Покьеръ и Авраамъ бенъ Давидъ. — Покровительствовавшій евреямъ графъ Раймундъ С.-Жильскій и Тулузскій и Исаакъ бенъ Абба-Мари. — Общины марсельская. — Филиппъ-Августъ и первое изгнаніе евреевъ изъ сѣвервой Франція. — Тоссафистъ Исаакъ старшій (Ри). — Мученики брайскіе. — Унадокъ сѣверофранцузскихъ евреевъ. — Симсонъ Сансскій и Іегуда Сиръ Леонъ Благочестивый. — Книга благочестивыхъ. — Евреи Англіи; Іаковъ Орлеанскій. — Избіеніе евреевъ въ Лондонѣ. — РичардъЛьвиное Сердце. — Избіеніе евреявъ Англіи. — Оссара ізръосні. — Ричардъ Львиное Сердце. — Избіеніе евреевъ въ Англіи. —

Осада іорысынхъ евреевъ. — Іоаннъ Безземельный и евреи.

## 1171-1205.

Прежде чёмъ мрачныя тучи ядовитой ненависти собрались со всёхъ сторонъ надъ домомъ Іакова и омрачили его горизонтъ, не оставя ему клочка голубаго неба; прежде чёмъ гибельныя стихіи разразились надъ главою израильской обцины; прежде чёмъ злой принципъ возбудилъ во имя Бога государей и народы, господъ и слугъ, великихъ и ничтожныхъ, противъ слабыхъ сыновъ Іуды, вооружая каждаго изъ нихъ убійствомъ и ненавистью противъ евреевъ, съ цёлію уничтожитъ и втоптатъ ихъ въ грязь; прежде чёмъ высокомёрные

15\*

папы, возсъдая на престолъ Петра, какъ судіи живыхъ и мертвыхъ, наложили клеймо на одежду еврейскихъ мужей и женъ, предавая ихъ тъмъ общему презрѣнію и посмѣянію: прежде чѣмъ безуміе приготовило орудія пытки, орудія для вывихиванія членовъ и изувѣченія тѣлъ невиннѣйшихъ изъ люлей. дабы заставить ихъ сознаться въ преступленияхъ, отъ которыхъ обвиняемые содрогались болье самихъ обвинителей: прежде чёмъ лживые разсказы о дётоубійствё, объ отравлени колодцевъ, о колдовства евреевъ распространялись все болѣе и болѣе, внушая отвращеніе къ нимъ даже въ самыхъ добродушныхь; прежде чёмь всё народы христіанской Европы превзошли въ варварскомъ обращении съ евреями дикихъ Монголовъ; прежде чъмъ безконечныя муки изгнали кровь изъ ихъ сердецъ, мозгъ изъ костей, умъ изъ головы, превративъ ихъ въ слабыя существа и превративъ ихъ высокій полеть въ низкое ползанье; однимъ словомъ, прежде чъмъ настала для евреевъ адская жизнь, начавшаяся при папѣ Иннокентів III и достигшая высшей степени при Фердинандъ Католикѣ испанскомъ, не мѣшаетъ бросить взглядъ на разсвянныя по извъстному въ то время земному шару еврейскія общины, обратить внимание на ихъ положение въ различныхъ странахъ, чтобы знать, чёмъ они въ то время владёли и чего ихъ лишилъ дьявольский фанатизиъ. Ненависть, проповѣдываемая противъ евреевъ во имя двухъ религій, не могла еще въ то время наложить на нихъ печать отверженія. Правда, въ одномъ мѣстѣ ихъ уже презирали и ненавидѣли, какъ достойный проклятія народъ, зато въ другомъ они считались еще гражданами и достойными уваженія людьми. Въ одной странѣ они были уже слугами, въ другой же государи и города ввъряли имъ важныя должности; въ одномъ мъстъ ихъ унизили до состоянія рабства, въ другомъ ови владёли мечемъ и боролись за свою независимость. Краткое обозрѣніе положенія и стремленій евреевь въ главныхъ странахъ трехъ частой стараго свѣта, во второй половинѣ двѣнадцатаго столътія, представляетъ много интереснаго и даетъ върное понятіе для оцёнки послёдующей исторіи.

Въ Азіи еврен было многочноленние, чимъ въ Европи, но европейские обладали большимъ просвѣщениемъ, и потому Европа должна считаться главнымъ мъстопребываніемъ еврейства. Здѣсь пробудилось самосознаніе, здѣсь еврейскіе мыслители старались объяснить значение оврейства среди другихъ религій и народовъ, а также задачу, выпадавшую въ общенъ на долю каждаго. Въ Африкъ у евреевъ мышленіе было такъ же нало развито, какъ и у магометанъ; въ религи шли по слёдамъ предковъ. Центръ еврейства находился все еще на Пиренейскожъ полуостровѣ. Еврейская Испанія все еще пользовалась превиуществоиъ, такъ какъ въ ней сильнѣе всего проявлялось самосознание. Евреи жили во всёхъ пяти государствахъ, образовавшихся на этомъ благодатномъ, политически-раздробленномъ полуостровѣ: въ Кастили, Леонъ, Аррагони, Португали и Наварръ. Лишь въ южной Испанін, въ магометанской Андалувія, со времени завоеванія ся Адмогадами, нетерпѣвшими иновѣрія, не появлялись еврен, по крайней мъръ, открыто. Древнія мъстопребыванія еврейской учености: Кордова, Севилья, Гранада, Луцена опустели; ихъ заменилъ Толедо, главный городъ Кастили и всей страны. Толедская община сделалась съ того времени передовою; въ ней было боле 12,000 членовъ 1). Городъ этоть, изобиловавшій роскошными зданіями, обладаль двёнадцатью великолёпными синагогами, «съ прелестью которыхъ никакія другія не могли сравниться» 2). Въ средѣ толедскихъ евреевъ находилось много не только богатыхъ и образованныхъ, но и храбрыхъ мужей, умѣвшихъ владѣть оружісять 3). Еврейскіе юноши обучались фехтованію, съ целію быть рыцарями '). Въ царствование Альфонса VIII, прозван-наго Благороднымъ (1166—1214), способные евреи занимали высокое положение, состояли въ государственной службе и,

229



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Натанъ Ибнъ-Іархи въ Zakuto.

<sup>\*)</sup> Xapusu Tackemoni Pforte 46; сравн. зам. 1, прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ-же зам. 1, IV.

<sup>4)</sup> Ибнъ-Bepra Schebet Iehuda № 9.

съ своей стороны, много способствовали величію полюбившагося имъ отечества. Высокое мѣсто при дворѣ Альфонса занималъ Іосифъ бенъ Соломонъ Ибнъ-Шопанъ (Альяхидъ Ибнъ-Омаръ), прозванный «княземъ» (род. около 1135, ум. 1204—5)<sup>1</sup>). Ученый, благочестивый, богатый и благодѣтельный Ибнъ-Шошанъ пользовался милостью короля и, вѣроятно, занимался государственными дѣлами. «Онъ пользовался милостью и любовью короля и высокопоставленныхъ особъ»<sup>2</sup>). Своею щедростью онъ поощрялъ изученіе талиуда и построилъ съ царскимъ великолѣпіемъ тринадцатую синагогу въ Толедо. Сынъ его, Соломонъ, наслѣдовалъ многія его добродѣтели.

Высокаго уваженія при дворѣ Альфонса удостоился Авраамъ Ибнъ-Алфахаръ (Најогег, род. около 1160, ум. послѣ 1223) \*), «увѣнчанный благородными качествами и великодушными дѣяніями». Онъ славился словомъ и дѣломъ, былъ украшеніемъ государя, славою князей. Отлично владѣя арабскимъ языкомъ, Ибнъ-Алфахаръ изысканно писалъ въ прозѣ и сочинялъ прекрасные стихи, высокое достоинство которыхъ заставило одного арабскаго писателя собрать ихъ; между ними находилось хвалебное стихотвореніе королю Альфонсу. Этотъ благородный король отправилъ однажны Ибнъ-Алфахара посломъ къ мароккскому двору князя правовѣрныхъ Абу-Якуба Юссуффа Алмостанзира. Не смотря на то, что этотъ властелинъ Алмогадовъ, придерживаясь политики своихъ пред-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же зам. 1. прпм. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эпитафія Ибнъ-Шошана, тоже зам.

<sup>•)</sup> Объ этомъ Алфахарѣ см. эпитафіи толедской общины (Abne Zikkaron) стр. 68 и въ тому же замѣтки Ранапорта въ Kerem Chemed VII, стр. 248; далѣе, Almakkari въ Gayangos history of the mohammedan dynasties in Spain и къ тому же замѣтки Лебрехта въ Literatur des Auslandes Jahrg. 1841. М 36, Orient 1841, стр. 250. Годъ смерти слѣдуетъ приблизительно изъ того обстоятельства, что поэтъ Ieryда б. Исаакъ посвятилъ свою, враждебную женскому полу, сатиру (Minhat Iehuda) 1218 Авр. га-Іоцеру—Алфахару (Taam Zekenim 12). Такъ какъ Алф., судя по его знитафіи, умеръ въ среду 25 Тебета, то формула года его кончивы (СМГ), СМГ), СМГ, 1228, 1231. Въ послѣднемъ году онъ' уже, навѣрное, не былъ въ живыхъ.

ковъ, которая нетерпъла иновърія и потому воспрещала евреямъ жить въ его государствъ, а предписывала принявшимъ исламъ евреямъ носить, въ отличіе отъ природныхъ магометанъ, отвратительную одежду, — любезно принялъ еврейскаго посла Альфонса. Когда Ибнъ-Алфахаръ отправился на аудіенцію къ визирю Алмостанзира, для передачи своей вѣрительной граматы, его повели чрезъ волшебные дворцовые сады, гдѣ роскошь и аромать прельщали чувства. Но садовникъ былъ настолько же безобразенъ, насколько былъ прелестенъ садъ. На вопросъ визиря, какъ ему понравился садъ, Ибнъ-Алфахаръ отвѣтилъ: «Я непремѣнно счелъ бы его за рай, еслибъ не зналъ, что рай охраняется прекраснымъ ангеломъ (редванъ), тогда какъ въ этомъ саду сторожемъ противный дьяволь (малекь), ведущій въ адъ». Визирь улыбнулся этому остроумному сравненію и счель нужнымь сообщить его Алмостанзиру. Послёдній замётиль еврейскому послу: «Везобразный привратникъ выбранъ именно съ тою цѣлью, чтобъ облегчить евреямъ входъ въ этотъ рай, ибо редванъ никоимъ образомъ не впустилъ бы туда невърующаго». — Родственникъ его, Іуда бенъ Іосифъ Ибнъ-Алфахаръ, также имѣлъ титулъ «князя» 1).

Хотя оба толедскіе мецената того времени, Ибнъ-Шошанъ и Ибнъ-Алфахаръ, сами знали талмудъ и покровительствовали его изученію, однако толкованіе талмуда въ высокомъ смыслѣ не процвѣтало въ столицѣ Испаніи такъ, какъ во времена Алфасси, его учениковъ и школы Раши. Въ Толедо не появилось ни одного значительнаго талмудиста. Община въ теченіи нѣсколькихъ столѣтій должна была выписывать себѣ раввиновъ извнѣ. Хотя сынъ и племянникъ Іосифа Ибнъ-Мигаша (см. стр. 131), оба по имени Меиръ<sup>2</sup>), переселившись изъ Луцены вслѣдствіе преслѣдованія Алмогадами, основали значительное училище въ Толедо, но имъ не удалось укоренить здѣсь болѣе глубокое знаніе талмуда. То-

<sup>1)</sup> Маймовидскій сборникъ писемъ èd. Amst. стр. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ и Харизи, тамъ-же Pforte 46.

ледскіе евреи обнаруживали болёе склонности къ наукамъ и поэзіи. Они съ большимъ удовольствіемъ занимались философіею, размышляли о религіи, и вёра ихъ боролась съ сомнёніемъ. Они были самыми просвёщенными изъ испанскихъ евреевъ<sup>1</sup>).

Въ то время находился въ Толедо молодой поэть Іегуда бенъ Соломонъ Алхаризи (или Харизи, род. около 1170, ум. около 1230<sup>2</sup>), послѣдній представитель ново-еврейской поэзіи въ Испаніи, начавшейся Дунашемъ бенъ Лабратомъ, процвѣтавшей при Ибнъ-Гебиролѣ и Іегудѣ Галеви и упавшей при вышеозначенномъ поэтѣ. Харизи, остроумный какъ Авраамъ Ибнъ-Езра, пѣвецъ подобный лучшимъ пѣвцамъ цвѣтущихъ временъ, писалъ стихи съ легкостью, не знавшею препятствій. Его можно назвать Овидіемъ ново-еврейской поэзіи, которому онъ уподобляется своею вѣтренностью и несдержанностью. Его жизнь и характеръ напоминаютъ Ибнъ-Езру. Подобно ему, Харизи жалуется на превратность судьбы:

«Когда-бъ потоки слезъ равнялись съ монмь горемъ, то на землё не было-бъ сухаго мёста! Но не однимъ потокамъ быстрыхъ, бурныхъ волнъ, а п слезамъ монмъ дарованъ отблескъ радуги»!<sup>3</sup>)

Ему также пришлось бъдствовать и много лътъ провести въ странствованіяхъ; онъ былъ въ южной Франціи, проъхалъ черезъ Египетъ въ Палестину и Сирію и проникъ въ Персію. Все видънное и пережитое имъ, мудрость и глупость,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ ихъ описываетъ Менръ Галеви Абудафія въ своемъ посланіи въ Нахмани въ маймонидскомъ сборникѣ писемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изъ того, что Харизи перевелъ часть маймонидовскаго комментарія къ Мишит еще при жизни автора и писалъ къ нему стихи, слёдуетъ, что онъ въ концт 12-го столётія быль уже въ зрѣломъ возрасть, и такъ какъ опъ говоритъ объ Іосифт бенъ Акцинт въ Гадебт, какъ о бывшемъ въ живыхъ, но не нережившемъ спора за и противъ Маймонида, то годъ смерти его падаетъ на 1226—1232. О годъ его первыхъ странствованій, см. зам. 1., прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это стихотвореніе, приписываемое прежде Ибиъ-Езрѣ, принадлежитъ Харизи, какъ то доказалъ Дукесъ. Переводъ Кемпфа, «erste Makamen des Charisi» (Berlin 1848) и «Nichtandalusische Poësie andalusischer Dichter» (Prag 1859), на котораго я ссылаюсь во всемъ, что касается Харизи.

нравственность и безправственность, излагаль онь въ песняхъ. Муза Харизи одинаково воспѣвала прежнее величіе и современную вдовью печаль Сіона, вино и его веселье; онъ въ стихахъ описывалъ беседу души съ умомъ и теломъ. разнипу въронсповъданий раввинистовъ и караниовъ, и виъстъ съ темъ муки, причиняемыя блохою. Харизи не воодушевлался ничтиъ серьезно, исключая еврейскаго языка. И видя, что языкъ этотъ ставился даже евреями ниже арабскаго, онъ взялся доказать переводомъ чудеснаго романа арабскаго поэта Гарири, что и еврейскій языкъ, не смотря на свою скроиность, богать и звучень. Затънъ Харизи измъниль планъ и, по примъру Гарири и Ибнъ-Сакбела (см. с. 137), сочиниль самостоятельный романь. Поэть, скрываясь подъ именемъ Гемана Эзрагита, ведетъ интересные, забавные и остроумные разговоры съ искателемъ приключений, кенитомъ Геберомъ. Такимъ образомъ онъ составилъ родъ драматическаго романа подъ заглавіемъ Тахкемони. Онъ подвергаетъ въ немъ строгой критикѣ произведенія древнихъ и современныхъ поэтовъ, выказывая себя эстетическимъ критикомъ. хорошо знающимъ, каковы должны быть стихи, чтобы нравиться. Но стихи самого Харизи скорѣе остроумны, нежели легки, и потому проза его пріятнѣе строго-размѣренныхъ стиховъ. Они показываютъ уже упадокъ новоеврейской поэзіи. Послёдняя старается болёе занять читателя неожиданностями и остроумными намеками, чёмъ нравиться эстетическому чувству. Харизи отлично умѣлъ характеризировать лирическій полеть и прелесть поэзіи Ибнъ-Гебиролы и Іегуда Галеви, но не умѣлъ подражать имъ. Поэзія не была для него, какъ для Ибнъ-Гебиролы и Іегуды Галеви, возлюбленною или сестрою, но кокетливою подругою. Его игривый способъ писать стихи высказывается въ томъ, что въ каждомъ длинномъ стихотворении первый стихъ всегда еврейскій, второй арабскій, третій халдейскій. Харизи имблъ также нъкоторое понятіе о талмудъ и философіи; но главный его таланть состояль въ способности къ стихотворству. Съ нимъ

еврейская поэзія перестала быть искусствоиъ и сдѣлалась навыкомъ.

Въ то время былъ еще живъ престарѣлый историкъ и религіозный философъ Авраамъ Ибнъ-Даудъ (см. стр. 195) и служилъ украшеніемъ толедской общинѣ. Лишь въ 1180<sup>1</sup>) году онъ палъ мученикомъ въ народномъ возстаніи противъ евреевъ, начало и общирность котораго не опредѣлены точно, но которое было мимолетнымъ. Возможно и то, что черезъчуръ великая снисходительность Альфонса къ евреямъ возбудила противъ нихъ возстаніе. Этотъ государь, женатый на англійской принцессѣ, имѣлъ открытую любовную связь съ прелестною еврейской дѣвицею Рахилью, которая за красоту получила прозваніе Формозы. Связь эта не была легкаго свойства, а длилась семь лѣтъ. Одинъ поэтъ воспѣвалъ эту любовь:

«Забыль вороль свою супругу, а удалился съ нею; вороль такъ страстно любиль ес. что позабыль и царство и народъ»<sup>2</sup>).

Однажды на прекрасную еврейку, сидѣвшую на своемъ блестящемъ балконѣ, неожидано напали заговорщики, убили ее въ присутствіи короля и вмѣстѣ съ нею ея друзей, вѣроятно, по повелѣнію королевы и духовенства. При этомъ случаѣ произошло быть-можетъ нападеніе на евреевъ, жертвою котораго сдѣлался Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

Но это не помѣшало толедскимъ евреямъ усердно помогать Альфонсу въ войнѣ съ Маврами. Когда онъ собралъ многочисленное войско для уничтоженія могущества Алмогадовъ, желавшихъ вновь проникнуть подъ начальствомъ Іакова Алманссура внутрь Испаніи, тогда евреи снабдили обѣднѣвшаго короля своими богатствами для вооруженія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цакуто дважды. Въ Schebet Iehuda Ибнъ-Верги № 5 эта мученическая смерть относится не къ Авр. Ибеъ-Дауду, но къ Іосифу Ибнъ-Нагрелѣ, по способу чтенія амстерд. изданія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Depping romancero castellano I, № 206. И другіе источники повѣствують о любви Альфонса къ еврейкѣ, факть, отвергаемый лишь новѣйшими испанскими историками; сравн. Ашбаха, Geschichte Spaniens unter den Almoraviden und Almohaden II. стр. 332. St. Hillaire histoire d'Espagne V, стр. 181, 527.

войска. Когда же битва при Аларкосъ (19 Іюля 1195) имъла для него неблагопріятный исходъ, цвѣтъ христіанскаго рыцарства остался на полъ брани, Алиогады опустошили повсемъстно прекрасную Кастилію и Альфонсь быль принужденъ отступить въ свою столицу, чтобы спасти <del>60</del> отъ гибели, тогда евреи сражались наравнѣ съ прочими жителями, чтобы отбить наступление врага<sup>1</sup>), и много способствовали его отступлению. Для кастильскихъ евреевъ было очень важно не допустить Алмогадовъ овладъть столицею, чтобы не подвергнуться фанатизму мусульманъ. Великою радостью было для нихъ отступление Алмогадовъ, послѣ того какъ короли аррагонскій и кастильскій заключили союзъ для изгнанія этого племени. Союзъ этоть причинилъ много бѣдъ евреямъ королевства Леона, когда соединенныя войска проходили чрезъ эту область, опустошая все на пути. При этомъ походѣ древнѣйшій еврейскій экземпляръ библіи въ Испаніи, бывшій доселѣ подъ названіемъ Гиллали (см. стр. 132) образцомъ для переписчиковъ (написанный будто въ 600 году), сдѣлался добычею врага (9 Аб. 1197)<sup>2</sup>).

Въ Аррагоніи, къ которой со времени Рамона Беренгера IV принадлежала и Каталонія, евреи жили также счастливо, имѣя возможность развивать свои душевныя и умственныя способности. Альфонсъ II (1162—1196), поощрявшій и покровительствовавшій провансальской поэзіи, былъ благосклоненъ къ мужамъ слова и мысли, а таковыми считались тогда большею частью евреи. Хотя Сарагосса была столицею Аррагоніи и издревле имѣла еврейскую общину, но Барселона, благодаря своему благопріятному приморскому положенію и процвѣтавшей торговлѣ, считалась центромъ сѣверной Испаніи. Барселона напыщенно прославляется поэтомъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. зам. 1. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Цакуто изд. Филиновскаго, стр. 221, вѣрнѣе, нежели въ ed. Amst. 99 b. Въ обоихъ впрочемъ должно быть исправлено число, ибо «опустошение страны двумя королнии» (какъ Цакуто яснѣе обозначаетъ фактъ въ ed. F.) произопло лишь въ 1197 г.; см. Шмидта, Geschichte Arragoniens im Mittelalter, стр. 192 и слѣд.

Харнзи, какъ «община князей и высокопоставленныхъ особъ»<sup>1</sup>). Во главе ея стоялъ философски - образованный врачъ, дипломатъ, знатокъ талмуда, и поэтъ Шеметъ Бенвенисти (р. 1131, ум. около 1210)<sup>2</sup>). Такъ какъ онъ отлично владълъ арабскимъ языкомъ, то король аррагонскій давалъ ему дипломатическія порученія, и Бенвенисти достигнулъ почестей и богатства; но, подобно Самуилу Ибнъ-Нагрелѣ, своимъ блестящимъ положеніемъ былъ вначалѣ обязанъ своему перу. Подобно этому еврейскому князю, Шеметъ Бенвенисти покровительствовалъ мужамъ науки и изученію талмуда. Поэты чрезмѣрно прославляли его благородныя стремленія и щедрость. Поэтъ Харизи называетъ его «княземъ князей, объ имени котораго повѣствуетъ востокъ и западъ».

«Вы спрашиваете меня, кто благородный Шеметь? Онъ высшая краса временъ; жизвь его можетъ сократиться, но благородству его нътъ конца».

Другой поэть въ Барселонѣ, Іосифъ Ибнъ-Сабара, посвятилъ ему свое поэтическое произведеніе, а также родъ нравственнаго романа, въ которомъ говорится о различныхъ приключеніяхъ, но только съ большею напыщенностью и меньшимъ вкусомъ, чѣмъ у Харизи. Шеметъ Бенвенисти сочинилъ на 72 году отъ рожденія длинную хвалебную пѣснь въ честь Іосифа Ибнъ-Шошана въ Толедо, состоящую изъ 142 стиховъ (см. стр. 230). Самымъ значительнымъ послѣ него лицомъ въ Барселонѣ былъ Самуилъ бенъ Авраамъ Ибнъ-Хаздаи Галеви (процвѣталъ 1165—1216 в), «источникъ мудрости и океанъ мыслей», какъ о немъ преувеличенно говоритъ поэтъ Харизи. У него было пять ученыхъ сыновей, изъ которымъ Авраамъ Ибнъ-Хаздаи пріобрѣлъ себѣ имя въ лите-

<sup>1)</sup> Xapusu Tachkemoni Pf. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. зам. 1, прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Веніамина должно читать Самунат. б. Авр. б. Хаздан вмѣсто Соломона, такъ что тотъ тождественъ съ Самунаомъ барселонскимъ у Харизи (46). Это былъ вёроятно отецъ Авраама б. С. б. Хаздая, автора Ben hamelech w'hanasir и переводчика этики Алггацали, исевдоциграфіи Sefer Hatapuach и другихъ сочиненій. Этическое сочиненіе Ben hamelech переведено на нѣмецкій языкъ Мейзелемъ.

ратурѣ сочиненіемъ нравственнаго романа «Принцъ и дервишъ» и переводомъ философскихъ сочиненій.

Община въ Туделѣ, маленькомъ городѣ при Эбро, бывшая предметомъ раздора между королями аррагонскимъ и наваррскимъ, своею храбростью дважды завоевала себѣ равноправность съ христіанами и магометанами этого мъстечка и владъла укръпленнымъ замкомъ для своей безопасности<sup>1</sup>). Изъ среды ся вышель ученый путешественникь Веніаминь бень Іона Тудельскій, которому не только еврейская, но и всеобщая исторія обязана интересными и правдивыми свъдѣніями. Онъ протхалъ (1165-1173)<sup>2</sup>) чрезъ большую часть южной Европы, Азіи и Африки, неизвъстно только, купцомъ ли или любознательнымъ благочестивымъ путникомъ, отыскивающимъ слѣды мессіанскаго избавленія; онъ наблюдалъ особенности каждой страны, каждаго города, интересовался встви и передалъ свои наблюденія въ описаніи путешествія (Maseot Benjamin, Itinerarium), которое было переведено почти на всѣ новѣйшіе языки. — Маленькая община Героны при рѣкѣ Теръ въ Каталоніи была мѣстомъ рожденія многихъ ученыхъ мужей, прозывавшихся Геронди и прославившихъ свой городъ. Это была строго религіозная община, удалявшаяся отъ вліянія философіи и чтившая выше всего талмудъ. Здѣсь жиль Исаакь Галеви, важный талмудисть и авторъ сочиненія о гражданскихъ правахъ. Знаменитье его былъ второй сынъ его Серахья Галеви Геронди (р. около 1125, ум. 1186). Воспитанный въ нарбоннской школь, онъ усвоиль глубокое знаніе талмуда, занимался также грамматикою, зналь арабскія произведенія Ибнъ-Ганаха, придаваль большое значеніе изящному еврейскому стилю и потому давалъ свои письма исправлять Іегудѣ Ибнъ-Тиббону, глубокому знатоку изящества еврейскаго и арабскаго языковъ, дабы онъ были безъукоризненной формы<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> См. Кайзерлинга, еврен въ Наварръ, стр. 11, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См. зам. 10. Большая часть данныхъ въ этой главѣ почерпнута изъ Itinerarium Веніамина Тудельскаго; поэтому я упоминаю только другіе источники.

<sup>3)</sup> Объ Р. Серахьѣ см. монографію Рейфиана, La France israelite; Кариоли

Онъ написалъ нѣсколько литургическихъ молитвъ и свѣтскихъ стихотворений серьезнаго и сатирическаго содержания, интьющихъ лишь небольшое поэтическое достоинство. Р. Серахья Галеви обладаль также частицею философскаго образованія и можеть-быть первый въ своей странѣ занимался ею. Главная его сила состояла въ талиудъ. Такъ какъ ему извъстны были произведенія испанской и французской школы, то онъ соединялъ въ себъ Алфасси и Раши, Іосифа Ибнъ-Мигаша и Р. Тама, отличался вибсть съ темъ глубиною и основательностью, критикой и сообразительностью и обладаль вообще аналитическимъ и синтетическимъ умомъ. Будучи еще юношею, именно девятнадцати лѣтъ, онъ писалъ талиудическія сочиненія и глоссы къ талмудическимъ произведеніямъ Алфасси, но ему самому показалось столь великою дерзостью осуждать изслѣдованія представителя талмудической учености, что онъ не осмѣлился предать ихъ гласности. Въ общинь смъялись надъ его скороспълою ученостью и говорили о немъ: «Вино твое молодо, потому что молодъ сосудъ». Р. Серахья подвергся, кажется, преслъдованіямъ въ Геронской общинъ и принужденъ былъ выселиться. Но за то онъ отистилъ ей сатирою, говоря въ ободреніе, себя:

"Молодъ ты годами, но старъ умомъ, пріобрѣтешь себѣ полетъ орлиный, совьешь свое гиѣздо въ небесахъ въ насмѣшку твоимъ согражданамъ, бѣднымъ мудростью" 1).

Оттуда онъ отправился въ Люнель, гдѣ имѣлъ много друзей и гдѣ его охотно принялъ подъ свою защиту одинъ покровитель науки. Здѣсь онъ написалъ нѣсколько талмудическихъ диссертацій противъ южно-французскаго талмудическаго авторитета (Авраама б. Давида) и, будучи уже въ лѣтахъ (около 1172-80)<sup>2</sup>), выработалъ свои глоссы къ со-

1) У Рейфиана, стр. 30.

и завъщаніе Іегуды Ибнъ-Тиббона, Берлинъ 1852, стр. 9. О годъ его смерти зам. 1, IV.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Что Маоръ написалъ не въ 1140—47 годахъ, а поздиве, безспорно доказывается твмъ, что объ Р. Тамв упоминается, какъ объ умершемъ; см. Chulin III, стр. 14 b. Число субботняго года не противоръчить этому.

чиненіямъ Алфасси о большей части талиуда, предавъ ихъ гласности подъ заглавіенъ Маоръ. Въ этонъ критическонъ произведении Серахья Геронди обнаруживаеть смёлую самостоятельность, настаиваеть всюду на точномъ понимании талмуда и не отступаетъ ни передъ какими выводами. Проникнутый смиреніемъ и любовью къ истинѣ, авторъ извиняется въ томъ, что, не смотря на почитание великаго учителя луценскаго, осмѣливается критиковать его выводы. Истина же есть жестокая повелительница, которая не успокоивается и не уважаеть ни чьей личности. Онъ заклинаеть переписчивовъ своего сочиненія не пропускать предисловія къ нему, дабы читатели — потомки знали, что онъ былъ преисполненъ почтенія къ Алфасси. Въ видъ прибавленія къ своему сочиненію, Р. Серахья издаль 13 правиль, посредствомъ которыхъ все темное и опущенное въ талмудѣ можетъ быть разъяснено и дополнено. Въ этихъ правилахъ онъ также обнаружилъ много критической смѣлости. Но именно самостоятельность и не нравилась его современникамъ, привыкшимъ держаться авторитетовъ. Р. Серахья въ понимании талмуда опередилъ современные взгляды, почему его произведенія и подверглись сильнымъ нападкамъ. О жизни его и положение въ свътъ ничего болъе неизвъстно.

По ту сторону Пиренейскихъ горъ, въ Лангедовѣ или Провансѣ, настали для евреевъ въ концѣ двѣнадцатаго столѣтія самые счастливые дни. Не смотря на то, что южная Франція относительно просвѣщенія и нравовъ имѣла сѣверо-испанскій характеръ, она, будучи раздѣлена между нѣсколькими властелинами, представляла разнообразіе, которое породило такую цвѣтущую культуру, какой она послѣ того болѣе не видѣла. Южная Франція принадлежала частью французской коронѣ и частью германскому государству въ качествѣ вассальной, затѣмъ королю аррагонскому, какъ графу провансальскому, далѣе графу Тулузскому и С.-Жильскому, и наконецъ разнымъ вассальнымъ владѣльцамъ, графамъ, вице-графамъ и баронамъ, которые почти всѣ предпочитали болѣе свободный образъ жизни, любили процвѣтавшую тогда провансальскую поззію, покровительствовали наукамъ и не были лицентрными служителями церкви. Рядонъ съ дворянствомъ возникло свободное, зажиточное мѣщанство, охранявшее свою самостоятельность, какъ зѣницу ока. Внутреннія отношенія жителей къ мусульманамъ и къ евреямъ значительно ослабили предразсудки запада противъ жителей востока<sup>1</sup>). Таже свобода духа провансальцевъ, которая враждебно относилась въ католической церкви, презирала папскія буллы, осмѣивала высокомфрное духовенство, бичевала пороки римскаго двора и создала секту альбигойцевъ, открыла свое сердце еврейству и его представителямъ. Между провансальскими вольнодумцами, которыхъ упорная католическая церковь обзывала еретиками, были личности, признававшія тайно и открыто, что «законъ еврейскій лучше христіанскаго<sup>2</sup>)». Многіе изъ великихъ и малыхъ владътелей южной Франціи, безъ предразсудковъ, принимали на службу еврейскихъ чиновниковъ, ввъряя имъ высшую должность областнаго начальника (Ваjulus, Bailli), съ которою во время отсутствія государя были связаны полицейская и судебная власти. Евреи этой страны, благословенной природою и исторіею, чувствовали себя свободно, поднимали высоко голову, принимали живое участіе въ интересахъ страны и съ неутомимымъ рвеніейъ покровительствовали умственнымъ стремленіямъ. По м'врѣ того какъ христіане принимали каждое нововведеніе, южно-французскіе евреи не оставались при старомъ, а старались вникнуть въ него и провърить его разсудкомъ. Но, не смотря на великое рвеніе провансальскихъ евреевъ къ наукѣ, они не были самостоятельными мыслителями, могущими проложить путь собственному направлению въ границахъ еврейства. Еврейскій Провансь не произвель ни одной личности, создавшей какое-либо оригинальное произведение, ни одного глубокаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. о томъ Христіана Ульриха Гана Geschichte der Ketzer im Mittelalter 149 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Isti sunt articuli, in quibus errant moderni haeretici — 10 dicunt quod lex Judaeorum melior est quam lex Christianorum, въ Vaisatte histoire générale de Languedoc III., preuves, стр. 372.

инслителя или славнаго поэта и вообще ни одной личности, нроложившей путь въ какой либо отрасли науки. Провансальскіе еврен были вёрными послёдователями иностранныхъ учителей, усвоивали ихъ произведенія, охраняли ихъ съ большою стойкостью, будучи при этомъ часто лишь чернорабочими въ наукѣ, переводчиками и распространителями произведеній чужаго ума. Но, отдаваясь свободнымъ изслёдованіянь, они всею душею любили еврейство. Еврейскія добродѣтели были въ высшей степени присущи имъ, и дома ихъ были гостеприяно открыты каждому чужому; они тайно помогали нуждающимся и ежечасно творили благодъяния. Богачи отдавали въ учение детей бъдныхъ родителей, даря имъ книги, стоившія въ то время громадныхъ денегь<sup>1</sup>). Бояте всего къ ихъ чести относится то, что общины держалась другъ друга и принимали участие въ общихъ дѣлахъ. Угрожала ли одной общень опасность, другая тотчасъ была готова помочь ей и отвратить отъ нея бѣду. Своимъ богатствоиъ они обязаны были отчасти земледѣлію, отчасти всемірной торговль, которая процвьтала тогда между франнузскими портами и Испаніею, Италіею, Англіею, Египтомъ и Востокомъ.

241

Главною общиною южной Франціи была Нарбонна; она состояла въ то время изъ трехъ-соть членовъ. Во главѣ ея, въ царствование умной, мужественной княгини Эрменгарды, стоялъ Калонинъ б. Тодросъ, изъ древняго рода, предокъ котораго Р. Махиръ поселился тамъ при Карлъ Великомъ (кн. V). Калонимъ владълъ многими землями, которыя такъ были за нимъ укрѣплены, что никто не могъ отнять ихъ у него. Во главѣ стараго училища находился признанный авторитетомъ Авраамъ б. Исаакъ, носившій титулъ высшаго судьи (Ab-Bet-din, ум. осенью 1178<sup>2</sup>). То быль мужь строго тал-

<sup>1)</sup> Наравић въ Венјаминомъ Тудельскимъ Д. Кимхи во второмъ посланји къ Алфахару, маймонидскій сборникъ инсемъ стр. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Годъ смерти 4919-1159 въ Менри (введение къ Bet ha-Bechiras 18 b), на которое ссылается Кармоли, не можеть быть върнымъ, такъ какъ Авраамъ б. I. говорить объ Р. Тамъ, какъ объ умершемъ, какъ замъчаетъ Цунцъ въ Geigers Zeitschrift II. 309.

мудическаго направленія, котораго чуть коснулось образованіе. Но его талиудическая ученость была более общирною, нежели глубокою; его ученики, Р. Серахья и Авраанъ б. Давидъ, опередили его еще при жизни. Авраамъ б. Исаакъ написалъ талмудическое произведение (Eschcol), которое высоко чтилось потомками <sup>1</sup>). — Въ Нарбоннѣ въ это время жили Кимхиды, произведенія которыхъ хотя не равнялись ихъ славѣ, но повліяли болѣе великихъ учителей непосредственно на Провансъ, и косвенно на потоиство. Родоначальникъ Іосифъ бенъ Исаакъ Кимхи (процвъталъ 1150-70) выселился изъ южной Испаніи въ Нарбонну, должно быть вслёдствіе преслёдованія Алмогадами за вёру. Онъ зналь по арабски и перевель нравственно-философское сочинение Вахьи и еще нѣкоторыя другія правильнымъ плавнымъ еврейскимъ языкомъ, написалъ еврейское грамматическое произведение и объяснение къ священному писанию, отрывки котораго заставляють не сожалёть о потеръ целаго, и наконець сочинилъ много литургическихъ молитвъ, удовлетворяющихъ по своему наружному виду всёмъ условіямъ доведенной въ Испаніи до совершенства художественной формы новоеврейской поэзіи, но имѣющихъ мало поэтическаго достоинства. Заслуга Іосифа Кимхи состоить исключительно въ томъ, что онъ ввелъ въ южной Франціи еврейскую культуру Испанія и значительно дополнилъ кратковременную дѣятельность Ибнъ-Езры. Ему приписываютъ также полемическое сочиненіе противъ христіанства, состоящее въ разговорахъ върующаго (Maamin) съ отступникомъ (Min). Будь это сочинение подавльнымъ или неподдвльнымъ, оно во всякомъ случав принадлежить тому времени и той странь и бросаеть благопріятный свѣть на нравственность евреевь въ противоположность христіанскому населенію. Върующій утверждаетъ, что истинная религія евреевъ выражается въ ихъ нравственномъ поведения. Они соблюдаютъ по крайней мъръ десять заповѣдей съ чрезвычайною добросовѣстностію. Они не только

<sup>1)</sup> Asynant sub voce.

не почитали ни одного существа наравить съ Богомъ, но и отрашились ложныхъ клятвъ. Между ними не находится ни убійць, ни нарушителей супружеской върности, ни разбойниковъ, нежду темъ какъ хрястіанскіе разбойники нерёдко грабять, вѣшають и обманывають слабыхъ. Дѣти евреевъ воспитываются въ строгости и страхв божіемъ, изъ усть ихъ не полжно вылетать ни одного нескромнаго слова. Еврейскія дъвушки скроино сидять дона, между тъмъ какъ христіанскія пренебрегають скромностью. Еврей оказываеть братское гостепріинство другому, выкупаеть заключенныхъ, одъваеть нагихъ и питаетъ голодныхъ. Всъ эти добродътели евреевъ христіанскій противникъ признаеть за общензвёстныя и осуждаеть въ евреяхъ лишь то, что они беруть большія проценты съ христіанъ. Этотъ упрекъ еврейскій ораторъ смягчаеть темъ, что и христівне беруть лихоимные проценты даже со своихъ единовърцевъ, нежду твиъ какъ еврейскіе богачи даютъ деньги безъ процентовъ своимъ единоплеменникамъ 1).

По слѣдамъ отца пошли два его сына Моисей и Давидъ Кимхи. Первый (процвѣталъ 1170 — 90) былъ еще посредственнѣе своего отца, и этотъ характеръ незначительности отразился на его грамматическихъ и экзегетическихъ трудахъ. Младшій братъ, Давидъ Кимхи (род. 1160, ум. около 1235)<sup>2</sup>), хотя и сдѣлался учителемъ еврейскаго языка для евреевъ и христіанъ Европы, но если придавать какое-либо значеніе его грамматическимъ, лексикальнымъ и экзегетическимъ произведеніямъ, то должно забыть, что до него жили великіе учители Ибнъ-Ганахъ, Моисей Ибнъ-Гикатилла и Ибнъ-Езра, съ которыми онъ не выдерживаетъ сравненія. Давидъ Кимхи не произвелъ вообще ничего новаго. Во введе-

<sup>1)</sup> Milchamot Chobah ed. Const. стр. 20 b и слъд., объ Іосифъ Кимхи см. Orient, 1850 № 1 и слъд., Ozar Nechmad 1. стр. 96 и слъд., и Ландсгута Amude Aboda стр. 40 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Свой комментарій къ притчамъ онъ окончилъ въ 1178 г., см. Дукеса въ Orient 1847 col. 26 примъч. Комментарій къ притчамъ, носящій имя Ибнъ-Езры, принадлежитъ М. Кимхи, какъ подтверждается многими.

ніи къ своему грамматическому сочиненію (Michlol) онъ довольно открыто сознается, что хотёлъ лишь уяснить разнообразные и пространные труды предшественниковъ. Въ заслугу ему можетъ быть развё поставлено только то, что онъ въ еврейскомъ языкѣ (по европейскому воззрѣнію) отыскалъ разницу между долгими и краткими гласными и тѣмъ облегчилъ пониманіе перехода гласныхъ, и наконецъ, что онъ сохранилъ между евреями хотя слабую память о простой, здравой, осмысленной экзегетикѣ въ сравненіи съ напыщеннымъ агадскимъ, каббалистическимъ и ложно-философскимъ способомъ толкованія.

Старая община въ Безье, которая съ такимъ почетомъ приняла Ибнъ - Езру (о. стр. 214), пользовалась еще болѣе Нарбонны счастливымъ положениемъ подъ господствомъ вицеграфа Раймондъ - Тренсеваля и сына его Рожера. Евреи и христіане этого города предпочитали свободу ума. Многіе изъ гражданъ были альбигойцами и отказались отъ повиновенія папѣ и католической церкви. Не смотря на то, сохранился древній обычай, въ силу котораго епископъ въ вербное воскресенье возбуждаль прихожань противъ евреевъ, какъ богоубійцъ, и прихожане, вооружась каменьями, нападали на еврейскія жилища. Но такъ какъ евреи, жившіе въ собственныхъ домахъ, обнесенныхъ стѣною, были каждый разъ наготовѣ и оборонялись, то въ каждомъ году происходило кровопролитіе. Старшины общины старались искоренить этоть обычай, позорящій болье христіанскую религію, нежели еврейство, и имъ удалось склонить къ этому вицеграфа. И тогдашній епископъ Вильгельмъ, какъ будто стыдясь столь дикаго поступка, также согласился не повторять его болѣе. 2-го Мая 1160 г. былъ заключенъ договоръ, въ силу котораго каждый священникъ, возбуждающій народъ противъ евреевъ, будетъ отлученъ отъ церкви. Евреи обязались вносить ежегодно въ вербное воскресенье четыре фунта серебра<sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Источники въ Beserra histoire de Languedoc II, 486.

Покровительствовавшій евреянь вице - графъ Раймондъ Тренссваль быль неожиданно коварнымь образомь убить въ церкви нѣсколькими заговорщиками въ воскресенье (15 октября 1167 г.), изъ мести за то, что не далъ полнаго удовлетворенія гражданамъ относительно одного дворянина изъ своей свиты. Евреи Безье были запутаны въ эту ссору, въроятно, въ качествъ приверженцевъ виде - графа. Нъсколько гражданъ стали обвинять ихъ, и старшины общины были арестованы. Вскорь затых жестокое наказание постигло убійць графа и обвинителей евреевъ. Рожеръ добыль себъ вспомогательныя войска у короля Алонзо и осадилъ городъ Безье. Однако сначала онъ принужденъ былъ заключить миръ съ гражданами и даровать имъ пропленіе (1168), но не забылъ коварнаго убійства своего отца и ухитрился ввести въ городъ аррагонскія войска. Послёднія неожиданно напали на гражданъ, убили мужчинъ, повѣсили главныхъ участниковъ и пощадили только евреевъ, какъ върныхъ приверженцевъ его отца, а кромѣ нихъ только женъ и дѣтей (февраля 1170)<sup>1</sup>). У вице-графа Рожера, покровительствовавшаго альбигойцамъ, были также областными начальниками евреи Моисей де Каварить и Натанъ. Покровительствуя еретикамъ и евреямъ, онъ навлекъ на себя гнѣвъ духовенства и папы и темъ уготовалъ себъ трагическую кончину. Подъ его въдъніемъ находились также общины Каркассоны, Разеца, Алета и Лиму, которымъ онъ далъ письменное объщаніе не обременять ихъ податями <sup>2</sup>).

Въ цвътущемъ торговомъ городъ Монпелье находилась значительная прованская община, имъвшая богатыхъ членовъ, славившихся благотворительностью. Подобно общинъ Везье, она отличалась любовью къ наукъ, распространенію которой много способствовала медицинская академія съ царствовавшею въ ней свободою ученія. Владътели этого города не были такъ добры къ евреямъ, какъ сосъди ихъ въ Безье.

<sup>9</sup>) То-же замѣчаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же III, 24, см. зам. 1. IV.

Вильгельмъ VIII и сынъ его постановили въ своемъ завѣщани не назначать евреевъ на должность областнаго начальника (1178-1201), хотя последний состояль должнымъ значительную сумму еврею Боне<sup>1</sup>). Кто находился въ то время во главѣ общины Монпедье, неизвѣстно. Изъ нея не вышло ни одной знаменитости, хотя она изобиловала учеными талмудистами<sup>2</sup>), такъ что резиденція ся раввината сравнивалась съ санхидриномъ на Храмовой горѣ (Har).

246

Ничтожный нынь городь Люнель, недалеко отъ Монпелье, быль поль владычествомь де - Госсединовь значительнымь городомъ, и еврейская община, состоявшая почти изъ трехъсотъ членовъ, считалась наравнѣ съ Нарбонною передовынъ мѣстомъ еврейскаго Прованса. Въ ея талиудическое училище, соперничавшее съ нарбоннскимъ, стекалось много учениковъ изъ чужихъ земель, и, когда между ними оказывалися бъдные, община снабжала ихъ всёмъ необходимымъ. Во главъ общины находился мужъ, котораго современники прославляли какъ идеалъ. Мешулламъ б. Іаковъ (ум. 1170), талмудически образованный и богатый, считался послёднею инстанціею по всёмъ вопросамъ науки и правъ. Заслужить его похвалу было счастіемъ писателей. «Душа его предавалась ученію его Бога, мудрость была его наследствоить; онъ освещаль нашъ мракъ и указывалъ намъ върный путь». Такъ и еще высокопарнѣе писаль о немъ свободный современникъ <sup>3</sup>). Р. Мешулламъ побуждалъ ученыхъ разработать то и то, въ особенности-же переводить на еврейскій языкъ произведенія еврейскихъ авторовъ, написанныя по арабски. Онъ первый возбудиль въ провансальскихъ евреяхъ жажду познаний; для южной Франціи онъ вибль то-же значеніе, какое нибль Хаздан Ибнъ-Шапруть для Испанін. У Мешулдана быль ученый зять Моисей б. Іегуда в пять ученыхъ сыновей, которые въ иалонь изображали два направления, долженствовавшия всту-

<sup>1)</sup> Везетта тамъ-же 119 н preuves 127.

<sup>9)</sup> Cm. Kerem Chemed V, crp. 3 BHH3y.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ибнъ-Тиббона, введеніе въ Бахьи Chobat ha-Lebabot.

инть въ скоромъ времени въ жестокую борьбу между собою. Одниъ изъ сыновей, Р. Ааронъ (процвъталъ съ 1170 до 1210<sup>1</sup>) хотя и былъ посвященъ въ знаніе талмуда, но отдавалъ особое предпочтеніе философскому воззрѣнію на еврейство: двое другихъ, Іаковъ и Ашеръ, напротивъ того, поклонялись ученію, избѣгающему свѣта разсудка. Р. Іаковъ. не смотря на свое богатство, велъ аскетическую жизнь, не пилъ вина, за что и былъ прозванъ Назареемъ. Его считаютъ творцомъ новой каббалы и говорятъ, будто пророкъ Илія нередалъ ему это таинственное ученіе<sup>8</sup>). Еще болѣе строгій образъ жизни велъ братъ его, Ашеръ Люнельскій, бывшій также человѣкомъ съ состояніемъ. Онъ много постился, ниногда не ѣлъ ияса и въ гомилетическомъ сочиненіи о десяти зановѣдяхъ воскресилъ старое полузабытое таинственное ученіе<sup>3</sup>).

Однакоже въ люнельской общинѣ вообще преобладало научное направленіе. Представителями его были два мужа, имѣющіе славное имя въ еврейской словесности, именно: родоначальникъ Тиббонидовъ и Іонафанъ изъ Люнеля. Послѣдній (Давидъ б. Когенъ) былъ значительнымъ талмудическимъ авторитетомъ и написалъ комментарій къ талмудическому сочиненію Алфасси. Тѣмъ не менѣе онъ любилъ науку и былъ однимъ изъ первыхъ, ратовавшихъ о томъ, чтобъ утвердить за нею право гражданства въ еврействѣ. — Іегуда 6. Саулъ Ибнъ-Тиббонъ (род. около 1120, ум. около 1190) происходилъ изъ Гранады и выселился въ Провансъ по случаю преслѣдованія евреевъ Алмогадами. Въ Люнелѣ онъ занимался медициною и былъ столь любимымъ врачемъ, что услугами его нользовались князья, рыцари, епископы, и даже выписывали его за море '). Онъ основательно зналъ арабскій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 3am. 1. 1V.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Исаакъ изъ Акко въ Meïrat Enajim Ms.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. о немъ Азудан sub voce № 237 и слъд., н примъчанія б. Іакова; далъе Рейфмана Biographie des R. Sarachja стр. 48, прим. 18.

<sup>4)</sup> Его завъщание, стр. 7, и введение въ нему.

языкъ и съ любовью занимался еврейскимъ. Но ученость довела его до такого педантизма, что прежде чвиъ рвшиться на какой либо шагъ, онъ нѣсколько разъ глубокомысленно взвѣшивалъ его. Время отъ времени онъ пересматривалъ значительное собрание книгъ, содержавшееся въ отличнойъ порядкъ, и былъ несчастливъ, если встръчалъ въ немъ какой либо безпорядокъ. Онъ обращалъ большое вникание на хорошій почеркъ и тому подобныя внѣшнія качества. Поэтому Ибнъ-Тиббонъ, можно сказать, родился переводчикомъ. По совѣту Р. Мешуллама, — съ которынъ онъ находился въ такихъ же дружественныхъ отношеніяхъ. какъ и съ Р. Серахьею изъ Героны и Авраамомъ бенъ Давидомъ, — и по убѣжденію другихъ друзей онъ послъдовательно перевелъ съ арабскаго языка на еврейскій «обязанности души» Бахьи, «ученіе о нравственности» и «ожерелья» Ибнъ-Гебиролы, религіознофилософское произведение Істуды-Галеви, значительное грамматическое и лексикальное сочинение Ибнъ-Ганоха и наконецъ религіозную философію Саадін (1161—1186). Въ его переводахъ отразился весь его цедантическій характеръ; они переданы буквально, но тяжелымъ слогомъ, рабски придерживаются арабскаго подлинника и насилують еврейскій языкъ, придавая словамъ неслыханное значеніе. Ісгуда Ибнъ-Тиббонъ вполнѣ сознавалъ обязанности добросовѣстнаго переводчика, которому необходимо знать основательно оба языка и содержание сочинения; натянутость своего перевода онъ принисываеть бѣдности еврейскаго языка 1). Всѣ прочія произведенія Ибнъ-Тиббона едва достойны упоминанія. Онъ сочиниль еврейскую стилистику (Sod Zachot ha-Laschon), более уже не существующую, и оставиль увъщание сыну, свидвтельствующее о нёжной его привязанности къ своимъ, о преданности наукѣ, но также о его педантизмѣ. Тиббониды имѣютъ значеніе только какъ переводчики, подобно тому, какъ Кимхиды изъ Нарбонны важны лишь какъ грамматики.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Введеніе І. Ибнъ-Тиббона къ Chobat ha - Lebabot и къ Rikmah Ибнъl'анаха.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Введеніе въ завѣщанію І. Ибнъ-Тиббона.

Второй ихъ Тиббонадовъ, Самуилъ, сынъ порваго (р. около 1160. ум. около 1230). быль по характеру совершенно противоположень отцу, даровитье последняго, но легкомыслень, расточителенъ и лѣнивъ. Отецъ его обращалъ тщательное виниание на воспитание сына, обучаль его самъ и нанималь для него дорогихъ учителей. Такниъ образонъ Самуилъ Ибнъ-Тиббонъ изучилъ мидицину, арабскій языкъ, талиудъ и относящіяся къ нему другія отрасли науки. Заботливый отець, даже жениль его въ ранней молодости; но именно потому, что отецъ постоянно держаль его подъ опекою и навязывалъ ему свою педантическую натуру, сынъ не обращалъ вниманія на его ув'ящанія и нравоученія, сд'ялался самостоятельнымъ и чуждымъ ему, занимался рискованными дѣлами, вмѣсто медицины, лишился своего состоянія и принуждень быль содержать себя и семейство на отцовскія деньги. Между тънъ какъ отепъ смотрълъ на него почти какъ на блуднаго сына, онъ незамѣтнымъ образомъ развился и превзошелъ отца въ переводахъ и въ понимани философскихъ сочиненій. Онъ переводиль не только произведенія еврейскихъ писятелей, но и кое-что изъ Аристотеля и Алфараби, нацисалъ философское объяснение къ проповѣднику (Kohelet) и разсуждение объ одной физической главт въ книгт бытия.

Не далеко отъ Люнеля, въ Покьерѣ, существовала въ то время маленькая община, состоявшая только изъ сорока членовъ. Въ ней родился одинъ изъ самыхъ значительныхъ ученыхъ талмуда, Авраамъ бенъ Давидъ (около 1125, ум. 1198<sup>1</sup>). Обучавшись у великихъ учителей, будучи зятемъ Авраама бенъ Исаака изъ Нарбонны (см. стр. 241) и владѣя большимъ состояніемъ, Авраамъ (Рабедъ II) содержалъ на свои средства училище, въ которое отовскоду стекалось много учениковъ. Онъ заботился не только о преподавании талмуда своимъ ученикамъ, но и объ ихъ жваненныхъ потребностихъ. Побуждаемый Р. Мешулламомъ бенъ Іаковомъ, Авраамъ бенъ Давидъ написалъ еще въ юности талмудическія произведенія, имъ-

<sup>1)</sup> Цунцъ въ Гейгера Zeitschrift II. 309, Carmoly la France isräelite.

ющія большое значеніе, и разъясниль часть Мишны и тому подобныя сочинения. Невоздержный оть природы и пренебрегая правилами вѣжливости, онъ свысока обращался съ тѣми, сочинения которыхъ оснаривалъ. Особенно безпощадно поступаль онъ съ Р. Серахьею изъ Героны, защищая Алфесси противъ него. Авраамъ нерѣдко обвинялъ его въ литературномъ воровствѣ. Онъ былъ опаснымъ противникомъ. Онъ не имълъ никакого понятія ни о наукахъ, ни о высшемъ понимании еврейства, и даже хвастался своимъ невѣжествомъ въ подобныхъ предметахъ; его вполнѣ удовлетворяла область талиуда. Авраамъ бенъ Давидъ и Серахья Галеви, по смерти Р. Тама, была самыми глубокими знатоками талмуда. Въ 1172 г. Авраамъ бенъ Давидъ подвергся преслѣдованію владѣльца той страны, пе имени Эльзеара 1), въроятно желавшаго выманить у него денегь, и быль арестовань. Кажется, Рожерь графъ Безьерскій и Каркасонскій приняль въ немъ участіе. Съ того времени Авраамъ покинулъ Повьеръ и поселился въ Нимѣ или Каркасоннѣ.

Городовъ С.-Жиль, вторая столица герцога Раймонда V Тулузскаго, ниблъ общину изъ 100 членовъ. Эта община, какъ и другія общины во владеніяхъ графа Раймонда, котораго трубадуры называли добрымъ герцогомъ, жила въ благопріятныхъ обстоятельствахъ, и члены ея назначались на государственныя должности. Абба-Мари бенъ Исаакъ-С.-Жильскій, извъстный благодаря учености овоего сына, былъ ся областнымъ начальникомъ. Его сынъ, Исаакъ бенъ Абба-Мари, въроятно ученикъ Р. Тама, заимствовалъ отъ знаменитыхъ учителей Рамерю более точное, нежели остроунное толкованіе талиуда, и написаль уже на семнадцатомъ году, по норучению отца своего, руководство къ извъстнымъ законанъ объ обрадахъ. Затънъ онъ выседнася въ Барселону и объясниль, по настоянію Шешета Бенвенисти (си. стр. 286) одних трудный трактать талиуда. Наконецъ, Исаакъ бенъ Абба-Мари (1179-1189) собраль результаты своихъ изслёдованій

<sup>1) 3</sup>am. 1, IV.

талиуда въ сочиненіи, дошедшемъ до насъ въ отрывкахъ; оно называется Иттуръ<sup>1</sup>) и трактуетъ о раввинскомъ гражданскомъ правѣ и объ обрядахъ.

Раймондъ VI Тулузскій болье, чемъ его отецъ, покровительствовалъ евреянъ и назначалъ ихъ на должности (1195--1222). За это и за нѣкоторыя другія преступленія подобнаго рода онъ подвергся жестокому преслѣдованію со стороны иапы Иннокентія VII и духовенства, и наконецъ долженъ былъ дать торжественную клятву, отстранить еврейскихъ ченовниковъ отъ должностей, не назначать на службу ни одного еврея и вообще не покровительствовать имъ<sup>2</sup>). — Въ Бокеръ (Belcaire), принадлежавшемъ къ графству тулузскому, также была значительная община, во главѣ которой находился Калонимосъ «князь» 3). Въ Марсели, цвътущемъ торговомъ городѣ, бывшемъ въ то время вольнымъ городомъ, жило 300 еврейскихъ семействъ, раздѣленныхъ на двѣ общины. Нижняя община, жившая близь гавани и занимавшаяся, въроятно, мореплаваніемъ или по крайней мѣрѣ заморскою торговлею, имъла свониъ представителемъ благороднаго Іакова Перпиньяно (ум. 1170). \*) Верхняя община имѣла талиудское училище, которымъ завѣдывалъ Симонъ бенъ Анатоліо. Въ Марсели евреи также допускались къ должностямъ <sup>5</sup>).

Начало двухъ послѣднихъ десятилѣтій XII вѣка составляетъ для сѣверо-французскихъ евреевъ, бывшихъ въ подданотвѣ частію короля, частію болѣе или менѣе зависимыхъ бароновъ, границу между счастіемъ и несчастіемъ. Пока жилъ покровительствовавшій евреямъ король Людовикъ VII (см. стр. 172), до тѣхъ поръ они находились въ цвѣтущемъ состояніи и ни разу не подвергались преслѣдованію со стороны духовенства. Людовикъ не хотѣлъ исполнить даже постановленіе латеранскаго собора, въ силу котораго евреи не смѣ-

<sup>1)</sup> Собственно Ittur Sopherim.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) **San. 1, IV.** 

<sup>3)</sup> Xaphan Tachkemoni, Pforte 46.

<sup>4)</sup> Та-же замѣтка.

<sup>5)</sup> Харизи, тамъ-же.

ли держать христіанскую прислугу и кормилицъ 1). По просьбѣ евреевъ, онъ спрашивалъ пацу, нельзя-ли обойти это постановление и позволить евреямъ выстроить новую синагогу<sup>2</sup>). Не смотря на папское рѣшеніе, онъ такъ мало обращаль вниманія на этоть каноническій законь, что даже его сынъ Филиппъ-Августъ, которому онъ по причинѣ болѣзни передалъ корону (1179), не могъ сдѣлать сказанный законъ обязательнымъ. Когда санскій архіепископъ началъ настаивать на исполнении соборнаго постановления и другихъ притязаній церкви, тогда молодой король изгналь его. Но мало по малу другія обстоятельства повліяли на двадцати-пяти-лётняго Филиппа-Августа, настроили его противъ евреевь и сдълали однимъ изъ яростныхъ преслъдователей израильскаго племени. Въ исторіи еврейства онъ занимаеть мъсто рядомъ съ Титомъ, Адріаномъ, Константиномъ, Фируцомъ, Юстиніаномъ, Иракліемъ, Сизебутомъ, Гакимомъ и другими.

Въ то время французскій король, хотя и былъ сюзереномъ всей Франціи и даже могущественнаго англійскаго короля, однакожъ обладалъ весьма небольшими собственными землями. Вся наслѣдственная его область состояла изъ маленькой провинціи Иль-де-Франсъ и нѣсколькихъ разсѣянныхъ тамъ и сямъ участковъ. Вся остальная земля была во власти могущественныхъ бароновъ. Поэтому Филиппъ-Августъ стремился преимущественно къ обогащенію французской короны землями и къ утвержденію своей власти надъ независимыми почти вассалами. Для достиженія этой цѣли требовались деньги, на которыя можно-бъ было нанимать и содержать войско. Неистощимымъ источникомъ денежныхъ средствъ казалось ему богатство французскихъ евреевъ, и потому онъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Epistosa Alexandri III ad Guarinum Bituricensem archiepiscopum въ Bouquet recueil XV, стр. 986.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Робертъ Оксерский въ Bouquet XVIII, 248: Anno 1180 Philippo rege Natale Domini Senonis celebrante orta est inter Guidonem archiepiscopum regemque dissentio, eo quod archiepiscopus quaedam decreta concilii nullatenus pateretur infringi. — Volebat itaque rex his nequaquam teneri etc.

началъ придунывать средства овладъть этимъ богатствонъ. Долго придумывать ему не пришлось: стоило только внять предразсудканъ, чтобы имѣть право грабить и угнетать евреевъ. Хотя не одни французскіе евреи занимались ростовщичествомъ, - христіане, вопреки церковному запрещенію, брали большіе проценты, — и хотя только богатые евреи были ростовщиками, однако Филиппъ-Августъ возложилъ на встхъ нихъ отвётственность за объднение легкомысленныхъ должниковъ. И хотя онъ самъ не вполнѣ вѣрилъ взявшейся откуда-то въ XII въкъ сказкъ, будто евреи убиваютъ христіанскихъ дётей для праздника пасхи и пьютъ ихъ кровь, однако какъ-будто признавалъ евреевъ отъявленными убійцами. дабы инть поводъ къ выногательству и ограблению. Еще не успълъ умереть старый король, какъ Филиппъ-Августъ велѣлъ схватить всѣхъ евреевъ въ своей землѣ, во время субботняго богослуженія въ синагогѣ, и заключить ихъ въ тюрьму (19 Января 1180). Онъ резсчитывалъ, что евреи предложать знатное количество денеть за свое освобождение. Ихъ выпустили изъ тюрьмы по взнесени пятнадцати тысячъ марокъ серебра<sup>1</sup>). Этотъ случай былъ однако только прелюдіей. Еще не окончился 1180 годъ, какъ Филиппъ-Августъ объявилъ ничтожными и недействительными денежныя обязательства. выданныя христіанами евреямъ, но въ то-же время потребовалъ оть христіанъ-должниковъ уплаты въ казну пятой части ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вѣрвыя свѣдѣнія относительно фактовъ и чиселъ приведены Радульфомъ de Duremo (imagines historiarum, въ Twysden's historiae anglicanae scriptores decem, стр. 609): Mandato Phiiippi regis Francorum Judaei quocunque loco per Franciam domicilium dum sabbatizarent, et in nullo regem offenderent, XV cal. Februarii sunt artae mancipati custodiae; sed tandem XV millia marcarum fisco solventes in integrum respiraverunt. Ригордъ неясно излагаетъ фактъ (въ Duchesne historiae Francorum scriptores V. 6 и Bouquet recueil XVII стр. 6). Eodem anno, quo sacra suscepit (Phil. Aug.) gubernacula XVI Cal. Martii in sabbato capti sunt Judaei per totam Franciam in Synagogis et tunc expoliati sunt auro et argento et vestibus. Везеттъ принимаетъ XIV Cal. виѣсто XVI, и точно также нужно поправить у Duremo и поставить Cal. Febr. виѣсто Martii. Что это событie случилось въ 1180 году, а не въ слѣдующемъ, видно изъ словъ Ригорда, а также няъ того обстоятельства, что тогда еще былъ живъ отецъ Филиппа.

долга. Къ этому побудилъ его одинъ изъ венсенскихъ анахоретовъ <sup>1</sup>), говоря, что отнятіе богатства у евреевъ есть богоугодное дѣло. Но Филиппъ-Августъ не удовольствовался тѣмъ, что превратилъ богатыхъ евреевъ въ нищихъ; онъ издалъ вскорѣ затѣмъ эдиктъ, повелѣвавшій всѣмъ евреямъ оставить страну въ промежутокъ времени отъ Апрѣля до Иванова дня (1181). Имъ дозволялось взятъ съ собою лишь движимое имущество, недвижимое-же, поля, виноградники, житницы, виноградныя давильни поступили въ собственность короля. Оставленныя синагоги обращены были въ церкви<sup>3</sup>).

Неосновательность мнѣнія, будто населеніе Франціи ненавидѣло евреевъ за ихъ ростовщичество, убіеніе дѣтей и за другія преступленія, доказывается преимущественно тѣмъ обстоятельствомъ, что графы, бароны и даже епископы старались побудить кородя къ отмѣнѣ эдикта объ изгнаніи евреевъ. Старанія ихъ были тщетны: молодой Филиппъ-Августъ, имѣвшій частицу качествъ Людовика XIV, былъ, не смотря на свою молодость, до такой степени упрямъ, что (какъ выразился его біографъ) легче было сдвинуть утесъ, чѣмъ поколебать его намѣреніе. Такимъ образомъ евреямъ, жившимъ въ теченіе многихъ столѣтій въ Парижѣ и его окрестностяхъ, не оставалось ничего болѣе, какъ взяться за посохъ. Они отвергли предложеніе креститься и тѣмъ сохранить свои имущества и родину. Только немногіе приняли христіанство<sup>3</sup>).

Къ счастію евреевъ, собственная область короля была, какъ выше сказано, очень незначительна (Иль-де-Франсъ), а вассалы пользовались такою независимостью, что могли не повиноваться приказанію объ изгнаніи евреевъ изъ ихъ земель. Поэтому евреи имъли возможность проживать въ большей частіи Франціи, а изгнанные Филиппомъ-Августомъ поселиться среди нихъ. Въ Парижѣ закрылось талмудиче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ригордъ, тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же.

<sup>8)</sup> Тамъ же.

свое училище, но въ Шампани продолжало существовать, и въ немъ процвътала школа Тоссафистовъ. Центромъ оставался городовъ Рамерю, гдв училъ Исаавъ бенъ-Самуилъ изь Дампіерра (Ри), правнукъ Раши<sup>1</sup>). По смерти своего дяди Р. Тама, онъ былъ главнымъ авторитетомъ. Ученый и остроунный, подобно своимъ предкамъ, Исаавъ занимался пополнениемъ комментарія Раши, собираніемъ и приведениемъ въ порядокъ толкований целаго талиуда или решениемъ тоссафистическихъ вопросовъ и объяснениемъ трудныхъ мѣстъ талиуда. Какое глубокое знаніе талиуда была необходимо для того, чтобы предпринять этотъ трудъ, свести самыя противоположныя мизнія, найти противорізчіе здісь, объяснить его тамъ! Впослъдствіи говорили, что въ училищъ Исаака старшаго было шестнадцать ученыхъ членовъ, изъ которыхъ каждый не только былъ знакомъ со вствиъ талиудомъ, но зналъ наизусть одинъ изъ шестнадцати его отдъловъ<sup>2</sup>). Первое собрание глоссовъ, сдѣланное Исаакомъ, называется старый Тоссафоть (Tossafot Jeschanim); но глоссы не остались безъ изибненія: они были переработаны и расширены. Вслёдствіе непріязненнаго духа, начавшаго господствовать въ стверной Франціи при Филиппъ-Августь, сынь Исаака, Элханаль, уже пріобрѣвшій, не смотря на свою молодость, славу въ кружкѣ тоссафистовъ, потерпѣлъ еще при жизни отца мученическую смерть за въру<sup>8</sup>).

Чрезъ нѣсколько лѣтъ (1191) Филиппъ-Августъ снова началъ преслѣдовать евреевъ. Въ городкѣ Бре (на Сенѣ, къ сѣверу отъ Санса), принадлежавшемъ къ графству Шампань, одинъ изъ христіанскихъ подданныхъ короля убилъ еврея. Родственники убитаго принесли жалобу графинѣ и, посредствомъ богатыхъ подарковъ, получили отъ нея дозволеніе повѣсить убійцу. Случайно или умышленно казнь эта была совершена въ денъ Пурима, и евреи при этомъ вспомнили

<sup>8</sup>) Примъч. 1, III.

<sup>1)</sup> Примеч. 1, III.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Менагемъ бенъ Серахъ, введеніе въ ero Zedah la-Derech.

объ амановой висилицё и быть-можетъ еще о чемъ нибудь другомъ. Король, получивъ извъстіе о казни своего подданнаго и повёривъ молвё. будто евреи связали руки убійцё, надёли ему на голову терновый вёнецъ и тащили по улицамъ, поспёшилъ съ войскомъ къ Бре, приказалъ окружить еврейскіе дома и схватить всёхъ евреевъ, которымъ и предоставилъ выборъ между смертью и крещеніемъ. Община ни минуты не колебалась въ выборё. Члены увѣщавали другъ друга предпочесть смерть отъ руки единовѣрца. Филиппъ-Августъ сжегъ около ста евреевъ живыми и пощадилъ только дѣтей моложе тринадцати лѣтъ (14—20 Марта<sup>1</sup>). Спустя нѣсколько дней, король съ обагренными кровью руками отправился въ крестовый походъ. Священная война нисколько его не улучшила.

Всѣ усилія отнять у Саладина Іерусалимъ съ принадлежащею къ нему областью были до сего времени безуспѣшны. Даже Ричардъ Львиное Сердце быль принужденъ заключить позорный для христіанъ миръ и могъ только добиться для христіанскихъ паломниковъ позволенія, посёщать безпрепятственно Іерусалимъ и гробъ Господень. Приходилось снова проповѣдывать крестовый походъ и раздувать тлѣющія искры фанатизма, отъ котораго опять пострадали евреи. Папа Иннокентій III, самый безпощадный и настойчивый изъ всѣхъ князей церкви, принялся за дёло съ пылкостью. Одному пропов'єднику, Фулько нёльноскому, легков'єрному и погрязшему въ грѣхахъ человѣку, папа поручилъ ходить изъ города въ городъ, изъ деревни въ деревню, и проповѣдывать крестовый походъ, и Фулько, подобно Рудольфу (см. стр. 182), прибѣгнулъ къ ненависти и ограбленію евреевъ, какъ удобнымъ средствамъ навербовать крестоносцевъ. Онъ проповѣдывалъ, что всѣ христіанскіе должники, вступая въ крестоносное войско, освобождаются отъ своихъ долговъ евреямъ. Многіе бароны стверной Франціи, дъйствительно или мнимо воодушевленные фанатическими рѣчами Фулько, нашили крестъ

<sup>1)</sup> Сравн. примъч. 9.

и подъ вліяніемь возбужденной ненависти кь евреямъ изгнали ихъ изъ своихъ областей, такъ какъ евреи, лишившись права требовать долги, объдняли и не могли болье служить источникомъ обогащенія <sup>1</sup>). Вопреки всякому ожиданію, Филиппъ-Августь, заклятый врагь евреевь, приняль изгнанниковь въ свои города и даже позволилъ изгнаннымъ имъ самимъ возвратиться на роднну (Іюль 1198<sup>°</sup>). Этоть непослёдовательный и кроткій поступокъ послѣдовательнаго и строгаго короля произвель въ свое время сильное впечатление. Кажется, Филиппъ-Августъ хотълъ этимъ досадить духовенству и папъ, которые въ то время находились съ нимъ въ ссорѣ. Подъ предлогомъ кровнаго родства онъ развелся съ своею женою, датскою принцессою Ингебургой, и женился на другой. Папа Иннокентій, считавшій себя опекуномъ князей и королей, безъ согласія коего не могло быть совершено ни одного акта, потребоваль, чтобы Филиппъ-Августь изгналь вторую супругу изъ дворца и области и принялъ опять Ингебургу, грозя въ противномъ случаѣ интердиктомъ и отлучениемъ отъ церкви. Филиппъ-Августъ сперва смѣялся надъ угрозами папы и, въ гнѣвѣ на притязанія церкви, могь оказать евреямъ снисхожденіе.

Слѣдуя его примѣру, нѣкоторые бароны смягчились относительно евреевъ и не издавали эдиктовъ объ ихъ изгнаніи. На первый взглядъ кажется даже, что, когда сердце французскаго короля и бароновъ исполнилось какимъ-то нѣжнымъ чувствомъ къ евреямъ, послѣдніе сдѣлались для нихъ столь дороги, что они не могли обойтись безъ нихъ. — Король и бароны ревниво слѣдили другъ за другомъ и, когда евреи переселялись изъ одной области въ другую, они требовали ихъ возвращенія, заключали договоры о выдачѣ переселенцевъ первоначальному ихъ господину и даже

<sup>1)</sup> Робертъ Овсерскій въ Bouquet recueil XVIII, 274; Ville-Hardouin chronique de la prise de Constantinople I, начало.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рихардъ у Du Chesne V, 42, у Bouquet, въ привед. соч. 71. Roger de Hoveden y Bouquet, тамъ же, 605: Contra omnium opinionem Judaeos Parisiis reduxit et ecclesias Dei graviter persecutus.

<sup>«</sup>исторія ввреевъ».

требовали отъ евреевъ клятвеннаго объщанія не покидать родной страны<sup>1</sup>). Но подъ этою наружною нѣжностью таилось грязнѣйшее корыстолюбіе. Король и бароны считали сѣверо-французскихъ евревъ своими денежными мъшками и радовались, когда евреи снова обогащались потомъ ихъ христіанскихъ подданныхъ. Уже въ 1198 г. Филиппъ-Августъ заключилъ съ Тибальдомъ, графомъ Шампани, договоръ о взаимной выдачѣ евреевъ, которые будуть выселяться изъ области одного во владения другаго<sup>8</sup>). Но Филиппъ-Августъ не соблюдалъ договора и не выдавалъ евреевъ, которые вслёдствіе невыносимаго угнетенія переселялись изъ Шампани въ Иль-де-Франсъ. Поэтому отношенія между королемъ и вдовою графа Тибальда сдѣлались натянутыми. Споръ опять возгорълся, когда очень богатый еврей. Кресселенъ, переселился изъ Шампани въ Парижъ. Кресселенъ, уступивъ отчасти убъжденіямъ, отчасти принужденію, возвратился въ области графини, и договоръ о взаимной выдачть евреевъ былъ возобновленъ <sup>3</sup>).

Такимъ образомъ со времени Филиппа-Августа сѣверофранцузскіе евреи утратили драгоцѣннѣйшее право человѣка, право свободнаго переселенія. Прежде они могли селиться въ мѣстахъ по своему выбору, теперь же были, подобно крѣпостнымъ, прикрѣплены къ мѣсту рожденія. Въ случаѣ ихъ переселенія, господинъ земли бралъ въ собственность ихъ недвижимое имѣніе. Сперва евреи не знали, что дѣлать, и раввинскій авторитетъ того времени, Р. Исаакъ старшій, опредѣлилъ, чтобы ни одинъ еврей не смѣлъ покупать насильно отнатыя имѣнія, а въ случаѣ покупки, возвращалъ имѣніе прежнему владѣльцу<sup>4</sup>). Мало по малу это насиліе обратилось въ законъ. Но не одно право свободнаго переселенія было отнято у евреевъ: они лишились также права

<sup>1)</sup> Sefer Chasidim № 421. Моисей изъ Кусн Semag Заповѣдн № 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ordonances des rois de France I, 44. Brussel usage général des fiefs en France I, 1, 2, crp. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Brussel, привед. сочин.

<sup>4)</sup> Тоссафотъ къ Baba Kama стр. 58 а.

собственности. «Имущество евреевъ принадлежитъ барону» 1) составляло основную мысль стверо-французскаго законодательства въ отношени къ евреянъ. Король и барены дозволили евреямъ даже брать высокіе проценты (два денье съ ливра въ недълю), потому что это было полезно имъ самимъ. Въ ограничени, установленномъ для еврейскихъ капиталистовъ Филиппомъ-Августомъ сообща съ Гвидо Дампіеррскимъ и труаскою герцогиней, имълась въ виду больше ихъ собственная польза, нежели выгода христіанскихъ должниковъ. Долговыя обязательства должны были предъявляться нотаріусу и снабжаться общественною печатью, которая находилась въ рукахъ двухъ нотаблей. Вслъдствіе этого господинъ земли зналь о разиврё денежныхъ дёль и получаль съ каждой соствявшейся сдёлки высокую пошлину (cens). Если было постановлено, чтобы евреи не принимали въ залогъ церковной утвари, то не было упущено изъ виду и того, что самъ король или бароны могли ее закладывать. Теперь еврен цанились только по количеству имущества; они болёе и болѣе превращались въ доходную статью, которую можно было отчуждать за болёе или менёе высокую цёну, смотря по количеству приносимаго ею дохода. Одинъ дворянинъ продалъ герцогинъ Шампани все свое имущество «въ вещахъ и жидахъ»<sup>2</sup>). Такъ какъ не хотъли обходиться безъ евреевъ, то послѣдніе были поэтому болѣе ограждены отъ изгнанія и преслѣдованія, но за то подвергались безчисленнымъ мученіямъ и дѣлались хуже въ нравственномъ отношеніи. Они были осуждены на добывание денегь и старались пріобрётать ихъ возможно большее количество, дабы удовлетворять своихъ мучителей. Духовенство болѣе и болѣе разжигало ненависть къ евреямъ и исключило ихъ, какъ прокаженныхъ, изъ христіанскаго міра. Парижскій епископъ Одо, издавшій каноническія постановленія (1197), запретиль христіанамъ покупать мясо у евреевъ, спорить съ ними и во-

<sup>1)</sup> Les meubles aux juifs sont au Baron.

<sup>\*)</sup> Brussel, привед. сочин.

обще имѣть сношенія <sup>1</sup>). Нарушители отлучались отъ церкви. Если-бъ изученіе талиуда не было глубокою страстью сѣверофранцузскихъ евреевъ, то положеніе ихъ сдѣлалось бы такимъ отчаяннымъ, какого хотѣли и какое изображали ихъ враги; одинъ только талиудъ спасалъ евреевъ отъ скотскаго эгоизма и нравственной гнилости.

По смерти Исаака, собирателя Тоссафотовъ (около 1200). представителями талмудическаго учения въ свверной Франции были три ученика Исаака, именно: Іегуда Сиръ Леонъ бенъ Исаакъ благочестивый (ha-Chasid) въ Парижѣ (род. 1166, ун. 1224)<sup>9</sup>), Симсонъ бенъ Авраамъ въ Сансъ (ум. ранъе 1226) <sup>з</sup>), и его брать Исаакъ иладшій (Rizba) въ Даипіерръ. Всѣ трое преподавали въ училищахъ талмудъ по прежней системъ, рѣшали предлагаемые имъ вопросы и выработали собственные свои Тоссафоты, изъ которыхъ принадлежащий Симсону сохранился подъ имененъ санскаго Тоссафота. Упонутые три съверо-французские раввина не проложили своего пути, не имбли ни мальйшей склонности къ наукъ и поэзіи и понимали священное писание согласно агалскому толкованию. На нихъ не повліяли стремленія Менагема бенъ Хелбо, Іосифа Кара, Самунда бенъ Менра, его брата Р. Тама и Іосифа Вехоръ-Хора, который, будучи ученикомъ Р. Тама, отлалялся отъ агадскаго способа толковать священное писаніе и имѣлъ здравое понятіе объ экзегетикѣ. Единственнымъ источниковъ ихъ мудрости былъ талмудъ; что находилось внѣ предѣловъ послѣдняго, то было для нихъ или неизвѣстно или достойно презрѣнія. Симсонъ санскій, переселившись въ Палестину (послѣ 1211), объяснилъ нѣкоторыя части Мишны '), нуждавшіяся въ талмудическомъ дополненіи; но

<sup>9</sup>) См. примѣч. 1, III.

260

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi concilia T. XXII, crp. 683, 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Онъ умеръ прежде Іосифа бенъ Акуипа, какъ это видно изъ Мильхамота Авраама Маймонида, стр. 16. О немъ и объ его братв см. Цунца Zur Litteratur, стр. 34 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сравн. Франкеля Darche ha-Mischnah 329 и слѣд. Упоминаемое въ Peah I, 6 письмо быть можетъ то самое инсьмо Симсона къ Р. Менру, о которомъ упоминается въ Codices de Rossi (№ 772, 7).

его объясненія были не самостоятельны, а въ духѣ тоссафистовъ. Этимъ и другимъ современнымъ талиудистамъ недоставало не остроумія, а свободнаго взгляда. Симсонъ такъ смутно понималъ сущностъ религіи караимовъ, что не только считалъ незаконнымъ брачный союзъ съ ними, но и признавалъ ихъ самихъ идолопоклонниками, вина которыхъ не долженъ пить раввинистъ<sup>1</sup>).

Іегуда Сиръ Леонъ написалъ руководство къ высоко-религіозной жизни (Sefer ha - Kabod)<sup>3</sup>), къ коей должны стремиться истинно благочестивые. Хотя это сочиненіе исполнено

<sup>2</sup>) Цакуто опредблительно говорить, что Іегуда Хазидъ бенъ Исаакъ, ученикъ тоссафиста Ри, т. е., Сира Леона Парижскаго, былъ авторомъ S. ha-Kabod. Ибнъ Іахья говорить въ началъ тоже: Іегуда Парижскій, авторъ завъщанія, быль ученикомъ Ри, т. е., авт. S. Chassidim, поторому принисывается завѣщаніе. Этому противор'вчить другое изв'ястіе, что Самуиль, отець другаго Іегуды Хазила, быль авторомь S. Chassidim. Азулан sub voce разсматриваеть вопрось, кто авторъ S. Chassidim: Істуда Благочестивый изъ Парижа или Істуда Благочестивый изъ Регенсбурга? и не цонходить ни въ какому рашению, цотому что отправляется отъ ложной точки. Вопросъ легко ръшается, если допустимъ, что S. Chassidim и S. ha - Kabod одно и то - же, такъ какъ нервая книга (что видво изъ № 696) есть ничто иное, какъ послѣднее сочиненіе, нѣсколько переділанное, съ новымъ заглавіемъ и со многими заимствованіями у другихъ инсателей (Саадіи, Р. Ниссима, Маймонида и проч.). Въ трехъ мъстахъ замъчается, что подробности объ извъстныхъ пунктахъ надобно смотръть въ S. ha-Kabod (N 197, 821, 461). Цитаты Ејеазара Парижскаго и Монсея Таку (Ozar Nechmad III, 65, 67) изъ S. ha-Kabod находятся въ S. Chassidim. Савдовательно, S. ha-Kabod вошло въ S. Chassidim. Въ S. Ch. (ed. Bologna 1538 ed. princeps) ястрѣчается много французскихъ словъ и оборотовъ ричи. Въ самонъ началь: произнося имя Бога, надобно прибавлять на еврейскомъ или на иномъ языкъ формулу благословенія: soit bénédit qu soit louéz; далье: bon jour tel ait (avia) no(s)tra sir(a) le commande (a); 🔌 463: Rubéoles; 💥 898: tendeur у называется въ этой книгв именно французский, въ отличіе отъ 13500 לשור Повтому, не подлежнть вакакому сомвения, что авторомъ S. ha-Kabod или S. Chassidim быль французь, а не нъмець, т. е. Ісгуда Хассидь Парижскій (Сиръ Леонъ), а не Регенсбургский. Кромъ того, при внимательномъ разсмотрѣніи можно замѣтить, что въ книгѣ отражается скорѣе современная эпоха Францін, чёмъ Германін. — S. Chassidim называется также протост Головичи. вороче план. Я счель необходимымь подробно разсмотрать этоть нунктъ, потому что всв, приводнима Цунцомъ, данныя (Zur 'Litteratur, стр. 123 и слёд.) не вёрны. Разумъется. это «Завёщаніе» годо с тегта таках прибавленное къ новъйшимъ изданіямъ, имъеть позднъйшее происхожденіе.

<sup>1)</sup> Responsa Давида Ибнъ-Аби-Симра II, № 796.

глубокой вёры и чистёйшей нравственности, однако изобилуеть неправильными воззрѣніями на міръ и глупымъ суевъріемъ. Въ немъ вѣрно отражается духъ того времени, та религіозная мнительность, которая при каждомъ шагѣ опасается впасть въ грѣхъ, то мрачное настроеніе духа, которое въ каждомъ естественномъ побуждени видитъ дьявольское прелыценіе, ту мелочность души, которая считаетъ важнымъ всякое, даже самое пустое действіе. Рядожь съ правилами, которыиъ послѣдовать не устыдился бы мудрецъ, встрѣчаются въ этомъ руководствѣ такія нелѣпости, какія могли быть порождены только тёми ужасными условіями жизни, въ которыя были поставлены евреи во Франціи со временъ Филиппа-Августа. Здёсь встрёчается мысль: «Чувство стыда и вѣрность — неразлучная пара близнецовъ; умретъ одинъ, умираеть и другой» '). - Предписывается не заходить слишкомъ далеко въ аскетизив: «Благочестивый не долженъ говорить: такъ какъ зависть, похоть и славолюбіе ведуть ко грѣху, то я буду ихъ удаляться, не стану употреблять ни мяса, ни вина, буду избъгать хорошаго жилища и приличной одежды и стану носить грубое платье. И это также дурной путь, и кто ходить по немь, тоть грѣшникъ, \*).---«Если незнающій еврейскаго языка или женщина спросять тебя, какъ имъ молиться, то скажи, что они могутъ молиться на извёстномъ имъ языкё; ибо молитва тогда только имёсть силу, когда возносится изъ глубины души; какая польза тому, чье сердце не знаеть о томъ, что говорять уста?» ») ---«Ты долженъ поступать такъ же честно съ христіанами, какъ съ своими единовърцами; если христіанинъ заблуждается, то ты обязанъ обратить на это его вниманіе, дабы святое имя Бога не было тобой осквернено» <sup>4</sup>). — Если еврей состоить

- <sup>8</sup>) Тамъ-же, Же 588 н 788.
- 4) Tamb-me, 395.

262



<sup>1)</sup> S. Chassidim, Nev120.

<sup>9)</sup> Тамъ-же, № 52.

сборщикомъ понілинъ и требуеть большаго оть христіанъ, то объдность будетъ его удѣломъ <sup>1</sup>). — Благочестивый не долженъ прибѣгать къ обману ни въ отношеніи къ евреямъ, ни въ отношеніи къ христіанамъ, и не долженъ говорить невѣрному заемщику, что не имѣетъ денегъ <sup>5</sup>). — Богъ помогаетъ угнетеннымъ, будутъ ли они евреи или христіане; нотому нельзя похищать, какъ у евреевъ, такъ и у христіанъ <sup>3</sup>). — Если еврей угрожаетъ христіанину отнятіемъ жизни, то видящій это еврей долженъ помочь угрожаемому и во всякомъ случаѣ умертвить еврея-убійцу <sup>4</sup>). — Лихоимцы, обрѣзыватели монетъ и обманывающіе въ вѣсѣ, мѣрѣ и товарѣ, теряютъ имущество, доходятъ до нищеты, а дѣти ихъ разсѣиваются по чужимъ странамъ <sup>8</sup>).

И рядоть съ этипъ говорится: юноши и дѣвицы не должны сходеться въ обществе, потому что посредствоиъ пляски могуть возбудить похоть. Въ доказательство приводится разсказъ о привидъніи: Одинъ рыцарь увидълъ какъто разъ при лунномъ свътъ телъгу, наполненную людьми, которую люди же везли до изнеможения. Рыцарь, узнавши вь числѣ ихъ нѣкоторыхъ изъ знакомцевъ, уже умершихъ, обратился въ нимъ съ вопросомъ и узналъ, что везущіе и везомые нграли при жизни съ женщинами и дѣвицами и за это осуждены возить до утомленія другь друга <sup>•</sup>). — Книга Благочестивыхъ вообще богата върою въ привидънія. Въ ней пожещенъ страшный разсказъ о томъ, что трупы собираются въ полночь въ молитвенномъ домѣ, закутавшись въ молитвенныя покрывала, и всякій живой челов'ть, увид'явь ихъ. умираеть <sup>7</sup>). Въ ночь на великій день Осанны мертвецы выходять изъ могилъ и молятся <sup>8</sup>). — Нѣть также недостатка

- <sup>9</sup>) Тамъ-же, 426, 9:9.
- <sup>8</sup>) Тамъ-же, 6, 61.
- 4) Tanz-ze, 1022.
- <sup>5</sup>) Тамъ-же, 1078-1081.
- •) Тамъ-же, 168, 169.
- 7) Тамъ-же, 711.
- \*) Tanz-ze, 452.

<sup>1)</sup> Tamb-me, 425.

въ разсказахъ о вѣдьмахъ и волнебствѣ <sup>1</sup>). — Далѣе, предписывается не класть священныя книги въ обертки отъ романцеро <sup>8</sup>). Не должно смѣшивать различныя модуляціи при чтеніи изъ пятикнижія, пророковъ и гагіографовъ, не употреблять одной модуляціи вмѣсто другой, ибо онѣ даны на Синаѣ, «и ты не долженъ преступать границъ, положенныхъ предками»<sup>8</sup>). Точно также нельзя замѣнять литургическія произведенія древнѣйшихъ изъ ново-еврейскихъ стихотворцевъ, какъ Калирисъ, такими же другими <sup>4</sup>). Не слѣдуетъ читать молитвы въ стихахъ, написанныя великами еврейско - иснанскими поэтами, нотому что образцами для нихъ служили нееврейскія произведенія <sup>3</sup>):

Многія предписанія въ книгѣ Благочестивыхъ увѣковѣчивають печальное время жестокостей, совершенныхъ крестоносцами. Когда проходили крестоносцы, тогда евреи не сибли нашивать себъ на платье кресть, прикрѣплять его къ домамъ и выстригать такъ называемое попово гуменце, дабы сдълаться неузнаваемыми и темъ нэбежать опасности ). Стѣны дома, обагренныя кровью невинныхъ жертвъ, должны оставаться безъ окраски, дабы кровь могла вопіять къ Богу 7). Общины не должны налагать вѣчнаго проклятія на городъ, владѣлецъ котораго преслѣдовалъ и принуждалъ евреевъ къ крещенію, ибо провлятіе останется и тогда, когда городъ будетъ принадлежать другому лицу<sup>\*</sup>). --- Впрочемъ, еслибъ евреи наложили проклятіе на всѣ тѣ города, въ которыхъ вѣра ихъ подвергалась преслѣдованію, то имъ приплось бы выселиться изъ всей Европы. - Книга Благочестивыхъ сдълалась для многихъ назилательнымъ чтеніемъ и прививала мрачный духъ изъ поколѣнія въ поколѣніе.

- <sup>1</sup>) Тамъ-же, 460-68, 477 и еще другія мъста.
- <sup>2</sup>) Тамъ-же, 142.
- <sup>3</sup>) Тамъ-же, 301.
- 4) Тамъ-же, 114.
- 5) Тамъ-же, 784.
- 6) Тамъ-же, 221.
- 7) Тамъ-же, 449.
- 8) Тамъ-же, 424.

264



Р. Іегуда Сиръ Леонъ Влагочестивый былъ наставникомъ многихъ учениковъ, которые впослѣдствія пріобрѣли славное имя; таковы: Нахмани, Соломонъ изъ Монпелье, Монсей изъ Куси, Исаакъ изъ Вѣны и другіе, бывшіе раввинами и ревнителями изученія Талмуда въ Испаніи, Франціи и Германіи. Всѣ, кромѣ двухъ, получили образованіе въ его духѣ, смотрѣли на юданзиъ сквозь густой туманъ и были противниками свободнаго изслѣдованія. Приверженцы его школы относились потомъ враждебно къ болѣе высокому взгляду вспанскихъ школъ на еврейство.

Въ Англів и во французскихъ областяхъ, принадлежавшихъ тогда Англіи (въ Нормандіи, Бретани, Анжу, Турени. Мэнь, Гіени, Пуату и Гаскони), евреи жили нъсколько времени въ счастливомъ спокойстви, подъ скипетромъ Генриха II, враждовавшаго съ духовенствомъ <sup>1</sup>). Они селились въ большихъ городахъ, и многіе изъ нихъ нажили въ Лондонѣ такія богатства, что дома ихъ были не хуже королевскихъ дворцовъ<sup>3</sup>). Воззваніе къ первому и второму крестовому походу осталось безъ отклика со стороны здравомыслящихъ островитянъ, и потому не было въ это время еврейскихъ мучениковъ въ Англіи. Свою общинную и культурную жизнь они заимствовали изъ Франціи, которая находилась тогда въ тесныхъ сношенияхъ съ Англией. Въ Лондонѣ училъ Р. Іаковъ изъ Орлеана, ученикъ Р. Тама, пріобрѣвшій между тоссафистами славное имя. Р. Веніаминъ Кентербюрійскій <sup>3</sup>) быль также ученикомь того же рамерюйскаго учителя. Благородный сынь Генриха, Ричардъ

<sup>1)</sup> Radulph de Diceto (въ Twysden's Historiae anglicanae scriptores decem, 647): pax Judaeorum, quam ab antiquis temporibus semper obtinuerunt (in Anglia). Вильгельмъ Нейборійскій (Rerum anglicarum l. IV, 1): Judaei ne forta habita sub rege priore (Гевриха II) felicitas minus eis arridet sub novo (Ричарда); тамъ-же IV, 10: Judaei in Anglia sub rege Henrico secundo consistentes ordine praepostero super Christianos felices et incliti fuerant.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рудольфъ Колесталльскій въ Bouquet recueil XVIII, стр. 63: domus eorum (Judaeorum) quae quasi palatia regum erectae fuerant.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Си. примъч. 1, III. Сравн. Вильг. Нейбюрійск. (IV, 10). Legis doctor qui ad docendos Judaeos anglicanos ex partibus venerat transmarinis.

Львиное Сердце, быль также далекь оть страсти въ преслѣдованію, и еврейскія общины въ Англіи могли бы спокойно развиваться въ его царствованіе, еслибъ пробужденный Оомою Бекетомъ фанатизмъ не воздвигъ гоненія на нихъ. Въ день коронованія Ричарда (З Сентября 1189) разразилась первая гроза, окончившаяся тѣмъ, что евреи, спустя отолѣтіе, были изгнаны изъ Англіи. Торжественный день коронованія Ричарда былъ для евреевъ первою сценою кровавой драмы <sup>1</sup>). Когда Ричардъ возвращался изъ церкви во дворецъ, тогда въ числѣ прочихъ поздравителей явилась въ залѣ и еврейская депутація, состоявшая изъ самыхъ бога-

1) Хотя источники о преследовании евреевъ, начавшенся въ день коронованія Ричарда, очень многочисленны, ибо всѣ авглійскіе лѣтоцисцы говорять объ этомъ событи, однако въ новъйшее время даже основательный Лапшевбергъ относится къ этому извъстію критически. Вообще принимается, что первымъ поводомъ къ преслѣдованію служило вступленіе евреевъ въ церковь, въ качествћ любопытныхъ, вопреки королевскому эдикту. Это невърно. Въ трехъ современныхъ источникахъ говорится, что еврен вошли во дворецъ съ подарками, и одинъ источникъ называетъ виновника, преследованія. — Анонимный хроннкеръ Лаонскій (у Bouquet, 707) сообщаеть: Balduinus -- archiepiscopus Contuariensis-cum videret Judaeos interesse consecrationi, novo regi (Richardo) dona sua praesentare volentes, suggessit regi, ut amoverunt, qui hanc gratiam peccatis suis perdiderant. Радульфъ де-Дицето, который находился при коронованія въ качествѣ декана Лондонскаго Капитула, сообщаетъ: solempnibus expletis in plenitudine magna — pax Judaeorum, quam (см. стр. 265, иримъч. 1) ab aliegenis interrumpitur. Следовательно, во время пиршества, а не въ церкви. Точно также и Ефраниъ Боннскій въ своемъ Мартирологіи (прив. сочин. 9); הקצינים והעשירים אשר בהם (באנגלמרא) להביא למלר מנהה Самъ Вильгельмъ Нейбюрійскій опредаляеть точно маст-HOCTS: contigit autem rege discumbente (in convivio) Judaei fores sic regias introibant. О подарки не говорится, но за то приводится сага о недопущении евреевъ : verum ille (rex) minus jam eos (Judaeos) acceptans quam pater, vel nescio qui praecavens, superstitiosa quadam de consilio quorundam cautela, edicto - ut dicitur - interdixit eis ingressum vel ecclesiae, dum coronaretur, vel palatii, dum convivaretur. Іоаннъ Бромтонъ почерпнулъ эту неопредбленную сагу отчасти изъ исторіи: Et licet ipse rex edicto publico, ut dicitur, Judaeis et mulieribus ingressum ecclesiae dum coronaretur et etiam palatii dum epularetur interdixerat, prandentibus tamen illis principes Judaeorum -- fores regias introibant. Следовательно, вошли во дворець (у Twysden, стр. 1159). Матвей Парижский, компиляторъ, впервые упоминаетъ о томъ, что евреи были исключены propter magicas artes и ab ecclesia eos (Judaeos) ejicientes (ed. London, 154). Большинство историвовъ поверило этимъ неточнымъ летописцамъ и потому представило факть безъ всякой критики. Правымъ виновенкомъ избіенія евреевъ былъ Балдуннъ, еписконъ Кентербюрійскій.

тыхъ и уважаемыхъ членовъ всёхъ еврейскихъ общинъ въ Англи, и хотъла поднесть королю подарки. Увидъвъ ее, Валдуннъ, архіеннскопъ кентербюрійскій, прачный фанатикъ, запѣтилъ угрюмо, что не слѣдуеть принимать отъ свреевъ никакихъ подарковъ, и что надобно удалить ихъ сажихъ нать зала, такъ какъ они по своей върв недостойны инлости находиться среди другихъ народовъ. Ричардъ, не предчувствуя дурныхъ послёдствій изгнанія евреевь изъ зала, исполнилъ совѣтъ архіепископа. Но служители, которынъ было поручено удалить евреевъ, сочли себя въ правъ обращаться съ ними дурно; стоявшая около дворда толпа присоединилась къ служителянъ и преслёдовала еврейскихъ депутатовъ кулаками, камиями и пинками. Вскорь распространился во всвхъ частяхъ Лондона ложный слухъ, будто король хочетъ избіенія евреевъ, и немедленно собрались чернь и крестоносные бродяги, чтобы обогатиться имуществомъ евреевъ. Но такъ какъ послъдние заперлись въ своихъ кръпкихъ донахъ, то разбойничьи шайки зажгли еврейскія жилища. Между тъть наступила ночь и покрыла своимъ мракомъ ужасную травлю евреевъ. Тщетно новый король посылаль одного изъ своихъ придворныхъ, Ранульфа Гренвилля, освъдомиться о безпорядкахъ и прекратить ихъ. Гренвиллю не дали говорить и, крожѣ того, нанесли оскорбленіе. Такъ погибло много евреевъ; другіе же убили сами себя, боясь быть окрещенными; въ числѣ ихъ былъ Іаковъ Орлеанскій. Вольшая часть еврейскихъ домовъ сдълалась добычею пламени; синагоги были разрушены. Пожаръ усилился и истребилъ часть города. Въ христіанство перешли только неиногіе евреи; богатый Бенедиктъ Іоркскій, изгнанный изъ дворца вибств съ другимъ депутатомъ Іосіей, допустилъ притащить себя въ церковь и окрестить. --- Ричардъ, узнавши на другой день истину, приказалъ казнить большую часть замъшанныхъ въ дъло лицъ '). Онъ такъ заботился о безопасности евреевъ въ своемъ государствъ, что, для предупреж-

<sup>1)</sup> Тъ-же псточниви.

денія безпорядковь, могущихь произойти по примёру Лоидона и въ остальной Англін и вассальныхъ французскихъ областяхъ, объявилъ евреевъ неприкосновенными и даже отправилъ пословъ въ Нормандію и Пуату, съ цёлью немедленно прекратить могущее возникнуть тамъ преслёдованіе евреевъ <sup>1</sup>). Ричардъ дозволилъ Бенедикту Іорискому возвратиться въ іудейство, когда узналъ объ его насильственномъ крещенія и услышалъ отъ него самого, что тотъ остался въ душё евреемъ и желаетъ умереть такниъ. Епископъ кентербюрійскій, присутствовавшій при разговорё и вызванный на отвётъ, сказалъ: «Если онъ не хочетъ быть сыномъ Божіниъ, то пусть будетъ сыномъ дьявола»<sup>2</sup>).

Пока Ричардъ жилъ въ Лондонѣ, до тѣкъ поръ еврен пользовались спокойствіемъ; но едва онъ переёхалъ Ламаншъ, чтобы вмѣстѣ съ Филинномъ-Августомъ принять участіе въ крестовомъ походѣ, какъ во всей странѣ повторились лондонскія сцены. Не одна только религіознан ревность пробудила ярость христіанъ противъ англійскихъ евреевъ, но и зависть къ ихъ благосостоянію и преимущественно желаніе легко пріобрѣсть имѣніе<sup>3</sup>). Сперва наступила очередь богатой и значительной общины въ цвѣтущемъ торговомъ городѣ Линнѣ. Если вѣршть христіанъ писателямъ, то линнскіе евреи сами возбудили кристіанъ противъ себя, на-

<sup>1</sup>) Вильгельмъ Нейбюрійскій, вышавривед. сочив.: Princeps autem post cladem Judaeis pacem sancivit. Лаонскій хроникеръ въ Bouquet recueil: Rex vero ne simili vesania in Normannia et Pictavia necarentur Judaei, nuncios illuc direxit, qui impedirent.

\*) Позднийшій Іоаннъ Бромтонъ достомнъ большей виры относнивьно экого пункта, чимъ Вильгельмъ Нейбюрійскій. Первый говоритъ: rex — interrogavit illum (Benedictum Eboracensem), si esset Christianus effectus. Ipse vero respondit, quod non. — Tune rex interrogavit archiepiscopum Cantuariensem quid esset de illo faciendum, qui respondit minus discrete: si ipse non vult esse homo Dei, sit homo Diaboli. Послъдній, напротивъ: Ejectus ergo (Benedictus) a facie regis, Judaeis est redditus apostata Christianus, factusque filius Gehennase duplo quam prius.

<sup>8</sup>) Вильгольмъ Heñómpińckiä, IV, 7: Christianorum adversus Judaeos in Anglia zelus—vehementer excanduit, non quidem syncere et causa fidei tantum, sed eorum vel aemulando felicitatem, vel inhiando fortunis. павши съ оружіенъ въ рукахъ на крещеннаго еврея и взявни приступомъ церковь, куда тотъ скрылся. Тогда христіане взялись за оружіе; крестоносцы также находились въ городѣ. Будучи разбиты послѣдними, евреи скрылись въ своихъ домахъ, гдѣ и ногибли отъ огня и меча; спаслись только неиногіе. Евреи никакъ не могли быть первыми зачнициками, нбо граждане, привлеченные королевскими чиновниками къ отвѣтственности за безпорядки, сложили всю вину на крестоносцевъ, которые между тѣмъ ушли съ награбленною добычею. Одинъ еврейскій врачъ, любимый и христіанами за его искусство и скромность, былъ убитъ варварами за то, что оплакивалъ своихъ единовѣрцевъ и взывалъ къ небу объ отвщени убійцамъ ').

Затъкъ норвичскіе евреи подверглись нападенію въ ихъ собственныхъ домахъ и были избиты (6 Февраля 1190)<sup>2</sup>). Мѣсяцъ спустя, станфордские евреи потерпѣли нападеніе, потому что въ базарный день находилось въ городѣ много крестоносцевь и простыхъ людей, которые были увёрены. что по своему численному провосходству возьмуть ворхъ въ случав, если еврен, соединясь съ горожанами, окажуть имъ сопротивление. Поступая съ евреями, какъ съ врагами, и жаждая ихъ имущества, они были увърены, что совершать богоугодное дело; сверхъ того, они разсчитывали вымочь у евреевъ деньги на покрытіе своихъ путевыхъ издержекъ. Они безь налъйшаго цовода напали на евреевъ, убили однихъ, принудили другихъ окрыться въ короловскомъ замкѣ, вторгнулись въ еврейскія жилища и похитили все драгоцівное. Чтобы не попасть въ руки королевскихъ судей, разбойничья наяка крестоносцевъ уппла съ своею добычею изъ города. Одинъ изъ такихъ грабителей, скрывшій добычу у одного изъ своихъ знакомыхъ и убитый симъ послъднимъ изъ корыстолюбія, едва не быль канонизировань <sup>3</sup>). — Линкольнская

<sup>1)</sup> Тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Радульфъ де-Дицето Imagines historiarum, у Twysden, 651.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вильг. Нейбюрійскій, IV, 8.

община, конечно, раздёлияа бы участь Линнской, Норвичской и Станфордской общинъ, если-бъ она, свёдавъ объ угрожающей опасности, не скрылась со всёмъ своимъ имуществомъ въ королевскомъ замкѣ<sup>1</sup>).

Судьба іоркокихъ евреевъ была особенно трагическою, потому что въ числѣ ихъ находились два мужа, обладавшіе княжескимъ богатствомъ, постронышіе себѣ великолѣпные дворцы и потому возбудившіе зависть къ себѣ. Это были Іосія и Венедикть столь жестоко оскорбленные въ день коронованія Ричарда (см. стр. 267). Бенедиктъ, насильно окрещенный и потомъ возвратившійся въ іудейство, умеръ отъ ранъ, нанесенныхъ ему въ Лондонѣ. Крестоносцы, желавшіе обогатиться, горожане, завидовавшие богатству овреовъ. дворяне, бывшіе должниками посл'єднихъ, духовенство, сн'єдаемое мрачнымъ фанатизмомъ, — всѣ эти элементы соединились на пагубу іорискихъ евреевъ. Въ темную ночь во время пожара, случайнаго или нарочнаго, разбойничья шайка напала на домъ Венедикта, обитаемый только женою и дочерьми послёдняго, унесла драгоцённости и зажгла жилище. Предвидя опасность, Іосія съ своимъ сомойствомъ и съ большияствоиъ членовъ общины искали защиты въ крипости; только немногіе еврен остались въ городѣ. Послѣдніе, спустя день, подверглись нападению шайки, которая послё перваго успѣха стала нападать открыто; евреянь оставался только выборъ между крещениемъ и смертью. Евреи-же въ крѣпости были осаждены толпою, предлагавшею имъ обратиться къ христіанству. Однажды начальникъ крѣпости вышелъ изъ нея, и евреи, опасаясь, чтобы онъ не измѣнилъ имъ и не предаль ихъ врагу, заперли крѣпостныя ворота и не впустили начальника. Послёдній пожаловался губернатору провенціи на самоуправство евреевъ, будто бы изгнавшихъ его изъ ввѣренной ему крѣпости; губернаторъ, раздраженный до крайности этимъ мнимымъ самоуправствомъ, самъ побуждалъ толпу

<sup>1)</sup> Tamb-me, IV, 9.

взять крѣпость и отистить евреямъ. Онъ даже призваль новыя толпы изъ провинцін, чтобы тѣмъ вѣрнѣе овладѣть крѣпостью. Осада продолжалась шесть дней, и еврен храбро отражали приступы. Губернаторъ уже жалѣлъ о своемъ приказаніи взять крѣпость; многіе дворяне и предусмотрительные горожане уклонились отъ нредпріятія, которое могло бы имѣть для нихъ дурныя послѣдствія, еслибъ о немъ узналъ король. Тогда одинъ монахъ въ бѣломъ одѣяніи подстрекнунулъ толпу словомъ и дѣломъ продолжать начатое ею дѣяніе; камень, брошенный однимъ изъ осажденныхъ евреевъ, убилъ его.

Евреи между тѣмъ терпѣли голодъ и ждали вѣрной смерти. На совѣтѣ, разсуждавшемъ о томъ, что предпринять, одинъ прибывшій изъ Франція законоискусникъ. Р. Іонъ-Тобъ изъ Жуаньи, предложилъ умертвить другъ друга: «Вогъ, котораго судьбы неисповъдены, заповъдалъ умирать за наше святое ученіе. Смерть у дверей, если мы, ради н'всколькихъ краткихъ минутъ, не предпочтемъ измѣнить ей. Такъ какъ мы обязаны предпочитать славную смерть позорной жизни, то необходимо избрать самый славный и легкій способъ умереть. Жизнь, данную намъ Творцомъ, мы возвратимъ ему нашими собственными руками. Примъръ тому намъ данъ многими благочестивыми мужами и общинами въ древнее и новое время». Многіе одобрили предложеніе, но трусы не хотъли отнять у себя возможность спасенія. Между тъмъ геройскіе раввины приступили къ исполненію рѣшенія. Всѣ драгоцённости были сожжены, огонь разложенъ у дверей, и мужчины съ самоотвержениемъ приставили ножъ къ горлу дорогихъ сердцу особъ. Іосія, какъ общинный предстоятель, первый умертвилъ свою любимую жену Анну; ему же на долю выпала честь умереть отъ руки раввина. Такимъ образомъ большая часть евреевъ погибли отъ руки своихъ единовърцевъ, наканунѣ великой субботы, предшествующей празднику въ память освожденія отъ египетскаго рабства<sup>1</sup>), именно

<sup>1</sup>) Тамъ-же, IV, 9, 10. Относительно времени срави. примъч. 9.

въ то самое время, когда, по разрушеніи храма, послѣдніе ревните и умертвили сами себя такниъ же образонъ въ крѣиости Мазадѣ, чтобы не попасть въ руки римлянъ. Немногіе оставшіеся въ живыхъ должны были бороться ночью съ распространившимся пожаромъ, дабы найти себѣ безопасный уголокъ. На другой день субботы (17 Марта 1190), когда врагъ двинулся на приступъ, евреи изъявили готовностъ отворить ворота и принять крещеніе, и сброснли со стѣнъ трупы, чтобы убѣдить осаждающихъ въ ужасномъ самопожертвованіи своихъ единовѣрцевъ. Но едва отворились ворота, какъ предводитель осаждавшихъ и его драбанты бросились на тѣхъ, которые со слезами требовали крещенія. Такимъ образомъ не осталась въ живыхъ ни одного еврея изъ іоркской общины; всего погибло около 500 человѣкъ<sup>1</sup>).

Спустя день, въ Вербное воскресенье, крестоносцы умертвили въ С. Эдмундъ пятьдесятъ семь евреевъ<sup>3</sup>). И во всей Англіи евреи погибали мученическою смертью, если ихъ не защищали горожане<sup>3</sup>). Одна община, состоявшая изъ двадцати семействъ еврейскихъ прозелитовъ, также подверглась мученической смерти<sup>4</sup>). Король Ричардъ пришелъ въ неописанный гнъвъ отъ всѣхъ жестокостей, совершенныхъ надъ евреями, и поручилъ своему канцлеру произвесть слъдствіе и наказать виновныхъ. Но крестоносцы уже ушли, виновные горожане и дворяне бъжали въ Шотландію, прочіе же оправдались. Только іоркскій губернаторъ былъ отрѣшенъ отъ должности<sup>3</sup>).

Но и помощи благородныхъ горожанъ лишились евреи, когда на англійскій престолъ взошелъ братъ Ричарда, тотъ король Іоаннъ Безземельный, который по своей безсовѣстности довелъ Англію до униженія быть вассальною землею папы. Если онъ поступалъ со всѣми безсовѣстно, то евреи,

<sup>8</sup>) Тамъ-же.

5) Вильг. Нейбюрійскій, IV, 11.



<sup>1)</sup> Р. де-Дицето.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же.

<sup>4)</sup> Ефранма Боннсваго Мартирологій, стр. 10.

разумѣется, не могли ждать отъ него ничего хорошаго для себя. Онъ часто заключалъ ихъ въ тюрьму и, посредствомъ ужасныхъ пытокъ, вымогалъ у нихъ богатства. Извѣстенъ его поступокъ съ Бристольскимъ евреемъ, отъ котораго онъ требовалъ 10000 марокъ серебра и которому вырывалъ одинъ зубъ за другимъ, пока несчастный не далъ требуемыхъ денегъ<sup>1</sup>). Такимъ образомъ англійскіе евреи мало по малу обратились въ презрѣнный классъ людей, отъ котораго можно было требовать всего и къ которому обращались только со словами: «давай, давай!» Поэтому не могла у нихъ развиться собственная культура.

1) Матвѣя Парижскаго Historia major, ed. London 1680, стр. 229, подъ годонъ 1210.

«ИСТОРІЯ ЕВРЕЕВЪ».



## ГЛАВА ДЕВЯТАЯ.

## ОБЗОРЪ.

## (Продолжение).

Евреи въ Германіи и отношенія ихъ къ императору. – Рабство. – Золотой жертвенный пфеннигъ. — Послёдніе слёды самостоятельности евреевъ. — Преслёдованія. — Раввинско-нъмецкая школа; Елеазаръ Мецскій. — Ісгуда Благочестивый Регенсбургскій. — Мартиродогій Ефранма Боннскаго. — Миннезенгеръ Зюскиндъ Тримбергскій. — Петахья, путешественникъ. — Итальянскіе евреи. — Папа Александръ II. — Евреи въ Византійской имперіи. — Общины въ Сиріи и Палестинъ. — Багдадская община. — Возобновленный экзалархатъ. — Князь изгнанія Самуилъ Хаздан. — Мосульская община. — Воинственные евреи въ Адербейджанв. — Лже-Мессія Давидъ Алрун. — Воинственныя еврейскія племена около Нишабура. — Сузская община и могила Даніила. — Евреи въ Индін. — Свободныя еврейскія цлемена въ Аравіи. — Князь изгнанія Даніилъ и глава школы Самунлъ бенъ Али. — Татары, какъ еврейскіе прозелиты. — Могила пророка Ісзекісля, какъ цвль паломничества. — Могила Езры. — Еврейскіе ввроотступники, принявшіе исламъ: Назананлъ Гибатъ-Аллахъ Абулбаркатъ, Исаакъ Ибнъ-Езра и Самуилъ Ибнъ-Аббасъ. — Караимы: Іафетъ бенъ Саниъ. — Егнпетскія общины и глава ихъ (Nagid); Наванаилъ Гибатъ-Аллахъ Алгаии. - Каранискія общины въ Египтв. — Монсеева синагога въ Димугв.

## 1171-1205.

Евреи общирной въ то время Германской имперіи находились нѣсколько въ лучшемъ положеніи, чѣжъ ихъ единовѣрцы во Франціи и Англіи. Правда, германскіе народы, по природѣ болѣе религіозные и, слѣдовательно, болѣе фанатическіе, нежели французы и другіе романскіе народы, отравляли евреямъ жизнь, но такъ какъ императоръ и князья защищали послѣднихъ, то ненависть къ нимъ не могла побуждать къ яростнымъ дѣйствіямъ. Благодаря покровительству, оказанному евреямъ Генрихомъ IV въ первый крестовый походъ и Конрадомъ III во второй, сложилось мнёніе, что нёмецкій императоръ есть охранитель евреевъ, что обижающій ихъ наноситъ въ нёкоторомъ смыслё оскорбленіе величеству, и что евреи за это признаютъ себя рабами императора и казны. Безъ сомнёнія, Фридрихъ Варбаросса, могущественный нёмецкій императоръ, взявшій себѣ за образецъ Карла Великаго, первый началъ обращать свободныхъ евреевъ въ подвластныхъ казнё людей. Онъ предоставилъ герцогу Леонольду Австрійскому право держать евреевъ въ своей области и подарилъ мёстному епископу доходы отъ еврейской общины въ Регенсбургь<sup>1</sup>).

Интересна сага, которая связываеть съ исторіей отношенія нѣмецкаго императора къ евреянъ. При разрушенія Іерусалима Титомъ, одна часть евреевъ погибла отъ голода, другая оть меча, третья же часть была продана какъ рабы, по дрянному пфеннигу за тридцать человъкъ. Эти, разстянные по Римской имперіи, евреи сдѣлались собственностью римскаго императора и должны быть въ ведени дворцоваго управленія. Но въ то-же время императоръ принялъ на себя обязанность защищать ихъ, въ награду за то, что Іосифъ, приверженець римлянь, вылечиль Тита оть отравленія. Права и обязанности римскихъ императоровъ относительно евреевъ перешли чрезъ Карла Великаго къ нѣмецкимъ императорамъ, которые поэтому обязаны защищать евреевъ, а сін послёдніе состоять въ подчиненіи имъ<sup>2</sup>). Во Франціи и Англіи евреи, въ сущности, сдёлались дворцовыми рабами, т. е. принадлежали на половину королю или баронамъ и были обязаны наполнять подъ тёмъ или другимъ предлогомъ опустёвтія кассы своихъ господъ. Но въ Германін они пользовались за то, правда, существовавшимъ только въ воображеніи. покровительствомъ нѣмецко-римскаго императора. Нельзя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравн. (I. Вертгейнера) Juden in Oesterreich, стр. 34; Aretin, Geschichte der Juden in Baiern, стр. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эта сага встрѣчается уже въ Саксонскомъ Зеркалѣ (собр. около 1215, изд. Гомайера, стр. 125), подробнѣе изложена въ Швабскомъ Зеркалѣ, № 214, изд. Ваккернагеля, стр. 206 и слѣд.

также было требовать и тою, чтобы преемники Веспасіана, происходившіе изъ дона Тевта, оказывали совершенно безкорыстно свое покровительство евреямъ. Напротивъ, эти преемники взимали болѣе высокія подати, нежели другіе князья, ибо не имѣли наслѣдственныхъ областей и получали отъ своихъ вассаловъ весьма скудное содержание. Слъдовательно, представляется достовърнымъ только то, что евреи должны были доставлять императору карманныя деньги за оказываемое послѣднимъ покровительство. Но и въ отношени податей нъмецкіе евреи находились въ лучшихъ условіяхъ, нежели въ сосѣднихъ странахъ. Нѣмецкій педантизжъ привелъ въ норядокъ также подати евреевъ и положилъ предѣлъ произволу. Императоръ получалъ съ евреевъ ежегодно, на святкахъ, поголовную подать, такъ называемый зелотой жертвенный пфеннигь (около рейнскаго гульдена) съ каждаго человѣка, за исключеніемъ дѣтей моложе двѣнадцати лѣтъ<sup>1</sup>). Нѣмецкая основательность, охотно основывающая даже несправедливость на почвв права, относить начало этой подати ко временамъ Веспасіана. Этотъ императоръ установилъ, чтобы деньги, ожогодно присылаемын овроями встхъ странъ на покрытіе издержекъ по жертвоприношеніямъ, поступали въ видѣ подати въ императорскую казну (Кн. IV), и нъщы признали полезнымъ и справедливымъ, чтобы правовзимать эту подать перешло и на преемниковъ Веспасіана. въ священно-римской имперіи. Кромѣ того, императоры получали неопредѣленный, полуеврейскій налогъ, т. е., половину той суммы, которую уплачивали евреи ленному господину. Наконецъ, императоръ требовалъ отъ нихъ еще коронаціонную подать, т. е., при своемъ вступленіи на престоль третью часть ихъ имущества, третій пфеннигъ или такъ называемую оценку.

Хотя нѣмецкіе евреи составляли собственность казны, однакожъ въ XII вѣкѣ не были лишены всѣхъ личныхъ

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравн. объ этомъ Эрша и Грубера Allg. Encyclopädie, S. II, кн. 27, стр. 86 и слѣд.

правъ. Они могли носить оружіе и даже выходить на поединовъ. Во время осады Вориса евреи сражались рядонъ съ христіанами, и разввины разрѣшили носить оружіе для защиты даже въ субботу<sup>1</sup>). Еврей имѣли свой судъ и могли исявляться къ иному судьѣ<sup>2</sup>). Тамъ и сямъ нѣкоторые изъ нихъ занивали высокое положение. У храбраго австрийскаго герцога Леопольда, исторически известнаго темъ, что держаль въ темниці Ричарда Львиное Сердце, быль еврейскій министръ финансовъ Соломонъ, который, не смотря на запрещение латеранскаго собора, держаль слугь хритинъ \*). Въ Силезіи евреи владъли еще нъкоторыми селами близь Вреславля съ приписанными къ нимъ крѣпостными '). Но чънъ болъе распространялось запрещение держать слугъхристіанъ, твиъ болёе должны были евреи продавать постепенно свои земельныя владёнія, скопляться въ городахъ и заводить торговлю и денежныя дёла. Несмотря на императорское покровительство, они часто подвергались нанаденіямъ. Нелёпая выдумка, будто евреямъ нужна христіанская кровь, нашла въ Германіи гораздо большую вёру, чёмъ гдё либо, и всюду, гдѣ только оказывался трупъ христіанина, народъ и князья обвиняли евреевъ въ этомъ убійствѣ. Изъ Кёльна въ Боппардъ плылъ корабль съ евреями, а позади него другой корабль съ христіанскими пассажирами. Послёдніе нашли около Боппарда убитую христіанку и тотчасъ пришли къ убѣжденію, что она убита евреями, плывшими на первомъ кораблѣ; схвативши многихъ изъ этихъ евреевъ, потребовали отъ нихъ креститься и, получивъ отказъ, побросали въ Рейнъ. Одного изъ нихъ, Јуду бенъ Менагема, таскали изъ города въ городъ (осень 1179). Но не одни только бывшіе на кораблі еврен, а всі окрестные, должны были поплатиться и спасли свою жизнь не иначе, какь взнеся значительный окупъ. Общины этого округа заплатили императору Фридриху Барбароссъ 500 маровъ серебра, а

<sup>1)</sup> Саксонское Зеркало; Елеазаръ Ворискій. Rokeach № 196.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аретина вышеприв. сочин.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мартирологій Ефраниа Боннскаго, стр. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) L. Oelsner, Geschichte der Juden im Mittelalter, 1855, crp. 6.

архіепискону Филиппу, графу Геймсбергокому, 42000. Вогатая Боннская община должна была одна дать 400 марокъ<sup>1</sup>). Архіепископъ Филиппъ вообще былъ нерасположенъ къ евреямъ и поступалъ съ ними безъ всякаго мплосердія. Поэтому императоръ Фридрихъ, отправляясь въ крестовый походъ. позвалъ его къ суду на сеймѣ въ Майнпѣ, н архіепископъ Филиппъ долженъ былъ дать очистительную присягу въ томъ, что не обращался жестоко съ евреями и купцами (1188)<sup>3</sup>). Въ уставъ объ общественной безопасности, изданный императоромъ предъ отправленіемъ на Востокъ, были включены также евреи. Онъ внушалъ духовенству не подстрекать народъ противъ евреевъ; послѣдніе однако должны были дать денегъ для крестоваго похода<sup>3</sup>).

Несмотря на это, при Генрих IV, наслѣдникѣ Фридриха. новторилась въ реинской области отвратительная сцена. Одинъ помѣшанный еврей отрѣзалъ, въ припадкѣ бѣшенства, голову христіанской дѣвочкѣ въ глазахъ многихъ присутствующихъ (Февраля 1194) '). Виѣсто того, чтобы отнять

4) Въ нижеприведенномъ текств Ефраима Бонскаго число, очевидно, показано невѣрно. Этотъ фактъ случился стата случини сл הראשון, но свазанный годъ (1187) не быль високоснымъ. У Іоснфа Когена (въ Emek ha - Bacha) стоить вивсто этого года но н это невърно, нбо приводимые дни значительно разнятся отъ формы года. Сверхътого, Ефраниъ въ своихъ разсвазахъ соблюдаетъ хронодогическій порядовъ, и потому не могь поставить событие 1197 года ранте события 1196 г. При согласовании на в страника и недълновазывается удовлетворительною только слъдующая форма года 77 - 1194. Но такъ какъ 9 Адара никогда не можетъ быть въ понедѣльннкъ, то слѣдуетъ поправить сл' сл' вмъсто Для втораго בי"א לחודש , у Іосифа Когена ביב להודש. Вивсто этого следуеть четать: " Дувць не обратни внимавія на всё эти календарныя ошибви и, согласно вопіи, относить факть къ 1197 г. (Синагогальная поэзія, стр. 26). - Іосифъ Когенъ въ Emek ha-Bacha, а за нимъ и новѣйшіе лѣтописцы относять въ эпохѣ Фидриха Барбароссы случай съ тремя христіанскими мальчиками въ Въпъ, ногибшими подо льдомъ, и въ смерти которыхъ судьи обвинии евреевъ, такъ что императоръ заключилъ евреевъ въ тюрьму и приказалъ сжечь тридцать человъкъ изъ нихъ, пока не открылась истива. Манассія бенъ

<sup>1)</sup> Мартирологій Ефранма Баннскаго, стр. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Раумеръ, Гогенштауфены, II, 412.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ефраниъ Боннскій, стр. 12.

у понтываннаго возможность вредить, присутствовавшие христівне убили не только его, но и шесть самыхъ уважаемыхъ членовъ общины, въ томъ числё тоссафиста Самуила бенъ Натронан, привязали ихъ трупы къ колесу и выставили за городомь. Неудовольствовавшись этимъ, судьи арестовали, спустя пять дней, въ субботу, мать, сестру и дядю помъшаннаго и предложили имъ для спасенія жизни перейти въ христіанство. Одна только состра, молодая дъвушка, окрестилась, но мать перенесла ради вёры всё возможныя пытки и даже была погребена живою; ся братья были колесованы и выставлены на позоръ. Все это произопло съ вѣдома леннаго господина, архіепископа Адольфа альтенаускаго. Онъ даже наложилъ на остальныхъ евреевъ Нейса денежную пеню во 150 марокъ серебра; при этомъ случаѣ, всѣ евреи его области должны были взнести большія денежныя суммы. Затёмъ архіепископъ потребовалъ еще денегъ за инлостивое дозволение похоронить казненныхъ евреевъ. Дозволеніе это дано лишь чрезъ пять недёль.

Спустя два года случилось нѣчто подобное въ Шпейерѣ (Февраль 1196)<sup>1</sup>). Влизь этого города нашли трупъ христіанина, и подозрѣніе въ убійствѣ пало, по обыкновенію, на евреевъ. Сбѣжавшаяся чернь принялась сперва за еврейскую покойницу, умершую незадолго предъ тѣмъ дочь раввина Исаака бенъ Ашера Галеви П<sup>2</sup>), внука соименнаго

1) Ефраныъ Боннскій, стр. 14.

<sup>3</sup>) См. объ этомъ Mardochai къ Moed Katan, № 504. Не знаю, откуда Цунцъ взялъ извѣстіе, что Исаакъ бенъ Ашеръ II потерпѣлъ мученическую смерть въ Вюрцбургѣ.

Израель въ «Спасении евреевъ» и Cardoso las excellencias de los Hebreos, стр. 410, говорять объ этомъ случай, но упоминають только имя императора Фридриха безъ означения года. Изъ того обстоятельства, что Ефраимъ Боннский умалчиваеть объ этомъ событии, и что Фридрихъ Барбаросса не имѣлъ въ Вѣнѣ права суда, можно заключить, что сказанный случай относится ко времени марствования Фридриха III изъ Австрийскаго дома. Докторъ Эккъ изъ Ингольштадта въ своемъ анти-еврейскомъ сочинени Aus Juden Büchlein's Verlegung (1541) сообщаетъ тотъ же фактъ, относя его къ царствованию Альбрехта Австрийскаго, 1420, и говоря, что Альбрехтъ велѣлъ казнить 300 евреевъ за то, что будто они убили христіанское дитя.

тоссафиста (см. стр. 176). Вырывъ трупъ изъ могилы и раздъвъ до-нага, повъсили его на рынкъ и безчестили самымъ грубынъ образонъ. Посредствонъ денежнаго подарка удалось несчастному отцу получить дозволение на вторичное погребеніе умершей. Но спустя день, разъяренная толпа ворвалась въ домъ раввина, убила послёдняго и еще восемь евреевь и подожгла общинные дома. Шпейерскій епископь быль соунышленникомъ убійць. Члены общены, собравшись на чердакъ синагоги, защищались до получения помощи извић. Одинъ уважаемый и богатый боппардскій еврей, Хискія бенъ Рёубенъ, съ товарищенъ позаботились снасти своихъ погибающихъ единовърцевъ. Они ушли ночью съ чердака и скрылись; христіане отоистили за это, сжегши синагогу, бросивъ свитокъ воры въ рвку и разграбивъ еврейскіе дона. Оттонъ, братъ императора Генриха VI, бургундскій пфальцъ-графъ, получивъ извістіе о совершонномъ въ Шпейерѣ злодѣянін, подошелъ къ городу и опустошилъ принадлежащие епископу и горожанамъ села, поля и лъса. Схваченные затёмъ зачинщики и убійцы должны были уплатить евреянь за убытки и построить на свой счеть синагогу, а также починить поврежденные дома. -- Чрезъ семь дней послѣ шпейерскаго событія, нѣсколько христіанъ напали на боппардскую общину и умертвили восемь человѣкъ. Герцогъ Оттонъ опять заступился за евреевъ и ослѣциль двухъ убійцъ. Когда же прибылъ въ Боппардъ императоръ Генрихъ VI (въ началѣ Іюля 1196), то заставилъ горожанъ уплатить Хискій за убытки 300 марокъ серебра<sup>1</sup>).

Въ то-же время (Іюль 1196) совершились въ Вѣнѣ нодобныя злодѣянія<sup>2</sup>). По заключеніи Ричардомъ Львинымъ Сердцемъ постыднаго мира съ Саладиномъ, папа и кардиналы начали проповѣдывать новый крестовый походъ, и во всей Германіи дворяне и горожане, въ томъ числѣ австрійскій герцогъ Фридрихъ и его подданные, изъявили желаніе уча-

<sup>1)</sup> Ефраниъ Боннскій, стр. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же стр. 12, 13.

ствовать въ этомъ походѣ. Одинъ изъ слугъ Солонона, министра финансовъ австрійскаго герцога (см. стр. 277), также нашиль себѣ кресть и счель себя въ правѣ обокрасть своего господина. Послёдній заключиль его за это въ тюрьму. Находившіеся въ Вѣнѣ крестоносцы, узнавъ о заключенія евреень ихъ собрата въ тюрьну, позабыли, что онъ воръ, бросились на домъ Соломона, убили послёдняго и еще пятнадцать евреевь и освободили заключеннаго. Но герцогь оказаль правосудіе и казниль двухъ зачинщиковъ смертоубійства. — Спустя нѣоколько мѣсяцовъ (Ноябрь 1196)<sup>1</sup>), необузданные крестоносцы совершили въ Ворисѣ еще менѣе извинительное дѣяніе. Они ворвались въ доиъ миролюбиваго талмудиста, Елеазара бенъ Іегуды<sup>3</sup>), убили звѣрокимъ образомъ его жену, Дольце, кормившую супругу и семейство, умертвили двухъ дочерей, сына и учениковъ, разграбили имущество и оставили несчастному супругу и отцу только одну жизнь. Внослёдствін однеть изъ злодбевъ быль казнень.

Живя въ такихъ угнетающихъ условіяхъ и ежеминутно опасаясь за свою жизнь, нёмецкіе евреи не могли достигнуть высшей степени культуры. Они были глубоко религіозны, благотворительны, помогали чёмъ могли другъ другу и прибывшимъ изъ чужихъ краевъ единовѣрцамъ <sup>3</sup>), религія и единодушіе членовъ общины были столпами, которые служили опорою для слабыхъ; но германскіе евреи не имѣли ни стремленія, ни дарованія къ какой либо отрасли наукъ. Изученіе талмуда составляло единственное занятіе евреевъ, обладавшихъ жаждою знанія; но и въ этой области они шли по дорогѣ, указанной Раши и тоссафистами, не уклоняясь отъ нея ни на одинъ шагъ. Кто же хотѣлъ, кромѣ образованія ума, имѣть еще духовную пищу, тотъ углублялся

<sup>1)</sup> Извёстіе заимствовано изъ одной рукописи; срави. Ландстута Amude Aboda I, 26. Число совершенно вёрно: כםלי תתקנ׳ – Нояб. 1196. Ибо только къ концу 1195 г. Генрихъ VI рёшилъ новый крестовый походъ; въ 1193, ан противъ, не было въ Германіи ни одного крестоносца.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Авторъ Rokeach и другихъ сочиненій.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Веніамина Тудельскаго Itinerarium, въ концѣ.

въ родъ тайнаго ученія. сушность и значеніе котораго остались для насъ неизвёстными. Выдающимися нёмецкими талмудистами того времени были: Р. Еліезеръ бенъ Самунлъ Мецскій изъ школы тоссафиста Р. Тана, чувствовавшій потребность обработать еврейскую этику и снова связать съ библіей талиудическія постановленія. Въ этонъ духѣ онь написаль свое сочинение (Sefer Jereim), напечатанное не вполнѣ<sup>1</sup>); Р. Барухъ бенъ Исаакъ Ворискій, ученикъ тоссафиста Р. Исаака старшаго (см. стр. 258), написавшій основательное и ясное практическое сочинение о талиудическихъ обрядовыхъ законахъ (1196 — 1200)<sup>2</sup>). Наконецъ Р. Іегуда бенъ Самуилъ Благочестивый (ha Chassid), изъ Вориса (ум. 1226)<sup>3</sup>), занимавшійся подобно отцу мистикой и написавшій о ней сочиненіе. Онъ по неизвізстной причинів оставиль родину и переседился въ Регенсбургъ. Ісгуда Влагочестивый быль литургическимь поэтомь, но его произведения не инфють никакой особенной важности. — Довольно славное имя въ то время пріобрѣлъ Ефранить бенъ Іаковъ Боннскій (род. 1132, ум. около 1200), который котя не быль раввиномъ по профессии, но отлично зналъ талиудъ и прекрасно владбаз языкомъ. Будучи тринадцатилътнимъ мальчивомъ, онъ во время преслѣдованій втораго крестоваго похода заперся витсть съ родственниками въ Волькенбургь (см. стр. 183), видѣлъ собственными глазами страданія единовѣрцевъ

<sup>1)</sup> См. Азулан sub voce.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sefer ha-Terumah, сравн. Hilchot Aboda Sara № 135, изъ чего выводится время сочиненія этой книги.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сравн. Ландстута Amude Aboda I, 776. Неправильно принисывають ему сочинение Sefer Chassidim (см. стр. 266). Также гимны Schir ha-Jichud не принадлежать ни ему, ни его отцу, ибо предиолагають знаніе Emunot Caaдіи, сочинения, переведеннаго на еврейскій языкь Іегудой Ибнъ-Тиббономъ и даже позже Берехьей Накданомъ и непроникшаго еще тогда въ Германію. Современникъ Нахмани, Монсей бенъ Хаздам Таку (котораго Ketab Tanim изданъ темерь. Ozar Nechmad III, 58-99), старъйший тому свидътель, замѣчаетъ, что часть Schir ha-Jichud написана неизвъстнымъ впрочемъ Р. Бецалелемъ но Етипаt Caaдіи, а часть въкоммъ Р. Самумломъ (81). Онъ же считаетъ многіе стихи въ этомъ сочиненіи испорченными. Невозможно, чтобы нѣмецкіе минстики въ Ворисъ и Регенсбургъ достигали такой высоты.

н описаль ихъ впослёдствіи, по примёру Еліезера бенъ Натана (см. стр. 178), въ горячемъ и чрезвычайно безпристрастномъ мартирологіи. Онъ погибъ бы во время кровавыхъ сценъ въ Нейсъ (см. стр. 279), еслибъ не убхалъ за три дня предъ твиъ въ Кёльнъ; однако онъ лишился почти всего своего имущества. Въ старости онъ довелъ свой мартирологій до 1296—1197 года. Ефраниъ быль также стихотворцемъ и написаль много литургическихъ произведений, въ томъ числѣ жалобную пѣснь о страданіяхъ его времени. Эти произведенія не обладають поэтическою прелестью, но большею частью отличаются остроумными намеками на библейскіе стихи и на мѣста изъ талмуда. Такова въ особенности его халдейская покаянная молитва (Ta Schemá), которая въ смѣлыхъ оборотахъ излагаетъ сухія положенія талиуда. Онъ питалъ такую любовь къ стихотворной литературѣ, что составилъ комментарій къ болѣе древнимъ произведеніямъ <sup>1</sup>).

Едва вѣроятнымъ кажется, что въ неблагосклонной къ евреямъ Германіи явился въ то время еврейскій поэтъ, миннезенгеръ, который писалъ отличные стихи на нѣмецкомъ языкѣ и пріобрѣлъ такую славу, что былъ принятъ, какъ равный, въ кружокъ поэтовъ. Зюскиндъ (Suezkint) изъ Тримберга (городка на франконскомъ Саалѣ) перенялъ у Фогельвейде и Вольфрама Эшенбахскаго методъ Вальтера. Въ близкомъ Вюрдбургѣ, гдѣ бургграфы Геннебергъ любили нѣмецкую поэзію и покровительствовали ей, Зюскиндъ получилъ свое ноэтическое образованіе (около 1200<sup>3</sup>). Быть

<sup>1)</sup> Ландстута Amude Aboda, 476.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Гагенъ, ученый издатель нѣмецкихъ Миннезенгеровъ (Leipzig 1838, Süszkinds sechs Gedichte, кн. II стр. 258 и слѣд., а ученыя замътки къ этому въ кн. IV, стр. 536 и слѣд.), полагаетъ, что еврейскій миннезенгеръ жилъ около 1218 — 25. Но доказательства тому очень слабы. Они основываются на двухъ извѣстіяхъ, изъ которыхъ въ одномъ говорится о продажѣ земельнаго участка еврею Зюскинду въ Вюрцбургѣ, а въ другомъ упоминается о спорѣ по поводу этого участка. Но доказываются ли этимъ тождественность Зюскинда Тримбергскаго съ Вюрцбургскимъ? Фамилія Зюскинда встрѣчалась у евреевъ такъ часто, что нельзя, основываясь на ней одной, заключать о тождественности лицъ. Кромѣ того, миннезенгеръ изображаетъ себя бѣднякомъ (V, 1, 2), тогда какъ Зюскиндъ, упоминаемый въ документахъ, представляется зажиточнымъ,

можеть онь быль врачемь по професси, но вообще ничего неизвёстно объ обстоятельствахь его жизни. Въ бургѣ своей родины, на увёнчанной виноградниками горѣ, отражающейся въ извилистомъ Gaaлѣ, въ резиденціи владѣльцевъ Тримберга, или въ ближайшемъ бургѣ Воденлаубе, въ кругу благородныхъ рыцарей и красивыхъ женщинъ, Зюскиндъ съ лютнею въ рукахъ слагалъ свои искусные стихи и жилъ подарками.

Онъ пѣлъ о высокомъ достоинствѣ безукорнаненной жены:

"Безуворизненная жена есть вёнецъ своего мужа; чёмъ болёс онъ ее чтитъ и любитъ, блаженный человёвъ, тёмъ болёс она расточаетъ его имущество"<sup>1</sup>).

Онъ внушалъ рыцарямъ, какой долженъ быть истинный дворянинъ:

"Кто поступаетъ благородно, того я считаю дворяниномъ".

покупающимъ вемию и устранвающимъ водопроводъ. Время процветанія Зюсвиная опредъляется хронологически тамъ обстоятельствомъ, что онъ, варонтно, жиль ко изданія Иннокентіемъ III каноническаго правила (объ особенной одежав евреевъ), ибо уже въ 1221 г. Фридрихъ II называеть это правило непреложнымъ. Еврейскій миннезенгеръ представляется еще въ употребительномъ туземномъ нарядъ безъ всякаго отличительнаго знака, и только въ печальномъ настроеній духа говорить, что хочеть сбросить нарядную одежду півца, отростить длинную бороду, носить по примеру. евреевъ длинный плащъ и шляну. О желтой нашивки въ види колеса онъ ничего не говорить. Если въ сборникъ пъсней миннезенгеровъ, составл. Манесси, Зюскиндъ изображенъ въ богатомъ платьъ съ длинною бородой и въ воронкообразной, остроконечной, желтой шляні (IV, 517), то жившіе позже собиратели (около 1280-1325) взяли за образецъ современнаго имъ еврея, и изъ этого еще не слёдуеть, чтобы таковъ былъ действительно нарядъ Зюскинда. Если, съ одной стороны, онъ жилъ ранбе 1215, то, съ другой, нельзя допустить время ранбе 1200 года, ибо искусная риема, размъръ и строфы предполагають классическое время поэзіи миннезенгеровъ. — Кохъ, основываясь на стихотворенія «Die Tugend-Latwerge» (I, 2), предполагаетъ, что Зюскиндъ занимался медициною (тамъ-же, IV, 538, примѣч. 1). — Гагенъ замѣчаетъ, что ни языкъ, ни выраженія въ стихотвореніяхъ Зюскинда не изобличають въ немъ еврея (стр. 538 b.). Однако нѣкоторые стихи напоминають объ его еврейскомъ происхождении. Въ III, 1: «Du liútest mit dem Tage und vinsterst mit der Nacht» завлючается, конечно, воспоминание объ еврейской молнтвѣ и о Maariw arowim. Въ III, 2, въ похвалѣ жены, Зюскиндъ сильно пользовался послѣднею главою Притчей; стихи: «ir liecht vurleschet nicht in nacht, ihr hohez Lop mit der meisten menge vert» взяты оттуда слово въ слово.

> Irs mannes kron' ist daz vil reine wip, ie mer in wol eret ir wohlwerder lip: er sälik man, dem diu guete sie beschert.

Онъ говоритъ о свободѣ и непринуждаемости мысли: "Никто не можетъ запретить мыслить.... Мысли пробиваются сквозь камень, сталь и железо" 1).

Зюскиндъ написалъ также нѣмецкій псаломъ:

"Госиоди Царю, Боже, что невозможно Твоему всемогуществу? Ты даешь свёть днемь и мракь ночью, дабы мірь радовался и отдыхаль"<sup>9</sup>).

Онъ излагаетъ скорбную мысль о смерти и тлѣніи, смѣется надъ своею бѣдностію и предписываетъ «слабительную кашку добродѣтели». Кажется, дворяне однажды дали ему горько почувствовать, что онъ, какъ еврей, не принадлежитъ къ ихъ избранному кругу. Свое негодованіе по этому поводу онъ выразилъ въ стихахъ, въ которыхъ прощается съ поэзіей:

"Я съ свониъ искусствоиъ былъ на стезъ глупцовъ; знатные не хотятъ меня знать, и я бъгу ихъ двора, отпущу себъ длинную съдую бороду, буду отнынъ вести жизнь отараго еврея, надъну длинный плащъ, спрячусь подъ шировою шляпой; моя походка сдълается робвою, и ръдко буду пъть съ того времени, какъ знатные изгнали меня"<sup>8</sup>).

При всемъ своемъ желаніи евреи не могли предаваться нѣмецкой поэзіи, потому что еврейскіе стихотворцы получали вмѣсто лавровъ пинки. Вращаясь въ тѣсномъ кругѣ, они утратили чуткость слуха къ звучности языка, 'и кто знаетъ, сколько потеряла отъ того нѣмецкая поэзія.

<sup>2</sup>) Künik herre, hochgelopter Got, waz Du vemaht, Du liutest mit dem Tage unt vinsterst mit der naht, Da von diu welt vil vröude unt ruowe hat.

<sup>8</sup>) Ich war uf der toren vart mit miner künste zwore, Daz mir die Herren nicht wollent geben, daz ich ir hof will vliehn, und wil mir einen langen bart lan wachsen griiser hare, ich wil in alter Juden leben mich hinnan vürwert ziehen, Min mantel der soll wesen lang tief unter einem huete, demueteklich sol sin min gank, unt selten me gesingen hovelichen sank sit mich die herren scheident von ihr guote.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gedanke nie man kann erwern den torn, noch den wisen. Gedanke slüffen dur den stein, dur stahel unt durch isen.

Въ тоже время в Богемія вступила въ кругъ талмудической учености и произвела несколько мужей еврейской науки. Исаакъ бенъ Іаковъ га-Лабанъ Пражскій занимаетъ мѣсто въ ряду важнёйшихъ тоссафистовъ; онъ написалъ замёчательный комментарій къ нѣкоторымъ талиудическимъ трактатамъ<sup>1</sup>). Его братъ Петахья путешествовалъ (около 1175-90) въ Польшу, Россію, Хазарское царство, Арменію, Мидію, Персію, Вавилонію, Палестину. Краткое описаніе его путеmeствія Sibub R. Petachia<sup>2</sup>) представляеть интересныя свъдънія о восточныхъ евреяхъ. Наконецъ, къ числу раввинскихъ авторитетовъ надобно отнести еще Р. Еліезера Богемскаго<sup>8</sup>). И въ славянскихъ земляхъ евреи начали усвоивать талмудическую ученость, которою они впослѣдствіи пользовались въ течении долгаго времени, какъ монополіей. Изъ современныхъ дѣятелей замѣчательны Р. Мардохан Польскій и Р. Исаакъ Русскій ').

Непонятно, почему итальянскіе евреи того времени были еще бѣднѣе произведеніями ума, чѣмъ богемскіе и польскіе. Даже въ талмудической области они не имѣли ни одного авторитета. Если во времена Р. Тама говорили: «изъ Вари исходитъ ученіе, а изъ Отранто воля Вожія» <sup>в</sup>), то это было ничто иное, какъ комплиментъ, ибо въ сущности итальянскіе евреи нисколько не содѣйствовали изученію Талмуда. Обстоятельства чрезвычайно благопріятствовали имъ, почти столько же, сколько южнофранцузскимъ евреямъ. О преслѣдованіяхъ нѣтъ и помина въ исторіи того времени; исключеніе составляетъ лишь единственный случай изгнанія евреевъ изъ Болоньи (1171) <sup>6</sup>). Умный папа Александръ III былъ къ нимъ благосклоненъ<sup>7</sup>) и имѣлъ искуснаго министра

<sup>1)</sup> Еще существуеть въ рукописи въ Мюнхенской библіотекъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сравн. примъч. 10.

<sup>8)</sup> Tossafot Aboda Sara, 76.

<sup>4)</sup> S. D. Luzzato Bb Kerem Chemed VII, crp. 69.

<sup>5)</sup> Sefer ha-Jaschar, изд. въ Вѣнѣ, стр. 74 а.

<sup>6)</sup> Ghiradacci istoria di Bologna, I, crp. 91.

<sup>7)</sup> Примеч. 1, IV.

финансовъ въ лицѣ Р. Іехіеля бенъ Авраама изъ фамиліи лен Манси ('Anawim). племянника того Натана, который славится, какъ авторъ Аруха. При торжественномъ вътадъ нацы въ Римъ послѣ многодѣтняго изгнанія антипапою. еврен также встрѣтили его со свиткомъ еоры и знаменами. и лётописи не преминули занесть на свои страницы такую честь, оказанную пап' евреями 1). Они пользовались почетомъ и не платили никакихъ податей, еврейскихъ налоговъ, золотыхъ жертвенныхъ пфенниговъ<sup>2</sup>). Благосклонность Александра къ евреямъ выразилась преимущественно въ постановленіяхъ латеранскаго собора (1179), въ которомъ участвовало болѣе 300 духовныхъ лицъ. Нѣкоторые прелаты, ненавидѣвшіе евреевъ, разсчитывали провесть при этомъ случав самые строгіе законы противь дома Іаковля. Еврен, узнавши о непріязненномъ настроеніи, пребывали въ томительномъ ожидании, и во многихъ общинахъ установили трехдневный пость и моленіе, дабы Господь содѣлаль тщетною злобу людей. Исторія не в'вдаеть о томъ, что говорилось въ этомъ иногочисленномъ собрании духовенства. Но окончательныя постановленія свидѣтельствують о побѣдѣ духа кротости надъ страстью къ преслѣдованію. Правда, было воспрещено, или, правильнѣе сказать, возобновлено древнее церковное воспрещение евреямъ держать слугъ-христіанъ; но зато постановлено не принуждать ихъ силой къ крещенію, не арестовывать ихъ безъ судебнаго приговора, не грабить ихъ и не нарушать ихъ редигіозныхъ торжествъ. Ограничение права евреевъ, состоявшее въ томъ, чтобы на будущее время христіане допускались въ свидѣтели противъ евреевъ, основывается на слёдующемъ: неумѣстно, чтобы евреи, въ сущности подвластные христіанамъ и терпимые лишь по человѣколюбію, имѣли въ этомъ отношеніи преимущество надъ христіанами, такъ какъ ихъ свидѣтельство противъ послёднихъ имбетъ силу<sup>3</sup>). Какая разница можду этимъ

<sup>1)</sup> Maratori Antiquit. dissertatio XVI, crp. 896.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Веніаминъ Тудельскій.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Примъч. 1, IV.

разсужденіемъ и тѣмъ византійскимъ закономъ и правиломъ вестготскаго кодекса, въ силу которыхъ евреи не могли свидѣтельствовать противъ христіанъ! Причина тому заключается не въ болѣе кроткомъ духѣ церкви, а въ пріобрѣтеніи евреями уваженія, почему представители христіанства не могли повторить: «тотъ не можетъ быть правдивымъ относительно людей, кто не вѣритъ въ Бога, т. е., въ христіанскаго Бога».

Еще менье были ограничены евреи въ южной Италіи, Неаполѣ и на островѣ Сицилін подъ норманскимъ владычествомъ. Рожеръ II и Вильгельмъ II позволили имъ, подобно грекамъ и сарацинамъ, имѣть собственный судъ<sup>1</sup>). Въ Мессинѣ они пользовались равноправностью съ христіанами и занимали должности. Любимецъ, министръ и адмиралъ короля Рожера Сицилійскаго, Филиппъ, питалъ чувство пріязни къ евреямъ и часто посъщалъ синагоги, дарилъ масло для освъщенія ихъ и вообще даваль деньги на удовлетвореніе потребностей общины<sup>2</sup>). Вследствіе тесныхъ сношеній съ Востокомъ во время крестовыхъ походовъ и вслёдствіе переселенія грековъ и арабовъ въ Неаполитанское королевство, были постяны въ Италіи станена высшей культуры. Евреи, обладавшие особенною способностью усвоивать иноземные языки, говорили не только на туземномъ и на еврейскомъ языкахъ, но также по арабски и по гречески <sup>3</sup>). Геніальный Ибнъ-Езра, проживая въ Римѣ, Луккѣ, Мантуѣ и въ иныхъ городахъ, научился лучше понимать священное писаніе и еврейство. Его ученикъ, Соломонъ бенъ Авраамъ Пархонъ изъ Калатаюда, пробылъ нѣкоторое время въ университет-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравн. Эрша и Грубера allgem. Encyclopädie, sectio II, ин. 27, стр. 142. Раумера, Исторія Гогенштауфеновъ, III, 486.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Romualdus Salernitanus Chronicon въ Muratori rerum italicum scriptores, T. VII, стр. 194: synagogas malignanțium frequențius visitabat (Philippas Rogeri Eunuchus) et eis oleum ad concinnanda luminaria et quae erat necessaria ministrabat.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Видно изъ соч. Цидкійн Schibole Zeket Ms, сообщен. въ Zion I, стр. 110, примѣч. 21.

скомъ городѣ Салерно и постарался ознакомить итальянцевъ съ результатами еврейской филологіи и библейской экзегетики, «ибо они были невѣждами въ этихъ знаніяхъ», и составилъ съ этою цѣлію еврейскій словарь (1160)<sup>1</sup>). Но все это не имѣло никакого вліянія на итальянскихъ евреевъ. Они коснѣли въ своемъ невѣжествѣ, и исторія еврейской литературы не можетъ до второй половины XIII вѣка указать на какое либо сочиненіе итальянскихъ евреевъ. Страна, бывшая потомъ колыбелью ново-еврейской поэзіи, не имѣла въ то время ни одного еврейскаго поэта, если только Іоабъ бенъ Соломонъ Римскій не тождественъ съ поэтомъ Іоабомъ, отъ котораго осталось нѣсколько литургическихъ произведеній, не лишевныхъ красоты<sup>2</sup>).

Тому обстоятельству, что города съверной и средней Италіи большею частью вели торговлю, надобно приписать малочисленность жившихъ тамъ евреевъ; значительные торговые дома христіанъ, имѣвшихъ вѣсъ въ городскомъ совѣтѣ, могли не допускать еврейской конкурренции. Въ Генућ жили только два еврейскія семейства, переселившіяся сюда изъ Цеуты во время преслёдованія евреевъ въ Африкѣ Алмогадами. Въ Пизъ, Луккъ, Мантуъ существовали лишь маленькія общины. Болѣе значительныя были въ Римѣ-200 семействъ, и въ Венеціи, 1300 душъ, какъ это видно изъ списка за 1152 годъ <sup>3</sup>). Напротивъ въ Неаполѣ жило 500, въ Капуъ 300 семействъ; они пользовались уважениемъ и почетомъ. Неопалитанская община имѣла старшину, Р. Давида, носившаго титулъ князька (principino). Въ Венеціи существовала община изъ 200, въ Салерно изъ 600, въ Трани изъ 200, въ Тарентъ изъ 300, въ Отранто изъ 500. Въ портовомъ городѣ Брундузіумѣ жило, напротивъ, только 10 еврей-

«ИСТОРІЯ ЕВРЕЕВЪ».

19

<sup>1)</sup> Machberet ha-Aruch (издан. С. Г. Штерномъ, въ Пресбургѣ, 1844), сравн. введеніе и заключеніе сочиненія.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сравн. объ этомъ Цунца Analecta въ Geiger's Zeitschrift III, Сакса Религіозная поэзія евреевъ въ Испанія, 320, и Ландстута Amude Aboda, I, 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gallicioli memorie venete, II, № 874. Остальное по Веніамину Тудельскому.

скихъ семействъ, занимавшихся красильнымъ искусствомъ. Еще многочисленнѣе были еврейскія общины на островѣ Сициліи. Въ Мессинѣ жило 200, а въ столицѣ Палермо 1500 семействъ, въ числѣ которыхъ, правда, находились греческіе евреи, переселенные сюда королемъ Рожеромъ, съ цѣлію, водворить въ своемъ государствѣ шелководство <sup>1</sup>).

Отправившись въ то время изъ Брундузіума чрезъ Адріатическое море, вступали въ Византійскую имперію. Здѣсь встр вчались многочисленныя и многолюдныя еврейскія общины, преимущественно въ собственной Греціи, Фессаліи, Македоній и Оракіи. Въ Артъ (или Лартъ) жило 100 семействъ, старшина которыхъ назывался Иракліемъ (Геркулесомъ), въ Лепанто столько же. въ Криссъ у подошвы Парнасской горы 200 семействъ, занимавшихся земледѣліемъ. Въ Коринеѣ жило 300 семействъ, на Негропонтъ 200, въ Ябустриссъ 100, Ровинакѣ столько же, въ Армиросѣ 400, Виссенѣ 100, Салоникахъ 500, имѣвшихъ собственнаго еврейскаго бургомистра (Ephoros), котораго назначалъ императоръ. Въ Родосто жило 400 еврейскихъ семействъ, въ Галлиполи 200, на островѣ Метиленѣ существовало десять общинъ, на Хіосѣ 400 семействъ, на Самосѣ 300, на Родосѣ столько же, на Кипрѣ нѣсколько общинъ, изъ которыхъ одна начинала праздновать субботу не съ вечера, но съ утра и до утра воскресенья. Самыми значительными общинами въ Греческо-Византійской имперіи были Өивская и Константинопольская, въ объихъ почти 2000 семействъ; въ послъдней жило еще 500 каранмовъ. Өивскіе евреи были самыми искусными во всей Греціи фабрикантами шелковыхъ тканей и пурпура. Многіе изъ нихъ отлично знали талмудъ и равными себѣ въ этомъ отношении считали однихъ только столичныхъ ученыхъ. Константинопольскіе евреи жили въ предибсть Пера, въ огороженномъ кварталъ, который назывался Стенонъ или Станоръ; въ числѣ ихъ были богатые купцы, шелковые фа-

<sup>1)</sup> Въ Monumenta Germaniae Пертца, V, стр. 192.

бриканты и знатоки талмуда. Стёна отдёляла раввинистовъ отъ караимской общины въ Константинополё.

Если Византійская имперія въ свое цвѣтущее время при Юстиніанѣ и Алексѣѣ унижала и презирала евреевъ, то и въ эпоху слабости и упадка нисколько не смягчилась въ отношенін къ нимъ. Принятое законодательствомъ правило: евреи и еретики не должны быть принимаемы въ военную службу и допускаемы къ какимъ либо должностямъ, но подлежатъ величайшему презрѣнію (кн. V), проводится съ удивительною строгостью и послёдовательностью среди всёхъ измёнчивыхъ законовъ этого самаго капризнайшаго государства. Греки равно и глубоко презирали богатыхъ и бѣдныхъ, хорошихъ и дурныхъ евреевъ. Взда верхомъ была воспрещена евреямъ, ибо она составляла привиллегію свободнаго человѣка, и только въ видѣ исключенія была разрѣшена императоромъ Эммануиломъ его лейбъ-медику, Соломону Египетскому. Любой грекъ могъ публично обидъть еврея или поступить съ нимъ, какъ съ невольникомъ; законъ не защищалъ евреевъ. Перенося съ покорностью эту участь, они тъмъ не менъе были сострадательны къ бѣднымъ и богаты добродѣтелями<sup>1</sup>). Но уиственное развитие осталось для греческихъ евреевъ недоступнымъ. Ни одинъ изъ ихъ знатоковъ талмуда не увѣковъчилъ своего имени какимъ либо сочиненіемъ. Правда, между ними были стихотворцы, но произведения послёднихъ не хороши, «тверды, какъ балласть, безъ вкуса и запаха». «Они не унъли выбирать слова, смътивали цвъты съ терніемъ, жемчужины съ простыми камнями, пшеницу съ плевелами». Таково суждение умнаго и безпристрастнаго эстетическаго критика Харизи о современныхъ ему еврейско-греческихъ стихокропателяхъ. Только въ произведенияхъ единственнаго еврейскаго поэта Михаила бенъ Калеба Оивскаго онъ находить некоторую прелесть и объясняеть это темь, что послъдній учился стихотворному искусству въ Испаніи<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Веніаминъ Тудельскій и Харизи Тасhkemoni, Pforte 18.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Tachkemoni, Pforte 18.

Въ Малой Азін. Сиріи и Палестинъ, евреи были распредълены неравномърно: въ меньшемъ числѣ въ христіанскихъ мъстностяхъ и въ большемъ въ мусульманскихъ. Въ Антіохіи, принадлежавшей христіанскому государю, жило только 10 семействъ, почти всѣ занимавшіяся стекляннымъ производствомъ; въ Легѣ (Лаодикев) 200, въ Гебиле, владѣнія генуезцевъ, 150, въ Байрутъ (Беритусъ) 50, въ Сандъ (Сидонѣ) 20; только въ Тирѣ была община изъ 400 членовъ, и евреи владёли тамъ полями и могли даже заниматься кораблеплаваніемъ. Во главѣ ихъ стоялъ Ефраимъ (изъ Кагиры). Напротивъ, въ Галебъ (Алеппо), который великимъ государемъ Нуррединомъ быль сабланъ магометанскимъ второю столицею послѣ Багдада, жило 1500 еврейскихъ семействъ, и иногіе евреи обладали богатствоиъ и пользовались уваженіемъ при дворѣ. Здѣсь жилъ еврейскій поэтъ Іегуда бенъ Аббасъ, другъ царя поэтовъ Іегуды Галеви, переселившійся сюда изъ Феца вслёдствіе религіознаго преслѣдованія<sup>1</sup>). Сущоствовала также большая община въ Ганѣ (Гаматѣ), но во второй половинѣ этого столѣтія лишившаяся отъ землетрясенія большей части своихъ членовъ. Въ области древней Пальмиры жило почти 2000 еврейскихъ семействъ, отличавшихся воинственностью и часто приходившихъ въ столкновение съ христіанами и мусульманами. Въ Дамаскѣ была община изъ 3000 членовъ<sup>2</sup>), въ числѣ которыхъ находилось много ученыхъ талмудистовъ и извёстный Іосифъ бенъ Пилатъ<sup>8</sup>), родившійся во Франціи, и ведшій ученую переписку съ Авраамомъ бенъ Давидомъ Покьерскимъ. Въ Дамаскъ существовала также караимская община изъ 200 и самарянская изъ 400 семействъ, которыя хотя не вступали въ брач-



<sup>1)</sup> Мунка Notice sur Joseph b. Jehudah, стр. 8, примъч.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По Веніамину Тудельскому, по Петахья 10000.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Историки литературы переносять его въ южную Францію и даже называють его учителемъ Авраама бенъ Давида Покьерскаго. Однако Веніаминъ Тудельскій встрѣтилъ его около 1170 въ Дамаскѣ (стр. 48), въ качествѣ главы школы. Іосифъ бенъ Пилатъ находился ранѣе 11 7 въ перепискѣ съ Маймонидомъ (Responsa Peer ha - Dor, № 16), конечно, изъ Дамаска, а не изъ южной Франціи. — Произношеніе Pilat основывается на Resp. Temim Deim, № 40.

ные союзы между собою, но жили въ ладу съ раввинистами.---Во всей Палестинъ, принадлежавшей христіанамъ, жило едвали больше 1000 сецействъ. Наибольшія общины изъ 300 членовъ находились тогда въ Торонъ-де-лосъ-Кабаллеросъ, въ Іерусалинъ и Аскалонъ, въ важнъйшихъ же городахъ Іуден жило, напротивъ, не болте какъ по 200 евреевъ. Жившіе въ Іерусалимѣ евреи занимались большею частью красильнымъ искусствомъ, за право производить которое платили христіанскимъ королямъ арендныя деньги; они жили въ концѣ города, на западѣ отъ Сіонской горы. Между 1169 и 1175 всѣ они были выгнаны оттуда, за исключеніемъ одного (въроятно, въ царствование неспособнаго и прокаженнаго короля Валдунна IV), и этотъ одинъ долженъ былъ платить высокую пошлину за право заниматься крашеніемъ<sup>1</sup>). Погрявшіе въ порокахъ ісрусалимскіе христіане думали, что целомудренные евреи осквернять святой градъ. Въ Аскалонѣ жило тогда 300 самарянскихъ и 40 караимскихъ семействъ. Въ Цезарећ, обитаемой прежде нѣсколькими тысячами евреевъ, жило тогда лишь 10 семействъ, самарянъ же 200. Послѣдніе жили также въ Самаріи и Наплусѣ (Сихемѣ), но среди нихъ не находилось ни одного еврея раввиниста. Мелкія общины въ 50 существовали въ Тиверіи и Уламмъ, въ 20 въ Гискалъ, въ 22 въ Виелеемъ; въ прочихъ городахъ по три и по одной семьѣ. Такимъ образонъ наслѣдіе Изранля перешло въ руки иноземцевъ. Пребывавшіе во Іудев евреи скорве прозябали, чъмъ жили; они даже не предавались изученію талмуда. Только въ Акко было нѣсколько ученыхъ, Р. Цадокъ и Р. Іафетъ бенъ Эліа, безъ сомнѣнія, переселенцы. Вообще въ то время многіе переселялись въ Палестину изъ Европы, преимущественно изъ Южной Франціи, и, благодаря своему умственному превосходству надъ туземными евреями, пользовались такимъ авторитетомъ, что принудили послъднихъ усвоить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Видно изъ сравненія данныхъ, приводимыхъ Веніаминомъ Тудельсвимъ и Петахья; сравн. Харизи Tachkemoni, Pforte 28.

обычай праздновать новый годъ два дня, который до того времени, какъ и всё прочіе праздники, былъ однодневнымъ<sup>1</sup>).

Если брать въ разсчеть количество и наружныя качества, а не уиственное развитие, то надобно считать Месопотанию главнымъ интердомъ еврейства. Здъсь еще существовали общины изъ нѣсколькихъ тысячъ членовъ. Хотя исчезли прежніе академическіе города: Нагардеа, Сура, Пумбадита, однако. мъста ихъ заняли багдадская и моссульская общины. задававшія тонъ всей Азіи, Въ багдадской общинѣ было 1000 еврейскихъ семействъ<sup>2</sup>) и четыре синагоги; она жила въ ненарушимомъ спокойстви, какъ въ лучшія времена калифата. Еврен той страны имѣли тогда такую свободу, что осмѣлились запретить исполненіе должности муэдзину въ Мадайнѣ, близь Багдада, который своимъ крикомъ мѣшалъ имъ молиться въ сосъдней синагогъ<sup>3</sup>). Калифъ Магометъ Алмуктафи (1136-1160), болве самостоятельный, нежели его предшественники, полюбилъ одного уважаемаго и богатаго оврея Соломона (Хаздан? ). И такъ какъ послѣдній происходиль изъ дома Давидова, то калифъ пожаловалъ ему санъ экзиларха и назначилъ его главою всѣхъ евреевъ въ калифать. Экзилархъ имълъ право окружать себя княжескою пышностью, тздить верхомъ, носить золотое шитье и почетный тюрбанъ, держать почетную стражу и прикладывать свою печать. Если онъ являлся публично или отнравлялся на аудіенцію, то всякій, еврей или магометанинъ, долженъ быль вставать подъ страховь наказанія палочными ударами; ему предшествоваль герольдь и возвѣщаль: «Мѣсто нашему господину, сыну Давидову!» Экзилархъ назначалъ и утверждалъ раввиновъ, судей и синагогальныхъ чтецовъ въ предълахъ калифата отъ Персіи до Харазана, Кавказа, Іемена. Индіи и Тибета. Онъ выдавалъ диплоны на сказанныя должности и получаль за то подарки. Каждый еврей въ этихъ

<sup>1)</sup> Серахья Галеви въ Маог въ Jom Tob. I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оба современные путественника приводять одно и то же число.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ибнъ-Алаенръ, шведскій переводъ, II, стр. 352.

<sup>4)</sup> Сравн. примизч. 10.

странахъ былъ обязанъ платить ему подать; кромѣ того. онъ взималъ пошлину съ рынковъ и товаровъ. Однако часть этихъ пошлинъ отдавалась экзилархомъ калифу. Такимъ образомъ экзилархатъ снова достигнулъ блеска бостанаическихъ временъ. — Въ Багдадѣ опять возникла школа для изученія талмуда, и глава этой школы снова носилъ титулъ гаона. Исаакъ Ибнъ Сакни, переселившійся въ концѣ XI вѣка изъ Испаніи на Востокъ (см. стр. 78), кажется, опять пробудилъ въ этихъ кружкахъ интересъ къ талмудической учености. Экзилархъ Самуилъ Хаздаи былъ самъ знатокомъ талиуда. Главою школы, которую посѣщали многочисленные ученики, былъ въ то время Р. Али. — Въ городѣ Акбарѣ, принадлежавшемъ къ багдадскому округу, жило 10000 евреевъ, но община эта не имѣла никакого особеннаго значенія.

Мосульская община была еще многочисленнъе багдадской и состояла почти изъ семи тысячъ семействъ<sup>1</sup>). Герой Ценки, отецъ великаго Нурредина, сдълаль этотъ городъ столицею, и такъ какъ Ценки не былъ врагомъ евреевъ, то послѣдніе пользовались въ его царствование общирными льготами. Арабскіе историки разсказывають о немь слёдующее. Пришедши однажды съ войскомъ въ городъ Гезиратъ-ул-Амаръ (на верхнемъ Тигрѣ), въ которомъ жило 4000 еврейскихъ семействъ и находилась будто-бы построенная Езрою синагога, Ценки остановился въ домъ одного еврея. Послъдній жаловался ему на объднение города вслъдствие частыхъ стояновъ войска. Тогда Ценки вышель изъ города и расположилъ свое войско лагеремъ предъ городскими воротами<sup>2</sup>). Не менње благосклонны къ евреямъ были его преемники, сыновья Саифъ-Эддинъ Гази (1146—1149) и Котбеддинъ (1149—70). Во главѣ мосульской общины стоялъ человѣкъ. также считавшій себя потомкомъ Давидова дома и потому также носившій титулъ «князя»; его звали Саккаи. Впрочемъ, онъ дълился

ŧ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Давныя, приводимыя обонми путешественниками, согласуются между собою.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ибнъ-Алаеиръ, вышеприв. сочин., стр. 147.

своими правами съ Іосифомъ, который, будучи отличнымъ астрономомъ, имѣлъ почетный титулъ «глубокій знатовъ нобеснаго круга»<sup>1</sup>) и состоялъ на службѣ у мосульскаго государя.

Еврен, обитавшіе Новую Ниневію (Ашуръ), считались самыми невѣжественными<sup>2</sup>); они плохо знали даже талмудъ.---На съверъ отъ Мосула, въ горахъ Кардухинскихъ или Гафтанъ, было много населенныхъ густо общинъ, отчасти состоявшихъ въ подданствъ персидскаго султана, отчасти жившихъ свободно и бывшихъ столь же дикими, какъ и лъсистыя горы, служившія имъ мѣстомъ жительства. Эти свободные овреи въ странъ Адербейджанъ (Азербейдзанъ) носили оружіе, находились въ дружескихъ сношеніяхъ съ пребывавшими тамъ фанатическими ассассинами, были врагами каждому, кто не исповѣдывалъ ихъ вѣры или не принадлежалъ къ ихъ союзу, часто спускались съ горъ за добычею, но сами были ограждены неприступными горами отъ всякаго нападенія и вели первобытный образь жизни, не зная источниковъ своей религіи. Они принимали раввиновъ, присылаемыхъ къ нимъ экзилархомъ, и слъдовали ого совътамъ. Вдругь между ними явился честолюбивый и ловкій человѣкъ (около 1160), который хотёлъ для неизвёстныхъ намъ цёлей воспользоваться воинственностью, мужествомъ и невьжественностью этихъ евреевъ. Этотъ человѣкъ, по имени Алрун (Alroy) или Ибнъ-Алрухи<sup>8</sup>), возбудилъ тогда много толковъ о себъ, а въ новъйшее время — выведенъ героемъ прелестнаго романа.

Этоть молодой человвкъ, красивый собою, съ яснымъ умомъ

<sup>1)</sup> Barihân al-Falach, дважды у Веніамина Тудельскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Xapusu Tachkemoni, Pf. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сравн. примѣч. 10. Умный предволитель партія тори въ Англін, Беньяминъ д'Израели, избралъ его героемъ романа «Alroy». Въ этомъ романѣ авторъ влагаетъ въ уста сестры Алруи слѣдующія слова: «быть можетъ когда нибудь поэтъ, въ жилахъ котораго течстъ кровь нашего народа, и котораго воодушевляетъ наша судьба, коснется струны своей арфъ и воспоетъ твое давно забытое има». Хотя романъ д'Израели не отличается историческою точностью, но вѣрно передаетъ настроеніе умовъ того времени.

и чудеснымъ мужествомъ, былъ родомъ изъ Амадіи и, подъ руководствоить экзиларха и Али, пріобрѣлъ въ Багдадѣ глубокія познанія въ библій и талмудѣ, а также въ арабской литературѣ. Когда онъ возвратился въ Амадію, то возбудиль своими знаніями удивленіе не только евреевъ, но и градоначальника, Цаинъ-Эддина, который полюбилъ его до такой степени, что часто бестадоваль съ нимъ. Частыя волнения въ Азіи, которыя, благодаря крестовымъ походомъ и слабости калифата, были причиною того, что на полосѣ земли до Малой Азін собирались различные народы; раздѣленіе правительственной власти между слабымъ калифомъ, его визирями и полководцами, между сельджукскимъ султаномъ, атабекомъ (военнымъ воспитателемъ принца) и эмирами, изъ которыхъ каждый игралъ свою особенную роль и стремился къ завоеваніямъ и усиленію своей власти; легкость, съ какою подчиненныя лица, какъ напр. Нуррединъ и Салладинъ, дълали обширныя завоеванія, — все это побуждало Давида Алруи. сыграть политическую роль. Но сперва онъ хотёлъ заручиться содъйствіемъ своихъ единоплеменниковъ и единовърцевъ, изъ которыхъ многіе отличались военными способностями. Для достиженія этой цёли стоило только пробудить національное чувство. Поэтому Давидъ или Менагемъ бенъ Соложонъ (какъ его называютъ иногда) обратился съ пламеннымъ воззваніемъ къ азіятскимъ евреямъ, говоря, что Богъ посылаеть его освободить ихъ отъ магометанскаго ига и отвесть въ Іерусалимъ. Для этого они должны помочь ему въ войнѣ съ народами. Онъ обращалъ внимание на извъстныя знамения времени, объщавшія успъхъ въ предпріятіи; однако не выствалялъ себя Мессіей. Прежде всего Давидъ Алруи хотълъ овладеть крепостью Амадіи, чтобы инеть въ ней точку опоры для своихъ дальнвищихъ дбиствий. Съ этою целью онъ написалъ къ адербейджанскимъ, мосульскимъ и багдадскимъ евреянь, чтобы они во множествь пришли въ Амадію и принесли мечи или другое оружіе, скрывши ихъ подъ одеждой. Вслъдствіе этого иножество евреевъ, принимавшихъ его за объщаннаго Мессію, собралось въ городъ въ назначенное

время, принеся скрытно оружіе; градоначальникъ не возъимѣлъ никакого подозрѣнія, полагая, что причиною стеченія народа была слава Алруи, какъ ученаго.

Здёсь оставляеть насъ исторія, и мы должны удовольствоваться сагой, которая гласить слёдующее: Давидъ Алруи, по приглашению персидскаго султана, явился въ нему одинъ безъ свиты и смѣло высказалъ, что онъ царь евреевъ; за это заключили его въ Таберистанъ. Пока султанъ совѣщался о томъ, какъ наказать его и его приверженцевъ, Алруи внезапно предсталъ предъ совѣтомъ и объявилъ, что онъ силою тайнаго искусства освободился изъ тюрьмы, и что не боится ни султана, ни его слугь. Когда же султанъ велблъ схватить его, Алрун сдѣлался невидимъ, переправился чрезъ рѣку и въ одинъ день достигъ Амадіи, лежавшей на разстояніи десяти дней пути. Явившись внезапно евреямъ, которые считали его погибшимъ, онъ разсказалъ имъ свои приключенія и привелъ въ ужасъ начальниковъ; султанъ же приказалъ калифамъ объявить представителямъ еврейства въ Багдадѣ, что если они не отклонятъ Давида Алруи отъ его намъренія, то онъ постчетъ мечемъ встхъ евреевъ въ своемъ государствѣ.

Приверженность къ Давиду сильно распространилась между багдадскими евреями и дала двумъ обманщикамъ возможность отнять имущество у невѣжественной толпы. Они, вѣроятно, показали письмо амадійскаго героя, возвѣщавшее объ освобожденіи Израиля въ извѣстную ночь. Обманщики объявили, что въ эту ночь всѣ приверженцы Давида перелетятъ изъ Багдада въ Іерусалимъ, для чего они должны взойти на крыши, надѣть зеленую одежду и ожидать часа. Въ полномъ ожиданіи минуты освобожденія, обманутые вручили свое имущество обманщикамъ для раздачи бѣднымъ. Наступила ночь, собралась толпа въ напряженномъ состояніи на крышахъ, женщины плакали, дѣти кричали, всѣ кривлялись, пробуя летѣть; наставшее утро сняло повязку съ ихъ глазъ. Между тѣмъ обманщики скрылись со ввѣреннымъ имуществомъ. Вагдадцы назвали это время «годомъ летанія (Aom-el Tajâran)» и впослѣдствіи опредѣляли время по этому событію.

Экзилархъ и глава школы въ Багдадъ, отчасти по причинѣ усиливающагося сумасбродства, отчасти изъ боязни наказанія, сочли своею обязаниностью обратиться къ Давиду и угрозою отлучения побудить его отказаться отъ своего плана. Представители мосульскихъ общинъ, Саккан и Іосифъ Бариганъ Алфалахъ, писали къ нему въ томъ же смыслѣ, пока наконецъ нагометанский градоначальникъ Анадия, забоботившійся больше всёхъ о томъ, какъ бы отдёлаться отъ Давида, не уговориль тестя Алруи умертвить послёдняго. Алруи былъ убитъ во время сна, и народное движеніе окончилось. Однако султанъ воздвигъ гоненіе на евреевъ странъ, приверженныхъ къ Алруи, и экзиларху стоило большаго труда утишить султанский гнъвъ сотнею талантовъ золота. По смерти Алруи, многіе евреи изъ Койи, Салмаса, Тавриза и Марага въ Адербейджанѣ, сдѣлались яростными его сторонниками, приняли название менагемистовъ и клялись имененъ убитаго Алруи.

На востокъ отъ Таберистана, въ Хоразанскомъ округъ, на плоскогоріи близь Нишабура, жило тогда независимое воин-ственное племя евреевъ. Оно состояло изъ нѣсколькихъ тысячъ семействъ и управлялось еврейскимъ княземъ, по имени Іосифъ Амаркала Галеви. Эти евреи считали себя потомками Дана, Завулона, Ассира и Нефеалима. Они занимались скотоводствожь въ долинахъ и на горныхъ склонахъ, были хорошние стрёлками изъ лука, имёли въ своей средё знатокову талмуда и находились въ союзѣ и дружбѣ съ турецкими ордами гузовъ, которыя жили на берегахъ Оксуса между Балхомъ и Бухарой, часто совершали походы и были ужасовъ цивилизованныхъ народовъ. Послѣ одного изъ произведенныхъ гузами опустошенія, сельджукскій султанъ Сингаръ Шагинъ-Шахъ предпринялъ противъ нихъ походъ (1153). Но его войско заблудилось въ пустыняхъ и съ каждынъ днемъ уменьшалось вслъдствіе голода и утомленія. Наконецъ Сингаръ пришелъ въ область свободныхъ евреевъ и потребовалъ отъ

нихъ съъстныхъ припасовъ и безпрепятственнаго прохода въ страну гузовъ. На это евреи отвѣчали, что повинуются только одному своему князю и союзникамъ гузамъ и что съ врагами послёднихъ поступять, какъ съ своимъ непріятелемъ. Они уже стали готовиться къ битвѣ, когда Сингаръ объявиль имь, что если они не исполнять его требованія, то онъ по возвращени домой велить казнить всвхъ евреевъ своего царства. Эта угроза произвела надлежащее дъйстве, Предводители евреевъ собрались на совътъ и ръшили не подвергать далекихъ братьевъ опасности и увѣдожить ихъ о томъ, дабы они приготовились, между твиъ дать съвстные припасы сельджукскому султану. Вслёдстіе этого войско Сингара потерпѣло пораженіе отъ турецкихъ ордъ, самъ предводитель быль взять и провель въ плѣну три года. Во время этой войны одинъ персъ уговорилъ нѣкоего независимаго еврея Моисея оставить отечество и отправиться въ Персію. По прибытів въ столицу Исфагань, хитрый персъ объявиль Моисея своимъ невольникомъ. Но Моисей такъ отличился на одномъ состязании въ стръльбъ изъ лука, что быль позванъ къ султану. Здъсь онъ нашелъ случай разсказать султану о поступкъ съ нимъ перса, получилъ свободу и богатые подарки. Султанъ объщалъ дать ему важную должность, если онъ приметъ исламъ. Однако Моисей остался въренъ своей религіи и женился на дочери самаго уважаемаго въ Исфагани еврея ).- Въ то время исфаганская община состояла изъ 15000 евреевъ и во главѣ своей имѣла Р. Саръ-Шалона, котораго экзилархъ назначилъ раввиномъ встхъ персидскихъ общинъ. Во второмъ персидскомъ городъ, Гамаданъ, жило 50000 евреевъ, а въ Ширазъ 10000. Въ прежнемъ городѣ Сузѣ, называвшемся тогда Тустеръ было около 1170 года еще 7000 евреевъ, жившихъ на обоихъ берегахъ ръки. Въ общинъ было 14 синагогъ, и при одной изъ нихъ показывали могилу Даніила. Такъ какъ на одновъ берегу находились рынки, то здѣшніе евреи были

1) Венеміанъ Тудельскій, стр. 84-88.

зажиточнее своихъ единоверцовъ, жившихъ на другомъ берегь; последние же приписывали свою бедность тому обстоятельству, что не обладають могилой Даниила и потребовали его гробъ. Противная сторона не соглашалась на это; начались раздоры и кровопролитныя схватки; наконець уговорились. чтобы гробъ находился въ течение года на одномъ берегь, а въ течение другаго года на другомъ. Перенесение гроба совершалось всякий разъ съ особенною торжественностью, при громадномъ стечени евреевъ и нагометанъ. Но султанъ Сингаръ, прибывши однажды въ Сузу и увидъвъ процессію, нашель неуністнымь тревожить кости благочестиваго человѣка и приказалъ помѣстить гробъ въ равномъ разстояни отъ объихъ частей города. Такъ какъ именно въ этомъ мъстъ протекала ръка, то подвъсили гробъ на цъпяхъ и воспретили ловить подъ нимъ рыбу<sup>1</sup>). Однако гробъ Даніила не могъ охранить общину. Во время пребыванія тамъ Петахья Регенсбургскаго (около 1180), въ Сузѣ было только два еврея; они занимались красильнымъ искусствомъ. Неизвѣстно, по какой причинѣ уменьшилось еврейское наседеніе.

Между тёмъ какъ на сёверё Чернаго моря и въ Крыму существовали только караимы, коснёвшіе въ жестокой невёжественности, ничего невёдавшіе о противоположномъ караимству ученіи раввинистовъ, рёзавшіе предъ субботою хлёбъ на мелкіе куски и не зажигавшіе огня въ субботній вечеръ, раввинисты проникли въ Хиву, гдё была община изъ 8000 семействъ, и даже въ Самаркандъ, гдѣ жило 50000 евреевъ, во главѣ которыхъ стоялъ Р. Обадіа. Объ общинахъ въ Индіи сообщаетъ путешественникъ только то, что тамъ живутъ чернокожіе евреи, и хотя они ведутъ строго-религіозную жизнь, однако ничего не знаютъ о талмудѣ. Многія индійскія общины знали изъ еврейства лишь праздникъ субботы и обрѣзаніе, которое они соблюдали по привычкѣ<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Веніаминъ Тудельскій и Петахья.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланіе Маймонида къ Люнельской общинѣ, въ Ozar Nechmad, II, стр. 4.

На островѣ Канди (Цейдонѣ) жило, говорять, 23000 евреевъ. Они были равноправны со веѣми прочими жителями. Король этого острова имѣлъ шестнадцать визирей, изъ которыхъ четыре были изъ туземцевъ, остальные же изъ евревъ, магометанъ и христіанъ, каждыхъ по четыре<sup>1</sup>). Въ Аденѣ, этомъ ключѣ Аравійскаго и Индійскаго морей, существовала многочисленная еврейская община, которая была независима, имѣла собственные бурги, вела войны съ нубійскими христіанами и сносилась съ Египтомъ и Персіей.

Въ Аравіи были также еврейскія общины, хотя первые калифы изгнали ихъ оттуда (Кн. V). Конечно, они не смёли жить въ священныхъ для магометанъ городахъ, Меккв и Мединъ, куда впрочемъ ничто не могло ихъ привлечь, ибо эти города въ теченіе пятисоть лёть со времени Магомета сдёлались совершено незначительными. Напротивъ, еврейскія общины поселились въ плодоносномъ и торговомъ Ісменѣ и въ пустынныхъ мъстностяхъ съверной Аравін. Въ Ісменъ жило около 3000 евреевъ, которые, благодаря оживленнымъ сношениямъ съ сосъдними странами, не были необразованными и имъли въ своей средѣ знатоковъ талиуда. Самымъ ученымъ изъ нихъ былъ Р. Іаковъ бенъ Натанаель Ибнъ-Алфаюми. Ісменскіе евреи слыли благотворительными; «ихъ рука простерта къ каждому путнику, ихъ домъ открытъ для чужеземца, у нихъ каждый утомленный находить покой»<sup>2</sup>). Напротивъ, въ сѣверной Аравіи евреи были многочисленнѣе; они, какъ и до Магомета, составляли независимыя, воинственныя племена, имёли крѣпости, отчасти занимались земледѣліемъ и скотоводствонъ. огчасти ходили съ товарани въ караванахъ, или, послёдуя примъру бедуиновъ, нападали на путниковъ и грабили ихъ. Число ихъ, говорятъ, простиралось до 300000, но цифра эта, очевидно, преувеличена. Первая главная группа жила въ Таимъ и управлялась собственнымъ еврейскимъ княземъ, по имени, Хананомъ, который хвалился своимъ происхож-

<sup>1)</sup> Эдризи, поцитованный въ Вен. Тудельск., изд. Ашера, П.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланіе Маймонида въ Ісменъ (Iggeret Teman), начало.

деніемъ изъ дома Давидова. Между ними были аскеты, заинствовавшіе оть караимовь угрюмый образь жизни; онн не употребляли вина и ияса, постились всю недёлю, кроих субботы и праздниковъ, жили въ пещерахъ или дрянныхъ докахъ, одѣвались въ черное и называли себя «печалящимися о Сіонѣ» (кн. V). Земледѣльцы и скотоводы отдавели этимъ аскетамъ и предавшимся изучению талмуда десятую долю своеѓо ежегоднаго дохода. Вторая группа аравійскихъ евреевъ жида въ области Талмаса и также имъла князя Соломона. брата Ханана Таимскаго. Этоть князь жиль въ старой столицѣ Санаа (Тана<sup>1</sup>), гдѣ имѣлъ собственный укрѣпленный замокъ. И между ними были аскеты, которые постились сорокъ дней въ году, дабы прекратилось разсъяние Израиля по лицу земли. Третья группа, состоявшая изъ 50000, жила въ округѣ Хаибарѣ, отличалась воинственностью, но имъла также знатоковъ талиуда. Въ то время была распространена сага о томъ, что хаибарские евреи суть остатки прежнихъ израильскихъ племенъ Гада, Рувима и полуколѣна Манасіина. Въ полу-аравійскихъ городахъ: Вазить, Бассорь и Куфь, также были иногочисленныя еврейскія общины. Въ первомъ изъ сказанныхъ городовъ жило 10000 евреевъ, во второмъ 2000, въ третьемъ 7000.

Какъ большая часть Азіи отъ Средизеннаго моря до Инда и Аравіи находилась подъ властью аббасидскихъ калифовъ Вагдада, такъ точно и евреи этихъ странъ были подчинены багдадскому экзиларху. Второй экзилархъ, снова окружившій себя блескомъ, назывался Даніиломъ; онъ былъ сыномъ Самуила Хаздаи (дъйствовалъ около 1165 — 75), и калифы Алмустангидъ и Алмустадги питали къ нему такое же уваженіе, какое оказывалъ Алмуктафи его отцу. При Даніилъ талмудическая школа въ Багдадъ достигла такой высоты,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Веніамина Тудельскаго (стр. 71): Tanai rosch hamdina, конечно, ничто иное, какъ извъстный, южно-аравійскій городъ Санаа. Поразительно, что Риттеръ просмотрълъ это и отождествилъ сказанный городъ съ Хауланомъ (Erdkunde XII, 829 и слъд.).

что напоминала древнія времена Амореевъ и Гаоновъ. Своимъ возвышениемъ она обязана человъку, которому было суждено играть роль въ началѣ двѣнадцатаго столѣтія. Самуилъ, былъ сыномъ того раввина Али Галеви Вагдадскаго (см. стр. 295), который доводилъ свою родословную до пророка Самуила; онъ обладалъ такимъ глубокимъ знаніемъ талиуда, какого не имълъ никто въ Азін. Но, будучи незнакомъ съ успъхами, сдъланными въ изучения талмуда испанскою и французскою школами, онъ остался привязаннымъ къ буквѣ и не могъ идти далѣе, не могъ составить собственнаго сужденія. Хотя Самуиль обладаль нѣкоторымь философскимь образованіемъ, но отсталъ въ этомъ отношени на три вѣка, стоялъ еще на начальной точкв мутацилитовъ, не зналъ ничего объ успѣхахъ Ибнъ-Сины, Алгацали, о высокой философіи своихъ испанскихъ единовърцевъ, объ Ибнъ-Гебиролѣ, Іегудѣ Галеви и Авраамѣ Ибнъ-Даудѣ<sup>1</sup>). Тѣмъ не менње, при ограниченности своего кругозора, онъ очень гордился своимъ знаніемъ, былъ вообще высокомѣренъ и честолюбивъ. Кажется, Самуилъ бенъ Али для того только приналъ громкій титулъ Гаона, чтобы такимъ образомъ доставить своей школѣ главенство надъ всѣмъ юданзмомъ. Его талмудическимъ урокамъ внимали 2000 учениковъ, но прежде чъмъ допустить ихъ на свои лекци, онъ заставляль ихъ пріобрѣсть предварительныя свѣдѣнія отъ какого либо другаго талмудиста. Онъ преподаваль, сидя на тронѣ, въ вышитомъ узорами и золотомъ платьѣ, и снова ввелъ старый способъ бестдовать съ слушателями чрезъ толмача (метургемана), который и передавалъ его рѣчи<sup>2</sup>). Возлѣ него сидѣло еще девять человѣкъ, которые одновременно читали лекціи и произносили рѣшенія. Но Самуилъ бенъ Али считался аппелляціоннымъ судьею и засъдалъ каждый понедъльникъ въ судѣ, окруженный девятью мужами, которые въ его присутствіи занимали второстепенное мѣсто.

<sup>1)</sup> Маймонида Tractat de resurrectione, изд. въ Аистерд., стр. 129 а.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Петахья, Sibub.

По смерти экзиларха Даніила, Самуилъ счелъ время благопріятнымъ для присвоенія высшаго сана и власти надъ азіятскими общинами. Послъ Даніила не осталось наслёдниковъ мужескаго пола, и объ экзилархатъ спорили два его племянника, Давидъ и Самуилъ, жившіе оба въ Мосулѣ. Между твиъ какъ сіи послёдніе старались склонить на свою сторону политическія власти и общины, Самуиль бень Али вступиль въ фактическое обладание религизною и судебною властью. Онъ по собственному усмотрѣнію назначаль раввиновъ, судей и другихъ чиновниковъ, взималъ подати съ общинъ и отдавалъ половину изъ нихъ въ государственную кассу. Его печать уважалась болёе, нежели печать претендентовъ на экзилархать. Путешественники получали его именемъ защиту и позволение видеть достопримечательности. Политическія и общинныя власти знали только Самуила бенъ Али, главу школы, багдадскаго Гаона. Для поддержанія своего достоинства онъ прибѣгалъ также къ сильнымъ иврамъ. Шестнадцать невольниковъ всегда были готовы угостить палками того, на кого укажетъ ихъ господинъ. Въ Вагдадъ онъ владълъ подобнымъ дворцу домомъ, а въ окрестностяхъ столицы великолёпнымъ увеселительнымъ садомъ. Итакъ, Самуилъ бенъ Али владычествовалъ тогда надъ еврейскими общинами отъ Дамаска до Индіи и отъ Каспійскаго моря до Аравіи. Его дочь считалась чудомъ учености; она имъла такія познанія въ библіи и талмудѣ, что преподавала молодымъ людямъ, которые однако при этомъ не могли ее видѣть 1).

При этомъ главѣ школы пришли отъ языческаго народа, съ Мускусныхъ горъ<sup>3</sup>) въ Арменіи (отъ Татаръ?) послы

1) Петахья, тамъ-же.

«исторія ввреевъ».



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же. При этомъ онъ говоритъ, что пришли вѣстники отъ семи по ту сторону мрачныхъ горъ (ed. Altona, лист. 6 а.). Страна быть можетъ есть Мотулка לפח, montes moschici (ср. Риттера Erdkunde X, 75). Что касается самого дѣла, то, конечно, надобно прибавить слова Матвѣя Парижскаго о томъ, что въ первой половинѣ XIII вѣка часть татаръ и кумановъ считалась евреями. Во время ихъ впаденій въ Германію, нѣмецкіе евреи хотѣли снабдить ихъ оружіемъ: credentes quod plebs Tartarorum et Cumanorum

сь просьбой, дать для ихъ народа учителей еврейской религіи, такъ какъ семь князей рѣшили принять іудейское вѣроисповѣданіе (около 1180 — 85). Путешественникъ Р. Петахья Регенсбургскій, достовѣрный свидѣтель, видѣлъ этихъ пословъ собственными глазами. Вѣдные законоискусники изъ Вавилоніи и Египта рѣшились отправиться къ упомянутымъ язычникамъ и обучать ихъ библіи и талмуду.

Уровень, на которомъ стояло еврейство въ Азіи, былъ тогда очень и очень низокъ. Азіятскіе евреи, ученые и неученые, исполняли религіозныя предписанія и обязанности совершенно механически, безъ всякаго сознанія, одушевленія и внутренняго чувства<sup>1</sup>). Сами знатоки талмуда представляли себѣ божество не иначе, какъ въ тѣлесной формѣ, съ членами, глазами и движеніемъ. Агады и книга «Опредѣленія божества» (Schiur Komah) до такой степени извратили здравый смыслъ, что онъ не могъ понимать чисто-духовнаго, и эти люди до того были проникнуты своимъ извращеннымъ воззрѣніемъ, что обзывали еретиками и атеистами всякаго, кто представляль себѣ Бога духомъ.-Отъ иновѣрцевъ азіятскіе евреи заимствовали обычай ходить на поклоненіе могиламъ благочестивыхъ мужей. Важнъйшимъ мъстомъ такого поклоненія была могила пророка Іезекіеля въ южной Вавилоніи, недалеко отъ Евфрата, въ области города Куфы.

Ежегодно осенью отъ новаго года до дня прощенія грѣховъ или даже до праздника Кущей, 70000—80000 евреевъ приходили сюда, чтобы помолиться на мнимой могилѣ пророка изгнанія; въ числѣ паломниковъ находились также экзилархъ и глава багдадской школы. Говорили, что могила

esset de genere eorum (Judaeorum), quos deus in montibus Caspiis — quondam inclusit (Historia major подъ 1241 г., изд. Лонд., стр. 564). Нахмани также говорить о новомъ народъ, который ближе другихъ народовъ стоить къ еврейству и явился въ началъ mecraro тысячелътія = 1240: ki bitchilat elef haschischi titehadesch malchut Umo tkifo umitkarewet el Hoemet ioser min horischonet (коммент. къ книгъ Бытія 1, конецъ). Нахмани могъ говорить только о Татарахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравн. Сужденіе Маймонида объ азіатскихъ общинахъ его времени, Посланіе къ Люнельской общинѣ въ Ozar Nechmad II, стр. 8 и слѣд. и введеніе къ Tractat de resurrectione.

лежить на югь оть Гиллы близь Евфрата. Надъ могнлой быль устроень куполь изъ позолоченнаго кедроваго дерева, украшенный великолъпными коврами. День и ночь горбло здбсь тридцать лампъ. Рядомъ съ могилой стояла красивая синагога, почитавшаяся маленькимъ храмомъ, и вѣроятно, построенная царень Іоакимонь и пророкомь. Въ этой синагогъ показывали огромный свитокъ ооры, который, какъ предполагали въ то время, написанъ собственноручно пророкомъ; изъ него прочитывали отрывки въ день прощенія грѣховъ. Отдѣльное помѣщеніе (Sinze) было назначено для книгъ. Вокругъ могилы и синагоги шла стѣна съ башнями и съ низенькими, узкими воротами, которыя, какъ утверждала народная въра, дълались выше и шире во время стеченія паломниковъ. Внутри стѣнъ паломники срѣзывали вѣтви для устройства себъ кущей. Настроение духа паломниковъ было не только созерцательнымъ, но и веселымъ. Послѣ дня прощенія наступали дни праздничнаго веселья и праздничныхъ пирушекъ. Магометане также питали уважение къ гробу, и даже дикіе карматы, жившіе въ той странѣ, клялись Вогомъ Хескеля; поэтому страна представляла мирное убъжище, и мало по малу возникла тамъ ярмарка (Пера) съ лавками для мелочныхъ товаровъ и городъ (Кабуръ Кефиль)<sup>1</sup>). Самуилъ бенъ Али разсказывалъ путешественнику Петахьѣ, что въ прежнія времена огненный столпъ покрываль могилу Іезекіеля и внезапно угасъ по причинѣ дурнаго поведенія нѣкоторыхъ палонниковъ. Пожертвованія на содержаніе этого мавзолея были столь значительны, что излишекъ ихъ назначался на содержание обучающихся талмуду и на приданое взрослымъ сиротанъ.

Другимъ мѣстомъ поклоненія былъ мавзолей знатока священнаго писанія, Езры. Хотя этотъ великій реставраторъ еврейства дѣйствовалъ только въ Іудеѣ, однакожъ сага утвер-

<sup>1)</sup> Объ этой могнят сравн. путешествія Веніамина и Пегахья, путешествіе Нибура, II, стр. 264, Веніамина младшаго «Восемь лёть въ Азіи», 2 изд., стр. 120 и слёд. Кагті у Петахья, конечно, ничто иное, какъ Карматы.

ждала, что его могила находится близь Тигра, около Нагаръ-Самары (нынѣшняя Корна). и что онъ умеръ на пути къ царю Артаксерксу. И надъ этой могилой существовалъ куполъ, съ одной стороны котораго была синагога, а съ другой мечеть, ибо и эту могилу магометане чтили не менње, чъмъ евреи, приносили пожертвованія на ея содержаніе и ходили на поклоненіе ей. Исторія происхожденія этой могилы полна чудесь: одному магометанскому пастуху, заснувшему на холиб, явился Езра и сказаль: «Возвёсти султану, чтобы онъ велёль евреямъ перенесть мои кости на такое-то мѣсто, иначе многихъ постигнетъ смерть». Пастухъ, лишившійся зрѣнія, снова прозрѣлъ, какъ было ему обѣщано въ видѣніи. Такъ какъ началась моровая язва, то султанъ (около 1060) велёлъ разрыть холмъ; при этомъ былъ найденъ желѣзный гробъ съ мраморною плитой, на коей замѣчалась надпись «Езра»; гробъ перенесенъ въ Нагаръ-Самару, а мъсто получило съ того времени название Ал-Ацеръ. Здёсь возникъ городъ, въ которомъ жило 1500 еврейскихъ семействъ. На гробѣ замѣчалось по временамъ красноватое пламя, распространявшее такой свёть, что ночью было свётло какъ днемъ. Невёрующіе и караимы объясняли это явленіе естественными причинами, говоря, что испаренія смолообразнаго вещества, выходящія изъ земли, возгорались отъ соприкосновенія съ воздухомъ <sup>1</sup>).

Кромѣ того, у азіятскихъ евреевъ были и другіе священные предметы: дерево, къ которому прислонялись ангелы у Авраама и которое раздѣлилось на трое, и камень, на коемъ Авраамъ совершилъ надъ собою обрѣзаніе. Всѣ эти чудесные разсказы сложились вслѣдствіе застоя юдаизма по паденіи гаоната. Возможно, что этотъ упадокъ содѣйствовалъ въ то время переходу образованныхъ евреевъ въ исламъ.

Такимъ отступникомъ былъ знаменитый багдадскій врачь

<sup>1)</sup> Тёже источники и Харязи Tachkemoni Pf. 34, сравн. Раттера Erdkunde X, 268; Кемпфъ сообщилъ въ Франкелевомъ Monatsschrift 1860, стр. 217 и слёд., найденное недавно стихотвореніе Харизи въ рукописи объ этой могплѣ.

Насанаилъ, носившій также арабское имя Абулъ-Баркатъ Гибатъ-Аллахъ бенъ Малка <sup>1</sup>), одинъ изъ трехъ медицинскихъ корифеевъ въ магометанскомъ государствѣ, которые имѣли одно и то-же имя, но исповѣдывали различную религію. Еврейскій Гибать-Аллахь получиль за свои необыкновенныя діянія прозвание «единственный своего времени» (Wachid-al-Zeman). Онъ, кромѣ медицины, зналъ философію и еврейскую филологію, и, въ качествъ еврея, составилъ комментарій къ проповѣднику (Kohelet). Сынъ любителя путешествій Ибнъ-Езры, Исаакъ, сопровождавшій своего отца въ путешествіи и оставшійся въ Багдадѣ, получилъ помощь отъ Гиббатъ-Аллаха и сложилъ высокопарное стихотвореніе въ похвалу своему благодѣтелю и сочиненному симъ послѣднимъ комментарію, воскурилъ ему еиміамъ и между прочимъ сказалъ: Соломонова книга будеть отнынь называться по имени того, кто раскрылъ ея смыслъ (1143). Въ заключение онъ желаеть Исааку Ибнъ-Езрѣ дожить до времени освобожденія Мессіей и увидѣть величіе новаго Іерусалима<sup>2</sup>). Но оба не стали дожидаться этого времени, простились съ еврействомъ и приняли исламъ (1160-70).

Причиною, побуждавшею Гибатъ-Аллаха принять исламъ, было высокомѣріе. Однажды онъ исцѣлилъ сельджукскаго султана отъ тяжкой болѣзни, получилъ отъ него щедрую награду залотомъ, драгоцѣєными тканями и лошадьми, возвратился съ торжествомъ въ Багдадъ и думалъ, что всѣ будутъ ему дивиться. Вмѣсто этого, одинъ арабскій стихотворецъ написалъ сатиру на него и бичевалъ его чрезмѣрную гордость. Теперь Гибатъ-Аллахъ подумалъ, что ему, какъ иновѣрцу, не воздаютъ почестей, и потому рѣшился на старости лѣтъ принять исламъ. Но зная, что его наслѣдники (дочери) не послѣдуютъ его примѣру, и опасаясь, чтобы по

<sup>1)</sup> Abulfarag' Bar-Hebraeus historia dynastiarum, ed. Рососке, 259 и слёд. О несомитивомъ тождествъ Навананда съ Гибатъ-Аддахомъ сравн. Zeitschrift der deutsch-morgenländischen Gesellschaft, Jahrgang 1859, стр. 711 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Стяхотвореніе сообщено Дукесомъ въ Kochbe Jizchak, 1848, стр. 21 н слѣд. Комментарій Гибатъ-Алзаха къ Когелету находится также въ Bodlejana.

смерти его не ушло отъ нихъ значительное имущество, онъ выпросилъ у калифа письменное удостовѣреніе въ томъ, что имущество перейдетъ къ наслѣдникамъ. Тогда только онъ сталъ открыто исповѣдывать исламъ. Исаакъ Ибнъ-Езра, приверженный болѣе къ своему благодѣтелю, чѣмъ къ религіи, оставилъ вмѣстѣ съ нимъ еврейство. Поэтъ Харизи насмѣшливо выразился о немъ

«Сынъ Авраама черпалъ изъ источника пѣсней, блескъ отцевъ окружалъ также его; но, переселившись на Востокъ, онъ сбросилъ одежду религи и надѣлъ чужое платье»<sup>1</sup>).

Третьимъ отступникомъ въ то время былъ Самуилъ Ибнъ-Аббасъ, сынъ поэта Іегуды Феданскаго (см. стр. 136). Любимый еврейскій стихотворець, основательный математикъ и философъ, Самуилъ переселился на Востокъ вслъдствіе религіознаго гоненія, воздвигнутаго Алмогадами. Между тёмъ какъ отецъ его поселился въ Галебъ, Самуилъ избралъ мъстомъ своего пребыванія городъ Мараггу въ Адербейджанъ, вступиль на службу къ тамошнему государю и наконецъ принялъ исламъ (1163), Престарѣлый Ибнъ-Аббасъ, узнавъ о религіозномъ отступничествѣ сына, съ горестью поспѣшилъ къ нему, чтобы возвратить его къ въръ отцевъ, но внезапно заболълъ и умеръ въ Мосулѣ. Самуилъ сдѣлался заклятымъ врагомъ еврейства и своихъ прежнихъ единовърцевъ. Онъ издалъ анти-еврейское сочинение «Устыжение евреевъ «(Ifcham al-Jehud, около 1165—75), въ которомъ изобразилъ въ преувеличенномъ видъ недостатки евреевъ и утверждалъ, что послѣдніе исключили изъ священнаго писанія намеки на Магомета<sup>2</sup>).

Если азіятскіе раввинисты застыли и окаменѣли въ своемъ ученіи, то караимы еще тѣмъ болѣе. По смерти обоихъ посредственныхъ учителей, Таббіи Константинопольскаго и Іегуды Гадасси (см. стр. 193), осталась у караимовъ одна только личность, пользовавшаяся нѣкоторою извѣстностью,

<sup>1)</sup> Tachkemoni, Pf. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Алкифти bibliotheca - philosophorum y Casiri I, 440, Abulfarag' Bar-Hebraeus, 268, Мунка Notice sur Joseph b. Jehuda, стр. 8, прим'яч.

именно, Іафетъ II бенъ Сандъ, быть-можетъ изъ Бассоры и притомъ потомокъ Іафета I (процвѣталъ около 1160-1200) 1). Онъ только потому питетъ значение, что приставилъ хромому караимству деревянную ногу, на которой оно и ковыляло кое-какъ до нашихъ временъ. Караимство, не смотря на четырехъ-сотъ-лѣтнее существованіе, не могло свести юдаизиъ къ чисто библейской нормѣ; напротивъ, караимы, при всемъ своемъ старании устранить талмудическое преданіе, заимствовали изъ него многое, что оказывалось безусловно необходимымъ. Поэтому караимскихъ мыслителей мучиль вопрось: откуда взялись въ караимствѣ традиціонные элементы, не имѣющіе для себя основанія въ библіи? Іафетъ Бенъ Сандъ далъ отвётъ на этотъ вопросъ, т. е. измыслилъ искусную увертку. Въ сочинения «Предание учения» (ha Atakat ha-Torah, напис. 1167) онъ высказываетъ слѣдующее положеніе: Еврейство сохранилось въ чистоть до временъ Гиллеля и Шамман; въ ихъ уже школахъ возникло различіе мнѣній объ истолкованіи закона и его пространствѣ. Гиллелиты высказались вообще въ утвердительномъ смыслѣ, шаммаиты-же въ отрицательномъ. Между тъмъ какъ раввинисты послѣдовали Гиллелю и его школѣ, караимы держались Шаммаи и сдѣлались поэтому хранителями чистаго еврейства. Іафетъ измыслиль основанную на чистъйшихъ вымыслахъ

<sup>1)</sup> Объ Іефетѣ бенъ Сандѣ и о различіи его съ Іефетомъ бенъ Саггиромъ сравн.: Dod Mardochai с. 9 и Пинскера Likute Kadmonijot текстъ 222 и примѣч. 185 и сдѣд. Время, когда нашисано его сочиненіе, и, сдѣдовательно, время его процвѣтанія, дегко опредѣлить изъ приведеннаго Пинскеромъ извлеченія. Сочиненіе написано въ 413 г. отъ эпохи отдѣденія караимской секты, послѣдовавшаго, по мнѣнію самого Іефета, въ 136 г. геджиры — 754. Сдѣдовательно, сочиненіе написано въ 1167. Этотъ же годъ получится, если исправить другую приведенную имъ цифру года отъ разрушенія храма. Число – 754. Сдѣдовательно, совершенно невѣрно; сдѣдуетъ читать: – туп – 1098 отъ разрушенія храма; посдѣднее случнось въ 69 году отъ Р. Х., сдѣдовательно, опять получится 1167. Въ этомъ году писалъ Іефетъ бенъ Саггиръ. Такимъ образомъ разрѣшается встрѣченное Пинскеромъ затрудненіе. Что Іефетъ написалъ свое сочиненіе не 1145, какъ утверждаетъ Пинскеръ, видно уже изъ того, что онъ зналъ книгу ъ, написанную лишь въ 1140—1141 (стр. 149). Невозможно, чтобы эта квига въ стодь короткое время перешла изъ Испаніи на Востокъ и распространнась между Караимами.

послѣдоветельность преданій, начиная отъ Шаммаи и оканчивая Ананомъ. Но такимъ образомъ онъ рѣшилъ, что талмудическіе элементы въ караимствѣ происходятъ отъ Шаммаи и его школы. Это, вообще ложное и неискусное, положеніе утвердилось въ караимскомъ кружкѣ. Зданіе караимства было такъ слабо, что для поддержанія его было достаточно гнилыхъ подпоръ.

Какъ егидетскіе магометане были въ царствованіе Фатимидовъ отлучены отъ своихъ азіятскихъ единовърцевъ въ аббасидскомъ калифатѣ, такъ точно еврейско-огипотскія общины не имѣли общенія съ азіятскими. У нихъ былъ свой, признаваемый калифомъ, верховный глава, соединявший въ себѣ религіозную и судебную власть, носившій титуль Нагида (по-арабски Рейсъ) и бывшій, такъ сказать, египетскимъ экзилархомъ. Нагидъ имѣлъ власть назначать или утверждать раввиновъ и запѣвалъ, опредѣлять за проступки и проступленія денежную пеню, бичеваніе или тюремное заключеніе. За отправление своихъ обязанностей онъ получалъ содержание отъ общинъ, а также пошлины за выдачу судебныхъ документовъ <sup>1</sup>). Въ то время Нагидомъ былъ Р. Насанаилъ<sup>2</sup>), имъвшій арабское имя Гибатъ-Аллахъ Ибнъ-Алгами и бывшій лейбъ-медикомъ послёдняго египетскаго калифа изъ династіи Фатимидовъ, Аладгида, а потомъ Саладина. Ибнъ-Алгами обладалъ высокимъ образованіемъ и общирными познаніями. Онъ отлично говориль по-арабски и написаль много медицинскихъ сочинений, между прочимъ наставление на пользу душѣ и тѣлу и о климатѣ Александріи. Разсказывають, что онъ остроумнымъ способомъ доказалъ мнимую смерть одного человѣка, котораго уже хотѣли похоронить. Этотъ много-

<sup>1)</sup> Видно изъ данныхъ, приводямыхъ Давидомъ Ибнъ-Аби Симра (Radbas) Responsa, ed. Venet., № 622, II, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тождественность упомннаемаго Веніаминомъ Насанаила изъ Мисры, «князя» и слуги валифа, съ Ибнъ-Алгами, котораго арабскіе писатели называютъ Гибатъ-Аллахомъ (Sacy Abdellatif, стр. 42, примъч. 13), доказывается тождествомъ имени и мъстности (срав. выше на стр. 309). Цунцъ уже предполагалъ это въ В. Туд., изд. Ашера, II, стр. 254.

ученый мужъ руководилъ также школою въ египетской столицѣ, но не прославился какъ знатокъ талмуда.

Главная община, состоявшая изъ 2000 еврейскихъ семействъ. можду воими были очень зажиточныя, находилась, конечно, въ Канръ (Новый Мисръ), гдъ имъла двъ синагоги, въ которыхъ соблюдался различный чинъ обрядовъ: въ одной палестинскій, въ другой вавилонскій (иранскій). Согласно первому, вругъ субботнихъ чтеній изъ пятикнижія быль трехлётній; согласно второму — годовый. Только въ недёльные праздники и въ день дарованія воры, об'в общины совершали виёстё богослужение. Въ Каиръ существовала также караимская община, болѣе многочисленная, чѣмъ раввинистская. Она также имвла своего верховнаго главу, который совивщаль судебную и религіозную власть и нивль титуль князя (Насси, рейсъ). Въ то время такими главами были послѣдовательно Хискія и Солононъ I (около 1160-1200), которые своимъ родоначальникомъ считали Анана '). Нъкоторые каранны въ Египтѣ пользовались уважениемъ при дворѣ и вообще преобладали надъ раввинистами<sup>2</sup>).

Въ Фостадъ (Старомъ Каиръ) изстари существовала значительная община. Но когда визирь Шаверъ, боясь нападенія христіанскаго короля Амальриха Іерусалимскаго, ожегъ городъ<sup>3</sup>), тогда, конечно, евреи переселились вмѣстѣ съ прочими жителями въ лежавшую близко столицу. Вторая главная община, состоявшая изъ 3000 семействъ, жила въ Александріи; раввиномъ у нея былъ Пинегасъ бенъ Мешуламъ<sup>4</sup>) изъ Прованса, — до такой степени египетское еврейство было тогда бѣдно талмудическими авторитетами. Въ Александріи была также и караимская община<sup>5</sup>). Большая община су-

<sup>3</sup>) Beñas Chalifen, III, 329.

<sup>1)</sup> Сравн. Dod Mardochai с. 6 и Пинскера примѣчанія стр. 52 и слѣд.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Видно изъ данныхъ, приводимыхъ Нахмани въ его большомъ посланіи въ французскимъ раввинамъ, а также изъ свёдёній Іакова Пражскаго у Asulaï sub voce Maimuni.

<sup>4)</sup> Сборникъ писемъ Маймонида, изд. Амстерд., стр. 18 и слёд.

<sup>5)</sup> Видно изъ данныхъ Харизи, Tachkemoni, Pf. 46.

ществовала еще въ Билбеисѣ (на востокъ отъ Нила); она состояла изъ 3000 членовъ и также сильно пострадала отъ вторженія Амальриха<sup>1</sup>). Меньшія общины находились въ Дамирѣ 700, Махале 500, Манифитѣ 200, и столь же малочисленныя въ Бубангѣ и портовомъ городѣ Даміеттѣ. Въ Фаюмѣ, мѣстѣ рожденія Саадіи, жило тогда не болѣе 20 еврейскихъ семействъ.

Уровень культуры египетскихъ евреевъ былъ въ то время не выше, чѣмъ у ихъ азіятскихъ братій. Они ничѣмъ не обогатили еврейской литературы. Низшій классь народа до такой степени быль невѣжествень относительно источниковь своей религии, что принялъ многие караимские обычан, даже такіе, которые прямо противорѣчили талмудическому еврейству <sup>2</sup>). И въ египетскихъ общинахъ были мъста, привлекавшія много паломниковь. Въ Димугѣ, близь Фостада, недалеко отъ пирамидъ, показывали Монсееву синагогу, будто бы построенную великимъ пророкомъ и возобновленную по разрушении Титомъ Іерусалима. Около этой синагоги росло чрезвычайно высокое, вѣчно зеленое дерево съ стройнымъ стволомъ. По мнѣнію египетскихъ евреевъ, это дерево выросло изъ Монсеева жезла. Въ недъльные праздники египетскіе евреи отправлялись въ Димугъ, дабы помолиться въ знаменитой синагог'в »). И именно изъ этой страны незнанія изшелъ для еврейскаго племени второй Моисей, который былъ призванъ возвѣстить очищенный юдаизмъ, объявить лжевѣрію безпощадную войну и разсѣять мракъ невѣдѣнія. Благодаря Монсею Маймониду, Египеть сдёлался центромъ еврейства.

∽⊚∞∞

<sup>1)</sup> Вейля, вышеприв. сочин.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mañnohuga Responsa Peer ha-Dor, Ne 152.

<sup>8)</sup> В. Тудельскій, Макризи въ Sacy Abdellatif, стр. 245 и слёд.

# ОГЛАВЛЕНІЕ.

| 0ть   | вздателя | III |
|-------|----------|-----|
| Введе | евіе     | V   |

# ВТОРОЙ ПЕРІОДЪ ТРЕТЬЕЙ ЭПОХИ.

## ГЛАВА ПЕРВАЯ.

### Паденіе Гаоната и первый раввинскій въкз, эпоха Ибнз-Нагрелы и Ибнз-Гебиролы.

# ГЛАВА ВТОРАЯ.

#### Эпоха Ибнъ-Нагрелы и Ибнъ Гебиролы.

Ибнъ-Гебирола, его жизнь, зарактеръ, пъсни и философія. — Государственный дъятель Іскутіель Ибнъ-Гассанъ. — Бахья (Бехая) и его философія нравственности. — Библейскій критикъ Ицхаки Ибнъ-Язусъ. — Поэтъ Іосифъ бенъ-Хаздан. — Смерть Самуила Ибнъ-Нагрелы. — Его сынъ Іосифъ, зарактеръ его и трагическій конецъ. — Еврейскій государственный дъятель и поэтъ Абуфадлъ бенъ-Хаздан. — Смерть Ибнъ-Гебиролы. — Французскія и нъмецкія общины; Іосифъ Тобъ Элемъ, братья Менагемъ бенъ-Хелбо и Симонъ Кара. — Р. Монсей изъ Нар

#### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

## Второй раввинскій въкъ. Эпоха Исааковъ и эпоха Ицхаки.

#### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

#### Первый крестовый походъ и его бъдствія.

#### ГЛАВА ПЯТАЯ.

## Третій раввинскій въкз. Эпохи Іосифа 'Ибнз- Мигаша и Іегуды Галеви, Ибнз - Эзры и Р. Тамса. Наивысшій пунктз еврейско-испанской культуры.

Положеніе евреевъ въ правленіе Алморавидовъ. — Еврейскіе визири, Ибнъ-Алмуалленъ, Ибнъ - Камніаль, Ибнъ - Магагаръ. — Полицеймейтеръ и астрономъ Авраамъ бенъ-Хія. — Раввины Іосифъ Ибнъ - Сагалъ, Барухъ Ибнъ - Албалія, Іосифъ Ибнъ - Цадикъ, Іосифъ Ибнъ -Мигашъ. — Поэты: Ибнъ - Тоббенъ, Ибнъ - Цаклебъ и Ибнъ-Езра..... 121

#### ГЛАВА ШЕСТАЯ.

#### Абулгассанъ Іегуда Галеви.

Его біографія, юношескія произведенія и общественное положеніе. — Его значеніе, какъ поэта; его Сіониды. — Его философская система въ книгѣ Хоцари. — Его стремленіе къ Святой Землѣ. — Его путешествіе. — Его пребываніе въ Египтѣ. — Князь Самуилъ Алманссуръ. — Пребываніе Іегуды въ Іерусалимѣ. — Его жалобы на тлѣнность и его послѣдніе Сіониды. — Его смерть и сага о ней...... 143

ГЛАВА СЕДЬМАЯ. ,

### Третій раввинскій въкз (продолженіе). Преслъдованія втораго крестоваго похода и Алмогадовз.

Состояніе сіверо-французскихъ общинъ. — Еврейскіе право. — Натанъ Оффиціалъ и диспуты его съ прелатами. — Школа Тоссафистовъ. — Іосифъ Кара. — Мартирологій Еліазара бенъ-Натана. — Второй крестовый походъ. — Петръ Венерабилисъ и монахъ Рудольфъ. — Бернгардъ де - Клерво и императоръ Конрадъ, покровитель евреевъ. —-Воздійствіе преслідованія на духъ германскихъ евреевъ. — Преслідованіе Алмогадовъ. — Абдулмуменъ и его эдиктъ. — Князь Іегуда Ибнъ-Езра. — Каранмы въ Испаніи. — Іегуда Гадасси. — Историкъ Авраамъ Ибнъ-Даудъ и его религіозная философія. — Авраамъ Ибнъ-Езра и его произведенія. — Р. Такъ и синодально-раввинскія предписанія 172

#### ГЛАВА ВОСЬМАЯ.

# Четвертый раввинскій въкз. Эпоха Маймонидавь. Обзор**ь**.

Испанские еврен; Толедо; Іосифъ Ибнъ-Шошанъ; Авраамъ Ибнъ-Алфахаръ; поэтъ Харизи. — Мученическая смерть Авраама Ибиъ-Дауда и еврейкаф орноза Рахиль. — Шешетъ Бенвенисти, поэтъ Авраанъ бенъ-Хаздан. — Путешественникъ Венјанинъ Тудельскій. — Серахья Галеви Гиронди, Провансъ; Нарбонна; Авраанъ бенъ-Исаакъ и Кинхиды. — Общины Безье, Монпелье и Люнеля; Мешулланъ бенъ-Іаковъ и его сыновья. — Іонасанъ Когенъ и Тяббониды. — Общины въ Покьерѣ и Авраамъ бенъ - Давидъ. — Покровительствовавшій евреямъ графъ Раймундъ С.-Жильскій и Тулузскій и Исаакъ бенъ Абба Мари. — Община Марсельская. — Филиппъ-Августъ и первое изгнаніе евреевъ изъ съверной Франціи.--Тоссафисть Исаакъ старшій (Ри).---Мученики брайскіе. — Упадокъ съверо-французскихъ евреевъ. — Сиисонъ Сансскій и Іегуда Сиръ Леонъ Благочестивый. — Книга благочестивыхъ. — Евреи въ Англін; Іаковъ Орлеанскій. — Избіеніе евреевъ въ Лондонѣ. — Ричардъ Львиное Сердце. — Избіеніе евреевъ въ Англін. — Осада іоркскихъ евреевъ. — Іоаннъ Безземельный и евреи 227

#### ГЛАВА ДЕВЯТАЯ.

#### Обзоръ (продолжение).

Еврен въ Германін и отношенія ихъ къ императору. — Рабство. — Золотой жертвенный пфеннигъ. — Послѣдніе слѣды самостоятельности евреевъ. — Преслѣдованія. — Раввинско-нѣмецкая школа; Елеазаръ Мецскій. — Іегуда Благочестивый Регенсбургскій. — Мартирологій Ефраима Боннскаго. — Миннезенгеръ Зюскиндъ Тримбергскій. — Петахья, путешественникъ. — Итальянскіе еврен. — Папа Александръ II. — Евреи въ Византійской имперіи. — Общины въ Сирін и Палестинѣ. — Багдадская община. — Возобновленный экзилархатъ. — Князь изгнанія Самуилъ Хаздаи. — Мосульская община. — Воинственные евреи въ Адербейджанѣ. — Лже-Мессія Давидъ Алрун. — Воинственныя еврейHINE SECTO

V



Digitized by Google

.

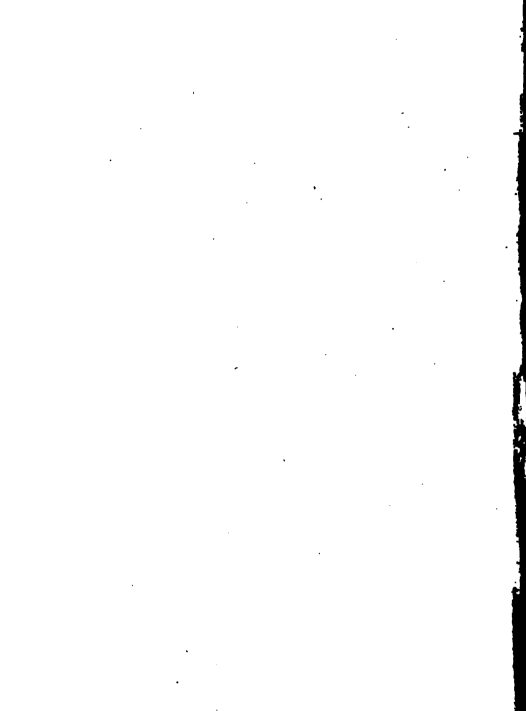
ł

•

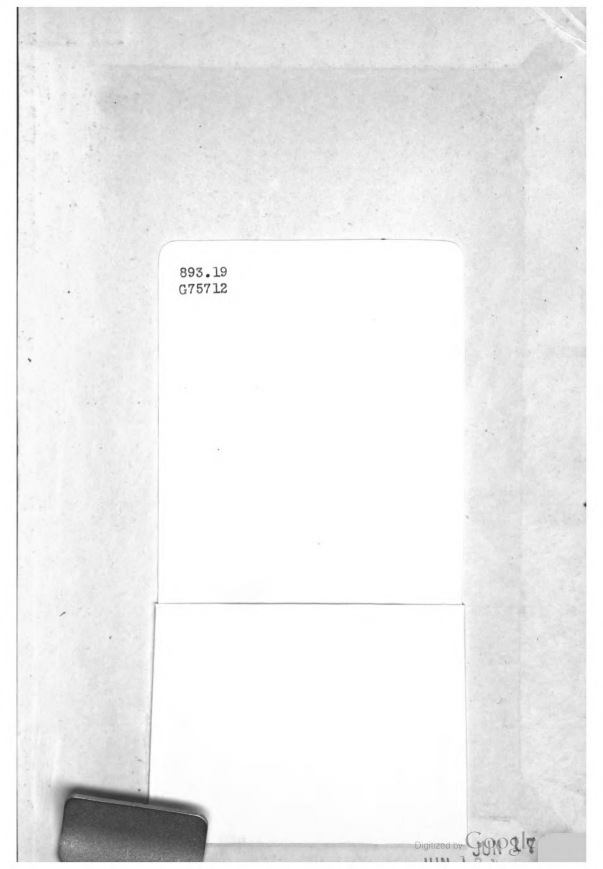
٠

.

i



and a second sec



•

·

