

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

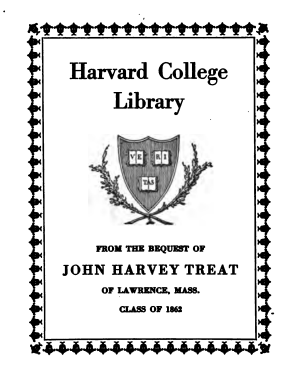
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



CP 385.5





# ХРИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ

### ежемъсячное изданіе

#### при

# САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИИ.

Наздани на основания Апостнолъ и Пророкъ, сущу красугольну самому Інсусу Хриспиу. Ефес. 2, 20.

# ЧАСТЬ ДЕВЯТНАДЦАТАЯ.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ВЪ ТИПОГРАФІИ МЕДИЦИВ'СКАГО ДЕПАРТА-МЕНТА МИНИСТЕР. ВНУТР. ДЪДЪ.

1825 года.

C<del>P 385.2</del>0 CP 385.5

> HARVARD COLLEGE LIBRARY TREAT FUND Jub 6 1925

#### Съ дозволения

Цензурнаго Комишеша, учрежденнаго пря Санкпшешербургской Духовной Академіи.

## ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО МАКА-РІЯ ВЕЛИКАГО

I.

бесъда

О достоинствъ, превосходствъ, силъ и дъйствии безсмертной души, и о томъ, какъ она искушается сатаною и освобождается отъ его искушений.

Возлюбленный! не думай низко о разумномъ сущесшевъ души. Безсмершная душа есшь нъкій драгоцънный сосудъ. Смошри, каково небо и какова земля: но не удовольсшвовался ими Богъ, а шокмо однимъ шобою. Познай свое досшоинсшво и благородсшво: ибо не посредсшвомъ Ангеловъ, но Самъ лично Господъ прищелъ ходащайсшвовашь о шебъ; дабы шебя погибшаго и покрышаго ранами привесшь въ прежнее сосшояніе и возвращищь шебъ первый образъ

чистопны Адама. Ибо человѣкъ былъ владыкою надъ всѣмъ, оптъ неба до земли, имѣлъ способность различать страсти, былъ чуждъ демоновъ, чистъ оптъ грѣха или оптъ пороковъ, и имѣлъ подобіе Божіе: но чрезъ преступленіе онъ погибъ, покрылся ранами и умеръ; ибо сатана помрачилъ его умъ. Такимъ образомъ онъ частію находится въ семъ состояніи мрака, а частію живетъ, разсуждаетъ и имѣетъ волю.

2. Вопросб. Когда приходишь Духь Свяшый; то не искореняется ли вмѣсшѣ съ грѣхомъ и есшественная похоть?

Отовто. Я выше сказаль, чию и гръхь искореняется, и человъкъ пріемлеть первый образъ чистопны Адамовой. Въ самомъ дълъ, посредствомъ силы Духа и духовнаго возрожденія онъ приходищъ въ мъру перваго Адама, и даже превосходищъ его; ибо шогда человъкъ обогошворяется.

3. Bonp. Есшь ли мыра, по кошорой попускаещся сашана, или онъ воюешъ, какъ хочешъ?

Digitized by Google

4

Отв. Онъ устремляещся не щолько на Хрисшіанъ, но и на идолослужищелей и на цвлый мірь: слъдовашельно, есшьли бы ему позволено было воздвигашь брань, какъ онъ хочешь; що онь изшребиль бы всъхъ. – Почему? Пошому чшо къ сему клонишся его желаніе и все сщараніе. Но какъ скудельникъ кладешъ въ пещь сосуды, и разжигаеть ее умъренно, ни слишкомъ много, чтобы они не перегоръли и не разшрескались; ни слишкомъ мало, чтобы они не были сыры и не развалились; и есшьли серебреныхъ золошыхъ дълъ художники разлагаюшъ И. огонь въ извъстной мъръ,-ибо естьли огонь будеть великъ, то золото и серебро pasръшаешся, расшопляешся и пропадаещъ; и есшьли благоразумсый человъкъ умъешъ налагашь скошу соразмърныя шяжесши, - на верблюда, или на другаго какого либо живошнаго онъ налагаешъ шакую шлжесшь, какую оно можешь понесши: то кольми паче Богъ, кошорый знаешъ сосуды человъковъ, различнымъ образомъ попущаетъ на насъ прошивную силу.

4. И какъ земля хощя одна, но индъ ка-

менисша, индѣ шучна; иная способна къ произращенію винограда, а другая для посѣва пшеницы, или ячменя: шакъ и сердца и воли, будучи сами въ себѣ однѣ, различны въ различныхъ человѣкахъ. Такъ подаюшся и дары свыше: одному даешся служеніе слова, другому способносшь различенія (духовъ); иному дары исцѣленій; поелику Богъ знаешъ, какъ кшо можешъ располагашь ими, пошому шакъ и даешъ различные дары. Подобнымъ образомъ и въ разсужденіи браней, кшо въ какой мѣрѣ можешъ выдержашь и перенесши ихъ, въ шакой и попускаешся на нихъ прощивная сила.

5. Bonp. Кпо принялъ Божественную силу и опичасти измѣнился, остается ли топъ неизмѣненъ въ своей природѣ?

Отв. Дабы можно было и по воспріянни благодани испышань волю, куда она стреминся и на чно соглашаенся; по природа остаенся ною же самою; крѣпкій остаенся при своей крѣпосни, а слабый при слабосни. Случаенся, чно человѣкъ просный-неученый, духовно возродивнись, перемѣняенся

въ мудраго, и открываются ему сокровенныя шаинства, но въ природъ своей онъ остается простыть. Иной, будучи неудобопреклоненъ отъ природы, прилъпляется волею своею къ Богопочишанію, и Богъ пріемлетть его. Но природа его остается неудобопреклонною, хощя и благоволитъ къ нему Богъ. Другой крошкихъ нравовъ, снисходителенъ, добръ, предаеттъ себя Богу, и Господь пріемлеттъ его; но естьли постоякно не пребываеттъ въ добрыхъ дълахъ, то Богъ не благоволитъ къ нему. Вообще природа Адамова удобопреклонна къ добру и къ злу; можеттъ допускать зло, но ежели хочетъ, можеттъ не соверщать его.

6. Какъ на пергаменъ можно различно писашь,-захошълъ-написалъ, захошълъ – опяшь сшеръ; ибо пергаменъ принимаешъ всякія письмена: шакъ и неудобопреклонный человъкъ предалъ волю свою Богу, обрашился къ добру, и приняшъ Богомъ. Ибо Богъ, дабы явишь свое благоушробіе, всъхъ и всякое произволеніе пріемлешъ. Апостолы, въ какой городъ входили, проводили въ немъ нъсколько времени, и изъ сшраждущихъ однихъ

7

исцьляли, а другихъ нъшъ. Сами по себъ Апосшолы желали воскрешанть всъхъ мершвыхъ и исцълять страждущихъ, но не всегда исполнялось ихъ желаніе; ибо не все, чего они желали, позволялось имъ дълащь. Подобнымъ образомъ и Павелъ, когда областный правитель содержаль его, сдвлаль бы, естьли бы только восхотвла Благодать присущая ему, что и областный правитель погибъ бы, и разрушилась бы сшена; ибо онъ быль шакой человькь, кощорый имьль Ушьшишеля: но Апосщолъ спускается въ коробъ. (Дъя. 9, 25. 2 Кор. 11, 32.) Гдъ присущая ему Божественная сила? Это по мудрому смотрвнію Божію произходило, что въ нѣкощорыхъ случаяхъ они шворили знаменія и чудеса, а въ нікоппорыхъ являлись немощными; дабы можно было разпознашь въру невърующихъ и върующихъ, испытать свободное ихъ произволеніе, ц видъшь, не соблазняется ли кто сею малою немощію, Ибо ежели бы Апостолы все, что хотъли, дълали, то чудесами насильно принудили бы людей принять ихъ въру, безъ свободнаго произволенія, и пошому не было бы ни въ-

8

ры, ни невърія. Поелику Хрисшіанство есни, камень претыканія и камень соблазна.

7. Кромъ сего по, что написано о Іовъ, какъ просилъ его у Бога сашана, – написано не безъ намъренія; ибо сей самъ собою безъ позволенія ничего не могъ сдвлашь. Но чшо говорить Господу діаволь? Предай мнв его во руки, ежели оно не благословито Тебя во лице. (Іов. 2, 11.) Такъ и нынь, тотъ же есшь Іовъ, щошъ же Богъ, и шошъ же діаволь. По сему, когда человъкъ находишся подъ защитою Бога, и, по дъйствію Благодаши, являещся усерднымъ къ Нему и ревносшнымъ: що сашана просишъ его и говорить Господу: Поелику Ты вспомоществуещь ему и защищаеть его, то онв и служито Тебь; но оставь его и предай мнь, ежели анд Тебя во лице не благословить. Послѣ сего дъйствительно Благодать отъемлешъ у души ея ушъшенія, и предается душа искушеніямъ. И такъ приходить діаволъ, и приносишъ съ собою безчисленныя бъды: ошчаяніе, ошреченіе, злые помыслы; поражаеть скорбію душу, дабы изнурить ее и лишить упованія на Бога.

8. Но мудрая душа, среди бъдствій и скорби, не ошчаявается, но блюдеть то, что имвешъ; и чшо ни пошерпвла бы ошъ безчисленныхъ искушеній, все переносишъ, говоря: Пусть лугше улру, но я Его не оставлю. И шогда, какъ человъкъ прешернишъ до конца, Господь начинаеть говорить сатань: Видишь, коликимо бъдствіямо и скорбямв ты подверев его, и онв тебв не покорился, но Мнь служить и Меня боится. Тогда срамомъ покрываешся сашана, и не знаешъ, чщо сказащь. Есшьлибъ онъ и въ разсужденія Іова зналь, что сей, подвергнувшись искушеніямь, прешерпишь оныя и препобъдишъ; то не сталъ бы просить его, чшобы не потерпъть срама. Такъ и нынъ тъми, которые претерпъвають скорби и искушенія, постыждается сатана и досадуеть, что ничего не успълъ. Ибо Господь начинаеть ему говорить: Вото Я тебъ попустилд, вотд Я позволило тебъ искусить его: успълд ли ты сколько нибудь? покорился ли онд тебъ?

9. Вопр. Всѣ ли мысли и намѣренія человрческія знаеть сатана?

Отв. Ежели человѣкъ, обращаясь съ человъкомъ, знаешъ его расположенія; ежели шы, будучи двадцати лъть, знаеть свойства ближняго швоего: шо неужели сашана, который отъ самаго рожденія живетъ съ тобою, и которому уже шесть тысячь льть, не знаешъ швоихъ мыслей? Впрочемъ мы не упверждаемъ, чшо онъ прежде, нежели искусишъ человвка, знаешъ, чшо сей намвренъ сдълашь. Ибо искушаешъ искуситель, но не знаешь, покоришся ли ему человѣкь, или нъшъ, доколъ душа не ошдаетъ ему въ рабсшво волю свою. Опять мы не говоримъ и того, что всв помытленія и желанія сердца знаешъ діаволъ. Ибо душа есшь какъ бы древо, кошорое имвешъ многія ввшви и ошрасли. Есшь нъкоторыя вътви мыслей и намъреній, которыми владъетъ сатана: HO есшь другія мысли и намъренія, кошорыя не подлежать власти сатаны.

10. Ибо иногда сшорона зла превозмогаешъ въ рожденіи помысловъ, а иногда разсудокъ человѣка, пріемля помощь и избавленіе ошъ Бога, прошивишся злу и преодолѣваешъ его; иногда онъ въ порабощеніи, иногда имѣещъ

Digitized by Google. .

II

волю. Ибо иногда бываешъ, чшо онъ съ горячайшимъ желаніемъ обращается къ Богу, и сащана знаещъ и видищъ, чщо человъкъ дъйсшвуетъ противъ него; но остановить его не можеть, Почему? потому, что человѣкъ имѣетъ волю взывать къ Богу, имъешъ есшесшвенныя съмена любви къ Богу, въры въ Него, стремленія и приближенія къ Нему. Ибо духовное деланіе, подобно какъ и видимое обработывание земледвльцемъ земли, представляется въ зависимосщи ошъ двухъ сторонъ: то есть, человъкъ самъ шщашельно долженъ воздълыващь землю своего сердца, и надъ нею трудищься; ибо Богъ ошъ человъка шребуешъ работы, труда и дъланія: но естьли Всевыщній не наведещъ на небъ облаковъ и не дасшъ дождей благодаши, шо безъ пользы будеть трудиться земледьлець,

11. Сіе и служишъ знакомъ Хрисшіансшва, чпобы при всѣхъ пърудахъ и дѣлахъ правды, почишашь себя какъ бы ничего не сдѣлавшимъ, чшобы посшящійся говорилъ, чшо я не посшился, молящійся—я не молился, пребывающій въ молишвѣ—я не пребывалъ, а

теперь полько начинаю подвизанься и трулипься. Хошя бы кшо праведенъ былъ предъ Богомъ, долженъ говоришь: Я неправедено и не тружуся, но только каждой день сей трудо нагинаю. Онъ долженъ только всякой день имъть надежду, радость и ожиданіе будущаго царствія и избавленія, и говорить: Ежели сего дня я не освободился, то завтра свободень буду. Ибо какъ насаждающій виноградъ, прежде нежели начнешъ трудъ, радуется самъ въ себѣ, надѣется; предначершываешъ въ умъ своемъ хранили-. ща для вина, счисляеть прибытки, когда еще нъшъ вина, и послъ сего уже приступаетъ къ труду; ибо надежда и ожиданіе воодушевляють его къ трудамъ,-и дополъ онъ дълаешъ великія издержки изъ собсшвеннаго имущества; равно и строющій домъ, и воздълывающій землю въ началъ много издерживаеть изъ собственности, въ надежав на будущій прибытокъ: такимъ образомъ бываетъ и здъсь; естьли кто не имъеть предъ очами радости и надежды получишь искупленіе и жизнь, шошь не можешь перенести скорбей, подъять бремя, и вступипь на тесный пупь. Сія пипаемая имъ

надежда и радость дъйствительно воодутевляють его къ трудамъ, къ претерпъню скорбей, къ понесенію бремени и къ предприн'ятію тъснаго пути.

12. Но какъ не легко горящей головнъ избавищься ошъ огня; шакъ не малаго сшоишъ шруда и душъ избъжащь огня смерши. Весьма часто сатана подъ видомъ добрыхъ мыслей, чшо, шо есшь, ты ложешь сило угодить Богу, внушаеть душь пустыя и одинъ видъ испины имъющія помышленія; и она, увлекаясь сими, не умветь различить ихъ, и такимъ образомъ впадаетъ въ съть и погибель діавола. Въ шаковомъ случав лучшее оружіе подвижника и воина есшь шо, чтобы онъ, вошедши въ сердце свое, B03двигь брань прошивъ сашаны, чшобы возненавидълъ самаго себя, отрекся души своей, гнъвался на нее, укорялъ ее, прошивился своимъ пожеланіямъ, прошивоборсшвовалъ помысламъ и сражался съ собою.

13. Есшьли шы по внѣшносши охраняешь шѣло свое ошъ расшлѣнія и любодѣянія; внушренно же въ помыслахъ своихъ блу-

лодъйствуещь и прелюбодъйствуещь, то ты прелюбодъй предъ Богомъ, и безь всякой для себя пользы сохраняешь дъвсшвеннымъ тьло свое. Какъ естьли дъвица, бывъ коварно обольщена юношею, лишишся невинносши, ню уже она бываешъ ненависшна жениху своему, пошому чшо учинила любодъяніе: шакъ и безшълесная душа, сообщаясь съ сокрывающимся во внушренносши ея зміемъ-злымъ духомъ, прелюбодъйсшвуешъ оть Бога. И Писаніе говорить: Всяко возsptвый на жену, ко еже вождельти ея, уже любодъйствова сб нею во сердиъ свовлю. (Машо. 5, 28.) Ибо есшь блудь, кошорый совершается твломъ, и есть блудъ души, сообщающейся съ сашаною; одна и шаже душа бываешъ сообщницею и сестрою или демоновъ, или Бога и Ангеловъ; и есшьли она соблудишъ съ діаволомъ, шо уже не угодна бываешь небесному Жениху.

14. Bonp. Имѣешъ ли покой когда нибудь сашана, и человѣкъ чрезъ шо бываешъ ли свободенъ ошъ брани; или во всю жизнь свою онъ имѣещъ брань?

5

Отв. Сатана никогда не успокоивается оптв брани: доколѣ человѣкъ живешъ въ семъ вѣкѣ и носишъ плошь; онъ не пресшаешъ нападать на него. Но, когда разженныя стрълы лукаваго угасящся, уже шамъ чшо можешъ вредишь человѣку, хошя сашана и приходишь въ судъ? Человъкъ есшь другъ Царя, и имветь тяжбу сь противникомь; а имвя Царя къ себъ благосклоннымъ и другомъ, кошорый вспомоществуеть ему, онь не терпить никакого вреда. Ибо кто умьль пройши всв чины и сшепени, и содвлашься другомъ Царя, тому уже кто можетъ причинишь какой либо вредъ? Въ видимыхъ царствахъ есть города, которые получають отъ Царя дары и содержание: по сему естьли они и жершвующь ему чъмъ нибудь, шо ошъ сего не шерпяшъ никакого убышка, когда сами сполько получающь и пріемлющь опть Царя: шакъ и Христіане, хотя терпять нападенія ошъ врага, но поелику они сами имъюшъ миръ съ Богомъ и облечены силою и покоемъ свыше, що ни мало и не забошящся о брани.

15. Ибо какъ Господь, оставивши всякое

начальство и власть, облекся півломъ: шакъ и Хрисшіане облекающся Духомъ Свящымъ, и бывающь въ поков. Хошя брань ошень и угрожаещь, сашана поражаешь; но ОНИ внушренно ограждены силою Господа, и не безпокояшся въ разсужденіи сашаны. Искушая Господа въ пустынъ сорокъ дней, какое онъ причинилъ Ему зло, что приступилъ ошвнъ къ шълу Его, когда Онъ внушренно быль Богь? Такъ и Христіане хотя отвнь искушаются, но внутренно они исполнены Божества и потому не терпять никакого зла. Есшьли же кто пришелъ въ сію мъру, тоть достигь совершенной любви Христіанской и полношы Божества: а кшо не шаковъ, шошъ еще имъешъ внушреннюю брань: иногда онъ имъешъ покой, пребывая въ молипивъ; въ другое время находишся въ скорби и брани. Ибо такъ угодно Господу, что когда человъкъ бываетъ еще младенцемъ, то Онъ упражняетъ его въ браняхъ; внутрь его ошкрывающся двъ сшороны; свъшъ И тьма, покой и скорбь; иногда онъ молишся въ поков, а въ другое время находишся въ сиущении.

#### ЧАСТЬ ХІХ.

16. Не слышишь ли, что говорить Павель? Естьли я имью всь дары, естьли я предамо тъло свое на сожжение, естьли говорю Ангельскими языками, но не имъю любви; то я нисто: (1 Кор. 13, 1.) потому что дары сіи суть только начинательные, и исполненные ими хоптя во свѣшѣ находяшся, однако сушь младенцы. Ибо многіе изъ брашій приходили въ сію мъру, и имъли дары исцъленій, откровеніе и пророчество: но поелику не достигли совершенной любви, которая есть союзб совершенства, (Колос. 3, 14.) шо и постигла ихъ брань, и они ошъ нерадънія пали. Естьли же кшо достигненть совершенной любви, тоть уже сдълался узникомъ и плънникомъ благодаши. А кто нъсколько не достигнетъ въ мвру любви, и сей любви не сдълается плънникомъ, паковый подверженъ еще спраху брани и паденію; и есшьли онъ себя не оградипъ, то повержетъ его сатана.

17. Такимъ образомъ многіе пошеряли благодашь, бывшую въ нихъ. Думая, чшо уже досшигли совершенсшва, они говорили: Довольно для насб, лы не имѣемб болѣе ну-

жды. Но Господь безконеченъ и непости-Хрисшіане не смъюшъ сказащь, жимъ; и чшо они постигли Его, но смиряющся предъ Нимъ день и ночь. Мы на опышѣ видимъ. чшо въ наукахъ не льзя досшигнушь конца, и никому сіе не извъсшно, кромъ ученаго, довольно свъдущаго въ наукахъ: такъ и здъсь, ни для кого непосшижимъ Богъ и неизмъримъ, какъ шолько для шъхъ, кошорые вкусили оптъ Того самаго, кого они пріяли, и которые признають свою немощь. Естьли кпо, имъя малыя свъдънія въ наукахъ, придешъ въ деревню, гдъ одни просшолюдины; тю онъ слыветть у нихъ ученымъ; поелику деревенскіе жители не умѣющъ испытать его: но есшьли топть же самый человъкъ, малосвъдущій въ наукахъ, придешть въ городъ, гдъ есшь рищоры и другіе ученые, що онъ не смфешъ имъ показашься, и слова сказащь; пошому чшо сіи ученые признающь его за деревенскаго жишеля.

1,8. Bonp. Есшьли человѣкъ, во время брани, и заняшый въ душѣ своей часшію образами грѣха, часшію образами благодаши, преходишъ изъ сего міра; що на кошорую

Digitized by Google

19

изъ сихъ двухъ сторонъ увлекающихъ его поступаетъ?

Отв. Куда стремится сердце, и гдъ предмешть любви его, шуда человъкъ и посшупаеть. Только, естьли постигаеть тебя скорбь и брань, шы долженъ прошивоборствовать имъ и ненавидъть ихъ. Ибо, что наступаеть брань, сіе не оть тебя зависить, но ненавидъть ее-это твое дъло. И шогда Господь, видя сердце швое, что ты подвизаешься и любишь Его всею душею, въ одну минушу удаляешъ смершь ошъ дущи твоей,-ибо для Hero это нетрудно,-и пріемлешъ шебя въ свои объяшія и въ свой свъшъ; мгновенно исхищаешъ шебя изъ усшъ шьмы, и немедленно переносишь въ царсшво свое: ибо Богъ въ одно мгновеніе все можешъ легко сдълашь, шолько бы шы имълъ любовь къ Нему. Богъ требуетъ отъ человъка сей дъяшельносщи пошому, чшо душа его общница Божества.

19. Мы уже многокрапию предлагали примъръ земледъльца, чию онъ, шрудясь и бросая съмена въ землю, долженъ ожидащь еще

дождя съ неба. Ибо есшьли не явяшся облака и не подующъ вътры, що безъ всякой пользы останенися трудъ земледвльца: потому что безъ нихъ зерно голое лежитъ въ земль. Приложи сіе и къ вещамъ духовнымъ. Есшьли человъкъ будешъ осшавашься шолько при собственной дъятельности, и не будешъ принимащь ничего чуждаго для своей природы; по онъ не можешъ принесши достойныхъ плодовъ Господу.-Въ чемъ состоищь двятельность человвка? Въ отреченіи и удаленія отъ міра, въ постоянномъ пребываніи въ молитвъ, въ бодрствованіи, въ любленіи Бога и брашій своихъ; въ семъ постоянно пребывать есть собственное его дъло. Но естьли онъ останется при собственной дъятельности и не захонеть принять ничего другаго; естьли не подують на дущу его вътры Святаго Духа; естьли не явяшся небесныя облака, не пойдеть съ неба дождь и не оросить души: то человъкъ не можетъ принести достойныхъ плодовъ Господу.

20. А въ Писаніи сказано, нио зелледълецб, когда увидито виноградную вътвь -

приносящую плодв, отищаеть ев, ттобы она принесла болъе плода: а неприносящую плода исторгаето и предаето сожженію. (Іоан. 15, 2. 6.) Кромъ сего, человъкъ, постится ли, бодретвуеть ли, молится ли, двлаетть ли какое доброе двло, все долженъ приписывашь Госноду, шакъ говоря: Естьли бы Боев не укръпило меня, я не мого бы поститься, или молиться, или удаляться ото ліра. И шакимъ образомъ Богъ, видя доброе швое расположение, то есшь, что ты свои дъйствія, отъ собственной природы зависящія, приписываешь Богу, Самь даруешть шебъ свои духовныя, божественныя и небесныя блага.-Какія же? Плоды Свяшаго Духа, радость и веселіе.

21. Bonp. Но поелику есшесшвенные плоды, каковы: любовь, въра, молишва, подобны шакимъ же плодамъ Свяшаго Духа; шо опредъли намъ, чшо шакое здъсь есшесшвенное, и чшо шакое духовное?

Отв. То, чшо шы самъ по себѣ дѣлаешь, конечно добро и благопріяшно Богу, но нечисшо. Такъ на примѣръ: шы любищь Бога,

но несовершенно: приходишъ Господь, H даруетть тебь любовь неизмънную, небесную. По естественному побужденію ты молишься, но съ развлеченіемъ и разсъяніемъ; Богъ даруеть тебъ молитву чистую въ духъ и исшинъ. Мы видимъ въ природъ, чшо земля весьма много износить изъ себя тернія; но земледълецъ копаетъ ее, тщательно воздълываеть, брасаеть въ нее свмя: терніе, и не бывъ съяно, снова зараждается и распложаешся: (ибо послъ пресшупленія сказано Адаму: Терніе и волгий возрастить тебъ земля. Земледълецъ снова трудится надъ воздѣлываніемъ земли, онъ вскапываешъ шерніе, а терніе опять распложается. Прими шо въ смыслъ духовномъ. Ибо послъ преступленія земля сердца износить терніе и волчцы; человъкъ воздълываешъ, шрудищся; но шерніе злыхъ духовъ снова возраждаешся. Потомъ самъ Духъ Святый вспомоществуеть немощи человьческой, и Господь бросаешъ на землю сердца съмя небесное, и воздълываетъ ес: но и послъ того, какъ съмя падетъ, волчцы и терніе выростаютъ. Снова Самъ Господь съ человъкомъ воздълываеть землю души: но и тупь седмь злыхъ

23

духовъ и шерны раждаются и возраждаются, доколѣ не придетъ лѣто, доколѣ не умножится благодать, и отъ жара солнечнаго не посохнетъ терніе.

22. Ибо хошя зло и соединено съ природою, однако въ семъ случав она берешъ верхъ надъ шѣмъ, кошорое имѣешъ въ ней свою пажить. Плевелы могуть подавлять нъжные сшебли пшеницы; но по насшупленіи льща, какъ скоро созрьюшъ плоды, плевелы ни мало не вредять пшениць. Ибо естьли когда выйдетть тридцать мъръ чистаго хлъба; то конечно здъсь примъщают. ся плевелы, но ихъ окаженися развъ нъкоторая часть-осьмушка, и та засыпана множествоиъ пшеницы. То же и въ дъйствіяхъ благодащи. Когда даръ Божій и благодашь умножашся въ человъкъ, и когда онъ сщанешъ богашъть въ Бога; тогда зло, хотя ошчасши находишся въ немъ, но не можешъ вредить человъку и не имъетъ ни какой силы или пищи въ немъ. Ибо для того пришествіе Господа и промысль, чшобы 0свободить порабощенныхъ, подвластныхъ И покоренныхъ злу, и содълать ихъ побъди-

телями смерши и гръха. И такъ брашія не должны удивлящься, есцьли для освобожденія опгъ зла бываютъ къмъ либо оскорбляемы.

23. Древле Могсей и Ааронъ, имъвшіе священство, много терпъли. Кајафа же, занимая ихъ мѣсщо, самъ гналъ и осуждалъ Господа: и Господь изъ уваженія къ священству попустиль быть сему. Подобнымь образомъ Пророки гонимы были своимъ народомъ. Въ послъдствія преемникомъ Мочсея быль Петрь, которому вручена новая Цери испинное священство; ибо нынъ ковь крещение совершаещся огнемъ и духомъ, и обръзание бываетъ въ сердцъ; потому что Божесщвенный и небесный Духъ приходишъ въ душу. Впрочемъ и сіи еще не совершенны, доколь находятся въ плоти. Они безопасны по ошнощенію къ своей воль; но подвержены страху по отношенію къ плоти. По сему имъ и попускаещся подвергаться искушеніямъ. Дуща, когда досшигнешъ онаго града Святыхъ, щогда щолько можетъ быть безъ скорби и искущений: ибо тамъ нътъ безпокойсшва, нъшъ скорби, нъшъ труда,

ныть старости, ныть сатаны, ныть брани; но покой, радость, мирь и спасеніе. Ибо посреди ихъ Господь, который именуется Спасителемъ, потому что спасъ плинныхъ; именуется врачемъ, поелику подаетъ небесное и Божественное врачевство, и исциляетъ душевныя страсти, которыя иногда овладываютъ человыкомъ. Словомъ сказать: сей Іисусъ есть Царь и Богъ, какъ напротивъ сатана-тираннъ и злой властелинъ.

24. По сему какъ Богъ со своими Ангелами хочешъ пріобщишь чаловѣка къ царсшву своему: шакъ діаволъ и ангелы его хошяшъ его присвоишь себѣ. Такимъ образомъ душа бываешъ среди двухъ видовъ сущесшвъ. На кошорую сшорону склонишся воля ея, къ шой она и принадлежишъ, какъ чадо. Какъ какой нибудь ошецъ, посылая сына своего въ чужую землю, на пущи къ коей могушъ ему всшрѣшишъся звѣри, даешъ ему нѣкошорый цѣлебный и предохранищельный составъ, дабы онъ, есшьли нападуштъ на него двѣри, или змѣи, давалъ имъ оный, и шакимъ образомъ умерщвлялъ ихъ: подобно шому и вы всѣми силами сшарайшесь получишь

Digitized by Google

26

небесный, цвлебный и спасишельный для души составъ, дабы имъ умертвить ядовитыхъ звърей – нечистыхъ духовъ. Нелегко стяжать чистое сердце; человъкъ не прежде получишъ чистую совъсть и чистое сердце, какъ послѣ долговременнаго подвига и труда вовсе искоренить въ себъ зло. Даже случается, что въ иномъ есть благодать, но сердце его еще нечисто. Отъ того нъкошорые и падали, шо есшь, поелику не върили, что вмъстъ съ благодатію въ нихъ есть мракъ и грѣхъ. Всѣ праведные благоугождали Ѓосподу, шествуя до самаго KOHца твснымъ и скорбнымъ путемъ. Авраамъ, будучи богашъ въ Богъ и въ міръ, называлъ себя землею и пепломб. (Быш. 18, 27.) И Давидъ говорищъ: Я поношение селовъково и унигижение людей; также: А гервь, а не селовъкб. (Псал. 22, 7.) Подобнымъ образомъ всъ Апосшолы и Пророки находились въ уничиженіи и подвергались поношенію. Самъ Господь, кошорый есть пушь и Богъ, который пришель не для Самаго Себя, но для шебя, дабы бышь шебъ образомъ всякаго блага, смотри до какого дошелъ уничиженія: Богь, сынь Божій, Царь, Сынь Царя,

27

принявши образъ раба, Самъ подаешъ цѣлишельныя врачевсшва, и врачуешъ уязвленныхъ, Самъ по внъщносши являясь однимъ изъ уязвленныхъ.

26. Видя же Его подобнымъ намъ, униженна по внъщносщи, не презри Божесшвеннаго досшоинства. Для насъ Онъ явился такимъ, а не для Самаго Себя. Вообрази, сколько Онъ былъ уничиженъ предъ всъми въ тотъ часъ, когда кричали: Распни, распни Его, и когда народъ стекался къ Нему толпами. Обыкновенно между людьми бываеть, что естьли какой нибудь злодъй получить отъ судіи смертный приговоръ, то онъ всѣми презирается и уничижается: такъ и Господь во время распящія быль презренъ Фарисеями, какъ человъкъ, долженствующій по суду умереть. Также когда плевали на лице Его, налагали на Него терновый вънецъ, и заущали Его: то до какого не снизшелъ Онъ униженія? Въ Писаніи сказано: Плещи Мои вдахо на раны, и лица Моего не отвратихо ото студа заплеваній, и ланито Моихо ото зацшеній. (Иса. 50, 6.) Есшьли Богъ подвергся шакинъ

оскорбленіямъ, шакимъ страданіямъ, и шакому уничиженію; то ты, по естеству своему грязь и тлѣніе, сколько бы ни унижался, ничего не сдѣлаешь подобнаго твоему Господу. Богъ для тебя смирилъ Самаго Себя, а ты для себя самаго не смиряеться, но возноситься и надмеваеться. Онъ пришелъ подъять бремя твоихъ скорбей, и даровать тебъ покой свой; а ты не хочеть понести трудовъ и потерпѣть, чтобы такимъ образомъ раны твои могли получить исцѣденіе. Слава снисхожденію и долготерпѣнію Его во вѣки. Аминь.

### СВЯТАГО ИСААКА СИРІЯНИНА

## СЛОВО

### Овъ отречении отъ міра и о томъ, чтобъ не надъяться на людей.

Когда мы ръшимся удалишься міра устраниться мірскаго: то ничто столько не ошръшаеть нась оть міра, не умерщвляеть въ насъ страстей, не воскрешаеть и не оживляетъ насъ къ дъламъ духовнымъ, какъ същование и сердечное бользнование съ размышленіемя. Ибо лице робкаго чщишеля подражаеть смиренію любимаго. Напротивь ничто столько не разполагаеть насъ обращапься въ мірь, съ живущими въ мірь и съ находящимися въ немъ пьяницами и разврашными, и ничшо сшолько не удаляеть насъ оть сокровищь мудрости и въдънія таинъ Божінхъ, какъ смѣхъ и мечшаніе о себѣ-соелиненное съ многословіемъ. И эшо есшь свойсшво демона блуда.

Поелику же я знаю любовь швою къ мудро-

сши, возлюбленный; шо умоляю шебя съ любовію остерегаться сей вражеской дерзости, чтобы многоръчіемъ не охладить тебъ въ дущъ своей горячей любви ко Хрисшу, который вкусиль для тебя желчь на древъ кресшномъ; чтобы, вмъсто сладкаго онаго размышленія и разглагольствія съ Вогомъ, не занять ее многими мечшами во время самаго бодрствованія, а во время сна не подвергнушь ее нелъпымъ сновидъніямъ, коихъ зловонія не шерпяшъ Свящые Ангелы Божіи; и чшобы не бышь шебь для другихъ прешыкаціемъ, а для себя самаго мучишелемъ. И шакъ понуждай себя подражащь смиренію Христову, чтобы больше воспылаль брошенный Имъ въ тебя огнь, которымъ искореняется всякая привязанность къ міру, убивающая новаго человвка, и оскверняющая жилище Свяшаго и сильнаго Tocпода. Ибо я осмѣливаюсь сказашь со свяшымъ Павломъ, чшо мы храмо Божій. ( I Кор. 3, 16) Очистимъ же храмъ Его, какъ Онъ Самъ чисшъ, дабы Онъ возжелалъ вселишься въ немъ. Осеящимъ оный, какъ и Онъ Свяшъ, украсимъ его всъми дълами благими и чеспъными. Возкуримъ въ немъ оиміамъ успокоснія въ воль Его посредствомъ чистой и сердечной молитвы, которой не льзя пріобрьсть, находясь въ связи съ непрестанными мірскими волненіями. И тогда облако славы Его освнитъ душу, и свытъ величія Его освытитъ внутренность сердца и исполнятся радости и веселія всь обитатели дома Божія. Напротивъ наглые и безстыдные отъ пламени Св. Духа изчезнутъ.

По сему непресшанно, братъ мой! порицай самаго себя, и говори: Увы мнъ, бъдная душа! уже близка разлука швоя съ шъломъ. Для чего пы услаждаешься швмъ, чпо сегодни же должна оставить, и чего вѣчно не увидншь. Обращай внимание на то, что впереди шебя, и разсуждай о шомъ, чшо шы слълала, какія и каковы дъла швои, съ къмъ провела шы дни жизни своей, кшо приняль трудъ дълъ швоихъ, и кого шы радовала въ борбъ твоей, чтобы онъ вышелъ срътить тебя во время исхода твоего? Кого ты увеселяла въ шеченіи швоемъ, дабы можно было успокоиться тебъ въ пристанищъ его? Для кого томила себя трудами, дабы прейши къ нему съ радосшію? Какого нашла

друга въ въкъ будущемъ, чшобы онъ шошчасъ принялъ шебя по исходъ швоемъ? На какомъ полъ рабошала шы, и кшо будешъ ощдавашь шебъ плашу при закашъ солнца, що есшь, при разлучени швоемъ?

Испышай себя, душа! и смошри, на какой земль учасшокъ швой, и есшьли шы проходишь поле, приносящее горесшь воздълываю, щимъ оное, то вопій и взывай со сщенаніемъ и скорбію, которыя Богу пріятинье жершвъ и всесожженій. Да источають успа швои печальные гласы, которыми увеселяются Святые Ангелы. Орощай ланиты твои слезами очей твоихъ, чыобы вселился въ тебя Духъ Святый и омылъ тебя отъ сквернъ пороковъ твоихъ. Умилостивляй Господа своего слезами, чтобы Онъ прителъ къ тебъ; призывай Марію и Мареу, чтобы научили тебя плачевнымъ словамъ; взывай ко Господу:

Господи Іисусе Христе Боже нашъ, плакавшій о Лазаръ и пролившій надъ нимъ слезы печали и состраданія! пріими горькія мон слезы. Твоими страданіями уврачуй мои стра-Часть XIX. 3

данія; Твоими язвами изцізли мои язвы; Твоею кровію очисти кровь мою, и пролей въ шьло мое воню живоноснаго Твоего шьла. Желчь, кошорою напоенъ Ты былъ ошъ враговъ, да усладишъ мою душу въ горесши, которою напоилъ меня врагъ. Тело Твое, вознесенное на древо кресшное, да возвысишъ къ Тебъ умъ мой, влекомый демонами долу. Глава Твоя, кошорую Ты преклониль на кресшв, да вознесешь главу мою, заушаемую ошъ супостатовъ. Святыя Твои руки, KO кресту пригвожденныя невърными, да извелушь меня къ Тебъ изъ бездны погибели, какъ объщали всесвящыя Твои усша. Лице Твое, пріявшее заушенія и оплеванія отъ прокляшыхъ, да просвъшишъ лице мое, оскверненное беззаконіями. Душа Твоя, кошорую Ты, будучи на креств, предаль Отцу Твоему, да руководствуеть меня къ Тебъ благодащію Твоею. Я не имью сердца скорбящаго о взысканіи Тебя, не имью ни покаянія, ни сокрушенія, кошорыя вводяшь чадь въ собственное ихъ наслѣдіе. Я не имѣю, Господи! слезъ молишельныхъ. Помрачился мой воззрѣшь умъ жишейскимъ, и не можешъ къ Тебъ въ горесши. Охладъло сердце мое

гръшься слезами любви къ Тебъ. Но Ты, Господи, Інсусе Хрисше Боже, сокровище благъ! даруй мнъ покаяніе совершенное и сердце бользнующее, чтобы я вседушно пошель искапь Тебя; ибо безь Тебя ошчужденъ я буду ошъ всякаго блага. По сему даруй мнъ, о Благій! благодать Твою. Отецъ, произведшій Тебя изъ собственныхъ нъдръ, внѣ времени и въ вѣчносши, да обновишъ во мнъ чершы образа Твоего. Я осшавиль Тебя, но Ты меня не осшавь. Я удалился ошъ Тебя, Ты изыди взыскашь меня, приведи меня на пажить Твою, причти меня къ OBцамъ избраннаго Твоего стада, и напитай меня съ ними элакомъ Божеспивенныхъ Твоихъ шаинъ. Чистое ихъ сердце служитъ обиталищемъ Твоимъ, и въ немъ усматривается сіяніе откровеній Твоихь, что и составляеть утьшеніе и отраду тьхь, которые птомились для Тебя въ скорбяхъ и всяческихъ мученіяхъ. Сего осіянія да сподобимся и мы благодашію и человъколюбіемъ Тебя Спасиниеля нашего Іисуса Хрисша во въки въковъ. Аминь.

# СВ. ИСААКА СИРІЯНИНА

## СЛОВО

#### О любви къ міру.

Исшинно слово Господа, кошорое сказаль Онъ: что никто не моженть вместе съ любовію къ міру имѣшь любви къ Богу; что при сообщении съ міромъ не можно бышь въ сообщения съ Богомъ, и при попечении о немъ не можно пещися о Богъ. (Машо. 6, 24.) Когда мы оставляемъ Бога по пщеславію, или чаще по недосшашку шелесныхъ потребностей: тогда многіе изъ насъ уклоняющся въ прошивную сшорону. Нѣкощорые объщающся шрудищься для царствія небеснаго, но не помняшъ обътованія, сказаннаго Господомъ: естьли вы обрашище все попеченіе ко взысканію царсшвія небеснаго; то Я не литу васъ потребнаго для природы видимой, но вмъсшъ съ прочимъ все придешъ къ вамъ; ибо Я не допущу васъ забошишься о семъ (Маш. 6, 33.). И о бездушныхъ пшицахъ, для насъ созданныхъ, Онъ пе-

III:

чешся, и осшавищъ ли безъ попеченія насъ? Нѣшъ, кшо печешся о духовномъ или о чемъ либо подобномъ, шому шѣлесное досшавляешся безъ его забошы, по шребованію нужды и въ надлежащее время. А кшо печепкя о шѣлесномъ болѣе, нежели должно, шошъ невольно ошпадаешъ ошъ Бога. Есшьли мы сшанемъ пещися о шомъ, чшо служишъ ко славъ имени Господа; шо и Онъ будешъ пещися о шомъ и другомъ по мѣрѣ подвига нащего.

Впрочемъ, виѣсто занятія душъ нашихъ, не будемъ искащь опытовъ попеченія Божія въ шѣлесномъ; но всѣ дѣла наши будемъ обращашь къ надеждѣ будущаго. Ибо кщо однажды по любви къ душѣ своей посвящилъ себя добродѣтели, и возжелалъ досщигнущь совершенства въ ней: тотъ не забощится уже о потребностяхъ тѣлесныхъ, есть ли онѣ или нѣтъ. Касательно сего часщо Богъ искущаетъ добродѣтельныхъ, и отвсюду позволяетъ воставать на нихъ скорбямъ, и поражаетъ тѣло ихъ, такъ какъ Іова, и доводитъ ихъ до бѣдности и до того, чщо оставляють ихъ люди, и лищаетъ ихъ имѣнія

полько къ душамъ ихъ не позволяешть приближашься вреду. Когда пойдемъ по пуши правды; то не льзя намъ не встрътить скорби; не льзя, чшобы шъло не спрадало опъ болъзней, и пребыло неизм'вннымъ, естьли рвшимся жишь добродетельно. И человекъ, живущій по своей воль, или ошь зависши, или ошъ униженія, или ошъ чего нибудь вреднаго для него получаеть наказание. Естьли же вспупивъ на пушь правды, и въ шесшвіи своемъ къ Богу нашедши многихъ подобныхъ себъ сподвижниковъ, встрь-ОНЪ шишъ нѣчшо прошивное: шо не долженъ уклоняшься съ онаго, но неуклонно съ радосшію долженъ принимать сіе и благодарить Бога, чшо Онъ послалъ ему шакую благодашь, и чщо удостоился для Него впасть въ искушеніе и участвовать въ страданіяхъ Пророковъ и Апостоловъ и прочихъ Святыхъ, подъявшихъ на семъ пуши страданія, происходили ли онь ошь людей, или ошь демоновь, или ошъ шъла (ибо безъ воли Божіей не могушть онъ придини и посшигнушь человъка), чшобы имъшь ему руководсшво къ правдв. Ибо Богъ не можешъ иначе облагодъшельспивоващь возжелавшаго бышь съ Нимъ,

какъ подвергая его искушеніямъ за исшину. Поелику человъкъ не можешъ самъ собою удосшоишься шакого величія, чшобы для полученія Божесшвенныхъ благъ сихъ войши въ искущенія, и не можешъ имъть радосши безъ благодати Христовой. О томъ свидъшельствуещъ Св. Павелъ. Столь важно то, чшобы подвергаться страданіямь за упованіе на Бога, что онъ ясно называетть сіе дарованіемъ. Ибо говоришъ: Отб Бога намб даровано не только во Христа въровать, но и страдать за Цего; (Филип. 1, 29.) щакже какъ и Свяшый Пещръ написалъ въ посланіи своемь: Когда вы страждете за правду, то блаженны, ибо делаетесь общниками страданій Христовыхд. (1 Петр. 3, 15.) И такъ ты не долженъ радоваться, когда находишься въ благополучи, а въ несчасшіяхъ напрошивъ не долженъ уныващь, и счищать оныя какъ бы чуждыми на пуши къ Богу. Ибо ощъ въка и ошъ родовъ стезя къ Нему лежитъ крестомъ и смершію. Къ чему же эпсо? Дабы шебъ знашь, что ты не на пути Божіемъ находиться, что удалился ошъ онаго, и не хочешь идши по слъдамъ Свяшыхъ, ежели хочешь проложишь

свой особенной пушь, и безъ страданія идпи по нему.

Пушь къ Богу есшь ежедневный кресшъ. Ибо никшо не возшелъ на небо въ покођ. Ибо мы знаемъ, чћмъ кончишся пушь покойный. Ошнюдъ не хочешъ Богъ, чшобы человђкъ, всћмъ сердцемъ Ему предавшійся, былъ безъ забошъ; разумђешся безъ забошы о исшинћ. Но изъ шого можно узнашь, чшо Богъ печешся о человђкђ, когда Онъ непресшанно посылаешъ на него печали.

Живущимъ въ искушеніяхъ Промысль никогда не попущаешъ впадашь въ руки демоновъ, а особенно шѣмъ, кошорые лобзаюшъ ноги брашій, прощаюшъ вины ихъ и покрываюшъ оныя какъ свои собсшвенныя. Кшо хочешъ въ мірѣ семъ бышь безъ печали, и жедаешъ шого; но вмѣсшѣ жедаешъ и жишь добродѣшельно: шошъ далекъ ошъ пуши сего. Ибо праведные не шолько по своей волѣ подвизаюшся въ дѣлахъ добрыхъ, но и невольно искушеніями посшавляюшся въ великихъ подвигахъ для испышанія ихъ шерпѣнія. Душа, имѣющая сшрахъ къ Богу, ничего

Digitized by Google

40

не боишся, чно можещъ вредищь ея шълу: поелику на Него уповаещъ ощъ нынъ и во въки въковъ. Аминь.

# СВЯТАГО ИСААКА СИРІЯНИНА

# СЛОВО

#### О пользь удаления отъ мира.

Тягосшенъ подлинно, шруденъ и неудобенъ подвигъ, совершаемый среди міра. Сколько бы ни усиливался человъкъ бышь непобъдимъ, сколько бы ни кръпился; но когда вблизи его причины браней и сраженій: то страхъ нападаентъ на него, и онъ гораздо ближе бываешъ къ паденію, нежели при явной брани съ діаволомъ. Доколъ человъкъ не удалишся ошъ шого, къ чему сердце его привязано; дошолъ всегда врагу его есшь случай возстать противь него; и при мальйшей дремоть, онъ легко погубляетъ ero. Ибо когда душа будешть задерживашься вредными встрвчами міра, то самыя сіи встрвчи бывають для нее претыканіемъ, и она какъ бы есшесшвенно побъждаешся, когда съ ними встрътится. По сему-то древніе опцы наши, шесшвовавще сими сшезями, зная, чию умъ не во всякое время бываешъ

швердь и не можешь сшоящь непреклонно въ одномъ и шомъ же спров, и имъшь надъ собою стражу, но иногда бываетъ неспособенъ усматривать вредное для себя, упражнялись въ мудросши, и какъ оружіемъ облекались бъдностію; поелику она бываеть свободна ошъ многихъ искушеній, какъ пишешся въ Писаніи (дабы шакимъ образомъ **no**средствомъ бъдности своей можно было избъгнуть многихъ паденій), и уходили въ пустыню, въ которой нъть предметовъ, служащихъ поводомъ къ страстямъ: дабы, естьли иногда и случится имъ ослабнуть, не имъть причинъ къ паденію, какъ то ко гнъву и къ похоши, къ злопамящещву и шщеславію, но чшобы сій и подобныя онымъ страсти ослабить чрезъ такое уединение. Тамъ они укръпляли себя и ограждали какъ непреоборимою швердынею, и шакимъ образомъ въ состояніи были каждый изъ нихъ совершать свои подвиги въ шишинъ. Тамъ чувства не находили средствъ содъйствовать противоборнику нашему представлениемъ опасныхъ предметовъ. Ибо лучше намъ умереть ВЪ борьбь, нежели жить въ преступлении.

## СВЯТАГО ИСААКА СИРІЯНИНА

V.

## C' A O B O

О шомъ, чшо рабу Божію, ошрекшемуся ощъ міра и пошедшему искашь Бога, изъ опасенія шого, чщо онъ не пришелъ еще въ познаніе исшины, не должно ошсшавашь ошъ сего исканія, и охладъвашь въ горячносши, раждающейся ошъ любви къ Божесшвенному и въ изслъдованіи шаинъ Божіихъ. Симъ образомъ душа есшесшвенно возмущаешся памяшію сшрасщей.

Три сшепени, на кошорыхъ находишся преспѣвающій человѣкъ: сшепень начинающихъ, сшепень средняя, и сшепень совершенныхъ. И чшо касаешся до находящагося на первой сшепени: шо хощя бы сердце его сщремилось къ добру; однакожъ умомъ его управляющъ еще сшрасши. Вшорая сшепень занимаешъ средину между сшрасшями и безсшрасшіемъ. Въ шаковомъ равно дъйсшвующъ правые и неправые помыслы, и не-

пресшанно течеть свыть и тьма, какъ уже сказано; Ежели онъ хошя на малое время оставить непрестанное чтеніе Божественныхъ Писаній и занятіе Божественными размышленіями, ошть коихъ воспламеняенися въ немъ ревносшь сообразовашься, сколько возможно, исщинь, соединенная съ внъшнимъ блюденіемъ себя, ошъ чего произходишъ и внушреннъйшее блюденіе и правая дъяшельносшь: що увлеченіся въ сшрасши. Есшьли же будеть пипать естественную свою горячность тъмъ, чъмъ я сказалъ, и не пресшанешъ искашь, домогашься и любишь оныя издалека, хошя и не видълъ ихъ, но чшеніемъ Божесшв. Писаній, будешъ пишашь мысли свои и воздерживать, дабы онъ не наклонялись къ прошивному, и дабы подъ видомъ исшины не принять ему какого либо съмени діавольскаго, и съ большею ревностію будеть оберегать душу свою и просить Бога съ скорбною молишвою и терпъніемъ: то Богъ исполнитъ его прошеніе и отверзетъ ему дверь свою, а особенно за смирение его. Ибо смиреннымъ опкрываются шайны. Ежели онъ умрешъ въ шаковой надеждъ; по хо-

пля бы еще и не видаль вблизи оной земли,

я думаю, что получить наслёдіе вибств съ древними праведниками, кошорые надвялись. достигнуть совершенства, хотя и не видьли онаго, по Апосшольскому слову. (Евр. 11, 39) Поелику они въ надеждъ проводили всъ дни свои и скончались. Но чшо же мы скажемъ, ежели человвкъ не успвешъ войши въ землю объшованія, кошорая есть образъ совершенства, то есть, не успьеть постигнушь явсшвенно исшины, по мврв есшесшвенной способносши? Ужели сіе можешь бышь для него препяшсшвіемъ къ совершенсшву, и онъ остается на послъдней степени, въ которой все стремление наклонено къ прошивному? Ужели ношому, чшо не посшигъ всей исшины, онъ долженсшвуеть оставаться на самой послъдней степени, гдъ и не внающъ и не желающъ сего? Или должно посшавишь его на среднемъ ономъ пуши, о которомъ я говорилъ? Хоття бы онъ не иначе зрвль оный, какъ сквозь шусклое сшекло, но поелику надъялся издалека, то ПO причинъ сей надежды долженсшвуешъ быть поставленъ вмѣстѣ съ ощцами его. Хошя онъ и не удостоился здъсь совершенной благодаши, но поелику всегда ею занимаешся;

46

всею мыслію въ ней обращаешся, и поелику въ продолженіи всей жизни объяшъ желаніемъ ея: що онъ могъ пресъчь злые помыслы. И въ шаковой надеждъ сердце его, будучи исполнено Бога, исходишъ изъ міра сего.

Все смиренное прекрасно. Непресшанное размышленіе ума, въ сшремленіи къ Богу, будучи ошрѣшаемо ошъ чувсшвеннаго и управляемо чшеніемъ Божесшвенныхъ Писаній, ограждаешъ душу внушренно ошъ предсшоящихъ злыхъ помысловъ и содержишъ мысль въ памяшованіи о будущихъ благахъ, дабы дуща не разслабѣла ошъ нерадѣнія о себѣ, и вмѣсшо добра не сшала бы занимашься воспоминаніемъ о мірскихъ предмешахъ. Поелику ошъ сего мало по малу хладѣешъ горячносшь удивишельныхъ возбужденій ея, и она впадаешъ въ суешныя и безразсудныя ножеланія. Богу нашему да будешъ слава.

# СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТАГО С Л О В О

о томъ, что не должно предавать анафемь ни живыхъ, ни мертвыхъ.

Прежде сего разсуждая съ вами о непосшижимости существа Божія, въ многокрашныхъ бесъдахъ я доказывалъ вамъ какъ разсужденіями Писанія, такъ словами H есшественнаго разума, что и самыя невидимыя силы не могушъ совершенно посшигнушь Бога,-шъ силы, кошорыя провождаюшъ безплошную и блаженную жизнь, шогда какъ мы, во всякой нъгъ и разсъянносщи живущіе, и всъмъ порокамъ предавшіеся, стремимся увъдащь що, чщо, и для невидимыхъ существъ остается вовсе невъдомымъ. Въ споль важномъ дълъ имъя руководишелями сужденія собственнаго разума, и сію суетную опть человѣковъ славу, не назначая благоразуміемъ надлежащихъ границъ природъ своей, не слъдуя Божесшвенному Писанію и Ошцамъ, но увлекаясь, какъ бурнымъ сшрем-

Digitized by Google

VI.

леніемъ пошока, суемудріемъ ума своего, мы необходимо впадаемъ въ шакую погрѣшность. Но теперь, предложивъ вамъ слово, какое прилично и объ анаоемъ, и показавъ важность сего ни во что вмъняемаго гръха, обуздаемъ симъ неукропимыя уста, открывъ , предъ вами болъзнь небрегущихъ о таковомъ злѣ людей. Такъ бѣдсшвенно сосшояніе наше, что, страдая самою опасною гръховною бользнію, не знаемъ того, что мы не побъждаемъ и злъйшихъ сшрасшей, шакъ что исполнилось надъ нами Пророческое слово: Нѣсть пластыря приложити, ниже елея, ниже обязанія. Иса. 1, 6. Съ чего же начну слово мое, дабы истребить сіе зло? Представлю ли учреждение заповъдей Господнихъ, или безумное невъжество и безчувствіе ваше? Но когда я буду говорить о семъ, що не сшанутъ ли нъкоторые смъяться надо мною, и я не покажусь ли изступленнымъ? Не возопіють ли противъ меня за що, чшо я избираю для слова шакой печальный и плача достойный предметь? Что буду двлать? Скорблю и сокрутаюсь духомъ, и раздираюсь утробою, видя такую нечувствительность: поелику гръхи нати

ЧАСТЬ XIX.

превышающъ и пресшупленія Іудеевь, и нечесшіе язычниковъ. Входя, я вижу людей, не научившихся изъ Божесшвеннаго Писанія здравому разсужденію, ни мало несвѣдущихъ въ самомъ Писаніи, и покрываясь великимъ сшыдомъ молчу, видя людей бѣснующихся, пусшословящихъ, не разулѣющихо ни аже елаеолюто, ни о нихже утверждаюто, и Тим. 1, 7.-дерзающихъ вводить сіе одно несмысленное ученіе, и предавать анаеемѣ то, чего не понимають, такъ что и чуждые вѣрѣ нащей могуть смѣяться надъ нами, что мы не заботимся о доброй жизни, и не научились дѣлать добро.

О горе, о люшое горе! Сколько праведниково и Пророково желали видеть, сто лы видилю, и не видели; и слышать, сто лы слышило, и не слышали; Маш. 13, 17. а мы обращаемъ що въ шушку! – Внимайше слышанному, прошу васъ, дабы когда нибудь не забышь. Есшьли чрезъ Ангеловъ возвещенное Слово пребыло ненарушимымъ, и всякое преступленіе и преслушаніе получило досшойное мздовоздаяніе; що мы, о шоликомъ нерадевшіе спасеніи, какъ избежимъ

онаго? Скажи, какая цъль Евангелія благодаши? Для шого ли Сынь Божій воплошился, чтобы мы другъ друга угрызали и снъдали? Нътъ! Заповъди Христовы, будучи вездъ совершеннъе повельній Закона, пребують ошъ насъ и большей любви. Въ Законъ говоришся: Возлюбити искренняео твоего, яко самб себе: въ Евангеліи вельно и умерешь за ближняго. Слущай, что говорить Самъ Христось: Человъко нъкій схождаше отв Іерусалима во Іерихонд, и вд разбойники впаде, иже совлекше его, и язвы возложше, отидоша, оставлше едва жива. По слугаю же священнико нъкій схождаше путемо тъмд: и видъед его, мимоиде. Такожде и Левить, бывь на томь мъстъ, и видъеб, мимоиде. Самарянинб же нъкто, пріиде на то мъсто, и видъеб его, милосердова. И приступль обелза струпы его, возливая масло и віно: всадиво же его на свой ското, приведе во гостинницу, и прилъжа ему. И наутрія изшедь извемь два сребреника, даде еостиннику, и реге: прилвжи ему: и, еже аще пріиждивеши, седа созвращися, воздамо ти. Кто убо ото тріехо ближній мниттися быти впадшему во разбойники;

онд же реге: сотворивый со нимо милосты Реге же ему Іисусд: иди, и ты твори тач кожде. Лук. 10, 30 – 37. О чудо! не Священника, не Левиша назвалъ ближнимъ, но сего нарочито отверженнаго отъ Іудеевъ, Самарянина, говорю,-чуждаго, ругашеля свяшыни, сего одного назвалъ ближнимъ, поелику у него обръшена милосшь. Это сказалъ Сынъ Божій, эшо и Самъ Онъ исполнилъ, когда прищелъ въ міръ, принявъ смершь не за друзей шолько и близкихъ къ Себъ, но за враговъ, за ширановъ, за чародъевъ, за ненавидъвшихъ, за распинавшихъ Его, о кошорыхъ Онъ прежде сошворенія міра зналъ, чию они будущъ шаковыми, и кошорыхъ, не смощря на що, чшо предузналъ, сошворилъ, побъдивъ предвъдъніе благосшію: за нихъ издіяль кровь Свою, за нихъ смерши предалъ Себя. Хлебо, говоришь Онь, плоть Моя есть, юже Азб дамб за живото міра. Іоа. 6, 51. И Павель пишешь въ Посланіи: Аще бо врази бывше примирихомся Боец смертію Сына Еео. Рим. 5, 10. Также и въ Посланіи къ Евреямъ сказалъ, что Онъ за всвхо вкусило смерть. Евр. 2, 9. По сему есньям Онъ показалъ шакую любовь, и Церковь обра-

52

зуеть оную, каждый день принося моленія за всѣхъ; що какъ шы дерзаешь шакъ говоришь?-Ибо скажи мнъ, чшо значишъ сія анаеема, кошорую шы произносишь? Вникни въ слово, разсуди, чшо шы говоришь,-понимаешь ли силу ея? Въ Богодухновенномъ Писанія найдешь сіе слово произнесеннымъ объ Іерихонь: И прокленеши весь ерадо Господу Боец твоему. Інс. Нав. 6, 16. И у нась до сего времени во всеобщемъ обыкновении говоришь: шакой шо, на примъръ, сдълавъ шо-по, шъмъ самымъ принесъ анаоему. Эщо ли значищь анаоема? Но здъсь слово сіе имъешъ хорощее употребленіе, и означаешъ посвящение Богу. Что же значить анавема въ швоикъ усшахъ, есшьли не що: да будешъ онъ жершва діавола, да не будешъ ему никогда спасенія, будь онъ ошверженъ ошъ Христа!-

Но кшо шы, и ошкуда взялъ шакую власшь и силу? Ибо шогда сядешъ Сынъ Божій, и поставищъ овцы одесную, а козлища ошуюю. За чъмъ восхишилъ чесшь, кошорая принадлежищъ шолько лику Апостоловъ, и истинно ревносшнымъ ихъ преемникамъ, исполнен-

нымъ духа и силы? Да и они, сшрого соблюдая сію запов'єдь, съ такимъ чувствомъ изгоняли изъ Церкви ерешиковъ, какъ будшо бы выкалывали у себя правое око, что показываешъ ихъ великое состраданіе и сокрушеніе, какъ бы при ошнящій нездороваго члена. Почему Христосъ и назвалъ таковаго правымъ окомъ, означая сожальние извергавшихъ. Будучи бдишельны, какъ во всемъ другомъ, шакъ и въ семъ случав, они обличали и отвергали ереси, но ни одного ерешика не подвергли шакому наказанію. И Апосшоль въ двухъ шолько мъсшахъ, и шо, кажется, по нуждь, употребиль сіе слово, впрочемъ не прилагаетъ его къ извъстному лицу, когда, въ Посланіи къ Кориноянамъ, говорить: Аще кто не любить Господа нашего Іисуса Христа, да будеть проклять. I Кор. 16, 21. И въ другомъ мѣстѣ: Аще кто вамо благовъстито паге, еже пріясте, анавела да будетв. Гал. 1, 9. Почему же, когда никто изъ получившихъ власшь не сдълалъ шого, и не осмълился учинишь шакого приговора, шы осмѣливаешься дѣлашь то, учиняя противное смерти Господа, и предваряя судъ Царя? Хошище ли знашь,

54

что сказаль одинь, жившій прежде нась Свяшый мужъ, преемникъ Апосшоловъ, кошорый и мученичества удостоился? Дабы показать важность сего слова, такой употребиль примъръ: "Какъ облекшій себя въ царскую багряницу, простый гражданинъ, самъ и его сообщники, какъ шираны, предаюшся смерши: шакъ, говоришъ онъ, и злоупотребляющіе опредѣленіемъ Господа и ошлучающіе человъка отъ Церкви ввергають себя въ совершенную погибель, похищая достоинство Сына." Или вы почитаете за ничто прежде времени и Судіи произнести на кого нибудь шакое осуждение? Ибо анаоема вовсе отлучаеть от Христа. Но что говорять сіи, скорые на всякое зло?-,,Онъ ерепикъ, имветь въ себъ діавола, лжеть на Бога, и многихъ коварными убъжденіями и суепіною лестію ввергаеть въ бездну погибели. По сему ошверженъ Ошцами, особенно его учишель, произведщій раздѣленіе въ Церкви,-" разумъя Павліана или Аполлинарія. Но Слово Божіе весьма прилично умалчиваеть о частныхъ спорахъ, не выставляя новостей, кошорыя вводили многіе, но обличая заблужденіе и сильно укоренившіяся въ дущь лож-

55

ныя мньнія. Учи сб кротостію наказия противныя, еда како дасть имь Боев покаяніе вв разумв истины: и возникнутв отд діавольскія стти, живи уловлени вд еео волю. 2 Тим. 2, 25. 26. Раскинь мрежу любви, дабы поврежденное не погибло, но лучше исцълилось. Покажи, что ты отъ великаго расположения хочешь собственное благо сдълашь общимъ. Закинь сладкую уду состраданія, и такимъ образомъ испытавъ сокровенное, извлеки изъ бездны погибели погрязшаго въ ней умомъ. Научи, чшо принимаемое по предразсужденію или невъдънію за справедливое, несогласно съ преданіемъ Апостольскимъ. И естьли послушаетъ тебя человъкъ заблуждающій, то, по слову Пророка, онъ будешъ жишь, и шы избавишь душу свою. Есшьли же не послушаеть, но пребудеть упорнымъ, то дабы тебъ нe -остаться виновнымъ, обличи его предъ свидъшелями, шолько съ шерпъніемъ и крошосшію, чшобы Судія не взыскаль дущи ero ошть руки швоей,-не злобясь, не ошвращаясь, не преслѣдуя, но изъявляя ему чистосердечную и искреннюю любовь. Ее сшяжи, и есшьли другой не получишь пользы,-и это

56

великая польза, и это великое спляжание, что ты любить, и наставляеть въ учени Христовомъ! О семб, говорить, разумѣютб, яко Мои угеницы есте, аще любовь имате между собою. Іоа. 13, 35. Не будь любви, тогда ни познаніе таинъ Божінхъ, ни въра, ни пророчество, ни убожество, НИ мученичество за Христа не принесупть пользы, какъ увъряетъ Апостолъ: Аще имамб тайны вся, и весь разумь, и въру, яко и еоры преставляти, любее же не имамъ. никая польза ми есть. И аще языками Ангельскими елаголю, и аще раздамо вся имънія моя, и аще предамо тъло мос, во еже сожещи е, любве же не имамо, нисто же есль. Любы милосердствуеть, не гордится, не ището своихо си, вся покрываеть, всему въру емлеть, вся уповаеть, вся терпито. 1 Кор. 13.

Никшо изъ васъ, возлюбленные, не показалъ шакой любви ко Хрисшу, какъ свяшая оная душа. Никшо изъ человѣковъ кромѣ его не дерзнулъ произнесши шакихъ словъ. Сама душа его горѣла, когда онъ говорилъ: Исполняю лишеніе скорбей Христовыхо во

57

плоти моги. Кол. 1, 24. Еще: Молилбыхся самд азд отлугенд быти отд Христа по братіи моей. Рим. 9, 3. И: Кто изнемогаето, и не изнемогаю? 2 Кор. 11, 29. Имъя шакую любовъ ко Хрисшу, онъ никого He огоргиль, никому не причиниль насилія, никого не предаль анаеемь. Иначе не привлекъ бы ко Христу толикіе народы и цълые города, но совершилъ шо, смиряясь, претерпъвая удары, заушенія, посмъяніе ошъ всъхъ, снисходя, прося, умоляя. Такъ когда онъ пришель къ Аеинянамъ, и нашель всъхъ ИХЪ преданныхъ идолопоклонству, то не сталъ укоряшь ихъ, говоря: безбожники вы и великіе нечесшивцы!-Не сказаль: вы все почишаете за Бога, одного только Бога отвергаете, Владыку и Творца всъхъ. Но чтоже? Проходя, говорнить онъ, и соглядая святыни ваша, обрътохъ и капище, на немже бъ написано: невъдомому Богу. Его же убо невыдуще стите, сего азб проповьдую вамб. Двя. 17, 23.-О чудо! о отеческое сердце! Назвалъ богочшищельными Еллиновъ-идолопоклонниковъ, нечесшивыхъ. Почему? Поелику они какъ благочестивые совершали свое служение, думая, чшо OHR

чтуть Бога, такъ какъ были увърены въ шомъ. Молю васъ, а вмъсптъ съ вами и самаго себя, подражащь сему. Ибо есшьли Господь, провидящій расположеніе каждаго, и знающій, каковъ будешъ всякой изъ насъ. все шо устроилъ на тотъ конецъ, чтобы въ полной мъръ показать величіе даровъ Своихъ, и не смотря на то, что устроилъ не для злыхъ, удосшоилъ ихъ всъхъ благъ, желая, чтобы всв были подражателями Ему; почему же шы дълаешь вопреки сему,-шы, который приходить въ церковь, и совершаешь жершву Сына Божія? Или не знаеше, что Онъ трости сокрушены не прелолило и льна курящася не угасило? Иса. 42, 3. Что это значить? Слушай. То, что Іуду и подобныхъ ему во время паденія не ошвергнуль, доколь каждый, влекомый своею волею, предавался заблужденію. Не за невъдънія ли народа мы приносимъ моленія? Не вельно ли намъ молишься за враговъ, ненавидящихъ и гонящихъ? Вошъ мы совершаемъ служеніе, вошъ мы умоляемъ васъ. Санъ не на що дается, чтобы дъйствовать власшію, возвышаться, повелъвать. Всъ получили одного Духа, всъ призваны въ усыно-

вленіе. Кошорыхъ Ошецъ оправдаль, шъ должны служить братіямъ своимъ и во власти, по воль Его. И шакъ исполняя служение наше, умоляемъ васъ и заклинаемъ описшашь ошъ шакого зла. Ибо шошъ, кого шы предаешь анаоемъ, или живешъ, пребывая на земль, или уже умерь. Есшьли живешь, шы дълаешь худо, ошлучая его, когда еще онъ можешь исправишься, и обрашишься ошь зла къ добру. А естьли умеръ, то твмъ болве. Почему? Пошому чшо онъ своему Господу сшонить или падаенть, не находясь болье подъ власшію человіческою. Что сокрышо, на то опасно давать судъ свой; поелику одинъ Судія въчный знаеть и мъру познанія и количество въры. Почему мы знаемъ, прошу сказашь мнь, какъ онъ будешъ обвинящь или оправдыващь себя въ шошъ день, когда. Богъ будетъ судить сокровенное человъковъ? Поисшинъ неиспытани судове Eeo. и неизслъдовани путіе Его. Ктобо разульъ иль Господень, или кто совътнико Ели бысть? Иса. 40, 13. Можешъ бышь никшо чизъ насъ не думаешъ, возлюбленные, чито овъ удостоенъ крещенія; никто не знаетъ, чипо буденть нъкогда судъ. Чшо я говорю-

судъ? О самой смерши и исходѣ изъ шѣла не помышляемъ, ослъпившись земными предмешами. Ошсшаньше, прошу вась, ошъ сего грѣха. Вошъ я говорю и свидъшельсшвуюсь предъ Богомъ и избранными Ангелами, чшо въ день суда онъ будеттъ причиною великаго наказанія, и возжешь огнь несшерпимый. Ибо есшьли во образъ дъвъ-людей, сіяющихъ свышлою върою и жизнію, зрящій дъла ихъ Господь всѣхъ, ошвергнулъ ошъ чертога, за недостатокъ милосердія; то какъ мы живущіе въ совершенной безпечности, и немилосердо поступающіе съ единоплеменниками своими, удостоимся епасенія? По сему прошу васъ не опусшишь безъ вниманія словъ сихъ.-Ерешическое ученіе, несогласное съ принятымъ нами, должно проклинать, и нечесшивыя догмашы обличашь, но людей надлежишъ какъ можно щидишь, и молишься о ихъ спасеніи. О есниьли бы всѣ мы, имъя къ Богу и ближнему любовь, и сохраняя заповъди Господни, удостоились встръшишь небеснаго. Жениха съ милосердіемъ и горящими свѣшильниками въ день воскресенія, представляя Ему многихъ во славъ избавленныхъ состраданіемъ нашимъ, благода-

шію и человѣколюбіемъ Единороднаго Сына Божія, съ кошорымъ слава Ошцу, и Свяшому Духу, нынѣ и всегда и во вѣки. Аминь.

#### VII.

### НРАВЫ ХРИСТІАНЪ.

## **1.** Іерусалимская Церковь.

Намъреваясь описывать нравы Христіанъ, ны во первыхъ обращаемся къ шъмъ изъ нихъ. кои слышали ученіе опть самихъ Апосшоловъ, и находились подъ ихъ смотрвніемъ,-къ Іерусалимской Церкви, которую Іисусъ Хрисшосъ собсшвенными руками заложилъ на основаніи Синагоги, и которая была не только образцемъ, но и машерію всъхъ прочихъ Церквей. Посмошримъ, какъ Св. Писаніе изображаешь намь сихь первенсшвующихь Христіань. Баху терпаще во угеніи Апостолб и во общении и во преломлении хлъба и во молитеахо. Двян. 2, 42. И пошомъ: Вси же въровавшии бяху вкупь, и имяху вся обща. И стяжанія и имѣнія продаяху и раздаяху всвив, егоже аще кто требоваше. По вся же дни терпяще единодушно во церкви, и ломяще по домомо хлъбо, пріимаху пищу во радости и во простоть сердца, хваляще Бога и имуще благодать у

есвхо людей. Двян. 2, 44-47. И въ другомъ мъсть: Народу же въровавшему бъ сердце и душа едина: и ни единв же сто отв имъній своихо глаголаше свое быти, но бяху имв вся обща. Дъян. 4, 32. Не бяше нищь ни единв вв нихв: елицы бо господіе селомв, или домовомв бяху, продающе приношаху цѣны\_продаемыхв, и полагаху при ногахв Апостолв: даяшеся же коемуждо, егоже аще кто требоваше. 34. 35. И еще въ другомъ мъстъ: Рукали же Апостольскили быша знаменія и судеса во людехо многа: и бяху единодушно вси во притворъ Соломони. Ото протихо же никтоже слияще прилаплятися имо, но велисаху ихо людіе. Паге же прилагахуся върующіи Господеви, иножество мужей и женд. Двян. 5, 12.13.14.

Здѣсь Хрисшіанамъ приписываешся ученіе, молишва, причащеніе Свящымъ Тайнамъ, единомысліе, общишельность, благодушіе внушреннее, почшеніе, слава и любовь со стороны народа. Церковь Іерусалимская состояла изъ людей всякаго пола, возраста и званія, и въ крашкое время сдълалась весьма многочисденною. Извѣстно, что три тысячи дуть об-

рашилось при первой проповъди Св. Пешра и пять тысячь при второй; не разъ упоминаешся, чшо число върующихъ возрасшало со дня на день: а Св. Іаковъ (Двян. 21, 20.) удостовъряетъ, что оныхъ было нъсколько темъ. Большая часть изъ нихъ вела брачную жизнь; жили они ошдъльно другъ ошъ друга, ибо представляются ломящими по домомо хльбо, (Дъян. 2, 46.) ш. е. благословляющими и разделяющими между собою Свящое Причасшіе. При всемъ шомъ жили на общемъ иждивеніи, обращая всъ свои имущесшва въ деньги, кои Апосшолы, а въ послъдсшвіи семь Діаконовъ раздавали каждому, смошря по его нуждамъ, съ шакою върностію и благоразуміемъ, что между ими вовсе не было бъдныхъ.

И шакъ вошъ разишельный и совершенный примъръ шого равенсшва въ сшяжаніяхъ, и шой общищельносши, въ коихъ древніе Законодашели и Философы полагали върнъйшія средсшва содълашь людей счасшливыми, хошя не могли привесши оныхъ въ исполненіе. Всъ они ясно видъли, чшо для сосшавленія совершеннаго общесшва надле-Часть XIX. 5

жало изгнашь изъ онаго часшныя выгоды, препяшсшвующія духу любви; но ихъ усилія привлечь къ шому людей, и способы, ихъ въ шомъ удосшовѣришь, осшавались безъ успѣха. Для сего нужна была благодашь Іисуса Хрисша, кошорая одна можешъ прешворишь сердца и исправишь поврежденное есшесшво человѣка.

Главною причиною общишельносши между Іерусалимскими Христіанами была любовь, дълавшая ихъ всъхъ брашъями и соединявшая какъ бы въ единое семейство, гдъ всъ дети пользуются однеми благами, подъ надзоромъ опца, который, пипая ко всъмъ равную любовь, не допускаеть, чтобы они терпъли нужду. Они всегда имъли предъ глазами заповъдь о взаимной любви, кошорую Іисусь Христось повторяль столько разь, особливо въ навечеріи своего сшраданія, когда Онъ изрекъ даже, что по сей любви должно будеть распознавать Его учениковь. Іоа. 13, 35. Спасишель заповъдаль ученикамъ своимъ отречение отъ всякой собственности. Они хоптьли выполнить сіе повельніе не шолько въ расположении сердца, но и на

самомъ дѣлѣ, послѣдуя совѣшу: Аще хощеши совершено быти, иди, продаждь имѣніе твое и еради во слѣдо Мене. Машо. 19, 21. Ибо гораздо легче не привязывашься къ шому, ошъ чего мы рѣшишельно уже ошказались, нежели къ шому, чѣмъ мы еще обладаемъ. Пришомъ же имъ извѣсшно было предсказаніе Спасишеля о разрушеніи Іерусалима и самое время для сего Имъ назначенное, именно прежде, нежели лимо идето родо сей. (Машо. 24, 34.) По сему они ниче́го не хошѣли имѣшь, чшо бы ихъ привязывало къ сему несчасшному городу, и къ сей землѣ, кошорая долженсшвовала обраш́инься въ пуспыню.

Такимъ образомъ въ первой Іерусалимской Церкви мы видимъ чрезвычайный примъръ общишельностии между всъми върными. Св. Златоустъ, столь долго спустя послъ сего, не сомнъвался еще предлагать сей образъжизни, какъ примъръ достойный подражанія, и какъ средство къ обращенію всъхъ невърныхъ \*). Весьма въроятно, что каждый изъ Христіанъ Іерусалимскихъ занимался ка-\*) Злат. Бесъда 11 на Ап. Дъянія.

кимъ нибудь рукодъліемъ, по примъру Іисуса Хрисша и Аносшоловъ: ибо, кромъ шого, чшо сіе служило надежнымъ средствомъ къ восполненію издержекъ, мы зе можемъ придумать лучшаго и благороднъйшаго для нихъ занящія.

Сказано, чио върующіе пребывали въ ученія Апостоловъ, ш. е. постоянно занимались наукою спасенія, що слушая Апосшоловъ, кои бесъдовали къ нимъ всенародно и наединь, и сообщали все слышанное ими ошъ Господа, то читая Св. Писаніе и объясняя въ немъ однъ мъсша другими. Сказано, чшо они пребывали въ молишвв, и каждый день ходили въ Храмъ для собранія въ пришворъ Соломоновомъ и для единодушнаго шамъ молишвословія. Примъръ Св. Петра и Св. Іоанна, шедшихъ въ Храмъ на молишву въ девяшомъ часу, (Двян. 3, 1.) засшавляенть думать, что они тогда соблюдали тв же часы молишвъ, какіе Церковь соблюдаешть донынъ. Вообще по наружносши они жили, подобно прочимъ Іудеямъ, исполняя всъ обряды Закона и принося даже жершвы, (Двян. 21, 26.) что продолжалось ими до паденія

Храма; и сіе-то, на языкѣ Отцевъ, значило съ честію погребсти Синагогу.

Посль молишвы Писаніе замьчаеть преломленіе хлъба, подъ конмъ здъсь, подобно какъ и въ другихъ мъсшахъ новаго Завъша, разумъется Евхаристія. Таинство сіе совершалось не въ Храмъ, гдъ Хрисшіане, въ смъшеніи съ Іудеями, не имъли для сего свободы, но въ часшныхъ домахъ, въ присушспівіи однихъ върныхъ; и заключалось, подобно жершвамъ мира, пиршесшвомъ, коего упошребление долгое время сохранялось между Христіанами подъ именемъ ауаля, означающимъ любовь. Сказано, что они принимали пищу съ веселіемъ и въ простотв сердца. Подлинно всъ върующіе въ сіе время были настоящіе двти по своему смиренію, невинносши и безкорыстію. Оставляя блага и надежды мірскія, они ощдаляли ошъ себя причину жишейскихъ забошъ и печалей, и занимались единсшвенно ожиданіемъ Царсшвія Христова, которое почитали къ себъ весьма близкимъ. Послъ сего, есшьли мы не можемъ безъ удивленія чишащь крашкаго повъсшвованія, осшавленнаго намъ Писа-

ніемъ о сей первенствующей Церкви; то нѣть ничего удивительнаго, что она находилась въ такой любви и почтеніи у тѣхъ, кои были ея очевидцами. Она существовала въ Іерусалимѣ, въ продолженіи почти сорока лѣтъ, подъ смотрѣніемъ Апостоловъ и преимущественно Св. Іакова, своего Епископа, до того времени, какъ вѣрные, видя приближающуюся казнь сего несчастнаго города, сообразно съ предсказаніями Спасителя, (Мате. 24, 15.) отдѣлили́сь отъ невѣрныхъ Іудеевъ и удалились въ небольшой городъ Пеллу, гдѣ и пробыли благополучно во время Іерусалимской осады \*).

Впрочемъ окончательный, какъ выражаются Отцы, разводъ Церкви .Христіанской съ Іудейскою послъдоваль уже за окончашельнымъ разореніемъ Іерусалима, случившемся при Императоръ Адріанъ: ибо .40 сего времени, какъ видно изъ Исшоріи, Ieрусалимская Церковь имъла Епископовъ обръзанныхъ и родомъ Тудеевъ \*\*),-обстоятельпобуждаешъ думашь, ство, которое чшо \*) Евс. III. Ист. гл. 3. Епиф. Ерес. 7 и 20. \*\*) Евс. IV. Ист. гл. 5. Север. Сулп. Кн. 2.

и большая часть ихъ паствы состояла также изъ Іудеевъ и соблюдала законные обряды. Но съ сихъ поръ мы не примѣчаемъ тамъ болѣе Христіанъ Іудействующихъ по той причинѣ, что Іудеямъ запрещено было жи́ть въ новомъ городѣ Еліи, выстроенномъ на мѣстѣ Іерусалима \*). Тѣ изъ нихъ, кои, вышедъ изъ Іерусалима, продолжали держащься Іудейства, уже починаемы были Еретиками.

## 9. Состояніе язычниковъ до ихъ обращения.

Между шѣмъ возникали повсюду другія Церкви, состоящія изъ Іудеевъ и язычниковъ, которыя, подобно Церкви Герусалимской, казались чудомъ добродѣтелей и святости, смотря по тому состоянію, въ коемъ находились язычники до ихъ обращенія.

Незнающіе Исторіи полагають, будто люди, жившіе за 18 спольтій, были гораздо проще, невиннье и сговорчивье, нежели нынь, основываясь на щомь, что мірь, какъ \*) Евс. IV. Ист. гл. 6.

говорять, чась отгь часу болье портится, и чшо мы замъчаемъ даже въ нашихъ предкахъ чуждыя намъ чершы ошкровенносши и просшодушія. Но шь, кои со вниманіемъ чишали книги, перешеднія къ намъ ошъ Грековъ и Римлянъ, усматриваютъ совершенно прошивное. Проповъдь Евангелія къ язычникамъ началась въ царствованіе Клавдія и Нерона. Любопышсшвующій знашь, каковъ быль дворъ при сихъ Императорахъ, и какіе пороки въ немъ господствовали, можешъ найши разръшеніе у Тациша. Изображеніе нравовъ шого же самаго въка находишся у Горація, Ювенала, Марціала и Петронія. О безстудствахъ, какими наполнены ихъ писанія, тогда говорили и писали публично, поелику оныя и совершались ошкрышо; кажешся, что Провиденіе сберегло все сіи книги, во многихъ ошношеніяхъ впрочемъ вредныя, дабы показашь намъ, изъ какой бездны развращенія Іисусъ Хрисшосъ извлекъ родъ человъческій. Описаніе шъхъ же пороковъ можно видъшь въ Свешонів, въ писашеляхъ Исторіи Августа, описывающихъ два послѣдующіе въка, въ Лукіанъ, въ Апулеъ, въ Аоннев, однимъ словомъ, во всвхъ писашеляхъ,

72

И

Digitized by Google

о семъ съ довольною подробносшію, какъ то сдвлали между прочими Бл. Авгусшинъ, Тершулліанъ и Клименшъ Александрійскій; посль чего не должно дивишься шому ужасному изчисленію пороковъ, кошорое делаеть Св. Павель въ началъ своего посланія къ Римлянамъ. (Рим. 1, 29. 30. 31.)

Повреждение нравовъ перешло въ Римъ изъ Греціи, Египта и Антіохіи. Сто́ить полько бросить взорь на Аристофана, дабы видъть, до какой степени доходило въ его время развращение Грековъ. Но и посль они не сдълались лучше; ибо по завоевания Александровомъ роскошь и нъга между ими взошли до крайней сшепени. Исшорія Царей Македонскихъ, Египешскихъ, Сирійскихъ предсшавляеть безчисленные примъры всякаго рода беззаконій и неслыханныхъ мерзосшей. Кому не извъсшно, въ какой молвъ была Александрія, Антіохія и Коринеъ? Кому не извъсшно, сколько славились по своей роскоши и изнъженности города Іоніи и Малой Азіи? И среди сего-то растленія нра-

73

вовъ Хрисшіанство получило свое начало; въ сихъ-то самыхъ городахъ основались первыя знаменишьйшія Церкви. Въ Римской Имперія развращеніе было не только всеобщее, но даже публичное, явное, поддерживаемое и освящаемое Религіею. Свъдущіе въ Исторіи знающъ, въ чемъ состояли у Римлянъ обряды Бахуса и Цибелы. Повсюду разстабыли Венера, Адонисъ, Ганимедъ, влены и всъ превращенія Юпитера. Не было сада, въ которомъ бы не находилась статуя какого либо смешнаго божка, въ немъ предсъдашельсшвующаго. У женщинъ любимыя ивсни были шв, въ коихъ воспевались -01L бовныя связи боговъ, какъ то можно BNдъшь у Виргилія и Овидія; а на зрълищахъ большею частію представлялись или безчинсшва, или жесшокосши.

Обыкновенною забавою Римской черни было смошрѣшь на людей, одинъ другаго убивающихъ, или расшерзываемыхъ звѣрями. Каждый день осуждали на казнь невольниковъ по самымъ пусшымъ предлогамъ, и засшавляли ихъ шерпѣшь жесшочайщія мученія. Обласшные начальники часшо посшупали

•безчеловѣчно съ шѣми, кошорые были не Римляне. Императоры предавали смерти, кого хошъли, безъ всякаго судопроизводсшва; ошкуда происходишъ шо, чшо злые Государи пролили сшолько крови даже благородныйшихъ Римлянъ. Кромъ шого корысшолюбіе не уступало безчеловъчію; во все вмътивались обманы, въроломсшва, пронырсшва, клевешы, насильсшва и пришъсненія. Однъхъ ръчей Цицерона достащочно, дабы увъришься въ шомъ. Ежели Верресъ, во время Республики, совершилъ столько злодъяній въ шри года, управляя одною областію: шα чшо долженсшвовали совершишь, въ царсшвованіе Калигулы и Нерона, обласшные начальники, не боявшіеся судебнаго пришязанія, уполномоченные примъромъ Государя. И чего дъйствительно не совершили Албинъ и Флоръ въ Іудеъ, а Флаккъ въ Александріи?

Таковы-шо были до своего обращенія Хрисшіане. Разъ омывшись и освяшившись, (1 Кор. 6, 11.) они дълались другими людьми, нимало не похожими на шо, чъмъ были прежде. Впрочемъ, не должно скрывашь и до-

73

брыхь расположеній, коими опіличались многіе изь Грековь и Римлянь.

Во первыхъ они были весьма образованны; а образованность уже предполагаеть многія хорошія качесшва, кои можно назвашь наружными добродъшелями. Таковы сшепенносшь, снисходишельносшь и ласковосшь въ обращения, въжливость, расторопность, почтительность, доброжелательство, всегдашнее сшараніе о благоприличіи, преимущесшвенно уважаемое Греками. Все сіе можно имъшь, не бывши исщинно добродъшельнымъ, равно какъ и не имъщь, не бывши злымъ и порочнымъ; но добродъшель не совершенна безъ сей наружности, которая придаетъ ей гораздо большую прелесть и привлекашельносшь. Кромъ шого были между Греками многіе испинные Философы, п. е. пакіе люди, кои съ добрымъ намъреніемъ и при всвхъ усиліяхъ своего разума искали средствъ, могущихъ содълать людей счаспіливыми, и копторые исключищельно занимались швмъ, чшобы познашь исшину и жишь добродетельно, ошказываясь для сего заняшія опть всъхъ прочихъ дълъ и забопть, и

76

не жалья на сіе ни издержекъ, ни трудовъ, ни времени, употребляемаго на путетествія. Что касается до Римлянъ, то и въ нихъ, не смотря на общее поврежденіе, оставались еще нъкоторые слъды великодущія, постоянства и прочихъ добродъщелей, коими толико славились ихъ предки.

Благодать Евангелія, нисходя на сін добрыя расположенія природы, не могла не произвесши великихъ дъйсшвій. Корнилій, первый изъ язычниковъ, удосшоившийся приняшь сію благодашь, быль сошникь Римскій. Примъры мужесшва свойсшвеннаго Римлянамъ предсшавляющъ намъ многіе зваменитые Мученики, какъ то Св. Лаврентій, Св. Винкеншій, Св. Севасшіанъ, и многіе славные Епископы, какъ то Св. Кипріанъ, Св. Амвросій, Св. Левъ. Примъры важности, свойственной Греческимъ Философамъ, можно находишь въ дъяніяхъ Св. Поликарпа, въ швореніяхъ Св. Іусшина и Св. Клименша Александрійскаго, въ коихъ кромв того видна глубокая ученость и тонкая въжливосшь. Хрисшіанское смиреніе, смягчивъ жеспюкость Римлянъ в гордость Философовъ,

содълало ихъ исшинно мудрыми; послѣ шого, какъ Вѣра указала имъ цѣль, къ кошорой они должны сшремишься, ничшо другое не привлекало болѣе ихъ взора. Хошя они были весьма учены и образованны; но по премѣненіи нравовъ дѣлались сшолько скромными и просшодушными, чшо казались совершенно чуждыми просвѣщенія.

Такимъ образомъ Хрисшіанская Религія ушверждалась среди Римской Имперіи и среди самаго Рима, шогда какъ онъ находился въ самомъ цвъшущемъ сосшояни, въ въкъ просвъщеннъйшемъ изъ всъхъ въковъ, но вмъсшъ и самомъ развращенномъ. Божественность Евангелія не могла блистательнье обнаружиться, какъ восторжествовавъ надъ двумя склонносшями человъческими, кои были ему совершенно прошивоположны. Ученость и высокоуміе противились простоть Хрисшіанскаго ученія и смиренію въры; развращеніе сердца и поврежденіе нравовъ пропивоборствовали чистоть и строгости Христіанской нравственности. Вотъ важное замѣчаніе, на которое должно опираться прошиву шѣхъ, кои ушверждаюшъ, будшо

Апосшолы имвли дело шолько съ людьми необразованными и легковерными. Тершулліанъ весьма хорошо даешъ сіе замешишь язычникамъ (\*). "Лисусъ Хрисшосъ"-говоришъ онъ-",сделалъ не що, чшо Нума, кошорый "укрошилъ людей дикихъ и свирепыхъ, усшра-"щивъ ихъ множесшвомъ боговъ, коихъ на-"длежало умилосшивищь; но, нашедши лю-"дей уже просвещенныхъ и ослепленныхъ "своимъ мнимымъ просвещеніемъ, Онъ ош-"крылъ имъ глаза для познанія исщины."

(\*) Апологія гл. 2.

## VIII.

## СЛОВО

## въ недълю четвертую по Пасхъ.

Вб техб (пришворахъ) слежаше множество болящихб, слепыхб, хромыхб, сухихб, сающихб движенія воды. Іоан. 5, 3.

Не удивишельно, чшо при купѣли Силоамской находилось весьма много больныхъ. Въ ней дъйсшвовала сила Божія, но дъйсшвіе оной было весьма ограничено. Сходили на купѣль не многіе Ангелы, а одинъ: Анеелб Господень. И одинъ Ангелъ сходилъ не каждый день, а шолько одинъ разъ въ году: на всяко лъто. И одинъ разъ въ году сходилъ не на всъ прошоки Силоамскаго исшочника, а шолько на одинъ главный: схождаше во купѣль. Пришомъ не каждый, сходившій въ купѣль по возмущеніи воды, получалъ изцѣленіе, а щолько шошъ, кшо сходиль въ нее первый: и переый, иже влазяше по возлищении воды, здраво бываше.

Но можно ли не удивлящься, когда нахо-

димъ множество больныхъ при купѣли Христіанской-при купъли благодати, коея купъль Силоамская была шолько слабымъ изображеніемъ?-Здъсь не одинъ Ангелъ, но весь сонить чистъйшихъ духовъ, самъ Сынъ Божій и Духъ Свяшый низходяшъ на землю для поданія врачевства страждущимь; здъсь не одна купѣль источаетъ изцѣленіе, а столько купълей, сколько болъзней, или паче, сколько больныхъ; здъсь не одинъ разъ въ году ошкрываешся исшочникъ жизни, а единожды исшекши изъ ребра прободеннаго Искупи**шеля, шечешь чрезъ всѣ времена и в**ѣки; здѣсь не одинъ шошъ получаешъ здравіе, кшо приходишь къ исшочнику изцъленія первый, а всѣ—ошъ перваго до послѣдняго, кшо бы и когда бы ни пришель. И между шѣмъ, естьли о числѣ исцѣленныхъ судить по обилію иждиваемыхъ врачевсшвъ, що купъль Хрисшіанская исцъляенть больныхъ менъе, нежели купъль Силоамская.

Ошъ чего сіе? Ошъ чего ръки благодащи, изливаемыя на насъ, не исшочаюшъ намъ здравія душевнаго, между шъмъ какъ и одной капли ея досшащочно для шого, чшобы Часть XIX. 6

въ насъ самихъ ошкрылся исшочникъ воды, шекущей въ живоптъ въчный?- Можемъ ли мы, подобно Разслабленному, сказашь: Челоевка не имамв, да седа возмутится вода, ввержето ля во купъль? Но при купъли благодаши и ненужно человъка; здъсь самъ Богъ, устроивши ее, повергаешъ въ нее недужныхъ. Тъмъ паче, осмълимся ли, подобно шому же Разслабленному, сказашь, чшо мы приходили къ ней, но не получали изцъленія? Но шакъ говоришь значило бы обманывать самихо себя, эначило бы представить лживыив самаго Бога, который сказаль, тто естьли мы исповедаемо ерехи наши, то Онд, будуги благд, проститд намо ервхи наши и огистито насо ото всякой неправды. (1 Іоан. 1, 9. 10.) Напрошивъ смѣло можно сказашь, чшо многимъ изъ насъ уже говорено небеснымъ Врачемъ, и, можешъ бышь, говорено не разъ: Встань, возли постелю твою и ходи, - а они продолжающь безпечно лежащь во гръхахъ. И шакъ чшо же виною шого, чшо всемогущая сила благодаши не можешъ исцълипь нашихъ душевныхъ недуговъ? Виною

сему, Слуш., мы сами, виною сему наше нехошъніе.

"Но возможно ли, чшобы кшо нибудь изв насъ дъйствительно не хотълъ своего спасенія? Возможно ли, чшобы кшо нибудь обрекаль самь себя въ добычу ада? - Нъшъ, по благодати Божіей, мы не дошли еще до такого ожесточенія. «Дъйствительно, Слуш., мы не дошли еще до сего гибельнаго соспоянія, мы желаемъ спаспися, и еспьли бы каждому изъ насъ, шакъ же какъ Разслабленному, предложенъ былъ небеснымъ Врачемъ вопросъ: Хотешь ли быть здоровымо? то безъ сомнънія каждый бы отвъчаль: Ей Господи! хогу. Но каждый ли ошвъчаль бы правду? Какъ много нашлось бы шакихъ, кои, не думая обмануть Всевъдущаго, были -бы обманушы въ семъ случав сами собою! Ахъ! мы нигдъ сполько не обманываемъ самихъ себя, какъ въ дълъ собственнаго спасенія, хошя обманъ нигдъ шакъ не пагубенъ, какъ въ семъ дълъ! Кпю искренно желаепъ своего спасенія, топть делаеть все то, что служишъ ко спасенію. Кпо искренно желаешъ своего спасенія, тотъ удаляется все-

го шого, чию препяшсшвуещь дьлу спасенія. Сіи два признака сшолько же върны, сколько просшы, и сшолько же просшы, сколько върны. Воспользуемся ими для нашего вразумленія.

1. Кто искренно желаето своего спасенія, тото исполняето все то, тто служито ко спасенію.

Примѣръ Разслабленнаго служишъ самымъ убъдишельнымъ доказашельствомъ сей исшины. Болье полжизни просшершый на одръ бользни, кощорая похишила у него все, кромь желанія здравія, осшавленный всьми людьми и всеми членами своего шела, - онъ собираещъ послъдніе осташки жизни, дабы принесши ихъ въ жершву желанію жизни, воздвигается отъ тридесяти - осмилътняго одра и влечещъ себя къ цълебной купъли. Уже онъ досшигаепть послъдняго предъла вмъсшъ долгаго пуши; своего крашкаго И уже примѣчаешъ признаки насшупающаго возмущенія воды, уже гошовъ повергнушь себя въ купъль-и вдругъ видишъ, чшо исцъленіе предвосхищено другимъ. Какое иску-

шеніе для шого, кому пройши пяшь пришворовъ Силоамскихъ сшоило болѣе, нежели для другаго обходишь всѣ грады Іудейскіе! Но Разслабленный шѣломъ, не изнемогаешъ въ духѣ: каждый годъ подвергаешся шому же искушенію, и каждый годъ приходишъ къ купѣли. Не очевидно ли, Слуш., чшо онъ искренно желалъ своего выздоровленія; ибо дѣлалъ для сего все, чшо могъ?

Такъ ли поступаемъ мы? Дълаемъ ли для своего спасенія все що, что можемъ дълашь? Мы не можемъ собственными силамн шворишь дълъ исшинно Богоугодныхъ, шъмъ паче не можемъ сами собою исторгнуть корень грѣха, въ насъ живущаго; но мы можемъ воздыхашь о свободъ чадъ Божінхъ, умоляшь Ощца Небеснаго о шомъ, чшобы изведена была изъ шемницы гръха душа наша, можемъ, посредствомъ върносши осташкамъ есшественнаго свъта, содълать себя способными къ принятію благодати Божіей. Тъмъ паче, по приняшіи ся, можемъ и должны трудиться вмъстъ съ нею надъ усовертенсшвованіемъ себя въ добродъшели, возеръвать дарб Божій, живущій въ нась, (2 Тим. 1, 6.)

85

шеплою молишвою, чшеніемъ Слова Божія, обращеніемъ съ людьми, успѣвшими въ духовной жизни, можемъ и должны, забывая задняя, простираться во предняя, искать большихо и лугшихо даровд, быть готовыли на всякое дъло блаеое, всегда болье усовершаться во дъль Господнемб, (1 Кор. 12, 31. 15, 58. 2 Тим. 3, 17.) изыскивать способы къ совершенію всего шого, чшо истинно, тто сестно, тто справедливо, тто гисто, тто любезно, тто достославно, сто составляето добродътель и похвалу..... (Фил. 4, 8.) Приводимъ ли въ исполнение сію драгоцънную возможность? Питаемъ ли въ себъ искреннее желаніе сдълаться лучшими, нежели каковы мы всь по природь? Стараемся ли быть неукоризненными предъ судомъ совъсши И соблюдаемъ ли чистоту ея? Мужественно ли исходимъ на брань прошиву пороковъ п не уступаемъ ли имъ побъды надъ собою безъ всякаго сраженія съ ними? Умоляемъ ли Бога о помощи и върно ли употребляемъ средсшва, дарованныя намъ для нашего спасенія? Ревностно ли занимаемся чшеніемъ Слова Божія и сшараемся ли исправищь

недосшашки, кошорые замѣчаемъ въ самихъ себъ, когда смошримся въ сіе зерцало испины? Часто ли входимъ во внутреннюю клъть нашу для исповъданія предъ Ошцемъ Небеснымъ согръщеній нашихъ и всегда ли зашворяемъ за собою двери? Исполняемся ли радосшію, когда намъ говоряшь: Вб AOMO Господень пойдемо, и входимъ ли въ него съ сердцемъ сокрушеннымъ и духомъ смиреннымъ? Подражаемъ ли Свяшымъ Божіимъ человѣкамъ и находимъ ли удовольствіе съ ними? Радуемся ли, нашедъ случай оказашь помощь страждущему человъчеству, и печалимся ли, когда ничемъ не можемъ ушешишь бъдствующаго брата, кромъ желанія ему помощи свыше?

Съ къмъ, Слуш., происходишъ все сіе; щого жизнь ни какъ не можешъ походишь на жизнь міролюбцевъ; шошъ на все земное смошришъ по ошношенію къ небесному, во всемъ видимомъ ищешъ невидимаго, въчнаго; шошъ гошовъ ощказашься ошъ всего и все ночесшь умешомъ, чщобы пріобръсшь или не пошерящь Хрисша; у шово мысль о въчносщи есшь первою и послъднею мыслію,

Digitized by Google

87

усовершенствованіе себя въ добродътели первымъ и послъднимъ желаніемъ; для шого самыя пріяшныя минушы въ жизни, когда онъ свободно можешъ предашься размышленію или бесёдё о блаженсшве небесныхъ собратій своихъ;-для того самыя горестныя минушы въ жизни, когда онъ не чувсшвуешъ внушренняго влеченія къ небу;-топгь не смущается никакими превратностиями жизни, кромъ тъхъ, въ коихъ подвергается опасносши спасеніе или его, или его собратій; — тотъ судить о счастіи и несчатіи ближнихъ своихъ, о ихъ достоинствъ и недосшоинсшвь, не по успьхамъ ихъ въ дълахъ мірскихъ, но по преспъянію въ дълахъ любви и самоотверженія; того самыя удовольсшвія ошзывающся шоскою о небесномъ отечествь; того самыя сновидьнія предсшавляющь свящыя изображенія надеждь сердечныхъ; крашко: шого жизнь есшь видимое пригошовленіе къ жизни лучшей, къ будущему пребыванію съ Богомъ.

Такова ли, Слуш., наша жизнь? Есшьли шакова, що мы искренно желаемъ спасшися, смѣло можемъ сшучашь въ двери Божесшвен-

88

наго милосердія и совершенно можемъ бышь увърены, чшо намъ не будешъ сказано: *Не знаю васб.* Но есшьли не шакова, шо судише сами, можно ли желашь искренно своего спасенія и не дълащь шого, чшо служишъ ко спасенію? Между шъмъ какъ много изъ насъ найдешся шакихъ, кошорымъ собсшвенная ихъ совъсшь должна въ семъ случаъ сказащь: не такова, не такова.

2. Кто искренно желаето своего спасенія, тото удалязтся всего того, сто препятствуето дълу спасенія.

Посмотрите, говориль нѣкогда Апостоль Павель Кориноянамь, (г Кор. 9, 25). посмотрите на позорище. Въ чемъ не отказывають себъ, отъ чего не воздерживаются подвизающеся на немъ, дабы содълать себя способнѣе къ достиженію вѣнца побѣднаго? И между тѣмъ какой это вѣнецъ, для достиженія котораго отказываются отъ всего? Вѣнецъ тлѣнный, который не рѣдко увядаетъ прежде, нежели украситъ главу побѣдителя. Естьли же они, продолжалъ Апостоль, воздерживаются отъ всего для

полученія вінца шліннаго; шо можно ли не воздерживаться намъ, которые подвизаемся для полученія непліннаго?

Исполняется ли, Слуш., въ насъ сіе Апостольское ученіе? Удаляемся ли опть всего ного, что можеть препятствовать нашему спасенію? Мы знаемъ, что все, находящееся въ мірь, есть похоть плоти, похоть осей и еордость житейская, сто кто любитв мірд, вд томд нётд любеи Отгей, сто любовь ко міру есть вражда на Бога: послыдуемъ ли совѣту Апостола: не любить лира, ни того, сто во мірв, не двлать и не воворить ничего по мірскому. (1 Іоан. гл. 2.) Мы знаемъ, что плоть и кровь не могунь наслъдовашь царсшва Божія, что законъ плоши во всемъ прошивоположенъ закону духа, что угожденіе плоти влечеть въ плънъ гръха: распинаемъ ли плоть свою со страстями и похотями? Умерщвляемъ ли земные уды ея? Находимо ли удоволь. ствіе во немощахо, во обидахо, во гоненіяхв, вб нуждахв, єб притъсненіяхв, (2 Кор. 20, 10.) кошорыя, преогорчевая плошь, воскриляющъ духъ нашъ? Мы знаемъ, чшо,

90

обращаясь съ человѣкомъ развращеннымъ, можно и самому сдълашься развращеннымъ: чшо разврашныя бесъды поршятъ самые благіе нравы: отвращаемся ли всякаго брата, безтинно поступающаео? Удаляемся ли собранія людей лукавыхо и разврашныхъ? Бъгаемъ ли путя несестивыхо и съзалища ецбителей? Мы знаемъ, что разсъяние, служа препятствіемъ успѣху въ дѣлахъ мірскихъ, шъмъ паче вредишъ преспъянію въ авль благочестія; что у кого очи блуждають по концамъ міра, у того не можетъ бышь цълымъ ни умъ, ни сердце: уклоняемся ли ощъ щума мірскаго, усщраняемся ли шьхъ случаевъ, въ кошорыхъ можемъ подвергнушься опасности пошерять ИЗЪ виду нашъ долгъ, нашу совъсшь, наше спасеніе? Убъгаемъ ли, подобно Давиду, въ пусщыню сердца, дабы шамъ чаяшь спасенія опть Господа? Мы знаемъ, что страсти суть самые опасные враги добродътели, что человъкъ. ими обладаемый, подобенъ волнъ морской, въшромъ поднимаемой и разбиваемой: претраждаемъ ли имъ входъ въ наше сердце, изгоняемъ ли изъ него въ случав насильсщвеннаго вшорженія ихъ?-

)

Кто дълаентъ все сіе, Слуш! у того солние не заходить во еневе, шошъ camoму умъренному веселію гошовъ сказащь: то ты делаешь? (Екк. 2, 3.) Тошъ не шолько не същуещъ на законы воздержанія и лишенія, предписываемые Церковію, но паче распространяеть ихъ вліяніе на всв потребносши своего шъла и собсшвеннымъ примъромъ сшараешся уполномочишь ИХЪ Baжность и защитить от нареканія въ строгоспи; шошъ, при всемъ снисхожденіи къ плоши, никогда не пресшаешъ смошрѣшь на нее, какъ на лънивый прахъ, коимъ обременяешся духь дьяшельный, и почишая въ ней будущаго сонаслъдника въчной славы, бодрственно преследуеть настоящаго изменника въ брани. Тошъ не прежде вступаетть съ къмъ нибудь въ союзъ пріязни и дружества, какъ совершенно увърившись, чшо онъ можепть раздълящь съ нимъ не однъ земныя, но паче небесныя надежды, и піошчасъ расторгаеть оный, какъ скоро примъчаеть, что находящійся съ нимъ въ союзъ начинаешть любищь более славу человеческую, нежели Божію. Для шого весь міръ со всѣми его прелесшями предсшавляенть унылую стра-

ну изгнанія; для шого всѣ блага земныя подозришельны, ибо онъ знаешъ, чшо самыя невинныя изъ нихъ погубили многихъ на вѣки. Крашко, шого вся жизнь есшь посшепенно возрасшающее удаленіе ошъ суешы мірской, посшепенно увеличивающееся шоржесшво надъ чувсшвенносшію.

Такова ли, Слупп., наша жизнь? Естьли пакова, що мы искренно желаемъ своего спасенія, и безъ сомнѣнія, вскорѣ услышимъ вожделѣнный гласъ: Встань, возли постелю твою и ходи. Естьли же не шакова: що сколько бы ни говорили мы о нашемъ желаніи спасшися, въ насъ нѣшъ сего желанія; ибо, судище сами, можно ли желашь спасенія и не удаляшься шого, чшо препятствуешъ дѣлу спасенія? Между шѣмъ, сколь многимъ изъ насъ должна сказащь и въ семъ случаѣ собственная совѣсшь: не такова, не такова.

Какова же? Дълаемъ ли по крайней мъръдля неба по, чпо дълаемъ для земли? Дълаемъ ли для пріобрътенія спасенія по, чпо дълаемъ для сохраненія здоровья, для исцъленія себя опъболъзней, для пріобрътенія почестей и бо-

·Digitized by Google

ташсшвъ, для поддержанія благоволенія къ намъ высщихъ насъ, для досшавленія себъ минушныхъ выгодъ, крашкихъ удовольствій? Постыдное сравнение! Но между шъмъ едва ли не постыднъе для многихъ изъ насъ слъдствіе онаго; едва ли нѣкоторымъ изъ насъ не скажешъ въ семъ случав собсшвенная совъсть: не дълаемо, не дълаемо и сего. Дълаемъ ли хошя чшо нибудь для своего спасенія? Безъ сомнѣнія, Слуш., каждый изъ насъ дълаешъ для сего чшо нибудь, но какъ много найдется такихъ, у коихъ сіе то нибудь, по строгомъ и безпристрастномъ изслъдованіи, должно обрашишься въ нигто! Что же мы дълаемъ?-Что бы ни дълали; но естьли не дълаемъ для Бога, то дълаемъ для врага Его, для нашей погибели, для ада.

И между шѣмъ чего желаемъ мы? Чего ищемъ? Неба, вѣчносши, Бога.... Слуш! можемъ ли мы при нашей духовной недѣяшельносши, не ощущая сшыда, даже наименовашь величесшвенные предмешы нашихъ желаній?-Мы любимъ издѣвашься надъ шѣми, кои для досшиженія какого нибудь важнаго въ дѣлахъ мірскихъ предпріяшія упошребля-

ють малыя и недъйствительныя средства, и называемъ ихъ мечшашелями, людьми безразсудными: чъмъ же должно назвашь насъ, насъ, которые надъемся получить отъ небеснаго Судіи въ награду цѣдое небо за такой трудъ, коего земные судіи не почли бы достойнымъ награжденія малымъ пространствомъ земли?.. Древніе защитники Христіанства упрекали мудрецовъ языческихъ, чшо они, много шребуя ошъ человъка, слишкомъ мало объщающъ ему: не могушъ ЛИ нынъшніе язычники сдълать упрека многимъ изъ Христіанъ, что они, объщая себъ все, ничего не требують от себя? Удивительно ли послъ сего, есшьли въ наши времена нъкоторые усомнились въ самомъ существованія наградь небесныхъ? Ахъ! постыдная хладносшь къ небу самыхъ Хрисшіанъ, Хрисшіань, для коихъ существуеть небо, всякаго можетъ заставить спросить: существуеть ли небо? Удивительно ли, что нъкоторые усомнились въ дъйснивіи самой благодати на сердце человъка?-Принимая вотще сію Божественную силу, сокрывая безъ всякаго плода и какъ бы уничшожая ее въ себъ совершеннымъ небреженіемъ о цей, мы

)

по необходимости пролагаемъ путь къ сомнѣнію о ея дѣйствительности, и даже бытіи. Такимъ образомъ наша слабость, наша недѣятельность въ дѣлѣ спасенія виною того, что въ очахъ людей погибельныхъ самое Божество кажется недѣятельнымъ! Такимъ образомъ сокровище благодати, ниспосылаемое намъ для искупленія вѣчнаго богатства, по причинѣ нашего злоупотребленія, не только не обогащаетъ насъ, но служитъ поводомъ къ упреку въ бѣдности противъ Того, кто низпосылаетъ оное!—

Гибельное злоупошребленіе! Ибо чшо оно угошовляещь намъ? Угошовляещь лишеніе благодащи, а вмѣсшѣ съ нею всего. Правосудный не будешъ наказывашь насъ, какъ древнихъ Израильшянъ, ошвращеніемъ лица своего ощъ насъ; Онъ не будешъ закрыващься облакомъ, чшобы не дошла къ Нему молишва наща, Онъ не будешъ ошнимашь у насъ Пророковъ и вождей, не пошлешъ на насъ и глада Слова своего, осшавищъ намъ самое шѣло и кровь Сына своего; но ошнимещъ ощъ насъ благодащь свою. Тогда самые Пророки и вожди наши будущъ провѣ-

щашь намъ суешная; шогда мы будемъ молишься, и молишва наша, не очищая гръховъ нашихъ, сама будешъ обращашься въ гръхъ; шогда мы будемъ чишашь или слышашь Слово Божіе, и вмъсшо вони жизни будемъ обоняшь въ немъ воню смерти; шогда мы будемъ вкущашь плошь и пишь кровь Хрисшову, и сія пища спасенія будешъ служишь для насъ шолько въ судъ и осужденіе; тогда,-ужасно и помыслишь!-самые лучи небеснаго милосердія будушъ споспъшествовашь шолько къ шому, чшобы мы, какъ плоды гнъва, скоръе созръли для въчной погибели.

Слуш.! шеперь не важно для многихъ изъ насъ слышашь подобныя угрозы съ сего священнаго мѣсша, и между шѣмъ, есшьли мы захошимъ, онѣ могушъ спасши насъ. Важно будешъ вспомнишь о нихъ предъ пресшоломъ, окруженномъ шьмами Ангеловъ, но шогда онѣ не спасушъ никого изъ насъ. Доколѣ купѣль благодаши не пресшала возмущашься заслугами нашего Ходашая, соберемъ послѣдніе осшашки силъ душевныхъ, дабы приближишься къ ней и повергнушь въ нее бремя грѣховъ, насъ подавляющее. Аминь.

ЧАСТЬ ХІХ.

.)

7

земная жизнь есть мѣсто странствованія для человѣческаго духа.

Возлюбленніи! молю яко пришелцево и странниково, огребатися ото плотскихо похотей, яже воююто на душу: житіе ваше имуще добро во языцѣхо, да о нѣмже клевещуто васо, аки злодѣево, ото добрыхо дѣло видѣвше прославято Бога во день посѣщенія. 1 Петр. 2, 11. 12.

Горе шому, кшо презрѣлъ единое, необходимое! Когда ложныя радосши навсегда осшавяшъ его; шо за мраками гроба не возсіяешъ для него ушренняя заря! На землѣ нѣшъ ничего посшояннаго; все погибаешъ безвозврашно. Ошъ яросши жесшокихъ бурь увядающъ цвѣшы жизни, — и бѣдные сшранники спѣшашъ успокоишься въ могилѣ. Но вѣра видишъ зарю. Сквозь мракъ ночи проницаешъ свѣшъ. Съ высошы Восшока слышенъ гласъ духовъ: "Гдѣ Самъ Господъ носилъ кресшъ, шамъ нѣшъ ошечесшва для дущи!" и съ свящилища небесъ нисходишъ

миръ въ душу. Надъ грязною пещерою въющъ весенние въщры, и свъшящиеся цвъшы указующъ на ошечесшво-шуда, гдъ цвъщушъ для насъ радосши, къ кошорымъ никакой вихрь земной не можешъ коснушься; гдъ послѣ горькой печали, послѣ сна во гробѣ, сердечная въра въ Бога созрѣешъ въ въчное созерцание. Блаженъ, кого благословение Ощца руководишъ въ землѣ сшрансшвования! Онъ среди всѣхъ опасносшей сохранишъ сердце свое вѣрнымъ, и на самыхъ ушѣсисшыхъ пушяхъ не пошеряещъ своего ошечесшва.

Что мы дъйствительно здъсь странники, сіе весьма ясно открывается намъ, когда мы видимъ человъка въ побъдоносной борьбъ его съ своею судьбою. Это есть самое величественнъйтее зрълище, которое, такъ сказать, отверзаетъ намъ міръ невидимый и даетъ намъ видъть дъйствіе силъ его, когда человъкъ и наипаче Христіанинъ, подкръпляемый силою въры, и добродътели, противустоитъ силъ времени и обнаруживаетъ превосходство духовныхъ силъ свомхъ предъ всъми неблагопріятствующими

Digitized by Google

ему обстоящельствами. Сіе возносить нась превыше видимой природы, и свидъшельствуепть о высшемъ чувствъ въ человъкъ, произходящемъ изъ другаго иіра, когда онъ изъ любви къ добродъщели и благочестію, KOшорыя пишаешъ въ сердцъ своемъ, съ безропошнымъ шерпъніемъ переносишъ самыя жестокія страданія. Таковые опышы ражлаюшъ въ сердцъ нашемъ изумление и уваженіе къ человѣческой природь. Они громко говорящь, что человъкъ Божественнаго произхожденія, и чшо онъ охошно жершвуешъ симъ міромъ міру высшему. Слѣдсшвенно, въ которомъ онъ долженъ чувствовать себя дома, и кошорый долженъ бышь для него чужою страною?-

Подобное чувсшво раждаешся въ насъ, когда мы, чишая Исторію, встрьчаемъ въ оной мощныхъ върою людей всъхъ временъ, которые, сокрушаясь болъзнію о нечестіи своего времени, не взирая на неблагодарность и преслъдованіе, посвящали жизнь свою своимъ ближнимъ. Ибо, естьли ты не видищь, что сія земля есть мъсто странствованія для добродътели и Въры; то ска-

жи мнь, ошь чего провозвъсшники оныхъ шакъ часто оканчивали жизнь свою на лобныхъ мъсшахъ. И есшьли ихъ терпъніе и дъла были шолько обыкновенное явленіе міра; що скажи мнв, почему шы удивляешься великой силь и изумляещься предъ шемъ священнымъ мужесшвомъ, съ кошорымъ сін провозвестники, осужденные на смершь, въ хвалебныхъ пъснопъніяхъ среди пламени свидъшельствовали о негиблющемъ сокровищъ, которое они носили въ скудельныхъ сосудахъ? Конечно пошому, чшо сія сила и мужество были отъ Бога, а не отъ человъкъ? (2 Кор. 4, 17.) Они шли и плакали, когда несли драгоцънныя съмена свои, и возвращались съ радосшными пъснями, неся снопы свои. (Псал. 126, 6.) Не представляющся ли они тебь, какъ первосвященники человъческаго рода при олшаряхъ бользней своихъ, охошно жершвующіе своею жизнію. Возблагоговъй предъ ними, и познай, что тлънное шъло, сіе удоборазрушимое зданіе, что земля съ своими непрестанно измъняющимися явленіями не есть блаженное отечество для человѣческаго духа. Возблагоговъй наипаче предъ Распятымъ на кресть, который изъ

Digitized by Google

въчнаго ошечесшва принесъ намъ самое ясное познаніе объ Оппць. Не быль ли Онъ свыть изъ иной страны, котораго тьма не могла объящь? (Іоан. 1, 5.) Жесшокосердые человъки не изгнали ли Его, какъ ненависшнаго чужестранца, который могъ имъ говорить: "Я ошъ вышнихъ, а вы ошъ низшихъ!?" По сему они не разумъли Его. Его царсшво и царсшво всъхъ шъхъ, кои послъдовали Ему, не было отъ міра сего. По сему они и не требовали от него никакой награды. Ихъ непремъняемая любовь сама себъ была наградою, которая ни истяввала въ пламени, ни изчезала въ крови. Они были выше своей судьбы,-и уже не сыны скорошечнаго времени! Тлънная земля сія не была для нихъ ошечесшвомъ,-они пишомцы въчносши, въ сообшествв съ Богомъ!-Такъ, не для земли полько святая Въра и въчная добродътель; не для сей шолько скорошечной жизни сердце сь своими безконечными желаніями!

Но суешная мудрость міра сего поставляеть землю сію единственнымь для себя поприщемь, и внѣ оной ничего болѣе не желаеть. Ибо въ семъ состоить различіе ме-

жду мудростію міра сего и истинною добродѣтелію, что та получаеть для себя пищу изъ страны, чуждой для духа,—отъ земли сей; а сія заимствуетъ силу свою изъ отечественной страны, изъ духовнаго, невидимаго міра Но не должны ли были бы созрѣвать для добродѣтели и правды и видимые, земные плоды, естьли бы сами онѣ были собственными растѣніями земли, а не растѣніями неба?

Такъ дъши, съ своими чистыми руками и сердцами, съ своимъ невиннымъ взоромъ, представляются намъ юными странниками, кои, прищедши изъ другаго міра, не разумъюшъ сшарыхъ и опышныхъ людей, которые слишкомъ рано пробуждающъ ихъ ошъ ихъ блаженныхъ мечшаній, дабы дашь имъ несродное съ ихъ природою направленіе и образоващь ихъ для земной жизни. Въ семъ смыслъ добродътельный человъкъ часто видить себя странникомъ между окружающими его; и въ семъ смыслъ Премудрый говоришъ: Праведникъ благоугождаетъ Богу; по сему спъшишъ оставить порочную жизнь. (Премудр. 4, 14.) Но жизнь, въ которой нечаль такъ

близка къ радосши, въ кошорой съмя добродъшели съешся со слезами, — жизнь, кошорую всъ, и часшо самые лучшіе оканчивающъ въ борьбъ и шрудахъ, — шаковая жизнь не можешъ бышь нашимъ ошечесшвомъ. Наша въра, наша любовь, наша надежда влекушъ насъ къ высшей цъли.

> Но есшьли мы увърены, что мы здъсь въ землъ странствованія; то вся наша жизнь,весь міръ, насъ окружающій, являешся намъ какъ бы въ другомъ видъ. Ибо міръ и жизнь отражаются въ насъ. Онъ являются намъ въ шакомъ шочно видъ, какой получаютъ въ нашемъ разсуждении. Сколь же великая должна произойти перемъна въ нашемъ сердцъ, когда мы, говоря досель о мірь семь, земномъ и суешномъ, что въ немъ живемъ X движемся и существуемъ, нынъ отъ искренняго сердца скажемъ: Вб Богъ живелю и движемся и есмы! не имъемо здъсь пребывающаго града, но грядущаго взыскусмо.

Глубокій смысль, заключающійся въ семъ образѣ странствованія, освящаеть все бы-

шіе наше, освящаещъ всь наши дъйсшвія, наши радосши, наши страданія.

Апосшолъ Пешръ въ вышеупомянушомъ мъстъ говорятъ: Молю васъ, какъ странниковъ и пришельцевъ, провождашь жизнь честную. И дъйствительно, естьли им земную жизнь нашу почишаемъ не инымъ чъмъ, какъ странствованіемъ въ чужой земль; то мы предохраняемъ себя чрезъ шо ошъ двухъ весьма опасныхъ заблужденій, въ кошорыя впадаеть большая часть людей. Въ одно впадающь шь, которые слишкомъ много или почти единственно живуть для сего міра; и пошому осшавляющъ безъ всякаго вниманія всъ высшія пошребносши духовной ихъ природы, стремятся только къ внъщнимъ пріобрѣшеніямъ, къ чувсшвеннымъ шолько удовольствіямъ, - вообще грубое вещество почишающъ своимъ идоломъ. Эщо сушь суешные и гордые міра сего, честолюбцы, любосшяжащели и сласшолюбцы, и всв шв, которые болье или менье увлекаются ложными прелестями міра сего. Ихъ большая часть. Въ другое впадаютъ тъ, которые уже изключительно занимающся міромь невидимымь, **шеряющся въ несбышочныхъ желаніяхъ, и ду**маюшъ весши свяшую жизнь шолько въ удаленіи ошъ міра и его невинныхъ радосшей; кошорые, чрезмърно разгорячая воображеніе, разслабляюшъ духъ и сшановяшся ни къ чему неспособными; поелику они въ своей мечшашельной жизни шолько вздыхаюшъ, вмъсшо шого, чшобы шрудишься.

Оть обоихъ сихъ заблужденій, то есть, опъ чрезмърной привязанносши къ сему или тому міру, предохраняеть нась увъренность, чию мы на земль сей находимся въ сшранствовани; что слъдовательно съ одной стороны мы не должны ни упускать изъ вида своей цвли-ошечества, ни шеряться ВЪ суетной привязанности къ скоропреходящимъ благамъ и удовольсшвіямъ; съ другой спюроны не должны шакже забывать и великаго намъренія Ощца Небеснаго,-дълать дотоль, доколь есть день, пока не пришла еще ночь, когда уже никшо не можешъ дълашь. Ибо и Апосшолъ Павелъ сильно желаль осшавишь трудную, подвижническую жизнь свою, и соединиться со Христомъ; но онь говоришь къ филиппійцамъ: Для васъ,

для вашего блага, кошорое я могу в долженъ еще созидать, нужно, чтобы я еще оставался въ сей жизни. (Фил. 1, 23. 24.) И что можеть болье побудить насъ къ общеполезной двяшельности, что можеть удобнъе разположить насъ къ сердечному принящію Божественной заповеди,-давать свеіпить свъту, дабы чрезъ наши добрыя дъла прославлялся Ошецъ Небесный, есшьли не то убъжденіе, что мы только путемъ добродътели можемъ возвратиться въ блаженное ошечество, и что только при добромъ поведеніи своемъ спокойно можемъ ожидашь вожделъннаго гласа, кошорымъ Небесный Ощець воззовешь нась къ Себъ изъ сей земли странствованія?

Но Хрисшіанинъ съ радосшнымъ чувсшвомъ замѣшишъ, чшо ошъ исполненнаго вѣры воззрѣнія его на вѣчное ошечесшво каждая сила души, каждое движеніе сердца, каждое сшремленіе духа его получаешъ нѣкое высшее, свяшѣйшее направленіе. Тѣ, кои въ несчасшномъ заблужденіи сію землю сшрансшвованія почишаюшъ своимъ ошечесшвомъ, скишаюшся по распушіямъ міра сего безъ цѣли,-безъ

намъренія, и какъ своею неспособностію ко всему высокому и Свящому, шакъ и своимъ ослабъвшимъ духомъ ясно свидъшельсшвующъ о шой бъдности, въ которую впадаетъ человвкъ, пошерявшій высшее чувствованіе своей жизни, чувствование небеснаго своего произхожденія. Но не можеть не имѣть чисшыхъ разположеній и любви ко всему доброму шошъ, котораго мысленный взоръ всегда обращенъ къ небесному ошечеству, гдъ заключается все то, чего жаждетъ сердце его, куда влекушъ его святъйщія надежды и желанія, гдъ онъ ожидаешь явленія Вога во всей ясности, гдъ узритъ своего Искупишеля и въчно будетъ наслаждаться съ Нимъ шою славою, кошорую далъ Ему Отецъ. Тъ, коихъ всъ мысли, желанія и надежды заключаюшся шолько въ птвеныхъ предълахъ жизни настоящей, хотя двй-И ствують иногда для пользы человъчества. но изъ однихъ своекорысшныхъ видовъ; они домогающся чрезъ що шолько чесши и славы у людей, и ихъ дъяшельность шошчасъ прекращаешся, какъ скоро громкая слава не сопушствуеть имъ, какъ скоро земный успъхъ не увънчаваетъ ихъ желаній, и они съ

шрудовъ своихъ пожинающъ неблагодарносщь. Но не упомишся въ своемъ стремлении тошъ, кшо увъренъ, чшо земная жизнь его имъешъ опношеніе къ міру візчному, чшо діла, кошорыя онъ двлаешъ съ упованіемъ на ошечество, для него непотеряны. Онъ не утомишся въ дъланіи добра и шогда, есшьли мірь сей не соплетаенть ему никакихъ вънцовь; для него гошовишся неувядаемый вьнецъ въ томъ міръ, такъ какъ и его жительство есть уже на небесахъ. (Филип. 3, 20.) Въ сей жизни странствованія онъ избираешъ себъ блага нешлънныя. Побъда исшины, торжество добродътели и благоденствіе человъчества, - вотъ единственный предметъ его желаній, его надеждь, его стремленій. Другихъ цълей онъ не можешть имъшь; иначе долженъ забышь свое назначение, своего Ощца. Все, чшо онъ ни дълаешъ, дълаешъ по заповъди сего Опща, который послалъ его въ сію землю странствованія, и который нвкогда опять воззовенть его къ Себъ. Что можешь болье содьлашь нашу жизнь свяшою? Чшо можеть доставить болье чистошы нашимъ намъреніямъ, болье силы нашимъ дъйствіямъ? По сему-то Христіанская

Въра жизни своихъ исповъдниковъ сообщаешъ що высокое, духовное выраженіе, кошорое, шакъ сказашь, есшь ошблескъ міра невидимаго. Дъла Хрисшіанина происшекаюшъ изъ чисшъйшаго исшочника, изъ Исшочника въчной жизни; произходя ошъ Бога, онъ ничего не имъюшъ подражашельнаго, ничего заимсшвованнаго изъ обыкновенной дъяшельносщи, но имъюшъ свой собсшвенный первообразный видъ.

Есшьли мы здёсь сшранники; шо чшо для насъ есшесшвеннёе, какъ шо сущесшво въ насъ, по кошорому мы чувсшвуемъ себя спранниками, и кошорое слёдсшвенно не принадлежишъ сей землё, шо есшь, духъ нашъ, почишашь сущесшвомъ небеснымъ, и чувсшво высокаго происхожденія своего обнаруживашь шщашельнымъ уклоненіемъ ошъ грёха, въ шой увёренносши, чшо мы служили бы шолько чужимъ идоламъ, когда бы земныя блага приковывали къ себё наши желанія и воспламеняли сердце наше къ низкимъ удовольсшвіямъ.—Хрисшіанинъ взываешъ съ Апосшоломъ Павломъ: Задная забывая, во предная же простираяся, ко налёрен-

110

ному теку, ко потести вышняео званія Божія о Христь Іисусь. (Филип. 3, 13.14.) Онъ помышляеть о горнемь, а не о земномь. (Кол. 3, 2.)

И сія мысль освящаешь и улучшаешь для и самыя наслажденія жизни насшоя-Hero шей. Есшьли мы ищемъ нашихъ радосшей только въ наслаждении тлънными вещами, то мы проходимъ поприще жизни сей безъ высшаго предчувствія; каждый день приносимъ жершвы нашей суетности, скопляемъ себъ сокровища, какъ рабы любосшяжанія, или иждиваемъ оныя, какъ расшочишели; ввергаемъ себя въ постыдныя узы чувственныхъ удовольсшвій, или, шо пресмыкаясь, шо надмеваясь, предаемся безумной гордосши. Напрошивъ, естьли бы мы стали отвергать всякую чистую радость въ здетнемъ мірь, содълались бы неблагодарными предъ шо Богомъ за шъ благодъянія, которыя щедрая рука Его обиљино излила и на сію земную. жизнь нашу. Христіанинъ наблюдаетъ счасшливую средину. Онъ наслаждается и сею жизнію. Для подкръпленія себя въ своемъ путешествія онь пользуется часами покоя

и отдохновенія. Онь печеніся и о благососшоянія земнаго бышія своего, о здравія своего штела. Оно есшь спушникъ его въ его сшрансшвования; оно есшь хижина, въ которой обитаеть безсмертный духъ. Посредствомъ пгвла онъ находится въ связи со всъми тварями. Отъ его благосостоянія большею частію зависить спокойствіе его духа. Но какъ вообще въчное должно бышь предпочишаемо временному, доховное-чувственному; то Христіанинъ всегда гоповъ отвергнуть от себя земное, какъ скоро оно служить ему препятствіемъ къ достиженію візчныхъ цізлей; онъ жершвуешь имъ, когда шребуешъ шого его уваженіе къ благамъ неплъннымъ. Почему онъ пщашельно старается предохранить сердце свое отъ привязанносши къ суешъ; ибо онъ долженъ будешъ навсегда осшавишь все то, что пріобрълъ въ сей жизни, когда разрушится сія хижина, въ которой пребываетъ духъ его.

Но онъ наслаждается высшими радостями и въ сей жизни. Онъ находится въ чужой странѣ, и ищетъ своего отечества. При

памятовани сего настоящая жизнь является ему во свъшъ будущей жизни. Только шо составляеть для него выстее наслаждение, чшо доставляеть удовольствіе безсмертному его духу. Благочестіе, дружество, любовь и природа - вошъ чшо приводишъ сердце его въ восхищеніе. Побъда правды и истины возбуждаетть его къ радостному пъснопѣнію. И его радосши не сушь шумныя, оглушающія, каковы бываюшь радосши чувственныя, скоропреходящія. Онв, подобно благодъшельной рось, живошворящей землю, оживляющь его новыми силами, и исполняюшъ душу его пихимъ восторгомъ. Онъ не обольщають ослъпляющею наружностію, но сушь исшинныя и живыя, ибо произшекаюшь опь Бога; онв сушь испинная жизнь дущи; онѣ помогаюшъ Хрисшіанину, средн всъхъ искушеній въ земль странствованія, сохранишь достоинство безсмершнаго сущесшва своего неприкосновеннымъ ошъ грубыхъ чувсшвенныхъ удовольсшвій, и съ непорочнымъ сердцемъ, чуждымъ пристрасния ко всему земному, возврашиться въ объящія въчной Любви.

ЧАСТЬ ХІХ.

И когда судьба обращаеть на него мрачное чело свое; тогда въра освящаеть и самыя страданія его; ибо онъ страдаеть, для лучшаго міра. Онъ знаеть, что жизнь въ землъ странствованія сопряжена со многими скорбями; знаеть, что ненарушимое счастіе никогда не было долею земли и достояніемъ лучшихъ изъ людей. По сему онъ умъряетъ свои потребности по отношенію къ сей жизни и заранъе пріучается ограничивать́ себя и укръпляться въ надеждъ,

Есшьли бы здёсь было блаженное отечесшво: тогда изчезло бы въ нашемъ сердцѣ ничѣмъ неистребимое жеданіе будущей блаженной жизни; но вмѣстѣ умолкли бы и всѣ бури, которыя еще носятся надъ землею, или человѣкъ долженъ былъ бы имѣть другое чувство, или вворомъ Божества долженъ былъ бы смотрѣть на сцѣпленія судьбы, или повергнуться въ гибельное о́тчаяніе.

Но ожидай, спрадалецъ! ожидай съ шерпъніемъ разръшенія пвоей учасши. Опецъ видипъ насшоящія спраданія швои, и Его

намъренія, по которымъ Онъ еще не зоветъ шебя къ Себъ, хошя сокровенны, но премудры и благодътельны. Не забывай, странникъ! чпю земля не есшь предълъ швоимъ надеждамъ, Еще малое время, и шы обрашишься назадъ въ своемъ шесшвіи и пойдешь домой; могила будеть тебь дверію къ Отеческому, дому. Вспомни, какъ страдалъ Ħ Искупитель твой, который, находясь въ вемль странствованія, говориль: Я изшель опть. Опща и пришелъ въ мірь; опящь осшавляю міръ и гряду ко Ошцу-вспомни сіе, и познай себя въ семъ образъ! Вспомни, какъ Господь въ ночи предъ своимъ страданіемъ молился и о шебь: Ошче! кошорыхъ Ты Мнь даль, хочу, чшобъ шамь, гдь Я, и они были со Мною. И сей самый Господь швой, кошорый называешъ Себя любовію, кошорый сопвориль шебя, помогаешь шебь несши и кресть швой, и пребудеть съ тобою до твхъ поръ, когда последнія слезы разлуки измѣнящся въ первыя радосшныя слезы свиданія, когда всь земныя ночи, проведенныя во бденія и болезненныхъ вздохахъ, изчезнуть въ кроткомъ сіяніи отечественнаго свъща. Тогда внидещь пы въ радость про-

115

его Господа Івсуса; шогда не буденть болье сшраданій для ушружденныхъ сшранниковъ!-

# краткое историческое свъдение

X.

## о Никифорь Монахь.

Преподобный Отець нашь Никифорь, провождавшій подвижническую жизнь во Свяшой Авонской горь, и процвътавшій въ сороковыхъ годахъ чешырнадцатаго спольтия, быль наставникомь и тайноводителемь Григорія Өессалоникскаго въ высокомъ ученіи подвижническаго любомудрія, какъ самъ нъгав о томъ свидътельствуетъ. Въ свободномъ ошъ попеченій безмолвіи бесвдуя съ однимъ собою, и содълавшись единиченъ самъ въ себъ, а чрезъ сіе неизреченно соединясь съ премірнымъ, высочайшимъ предметомъ желаній, онъ получилъ блаженный даръ всущесшвленнаго въ сердце свъша благодаши. Такимъ образомъ сей Блаженный, будучи сперва самъ богашо одаренъ неизобразимымъ образомъ обоженія и Богошворнымъ сокровищемъ, послъ и намъ ошечески и обильно въ предлежащемъ сочинении оное преподалъ, есшьли желаемъ одинаковыхъ съ нимъ удо-ЧАСТЬ XIX.

стомпься наградь. Здѣсь совокупиль онь изъ жизнеописаній Свяшыхь Ошцевь разныя мѣста, дающія понятіе о трезвленіи, внижанія и молитвѣ, присовокупиль нѣчто отъ себя, а такимъ образомъ для желающихъ спасенія поставиль самые вѣрные вѣсы священнаго трезвленія, и лѣствицу чистой, неразсѣянной молитвы и проиєтекающихъ изъ нея благь.

И шакъ восходище, восходище, всв желающіе, чшобы обишалъ въ васъ Хрисшосъ, и хошящіе, во образъ Духа Свяшаго, преображашься ошъ славы въ славу, и швиъ обогошворишься, и сподобишься сввшлаго доспоянія спасаемыхъ.

# никифора монаха

## СЛОВО

# О ТРЕЗВЛЕНИИ И ХРАНЕНИИ СЕРДЦА, ИС-ПОЛНЕННОЕ НЕ МАЛОЙ ПОЛЬЗЫ.

Вы, которые желаете узръть велельтное явленіе Божесшвеннаго свѣша Спасителя нашего Іисуса Христа; которые пренебесный огнь сердечно ощупишь хощеше; которые тщитеся опытомъ и чувствомъ удостовъриться въ примирении съ Богомъ; которые, чтобы найти и пріобръсть сокровище на полъ сердецъ вашихъ сокровенное, оставили все мірское; которые вознамърились отнынъ свътло возжечь свътильники душевные, и все настоящее отринули; которые разумъніемъ и опытомъ царствіе небесное, внутри васъ находящееся, познать и получить ищете! пріидите, преподамъ вамъ науку въчной, небесной жизни, или лучше, способъ, по кощорому дъйствующій безъ труда и утомленія вводится въ пристанище безстрастія, и который не под-

вержень никакому обману или возмущению ошъ бъсовъ, кромъ шого случая, когда мы далеко внъ жизни, въ которую васъ ввожу, по непослушанію заблуждаемъ, подобно какъ и Адамъ нъкогда, презръвъ заповъдь Божію, подружась со зміемъ, и возмнивъ, чшо онъ върень, до пресыщенія напишань оть него плодомъ прельщенія, и шакимъ образомъ во глубину смерши, мрака и шлънія бъдсшвенно себя и всъхъ пошомковъ своихъ низринулъ. И шакъ допусшише возводишь себя; или исининъе сказащь, возврашимся, брашія, къ себъ самимъ, отвращаясь совъта зміинаго, и круженія въ вещахъ влекомыхъ къ земль. Ибо примиренія и союза съ Богомъ не иначе мы можемъ досшигнушь, развъ когда прежде, упошребляя всъ усилія, возврашимся къ себъ, или лучше, войдемъ въ себя, усшраняясь ошъ коловращенія міра и суешнаго попеченія, а держась неослабно царствія внушри насъ сущаго. Дъло необычайное! Пошому жизнь монашеская и называешся искусшвомъ искусшвъ и наукою наукъ. Ибо сіе преподобіе не сіи плънныя вещи приносишъ намъ, читобы мы умъ нашъ, низводя ошъ лучшихъ, въ нихъ погребали; но объ-

120

щаешъ намъ дивныя нъкія м неизреченныя блага, которыхо око не видело, и ухо не слышало, и которыя на сердце селовъни не восходили. (1 Кор. 2, 9.) Также и брань наша не есть противо крови и плоти: но противв нагалв, и властей и міродержителей тымы века сего. (Ефес. 6, 12.) Естьли же настоящій вікь есть тыма: ню 'да бъжимъ ошъ него; а бъжащь должно мыслію. Ничего да не будешъ у насъ общаго со врагомъ Божіимъ: Ибо кто захотетв быть ему другомв, тоть будеть враев Божій; (Іак. 6, 4.) а сдълавшемуся врагомъ Вожіимъ кто поможетъ? Для того станемъ подражащь ощцамъ нашимъ; и поищемъ, какъ они, сокровища внушри сердецъ нашихъ, и обръшши оное, да держимъ кръпко, делая вместе и храня, (Быш. 3, 15.) ибо къ сему опредълены мы въ началь. Есшьли же явишся другой Никодимъ, и сшанешъ споришь о семъ, и скажешъ: какъ можешь кто войти въ сердце, и тамъ дълать или жишь? подобно какъ и шошъ возразилъ Спасителю: Како можето селов тко родиться, будуги старъ? Не ужели можеть оно вторигно войти во утробу матери своей, и

121

Digitized by Google

родиться? (Іоан. 3, 4.) Таковый да слышинть н нынь, что духо дышето, едь хогето. И естьли мы съ шакимъ невъріемъ сомнъваемся о предметахъ дъящельности: какъ достигнемъ обласши созерцанія? Ибо лъсшвица къ созерцанію есшь двяшельносшь. Но какъ шаковому невърующему не можно бышь удосшовърену безъ доказащельствъ изъ писаній: для шого жишія Свяшыхъ, и чщо ими письменно **N310**жено, въ пользу многихъ въ семъ Словѣ предсплавимъ, дабы каждый могъ шъмъ удосшовъришься, и оппложищь всякое сомнъніе. И шакъ, начавъ Слово ошъ Великаго Ощца наmero, перейдемъ потомъ къ последующимъ, и по возможности собравъ нъкоторыя ихъ изрвченія и двянія, для уввренія предложимъ,

# **Изб житія** Преподобнаго Отца нашего Антонія.

"Нъкогда къ Аввъ Аншонію шли два бра-"ша. Въ пуши не досшало у нихъ воды, ошъ "чего одинъ умеръ, а другой былъ близъ "смерши. Не могши болъе ишщи, онъ ле-"жалъ на землъ, ожидая смерши. Аншоній,

"находясь на горъ, позваль двухъ Монаховъ, "шушъ случившихся, и понуждалъ ихъ, го-"воря: возмише кувшинъ воды, и бъгище по "Египешской дорогв: изъ двухъ шедшихъ "одинъ уже умеръ; и другой умрешъ, есть-"ли не поспътище. Мнъ открылось это въ "молитвв. Монахи пошли и нащай одного "лежащаго мершвымъ, и погребли; а друго-"му сохранивъ жизнь водою, привели его къ "Спарцу; разсилояніе же было на день пу-,лин. Есшьли бы кшо спросиль, для чего Ан-, шоній не сказаль о семь прежде, нежели "одинъ изъ пушешесшвенниковъ умеръ; сей "вопросъ былъ бы не правиленъ. Ибо опре-"дъленіе смерши зависьло не ошъ Аншонія. ,,но онгь Бога, который одному опредълиль "умерешь, а о другомъ ошкрылъ Аншонію. "Аншоніево же чудо было шолько шо, чшо "онъ, находясь на горѣ, имѣлъ сердце mpe-"звенное, и Господь показаль ему ощда-"ленное."

Видищь, что Антоній за трезвленіе сердца сдвлался Боговидцемъ и провидцемъ. Ибо въ сердцъ Богъ является уму, въ началь, по словамъ Іоанна Лъствичника, яко огнь,

очницающій любишеля, пошомъ, яко свъшъ, озаряющій умъ, и содълывающій его Боговиднымъ.

Но да прейдещъ слово къ прочимъ Ошцамъ,

**Изв** житія Святаго Өгодосія, насальника общежитія.

"Божественный Өеодосій такъ произенъ "былъ сладкою стрълою любви, и такъ свя-"занъ узами ея, что онъ дъломъ исполнилъ "сію высокую и Божественную заповъдь; "Возлюби Господа Бога твоего вский серд-,цемв твоимб, и всею душею твоею, и "встив разумитніемо твоимо. А сіе не ина-, "че могло быть, какъ устремленіемъ всѣхъ "есшесшвенныхъ силъ души не къ какимъ "либо настоящимъ вещамъ, но единственно "къ вожделъванію Создашеля. И сіе-то на-"зываю я умною дъяшельностию души. Ta-",кимъ образомъ онъ и шогда, когда умолялъ, "многимъ былъ стращенъ; и тогда, когда "укорялъ, любезенъ, и во всемъ пріятенъ. "Кто столько, какъ онъ, полезенъ даже при - робращении со многими? Кшо споль иску-

"сенъ собиращь чувства, и обранцать ихъ "внутрь, шакъ чиобы среди самыхъ волне-"ній пребыващь въ большей шишинѣ, неже-"ли среди пустыни, и бышь одинакову во "многолюдствѣ и въ уединеніи?"

Видише, чшо и великій Осодосій, чрезъ шо, чшо собираль и вводиль внушрь чувсщва, пронзень быль любовію къ Создашелю.

#### Изд житія Святаго Арсенія.

"Чудный Арсеній остерегался между про-"чимъ, чтобы ни вопросовъ письменныхъ "не предлагать, ни писемъ не писать. И "это не потому, чтобы онъ не могъ. Какъ "не могъ писать тотъ, которому такъ "легко было говорить прекрасно, какъ лег-"ко другимъ только говорить? Причиною же "сказаннаго была привычка къ молчанію и то, "что онъ не охотно показывался. По сему-то "и въ 'церквахъ, и въ собраніяхъ, онъ вся-"чески старался, и не видъть никого, и не "быть видимымъ отъ другихъ. Онъ скрывался, "становясь за столпомъ, или за какою ли-"бо другою преградою; и, не будучи примъ-

"чаемъ, избъгалъ сообщенія съ другими, же. "лая внимащь себъ, собирашь умъ внушрь, "и шакимъ образомъ удобно возносищься къ "Богу."

Такъ и сей Божественный мужъ, земный Ангелъ, внутрь собираетть умъ, дабы твмъ удобнве возноситься къ Богу.

Изб житік Святаго Павла Латрскаго,

"Божесшвенный Павель всегда жиль въ "горахь и пусшыняхь, обращаясь сь дикими "звѣрями, какъ съ сосѣдами, и дѣлясь съ ни-"ми нищею; иногда же и въ Лавру прихо-"диль, удосшоивая посѣщенія Брашію; увѣ-"неваль и училь не малодущесшвовашь, не "облѣняшься ощь шрудныхъ дѣлъ добродѣ-"пели, но со всякимъ вниманіемъ и разсужде-"ніемъ держащься Евангельскаго жишія, и "благодущно прошивоборсшвовашь духамъ зло-"бы. При шомъ излагалъ имъ и способъ, ко-"мъ бы они могли и прежнія сшрасшныя "ваечашлѣнія изглаждащь, и новыя сѣмена "спрасшей ошвергащь"

Примъчай, какъ сей Божесшвенный Ошецъ училъ невъдущихъ учениковъ способу, какимъ можно ошражащь нападенія сшрасшей. Способъ сей былъ не иной, какъ храненіе ума. Ибо симъ шолько а не другимъ, оное совершаещся.

Но простремъ Слово далѣе.

#### Изб житія Святаго Савсы,

"Божесшвенный Савва, когда ошрекшаго-"ся ошъ міра находилъ и правила Монашес-"кой жизни върно изучившимъ, и уже мо-"гущимъ хранишь умъ свой и прошивобор-"сшвовань сопрошивнымъ помысламъ, при "шомъ и памяшованіе мірскихъ вещей изъ "мысли изгнавшимъ; шогда въ Лавръ давалъ "ему келлію, есшьли шошъ слабъ и немо-"щенъ шъломъ; а есшьли здоровъ и кръиокъ, "шо и сшроишь келлію повелъваль."

Видишь, какъ и Божественный Савва требовалъ отъ учениковъ храненія ума, и потомъ, давая имъ келліи, позволялъ сидъть въ нихъ. Что же будетъ съ нами, которые

въ келліяхъ сидимъ праздно, даже и не вѣдая, есшьли на свъшъ храненіе ума?

#### Изб житія Аввы Агавона.

"Одинъ брашъ спросилъ Авву Агаеона, "говоря: скажи мнѣ, Авва, чшо больше, "шѣлесный шрудъ, или храненіе внушренно-"сши? Авва ошвѣшсшвовалъ: человѣкъ подо-"бенъ древу; шѣлесный шрудъ есшь лисшья, "а храненіе внушренносщи есшь плодъ. Какъ, "по словамъ Писанія, всякое дерево не при-"нослицее добраго плода, посѣкаюто, и бро-"саюто во огонь: (Маше. 3, 10.) шо оче-"видно, чшо все наше сшараніе должно бышь "о плодахъ, що есшъ, о храненіи ума. Одна-"ко для покрова и укращенія надобны и "лисшья, кощорые сущь шѣлесный шрудъ."

Чудно, какой приговоръ произнесъ Свяшый сей на всъхъ, не имъющихъ храненія ума, а хвалящихся одною дъяшельносшію, сказавъ, чшо всякое дерево не приносящев плода, що есшь, храненія ума, а имъющее одни лисшья, що есшь, дъяшельносшь, по-

сѣкаюто, и бросаюто во огонь. Страшно ръшеніе твое, Отче!

#### Аввы Марка ко Николаю.

"И шакъ есшьли хочешь, сынъ мой, якъщь ,внушри собственный свытильникъ умнаго "свъша духовнаго познанія, чшобы шы могъ "не прешкновенно ходишь въ глубочайшей "ночи cero міра, и члобы, по Пророческому "изреченію, отв Господа управляемы бы-"ли стопы теои, да кръпко возхощешь пу-"ти (Псал. 36, 23.) Евангельскаго, то есть, "да восхощешь съ пламенною върою чрезъ желаніе и молитву сдълаться причастни-"комъ совершенныхъ Евангельскихъ заповъ-"дей Господнихъ; що я показываю шебъ уди-, вишельный способъ и изобръшение духовна-"го искусства, требующее не тълеснаго "труда или подвига, но духовнаго труда, "ума и внимашельной мысли, вспомощесшву-"емой спірахомъ и любовію къ Богу. Симъ "искусствомъ тебъ иожно будетъ удобно "прогнашь полчище враговъ. И шакъ есшьли хочешь одержать побъду надъ стра-"сшями: що молишвою и помощію Божіею

"войди въ самаго себя; проникни во глубину "сердца; преслъдуй сихъ шрехъ сильныхъ "исполиновъ: забвеніе, лъность и невъденіе, "кошорыя составляють подкръпление мыс-"ленныхъ иноплеменниковъ, чрезъ кошорыя "прочія злыя страсти входять, дъйствують, "живушъ, и усиливающся въ душахъ любо-"сласшныхъ. Чрезъ великую внимашельносшь ,и напряженіе ума, съ вышнею помощію, "найдя невѣдомое многимъ, шы возможешь "такимъ образомъ, при великой тщатель-.,носши и молишвъ, избавишься ошъ злыхъ "исполиновъ. Ибо усердіемъ къ испинному "познанію, къ памятованію Слова Божія и ,къ доброму согласію, есшьли шаковое усер-,діе посредствомъ дъятельной благодати "прилъжно возбуждается и тщательно со-"храняешся въ сердцъ, изглаждаюшся въ "немъ слъды забвенія, невъденія и льноспи."

Видишь ли согласіе духовныхъ изръченій? Видишь ли, какъ ясно излагаешся въ нихъ искусство вниманія?

· Смощри пакже, чшо говорящъ намъ и слъдующіе.

### Селтаго Іоанна Лествисника.

"Безмолвникъ есшь шошъ, кшо домогаещ-"ся чуда-заключить безптелесное въ телес-"номъ домъ. Тошъ безмолвникъ, кошорый "Сказаль: Я сплю, а сердце мое бдить. "Пъсн. 5, 2.) Запивори дверь келли для "шѣла, дверь языка для слова; и двери вну-,треннія запри ошъ духовъ. Сидя на высо-"шь, наблюдай, и есшьли уже умьешь, що "примъчай, какъ, когда, ошкуда, въ какомъ "числь, и какіе подкрадывающся шаши, чшолбы войти и похитить виноградь. Когда "стражъ утомится; то встанетъ, помолишся, пошомъ опяшь сядешъ, и мужесш-"венно примется за то же двло. Иное двло "наблюденіе помысловъ; а иное храненіе ума. иСколько отстоить востокь оть запада: "сполько и послъднее ощъ перваго, и гораз-"до шруднье шого. Какъ шаши, увидя лежа-"щее на нъкошоромъ мъсшъ царское оружіе, "не кидающся на него, какъ случищся: шакъ и собравщій къ сердцу молишву не прос-"шо окрадывается отъ мысленныхъ разбой-"HUKOBL. "

Слышишь слова, открывающія чудное діланіе сего великаго Отща? Но мы, бродя какъ будто во тьмѣ, и какъ будто въ ночное сраженіе, ходя, такъ сказать, поверхъ душеполезныхъ духовныхъ словъ, добровольно слъпотствуемъ, и оставляемъ оныя безъ вниманія.

Смотри еще и въ послъдующемъ, что питутъ намъ Отцы въ руководство къ трезвленію.

#### Аввы Исаіи.

"Когда кшо ошлучишь себя ошь порока; "и шочно познаешь всв грвхи, какіе учи-"ниль предь Богомь (ибо не увидишь грв-"ховь, есшьли не ошлучишь себя ошь нихь "ошлученіемь горькимь): шогда досшигшій "сея списпени обрѣшаешь плачь и молишву "и способность спыдишься предь Богомь, "при воспоминаніи злой любви къ страстямь, "пей; и Богь поможещь намъ по иноже-"стви лилости своей. И есщьли мы не "соблюли сердца нашего, какъ Ощцы нащи

"то постараемся сдълать по крайней мъръ "то, что намъ возможно, сохранить тъла "наши безъ гръха, какъ требуетъ Богъ; и "будемъ увърены, что въ сіе постигшее "насъ время глада Онъ сотворитъ съ нами "милость какъ и со Святыми своими."

Здъсь великій сей Отець ободряеть и самыхъ немощныхъ, говоря: естьли мы и не соблюли сердца натего, какъ Отщы наши, да сохранимъ по крайней мъръ тъла наши безъ гръха, какъ требуетъ Богъ, и Онъ сошворитъ милость и съ нами. Великое видио въ семъ Отцъ милосердіе и снисхожденіе.

## Макарія Великаго.

"Главнъйшее дъло подвижника есть то, "чтобы онъ, войдя въ свое сердце, всту-"пилъ въ брань съ сатаною и возненавидълъ "его; и противоборствуя своимъ помысламь, "сражался съ нимъ. А естьли кто по на-"ружности и хранитъ тъло свое отъ рас-"плънія и блуда; но внутренно прелюбодъй-"ствуетъ отъ Бога, и любодъйствуетъ съ "помыслами: таковому нътъ никакой пользы

Члоть XIX.

10

Digitized by Google

"въ шомъ, чшо онъ имвенгь швло двествен-"ное. Ибо въ Писаніи сказано: Взелянувшій "на женщину сб похотствованіемо уже "любодвйствовало сб нею во сердце своемо. "Ибо есшь блудъ, швломъ соверщаемый; и "есть блудъ души, когда она сообщается. "Съ сашаною."

Сей великій Отець, по видимому, противорѣчипъ словамъ вышеприведеннаго Ота, Аввы Исаіи; но иѣтъ. Ибо и тотъ увѣщеваетъ насъ хранить тѣла напи, какъ требуетъ Богъ; Богъ же требуетъ чистоны не только тѣлесной, но и духовной; и сей на основаніи Евангельскихъ заповѣдей то же намъ предписываетъ.

# Діадоха.

"Живущій всегда въ своемъ сердцѣ со-"вершенно чуждаешся красошъ жишейскихъ. "Ибо, ходя духомъ, плошскихъ похошей "знашь не можешъ. И шакъ когда шаковый "ходишь въ оградѣ добродѣшелей, имѣя са-"мыя добродѣшели какъ бы сшражами вхо-

"довъ: шогда ухищренія бъсовъ пропивъ не-"го бывающъ уже недъйствищельны."

Прекрасно сказаль сей Свяшый, чио ухищренія враговь бывающь недьйсшвишельны, шогда що есшь, когда мы пребываемь во глубинь сердца нашего, и шьмь паче недьйсшвишельны, чьмь долье мы шамь осшаемся.

Но я знаю, что не достало бы мнѣ времени, естиьли бы я захотѣлъ въ настоящемъ сказанія приводить слова всѣхъ Отцевъ. И такъ приведу еще одного или двухъ, и поспѣту окончить сіе Слово.

#### Исаака Сиріянина.

"Спарайся войши въ храмину, находящую-"ся внушри шебя; и увидишь храмину не-"бесную. Ибо и ша и другая есшь одна, и "однимъ входомъ ошкрывающся обв. Лвсш "вица къ царсшвію оному скрыша внушри "шебя, що есшь, въ душъ швоей. И шакъ "омой себя ошъ гръха, и найдещь шамъ сше-"пени, по кощорымъ восходищь можещь."

## Rapnaeix.

"Великій подвигь и шрудь пошребень вь "молишвахь, чшобы обрьсши невозмущаемое "сосшояніе мысли, другое нькое небо вь "сердць, гдь живешь Хрисшось, какь гово-"ришь Апосшоль: Или вы не прильтаете, "тто Христосо живето во васо? разов итолько вы во телю неисправны."

#### Симеона Богослова.

"Діаволь сь бѣсами, сь шого времени, "какъ нарушеніемъ послушанія удалиль че-"ловѣка изъ рая ошъ Бога, ошкрыль удоб-"носшь, умсшвенно возмущашь у человѣка "мыслящую силу и ночью и днемъ, у одного "много, у другаго мало, у инаго больше. И "не иначе можно ее оградишь, какъ непре-"сшаннымъ памяшованіемъ о Богѣ, когда не-"поколебимо ушвердишъ оную памяшованіе "о Богѣ, водрузясь въ сердцѣ силою кресш-"ною. Ибо къ сему ведешъ мысленный под-"вигъ, для совершенія котораго каждый Хри-"сшанинъ всшупилъ на поприще вѣры Хри-"стовой; а иначе онъ вонище подвизаещся.

"Къ шаковому подвигу направляющся всћ "многоразличныя упражненія всякаго зло-"страждущаго для Бога: дабы подвигнушь "милосердіе Всеблагаго, да дасть Онъ паки "оное первое достоинство, и да впечащ-"льется въ мыслящей силь Христосъ, какъ "говоришъ Апостолъ: Чада мои, которы-"ли я паки бользную, пока не сообразит-"ся Христосъ въ васъ."

Понимаеще ли, брашія, чшо есшь духовная наука, или способъ, кошорый дъйсшвующаго по нему скоро возводишъ къ безсшрасшію и Боговидьнію? Увъряещесь ли, чшо всякая дъяшельносшь, какъ лисшье на деревъ, безъ плода являещся предъ Богомъ, и осшаешся шщешною во всякой душъ, не имъющей храненія ума? И шакъ поспъшимъ, чшобы не умерешь безъ плода, и не раскаявашься безполезно.

Вопросо. Изъ насшоящаго сочиненія мы познаемъ, какой былъ образъ дъйсшвованія у благоугодившихъ Господу, и чшо есшь нъкое дъланіе, скоро освобождающее душу ошъ сшрасшей и сочешавающее съ любовію къ

Богу, потребное для всякаго воина Христова; и въ семъ мы не сомнъваемся, и даже весьма увърены. Но просимъ научить насъ, что есть вниманіе, и какъ сподобляются спискать оное? Ибо мы въ семъ дълъ совсъмъ несвъдущи.

Отвъто. Во имя Господа нашего Інсуса Хрисша, рекшаго: Безо Мена не можете дълать нисеео, призвавъ Его въ помощника и содъйсшвенника, я пошщусь по возможноснии показащь, чио есшь вниманіе, и какъ въ немъ при благоволеніи Божіемъ успъшь можно.

#### Самаго Никифора.

Нъконюрые Свящые называли вниманіе храненіемъ ума, другіе блюденіемъ сердца, иные шрезвленіемъ, иные умнымъ безмодвіемъ, или покоемъ, иные иначе. Всъ сіи названія означающъ одно и що же. Разумъй сіе подобно шому, есшьли какъ бы кщо сказаль: хлъбъ, или: ломощь, или: кусокъ. Чщо же есть вниманіе, и какія свойсшва его, примъчай шщащельно: вниманіе есшь признакъ ис-

кренняго покаянія; вниманію есшь воззваніе души горъ, ненавидъніе міра и обращеніе къ Богу; вниманіе есшь ошверженіе грѣха, И воспріятіе добродътели; вниманіе есть несомнишельное доказашельство прощенія гръховъ; вниманіе есшь начало созерцанія, или лучше основание созерцания. Ибо чрезъ оное Богъ, преклоняясь, является уму. Вниманіе есшь невозмущенное состояние ума, или лучше, неизмънносщь сего состоянія, милостію Божіею душъ дарованная. Вниманіе есшь низложеніе помысловъ, свяшилище памяшованія о Богь, и сокровищница шерпьнія въ напасшяхъ. Вниманіе есшь исшочникъ вѣры, надежды и любви. Ибо кто не увъруетъ; пюшъ не примешъ находящихъ ошвнъ скорбей. А кто не приметъ съ радостію скорбей, тошъ не скаженть Господу: Ты заступнико мой и прибъжище мов. (Псал. 90, 2.) И есшьли не положишъ прибъжища своего во Всевышнемъ: що наперсникомъ любви Его не будеть. Въ семъ, изъ великихъ великомъ дълъ, многіе, естьли не всъ, успъвають преимущественно чрезъ наставленіе. Ибо ръдки шв, которые безъ наставленія усиліемъ собственнаго упражнения и тенлотою въры

ощъ Вога сіе получили; а рѣдкое не законъ, И пошому надлежищъ искащь не заблудшаго насшавника, чщо бы онъ, указывая намъ встрѣчающееся при вниманіи одесную и ощуюю, що есшь, недосшашки и излишества, ощъ лукаваго приходящія, училъ и руководсшвовалъ насъ, открывая намъ искущенія, которыя самъ претерпѣлъ, и такимъ образомъ несомнѣнно показывалъ намъ сей мысленный путь и мы бы удобно проходили онымъ.

Еспьли нѣшъ насшавника; должно искашь его усильно. А есшьли не находишь: шо призвавъ Бога съ сокрушеніемъ и слезами, и поклонясь Ему съ признаніемъ бѣдносши, посшупи, какъ я скажу шебѣ . . . . . И шакъ шы сядь, собери умъ свой, и принуждай его низходишь въ сердце. Когда умъ войдешъ шуда; послѣдующее за шѣмъ будешъ не безъ радосши и веселія. Какъ мужъ ошлучавшійся изъ дома своего, когда возвращаешся, не знаешъ, что и дѣлапь опъ радосши о шомъ, что увидѣдся съ дѣшьми и женою: шакъ и умъ, когда съ душею соединишся, исполняещся несказанной радосши и

Digitized by Google

веселія. И шакъ, брашъ мой, пріобучай умъ не скоро выходить оттуда. Ибо правда, что въ началѣ ему не нравишся сжашіе и швснота внутренности: но когда онъ привыкаеть, тогда уже не любить носиться внъ. Ибо внутрь насо есть царствіе небесное, которое онъ тамъ разсматривая, и чистою молишвою ища онаго, все внъшнее пягостнымъ и отвращищельнымъ почищаетть. Естьли шы сказаннымъ образомъ скоро войдешь умомъ въ мѣстю сердечное, которое и тебъ показалъ: то благодари Бога и прославляй и веселись, и держись сего дъланія всегда; оно научить тебя тому, чего ты не знаешь. Надобно же шебъ примъчашь и шо. что когда умъ твой туда входить, тогда не должно оставаться въ молчаніи и бездъйствіи, но имъть непрестаннымъ дъломъ и заняшіемъ сію молишву: Господи, Іисцсе Христе, Сыне Божій, помилуй мя; и никогда сего не прекращать. Ибо сіе, удерживая умъ ошъ воспаренія, двлаешть его неприкосновеннымъ и неприступнымъ для нападеній врага, и со дня на день вводить его въ дюбовь и желаніе Божественное.

Но есшьли шы, брапть мой, много шрудившись, не возможешь войши въ обласшь сердца, какъ я тебъ показалъ: по поступи, какъ скажу тебъ; и при содъйствіи тебъ Божіемъ найдешь искомое. Ты знаешь, чшо словесная сила у всякаго человъка находишся въ груди: ибо внушрь персей, когда молчашъ усша наши, мы говоримъ и желаемъ, и молишвы шворимъ, и псалмопънія, и другое подобное. И такъ сей словесной силъ, изгнавъ изъ нея всякой помыслъ, (ибо можешь изгнашь, есшьли захочешь) дай сей урокъ: Господи, Іисусе Христе, сыне Божій, полилци ил; и принуждай ее вмъсто инаго помышленія всегда внутри взывать сіе. Когда сдержить сіе въ продолженіи нькотораго времени: то чрезъ сіе безъ всякаго сомнѣнія откроется тебь и сердечный входъ, какъ мы шебъ написали, и какъ и мы дознали опышомъ.

Съ многовождельннымъ же и сладосшнымъ вниманіемъ придешъ къ шебъ и весь ликъ добродъшелей, любовь, радосшь, миръ, и прочія, чрезъ кошорыя всъ прошенія швои получищь во Христь Інсусь, Господь нащемъ.

съ которымъ Ошцу купно и Святному Духу слава, держава, честь и поклоненіе вынъ и присно и вовъки въковъ. Аминь.

Digitized by Google

## бесъда

XII.

## СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТАГО,

Произнесенная въ Аншіохіи, въ Церкви, такъ называемой, Древней, когда онъ былъ еще Пресвитеромъ, по случаю низверженія статуй благочестиваго Царя Өеодосія, и на текстъ Апостола: Богатымъ нынъшняговъка запрети высокому дрствовать.

1 Тим. 6, 17.

1. Чшо мнѣ сказашь, чѣмъ начашь мою бесѣду? Теперь время не рѣчи а слезъ,-не словъ а сшенаній, не проповѣди, но молишвеннаго сокрушенія. Сшоль велика прошедшая дерзосшь! шакъ смершоносна рана! сшоль глубоко уязвленіе! На землѣ нѣшъ для насъ врача, развѣ шолько на небѣ. Іовъ, лишась всего, сидѣлъ на гноищѣ; друзья, услышавъ о семъ, пришли, и узрѣвъ его издалеча, разшерзали одежды, осыпались пепломъ и сильно возсшенали. Сіе же самое должно было

сдъдащь всъмъ окреснинымъ городамъ, прищщи въ нашъ городъ и со всъмъ состраданіемъ оплакащь случивщееся. Іовъ шогда сидълъ на гноищъ, нашъ городъ нынъ сидищъ въ великихъ същяхъ; діаволъ, какъ шогда вскочилъ во всѣ сщада и захващилъ все сщяжаніе Праведнаго, щакъ и нынъ вознеистовспивовалъ во всемъ городъ. Впрочемъ и ногда и нынъ попусщилъ Богъ; шогда, дабы шяжестію искущеній шъмъ болѣе прославить Праведника; нынъ, дабы великостію настоящихъ бъдствій содълащь насъ крошчайицями.

Дайше мнѣ оплакашь насшоящій случай; я молчаль седьмь дней, какъ друзья Іова; дай; те же мнѣ нынѣ ошкрышь уоша мои и оплакашь всеообщее бѣдсшвіе. Кшо: васъ очароваль, возлюбленные? Кшо вамъ позавидовалъ? Ошкуда шакое превращение? Не было ничего почшеннѣе нашего города; ничего не сшало досшойнѣе сожалѣнія. Народъ, шолико благонравный и крошкій, и, какъ ручной и смирный конь, всегда покорный рукамъ правишелей, вдруть нынѣ разсвирѣпѣлъ, и ошважился на шакія наглосния. 9 кощо-

рыхь и говоришь, сшыдно. Я шерзаюсь и стенаю не о великосши ожидаемаго мщенія, но о чрезвычайносши прошедшаго бъшенсшва; ибо хощя бы царь и не возмушился, хошя бы и не разгнъвался и ошложилъ казнь; впрочемъ скажнше мнь, какъ намъ нести безчесте, коимъ покрылъ насъ сей случай. Плачь пресъкаетъ мое слово, едва могу ошкрышь усша, подвигнуть языкъ и произносищь слова; глубокая печаль, какъ узда, возпящаеть языкь мой, связываеть слово. Прежде ничего не было привлекащельние нашего города; нынь ничего не стало унывнъе. Какъ пчелы жузжащъ вокругъ сошовъ, шакъ жишели нашего города каждый день кодили вокругъ площади, и всв за шоликое множесшво народа прежде починали насъ счасшлявыми; но вошь нынъ улей сей сшаль пусшынею; ябо какъ пчелъ прогоняешъ дынъ, такъ насъ разсвялъ страхъ. Что произнесъ Пророкъ, оплакивая Іерусалимъ, що же самое прилично сказащь и намъ: городъ нашъ сдвлался какъ Теревиноъ, ошмешнувшій лясшвія; какъ садь, не имѣющій воды. (Иса. 1, 30.) Ибо, какъ неорошаемый садъ предсшавляенть дерева безъ лисшьевъ и плодовъ; що-

чно шаковынь нынь савлался и нашь городы: какъ скоро осшавила его Вышняя помощь. онъ сшалъ пусшъ и лишился почши всъхъ жителей. Нътъ ничего любезнъе отечества; нынь ньшь ничего ошврашишельнье; всь бъгушъ его, какъ същи, осшавляющъ, какъ пропасшь, выскакивающь, какъ изъ горящаго костра. Какъ ошъ дома, объящаго пламенемъ, убъгаютъ съ великою торопливостію ие шолько шв, кои живушь въ немъ, но и сосъды, забошясь спасши хощя нагое шьдо: такъ и нынъ Царскаго снъва, какъ нъкощораго огня, свыше грозящаго паденіемъ, прежде нежели онъ на кого либо упадешъ, каждый спъщишь убъжащь и спасши ошъ него хошя нагое шьло. Наше бъдствіе саьлалось для насъ самихъ загадкою: безъ враговъ бъгство: безъ сраженія переселеніе, безъ плъна узы; мы не видали вражескаго огня, не видали вражескаго лица, а шерпимъ що же, чщо плънные.

141

Всѣ нынѣ узнающъ о нашихъ бѣдсшвідхъ; бѣглецы наши будушъ вѣсшниками пораженія, посшигшаго нашъ городъ Впрочемъ я сего не сшыжусь и не краснѣю; пусшь

узнающъ всв о злополучия нашего города, дабы, сострадая матери, вознесли общій отъ всей земли голось къ Богу, и единодушно отъ Царя Небеснаго испросили милость на всеобщую машь и пишательницу. Потрясенъ былъ прежде нашъ городъ, по нынъ колеблюшся и самыя души жишелей; шогда пряслись основания домовъ, вынъ сопрясаетися у каждаго самое основание сердца; нынь мы всь каждый день видимъ смершь предъ глазами нашими, живемъ въ непресшанномъ спрахь, несемь наказание Канна; шерпимь шо, чего не шерпять заключенные въ шемницахъ; находимся въ шакой осадь, коей не было примвра: Ибо иные, шерпя ошъ враговъ осаду, бывающъ заключены шолько внушри городскихъ сшень; но намъ и шоржище сделалось неприсшупнымь, всякой заключень въ сшьнахъ своего дома, и какъ осажденнымъ не львя безъ опасности вышти за ствну города, по причинъ враговъ, его облежащихъ; шакъ нынъ многимъ изъ жишелей нашего города не льзя безбъдно вышши изъ дома, и явишься на площади: поелику всюду ловяшъ И виновныхъ и невинныхъ, похищаютъ изъ ереды шоржища, и влекушъ въ судебныя мъ-

ста безь всякаго разбора. По сему то господа вмѣстѣ съ своими рабами сидящъ въ своихъ домахъ, какъ въ темницѣ. Кто схваченъ, кто уведенъ, кто казненъ сего дня, и какимъ образомъ, темъ единственно и занимаются, о томъ только и спрашиваютъ техъ, у коихъ можно узнать о семъ, не подвергаясь бѣдѣ; проводятъ жизнь бѣдственнъйщую всякой смерти, бывъ принуждены каждый день оплакивать бѣдствіе другихъ; и съ трепетомъ помышляя о своемъ спасеніи, ничѣмъ не лучше мертвыхъ, умерти давно отъ страха.

Но есшьли бы кшо, будучи свободень ошъ сего сшраха и увъренъ въ безопасности собспвенной жизни, ръшился вышши на площадь; що плачевный видъ ея засшавилъ бы его уйши въ свой домъ; ибо онъ увидълъ бы, чшо ппамъ, гдъ за нъсколько дней предъ симъ множество народа превышало обиліе ръчныхъ пойоковъ, бродишъ одинъ, много два человъка, и що съ поникшимъ лицемъ, съ сердцемъ разшерзаннымъ печалію. Какъ садъ, вырубленный по мъстамъ, представляетъ печальный видъ, шакъ и нашъ городъ, по

ЧАСТЬ ХІХ.

11

уменьшеніи жишелей, изъ коихъ немногіе появляются коегдь, представляеть видь са-. мый непріяшный, и у взирающихъ на него исторгаенть вздохи и слезы. Не только земля, даже самый воздухъ кажешся мнъ какъ бы унылымъ, самые лучи солнца, кажешся, потеряли прежній блескъ; не потому, будто въ самомъ дѣлѣ есшесшво сшихій измѣнилось, но что наши глаза, покрывшись облакомъ скорби, не могушъ свободно и съ прежнею живостію принимать дневнаго свъта. Объ эщомъ-то съ плачемъ говорилъ нѣкогда Пророкъ: Зайдешъ для нихъ солнце въ полдень, и померкнешъ день. (Амос. 8, 9.) Сіе онъ сказалъ не съ шемъ, будшо въ самомъ двль сокроешся солнце и померкнеть день, но что скорбящіе, по причинъ мрака печали, даже и въ полдень не узряшъ свъша. Что дъйствительно случилось и съ нами: ибо куда кшо ни обрашишъ взоръ свой, на землю ли, на сшѣны ли, на сшолпы ли **ro**родскіе, или на сосѣдей своихъ, ему предспавляешся, будшо видишь ночь и гусшьйшій мракъ. Толикою все исполнилось скорбію! Всюду безмолвіе, соединенное съ ужасомъ, повсюду запустеніе; изчезъ оный любезный

150

инумъ народа, и какъ бы скрылся подъ землю; жишели подобны нъмымъ камнямъ (пакое безмолвіе царсшвуешъ въ городъ!). Бъдсшвіями, какъ бы цъпью, окованы усша каждаго, и содержашся въ шакомъ глубочайшемъ безмолвіи, какъ бы насъ окружили враги, и положили погубишь всъхъ огнемъ и мечемъ.

Прилично сшало нынѣ воззвашь: пошлише къ женамъ плачущимъ, пусшь онв придушъ; пошлище къ женамъ мудрымъ, пусшь онъ вознесущъ голосъ свой. Да изліюшъ очи ваши воду, и зеницы ваши слезы; холмы, пріимите плачь; горы, пріимите стенанія! Призовемъ всю шварь къ состраданію о нашихъ бъдспивіяхъ. Городъ толико общирный, глава всего востока, трепещеть изторженія изъ среды вселенныя; недавно многочадный нынъ внезапно сшалъ безчаденъ, и нъшъ помогающаго; поелику оскорбленный не имъешъ на землъ себъ равнаго; онъ Царь, верхъ R глава всъхъ людей, живущихъ на землъ. По сему то намъ остается прибъгнуть только къ Царю Небесному; Его призовемъ на помощь; естьли Онъ не призрипть на насъ окомъ бла-

говоленія, то никто не упівшить насъ въ настоящемъ бъдствіи.

Я хошель было здесь окончишь мою бесвду; ибо скорбящія души не любять продолжишельнаго собесъдованія. Какъ огусшившееся облако, сшавъ между лучами солнца и землею, обращаеть назадь весь блескъ ихъ; шакъ шочно и облако печали, доколъ стоить близь нашей души, не даеть CBOбоднаго прохода слову, но какъ бы задушаеть его собою, и сіе бываеть не только съ проповъдниками, но и съ слушашелями. Ибо скорбь, какъ не дозволяетъ съ удобносшію изходишь слову изъ души говорящаго, шакъ шочно не позволяещь ему упадащь на сердца слушающихъ съ надлежащею силою. По сему-то и Іудеи, трудившіеся нѣкогда надъ копаніемъ земли и свченіемъ камней, не могли слушать Моисея, разглаголь-Сшвовавшаго съ ними о ихъ спасении; печаль заграждала словамъ пушь къ сердцу, и притупляла слышаніе. И такъ здъсь хоптълъ и я окончишь свое слово; но размыслиль, вспомнивъ, что облако не всегда можетъ пресъкашь лучамъ солнечнымъ дальнъйщій пушь,

но нерѣдко само разгоняешся ими. Ибо когда солнцебросаешъ непрерывно лучи своина облако; шо нерѣдко разшоргаешъ его, и, снова возсіявъ, всецѣло ошкрываешся предъ очами зрящихъ. То же самое и я надѣюсь нынѣ сдѣлашь; надѣюсь, чшо слова мои, непресшанно звуча, и одно за другимъ ударяя въ сердца ваши, разшоргнушъ наконецъ облако скорби и снова просвѣшяшъ ваши мысли Божесшвеннымъ учеціемъ.

И шакъ предайше мнѣ души ваши; возбудише сколько нибудь слухъ свой; ошриньше печаль вашу; возврашимся къ прежнему обыкновенію нашему: какъ прежде мы привыкли сюда сшекашься съ радосшію, сдѣлаемъ що же и нынѣ, возложивъ все на Бога; сіе вѣрно поможешъ намъ избавишься насшоящихъ бѣдсшвій. Ибо когда Богъ увидишъ насъ со вниманіемъ слушающихъ слово Его, и въ самой шѣсношѣ обсшоящельсшвъ не уклоняющихся ошъ любомудрія; шо вскорѣ примешъ насъ подъ свою защищу, обращишъ насшоящую бурю въ шищину, и усугубишъ блага свои. Хрисшіанинъ, кромѣ другихъ ошличій, долженъ еще ошличашься ошъ невѣр-

ныхъ и великодушнымъ перенесеніемъ всего, возносясь на крилахъ надежды превыше всвхъ бѣдсшвій и золъ. Вѣрный посшавленъ на высокой скалѣ, а пошому не боишся шреволненій. Пусшь воздымаюшся волны искушеній; онѣ не досягаюшъ сиюпъ его; онъ сшоишъ превыше всякаго навѣша. И шакъ, да не унываемъ, возлюбленные! Мы никогда сшолько не нечемся о нашемъ снасеніи, сколько печешся о немъ сошворившій васъ Богъ. Возкрылимъ себя сею надеждою, и съ прежнею гошовносшію будемъ слущащь що, чщо имѣещъ бышь сказано,

Недавно произнесь я къ вашей любви пространную бесъду; всъхъ шогда видълъ я покорными, каждый слушалъ оную со вниманіемъ до самаго конца; благодарю васъ за таковое усердіе; я получилъ награду за свои шруды; но я искалъ шогда отъ васъ и другой награды, я думаю, вы это знаете и помните. Но какая это награда? Образуминъ, наказать и укротить городскихъ нечестивцевъ, дерзающихъ возносить хулу на Бога, я не думаю, чтобы сіе было сказано отъ меня самаго; это вложилъ во уста мон

Богь, провидъвшій, чшо имвешь послёдовашь. Ибо естьли бы мы наказали шъхъ, которые дерзнули на толикое беззаконіе, то конечно не случилось бы нынъ съ нами шого, чшо случилось. Не гораздо ли лучше было бы даже подвергнушься опасносши, даже, есшьли то не избъжно, потерпъть что нибудь, обуздывая и укрощая ихъ богопрошивное буйспво (ибо сіе значило бы спляжать ввнець мученическій), нежели нынв спращиться, препешапь и ожидащь смерши по причинь безчинсшвъ, оказанныхъ сими возмушишелями? Смотрите! преступление произошло опть немногикъ, а вина пала на всъхъ; за нихъ трепещемъ шеперь всѣ мы, за ихъ дерзосшь сами несемъ наказаніе. Но естьли бы, предупредивъ сіе, мы укрошили ихъ, или выслали изъ города, що есшь, изцълили или ошсъкли гнилые члены; по не были бы нринуждены трепетать отъ настоящаго страха. Я знаю, чшо харакшеръ здъшнихъ гражданъ издавна свободный и благородный; знаю, чшо отважились на злодъяніе не граждане, а пришельцы, бродяги, злодви, люди погибельные и ош-

чаянные, по сему-шо я и не пресшаваль взывашь и внушащь вамъ: накажемъ бъщенсшво

богохульниковъ, посшараемся образумить ихъ, попечемся о ихъ спасеніи, хошя бы сіе стоило кому нибудь изъ насъ и самой жизни. Великую пользу принесешъ намъ сей шрудъ; не будемъ равнодушными свидѣшелями безчестія, наносимаго общему всѣхъ Владыкѣ. Великое зло постигнешъ городъ нашъ, естьли презримъ сіе. Что предрекалъ я, то случилось нынѣ; вотъ мы уже несемъ казнь за свою безпечность. Ты презрѣлъ поносимаго Бога, и вотъ Онъ попустилъ быть оскорбленнымъ Царю, дабы мы всѣ безъ исключенія подверглись крайней опасности и дабы настоящій страхъ отмстилъ намъ за прежнюю безпечность.

Ужели я напрасно и безразсудно предсказываль сіе, и непресшанно докучаль вамь, возлюбленные? Но вы не внимали сему прежде; по крайней мърь, вонмише шеперь, да образумишь насъ насшоящее бъдсшвіе: обуздаемъ возмушишельное бъшенсшво оныхъ людей; заградимъ ихъ усша, заключимъ ихъ, какъ смершоносные исшочники, и обращимъ въ прошивную сшорону: шогда изчезнущъ сами собою злоключенія, дер-

жащія городъ нашть какъ бы въ осадъ. Церковь не есшь эрълище, гдъ слушають только для удовольствія; отсюда должно выходишь съ назиданіемъ, чтобы сколько нибудь, но вынесшь съ собою. Напрасно мы пришли сюда, есшьли, получая здъсь назидание, выдемъ ошсюда ничемъ не лучше, какъ И BOшли. Какое мнъ удовольствіе въ рукоплесканіяхъ? Что мнъ нужды до шумныхъ похваль? Для меня шо похвала, когда вы своими дъяніями осуществляете все то, что я говорю вамъ. Тогда я буду торжествовать и почту себя блаженнъйщимъ; когда прославише меня не рукоплесканіемъ, но. ревносшнымъ исполненіемъ на дълъ того, что оптъ меня услыщите. Каждый да назидаешъ ближняго; ибо Апосшолъ говоришъ: Созидайте кійждо ближняго. (1 Сол. 5, 11.) Естьли мы сего не будемъ дълашь: то хотя бы преступленіе произведено было одчеловѣкомъ, нанесещъ всему городу нимъ тягчайшій ударь. Воть мы, совершенно невинные, страшимся и трепещемъ не менъе шѣхъ, которые дерзнули на преступленіе; трепещемъ, чтобы гнъвъ Царя не отягошьлъ и на насъ вмъсшъ съ ними. Теперь

не послужить тебъ во оправдание, естьли скажещь: я не былъ дома, не хопнълъ возмущенія и не быль соучастникомь онаго; за сіе-то и неси наказанія, и терпи смершную казнь, скажуть тебь, что шы не быль, не возпрепятотвоваль, не удержаль бунтующихъ, не сталъ до крови за честь Царя. Ты не былъ въ обществъ мятежныхъ? Хвалю и радуюсь: но шы не осшановилъ случившагося; и пошому осуждаешься. То же самое услышимъ и ошъ Бога за шо, чно оставляли безъ вниманія хулы и поношенія, на Него изрыгаемыя. Ибо и скрывшій въ землъ шаланшъ осужденъ былъ не за злодъянія (пошому чшо онъ возврашилъ въ цѣлоспи данное), а за по, чпо не усугубилъ врученнаго, не научилъ другихъ, не оптдалъ злаша овоего торговщикамъ, не упівшалъ, не подавалъ совѣша, не запрещалъ, не уклонялъ ошъ злодъяній мятущихся сосъдей; воть за чшо безъ милосши онъ былъ ошосланъ на шяжкія мученія. Впрочемъ есшьли не прежде, по крайней мъръ, нынъ я швердо надъюсь, чшо вы исправишесь, и не пошерпише, чню бы имя Божіе было поносимо: ибо обсшоящельства наши шаковы, чщо сами со-

158

бою, безъ внушенія другихъ, могушъ лежащихъ въ самомъ безчувственномъ усыпленія возбудить қъ попеченію о своемъ спасенія,

Но намъ время предложищь обыкновенную трапезу изъ ученія Апостола Павла, нынъ чшеннаго и предложеннаго всъмъ. Что же было чишано? Богатымо нынъшняго въка sanpemu высокомудрствовать. (1 Тим. 6, 17.) Сказавъ: Богатымо нынвшилео въка, Апосшолъ показалъ, чшо есшь другіе богашые будущаго въка; шаковъ, на примъръ, быль упоминаемый въ Евангели Лазарь. Въ насшоящей жизни онъ былъ бъденъ, но въ будущей богашъ. Онъ не имълъ золоша, серебра, или другаго какаго нибудь шлъннаго и привременнаго богашешва; но получиль шь неизреченныя блага, которыхъ глазъ но видълъ, ухо не слыхало, и которыя на сердце человъческое никогда не приходили. Ибо то истинное богатство, которое никогда не исплъваень, и не подлежить никакой перемънь. Но не шаковъ богачь, презиравшій сего бъдняка; онъ шамъ сдълался всъхъ бъднъе. Ибо послъ толикаго изобилія желаль себь капли воды, но не удостоился и шой (до

159

шакого дошелъ убожества!), Апостолъ CKaзаль: Богатымо ныньшняго выка—для шого, дабы шы зналь, что обладание богатствомъ изчезаетъ вмъстъ съ настоящею жизнію; оно не преселяется съ обладателемъ своимъ въ ввчносшь, не сопушствуетъ ему за гробомъ, но по большой части оставляетъ его еще прежде смерши; что также самъ Апосшоль объясняеть, присовокупляя: ниже уповати на богатство погибающее. Подлиннъшъ ничего ненадежнъе богашсшва. но. Я часто говориль, и никогда не престану внушашь вамъ, чшо оно неблагодарный бѣглецъ, невърный рабъ; хошя бы шы оковалъ его пысячію оковъ, онъ убъжишъ и съ ними: ибо часто обладатели запирали оное за многими дверьми кръпкими запорами, и приставляли стражами рабовъ; но оно, прельспивъ ихъ, убъгало и съ самыми спражами, влеча ихъ за собою, какъ цепи. И шакъ чшо ненадежнве его? Да и кто столько жалокъ, какъ собиратели и рачители богатствъ, когда они стараются собирать столь тленныя и неудобоудержимыя вещи, не слушая Пророка говорящаго: Горе надъющимся на силу свою и хвалящимся множествомо

богатство своихо? (Псал. 48, 7.) Скажи мнѣ, почему горе? Сокровиществуето, говоришъ онъ, и не еѣсть, колцу соберето я; ибо трудъ явенъ, а польза сокрыта. Часто для враговъ трудиться и истощаеть силы свои: весьма удобно можетъ случиться, что имѣнie, по смерти твоей, достанется въ наслѣдство врагамъ твоимъ, тысящекратно противу тебя злоумытлявтимъ; съ тобою останутся одни грѣхи, а обладаніе богатствомъ, грѣхами твоими пріобрѣщеннымъ, достанется имъ.

Досшойно шакже разсмотрѣнія и що, почему Апосшоль не сказаль: Богатылю нынѣшнлео вѣка запрещай богашѣшь, или: совѣтуй раздавать имѣніе и сдѣлаться бѣдными, а сказаль: Запрещай высоколидарствовать. Онъ зналь, что корень и основаніе богатства есть безумная надменность; зналь, что кто знакомъ съ умѣренностію, тотъ не будетъ много заботиться о богатствѣ. Въ самомъ дѣлѣ, скажите мнѣ, для чего богатый имѣетъ столько рабовъ, ласкателей, льстецовъ и прочія принадлежности пытности? Конечно не по нуждѣ, а по одной без-

умной гордосши, чшобы, окруженный ими, онъ казался почшеннъйшимъ предъ прочими людьми. Пришомъ Апосшолъ зналъ, чшо богашство не воспрещается, естьли оно будеть употребляемо должнымъ образомъ: ибо, какъ я говорилъ, что не вино худо, а пьянсшво; шакъ шочно не богашство худо, но жадность и сребролюбіе, соединенныя съ богашствомъ. Иное дъло сребролюбивый, а иное богашый. Сребролюбивый не бываешь богашъ; онъ всегда нуждаешся во многомъ, а таковый что за богатый? Сребролюбецъ стражъ своего имущества, а не обладатель, рабъ, а не владыка. Онъ лучше ошрежешъ другому часшь шъла своего, нежели дасшъ что либо изъ закопаннаго золота: онъ такъ стережеть его и бдить надь нимъ, какъ бы ему было приказано спрожайшимъ образомъ, чшобы никшо до сокрышаго у него не касался; бдищъ надъ своимъ, какъ налъ чужимъ. Да и въ самомъ дълв оно для него чужое: ибо можно ли почесть его собтвенностію то, чего онъ не можетъ дать другимъ и раздълить съ бъдными, хотя бы принуждали его къ шому наказаніями самыми шяжкими? Можно ли почесшь сшяжаніемъ

его що, чъмъ онъ не можешъ свободно разполагать даже для собственной своей выгоды? Сверхъ того Апостолъ Павель обыкновенно не всъмъ все повелъваешъ, но часшо снисходиль немощамь слушашелей, что также дълалъ и Інсусъ Хрисшосъ. Ибо богачу оному, который, прищедъ къ Нему, бесъдовалъсъ Нимъ о жизни въчной, не сказалъ вдругъ: Иди, продай имѣніе твое. (Лук. 18.) Но оставивъ сіе до времени, началъ съ нимъ бесъдовань о другихъ заповъдяхъ. Пошомъ, когда сей спросилъ его, то еще остается инъ,-и шогда не сказалъ прямо: Иди, продай все имъніе твое, но сказаль: Ежели желаешь быть совершенд, иди, продай все имение тесе; какъ бы такъ сказалъ: Я отдаю сіе на швою волю, не налагаю на шебя необходимосши, выбирай самъ любое. Почему и Павелъ ничего не говорилъ богашымъ о бъдности, а только о смиренномудріи, какъ по причинъ немощи своихъ слушашелей, шакъ и пошому, чшо весьма швердо зналь, чшо умъренносшь можешъ освободишь ихъ He только отъ безумной надменности, но И опть страсти къ собиранію богатствъ.

Научивъ не высокомудрсшвовашь, Апостоль показываеть потомь и способь, какъ освободишься ощъ высокомудрія: какой же сей способъ? Поелику онъ глубоко проникъ въ есшество богатства и зналъ, что оно непрочно и лукаво; то по сему присовокупиль: ниже уповати на богатство погибающее. Не тотъ богашть, кшо много пріобрѣль, но шошъ, кшо много раздалъ. Богашъ былъ Авраамъ, но несребролюбивъ, ибо онъ не заглядывалъ въ чужіе домы, не высматриваль чуждыя стяжанія, но вышедь изь своего дома, смошрель, нъшъ ли гдъ странника, или бъднаго, чтобъ помочь послъднему и угостить перваго. Онъ не покрылъ своей кровли золошомъ, но близь дуба состроилъ кущу, будучи доволенъ твнію листовъ. Не смотря на то гостинница его была сшоль блисшашельна, чшо и Ангели не погнушались въ ней осшановишься; ибо они искали не блисшашельнаго дома, но добродъшельной души. Будемъ и мы, возлюбленные, его подражателями, раздълимъ имъніе наше съ шъми, кои кърпяшъ нужду. Госпинница Авраамова была сдълана безъ искусства, но оказалась светле царскихъ чертоговъ. Ни одинъ царь никогда не принималь къ себѣ Ангеловъ: но сей человѣкъ, обишавшій подъ дубомъ, сосшроившій себѣ бѣдную кущу, удосшоился сей чесши; впрочемъ не пошому, что домъ его быль самый скудный, но пошому, что имѣлъ богашую добродѣшелями душу, имѣлъ богашство небесное, сокрышое въ душѣ Его. Не будемъ и мы много заботиться о укращеніи нашихъ домовъ, но прежде домовъ украсимъ свои души.

Въ самомъ дълъ какъ не сшыдно для пусшаго тщеславія украшать ствны мраморомь, а Христа нашего, ходящаго по улицамъ, пренебрегать. Какая тебъ, человъкъ, польза въ блистательномъ домъ, когда ты, умирая, не возмешь его съ собою, а возмешь одну душу? Вошъ нынъ окружили насъ бъдствія; пусть предстануть намъ домы наши, пусть избавящъ насъ ощъ золъ, намъ угрожающихъ: но нъшъ, они не могушъ. Да вы и сами доказываеше сіе, когда, осшавя ихъ пусшыми, съ опрометчивостію бежите отъ нихъ, страшась ихъ, какъ узъ или сътей. Но, можетъ бышь, намъ помогушъ нынъ деньги; увы! ошрицаются и сіи, говоря: "намъ нъшъ вре-ЧАСТЬ ХІХ. 12

мени." Но есшьли нынь, когда гньваешся человъкъ, деньги ошказывающъ намъ въ своей помощи; що кольми паче онь измънять намъ предъ безмезднымъ судомъ Божіимъ! Естьли нынъ, когда подобный намъ человъкъ оскорбился и воспылалъ гнѣвомъ, леньги оказались безсильными; то кольми паче тогда, какъ прогнъвается Богъ, не имъющій никакой нужды въ золошь, обличищся недъйствительность золота. Мы строимъ домы для шого, чшобы жишь, а не для шого, чтобы хвастаться ихъ красотою. Все, чшо сверхъ нужды, излишне и безполезно. Надънь сапоть болье ноги, и не пойдешь; ибо онъ будешъ препяшсшвоващь ногамъ: й домъ, превышающій нутакъ **ШОЧНО** жду, препяшствуетть восхождению на небо. Желаешь строить блистательный домъ? строй, я не запрещаю; полько не на земль. а на небесахъ, чшобъ бышь въ сосшоянии принять въ него и другихъ; строй жилище, никогда и ничъмъ неразоряемое. Что шы безумно бросаешься за шемь, что убъгаеть и осшается въ здъшней жизни? Нъшъ ничего обманчивъе богатства, оно нынъ съ тобою, а завтра противъ тебя; вездъ во-

166 -

оружаешть прошивъ себя глаза зависшливыхъ; это злодъй, живущій съ тобою подъ одною кровлею; это доматній врагъ.

Сказанное нами засвидъшельсшвующъ всв богачи, кои не знають теперь, гдъ сокрыть или зарыть богатство, содълавшееся не только излишнимъ, но и опаснымъ. Смотри, какъ бѣдные легки, исправны и ко всему готовы; а богатые съ великимъ безпокойсшвомъ обходяшъ всѣ мѣсша и домы, ища, гдъ бы скрышь свое золошо, или кому бы вручить его для сохраненія. Для чего ты, о человѣкъ, ищешь подобныхъ себѣ рабовъ золота? Вопъ предстоинъ тебъ Христосъ; Онь гошовь принять от тебя и сохранишь все, и не только сохранишь, но и пріумножишь и возвратить съ лихвою. Изъ Его руки никто не похитить; Онъ не только сохранищъ швое золошо, но сверхъ шого и тебя избавить оть бъдь. Человъкъ, принявшій подъ сохраненіе чужое водото, ожидаетть себъ благодарности за сохр́аненіе; но Христосъ не таковъ. Онъ не требуеть благодарности оть человъка, отдавшаго ему золощо свое подъ сохраненіе; но

самъ еще благодаришъ его и не шребуещъ ничего за соблюдение врученнаго. И шакъ пожемъ ли мы,-мы, которые, презирая Того, кшо можешъ сохранишь наше золошо, кто не требуеть за сіе оть насъ благоморностии, и Самъ объщаетъ за нето великія и неизреченныя награды, вручаемь оное людямъ, симъ ненадежнымъ блюсшишелямъ, которые ожидають себь благодарности, и которые послъ возвращають намъ только приняшое ими,-можемъ ли, говорю, представишь чшо либо въ извиненіе сшоль безразсуднаго посшупка, можемъ ли сказашь чшо нибудь въ оправдание самихъ себя? Ты здъсь гость и странникъ; швое отечество на небесахъ; шуда переноси все, чию имвешь, дабы еще прежде, нежели будешь наслаждащься швоимъ сшяжаніемъ тамб, ты злесь ногъ получищь достойное воздаяніе. Кто питается благою надеждою и живетть мыелію въ будущемъ, топть еще здесь предцарсшво небесное: поелику нивкушаешъ это такъ не возвышаетъ души и не творипъ ее богоподобною какъ швердое упованіе на воздаяніе за гробомъ и произшекающая описюда ревность къ сшяжанію себъ

160

сокровища на небесахъ, то есль, добродътелей, украшающихъ душу. Тъ, кои употь ребляють все время и всъ труды свои на украшеніе своихъ домовъ, сплараясь чрезмърно о внѣшнемъ, не могушъ радъшь о внушренпопускающъ душѣ своей оснаващься немъ, пустою, нечистою, покрытою паутинами: напропивъ шъ, которые, забываявнъшнее, обращающъ свое вниманіе на украшеніе души, содвлывающъ ее жилищемъ Христа. Но что можешъ сравнишься съ блаженсшвомъ шого, который носить въ себъ Христа? Хочешь бышь богатымъ? Стяжи друга Господа, и немедленно сдълаешься богашъйшимъ изъ всъхъ. Хочешь бышь богашымь? Смотри, не гордись: это полезно тебъ не только для будущаго, но и для настоящаго. Ибо никто не возбуждаеть такь легко зависти, какъ человъкъ богашый; а какъ скоро къ богашсшву присоединится еще безумная гордость, то сугубая опасность, тебя возненавидять всв еще болье: естьли же будешь вести себя умъренно, то сипренномудріемъ своимъ отнимещь поводъ къ зависши, и безопасно будешь пользоваться темь, что имееть. Таково свойство добродътели, что oha hè

шолько полезна для будущаго, но и здъсь еще награждаеть любящихъ ее.

И такъ да не гордимся богатствомъ, ниже чъмъ либо другимъ. Ибо есшьли и духовными совершенствами надмевающийся падаеть и погибаеть, то кольми паче твлесными. Разсмотримъ самихъ себя, вспомнимъ о грѣхахъ своихъ, познаемъ, кшоїмы; и сего будеть довольно для того, чтобъ быть смиренномудрыми. Не говори мнъ: "Я столько-шо имѣю у себя наличныхъ денегъ, у меня шысячи шаланшовъ золоша, доходы мои возрасшающь съ каждымъ днемъ." Все, чшо скажешь, скажещь нельпо безразсудно. И Бышь можеть, да и часто бываеть, что - въ одинъ часъ, въ одно мгновение ока, все сіе поднимется и улетить изъ твоего дома, какъ поднимается и улетаетъ легкій прахъ ошъ дуновенія свиръцаго вихря. Такопримъровъ безчисленное множество: выхъ хотя бы Св. Писаніе и не внушало сего такъ часто и съ такою силою. Нынъ богать, завтра нищь. По сему-то я часто смвялся, чишая завъщанія, въ которыхъ пищется: шакой - що двлаешся ввчнымъ владвль-

цемъ полей или дома, а шакой-то имъешъ право только пользоваться оными. Всъ мы можемъ чъмъ либо шолько пользовашься, но владъть постоянно ничъмъ никто не можешъ: ибо хошя бы богашсшво наше было сопровождало насъ, чрезъ неошъемлемо и всю жизнь; но при концъ жизни, волею или невольно, должны будемъ оставить его другимъ, взявъ съ собою одинъ душевный прибышокъ, есшьли шолько умъли извлечь его изъ шлѣннаго богатства. Отсюда видно, что одни ть имъютъ власть надъ богатствомъ, которые презирають оное и не дорожать его обладаніемь. Ибо кто, отвергнувъ богашсшво свое, раздалъ оное бъднымъ, шошъ съ обладаніемъ его перейдешъ и въ другую жизнь; смершь не изшоргнешъ у него владычества надъ сокровищами; онъ возвратить все расточенное имъ, и даже гораздо болѣе, въ день суда, когда оно наипаче будеть нужно, когда потребуется отъ всъхъ насъ оличешъ въ нашихъ дълахъ. И шакъ есшьли кшо хочешъ бышь дъйсшвишельнымъ и всегдашнимъ обладашелемъ богашсшвъ, да расшочаешъ оное въ пользу бъдныхъ; ибо поступившій иначе оставить его

при смерши, а можешъ бышь, и прежде, подвергаясь пришомъ безчисленнымъ бѣдсшвіямъ. Впрочемъ не одно шолько сіе несчастіе, чшо онъ вдругъ потеряетъ все свое богашство, но и то, что непредвидѣнно упадетъ въ бездну нищеты. Напрошивъ бѣдный не таковъ. Онъ не полагаетъ надежды ни на золото, ни на сребро-сіи бездушныя вещи, но на Бога, щедро раздавающаго дары свои; по сему участь богатаго гораздо сомнительнѣе, нежели бѣднаго; поелику тотъ безпрестанно стращится и подлежитъ всѣмъ перемѣнамъ счастія.

Но что такое еще-дающаео нало вся обильно ко наслажденію? Богь даруеть щедро все то, что гораздо нужнье денегь, на пр. воздухъ, воду, огонь, солнце и сему подобное. Не льзя сказать, что богатый пріемлеть болье лучей солнца, нежели бъдный; не льзя также сказать, что богатый дышеть большимъ количествомъ воздуха, нежели бъдный: но все сіе предложено на пользу общую всьмъ равно. Для чего же Богь, сотворивъ общимъ большее и необходимъйшее, такое, которое имъетъ вліяніе

на продолженіе нашей жизни, не сошвориль общимъ меньшаго и малозначишельнъйшаго, я разумъю деньги? Для шого, чшобы жизнь наша была въ безопасности, и чтобы открыть поприще для добродътели; ибо есть ли бы необходимое не было всеобщимъ, то богатые, по сродному имъ пристрастію къ сребролюбію, можешъ бышь, передушили бы всъхъ бъдныхъ; съ другой стороны естьли бы деньги были общи, и никшо не имълъ въ нихъ нужды, то не было бы случая къ милосердію, не надъ чъмъ было бы упражняться сердечной благости. И такъ чтобъ намъ было жить безбъдно, необходимое можно для жизни сотворено общимъ; а чтобъ имъть случай получить вънцы и славу, деньги не сотворены общими, дабы ть, кои, презрѣвъ сребролюбіе и возлюбивъ отъ BCero сердца правду, раздвляютть имущество свое съ бъдными, получили нъкоторое упъщеніе въ скорби о гръхахъ своихъ. Богъ опредълилъ шебъ бышь богашымъ; для чегожъ шы самъ себя дълаешь бъднымъ? Онъ опредълилъ шебъ бышь богашымъ для moro, чшобъ ты помогаль, бъднымъ, и щедростію свозаглаждалъ свои грѣхи. Онъ даровалъ ею

тебъ богатство; не для того, чтобъ ты заключаль его въ кладовую на свою погибель, но чшобъ расшочалъ оное для своего спасенія. Для шого шо Онъ и самому обладанію богашствомъ назначилъ быть сомнительнымъ и непостояннымъ, дабы возбудить къ нему недовъріе и ошвращеніе; ибо естьли владъщели богашсшва даже нынъ, когда не могушъ съ надеждою положишься на свои сокровища, когда принуждены шерпъшь за нихъ многіе навъшы, сшоль сильно воспламеняются страстію сребролюбія; то что было бы, есшьли бы богашсшво было постоянно и неизмѣнно? Кого бы шогда пощадили богашые? Кого бы помиловали? Какую влову, сирошу, или бъдняка?

И шакъ не будемъ почишашь великимъ благомъ богашсшва. Великое благо не деньги собирашь, но пріобрѣсшь сшрахъ Божій и благочесшіе. Вошъ, есшьли бы нынѣ между нами былъ какой нибудь Праведникъ, шакой, кошорой бы имѣлъ великое дерзновеніе у Бога: що хошя бы онъ былъ и бѣденъ; безъ сомнѣнія, могъ бы разогнашь шучу бѣдсшвій, насъ облежащихъ. Ему бы сшоило шолько

воздѣшь руки къ небу и воззвашь къ Богу, и она бы вдругъ прошла и разсѣялась. А золошо-шакая драгоцѣнносшь, лежишъ шеперь въ хранилищахъ спокойно; для избавленія насъ ошъ предлежащихъ золъ оно безполезнѣе всякой грязи; да и не въ сихъ однихъ злоключеніяхъ, но и всегда, болѣзнь ли обдержишъ, или приходишъ смершь, или другое чшо, золошо оказываешъ свое безсиліе.

Однимъ только, кажется, богатство превышаетъ бъдность, – это ежедневныя забавы, соединенныя съ многоразличными видами удовольствія на пирахъ. Впрочемъ подобное сему можно видъть и на трапезъ бъдныхъ; они даже гораздо больщимъ наслаждаюшся удовольствіемъ, нежели всъ богачи. Не удивляйне почитайте сказаннаго мною тесь, и страннымъ; я докажу и объясню вамъ исшину сію самымъ опытомъ; вы согласитесь, и конечно убъждены въ шомъ, чшо удовольствіе произходищъ не столько отъ качесшва пищи, сколько ошъ состоянія ядущаго. Я знаю, что говорю, Когда, на пр., кто либо приступаеть къ трапезъ голодный, тогда самая просщая и скудная пища кажешся

ему пріяшнье всякихъ жаркихъ, закусокъ аругихъ приманчивыхъ яствъ: но кщо, не нувствуя голода (что обыкновенно бываетъ съ богашыми), садишся за шрапезу, шошъ хошя бы нашель на ней самыя лучшія ясшва, не почувствуетъ удовольствія, поелику аппешишъ его еще не возбужденъ. А чшо сіе дъйствительно бываеть точно такъ. шому вы всъ свидъшели, и Священное Писаніе говоришь що же самое. Душа во сытости сущи соталь ругается; дущи же нищетный и еорькая сладка неляются. (Приш. 27, 7.) Въ самомъ дълъ, чшо слаще меда и сота? Но Писаніе говорить, что сошы меда не сладки для сышаго. Чшо ошвратительнъе горькаго? Но и оно сладко для бъдныхъ. А что бъдные съ нуждою H алканіемъ выходять на дъла свои, богатые же не терпять сего, сіе для всякаго изь васъ явно; почему послъдніе никогда не получають благороднаго и чисшаго удовольствія. И не только въ пищъ, но и въ питіи то же самое бываеть; какь, я думаю, нъкошорые изъ васъ и знаюшъ: какъ тамъ голодъ производищъ удовольствіе, превышающее качесшво и вкусъ ясшвъ; шакъ здъсь

жажда двлаешть пишіе гораздо вкуснійшимъ, хотя бы то была вода. На сіе самое намъкалъ и Пророкъ, когда говорилъ: Отб камене меда насыти ихб, (Псал. 80, 17.) ибо мы нигдъ не чишывали въ Священномъ Писаніи, чтобы Моисей източиль медь ИЗЪ камня, но вездъ говоряшся о водъ. И шакъ что же значить выражение Пророка? Писаніе обманывать не можеть. Пророкъ, желая изобразищь удовольствіе жаждущихъ и упомленныхъ оскудъніемъ водъ, кошорые вдругъ припали къ хладному источнику, воду называеть медонь, не потому, чиюбы естество ея дъйствительно обратилось въ педъ, но пошому, чшо состояніе піющихъ содълало оный источникъ сладчайшимъ меда.

Видишь ли, какъ пишіе услаждается состояніемъ жаждущихъ. Многіе бъдные въ шрудъ и ушомленіи, палимые жаждою, пьюттъ воду изъ источниковъ съ шакимъ же, о какомъ говорили выше, удовольствіемъ; а богатые, вкушая пріятное, душистое и драгоцънное вино, не чувствуютъ подобнаго удовольствія. То же самое, думаю, примъчалъ кто нибудь и въ разсужденіи сна. Ибо

ни мяткія перины, ни злашокованный одръ, ни безмолвіе въ домъ, ни другое что тому подобное не можепть доставить сна сладкато и вожделеннаго, кроме шрудовъ и ушомленія. О семъ свидъшельствуеть опыть, и прежде опыта еще Священное Писаніе. Упоенный удовольствіями Соломонъ, желая объяснишь наще мнвніе, сказаль; Сонв сладокв рабу, аще мало, аще много снъсть. (Екл. 5, 11.) Для чего онъ присовокупилъ-аще мало, аще лного сивсть? Какъ неяденіе, такъ и пресыщение равно прогоняють сонь; первое, изсушая гортань, напрягая ръсницы И не давая имъ сомкнушься; послъднее, сшъсняя дыханіе, изторгая оное насильственно И влеча за собою отягощение и недуги; но таково свойство трудовъ, что хотя бы то или другое случилось, рабъ можешъ спать. Ибо послъ того, какъ онъ весь день безпреспланно бъгалъ шуда и сюда, служа господамъ, біемый, утомленный, безъ малъй-. шаго ощныха, за утомленія и труды ожидаеть его достойное возмездіе-сладость сна. И это есть дело человеколюбія Божія, что удовольствія не могуть быть куплены НИ волошомъ, ни сребромъ, но шрудами, ушо-

мленіемъ, необходимостію, любомудріемъ. Не такъ бываетть съ богатыми. Покоясь на мягкихъ ложахъ, они часто проводятть безъ сна цѣлыя ночи, и не смотря ни на какія ухищренія роскоти, не получаютть удовольствія. Бѣдный же послѣ цѣлодневнаго труда, съ ушомленными членами, едва упадаетть на постелю свою, засыпаетть глубокимъ, пріятнымъ и питательнымъ сномъ, который служитъ наградою праведныхъ трудовъ его.

И шакъ, есшьли бѣдный съ большимъ удовольсшвіемъ ѣсшъ, пьешъ и спипъ; шо чшо̀ завиднаго въ богашсшвѣ, когда оно не имѣешъ и шѣхъ преимущесшвъ, кои, по видимому, должны бы принадлежашъ ему? Не напрасно Богъ въ самомъ началѣ далъ человѣку вмѣсшо спушника шрудъ, не наказывая его симъ, ниже ушомляя, но умудряя и научая. Адамъ, когда проводилъ жизнь безъ шрудовъ, пошерялъ рай; но Апосшолъ Павелъ, когда шрудился и переносилъ озлобленія, восхищенъ былъ въ рай и возшелъ на шрешіе небо. (2 Кор. 12.) И шакъ не будемъ убѣгашь шрудовъ, не будемъ врагами дѣяшель-

179

ности; ибо прежде царствія небеснаго здісь еще получаемъ за труды величайшее возмездіе, наслаждаясь удовольствіемъ, отъ нихъ произшекающимъ; и не только удовольствіемъ, но и, (что выше всякаго удовольствія) прочнымъ здравіемъ. Ибо богашымъ, кромѣ недоувольсшвій, много сопушсшвуеть бользней; а бъдные со всъмъ не знаютъ врачей. Ежели когда либо и впадають въ разслабленіе, то скоро возставляють самихь себя, бывъ свободны ошъ изнъженности и имъя составъ тъла кръпкій и мощный. Великое стяжаніе-бъдность для тьхъ, которые умѣюшъ ею пользовашься! Это сокронерасхищаемое, жезлъ несокрушивище мый, спляжание ненавъшное, убъжище самое спокойное.

Мнѣ скажушъ: но бѣдный ушѣсняешся. А я скажу: богашому гораздо болѣе сшрояшъ ковъ. На бѣднаго не обращаюшъ вниманія, надъ нимъ издѣваюніся, и шолько: а богашый служишъ предмешомъ зависши излобы. Бѣднаго рѣдкій согласишся обидѣшь; богашый всегда въ опасносши; онъ со всѣхъ сшоронъ можешъ служишь цѣлію для сшрѣлъ

лавола и навъшниковъ; чрезмърное множесшво авлъ посшавляешъ его въ зависимосшь ошъ множесшва лицъ, коимъ онъ принужденъ бываешъ ласкашельсшвовашь и оказывать уваженіе почши рабское. Естьли бълный богашъ мудросшію; що его не можешъ побъдищь самъ князь шьмы. Іовъ быль кръпокъ и силенъ и прежде нападенія ліавода; но когда лишился всего, сдълался еще могущественные и одержаль блисташельную побъду надъ діаволомъ. Скажу болье, бъдный совершенно не можешъ бышь никъмъ обиженъ, есшьли шолько посшупаешъ шакъ, какъ слъдуешъ мудрому. Ибо, какъ я говориль о удовольствін, что оно зависищь не отъ образа приготовленія пищи, но отъ расположенія ядущихъ, шакъ шо же самое скажу объ обидъ. Обижающій никогда не можеть сделать ее чувствительною, естьли обижаемый не разположенъ чувсшвоващь оную. Тебя обидьль кто нибудь словами, двломъ или мыслію: есшьли сія обида не произвела въ шебъ ничего, кромъ смъха, еспьли ты не принялъ на свой счетъ ругательныхъ словъ; що щы не былъ обиженъ. Какъ ссшьли бы мы имъли шъло адаманшовое; що ЧАСТЬ ХІХ. 13

HACTE XIX.

не чувствовали бы ударовъј хоття бы отвесоду были осыпаемы шысячею страль, ибо рука, бросающая стрвлы, не могла бы причинить ранъ, естьли бы тъло было совершенно неуязвляемо; шакъ и обида и сопряженное съ нею безчестіе произходять не отъ злобы обижающихъ, но ощъ слабосни духа обижаемыхъ. А по сему есшьли бы мы были мудры и благоразумны, ничъмъ бы не обижались, ни ошъ чего бы не спрадали. Тебя шакой-що обидьль; но есшьли шы не чувешвуещь обиды, не страдаешь; то ты не обиженъ, скажу больс, шы не пораженъ, а поразилъ. Ибо когда обидъвшій видить, что стрълы его не достигающъ до души обижаемаго; то мучишь самь себя, и, шогда какъ обижаемый модчишь, стрвлы обидь сами собою обращающся на шого, къмъ онъ посланы.

И щакъ будемъ во всемъ дюбомудрыми, возлюбленные, и шогда бъдность не только не причинитъ намъ вреда, но и принесетъ весьма много пользы, содълаетъ насъ славнъйщими и богатъйшими всъхъ богачей. Скажи мнъ, кто былъ бъднъе Или? Но онъ превссходилъ всъхъ богатыхъ, не смотря

на що; чщо быль бъдень; а бъдность избраль онь потому, что быль богать духовно. Онъ возлюбилъ внъшнюю нищету потому, что почиталь всякое обиліе богащства ниже величія своего духа, и нелостойнымъ своего любомудрія; ибо естьли бы настоящія блага цениль онь много, то пріобръль бы не одну милошь: но онь такъ презрвлъ суепту наспоящаго, что не имълъ у себя ничего кромъ одной оной милопи, и попираль золощо, какъ персть земную. По сему-тю царь возъимъль нужду въ бъдномъ, и шошъ, кошорый имълъ груды золота, съ жадностию ловилъ слова бъдняка, неимъющато ничего, кромъ милоши. Сполько Праведника была блистательнье Милошь порфиры, и пещера его величественнъе царскихъ чертоговъ! По сей причинъ, восходя на небо, Илія не оставиль ученику своему. ничего, кромъ милоши. Какъ бы шакъ говориль онь ему: "Сь нею сражался я сь діаволомъ, возми ее и пы, чтобъ тъмъ надежнъе опражать его нападенія. Нестяжаніе есшь самый кръпкій оплошъ, убъжище ненавъщное, споль незыблемый!" Елисей приняль милошь, какъ величайшее наслъдіе;

да и подлинно это великое наслъдіе, драгоцвннвишее всякаго золоша! Съ нею онъ слвлался вшорымъ Иліею; былъ Илія горъ, былъ Илія и низу. Я знаю, что вы ублажаете сего Праведника, и каждый изъ васъ желалъ бы бышь шакимъ, каковъ онъ; но чшо? есшьли я вамъ докажу, чщо мы всв получили въ шансшвахъ нъчшо гораздо большее? Илія осщавиль ученику своему милошь, а Сынь Божій, по вознесенія своемъ, осшавилъ намъ тьло свое. Илія, отдавъ милоть свою, обнажилъ себя самаго; но Христосъ оставилъ и намъ щъло свое, и съ Собою взялъ его. И шакъ да не упадаемъ въ духъ, да не съпуемъ безмърно и да не спрашимся несчасшныхъ временъ. Тошъ, кшо не опрекся пролишь за насъ кровь свою, и даровалъ намъ шьло и кровь свою, на чщо не рышишся для нащего спасенія? Сею назидая духъ нашъ надеждою, будемъ взывашь къ Нему непресщанно, вознесемъ молишвы и моденія, и о всякой добродъшели попечемся со всякимъ тщаніемъ, дабы избъжать предлежащихъ бъдъ, и содълаться причастниками будущихъ благъ. О естьли бы мы удостоились сего благода-

184



шію и человѣколюбіемъ Господа нашего Іисуса Хрисша, съ кошорымъ слава Опщу вкупь и Свящому Духу во вѣки вѣковъ. Аминь.

Digitized by Google

# НРАВЫ ХРИСТІАНЪ, 3. Учение. Крещение.

Образъ проповъди Евангельской былъ различенъ, смошря по свойсшвамъ поучаемыхъ. Іудеевъ приводили къ истинъ чрезъ пророчества и чрезъ другія доказательства, заимспвованныя изъ Св. Писанія и ихъ преданій \*). Язычниковъ убъждали посредствомъ умствованій болье или менье простыхь, смотря по степени ихъ удобопріемлемости, и посредствомъ мнѣній, заимствуемыхъ изъ ихъ Спихопворцевъ и Философовъ, Чудеса возбуждали вниманіе тьхъ и другихъ. Въ Дъяніяхъ Апосшольскихъ иы находимъ примъры всвхъ сихъ различныхъ образовъ поученія. (2, 15. 3, 12. 13. 16. 14, 14. 17, 22.) Caoво Божіе предлагалось шокмо швмъ, кои слушали оное съ расположениемъ и спокойнымъ духомъ. Какъ скоро невърные приходили въ запальчивость или поднимали смъхъ, что случалось неръдко, Христіанинъ умолкалъ, опасаясь, чтобы въ противномъ сду-\*) Амвр. на Лук. 9, 21.

чав не подвергнущь свящой исшаны поругацію и не подащь повода къ Богохульсшву. Со временемъ сщади выходишь въ свъшъ нъкошорыя сочиненія, коикъ цъль была, показашь язычникамъ неосновашельносшь ихъ Религіи, и вывесшь ихъ изъ заблужденія. Таковы: Совъшъ язычникамъ Клименша Александрійскаго, шри книги Өеофила къ Авшолику, разсужденіе Ташіана прошиву Грековъ. Но есщьли чшо особенно привлекало къ Хрисщіансшву, що эщо были. чудеса, и въ сіе время неръдко происходившія, свяшая жизнь Хрисшіанъ, и ихъ непоколебимая швердосшь среди мученій.

Есшьли к то объявлялъ желаніе сдѣлашься Христіаниномъ, то представляди его къ Епископу или Пресвитеру, который въ тожъ время испытывалъ, точно ли желаніе его есть твердое и искреннее; ибо весьма опасались, чтобы не осквернить святыни, ввѣряя ее недостойнымъ, и чтобы не обременить Церкви людьми слабодушными и легкомысленными, способными обезславить ее своимъ отпаденіемъ при первомъ гоненіи. По сему навъдывались о причинахъ обраще-

нія, о сосшоянія обращаемаго, свободный ли онъ былъ, или невольникъ, или отпущеникъ, о его нравахъ и прежнемъ образъ жизни. Ть, кон занимались какимъ либо посшыднымъ ремесломъ, или пріобръли какой либо дурный навыкъ, не были принимаемы, развъ по совершенномъ ошъ того отречени \*). Такимъ образомъ ошвергали распушныхъ женщинъ, ростовщиковъ, актеровъ, гладіаторовъ, народныхъ плясуновъ и пъвцевъ; словомъ, всъхъ шъхъ, кои служили при зрълищахъ, и кои къ онымъ были пристрастны. Обманщики, ворожен, гадашели, упошреблявшіе волшебныя слова для врачеванія или предошвращенія извъсшныхъ золъ, и промышлявшіе другимъ какимъ либо суевърнымъ ремесломъ, не прежде принимаемы были въ число върующихъ, какъ по оставлении ими худаго образа жизни и по нъкошоромъ ихъ въ шомъ испышаніи. При всей ревносши къ обращенію душъ, Христіане были весьма строги къ тъмъ, кои желали къ нимъ присоединишься.

Тошъ, кого признавали достойнымъ Хри-\*) Бл. Август. Ц. о проп. Госп. на горъ.

сшіансшва, всшупаль въ число оглашенныхъ чрезъ возложение на него рукъ Епископа, или, по его порученію, Пресвитера, который полагалъ на его челъ кресшное знаменіе, прося Бога, дабы Онъ подалъ успѣхъ въ предлежащихъ ему наставленіяхъ, и сподобилъ его достигнуть Св. крещенія. Съ сего времени онъ слушалъ поученія, говоримыя предъ народомъ, къ коимъ допускаемы были самые невърные. Здъсь-то наставники наблюдали за поведеніемъ оглашенныхъ, и каждаго порознь учили основаніямъ Въры, не касаясь изъясненія шаинсшвъ, къ уразумѣнію коихъ они еще не были способны. Преимущественно старались внушить имъ правила нравсшвенносши, дабы они знали, какъ весши послъ крещенія. Таковое изложеніе себя нравственности составляеть предметь насшавленій Клименша, бывшаго въ Александрійскомъ училищъ преемникомъ Паншена. Послъ Клименша сію должность ошправляль Оригенъ, который впрочемъ въ послъдствіи раздълилъ свой трудъ съ Св. Геракломъ, возложивъ на него попеченіе о первыхъ уро-

\*) Евсевія Исп. гл. 15.

кахъ \*).

Обыкновенное время оглашенія продол. жалось чрезъ два года, но оно могло сокращащься, смошря по успѣхамъ оглашеннаго, Въ семъ случаъ смотръли не полько на то, понималъ ли онъ ученіе, но особенно на то, исправляль ли онь свою жизнь, K держали его въ семъ состоянии до тъхъ поръ, пока онъ совершенно не перемънялъ своихъ нравовъ \*). Вошъ почему многіе ошлагади свре крещеніе до смерши: ибо никого не кресшили, какъ развъ по прозьбъ о семъ, хошя неръдко увъщевали другихъ къ сему прошенію. Требовавшіе крещенія и признанные достойными сего объявляли свои началъ В. поста, для внесенія имена въ оныхъ въ списокъ ищущихъ крещенія или просвъщенныхъ \*\*). Такимъ образомъ было два рода оглашенныхъ, слушашели и ищуміе крещенія. Сій послѣдніе говѣли Β. ВЪ постъ, подобно върнымъ, присоединяя КЪ сему часщыя молишвы, кольнопреклоненія, бдънія и исповъданіе своихъ гръховъ \*\*\*). Между півмъ мало по малу научали ихъ осноя

\*) Оригенъ на Лук. Бесвд. э.

\*\*) Онъ же прот. Цельса Кн. 3. стр. 14 я. \*\*\*) Тертулліань о крещеніи 20.

внымъ испинамъ Въры, изъясняя имъ Сум. волъ и особенно щаинсшва Троицы и воплощенія; нъсколько разъ вводили ихъ въ церковь для испыщанія и для произнесенія надъ ними заклинаній и молишвъ въ присушсшвіи върныхъ. Сіе называлось избраніемъ, и соблюдалось въ продолженіи многихъ въковъ даже надъ младенцами.

Въ концъ В. поста учили ихъ молишвъ Господней и давали имъ кращкое понятіе о шаинствахъ, къ коимъ они приступали, оставляя полное оныхъ изъясненіе до послѣдующаго времени. Сей порядокъ ученія ошкрывается въ оглащеніяхъ Св. Кирилла Іерусалимскаго и въ письмъ Діакона Ферранда къ Св. Фулгенцію, гдъ разсуждаещся о крещени Евіоплянина. Тъ, кои послъ всъхъ сихъ испышаній признавались достойными крещенія, назывались избранными; И ихъ торжественно креспили или въ ночь на свътлое Воскресеніе, дабы они воскресли съ Іисусомъ Христомъ, или въ ночь на Пятьдесятницу, дабы они получили Святаго Духа съ Апостолами \*), ибо въ то же вред

\*) Тершул. о крещения 19.

ия совершалось надъ ними и муропомазаніе. Обыкновенно въ сіи шолько два праздника производилось крещеніе. Папа Левъ \*) осуждаешъ Епископовъ Сицилійскихъ за шо, чшо они кресшили на день Богоявленія; и сіе правило сущесшвовало еще въ десящомъ вѣкѣ: впрочемъ людей, подвергавщихся какой либо опасносщи, какъ що было во времена гоненій, кресшили во всякое время.

По насшупленіи дня крещенія оглашеннаго приводили къ крещающему; засшавляли его ошрекащься сашаны и дълъ его; вопрошали о Въръ, и онъ ошвъшсшвовалъ чшеніемъ Апосшольскаго Сумвола \*\*). Самое крещеніе обыкновенно совершалось чрезъ погруженіе; крещаемаго погружали шрижды, произнося каждый разъ одно лице Свящыя Троицы \*\*\*). Крещеніе чрезъ окропленіе счишалось шакже досшашочнымъ въ случав нужды, какъ шо надъ больными; но народъ подъ симъ именемъ разумълъ шъхъ, кои бы-

\*) Писмо 4.

\*\*) Терптуліань о крещеніи, 19. 20. онь же о вѣнцѣ. 3. Письмо 70 Кипріана къ Януарію.
 \*\*\*) Терптулліанъ пропивъ Праксея. 26.

рв \*). Младенцевъ кресшили шошчасъ по ихъ представления, иногда ранъе даже осьми дней \*\*), и родишели ошвъшсшвовали за нихъ. Но младенцами назывались и всъ новокрещенные, какого бы возрасша они ни были. Съ крещеніемъ соединялось помазаніе муромъ, освященнымъ на пресшолъ \*\*\*). Креспившіеся представляемы были Епископу, и посредствомъ его молитвы и рукоположенія получали Свяшаго Духа \*\*\*\*). Новокрещеннымъ давали млеко и медъ въ знакъ шого, чшо они всшупали въ исшинную объщованную землю и духовное младенчесшво \*\*\*\*\*). Въ первую недълю духовно новорожденные носили бълую одежду, полученную ими по выходъ изъ воды, въ означение невинносши, кошорую они обязывались хранишь до смерши, и въ продолженіи той же недъли не ходили въ баню, что въ теплыхъ стра-

\*) Письмо 69, по инымь изд. 76 Кипріана къ Магнусу. Его же 64 къ Фиду.

\*\*) Тертуліань о крещеніи. 18.

\*\*\*) Письмо 70 Кипріана къ Януарію.

\*\*\*\*) Тертулліань о воскресеніи тела гл. 8. \*\*\*\*\*) Тертулліань о венць. гл. 3.

нахъ употреблялось ежедневно \*). Не видно, чтобы совершеннольтніе перемьняла имена; ибо мы знаемъ многихъ Святыхъ. коихъ имена происходятъ отъ языческихъ Боговъ, каковы Діонисій, Маршиніанъ, Димитрій \*\*). Что касается до младенцевъ \*\*\*), имъ по произволу давали имена Апошо споловъ, или другія благочесшивыя имена, заимствованныя отъ добродътелей Ņ предметовъ въры, каковы на Греческомъ языкъ: Евсевій, Евстафій, Григорій, Аванасій, на Латинскомъ: Пій, Вигилій, Фидъ, Сперанцій и другія, вошедшія въ общее употребленіе по утвержденія Христіанства. Новокрещенные послъ крещенія находились подъ руководсшвомъ своихъ воспріемниковъ и Пресвишеровъ до техъ поръ, пока сами не укръплялись въ Хрисшіанской жизни:

### 4. MojuttbA.

Такимъ образомъ они мало по малу вспіўпали въ новую жизнь, духовную и благодапі-

- \*) Тертул. о вънцъ гл. 3.
- \*\*) Діонисій Александрійскій у Евсевія. 8. гл. 20. \*\*\*) Элашоусіпь вь Бесёдё 21 на книгу Бышія.

ную, и шо, чшо прежде казалось имъ невозможнымъ, уже нешруднымъ для себя находили. Первымъ и главнымъ заняшіемъ ихъ была молишва, согласно съ ученіемъ Ап. Павла; (1 Тим. 11, 18. 1. Сол. 5, 17.) и какъ сей увъщеваеть непрестанно молиться, то они всв мъры принимали къ тому, чтобы, сколь можно чаще, устремлять свой духъ къ Богу и вещамъ Божественнымъ. Они всегда, когда шолько возможно было, молились вмъсшъ \*), бывъ увърены, чшо большее число просящихъ у Бога извъсшныхъ благодъяній имъешъ и большее право на полученіе оныхъ, по словамъ Спасителя: Аще лва отв васв совъщаета на земли о всякой вещи, елже аще просита, будетв има отв Отца моего, иже на небесъхв. Илъже бо еста два или трів собрани во имя noe, my ecus nocpest uxb. (Mam. 18, 19. 20.) По сему Св. Игнатій за правило поставляешь Св. Поликарпу, чтобы собранія были часцы, и совътуетъ справляться Ο присушствіи каждаго изъ върныхъ, по ero имени. Къ упомянушому побужденію присое-\*) Письмо Игнашія къ Ефесянамь. Тертулліань въ Апологіи. гл. 39.

динялось еще и шо, что присутствіе Пастырей обыкновенно придаеть болье важности общественнымъ молитвамъ, и предстоящіе своимъ примъромъ побуждають другъ друга къ ревности и благочестію.

Общественныя молитвы, на которыя преимущественно собирались върные, происходили утромъ и вечеромъ. Ихъ учили симъ - образомъ освящать начало и конецъ дня \*) и ошнюдь не извинять себя житейскими дълами, которыя должны быть только прибавленіемъ къ духовнымъ. Ушреннія молишвы, кажешся, замвняли ушреннюю Вешхозавъшную жершву, а вечернія-вечернюю, и упошреблялись для освященія начала ночи. Ихъ называли иногда свъшильнами, пошому что онь совершались въ шакое время, когда уже начинали зажигашь свъшильники, н у насъ въ сіе время поется извъстный спихъ, нацоминающій о свъшь. Общественное молишвословіе обыкновенно заключалось взаимнымъ лобзаніемъ мира \*\*). Тъ, кои не могли присутствовать въ собраніи, больные, \*) Постановлений Апостольскихъ Кн. 2. гл. 59. \*\*) Тертулліань о молитвь Господней гл. 14.

Digitized by Google

196

заключенные въ шемницу, пушешествующіе собирались между собою, коль скоро то было возможно; и естьли находились порознь, то не преставали однакожъ молиться въ узаконенное время.

Кромѣ утра и вечера молились еще въ трепьемъ, шестомъ и девятомъ часу дня и въ продолженіи ночи. Климентъ Александрійскій, Тертулліанъ и Св. Кипріанъ ясно означаютъ всѣ сіи молитвы \*); они утверждаютъ оныя примѣрами изъ Ветхаго и Новаго Завѣта и приводятъ на то глубокія причины. Оригенъ требуетъ, чтобы молились по крайней мѣрѣ трижды въ день: по утру, въ полдень, вечеромъ и еще ночью \*\*). Молящіеся обыкновенно обращались къ востоку, и стояли съ руками воздѣтыми къ небу. Часы молитвы считались по

- \*) Постановленій Апост. кн. 8. гл. 34. 35. Клименть Александрійскій вь 77 стромѣ на стр. 719. 722. Тертулліань пропивь Псих. гл. 10. Кипріань о молитвѣ Господней въ концѣ.
- \*\*) Оригенъ о молишвћ гл. 33. Часть XIX.

Digitized by Google

счету Римлянъ \*), кои двлили весь день, оть восхожденія до захожденія солнца, на 12 часовъ равныхъ въ каждый день, но неравныхъ по мъръ возрастанія или убавленія дней. Ночь равнымъ образомъ дълилась на 12 часовъ и на четыре части, кои назывались спражами или смѣнами; поелику на войнѣ смвняли ночный карауль чешыре раза. Taкимъ образомъ, есшьли взяшь въ примѣръ равноденствіе, первый часъ Римскій будеть опвечать нашему сельмому часу утра, третій девятому, тестый полудню, девятый третьему за полдень, двенадцатый шестюму; изъ чего видно, что молиттвы въ продолжени дня слъдовали одна за другою чрезъ каждые три часа.

Среди самой ночи вставали, чтобы молиться, по примъру Псалмопъвца (Псал. 118, 62.) и Св. Павла, когда сей находился въ темницъ послъ побоевъ, претерпънныхъ имъ вмъстъ съ Силою. (Дъян. 16, 25.) Климентъ Александрійскій, Тертулліанъ и Оригенъ упоминающъ о сей ночной молитвъ \*\*); Св. Ки-

\*) Климентъ въ 7 стромъ стр. 724.

\*\*) Климентъ въ 7 спромъ на спр. 7. 18. У него

пріанъ ошзываещся о ней съ похвалою \*); вообще сей навыкъ молишвеннаго бдѣнія одобряешся всѣми Ошцами \*\*), какъ весьма полезный для умерщвленія плоши и для возвышенія духа къ Богу въ минушы самыя безмяшежныя. Было шакъ же правило прочишывашь Сумволъ каждое ушро и при всякомъ случаѣ опасносши \*\*\*).

Наконець, дабы, сколь можно, чаще обращашься къ Богу и строже выполнить заповѣдь о непрестанной молитев, составляли молитвы особливыя для каждаго занятія, слѣдуя внушенію Св. Павла: И все, еже аще ъто творите словомо или дѣломо, вся во имя Господа Іисуса Христа, благодаряще Бога и Отца тѣмо. (Кол. 3, 17.) Такимъ образомъ всѣ работы, какъ то: воздѣлываніе земли, сѣяніе, жатва и собраніе плодовъ

же во 2 книгв о воспишании дъшей гл.

- 9. Тертулліань вь 1 книгв кь женв гл. 4.
- \*) Кипр. о молитвъ въ концъ.
- \*\*) Златоусть въ Бесѣдѣ 26 на Дѣянія Ап. и въ 14 на посланіе къ Римлянамъ.
- \*\*\*) Августинъ въ Бесъдъ 42. Амвросій въ 5 книгъ о Дъвствъ.

ž

начинались и оканчивались молишвами. Молились, начиная строить домъ, или жить въ немъ, начиная шкашь холсшъ, или шишь платье, или носить оное, или двлать что нибудь тому подобное. Примъры такого рода молишвъ и шеперь можно находишь въ служебникахъ. Привъшствіе, какъ то въ началь письма и при всшрвчахъ, состояло не въ обыкновенномъ изъявленіи дружбы, но въ молишвъ \*). Дъйсшвія не споль важныя сопровождались знаменіемъ кресша, какъ сокращеннъйшею молишвою. Его изображали на челъ и употребляли почти каждую минуту, то есть, всякой разъ, когда надлежало входишь, выходишь, идши, садишься, вставащь, ложиться, одъваться, обуваться, пить, ъсть, и пр. \*\*).

#### 5. Чтеніе Св. Писанія.

Сокровищницею молишвъвсегда почитались

Элатоусть въ Беседе 5 на Послание въ Солуняномъ.

<sup>\*\*)</sup> Тертулліанъ о вънцъ гл. 3. Св. Кириллъ Іерусалимскій въ 4 оглашенія о Вознесеніи и въ 13 къ концу.

Псалмы, кои, бывъ произносимы благоговъйно и вразумишельно, служили превосходнымъ насшавленіемъ; поелику они сокращенно содержать въ себъ все, что заключается въ прочихъ Св. книгахъ, и подаюттъ примъры чувствованій, какія благочестивый человъкъ долженъ имъшь въ различныхъ обстоятельсшвахъ жизни. Вмъсшъ съ симъ чипали чпо изъ другихъ Св. книгъ, изъ чего нибудь И составились въ послъдствіи такъ называемые часы. Нощныя молишвы, по причинъ своей продолжишельносши, состояли большею частію изъ чтенія; а Литургія, какъ торжественнъй тая часть всего священнослуженія, сопровождалась преимущественно поученіемъ. Изъ Священныхъ книгъ чишаемы были шолько шъ, кои состояли въ Канонь, що есть ть, кои, по согласному преданію Церквей, считались Богодухновенными; а шъ изъ нихъ, которыя внесены были туда же по желанію чекоторыхъ только людей, назывались Апокрифическими \*), или имъющими скрышное и неизвъсшное проис-

\*) Оригенъ въ письмъ къ Африкану стр. 219. и въ 26 Бесъдъ на Мато. гл. 23.

хожденіе. Изъ опасенія, чшобы Церковныя книги не пошерпѣли чего ошъ невѣжесшва перепищиковъ, нерѣдко прилагаемо было къ онымъ объявленіе, въ коемъ каждый желающій переписывашь заклинаемъ былъ судомъ Божіимъ дѣлашь сіе со всею шочносшію. О семъ объявляешъ Св. Ириней въ концѣ своего письма къ Флорину; поводомъ къ шакому обыкновенію могла служишь угроза, заключающая Апокалипсисъ.

Церковь представляла не только домъ молитвы, но и училище благочестія. Епископъ изъяснялъ Евангеліе и другія Св. книги, поучая и всенародно въ собраніи върныхъ, и по домамъ, какъ свидттельствуеттъ Св. Павелъ, и приспособляли свои поученія къ шѣмъ, кто ихъ слушалъ, и они давали обътть ничего не говорить отъ себя, не входить ни въ какія произвольныя изслѣдованія, ничего не искать внѣ Евангелія, но передавать во всей точности то, чему они научились отъ своихъ Отщевъ, то есть, прежде бывшихъ Пресвитеровъ и Епископовъ, посредствоиъ преданія восходивщаго даже

до Апостоловъ \*). Они внущали върнымъ крайнее опасеніе прошиву всякаго нововведенія, особливо въ ученіи; шакъ чшо ежели кому изъ сихъ послъднихъ случалось слышашь . чшо нибудь прошивное ихъ въръ, они опнюдь не входили въ споръ, оставляя сей **т**рудъ своимъ Пастырямъ \*\*). Симъ объясняешся, почему шоликое множесшво ересей, какія возникали въ первыхъ въкахъ, осуждаемо было по большей часпи безъ Соборовъ и судопроизводствъ, сдълавшихся нужными въ послъдствіи. Вселенскіе Пастыри всв единодушно содержали преданіе, а народъ безпрекословно върилъ ихъ ученію.

Върующіе кромъ шого поучались закону Божію и сами по себъ, и размышляли о немъ день и ночь. Они перечишывали дома слышанное въ церкви и сшарались помощію взаимнаго собесъдованія ушвердишь въ памящи насшавленія своихъ Пасшырей, особенно ош-

- \*) Св. Ириней къ (рлорину. Св. Клименшъ Алекс. въ началъ 1 стромы.
- \*\*) Св. Ириней въ 3 Книгѣ, гл. 3, 4. Евсевій въ 5 Книгѣ Исторіи, гл. 20. Игнатій въ посланіи къ Тралліанамъ.

цы заботились двлать сіи повторенія въ своихъ семейсшвахъ \*). Ибо каждый у себя быль какь бы домашній Пастырь, который управлялъ молишвок) и чшеніемъ домашнимъ, поучалъ свою жену, дъшей и слугъ, дълалъ имъ дружескія увъщанія и содержалъ ихъ въ союзъ съ Церковію, чрезъ совершенную покорность, какую самъ оказывалъ своему Пастырю. Что сказано объ опцахъ, то же самое должно разумъть и о матеряхъ. Св. Василій и его братъ Св. Григорій Нисскій гордились сохраненіемъ шой Въры, которой они научились отъ своей бабки Св. Макрины \*\*), просвъщенной Св. Григоріемъ Чудошворцемъ; подобно сему Св. Павелъ съ похвалою отзывается о въръ матери и бабки Св. Тимовея. (2 Тим. 1, 5.) Доказательсшвомъ чрезмърнаго попеченія, какое прилагали отцы и матери о наставлении въ Върв своихъ дътей, служитъ то, что во всей древносши не видимъ мы ни одного Кашихизиса составленнаго для дътей, ни одного общенароднаго наставления для крестившихся

- \*) Постановленій Апост. Кн. 4. гл. 10.
- \*\*) Василій въ письмахъ 64, 73, 79. Григорій въ жизнеописаніи Макрины.

прежде совершеннольшія. Каждый домъ сосшавляль шогда особливую Церковь, говоришь Злашоусшь \*).

Многіе Христіане, даже изъ мірянъ, столь прилъжно чипали Св. Писаніе, чпо знали его наизусть. Они обыкновенно носили его съ собою, оптъ чего многихъ Святыхъ находили погребенными съ Евангеліемъ на груди. Св. Златоусть свидътельствуеть, что еще и въ его время многія женщины носили оное на шев \*\*), что умывали руки, принимаясь за Св. книги \*\*\*), что каждый пристойно убирался, что мущины стояли съ откровенною головою, а женщины накрывались въ знакъ почтенія. Ибо и сіи не менве читали Писаніе, сколько мущины. Извъстно, что мученики, во время Діоклишіанова гоненія, принужденные все оставлять и скрываться въ пещерахъ, ни о чемъ не жальли кромъ Св. книгъ, въ коихъ уже не имъли ушъшенія по прежнему поучаться день и ночь.

\*) Злаш. Бесѣд. 36 на Посл. къ Корине. \*\*) Злаш. Бесѣд. 72 на Машеея. \*\*\*) Злаш. Бесѣд. 53 на Іоанна.

Христіане кром'в того читали творенія Епископовъ и Писашелей Церковныхъ, коихъ число весьма умножилось еще въ первыхъ въкахъ. Евсевій насчитываетъ ихъ около сорока, кромъ Писашелей безъименныхъ, или такихъ, о коихъ онъ говоритъ только вообще. Нъшъ сомнънія, что самая больщая часть древнихъ писаній не дошла до нашего **Bpe**мени. Положимъ, что многіе изъ Епископовъ не могли писать книгь часшію по своей скромности, частію по опасенію обнародывать таинства, частію по причинв своихъ многотрудныхъ занятій, или по причинъ гоненій; не позволявшихъ имъ даже жишь долгое время. Но при всемъ томъ имъ необходимо было писать письма о разныхъ вещахъ и защищать Религію противъ еретиковъ и язычниковъ. Сверхъ шого сшоль мното было ученыхъ, Философовъ и Орашоровъ, по всей Имперіи, особливо въ Греціи и на Востокъ, что между Христіанами никогда не могло бышь недосшашка въ хорошихъ Писателяхъ.

Чтеніе языческихъ книгъ было возбраняемо върнымъ какъ могущее поколебать въру

неукръпленныхъ и пришомъ безполезное. "Ибо чего не досшаешъ для васъ въ законъ "Божіемъ?" говоришь одинь древній Писашель \*). "Хошише ли Исторіи? У васъ "есть Книги царствъ. Желаете ли Фило-"софіи или Поэзіи? У васъ есть Пророки, "Іовъ, Пришчи, гдъ вы найдеше гораздо бо-"лъе ума, нежели во всъхъ Поэшахъ и Фи-"лософахъ, пошому что это есть слово "единаго Премудраго Бога. Любите ли ги-"мны? У васъ есшь Псалмы. Изыскиваеше ,ли древности? У васъ есть Книга Бытія. "Наконецъ законъ Божій преподаешъ вамъ "правила и наставленія душеспасительныя." Впрочемъ Епископы и Пресвишеры не счишали для себя запрещеннымъ чишашь свътскія книги, и съ пользою употреблять оныя въ опроверженіе язычниковъ чрезъ свидътельсщво ихъ Поэтовъ и Философовъ. Они должны были знашь всъ исшины, какъ бы шо ни было исшолкованныя, какъ свою собственность; потому что были ученики Інсуса Христа, который есть источникъ всякой исшины и премудросши.

\*) Постановленій Апост. Кн. г. гл. 6.

### 6. Трудъ. Ремесла.

Непрестанное упражнение въ чтении Писанія было предписываемо въ особенности богатымъ для избъжанія праздности и разсъянія; прочіе занимались ремеслами, дабы было, чъмъ жишь, плашишь долги и подавашь милосшыню; но ихъ ремесла были самыя невинныя и совершенно приспособленныя къ уединенію и Христіанской кротоспи \*). Многіе изъ самыхъ богашыхъ II04вергали себя произвольной нищеть, раздьляя свои имущества бѣднымъ, особливо во времена гоненій, дабы симъ образомъ приготовить себя къ мученичеству. Ближайшіе ученики Апостоловъ, кои послѣ нихъ трудились надъ распространеніемъ Слова Божія, поступали также по побужденію благороднъйшему. Они продавали свои имущества, и деньги за нихъ полученныя раздавали нищимъ, дабы съ вящшимъ дерзновеніемъ проповъдывать Слово Божіе всюду. Многіе Христіане трудились только для того, чтобы не быть въ праздности. Ибо имъ строго

\*) Постановленій Апост. кн. І. гл. 4.

внушали \*) убъгашь сего порока и другихъ съ онымъ неразлучныхъ, какъ шо разсъянносши, любопышсшва, злоръчія, безполезныхъ посъщеній, пересудовъ. Напрошивъ увъщевали каждаго, чшобы онъ пребывалъ въ покоъ и молчаніи, занимаясь какимъ либо полезнымъ дъломъ, особенно же дълами любви между больными, бъдными и другими, имъвщими нужду въ помощи.

Такимъ образомъ жизнь Хрисшіанъ была непрерывное послѣдованіе молишвы, чшенія и шруда, кошорыя смѣнялись по часамъ и не были прерываемы, какъ развѣ на самое крашкое время, по шребованію нуждъ жишейскихъ. Но чѣмъ бы кшо изъ нихъ ни занимался, на всякое заняшіе смошрѣлъ, какъ на дополненіе къ благочесшію, кошорое почишалъ главнымъ и единсшвеннымъ упражненіемъ на цѣлую жизнь \*\*). Ихъ званіе было единсшвенное и просшое званіе Хрисшіанина; они не имѣли другаго шишла: и, когда судіи вопрошали ихъ о ихъ имени, сшра-

\*) Постан. Апостоль. кн. 1.гл. 4. Клименть Александрійскій вь 3 книгв о воспитаніи двтей гл. 10. \*\*) Постановленій Апост. кн. 2 гл. 62. 63.

нь и состоянии, они отвътствовали однимъ словомъ: Я Христіанинб.

Они не любили состояній сопряженныхъ съ излишними забощами и развлечениемъ; однакожъ сіе не препяшсшвовало имъ оставаться въ шомъ звании, какое кшо изъ нихъ имълъ до крещенія, есшьли шолько сіе званіе не заключало въ себъ ничего прошивнаго благочестію \*). Такъ воиновъ, когда они дълались Хрисшіанами, не обязывали осшавлять службу, но токмо убъждали соблюдать правило, предписанное имъ въ Евангеліи: Никого же обидите, ни оклеветайте, и довольни будите оброки вашили. (Лук. 3, 14.) А что великое число Христіанъ находилось въ войскъ, шому доказашельсшвомъ служашъ громоносный Легіонъ, прославившійся при Маркъ Авреліъ, и Өивскій, который, по примъру своего вождя Мавриція, весь принялъ мученіе ошъ Максимиліана Геркула. Воинскія правила Римлянъ, еще не вышедшія изъ употребленія, состояли существенно въ воздержаніи, трудолюбіи, повиновении и терпъни,-добродътеляхъ, совер-\*) Терпулліань о венце гл. 11.

шенно согласныхъ съ Хрисшіансшвомъ. Не смотря однако же на сіе, Хрисшіане иногда отрицались записываться въ службу, или даже выходили изъ оной, дабы не участвовать въ языческихъ обрядахъ, какъ то въ яденіи идоложертвеннаго, въ поклоненіи знаменамъ, изображавнимъ идоловъ, въ обыкновеніи клясться именемъ Императора, вмѣсто имени Божія, и укрататься цвѣточными вѣнками на общенародныхъ пиртествахъ\*).

# 7. Пость.

Хрисшіане посшились чаще Іудеевь, но образь ихъ пощенія быль почши шошь же, шо есшь, носиль на себѣ обыкновенные знаки сѣшованія. Сущесшвенное правило посша сосшояло въ шомъ, чшобы ѣсшь не болѣе одного раза въ день по вечеру; воздерживашься ошъ вина, ошъ сладкихъ и пишашельныхъ ясшвъ и проводишь день въ уединеніи и молишвѣ. Въ книгѣ Пастырь, весьма уважаемой древними, говоришся, чшо въ день посша съ самаго ушра должно уходишь на молишву, не вкушашь ничего, кромѣ хлѣба \*) Тершул. о вѣнцѣ гл. 11.

и воды, и раздавать нищимъ избытки отъ имущества. Дъйствительно съ постомъ всегда соединялось раздаяние милосшыни; самый пость служиль къ тому средствомь, убавляя часть дневнаго расхода. Питіе прежде ужина почишалось нарушеніемъ посша. Hbкто изъ Святыхъ, идя на мученіе, отвергнулъ напишокъ, кошорый ему поднесли для укръпленія силь, говоря, что еще не пришло время прервать пость. Это было въ пятницу, въ десять часовъ утра. Въ нервыхъ вѣкахъ Церковный постъ у Христіанъ былъ одинъ, который предшествовалъ Пасхъ, то есть, Великій пость \*). Церковь соблюдала оный въ память страданий Іисуса Христа, прилагая къ себъ сказанное Имъ: Ееда отбимется отб нихв (Апостоловъ) женихъ, тогда постятся. (Мато. 9, 15. Марк. 2, 20.) Прочіе посты были произвольные \*\*): пость въ среду и пятокъ каждой недъли, посты назначаемые Епископами по особеннымъ обстоятельствамъ Церквей, и постны, кои каждый налагаль на себя по своему собственному благочестію.

\*) Тертулліань о пость гл. 2. \*\*) Тамъ же гл. 13.

Посшъ въ среду и пятокъ каждой недѣли, подобно главному посту, основывался на страданіяхъ Іисуса Христа; поелику въ среду составленъ былъ противъ Него Іудеями совѣтъ, а въ пятокъ Онъ умеръ.

Сіи посшы различествовали между собою мърою продолженія, которая была троякая. Еженедъльные посшы продолжались до девяшаго часа утра, или, по нашему, до третьяго за полдень, почему и называли ихъ полу-постами. Пость въ Чепыредесятницу оканчивался Вечернею, или около шести часовъ вечера и заката солнечнаго. Еще былъ сугубый пость или полное говънье, въ коемъ цѣлые сушки проводили безъ пищи. Такъ говъли въ В. суббошу, нъкоторые къ ней присовокупляли В. пяшокъ; иные шакъ проводили шри дня, другіе четыре, нъкоторые всъ шесть дней страстной недьли, каждый, сколько могъ. Сей сугубый пость въ Испаніи соблюдался каждую субботу, и сверхъ шого разъ въ каждомъ мѣсяцѣ, исключая Іюль и Авгуспть. Причина, почему поспились до девяшаго часа, заключалась въ воспомина-

ЧАСТЬ ХІХ.

15

Digitized by Google

нін смерши Інсуса Хрисша, а до вечера, въ воспоминани Его погребенія \*).

Степени воздержанія были также различны. Одни наблюдали сырояденіе, то есть, не њли ничего печенаго; другiе-сухояденie \*\*), воздерживаясь не шолько ошъ мяса и вина, но и оптъ плодовъ винныхъ и сочныхъ, H упошребляя съ хлъбомъ шолько оръхи, миндаль и шому подобное; иные довольсшвовались хлѣбомъ и водою. Сухояденіе одобряепо было \*\*\*) особливо во время гоненія, какъ пригошовленіе къ мученичеству. Нѣкошорые, и кромъ страстной недъли, ничего не вли въ продолжении многихъ дней и нередко даже до десяшой зари, какъ говоришть Лукіанъ, свидъшель несомнишельный. Ибо въ сихъ необыкновенно продолжавшихся посшахъ заключались и Воскресные дни, въ кои вакономъ возбранено было поститься.

Сін примъры мало дъйствуютть на нынътній свъщь. Почти общее въ немъ мнъніе.

- \*) Тершул. о поств гл. 10.
- \*\*) Тамъ же гл. 13.
- \*\*\*) Тамъ же гл. 9.

214

что таковыя строгости древнихъ Христіанъ нынъ неудобоисполнимы. Природа, говоряшъ иногда, послъ шоликаго множества спольтій устарьла; люди уже не живуть шакъ долго, шъла не сшоль здоровы, Kakb. прежде. Но желашельно бы знашь, чемъ могушъ доказашь сію перемъну. Ибо мы говоримъ не о баснословныхъ временахъ Греціи, а о времени первыхъ Императоровъ Римскихъ, о періодѣ извъсшнъйшихъ Греческихъ и Лашинскихъ Писателей. Пусть трудяшся, сколько угодно; никогда не докажушъ, чшо жизнь человѣческая, спусшя осмьнадцать стольтій, сдълалась короче. Въ то самое время и еще гораздо ранве она проспиралась не боле, какъ до семидесяти или осьмидесяти лътъ. (Псал. 89, 10.) Въ первыхъ въкахъ Христіанства хотя были еще въ Греціи и Римъ люди занимавшіеся искуссшвомъ, помощію разныхъ шълесныхъ упражненій укръплять свое тьло; но съ другой стороны было гораздо болье такихь, кои пороками, особливо вредными для здоровья, измождали оное, подобно какъ нынъ миогіе, въ цвътъ своихъ лътъ, отъ тъхъ же причинъ дълаютися стариками. Впрочемъ среди

сего развращенія, коимъ исполнены были Египешъ и Сирія, возникали великіе постиники, и жили гораздо долѣе, нежели другіе люди. Правда, чшо въ шеплыхъ страна́хъ постъ не столь тягостенъ: но мы видимъ необыкновенные примѣры воздержанія въ Галліи и въ странахъ самыхъ холодныхъ, и притомъ спустя бодѣе тысячи лѣтъ послѣ Апостоловъ: ибо многіе изъ великихъ подвижниковъ послѣдовали древнему образу пощенія.

Хрисшіане, подобно Іудеямъ, взирали на посшъ, какъ на время. същованія. Правда, Іудеи налагали его на себя часшо въ изъявленіе есшесшвенной скорби, причиненной пошерею любезной особы, или другимъ какимъ либо бъдсшвіемъ шокмо временнымъ. Но Хрисшіане, все прилагая къ духовнымъ вещамъ, упошребляли сіи внъшніе знаки съшованія для возбужденія въ себъ печали, содълывающей спасеніе, (2 Кор. 7, 10) що есшь, раскаянія во гръхахъ. Св. Кипріанъ хочешъ, чшобы гръшникъ оплакивалъ смершь своей души, по крайней мъръ, какъ пошерю

любезной особы \*), и Св. Влашоусшь \*\*) употребляеть то же сравнение. Сверхь того пость счипался полезнымь для предотвращения искушений, какь изнуряющий тело и подчиняющий оное духу. По сему-то постящиеся избъгали всякаго рода удовольствий даже позволенныхь. Всв, противъ обыкновеннаго, становились уединеннъе, молчаливъе, къ церкви усерднъе, въ молишвъ и чтени прилъжнъе.

## 8. Стодъ.

Но и не въ постные дни столъ Христіанъ былъ самый умъренный и простой. Имъ внушали не для того жить, чтобы ѣсть, но для того ѣсть, чтобы жить \*\*\*); принимать пищи не болѣе, какъ сколько нужно для здоровья и укръпленія силъ, дабы снова трудиться; презирать всъ лакомыя яства, приготовленіе къ пышнымъ объдамъ и все то, къ чему потребно искусство поваровъ,

\*) Кипріанъ въ книгъ о паденіи.

\*\*) Златоусть въ книгъ о умилении.

\*\*\*) Клименшъ Александр. во 2 кн. О воспит двшей гл. I.

Они разумъли буквально и какъ законъ сія слова Ап. Павла: Добро не ясти мясо, ниже пити вина. (Рим. 14, 21.) Воздержание ошъ вина предписывалось наиначе женщинамъ и отрокамъ; и тв, кои пили оное, всегда мъшали его съ водою. Ежели кшо ълъ мясо, що большею частію рыбье или пшичье, нежели мясо четвероногихъ животныхъ, кошорое почишалось слишкомъ сочнымъ и пишашельнымъ: ошъ крови же и удавленины воздерживались всь, по запрещенію Апостольскаго Собора, (Дъян. 15, 29.) бывшему въ силь долгое время. Многіе пипались одньми молошными ясшвами, плодами и овощами. Да и отъ овощей, какъ то гороха, бобовъ, чечевицы, коль скоро находили оные слишкомъ пипашельными для шѣла, назначеннаго къ изнуренію, брали одну зелень для упошребленія оной съ хлѣбомъ и водою, основываясь на буквальномъ смыслѣ словъ Апосшола: Изнемогаяй зеліе да ясто. (Рим. 14, 2.) Разсказывають объ Апостоль Матееь, что онъ пишался одною зеленью, древесными почками и ягодами.

Вообще Христіане употребляли токмо

кушанья самыя просшыя, состоящія больв изъ шого, что можно ъсть сырое и безъ приправы, нежели изъ шого, чшо надобно печь \*); и не садились за споль болье двухъ разъ въ день, совершенно ошмешая, по внушенію Апостоловъ, сіи собранія послѣ ужина, называемыя пирушками, (Гал. 5, 21. Рим. 13, 13. 1 Петр. 4, 3.) на коихъ цълыя ночи провождались въ піянствъ. Объдъ или ужинъ, сколько бы просшы и легки они ни были, начинались и заключались молишвами, коихъ образецъ доселъ хранишся между Церковными молишвами; на сей-шо предмешъ Пруденцій сочиниль два гимна, въ коихъ весьма ясно изображенъ духъ сихъ первыхъ въковъ \*\*).

Въ сіи времена было обыкновеніе засшавляшь чишашь чшо нибудь въ продолженіе сшола. Плиній никогда сего не опускалъ; и Ювеналъ, приглашая одного изъ своихъ друзей къ себѣ на ужинъ, объщаешъ ему чше-

- \*) Клименть Алекс. въ II кн. о воспитания двтей гл. I.
- \*\*) Библіошека Опцевъ томъ 3.

ніе Гомера и Виргилія. Хрисшіане \*) засшавляли чишащь Св. Писаніе, и, вибсшо разврашныхъ пѣсенъ и игръ, коими сопровождались языческія пиршесшва, пѣли духовные гимны. Ибо они ошнюдь не охуждали ни музыки, ни увеселенія, шолько бы шо и другое было благочинно и служило къ славѣ Божіей. Они не ѣли вмѣсшѣ съ Ерешиками, и другими ошлученными ошъ Церкви, (1 Кор. 5, 11.) ни даже съ оглашенными; но иногда ѣли съ невѣрными, (1 Кор. 10, 27.), дабы не вовсе расшоргашь съ ними общеніе.

\*) Климентъ въ II. кн. о воспитани дътей, н въ 6 стромъ на спр. 659.

#### XIV.

Отложимо дъла́ темная, и облегемся во оружіе свъта. Рим. 13, 12.

Получивъ бытіе отъ Отца свѣтовъ, человѣкъ естественно долженъ стремиться къ свѣту, какъ лучь, исходящій отъ солнца, стремится паки къ солнцу; какъ источникъ, изъ моря изливающійся, въ него же паки возвращается. Ибо таковъ законъ въ твореніяхъ Вѣчнаго. Но сила ли тьмы такъ велика, или любовь въ насъ ко тьмѣ такъ сильна, что мы ненавидило свѣта и не приходило ко свѣту? (Іоан. 3, 20.) Кажется, то и другое должно соединиться вмѣстѣ для произведенія въ насъ сего противоестественнаго расположенія ко Свѣту животнолиу.

Велика и сила шьмы! Ибо едва шолько она коснулась духа нашего, какъ уже и сокрыла ошъ него невидимый, небесный міръ, гдъ онъ, сіяніемъ шрисвъшлаго Божесшва озаряясь, свяшо жилъ и блаженсшвовалъ; – едва коснулась духа, и уже мракъ просшер-

ся надъ всею душею. Разумъ, пошерявъ въдъніе исшины, осуещился въ своихъ помышленіяхъ, и погрузился въ бездну предразсудковъ и заблужденій; желанія воли, свергнувъ съ себя владычество разума, разсъялись по дольнему міру, и забыли или не восхошъли стремиться къ своему единственному-верховному Благу; высочайшая красоша престала быть сладчайшею пищею расплѣнному въ своихъ чувствованіяхъ сердцу.--Едва шьма коснулась духа, какъ уже ошкрыи въ шълъ. Плошь со спрасшьми Jach и похошьми восшала прошивъ духа, и, вмъств. съ чувствами, приковала его: къ суешв и шлвнію. — Едва шьма коснулась духа человъческаго, какъ уже мгла покрыла всю вселенную, швиь смершная простерлась надъ одушевленною и неодушевленною тварію.

Сильна подлинно въ насъ и дюбовь ко шьмѣ! Ибо многія и великія были посылаемы свѣшила на землю для просвѣщёнія сей шьмы; но мы всегда желали лучше сидѣшь во шьмѣ, нежели додишь при свѣшѣ ихъ. Пришелъ въ міръ и Самъ пренебесный, живый и живо-

шворящій Свѣшъ, дабы возсіять въ сердцахъ нашихъ: но мы и ошъ Сего ошвращаемъ очи или смѣжаемъ ихъ, когда Онъ невольно осіяваеть нась. А такимъ образомъ болѣе и болве погружаемся во шьму; глубже и глубже погрязаемъ въ нечестіи; скверны будучи по грѣховному своему есшесшву, мы сквернимся еще - добровольно, когда и не желаемъ очищенія и просвъщенія. Но чъмъ больше шьма, шъмъ гибельнъе; чъмъ сильнъе любовь ко шьмъ, шъмъ богопрошивнъе. Возлюбилъ нъкогда денница шьму, и со всъмъ сонмомъ единомысленныхъ себъ духовъ связано ото Бога узали адскаго мрака, для сохраненія на судб. (2 Пет. 2, 4.) Возлюбила тъму первая душа, и изгнана изъ свъшлаго рая, ошчуждена ошъ жизни Божіей, осуждена на временную и въчную смершь. Куда и насъ ведушъ дъла темныя? Въ царство Божіе, какъ въ царство свъта, ничто нечистое и скверное, ничшо мрачное не входишъ: и шакъ конечно онъ ведущъ насъ во шьму кромъшнюю? Туда ли бы мы желали ишши съ своими дълами? Но сіи и невольно повлекушъ насъ шуда, есшьли не послушаемъ совѣша Павлова, есшьли не ошвергнемъ сихъ без-

223

плодныхо въ добрв, но плодошворныхъ во влв двло тылы. (Ефес. 5, 11.)

Но какъ мы отвергнемъ ихъ? Какія упопребимъ силы прошиву собственныхъ, враждебныхъ намъ силъ; прошивъ сило тылы выка сего, и духово злобы поднебисныхо, (Ефес. 6, 12.) все темное царство противъ нась ополчающихь? Укрепляйтесь братія мои, шакъ вразумляещъ насъ и о семъ Апостоль, укрѣпляйтесь во Господъ, и во могиществь силы Его. Конечно наши силы слабы противъ могущества враговъ нашихъ: но кръпоко и силено Господь. Будемъ уповать на Него во всъхъ шрудносшяхъ, искушеніяхъ и нападеніяхъ: и Онъ поборето по насо. (Исх. 14, 14.) Никакое плошское-человъческое оружіе въ сей духовной брани усшоять не можешъ: но облетемся во все оружія Божіи, въ оружія свъта, и возложело съ сими противо всъхд козней діавольстать скихб. (Ефес. 6, 11.)

И тако станьте, продолжаещъ увѣщавашь насъ Апосшолъ, – престаньше сидъть во щьмъ и съни смершной, ръшищесь ощ-

вергнуть все царство ея, бодрствуйте надъ коварствомъ враговъ И надъ сохраненіемъ благодати, трезвенно ходите или стойте предъ Богомъ, -станьте, препоясаво гресла ваши истиною, и облекшись во броню праведности, и обувши ноги во твердость Евангелія лира. (Ефес. 6, 14.) Истина должна окружать нашу душу; она должна доставить върность нашимъ познаніямъ, показавъ намъ прежде всего наше ничшожество предъ величествомъ Божіимъ, должна доставить простоту нашему сердцу, правоту духу; ею должны быть преполсаны и сресла наши, що есшь, она должна ошкрывнъ: слова наши всегда должны вашься и бышь согласны съ нашими мыслями, и въ дълахъ нашихъ не должно бышь притворства.-Должны мы облегься бронею праведности не собственной, которая распадается и безъ стрвлъ вражескихъ, но праведности Христовой, которая одна можетъ устоять и противъ ударовъ меча Божія. -Ноги наши должны быть обуты во твердость Евангелія мира, то есть, мы должны бышь гошовы ходить, но не еб волахб сердецо нашихо, а во заповъдяхо и оправ-

даніяхо Господнихо, исполняя и возв'ящая міру споль ясно въ Евангеліи мира ошкрытую волю Божію благую, угодную и совершенную. (Ефес. 6, 16.) А пате всего возмите, присовокупляеть Апостоль, щито евры, которымо возможете угасить всё раскаленныя стрълы лукаваго, возможете побълить царства, сотворить правду, полугить объщанное, заградить *гелюсти* львовв, угасить силу огня, избъгнуть или притупить остріе мега, проенать полки иноплеменниково, (Евр. 11, 33. 34.) словомъ, возможете препобъдить все, что бы ни встрьшилось на пуши къ царству Свъта. Только еще, для большей безопасности, шлемо надежды спасенія возмите и меть духовный, который есть Слово Божіе. (Ефес. 6, 17.) Душа да упразднишся ошъ всякаго помышленія, ошъ всякой забошы; одна надежда спасенія да стрежеть, да ограждаеть ее и укрвпляенть, какъ шлемъ главу воина. Мечемъ Слова Божія, всякаго обоюдуостраго меча осшръйщимъ, мы должны произапь и самихъ себя, до раздъленія души и духа, до составово и мозгово, (Евр. 4, 12.) ошсъкая и истребляя все, чшо въ самыхъ польшиленіяхо нечисщо, и во налереніяхо сердетныхо воли Божіей прошивно; и въ другихъ мы должны убивать враговъ Божіихъ, враговъ Іисуса Христа и Церкви Его, – поборниковъ и защитниковъ царства темнаго.

Таково оружіе доблественныхъ воиновъ Христовыхъ,—оружіе свъта, не плошское и слабое, но сильное Боголов на разореніе всъхъ твердыней сатанинскихъ, на истребленіе всъхъ преградъ, плотію и міромъ поставляемыхъ для удержанія человъковъ во власти шьмы! Таково оружіе всъхъ сыновъ свъта!

Digitized by Google

#### XV.

# назидательныя размышленія.

Какъ пушешественникъ, палимый зноемъ, стремишся къ источнику воды; такъ разумъ съ неутолимымъ жаромъ стремится къ познаніямъ. Но умъй обуздывать его, ибо онъ дерзокъ; умъй управлять имъ, ибо онъ своенравенъ; умъй удерживать его, ибо онъ наглъ. Разумъ для неумъющаго обладать имъ есть то же, что мечь въ рукъ неистоваго безумца.

Цьлію изысканій разума есшь исшина; его средства къ открытію исшины суть разсужденіе и опыть: но разсужденіе и опыть, какъ принадлежности человъческой природы, часто бывають неточны и приводять къ заблужденію. Какимъ же образомъ разуму достигнуть открытія истины?-Человъкъ! познаніе самаго себя, глубокое чувствованіе Творца, домъ поклоненія Ему суть истины, такъ ясныя очамъ твоимъ, какъ свътъ сол-

нечный. Для чего же ты хочеть еще болье разширять кругь твоихъ познаній?

Тьло есшь жилище души; но не превозносись шьломъ: хозяинъ дома почшеннъе сшьнъ его. Душа есшь владычица шьла, повелишельница всъхъ чувсшвъ его: не попускай, чшобъ подчиненные прошивились власши ея. Пусшь душа заключишся въ предълахъ умъренносши, пусшь умъ будешъ внимашеленъ къ пользамъ души; шогда чувсшва будушъ върными служишелями и орудіями исшины!

Человѣкъ! для чего іпы одинъ изъ всѣхъ живошныхъ имѣешь прямое и возвышенное шѣло?—Для шого, чшобъ разсмашривашь дѣла рукъ Божіихъ. Ты долженъ ихъ разсмашривашь, чшо бы удивляшься имъ; шы долженъ имъ удивлящься, чшобы благоговѣшь предъ Творцемъ ихъ.

Для чего дана me6ѣ рука?—Для moro, чтобъ ты простираль ее къ ближнему.

ЧАСТЬ ХІХ.

Digitized by Google

16

Для чего шы одинъ изъ всъхъ живошлыхъ можень произносинь явсшвенные авуки, составлянь слова, изображать свою мысль, облагороживань ее изящностію выраженія?... Чувствуй цъну сего прекраснаго преимущества, и благодари Даровавшаго шебъ оное, научая дъщей швояхъ любинь Его и поклаимнься Елу.

Для чего ны одинь изъ всъхъ живошныхъ способень красивны? . . Не дълай ничего посилыднаго; нивой спиыдъ прочинущъ на чеяв пивоемъ.

Всевъдущій чипаеть въ сердцѣ человѣка всю суетность его желаній, и часто, по милосердію своему, отвергаеть его прошенія.

Бѣдный жалуешся на свою нищешу по тому, чно не видишъ шягостей и мученій богатаго; низкій жалуешся на свою неизвъстность по тому, что не видищъ заботъ по опасностей высокаго. И такъ не завидуй

никому въ его видимомъ счасшін; ибо шы не знаещь шайныхь его мученій.

Чаша чистаго и несмъщеннаго счастія не подается никогда простому смертному. Добродътель есшь поприще, которое онъ долженъ совершищь; а счасщіе есшь цѣль сего поприща: невозможно досшигнушь счастія, не кончивъ шеченія, и не получивъ вънца въчносши.

Тошъ, кошорый боишся сказать одно слово прошивъ земнаго владыки своего, не страшишся судить о делахъ своего Бога. Тотъ, который не смъепть безъ уваженія произнесши имени своего начальника, не сшыдишся призывашь имя своего Творца для подшвержденія лжи. Тошъ, который старается смягчишь судію просьбами и дарами, осмъливается дълать условія съ Богоиъ,-осмъливаешся даже ропшашь на Бога, когда Онъ не исполняенть его шребованій.

человъкъ! почему нечесние швое

Ó-

стается безь наказанія? . . Потому чио день суда твоего не притедь еще,

Бользни и страданія суть общій удьль всьхь человьковь, суть необходимое сльдствіе поврежденной природы нашей. Ужели ты станеть требовать чудесь для твоего освобожденія оть нихь? Ужели станеть роптать, когда онь постигнуть тебя?

Бользнь продолжительная менье сильна; стыдись малодушно жаловаться на нее: бользнь сильная менье продолжительна; ожидай терпьливо близкаго конца ея. Тьло создано съ тьмъ, чтобы подчинено было дущь: распространять тягости тьла на дущу значить подчинять душу тьлу, значить превращать порядокъ творенія.

Несправедливо было бы шребовашь свободы ощъ условія, подъ кошорымъ дарована шебѣ жизнь. И шакъ исполняй оное равнодушно; сноси що, чего ошврашишь не можещь. Когда осшавляещъ шебя швердосшь, призови въ помощь въру; когда осниавляетть перпъніе, призови надежду.

233

Тошъ не вошще родился, кшо умвешъ умерешь; шошъ жилъ съ пользою, кшо умираешъ, какъ должно. Не измвряй счасшія жизни ея продолженіемъ. Самая счасшливая жизнь есщь ща, кощорая приносищъ чесшь человвку; онъ получишъ награду по смерши.

Кто размышляеть о шомъ, что ему должно умереть, тотъ доволенъ жизнію; кто изгоняетъ изъ своего ума мысль о смерти, тотъ живетъ несчастно.

Хочешь ли шы научиться умерешь доспюйно и по Христіански?—пусть пороки швои умрупть прежде шебя! Счастливъ, кто оканчиваетъ дъло жизни своей прежде смерши,-кому остается уже только умереть, когда ударить часъ его!



О, это несравненно болтее вло, нежели

сколько мы можемъ предсшавнию себъ! Есшьли пламенъющая сирасние не изливаешся въ огненныхъ пошокахъ, що мы уже почищаемъ себя безопасными. Сердце! непресшанно бди надъ собою! Есшьли когда надъ кипящею бездною бываешть шихо, що сшрашись скораго, шъмъ сильнъйшаго воспламененія.

Изреченіе Іудеевь: "Кшо осшавляеть ученіе на одинъ день, шого оно осшавляеть на три дня," весьма хорото можно приложить къ благочестію и правоть.

Кто одну страсть хочеть вытьснить другою, и такимъ образомъ спасти душу, тоть старается пламеньющій домъ утутить масломъ.

# краткое историческое извѣстіе о св. діонисіѣ ареопагитѣ \*).

XVI.

Св. Діонисій Ареопагить, современникь Апостольскій, родился въ Абинахъ, на десящомъ годъ по Р. Х. Родишели его были язычники, знаменитые по своей породъ и добродътелямъ. Первоначальное образованіе Св. Діонисій получиль въ домѣ родишелей. Оказавъ быстрые успъхи въ Азукахъ, для дальнъйшаго усовершенствованія своихъ Философскихъ познаний онъ пушешествовалъ по разнымъ странамъ, и пошомъ прибылъ въ Египешъ, - сполицу мнимо-высокой земной мудрости. Пребывание Св. Діонисія въ Египть особенно замъчательно потому, что онъ и его товарищь, Апполофанъ, находясь въ Иліополь, видъли затмьніе солнца, случившееся среди шого дня, въ кошорый Спасишель міра былъ вознесенъ на крестъ. И поелику сіе необыкновенное лвленіе, по ихъ \*) Извлечено изъ Михаила Пселла, Меводія и Петра Галлоа. Смот. Dionys. Areop. Oper.

Tom. II.

ЧАСТЬ ХІХ.

17

Астрономическимъ вычисленіямъ, не могло произойши отъ естественныхъ причинъ, то Св. Діонисій сказалъ: Э:по или Богб страждетв, или состраждетв страждущему. О семъ произтествіи упоминаетъ онъ самъ въ письмъ своемъ къ Поликарпу.

Пробывъ нъсколько времени въ Египпть, Св. Діонисій возвратился въ отечество. Порода, просвъщеніе и добродътельная жизнь пріобрѣла ему между согражданами великую славу и онъ былъ опредъленъ членомъ Ареопага, оптъ чего и получилъ наименование Ареопагиша. Проповъдь Св. Апосшола Павла, произнесенная въ Ареопагъ, убъдила его въ истинъ Христіанской Въры, и онъ немедленно сдълался Христіаниномъ. По **AO**вольномъ наставлении отъ Учителя языковъ въ испинахъ Евангельскихъ, на 55 годъ по Р. Х. и на 46 годъ своей жизни, Св. Діонисій рукоположенъ былъ своимъ высокимъ наставникомъ во Епископа Авинской Церкви. Усшное слово сего просвъщеннаго Пасшыря, по замъчанию Метафраста, подобно слову Спасителя, было со властію. Оно невольно покаряло и привлекало къ нему души и

сердца Аоинянъ, славившихся земною мудростію. Въ обращеніи съ людьми онъ столько былъ мудръ, что по словамъ того же Дъеписателя, подобно своему учишелю, Апостолу Павлу, быль всемь вся. Ревность къ проповъди побудила сего ученика Апостольскаго, уже въ преклонныхъ лъшахъ, предприняшь подвиги Апосшольскіе. Съ симъ свяшымъ намъреніемъ онъ ошправился на Западъ, и проходя разныя страны, проповѣдывалъ Евангеліе. По прибытіи въ Галлію и пошомъ въ Парижъ, за проповъданіе Іисуса Христа, вмѣстѣ съ своими сотрудниками, Руспикомъ и Елевоеріемъ, во время гоненія Домиціанова, онъ принялъ мученическую кончину.

Сей шрудолюбивый и просвъщенный Пастырь оставилъ по себъ слъдующія до нащихъ временъ дощедшія сочиненія:

**г.** О небесной Іерархіи.

2. О Церковной Іерархіи.

3. О именахъ Божінхъ.

#### 4. О таннственномъ Вогословія.

5. Десящь писемъ, и именно четыре къ Гаю Монаху, одно къ Діакону Доровею, одно къ Сопатру Епископу, одно къ Демофилу Монаху, одно къ Титу Епископу Критскому, одно къ Апостолу Іоанну Богослову, находившемуся на Патмосъ и одно къ Апполофану языческому Философу.

Историческая достовърность сихъ сочиненій утверждается тъмъ, что въ теченіи первыхъ одинадцати въковъ Христіанскихъ никто не сомнъвался въ ихъ подлинности. Въ пятомъ въкъ о нихъ упоминаетъ Ювеналій Епископъ Іерусалимскій \*), а въ шестомъ Леонтій Византійскій \*\*). Въ седьмомъ въкъ онъ изъяснены Св. Максимомъ. Наконецъ на нихъ указывается въ дъяніяхъ шестнаго вселенскаго Собора \*\*\*).

- \*) Niceph. Hist. Eccl. lib. 2. cap. 20.
- \*\*) Biblioth. Patr. Lugduni. Tom. 9. pag. 6g3. \*\*\*) Mansi Tom. II. colum. 371. Act. 8.

### XVIL.

## СВЯТАГО ДІОНИСІЯ АРЕОПАГИТА

#### ПИСЬМА ВЪ РАЗНЫМЪ ЛИЦАМЪ.

**1-е Къ Гаію Өерапевту \*)**,

Мракъ изчезаетъ при свъть, и наипаче при великомъ свъть: невъдъніе прогоняютъ познанія, и наипаче великія познанія. Принимая сіе въ смыслъ превосходства, а не лишенія, утверждай непреложно, что невъдъніе Бога \*\*) сокрыто отъ тъкъ, которые имъютъ свътъ и познаніе о вещахъ;что сей превыспренній мракъ Его скрывается при всякомъ свъть, равно какъ и при немъ скрывается всякое познаніе. Естьли кто, видъвъ Бога, уразумълъ то, что видълъ,-сіе значитъ, не Его онъ видълъ, а что нибудь изъ существующаго и познаваемаго.

- \*) Өерацевшами, по свидъшельству сего же Авшора, назывались Монахи. Цер. Іерар. глав. 6.
- \*\*) Діонисій имветь здвсь въ виду свой Трактать о таинственномъ Богословін, гдв объясняется свойство и высокое достоинство сего неввдвнія.

Самъ Онъ, будучи выше ума и выше бытія, пошому самому, что не принадлежить къ числу познаваемаемыхъ и случайно существующихъ предметовъ, существуетъ пресущественно, и выше ума познается. И сіе, въ преимущественномъ смысль, совершенное невъдъніе, есть познаніе Того, который выше всего познаваемаго.

#### 2-е Къ нвму же.

Какимъ образомъ Тошъ, кшо выше всѣхъ, выше и начала божественности, И начала благосши? Сіе постигнешь, естьли подъ именемъ божественности и благости будеть разумъть самый предметъ благообщительнаго и обожительнаго дара, и то неподражаемое подражаніе, чрезъ которое мы дѣлаемся причасшны божественности и благосши,-подражаніе Тому, который выше божественности и благости. Ибо есшьли сіе служить началомь божественности И благости техъ, которые онымъ причастны, то Топть, кто выше начала всякаго начала, •конечно выше и шакъ называемой божесшвенносши и благосши, пріемлемыхъ за начало

божественности и благости. Какъ непедражаемый и недостижимый, Онъ выше всякаго подражанія и достиженія, и выше твхъ, которые подражаютъ и достигаютъ общеція съ Нимъ.

### 3-е Къ нему же.

Внезапу-значишь шо, чшо бываешь сверхь чаянія, и дѣлаешся лвно, бывь дошолѣ сокрышо. Въ ошношеніи къ человѣчесшву Хрисшову, я думаю, слово Божіе показываешъ симъ и що, чшо Пресущесшвенный, бывъ доселѣ сокрышъ, явился намъ въ сущесшвѣ, человѣческомъ. Но сокровенъ Онъ пребываешъ и послѣ явленія, или, скажу еще болѣе, и въ самомъ явленіи: ибо сокровенно сіе шаинсшво Іисуса, и само по себѣ никакимъ словомъ, ни разумомъ неизъяснимо, но неизреченно пребываешъ и шогда, какъ изрекаешся, и непосшижимо, когда разумѣваешся.

#### 4-е Къ нему же.

Какимъ образомъ, говоришь шы, Іисусъ, который выше всъхъ, причисляется по су-

**шесшву къ прочимъ человъкамъ?** Конечно здъсь Онъ называется человъкомъ, не какъ Творецъ человъковъ, но какъ исшинный человвкъ, имвющій полное естество человъческое. Впрочемъ мы не органичиваемъ Inсуса человъчествомъ: ибо Онъ не человъкъ шолько, (иначе не былъ бы пресущественъ, естьли бы былъ человъкъ шолько) однакожъ Онъ истинный человъкъ, который изъ несравненной любви къ человъкамъ, будучи пресущественъ, пріялъ существо отъ человъковъ, по образу человъческому и вышечеловъческому. Но тьмъ не менье Онъ преисполненъ пресущественности, будучи BCCгда пресущественъ, конечно по преизбытку оной; и, пріявъ истинное существо, сталь въ существъ выше существа, и совершаль дъйствія человъческія вышечеловъчески. Доказашельствомъ сему служитъ преестественное зачатіе Дъвы, и вода, которая несмотря на свою текучесть держала тяжесть стопъ, изъ вещества и земли образованныхъ, и не разспушилась подъ ними, но сверхъ естественною силою удержалась отъ разлитія. Можно представить и другіє приміры, коппорыхъ весьма много.

Кщо будеть взирать на нихь вь божественномь свётё, тоть уразумёть непоспижимымь для ума образомь, что и то, что утверждается о человёчествё Іисусовомь, имѣеть силу преимущественнаго отрицанія. Ибо скажемь короче, Онь и не быль человѣкь, не потому, чтобы не быль таковымь, но поелику быль выше человѣковь, родившись отъ человѣковь, и сталь истиннымь человѣкомь непостижимымъ для человѣка образомь. И совершаль дѣйствія Божественныя, не какъ Богь, и человѣческія, не какъ человѣкъ, но какъ вочеловѣчившійся Богь, дѣйствоваль, пребывая съ нами, новою нѣкоею Богомужною силою.

# 5-е къ Доровею Діакону.

Божественный мракъ есть тють неприступный свъть, въ которомъ, по словамъ Писанія, (1 Тим. 6, 16.) живетъ Богъ. И поелику онъ отъ чрезвычайнаго сіянія невидимъ, и отъ преизбытка пресущественнаго свъта неприступенъ, то пребываетъ въ немъ только тотъ, кто достоинъ знать и видъть Бога, и истинно пребывая въ цемъ



выше видьнія и познанія, чрезь сіе самое невидьніе и незнаніе познаешь шо, чшо Онъ выше всего чувственнаго и умнаго, и взываешь съ Пророкомь: Чудно для меня въ дъніе Твое; высоко, не постигаю его. (Псал. 138, 6.) Такъ конечно и божественный Павель позналь Бога, когда позналь, чшо Онъ выше всякаго понятія и разумьнія: посему и называеть пути Его неизсльдимыми, Его дары неизрьченными, (Рим. 9, 33.) и мирь Его превыщающимъ всякій умъ; (Фил. 4, 7.) поелику онъ обръль Того, который выше всего, и выше понятія уразумьль, что Онъ выше всего, будучи Творець всяческихь.

#### 6-е къ Сопатру Священнику.

Не почишай побъдою, досшопочшенный Сопашръ, когда возсшаешь прошивъ какого нибудь въроисповъданія или мнънія, хошя оно и неправилно. Ибо, есшьли и разсудишельно его опровергнешь, еще не слъдуешъ, чшобы уже все, сказанное Сопашромъ, было върно: ибо между многими, явно ложными мнъніями, можешъ и ошъ шебя и ошъ другихъ укрышься що, чщо едино и сокровенно, що есшь,

исшина. Есшьли чшо не красно, шо будто бы уже бѣло; или есшьли кто не конь, то уже необходимо человѣкъ. И такъ, естьли ты меня хочешь послущать, поступи такъ: перестань обличать другихъ; лучше предлагай самую истину такимъ образомъ, чтобы никакъ не льзя было словъ твоихъ опровергнуть. —

## 7-е къ Монаху Демофилу, (о своеболи и кротости).

Благородный Демофиль!

Еврейская Исшорія говоришь о Свяшомь Моисев, чшо онь удосшоился и Боговидвнія за великую свою крошость. И естьли когда представляеть его чуждымь сего Божественнаго видвнія: то прежде удаленія его оть Бога представляеть удаленіе его оть крошости. Она говорить, что тогда разгнвался на него яростію Господь, когда онь слишкомь упорствоваль и противился Божественнымь его соввтамь. Также, когда возввщаеть о его Божественномь избраніи: то преимущественно прославляеть его по-

дражаніе благости Божіей; ибо онъ быль весьма крошокъ, почему и называешся рабомъ Божіимъ и признаешся достойнымъ высшаго предъ всъми Пророками Боговидънія. Да и когда у него и у Аарона нъкошорые дерзновенно оспоривали первосвященство и начальство надъ народомъ; онъ явился выше всякаго честолюбія и любоначалія, и уступалъ власшь надъ народомъ всякому, кіпо бы только быль избрань Богомь. Когда же не смошря на сіе не пресшавали умышляшь прошивъ него, порицали прежніе его посшупки, угрожали ему и почти налагали на него руки: шогда онъ воззвалъ о спасеніи ко Всеблагому, не пресшавая бышь крошкимъ: говорилъ весьма смѣло и вмѣсшѣ весьма скромно, чшо онъ никакъ не виновенъ въ шъхъ бъдствіяхъ, которымъ подвергались ввъренные его начальству: ибо зналъ, что тотъ, кшо бесъдуещъ съ благимъ Богомъ, долженъ, сколько возможно, бышь Ему подобенъ и въ своей совъсти увъренъ въ правошъ своихъ поступковъ. Отъ чего Бого-отецъ Давидъ содълался другомъ Божіимъ? Конечно пошому, чшо онъ былъ добръ и ко врагамъ снисходишелень. Преблагій и Благолюбивый го-

воришь о немь: Обретохо мужа по сердиу Моелц. Да и законъ данъ былъ, чтобы не презирать даже скота, врагу принадлежащаго. (Втор. гл. 22.) И Іовъ за незлобіе оправданъ. (Іов. 1, 8. и 42, 7.) Іосифъ не мсшилъ брашьямъ своимъ за коварсшво ихъ, и Авель съ простотою и безъ подозрѣнія сопушствовалъ брату своему убійцъ. Слово Божіе всъхъ шаковыхъ благихъ прославляетъ. которые не только не мыслять и не дьлають вла, но и терпя оть злобы другихъ, не ошступають отъ добра, а на противъ, подобно Богу, благодъшельствують и злымь. оказывающъ имъ великую благосклонносшь и со всею скромносшію склоняющъ ихъ къ подобнымъ поступкамъ.

Но возведемъ выше взоръ свой: не будемъ говоришь о крошосши Свяшыхъ мужей, ни о благосши человъколюбивыхъ Ангеловъ, милосердующихъ о людяхъ, молящихся о благъ ихъ, удерживающихъ зловредныя и губишельныя силы, соболъзнующихъ о элыхъ и радующихся о спасении возвращающихся къ добру, и чшо еще говоришъ Слово Божіе о благодъщельныхъ Ангелахъ, все осшавимъ:

и озаряясь благошворными лучами исшинно благаго и преблагаго Христа, возведемъ просвъщенный ими взоръ на Божественныя Его благодъянія. Не естьли подлинно сіе знакъ неизреченной и непостижимой благости, что Онъ привелъ существа въ бытіе, что во всѣхъ ихъ сохраняетъ оное, и хочешъ, чшобы всъ всегда были близки къ Нему и каждое по своей способности пріобщалось Его? Наипаче, что и твхъ, которые удаляются отъ Hero, не оставляетъ своею любовію, но старается ихъ удержать, умоляеть ихъ не пренебрегать Того, который любишъ и осыпаетъ ихъ благами; что терпъливо переносишъ, когда они безразсудно Его обвиняють и Самъ же защищаеть ихъ? И еще больше объщаетъ послужить имъ: завидъвъ еще вдали идущихъ къ Нему, Онъ бъжитъ уже и встръчаетъ ихъ, всъмъ Собою всецъло обнявъ ихъ, лобызаетъ, не обвиняеть за прежніе поступки, но радуется о насшоящемъ, учреждаетъ торжество, созываеть друзей, то есть, всъхъ добрыхъ, чтобы домъ Его исполнился веселящимися?-Демофила же, и всякаго, кто ненавидить добрыхъ, справедливо укоряетъ, но вмъстъ

•

и научаешь добру, чшобы онъ исправился; ибо. какъ можно, говоришъ Онъ, доброму не радоваться о спасении погибшихъ, объ оживленіи умершихъ? И по исшинь, лишь бы кто только обратился отъ заблужденія, Онъ шошчасъ подъемлешъ его на рамена свои, и благихъ Ангеловъ возбуждаетъ къ радости, благотворить и неблагодарнымъ, солнце свое сілето на злыхо и добрыхо, (Машо. 5, 15.) и самую душу свою полагаеть за удаляющихся оть Него. (Іоан. 10, 11.) А ты, какъ видно изъ твоего письма, уже повергшагося предъ Священникомъ, нечесшиваго и гръщника, какъ шы его называешь, не знаю, по какому праву пришедши своими руками извлекъ вонъ: пошомъ, когда онъ умолялъ тебя и признавался, что онъ пришель для уврачеванія своихь золь, ты не только сего не уважиль, но еще дерзнуль ругашься надъ добрымъ Священникомъ, который благосклонно принялъ сего кающагося и оправдаль сего гръщника: наконецъ принудивъ и Священника вышши, шы съ подобными себъ вторгся, въ противность закону, въ свяшилище и осквернилъ Свяшая Святыхъ: а питеть къ намъ, что своимъ

сшараніемъ сохранилъ Свяшое онгъ угрожаюцаго оному оскверненія и досель хранишь въ цълосши. И шакъ шеперь послушай словъ нашихъ: служишелямъ Церкви и высшимъ пебя, певмъ менве Монахамъ равнаго съ тобою чина порицать Священника не следуеть, хотя бы казалось, что онь и недостойно приступаеть къ Божественнымъ тайнамъ, или хотя бы очевидно онъ дълалъ что нибудь запрещенное. Ибо естьли вообще нарушеніе устройства и порядка есть преступление Вожественныхъ и законовъ и постановленій: що не можно почитать дьломъ во славу Божію испроверженіе порядка, самимъ же Богомъ усшановленнаго. Ибо Богъ самъ въ себѣ не раздъляется; - иначе какъ устоитъ царство Его? (Мато. 12, 25.) И естьли Богъ, по словамъ Писанія, есть судія, (Иса. 30, 18. Рим. 2, 16.) а Священники Ангелы, (Малах, 2, 7.) и, посль Архіереевъ, истолкователи Божественныхъ его судовъ: то оптъ нихъ шы, чрезъ посредство Діаконовъ, въ присшойное время долженъ учиться Божественнымъ исшинамъ, такъ какъ чрезъ нихъ же удосшоился бышь и Монахомъ. Не шо же ли внушаешъ намъ смыслъ

священныхъ прообразований? Ибо Святое Святыхъ не отъ всѣхъ равно удалено: особенно близокъ къ нему чинъ Первосвященниковъ, потомъ разрядъ Священниковъ, а за сими следують Діаконы; чинамь же Монашескимъ назначены мъсша у врашъ Олшаря, у которыхъ они и посвящаются и стоятъ не для охраненія ихъ, но для того, чтобы знали, чшо они по чину своему ближе къ на-' роду, нежели къ Священникамъ. По сему чиноположение Церковное повелъваетъ, чтобы они не сами пріобщались Божественныхъ таинствъ, но чтобы онъ преподаваемы имъ были другими, то есть тъми, которые стоять ближе ихъ ко внутренности святилища; ибо сіи, окружая шаинсшвенно Божественный престоль, видять предъ собою непокровенными Божественныя таинства, и съ благоговъніемъ исходя съ ними вив священныхъ завъсъ, достойно показываютъ ихъ Монахамъ, священному благопокорливымъ народу и проходящимъ степени очищенія,таинства, которыя до того времени сохранялись въ совершенной чистоть и цълосши, доколъ шы со всею люшосшію не устремился на нихъ и не принудилъ неволь-

YACTS XIX.

**t 8** 

но ошкрыть тебь Святое Святыхъ. И послъ сего смъешь еще называшь себя храниппелемъ Свяппыни, когда и не видалъ и не слыхаль и не имъешь ничего приличнаго ея служишелямъ: ибо не знаешь даже исшиннаго смысла Писанія, ежедневно занимаясь спорами объ однихъ словахъ, ко вреду слушашелей? Естьли бы кшо принялъ начальство надъ народомъ безъ царскаго повелъ-, нія, то не понесь ли бы справедливаго наказанія. Такъ же, естьли бы кто изъ предсшоящихъ подданныхъ дерзнулъ преръкашь Государю, оправдывающему кого либо или осуждающему, не говорю уже, естьли бы кшо сшалъ презирапь и попиращь власть его? А щы толикую дерзость оказаль въ томъ, чшо принадлежить кроткому и благому Богу, и установленному Имъ священноначаль-. ству! Сіе должно бы было сказать и тогда, естьли бы кто только что не по своему достоинству, однакожъ должное, по видимому, дълалъ: ибо до сего никшо не допускаешся. Чшо неприличнаго сдълаль Озія, когда воскурилъ оиміамъ предъ Богомъ? (2 Пар. 26, 19.) Что Саулъ, принося жерт-**W**? (1 Цар. 13, 10. 15, 12.) Что лющые де-

252

моны, признавая Інсуса испиннымъ Богомъ? (Марк. 3, 11.) Однакожъ словомъ Божінмъ осуждаешся всякъ, кшо дълаешъ шо, чшо ему не принадлежищъ: (1 Кор. 14, 23.) всякъ долженъ пребыващь въ чинъ своего служенія; (Лев. 16, 2.) во Свяшая Свяшыхъ одинъ только Первосвященникъ могъ входишь, однажды въ годъ, и пришомъ со всею чисшотою, какой только законъ требоваль отъ Первосвященника. (Евр. 9, 7.) Священники покрывають Святилище, а Левитамъ возбраняется и прикоснуться къ оному, чтобъ не умерешь. Разгиввался яросшію Господь на Озію за его дерзость; (2 Пар. 26, 19.) и Маріамъ, когда хошъла давашь законы законодашелю, поражена проказою; (Числ. 16, 10.) на сыновъ Скевы ринулись демоны. (Дъя. 19, 14.) Говоришся также: Не посылахо Пророки, а они тегаху; не елаголахо ко нимо, и тіи проросествоваху. (Іер. 23, 21.) И еще: Беззаконникв жряй ли тельца, яко убиваяй пса. (Иса. 66, 3.) Короче сказащь: совершенная правда Божія не шерпишь нарушишелей закона. Есшьли сін говоряшь: Твоимбименемб силы многи сотворихомб, Господь отвѣтствуеть: Николи же знало вась; отбизи-

те ото Мене вси делающіе беззаконіе. (Машо. 7, 22. 23.) То есть, не должно, какъ говоришъ Священное Писаніе, праведное совершать неправедно. (Второз. 16, 20. 2 Цар. 15, 22.) Всякъ долженъ внимать самому себъ, не долженъ высокомудрствовать и глубокомудрствовать, а разсуждать только о томъ, что сообразно съ его достоинствомъ. (Римл. 11, 20. 12, 3. Сирах. 3, 21.)

И такъ развъ не должно, скажешь ты, исправлять Священниковъ, обличенныхъ въ нечесшіи, или въ какомъ бы ни было преспупленіи? И можно позволить имъ безчестить Бога преступленіемъ закона, кошорымъ они одни хваляпися? – (Римл. 2, 23.) Какіе же они посредники Божіи? Какъ моrymъ возвъщать народу Божественныя добродътели, когда не знають силы ихъ? Или какъ могутъ просвъщать другихъ, когда сами помрачены? Какъ преподадутъ Божественнаго Духа, когда, есть ли даже Духъ Святый, внутренно и истинно не увърены? Я самъ буду отвъчать тебъ на сіе: ибо Демофиль не врагь мой, и я не потерплю, чшобы шебя сашана обнанываль. Всякой

нзъ окружающихъ Бога чиновъ Богоподобнъс того, который далье отстонть, Ħ шрия болве пріемлеть и можеть сообщать свъта, чъмъ ближе къ испинному свъту. Близость разумъй не по мъсту, но поспособности къ Богообщенію. И такъ естьли чина Священническаго долгъ есть – просвъщать, то конечно топъ не принадлежить къ Священническому чину, который не можетъ преподавать свъща, а тъмъ болье, естьли кто и самъ не имъетъ онаго. И таковый мнъ кажощся дерзновеннымъ, есшьли вспупаеть въ Священническія права, не боится и не спыдищся недостойно исправлять Божественныя службы, думаеть, что Богь не знаещъ щого, что онъ самъ сознаетъ въ себъ, думаешъ Его обманушь ложнымъ названіемъ Ошца и дерзаешъ, по образу Хрисша, произносить на божественныя таинства непозволительныя хулы; (такъ должно назвать его модипивы), Таковый не Свя- •

щенникъ,-нътъ, но злодъй, обманщикъ, посмъщище самаго себя, и волкъ въ Вожественномъ стадъ, одъщый въ овчую кожу,

Но Демофиль не имъетъ права испра-

влять сіе. Ибо естьли слово Божіе повелъваешъ праведное совершашь праведно, (совершать же праведное значить воздавать каждому досшойное): що всъ должны совершашь сіе праведно, не выходя изъ своего досшоинсшва и чина: и Ангеламъ лолжно бышь опредъляемо и воздаваемо достойное; но не ошъ насъ, о Демофилъ, а намъ чрезъ нихъ ошъ Bora, и имъ чрезъ высшихъ Ангеловъ. Просто сказать: во всѣхъ существахъ праведный во всемъ промыслъ воздаешъ чрезъ первыхъ вшорымъ по досшоинсшву. Слъдовашельно и шв, которыхъ Богъ поставилъ начальниками надъ другими, должны воздавашь лостойное нисшимъ себя и подчиненнымъ себъ. И шакъ Демофилъ долженъ опредъляшь, чшо слъдуешь разумной, раздражашельной и вожделъвашельной силамъ. Не доженъ нарушашь ихъ порядка въ себъ, но разумъ, -какъ высшій, долженъ владъшь нисшими силами. Есшьли мы, видя на шоржищь, чшо слуга поносишъ, нападаешъ, и наносишъ удары господину, юноша старцу, или сынъ отцу, почитаемъ за преступление не прибъгнушь на помощь къ симъ почшеннымъ лицамь, хошя, можеть быть, сіи прежде сдь-

256

лали онымъ обиду: що какъ мы не сшыдимся съ небреженіемъ смощрѣшь, когда раздражишельная и вожделѣвашельная силы дѣйсшвуюшъ прошивъ разума и ошнимаюшъ у него дарованное ему ошъ Бога владычесшво, и въ самихъ себѣ производяшъ пресшупный безпорядокъ, возмущеніе и неустройство? Справедливо блаженный и богодарованный намъ законодашель почишаетъ того недосшойнымъ управлять Церковію Божіею, кто не умѣлъ хорошо управить собственнымъ домомъ: (Тим. 3, 5.) ибо естьли кто умѣлъ

управишь собою, що шошь и другимъ управищъ; есшьли другимъ, що и домомъ; есшьли домомъ, що и городомъ; есшьли городомъ, що и народомъ, и просшо сказашь словами Писанія: кщо въ маломъ въренъ, щошъ и въ многомъ въренъ; а кщо въ маломъ невъренъ, шошъ и въ многомъ невъренъ. (Лук. 16, 10.)

И такъ самъ ты назначай должное вождельвашельной, раздражительной и разумной силамъ своимъ, а тебъ назначатъ Священнодіаконы, симъ Священники, Священникамъ Архіереи, Архіереямъ Апостолы и преемники Апостоловъ. Естьли же кто и изъ сихъ

пресшупить обязанность, то исправлять того должны Святые одного и того же чина. Такимъ образомъ чинъ съ чиномъ не смѣшается, но всякой останется въ своемъ чинь и при своемъ служении. Все сіе мы представили тебъ для того, чтобы ты зналъ и исполнялъ свой долгъ. А о жестокости твоей къ тому мужу, котораго ты называешь нечестивцемъ и гръщникомъ, не знаю, какими слезами оплакашь мнь пораженіе, случившееся съ возлюбленнымъ моимъ. Koму, ты думаеть, мы поставили тебя служителемь? Естьли не Благому; то конечно и Сей, и мы, и все наше служеніе должны быть для тебя теперь чужды, пора тебъ искать и Бога другаго и другихъ Священниковъ, чтобъ у нихъ свободнъе предяться жестокости, а не усовершенствованию, и быть непреклоннымъ служителемъ любезнаго своего безчеловъчія. Сами мы достигли ли совершенной святосщи и не имъемъ ли HVжды въ Божественномъ къ самимъ себъ снисхожденіи? Не двоякимъ ли грѣхомъ, какъ говорить Писаніе, подобно нечестивымъ, согръщаемъ мы, когда и де знаемъ, въ чемъ гръщимъ, а еще оправдываемъ самихъ себя,

s58

и думаемъ видъть, когда въ самомъ дълъ не видимъ? Ужаснулось небо о семъ, и я вострепеталь, и самь себѣ не вѣрю. И естьли бы я не имълъ швоихъ писемъ, (о естьли бы я никогда не видвлъ ихъ,) то, сколько бы другіе ни старались увърять меня о тебъ, меня бы не увърили, что Демофиль почитаеть благаго ко всъмъ тварямъ Бога нечеловъколюбивымъ, а милующую, или спасающую благодать Его для себя ненужною; да и отвергаетъ Священниковъ, которые за свою кротость удостоились носить грѣхи невъдънія народнаго, и швердо знають, что и сами подвержены слабости. Божественно-верховный Первосвященникъ шелъ другимъ пушемъ, то есть, Тотъ, кто отлученъ былъ, какъ говоришъ Священное Писаніе, ошъ грѣшниковъ; (Евр. 7, 26.) Онъ поставляеть знакомъ любви къСебъ кротчайшее пасеніе овець своихъ. (Іоан. 10, 14. 21, 15.) Называешъ злымъ того раба, который не отпустилъ долга товарищу своему, (Мато. 18, 30.) и нисколько не удълилъ ему изъ того величайшаго снисхожденія, каковое самому оказано, и справедливо осуждаеть его на що, чщо ему собственно, чего надобно

бояться и мнв и Демофилу. Самымъ злодъямъ своимъ, среди самаго страданія низводитъ отъ отца прощеніе; (Лук. 23, 34.) и укоряеттъ учениковъ, когда они просили жестоко осудить нечестіе изгнавшихъ Его оттъ себя Самарянъ. О семъ ты тысящекратно говоришь въ своемъ дерзкомъ посланіи, сіе всюду твердищь, что ты не самаго себя, а Бога защищаеть. Но зломъ развѣ можно, скажи мнъ, защищать добраго?

Нъщъ! мы не имъемъ Архіереа, нелогуща спострадати нелощело нашило; (Евр. 4, 15.) Но Онъ и незлобивъ и милосшивъ. Не преретето, ни возопіето, (Мат. 12, 19. Иса. 42, 1.) шакъ Онъ крошокъ! и Той есть отиценіе о еръсъхо нашихо. (1 Іоан. 2, 2.) По сему мы не можемъ одобрить швоего чрезмърнаго рвенія, хошя бы шы шысящекратно ссылался на Финееса и Илію. Ибо непріятно было Іисусу слышать о семъ отъ учениковъ, которые тогда еще не были причастны кроткаго и благаго духа. И Божественный нашъ наставникъ съ кротостію учитъ противящихся ученію Господа. (2 Тим. 1, 24.) Невъждъ и надобно учить,

а не наказывать, такъ какъ и слъпыхъ мы не мучимъ, а ведемъ за руку. А пы напалъ на такого человъка, который начиналъ только смошръпь на свъшъ, заушилъ его, и когда онъ съ великою скромносшію присшупаль къ шебъ, шы нагло ошполкнуль его,шого, (о сколь ужасное дъло!) кошораго Хрисшось, по благосши своей, ищешь на горахъ, гдъ онъ блуждаетъ, зоветъ, когда онъ бъжишъ ошъ Него, и лишь шолько найдешъ, берешть на рамена свои. Не будемъ, прошу щебя, — не будемъ такъ худо заботиться о самихъ себѣ, и изощряшь мечь на самихъ себя. Ибо какъ шъ, кошорые спараются другимъ причинять обиды, такъ и тъ, кои стараются делать добро, хотя бы совсемь и не сдълали шого, чшо хомъли, но есшьли уже пипають въ себъ злобу или благость; то вскоръ будутъ исполнены послъдніе божесшвенныхъ добродъшелей, а первые жестокихъ страстей. Одни будутъ послъдовашелями и спушниками Ангеловъ, здесь и шамъ въ совершенномъ миръ и свободъ опъ всъхъ золь, на всю въчность наслъдують блаженнъйшую участь, и, что выше всъхъ бдагъ,

будущъ всегда съ Богомъ; другіе лишашся вмѣсшѣ и Божесшвеннаго и собсшвеннаго мира, и здѣсь и по смерши будушъ вмѣсшѣ съ жесшокими демонами. По сему мы должны тщашельно сшарашься, чшобы бышь всегда съ благимъ Богомъ и Господомъ, а не бышь ошчужденными ошъ Него Его правосудіемъ вмѣсшѣ съ злыми, и самимъ ошъ себя не потерпѣшь должнаго наказанія, чего я болѣе всѣхъ боюсь, и желаю бышь непричасшнымъ никакому злу. Есшьли шебѣ угодно; я воспомяну и о Божесшвенновъ видѣніи одного Свяшаго мужа: но ты не смѣйся, ибо я буду шебѣ говоришь правду.

Бывъ нѣкогда въ Кришѣ, я приняшъ былъ Святымъ Карпомъ,-мужемъ, какого едвали найдешь другаго, по великой чистошѣ ума наиспособнѣйшимъ къ Боговидѣнію. Онъ и не приступалъ къ соверщенію Святыхъ таинъ, прежде нежели получитъ во время предуготовншельныхъ молитвъ какое либо священное и благоволительное видѣніе. Онъ разсказывалъ, что нѣкогда одинъ изъ невѣрныхъ его опечалилъ. Причиною печали было то, что онъ отвлекъ нѣкоего отъ Церкви къ

безбожію, тогда какъ еще празднуемы быля имъ дни веселій. Надлежало о обоихъ усерано молить Вога Спасителя, чтобы Онъ 01- 1 ного обратиль своею силою, а другаго побъдилъ своею благостію; надлежало ему непресшанно-чрезъ всю жизнь увъщевать ихъ, доколь шакимъ образомъ не приведешъ ихъ къ познанію Бога, такъ чтобы и сомньнія ихъ разръшились, и они принуждены были бы въ своихъ безразсудныхъ поступкахъ истинно раскаяться. Но не знаю, какимъ образомъ (чего прежде не случалось) возродилось въ немъ шогда сильное негодованіе и досада, и онъ, находясь въ шакомъ худомъ состнояния, легь и уснуль; ибо быль вечерь. Въ no. ночь, когда онъ обыкновенно самъ собою пробуждался для пенія священныхъ гимновъ, встаеть, имъвъ много сновъ, которые непрестанно прерывались и были безпокойны. Начавъ разглагольствіе съ Богомъ, онъ свтоваль, какъ неприлично Святымъ, и въ негодованіи говориль, что ньть туть правды, когда живушъ люди нечестивые и превращающіе правые пуши Господни. Говоря сіе, онъ просилъ Бога однимъ ударомъ молнія

жизнь обоихъ прекрашишь безъ милосши. Сказавъ сіе, вдругъ казалось, увидълъ я, расказываль онъ, домъ, въ которомъ я находился сначала пошрясшимся, пошомъ своды его раздълившимися на двъ половины, и свъшлогорящій предъ собою костерь, который, поелику мъсто представлялось уже открытое, спускался ко мнѣ съ неба; самое небо видълъ ошверстымъ и на высотъ неба Іисуса. коему предстояли въ человъческомъ видъ безчисленные Ангелы. Сіе я видъль на небъ и удивлялся. Ниспусшивъ же взоръ долу, увидѣлъ я, продолжалъ Карпъ, самый помость расторгшимоя надь общирною И мрачною пропастію, и оныхъ мужей, на которыхъ я произносилъ проклятие, стоящихъ предо мною у зъва пропасши, ВЪ видъ, трепещущихъ, едва отъ жалкомъ слабосши сшопъ своихъ не низвергающихся въ оную. Изъ глубины пропасши выходили змъи, и що около колеблющихся ногъ ихъ извиваясь опушывались, налегали на нихъ и влекли къ себѣ; то зубами и хвостами дразнили, улещали, и всякимъ образомъ ухищрялись низринуть ихъ въ пропасть. Между змѣями были и люди, которые также устре-

млялись на сихъ мужей, швснили, нападали на нихъ и поражали; казалось, они близки уже были къ паденію, мало по малу склоняясь частію противъ воли, частію добровольно на убъжденія и вмъсшъ принужденія злаго. И Карпъ сказывалъ, что онъ смотря внизъ чувствовалъ удовольствіе, а о томъ, что происходило вверху, небрегъ; досадовалъ и негодовалъ, что они еще не низринуты, и многокрашно, но шцешно на сіе насшаивая, въ негодованіи проклиналъ ихъ. Едва могши воззрѣшь на небо, онъ увидѣлъ на немъ опяшь що же, чщо видълъ и прежде: Іисусь, милосердымь окомь взиравшій на происходящее, воставъ съ превыспренняго пресшола и снишедъ къ нимъ просширалъ руку благосши; Ангель, купно съ Нимъ подавая имъ помощь, одного съ той, другаго съ другой стороны охраняли, и Іисусъ говорилъ Карпу: уже просшершою рукою швоею поражай Меня; ибо Я гошовъ и снова пострадать для спасенія человъковь, и сіе мнь пріяшно, шолько чшобъ прочіе люди не согръшали. Но смотри, полезно ли тебъ, на пребываніе въ сей безднь и съ сими змвями смъняшь сожишельство съ Богомъ и благиин и человъколюбивыми Ангелами. Вошъ то, что я оптъ него слышалъ, и върю, что это истинно.

# XVIIL

## ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО Макарія Великаго

### бесъда

#### О милости Христа къ человъку.

 Какъ естьли бы кто вошелъ въ царскій дворець и шамь увидель каршины и всякія украшенія, индъ сокровища, индъ другія драгоцвиносши, и приглашенъ былъ къ трапезъ съ царемъ и предложено ему было пріятнъйшее кушанье и питіе, и онъ вполнъ наслаждался созерцаніемъ красошъ, но послъ сего оттуда быль изгнань и низринуть въ мъста смрадныя; или какъ естьли бы какая нибудь ошличная отъ всъхъ красотою, умомъ и богашспівомъ девица взяла къ себъ человъка бъднаго, низкаго по состоянію, безобразнаго, покрыщаго рубищемъ, и снявъ съ него сіе рубище, одвла его въ царскую одежду, возложила на него вънецъ и содълалась его супругою; то тогда сей бъдный сшаль бы изумляшься и говоришь: мнв ли бъдному, нищему, презрънному в ARSKOMY ЧАСТЬ XIX. 10

дана шакая супруга? Такъ и Вогъ поступилъ съ бѣднымъ и уничиженнымъ человѣкомъ. Онъ далъ ему вкусить небесной жизни и духовной пріятинѣйщей пищи; показалъ ему славу свою и неизреченную, небесную красоту царства своего. Человѣкъ, сравнивая сіп духовныя блага съ благами міра сего, послѣднія всѣ отвергаетъ; видитъ ли царя, или сильныхъ, или мудрыхъ, онъ представляетъ себѣ сокровище небесное. Ибо такъ какъ Богъ есть любовь: то человѣкъ подучаетъ отъ Него небесный и Божественный огнь Христовъ, поконтся, радуется, и, будучи прилѣпленъ ко Христу, въ Немъ пребываетъ.

2. Вопросб. Можетъ ли быть сатана вмъстъ съ Богомъ, какъ въ воздухъ, такъ и въ людяхъ?

Отевто. Естьли сіе солнце, будучи твореніемъ, освѣщая мѣста нечистыя, не повреждается; то кольми паче Божество, находясь вмѣстѣ съ сатаною, не оскверняется и не поирачается. Богъ же попустилъ окщь зду для, упражненія людей: впрочемъ

эло сіе покрышо мракомъ и слѣпошою, и не можетъ видъть чиспой и простой природы Божіей. Естьли же кщо скажетъ, что сапана занимаетъ свое мѣсто, и Богъ свое: то таковый ограничиваетъ Бога предълами пого мѣста, въ которомъ злый духъ обитаетъ. А какъ же мы говоримъ, что добро неограниченно и невмѣстимо; что все въ немъ существуетъ, и что добро не оскверняется отъ зла? Ибо неужели, естьли небо и солнце и горы существуютъ въ самомъ Богѣ и посредствомъ Его имѣютъ свое бытіе,-неужели и они суть Богъ? Творенія поставлены въ свойственномъ имъ порядкѣ, и Творецъ, присущій тварямъ, есть Богъ.

3. Вопросб. Поелику грёхъ преображается въ ангела свёта, и походитъ на благодать, то какъ можетъ человёкъ познать ухищренія діавола, и какъ онъ пойметъ и различитъ дёйствія благодати?

Отевто. Двйствія благодати доставля ють радость, мирь, любовь, истину. И сія истина возбуждаеть въ человвкв стремленіе къ истинв. Напротивъ двйствія грвха

Аоставляющь безпокойство, и не производять ни любви къ Богу, ни радости о Немъ. Такъ цикорея видомъ походитъ на салатъ; но сей пріятенъ, а та горька: и въ самой благодаши есшь нъчшо сходное съ исшиною, и есть самое существо истины. На примъръ: есть свъть солнца непосредственный, И есть свъть его, который разливается по окружностямъ; свътъ непосредственный иное, нежели шошъ, который разливается по окружностямъ. Или: стоитъ, на примъръ, въ домъ зажженная свъча. Свътъ ся, который разлить по дому, отличень отъ того, который находится на самой свътильнъ. Послъдній гораздо яснье и блистательнье. Есть нъчто подобное сему въ явленіяхъ благодаши, когда человъкъ, находясь ошь нея вдалекь, смотрить на нькоторыя виденія и при сихъ виденіяхъ радуется: но онъ дълаешся другимъ человъкомъ, когда входишь въ него сила Божія, овладьваеть всъми членами его и сердцемъ, и плъняешъ умъ его въ любовь Божію. Когда Петра взяли и ввергли въ темницу, то во время его заключенія пришель Ангель, и, разшоргнувь

оковы, вывелъ его; а онъ, находясь какъ бы . въ изступления, почелъ сіе за видъніе.

4. Вопросб. Какъ же падающъ люди, въ которыхъ дъйствуетъ благодать Божія?

Отетто. Самые чистые человъческие помыслы по природъ своей не шверды и подвержены падению: ибо человъкъ начинаетъ гордиться собою, судить о другихъ и говорить: ты еръшнико, а себя почитать праведнымъ. Развъ не знаеть, что сказалъ Павель: Дадеся ли пакостнико плоти, анеело сатанино, да ли пакости дъето, да не превознощуся? (2 Кор. 12, 7.) Даже и въ чистой природъ есщь гордость,

5. Вопросб. Можешъ ли кщо нибудь посредствомъ просвъщенія видъть душу свою? или ее можно видъть умозрительно и чувственно, какъ нъкоторые говорятъ, ощвергая откровеніе?

Отвъто. Есшь чувство, есть умозръніе, и есть просвъщеніе. Кто имъетъ просвъщеніе, тотъ важнъе того, кщо имъетъ

своемъ видъніи. Но совсъмъ особая вещьоткровеніе. Это есть открытіе душъ важныхъ вещей и Божескихъ таинъ.

6. Вопросб. И шакъ видишъ ли кшо нибудь свою душу посредствомъ откровенія и Божескаго просвъщенія?

Отвъто. Какъ шълесные глаза видяшъ солнце, шакъ просвъщенные видяшъ душу въ лице. Впрочемъ мало Хрисшанъ, кошорые видящъ ее.

7. Вопросб. Развъ душа имъешъ видъ?

Отевто. Имветь лице и видъ, подобный Ангельскому: Ибо какъ Ангелы имвютъ свое лице и видъ, и какъ внвшній человвкъ имветъ лице; такъ и внутренній человвкъ имветъ свое лице, подобное Ангельскому, и видъ, подобный внвшнему человвку.

8. Вопросб. Есшьли разноспњ между умомъ и душею?

Отетто. Какъ человъческое шъло состочленовъ, и всв они соипъ изъ многихъ ставляють одного человъка: такъ и луша имъетъ много способностей: умъ, совъсть, воля, мысли обвиняющія, и оправдывающіявсь онь составляють одинь разумь и суть какъ бы члены одной души-внутренняго человъка. Но какъ шълесные глаза еще издали видять терны, утесы и пропасти: такъ и умъ, око души, по быстроть своей, предусматриваешь свши и ковы, поставленные душв прошивною силою, и охраняеть ее отъ нихъ. сему воздадимъ славу Опнну и Сыну и По Святому Духу во въки въковъ. Аминь.

Digitized by Google

ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО МАКАРІЯ ЕГИПЕТСКАГО

### весъда

О Братскихъ обязанностяхъ.

1. Братія должны жишь между собою въ глубокой любви. Моляпіся ли они, или чишающь Писаніе, или занимающся какою либо работою, -- должны имъть основаниемъ взаимную любовь: только при ней можетъ быть благословеніе на ихъ занятіяхъ. И молиться и чишать и работать съ пользою для себя они могушъ шолько шогда, когда всѣ будушъ искренны и усердны одинъ къ другому. Ибо для чего сказано въ Писаніи: Да будето воля Твоя, яко на небеси и на земли? (Мато. 6, 10.) Для того, чтобы, какъ Ангелы на небъ живушъ другъ съ другомъ въ совершенномъ единодушіи, миръ и любви; никакой нъть у нихъ ни гордости, ни зависти, но одна взаимная любовь искренность: И шакъ жили и брашія между собою. Случаешся, чщо тридцать брадьевъ живутъ выъ-

Digitized by Google .

XIX.

сшѣ; они конечно не могушь бынь виѣсшѣ день и ночь, но одни изъ нихъ по шесши часовъ пребываюшъ въ молишвѣ и хошяшъ читать; другіе усердно служашъ брашіямъ, иные чшо нибудь работаютъ.

2. Слъдовашельно брашія, что бы ни дълали, должны пребывать во взаимной любви и радости. Кто работаеть, тоть такъ долженъ говорить о молящемся брать: сокровище, пріобрѣтаемое братойъ моимъ, есть также и мое; потому что оно есть общее сокровище. Кпо молишся, долженъ говорить о читающемъ брашъ такъ: польза, которую онъ получаетъ отъ чтенія, проспирается и на меня: И опять, кто работаеть, должень говорить, что работа, которою я занимаюсь, служить къ общей польэв. Ибо какъ члены человъческаго тъла, хошя ихъ и много, составляютъ одно тъло, одинъ другому помогающъ, и каждый исполняеть свое дело; глазь для всего тела смотрить, рука для всъхъ членовъ работаеть; иога ходя носить всъ члены, и другіе члены не безъ подобнаго дъла: такъ и братия должны бышь между собою. Молящійся на

осуждай рабошающаго за по, что онь не молиніся; рабошающій не осуждай молящагося за то, что онь споить, а ты работаеть; и служащій братіямь не осуждай другаго: но всякь, что бы кто ни дълаль, дълай во славу Божію. Читающій люби моляцагося и радуйся, думая такь: онь молится ц за меня; а кто молится, тоть о рабошающемь брать такь мысли: онь дълаеть все кь общей пользь.

3. При шакомъ расположеніи будешъ между ими глубокое единодушіе, миръ и согласіе; и они въ просшошъ и искренносши будушъ весши жизнь Богоугодную. Но, чшо всего важнье, эшо есшь пребываніе въ извъсшное время въ молишвъ. Пря всемъ шомъ одно шребуешся, чшобы всякъ имълъ въ душъ своей сокровище и жизнь, кошорая есшъ Господь въ сердцъ. Рабошаешъ ли кшо, молишся ли, чишаешъ ли, долженъ имѣшь сіе непреходящее богашсшво,-що есшь, Духа Свящаго. Нъкошорые говорящъ, чшо Господь шребуешъ ошъ человъковъ шолько наружныхъ плодовъ, а внушреннее исправляещъ еамъ Богъ; но еъ самой вещи эшо неспра-

ведливо. Какъ кщо ограждаещъ себя со сщороны вяѣшняго человѣка, шакъ онъ долженъ подвизашься и сражашься и съ помыслами. Ибо Господь шребуешъ ощъ шебя, чшобъ шы гнѣвался на самаго себя и сражался прошивъ своего ума, а не всшупалъ въ согласіе съ злыми помыслами и не услаждался ими.

4. Впрочемъ исторгнуть самый корень грвха и зла съ нимъ неразлучнаго возможно одной шолько Божеской силь. Не возможно и не дано человъку собственною силою искоренить гръхъ. Сопротивляться, прошивоборствовать ему, поражать и побъждашь его, принадлежишъ шебъ; но совертенное его истребление принадлежить Богу. Иначе, естьли бы ты могъ сіе сдълать, какая была бы нужда приходишь Господу? Какъ не льзя видъшь безъ свъша, или говоришь безъ языка, или слышашь безъ ушей. или ходить безъ ногъ, или работать безъ рукъ: такъ не возможно безъ Інсуса спасшись, или войши въ царсшво небесное, Еспьли же ты скажешь, что я не явный блудникъ и не прелюбодъй, не сребролюбецъ, слъдовашельно и праведенъ: по шы обманы.

ваешься, думая, что ты швмъ все ИСПОЛнилъ. Не три только вида гръха, противъ кощорыхъ долженъ человъкъ ограждашь себя, но они безчисленны. Что такое надменіе, безстрашіе, невъріе, ненависть, зависть, коварство, лицемъріе? Не долженъ ли ты съ сими бороться и подвизаться противъ нихъ въ сокровенныхъ швоихъ помыслахъ? Есшьли впоргнешся къ шебъ въ домъ разбойникъ; то конечно онъ тебя безпокошлъ, и не позволяеть тебь быть безпечнымь, но и ты начинаешь сопротивляться ему, поражаеть его и отъ него терищь поражение: такъ и душа должна сопропивляться гръху, прошивоборствовать ему и отражать его.

5. Такимъ образомъ воля, сопрощивляясь грѣху, при всемъ трудѣ и изнуреніи, начинаетъ побѣждать его, падаетъ, востаетъ; грѣхъ снова до десяти или двадцати разъ преодолѣваетъ душу въ борьбѣ, побѣждаетъ ее и низвергаетъ; но въ послѣдствіи и дута однимъ разомъ побѣждаетъ грѣхъ. И естьли она останется твердою и нимало не ослабѣетъ; то начинаетъ превозмогать его, становится осмотрительнѣе и чаще одер-

живаеть побъды надъ нимъ. Впрочемъ естьли разсмотръть и сіе надлежащимъ обрагръхъ дотолъ низлагаетъ зомъ, по 4010въка, доколь сей не придетъ въ лижа совершенна во мвру возраста, (Ефес. 4, 9.) и совершенно не побъдитъ смерть. Ибо въ Писаніи сказано: Последній враеб испразднится смерть. (1 Кор. 15, 26.) Тогдато пріобрътается настоящій верхъ и побъда надъ діаволомъ. Но кшо, какъ мы сказали выше, говоритъ, что я не блудникъ, не прелюбодей, не сребролюбецъ, и сего для меня довольно; тоть хотя и вступаль въ подвигъ съ тремя видами гръха, но противъ двадцати другихъ, которые гръхъ противопоставляеть душь, не подвизался, но остался побъжденнымъ. И такъ должно противу всвхъ подвизаться, со всъми бороться. Ибо умъ, какъ мы многокрашно говорили, есть такой противникъ гръху, который имъетъ и пошому можетъ равныя съ нимъ силы прошивостоять и сопротивляться помысламъ.

6. Есшьли же скажешь, чшо прошивныя силы кръпчо и гръхъ взялъ совершенную

власшь надъ человѣкомъ; що шы дѣлаешь несправедливымъ Бога. Ибо несправедливо было бы Богу осуждашь родъ человъческій за то, что онъ покорился сатань, естьли сатана сильнъе человъка, и покорилъ себъ человвка насильственно, будучи, какъ ты полагаешь, сильнъе и могущественнъе души. Послушай меня. Естьли бы дитя стало сражаться со взрослымъ человъкомъ и было побъждено, то весьма было бы несправедливо обвинять его за то, что оно осталось побъжденнымъ. Пошому и мы ушверждаемъ, что нашъ умъ есть такой противникъ грвху, кошорый одаренъ равными силами съ нимъ. Пусть только душа ищетъ высшей помощи и защиты: она получитъ ее и удостоится избавленія. Ибо только между равносильными можетъ быть борьба и подвигъ. Прославимъ Отща и Сына и Святаго Духа во въки. Аминь.

СВЯТАГО ИСААКА СИРІЯНИНА

XX.

### СЛОВО

## О порядкѣ тонкаго о́ себѣ сужденія.

Обращай всегда на себя вниманіе, возлюбленный, и среди непрестанныхъ трудовь бери въ разсмотрение скорби, встръчающияся съ тобою, и мъста пустыни, въ которой живешь, и тонкость ума твоего, и трудность въдънія, и продолжительность твоего безмолвія, также множество врачевствъ, т. е. искушеній, которыя наводиль на тебя истинный Врачь для здравія онаго внутренняго человъка-иногда посредствомъ духовъ злобы, иногда болъзними и немощами твлесными, иногда спрашными въ душв томленіями и грозными представленіями о томъ, что будетъ впередъ, иногда пораженіями, и утъшеніемъ сердца твоего теплотою благодаши, сладкими слезами, радосшію духовною, и, дабы не распространяться много, многими другими средствами. И такъ разсматривая всв

сія обстоятельства, примъчаеть ли ты подлинно, что рана твоя начала заживать и закрывалиься, то есть, начали ли ослабъвать страсни? Положи примъту, и не пресшанно входи въ себя самаго, и разсматривай, какія страсти въ тебъ сдълались слабъе, какія вовсе прекрашились и ошсшали оть тебя, и какія изъ нихъ начали умолкать не по отдаленію возжигающихъ оныя предметовъ, но отъздравія души, и какія научился шы побъждашь по размышлению, а не по недостатку причинъ возбуждающихъ оныя? Но оняшь смотри, двйствительно ли ты видишь, что въ гнойной рань твоей стала выросшать живая плоть, то есть миръ душевный? Такжо какія страсти дълають нападенія постепенно, какія стремительно, и въ какое время? Тълесныя ли онъ, или душевныя, или сложныя и смѣшенныя? Темнымъ ли шолько образомъ возбуждающся въ памяти, какъ обезсиленныя, или кръпко еще возстають на душу? Повелительно ли нападающъ, или украдкою? И какъ смотришъ нихъ умъ, царь владычествующій надъ на чувствами? Сражается ли съ ними, когда онъ подступятъ и воздвигнутъ брань, и при-

водить ли ихъ въ изнеможеніе крыпостію своею, или не хочеть и смотрыть на нихъ и ни во что ихъ вминяеть? И какія изъ прежнихъ страстей изгладились, какія вновь образовались? При томъ же страсти дыйствують ли въ образахъ, или въ чувствованіи безъ образовъ, и въ памятованіи безъ страстнаго движенія и помысловъ, безъ раздраженія?

По симъ признакамъ можно шакже узнашь степень, на которой душа стоить. Въ первомъ случав душа еще не пришла въ надлежащее устройство. Потому что сколько бы впрочемъ ни оказывала она кръпости противъ страстей, ей предлежить еще брань. Въ послъднемъ случаъ, она достигла того состоянія, о которомъ сказано въ Пих саніи: Съде Давидо во дому своемо, и упокои Его Богд отд всвхд окрестд его сущихб. (2 Цар. 7, 1.) Сіе разумъй не объ одной какой либо страсти, но и вообще о сшрасшяхъ естественныхъ-о похоти и гнъвъ, также о влеченіяхъ честолюбія, которое живописуетъ въ воображении лице, занимается мечтами, и возбуждаеть соотвыт-

ЧАСТЬ XIX.

Digitized by Google

20

ственныя онымъ желанія и стремленіе; равно (разумъй) и страсти сребролюбія, когда душа тайно входить съ нею въ сообщеніе, и хотя не соглатается приступать къ самому дълу, но образы предметовъ, вожделънныхъ для сребролюбія и всего, что относится къ собранію богатства, начертываетъ въ умъ, и такимъ образомъ страсть сія заставляетъ дуту заниматься оными вещами, и влагаетъ въ нее желаніе обладать ими.

Не всѣ страсти ведутъ войну наступательную. Есть спрасти, которыя причиняють душь одну только скорбь. На пр. нерадьніе, уныніе и печаль не нападаюшь на душу, не приводять ее и въ изнеможеніе, но шолько наполняющь ее шяжестію. Кръпость же души испытуется въ побѣдѣ надъ страстиями, воюющими наступательно, и о нихъ-шо всъхъ нужно человъку имъшь шонкое въдъніе и признаки, дабы при каждомъ, сдъланномъ имъ шагъ, могъ чувсшвовашь, гдъ онъ сшалъ, и въ какой странв начала X0дишь душа его, въ землъ ли Ханаанской, или по ту сторону Іордана.

284

Обращай шакже внимание и на сіе. Смошря по тому, имъетъ ли разумъ твой способность, во свътъ души разсуждать о предметахъ сихъ, или судитъ о нихъ во мракъ, или даже и вовсе не въ состояни судить о нихъ, ты дъйствительно откроещь, началь ли очищаться разсудокъ твой, свободенъ ли умъ ошъ разсвянносши во время молишвы, или какая именно спірасть возмущаеть душу, когда она приступить къ молишвъ? Чувствуещь ли въ себъ, что сила безмолвія осънила душу твою кротостію, шишиною и миромъ, который она необыкновеннымъ образомъ обыкновенно пораждаешъ въ мысляхъ? Восхищаешся ли умъ даже невольно къ помышлению о предметахъ безтелесныхъ, коихъ не дано постигать чувсшвамъ; возжигается ли въ тебъ вдругъ радосшь, которая забываеть молчать языкъ? И хошя неодинаковая бываешь сшепень наслажденія, но шечешь ли непресшанно изъ сердца удовольствіе и увлекаеть ли собою вполнъ весь духъ? Время ошъ времени нечувствительно разливается ли по всему твлу какое-шо удовольствіе и радость, которыхъ плошской языкъ изречь не можешъ,

\*

и въ шакой сшепени, чшо при чувспівованія шого все земное въ сравненіи съ симъ почишаешся прахомъ и помешомъ?

Что касается до перваго рода удовольствія сердца, то иногда во время молитвы, иногда при чтеніи, а иногда такъ же отъ непресшаннаго размышленія и продожишельнаго созерцанія согръваешся онымъ духъ. Послъдняго рода удовольствіе бываеть очень часто кромъ сихъ случаевъ, и иногда при занятіи постороннемъ, а по большой части ночью, когда случается быть между сномъ бодрствованиемъ, т. е. какъ будто бы И спишь и не спишь, бодрствуешь, и не бодрствуещь. Когда же найдеть на человъка такое удовольствіе, которое производить **ш**репетаніе во всемъ тълъ его: то онъ въ сіе время думаеть, что небесное царство есть не иное что, какъ сіе состояніе.

Смотри опять, снискала ли душа силу, которая ослабляеть чувственныя представленія дъйствіемъ надежды, владычествующей въ сердць, и властвуеть надъ внутренними чувствованіями неизъяснимою силою увь-

ренносши. Такъ же: освободилась ли душа ошъ забошливосши, чшобъ не бышь ей рабою земнаго, и бодрсшвуешъ ли сердце швое въ неумолкномъ бесъдованіи и непресшанномъ дъйсшвованіи со Спасишелемъ нашимъ?

Научайся распознавать различіе гласа Его и бесъдованія, когда услышищь. Непрерывное безмолвіе непресшаннымъ и посшояннымъ своимъ дъйствіемъ скоро даетъ душъ ощушишь сіе. Впрочемъ послъ шого, какъ найдено шакое пріобрътеніе, оно опять можешъ бышь утрачено небреженіемъ пріемлющихъ, и уже чрезъ долгое время возвращено быть не моженъ. Въ семъ состояніи, твердо полагающійся на свидьтельство совъсши своей можешъ смъло сказать. какъ сказалъ блаженный Павелъ: "Я цевренв, сто ни смерть, ни жизнь, ни настоящее, ни будущее, ни другое сто не можетв отлугить меня отв любви Христовой, " ш. е. ни скорби телесныя, ни душевныя, ни голодъ, ни гоненіе, ни нагоща, ни одиночество, ни заключеніе, ни опасность, ни мечь, ни ангелы сатаны, ни его силы въ пагубныхъ образахъ ухищреній, ни гибнущая

слава имъ внушаемая, ни клевецы и ругашельства съ заушениемъ напрасно и невинно прешерпъваемыя.

Естьли же, любезный Братъ, таковыя разположенія въ большей или меньшей мъръ не начинали показываться въ душъ твоей, то всъ подвиги твои, скорби и все безмолвіе есть трудъ безполезный. И хотя бы руками твоими производились чудеса, хотя бы мертвые были воскрешаемы, все это одинаковую съ тъмъ будетъ имъть цъну. По сему теперь же возбуди душу твою, и со слезами моли Спасителя всяческихъ, чтобы Онъ отнялъ преграду отъ дверей сердца твоего и разогналъ мрачную тучу страстей во внутренней тверди, дабы ты удостоился видъть дневные лучи, дабы подобно мертвецу въчно не остаться во тьмъ.

Непрестанное бодрствованіе съ чтеніемъ, и частые поклоны, преемственно совершаемые, немѣдленно доставляютъ таковыя бла-'га тѣмъ, кои съ ревностію исполняютъ сіе. И кто пріобрѣлъ оныя: тотъ пріобрѣдъ симъ образомъ. И тѣ, которые жедаютъ

пріобрѣсшь оныя, должны посшоянно пребыващь въ безмолвіи, исполняя вышеозначенное, и пришомъ умъ ихъ не долженъ бышь связанъ, кромѣ своей души, ни чѣмъ, и никакимъ человѣкомъ, а занимашься должны они шолько внушреннею добродѣшелію. Но и при шаковыхъ заняшіяхъ въ нѣкошорыхъ шолько изъ нихъ близь себя находимъ ошчасши вѣрное ощущеніе, изъ кошораго и о прочихъ удосшовѣришься можемъ.

Тошъ, кшо пребываешъ въ безмолвіи и испышалъ благосшь Божію, не имфешъ нужды, чшобы много убъждали его. Дуща его нимало не сшрадаешъ болѣзнію невѣрія, подобно шѣмъ, кошорые сомнфваюшся въ исшинѣ. Ибо свидѣшельсшво собсшвеннаго его ума досшашочно убѣдишь его болѣе, нежели безчисленныя доказашельсщъа, неушвержденныя на опышѣ. Богу нашему да будешъ слава и величіе во вѣки. Аминь.

Digitized by Google

# СВЯТАГО ИСААКА СИРІЯНИНА

СЛОВО.

# О тъхъ, кои живутъ въ близости къ Богу и въ жизни разумной провождаютъ дни свои.

Нѣкошорой опарець написаль на сшѣнахь кельи своей различныя слова и мысли. Когда же спросили его, чшо эшо? онь ошвѣшсшвоваль: эшо сушь мысли правды, внущаемыя присущимъ мнѣ Ангеломъ, и правыя мысли природы, возникающія во мнѣ. Въ шо время, какъ возникаюшъ онѣ, я записываю ихъ, дабы во время омраченія моего находишь въ нихъ насшавленіе, и посредствомъ оныхъ предохранящь себя ошъ заблужденія.

Другой сшарець, будучи ублажаемъ собспвенными помыслами, что мы-де вмѣсто преходящаго міра сподобился негибнущей надежды, отвѣтствовалъ: доколѣ еще я нахожусь на пути, тщетно вы меня хвалище, Еще я не окончилъ пути своего.

Digitized by Google

#### XXI,

Ежели шы сдвлаещь доброе двло, и не получишь воздаянія за оное, не удивляйся. Ибо доколв человвкь не смиришся, не получишь награды за двла свои. Награда дается не за двла, а за смиреніе. Пренебрегающій послвднее шеряеть и первую. Кшо уже получиль воздаяніе, принадлежащее добры́мь двдамь, щоть преимуществуеть предь твмь, кто щолько имветь добрыя двла. Добродьтель раждаеть скорбь, скорбь пораждаеть смиреніе, и смиренію дается не добродьтели, и не трудамь для нея подъемлемымь, но происходящему оть того смиренію. Естьли же сего не будеть, то и первые безполезны.

Добродътель есть сохраненіе заповъдей Господнихъ. Непрестанное такое дъйствованіс, приводитъ духъ въ благое расположеніе, которое составляется изъ смиренія и бдънія. Когда нътъ силы успъть въ первыхъ, то вмъсто оныхъ пріемлется самое сіе расположеніе духа. Да и Христосъ требуетъ отъ насъ не исполненія заповъдей, а исправленія души, для которой и заповъди далъ подзаконнымъ. Тъло одинаково дъйствуетъ

какъ въ добрыхъ, шакъ и въ худыхъ дълахъ, но умъ, смошря по его расположенію, или дълаешъ добро, или гръщишъ. Иной и при худыхъ обстоятельствахъ ведетъ жизнь въ премудрости Божіей; а другой дълаетъ гръхъ, находясь даже предъ лицемъ Божіимъ.

Въ людяхъ внимашельныхъ къ самимъ себѣ недосшашки сушь сшражи добродѣшели. Даръ безъ искушеній есшь гибель для пріемлющихъ оный. Есшьли ты дѣлаешь угодное предъ Богомъ, и Онъ низпошлешъ тебѣ даръ, то моли Его, чтобы Онъ тебя вмѣсшѣ и вразумилъ, ка́къ должно тебѣ смиряться или приставилъ къ тебѣ стража для соблюденія онаго дара, или чтобы самый сей даръ взялъ ощъ тебя, дабы оной не сдѣлался причиною твоей погибели; ибо не всякой можещъ сохранить богатство безъ вреда.

Душа пекущаяся о добродътели, и живущая въ повиновеніи и страхъ Божіемъ, не можетъ ни одного дня пробыть безъ горести. Поелику съ добродътелями тъсно сопряжены горести. Кто удаляется отъ скорбей, тотъ безъ всякаго сомнънія удаляется ж

ошъ добродъшели. Ежели шы любишь добродъшель, ръшись на всякую скорбь. Ибо скорби раждають смиреніе. Богь не хощеть, чшобы душа была безъ забошы, и кто хочеть быть беззаботнымъ, тотъ своимъ расположеніемъ находишся внѣ воли Божіей. Забопливость же разумью здъсь не о потребноспяхъ тълесныхъ, но въ разсуждени трудностей, кои предлежать шествующимь пушемъ добрыхъ дълъ. Какъ скоро досщигнемъ мы истиннаго въдънія, которое состоитъ въ откровении таинствъ, то искушеніями приближаемся къ смиренію. Кто, не испытывая скорбей, находится на пути добродътели, для щого отверста дверь къ гордосши.

Кто же посдѣ сего и пожелаеть быть безъ печали въ духѣ своемъ? Дуща, не испытавщая горестей, не можетъ постоянно пребывать въ смиреніи, а безъ смиренія не можетъ часто пребыващь въ молитвенномъ углубленіи предъ Богомъ. Ибо послѣ того, какъ удалить человѣкъ изъ мысли своей должную заботливость, приближается къ нему духъ гордости. Когда же онъ прилѣпится къ

Digitized by Google

гордосши, шогда Ангель попечишель удаляет ся ошъ него, кошорый, находясь близъ его, возбуждаль въ немъ забошливосшь о правдѣ. А когда человѣкъ оскорбишъ его и онъ удалишся ошъ него, шогда присшупаешъ къ нему врагъ, и съ шого времени уже нѣшъ въ иемъ ни малаго попеченія о правдѣ.

Прежде сокрушенія, говоришь Премудрый, еордость, (Приш. 16, 18.) прежде дарованія смиреніе. По мъръ гордости, показывающейся въ душъ, бываетъ и сокрушеніе, происходящее опъ наказанія Божія. Подъ гордоспію разумъешся здъсь не шо, когда въ душъ возникаетть какой либо горделивой помысль, и не то, когда кто на время бываеть побъжгордостію, но разумъется гордость, денъ пребывающая въ человѣкѣ. Въ постоянно первомъ случав за гордостію последуенть сокрушеніе; а въ послъднемъ случаъ, т. е. когда человѣкъ прилѣпится къ гордости, онъ уже не знаешъ сокрушенія. Богу нашему да будешъ слава и величіе во въки. Аминь,

# XXII.

#### РЪЧЬ

Кіевскаго Митрополита Киријла III къ Священникамъ, присутствовавшимъ на Владимирскомъ соборъ, бывшемъ въ 1974 годъ.

Внемли, священное собрание Іереевъ! Ибо къ вамъ обращаю мое слово. Вы наименованы земными Ангелами и небесными человъками. Вы вмъсшъ съ Ангелами предсшоите олтарю Господню. Вы съ Серафимами носите Господа. Вы низводите съ неба Духа Святаго, и претворяете хлъбъ въ Тъло и вино въ Кровь Іисуса Хрисша. Вы совершаете таинство, невидимое для людей, которое впрочемъ видъли многіе Святые, и кошорое видящъ одни шолько достойные. Вы просвъщаете человъковъ Божественнымъ крещеніемъ; вы вяжеше на земль, и Богъ не разръшаетъ на небъ; разръшаете на земль, и Богь не связуеть на небь. Чрезь васъ Богъ совершаетъ таинство искупленія рода человъческаго; Самъ Онъ посшавилъ

васъ сшражами и пасшырями овецъ своихъ, за которыхъ пролилъ драгоц вни в й тую кровь свою. Вамъ Онъ ввѣрилъ свой шаланшъ, котораго востребуеть оть вась во второе свое пришествіе, и истяжеть вась, умножили ли вы даръ, данный вамъ? Соблюли ли непорочно свою святость? Не соблазнили ли вашему попеченію ввъренныхъ? вѣрныхъ, Ибо сказано Господомъ, что человъку гораздо лучше быть ввержену въ глубину морскую съ камнемъ на выи, нежели соблазнишь одного изъ малыхъ. И подлинно, естьли одна луша превосходишь цвною весь міръ, то соблазнившій многія души не ввержешся ли въ огнь неугасимый? Когда согръшишъ просполюдинъ и невъжда, по онъ будешъ ошвъчать Богу за одну свою душу, а согръшающій Священникъ соблазняетть многихъ, за души коихъ будешъ суднмъ Богомъ.

И шакъ ошнынъ блюдише себя ошъ всякаго гръха, не исполняйше похошей плоши, ошвергнише піянсшво и пресыщеніе; осшерегайшесь ссоръ и распрей, ненависши и злословія, гордосши и многоръчія, всякой гнусносши и запальчивосши, кляшвопресшу-

нленія и обмана, корыстолюбія и зависти, лукавсцива и злобы. Сихъ и другихъ діавольскихъ дѣлъ вы должны тщательно отвращаться, и предостерегать отъ нихъ вѣрныхъ, вашему попеченію врученныхъ, дабы вамъ представить ихъ непорочными на страшномъ судѣ Божіемъ, и дабы всякой изъ васъ могъ тогда сказать: Се азб и дѣти, яже даде ми Богб!

И шакъ сшарайшесь, о Священно-служишели, умножашь шаланшь, данный вамъ Господомъ. Я, хотя и гръшникъ, впрочемъ вашъ Митрополитъ, все сказалъ вамъ, и ничего не сокрылъ. Естьли нерадиво будете совершать дъло Божіе, то не избъгнете стратнаго приговора Всевышняго Cyain. Запрещенныхъ книгъ не чипайше, оптъ бесъдъ съ ерепиками уклоняйтесь, бъгайте чародъевъ, заграждайте уста тъмъ, которые произносящь хулы. Когда въ чемъ бyдете имъть сомнъніе, спрашивайте меня; ибо не сшыдно ошъ меня учишься. вамъ Естьли кто востанещъ противъ вашего исшиннаго ученія, объявише мнѣ; я самъ обличу его и ощлучу ощъ Церкви.

Digitized by Google

· Умъйше исправлящь духовныхъ дъщей вашихъ, ни чрезъ мвру снисходительно, дабы не погрязли въ порокахъ при ослаблени бразды, ни чрезъ мъру строго, дабы отъ суровости ващей не впали въ ошчаяніе: но всъхъ кающихся благосклонно принимайше и разръщайте, не требуя за сіе никакой мзды. Осторожно также поступайте, ежели HVжно иногда или кого нибудь не удостоить причащенія Евхаристіи, или запретить кому входъ въ церковь, или ошлучишь кого опть общенія съ върными. Естьли же кпо изъ васъ не довольно знаетъ правила, тотъ пусть спыдится спрашивать другаго не ученнъйшаго: ибо кто умъетъ найти правую спезю, попъ удобно покажетъ оную и другимъ; а кшо небрежетъ о семъ, тотъ и самъ ходитъ въ слъпоть, и слъпыхъ ввергаешь вь яму.

Страшное священнодъйствіе совершайте съ трепетомъ и благоговѣніемъ; никогда не приступайте къ Олтарю, имѣя на ближняго какую либо вражду, и, намѣреваясъ приносить Богу святую и чистѣйщую Жертву, не тратьте время въ пустословіяхъ; но

возвысивъ умъ на небо, размышляйше, молишесь, и шогда совершайше сію Жершву со всякимъ вниманіемъ, дабы сердца върныхъ, присушсшвующихъ при Богослуженіи, болъе и болъе исполнялись благочесшіемъ.

(Переведено изъ книги: Specimen Ecclesiae Ruthonicae, Jgnat. Kulczynskj, edit, 1733 an.)

## Члоть XIX.

## XXIII.

# НРАВЫ ХРИСТІАНЪ.

### 9. Степенность Христіанъ.

Вся жизнь Христіанъ была образцемъ умъренности. Заботясь преимущественно 0 внутреннемъ величіи и благородствь, и дорожа шокмо духовными сокровищами, они осуждали все що, что изобръла роскоть въ преисполненномъ богашсшвами .Римскомъ государствъ, какъ то строеніе пышныхъ зданій, заведеніе богашъйшей мебели, столы изъ слоновой кости, постели изъ серебра, общянушыя пурпуровою и вышишою золотомъ матеріею, золотую и серебреную посуду, украшенную ръзьбою и драгоцънными каменьями \*). Вошъ что нашли мучишели въ горницъ, въ кошорой жила Св. Домна, богатъйшая дъвица Никомидійская: Распятіе, Дъянія Апостольскія, рогожу на полу, глиняную кадильницу, лампаду, небольшой де-

\*) Клименить Александр. во 2 кн. о воспит. дътей гл. 1.

ревянный ящичекъ, въ коемъ хранились Св. Дары для пріобщенія \*)

Христіане не носили одеждъ яркаго цвъша; Св. Клименшъ Александрійскій одобряль бълый \*\*), какъ знакъ чисшошы; прищомъ сей цвътъ былъ въ общемъ употребления у Грековъ и Римлянъ. Хрисшіане не любили шакже весьма шонкихъ машерій, особливо шелковыхъ, бывшихъ шогда еще въ шакой ръдкости, что онъ продавались на въсъ золота, перстней, драгоцвнныхъ камней, завиванья волосъ, напрыскиванія себя духами, слишкомъ частаго хожденія въ бани, излишней опряшносши, словомъ всего, чшо можешъ возбудить чувственную любовь и вождельніе \*\*\*). Пруденцій полагаеть первымь знакомъ обращенія Св. Кипріана перемѣну во внъшности и оставление украшений. Апол-

\*) См. дъянія мучениковъ Никомидійскихъ у Баронія въ 29 лѣтописи.

\*\*) Клименшъ во 2 кн. о воспишаніи гл. 10.
\*\*\*) Онъ же въ 2 кн. о воспишаніи дъшей гл. 10. 11. 12. и въ 3 кн. гл. 1. 2. 3. и пр. Посшановленій Апост. кн. 1. гл. 3. и 24.

×

лоній \*), древній писатель Церкви, делаеть следующій упрекъ Моншанистамъ, говоря о ихъ лже-пророкахъ: "Скажише мнъ, Пророкъ напрыскиваешся ли духами? Любишъ ли наряды? Играеть ли въ кости? Опидаеть ли въ росшъ деньги? Пусшь скажушъ, позволишельно ли сіе, или нѣшъ; я докажу, чпо ихъ пророки що дёлающъ." Некоторый мученикъ \*\*), желая обличишь въ измънъ од-. ного лже-Христіанина, представляль судіямъ, чщо сей обманщикъ завивалъ волосы, что принималь къ себъ брадобръевъ, что пристально смотрѣлъ на женщинъ, что ѣлъ по многу и издаваль ошъ себя винный запахъ. Вообще по внъшности Христіане вели себя сурово или, по крайней мъръ, просто и степенно. Нъкоторые изъ нихъ вмъсто обыкновенной одежды носили Философскую епанчу \*\*\*), какъ Св. Іусшинъ, Тертулліанъ и Св. Гераклъ, ученикъ Оригена.

Забавъ у нихъ почши вовсе не было. Они

- \*) У Евсевія въ 5 кн. Исторіи гл. 18.
- \*\*) См. Двянія Св. Севастіана у Баронія вы льтописи 289.
- \*\*\*) Терпіулліань вь защищеній сей одежды.

не ходили ни на какія народныя зрълица \*), ни въ шеашръ, ни въ амфишеашръ, ни въ циркъ. Въ театръ игрались трагедіи и комедіи; въ амфитеатръ происходило сраженіе мечебойцевь или травля звірей; циркь быль назначенъ для ристанія на колесницахъ, Всв сіи зрълища составляли часть идолопочитанія и бъсовскихъ празднествъ; сего уже довольно было для Хрисшіанъ, чшобы чувствовать къ нимъ отвращеніе; но кромъ шого они взирали на оныя, какъ на главный источникъ развращенія нравовъ. Можно ли, говоришъ Тершулліанъ, любовапься изображеніемъ шого, чего делашь не должно \*\*). Театръ представлялъ позорище безстыдсшва, амфитеатръ-позорище безчеловъчія, тогда какъ Христіане отъ сего были столь далеки, что не хотвли смотрвть даже на казни совершаемыя правосудіемъ. Объ сіи забавы служили пищею спрастей \*\*\*). И ть, кои доставляль циркъ, сколь невинными онъ ни казались, были строго запрещаемы Св.

 \*) Постановленій Апост. кн. 2. 62. Тертулліань о зрълищахь.

\*\*) Тертулланъ о зрълищахъ гл. 21. \*\*\*) Августинъ въ 6 Исповъди своей гл. 7.

Опцами по причинъ возмущеній, кошорыя шамъ господсшвовали, и кои ежедневно производили ссоры, драки, неръдко даже кровопролишіе. Сверхъ сего великія издержки, упошреблявшіяся на сіи зрълища, праздносшь, кошорую онъ пишали, всшръча мущинъ и женщинъ, кошорыя сидъли здъсь вмъсшъ и могли другъ друга высмашривашь съ полною свободою и любопышсшвомъ, все сіе въ глазахъ Хрисшіанъ было предмешомъ, досшойнымъ порицанія.

Хрисшіане не менъе порицали \*) бросаніе косшями и другія сидячія игры, какъ вредныя и пошому уже, чшо поддерживаюшь льносшь. Они осуждалн громкой смъхъ \*\*) и все шо, чъмъ онъ возбуждаешся, какъ-шо смъшные посщупки и слова, забавныя повъсши, шушки, пересмъшки; шъмъ паче вооружались прошиву всего посшыднаго въ шълодвиженіяхъ и словахъ. Они не хошъли

- \*) Климентъ въ III. кн. о воспипаніи гл. 11. Аполлоній у Евсевія кн. 5. гл. 18.
- \*\*) Климентъ во II. кн. о воспитания гл. 6.
   7. Ириней кн. 4. гл. 47. Постановлений Апоста, кн. 5. гл. 9.

видъщь въ жизни Хрисщіанина ничего неприличнаго, низкаго и недосшойнаго чесшныхъ людей, ни слышашь ошъ него глупыхъ ръчей и безполезнаго болшанья, шолико свойсшвеннаго просшому народу и особливо женщинамъ, но кошорое обвиняешъ Ап. Павелъ, говоря: Слово ваше да бываето всегда во благодати, солію растворено. (Кол. 4, 6.) Прошиву сихъ-шо безпорядковъ, какъ предохранишельное средсшво, предписывалось молчаніе.

Сей образъ жизни въ наше время, безъ сомнѣнія, покажешся слишкомъ суровымъ: но менѣе сшанушъ шому удивляшся, ежели припомняшъ, чшо любишели забавъ часшо порицаюшся и проклинаюшся въ Св. Писаніи, (Прищч. 3, 34. 12, 18. 19.) чшо Св. Павелъ осуждаешъ именно шо, чшо Греки называли Естрапеліею, (забавносшію въ разговорахъ и посшупкахъ) (Еф. 5, 4.) изъ кошорой Арисшошелю угодно было сосшавишь особенную добродѣшель. Въ самомъ дѣлѣ вся жизнъ Хрисшіанина сосшоишъ въ шомъ, чшобы заглаждашь прежніе грѣхи покаяніемъ, и предошвращащь будущіе умерщвленіемъ сшрасшей. Кающійся, поелику хочешъ наказащь себя за наслажденіе удовольсшвіями, неумвренное долженъ сіе начашь ошреченіемъ опгь самыхъ позволенныхъ удовольствій: ибо, чтобы истребить страсть или по крайней мъръ ослабишь ее, должно, сколько возможно, менве поблажать оной. По сему истинный Хриспліанинъ никогда не долженъ искашь чувсшвеннаго удовольсшвія, а разв'в мимоходомъ получать то, которое сопряжено съ необходимыми потребностиями жизни, на пр. вкушеніемъ пищи и сномъ. Есшьли онъ наслаждается чъмъ, то сіе наслажденіе должно быть истинное; таково опдохновение послъ трудовъ, удовлетворяющее слабости нашего естества, которое бы изнемогло, естьли бы шело находилось въ непресшанномъ дейсшвіи и душа въ неослабномъ напряженіи. Но искашь чувственнаго удовольствія для самаго удовольствія и поставлять оное своею цълію, сіе совершенно противно обязанносши самоотверженія, которая составляеть сущность добродътелей Христіанскихъ. Тълесный трудъ или прекращение занящия возвращають бодрость душь, отдыхъ, пища и

сонь возсшановляющь шелесныя силы; забавы же ни къ чему не нужны.

Но сколь ни суровою представляется намъ жизнь первыхъ Хрисшіанъ, не должно однакожъ воображашь, чшо она была горесшная, Св. Павелъ шребовалъ ошъ нихъ конечно не невозможнаго, когда побуждаль ихъ къ радосши. (Филип. 4, 4.) Есшьли они лишены были чрезмърныхъ удовольс**ш**вій, за коими гоняется большая часть людей; то съ другой сшороны свободны были ошъ печалей и другихъ страстей ихъ терзающихъ, поелику жили безъ честолюбія и корыстолюбія. Не имъвъ привязанносщи къ благамъ настоящей жизни, они легко переносили ея непріяшности; ихъ сердце исполнялось спокойствіемъ чистой совъсти, радостію благихъ дълъ, чрезъ которыя старались угодить Богу, и наипаче сладкою увъренностію въ будущей жизни, въ которой не будетъ никакихъ огорченій.

По сей причинѣ забота о потомствѣ не тревожила ихъ. Они желали своимъ дѣтямъ, какъ и самимъ себѣ, одного блага – скорѣе

ошойши ошъ міра \*). Есшьли они покидаля ихъ сирошами, какъ-шо почасшу случалось съ мучениками, що знали, чщо Церковь будешь ихь матерью, и что они ни въ чемъ не пошерпяшъ нужды. Такимъ образомъ они жили своимъ рукодъліемъ или доходами, коихъ часшь удвляли нищимъ, безъ забошъ и нуждъ, чуждые не шолько низкой и сколько нибудь неправедной корысши, но и всякаго желанія собирашь и богашьшь. Такъ, когда между гоненіями нъкошорые изъ Хрисшіанъ сшали собирашь недвижимыя имущества и искать сокровищь на земль, сіе Опцами Церкви почишалось безпорядкомъ, досшойнымъ оплакиванія \*\*). Люди, шолико хладные ко всему земному, не могли бышь присшрасшны къ удовольсшвіямъ чувсшвеннымъ; и мы ложно на себъ носимъ имя Хрисшіанъ, ежели не имвемъ, по крайней мврв, искренняго желанія, имъ въ шомъ уподобишься. Какое удовольствіе, говорить Тертулліань \*\*\*), можеть сравнишься съ шъмъ, которое происходитъ, опть презрънія къ міру, опть испинной сво-

\*) Тертулліань о зрълищахь гл. 28.

\*\*) Кипріань о паденіи.

\*\*\*) Тертулліань о зрълицахь гл. 29.

боды, ошъ чисшой совѣсши, ошъ навыка довольсшвовашься малымъ и не сшрашишься смерши? Попирашь ногами языческихъ боговъ, изгоняшь демоновъ, цѣлишь болѣзни, испрашивашь ошкровеній, жишь для Бога, вошъ ушѣхи, вошъ увеселишельныя зрѣлища Хрисшіанъ!

#### 10. Супружество.

При всемъ однакожъ хладнокровіи къ земмымъ вещамъ, больщая часшь Христіанъ вела брачную жизнь. Безбрачное состояніе язычниковъ, какъ основанное на одномъ своеволіи и распутствъ, было во всеобщемъ презрѣніи. Для прекращенія сихъ безпорядковъ законы гражданскіе полагали разныя наказанія на безбрачныхъ и награды шѣмъ, кои умножали число гражданъ чрезъ законныя супружества.

Въ язычествъ былъ обычай у родителей обремененныхъ семействомъ подкидывать своихъ дътей вскоръ послъ ихъ рожденія. Христіане порицали сіе безчеловъчіе. Мы всту-

паемъ въ бракъ, пишептъ Св. Іусшинъ \*), единственно для воспитанія дътей, или, отрекаясь ошъ брака, хранимъ совершенное цъломудріе. И Св. Клименшъ Александрійскій \*\*): Должно вступать въбракъ, или уже совершенно воздерживашься. И шакъ они знали токмо два состоянія, и послѣднее, какъ утвержденное примъромъ Іисуса Христа, предпочипали первому. Многіе возлагали на себя обътъ дъвства тотчасъ послъ своего крещенія \*\*\*), и между швми, кои ошъ младенчества были Христіанами, находилось много, обоего пола людей, соблюдшихъ свою непорочность до 60 и 70 лътъ \*\*\*\*). Извъстно, до чего Оригенъ простеръ свою неумъренную ревность о дъвствь; въ послъдстви сей его примвръ нашелъ было столько подражателей, чпо для обузданія ихъ нужны были соборныя опредъленія \*\*\*\*\*).

\*) Іустинь въ і Апологіи.

- \*\*) Климентъ во II кн. б воспитании гл. 10.
- \*\*\*) Тертулліань вь I кн. къ женѣ гл. 5.

\*\*\*\*) Іусшинь въ г Апол.

\*\*\*\*\*) Правило Апостольское 21. 22. Правило Никейскаго Собора 1. Тертулліань объ одноженствъ.

Нъкоторые ерепики въ семъ пунктъ пресшупили предълы- Одни изъ нихъ осуждали вшорый бракъ, другіе вообще брачную жизнь. Къ симъ-то послъднимъ Св. Климентъ Александрійскій прилагаешь предсказаніе Ап. Павла ошносишельно того, что въ послъднія явяшся люди порицающіе бракъ. времена (1 Тим. 4, 3.) Сіе самое засшавило сего Ощца и другихъ доказываниь свящость брака и утверждать примърами (Апостоловъ) Петра и Филиппа, которые находились въ брачномъ состоянии. Отцы Церкви съ уважениемъ смотръли на бракъ, какъ имъющій цълію произведеніе разумныхъ шварей, назначенныхъ для безсмершія. Только они не хошьли, чшобы люди искали одного удовольсшвія въ семъ священнъйщемъ дълъ, но чиобы оно было управляемо благоразуміемъ и спыдливостію при постоянномъ памятования о томъ, который проникаеть въ сокровеннъйшія тайны, и при строгомъ храненіи тъла, которое есть храмъ Его.

Между правилами воспишанія дішей находилось и що \*), чшобы ихъ благовременно \*) Постановленій Апост. кн. 4. гл. 10.

сочетать бракомъ для предотвращенія безпорядковъ. И шемъ, кои имели человеколюбіе воспитывать сироть, внушаемо было, какъ скоро сіи придушъ въ возрасшъ, сочешовашь ихъ съ своими дъшьми болье, нежели съ чужими \*). Изъ сего видно, сколь мало учасшвовала разчешливость въ Хрисшіанскихъ супружествахъ. О бракахъ, какъ и другихъ важныхъ дълахъ, предлагали на судъ Епископу. дабы, по словамъ Св. Игнашія \*\*), они заключались по благословенію Божію, а не по страсти. По согласи объихъ сторонъ бракъ совершался всенародно и великольпно въ церкви, гдъ былъ освящаемъ благословеніемъ Пасшыря и ушверждаемъ приношеніемъ Св. жершвы \*\*\*). Брачущіеся давали другь другу руку, и невъста получала отъ жениха персшень съ изображеніемъ кресша или символа какой нибудь добродътели, какъ то голубицы, якоря, рыбы: ибо сіе обыкновенно выръзывалось у Христіань на печатяхь; а извъстно, чию у древнихъ персини служили вмъсто печатей.

\*) Постан. Апост. гл. г.

\*\*) Игнатій въ письмъ къ Полукарпу.

\*\*\*) Тертулліань во 2 кн. къ жень въ конць.

Хрисшіане не заключали браковъ въ праздничные и посшные дни, на какомъ основаніи досель возбраняется вънчать въ извъстныя времена года; и вообще они жили воздержно всегда, когда хошъли особенно заняшься молитвою, по внушенію Апостола. (1 Кор. 7, 5.) Св. Клименть Александрійскій говорить\*), что совершенный Христіанинъ послѣ того, какъ будешъ имъшь дъшей, долженъ обращашься съ своею женою, какъ съ сесшрою, ибо по разлучении съ шъломъ они будушъ шочно въ шакомъ ошношении; а Тертулліанъ свидътельствуеть, что многіе изъ супруговъ дъйствительно хранили дъвство, по взаимному согласію. Онъ же \*\*) счастие Христіанскаго супружества изображаетъ шакъ:,, Они, ш. е. супруги-Хрисшіане несушъ единое бремя, составляють одно тьло и одну душу, вмъсшъ моляшся, вмъсшъ преклоняющъ кольна, вмъсшъ посшящся, поучающь и увѣщевающь одинь другаго. Они вмѣсшь ходять въ церковь, садятся за столь, терпять гоненія и наслаждаются спокой-

- \*) Климентъ въ 6 стромв стр. 664.
- \*\*) Тертулліань въ 1 кн. къ женѣ гл. 5. О воскресеніи шѣла гл. 8. 2 кн. къ женѣ. въ концѣ.

ствіемъ. Они ничего не шаяшъ другь ощъ друга и не бываюшъ въ шягосшь одинъ другому. Свободно посъщаюшъ больныхъ, охошно раздаюшъ милосшыню, безъ развлеченія стояшъ за Службою. Они вмъсшъ поюшъ псалмы и гимны, взаимно возбуждаюшъ себя къ славословію Господа." Возбранялось върнымъ вступашь въ бракъ съ невърными; но въ щомъ случаъ, когда который нибудь изъ нихъ прежде крещенія вступилъ въ оный, позволялось имъ жить вмъсшъ. (1 Кор. 7, 12 и проч,) Вторый бракъ хоття не былъ вовсе запрещенъ, однакожъ въ нъкоторыхъ Церквахъ полагали покаяніе на второженцевъ.

## и. Союзъ Христіанъ.

Такъ жили Хрисшіане порознь, внѣ своего общества. Теперь обранимъ взоръ на ихъ собранія. Подъ именемъ церкви (έххλησία) Греки разумѣли собраніе народа для совъщанія о дѣлахъ общественныхъ. Такъ собраніе народа, бывщее въ Ефесѣ, называещся въ Дѣяніяхъ Апосшольскихъ церковію (εххλησία). (Дѣян. 19, 32.) По сему въ ощличіе оптъ мірской церкви, собраніе вѣру-

ющихъ именовалось Божіею Церковію. Оригенъ въ опровержени Цельса \*) сравниваешъ сіи двъ Церкви одну съ другою и ушверждаенть рышишельно, чшо, судя даже по Христіанамъ, стоящимъ на низшей степени Хрисшіанскаго совершенства, Церкви Хрисшіанскія сушь какъ бы свъщила въ міръ. Изъ самаго поняшія ο Церкви (εχχλησία) видно, что Христіане каждаго города составляли единое общество; и вошь что было однимь изъ главныхъ предлоговъ къ гоненію: ибо собранія ихъ казались предосудишельными, какъ несогласныя съ законами правленія, а единодушіе ихъ, кошорое на самомъ дъль произходило шокмо ошъ взаимной любви, представлялось заговоромъ \*\*).

Дъйствительно, Христіане одного города или селенія сводили между собою шъсную дружбу въ собраніяхъ, назначенныхъ для молишвы и другихъ благочесшивыхъ упражненій, гдь они видьлись почши каждый день. Здъсь имъли они частыя бесъды и совъто-

\*) Ориг. противь Цельса Кн. 3. стр. 130. \*\*) Тертулл. Апологія гл. 39. ЧАСТЬ ХІХ.

22

вались другъ съ другомъ даже о неважныхъ вещахъ. Радосшь и горесшь у нихъ были общія. Есшьли кшо изъ нихъ получалъ ошъ Бога какую либо особливую милосшь, всѣ брали въ шомъ учасшіе; есшьли кшо находился въ сосшояніи покаянія, всѣ испрашивали прощеніе. Они обращались между собою, какъ родные, называя одинъ другаго ошцемъ или сыномъ, брашомъ или сесшрою, смошря по возрасшу и полу.

Сей союзъ укрѣплялся власшію родишелей въ своемъ семейсшвѣ и подчиненносшію ихъ Священникамъ и Епископу, какъ сіе сшараешся внушишь Св. Ириней въ своихъ письмахъ. Епископы находились между собою въ шѣсномъ союзѣ. Безъ общаго согласія они не предпринимали ничего важнаго. Принадлежавшіе къ одному округу часшо сходились на Соборъ, когда имѣли для сего свободное время. Дальнихъ же мѣсшъ Епископы вели между собою часшую переписку, весьма удобную по чрезмѣрной обширносши Римскаго единодержавія, которое, говоря словами Оригена \*), Господь, казалось, нарочно устроилъ

\*) Ориг. противъ Цельса Кн. 2. стр. 79.

съ шъмъ, чшобы споспъществовать успъхамъ Евангельской проповъди. Сіи письма имбли особливую форму для предохраненія. оть подлога и для прикрытія священныхъ исшинъ, нужнаго наипаче во время гоненій \*). Для большей безопасносши онь посылались съ Клириками, а за недосшашкомъ ихъ съ людьми, нарочно для сего избранными. Но поелику Церковь Божія не заключалась въ предълахъ Римской Имперіи, а проспирала свое владычество по всъмъ окреспинымъ спиранамъ: по единспиво Въры и нравовъ общее всъмъ Христіанамъ было достойнымъ еще большаго удивленія при столь великомъ разнообразіи народовъ, особенно когда примъчали, что истинная Религія отучала своихъ послъдовашелей ошъ самыхъ грубыхъ и безразсудныхъ привычекъ. Послъ сего можно сказать, что Церковь вселенская составляла точно одно тело, коего члены соединялись между собою союзомъ не только въры, но и любви взаимной.

\*) Кипр. письмо 9 къ Клименшу Римскому.

#### 12. Собрания. Литургия.

Принадлежавшіе къ извъсшной Церкви собирались въ Воскресный день, называемый у язычниковъ днемъ солнца, кошорый у Хрисшіанъ былъ во всегдащнемъ уваженіи, потому что онъ напоминаетть о сотворения свъта и воскресении Христовомъ \*). Собирались шакже въ пяшокъ, называвшійся иначе у Христіань днемь приготовленія (параохеод). Мыстомъ собранія быль какой нибудь часшный домъ, въ коемъ на сіе ощдълялась одна изъ споловыхъ комнашъ (по лашинь coenaculum), находившихся въ верхнемъ жильв. Такова была горница, изъ коей упалъ юный Евшихъ, во время полуночной проповъди А. Павла въ Троадъ. Она была въ третьемъ жильв, довольно освъщена: и върные нуда собрались въ ночь на Воскресенье для и преломленія хлъба; ш.е., для совершенія Евхаристіи, за коею слъдовала вечеря. (Дъян. 20, 7-11.) Часто гоненіе заставляло укрывашься въ подземельяхъ за городами, какъ шо подшверждаюшъ каменныя пещеры, усмашриваемыя досель близь Рима, коихъ опи-\*) Іустин. 1 Апологія парагр. 89.

саніе мы имвемь подь названіемь Рима подзельнаео \*). При лучшихъ обстоятельствахъ Христіане собирались въ открытыя мъсша, кои извъсшны были язычникамъ подъ именемъ Христіанскихъ церквей \*\*). Такъ было при Императора'яъ, Филиппъ и Гардіань \*\*\*). Императоръ Галліенъ, прекращая гоненіе, повельль возобновить Христіанскія кладбища, подлъ коихъ обыкновенно находились и церкви \*\*\*\*); а по низложени Павла Самосашскаго, Императоръ Авреліанъ приказаль домъ церковный ошдать твмъ, кому присудящъ Ишалійскіе и другіе правовърные Епископы \*\*\*\*\*). Нъкоторыя изъ сихъ ошкрышыхъ церквей находились въ часшныхъ домахъ, какъ то извъстно о домовой церкви Сенатора Пуденса. Иногда же для сего строились особенныя зданія. Не задолго предъ гоненіемъ Діоклитіановымъ церкви во всъхъ городахъ, начиная съ основанія,

- \*) Бароній Лътоп. 57, пар. 99.
- \*\*) У него же Лвшоп. 224. пар. 3. Лвшоп. 245. пар. 502.
- \*\*\*) Евсев. VIII. Церк. Ист. гл. 3.
- \*\*\*\*) Евсев. VII. Испь гл. 13.
- \*\*\*\*\*) Тамъ же гл. 30.

319



Въ сихъ собраніяхъ совершалось молишвословіе, опредълявшееся, какъ выше показано, разными часами дня и ночи, приносилась безкровная Жершва, какъ дъйсшвіе исключишельно принадлежавшее Священникамъ. Оно называлось или именами взящыми изъ Св. Писанія, какъ то вечерею, преломленіомъ хлъба, жершвою, или именами, приняшыми Церковію, Синаксомб, что значитъ собраніе, Евхаристіею, что значить благодареніе, Литургіею, что значить общественное служение. Оно совершалось иногда прежде восхода солнечнаго, особливо во времена гоненій, для предупрежденія помъхи, могшей приключиться со стороны невърныхъ\*\*). Въ каждой церкви, или въ каждомъ приходъ совершаема была шолько одна Лишургія; ошправлялъ оную всегда Епископъ и, развъ за опсушствіемъ и бользнію его, Священники; впрочемъ они тупъ же были и служили съ нимъ вмъстъ. Уставъ Литургіи, переходя

\*) Евсев. VIII. Ист. гл. 2.

\*\*) Кипр. письмо 63. къ Цецилію,

разныя времена и мѣсша, измѣнился чрезъ прибавленіе и ошмѣненіе нѣкошорыхъ неважныхъ обрядовъ, но въ сущесшвѣ своемъ осшался неизмѣ́нымъ. Вошъ чшо мы находимъ о семъ у древнихъ Писашелей.

Посль нькошорыхъ молишвъ чишали Св. Писаніе сперва Вешхаго, потомъ Новаго Завъта. Чтеніе заключалось Евангеліемъ, которое изъяснялъ Настоятель, прилагая къ сему наставленія, сообразныя съ нуждами своей паствы \*). Послъ сего всъ вставали съ мѣсшъ, и обращаясь къ востоку съ воздътыми къ небу руками, молились за людей всякаго рода: за Хрисшіанъ, за язычниковъ, за знатныхъ и бъдныхъ, и преимущественно за пленныхъ, больныхъ и другихъ страдальцевъ. Діаконъ побуждалъ предстоящихъ къ моленію; Священникъ произносилъ возгласъ; а народъ въ знакъ согласія отвътствова́лъ: алинь \*\*). За симъ слъдовало принощение даровъ, п. е. хлъба и вина раствореннаго водою, долженствовавшихъ служить веществомъ шаинственной Жертвы. Предстоя-

\*) Іустин. І. Апологія цар. 87.

\*\*) Постановл. Апост. кн. 8. гл. 1 2. Кипр. письмо 63.

щіе давали другь другу лобзаніе мира, мущины мущинамъ, женщины женщинамъ въ знакъ совершеннаго единенія; пошомъ каждый ошносиль дары Священнику, а сей ошь лица всъхъ приносилъ оные Богу \*). Тогда приступая къ тайнодъйствію, онъ внушаль предспоящимъ возвысить сердца свои къ Богу, благодаришь Его и славословишь съ Ангелами и всъми небесными силами; пошомъ, вспоминая установленіе Евхаристіи, и повторяя слова, изреченныя при семъ случаѣ Іисусомъ Хрисшомъ, совершалъ самую шайну \*\*); послѣ сего чишалъ съ народомъ молишву Господню; и причастившись напередъ самъ, чрезъ Діаконовъ раздавалъ причастіе всъмъ предстоящимъ. Ибо всъ, кои входили въ церковь, обязывались причащаться, особливо служищели олшаря \*\*\*). Тъло Господне принимаемо было съ величайшею осторожностію и опасеніемъ, дабы ни мальйшая крупица онаго не упала на землю.

Тьмъ, кои не могли бышь при соверше-

- \*) Клименть. II о воспит. дът. гл. 2.
- \*\*) Іустин. І. Апологія нар. 85.
- \*\*\*) Правила Апост. 9. 10.

нія Лишургій, причасшіе ошсылалось черезь Діаконовъ, или служител ей Церковныхъ (Аколувовъ). Часшь онаго ошкладывалась для напушсшвованія умирающихъ, какъ дорожній запась на дальній пушь, ихъ ожидающій. Позволялось върнымъ брашь оное домой \*), дабы каждое ушро пріобщашься до вкушенія пищи, или въ случав опасносши, на пр. когда надлежало идши на мученіе, пошому чшо не всякой день можно было собирашься для слушанія Литургіи. Причастіе, отлагаемое для здравыхъ или больныхъ, заключалось подъ видомъ шокмо хлъба: между шъмъ какъ въсобраніи всѣ пріобщались подъ двумя видами, кромъ малолъшныхъ дъшей, коихъ причащали однимъ Трапеза любви виномъ. (dydяn), слъдовавшая въ древности за прищащеніемъ Св. шаинъ, сосшояла изъ обыкновенныхъ ясшвъ, ошъ коихъ всв присушсшвовавшіе вкушали на шомъ же самомъ мъстъ. Въ послъдствія она была предоставлена только вдовицамъ и нищимъ. За столомъ извъсшная доля ошкладывалась Епископу, хошя бы его шушъ не было. Священни-

\*) Тертулл. кн. І. къ жен. гл. 5.

, Digitized by Google

ки и Діаконы получали по двъ доли, чшецы, пъвцы и приврашники по одной \*).

### 13. Сокровенность таинствъ.

Въ сихъ же самыхъ собраніяхъ совершались и всъ прочія священнодъйсшвія, коль скоро ничто сему не препятствовало; и вотъ почему такъ строго смотръли за тъмъ, чпобы не впустить туда кого нибудь изъ невърныхъ; ибо во всей точности исполняли предписание Спасителя, не давать святыни псамъ, и не бросашь жемчуга предъ свиньями. (Машо. 7, 6.) Опъ сей шо скрышности священнодъйствія получили наименованіе таинспівъ т. е. вещей тайныхъ, о коихъ хранилось ненарушимое молчаніе. Онъ скрываемы были не только отъ невърныхъ, HO и опть оглашенныхъ. Не только оныхъ не совершали въ присутствіи ихъ, но никто не смълъ даже разсказывать имъ, что происходило въ собраніи, ни произносишь въ ихъ присушстви словъ употребляемыхъ при служении, ниже говорить о свойствахъ Священ-.

<sup>\*)</sup> Постан. Апост. кн. 2. гл. 28. Тертулл. Q постъ fл. 17.

нодъйствія. Тъмъ менье писали о семъ; и ежели въ общенародномъ поучении или въ сочинении, кошорое могло попасть въ руки язычниковъ, заходила ръчь о Евхаристіи или другомъ какомъ нибудь шаинсшвъ, шо для сего употреблялись слова темныя, и загадочныя. Таково въ Н. Завътъ выраженіе; Преломлять хлъбд, (Дъян. 2, 42. 46. 20, 7. 11.) то есть раздавать освященные дары, которое не могло быть понятно язычникамъ. Сія предосторожность существовала долгое время и послъ свободы, пріобръшенной Церковію. Должно изключишь опісюда однъ Апологіи, въ коихъ Писашели объясняли таинства для отраженія клеветь, взносимыхъ на Христанство,

## 14. Клеветы на Христіанъ.

Немаловажнымъ поводомъ къ симъ клевошамъ служила упомянушая предосшорожносшь Хрисшіанъ скрывашь свои шацисшва. Извѣсшно было о другихъ Религіяхъ, чшо въ нихъ большую часшь шаинсшвъ, о коихъ никому не велѣно было сказывашь, сосшавляли посшыдныя дѣла; шаковы на пр. были

празднества Цереры и Цибелы и жертвоприношенія Бахуса, кои указомъ запрешилъ Сенашъ въ 568 годъ ошъ созданія Рима. При господствовавшемъ предубъждении противу Хрисшіань, легко могло родишься подозръніе, что и ими содъваемое съ такою скрытностію было что нибудь также худое. Сія подозрвнія оправдывались ужасными мерзостями, какія Гностики, послъдователи Карпократа и другіе еретики содъвали въ своихъ: обществахъ \*): поелику и еретики всъ слыли подъ именемъ Хрисшіанъ. У самыхъ Правовърныхъ находились въ услужении язычники, кошорые по сшраху мученія часшо наговаривали на своихъ господъ все, чего только хотьлось ихъ гонителямъ \*\*).

Такимъ що образомъ распросшранились различные вымыслы на Хрисшіанъ \*\*\*). Іудеи были главными изобрѣшашелями оныхъ, и сколько ни были нелѣпы они сами въ се-

- \*\*) Евсев. 4. Ист. гл. г.
- \*\*\*) Евсев 4. Ист. гл. 7.



<sup>\*)</sup> Касторъ у Евсев. 4. Ист. гл. 7. Барон. Лътоп. 120. Пар. 22 и пр. Епифан. Ер. 26 и 27. Ирин. Кн. 1. гл. 24.

бъ, народъ имъ върилъ, шакъ чшо насшояла нужда опровергашь ихъ всенародно \*). Примъръ празднесшвъ Вахусовыхъ, на коихъ за двъсши лъшъ предъ симъ ошкрышы были ужасныя пресшупленія, убъждалъ вообще, чшо не было мерзосшей, кои бы не могли сокрывашься подъ личиною Религіи.

Между прочимъ обвиняли Хрисшіанъ во враждъ на весь родъ человъческій и въ осона могущество Рима; говорили, бенносши будто они утетаются народными бедствіями, същующъ на счасшливое шеченіе дълъ и желають паденія Имперіи. Все сіе основывалось на ихъ проповъдании о суещъ земнаго величія, о концѣ міра, о страшномъ. суль и, можеть быть, на увеличенномъ или злонамъренномъ исшолкованіи шого, чшо предсказано въ Апокалипсисъ о казни Рима идолопоклонствующаго, и о мщеніи, которое учиништь некогда Богъ за пролишую кровь Мучениковъ. Клевета подкръплялась тъмъ, что Хрисшіане не брали участія въ народныхъ празднесшвахъ \*\*), какъ шо, жертвоприно-

\*) Тершулл. Апологія гл. 7. 8 9. \*\*) Тамъ же гл. 36. шеніяхь, пирахь, и зрѣлищахь. Въ сіи дни Хрисшіане плакали и посшились, при видѣ безчисленныхъ беззаконій, шамъ совершаемыхъ; напрошивъ во дни, по суевѣрію язычниковъ, плачевные и несчасшные, у нихъ большею часшію было веселіе. Они убѣгали даже площади, по причинѣ игрищъ, шамъ происходившихъ. Есшьли же кому и случалось шамъ бышь, шо развѣ за шѣмъ, чшобы купишь мимоходомъ вещь нужную въ жизни, или невольника ради его обращенія въ Въру \*).

Наконець оказываемое Хрисшіанами презрѣніе ко всѣмъ црочимъ Религіямъ довершало къ нимъ народную ненависшь. Сколько ни проповѣдывали они, чшо покланяюшся духомъ Богу-Создашелю неба и земли, принося ему непрерывно жершвы въ своихъ молишвахъ: народъ идолопоклонническій не разумѣлъ сего языка; онъ спрашивалъ о имени сего Бога и называлъ ихъ безбожниками, поелику они не покланялись ни одному изъ шѣхъ боговъ, кошорые сшояли въ храмахъ, не имѣли у себя жершвенниковъ всесожженія,

\*) Цостан. Апост. кн. 2. гл. 62,

ни жершвъ кровавыхъ, ни кумировъ, всѣми почишаемыхъ Жрецы, гадашели по полешу пшицъ (авгуры), по внушренносшямъ жив пыхъ (гаруспики), прорицашели, словомъ всѣ шѣ, коихъ промыселъ основанъ былъ на язычесшвѣ, для своей пояъзы сшарались поддерживашь и усиливашь народную ненависшь къ Хрисшіанамъ, изъясняя съ симъ намѣреніемъ случавшіяся въ народѣ несчасшія, какъ то голодъ, моръ, войну \*). Хрисшіане, вопіяли они, привлекаюшъ гнѣвъ Боговъ на всѣхъ шѣхъ, кощорые имъ жишь попусшили \*\*).

Посль сихъ предубъжденій, на самыя добродъшели ихъ смотръли нечистымъ окомъ. Любовь, которую они питали между собою, казалась опаснымъ заговоромъ \*\*\*). Имена братьевъ и сестръ, которыя они давали другъ другу, толковались въ худую сторону; поелику язычники дъйствительно употребляли оныя въ своихъ порочныхъ связяхъ. Ихъ

- \*) Тертулл. Апол. гл. 40.
- \*\*) Ариовій въ началъ своихъ разсужденій противъ язычниковъ.
- \*\*\*) Тершулл. Апол. гл. 39.

милосшыни счишались или средсшвомъ КЪ обольщенію бъдныхъ и завлеченію ихъ въ злёумышленіе, или внушеніемъ корысшолюбивыхъ Пасшырей, кошорые, собирая въ церковь большія сокровища, чрезъ сіе хошьли нажишься сами. Объ чихъ чудесахъ ошзывались, какъ о чародъйствахъ и хитростяхъ Магіи. И дъйствительно, въ сіе время много было обманщиковъ, кои хвасшались искусствомъ предугадывать будущее по различнымъ примъшамъ, или лъчишь болъзни посредствомъ нъкоторыхъ волшебныхъ знаковъ и колдовства, посредствомъ какихъ-то непоняшныхъ словъ и сшранныхъ фигуръ. Они двлали даже диковинки для ослепленія глазь, частію по наукъ, частію при содъйствіи темныхъ силъ. Аполлоній Тіанскій служить пресловушымъ сего примъромъ. По сей-шо причинъ не слишкомъ удивлялись, слыша расказъ о какомъ либо чудъ, и даже бывши личными онаго свидетелями; исшинныя чудеса смъшивали съ ложными и презирали безъ разбора всѣхъ, кои слыли подъ именемъ чудошворцевъ. Къ ушвержденію сего заблужденія не мало способствовала страна, гдъ жили Апостолы и первые Христіане: ибо

большая часшь упомянущыхъ обманщиковъ приходила съ Восшока.

Самыя гоненія токмо оправдывали ненависть къ Христіанамъ. Предполагалось, что они были виновны, когда всв признавали ихъ виновными; и по строгости казней судили о великости ихъ преступленій \*). На нихъ смошръли, какъ на людей, обреченныхъ на смершь, въ уделъ коимъ назначены огонь и кресшы; ихъ называли самыми позорными именами. Вошъ чшо дълало Хрисшіанъ щолико ненависшными въ глазахъ народа и невъждъ; вошъ основаніе шого, чшо объ нихъ говорять Светоній и Тацить, сльдуя обшему мнѣнію. Светоній пишепть \*\*), чщо "Имперашоръ Клавдій изгналъ изъ Рима Іуде, евъ, кои непресшанно буншовали, бывъ къ шому подущаемы нѣкошорымъ Хрисшомъ:« какъ будшо еще Іисусъ Хрисшосъ находился на земль и быль главою бунша между Іу-

\*) Тершулл. Апол. гл. 50.

\*\*) Свет. Клавд. пар. 25. У Автора онъ называется не Христомъ, а Хрестомъ: по всей ввроятности, Светоній, по ощибкв, такъ назвалъ Іисуса Христа. ЧАСТЬ ХІХ.

23

делин. Тошъ же Писашель \*) ошноснить къ похвальнымъ поступкамъ Нерона изданное имъ повельніе мучить Христіанъ, людей, какъ онъ выражается, одержимыхъ новымъ и опаснымъ суевъріемъ.

Таципть, повъсшвуя о пожаръ, кошорый въ Римъ произвелъ Неронъ для своей забавы, говоришъ \*\*), чшо "онъ въ шомъ обвииль людей ненависшныхь по своимь преступленіямъ, коихъ народъ называлъ Хри-"сшіанами." Пошомъ прибавляешъ:" Имя сіе произощло опть Хрисша, коего Поншій Пилашъ, въ царствованіе Тиверія, предаль, въ "казни. И сіе опасное суевъріе, съ начала ,подавленное, распространилось снова не "только по Іудеи, отечествь сего зла; но , и въ самомъ Римъ, куда все, что только "есть въ свътъ нечестиваго и мерзскаго, "стекается и подъ видомъ благочестія со-,вершаешся. Сперва схвачены шѣ, кои сами "признались; а пошомъ, по ихъ показанію, замножесшво другихъ осуждено на смершь не "столько впрочемъ за произведение пожара,

\*) Свет. Нер. пар. 16. \*\*) Тацит. Лѣтоп. 15. пар. 44.

"сколько за ненависшь къ роду человъче-"скому \*)." Онъ же, нъсколько пониже, называешъ ихъ виновными и досшойными примърнаго наказанія.

## 15. Другія укоризны.

Люди образованные и даже входившіе въ нъкошорое изслъдованіе въщей имъли шакже свои причины къ худому мнънію о Христіанахъ. Ибо сіи образованные люди были Греки, или Римляне, привыкшіе съ презръніемъ смошръшь на прочіе народы, коихъ называли варварами, а особливо на Іудеевъ, издавна служившихъ между ими предмешомъ осмъянія и примъромъ смъшнаго суевърія и глупаго легковърія. "Пусшь Іудей сему въришъ, а не я," говоришъ Горацій, упоминая о нъкошоромъ чудъ \*\*). По сему когда имъ сказывали, чщо есшь между Іудеями шакіе, кои исповъдующъ сыномъ Божіимъ человъка, нъкогда распяшаго на кресшъ, и чщо

\*) Въ подлинникъ смыслъ словъ Авшора не ясенъ и не опредъленъ. Здъсь онъ представленъ по върояшнъйшему соображению Филолого-Исшорическому.

\*\*) Горац. Сапир. 5. въ концв.

скавный спорь ихъ съ прочими Іудеями сосшоишъ въ рѣшеніи вопроса: живъ ли еще сей человѣкъ послѣ своей смерши и есшь ли онъ исшинный Царь ихъ; що можно судишь, сколь нелѣпыми казались имъ всѣ сіи сказанія. Они видѣли послѣдовашелей новой секшы ненавидимыми и гонимыми ошъ прочихъ Іудеевъ до шакой сшепени, чшо нерѣдко произходили ошъ шого великіе мяшежи; а изъ сего заключали, чшо секша Хрисшіанъ куже еще Іудейсшва.

Сверхъ шого имъ внушаемо было, чшо сіи люди не упопребляли къ убъжденію ни доказашельсшвъ, ни краснорѣчія, а увѣщевали шокмо вѣришь ихъ словамъ, думая замѣнишь все прочее чудесами; чшо большую часшь ихъ сосшавляли невѣжды, ничего кромѣ Іудейскихъ книгъ неразумѣвшіе; чшо они посшавляли за правило преподавашъ насшавленія шакимъ же, какъ сами, невѣждамъ, женщинамъ и черни, находя ихъ гораздо способнѣйшими къ приняшію своего ученія, нежели людей просвѣщенныхъ. Поелику наконецъ всѣ ерешики извѣсшны были подъ именемъ Хрисшіанъ, що не шрудно поняшь, почему

бредни Валенпинцевъ и оныхъ духовидцевъ, коихъ опровергъ Св. Ириней, усволемы были всей Церкви: язычники смѣшивали всѣ. паковыя нелѣпоспи съ православнымъ ученіемъ и Хриспіансшво казалось имъ заблужденіемъ людей невѣжесшвующихъ и закоренѣлыхъ въ своихъ предразсудкахъ.

По чщо, говорили они \*), осшавлящь Религи съ шоль превосходными обрядами, искони ушвержденными примъромъ царей и законодашелей и согласіемъ всъхъ Греческихъ и Варварскихъ народовъ, дабы принимашь чуждые правы и со вредомъ для себя защищащь Іудейскія басни? И пусшь бы вы сдълались совершенно Іудеями: но какая глупосшь хощъть служищь ихъ Богу не шакъ, какъ они, а нововымышленнымъ образомъ, котнорый ошвергающъ сами Іудеи, и подчинящь себя правиламъ, каковыя вамъ ни мало не свойственны!

Нѣшъ сомнѣнія, чшо нравсшвенное ученіе Хрисшіанъ было самое чисшое, и чшо они жили сообразно съ своимъ ученіемъ \*\*). Но

<sup>\*)</sup> Евсев. 1. гл. 2. \*\*) Тертулл. Апол. гл. 46.

учить добродъшели и подаващь въ ней примвръ посшавляли себв въ обязанносшь и Философы. Въ первыхъ въкахъ Христіанства многіе изъ нихъ, можетъ быть, изъ подражанія Хрисшіанамъ, странствовали даже по свъту въ намъренія просвъщань родъ человъческій, Таковыми слыли Аполлоній Тіанскій, Музоній и Дамесъ. Философы издревле пользовались великимъ къ себъ уважениемъ; общее было мнъніе, что они все сказали и никщо не, смълъ подумащь, чинобы варвары могли имъть большія о чемъ нибудь свъдънія, нежели Пивагоръ, Плащонъ или Зенонъ, Скорве соглашались на що, чщо все, чщо ни было у нихъ хорощаго, было не свое, а занящое у сихъ мудрецовъ знаменишыхъ,

Пришомъ же Философы были гораздо снисходишельнёе Хрисшіанъ. Большая часшь ихъ не воспрещала земныхъ удовольсшый; а нёкошорые посшавляли въ шомъ даже верховное благо. Они дозволяли каждому руководсшвовашься своимъ образомъ мыслей и жишь по своей волъ, довольсшвуясь презрёніемъ и осмѣяніемъ шѣхъ, кошорые незнали Философіи. Пирронисшовъ быдо особенно много. Сіи лю-

- Digitized by Google

336

и сомнъвались во всемъ, особливо въ разсужденія Божесшва, коего не могъ объяснищь ни одинъ изъ Философовъ. Они подагали себъ за непреложное правило ни объ чемъ не произносишь ръшиниельнаго суда, и находили достойнымъ порицанія, что люди безъ познаній, безъ воспишанія, каковы большею частію были Христіане, осмъливались положи-- тельно разсуждать о предметь, превосходященъ человъческій разумъ. Религіи держались они господствующей. Одни въ такомъ случав верили, и самымъ смешнымъ баснямъ давали шаинственныя изъясненія; другіе, усвояя себь познаніе о Верховномъ Существь, виновникъ вселенной, все суевърное предосшавляли однимъ невъждамъ. Епикурейцы даже, явно вооружавшиеся прошиву народныхъ поняшій о богахъ, не отрекались присушсшвовашь при жершвоприношеніяхь и учасшвовашь въ обрядахъ Религіи шой страны, въ которой жили. Общее ихъ мнѣніе было, ошнюдь не испровергаль обычаевъ, освященныхъ законами и временемъ,

Въра въ многобожіе доходила до шого, чше каждой сшранъ, каждому городу, каждому

семейству приписываемъ былъ свой богъхранишель, шребовавшій особливаго себ'я покдоненія. Просшой народъ, всегда склонный къ новизнѣ, думалъ, чшо чѣмъ большему числу боговъ и богинь покланяшься онъ сшанешъ, чъмъ большее число обрядовъ совершашь будеть, темъ набожнее сделается. Люди умные и свъдущіе въ дълахъ государственныхъ не препятствовали сему заблужденію, находя оное согласнымъ съ своею полипикою. Они разпространяли въ народъ мнъніе, что Римъ одолженъ своимъ величіемъ единственно покровительствующимъ его богамъ, и чшо сіи боги конечно могущественнве прочихъ боговъ, когда покорили имъ всв страны свъта. Вопть почему, когда Христіансшво совершенно уже ушвердилось, язычники не преминули ошносишь къ сему нововведенію паденіе Имперія, вскорь за шьмъ начавшееся; а Бл. Авгусшинъ принужденъ быль написать большее сочинение о градь Божіемъ, съ опроверженіемъ оныхъ упрековъ.

Хладнокровіе Хрисшіанъ къ смерши ни мало не удивляло язычниковъ. Они привыкли виделиь вольныхъ мечебойцевъ, кои изъ пус-

ной награды, и часто даже безъ всего отваживались на смершь среди Амфишеашра. Многіе и изъ честныхъ людей налагали на себя руки по маловажнымъ огорченіямъ; а нъкоторые изъ Философовъ дълали сіе по шщеславію. Доказашельсшвомъ шому служипть Перегринъ, коего плачевный конецъ описанъ у Луціана. По сему, видя Христіанъ презирающихъ мірскія удовольствія и помышляющихъ шокмо о блаженсшвъ жизни будущей, язычники удивлялись, почему они не умершвяшъ себя сами. Намъ скажушъ, пишепть Св. Іусшинъ \*): "Переръжьшесь, еспьли хошише, всъ, и ступайше немедленно къ своему Богу, не причиняя намъ болье безпокойства." И Антонинъ, Проконсулъ Азіи, видя Хрисшіанъ шолпящихся около его судища для принятія мукъ, воскликнулъ: "Глупые! есшьли умерешь хошише, у вась есшь пешли и ушесы."

Такимъ образомъ всъ были прошиву Хрисmiанъ, народъ, правишельсшво, невъжды, ученые: одни ихъ ненавидъли, какъ обманщиковъ, злодъевъ и нечесшивцевъ, другіе презирали

Digitized by Google

\*) Іустин. Апол. 2. пар. 4.

какъ чедовъконенависшниковъ, сумазбродовъ и меланхоликовъ, коихъ доводило до смерши одно злое упрямсшво. Предубъжденіе было шаково, чшо ихъ осуждали по одному имени Хрис, шіанина безъ всякаго изслъдованія вины \*); сіе имя чернило самыя добрыя и всъмъ извъсшныя качесшва человъка. Обыкновенно говаривали: шакой-шо человъкъ всъмъ бы хорошъ; жаль шолько, чщо онъ Хрисшіанинъ \*\*).

\*) Іустикн. Апол. г. пар. 3.
\*\*) Тершулл. Апол. гл. 3.

### XXIV.

# нѣкоторыя правила христіанской жизни.

1. Не довольно шого, чшобы дѣлашь добро; надобно дѣлащь оное правильно. Правильносшь служишъ средсшвомъ къ исполненю обязанносшей съ большею удобносшю, съ больщимъ совершенсшвомъ, съ большею заслугою, съ большимъ посшоянсшвомъ. И шакъ ошарайся узнашь изъ Слова Божія, какъ располагашь шебѣ своими дѣйсшвіями и часами своихъ дѣйсшвій, какой долженъ бышь порядокъ при исполненіи швоихъ обязанносшей и внушренній духъ, одушевля, ющій оныя.

2. Спарайся, чшобы непосредсшвенно послѣ пробужденія ощъ сна ничшо не разсѣевало шебя. Возвышай умъ свой къ Богу; благодари благосшь Божію, чщо она позволяешъ шебѣ видѣщь свѣшъ насщупающаго дня; рѣшайся посвяшишь Богу въ сей день всѣ свои мысли, слова и дѣйсшвія; просц благословенія свыще, чщобы всякое швое

дъло одушевлено было исшинною любовію къ Богу, чшобы оно сшремилось къ распространенію славы Его; проси благодати отъ Бога, чтобы она укрѣпила тебя на всякое доброе дъло, помогла шебъ избъжашь всякаго грѣха, запрещеннаго въ законъ Божіемъ, и содъйствовала тебъ мужественно переносишь всв несчастія, кошорыми Богу угодно будеть посъщить тебя. Інсусь Хриспосъ собственнымъ своимъ примѣромъ освяшиль обязанносшь приносишь Богу начашки дня. Поушру весьма рано Онъ удалялся въ уединенное мъсшо, и шамъ молился. **1**, 35.) Все предписываеть тебь (Mapr. исполняшь сію священную обязанносшь. Сколько неожиданныхъ искушений ко гръху можешъ случиться въ продолжение дня! И не естественнъе ли всего призывать на покъ себъ Верховнаго распорядишеля мощь всѣхъ произшествій въ мірѣ и раздаящеля даровъ небесныхъ и земныхъ? Мы -всъхъ споль слабы! Бышіе наше споль бренно! Жизнь наша усвяна сшоль многими свшями, печалями и преврашностями! Богъ сщоль блать и милосердъ! Онъ всегда близокъ къ призывающимъ Его. Наконецъ, можешъ бышь,

342

день, начинающійся для шебя, есшь посл'яній изъ швоихъ. Ва сей мысли какое сильное побужденіе представляется шебъ къ освященію сего дня утреннимъ жерглвоприношеніемъ!

3. Послѣ утренней молишвы употребляй нъсколько времени на обозръніе дълъ своихъ въ наступающій день. Размышляй о средствахъ, какъ избъгать случаевъ ко гръху и слъдовать правиламъ добродътели. Представляй себъ въ Іисусъ Христъ божественный образецъ совершенства и ръшайся послъдовать Ему, сколько позволятъ силы твои. Полагай твердое намъреніе быть, подобно Ему, кроткимъ, смиреннымъ, ревностнымъ къ славъ Божіей, терпъливымъ и преданнымъ волъ Божіей. Особенно опасайся впадать въ шъ же пороки, которымъ часто подверженъ былъ прежде. Отъ всего сердца желай исправиться въ нихъ.

4. Ежедневно употребляй нъсколько времени на размышленіе о божественныхъ исшинахъ Христіанской Въры. Размышляй о дълахъ и жизни Искупителя нашего Іисуса

Христа. Переносись духомъ въ штв пустыни, на шъ берега моря, во всъ шъ мъсша, въ кошорыхъ Онъ преподавалъ свое небесное ученіе. Слушай оное и прилагай къ самому себъ. Особенно разсуждай о послъднихъ дняхъ жизни Его. Мысленно поставляй себя въ присушсшвін Его на горъ Масличной, у Каіавы, въ прешоріи, на горь бользней. Сльауй за Нимъ вмъсшъ съ Маріею и Святыми женами; бери кресть Его вивств съ Симономъ Киринеяниномъ; принимай слова Его и послъдние вздохи. Естьли ты праведенъ: сіе размышленіе пріобрътеть тебъ новую благодать. Естьли ты грътенъ: оно произведеть въ тебъ раскаяніе о гръхахъ и пріуготовить тебь примирение съ Богомъ.

5. Какое достоинство ни имълъ бы ты, въ какомъ состояніи ни находился бы, люби труды; занимайся ими въ духъ покаянія, повинуясь опредъленію правосудія Божія, которое осудило человъка на труды, когда онъ сдълался грътникомъ. Естьли ты будеть трудиться съ тъмъ, чтобы оказывать вспоможеніе бъднымъ и укращать храмы Господни: то не будеть терять времени

въ праздности или проводить оное въ роскопи.

6. Принимая пищу, освящай сіе двйствіе, относя оное къ славь Божіей. Пей и вть не болье, какъ сколько нужно для укрыленія силъ твоихъ. Предъ принятіемъ пищи и посль, приноси краткую молитву. Избытай невоздержанія и прихотливости. Духомъ самоумерцвленія удерживайся отъ всего, что питаетъ только вкусъ. Во время стола представляй себъ строгіе посты Святыхъ мужей, также желчь и оцетъ, поданныя Спасителю нашему на кресть.

7. Ежедневно упошребляй нѣсколько времени на чшеніе назидашельной книги. Чишай оную въ присушсшвіи Бога, шакъ какъ бы Ояъ самъ сообщалъ шебѣ шѣ полезныя исшины, кошорыя найдешь въ книгѣ. Сшарайся, чшобъ прочишанное проникло въ сердце швое и выражалось въ дѣяшельносши. Испрашивай у Бога благодаши, чшобы она помогла шебѣ исполнишь шѣ добрыя желанія, кошорыя при семъ чшеній родяшся. 8. Во всёхъ своихъ заняшіяхъ, сколько можно, чаще обращай мысли свои къ Богу, дабы все ошносишь къ Его славѣ, ошъ Него единаго просишь помощи и дъйсшвовать въ Его свѣшѣ. Непрестанно обращай вниманіе и на самаго себя, дабы наблюдать за дъйствіями самолюбія, которое вкрадывается и въ самыя лучшія дѣла напи. Возноси умъ свой къ Богу въ началѣ каждаго дѣла, и посвящай Ему оное. Пріучи себя къ той непрерывной молитвѣ, которая состоить въ часто́мъ обращеніи сердца къ Богу.

9. Жизнь исшиннаго Хрисшіанина должна бышь непресшаннымъ дъйсшвіемъ покаянія. Умерщвляй себя въ самыхъ обыкновенныхъ вещахъ. Для уничшоженія въ душъ власши гръха и ушвержденія въ ней благодашнаго царсшва нъшъ ничего необходимъе самоумерщвленія. И шакъ исшребляй въ себъ всякое желаніе, ошносящееся къ безполезному предмешу; наблюдай шщашельно за своими взорами, погашай въ себъ любопышство ко всякимъ пусшымъ новосшямъ; не цозволяй себъ неблагоприсшойныхъ шушокъ и насмъщекъ надъ другими; не произноси ни одного

олова, которое прошивно духу истинной любви, или происшекаешъ изъ самолюбія; презирай все, что льстить чувственности; по духу покаянія воздерживайся иногда И ошъ самыхъ позволишельныхъ удовольсшвій; умъряй излишнюю любовь къ самому себь; говори мало, и никогда не говори съ гнѣвомъ.

10. При помощи благодаши сшарайся узнашь въ себъ главный порокъ, или господствующую страсть. Наблюдай за собою, куда болве стремится твое сердце, твои мысли и желанія, въ чемъ шы неохошно ошказываешь себь, и въ какія погръшносши часто впадаеть. Средства къ постепенному истреблению въ себъ господствующей страсти сушь: представление вездъсущия Божия, размышленіе о духовныхъ предмешахъ, молишва, исполненіе добродъшелей, прошивныхъ господствующей страсти, предостереженіе себя ошъ всъхъ случаевъ, могущихъ возбуждашь оную.

11. Размышляй часто о смерши; занимайся приготовленіемъ себя къ ней, и распоряжай дълами своими шакъ, какъ бы шы 24

ЧАСТЬ XIX.

должень быль скоро умерещь; изслёдывай, въ чемъ шы сшаль бы раскаяващься при смерши, и сшарайся благовременно уничножишь причины будущаго, можешъ бышь, поздняго раскаянія; посшавляй себя на мѣсщо умирающаго и пишай въ себѣ шѣ мысли и чувсшвованія, кошорыя обыкновенно сшараюшся внушишь умирающему. Благодари Бога за благодѣянія, кошорыя Онъ ежедневно ниспосылаль шебѣ; сокрушайся о грѣхахъ своихъ; имѣй живую вѣру въ Искупишеля, уповай на Него, и люби Его всѣмъ сердцемъ. Посшеля швоя должна всегда напоминашь гробъ швой.

12. Съ ревносшію исполняй обязанносши своего сосшоянія, дабы благоугодишь Богу, кошорый посшавилъ шебя въ оное; въ духъ покаянія переноси шрудносши, сопряженныя съ исполнениемъ. Сшарайся пріобръсшь шочное и подробное познаніе о качесшвъ, обширносши и важносши швоихъ должносшей.

13. Есшьли шы богашъ, помни, чъмъ шы долженъ бъднымъ. Угрозы и объщованія Інсуса Хрисша должны побудшиь шебя къ по-

даянію милосшыни. Богъ шребоваль ошь Израилынянь десянюй часния ихъ имѣнія. Эшо моженть служишь для шебя примѣромъ и правиломъ въ раздаяніи милосшыни. Обращай вниманіе на избынюкъ имѣній своихъ и на множесшво несчасшій, удручающихъ бѣдныхъ. Ты всегда буденнь имѣнь средсщво удовлеинворишь об'язанносшямъ своимъ въ семъ ощноціеніи, есшьли ограничишь привязанносшь свою къ благамъ земнымъ, умѣришь свои расходы, и ищашельно будещь наблюдашь порядокъ въ дѣлахъ своихъ.

14. Удовольснивіями и ошдохновеніемъ послъ шрудовъ пользуйся, какъ лькарсшвами. Лькарсшва не должны бышь ни вредны, ни опасны, ни слишкомъ многочисленны. Удаляйся удовольсшвій порочныхъ, и умъренно наслаждайся невинными

15. Кресшъ бъдсшвій носи шерпъливо, какъ носилъ Іисусъ Хрисшосъ; носи въ духъ покаянія: ибо какимъ покаяніемъ можешь загладищъ шы прежніе гръхи свои? Носи съ любовію и благодарносшію: ибо онъ есшь дъйсшвіе благоснии Божіей, коїнорая посъ-

щаещъ и наказываешъ шебя въ семъ мірѣ, чнобы помиловашь въ будущемъ. Върою во Іисуса Хрисша соединяй свой кресшъ съ Его кресшомъ. Чрезъ сіе шолько соединеніе шерпьніе швое содълаешся благоугоднымъ Богу.

16. Въ разговорахъ избъгай во первыхъ пустословія; Інсусь Христось говорить, что мы должны будемъ отдать отчетъ во всякомъ праздномъ словѣ: во вшорыхъ элословія; оно погубляеть душу и того, кто злословишъ, и шого, кшо, слущаешъ оное съ удовольсшвіемъ, и шого, кшо имѣя возможносшь прекрапнить оное, не дълаещъ сего: въ шрешьихъ вольносши въ словахъ, кошорыя оскорбляющь скромносшь, или объясняюшь предмешы неблагородные, или какимъ бы то ни было образомъ раждаютъ мысли порочныя: чешвершыхъ неприличныхъ ΒЪ шушокъ, когда онъ оскорбляюттъ любовь и Религію.

17. Не осшавляй никогда вечерней молишвы. Благодъянія Божіи, ниспосланныя въ продолженіе дня и нужда въ Божесшвенномъ храненіи въ продолженіе ночи должны быщь

досшашочными побужденіями къ шому, чшо, бы молишься съ чувсшвомъ исшиннаго смиренія, любви и упованія на Бога. Разсмошрвніе всвхъ своихъ посшупковъ, мыслей и желаній должно бышь необходимою обязанносшію Хрисшіанина, ошходящаго ко сну. Оно должно сопровождащься раскаяніемъ въ содъланныхъ грвхахъ и рвшимосшію впредь предохраняшь себя ошъ оныхъ.

### ОГЛАВЛЕНІЕ

ДЕВЯТНАДЦАТОЙ ЧАСТИ.

### Стран.

### **І. ПИСАНІЕ** ОТЦЕВЪ ЦЕРКВИ.

- Слово объ отречении отъ міра, и о томъ, чтобъ не надвяться на людей. **`30.** Слово о любви къ міру 36. Слово о пользъ удаленія оть міра 42, Слово о томъ, что рабу Божію, пошедшему искать Бога, изъ опасенія того, что онъ не пришелъ еще въ познание исшины, не должно описшавашь ошъ сего исканія 44. Слово о порядкъ тонкаго о себъ . 281. сужденія Слово о шехъ, кои живутъ въ близости къ Богу и въ жизни разумной провождають дни свои . 290, . 3. Св. Іоанна Златоустаго

| · · · · · ·                                            |                       |
|--------------------------------------------------------|-----------------------|
| Слово о пюмъ, чито не должно преда-                    |                       |
| вашь анаеемѣ ни живыхъ, ни мершвыхъ                    | 48.                   |
| Бесъда по случаю визвержения ста-                      |                       |
| туй благочестиваго Царя Өеодосія,                      | •                     |
| и на шексшъ Апостола: Богатымо                         |                       |
| нынъшняго въка запрети высоко-                         |                       |
| мудрствовать                                           | T & A.                |
| 4. Никифора Монаха                                     |                       |
| Слово о храненіи и презвленіи                          |                       |
|                                                        |                       |
| 5. Св. Діонисія Ареопагита                             | 119.                  |
| 5. Св. діонисія Ареопатина<br>Письма къ разнымъ лицамъ | 7.4                   |
| ПИСЬМА КЪ РАЗНЫМВ ЛИЦАМВ<br>II. ХРИСТІАНСКОЕ УЧЕНІЕ:   | 20g.                  |
| 1. Земная жизнь есть мѣсто стран-                      |                       |
| <ul> <li>ствованія для человѣческаго духа.</li> </ul>  | <b>~</b> 8            |
| 111. ЦЕРКОВНОЕ КРАСНОРЪЧІЕ:                            | <b>y</b> u.           |
| <ol> <li>п. слово въ чепвершую недвлю по</li> </ol>    |                       |
| Пасхв.                                                 | 80.                   |
| 2. Рѣчь Кіевскаго Митрополита Ки-                      |                       |
| рилла III къ Священникамъ, присуш-                     |                       |
| спвовавщимъ на Владимирскомъ Со-                       | •                     |
| боръ, бывшемъ въ 1274 годъ                             | 005 ·                 |
| IV. ДУХОВНАЯ ИСТОРІЯ:                                  | <b>a</b> g <b>o</b> . |
| 1. Нравы Христіань 63. 186.                            | 7                     |
| Краткое Историческое свъдъніе о                        | 0001                  |
| Никифорв Монахв                                        | 117.                  |
| 3. Краткое Историческое свъдъніе о                     | /•                    |
|                                                        | <b>435.</b>           |
| V. НАЗИДАТЕЛЬНЫЯ РАЗМЫШЛЕНІЯ:                          | 4001                  |
| ••                                                     | 341.                  |
|                                                        | ~~~~                  |
|                                                        |                       |

Digitized by Google

1

## погрѣшности

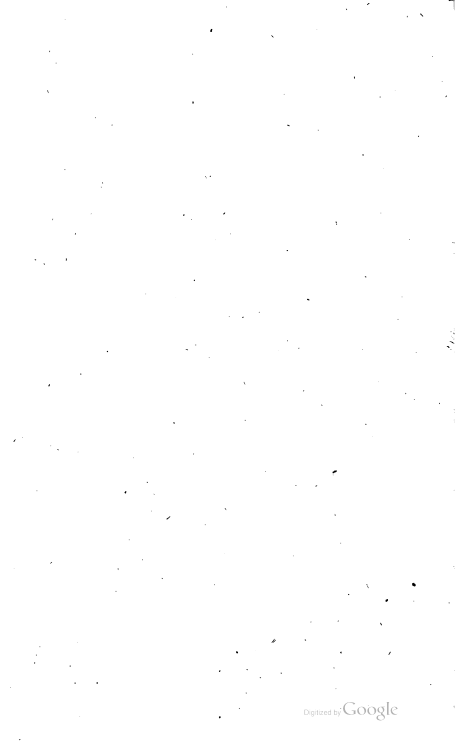
### ВЪ ДЕВЯТНАДЦАТОЙ ЧАСТИ.

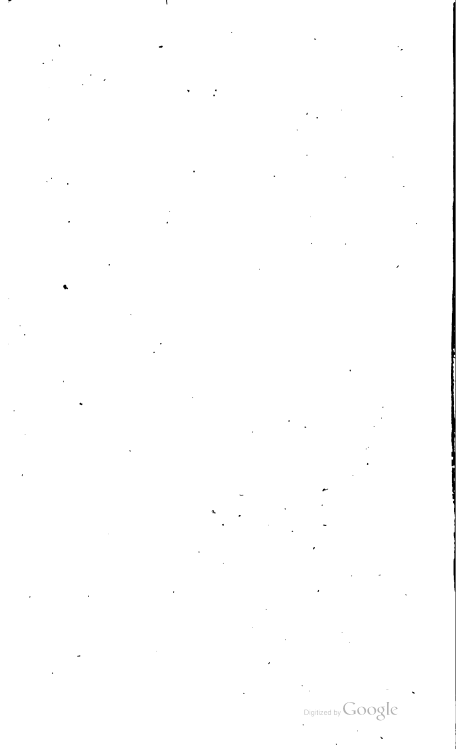
#### Haneramano:

Читать должно:

Стран. Строк. 9 — 9 Іон. 2, 11. 90 — 24 (а Кор. 20, 10.) 121 — 13 (Іак. 6, 4.) 178 — 9 рабу 195 — 5 (1 Тям. 11, 18.) 240 — 3 познаваемаемыхх 242 — 5 органичиваемъ 253 — 16 Числ. 16, 10. 185 — 19 забываетъ

IOB. 2, 5. (2 Kop. 12, 10.) (Iak. 4, 4.) работающелу<sup>4</sup> (1 Тин. 2, 1. 8.) познаваемыхь ограничиваемь Числ. 12, 10. засшавляемь





This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

igitized by Google



The Coogle