

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

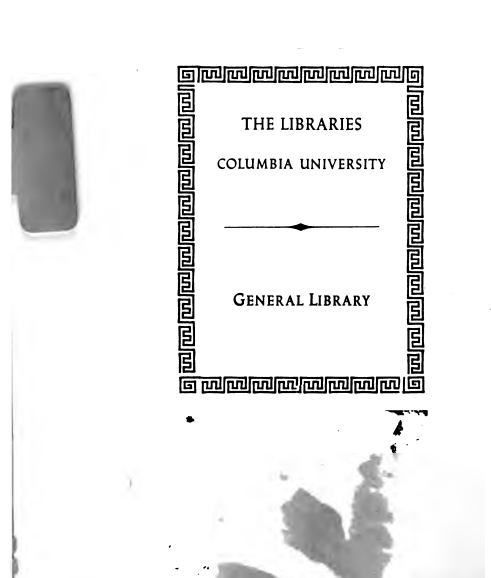
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Digitized by Google

9 (= 92.4)

### ИСТОРІЯ

# EBPEEBЪ

orb

# ЗАКЛЮЧЕНІЯ ТАЛМУДА ДО ПРОЦВЪТАНІЯ ЕВРЕЙСКО-НСПАНСКОЙ КУЛЬТУРЫ

Профессора Греца.

Переводъ съ нѣмецкаго

томъ Л.

Изданіе М. Я. Хашкеса

москва.

Типографія 3. Лиссиерь п Ю. Романь, на Арбать, въ домь Каринской. 1881.

Digitized by Google

27.66

# ИСТОРІЯ ЕВРЕЕВЪ.

DK ... 388

# ИСТОРІЯ

9 = 92.41

m

# EBPEEBЪ

отъ

# ЗАКЛЮЧЕНІЯ ТАЛМУДА ДО ПРОЦВЪТАНІЯ ЕВРЕЙСКО-ИСПАНСКОЙ КУЛЬТУРЫ.

Профессора Греца.

X

Переводъ съ нѣмецкаго.

Изданіе М. Я. Хашкеса.



москва.

Типографія Э. Лиссверъ и Ю. Романъ, на Арбать, въ домъ Каринской. 1880. (9)

DS 117 • G8 1880 03 V15110



Digitized by Google

# имена гг. подписчиковъ.

вълостокъ.

Булковштейнъ И. Волковыскій Б. (10 экз.)

Волковыскій (сынъ.) Зильбербергъ Dr.

Новинскій В.

Перлисъ Д. Ясиновскій.

BAPMABA.

Бліохъ И. С. Брандгендлеръ М. М.

Гейзе Ө.

Заменгофъ М. О. Dr. (2 экз.)

Инссензонъ Д. Кушевъ М.

Кушеръ М.

Регельманъ И. Регельманъ С. И.

Тахауэръ А. И.

Узданскій С. (2 эвз.) Эренбургъ Г. Г.

вильно.

Выгодскій Е. М. Вербловскій М. А.

Гурвицъ Е.

Дембо О. А. Лебенсонъ А. Б.

Мееровичъ С. Б. Раговинъ

Фрумкинъ Н. Я. Хашкесъ С. Д.

Хашкесъ З. С.

Ширвиндъ И. Л. Эліяссонъ С.

Butebcky.

Будняцкій З. М. Гольперинъ М. И.

Керлинъ З.

Розенфельдъ И.

romejib:

Утескій Л.

динавургъ.

Баронъ Д. А.

Гольдбергъ Э.

Дунскій М.

Зильберманъ И. Я. Капланъ М. С.

Нашатыръ И. Я. Ратнеръ Л.

Соболевъ

Фейгинъ С. Н.

Фридландъ М. М.

Шацкесъ, Іосифъ.

Штейнбергъ Г.

Шварцъ И. Л.

Ярхи.

EKATEPNHOCJABJЬ.

Волкъ О. С.

Гуровичъ И.Я. Джигитъ Д.О.

Джигитъ И. О.

Зевинъ Б. Д.

Кравцовъ Б. М.

Шаферманъ І. В. (10 экз.)

ЖИТОМІРЪ. Розенбергъ И.

иркутскъ.

Воллернеръ А. Лейбовичъ Л. О.

KIEBЪ.

RIEB.

Аренштейнъ Б. Аренштейнъ Н. Б.

Айвазъ

Бродскій Л. И.

Бродскій Л. И. Бродскій Л. А.

Бориспольскій Бр. Бернштейнъ А. П.

Бериштейнъ Б. (Винница)

Вейнштейнъ И. М.

Вольфсонъ Ф. Горовицъ М. И.

Гуревичъ Е. Т.

Гаркови Г. О.

Гинцбургъ А. Н. (Сивло)

Гребенъ М.

Заксъ Р.

Зайцевъ І.

Куперникъ А. А.

Каценеленсонъ Б.

Корецкій.

Мерпертъ Г. Е.

Миндлинъ И. А.

Ноткинъ Б.

Попандопуло Ө. К.

Родштейнъ 3. А.

TOABTOKED O. A.

Симховичъ Х.

Фихтенгольцъ С. Я.

Шульманъ

Шварцъ А.

Шперъ П. З.

КАРАЧЕВЪ.

Левитонъ Г. И.

KEP4L

Бродскій Д. Л. Гальперинъ І. Л.

KOBHO.

Шапиро М. В.

KOHOTOHL.

Гольдмерштейнъ М. Л.

курскъ.

Бужанскій О. Ф.

JUBABA.

Гордонъ Dr. Шапиро А. М. ООО лолзь.

Дыліонъ Г. Д. Рубиновичъ М.

MOCKBA.

Аскнази М. Л.

Альтманъ А.

Аронтрихеръ И. М.

Андреевъ А. В.

Бълкинъ Р. Д.

Берлинъ Х.

Берлинъ 3. Браунштейнъ Г. М.

Высоцкій В. (3 экз.)

Выдринъ Л. П. Волпянскій Л. С. (Калуга)

Вейнтраубе А.

Горховеръ М. Ф. Габерфельдъ И. М.

Гальберштадтъ И.

Герценбергъ 3. 0. (10 экз.) Гиллъ М. Я.

Горовицъ Ф. Гуревицъ П. С. (Ст. Осколь)

курской губ.) Гранатъ І.

Даненгиршъ бр. Де-Грегоріо

Зубовъ В. П. Заксъ З. Я.

Зелигъ Коганъ М. И. (3 экз.)

Канъ Д. Г. Каминеръ В. М.

Кальфе I. И. Каминке П. А.

Кальверъ М. И. Корецъ А.

Корецъ І.

Ладыженскій А. А. **Лазаревъ М. Л.** (3 экз.)

Левенсонъ С. М.

Липмановичъ (10 акз.) Либензонъ Б. С. (Воронежъ)

Ламиновъ А. А.

Леви А. Леви В.

Малкіель Б. М.

Малкіель А. С. **Малкіель М. С.** (10 экз.)

Миллеръ И. А.

Мельгренъ Ө. К.

Мировичъ Б. И. Мангуби Я. С. (Казань)

Мандельштамъ Л. Е. Массъ А.

Натансонъ Гр. А.

Поляковъ Л. С. (25 экз.)

Пономаревъ И. А. (10 экз.)

Пергаментъ С. Н. Пергаментъ С. (5 экз.)

Пинскеръ А. С.

Розенъ С. М.

Розенблюмъ В. И. Розенталь А. С. (Рыбинскъ)

Розенталь Dr. Рейнгерцъ М. И.

Рубинштейнъ М. Рубинштейнъ Е.

Рабиновичъ Ю. Л. Руммеръ Б.

Сегаловъ Г. Сегаловъ Е. Г.

Сліозбергъ М. Савкеръ О.

Тидке К. Тафтъ Л.

Фрейденбергъ Бр. Фриденсонъ И. Г.

Фрумкинъ С. Б. Филипповъ Д. И. (10 экз.)

Хаймовичъ А.

Чудновскій М. А. **Цетлинъ** Г. А. (3 экз.)

Ціонъ М. О. Цоллеръ М. Я.

Шайкевичъ С. С.

Шайкевичъ Л. C. Dr.

Шайкевичъ А. С. Шайкевичъ С. С.

Шикъ Мееръ В-а съ сынов.

Шацкій С. M. Dr.

Шерешевскій Н. М. Штильманъ О. Е.

Шапире С. П. Эйбушитцъ С. С.

Эфросъ И. М. Эфросъ Е.

Эфронъ М. Эрлихъ С. Я.

Эпштейнъ Т. М. Эйкъ Я. И.

Якобсонъ Ш. Л.

MUHCK'S.

Ботвиниковъ Л. М. Зельдовичъ Б. Мейзель.

MOUNTERP.

Гранатъ С. Е.

Гуревичъ И. Е. Сыркинъ (10 экз.)

Шмерлингъ С. Л.

нижній новгородъ.

Бурштейнъ Е. А. Заходеръ Б. И.

Поллакъ Г. А. Рясенцовъ М. О.

Соринъ А. С.

HOBIOPOJU CUBEPCKU.

Брискеръ Л. И. Слонимъ В. Я.

Слонимъ. Слонимъ.

OIECCA.

Атласъ М. Л.

Ауслендеръ Я. Г.

**Бернштейнъ С. Н.** (10 экз.) Бродскій К. С.

Бураковъ П. В.

Вайнштейнъ Д. Б. (10 экз.)

Вургафтъ В. М. Громбахъ А.

**Гринбергъ А.** (10 экз.) Годикъ А. М.

Гессенъ И. Ю. Заславскій Г.

Коганъ М. Клейнеръ М. М.

Клейнъ И. Г. Кукирычкинъ

Любарскій И. Лившицъ Л.

Любарскій Г. (Балта)

Менделевичъ А. Меримкинъ Е. Б. (Өеодосія)

Натансонъ Л. М. (Бендеры) Перельманъ Л.

Пурицъ С. Ратнеръ Д. И. Раппопортъ И. М.

Сакеръ Л. Capana M. Google Тиктинъ И. Г.
Финкельштейнъ З.
Фихтенгольцъ Г. І.
Цыперовичъ В.
Шехтеръ В. О. (10 экз.)
Якобштамъ Л.

PHTA. Велле И. Г. Вайнштейнъ Б. Вейнбергъ А. Гиршбергъ С. Гохманъ И. Гуревичъ Г. Канаринъ Левинъ И. Лифшицъ Л. Мейзель Ц. С. Пумпянскій А. А. Ратнеръ А. Розенгартенъ И. А. Филаротъ (Епископъ Рижскій и Митавскій.) Шапиро М. Шапиро Г. Шапиро Ф. Л. Штейнбергъ Б.

РОСТОВЪ на Дону. Волиенштейнъ І. Ф.

Гуревичъ Н. С. Коганъ Г. Е.

Шварцбартъ Д.

PORHO.

Гориштейнъ Л.

Виленкинъ А. М.

C.-HETEPBYPT'S.

Александревъ Р. Б.
Аншельзонъ Л. И.
Аншельзонъ А. А. (Кременчугъ)
Бредау М.
Бошъ К. И.
Бержъ Г. С.
Богровъ Г. И.
Банкъ Э. Б.
Бери И. М.
Балабановъ М. Л. (Николаевъ) (5 эк.)
Варшавскій А. М.
Варшавскій М. А.
Варшавскій Л. А.

Вольпертъ Л. Воллернеръ Г. В. Волпянскій Н. С. Вульфсонъ Б. Волпе А. Д. Вейсблатъ С. Э. Г-гъ Г. О. (б-нъ) Гинцбургъ Д. Г., баронъ Гинцбургъ Я. А., баронъ Гинцбургъ Г. Г., баронъ Горвицъ А. И. Горвицъ М. И. Горвицъ М. А. Горвицъ В. И. Гольдштандъ И. Л. Ганфблюнъ С. Гурьянъ Ш. Я. Гольденбергъ М. Д. Габриловичъ Е. О. Dr. Габриловичъ С. О. Гольдбергъ И. Гурари Д. М. Гейкинъ Л. Гиршфельдъ Г. А. Гецовъ И. Н. Душкинъ Г. М. Дуванъ Я. Б. Давидовъ К. Дукельскій А. Н. (Винница) Жолковъ И. С. Закъ А. И. (10 экз.) Закъ И. И. Зонъ Д. Г. (Крондштадтъ) Зонъ. Зибертъ И. С. Зунделіовичъ В. Д. Зунделіовичъ С. Д. Зинде А. Б. Залкиндъ Кобецкій Я. Коресси И. Л. Карасикъ И. Я. Койранскій Л. Коганъ А. Я. Dr. Коганъ Л. Н. Коганъ К. Г. (В. О.) **Классенъ Е. Е.** (10 экз.) Коробковъ М. А. Книна Л. Ф. Канцель С. Л. Костылянскій Н. А. Кравцовичъ В. Кобычевъ А. А.

Кауфманъ А. А. Кроненбергъ С. Крейцеръ Д. Л. Адв. Крейцеръ Д. Л. Клейберъ Ю. К. Корнгольдъ Л. А. Кобленцъ Л. Левенсонъ Н. Л. **Левенсонъ С. В.** (10 экз.) Левенсонъ С. М. Леви И: С. Леви А. Левиттъ И. С. Леви Г. Д. Ливантъ Я. А. Лебель С. Лессингъ А. Мандельштамъ Адв. Малиссъ Д. Г. Малиссъ Г. Dr. Манасовичъ Т. А. Манасевичъ Б. В. Манасевичъ Е. А. Маршальновичъ I. Медемъ Я. Г. Мейнгардъ Н. П. Марголинъ И. Б. Манасевичъ Ф. И. (Томскъ) Насбергъ Новязкій З. Нашатыръ Г. Я. Поляновъ С. С. (25 экз.) Поляковъ Я. С. (10 экз.) Поляковъ Л. Я. Пассоверъ А. Я. Пашовъ М. И. Прессъ Г. С. Паппе И. Б. Певзенеръ А. Ш. (Вятка) Помпуловъ С. М. Розенталь Л. М. Рубинштейнъ А. Г. Рубашовъ Г. И. Рабиновичъ Я. И. Розенбергъ Ю. Розовскій Г. Розенъ И. М. Розенъ. Румшъ М. И. Рубинъ М. Рейхзелигманъ М. I. Розенталь Ю. М. Сибиряновъ К. М. ОДІС

Спиро Б. М. Стернъ М. И. Студентскій М. С. Самсовъ А. М. **Теплицъ Г. О.** (10 экз.) **Теплицъ Б. О.** (10 экз.) Тиктинъ Г Тиктинъ Г. А. Тотешъ И. М. Файтельсонъ М. Ф. Файнбергъ И. С. Франкъ Ю. Л. Фрееманъ Э. А. Фриндландъ М. П. (10 звз.) Фридландъ Мих. П. (5 акз.) Файнбергъ Д. Ф. Фейгинъ (Ветлуга) Фридландъ И.А. (Кременчугъ) Фридландъ В. М. Финнъ А. Р. Хотимскій Л. Б. Хотимскій М. Я. Хотимскій М. Б. Хесинъ С. Я. (2 экз.) Хесинъ П. Я. **Чациинъ В. А.** (2 экз.) Чудновскій А. М. Адв. Цирусъ Г. И. Шапиро А. Л.

Шмерлингъ М. Л. Шершевскій Б. С. Шефтель Я. М. Шайневичъ Г. Эвморфопуло Г. И. Этингеръ Г. А. Яновлевъ П. П. Яноби Я. Я.

САРАТОВЪ. Адельсонъ В. И.

симферополь.

Дубинскій, Адв. Тырмосъ А. О. Фридъ Е. С.

СЛУЦКЪ. Файнбергъ И. С.

САМАРА. Натроевъ А. И. Шефтель.

TBEPL.

Пинесъ Г. Ө. Пинесъ Ө. А. Айзенштадтъ Квейтъ М. А. ХАРЬКОВЪ.

Рубинштейнъ Л. Р. Эренбургъ Г. Шкафъ А. Л. Балабановъ Файнбергъ И. Ю. Фридъ И. С. Уманскій И. Л.

ХЕРСОНЪ.
Бъгунъ К. П.
Бердычевскій О. Б.
Воликъ Д.
Крылчевскій М. С.
Мееровичъ И.
Розенталь С. Я.

черниговъ.

Балабановъ И. Туровскій Б. Я.

Рабиновичъ.

лейпцигъ.

Гальберштадтъ Гендлеръ А.

### Введеніе.

Еврейская налія испустила дыхавіе на окровавленных и димящихся развалинахъ Герусалима и Бетара; разбросанные остатки сложились въ общины, которыя сплачивались и украплялись прозорливыми, преданными дёлу вождями. Еврейское государство сокрушилось отъ повторенныхъ нашествій римскихъ легіоновъ; новыми дентрами для разсвянных евреевъ служили школы въ Ябне, Ушв и Сепфорисв и, наконецъ, на прелестномъ Тиверіндскомъ озеръ. Когда же побъдоносное христіанство, вооруженное свирами римскихъ ликторовъ, разрушило последній пункть единенія въ еврейской стране и обрекло гибели стоявшій во главь іудейства патріархать: тогда на берегахь Евфрата образовались, въ дицё нагардейской, сурской и пумбадитской академій, новые фокусы для разселеных общень. Въ это время фанатизмъ маговъ возстановиль, кроткихь обывновеню, новоперсидскихь (сассанидскихь) царей противъ евреевъ и еврейства; наступила новая эпоха мученичества. Сила сопротивленія, казалось, была сломлена; распаденіе общинъ на лишенные центра атомы, гибель ученія били близви. Кавъ еще въ продолжение многихъ въковъ не прекратилось течение еврейской нсторіи? Представляєть ли она, со времени заключенія Талмуда, лишь простой вонгломерать случайных событій, гоненій и мученій? Или она приняла характеръ сухой исторіи литературы, въ которой книги и писатели играють главную роль? Лишена ли послъ-талмудическая исторія свизи и центра? Имбеть ли ся теченіе единство и концентричность, или же она распалась на болъе или менъе не интересныя подробности? Замвчается ли въ ней безпорядовъ случайности или приводящая въ строгій порядокъ рука внутренняго закона?

Историвъ и читатель, интересующіеся отвътомъ на эти вопросы, должны, при разсматриваніи послъ - талмудической эпохи, не упускать изъ виду одного, именно: что еврейская исторія, какъ израильская исторія до-экзилархическаго періода и какъ еврейская исторія послъ-экзилархической эпохи, состоить изъ двухъ существенныхъ факторовъ. На одной сторонъ кажущееся не умирающимъ еврейское племя, какъ плоть; на другой сторонъ кажущееся не менъе безсмертнымъ учение еврейства, вавъ душа. Взаимнодъйствіе этой народной плоти и этой народной души выпрядаеть нити исторіи въ эпоху разсізнія. Судьба евреевъ среди различныхъ націй, куда забросила ихъ рука гонителя или привели странствованія; способъ и образъ группированія и сплачиванья отдёльныхъ особей въ общины, подобно атомамъ, подлежащимъ дъйствію кристаллизаціонной сили; вакъ эти общины искали и находили, часто на громадномъ разстоянін, связь съ совокупностью или съ сердцемъ ствола; при вавихъ условіяхъ образовался этотъ центръ, какого рода силой привлеченія онъ обладаль, какъ онъ переносился то туда, то сюда, принималь то общій, то личный характеръ: все это составляеть, такъ сказать, нлотскую сторону нослё-талмудической исторіи. Форма и развитіе еврейства, обусловленныя Библіей и Талмудомъ, и переходъ отъ мертвящаго вруга буввы и правила въ свъту мысли и совнательности; препятствія и содъйствіе, встръченныя еврействомъ при тасномъ сопривосновеніи съ всемірною исторіей; научное очищеніе, плодъ столеновенія вышедшихъ изъ нъдръ еврейста секть и направленій; наука и повзія, рожденныя имъ и въ свою очередь воздействовавшія на него облагораживающимъ образомъ; личности, которыя, въ качествъ носителей и кождей, въ качествъ воплощенной идеи сущности еврейства, указали ему новыя направленія и ціли, — все это составляеть въ еврейской исторіи другую часть эпохи разећиния, духовную сторону. Органическое же совивстное дъйствіе этихъ факторовъ, — какъ плоть, увлекаемая къ землю бременемъ враждебной среды, увлекла и душу въ состояние поплости и мрака, и какъ душа, вспомнивъ о своемъ божественномъ происхожденіи, освободилась отъ гнета и, воспаривъ въ небу, унесла съ собою и плоть, -все это должно быть разсмотрено при прагматической обработке исторіи.

Следовательно, исторія после-талмудическаго періода все еще имееть національный характерь; она не представляется намъ исторіей религіи или церкви, потому что имееть своимъ предметомъ не только ходъ развитія ученія, но и народъ, который, не имея почвы, отечества, географическаго владёнія и государственнаго организма, заменяль духовными силами эти реальныя условія. Будучи разсённы по культурной части свёта и привязывансь къ гостепріимной почве, члены еврейскаго пле-

мени не переставали чувствовать себя единымъ народомъ по религіи, историческимъ воспоминаніямъ, нравамъ и надеждамъ. Поэтому еврейская исторія, какъ исторія народа, далеко не есть простая исторія литературы или ученыхъ, какою представляють ее невъжество и односторонность; напротивъ, литература и религіозное развитіе, такъ же, какъ высокотрагическій мартирологій этого племени или общины, составляють лишь отдельные моменты въ его исторіи, а не сущность последней. Правда, эта исторія своеобразна, какъ своеобразень переживающій ее народъ, который не имбеть подобнаго себв во всемірной исторіи. Кавъ могучій потовъ, протекая чрезъ громадныя водныя массы и приходя съ ними въ тасное сопривосновение, удерживаетъ однако свое собственное направление и сохраняеть окраску: такъ точно еврейское. племя и еврейская исторія эпохи разсаннія сохранили своеобразность среди могучихъ волнъ народовъ и не измѣнили своей сущности. Еврейсвое племя чувствовало, мыслило, говорило, пёло на языкъ тёхъ народовъ, которые искренно или противъ воли оказывали ему гостепрівиство; но оно не только не разучилось родному языку, но любило его, обогащало и облагораживало соотвётственно той вультурной степени, которой оно достигало вийстй съ прочимъ человичествомъ. Оно принимало большее или меньшее участіе въ духовной работв твхъ народовъ, среди которыхъ поселилось; но темъ не мене создавало собственную литературу и обращало ее въ новое средство въ соединению разсвянныхъ членовъ въ одно пълое.

Конечно, исторія этого племени не занесла на свои страницы ни побідъ съ вровавыми трофеями, ни одержанныхъ побідъ на усілянныхъ трупами поляхъ, ни проигранныхъ битвъ, ни завоеванія обширныхъ территорій, ни порабощевія поворенныхъ народовъ; но записала тімъ боліве духовныхъ побідъ и завоеваній. Между тімъ какъ извий свиріпствоваль мечъ, и народы, подстрекаемые или по крайней мірій ободряемые своими наставниками въ религіи, вели губительныя войны, домъ Іакова заботился только о сохраненіи умственнаго світоча, питаль его елеемъ науки и позвіи, дабы тотъ ярче світиль и, по скольку могъ, разгоняль призраки мрака, порожденные невіжествомъ и суевіріємъ. Среди міра грубыхъ нравовъ и варварства онъ леліяль чистую религіозность, чистые правы и святость жизни. Онъ даже даль элементы для новой религіозной формы, усвоенной вскорів жителями трехъ частей світа, и тімъ

положилъ первое основание обильному по своимъ последствиямъ движению всемирной истории, которое произвело новые образы и культурныя формы. Пошлость можетъ считать презранными такие безкровные, мирные лавры, высния же натуры не откажутъ имъ въ своемъ удивлении.

Исторія еще не представила прим'тра такого народа, который, отложивъ оружіе, предался бы всецьло наукамъ и искусствамъ; который, сбросивъ ововы узваго себялюбія, воспариль бы мыслью високо, дабы изследовать свою сущность, свою таниственную связь со вселенной и Богомъ. И что же! Еврейская исторія въ такъ называемые средніе въка представляетъ такой примъръ въ лицъ еврейскаго племени. Это племи, угнетаемое многоразлично, съумвло сохранить свободу духа; позоримое и унижаемое, оно не низошло до степени цыганской орды и не утратило чувства къ высокому и святому; изгнанное и лишенное родной земли, оно создало себъ духовное отечество. Все это въ яркихъ чертахъ проводится предъ нашими вворами еврейскою исторіей послі-талмудическаго періода. Она не имбетъ среднихъ въковъ въ отвратительномъ синсяв этого слова, отивченныхъ умственнымъ тупоуміемъ, необтесанною грубостію и суевъріемъ; напротивъ, именно въ это время, въ этой отвратительной обстановки, она представляеть блестящие образы душевнаго величія, правственной идеальности и религіозной чистоты. Если судить о религіи по поведенію ся главныхъ представителей и носителей, то пальма первенства принадлежить еврейству въ той его формв, которую оно приняло въ 10-13 въкахъ. Многіе изъ вавилонскихъ гаоновъ и большинство испанскихъ и французскихъ раввиновъ могутъ, -- по скольку цънится стремленіе въ истинъ и нравственному величію, — служить для всехъ временъ и кружковъ образцами возможнаго для человека совершенства. Раввины этой эпохи были не односторовними, оглупъвшими талмудистами, но высокими личностями, полными благороднаго духа, пъстунами науки, часто врачами и не ръдво совътниками и руководителями державникъ особъ. Конечно, эта великая эпоха не била бевъ ощибовъ и слабостей, въ которыя впадали вожди или общины, и безпристрастная исторія не должна умолчать о никъ, — но эти слабости и ошибки совершенно стушевываются предъ великими добродъ-TELHNU.

Желая точнъе охарактеризовать исторію разсьянія евреевъ, можно сказать о ней только то, что она представляеть главными образомъ куль-

турный характерь и имветь своими носителями не отдёльныя выдающіяся личности, но цівлый народъ. Уиственныя движенія, начинавшіяся гдв либо въ еврейской средв, интересовали и охватывали все племя еврейское въ самыхъ отдаленныхъ общинахъ. Поэтическія молитвы, слагавшіяся еврейскими півцами въ Іудев или Вавилоніи, на Рейнів или Гвадалквивиръ, дълались вскоръ, безъ административнаго принужденія, іерархической регламентаціи или предписанія, достояніемъ почти всёхъ общинъ и входили въ составъ богослуженія. Сочиненія важнаго содержанія, написанныя даровитним личностями, списывались во всёхъ странахъ разсвянія, читались, изучались и дівлались вопросомъ жизни. Если вогда лебо исполнятся слова іудейскаго пророка, что ни одинъ народъ не будеть вести войну; если вогда либо масличный листь уврасить вместо лавровъ чело великихъ людей, и произведения благородныхъ умовъ найдуть себв доступь въ хижины и чертоги: тогда исторія народовъ приметь такой же характеръ, какъ еврейская, и страницы ея будутъ заняты не военными подвигами и поб'ёдами дипломатій, но усп'ёхами культуры и примъненіемъ ихъ въ жизни.

Мнимая разбитость и разрозненность, представляемыя носле-талмудическимъ періодомъ еврейской исторіи при поверхностномъ на него взглядъ, такъ что кажется, будто еврейское племя распалось на столько группъ, сколько было общинъ, не должны вводить насъ въ заблужденіе и внушать мысль, что исторія не имбеть упроченнаго прогрессивного теченія, центрального движенія. Напротивъ, она совершенно ясно и точно намъчаетъ пункты, изъ которыхъ разливалась историческая жизнь по обширному кругу. «Если сыны дома Израиля гонины во всёхъ странахъ свёта, съ сёвера на югъ, съ юга на сёверъ, съ востова на западъ и съ запада на востовъ, то все же они пребывають постоянно въ центръ», замъчаеть одинъ старинный еврейскій процовъдникъ <sup>1</sup>). Хотя свипетръ быль отпять отъ Іуды, но не законодатель отъ его сыновъ. И замъчательно, что эти законодатели, служившіе центрокъ и связующимъ звономъ для общинъ, не нуждались въ уголовномъ законъ и бичъ для поддержанія единства; напротивъ, группы, такъ сказать, стремились къ центру, который намѣчаль для нихъ тонъ и движеніе. Еврейская Вавилонія, наслідіе Іудино, ставши містопребыва-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Tana di be-Elia Rabba, raab. 5.

ніемъ гаоната, сдёлалась объединяющимъ пунктомъ для разсёяннаго еврейскаго племени. Отъ береговъ Оксуса, Волги, Дуная и Рейна до острововъ и береговъ Средиземнаго моря, взоры еврейскихъ общинъ были обращены на Вавилонію, т. е., на пребывающій тамъ гаонать. Ни одному царю не оказывають столько повиновенія и дюбви, сколько оказывали сурскому и пумбадитскому президентамъ милліоны людей, бывшихъ не подданными ихъ, но братьями. Отсюда общины получали не только религіозное и нравственное назиданіе, но и побужденіе къ наувамъ и поэзіи. И прежде чёмъ соврушающіе историческіе фавторы разрушили гаонатскій центръ, возникъ въ Испанів, можно сказать, чудеснымъ образомъ, новый, болъе важный и могучій, центръ тажести. Но рядомъ съ нимъ образовались мало по малу другіе центры, сперва въ южной Франціи, а нотомъ въ Лотарингской области, и оба они относились другь въ другу, какъ два фокуса, Тяжкія испитанія, начавшіяся съ двухъ сторонъ и поразившія общины въ магометанскихъ и христіанскихъ странахъ, почти разбили оба центра и ослабили связь. Тогда явилась даровитая, могучая личность, ставшая носительницею единства и центромъ; поэтому она служить новымъ поворотнымъ пунктомъ въ еврейской исторіи. Этотъ повороть наступиль съ появленіемъ Маймонида, которымъ заканчивается періодъ культурнаго процвівтанія въ эпоху разсілнія.

Періодъ отъ заключенія Талмуда до конца Маймонидова времени, или отъ смерти Рабины до смерти Моисея бенъ Маймонида, распадается на три эпохи:

- 1) Переходъ отъ талмудическаго времени къ гаонскому, или сабурейская эпоха (500—640).
  - 2) Гаонская эпоха (640—1040).
- 3) Время культурнаго процевтанія, или научно-раввинская эпоха (1040—1204).

Главною ареною исторіи въ этоть періодъ служить сперва Вавилонская область, которую арабы называють Иракомъ, а потомъ южная Испанія и съверная Франція.



#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

#### ГЛАВА. І.

Вавиловія и Іудея. Обзоръ; Зендики; царь Кобадъ и реформаторъ Мацдавъ; эвзилархъ Маръ-Сутра II, Маръ-Ханина; возстание вавилонскихъ евреевъ; вазнь Маръ-Сутры и Маръ-Ханины; преследование и выселение; Сабурейцы Р. Гица Сурскій и Р. Симуна Пумбадитскій; новое пресліждованіе въ царствованіе Гормиздаса IV; приверженность евреевъ къ узурпатору Баграму; открытіе вновь школь; главы школь и экзилархи.—Угнетенное состояніе евреевъ въ правленіе византійскихъ императоровъ.-Мъста ихъ пребыванія въ Іудев; еврейскіе возницы и участники въ конных ристалищах въ Палестинъ; слабая ученая дъятельность въ Гудев; императоръ Юстивіанъ и его анти-еврейскія постановленія; его эдикть противъ агадскаго способа толкованія; еврейско-африканскія общины въ Боріонѣ; неудовольствіе евреевъ на византійскую тираннію; ихъ участіе въ войнъ Персовъ съ Палестиной; Веніаминъ Тиверіадскій; воинственныя ділнія палестинских вереевь; синайскій монахь; вереи держать сторону Ираклія; вероломство этого императора въ отношеніи въ евреямъ; преследование и новое изгнание евреевъ изъ Герусалима. 

5

#### ГЛАВА ІІ.

Европейскія страны. Положеніе евреевь въ Европі; общины въ Константинополі; храмовые сосуды; итальянскіе еврен; папа Гелазій; отношенія Өеодорнха Великаго въ евреямъ; министръ Кассіодоръ; храбрость неаполитанскихъ евреевъ; папа Григорій I; положеніе евреевъ во Францін; соборныя постановленія противъ нихъ; фанатизиъ вдермонскаго епископа Авитуса; король Хильнерихъ и его еврейскій ювелиръ Присвъ; апостатъ фатиръ; преслідованіе при королі Дагобері.— Древность водворенія евреевъ въ Испаніи; ихъ спокойствіе во времена римлянъ н аріанскихъ вестготовъ; законы Реккареда; преслідованіе при Сизебуті; благорасположеніе Свинтилы къ евреямъ; враждебные евреямъ декреты Сизенанда; Исидоръ Севильскій; полемическія произведенія за п противъ еврейства; жестокіе законы Хинтилы противъ евреевъ. (500—640) . .

Digitized by Google

#### ГЛАВА III.

Еврен на Аравійскомъ полуостровъ. Переселеніе евреевъ въ Аравію. --Еврейскія племена въ Ятриб'є и вокругь этого города, а также въ округ'є Ханбарф. — Ихъ връпости и замки. — Евреи въ Ісменф. — Ихъ сила и вліяніе на арабскія племена. - Нъкоторыя племена принимають юданзмъ. -Іудейско-гимъяритское царство. — Абу-Кариба, первый іудейско-гимъяритскій царь, и еврейскіе мудрецы Каабъ и Ассадъ изъ Ятриба. — Юссуфъ Ду-Новасъ, последній і удейско-гимъ яритскій царь, и его смерть. — Распри еврейскихъ племенъ въ Ятрибъ съ арабами. — Еврейскій поэтъ Самунлъ бенъ-Адія и его сынъ Шованхъ. — Еврейскій глава Каабъ и войны ятриб. скихъ евреевъ. (500-622).

#### ГЛАВА IV.

магометь и евреи. Меккскій и мединскій основатель редигіи; его отношенія въ еврейству и въ аравійскимъ евреямъ. -- Абдадла Ибнъ-Садамъ и еврейскіе ансары; Пинхасъ Ибнъ-Ацура и еврейскіе противники Магомета. -- Война съ еврейскимъ племенемъ Бену-Каннукаа, его поражение и выселеніе. — Война съ Бену-Надиръ и ихъ выселеніе. — Еврейскій старъйшина Гуей; коалиціонная война противъ Магомета. — Война съ Бену-Куранца и ихъ погибель. — Война съ ханбарскими евреями; еврейскіе герон Кинана и Маргабъ. — Поражение ханбаровъ. — Еврейка Цаннабъ. — Враждебность корана къ евреямъ. Переселеніе ханбарскихъ и вадилькорскихъ евреевъ въ Куфу. (622-640). 

#### ГЛАВА V.

Первое гаонское стольтіе. Завоеванія ислама; Іерусалимъ. -- Нетершимость Омара; завъть Омара. — Еврейское суждение о владычествъ ислама. — Счастливое положение вавилонскихъ евреевъ. — Князь изгнания Бостанаи и дочь персидскаго царя, Дара.— Глава школы Р. Исаакъ и калифъ Али; санъ гаона. - Реформа бракоразводнаго закона. - Экзилархатъ и гаонать. — Торжество по поводу присяги экзидархамъ; академіи и ихъ коллегін.— Устройство общинъ. — Отлученіе. — Единеніе разсвянныхъ евреевъ. -- Угнетенное состояние вестготско-испанскихъ евреевъ. -- Соборы и законы.— Толедскій архіепископъ Юліанъ и евреи.— Попытка заговора; еврен, осужденные на рабство, получають, какъ следствіе побелы ислама, 

#### ГЛАВА VI.

#### 

Начало гаонскаго стольтія. Начало ново-сврейской литературы и антиталиудическаго движенія. Участіе евреевь въ арабской литературів и язывь; Мессерь - Гаван, Суманрь, возвращение въ библин; введение знаковъ гласныхъ и удареній: Монсей пунктаторъ. — Ассирійская система пунктацін.— Ново-еврейская повзія; Іосифъ бенъ-Іосифъ, Симонъ бенъ-Канфа; риона; Янан. Елеазаръ Калири и другіе литургическіе поэты.--Оппозиція Талмуду; ажемессія Серене. — Еврейскій глава Кауланъ и испанскіе евреи. — Глава школы Натронаи и в'вроотступники. — Пресабдованіе въ царствованіе императора Льва. — Переселеніе евреевъ въ Крымъ и въ страну Хазаровъ. – Аженессія Обадіа Абу-Иза. –

| Мессіанскій апокалипсисъ. — Война и гибель Абу-Изы. — Секта изавитовъ. — Князь изгнанія Соломонъ; Р. Ахан изъ Шабхи, авторъ шеел-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 150 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| тота. (658—760).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 199 |
| ГЛАВА VII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| Возникновеніе караниства и его послідствія. Ананъ бенъ-Давидъ, основатель караниства; его товарищи и ученики. — Массореты. — Р. Ісгудан гаонъ. — Новыя отношенія между экзилархатомъ и гаонатомъ. — Хазары и обращеніе ихъ къ еврейству; ихъ царь Буланъ и его еврейскій учитель Исаакъ Зангари. — Карлъ Великій и еврен. — Луккская фамилія Калонимосъ въ Майнцъ. — Происхожденіе німецкихъ евреевъ. — Еврейскій посланникъ Исаакъ. — Р. Махиръ въ Нарбоннъ. — Враждебныя евреямъ условія жизни въ калифать. — Сагалъ Аль-Табари. — Ісгуда Іудганъ персіянинъ и секта Іудганитовъ. — Веніаминъ Нагавенди и Макаріиты. — Мистика о воплощеніи Бога (Schiur Komah). — Мистики въ академіяхъ. — Споры объ экзилархать и гаонать. — Караимство; Нисси бенъ-Ноахъ. — Месви и Измаилъ и акбариты; Моисей Персіянинъ и Тифлиситы. — Моисей изъ Баальбека. — Непослідовательность и затрудненія въ караимствъ. (761—840) |     |
| ГЛАВА VIII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| Влагопріятное положеніе евреєвъ во Франкской монархін. Благосклонность императора Людовнка къ евреямъ; императрица Юдноь и ея любимцы; ихъ заклятый врагь Агобардъ; его посланіе противъ евреєвъ; прозелитъ Бодо - Еліазаръ; Людовикъ считаетъ евреєвъ находящимися подъ особеннымъ покровительствомъ императора. (814—840)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| тлава іх.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| Упадокъ экзилархата и начало еврейско - научной литературы. Императоръ Карлъ Лысый и евреи. — Еврейскій врачъ Седекія. — Еврейскій дипломатъ Іуда. — Амоло, врагъ евреевъ. — Соборъ въ Мо. — Антиеврейское посланіе Амоло. — Дъйствіе его. — Насильственное крещеніе евреевъ въ Византійской имперіи въ царствованіе Василья Македонянина и Льва. — Униженіе евреевъ и христіанъ въ калифатъ. — Упадокъ экзилархата и возвышеніе пумбадитской академіи; Палтои и Маръ-Амрамъ; чинъ молитвы. — Гаоны-писатели. — Симонъ Кагира. — Арабскій Іозиппонъ. — Исаакъ Израели. — Караимскіе писатели; Монсей Даран. — Аскетическое направленіе караимства. — Элдадъ Данитъ и Цемахъ гаонъ. — Ісгуда бенъ-Кораишъ. — Почетное положеніе евреевъ и христіанъ въ правленіе калифа Алмутадгида. — Упадокъ сурской академіи. — Когенъ - Цедекъ и его стремленія. — Экзилархи Укба и Давидъ бенъ - Саккаи. (840 – 928).         |     |
| глава х.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| Паденіе экзилархата, процвътаніе еврейской науки, эпоха Саадів и Хаздан; Авія. Саадія, его жизнь, юношескія произведенія, полемика съ караниствомъ.— Соломонъ бенъ-Іерухамъ и его борьба съ Саадіей.— Экзилархъ Давидъ бенъ-Саккаи.— Саадія выбранъ въ гаоны, его споры                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |

съ Давидомъ, сложеніе сана и авторская діятельность; его религіозная

| философія.— Еретикъ Хивін Балхи.— Примиреніе Саадін съ Давидомъ.—    |
|----------------------------------------------------------------------|
| Паденіе экзилархата. — Смерть Саадін. — Паденіе сурской академін. —  |
| Ааронъ Ибнъ-Саргаду. — Іаковъ бенъ-Самунать и его борьба съ каран-   |
| мами: Абулсари Сагаломъ, Іефетомъ бенъ-Али; Менагемъ Гиции. – Давидъ |
| Алмокамецъ. — Ааронъ бенъ-Ашеръ и его массоретскія сочиненія, завер- |
| шеніе массоретскаго текста. — Еврейскія общины на Крымскомъ полу-    |
| островъ. (928—970)                                                   |

#### ГЛАВА ХІ.

( $\Pi$  podo  $\lambda$  we exie).

Процейтаніе еврейской науки, эпоха Саадін и Хаздан; Европа. Четыре основателя новыхъ талмудическихъ шволъ въ Африкв и Европв. — Р. Монсей бенъ-Ханохъ и Кордовская община. — Р. Хушіель и Канруанская община. — Дунашъ бенъ-Тамимъ. — Саббатан Донноло и св. Нилъ. — Еврен въ Испанін; министръ изъ евреевъ, Хаздан Ибнъ-Шапрутъ, его характеръ и двянія. — Посланіе къ еврейскому хагану Іосифу Хазарскому. — Потрясеніе Русскими Хазарскаго царства. — Менагемъ бенъ-Сарукъ и Дунашъ бенъ-Лабратъ. — Введеніе ново-еврейскаго размѣра стиховъ. — Разцвётаніе еврейско-испанской поэзін. — Кордовская школа. — Р. Ханохъ и Ибнъ-Абитуръ. — Смерть Хаздан. (940—970). . . 330

#### ГЛАВА ХП.

Заря еврейско-испанской культуры и наденіе гаоната. Гаонъ Шерира и его сынъ Гаи; историческое посланіе Шериры; Манасія Ибнъ-Кацра; еврейско-испанскія общины; ученики Менагема и Дунаша; Ісгуда Хаюгъ; Гассанъ бенъ-Маръ-Гассанъ; споръ между Р. Ханохомъ и Ибнъ- Абнтуромъ; Іаковъ Ибнъ- Гау и его судьба. — Французскіе еврен; Натанъ Вавилонянинъ въ Нарбоннѣ; Р. Леонтинъ; Германскіе еврен; Оттонъ ІІ и Калонимосъ; Р. Гершомъ и его распоряженія; Р. Симеонъ изъ Майнца; прозелитъ Вецелинусъ; императоръ Генрихъ ІІ и преслъдованіе евреевъ въ Германіи; калифъ Гакемъ и преслъдованіе евреевъ въ Египтъ и на Востокъ; еврейскій хаганъ Давидъ и Русскіе; паденіе еврейско-хазарскаго царства; караниство; Іосифъ Алкаркассани и Леви Галеви. (970—1027).



### Третья эпоха перваго періода.

### САБУРЕЙСКОЕ ВРЕМЯ.

### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

### Вавилонія и Іудея.

Обзоръ; Зендики; царь Кобадъ и реформаторъ Мацдакъ; экзилархъ Маръ-Сутра II, Маръ-Ханина; возстаніе Вавилонскихъ евреевъ; казнь Маръ-Сутры и Маръ-Ханины; преслѣдованіе и выселеніе; Сабурейцы Р. Гица Сурскій и Р. Симуна Пумбадитскій; новое преслѣдованіе въ царствованіе Гормиздаса IV; приверженность евреевъ къ узурпатору Баграму; открытіе вновь школъ; главы школъ и экзилархи. — Угнетенное состояніе евреевъ въ правленіе византійскихъ императоровъ. — Мѣста ихъ пребыванія въ Іудеѣ; еврейскіе возницы и участники въ конныхъ ристалищахъ въ Палестинѣ; слабая ученая дѣятельность въ Іудеѣ; императоръ Юстяніанъ и его антиеврейскія постановленія; его эдиктъ противъ агадскаго способа толкованія; еврейско-африканскія общины въ Боріонѣ; неудовольствіе евреевъ на византійскую тираннію; ихъ участіе въ войнѣ Персовъ съ Палестиной; Веніаминъ Тиверіадскій; воинственныя дѣянія палестинскихъ евреевъ; сннайскій монахъ; евреи держатъ сторону Ираклія; вѣроломство этого императора въ отношеніи къ евреямъ; преслѣдованіе и новое изгнаніе евреевъ изъ Іерусалима.

#### 500-630.

Въ началѣ шестаго вѣка еврейство повидимому было безповоротно осуждено на распаденіе и уничтоженіе. Если-бъ прозорливый наблюдатель могь въ то время бросить взглядъ на внѣшнее и внутреннее состояніе евреевъ въ тѣхъ странахъ, въ которыхъ они во множествѣ поселились послѣ разсѣянія, то нашелъ бы юданэмъ, какъ религіозно-національное учрежденіе, при послѣднемъ издыханіи и не могъ бы предсказать ему долгаго существованія. Серьезная опасность угрожала той организаціи еврейства, которая выработалась четырехвѣковою дѣятельностью. Христіанство, преслѣдуя

еврейскихъ учителей и учреждая патріархатъ, подавило юдаизмъ въ Іудев и довело его до безсилія; теперь религія маговъ угрожала еврейству въ его второмъ отечествѣ, въ Вавилоніи. Въ еврейскихъ странахъ евреи въ то время еще не пробудились для самосознанія и, сверхъ того, вели борьбу съ христіанствомъ, которое оспаривало у нихъ каждую пядь земли и воспрещало всякое жизненное проявленіе. Только въ сѣверной Аравіи еврейскія племена имѣли нѣкоторую независимость, а въ южной Аравіи достигли высшей степени силы и даже образовали родъ государства. Однако, для жизни этого еврейскаго государства и свободныхъ еврейскихъ племенъ не доставало духовнаго принципа, который могъ бы охранять ихъ и сплачивать во-едино. Потому-то сказанное государство было разрушено дыханіемъ исторіи, а племена доведены до рабства и распаденія.

И во внутреннемъ развитіи еврейство достигло въ шестомъ вѣкѣ до тѣхъ предѣловъ застоя, за которыми начинается прекращеніе духовной дѣятельности и смерть. Выработка Талмуда и, — правда, осторожное, — истолкованіе закона во всемъ его объемѣ и со всѣми основаніями, придавали еврейству живость и свѣжесть, открывали умамъ обширное поле для развитія ихъ силъ и представляли случаи удовлетворить стремленіе къ созиданію новаго. Во всестороннемъ уразумѣніи и въ обладаніи этого многослойнаго матеріала было что-то привлекательное. Эта прелесть, по заключеніи Талмуда Рабиной и его сотрудниками, повидимому, изчезла. Все было высказано, облумано, приведено въ порядокъ, ни одинъ важный вопросъ не остался, повидимому, безъ обсужденія и рѣшенія; оказывалось только мѣсто для дѣятельности второстененныхъ умовъ, стремившихся опредѣлить норму для религіозной жизни или сдѣлать выборь изъ предложеннаго матеріала. Изсякли также источники, изъ которыхъ могла черпать пробужденная фантазія вдохновенія. Односторонность талмудическаго направленія отнимала всѣ высокія качества у живой воды библейской поэзіи, и агадское истолкованіе св. Писанія превратилось въ пустословіе.

Какою силою одарилъ Господь еврейство, что оно могло, не смотря на препятствія, пробиться снова изъ мрака къ свёту!

Мы начнемъ свой обзоръ съ положенія евреевъ въ Вавилоніи (Персіи), которая все еще была главною ареной еврейской исторіи и законодательнымъ авторитетомъ для близкихъ и дальнихъ общинъ. Едва оправились евреи отъ долговременнаго и жестокаго гоненія, воздвигнутаго царемъ Фируцемъ, какъ подверглись новымъ бъдствіямъ, которыя ниспровергли трехвъковый порядокъ. Фируцу наслъдовалъ царь Кобадъ (Ковадъ, Кабадесъ), человѣвъ слабый, но не безъ добрыхъ свойствъ, бывшій игрушкою въ рукахъ фанатика, который побудиль его воздвигнуть гоненіе на евреевь. Въ царствованіе Кобада выступиль на сцену человѣкъ, кото-рый хотѣлъ преобразовать религію маговъ и сдѣлать ее нервенствующею. Мацдакъ, — такъ звали этого реформатора, — вообразилъ, что нашелъ средство содъйствовать побъдъ свъта надъ тъмою, побъдъ Ормузда надъ Ариманомъ. Онъ считалъ страсть къ пріобрътенію и вождельніе къ чужимъ женамъ источниками всего зда въ родъ человъческомъ. Онъ хотель уничтожить эти причины и ввести общность имуществъ и женъ; онъ допускалъ брачные союзы даже между близкими кровными родственниками. По мнѣнію Мацдака, зданіе Зороастрова ученія могло быть лучше всего основано на коммунистическомъ равенствъ. Такъ какъ Мацдакъ вель строго-аскетическую жизнь, то вскорт пріобртать многочи-сленныхъ приверженцевъ (около 501), которые воспользовались данною свободой и называли себя зендиками, т. е., истинными поклонниками Зенда (религіи жизни и свъта). Самъ царь Кобадъ быль его върнымъ ученикомъ и содъй-ствовалъ стремленіямъ Мацдака. Онъ издалъ повелъніе, чтобы всь жители персидскаго государства приняли ученіе Мандака и поступали сообразно съ нижъ. Нившіе классы народа дъйствовали, какъ ревноститиние зендики, присвоивали имъніе богатыхъ людей и захватывали понравившихся имъ женщинъ. Произошла такая путаница понятій о правъ и безправіи, о добродітели и порокахъ, какой еще не бывало въ исторіи народовъ. Хотя персидскіе вельможи низложили коммунистическаго царя и заключили его въ тюрьму, однако послідній біжаль и при помощи гунновъ снова вошель на престоль; тогда приверженцы Мацдака возобновили свои дівнія, такъ что многія діти, родившіяся въ царствованіе Кобада, не знали своихъ настоящихъ отцовъ, и никто не могь спокойно владіть своимъ имуществомъ. Коммунизмъ Мацдака не понравился народу. Мондгиръ, вассальный государь Гиры, близь Пумбадиты, не желавшій принять реформы Мацдака, долженъ быль искать спасенія въ бізстві; его місто заняль, по назначенію Кобада, другой арабскій глава.

Евреи и христіане, конечно, не были пощажены, и если отъ узаконеннаго хищничества зендиковъ страдали только богатые люди, то постановление объ общности женъ касалось всёхъ безъ исключенія общинъ. Чистота и святость брака были у евреевъ исконными добродътелями, которыя, благодаря талмудическому ученію, еще глубже укоренились въ сердцахъ. Евреи не могли допустить, чтобы ихъ жены и дочери подвергались ежеминутно позору, чтобы чистота семейной жизни, которую они берегли какъ зеницу ока, была осквернена. Поэтому они, кажется, оказали съ оружіемъ въ рукахъ сопротивление наглымъ нападениямъ зендиковъ, и возстаніе, пріурочиваемое однимъ историческимъ источникомъ къ этому времени, имъло, повидимому, своею цвлью избавление отъ невыносимаго коммунизма. Во главъ этого возстанія находился молодой экзилархъ Маръ-Сутра II. который, безъ сомнънія, быль необыкновенною личностью, потому что сага украсила чудесными чертами его рожденіе и лѣла.

•Маръ-Сутра (родился около 496) быль сынь одного ученаго князя изгнанія, Гуны, который получиль сань экзиларха (488—508) ) по смерти тирана Фируца. Онь быль еще ре-

<sup>1)</sup> Cm. замѣч. 1.

бенкомъ, когда умеръ его отецъ. Сага разсказываетъ слъдующимъ образомъ объ его рожденіи: экзилархъ Р. Гуна, имъвшій высокомърный характерь, вступиль въ споръ съ своимъ тестемъ Маръ-Ханиною и подвергь его тяжкому наказанію, хотя тоть принадлежаль къ числу известнейшихъ ученыхъ. Наказаніе состояло въ томъ, что Маръ-Ханина долженъ быль провесть целую ночь подъ открытымъ небомъ, у городскихъ воротъ; при этомъ было воспрещено всемъ евреямъ оказывать ему гостепримство. Маръ-Ханина горько плакаль по поводу этого уничиженія и желаль, чтобы всь члены экзилархова дома умерли внезапно. Но во сит Маръ-Ханина видълъ, будто онъ срубилъ всъ деревья въ кедровомъ лъсу, отъ котораго остался только одинъ низенькій отпрыскъ; когда же онъ хотель срубить и этоть отпрыскъ, тогда явился царь Давидъ, — потомками котораго считали себя экзилархи, — и воспретиль ему рубить. Проснувшись утромъ, Маръ-Ханина узналъ, что изъ всего экзилархова дома не осталось въ живыхъ ни одного человъка, и что будущность угасшаго дома заключается въ утробъ его родной дочери, супруги экзиларха Р. Гуны. Поэтому онъ съ нетерпъніемъ ожидаль разрѣшенія своей дочери отъ бремени и, не обращая вниманія на дождь и паляцій жаръ, стояль на стражь у ея дверей, дабы охранить ея отъ всякаго несчастнаго случая; наконедъ, онъ дожилъ до счастія видёть сына своей дочери, который и быль Марь-Сутра II. Эту последеною отрасль экзилархова дома Маръ-Ханина окружилъ нъжнъйшими попеченіями, воспиталь и обучиль, и радовался рановременному развитію мальчика, который уже на пятнадцатомъ году отличался разумомъ и познаніями, такъ что могъ принять санъ своихъ предковъ.

Во время малолетства Мара-Сутры должность экзиларха исправляль мужь его сестры Пахда, который однако быль новидимому нерасположень передать экзилархать законному наследнику. Поэтому дедь Марь - Ханина отправился съ нимь ко двору царя, вероятно Кобада, и достигь, безь сомнения подарками, низложения Пахды и инвеституры Марь-

Сутры (около 511). Этоть-то пятнадцатильтній экзилархъ выступиль съ оружіень въ рукахъ на защиту своихъ собратій. Влижайшимъ поводомъ въ возстанію послужила насильственная смерть главы школы, Марь-Исаака. Такъ какъ въ возстаніи участвоваль представитель еврейства, Маръ-Ханина, то возстаніе это, конечно, имъло религіозный характеръ. -- Четыреста еврейскихъ воиновъ составляли свиту Маръ-Сутры, который съ ея помощью въроятно изгналъ хищныхъ и развратныхъ сторонниковъ Мацдака изъ еврейской области въ Вавилоніи, и защитиль священнайшія права отъ наглыхъ нападеній. Далье онъ, какъ говорять, совершиль столь блестяще военные подвиги, что его не могли одольть войска, посланныя царемъ для подавленія возстанія. Маръ-Сутра завоеваль даже независимость и обложиль податью нееврейскихъ жителей Вавилоніи. Сага приписываетъ побъду еврейского оружія чудесному явленію въ видв огненнаго столпа, который во время битвы предшествовалъ воинственному эквидарху. Столицею крошечнаго еврейскаго государства сдълался городъ Махуза близь Ктезифона, и экзилархъ жиль здесь подобно царю. Столь счастливо окончившееся возстание евреевъ въ близкомъ къ падению персидскомъ государствъ представляется не невъроятнымъ, если мы вспомнимъ, что за пять стольтій предъ тымъ двое юношей безъ всякихъ средствъ, Азинан и Анилаи, могли основать въ той же странъ независимую еврейскую общину и отказывать въ подданствъ персидскому царю.

Завоеванная Маръ-Сутрой независимость продолжалась около семи лётъ; наконецъ, евреи были побъждены многочисленнымъ персидскимъ войскомъ. Самъ экзилархъ взятъ при этомъ въ плёнъ. Пораженіе евреевъ сага объясняетъ тёмъ, что они, привыкнувъ къ войнѣ, забыли о религіи и иравственности; вскорѣ затёмъ угасъ и огненный столпъ, видимый знакъ побъды. Экзилархъ Маръ-Сутра и его престаръдый дёдъ Маръ-Ханина были казнены, и трупы ихъ выставлены на мосту въ Махупѣ (около 520). Жители этого города лишились имущества и заключены въ тюрьму; вѣроятно,

преследование распространилось гораздо дальше. ны экзилархова дома спаслись бъгствомъ въ Гудею, взявни съ собою экзилархова сына, котораго звали также Маръ-Сутрой, и который, выросши, сдёлался извёстнымъ своею ученостью. Следовательно, воздвигнутое Кобадомъ гоменіе нрекратило на некоторое время существование экзимархата въ Вавидоніи. Талмудическія академіи были также закрыты, потому что законоучители, будучи преследуемы, должны были скрываться. Въжали два человъка, пользовавшиеся авторитетомъ, вменно, Р. Агунаи и Р. Гица; последній поселился на ръкъ Цабъ, гдъ въроятно было безопаснъе отъ преслъдованія. Другіе б'єжали въ Палестину или Аравію. Мщеніе Кобада по поводу возстанія, возбужденнаго фанатизмомъ, нанесло такой сильный ударъ исторической жизни вавилонскихъ евреевъ, бившейся въ сурской и пумбадитской академін, что она оправилась уже много времени спустя. Однако преследованіе, кажется, не распространилось на всю Персію, ибо въ войскъ Кобада, сражавшенся противъ греческаго полководца Велизарія, находились также еврейскіе солдаты, на которыхъ персидскій военачальникъ обращаль столь великое вниманіе, что просиль о перемиріи, дабы дать имъ вовножность отправдновать Пасху въ спокойствии 1).

По смерти Кобада преследованіе вавилонских вереевъ прекратилось само собой. Хогя его преемникъ, Хозрой Нуширванъ, не былъ расположенъ къ евреямъ и обложилъ ихъ поголовною податью, за исключеніемъ дётей и стариковъ 2); однако это надобно считать не выраженіемъ нетерпимости и ненависти, а лишь средствомъ наполнить государственную казну. Во все многолётнее царствованіе Хозроя не замёчается даже слёдовъ непріязненности къ евреямъ. Едва было возстановлено спокойствіе, какъ представители вавилонскихъ евреевъ поспёшили реставрировать учрежденія, пробудить

<sup>1)</sup> Bar-Hebraus Historia Chronicon Syriacum; тексть, стр. 85.

<sup>3)</sup> Khondemir въ Саси Recherches sur quelques antiquités de la Perse, стр. 372.

дъятельность школь и, такъ сказать, связать порванную цъпь преданія.

Призвали обжавшаго Гицу, поселившагося на рѣкѣ Цабѣ, и предложили ему мѣсто учителя въ Сурѣ; главою пумбадитской академіи былъ назначенъ Р. Симуна. Къ тому же времени относится еще третье имя: Р. Рабаи изъ Роба (недалеко отъ Нагардеи), котораго положеніе и обязанности представляются однако сомнительными 1). Этимъ лицамъ съ нодчиненными имъ товарищами и учениками не оставалось ничего инаго дѣлать, какъ всецѣло посвятить Талмуду свою дѣятельность. Это составляло единственную цѣль всѣхъ мыслителей и благочестивыхъ людей того времени, которая вмѣстѣ съ тѣмъ удовлетворяла религіозной ревности и честолюбію, доставляла душевное спокойствіе, приносила славу и содѣйствовала какъ духовнымъ, такъ и земнымъ стремленіямъ. Благодаря преслѣдованію, ученіе дѣлалось для всѣхъ нихъ тѣмъ дороже и священнѣе. Талмудъ былъ для всего народа священнымъ предметомъ, вокругь котораго всѣ толпились.

Но ученики послъднихъ амореевъ утратили творческую силу, чтобы вести Талмудъ далве; кромъ того, матеріалъ и способъ обработки представлялись уже законченными въ такой степени, что не могли болье ни увеличиться, ни расшириться. Застой въ изученіи Талмуда, замічаемый уже по смерти Р. Аши, послъдняго великаго аморы, усилился спустя стольтіе. Поэтому, главы школь довольствовались только поддержаніемъ древняго обычая собирать вокругъ себя учениковъ въ учебные мъсяцы — Адаръ (Мартъ) и Эллулъ (Сентябрь), предлагать имъ учебный матеріаль, указывать способъ и назначать задачи для самостоятельныхъ занятій. Правда, они по извъстной нормъ установили для обрядовъ, а также для гражданскаго и брачнаго права, многіе пункты религіозно-законной жизни, которые до того времени оставались безъ ръшенія, или о которыхъ существовали въ школахъ различныя интенія. Необозримый матеріалъ Талмуда,

<sup>1)</sup> Сравн. замѣч. 2.

остававшійся неопреділеннымъ по причині споровъ и противоречій, должень быль сделаться пригоднымь для практическаго употребленія. Ибо колебаніе и неопределенность не могли быть терпины, если только въроучители не хотъли допустить религіозную жизнь до упадка. Судьи нуждались въ опредъленной нормъ, по которой могли бы ръшать встръчающеся случаи, и каждый нуждался въ несомнънномъ правиль, которымь могь бы руководствоваться въ своей религіозной жизни. Этой сторонъ своей дівятельности, установленію религіозной и судебной практики по обсужденіи доводова за и протива, послъ-аморейские учители обязаны именемъ Сабуреевъ (Saburai), потому что они, обсудивъ различныя мнінія (Sebara), постановили окончательное різменіе 1). Сабуреи, дъятельность которыхъ началась тотчасъ по завершеніи Талмуда и только продолжалась Р. Гицой, Р. Симуной и товарищами ихъ, держались болье правтическаго, чъмъ теоретическаго направленія; для теоріи они сами не признавали себя авторитетами.

Сабурейскіе главы школь, Р. Гица и Р. Симуна, приняли на себя обязанность изложить письменно Талмудъ 2). Они пользовались при этомъ отчасти устнымъ преданіемъ, отчасти писанными замѣтками, сдѣланными тѣмъ или другимъ лицомъ, съ цѣлью помочь памяти. Такъ какъ потомки аморовъ находили важнымъ все, что исходило отъ этихъ авторитетовъ, то собирали всякое выраженіе, всякій анекдотъ, въ томъ видѣ, въ какомъ они были извѣстны въ учебныхъ кружкахъ, дабы передать потомству мудрость аморовъ во всей ея полнотѣ. Для объясненія темныхъ мѣстъ они дѣлали прибавленія, которыя отъ первоначальнаго текста отличались большею ясностью, а также общирностью. Въ этомъ, установленномъ сабуреями, видѣ получили Талмудъ современныя имъ общины и потомство. Послѣ нихъ почти не дѣлалось прибавленій къ Талмуду. — Неизвѣстно, сколько времени дѣй-

<sup>1)</sup> Сравн. замъч. 2.

<sup>9) 3</sup>antq. 2.

ствовали Р. Гица и Р. Симуна, которые называются последнии сабуреями 1), но, конечно, не более какъ до половины шестаго века. Вся собственно сабурейская эпоха продолжалась не более полустолетія (500—550).

Ни хроника, ни преданіе не сохранили именъ ихъ непосредственныхъ преемниковъ; эти имена пришли въ забъеніе во время преслъдованій, которымъ виовь подверглись школы.

Сынъ Ховроя Нуширвана, Гормиздасъ (Гормузъ) IV, былъ во всёхъ отношеніяхъ противоположенъ своему великому отцу. Пока жиль его воспитатель и советникь, Абуцургъ-Мигиръ, персидскій Сенека, — изобрътатель шахматной игры, до техъ поръ Горинздась опасался обнаруживать свой истинный характеръ. Когда же удалился этотъ мудрецъ, тогда проявилась нероновская натура этого царя и перешла за предълы умъренности и благоразумія. Подъ вліяніемъ маговъ, желавшихъ поддержать свою, клонившуюся къ паденію, религію и потому воздвигнувшихъ гоненіе на инов'врцевъ. Гормиздасъ обратилъ свой гнёвъ на подвластныхъ евреевъ и христіанъ. Неизвъстно, какъ сильно было это преслъдованіе; изв'єстно только то, что талиудическія школы въ Сур'в и Пунбадить были закрыты, а законоучители опять бъжали (около 581) толпами, какъ при Фируцъ и Кобадъ. Они поселились въ Фируцъ-Шабурв (недалеко отъ Нагарден), который служиль болье безопаснымь убъжищемь, такъ какъ находился далеко отъ персидской столицы Ктезифона и принадлежаль арабскому вельможь. Они продолжали свою дьятельность въ Фируцъ-Шабурй, гдй военикли новыя школы, изъ которыхъ особенно отличалась школа Р. Мари<sup>2</sup>).

Недолго однако продолжалось суровое правленіе Гормиздаса; персы были недовольны и волновались, враги Персіи вторгались со всёхъ сторонъ и овладёвали цёлыми областями. Государство Сассанидовъ досталось бы въ то время

<sup>1)</sup> Тамъ же.

<sup>2)</sup> Херира Посланіе 38, внизу. Я цитую по изданію В. Гольдберга въ Chephes matmonim. Ср. Зам'вч. 3.

счастливому поб'вдителю, если бы его не спасъ храбрый военачальникъ Баграиъ Чубинъ. Но когда неразумный царь зашель въ своемъ ослеплении такъ далеко, что заплатиль неблагодарностью спасителю отечества и велёль ему удалиться, тогда Ваграмъ возсталъ противъ него, низложилъ и заключиль его въ тюрьму, гдв тоть вноследстви и быль умершвленъ (589). Баграмъ сперва управлялъ отъ имени принца Хозру, но потомъ сбросиль маску и самъ взощель на тронъ. Персидскіе и вавилонскіе евреи прив'єтствовали его, какъ своего освободителя; онъ быль для нихъ темъ, чемъ за два стольтія предъ тымь быль императоръ Юліань для евреевь римской имперіи. Онъ избавиль ихъ отъ угнетенія и благопріятствоваль ихъ стремленіямъ. За то и евреи питали къ нему привязанность, помогали ему деньгами и людьми и служили для его трона опорою, безъ которой последній просуществоваль бы не долго. Ибо симпатіи персидскаго народа обратились вскоръ на законнаго престолонаслъдника, и только большая часть войска осталась верна Баграму; еврен, конечно, заботились о содержаніи войска и объ уплать ему жалованья. - Открытіе вновь школь въ Сурв и Пумбадитв, показанное въ хроникъ подъ 589 годомъ, безъ сомивнія, находится въ причинной связи съ приверженностью персидскихъ евреевъ въ этому государю. - Р. Хананъ Искійскій возвратился изъ Фирупъ-Шабура въ Пунбадиту и возстановиль древній академическій порядокь; віроятно и вь знаменитую академію въ Сурѣ назначенъ глава въ это же время, хотя имя его не упоминается въ хроникахъ.

Однако правленіе Ваграма было непродолжительно. Византійскій императоръ Маврикій, къ которому обратился бъжавшій паревичь Хозру, прислать ему на помощь войско, къ коему присоединились оставшіеся върными персы, дабы общими силами поразить Ваграма. Евреи поплатились жизнью за свою приверженность къ узурпатору. Персидскій полководецъ Мебодесъ, взявши городъ Махуцу, — построенный царемъ Нуширваномъ по образцу сирійской Антіохіи, названный имъ Антіохія Румійя и населенный множествомъ

евреевъ, — умертвилъ больніую часть последнихъ 1). Такая же участь постигла евреевь и въ другихъ и стахъ, въ которыя проникло побъдоносное войско Хозру. Разбитый Баграмъ бъжалъ къ гуннамъ. Хозру II, прозванный Фируцъ (Первицъ) вступилъ на прародительскій престолъ. Этотъ государь, справедливый и кроткій, болье похожій на своего деда Нуширвана, чемъ на отца Гормиздеса, не мстилъ евреямъ за ихъ участіе въ возстаніи. Во все его долгольтнее царствованіе (590—628) не замізчается даже слідовъ угнетенія евреевъ. Об'є академіи продожали существовать въ его царствованіе. Преемникомъ Р. Ханана быль Мари баръ Маръ, основавшій школу въ Фирупъ-Шабурѣ; въ это время главою школы въ Сурв быль Маръ баръ Гуна<sup>2</sup>) (609-620), въ эпоху котораго палестинскіе евреи одержали новыя побъды и потерпъли пораженія. Преемники этихъ учителей также извъстны: Ханинаи Пумбадитскій и Хананьягь Сурскій, которые видъли вторжение арабовъ и падение персидскаго господства 3). Ибо послъдніе сассанидскіе властители, которыхъ было десять въ краткій двінадцатильтній періодъ, не имѣли времени заниматься еврейскимъ населеніемъ своего потрясеннаго государства. Поэтому въ еврейско-вавилонской общинъ продолжалъ существовать старый порядокъ, и во главъ ея все еще стоялъ экзилархъ. Въ теченіе полустолътія, отъ возстановленія академій при Баграм' до эпохи арабскаго господства (589—640), прославились три Решъ-Галуты: Кафанаи 1), Ханинаи и Бостанаи; зрвлыя лета последняго изъ нихъ уже принадлежать следующей эпохе, въ которую онъ, пользуясь благопріятными обстоятельствами, поставилъ экзилархать на выстую степень могущества. До того времени уважение въ экзилархамъ основывалось болъе на симпатіи народа, чъмъ на признаніи этого сана государствомъ. Экзилархова фамилія была дорога сердцу народа, благодаря

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Замѣч. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Херира, тамъ же.

<sup>3)</sup> Херира, тамъ же.

<sup>4)</sup> Cm. 3amby. 4.

тому, что она происходила изъ дома Давидова и что экзилархи Гуна Мари и Маръ-Сутра II потерпъли мученическую смерть. Экзилархать быль остаткомъ славныхъ временъ, но такъ какъ экзилархи не отличались ничемъ особеннымъ. то имена ихъ, за исключениемъ немногихъ, забыты въ теченіе біздной воспоминаніями эпохи. Преимущественно эпоха Сабуреевъ принадлежить къ самымъ безплоднымъ во всей еврейской исторіи. Кром'в Маръ-Сутры, не было въ эту эпоху ни одной замъчательной личности. Представители Сабуреевъ, законоучители. были несамостоятельны, питались крохами талмудическаго времени и не оставили ни одного важнаго литературнаго произведенія, которое заслуживало бы быть сохраненнымъ для потомства. Еврейская Вавилонія, начавшаяся и развившаяся одновременно съ господствомъ Сассанидовъ, пала виъстъ съ нимъ, но, обладая большею духовною силой, не погибла, а воскресла надъ вліяніемъ животворнаго въянія исторіи.

Положеніе евреевь въ Іудет, въ шестомъ вткт, было еще хуже, а угнетеніе еще сильнте. Въ политическомъ отноменіи они, надобно византійскимъ евреямъ, находились подъ страшнымъ гнетомъ; законы младшаго Феодосія не потеряли своей силы и сдълались еще строже при Юстинъ старшемъ 1). Евреи не могли занимать почетныхъ должностей и строить новыя синаноги; преемники этого императора, болте суровые, чтмъ онъ, заботились о строгомъ исполненіи антиеврейскихъ законовъ. Какъ относились восточноримскіе императоры къ евреямъ, видно изъ словъ императора Зенона Исаврянина. Въ Антіохіи, гдъ, какъ и во встать большихъ городахъ Византійской имперіи, существовали конныя ристанія и соперничество двухъ партій, Голубой и Зеленой, послъдняя произвела разъ одно изъ тъхъ волненій, которыя ръдко оканчивались безъ кровопролитія. При этомъ случать Зеление умертвили также много евреевъ, бросили ихъ трупы въ огонь и сожгли синагогу. Импера-

<sup>1)</sup> Codex Justiniani L. I, T. V § 12.

<sup>«</sup>исторія ввркввъ».

торъ Зенонъ, получивъ о тоиъ извъстіе, сказалъ: Зеленые потому только достойны наказанія, что не сожгли виъсть съ мертвыми евреями и живыхъ 1). Народъ, одичавшій вслъдствіе соперничества партій, видъль въ ненависти императора къ евреямъ безмолвный вызовъ къ проявленію своей ярости противъ евреевъ. Преимущественно антіохійское населеніе издавна питало непріязнь къ евреямъ. Поэтому, когда изъ Константинополя прибылъ въ Антіохію искусный возница Калліопа, присталъ къ партіи Зеленыхъ и произвелъ волненіе, тогда евреи снова испытали звърскую жестокость этой партіи. Въ праздничный день Зеленые отправились въ Дафне, близь Антіохіи, и, безъ всякой видимой причины, разрушили синагогу и безчеловъчно умертвили молившихся (9 Іюля 507) 2).

Какъ много мѣста осталось для евреевъ въ странѣ ихъ предковъ? Объ этомъ нѣтъ никакихъ свѣдѣній въ письменныхъ памятникахъ того времени. Между тѣмъ какъ церковная литература упоминаетъ множество городовъ и мѣстечекъ Святой Земли, еврейская литература той эпохи не называетъ ни одного города или выдающейся личности, съ которыми можно бы было связать историческую нить. Только основываясь на разсѣянныхъ въ церковной исторіи свѣдѣніяхъ, можно приблизительно опредѣлить, въ какихъ городахъ Палестины жили евреи массами, и гдѣ едва замѣтно билась угасающая историческая и духовная жизнь.

Іерусалимъ уже давно пересталъ быть средоточіемъ для евреевъ и мало по малу сдълался христіанскимъ городомъ съ архіепископскою каеедрой и совершенно недоступнымъ для своихъ прежнихъ сыновъ. Возобновленное Константиномъ запрещеніе евреямъ вступать въ Святый Градъ продолжало существовать и строго соблюдалось свътскими и духовными властями. Только Тиверіада, чудесный городъ на

<sup>1)</sup> Malalas Chronographia, στρ. 389 и с. 18. (Οἱ πράσινοι ἐν Αντιοχεία) ἐφόνευσαν, φησίν, Ἰουδαίους μηθενὸς φειδόμενοι. Καὶ ἀνηνέχ βη τῷ αὐτῷ βασιλεῖ Ζήνωνι τό γενόμενον ὑπὸ τῶν πρασίνων πρὸς τοὺς Ἰουδαίους ἀσέβημα, και ἀγανάκτησε κατὰ΄ τῶν πρασίνων λέγων διὰ τὶ τοὺς νεκρούς μόνον τῶν Ἰουδαίων ἔκαυσαν; ἐκρῆν γὰρ αὐτοὺς τοὺς ζῶντας καῦσαι. Η ημτγю по изданію Воннера.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 396.

берегахъ озера, возведенный Р. Іоханановъ на степень академическаго города, остался на этой степени, сдълался поэтому средоточіемъ и быль также авторитетомъ для иноземныхъ евреевъ. Даже аравійскій царь охотно внималь увъщаніямъ, исходившимъ изъ Тиверіады <sup>1</sup>). Но и здъсь укоренилось христіанство и основало епископство. Въ галилейскихъ горныхъ городахъ жили евреи, въроятно занимаясь дъломъ своихъ предковъ, т. е. земледъліемъ и масличнымъ древоводствомъ.

Въ Назаретъ, колыбели христіанства, жило, повидимому, много евреевъ, судя по тому, что въ этомъ городъ не было основано епископской каерры. Евреи жили также въ Скиеополисъ (Беесанъ), который въ томъ столътіи былъ столицею второй Палестины (Palestina secunda), и въ Неаполисъ (Сихемъ), самарянской столицъ съ того времени, какъ Самарія сдълалась христіанскою страной 2). Но во всъхъ этихъ городахъ, за исключеніемъ Назарета, евреи составляли наименьшую часть жителей и почти изчезали среди преобладающаго христіанскаго населенія. Христіанство совершенно овладъло Іудеей; по всей странъ были разсъяны церкви и монастыри.

Мы ничего не знаемъ о гражданской жизни и о занятіяхъ палестинскихъ евреевъ того времени. Замѣчательно, что они, не смотря на презрѣніе со стороны государства, питали страсть къ конскимъ ристаніямъ. Въ числѣ ихъ были также возницы, соперники и сторонники Зеленыхъ и Голубыхъ, какъ въ Константинополѣ, Антіохіи и въ другихъ большихъ городахъ Византійской имперіи. Но такъ какъ въ то время каждое явленіе жизни носило на себѣ отпечатокъ конфессіональнаго различія, то и къ соперничеству партій примѣшивалась религіозная вражда. Побѣда или неудача еврейскаго, самарянскаго или христіанскаго возницы были въ то же время поводомъ къ нападенію побѣдившей партіи на ея соперниковъ в).

<sup>1)</sup> Ср. Замъч. 5.

<sup>2)</sup> Tamb жe.

<sup>3)</sup> Malalas Chronographia 446, "Ηταν δέ καὶ άλλοι ήθιοχοι - Σαμαρείται καὶ Ἰουδαίοι.

Хотя у пачестинскихъ евреевъ существовала нъкоторая школьная деятельность, однако она была такъ слаба и незначительна, что до насъ не дошло имени мъстъ, въ которыхъ находились школы, и лицъ занимавшихся преподаваніемъ. Болье уважаемые законоучители носили титулъ преподавателей (Resch - Pirke, аруковрежітак) 1), и однимъ изъ нихъ быль младшій Маръ-Сутра, сынь казненнаго экзиларха того же имени 3), увезенный, какъ выше сказано, въ Палестину. Вибств съ Решъ-Пирке и подъ ихъ руководствомъ обучали другія лица, называвшіяся «старцами» (πρεσβύτεροι) или «учителями» (magistri). Скудныя средства къ жизни заставляли учителей взимать плату за обучение, чего прежде никогда не было и что также сильно порицалось современниками, хотя не могло быть устранено 3). Ученіе вполнъ соотвътствовало печальнымъ обстоятельствамъ того времени, было лишено всякаго значенія, самостоятельности и духа. Изученіе строгой галахи уже давно прекратилось въ Палестинъ. Агадская гомилія сдълалась любимымъ предметомъ слушателей и учителей. Но и въ этомъ отношени тотъ въкъ не отличался творчествомъ. Только собирали и сваливали вивств все, дошедшее отъ прежнихъ временъ. Собираніе агадъ было легко. Такъ какъ дозволялось записывать ихъ, то каждый записываль въ тетрадку небольшія агадскія изреченія или длинныя изложенія, и такимъ образомъ возникла литература агады или мидрашъ, которою пользовались проповъдники при обучении. Располагали агадскій матеріалъ или по тексту пятикнижія и пяти гагіографическихъ книгъ, читаемыхъ въ синагогъ, или соотвътственно важнъйшимъ субботамъ и праздникамъ. Галаха или изучение закона преподавалось только въ такомъ объемъ, какой былъ необходимъ

Theophanes Chronographiae I, 356. Τούτω τῷ ἔτει — ἐσταπίασαν οἰ Ἰουδαῖοι καί Σαμαρεῖται ἐν Καισαρεία τῆς Παλαιστίνης, καί ποιήσαντες πρὸς ἀλλήλους ἐν τάξει Πρασινοβενέτων ἀπῆλθον τοῖς Χριστιανοῖς τῆς αὐτῆς πόλεως.

<sup>1)</sup> Justiniani novellae Nº 146.

<sup>\*)</sup> Seder Olam sutta, конецъ.

<sup>3)</sup> Massechet Darah-Erez c. 4.

для обыденной религіозной практики (Ma'asséh). Немногіе знатоки собрали для обрядовъ все, сказанное о нихъ въ древнихъ бораивахъ или въ іерусалимскомъ Талмудѣ, и прибавили также то, что было освящено, какъ религіозный обычай (Minhao), употребленіемъ въ общинахъ. Такимъ образомъ возникли такъ называемые малые трактаты (Massechtot Ketanot). До насъ дошло имя только одного изъ этихъ собирателей. Нѣкто Р. Іонаванъ считается послѣднимъ практижомъ 1) (Ssof Ma'asséh), но неизвѣстно, когда именно онъ жилъ. Говорится приблизительно, что онъ дѣйствовалъ послѣ Р. Гицы и Р. Симуны (слѣдовательно, послѣ 550).

Характеръ богослуженія измінился въ это время. Прежде, каждый, даже несовершеннольтній, могь выступить въ качествъ чтеца; теперь же, когда изчезло знаніе еврейскаго языка, потребовалось особое для того лицо — Хазанъ <sup>2</sup>). Хазанъ читалъ нараспъвъ извъстныя части богослуженія 3). Хотя главною частью богослуженія въ субботу, праздники и полупраздники, осталось чтеніе Св. Писанія съ таргумическимъ переводомъ и съ агадскимъ толкованіемъ прочитаннаго текста; однако введены уже новыя части, состоявшія изъ псалмовъ или изъ переложенныхъ молитвъ (Pijut, Chasanut) 1). Тогда же соблюдались особые обычаи при богослужении, которые утратились съ теченіемъ времени. Не только книга Есеири, но и прочія четыре такъ называемыя гагіографическія книги (Megillot; Піснь пісней, Ruth, Kohelet и Echa), прочитывались послъ объда и объяснялись согласно агадъ 3) въ одну или въ двъ субботы, предшествующія тому дню, въ который эти книги прочитывались предъ всемъ народомъ.

До царствованія Юстиніана палестинскіе и византійскіе евреи, хотя лишенные правъ гражданства, пользовались однако религіозною свободой. Императоры не вмѣшивались

<sup>1)</sup> См. Замвч. 2.

<sup>2)</sup> Massechet Soferim c. 10 halacha 7; 11, 4; 14, 14; 20, 1.

<sup>3)</sup> Soferim 14, 9; 20, 9.

<sup>4)</sup> Тамъ же 13, 10 слъд.; 14; 16, 12; 19.

<sup>5)</sup> Tamb me 14, 18; 18, 4.

въ ихъ внутреннія дъла. Юстиніанъ, первый, еще болье ограничиль евреевь въ гражданскомъ отношеніи и, сверхъ того, насиловаль ихъ совъсть. Онъ постановиль не допускать евреевъ свидетельствовать противъ христіанъ, а только противъ ихъ единовърцевъ (532) ); но евреи въ этомъ случаъ имели еще преимущества надъ самарянами, свидетельство которыхъ совствиъ не принималось въ уважение, и которые не имъли права завъщать свое имущество. Это быль родъ наказанія самарянамь за ихъ многократныя возстанія противъ императорской власти и за избраніе себ' въ цари Юліана бенъ Сабара (около 530). Такъ какъ евреи не участвовали въ этихъ возстаніяхъ 3), то и получили нъкоторое преимущество надъ самарянами. Однако Юстиніанъ издалъ также законъ противъ евреевъ. Хотя евреи и самаряне, наравнъ съ еретиками, не могли занимать почетныя должности, однако въ силу одного постановленія были обязаны отправлять тяжелую и дорогую должность декуріона, не пользуясь притомъ соединенными съ нею привиллегіями, именно, избавленіемъ отъ телеснаго наказанія и отъ ссылки. «Они должны, хотя бы со стенаніемъ, нести иго, но считаются недостойными всякой почести» (537) 3).

Этотъ же императоръ воспретилъ евреям: праздновать Пасху прежде христіанскаго праздника Свѣтлаго Воскресенія. Областнымъ правителямъ было приказано наблюдать за этимъ. Всякій разъ, когда еврейская Пасха приходилась раньше Святой Недѣли (въ годъ, предшествующій високосу), евреи уплачивали громадныя денежныя суммы въ наказаніе за то, что осмѣливались совершать праздничное богослуженіе и ѣсть опрѣсноки (около 540) 1). Юстиніанъ вмѣшался также и въ другія религіозныя дѣла евреевъ. Въ одной еврейской общинѣ, быть-можетъ константинопольской, произошель расколъ. Часть общины желала, чтобы чтенію пяти-

<sup>1)</sup> Codex Justiniani L. I, T. 5 § 21; Novella 45.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) См. Замвч. 6.

<sup>3)</sup> Novella 45.

<sup>4)</sup> Procop. historia arcana c. 29. Edit. Bonn., III, crp. 156.

книжія и пророковъ предшествоваль переводъ Отрывка на греческій языкъ для лицъ, незнающихъ древне-еврейскаго языка, и для женщинъ. Набожные люди и въ особенности законоучители испугались употребленія греческаго языка при богослужени, въроятно потому, что тогда агадское толкованіе было немыслимо. Споръ разгоріздся до такой степени, что греческая партія обратилась за рішеніемь къ императору, къ безаппелляціонному судьъ. Юстиніанъ не могъ иначе ръшить, какъ въ пользу греческой партіи, и потому повелълъ евредиъ употреблять при богослужении переводъ семидесяти толковниковъ или Аквилы. Кромъ того, въ другихъ провинціяхъ могли читать Св. Писаніе и на иномъ явыкв, напр. на латинскомъ въ Италіи. Хотя онъ, подъ страхомъ тълеснаго наказанія, запретиль приверженцамь древняго богослуженія налагать проклятіе на греческую партію, но и это постановленіе можно бы, конечно, считать справедливымъ, ибо императоръ ограждалъ имъ свободу богослуженія. Однако другой пунктъ въ томъ же эдиктъ не допускаетъ никакого сомнанія въ томъ, что Юстиніанъ ималь въ виду только церковные интересы, такъ какъ предполагалъ, что евреи, употребляя при своемъ богослужении принятый христіанами переводъ семидесяти толковниковъ, обратятся наконецъ въ христіанство. Подъ страхомъ тяжкаго наказанія, онъ повелълъ, чтобы всъ еврейскія общины Византійской имперіи употребляли при субботнихъ чтеніяхъ греческій или латинскій переводъ Св. Писанія. Далье, онъ воспретиль агадское толкованіе (δευτέρωσις). Синагогальное богослуженіе должно было поэтому служить средствомъ къ обращенію евреевъ. Юстиніанъ такъ заботился объ этомъ, что приказалъ своему министру Ареобиндусу объявить всемъ областнымъ правителямъ эдиктъ объ употребленіи греческаго перевода при синагогальномъ богослужени и внушить имъ о буквальномъ исполненіи этого постановленія (13 Февраля 553) 1).

<sup>1)</sup> См. Замвч. 7.

Однако этотъ эдиктъ не имълъ никакихъ последствій; потребность въ переводъ Св. Писанія была у евреевъ такъ слаба, что они не желали имъть его. Греческая партія стояла одиноко, и тамъ, гдъ въ общинъ царствовало единодушіе, не представлялось особенныхъ затрудненій отправлять богослужение по древнему образцу и ускользать отъ бдительности властей. Тъмъ не менъе проповъдники продолжали пользоваться агадскимъ толкованіемъ и не пропускали случая къ нападенію на Византію. «Тамъ червь безъ числа» (псаломъ), «это означаетъ безчисленные эдикты, издаваемые Римскою имперіей (Византіей) противъ насъ; большія и малыя животныя — герцоги, правители и полководцы; кто присоединится (изъ евреевъ) къ нимъ, тотъ сдълается предметомъ позора» 1). «Какъ спущенная стрёла замёчается тогда только, когда поразить сердце, такъ точно и декреты Исавріи (Византіи). Ея стрѣлы являются внезапно, и замѣчаешь ихъ не ранте, какъ услышишь слово, осуждающее на казнь или тюремное заключение. Ея писанія суть летящія днемъ стрылы»<sup>2</sup>). Въ этомъ смысль проповыдывали учители въ Гудев.

Нельзя однако умолчать о томъ, что Юстиніанъ ни прямо, ни косвенно не принуждалъ евреевъ къ христіанству, какъ принуждалъ самарянъ. Опасался ли онъ ихъ отвращенія къ этой религіи и ихъ многочисленности? Только отдаленная африканская община, Боріонъ, близь Мавританіи, обращена Юстиніаномъ въ христіанство. Боріонскіе евреи относили начало своей общины ко временамъ Соломона и хвалились тъмъ, что мудрый царь построилъ ихъ синагогу. Они составляли небольшое свободное государство, неплатившее дани ни римлянамъ, ни впослъдствіи вандаламъ. Во время похода Велизарія противъ вандаловъ, боріонскіе евреи, въроятно, оказали сопротивленіе, потому что Юстиніанъ принудилъ ихъ окреститься и обратилъ ихъ древнюю синагогу въ христіанскій храмъ \*).

<sup>1)</sup> Midrasch Tehillim къ псалму 104.

ч) Тамъ же, въ псалму 120.

<sup>3)</sup> Procop. de aedeficiis VI, 2.

Палестинскіе евреи были недовольны правленіемъ Юстиніана, которое лежало на нихъ тяжкимъ бременемъ. Стефанъ, правитель первой Палестины, безъ сомненія, не отличавтійся отъ большинства чиновниковъ Юстиніанова времени, въроятно, усиливалъ гнетъ и потому былъ ненавидимъ. Но уже миновало то время, когда евреи, изнемогая подъ игомъ иноземнаго владычества, брались за оружіе и свергали это иго. Самаряне же были въ то время отважнъе и безразсуднѣе, потому что утратили многое по смерти императора Зенона. Оковы ихъ стали еще тяжелье, благодаря частымъ, но безполезнымъ возстаніямъ, изъ которыхъ одно, во главъ коего стояль ефемерный царь Юліань, сопровождалось безчеловъчнымъ избіеніемъ христіанъ. Еще строже принуждали ихъ къ обращенію, а кто не покорялся, тоть лишался имущества. Хотя кесарійскій епископъ Сергій доказаль имъ, что гораздо лучше не упрямиться и перейти въ христіанство, и хотя вмъстъ съ тъмъ онъ просилъ Юстиніана смягчить законы относительно самарянь; однако самаряне питали въ глубинъ души ненависть къ своимъ мучителямъ, причисляя къ нимъ всъхъ безъ исключенія христіанъ. Во время конскаго ристанія въ столицъ Кесаріи, самаряне напали на христіань. Еврейская молодежь участвовала въ этомъ нападеніи. Тѣ и другіе напали сообща на кесарійскихъ христіанъ, умертвили ихъ и разрушили церкви. Когда же на помощь къ христіанамъ пришелъ областный правитель Стефанъ, тогда бунтовщики сдълали на него и на его свиту столь сильное нападеніе, что принудили его скрыться въ преторіи, убили его и распространили ужасъ въ городъ и въ окрестностяхъ (Іюль 556). Самаряне быть-можеть надъялись на своего соплеменника Арсенія, который быль всемогущимь фаворитомь всемогущей императрицы и исполняль ея тайныя порученія 1). Супруга Стефана поспъшила въ Константинополь

<sup>1)</sup> Ero же historia arcana, edit. Bonn., стр. 150 — 152 и Cyrillus Scyphopolitanus St. Sabae vita въ monumenta ecclesiae graecae, edit. Cotelerii, Т. III, стр. 340.

возвъстить императору о смерти своего мужа и о возмущеніи въ Кесаріи; Юстиніанъ приказаль восточному намъстнику Аманціусу, жившему въ Антіохіи, дъйствовать оружіемъ. Аманціусь могь легко исполнить это приказаніе, потому что возстаніе было незначительно, такъ какъ въ немъ не принимали участія ни большинство самарянъ, ни палестинскіе евреи. Поэтому, наказаны были только виновные, но сообразно съ духомъ того времени: обезглавлены, повъщены, лишены правой руки и имущества 1).

Преемникъ Юстиніана, Юстинъ младшій, кажется, не изивниль законовъ, изданныхъ противъ евреевъ. Хотя онъ подтвердиль тяжкія постановленія своего предшественника относительно самарянъ и отнялъ у последнихъ право завещать инущество и дарить его при жизни, однако нътъ ни одного эдикта во вредъ евреянъ. Въ царствование императоровъ Тиверія и Маврикія нѣтъ и рѣчи объ евреяхъ. Только при узурпаторъ Оокъ, воскресившемъ времена Калигулы и Коммода, упоминается одно событіе, которое доказываеть, что произволь свётскихъ властей и притязанія духовенства доводили евреевъ до жестокихъ деяній. Въ Антіохіи, где издавна существовала ненависть между евреями и христанами и поддерживалась частыми столкновеніями, евреи, быть можеть, по поводу ристаній въ циркъ, напали на христіанъ, отплатили имъ сторицею за вынесенныя страданія, убили попавшихъ имъ въ руки и побросали ихъ трупы въ огонь, по примъру Антіохіи (стр. 17).

Надругавшись надъ патріархомъ Анастасіемъ, прозваннымъ Синаитомъ, они влачили его по улицамъ, прежде чѣмъ предали смерти. Оока, получивъ извѣстіе объ этомъ смятеніи, назначилъ Бонозуса восточнымъ намѣстникомъ, а Котиса начальникомъ восточныхъ войскъ, и приказалъ имъ смирить бунтовщиковъ. Но антіохійскіе евреи оказали мужественное сопротивленіе. Римское войско призвало на помощь многочисленные отряды изъ сосѣднихъ областей и сдѣлало вновь

<sup>1)</sup> Malalas Chronographia, 488. Theophanes Chronographia I, 356.

нападеніе; евреи положили оружіе и понесли наказаніе: римскій полководець казниль однихь, изув'ячиль другихь, послаль въ ссылку третьихъ (Сентябрь и Октябрь 608) 1).

Злодъяніе виператора Ооки дало евреямъ неожиданный случай обнаружить свое неудовольствіе. Оока отняль престоль у своего предшественника Маврикія; зять последняго, персидскій царь Хозру II, напаль на римскія владінія на Востокъ. Безчисленное персидское войско вступило въ Малую Азію и Сирію, не смотря на то, что новый императорь Ираклій ув'вдомиль персидскаго царя о заслуженномь наказаніи Ооки и просиль о мирь. Отрядь персидскаго войска, подъ предводительствомъ Шарбарцы, сощелъ съ Ливанскихъ горъ, чтобы отнять Палестину у Византіи. Евреи, узнавъ о слабости христіанскаго войска и объ успахахъ персидскаго оружія, почувствовали въ своей груди непреодолиную жажду къ битвъ. Казалось, пробилъ часъ для отищенія за иноговъковыя страданія. Центромъ воинственнаго движенія евреевъ былъ городъ Тиверіада. Во главъ движенія сталъ Веніаминъ, обладавшій несметнымъ богатствомъ и употребившій его на покупку оружія для еврейскаго войска. Ко всёмъ палестинскимъ евреямъ послано приглашение собраться и примкнуть къ персидскому войску. Евреи вняли этому призыву. Сильные еврейскіе жители Тиверіады, Назарета и галилейскихъ горныхъ городовъ сходились подъ персидскія

<sup>1)</sup> Theophanes, тамъ же I, 456. Годъ, котораго недьзя опредълить по греческому тексту, опредъляется по датинскому переводу Анастасія Библіотекаря, тамъ же II, 140. Неопредъленное выраженіе Θеофана: τούτω τῷ ἔτει Анастасій перевель: anno imperii Phocae septimo. Изъ этого перевода можеть быть пополнено недостающее мѣсто въ оригиналѣ: et non valuerunt (Bonosus et Kotys) sedare inquietudinem eorum (Judaeorum). Μѣсяцъ увазанъ въ Chronicon Paschale (edit. Bonn. I, 699): καὶ κατὰ πέρας τοῦ εκπτεμβρίου μηνὸς τοῦ ιδ' ινδιατιώνος ἀπηγρίλη ὡς ᾿Αναστάσιος ἀνηρίθη ὑπὸ στρατιωτών. Такъ какъ другіе источники единогдасно обвиняють евреевъ въ убіенін патріарха, то противорѣчіе между ними п Chronicon paschale не нначе можно увичтожить, какъ дополнивъ пробъль въ текстѣ этой хроники. Малаласъ, хронографія котораго не имѣеть конца, служить, кажется, главнымъ источникомъ для факта возстанія евреевъ въ Антіохіи; Өеофанъ часто приводить его слово въ слово.

знамена. Исполненные ярости, евреи, конечно, не пощадили христіанъ и ихъ церквей въ Тиверіадъ и положили конецъ епископству, хотя объ этомъ фактъ не говорится. - Подъ начальствомъ Шарбарцы они двинулись къ Герусалиму, дабы отнять у христіанъ Святый Градъ. Къ нимъ присоединились южнопалестинскіе евреи, и персидское войско, получивъ подкръпленіе отъ сарацынъ, взяло приступомъ Іерусалимъ (Іюль 614). Погибло въ этомъ городъ 19000 христіанъ 38). Следуеть считать вымысломъ, будто евреи продавали христіанскихъ пленниковъ персамъ и убивали ихъ хладнокровно. Только въ пылу битвы и въ упоеньи побъдой, могли евреи поступать съ своими врагами точно такъ, какъ поступили бы съ ними последние въ случат поражения. Ни одна партия не могла похвалиться чувствами человъколюбія въ ту эпоху, въ которую религозный фанатизмъ отуманивалъ головы и изсушалъ сердца. Конечно, евреи не щадили христіанской святыни. Всъ церкви и монастыри были сожжены, и въ этомъ евреи, безъ сомнънія, участвовали болье, чъмъ персы. Евреи, кажется, надъялись, что персы отдадуть имъ въ общинное владение Герусалимъ съ частью области.

Евреи, соединившись съ персами, бродили по Палестинъ, разрушали монастыри, которыми была усъяна страна, и изгоняли или убивали монаховъ. Одинъ отрядъ, состоявшій изъ іерусалимскихъ, тиверіадскихъ, галилейскихъ, дамаскихъ и даже кипрскихъ евреевъ, предпринялъ походъ противъ Тира, котораго еврейскіе жители (4000) объщали напасть врасплохъ на христіанъ, въ ночь на Свътлое Воскресенье, и умертвить ихъ. Еврейскій отрядъ, говорятъ, состоялъ изъ 20000 человъкъ. Но предпріятіе не удалось, потому что тирскіе христіане узнали о предстоявшей имъ опасности. Поэтому они предупредили врага, схватили еврейскихъ жителей, заключили ихъ въ тюрьму и ожидали прибытія еврейскаго отряда, который нашелъ городскія ворота запертыми. Тогда отрядъ, въ отмщеніе христіанамъ, разрушилъ церкви

<sup>1)</sup> Замвч. 8.

около Тира. Всякій разъ, когда тирскіе христіане получали изв'єстіе о разрушеніи церкви, они убивали сто изъ схваченныхъ евреевъ и бросали ихъ головы со стѣнъ. Такъ погибло 2000 евреевъ. Еврейское войско, опечаленное смертью единовѣрцевъ, отступило отъ города; тирцы преслѣдовали его 1).

Около четырнадцати лѣтъ палестинскіе евреи наслаждались успѣхомъ. Многіе христіане, изъ страха или для спасенія жизни. приняли еврейскую религію. Но особенно радовались евреи обращенію одного синайскаго монаха, который подъ новымъ именемъ Авраама женился на еврейкъ и сдѣлался ревностнымъ поборникомъ еврейства<sup>2</sup>).

Однако надежда, возлагаемая евреями на персидскаго побъдителя, не оправдалась. Персы не отдали имъ Герусалима и не сдълали ничего для устройства свободной еврейской общимы; напротивъ, хотели обложить ихъ высокою податью. Поэтому между союзниками возникли сильныя неудовольствія, которыя могли перейти въ непріятельскія действія. Персидскій полководець схватиль многихь палестинскихъ евреевъ и отправилъ ихъ въ Персію. Этотъ поступокъ усилиль неудовольствіе евреевь и побудиль ихъ къ сближенію съ императоромъ Иракліемъ. Этотъ государь служить примвромъ тому, что изнъженный сластолюбецъ можеть въ одну ночь сдёлаться пылкимъ героемъ; терпя въ теченіи многихъ лёть поражение отъ персовъ съ одной стороны, и отъ аваровъ съ другой, онъ одержалъ потомъ надъ ними рядъ блистательныхъ побъдъ. Ираклій оказался расположеннымъ привлечь евреевъ на свою сторону и поставить противника въ затруднительное положение. Поэтому заключиль съ евреями формальный союзъ, в роятно, при содъйствіи Веніамина Тиверіадскаго, объщаль имъ простить совершенныя ими надъ христіанами злод'вянія и даровалъ

<sup>1)</sup> Eutychius Alexandrinus (Ibn-Batrik) annale, II, 220 — 223.

<sup>2)</sup> Antonius a St. Saba homilia 84.

еще другія льготы, которыя впрочень неизв'єствы намъ (около 627) 1).

Побъды Ираклія, осявиленіе Хозру и возстаніе противъ него сына его Сироеса были причиною того, что къ греческому императору возвратились всв тв страны, которыя едва не сдълались навсегда персидскими сатрапіями. Вслъдствіе мира, заключеннаго между Иракліемъ и Сироесомъ, нивложившимъ и умертвившимъ своего престарълаго отца, персы очистили Іудею, и страна снова сділалась зависимою отъ Византіи (628). Осенью того же года короновавшійся императоръ торжественно вступиль въ Іерусалимъ, дабы возблагодарить на гробъ Спасителя о дарованіи неожиданной побъды и снова воздвигнуть въ Іерусалимъ похищенный Животворящій Крестъ. На своемъ пути Ираклій посттиль Тиверіаду, гдѣ богатый Веніаминъ оказаль ему гостепріимство и снабдилъ жизненными припасами византійское войска Императоръ, бестдуя съ нимъ, освтдомился о причинт его столь враждебнаго расположенія къ христіанамъ; Веніаминъ откровенно отвѣтилъ: «Потому что они враги моей вѣры» 2).

Когда Ираклій вступиль во Святой градь, монахи и патріархь Модесть настоятельно потребовали оть него, истребленія всёхь палестинскихь евреевь, какь въ наказаніе за ихъ поступки съ христіанами, такь и въ видахъ предосторожности, дабы они при какомъ-либо новомъ вторженіи непріятеля не возстали опять на христіань. Императорь отказаль, ссылаясь на свое торжественное и христіанское об'єщаніе, данное евреямъ, котораго онъ не могь нарушить, не согрѣшивъ предъ Богомъ и не сдѣлавшись клятвопреступникомъ предъ людьми. На это фанатическіе монахи отвѣчали, что умерщвленіе евреевъ, далеко не составляя преступленія, будеть напротивъ богоугоднымъ дѣломъ. Они хотѣли принять грѣхъ на себя и учредить особый постъ, именно, отказывались отъ яицъ, сыра и рыбы въ теченіе первой не-

<sup>1)</sup> Замвч. 8.

<sup>2)</sup> Замвч. 8.

дъли великаго поста. Императоръ сдался и воздвигъ гоненю на евреевъ во всей Палестинъ: умерщвлены всъ тъ, которые не успъли скрыться въ горахъ или бъжать въ Египетъ 1).

Въ Египтъ еще существовали тогда еврейскія общины, и даже въ Александріи поселились опять евреи, изгнанные оттуда Кирилломъ въ началъ пятаго въка. Александрійскій еврей, по имени Урбибъ, славившійся своимъ богатствомъ и щедростью, питалъ неимущихъ во время голода, безъ различія въроисповъданій <sup>2</sup>). Конечно, осталась одна лишь тынь отъ прежняго блеска и значенія александрійскихъ евреевъ. Но если они, при общемъ упадкъ того времени, утратили способность къ наукамъ и образованію, то сохранили теплое чувство состраданія къ своимъ страждущимъ братіямъ. Они братски принимали несчастныхъ бъглецовъ изъ Тудеи, изгнанныхъ монашескимъ фанатизмомъ. Воздвигнутое Иракліемъ гоненіе не коснулось только Веніамина Тиверіадскаго, главнаго дъятеля въ возстаніи противъ римлянъ; но Веніаминъ пожертвоваль религіей ради своего спокойствія и, склонясь на увъщанія императора, приняль крещеніе 3). Память объ этомъ гоненіи сохранялась еще долго, и восточные христіане, именно, копты и марониты, соблюдали въ течение многихъ стольтій пость, установленный по этому поводу 1).

Ираклій возобновиль при этомъ случать адріановы и константиновы эдикты, воспрещавшіе евреямъ вступать въ Іерусалимъ и его окрестности (628) в). Преслідованіе палестинскихъ евреевъ въ царствованіе Ираклія дало сагіт поводъ къ слітующему разсказу: Ираклій узналь отъ астрологовъ, что Византійская Имперія будетъ разрушена народомъ, соблюдающимъ законъ объ обрітаніи; относя послітунія слова къ евреямъ, онъ издалъ повелітіе умертвить во всемъ своемъ

<sup>1)</sup> Eutychius, тамъ же II, 243 и слъд. Ср. то-же замъч.

<sup>2)</sup> Eutychius, тамъ же II, 133.

<sup>3)</sup> Theophanes Chronographia I, 504.

<sup>4)</sup> Eutychius, тамъ же, стр. 243.

<sup>3)</sup> Constitutiones imperatoriae № 2. О точной хронолог. дать пребыванія Ираклія въ Іерусалимъ срави. Вейля: Жизнь Магомета, 198, прим. 309.

государствъ всъхъ тъхъ евреевъ, которые не захотять обратиться къ христіанству. Сага пов'єствуєть даліве, что Ираклій писаль даже въ французскому королю Дагоберу, прося его принудить къ крещенію жившихъ во Франціи евреевъ, и умертвить сопротивляющихся 1). Въ дъйствительности Ираклій неповинень въ этомь кровопролитіи. Ибо по смерти его находились еще въ Византійской столицѣ евреи, которые воспользовались смутнымъ временемъ, наступившимъ послъ кончины его сына Константина, а также неудовольствіемъ народа и войска на императрицу Мартинію и ея сына Гераклеонаса, и сдълали нападеніе на Софійскій соборъ (641)<sup>2</sup>). никакой надобности въ астрологиче-Олнако не было скихъ бредняхъ, чтобы предсказать разрушеніе Византійской Имперіи арабами, народомъ, соблюдавшимъ законъ объ обрѣзаніи. Еще при жизни Ираклія, арабы, одушевленные ревностью къ новой религіи, стучались въ врата Византійской Имперіи и, съ дикою необузданностью, требовали впустить ихъ. Императоръ еще пережилъ то время, когда Іудея, Сирія и Египеть были отняты у христіань и подпали подъ иго преемниковъ Меккскаго пророка.

<sup>1)</sup> Fredegardus chronicon c. 2 и Pertz Monumenta I, 286. Joseph Kohen Dibre ha-jamim. Emek ha-bacha, Вънск. издан., стр. 8.

<sup>2)</sup> Nicephorus Patriarcha Constantinopolus: de rebus post Mauritium gestis, crp. 35.

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

## Европейскія страны.

Положеніе евреевъ въ Европѣ; общины въ Константинопелѣ; храмовые сосуды; итальянскіе еврен; папа Гелазій; отношенія Оеодориха Великаго къ евреямъ; министръ Кассіодоръ; храбрость неаполитанскихъ евреевъ; папа Григорій І; положеніе евреевъ во Францін; соборныя постановленія противъ нихъ; фанатизмъ клермошскаго епископа Авитуса; король Хильперихъ и его еврейскій ювелиръ Прискъ; апостатъ Фатиръ; преслѣдованіе при королѣ Дагоберѣ. — Древность водворенія евреевъ въ Испанін; ихъ спокойствіе во времена римлянъ и аріамскихъ вестготовъ; заковы Реккареда; преслѣдованіе при Сизебутѣ; благорасположеніе Свинтилы къ евреямъ; враждебные евреямъ декреты Сизенанда; Исидоръ Севильскій; полемическія произведенія за и противъ евреёвъ.

## 500-640.

Исторія евреевъ въ Европѣ начинается, въ сущности, не ранѣе того времени, какъ стеченіе благопріятныхъ обстоятельствъ помогло имъ развить свои силы и создать произведенія, благодаря которымъ они возвысились надъ своими восточными единовѣрцами. До того же времени можно сообщить только объ ихъ бѣдствіяхъ, которыя, повторяясь однообразно во всѣхъ земляхъ, едва отличаются одно отъ другаго. Можетъ ли быть предметомъ исторіи рабъ, надъ которымъ стоитъ съ бичемъ его высокомѣрный, жестокосердый господинъ? Кто могъ бы прослѣдить за евреями во всѣхъ уголкахъ земли, въ которые загнало ихъ несчастіе или склонность къ странствованіямъ? Одинъ знаменитый писатель того времени говорить о нихъ: «Будучи разсѣяны и раздроблены по всему свѣту, евреи несутъ римское иго чисторія ввреквъх.

Digitized by Google

и однако живутъ по своимъ законамъ» 1). Интересно до извъстной степени только то, какимъ образомъ евреи водворялись въ европейскихъ государствахъ и жили здесь до техъ поръ спокойно, въ миръ и согласіи съ сосъдями, пока не проникало сюда распространявшееся христіанство. Въ Византійской Имперіи, въ остготской Италіи, въ франкской и бургундской Галліи, въ вестготской Испаніи, всюду мы встрѣ-чаемъ одни и тѣ-же явленія. Народъ, даже бароны и князья совершенно далеки отъ нетерпимости, не питаютъ антипатіи къ евреямъ и безъ всякаго предубъжденія вступають съ ними въ сношенія; но высшее духовенство видить въ благосостояніи и довольств'в евреевъ ограниченіе христіанства. Оно хочеть, чтобы исполнилось проклятіе, наложенное на евреевь основателемъ христіанской религіи; оно хочетъ, чтобы удрученное состояніе евреевъ было осуществленіемъ анти-іудей-скихъ мыслей Отцевъ Церкви. Духовенство на соборахъ и синодахъ такъ же ревностно занимается еврейскимъ вопросомъ, какъ преніями о догматахъ и усиливающимся упадкомъ нравственности духовенства и мірянъ, уровень которой становится все виже и ниже, несмотря на строгость Церкви и на усиленіе религіозности.

Замѣчательно, что именно римскіе епископы, притязанія которыхъ на званіе столповъ вѣры возрастали съ каждымъ днемъ, относились къ евреямъ съ большею терпимостью и кротостью, чѣмъ кто либо другой. Властители папскаго престола полагали свою славу въ защитѣ евреевъ отъ грубостей и увѣщавали духовенство и князей не обращать евреевъ къ христіанству путемъ насилія и угнетенія. Эта кротость была, въ сущности, нелогичною; ибо Церковь не могла иначе поступать съ евреями, самарянами и еретиками, какъ повинуясь слѣдующему изреченію: «Вѣруйте такъ, какъ я вѣрую, или умрите». Но кто не отдастъ предпочтенія нелогичности Григорія Святаго предъ ужасною логичностью

<sup>1)</sup> Cassiodor in Psalmum 58, 12.

королей Сизебута и Дагобера, о которыхъ можно сказать, что они были болбе католиками, нежели санъ папа! Впрочемъ терпимость самыхъ кроткихъ епископовъ не имъла въ своемъ основаніи чувства гуманности. Епископы потому только избъгали насильственно обращать къ христіанству страхомъ смерти или изгнанія, что были уб'вждены въ неисвренности новообращенныхъ, которые были христіанами только по наружности, въ душт же проклинали новую религію. Но они не опасались ограничивать права евреевъ и мучить ихъ, низводить на степень рабовъ, ибо всѣ эти мёры казались въ тв времена варварства справедливыми и богоугодными. Однако народы, испов'ядывавшіе аріанство, относились къ евреямъ съ большею терпимостью. Поэтому, чъмъ болъе вытъснялось изъ Европы аріанское въроученіе и чъмъ болъе распространялось католичество, тъмъ сильнъйшимъ преследованіямъ подвергались евреи. Ихъ мужественное сопротивление служило постояннымъ поводомъ къ новымъ нападеніямъ. Поэтому ихъ геройская стойкость достойна упоминанія въ исторіи. Кром'в того, евреи обладали многими свъдъніями въ эти въка варварства. По крайной мъръ, они знали источники своей религіи лучше, нежели низшее христіанское духовенство, которое даже не умелочитать требника.

Обзоръ еврейскихъ общинъ, по оставленіи ими Азіи, начинается съ Византійской Имперіи. Здѣсь они жили въ городахъ еще задолго до того времени, когда христіанство сдѣлалось первенствующею религіей. Въ Константинополѣ еврейскія общины, о членахъ которыхъ мы не имѣемъ никакихъ извѣстій, жили въ отдѣльномъ кварталѣ, называвшемся Мѣдный рынокъ (Хахопра́тєга) и имѣвшемъ большую синатогу. Но Феодосій ІІ или Юстинъ ІІ изгналъ ихъ оттуда, а синагогу обратилъ въ церковь Богоматери, которая по мѣстности называлась «Церковью халкопратіанской Богородицы» 1). Съ этого времени евреи поселились въ другомъ кварталѣ, называвшемся Стеноръ (Stanor Stanayre Judeca).

<sup>1)</sup> Theophanes Chronographia I, 382; срав. при этомъ Du-Cange historia byzantina, стр. 164.

Евреи византійской столицы съ прискорбіемъ видёли, что священные сосуды разрушеннаго храма, переходившее изъ одного плененія въ другое, перенесены Велизаріемъ въ Константинополь изъ Кареагена (534), гдв они пребывали въ теченіе почти цізаго столітія. Эти еврейскіе трофен были несены въ тріумфъ, виъстъ съ вандальскимъ царемъ Гелимеромъ, внукомъ Гензериха, и съ сокровищами этого несчастнаго государя. Одинъ еврей, съ глубокою скорбію видівшій въ рукахъ своего врага живые памятники прежняговеличія Тудеи, сказаль одному царедворцу: Не следуеть беречь ихъ въ императорскомъ дворцъ, ибо они могуть навлечь несчастие. Какъ принесли они бъдствие Риму, который быль разграблень Гензерикомъ, такъ точно накликали они бъду на его потомка Гелимера и на его столицу. Было бы справедливъе отправить священные останки туда, гдъ они сдъланы по повельнію царя Соломона т. е., въ Іерусалимъ. Быть можеть, еврей льстился слабою надеждой на пришествіе Мессіи: если бы священные сосуды обрѣтались въ Іерусалимъ, то и разсъянные жители Святой Земли возвратились бы въ этоть городъ. Суевърный императоръ Юстиніанъ, узнавъ объ этихъ словахъ еврея, испугался могущихъ быть последствій и приказаль тотчась же отправить храмовые сосуды въ Іерусалимъ и спрятать ихъ тамъ въ церкви 1).

Нѣть никакихъ свѣдѣній объ евреяхъ, жившихъ въ провинціяхъ Византійской Имперіи, хотя они принадлежали къ числу осѣдлаго населенія въ Македоніи, Греціи и Иллиріи, и даже въ позднѣйшее время составляли многочисленныя общины. Уже выше мы говорили (стр. 17, 22) объ ихъ приниженномъ состояніи велѣдствіе эдиктовъ Юстина и Юстиніана, запрещавшихъ имъ занимать военныя и почетныя гражданскія должности. Однако императоры предоставили ихъ общинамъ автономію и право суда въ гражданскихъ процессахъ. Каждая община имѣла своего еврейскаго начальника (эфора), наблюдавшаго за рыночными цѣнами, вѣсомъ и мѣрой²). —

<sup>1)</sup> Procopius bellum vandalicum II, c. 9, crp. 446.

<sup>2)</sup> Basilica I, 42.

Фанатическіе императоры и преимущественно Юстиніанъ нерідко позволяли себі вийшиваться въ религіовныя діла евреевь. Если они еще нісколько сдерживались въ Іудеї, опасаясь сосідства Персіи, и не раздражали чрезмірно евреевь, дабы не довесть ихъ до возстанія и до присоединенія къ Персіи, то въ европейскихъ провинціяхъ они могли по своему произволу поступать съ беззащитными евреями. Юстиніанъ издаль указъ, воспрещавшій праздновать пасху раніте христіанскаго Світлаго Воскресенія, и употреблять въ синагогахъ агадское толкованіе Св. Писанія; по его приміру и другіе императоры издали такіе же, основанные на произволі, эдикты. Сурово было распоряженіе Юстиніана относительно африканскихъ общинъ, присоединенныхъ къ Византійской Имперіи вслідствіе побіды Велизарія надъ вандалами. Императоръ между прочинъ писаль къ намістнику Африки, Соломону, чтобы онъ отобраль синагоги, а также церкви у аріанъ и донатистовъ и храмы у язычниковъ, и обратиль эти зданія въ христіанскія церкви (1 Августа 535) 1).

Иноземные евреи ненавидъли Византію и византійскихъ выператоровъ за эти вепрерывныя угнетемія. Это чувство раздъляли еврейскій король Аравіи, сострадавшій византійскимъ купцамъ, и неаполитанскіе евреи, которые геройски сражались, чтобы не подпасть подъ власть виператора, жаждавшаго религіозныхъ преслъдованій. Евреи всъхъ странъ видъли тенерь въ Византіи, какъ прежде въ Римъ, своего главнъйшаго врага, и проповъдники, несмотря на запрещеніе, щримъняли къ погрязнему въ гръхахъ Константинополю слъдующій стихъ: «И будетъ царствовать одинъ отъ Іакова и уничтожитъ остатки города» <sup>2</sup>).

Въ Италін оврен были осъдлыми, какъ извъстно, уже во времена республики и пользовались всёми правами гражданства до техъ поръ, пока не отвяли у нихъ этихъ правъхристіанскіе императоры. Они имъли право смотреть съ зло-

<sup>1)</sup> Justiniani novella 37.

<sup>2)</sup> Targum Pseudo-Jonathan Eb Numeri 24, 19.

радствомъ на то, что Римъ, повелѣвавшій всѣмъ свѣтомъ, сдѣлался добычею варваровъ и посмѣшищемъ міра, и что къ нему буквально можно примѣнить плачевную иѣснь объ Іерусалимѣ: «Владыко народовъ, господинъ земель сдѣлался рабомъ». Послѣ гепидовъ и геруловъ, которые лишь временно поработили Римъ, явились готы и придали забвенію самое имя Рима, основавши подъ скипетромъ Теодериха (Дитриха) остготское государство.

Евреи принимали дъятельное участіе въ бъдствіяхъ, обрушившихся на Римъ съ приходомъ дикихъ полчищъ. Германскія и славянскія орды получили отъ своихъ учителей, римлянь, вибстб съ христіанствонь и религіозную нетерпиность, которая приняла у нихъ более ужасающія формы. Еврейскіе проповъдники того времени имъли полное основание жаловаться на новыхъ враговъ Израиля: «Виждь, Господи, какъ безчисленны мой враги! Если Исавъ (Римъ) ненавидитъ Іакова», выражались агадисты, «то онъ еще, повидимому, имъетъ на то право, ибо послъдній похитиль у него право первородства; но что сдълалъ Израиль варварамъ и готамъ?» 1) Но что могли отнять варвары у евреевъ? Последніе уже давно утратили свою политическую самостоятельность, а духовныя ихъ сокровнща были на столько ограждены, что не могли быть похищены; но они сорвали вънецъ съ головы Рима и возложили на него одежду раба.

Римъ пересталъ быть политическимъ центромъ Италін; Равенна и Верона бывали ноочередно резиденціей остготскаго государства. Въ этихъ городахъ, также въ Римѣ, Миланѣ и Генуѣ, существовали тогда еврейскія общины. И въ Нижней Италіи было много евреевъ, именно, въ преврасномъ Неаполѣ, въ Палерио, Мессинѣ, Агригентѣ и на островѣ Сардиніи. Въ Палерио жили древне-еврейскія благородныя фамиліи, называвшіяся Наза (Насси) и быть-можетъ происходившія изъ дома патріарха. Осодосієвы декреты, какъ источникъ права для итальянскихъ евреевъ, допу-

<sup>1)</sup> Мидрашъ къ Псалтири, пс. 25 и 109; срави. Ялкутъ къ этимъ мъстамъ.

скали последнихъ имъть свою юрисдикцію и внутреннюю автономію, но запрещали строить новыя синагоги, занимать судейскія и военныя должности и держать христіанъ невольниковъ. Посл'ёдній нунктъ давалъ поводъ къ частымъ столкновеніямъ между духовенствомъ и евреями. Ибо частыя вторженія варварскихъ народовъ и войны умножили число плінныхъ, а евреи вели оживленную торговлю невольникани, но были однако не единственными работорговцами. Влагодаря обезлюженью городовъ и запуствнію полей, невольничій рынокъ сділался необходимымъ для снабженія ремесленыхъ производствъ и земледелія рабочими руками. Еврейскіе владъльцы старались обращать своихъ невольник въ въ іудейство, отчасти потому, что талмудъ предвисываль или обрезывать рабовь или, въ случае сопротивления, перепродавать ихъ, отчасти потому, что чуждые элементы въ домъ могли служить помежою при исполнении религиозныхъ уставовъ. Сами рабы предпочитали оставаться у своихъ еврейскихъ господъ, которые, за весьма ръдкими исключеніями, обращались съ ними по-чоловъчески, считали ихъ своими домочадцами и дълили съ ними радость и горе.

Но если ограниченія есодосієва кодекса сохранили еще силу закона, то нельзя сказать, чтобы они имѣли практическое примѣненіе. Обладатели папскаго престола, научившіеся политической мудрости у римскихъ государственныхъ мужей, имѣли отолько благоразумія, что не могли быть фанатиками. Когда еврен нарушали церковныя постановленія, римскіе епископы часто закрывали глаза и меньше, чѣмъ кто другой, питали предубъжденіе противъ своихъ еврейскихъ сосѣдей. У напы Гелазія быль другь еврей изъ Телезины, имѣвшій титуль «свѣтлѣйшаго» (clarissimus); по настоянію этого друга, Гелавій горячо рекомендоваль его родственника Антонія епископу Секундинусу. Онъ выразилъ желаніе, чтобы Антоній не только былъ огражденъ отъ оскорбленій, но и нашелъ въ Секундинусѣ ревностнаго помощника. — Когда одного еврея Василія обвиняли въ покупкѣ христіанскихъ невольниковъ изъ Галліи, и когда Василій оправдывался тѣмъ, что

онъ покупаетъ только рабовъ-язычниковъ, и что въ числъ невольниковъ неизбълно встръчаются христіане, тогда Гелазій приняль это опревданіе въ уваженіе. По новоду одного раба, бъжавшаго отъ своего господина-еврея и искавшаго спасенія въ церкви подъ твиъ предлогомъ, что онъ христіанинъ и приневоливается своимъ господиномъ къ обръзанію, Гелазій предписываль сиракузскому епископу изслідовать дъло и возвратить раба еврею, если окажется, что последній купиль его уже обрѣзавнымъ (495) 1).

Положеніе евреевъ въ Италіи сдѣлалось своеобразнымъ въ правление Теодорика. При этомъ королъ часто обнаруживался враждебный евреямъ духъ, но эти порывы не были, въ сущности, направлены противъ нихъ, а служели демонстраціями противъ венавистнаго аріанскаго короля. Теодорихъ, хотя исповедывалъ аріанство, однако нисколько не благоволилъ къ іудейству и желалъ обращенія евреевъ. Своему совътнику и министру Кассіодору онъ приказалъ, по одному случаю, написать миланению общинамь: «Почто ищемь, Іуда, временнаго спкойствія, ибо въ своемъ ожесточеніи не можешь найти в'вчнаго» 3). Когда генуэзскіе овреи просили дозволить имъ поправить симагогу, Теодорихъ отвічаль: «Зачінь желаете того, чего должны бы біжать? Хотя мы даемъ вамъ позволеніе, но поридаемъ желаміе, норожденное заблужденіемъ. Впрочемъ, им нивому не ножемъ навламвать религию и принуждать къ вере вопреки совести». Онъ не дозволяль евреямь ни отроить мовыя синагоги, ни украніать стармя, но только ноправлять ветхія 3).

Однако остготскій государь полагаль свою славу въ поддержаніи овокойствія внутри королевства и во внушеніи чувства уваженія къ законань; онь быль также справедлевь къ овреякъ, осли они, безъ всякой вины съ свеей стороны, подвергались угнотенію. Тайная непависть католимовь

Mansi concilia T. VIII, crp. 35, 131, 132.
 Cassiodor variae edit. St. Mauri, V, 37.

<sup>3)</sup> Tamb me, II, 27,

къ аріанамъ, видъвшая съ глубокою скорбію аріанство на престоль, между тымь какь католическая церковь только терпима, - пользовалась всякимъ случаемъ, чтобы не оставить безнаказаннымъ малейшаго промаха Теодориха. Когда въ Рим'в взбунтовалось несколько рабовъ противъ своихъ господъ-евреевъ, тогда сбежалась чернь, сожгла синагогу, прибила евреевъ и разграбила ихъ имущество, дабы посивяться надъ теодориховымъ эдиктомъ. Теодорихъ, узнавъ объ этомъ, обратился къ римскому сенату, сохранившему только тъпь своего прежняго величія, съ горькими упреками въ допущении подобныхъ безпорядковъ и строго приказаль ему найти виновныхь и возместить на нихъ ущербъ. Но такъ какъ не могли или не хотъли найти зачинщиковъ сиятенія, то Теодорихъ присудиль римскую общину къ уплать убытковъ. Въ числь членовъ римской общины было нъсколько фанатиковъ, которые хотели при этомъ случат выотавить свое противодъйствіе Теодориху въ видъ стремленія къ мученичеству и отказали уплатить свою долю. Но Теодорихъ понялъ ихъ заднюю мысль и не позволилъ шутить съ собой: онъ приказаль палачу съчь оппонентовъ бичемъ на улицъ. Эта строгость поссорила его со всею католическою церковью 1).

Итальянскіе еврен того времени представляются намъ въ благопріятномъ світть, такъ какъ политическая и церковная литература упрекаеть ихъ только въ ожесточенности и невірій и не знаеть за ними другихъ пороковь, не омотря на всеобщую дикость и безнравственность; слідовательно, юданамъ охранилъ ихъ отъ общей порочности. Кассіодоръ сділавшійся монахомъ по сложенін съ себя світскихъ достоинствъ и написавшій, кром'в другихъ сочиненій, гомилитическое толкованіе на исалтирь, часто обращается въ этомъ сочиненіи къ евреямъ и стремится наставить ихъ на истинный путь: «Внемлите, евреи, поймите, упрямцы, что сказаль

<sup>1)</sup> Тамъ же, IV, 43. Гиббона, Исторія паденія Римской Имперін, перев. Споршиля, 1327.

пъснопъвецъ Асафъ о пришествии Христа. Что станете чтить, если не знаете слова вашего пророка? Подите къ католическимъ священникамъ, и да отверзутся ваши уши, дабы по милости Божіей вы избавились отъ вѣчной глухоты» 1). Сорокъ девятый псалокъ, казалось, быль для Кассіодора рудникомъ главныхъ догматовъ христіанства; онъ нашель въ немъ воплощение Христа и постарался объяснить его евреямъ. Однако въ его сердце закралось сомнъніе въ способности «ожесточенных» къ въръ, и онъ патетически обращается къ нимъ: «Почто не боитесь вы своей погибели? Увъруйте же, что уже явился Тоть, Котораго явленіе такъ несомнънно возвъщено въ этомъ псалмъ!»2). Но итальянскіе евреи едва ли читали истолкование исалиовъ, предложенное эксъ-министромъ, а осли четали, то, въроятно, нашли мало назиданія въ неэстетическом в п безсвязном в объясненій текста. — Къ характеристикъ того времени надобно отнести тъ уничижительныя наименованія, которыми награждаеть евреевъ Кассіодоръ, бывшій послѣ Возпія единственных носитележь извъстнаго философскаго образованія шестаго въка. Изъ этихъ названій можно бы составить лексиконъ бранныхъ словъ. Онъ называетъ евреевъ «скорпіонами и львами», «дикими ослами», «псами и носорогами» 3).

Не смотря на эту антипатію первенствующихъ лицъ, итальянскіе еврен были, сравнительно съ византійскими, очень счастливы. Пресмники Теодориха, его прекрасная и образованная дочь Амалазунта, а потомъ ея супругъ и убійца Теодатъ, не уклонялись отъ правилъ своего предшественника. Предпослъдній остготскій король Теодатъ, трусость котораго напоминаетъ скоръе изнъженнаго римлянина, чъмъ дикаго тевтенца, держаль при себъ еврейскаго волшебника, къ лживому искусству котораго онъ прибъгалъ въ нуждъ 1).

<sup>1)</sup> Cassiodor conclusio ad Psalmum 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, conclusio ad Psalmum 49.

<sup>3)</sup> Cassiodor opera II, 69a, 163b, 184b и во многихъ другихъ мъстахъ-

<sup>1)</sup> Procopius de bello gothico I, 9, crp. 45.

Еврен были върны королю, который уже самъ отрекся отъ престола. Неаполитанскіе евреи жертвовали своею жизнью, чтобы не быть подъ ферулою Юстиніана. — Велизарій, завоеватель Вандальского царства, ув'внчанный лаврами герой, трепетавшій гивва Юстиніана и допускавшій себя быть слѣпымъ орудіемъ его тираніи, уже покорилъ всю Сицилію и южную часть Итальянского полуострова и шель форсиреваннымъ маршемъ къ прекрасному Неаполю, самому боль-шему городу Нижней Италіи. Вслёдствіе сдёланнаго имъ предложенія о сдачь города, неаполитанцы раздылились на двъ партіи, какъ это часто бываеть въ тъхъ войнахъ, въ которыхъ жители города не питаютъ особеннаго расположенія ни къ царствующей династіи, ни къ чужеземному завоевателю. Партія войны не хотела жертвовать собою для ненавидимыхъ въ Италіи остготовъ. Только евреи и два возвеличенные остготскими дарями юриста, Пасторъ и Асклепіадотусь, рышительно возстали противъ сдачи города византійскому герою. Евреи, обладавшие состояниемъ и горъвшие патріотизможь, объщали не только пожертвовать своею жизнью для защиты города, но и употребить на то свое имущество. Они объщали снабжать Неаполь, во время осады, всъмъ необходинымъ, дабы побъдить опасенія относительно недостатка жизненныхъ припасовъ. Примеръ евреевъ и деятельность Пастора съ его товарищемъ побудили жителей города въ энергической оборонъ; Велизарій быль доведень до того, ято уже хотель снять осаду. Евреи одни защищали приморскую часть города и такъ храбро сражались, что непріятель не отважился дълать нападенія съ этой стороны. Современный летописець воздвигь почетный памятникь геройству неаполитанскихъ евреевъ 1).

Когда непріятель проникъ въ городъ ночью посредствоиъ хитрости и почти овладіль имъ (536), тогда евреи продолжали сражаться накъ львы, ибо были убъждены, что непрі-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамь же. с. 8, стр. 44 н с. 16, стр. 53.

ятель не окажетъ имъ ни мальйшей милости. Только на разсветь, когда врагь превозногь евреевь своею многочесденностью и убиль многихь изъ нихъ, евреи оставили свои посты. Неизвестно, что было съ оставшимися въ живыхъ еврейскими воинами; въроятно, то же, что случилось съ ихъ союзниками, Асклепіадотомъ и Пасторомъ, которые нали жертвою народной ярости. Первый быль убить и растерзань на части; второй, избавленный внезапною смертью оть подобныхъ мученій, опозоренъ по смерти. — Исторія не занесла на свои страницы именъ и числа еврейскихъ героевъ. Свершилось то, о чемъ съ содроганиемъ помышляли итальянскіе евреи: они сдълались зависимыми отъ императора Юстиніана, который, по своей ненависти къ евреямъ, достоинъ занять мъсто на ряду съ Адріановъ, Домиціановъ, Константиновъ и Фируцовъ. Поведъвавшая всъвъ міровъ Итадія низошла на степень провинців Византійской имперіи, и итальянскіе евреи трепетали предъ Равенскимъ экзархомъ.

Однаво, такое положение дълъ было непродолжительно. Преемники Юстиніана должны были уступить навсегда большую часть Италіи непоб'вдиным понгобардам (589), которые, исповедуя отчасти явычество, отчасти аріанство, иало заботились объ евреяхъ. По крайней мъръ, въ лонгобардскихъ сборникахъ законовъ нетъ нивакого исключенія для евреевъ. Но когда лонгобарды приняли католицизжь, тогда и евреямъ стало жить легче. Ибо главы католической Цервви, палы, не питали суровой нетерпимости. Григорій I, прозванный великимъ и причисленный въ святымъ, положившій основаніе господству католицизма, высказаль правило: следуеть обращать евреевь увещаніями и кротостью, а не силою (590-604). Онъ добросовъстно заботился о томъ, чтобы не нарушалось право гражданства, дарованное риконим императорами евреямъ, какъ римскимъ гражданамъ. Во всей, подведоиственной пап'ь, области, въ Рим'в, Нижней Италіи, Сицилін и Сардиніи, онъ строго присматриваль въ этомъ отношении за фанатическими епископами, которые считали угнетеніе евреевъ богоугоднымъ деломъ. Его пастырскія пославія полны такихъ ув'вщаній: «мы воспрещаемъ обижать евреевъ и ограничивать ихъ вопреки установивинемуся порядку: ин дозволяемъ жить имъ на будущее время, какъ реилянамъ, и распоряжаться безъ ограниченія своимъ имуществомъ; не дозволяется имъ только держать христіанскихъ рабовъ» 1). Когда нѣкоторые изъ неаполитанскихъ ревнителей въры вздумали нарушать еврейскіе праздники, онъ написаль къ епископу Пасхазіусу, чтобы тоть строго воспретиль это, такъ такъ евреи съ незапамятныхъ временъ пользуются свободою втроисповъданія 3).

Однажды палерискій епископъ Викторъ секвестроваль многія синагоги и принадлежащія къ нимъ дома для біздныхъ и школы, обратиль ихъ въ церкви и присвоилъ книги и украшенія. Евреи обратились къ папъ съ жалобою на это насиліе; папа распорядился изследовать дело въ подробности, и такъ кавъ справедливость была на сторонъ евреевъ, то онъ сильно порицаль епискова за этотъ поступокъ. Но синагоги уже были обращены въ церкви и не могли быть отданы обратно евреямъ; поэтому папа присудилъ Виктора уплатить еврейскимъ общинамъ, по оцънкъ, стоимость зданій и принадлежащихъ къ нинъ садовъ 3).

Сь величайшимъ прискорбіемъ писаль онъ кальярійскому епискому Януарію, что до его сведенія дошло, какъ одинь обратившійся къ христіанству еврей, по имени Петръ, заняль на другой день послѣ своего крещенія синагогу и поставиль въ ней крестъ и образа Христа и Богородицы. Папа приказываль епископу удалить изъ синагоги непріятные для евреевь предметы 4). Григорій пеутомимо заботился о вознаграждении евреевъ за причиненное имъ зло и о защитъ ихъ отъ нападеній. — Евреи въ Террачинъ (въ Кампаніи) построили новую омнагогу, — право, дарованное имъ издавна

<sup>1)</sup> St. Gregorii magni epistolae. Lib. I, epist. 10; XII, 18.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, XI, 15; XIII, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, VII, 25; VIII, 24.<sup>1</sup>) Тамъ-же, VII, 5; IX, 6.

въ видъ исключенія и подтвержденное Григоріемъ. Но епископъ Петръ разрушилъ зданіе и секвестроваль ивсто подъ тъмъ предлогомъ, что оно лежитъ очень близко къ церкви, и что поэтому можеть нарушаться христіанское богослуженіе. Вслідствіе жалобы евреевь, справедливый папа приказаль изследовать дело и отвести еврениь новое место въ томъ случав, если бы церковь могла пострадать отъ сосвдства синагоги. Согласно этому приказанію, Петръ отвель новое мъсто, но впослъдстви отнялъ и его. Какъ только Григорій получиль о томъ извістіє оть одного таношняго еврея, онъ приказалъ епископу Петру прекратить свои насилія противъ евреевъ и предоставить имъ опредъленное уже ивсто 1). Онъ приводиль въ двиствіе свое намереніе, сколько то позволяло ему его вліяніе. Отъ римскихъ евреевъ, ъздившихъ по дъламъ въ Масилію (Марсель), онъ узналъ, что тамошній епископъ Өеодоръ и епископъ Арльскій, Виргилій, насильно обращають евреевь въ христіанство, и выразиль свое неудовольствіе этимъ епископамъ по поводу насильственнаго обращенія 2).

Но насколько Григорій не терпълъ насильственнаго крещенія евреевъ, настолько онъ старался привлекать ихъ другими способами въ нѣдра Церкви. Онъ не убоялся спекулировать своекорыстіемъ и освободиль отъ платежа извъстной части поземельнаго налога тѣхъ изъ еврейскихъ арендаторовъ и крестьянъ, которые приняли христіанство. Хотя онъ не скрывалъ отъ себя, что такіе выкресты были христіанами только для виду, однако разсчитывалъ на ихъ потомство: «Мы пріобрѣтаемъ, если не ихъ самихъ, то безъ сомнѣнія ихъ дѣтей», писалъ онъ з). Узнавъ, что на островѣ Сициліи одинъ еврей, по имени Назасъ, построилъ Иліинъ алтарь (вѣроятно синагогу подъ этимъ именемъ), и что тамъ находились христіане при богослуженіи, онъ приказалъ пре-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, I, 10, 34, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, I, 47.

³) Тамъ же, II, 32 и V, 8.

фекту Либертинусу разрушить зданіе и подвергнуть еврея твлесному наказанію 1). Григорій ревностно пресладоваль евреевъ, которые покупали или держали христіанскихъ рабовъ. Въ то время полагали, что христіанскіе рабы оскверняются своими еврейскими господами. Не человъколюбіе, а церковныя понятія побуждали его и другихъ возставать противъ работорговли и рабовладънія евреевъ. Узнавъ, что вышеуномянутый Назась имъль христіанскихъ невольниковъ, Григорій приказаль отобрать ихъ и отпустить на волю <sup>а</sup>). Въ франкскомъ государствъ, въ которое еще не проникъ фанатизмъ, евреямъ не запрещалось торговать Григорій быль этимъ огорчень и писаль къ тогдашнимъ королямъ: Теодориху бургундскому и Теодеберту австразійскому, а также къ королевъ Брунегильдъ: онъ удивляется тому, какъ могли позволить евреямъ держать христіанскихъ рабовъ. Онъ ревностно увъщаваль ихъ прекратить это зло и освободить върныхъ изъ рукъ ихъ враговъ в). Вестготскому королю Реккареду, подчинившему свое государство папскому престолу, онъ льстилъ чрезмърно за его эдиктъ, воспрещавшій евреямъ покупать христіанскихъ рабовъ и занимать должности. Но ревность Григорія не могла уничтожить еврейскую работорговлю. Средніе въка, подобно древнимъ, не могли обойтись безъ рабовъ, и евреи, благодаря своимъ общирнымъ связямъ, были наидучшими посредниками въ этой, конечно возмутительной, но въ то время безусловно необходимой, отрасли торговли.

Между тъмъ какъ христіанство, утвердившееся еще при императорахъ въ Византійской имперій и въ Италіи, было тамъ болье или менье враждебно къ еврейству и установило, даже въ эпоху остготовъ и лонгобардовъ, вредныя для общества отношенія евреевъ къ христіанамъ, условія жизни сложились гораздо благопріятнье для евреевъ въ западно-европейскихъ государствахъ, во Франціи и въ Испаніи, въ

<sup>1)</sup> Тамъ-же, II, 37.

<sup>2)</sup> Tann-me, II. 39; III, 38.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, VII, 114.

которыхъ христіанство распространялось чрезвычайно медленно. Вторженія варваровъ вывели эти государства изъ обычной колеи. Римскія учрежденія, политическія и церковныя, были совершенно уничтожены, а новыя государства, основанныя языческими или не вполнъ обратившимся въ христіанство народами, были независимы отъ церкви. Много времени прошло до той минуты, въ которую католицизмъ сдълался въ западной Европъ первенствующею религіей; поселившіеся тамъ евреи наслаждались невозмутимымъ спокойствіемъ до тъхъ поръ, пока церковь не преодольла упорнаго сопротивленія и не вооружила народы противъ евреевъ.

наго сопротивленія и не вооружила народы противъ евреевъ. Первое поселеніе евреевъ въ Галліи не составляетъ такого важнаго преднета, который стоило бы отметить, въ летописяхъ н потому въ этомъ отношени мы должны довольствоваться одними предположеніями. Переселеніе евреевъ въ эти важныя и богатыя страны относится, конечно, ко временамъ республики или Цезаря. Еврейскіе куппы, прітхавшіе по дтламъ изъ Александріи и Малой Азіи въ Римъ и въ Италію, іудейскіе воины, взятые въ пленъ императоромъ Веспасіаномъ и Титомъ и разселеные по римскимъ провинціямъ, должны были волей или неволей отправиться въ гальскія и въ иберійскія провинціи. Однако н'тъ никакихъ опредъленныхъ изв'ястій о пребываніи евреевъ въ этихъ странахъ раньше разрушенія храма. Недостовърно и, безъ сомньнія, принадлежить къ числу агадскихъ вынысловъ извёстіе о томъ, что одинъ благочестивый еврей предприняль путешествіе изъ Галліи (или Испаніи) въ Іерусалимъ, съ цълью, возложить на алтарь жертвенную муку; заметивъ, что священники съели большую часть жертвы, онъ раскаивался въ своемъ путешестви, пока наконецъ не усповоили его, увѣривъ, что онъ можетъ на-дѣяться на большую награду 1). Воздвигнутое Адріаномъ гоненіе евреевъ въ Іудеѣ заставило бѣглецовъ искать спа-сенія въ Галліи и Испаніи; къ счастію, въ Римской Имперіи еще не было утонченной полицейской системы, которая

<sup>1)</sup> См. Замъч. 9.

могла бы вызвать ихъ изъ мрака неизвъстности и представить, какъ государственныхъ преступниковъ, на судъ претора. Пребывание евреевъ въ Западной Европъ становится достовърнымъ лишь во второмъ въкъ.

Приходили-ли въ Галлію евреи въ качествъ торговцевъ или бъглецовъ, съ мъшкомъ или въ рабской одеждъ, но они пользовались всвии правами римскаго гражданства и считались за римлянъ побъдоносными франками и бургундцами. Древнъйшее франкское и бургундское законодательство не признавало евреевъ отдъльнымъ классомъ народа, подлежащимъ особеннымъ правиламъ. Въ основанномъ Хлодвигомъ франкскомъ государствъ, евреи жили въ Оверни (Арвеннъ), Каркасоннъ, Арлъ, Орлеанъ, Парижъ и Бельгіи. Они были многочисленны въ древнегреческомъ портовомъ городъ Марсели, въ Безье (Вітегае) и нарбоннской провинціи, гдъ жило такъ много евреевъ, что по имени ихъ была названа гора близь Нарбонны (mons judaicus) ). Нарбоннская область принадлежала въ теченіе долгаго времени къ остготской Иснаніи, и потому евреи этой страны принимаютъ участіе во всъхъ судьбахъ своихъ собратій по ту сторону Пиренеевъ.

Евреи франкскаго и бургундскаго королевствъ безпрепятственно занимались земледъліемъ, ремеслами и торговлей, и на собственныхъ судахъ плавали по ръкамъ и по морю <sup>2</sup>). Они занимались также медициной, и еврейскіе врачи приглашались даже христіанскимъ духовенствомъ <sup>3</sup>). Евреи умъли владъть оружіемъ и во время осады Арля (508) принимали дъятельное участіе въ войнъ между Хлодвигомъ и полководцемъ Теодориха <sup>4</sup>). Гальскіе евреи имъли, кромъ библейскаго имени, еще туземное имя: Арментарія, Гоцоласа, Приска, Сидерія. Они жили въ ладу съ обитателями страны и даже вступали съ ними въ бракъ. Само христіанское духовенство

<sup>1)</sup> Въ Bouquet recueil des historiens des Gaules, Т. IX, стр. 522.

<sup>3)</sup> Видно изъ De gloria confessorum Григорія Турскаго, с. 97.

<sup>3)</sup> Видно изъ того же писателя Historia Francorum V, 6.

<sup>4)</sup> Cyprianus vita Caesarii apud Surium.

принимало участіе въ еврейской трапсав и приглашало къ себъ евреевъ въ гости. Однако высшія духовныя лица соблазнялись о томъ, что евреи воздерживались на христіанскихъ пирахъ отъ многихъ купланій, воспрещенныхъ имъ религіей. Поэтому ваннскій соборъ (465) запретиль духовенству бывать на еврейскихъ пиршествахъ, «ибо неприлично, чтобы евреи, у которыхъ трапезовали христіане, гнушались кушаньями христіань, и чтобы казалось, будто духовенство стояло неже евреевъ» 1). Но это соборное постановленіе осталось безъ последствій, и каноническая строгость была безсильна надъ дружественными отношеніями. Поэтому соборъ въ Агдћ (506) долженъ былъ подтвердить вышесказанное постановленіе <sup>2</sup>); но успъхъ былъ также малъ, и каноническое запрещеніе подтверждалось еще много разъ. Всявдствіе этого, гальскіе евреи, не смотря на отдаленность отъ центра еврейства, отъ Іудеи и Вавилоніи, строго соблюдали предписанія своей религіи. Въ містахъ своей осідлости они имъли синагоги и общинныя учрежденія, вполнъ согласныя съ талмудическими правилами 3).

Дружественныя отношенія между евреями и жителями Галліи не прекратились даже тогда, когда католицизмъ, послѣ принятія Хлодвигомъ христіанства, сдѣлался первенствующею религіей. Хлодвигъ былъ человѣко-убійцею, но не фанатикомъ. Принявши христіанство, онъ обязывалъ духовенство къ благодарности и не имѣлъ нужды давать ему вліяніе и преобладаніе. Онъ оставилъ наслѣдственный престолъ своимъ преемникамъ, которые поэтому не были поставлены, подобно избирательнымъ остготскимъ королямъ, въ тяжелое положеніе и не нуждались вступать въ сдѣлки съ духовенствомъ или жертвовать чѣмъ-либо. Поэтому еще долго франки сохраняли языческіе обычаи, и евреи могли жить по сво-

<sup>1)</sup> Consilium Vaneticum c. XII, By Mansi concilia T. VII, ctp. 954.

<sup>2)</sup> Concilium Agathense y Mansi, тамъ же, VIII, сгр. 170.

<sup>3)</sup> Видно между прочимъ изъ Григорія Турскаго Historia Francorum VI, 17: Priscus die Sabbati nullum in manus ferens ferramentum, leges mosaïcas quasi impleturus.

ей въръ. Хотя духовенство всегда жаждало привесть евреевъ въ надра церкви, однако должно было удовольствоваться благими желаніями и пропов'єдями. Влагочестивни епископъ Сидоній Аполлинарій горячо рекомендуеть пап'в Елевеерію одного оврея, просить споспеществовать интересамъ последняго и извиняется въ томъ, что окилудоп оле къ тому не невъріе еврея, а мысль, что нельзя осуждать евреевъ до тъхъ поръ, пока не угасла еще надежда на ихъ обращение 1). Конечно, многие фанативи изъ духовенства старались обращать евреевь всеми средствами, даже посоями, и проводили на соборахъ суровыя постановленія; однако преследованія были частными явленіями, хотя тоть или другой энергическій король одобряль ихъ или помогаль имъ. Но съ того времени, какъ бургундскій король Сигизмундъ, обратясь къ католической религіи (516), приняль за государственное правило угнетать аріанъ и евреевъ, - Бургундія начала относиться къ евреямъ гораздо враждебнье, чемъ собственно Франція. Сигизмундъ впервые провель черту между евреями и христіанами; онъ прибавиль къ бургундскому законодательству нараграфъ о томъ, что оскорбленіе, нанесенное христіанину рукою еврея, наказывается строже, чъмъ нанесенное единовърдемъ. Наказаніе состояло въ утратъ руки или въ уплатъ 85 шиллинговъ пени (solidi, около 4<sup>1</sup>/<sub>8</sub>) фунт. серебра), тогда какъ съ христіанина взыскивалось за оскорбленіе несравненно меньшая сумма 3). Онъ подтвердиль постановление эпаонскаго собора подъ председательствомъ епископа Авитуса, любившаго воздвигать гоненія; согласно этому постановленію, даже міряне не иміли права принимать участіе въ еврейскихъ пиршествахъ (517) 3). Напротивъ, франкскіе короли, потомки Хлодвига, созвавшіе соборъ въ Орлеанъ (533), воспретили сперва только браки между евреями и христіанами 1).

<sup>1)</sup> Sidonii epistolae 6, 11; cpas. 4, 5.

<sup>1)</sup> Lex Burgundiorum additamenta XV.

<sup>2)</sup> Concil. Epaonense c. 15, y Mansi T. VIII, crp. 561.

<sup>4)</sup> Concil. Aurelianense II, c. 19. Mansi тамъ же 838 и 861.

Вражда къ евреямъ мало по малу распространилась изъ Бургундін и въ другія франкскія страны. Третій и четвертый соборы въ Орлеанъ (538 и 545), собранные лишь нъсколько лъть спустя, уже постановили суровыя ръшенія противъ евреевъ. Они не только запретили христіанамъ участвовать въ еврейскихъ пиршествахъ, а евреямъ принимать провелитовъ, но и воспрещали последнимъ показываться на площадяхъ и улицахъ во время пасхи, «ибо ихъ появленіе оскорбляеть въ нъкоторомъ смыслъ христіанство». Хильдеберть І Парижскій ввель последній пункть въ свою конституцію (554) и темъ самымъ возвель клерикальную нетерпимость на степень государственнаго закона 1). Впрочемъ, это непріязненное расположеніе не служило руководствомъ для соправителей Хильдеберта. Раздробленность франкскаго государства между нъсколькими королями, которые ненавидъли другъ друга, не смотря на кровное родство, было причиною того, что сказанная нетерпимость ограничивалась отдёльными областями. Даже высшіе князья церкви продолжали дружескія сношенія съ евреями, не видя въ томъ никакой опасности для церкви <sup>3</sup>). Но фанатизмъ по своей природъ заразителенъ; укоренившись въ какой либо странъ, онъ овладъваетъ умами всъхъ и побъждаетъ всв опасенія. Ненависть къ евреямъ исходила въ франкскомъ государствъ отъ человъка, котораго можно считать воплощениемъ этой ненависти. Арвенскій епископъ Авитусъ, пребывавшій въ Клермонъ, быль для франкскихъ овреевъ темъ же самымъ, чемъ былъ Кириллъ для александрійскихъ евреевъ.

Еврейское население его епископства было сучкомъ въ его глазу, и онъ не преминулъ фанатизировать противъ него своихъ духовныхъ чадъ. Онъ многократно призывалъ клермонскихъ евреевъ обратиться къ христіанству, и такъ какъ

<sup>1)</sup> Concil. Aurel. III, с. 13 и IV, с. 31. Mansi 15 и 117. Pertz' Monumenta Germaniae leges I, 1.

<sup>2)</sup> Григорій Турскій Historia eccl. 4, 12, 35. Vita patruum, стр. 1176. Edit. Ruinant.

его проповеди были гласомъ вопіющаго въ пустыне, то онъ подстрекнуль толпу напасть на синагогу и сравнять ее съ землею. Но этимъ не удовольствовался фанатикъ; онъ предложиль евреямь на выборь: креститься или оставить городь. Крестился только одинъ еврей, ставшій поэтому для всей общины предметомъ омерачнія. Когда онъ, въ бълой одеждъ новокрещеннаго, проходиль по улицамь въ день Пятидесятницы, одинъ еврей облиль его зловоннымъ масломъ. Фанатизированная толпа сочла это за вызовъ и напала на евреевъ. Последніе попрятались въ своихъ домахъ; толпа ворвалась въ еврейскія жилища и перебила многихъ іудеевъ. Видъ пролитой крови поколебалъ малодушныхъ, и 500 изъ нихъ умоляли епископа Авитуса окрестить ихъ и немедленно прекратить избіеніе. Но евреи, оставшіеся в'трными своей религіи, бъжали въ Марсель (576) ). Извъстіе о клермонскомъ событи исполнило радостью сердца фанатиковъ. Епископъ Григорій Турскій побуждаль благочестиваго стихотворда, Венанція Фортуната, восп'ять подвигь Авитуса. Однако латинскіе стихи поэта. переселившагося изъ Италін во Францію, послужили не къ прославленію Авитуса, но къ его безславію. Они въ живыхъ чертахъ изображають всю невиновность пострадавшихъ евреевъ въ Клермонъ, которые съ отчаяніемъ въ сердцѣ приняли христіанство. Нѣкоторые стихи изъ этой длиниой побъдной пъсни Фортуната представляють живую картину понятій того времени.

Жестовій разладъ царствоваль тогда въ Арвенской общинь, единой въ политическомъ отношеніи, но раздвоенной въ религіозномъ; мерзкій еврейскій духъ быль противенъ върнымъ Христу, невърное племя было соблазномъ для върующаго народа: гордая выя не хочеть нести Господня ига, въ надутомъ высокомъріи спъсиво надуваетъ гребень. Хотя любовь о Господъ священниковъ молила, чтобы посъвъ обращенныхъ возросъ до неба, однаво умъ евреевъ быль окутанъ покровомъ мрака, дабы ихъ гнусный взоръ никогда не увидъль свъта. Насталъ день, въ который Господь вознесся на небеса и Сынъ Челевъческій приступиль въ стезямъ спасенія: въ этотъ день народъ, воспламенясь върою, разрушаеть еврейскую синагогу, — и опустъло мъсто, гдъ она стояла! Такъ, въ то время,

<sup>1)</sup> Григорій Турскій Hist. Francorum V, 11.

вавъ всемогущій Христосъ восходить на небеса, низвергается поэтому самому ненавистный родь. Но священникъ кротко говорить следующимъ образомъ происшедшему отъ Монсея народу, - гитвъ-же сильно возмутиль ихъ духъ: «взгляни, оврейскій народь, что ділаешь ты, какъ будто ненаученъ изстари? Научись въровать, дабы обновить свою жизнь! Но рѣчь длинна, время же кратко; слушай-же: повинуйся повельнію или убирайся прочь, - здёсь нёть наснаія! Въ вашей волё исполнить совёть: последуете за мною, пастыремъ, и тогда оставайтесь, - последуете гласу своего ожесточенія, и тогда б'ігнте!» Такъ уста священника говорили кротко людимъ, дабы каждый пошель по избранной стезъ. Но ослъпленная, яростная еврейская община возмущается, дико бунуеть, собирается, потомъ прячется въ крепкіе домы. Верные Христу видять собирающіяся шайки незаконнорожденныхъ, спѣшатъ на площадь, предчувствуя коварную хитрость. Тренещите ли меча? Примите заслуженное и умрите, тогда вакъ вы могли бы жить, если бы имели веру! И вотъ спешитъ въстникъ къ священнику: «Прими, пастырь, еврейскую толпу въ стадо! Не попусти намъ умереть, но сохрани живыми для Бога; нбо каждое промедление приносить смерть, и погибаеть го, что ты уже пріобредь! Спрши, ускоряй шаги, но если придешь поздно, то должент будешь оплакивать, отче, жалкую смерть твоихъ сыновъ» 1).

Такъ проявлялось во многихъ мъстахъ Франціи дъйствіе воспламененнаго фанатизма. Масонскій соборъ (581) постановиль многія решевія, клонившіяся къ тому, чтобы дать евреямъ назкое положение въ обществъ. Евреи не допускались ни къ должности судъи, ни къ обяванностямъ сборщика податей, «дабы христіанское населеніе не казалось подчиненнымъ имъ». Далве, евреи обявывались оказывать христіанскимъ священнивамъ глубокое почтеніе и въ ихъ присутствіи садиться не прежде, какъ получивъ на то позволеніе. Нарушителямъ угрожало строгое наказаніе. Этоть соборъ подтвердилъ эдиктъ, въ силу котораго евреи не смели показываться на улицахь во время Светлой Недели, и запретиль евреямъ рабовладельцамъ допускать своихъ христіанъ рабовъ къ принятію еврейской религіи<sup>2</sup>). Самъ король Хильперихъ, хотя не быль особенно благосклонень къ духовенству, однако усвоиль пропов'ядываемую Авитусомъ ревность къ обращенію. Онъ также принуждаль къ крещеню жившихъ въ его ко-

<sup>1)</sup> Venantii Honorii Clementiani Fortunati carmina V, 5; V, 17-36, 63-86, 107-112.

<sup>2)</sup> Conc. Matisconense c. 12 — 14. Mansi IX, 34 H CFAL

ролеветвъ евреевъ и бывалъ воспріемникомъ новокрещенныхъ, но довольствовался одною только формальностью и не обращалъ вниманія на то, что выкресты продолжали праздновать субботу и соблюдать законы еврейской религів.

Почтенный и богатый еврей. Прискусъ изъ Парижа, поверенный и ювелиръ короля Хильпериха, упорно не принималь христіанства, хотя король настойчиво увёщаваль его. Однажды, когда Прискусъ встрётился у короля съ турскимъ епископомъ, Хильперихъ дружески взялъ перваго за голову и сказалъ енископу полу-шутя, полу-серьезно: «Подойди, служитель алтаря, и возложи на этого человъка руку». Но Прискусъ не хотёлъ заходить такъ далеко и завелъ разговоръ о релити съ королемъ и Григоріемъ, который считалоя представителемъ ученыхъ христіанскихъ богослововъ. Въ этомъ разговоръ Григорій, между прочимъ, приводилъ въ подтвержденіе своихъ словъ апокрифическіе, интерполированные стихи 1).

Хотя убъжденія не дійствовали на Прискуса, однако Хильперихъ продолжаль настанвать на его обращеніи къ христіанству. Не будучи въ состояніи побідить его упрамства,
король заключилъ его въ тюрьму въ Парижъ. Однако Прискусъ щедрыми подарками добился своего освобожденія изъ
тюрьмы, причемъ дана ему отсрочка до совершенія брака
его сына съ одною марсельскою еврейкой. Конечно, Прискусъ имъль при этомъ възвиду не свое обращеніе къ христіанству, но выигрышъ времени для прінсканія надежнаго

<sup>1)</sup> Григорій Турскаго Historia Francorum, IV, 5. Въ доказательство распятія Григорій цитуєть апокрифическій стихь изъ псалмовъ: Dominus regnavit е ligno, стихь не существовавшій въ псалтири уже во времена Іеронима, какъ это доказано симь Отцомъ Церкви въ ргоlogus galeatus. Этоть стихь, говорять, сохранился въ латинской псалтири Парижской Библіотеки. При современномъ состоянін библейской эквегетики и въ виду доказанныхъ слѣдовъ интерполяціи, никто не сомифвается теперь въ томъ, что этоть стихъ введенъ христіанскою рукой, а не «ущичтоженъ раввинами». Точно также интерполированъ стихъ въ апокрифъ Баруха 3, 28: розі hoc visus est in terris et cum hominibus conversatus est (scil. Deus), на который равнымъ образомъ ссылается Григорій Турскій, — вставка, какъ это видно по связи.

убъжища. Однако часъ его пробилъ. Одинъ крещеный еврей, по имени Фатиръ (или Патеръ), воспринятый королемъ отъ купели и питавшій ненависть къ Прискусу, подстерегь его съ своими рабам и въсубботу, когда Прискусъ вышелъ безъ оружія. Фатиръ съ рабами напалъ на него и на его друзей и умертвилъ ихъ мечемъ (582). Убійца, опасаясь королевскаго гнѣва, бѣжалъ съ своими рабами въ ближайшую церковь Св. Юліана. Дѣйствительно, Хильперихъ, негодуя на это убійство, приказалъ наказать преступника. Тогда Фатиръ бѣжалъ и былъ помилованъ; но родственники Прискуса, жившіе въ области короля Гунтрама, куда бѣжалъ Фатиръ, убили его.

Оставшіеся въ церкви рабы Фатира, свёдавъ о томъ, что ихъ будутъ судить какъ убійцъ, предложили одному изъ своей среды умертвить ихъ, что тотъ и исполнилъ. Когда же оставшійся въ живыхъ выбёжалъ съ обнаженнымъ мечемъ изъ церкви и хотёлъ пробить себё дорогу, тогда собравшійся предъ церковью народъ напаль на него и убилъ 1).

Послѣ насильственной смерти Хильпериха (584), франкскіе евреи попали изъ огня въ полымя, ибо протекторомъ государства сдѣлался король Гунтрамъ, принестій съ собою бургундскій фанатизмъ. Когда онъ на своемъ пути въ Парижъ остановился въ Орлеанѣ, евреи этого города приняли также участіе въ торжественномъ иріемѣ; они мечтали выманить у него лестью позволеніе возобновить на государственный счеть разрушенную толиой синагогу. Но ихъ предупредительность произвела на короля совершенно противоположное впечатлѣніе. Онъ сурово говориль объ евреяхъ, сулилъ имъ бѣдствія и назвалъ «скверными, невѣрными и коварными». Турскій епископъ превознесъ его за это чрез-

<sup>1)</sup> Григорій Турскій, тамъ же, IV, 17. Конець этой главы темець во многихъ містахъ, такъ какъ тексть сильно испорчень. Издатель Рюннань замізчаеть (стр. 294), что Прискъ умерь не тотчасъ, но по окончанів нанаденія. Німецкій переводчикъ Григорія Гизебректь (въ Sammelwerke der Geschichtsschreiber der Deutschen Vorzeit, с. 4, р. 329), предлагаеть ніжоторыя удачныя ноправки, которыми устраняются многія, но не всі трудности.

мърно 1). Король Гунтрамъ подтвердиль всё постановленія бывшаго въ Масонъ собора. Вслъдствіе этого еврем были низведены на низшую степень общественнаго положенія и не смѣли принимать участіе въ общественной жизни 2). Въ царствованіе этого короля, какъ и слѣдуетъ предполагать, еврем подверглись преслъдованіямь, во время которыхъ намбольшею дѣятельностью отличились арльскій епископъ Виргилій и марсельскій Федоръ, насильно крестившіе евреевъ. Папа Григорій строго порицаль ихъ неумѣстную ревность. Вдовствовавшая, многократно поруганная королева Брунегильда, кажется, относилась съ большею кротостію къ евреямъ. Она позволила имъ даже имѣть рабовъ христіанъ, но подверглась за это сильному порицанію отъ папы.

Послѣдніе меровингскіе короли все больше и больше погружались въ ханжество и сильнѣе ненавидѣли евреевъ. Клотарь II, матереубійца, соединившій подъ своимъ скипетромъ всю франкскую монархію (613), утвердилъ рѣшеніе парижскаго собора, запрещавшее допускать евреевъ къ должности судьи и принимать ихъ въ военную службу (615).

Нарушителямъ этого закона угрожало строжайшее наказаніе 3). Сынъ Клотаря, Дагоберъ, причисляется еврейскою
исторіею къ ненавистникамъ евреевъ. Многія тысячи евреевъ, бъжавшія во Францію отъ фанатизма вестготскаго короля Сизебута, возбудили ревность невоздержаннаго Дагобера.
Послѣдній стыдился отставать отъ вестготовъ и проявлять
меньшую религіозную ревность. Поэтому онъ издалъ повелѣніе, чтобы къ опредѣленному дню всѣ французскіе евреи
приняли христіанство, иначе они будутъ признаны врагами
и наказаны смертью (около 629). Одновременное гоненіе на
евреевъ во Франціи и въ Византійской имперіи объясняется
въ лѣтописяхъ уговоромъ между Иракліемъ и Дагоберомъ,

<sup>1)</sup> Григорій Турскій, тамъ же, VIII, 1.

<sup>2)</sup> Pertz Monumenta Germaniae leges I, 4.

<sup>3)</sup> Concil. Parisiense c. 15, у Mansi T. X, 542 и слъд. Pertz Monumenta leges I, 15.

изъ которыхъ первый указаль второму на опасность, угрожающую христіанству отъ обръзаннаго народа 1). Но едва ли Дагоберъ имълъ тогда сношенія съ византійскимъ императоромъ. При этомъ случат многіе евреи приняли христіанство. Сомнительно, чтобы это повельніе о крещеніи евреевь соблюдалось строго во встхъ частяхъ государства. Франкская монархія, хотя соединенная подъ скипетромъ одного верховнаго главы, не составляла однако единаго, органически связаннаго государства. Австравійцы, германскіе народы, неохотно повиновались нейстрійскимъ королямъ. и такъ какъ населеніе не было фанатическимъ, то еврем, в'вроятно, остались въ странв, когда угасъ гнввъ Дагобера. Потому-то реймскій соборъ (630) должень быль возобновить прежнія каноническія постановленія противъ евреевъ. Онъ еще разъ восиретиль торговлю христіанами-рабами, участіе въ еврейскихъ пирахъ и доступъ къ общественнымъ должностямъ 2). Чвиъ больше падало уважение къ меровингскимъ королямъ тунеядцамъ, какъ ихъ называютъ, и чёмъ больше возрастало могущество политически-прозорливыхъ майордомовъ, потомковъ Пипина, твиъ безопаснъе были евреи отъ преследованій и мученій. Предшественники Карда Великаго предчувствовали, что евреи составаяють классь людей, гибкость ума которыхъ и подвижность могутъ быть полезны для государства. Только работорговля оставалась всегда подъ запрещеніемъ соборовъ, но не могла быть уничтожена ревностью носледнихъ, ибо осуждение ихъ было одностороннимъ.

<sup>1)</sup> Нельзя отвергать фактъ преследованія евреевь при Дагобере. О немь говорится въ Fredegard Chronicon с. 42, въ Gesta Dagoberti и въ еврейскихъ хронивахъ Іосифа Когена Dibre ha-jamim, начало, и Етек ha-lacha, стр. 8. Обстоятельство, будто преследованіе это возникло по внушенію Ираклія, принадлежить, конечно, въ числу басень. Павель Эмилій (въ своемъ трухв De rebus Francorum, стр. 44) приводить второстепенную причину этого преследованія: Eorum Hebraeorum tamen aliquot millia in Galliam effugerunt (е Hispania). Turpe videbatur Franco a Wisigothis ejectos finibus suis receptos diutius retinere ac Wisigothis religioni cedere. Dagobertus igitur diem praestit intra quam quiqui mortalium religionem nostram non profitentur, hostes judicarentur, comprehensique capite luerent.

<sup>2)</sup> Conc. Rhemnense c. 11, y Mansi X, crp 96.

Если исторія евреевь въ европейскихъ странахъ, Византіи, Италіи и Франціи, представляеть лишь мѣстный интересь, то на Пиренейскомъ полуостровь она достигаеть общаго значенія. Еврейскіе обитатели этого счастливаго полуострова, любившіе его, какъ любять отечество, содъйствовали его величію и потому имѣють значеніе во всемірной исторіи. Еврейская Испанія почти столько же содъйствовала развитію еврейства, сколько Іудея и Вавилонія, и какъ въ послѣдне-упомянутыхъ странахъ, такъ и въ Испаніи, каждое мѣстечко сдѣлалось классическимъ для еврейскаго племени. Кордова, Гранада и Толедо были столь же дороги для евреевъ, какъ Іерусалимъ и Тиверіада, и дороже, чѣмъ Нагардеа и Сура. Придя на Востокъ въ застой и одряхлѣвъ, еврейство достигло въ Испаніи юношеской свѣжести и плодотворно дѣйствовало на общирномъ кругу. Испанія, кажется, была назначена самимъ Провидѣніемъ сдѣлаться новымъ духовнымъ центромъ для всюду разсѣянныхъ евреевъ, на который они могли указывать съ гордостью. Волѣе, чѣмъ въ другихъ странахъ, интересуютъ здѣсь первые начатки еврейскихъ колоній, развитіе ихъ въ общины и превращеніе, такъ сказать, въ связное государство въ духовномъ отношеніи.

Первое водвореніе евреевъ въ прекрасной Гесперіи теряется въ баснословномъ мракѣ 1). Конечно, евреи пришли сюда свободными людьми еще во времена римской республики, съ цѣлью разработывать источники богатства этой страны. Апостолъ Павелъ имѣлъ сильное желаніе посѣтить Исманію и проповѣдывать евангеліе еврейскимъ общинамъ. Гонимыя жертвы несчастныхъ возстаній при Веспасіанѣ, Титѣ и Адріанѣ достигли также крайняго запада, и 80000 изъ нихъ, какъ преувеличенно говорять, отправлены въ Испанію въ качествѣ плѣнныхъ. Они, конечно, не долго оставались въ рабствѣ; состраданіе ихъ свободныхъ единовѣрцевъ, безъ сомнѣнія, поспѣшило выкупить ихъ, и такимъ образомъ исполнить важнѣйшую изъ обязанностей, предписываемыхъ

<sup>1)</sup> См. Замвч. 9.

Талмудомъ. Какъ многочисленны были евреи во многихъ частихъ Испаніи, доказывается названіями, которыми эти части обязаны имъ. Городъ Гранада назывался прежде Еврейскимъ Городомъ 1) потому, что былъ населенъ одними евреями; такое же названіе носила древняя, основанная финикіянами, Тарракона (Tarragona), прежде чѣмъ ее завоевали арабы 3). Въ Кордовъ издревле существовали еврейскія ворота 3), а въ Сарагоссъ крѣпость, которая во времена арабовъ называлась Ruta al Jahud 4).

Испанская родовая гордость, унаслёдованная также евреями этой страны, не удовольствовалась твиъ фактомъ, что еврейско-испанскія колоніи имѣли уже право гражданства въ Испаніи, прежде чіть вестготы и другіе германскіе народы ступили своей жельзной пятой на эту страну; она хотела отнести ихъ основание къ более древнимъ временамъ. Иснанскіе евреи переселились сюда будто бы въ эпоху вавилонскаго плененія. Некоторыя еврейскія фамиліи, Ибнъ-Даудъ и Абрабанель, хвалились своимъ происхождениемъ отъ царскаго дома Давида; ихъ предки будто бы съ незапамятныхъ временъ поселились отчасти въ области Луцены, отчасти около Толедо и Севильи в). Многочисленная испанскоеврейская фамилія Наси вела свою родословную также отъ царя Давида и доказывала это генеалогическимъ деревомъ и печатью 6). Скромнее была фамилія Ибнъ-Албаліа; она относила свое переселеніе ко временамъ разрушенія втораго храма. Ел семейное предаліе разсказываеть, что римскій правитель Испаніи просиль завоевателя Іерусалима уділить ему благородныя фамилін изъ іудейской столицы, и Тять при-

<sup>1)</sup> Арраци, арабскій писатель десятаго столітія, въ Gayangos history of the magometan dynasties in Spain, I, 347; срави. Memorias de la real Academia de la historia, T. VII, стр. 241.

<sup>2)</sup> Срави. Zedner въ Benjamin of Tudela, ed. Asher, II, 2, примъч 5.

³) Al Makkari въ Gayangos, I, 207.

<sup>4)</sup> Чаще уноминается испанско-марританскими писателями.

<sup>5)</sup> Ibn-Giat въ Abrabanel коммент. къ Захарін, 12, 7, и къ II кн. Царствъ, конецъ.

<sup>6)</sup> Ibn-verga Schebet Jehuda, edit. Hannover, crp. 89.

слалъ ему таковыя. Въ числѣ этихъ лицъ находился нѣкто Барухъ, знавшій искусство ткать завѣсы для храмовъ. Этотъ Барухъ, поселившійся въ Меридѣ, сдѣлался родоначальникомъ фамилін Ибнъ-Албаліа 1).

Такъ какъ финикіяне, родственные евреямъ по языку, основали въ Испаніи складочныя мѣста для своихъ товаровъ и построили укрѣпленные города для разработки туземныхъ богатствъ, то обстоятельство это послужидо мнимою опорою для басни о томъ, что названія городовъ, еврейскія судя по звукамъ, даны переселившимися израильтянамъ на память о родныхъ звукахъ или о претерпѣнной судьбѣ. Названіе Города Толедо (Toletum), столицы Пиренейскаго полуострова въ теченіе долгаго времени, выговариваемое евреями и арабами Толаитола, дало поводъ утверждать, что этотъ городъ построенъ переселившимися израильтянами, и что само названіе напоминаетъ объ ихъ изгнанія (Taltel) или о древнихъ израильтянскихъ родахъ (Toledoth). Всю несообразность этой горделивой саги повторяетъ позднѣйшій испанско-еврейскій поэтъ въ слѣдующихъ стихахъ:

«Городъ Толедо построенъ благородными евреями, плъненными вавилонскимъ владыкой; они прибыли на корабляхъ Аспанаса и царя Пирра»<sup>2</sup>).

Далѣе, Толедо долженствовалъ имѣть для израильскихъ изгнанниковъ значеніе новаго Іерусалима, такъ что они основали вокругъ него города съ тѣми же самыми именами и въ такомъ же разстояніи отъ столицы, какъ и въ Іудеѣ.

Испанскіе города Эскалуна, Макведа, Іопесъ, Асека построены будто бы въ воспоминаніе Аскалона, Македы, Іоппіи, Асеки 3). Бъдствія евреевъ въ Испаніи, претерпънныя ими въ царствованіе фанатическихъ королей, дали поводъ къ странной выдумкъ, будто евреи переселились въ Испанію

<sup>1)</sup> Abraham Ibn-Daud Sefer ha-Kabbalah.

<sup>2)</sup> De Barrios historia universal judaïca, crp. 23.

<sup>3)</sup> Изъ еврейскихъ писателей, сколько мив извъстно, упоминается впервые Абрабанелемъ въ коммент. ко II кн. Царствъ, конецъ, а изъ христіанскихъ— Аріемъ Монтанусомъ.

въ давно прошедшія времена. Старались представить осязательное доказательство тому, что испанскіе евреи нисколько неповинны въ распятіи Христа, и такимъ доказательствомъ долженъ былъ служить намогильный камень, относящійся ко временамъ Соломона. Увёряли, что этотъ камень съ надписью «Здёсь погребенъ Адонирамъ, слуга царя Соломона, прибывшій за данью и умершій»..., найденъ въ Мурвіедро, древнемъ Сагунтъ 1). Такимъ образомъ соединились гордость и нужда съ цёлью отнесть переселеніе евреевъ въ Испанію къ отдаленной эпохѣ сёдой старины.

Но если евреи не пришли въ Испанію ни во времена Соломона, ни въ эпоху вавилонскаго плѣненія, то они уже были осѣдлыми жителями задолго до вторженія алановъ, вандаловъ, свевовъ, и до водворенія вестготовъ. Они жили въ городахъ и селахъ, обработывали поля сами или чрезъ своихъ рабовъ, владѣли виноградниками и масличными плантаціями, занимались ремеслами, торговлей и даже корабленлаваніемъ къ лежащимъ близко африканскимъ берегамъ <sup>а</sup>). Евреи, переселившись подъ эгидою римлянъ, пользовались по этому самому въ испанской провинціи, какъ и во всѣхъ прочихъ провинціяхъ Римской имперіи, муниципальнымъ правомъ наравнѣ съ римлянами и не подчинялись ни какимъ исключительнымъ законамъ.

Хотя христіанство давно пустило въ Испаніи столь глубокіе корни, что соборъ въ Иллиберіи (Эльвира, недалеко отъ Гранады), бывшій еще до обращенія Константина къ христіанству, состояль изъ 19 епископовъ, 36 прелатовъ и множества низшаго духовенства; однако евреи пользовались уваженіемъ какъ отъ христіанскаго населенія, такъ и отъ языческаго, и не могли жаловаться на какое либо униженіе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Явствуетъ изъ Lex Visigothorum L. XII, Т. III, § 6. Срави. также мою диссертацію: Die westgothische Gesetzgebung in Betreff der Juden, въ Seminar-Programm, 1858.



<sup>1)</sup> Франциско Мартинецъ тщательно собрадъ сказанія въ Memoria sobre la primera venida de los Judios en Espana, пом'вщенной въ вышесказанныхъ Memorias de la real Academia, 1799.

Обратившіеся къ христіанству иберійцы и римляне не видѣли еще тогда въ евреяхъ отверженное Богомъ племя, близости котораго слѣдуетъ избѣгать. Они имѣли вполнѣ дружественныя сношенія съ своими еврейскими сосѣдями. Новообращенные туземцы, слышавшіе отъ своихъ апостоловъ много объ евреяхъ и объ еврействъ и не подозрѣвавшіе глубокой пропасти между еврействомъ и христіанствомъ, призывали благословлять свои поля какъ благочестивыхъ евреевъ, такъ и христіанскихъ священниковъ. Брачные союзы между евреями и христіанами были такъ же часты въ Испаніи, какъ и въ Галліи.

Но высшее католическое духовенство не могло терпъть дружескаго сближенія христіанъ съ евреями. Оно видъло въ этомъ опасность для едва утвердившейся Церкви. Представителямъ католичества въ Испаніи принадлежить слава, если только можно назвать это славою, — созданія перваго средоствнія между евреями и христіанами. Соборъ въ Иллиберін (около 320), подъ председательствомъ кордовекаго епископа Осіи, воспретиль христіанамъ, подъ стражомъ отлученія оть церкви, имъть дружественныя сношенія съ евреями, вступать съ ними въ брачные союзы и призывать благочестивыхъ евреевъ для благословенія своихъ полей, «дабы преподаваемое духовенствомъ благословение не казалось недъствительнымъ и напраснымъ» 1). Однако ненависть къ евреямъ, посъянная впервые иллиберійскимъ соборомъ, принесла впоследстви ядовитые плоды. Когда въ эпоху переселенія народовъ, свевы, вандалы и вестготы первый разъ обратили прекрасную страну въ пустыню и потомъ избрали ее своимъ мъстопребываніемъ, тогда испанскіе католики не могли не поднасть подъ иго политической и церковной зависимости. Ибо вестготы, надолго овладъвшіе полуостровомъ, исповъдывали аріанскую религію, и хотя они равнодушно относились къ догмату, бывшему предметомъ спора

<sup>1)</sup> Conc. Illiberitanum, canon 49, 50, въ d'Aguirre collectio conciliorum, I, 279.

между католичествомъ и аріанствомъ, однако глубоко ненавидели католическихъ аборигеновъ, ибо въ каждомъ католикъ видъли римлянина и, слъдовательно, врага. Евреи, напротивь, жили спокойно подъ владычествомъ аріанскихъ королей, пользовались гражданскою и политическою равноправностью и допускались къ занятію общественныхъ должностей. Благодаря своей ловкости и познаніямъ, которыя етавили ихъ выше необразованныхъ вестготовъ, они были особенно способны къ отправленію должностей. Хотя аріанскіе короли не питали особеннаго расположенія къ евреямъ и къ еврейству, однако они могли уже потому благопріятствовать имъ, что тв не были католиками и не стремились, подобно симъ последнимъ, къ пропаганде. Такое положение евреевь въ Испаніи продолжалось болье столетія, въ теченіе того времени, когда эта страна сделалась впервые провинціей толедско-вестготскаго королевства, н позже, когда она, при Теудесъ (531), стала центромъ этого государства. Евреи, жившіе въ нарбоннской провинціи и въ принадлежавшей къ остготскому царству африканской области, пользовались темъ же гражданско-политическимъ равенствомъ. Некоторые изъ нихъ оказали вестготскимъ королямъ существенныя услуги. Евреи, жившіе у подошвы Пиренейскихъ горъ, защищали горные перевалы отъ вторженія франковъ и бургундцевъ, которые завистливымъ окомъ взирали на Испанію. Они считались наивтритими охранителями границъ, и военная ихъ храбрость заслужила имъ особенное отличіе 1). Вестготскіе евреи, в'вроятно, им'вли сношенія съ Іудеей или Вавилоніей чрезъ Италію или чрезъ Африку, и, безъ сомивнія, получали оттуда своихъ ввроучителей. Ибо они строго соблюдали предписанія Талмуда, воздерживались отъ вина неевреевъ и, согласно заповъди Талмуда, обращали къ еврейству своихъ языческихъ и христіанскихъ невольниковъ 1). Между тъмъ какъ ихъ едино-

<sup>1)</sup> Concilium Toletanum, XVII, въ d'Aguirre collectio conciliorum, II, стр. 753, № 6.

з) Явствуетъ изъ частыхъ соборныхъ постановленій Толедскихъ синодовъ-

нлеменники по ту сторону Пиренеевъ подвергались многоразличнымъ ограниченіямъ, насильственно обращались къ христіанству или принуждались къ выселенію, вестготскіе евреи пользовались совершенною свободой вѣроисповѣданія и, сверхъ того, привиллегіей обращать своихъ невольниковъ къ еврейству, — привиллегіей, которую оспаривали у нихъ во всѣхъ прочихъ странахъ Европы.

Но съ того момента, какъ римско-католическая церковь сдълалась господствующею въ Испаніи, аріанство же подверглось преследованію, наступили для испанскихъ евреевъ тяжелыя времена. Король Реккаредъ, отрекшійся на толедскомъ соборъ отъ аріанства, постановиль въ союзъ съ соборомъ ограниченія для евреевъ. Имъ запрещалось вступать въ бракъ съ христіанами, пріобрътать христіанскихъ невольниковъ и занимать общественныя должности; дети отъ смешанныхъ браковъ насильно крестились (589) 1). Такимъ образомъ евреи были поставлены въ исключительное положение, которое твиъ прискорбиве было для нихъ, что они одушевлялись честолюбіемъ и жили до сихъ поръ на равной ногъ съ своими согражданами и даже имъли нъкоторыя преимущества надъ католиками. Чувствительнъе всего было для нихъ ограниченіе рабовладінія. Они не смітли отныні покупать или принимать въ даръ христіанскихъ невольниковъ, а въ случат обращения последнихъ къ еврейству, теряли рабовладъльческое право; все инущество еврея, обръзавшаго своего невольника-христіанина, отбиралось въ казну. Всѣ зажиточные люди въ странв имвли невольниковъ и крвпостныхъ, которые обработывали ихъ поля и исправляли домашнія послуги, и только евреи были лишены этого преимущества. Естественно, что богатые евреи употребляли всв усилія добиться отміны этого закона Реккареда. Они предлагали за это королю значительную денежную сумму. Но Реккаредъ отклонилъ просьбу и заслужилъ чрезмърную похвалу (599)

<sup>1)</sup> Ср. объ этомъ диссертацію: Die westgothische Gesetzgebung in Betreff der Juden, въ Seminar-Programm, 1858.

 $<sup>\</sup>mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

отъ папы Григорія, сердечныя желанія котораго осуществлялись этимъ закономъ. Григорій сравниваетъ вестготскаго короля съ царемъ Давидомъ, «который не хотѣлъ пить воду, принесенную героями съ опасностью ихъ жизни, и возлилъ ее предъ Господомъ». Точно также Реккаредъ принесъ Богу въ жертву предложенное ему золото 1). Въ то же время Реккаредъ утвердилъ ръшеніе нарбоннскаго собора, недозволявшее евреямъ пѣть псалмы при погребеніи, — обычай, вѣроятно, заимствованный ими у христіанъ 2).

Хотя Реккаредъ желалъ строгаго исполненія ограничительныхъ законовъ противъ евреевъ, однако послѣднимъ было нетрудно ихъ нарушать. Своеобразный государственный строй вестготской Испаніи давалъ имъ къ тому средство. Король не быль могущественнымъ государемъ страны, воля котораго была бы закономъ для каждаго. Напротивъ, вестготскіе вельможи, имѣвшіе право избирать короля, были неограниченными государями въ своихъ областяхъ, и ни они, ни народъ не раздѣляли церковнаго фанатизма въ отношеніи къ евреямъ. Они дозволили евреямъ покупать по прежнему невольниковъ и даже назначали ихъ на должности. Въ теченіе двухъ десятилѣтій законы Реккареда противъ евреевъ вышли совсѣмъ изъ употребленія. Преемники Реккареда, Ліува, Викторихъ и Гундемаръ, почти не возобновляли этихъ законовъ и вообще не были враждебны къ евреямъ 3).

Тогда вестготскимъ королемъ былъ избранъ человъкъ кроткій и не лишенный образованія, но бывшій истиннымъ бичемъ для евреевъ своего государства и вслъдствіе того навлекшій на свое королевство тяжкія бъдствія. Сизебуть, со-

<sup>1)</sup> Въ вышеприведенномъ трудъ d'Aguirre стр. 406, № 49.

<sup>2)</sup> Concilium Narbonense canon 9, въ d'Aguirre, привед. сочин., 386.

<sup>3)</sup> Видно изъ следующаго места Сизебутова завона. Lex Visigothorum, XII, 2, 13. Dudum latae constitutionis auctoritas ab domino Reccaredo sufficere poterat, ut mancipia christiana nullatenus in Hebraeorum jure manerent obnoxia, si eorum pravitas subripiendo principum animos aliqua sibi injusta non poposcisset beneficia, и въ конце этого параграфа: Nam et quisquis de Judaeis sub nomine proprietatis fraudulenta suggestione aliquid a praecessoribus nostris visus est promeruisse. Объ изданіи этого закона см. диссертацію, стр. 32.

временникъ императора Ираклія, былъ, подобно сему последнему, ярымъ гонителемъ евреевъ. Но Ираклій оправдываль свой поступокъ возстаніемъ палестинскихъ евреевъ и формальнымъ принужденіемъ къ тому ослапленными фанатизмомъ монахами, тогда какъ Сизебутъ не находилъ никакого оправданія, дъйствоваль по собственному побужденію, почти противъ желанія католическаго духовенства. Уже въ самомъ началь своего правленія (612) онъ занялся евреями. У него лежало на совъсти, что вопреки реккаредовымъ законамъ еще множество христіанскихъ невольниковъ служили еврейскимъ господамъ, обращались послъдними въ іудейству и охотно исповъдывали эту религію. Поэтому онъ возобновиль сказанные законы и приказалъ духовенству, судьямъ и всему населенію страны строго наблюдать за тъмъ, чтобы христіане не оставались болье въ услужени у евреевъ. Сизебутъ пошель еще дальше: онъ распорядился, чтобы евреи не только не пріобрѣтали рабовъ, но и не сиѣли держать уже пріобрѣтенныхъ. Кто изъ евреевъ не отпустить или не продасть къ 1 іюля своихъ христіанскихъ невольниковъ, тотъ лишался имущества, которое отбиралось въ казну. Только обратившіеся къ христіанству евреи получали позволеніе держать невольниковъ и даже могли наслъдовать рабовъ, принадлежавшихъ родственникамъ. Сизебутъ торжественно заклиналъ своихъ преемниковъ соблюдать этотъ законъ въ строгости. Король, уклонившійся отъ сего, — говорилось въ заклятіи Сизебута, — «подвергнется въ этомъ мірѣ глубочайшему позору, а въ томъ въчному мученію въ адскомъ пламени» 1). Не смотря на такую строгость и настоятельное увъщаніе, законъ этотъ, кажется, исполнялся теперь такъ же мало, какъ и въ царствование Реккареда. Независимые князья оказали евреямъ защиту ради выгодъ или ради непокорности королю. Даже многія духовныя лица и епископы, кажется, благопріятствовали евреямъ и не заботились о королевскомъ

<sup>1)</sup> Lex Visigothorum XII, 2, § 13, 14.

повельніи 1). Зато Сизебуть издаль еще строжайшія правила. Всв евреи въ странв должны были въ теченіе извъстнаго времени или окреститься, или оставить вестготскую область. Везь сомнанія, евреи старались отклонить жестокій ударь, но старанія ихъ были тщетны. Повельніе было исполнено. Слабодушные, привязанные къ имуществу или къ странъ, въ которой съ незапамятныхъ временъ жили ихъ предви, дозволили окрестить себя. Напротивъ, сильные духомъ, совъсть которыхъ не иогла одобрить никакихъ, дълаемыхъ мысленно, оговорокъ, переселились во Францію и въ близь лежащую Африку (612-613). Но духовенство было недовольно этимъ насильственнымъ обращениемъ, и одинъ изъ главныхъ представителей духовенства порицалъ короля за то, «что онъ, хотя и показалъ себя ревностнымъ къ въръ, но дъйствоваль несогласно съ совъстью»<sup>2</sup>). Сизебуть проложиль этимъ фанатическимъ преследованиемъ путь къ распаденію вестготскаго государства.

Строгость Сизебута къ евреямъ окончилась вмѣстѣ съ его правленіемъ. Преемникъ его, Свинтила, кроткій и правосудный король, котораго угнетенные прозвали «отцемъ отечества», прекратилъ эту строгость. Изгнанные евреи возвратились въ отечество, а выкресты — къ іудейству (621—31) в). Впрочемъ, окрещенные евреи не отказались отъ еврейства. Тогда довольствовались совершеніемъ крещенія, не изслѣдуя, соблюдають ли крещенные свои прежніе обычаи и нравы, или отказываются отъ нихъ. Римляне, пропитанные еще языческими воззрѣніями, продолжали праздновать день Юпитера (четвергъ), а вестготы соблюдать свои

<sup>1)</sup> Видно изъ Concil. toletanum IV, can. 58 y d'Aguirre, II, 488.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Isidor Hispalensis Chronicon № 120, Historia Gothorum № 60; сравдиссертацію, стр. 3. Непонятно, какимъ образомъ Гельферихъ (Entstehung und Geschichte des Westgothen-Reiches, Berlin, 1858) могь этому, ясно упоминаемому Исидоромъ, факту о Сизебутовомъ преслѣдованіи евреевъ придать значеніе (стр. 70) произведеннаго чернью избіенія евреевъ. Спустя два столѣтія, епископъ Амоло указываетъ на Сизебутово преслѣдованіе евреевъ, какъ на богоугодное дѣло, достойное подражанія и заслуживающее уваженія.

в) Диссертація, стр. 9.

языческіе обряды; поэтому и евреи не опасались исполнять предписанія своей религіи. Заговоръ вельможъ и духовенства отняль престоль у благороднаго короля, Свинтилы, и возвель на тронъ послушное орудіе, Сизенанда. При этомъ король духовенство опять сдылалось могущественнымъ. На толедскомъ соборъ (633) снова разсуждали объ евреяхъ. Во главъ сего собора стоялъ, правда, ученый и благомыслящій прелатъ, гиспалійскій (севильскій) епископъ Исидоръ, но твиъ не менве раздвлявшій предвзятыя мнвнія своего времени. Этотъ соборъ хотя постановиль, чтобы обращение евреевъ къ христіанству не совершалось путемъ насилія и подъ угрозою наказанія, однако возобновиль реккаредовы законы противъ евреевъ. Но вся строгость церковнаго законодательства постигла только техъ евреевъ, которые были насильно обращены въ царствование Сизебута и вернулись потомъ къ іудейству. Хотя духовенство само порицало вышесказанную мъру, однако считало своимъ долгомъ удержать въ христіанской религіи тъхъ, которые уже разъ удостоены таинства крещенія, «дабы въра не была посрамлена». Та эпоха знала религію лишь въ форм' внішняго испов'яданія. Софизмъ, что человъкъ, получивъ разъ благодать, не можетъ ея лишиться, хотя бы онъ быль удостоень ея противъ его желанія, постоянно поступаль вопреки ей и даже чувствоваль къ ней нерасположение, — царствоваль въ средние въка и царствуетъ еще нынъ въ такихъ кружкахъ, которые ставять подлежащее чувствамь и матеріальное выше внутренняго и духовнаго. Бывшій при Сиземундъ соборъ опредълилъ поэтому, чтобы окрещенные евреи насильственно отвлекались отъ исповъданія еврейской въры и отъ сношеній съ своими единоплеменниками, чтобы діти обоего пола отторгались отъ ихъ сердецъ и отдавались въ монастыри. Прежде-окрещенные евреи, захваченные при соблюдении субботы и еврейскихъ праздниковъ, вступавшіе въ бракъ по іудейскому закону, совершавшіе обръзаніе, воздерживавшіеся отъ извъстныхъ кушаній согласно правиламъ еврейства, наказывались за эти нарушенія потерею свободы: они обращались въ состояние рабовъ и, по назначению короля, раздавались правовърнымъ христіанамъ. Въ силу этого каноническаго закона, насильственно обращенные евреи и ихъ потоики не допускались въ свидътели, «ибо тъ не могутъ быть правдивы въ отношеніи къ людямъ, которые сдълались невърными въ отношеніи къ Богу» 1, — гласило постановленіе собора. Обращеніе съ собственно - евреями кажется, сравнительно съ этою строгостью, очень кроткимъ.

Но духовенство старалось отвратить и ихъ отъ еврейства. Исидоръ Севильскій, написаль двъ книги противъ евреевь, 2) въ которыхъ доказываетъ истинность христіанскаго въроученія ветхимъ завътомъ. Испанскіе евреи сочли необходимымъ, для укръпленія себя въ отеческой религіи, начать полемику и опровергнуть приведенныя доказательства. Образованные евреи писали возраженія противъ возраженій, въроятно, на латинскомъ языкъ 3). Они легко одержали побъду, благодаря превосходнъйшему знанію библейскихъ документовъ. На главное возражение, что скипетръ исторгнутъ изъ рукъ Іуды, и что поэтому христіане, имѣющіе королей, составляють истинный Израильскій народь, евреи отвічали указаніемъ на іудейское королевство на крайнемъ Востокъ, управляемое потомкомъ Давида 1). Въроятно, они подразумъвали іудейско-гимъяритское царство въ южной Аравіи, въ которомъ однако царствовалъ обратившійся къ еврейству царскій домъ.

Постановленія четвертаго толедскаго собора и повелѣніе Сизенанда о преслѣдованіи еврейскихъ выкрестовъ, кажется, не были приведены въ дѣйствіе съ надлежащею строгостью. Испанско-вестготское дворянство взяло евреевъ подъ свою защиту, а королевская власть была противъ нихъ безсильна. Тогда на вестготскій престолъ взошелъ подобный

<sup>1)</sup> Источниви приведены въ Диссертаціи, стр. 9 и 34.

<sup>2)</sup> Isidori Hispalensis contra Judaeos libri duo.

<sup>3)</sup> Срав. Диссертацію, стр. 35.

<sup>4)</sup> Мѣсто интересно: Judaei mentientes nescio quem regem ex genere Judae in extremis Orientis partibus regnum tenere. (Contra Judaeos, С. I, § 8).

Сизебуту король. Хинтила, въ свою очередь, созвалъ соборъ въ столицъ Толедо, и предложилъ ему не только подтвердить вст враждебные евреямъ параграфы прежняго законодательства, но и постановить, чтобы въ вестготскомъ королевствъ не оставался никто изъ нежелающихъ принять католическую религію. Соборъ приняль это предложеніе съ радостью и ликоваль о томъ, что «благочестіемъ короля будеть наконецъ побъждено упорное невъріе евреевъ». Онъ прибавиль еще каноническій законь, въ силу котораго каждый король, вступая на престоль, должень быль торжественно присягнуть въ томъ, что онъ не допустить оскорбленія католической втры со стороны крещеныхъ евреевъ и не будетъ благопріятствовать ихъ неверію, но станетъ исполнять со всею строгостію всѣ соборныя постановленія противъ нихъ (638). Ереямъ пришлось вторично взяться за странническій посохъ, а выкрестамъ, оставшимся въ глубинъ сердца евреями, подписать объщание (Placitum) о томъ, что они будутъ, безъ всякой оговорки, содержать и соблюдать католическую въру'). Но въ глубинъ своей души выкресты не признавали этого объщанія законнымъ и не могли признавать его таковымъ. Они постоянно надъялись на лучшія времена, когда имъ можно будетъ сбросить маску, а эти времена, по причинъ избранія воваго вестготскаго короля, были не далеко. Такое положение дълъ продолжалось въ парствованіе Хинтилы, четыре года (638 — 642).

<sup>1)</sup> Видно изъ введенія placitum Judaeorum къ Lex Visigothorum Рецесвинта, С. XII, Т. 9, § 16.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

## Евреи на Аравійскомъ полуостровъ.

Переселеніе евреевъ въ Аравію. — Еврейскія племена въ Ятрибѣ и вокругь этого города, а также въ округѣ Хаибарѣ. — Ихъ крѣпости и замки. — Евреи въ Іеменѣ. — Ихъ сила и вліяніе на арабскія племена. — Нѣкоторыя племена принимаютъ юданзмъ. — Іудейсво гимъяритское царство. — Абу-Кариба, первый іудейско-гимъяритскій царь и еврейскіе мудрецы Каабъ и Ассадъ изъ Ятриба. — Юссуфъ Ду-Новасъ, послѣдній іудейско-гимъяритскій царь и его смерть. — Распри еврейскихъ племенъ въ Ятрибѣ съ арабами. — Еврейскій поэтъ Самуилъ бенъ Адія и его сынъ Шоваихъ. — Еврейскій глава Каабъ и войны ятрибскихъ евреевъ.

## 500-622.

Взоръ наблюдателя, утомленный зрълищемъ жалкаго положенія евреевь въ ихъ первоначальномъ отечествъ и европейскихъ странахъ и однообразіемъ преслідованій, радостно отдыхаетъ на ихъ состояніи въ Аравіи. Здѣсь Іудины сыны могли горделиво поднять голову и не имъли нужды, робко и согнувшись, осматриваться, не разразится ли надъ ними гнъвъ духовенства и не поднимется ли на нихъ рука свътскихъ властей. Здъсь не закрыты для нихъ пути къ почестямъ и къ гражданскому равенству; здёсь, среди свёжаго, свободнаго и даровитаго населенія, они могутъ свободно развивать свои способности, обнаруживать мужество, состязаться о славъ и, съ оружіемъ въ привычной рукъ, помъряться съ противникомъ. Аравійскіе евреи не только не стенали подъ игомъ, но и бывали неръдко предводителями арабскихъ племенъ. Они по своему умственному превосходству составляли силу, заключали оборонительные и наступательные союзы и вели войны, но, кромъ меча и копья, они владъли плугомъ и лирой, и мало по малу сдълались учителями арабскаго народа. Исторія евреевъ въ Аравіи въ теченіе въка предъ Магометомъ и во время дъятельности послъдняго составляеть прекрасную страницу въ еврейскихъ лътописяхъ.

Первое вселеніе еврейскаго племени въ Аравію покрыто мракомъ сказаній. То, говорять, израильтяне, посланные І. Навиномъ покорить амалекитянъ, отчасти поселились въ городъ Ятрибъ (впослъдствіи Мединъ) и въ округъ Хаибарѣ (въ 4-5 дняхъ пути на сѣверъ отъ Ятриба); то будто бы въ царствованіе Саула израильскіе воины, пощадившіе прекраснаго, юнаго амалекитскаго царевича и отвергнутые за свое непослушание народомъ, вернулись въ Гегасъ (съверн. Аравія), м'астопребываніе амалекитянь, и тамъ поселились. И при Давидъ, говорятъ, пришла въ съверную Аравію одна израильская колонія. Несчастный царь, долженствовавшій бъжать отъ своего честолюбиваго сына, прибыль въ Гегасъ, пробыль здёсь нёсколько лёть до смерти Авесалома и оставиль въ этой странъ еврейскихъ поселенцевъ 1). Возможно, что во времена могущественныхъ іудейскихъ царей израильтяне, плававшіе по Красному морю въ золотоносную страну Офиръ, завели въ значительныхъ торговыхъ мѣстахъ, Марибъ, Санааръ (Усалъ), факторіи для мъновой торговли съ Индіей и основали іудейскую колонію. Но позднійшіе аравійскіе евреи будто бы слышали отъ своихъ предковъ, что, по разрушеніи перваго храма Навуходоносоромъ, многіе еврейскіе б'єглецы прибыли въ с'єверную Аравію 2). Не подлежить однако никакому сомненію, что Аравійскій полуостровъ обязанъ еврейскимъ населеніемъ гоненію іудеевъ римлянами. Безстрашные зелоты, бъжавшіе по разрушеніи втораго храма отчасти въ Египетъ и Кирену и отчаянно сопротив-

<sup>1)</sup> Источники этихъ сказаній: Магомета Абульфарага Kitab Alaghani, Abulfeda historia anteislamitica и Ibn-Khaldun, приведены въ Essai sur l'histoire des Arabes, par Caussin de Perceval, T. II, стр. 642 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Таbari, сообщ. де-Саси въ Memoire de l'Académie des inscriptions, Т. XLVIII, стр. 670. Abulfeda и Ibn-Khaldun y Персеваля, 644.

лявшіеся тамъ римлянамъ, прибыли отдёльными толнами и въ Аравію, гдв имъ ненужно было отказываться отъ духа свободы и отъ воинственности. Отъ этихъ бъглецовъ произошли три еврейско-аравійскія племени: Вену-Надиръ, Бену-Кураида и Бену-Бахдалъ, изъ которыхъ два первыя были Ааронова рода и потому называли себя Коганимъ (Alkahinani) 1). Въ съверной Аравіи жило осъдло еще другое еврейское племя, Бену-Каинукаа, которое вело иной образъ жизни, чъмъ племена Надиръ и Кураица<sup>2</sup>), конечно, было занесено туда иною историческою водною. Центромъ этихъ племенъ, а также нъкоторыхъ другихъ, менъе значительныхъ и мало упоминаемыхъ, -- Бену-Акра, Вену-Гаура, Вену-Цаидъ. Бену-Ауфъ, Бену-Алассисъ, — былъ городъ Ятрибъ, который лежаль въ плодоносной странь, украшенной пальмовыми насажденіями и рисовыми плантаціями и орошенной небольшими ручьями. Еврейскія племена, подвергаясь частымъ нападеніямъ бедуиновъ, построили для защиты своей независимости замки въ городъ и на возвышенныхъ мъстахъ въ окрестности. Сперва они были едиными обладателями этого округа, впоследствии же времени, когда (около 630) поселились въ той-же странъ два родственныхъ племени, Бену-Аусъ и Харагъ (совокупно называемыя Каила), то жившіе мирно, то враждовавшіе съ евреями, последніе должны были поделиться землею и властью съ арабскими племенами.

Но округъ Хаибаръ, лежавшій на сѣверъ отъ Ятриба, былъ населенъ исключительно евреями, которые составляли отдѣльную общину. Хаибарскіе евреи происходять, говорять, отъ рехабитовъ <sup>3</sup>), которые по заповѣди своего родоначальника Іонадаба бенъ Рехаба вели кочующую, назирейскую жизнь и, по разрушеніи перваго храма, переселились въ

<sup>1)</sup> Kitab Alaghani и Ibn-Khaldun, у Персеваля, 645 и след.; Ibrahim Halebi у Вейля Mohammed der Prophet, стр. 413, примъч. 144.

<sup>9)</sup> Авторъ, отождествияя Куранца, упоминаемыхъ Самгуди, съ Каранмами, очевидно ошибается всябдствие неправильной этимологии. Риттеръ Землевъдъние, XII, стр. 63.

<sup>3)</sup> Рапопортъ въ Bikure ha-Ittim (Zeitschrift) Jahrg. 1824, стр. 51 и савд.

страну Хаибаръ, богатую пальмами и хлѣбомъ. Хаибарскіе еврем имѣли, подобно христіанскимъ рыцарямъ, рядъ крѣпостей или замковъ і): Бара, Фадакъ, Кулла, Наимъ, Натунъ, Сабъ, Сулалимъ, Убеи, Вати. Сильнѣйшею крѣпостью былъ Камусъ, построенный на неприступной горѣ. Эти замки защищали ихъ отъ разбойническихъ впаденій воинственныхъ бедуиновъ и дозволяли имъ давать убѣжище многимъ гонимымъ. Вадиль-Кора (долина сетъ), плодоносная долина, на разстояніи одного дня пути отъ Хаибара, также была населена одними евреями <sup>2</sup>). Неизвѣстно, принадлежали-ль послѣдніе къ Хаибару, или составляли самостоятельную общину. Въ Меккѣ, въ которой находилась святыня арабовъ, жило, конечно, очень мало евреевъ.

Напротивъ, они были многочисленны въ южной Аравіи (Ieменъ), въ странъ, «пыль которой была золотомъ, гдъ люди отличались здоровьемъ, а женщины рождали безъ бользни» (какъ говорили тамошніе жители). Но евреи Счастливой Аравіи не имѣли племеннаго, въ нѣкоторомъ смыслѣ политическаго единства, замъчаемаго у поселившихся въ Гегасъ евреевъ, и жили разсъянно между арабами. Тъмъ не менъе они, съ теченіемъ времени, пріобръли такое вліяніе на арабскія племена и на короля іеменскаго (гимъярскаго), что могли воспрепятствовать распространенію христіанства въ этой странъ. Византійско-христіанскіе императоры обратили свое вниманіе на эти складочныя міста для индійских продуктовъ и, не помышляя о непосредственномъ покореніи храбрыхъ гимъяритовъ (гомеритовъ), хотъли сблизиться съ ними посредствомъ обращенія ихъ къ христіанству. Последнее должно было предшествовать торговымъ сношеніямъ. Уже второй христіанскій императоръ послаль миссіонеровъ въ Гимъяру, но миссіонеры не могли достигнуть цели, такъ какъ имъ противодвиствовали евреи в). Не ранъе конца пятаго

<sup>1)</sup> Abulfeda, edit. Adler, I, 65; срав. Вейля Монаттеd, 186 и след.

<sup>2)</sup> Сравн. Риттера Землевъдъніе, ХІІ, 62, 402.

<sup>3)</sup> Philostorgius fragmenta c. III, Ne 4.

или начала шестаго стольтія удалось христіанский миссіонерамъ обратить ко Христу одного арабскаго главу и его племя, которые жили въ торговомъ городь Нагарань 1).— Къ Аравіи принадлежаль, но только не вполнь, островь Іотабе (теперь Таибань) въ Красномъ морь (въ 15 миляхъ на югъ отъ столицы Аилы); на этомъ островь существовало съ незапамятныхъ временъ небольшое еврейское независимое государство, которое отстаивало свою свободу отъ персовъ, грековъ и римлянъ, и было завоевано только при императоръ Юстиніань 2).

Аравійскіе евреи, принадлежа по своему происхожденію къ семитамъ, имъли много общаго съ туземцами. Языкъ ихъ быль родствень съ арабскимъ языкомъ; тв изъ ихъ обычаевъ, которые не были установлены религіей, сходствовали съ обычаями арабовъ. Поэтому евреи обарабились до такой степени, что отличались отъ туземцевъ только религіей. Брачные союзы содъйствовали къ сглаженію несходныхъ черть въ характеръ обоихъ народовъ. Южно-аравійскіе евреи занимались, подобно гимъяритамъ, преимущественно торговлею между Индіей, Византійскою имперіей и Персіей. Съверо-аравійскіе евреи, напротивъ, вели жизнь бедуиновъ: земледъліе, скотоводство, транзитная караванная торговля, торговля оружіемъ, а иногда и режесло грабителя. Только племя Каинукаа мало занималось земледеліемъ, ибо не имъло почвы, благопріятной для пальмовыхъ насажденій, доставлявшихъ жителямъ Гегаса главнъйшую ихъ пищу; Каинукаа занимались болье золотыхъ дълъ мастерствомъ и вексельными оборотами в). Площадь въ Ятрибъ, на которой сосредоточивались дела этого племени, называлась рынкомъ Каинукаа (Ssuk alkainukaa) 1).—Аравійскіе евреи им'яли также патріархально-племенное устройство. Многія фамиліи соединялись въ одно племя подъ начальствомъ главы (Schaich),

<sup>1)</sup> Срави. Персеваля упомян. выше сочин., I, 34.

<sup>2)</sup> Procopius de bello persico, I, 19. Pattepa Semaestatuie, XIV. 19.

з) Ibn-Khaldun въ вышеприведен. соч. Персеваля, III, 80.

<sup>4)</sup> Тамъ же.

ноторый во время мира заботился о торговле и правосудіи, а во время войны предводительствоваль людьми, способными носить оружіе, и заключаль союзы съ соседними племенами. Подобно арабамъ, аравійскіе евреи оказывали гостепріимство всякому, вступившему въ ихъ палатку, и хранили ненарушимую върность къ союзникамъ; но раздъляли и недостатки туземцевъ, истили за смерть своего сочлена, устроивали засады, подстерегали врага и убивали его. Случалось также, что одно изъ еврейскихъ племенъ вступало въ союзъ съ арабокимъ и потому непріятельски действовало противъ родственнаго племени, принадлежавшаго къ другой партіи. Но если евреи враждовали между собою, то присущая ихъ племени добродътель брала перевъсъ надъ бедуинскимъ обычаемъ нещадить врага. Они выручали изъ рукъ союзниковъ захваченныхъ ими членовъ родственнаго племени, съ которымъ вели войну, дабы не оставлять ихъ рабами во власти язычниковъ, ибо, какъ они говорили: «выкупъ единовърныхъ пленниковъ есть религіозная обязанность» 1). Какъ не уступали евреи арабамъ въ храбрости, такъ точно они спорили. съ ними о первенствъ въ стихотворномъ искусствъ. Ибо украшеніемъ благороднаго араба служила, кромъ мужественности и мужества, еще поэзія, которую шеихи лельяли, а короли щедро награждали. Поэть быль, после героя, славнейшимъ человъкомъ въ Аравіи, которому были открыты сердца и палатки. Аравійскіе евреи также умели благозвучно говорить на арабскомъ языкъ и украшать риомами стройную рѣчь 2).

Религіозныя познанія, принесенныя бѣжавшими изъ Іудеи евреями и впослѣдствіи умноженныя школами, ставили ихъ выше языческихъ племенъ и сдѣлали господами надъ послѣдними. Между тѣмъ какъ въ седьмомъ вѣкѣ лишь не-

<sup>1)</sup> Коранъ, сура II, стихъ 85, и комментарін къ нему. Я цитую коранъ по тексту Марачіо и согласно принятому имъ разділенію стиховъ.

<sup>2)</sup> Сравн. отрывовъ еврейскаго поэта изъ Kitab Alaghani, сообщенный Перрономъ въ Journal asiatique 1838, Novembre, стр. 446; поэтъ жилъ въ въвъ до Магомета.

многіе арабы умѣли писать, всѣ евреи уже знали это искусство, но употребляли квадратныя, такъ называемыя ассирійскія письмена, а немногіе арабы, выучивпціеся писать, также употребляли преимущественно еврейскія буквы <sup>1</sup>). Всякій еврей въ Аравіи, разумѣется, могъ читать Св. Писаніе. Поэтому арабы называли евреевъ «народомъ писанія» (Ah'lul Kitab) <sup>2</sup>).

Еврейство въ той формъ, въ какой оно было передано, и съ тъмъ характеромъ, который сообщенъ ему танаитами н аммореями, было особенно священно для аравійскихъ евреевъ. Они строго соблюдали законы о пищъ, праздники и пость ивенъ-киппуръ (называемый у нихъ ашура) 3). Субботу они соблюдали такъ строго, что, не смотря на любовъ къ войнъ и возможность удовлетворить ее, не обнажали въ этотъ день меча 1). Хотя они въ этой гостепріимной странъ не имъли никакого повода къ жалобамъ, однако тоскливо желали вернуться въ страну отцевъ и ежедневно ждали пришествія Мессіи, который соединить ихъ съ прочими разсъянными израильтянами и возстановить царство Давидово<sup>5</sup>). Поэтому они, совершая молитву, обращались лицемъ въ Герусалиму, подобно всъмъ евреямъ на землъ 6). Они имъли сношенія съ палестинскими евреями, охотно подчинялись тиверіадскимъ авторитетамъ послів паденія патріархата и полу-

<sup>1)</sup> Вейль въ своемъ сочинени Leben Mohammeds неправильно говоритъ, что Ассирьяніягъ, употреблявнийся еврейскими севретарями Магомета и отождествляемый въ Хамисъ съ Кітав аl Јаййй, значитъ сирійскій (стр. 140 и Замьтъ. 209). Зачьтъ было евреямъ употреблять сирійскія буквы? Ассирьяніягъ есть ничто иное, какъ упоминаемый въ Талмудъ Кітав Ассирійскія, употребительный квадратный алфавитъ, въ противоположность Івгіт, древнему или самарянскому алфавиту. Арабы выучились писать только за нъсколько десятильтій до Магомета. Сравн. Sacy Mémoire de l'Académie des inscriptions, Т. L, 315, и Journal asiatique 1836, стр. 533; 1838, стр. 537 и слъд.; Perceval histoire des Arabes, I, 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чаще въ коранѣ.

<sup>3)</sup> Alkazwini въ Pococke specimen edit. White, 301, и древнія преданія о томъ, собранныя Махмутомъ-Эффенди въ Journal asiatique, 1858, стр. 117 и след.

<sup>4)</sup> Сравн. Вейля: Магометь, стр. 93, 164.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Во многихъ мъстахъ корана.

<sup>6)</sup> Видно изъ суры II, 134 и G'elaldeddin y Mapaчio, I, 61.

чали отъ нихъ и, въроятно, также отъ вавилонскихъ школъ религіозныя распоряженія и объясненіе Писанія. Ятрибъ быль центромъ еврейской учености; тамъ, въ школь (Midras) 1), были законоучители (ахбаръ, хабаръ), объяснявшіе Св. Писаніе. Но знаніе аравійскихъ евреевъ было не глубоко. Они смостръли на св. Писаніе чрезъ очки агадскаго толкованія, съ которымъ познакомились въ своихъ путеществіяхъ, или которое было принесено къ нимъ переселенцами. Влестящая исторія минувшаго времени срослась для нихъ такъ тесно съ агадскими прибавленіями, что они уже не могли отдівлить золота отъ шлаковъ. Вудучи одарены поэтическою фантазіей, аравійскіе евреи, съ своей стороны, украшали библейскіе разсказы интересными чертами, которыя затімь выдавались за действительные факты. Исторія объ Іосифе, сама по себъ уже драматическая, сдълалась еще романичнье, благодаря еврейско-арабскимъ поэтамъ. Ядро прекраснаго поэтическаго творенія объ Іосифъ и Зюлейкъ (арабское имя Потифары) возникло, конечно, въ еврейско-арабскомъ кружкѣ 2).

Аравійскіе евреи, пользуясь полною свободой и не зная никакого принужденія, могли безбоязненно высказывать свои религіозныя воззрѣнія и сообщать ихъ въ мирной бесѣдѣ своимъ языческимъ сосѣдямъ. Воспріимчивый къ духовному умъ арабовъ полюбилъ высокое, поэтически-религіозное содержаніе библіи, и мало-по-малу извѣстныя еврейскія представленія и религіозныя понятія усвоились арабами 3). Аравійскіе евреи дали арабамъ календарь, безъ котораго по-

<sup>1)</sup> Baidawi, къ корану сура II, 90.

<sup>2)</sup> Введеніе въ двінадцатой сурі ворана объ Іосифі ясно повазываеть, что исторія и сага заимствованы отъ евреевъ.

<sup>3)</sup> Гейгеръ, основываясь на множествъ встръчающихся въ коранъ еврейскихъ и талмудическихъ словъ, какъ напр., Thaurat, Luchat, G'anat-Adn, G'ahannam, Sabt, Thabat, Sekinah, Achbar, Taghut (Ta'ut идолопоклонство), а также Messieh, Nebi и другія, ошибочно заключаетъ, что Магометъ заимствоваль ихъ изъ юдаизма. Такъ какъ эти слова употребляются въ коранъ безъ объясненій, то напротивъ слъдуетъ заключить, что они были усвоены до Магомета и понятны безъ объясненія слушателямъ Магомета. Срав. Гейгера: Was hat Mohammed aus dem Judenthum aufgenommen, стр. 44 и слъд.

следнимъ было трудно обойтись. У арабовъ было въ году четыре священныхъ месяца, въ течене которыхъ воспрещалась война и родовая месть. Въ эти месяцы совершалось нилигримство въ Мекку и посещались ярмарки. Но такъ какъ арабы считали въ году только двенадцать лунныхъ месяцевъ, то месяцы мира постепенно совпадали со всеми временами года и съ такимъ временемъ, въ которое трудно совершать путешестве и вести торговыя сношенія. Поэтому ученые евреи изъ Ятриба научили арабовъ прибавлять месяцъ къ темъ годамъ, которые значительно отстаютъ отъ солнечнаго года. Арабы приняли 19-летній еврейскій циклъ (около 420) 1 и назвали прибавленный месяцъ насси, вероятно потому, что евреи получили свой календарь отъ насси (патріарховъ).

Евреямъ даже удалось сообщить арабамъ свёдёнія объ ихъ историческомъ началь, о которомъ умалчивали арабскія воспоминанія, и которое они стали считать своимъ. Для евреевъ было весьма важно, чтобы арабы считали и признавали ихъ родственнымъ по происхожденію племенемъ. Съ этимъ было связано столько общественных интересовъ, что евреи не могли упустить этого пункта изъ виду. Средоточіе страны, священный городъ Мекка (Алхарамъ), построенный вокругь древняго храма (Каабы, четвероугольника), или правильнее сказать, вокругь чернаго камня, на границе двухъвраждовавшихъ главныхъ племенъ, собственно арабовъ и вселившихся, ненастоящихъ арабовъ (месторабовъ), служилъ для всёхъ арабовъ мёстомъ убёжища, въ которомъ запрещалось обнажать мечь. Пять ярмарокъ, изъ коихъ важнъйшая въ Окацъ, а прочія въ Менганнъ и Минаи близь Мекки, въ Гонаинъ между Меккой и Таифомъ, и пятая въ Дуль-

<sup>1)</sup> Этотъ интересный пунктъ переданъ большинствомъ арабскихъ писателей, отъ древнъйшихъ, Абу-Машара, Албируни и Массуди, до Абдулфеды. Срав. Mémoire de l'Académie des inscriptions, vol. LXVIII, стр. 616 и слъд.; Journal asiatique, 4-me série, Т. I, стр. 346, и статью Махмуда Эффенди: Sur le calendrier arabe avat l'islamisme, въ Journal asiatique, 5-me série, Т. II, стр. 173 и слъд.



Меган'в при мор'в, могли происходить только въ четыре свищение и всяца, въ течение которыхъ соблюдался миръ божій. Кто хот'влъ нельзоваться этимъ миромъ и безопаснестью жизни среди населенія, склоннаго къ войн'в и небоявшагося проливать кровь, тотъ долженъ былъ доказать свое родство єъ арабами, иначе онъ лишался упомянутыхъ благъ.

Къ счастие, аравійскіе евреи вспомнили библейскій разоказъ о происхождени арабовъ и воспользовались имъ, какъ доказательствомъ своего съ ними родства. По библейской генеалогіи Эберъ (Геберъ) быль родоначальниковь евреевъ, а его сынъ Іоктанъ родоначальникомъ арабовъ. Но и сынъ Авраана, Измаилъ, называется въ библіи также родоначальникомъ евреевъ. Следонательно, евреи были убеждены въ своемъ двойномъ родотве съ арабами, по Іоктану и по Изнаилу. Отъ этихъ же двухъ родоначальниковъ евреи производили два главныя арабскія племени, признавая собственно арабовъ (гимъяритовъ) потомками Іоктана, а сѣверныхъ арабовъ нотомками Измаила. На основаніи этого евреи имъли возможность умножить доказательства своего племеннаго родства. Они могли сказать арабамъ: «Эта священная Кааба, столь глубоко чтимая вами, построена Измаиломъ, сыномъ нашего общаго прародителя Ибрагима. Опъ носиль для нея камни на своихъ плечахъ. Въ углублении чернаго камня въ Каабъ (первоначально фетиша) имъются впечатлънія отъ стопы Ибрагима, посътившаго однажды своего сына. Священное для васъ изображеніе въ храмъ представляетъ почтеннаго патріарха, нашего и вашего родона-чальника. Священный источникъ Цемцемъ близь Мекки, освъжающій вась во время паломичества, истекъ впервые для Измаила, сына Агари, бъжавшей отъ Сарры. Семикратное бъганье вокругъ Каабы установлено въ память Агари, которая бъжала сюда съ своимъ сыномъ». Все это казалось яснымъ и лестнымъ для арабовъ, которые любили генеалогическія таблины и были довольны возможностью отнести свое происхождение и исторію къ столь древнимъ временамъ. Вследствіе этого они старались согласовать свои генеалогическія воспоминанія и традиціи єть библейскимъ разсказомъ. Хотя ихъ воспоминанія не воеходили далѣе шести вѣковъ, съ одной стороны до ихъ прародителя Іакова и его сыновей или внувовъ, Гимъяра и Кахлана, а съ другой до Аднана: однако все это не представляло никакихъ затрудненій для арабовъ, равнодушныхъ къ исторической вѣрности. Они превращали Іакова въ сына Кахтана (Іоктана), а Изманлу давали въ сыновья Аднана, или инымъ образомъ свя зывали генеалогическія нити, не имѣя понятія о томъ, что между мнимыми отцами и сынами лежитъ цѣлое тысячелѣтіе. Съ этого времени южные арабы стали безъ зазрѣнія совѣсти называть себя Кахтанидами, а сѣверные арабы — Измаилитами 1, и охотно дали евреямъ племенныя права, т. е. равноправность во всѣхъ преимуществахъ общества.

При близкихъ сношеніяхъ между евреями и арабами и при богатыхъ свъдъніяхъ, преподанныхъ еврействомъ сынамъ пустыни, которые не находили въ своей непоэтической мноологіи никакого матеріала для вдохновенія, весьма натурально, что многіе арабы возымали особенную склонность къ еврейству и приняли эту религію, хотя евреи не заботились объ ихъ обращени къ іудейству. Такъ вакъ арабы еще во времена язычества соблюдали обрезаніе, то переходъ ихъ въ еврейство быль очень леговъ. Тъсная связь и духъ единоплеменности, которымъ были проникнуты члены семейства, вели къ тому, что глава, мудръйшій человъкъ въ племени, переходя въ еврейство, увлекалъ за собою и всъхъ своихъ сродниковъ. О многихъ арабскихъ племенахъ положительно говорится, что они приняли іудейскую религію 2): Бену-Кинана, воинственное племя, родственное съ высокочтимыми кораишитами въ Меккъ; далъе, многія фамиліи изъ племенъ

<sup>1)</sup> Д-ръ Лей въ своей диссертации: de templi Meccani origine, Berlin 1849, ясно доказалъ баснословность происхождения арабовъ отъ Изманла, которой не могли уяснить себв пресловутые историки, а также происхождение Каабы. Родство между арабами и евреями чрезъ Аврама считалось фактомъ еще до Магомета.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравн. Замѣч. 10, I, конецъ.

Аусъ и Хацрагъ въ Ятрибъ, фамилін Цоранкъ, Гарита, Наддгаръ, и наконецъ гассанидское племя, изъ котораго вышелъ славный еврейско-арабскій поэтъ.

Но обращение къ еврейству могущественнаго иеменскаго царя, поврытое прежде мракомъ баснословія и только нын'в ставшее достовършимъ фактомъ, благодаря вновь найденнымъ источникамъ и тщательнымъ изследованіямъ, — было эпохой въ арабской исторіи. Ісменскіе князья или цари, называвшіеся Тобба и часто владычествовавшіе надъ всею Аравіей, признавали своимъ историческимъ родоначальникомъ Гимъяра, а баснословнымъ Кахтана. Одинъ изъ этихъ Тобба, саный иладшій, по имени Абу-Кариба Ассадъ-Тоббанъ (сынъ Маливи-Карибы), обладаль прозорливостью, познаніями, поэтическимъ дарованіемъ и храбростью, которая подстрекала его къ завоеваніямъ. Поэтому Абу-Кариба предпринялъ (около 500) походъ противъ Персіи, потрясенной тогда при царъ Кабадъ, и противъ аравійскихъ провинцій Византійской имперіи. На своемъ пути онъ зашель въ сѣверно-арабскую столицу Ятрибъ и, не предвидя ничего дурнаго отъ жителей, оставиль своего сына наибстникомъ въ этомъ городъ. Но едва онъ ушелъ, какъ получилъ извъстіе объ умерщвленіи его сына ятрибцами. Абу-Кариба оплакаль его въ нъсколькихъ стихахъ и возвратился для отищенія въроломному городу. Онъ хотълъ уничтожить всъ пальновыя насажденія, сравнять городъ съ землею, умертвить всёхъ мужчинъ и обратить въ рабство женщинъ и дътей.

Въ Ятрибъ жили два арабскія племени, Бену-Аусъ и Ханрагъ, и еврейскія племена Кураица и Надиръ (о чемъ уже сказано выше). Абу-Кариба сперва пригласилъ старъй-шинъ къ себъ въ лагерь, подъ предлогомъ мирной бесъды. Но когда они пришли, онъ велълъ умертвить ихъ всъхъ, кромъ храбраго и поэтически даровитаго Охаихи, который, избавившись отъ смерти, вернулся въ городъ и организовалъ упорную защиту. Абу-Кариба осадилъ городъ своею многочисленною конницею и приказалъ срубить пальмовыя деревья, доставлявшія жителямъ ихъ главнъйшую пищу. Одинъ еврей-

скій поэть изъ Ятриба сложиль по этому поводу элегію на срубленныя пальмы і), которыя арабы любили какъ живыхъ существъ, и уничтожене которыхъ оплавивали, какъ смерть дорогаго редственника. Въ битвахъ съ Абу-Карибой евреи соперничали съ аусами и хапрагами въ храбрости и угомили осаждавшаго врага. Во время осады сильно забольль гимъяритскій царь, и нигдѣ по близости не било свѣжей воды для утоленія его палящей жажды. Всё эти обстоятельства склонили его начать мирные переговоры. Два еврейскихъ законоучителя (ахбаръ) изъ Ятриба, изъ племени Куранца, по имени Каабъ и Ассадъ<sup>2</sup>), воспользовались истощеніемъ Абу-Карибы, отправились къ нему въ палатку и упрашивали простить ятрибцевь и снять осаду. Неизвестно, что именно сказали ему еврейскіе мудрецы, потому что арабскіе источники обрывають на этомъ мість историческія нити и вводять оказаніе, чтобы прославить основателя своей религіи, Магомета, и городъ, служившій м'єстомъ его главнівшей двятельности. Въ этомъ сказаніи говорится, будто Каабъ и Ассадъ предостерегали гимъяритскаго царя отъ опасности угрожать и разрушать Ятрибъ, ибо самъ Вогъ хранить еготакъ какъ пошлетъ въ него пророка, который найдеть въ Ятрибъ пристанище и могилу. Тогда Абу-Кариба спросилъ, гдъ они все это прочитали, и получилъ въ отвътъ: «въ Ооръ!» Когда же затъмъ царь спросилъ, что такое Оора, они разсказали ему о посланничествъ Монсея и изложили сущность еврейства 3). Достовърно только то, что еврейскіе мудрецы нашли случай говорить съ Абу-Карибой объ еврействъ и внушить ему живъйшій интересь къ последнему. Изложеніе Кааба и Ассада до такой степени возбудило въ немъ сочув-

<sup>3)</sup> Kitab al-Aghani въ Journal asiatique, и другіе писатели въ вышеупомянутой Mémoire.



<sup>1)</sup> Kitab al-Aghani, сообщен. Перрономъ въ Journal asiatique, 1838, стр. 446.

<sup>2)</sup> Tabari, сообщен. де-Саси въ Mémoire de l'Académie des inscriptions, T. XLVIII, стр. 873. Тамъ ясно сказано: deux docteurs juifs habitants de Korretta, dont l'un se nomma Caab et l'autre Asad, vinrent le trouver (Tobba).

ствіе, что онъ рѣшилъ принять еврейство и подвигъ гимъяритское войско послъдовать его примъру 1).

Согласно его желанію, оба еврейскіе мудреца посл'єдовали за нимъ изъ Ятриба въ Ісменъ, чтобы обратить народъ къ іудейству. Однако это было не такъ легко; народъ не можеть, по первому же требованию, отказаться отъ усвоеннаго образа имслей, нравовъ и безнравственности. Сага еще повъствуеть, что жители столицы Санаа заперли ворота предъ царемъ и угрожали ему войною за отпаденіе отъ религін предковъ. Тогда Абу - Кариба посредствомъ чуда убъдиль гимъяритовь въ божественности еврейства. Именно, въ одной горъ близь Санаа существовала пещера, помогавшая жителямъ дознаваться истины въ сомнительномъ случать. Такъ, если начинался споръ между партіями, то судьи посылали ихъ въ пещеру, и появившійся внежапно огонь пожираль виновную сторону, правую же щадиль. Въ этой пещеръ и еврейство, по слованъ арабской саги, выдержало испытаніе огнемъ. Между твиъ какъ языческіе жрецы и кумиры ихъ были пожраны невиданнымъ еще дотолъ пламенемъ, оба еврейскіе мудреца, надъвшіе Оору себъ на выи, остались здравы и невредимы<sup>2</sup>). Тогда всѣ гимъяриты приняли іудейскую религію. Каабъ и Ассадъ разрушили, съ царскаго позволенія, храмъ идола Раяма въ Санаа, и нечистый духъ бѣжаль оттуда во образѣ чернаго пса 3).

Однако достовърная исторія говорить, что не всѣ гимъяриты приняли еврейство, но что въ странѣ осталось столько же язычниковъ, сколько евреевъ, что язычники сохранили евои кумирни и свободу культа. Вообще еврейство, къ которому обратился іеменскій царь, не проникло глубоко въ нравы и образъ жизни.— Глава благороднаго племени Кендитовъ, по имени Гаритъ Ибнъ-Амру, племянникъ іеменскаго царя, также принялъ іудейство, и Абу-Кариба назначилъ его

8) Ибнъ-Исхакъ въ Sirat ar-Rasul f. 5.

<sup>1)</sup> Объ историчности факта и о хронологін срави. Зам'вч. 10, І.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тарагі въ вышеприв. те́тоіге у Саси, стр. 675 и другіе арабскіе писатели.

вице-королемъ надъ Маадитами у Краснаго моря и намъстникомъ Мекки и Ятриба 1). Вибств съ Гаритомъ и все племя Кендитовъ обратилось въ еврейству. Молва объ еврейскомъ царъ и объ іудейскомъ царствъ въ прекраснъйшей и плодоноснъйшей части Аравіи распространилась далеко, благодаря иноземцамъ, которые пріважали въ страну по своимъ дівламъ, и достигла до евреовъ въ самыхъ отдаленныхъ странахъ. Услышали объ этомъ и евреи въ вестготской Испаніи и повврили, что гимъяритскій царь происходить изъ дома Давидова (см. выше, стр. 70), ибо сказаніе гласило, что въ Іеменъ находились многія израильскія племена во всей ихъ силь, которыя переселились туда еще до разрушенія перваго храма и до паденія израильскаго царства<sup>2</sup>).

Принявъ еврейство, Абу-Кариба царствовалъ не долго. Его воинственный духъ побуждаль его къ дерзкимъ предпріятіямъ. Во время одного изъ такихъ предпріятій онъ, говорять, быль умеріцвлень своимь войскомь, негодовавшимь на труды и на походы. Абу-Кариба оставиль трехъ несовершеннольтнихъ сыновей: Гассана, Амру и Цору, и потому государствомъ правилъ регентъ Рабіа Ибнъ-Нассеръ изъ племени Лахмидовъ, также принявшій іудейскую религію. Онъ, кажется, добросовъстно передалъ корону законному престолонаследнику Гассану (около 503), который однако царствоваль не долго, будучи, подобно отцу, снъдаемъ желаніемъ военныхъ подвиговъ. Онъ, говорять, палъ (около 508) отъ руки роднаго брата Амру, котораго подстрекнули къ тому офицеры гимъяритскаго войска. Но Амру будто бы раскаялся въ своемъ кровавомъ преступлении и приказалъ казнить подстрекателей. Онъ впалъ въ тяжкую душевную бользнь, не могь двигаться и потому приказываль носить себя въ качалкъ. Отсюда его прозвание Мужъ въ качалкъ (Dhul-Awad) или Сидящій (Al-Mauthaban). Во время сго краткаго царствованія и по смерти его (около 510), гимъяритское госу-

<sup>1)</sup> Сравн. Замъч. 10, І. 2) Сравн. далъе у Элдада, Данита.

дарство пришло въ крайнее разстройство и раздробление. Вице-вороли различныхъ областей объявили себя независиными, превратили свои нам'встничества въ королевства и царствовали подъ именемъ Каиль или Ду 1). Одинъ узурпаторъ Лакніа-Тануфъ овладълъ гимъяритскими городами, Цафаромъ и Санаа, взошель на гимъяритскій престоль и запятналь его изнаженностью и поровами. Всладствіе того, что онъ, подобно женщинъ, носилъ серьги, ему дали насиъшливое прозваніе Ду-Шанатиръ (серьгоносецъ). Сластолюбецъ оскверниль неостественнымь порокомь оставшихся въ живыхъ принцевъ гимъяритскаго воинственнаго племени. Но когда Лу-Шанатирь схватиль молодаго принца Цору съ намереніемъ осквернить его, последній бросился на злодея, осилиль его и убиль ножемъ. Извъстіе о смерти тирана было встрвчено съ восторгомъ въ гимъяритской столицъ. Населеніе прив'єтствовало Цору, какъ спасителя страны, возложило на него в'внець и признало его достойнымъ престола<sup>2</sup>) (orono 520).

Цора, прозванный за свои прекрасныя кудри Ду-Новасомъ (кудреносцемъ), былъ ревностнымъ приверженцемъ еврейства. Поэтому онъ принялъ еврейское имя Юссуфа. Но его ревность къ религіи, которая воодушевляла и его отца, поставила Ду-Новаса въ непріятное положеніе и навлекла несчастіе на него самого, на его царство и на еврейскихъ жителей Гимъяры. Тѣ стремленія, которыя помогали церкви переходить отъ одной побъды къ другой, повели еврейство къ новымъ пораженіямъ, какъ будто оно вообще было лишено политическаго фундамента и государственныхъ основъ. Царь Цора Юссуфъ Ду-Новасъ узналъ о тѣхъ бѣдствіяхъ, которымъ ежедневно подвергаются его единовѣрцы въ Византійской имперіи, и сердце его исполнилось скорби. По-

<sup>1)</sup> Сравн. объ этомъ Caussin de Perceval: Histoire des Arabes, Т. I, стр. 100—105, 117 и слъд.

<sup>2)</sup> Ибнъ-Исхавъ Sirat ar-Rasul f. 5. Абулфарагъ Исфагани Kitab al-Aghani, IV, 298. lbn-Badran изд. Dozy, 84 и слёд. Shultens Historia Joctanidarum, 26, 78.

этому онъ хотълъ репрессаліями принудить Вивантію къ сираведливости въ отношеніи къ евреянъ. Когда однажды римскіе (византійскіе) купцы пробажали чрезъ Гинъяру, онъ приказаль схватить ихъ и обезглавить. Это событіе навеле ужась на христіанскихъ купцовъ, которые нивли сношенія съ страною благовоній и индійскихъ богатотвъ. Поэтому индійско-арабская торговдя пришла въ застой. Но этикъ Ду-Новась накликаль тяжкую войну на свое государство.

Соседній царь Аидугь, вероятно, одинь изъ прежимхъ вассаловъ, преданный еще язычеству, упреваль обрейскаго царя въ его неполитическомъ поступкъ, имъвшемъ своимъ последствиемъ прекращение торговли съ Европою. Ду-Новасъ оправдывался темъ, что ежегодно иногіе евреи погибають безвинно въ Византійской имперіи; но оправданіе это не произвело никакого впечатленія на Андуга. Последній объявиль Ду-Новасу войну, разбиль его въ одновъ сраженіи (521) и будто-бы вследствіе этого приняль христівиство. Однако Ду-Новасъ не лишился жизни въ этой войнъ, какъ утверждають христіанскіе источники; но овравняся оть пораженія и снова попаль въ критическія обстоятельства. Населеніе города Нагарана въ Ісмен'я состояло преимущественно изъ христіанъ и находилось подъ управленіемъ христіанскаго начальника Гарита (Аретаса) бенъ-Калеба, который быль вассаломь іудейско-гимъяритскаго царства. Гарить, въроятно, не исполнилъ своего вассальнаго долга или овазалъ иное сопротивление Ду-Новасу во время войны съ Андугомъ. По одному извъстію, два еврейскихъ юноши были убиты въ Нагаранъ съ въдома Гарита, на что возногодовалъ еврейскій царь 1). Какъ бы то ни было, но Ду-Новасъ имълъ причину наказать Нагаранскаго властителя, какъ бунтовщика. Онъ осадилъ городъ, имъя, какъ сообщаютъ увеличенно извъстія, до 120,000 войска и принудилъ жителей къ капитуляціи. Тогда 340 знативишихъ мужей, съ Гаритомъ

<sup>1)</sup> Ибнъ-Алкелби, цитован. Ибнъ-Калдуномъ у Персеваля Histoire des Arabes, I, 128.

во главъ, отправились къ Ду-Новасу въ лагеръ для поднисанія мирнаго договора (523). Хотя гимъяритскій царь объщалъ полную безопасность сказаннымъ мужамъ, однако предложилъ имъ теперь на выборъ смерть или еврейство; такъ какъ они колебались отречься отъ своей религіи, то онъ будто бы приказалъ обезглавить ихъ, а трупы ихъ бросить въ ръку. Но все событіе разсказано такъ баснословно, что нельзя отыскать историческое основаніе 1). Достовърно только то, что Ду-Новасъ обложилъ своихъ христіанскихъ подданныхъ высокою податью, въ видъ репрессалій за тъ бъдствія, которымъ подвергались его единовърцы въ христіанскихъ странахъ.

Стоустая молва разнесла по Нагарану въсть о событіи, умножила число жертвъ и составила цълую слезную повъсть, которой еще по-нынъ върять, не смотря на очевидность ея измышленности и преувеличенія. Ложное извъстіе о мученіи Ду-Новасомъ христіанъ нашло себъ пищу въ разсказъ одного бъглеца, Дусъ Ибнъ-Талабана, который процелъ Аравію, Сирію и Византійскую имперію, и всюду рисоваль самыми мрачными красками еврейскаго царя и страданія христіань въ Гимьяръ, чтобы побудить къ крестовому походу противъ этого тирана. Одинъ сирійскій епископъ, Симеонъ изъ Бетъ-Аршама, путешествовавшій въ то время въ сѣверную Аравію и повърившій преувеличеннымъ разсказамъ, употребиль съ своей стороны усилія пробудить враговъ Ду-Новаса. Симеонъ отправилъ посланіе къ другому епископу, жившему близь Аравіи (524), и заклиналь его вооружить христіанъ противъ еврейскаго царя и преимущественно воспламенить къ войнъ зејопскаго негуса (царя). Онъ также предложиль арестовать въ Тиверіадь еврейскихъ учителей и принудить ихъ написать къ Ду-Новасу посланіе съ просьбою прекратить ради нихъ угнетеніе христіанъ. Дусъ, съ своей стороны, явился къ византійскому императору Юстину I, изобразилъ въ преувеличенномъ видъ жестокость Ду-Новаса

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравн. Замѣч. 10, II.

къ христіанамъ, показалъ полусожженное евангеліе, будто-бы спасенное имъ изъ пламени, и именемъ религіи требовалъ отъ него отміценія. Императоръ, слабый и слабоумный старикъ, войско котораго сражалось съ Персами, не вошелъ въ виды Дуса. Онъ отвѣчалъ: «Гимъяра очень далеко отъ насъ, и я не могу посылать войско въ такой далекій походъ чрезъ песчаныя пустыни. Но я напишу къ зеіопскому царю; онъ, какъ и мы, исповѣдуетъ христіанскую религію, и ближе меня къ Аравіи». Дѣйствительно, онъ написалъ къ зоіопскому царю Элесбаа (или Ацбегѣ), прося его отправить войско противъ Гимъяры.

Такимъ образомъ враги Ду-Новаса согласились погубить его. Самымъ сильнымъ его врагомъ былъ зеіопскій царь Элесбаа, проникнутый ревностью къ религіи и съ неудовольствіемъ видъвшій царскій вънецъ на головъ еврея. Онъ не нуждался въ постороннемъ побуждении, такъ какъ еврейское царство уже давно кололо ему глаза. Элесбаа снарядилъ многочисленный флотъ, на помощь которому пришли изъ Египта корабли, присланные византійскимъ императоромъ или, правильнъе сказать, его молодымъ соправителемъ. Многочисленное войско перешло въ Іеменъ чрезъ неширокое Красное море; къ нему присоединились христіанскія войска. Хотя Ду-Новасъ приняль меры воспрепятствовать высадке эвіопскаго войска, заперевъ ціпями міста причала и собравъ войско; однако гимъяриты были гораздо малочисленнъе эеіопской арміи. Мелкіе іеменскіе короли (каилы), которыхъ Ду-Новасъ побуждаль защищать общее отечество оть вторженія иноземцевъ, остались равнодушны къ приближавшейся опасности или уже были подкуплены Элесбаа. Такимъ образомъ іудейско-гимъяритскому царю оставалось положиться только на собственное мужество и на свое върное войско, состоявшее изъ конницы. Первое сражение было несчастливо для Ду-Новаса. Городъ Цафара (Тафаръ) попаль въ руки враговъ, и вмъстъ съ нимъ царица и сокровища. Гимъяритскіе воины упали духомъ. Юссуфъ Ду-Новасъ, лишившійся всего, умеръ по-царски. Чтобы не попасть въ руки высоко-

мърнаго врага, онъ виъстъ съ конемъ бросился со скалы въ море, которое дакеко унесло его трупъ (около 530) 1). Побъдоносные зейопляне предали все въ Гимъяръ огню и мечу, грабили, умерщвляли и брали въ пленъ беззащитныхъ. Съ особенною яростью нападали они на евреевъ, которыхъ убили во множествъ. Таковъ былъ конецъ іудейско-гимъяритскаго царства, быстро образовавшагося и также быстро исчезнувшаго. Спустя не болье тридцати льть по вреденіи Абу-Карибой еврейства въ Ісменъ, царствовалъ тамъ уже христіанскій король. Евреи, спастіеся отъ зеіопскаго меча, бъжали, конечно, въ съверную Аравію, такъ что въ Гимъяръ, безъ сомнинія, не осталось ни одного еврея. Поэтому нельзя не признать вымысломъ разсказъ о томъ, что тафарскій епископъ Грегенціуєт вель сорокадневный религіозный споръ съ однимъ ученымъ евреемъ и обратилъ къ христіанству, кавъ его, такъ и прочихъ евреевъ 2).

- Около этого же времени ятрибскіе евреи завели сильную распрю съ своими арабскими сосъдями. Эта распря, повидимому, находится въ причинной связи съ паденіемъ іудейско-гимъяритскаго царства. Еврейскія племена въ Ятрибъ, состоявшія въ болье близкихъ отношеніяхъ къ гимъяритскому царю, сюзерену страны, преобладали надъ языческо-арабскими племенами. Одинъ еврейскій глава, называемый въ однихъ источникахъ Алгитьюномъ, а въ другихъ шерифъ Ибнъ-Кабабомъ, предводительствовалъ полкомъ. Но арабы изъ племенъ Каилы (Аусы и Хапраги) съ неудовольствіемъ терпъли зависимость отъ евреевъ и воспользовались для своего освобожденія тімь временемь, когда послідніе не могли ожидать никакой помощи изъ Гимъяры. Мы не имъемъ свъдъній о томъ, что произошло; но знаемъ только то, что хацрагскій глава, Маликъ, сынъ или внукъ Аглана, призвалъ чужеземную помощь, чтобы освободить своихъ соплеменниковъ.

<sup>1)</sup> Cpash. Sames. 10, II. Perceval: Histoire des Arabes, 110 m cata. Metaphrastes y Surius V, 1042.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изв'ястно, какъ басня, уже Паги, Baronius annales, годъ 523, прим'я. Х.

Арабскій глава изъ племени Гассанъ, по имени Гаритъ Ибнъ Абу-Шаммиръ, прозванный Аларагомъ (хромецъ), родственный по врови племенамъ Канла, получилъ приглашение отправиться въ Ятрибъ съ своимъ воинственнымъ племенемъ. Этогь арабскій глава, состоявшій на службѣ у византійскаго императора, приняль приглашеніе. Желая скрыть оть евреевъ, что походъ предпринимается противъ нихъ, Ибнъ-Абу-Шаммиръ сказалъ, что имъетъ въ виду ноходъ въ Гимъяру. Онъ остановился лагеренъ при Ятрибъ и пригласилъ къ себъ еврейскихъ главъ. Многіе изъ нихъ явились, въ ожиданіи получить, по обычаю того времени, подарки отъ щедраго князя. Но едва они вступили въ палатку гассанидскаго князя, какъ были по одиночкъ умерщвлены. Затъмъ Ибнъ-Абу-Шанииръ сказалъ ятрибскимъ арабамъ: «я избавилъ васъ отъ большей части вашихъ враговъ; теперь вамъ будетъ легко одолеть остальныхъ, если будете сильны и мужествены». Онъ ушелъ. Но арабскія племена не отважились напасть открыто на евреевъ и употребили хитрость. Маликъ, хацрагскій глава, съумълъ убъдить евреевъ, что избіеніе еврейскихъ главъ гассанидскимъ княземъ произопило безъ въдома и согласія арабовъ, и предлагаль отложить всякое недовъріе и заключить мирный союзь съ сосъдними племенами. Съ этою цёлью онъ пригласиль еврейскихъ главъ на приготовленный имъ пиръ. Евреи попали въ ловушку и были умерщвлены во время пира. Погибъ также и еврейскій глава Алгитьюнъ или Шерифъ. Ятрибскіе евреи, лишившись своихъ предводителей, были безъ труда побъждены арабами и уступили имъ лучшія мъста (около 530—535). Въ первое время они не могли забыть утрату своихъ главъ и свое пораженіе. Вся злоба ихъ обратилась на Маликъ-Ибнъ-Аглана, виновника ихъ несчастія. Говорять, что они выв'єсили въ синагогъ его изображение и осыпали послъднее проклятиями. Но ненадежность существованія заставила ихъ скрыть свою ненависть. Мало-по-малу они отдались подъ покровительство того или другаго племени и такимъ образомъ сдълались кліентами или протеже (мавали) Аусовъ и Хацраговъ <sup>1</sup>). Но они уповали на грядущаго Мессію, который поразить ихъ враговъ <sup>2</sup>).

Гассанидскій князь Гаритъ Ибнъ-Абу-Шаммиръ, на обратномъ пути изъ Ятриба, имъль также непріязненное столкновеніе съ еврейскимъ поэтомъ, который вследствіе этого пріобраль громкую славу у арабовъ. Самуилъ Ибнъ-Адія (род. около 500, умерь около 560), рыцарскій характерь котораго обнаружился во время нападенія гассанидовъ, им'вль сношенія съ знаменитьйшими арабскими поэтами до-магометовой эпохи, и, благодаря этому, увъковъчилъ свое имя. Его исторія даеть намь возможность видеть условія жизни аравійскихъ евреевъ. Самуилъ происходилъ, по словамъ однихъ, отъ языческаго рода изъ племени гассанидовъ, а по словамъ другихъ онъ быль еврейскаго происхожденія или, правильніве сказать, имъль мать арабку и отца еврея в). Отепъ его Адія жиль прежде въ Ятрибъ, но впослъдствіи времени построиль въ Таимской странъ замокъ, который по своей пестрой окраскъ названъ Алаблакъ и увъковъченъ арабскою поэзіей. Самуилъ. глава небольшаго племени, пользовался въ Гегасъ такимъ уваженіемъ, что слабыя арабскія племена, напр., Вену-Фецара, отдавались подъ его покровительство. Каждый гонимый и преследуемый находиль убежище въ Аблаке, и хозяинъ замка не щадилъ своей жизни, защищая своихъ протеже. Когда кендитскій княжескій сынъ, Имрулкансь Ибнъ-Гогръ,

<sup>1)</sup> Kitab al-Aghani и Ибиъ-Калдунъ у Персеваля Histoire des Arabes, Т. II, 650 и слъд. Сравн. Замъч. 10, III.

<sup>3)</sup> Вейля: Жизнь Магомета, стр. 411, по Ибрагиму Галеби.

<sup>3)</sup> Ибнъ-Дорандъ у Расмуссенъ: Historia regnorum Arabum ante Islamismum, стр. 11, сообщаетъ о немъ (перев. Расмусена): Samuel religione erat Judaeus, neque vero gente. Erat enim Arabs et quidem de nobilissima prosapia regum ghassanidarum. Сравн. объ этомъ Baron de Slane: Divan d'Amroulkais, стр. 25, примъч. 1, и вышеприведенный трудъ Персеваля, II, примъч. 2: Suivant les uns le père de Samouel était d'origine ghassanade; d'autres disent que sa mère appartenait à la race ghassan, mais que Ad'ia était issu de Cohin, fils de Haroun, père des tribus juives de Corayzha et de Nadhir. Aghani, IV, 264, у Ибнъ-Калдуна f. 129. Во всякомъ случать, сомитьніе Гейгера о томъ, принадлежаль ли Самунлъ къ еврейству (стр. 9). вполнть разръшено.

царь арабовихъ поэтовъ, желавшій отистить за убіеніе своего отца, подстерегаемый тайными и явными врагами, нигдъ не могъ найти защиты, тогда онъ послъ долгихъ странствованій пришель въ глав'в племени Бену-Фецара и просилъ у него убъжища. Этотъ глава, по имени Анру Ибнъ-Габиръ. не могъ дать ему просимаго убъжища и съ истинно-арабскимъ краснорвчіемъ отвітиль: «Указать ли тебі безопасное місто? Я посътилъ Греческаго императора и видълъ царство Намана Гирскаго, но нигдъ не нашелъ мъста, которое могло бы лучще защитить молящихъ о помощи, какъ мъсто, которое я сейчасъ назову тебъ, и я не знаю болье ревностнаго защитника, чъмъ господинъ этого мъста». «Кто онъ и гдъ живетъ?» спросиль Имрулкансь. «Это еврей Самуиль, сынь Адіи», отвъчалъ Амру, «и я прикажу върному проводнику свести тебя въ замокъ. Онъ именно тотъ человѣкъ, который поможетъ тебъ въ твоей безпонощности». Затънъ совътникъ далъ ону проводника Рабіа Ибнт-Дабу, который быль также поэтомъ. Дорогою Рабіа сказаль княжескому сыну: «Самуиль любить стихотворенія; сложимъ вибстб похвальную пбснь ему, которую споемъ, чередуясь, въ его присутствіи, чтобы расположить его въ твою пользу».

Пришедши въ Аблакъ и представъ владъльцу замка, оба арабскіе поэта начали пъть свое стихотвореніе, чтобы восхваленіемъ его особы расположить его въ пользу пришельца. Пъснь Имрульканса неизвъстна, отъ стихотворенія же Рабіи упъльли нъсколько стиховъ, содержащихъ грубую лесть:

«Самуил» обладаеть всёми преимуществами, онъ превосходить всёхъ смертных» и далеко оставляеть за собою современниковъ».

Еврейскій поэть и вивств съ твиъ хозяинъ замка, хотя и не пов'врившій грубой лести, счель однако за честь дать уб'вжище знаменитому арабскому поэту, слава и приключенія котораго были изв'встны на всемъ полуостров'в. Онъ въ теченіе н'вкотораго времени содержаль въ Аблак'в Имрулкаиса, его дочь и всю его свиту. — Такъ какъ кендитскій принцъ не им'влъ никакой надежды найти у арабскихъ племенъ помощь къ отмщенію за убіеніе своего отда (Мондира, гир-

скаго царя) и къ завоеванію отеческаго наслідства, то онъ придумаль планъ склонить на свою сторону византійскаго императора Юстиніана, восточныя владёнія котораго сильно пострадали отъ арабскаго лахиидскаго князя Мондира. Онъ предполагалъ вхать въ Константинополь и набрать тамъ войско для пораженія своего наслёдственнаго врага. Отправляясь въ дорогу, Имрулкансъ выпросилъ у Самуила рекомендательное письмо къ гассанидскому князю, вышеупомянутому Гариту Ибнъ-Абу-Шаммиру, который быль на службъ у византійскаго императора. Гарить должень быль, согласно просьбѣ Самуила, дать кендитскому принцу вѣрныхъ проводниковъ до столицы Византійской имперіи. Слѣдовательноеврейскій поэть должень быль найти помощь у гассанидскаго князя, въроятно, по причинъ своего происхожденія отъ гассанидскаго племени. Имрулкаисъ при отъёздё передалъ Са-муилу свою дочь, двоюроднаго брата, пять драгоцённыхь вольчугъ и другое оружіе. Самуилъ объщаль ему хранить ввъренныхъ лицъ и предметы, какъ зеницу ока. Но оружіе это принесло ему несчастіе. Именно, гассанидскій князь, будучи въ Гегасъ, безъ сомнънія, въ то время, какъ былъ призванъ племенами Каила противъ ятрибскихъ евреевъ, двинулся въ Самуилову замку Аблаку и потребовалъ выдать ему оружіе Имрулканса; неизвъстно однако, когда именно должна была совершиться эта выдача, при жизни или по смерти Имрулканса. Предъявляль ли Гарить какое либо право, или требованіе его было только предлогомъ къ нападенію, и по-чему онъ началъ враждебно относиться къ Самуилу, — все это покрыто мракомъ неизвъстности.

Самуилъ, согласно своему объщанію, отказалъ въ выдачъ оружія. Тогда Гаритъ повель настоящую осаду замка, но такъ какъ послъдній быль неприступенъ, то Гаритъ употребилъ жестокое средство, чтобы принудить Самуила къ сговорчивости. Онъ поймалъ Самуилова сына, выведеннаго мамкою изъ укръпленія, и угрожалъ умертвить его, если Самуилъ не удовлетворитъ требованія. Не болье минуты колебался несчастный отецъ между долгомъ и чувствомъ;

первый взяль перевъсъ, и Самуилъ отвъчаль гассанидскому князю: «Дѣлай, что хочешь; изивна есть такіе оковы, которыхъ не съвдаетъ никакая ржавчина, а у моего сына есть братья». Злодъй убилъ сына въ глазахъ отца. Однако Гаритъ долженъ былъ безъ успъха удалиться отъ замка. На обратномъ пути чрезъ землю Хаибаръ онъ, быть-можетъ изъмщенія, перебилъ тамошнихъ евреевъ, взялъ огромную добычу и плънилъ женщинъ и дътей. Впослъдствіи онъ возвратилъ имъ свободу 1). Самуилъ передалъ оружіе, на ярмаркъ въ Окацъ, законнымъ наслъдникамъ. Поэтому у арабовъ сложилась пословица: «Върнъе Самуила», и они говорили ее, желая обозначить высшую степень върности.

Нъкоторые порицали его за жестокость къ сыну, и онъ въ свое оправданіе написаль стихотвореніе, полное благородныхъ мыслей, мужества и рыцарской чести:

«О, порицательница, перестань порицать человѣка, который уже часто презираль порицаніе. Если бъ я ошибался, ты должна бы направить меня на нуть истины, а не вводить меня въ заблужденіе непонятными словами. Пусть кто либо другой выдаеть ввѣренное ему, я же сохраниль панцырь Кендита! Такъ нѣкогда совѣтоваль мнѣ Адія, мой отець: «Не разрушай, Самунлъ, того, что я постронлъ!» Овъ постронлъ мнѣ кръпкій замокъ, въ которомъ я не стращусь сопротивляться врагу.

О жизни и о смерти рыцарскаго поэта ничего болье неизвъстно. Онъ, кажется, боролся со иногими бъдами и во всъхъ случаяхъ сохранилъ свою честь, какъ это доказывается слъдующимъ стихотвореніемъ:

«Когда положеніе дѣлъ сомнятельно и грозить неудачей, а послѣдствія заставляють трепетать; когда кости ломаются отъ чрезмѣрно стя нутаго пояса, и слабые повидають своихъ братій; тогда я уклоняюсь, кавъ удобнѣе для моей слабости, и дѣлаю то, что служить къ сохраненію чести».

Предъ смертью (около 560) онъ могъ съ гордымъ сознаніемъ оглянуться на свою рыцарскую жизнь и на оказанную слабымъ защиту. Въ его последней песне говорится:

«О, если-бъ я зналъ, что, когда будутъ жалѣть о моей смерти, тогда плакальщицы скажуть: Не уходи отъ насъ! Ибо ты умѣлъ охранять

<sup>1)</sup> Ibn-Kulaiba, изд. Вюстенфельда, стр. 314; сравн. Замъч. 10, III.

насъ во многихъ бъдствіяхъ. Ты ни разу не уступиль своего права и не доводиль до того, чтобы напоминали тебъ о возвращеніи права» 1).

Его сынъ Шураихъ<sup>2</sup>) шелъ по его слѣдамъ чести и вежикодушія. Однажды знаменитый арабскій поэть Маймунъ Аша, нажившій себѣ много враговъ своимъ необузданнымъ карактеромъ, былъ захваченъ противникомъ и вмѣстѣ съ другими плѣнниками, никѣмъ неузнанный, приведенъ въ Таиму, замокъ Шураиха; здѣсь, для своего спасенія, онъ сложилъ похвальную пѣснь въ честь Самуила:

«Будь подобенъ Самунлу, котораго тёсниль оружіемъ и войскомъ князь: «Выбирай между бездѣтностью и невѣрностью! О, какой ужасный выборъ предстоитъ тебѣ!» Но онъ отвѣчаль: «умертви своего плѣнника, я же буду защищать своего гостя».

Шуранхъ, тронутый стихами въ память его отца, постарался освободить плѣннаго поэта Аша. Онъ просиль побѣдителя, съ которымъ былъ друженъ, подарить ему этого плѣнника, и побѣдитель исполнилъ его просьбу, не предполагая, что плѣнникъ есть его врагъ. Аша, освободясь отъ оковъ, выпросилъ у Шураиха быстраго верблюда и бѣжалъ изъ замка, будучи обязанъ своимъ спасеніемъ благородному сыну Самуила<sup>2</sup>) (около 580).

Къ концу шестаго стольтія ятрибскіе евреи оправились отъ тяжкихъ ударовъ, нанесенныхъ имъ сосъдними арабскими племенами. Ихъ господа, — аусы и хацраги, — изнемогли отъ двадцатильтнихъ кровавыхъ распрь, которыя мало касались евреевъ. Вслъдствіе второй войны между тъми же племенами, евреи снова пріобръли значеніе въ Ятрибъ. Эта война, продолжавшаяся болье тридцати льтъ (583—615), началась по слъдующему поводу. Одинъ человъкъ изъ пле-

<sup>4)</sup> По Рюккертову переводу Гамазы, 22 и след. О Самунле бенъ-Адія сравн. Абулфеда въ Росоке's specimen, ed. White, 524. Фрейтагъ: Hamasae carmina, стр. 49 и след.; объ его жизни и о хронологіи de-Slane dicam d'Amrilkais, стр. 23 и след. по Kitab al-Aghani; Персеваля Histoire des Arabes, II, 318 и след., 322 и след.

<sup>2)</sup> De-Sacy Chrestomatie arabe, T. II, crp. 475.

мени аусовъ, по имени Гатибъ, убилъ еврея, находившагося подъ покровительствомъ хапраговъ, которые въ отищеніе за это умертвили убійцу. Это происшествіе раздуло тлѣвшія подъ пепломъ искры ненависти между обоими племенами. Сперва партіи дрались палками, но мало по малу стычки сдѣлались кровопролитными, особенно когда аусы потеряли своего предводителя, а противники ихъ взяли верхъ въ Ятрибъ и прогнали оттуда отрасль аусовъ, Бену-Набитъ. Два воинственныя еврейскія племени, Кураица и Надиръ, сохраняли сперва нейтралитетъ, хотя поводомъ къ войнъ было умерщвленіе одного изъ ихъ единовърцевъ.

Пораженные аусы, нуждаясь въ подкръпленіи, обратились къ евреямъ съ просьбой помочь имъ; евреи согласились, въроятно по тому, что много терпъли отъ высокомърія хацраговъ. Побъдители, узнавъ объ этомъ, отправили къ еврейскимъ племенамъ слъдующее посланіе: «если вы соединитесь съ аусами, то мы призовемъ къ себъ другія многочисленныя племена, при помощи которыхъ уничтожимъ васъ. И если мы сами погибнемъ, то и вы не будете пощажены, ибо наши союзники отистять за наше поражение и смирять вась. Если, поэтому. вы будете благоразумны, то не станете поддерживать ни той, ни другой стороны, и предоставите намъ покончить нашъ споръ съ братіями». Кураида и Надиръ нашли этотъ совътъ основательнымъ и объщали быть нейтральными. Но хапраги потребовали ручательства въ этомъ объщании просили дать имъ въ заложники сорокъ еврейскихъ дътей, которыя и были розданы по хацрагскимъ семействамъ.

Спустя нѣсколько времени, вѣроломный глава Амру Ибнъ-Номанъ изъ хапрагской отрасли Бейда воспользовался еврейскими заложниками для угнетенія евреевъ. Онъ сказалъ своимъ единоплеменникамъ: «Напіъ отецъ Бейда оставилъ намъ неблагодарныя поля, между тѣмъ какъ евреи Кураица и Надиръ владѣютъ наилучшею водою и самыми плодородными пальмовыми насажденіями. Заставимъ ихъ уступить намъ свою область». Бену-Бейда согласились на это и дали знать евреямъ, что умертвятъ ихъ заложниковъ, если евреи не уступятъ имъ своихъ земель. Куранца изъ сострадамія къ своимъ дітямъ готовы были принять суровое условіе. Но одинь изъ нехъ, Каабъ Ибнъ-Ассадъ, убідиль ихъ не покрывать себя поворомъ, и евреи отвічали: «Мы не уступимъ своей области; исполните свою угрозу, если хотите». Тогда Бену-Бейда, по совіту Амру, умертвили бывшихъ у нихъ еврейскихъ заложниковъ. Они также убідили другія хацрагскія семейства послідовать ихъ приміру. Благоразуміе одного хапрагскаго старійшины спасло жизнь прочимъ заложникамъ. Абдалла Ибнъ-Убей, мудрый. справедливый и энергическій, заявилъ, что не желаеть быть соучастникомъ въ такой жестокости и віроломствів, и возвратилъ родителямъ ввітренное ему еврейское дитя; приміру его послідовали прочіе старійшины.

Тогда евреи открыто перешли на сторону аусовъ, предложили свои дома для пристанища изгнаннымъ Бену-Набитъ и объявили, что принимають ихъ какъ братій и будуть защищать. Кураица и Надиръ немедленно приготовились къ войнъ и собрались подъ начальствомъ Кааба Ибнъ-Ассада. Но еврейское племя Каинукаа, союзное съ хапрагами, не хотело нарушить этотъ союзъ и продолжало сражаться противъ своихъ единовърцевъ и единоплеменниковъ. Такъ какъ объ стороны получили подкръпленія, то битва ихъ въ Буатъ, области Кураица, была кровопролитная; Кураица и Надиръ сражались съ львиною храбростью подъ предводительствомъ Кааба. Хапраги были разбиты на голову и разсвяны, а жестокій Амру Ибнъ-Номанъ получиль смертельную рану. Вывств съ хацрагами пострадали и каинукаа, но ихъ единовърцы изъ Кураица и Надира отпустили плънныхъ, попавшихъ въ руки аусовъ и ихъ союзниковъ. Хапраги просили пощадить ихъ жизнь, и побъдители прекратили убійства, но опустошили дома и пальмовыя насажденія своихъ противниковъ. Абдалла не принималъ никакого участія въ битвъ и, чтобы спастись отъ ярости побъдителей, укръпился въ своемъ замкъ. Но ауситскій предводитель Годгаиръ и еврейскій старъйшина Каабъ поклялись предъ вступленіемъ въ битву не пить вина до тъхъ поръ, пока не поразять хацраговъ и не разрушать замка Муцагема. Поэтому они предприняли штурмованіе последняго. Но такъ какъ Абдалла могъ представить доказательства тому, что онъ не участвоваль въ битвъ и старался отвратить своихъ единоплеменниковъ отъ безполезной войны, то осаждавшие удовольствовались пробитіемъ въ стънъ бреши 1). Вслъдствіе этой ятрибской войны, окончившейся миромъ (615), еврейскія племена снова сдѣлались равноправными союзниками ятрибскихъ арабовъ. — Однако съ окончаніемъ войны не исчезло неудовольствіе. Хапраги не могли снести своего пораженія, а аусы не могли умърить своей надменности. Въ Ятрибъ продолжались мелкія столкновенія, которыя, благодаря только благоразумію Абдаллы, не перешли въ ожесточенную войну. Абдалла задумалъ быть ятрибскимъ царемъ и для этой цёли сблизился съ Каинукаа. Последніе защищали его противъ аусовъ и враговъ изъ собственнаго его племени<sup>2</sup>). Онъ съумълъ также отторгнуть племя Надиръ отъ его союзниковъ и привлечь на сторону Хацраговъ. Теперь Надиръ сделались противниками аусовъ и евреевъ изъ племени Кураида (615-622). Защита, объщанная и оказанная имъ Абдаллой, стала для нихъ необходимою, когда могущественный врагь, величію коего много содъйствовали евреи, воспламениль противь нихъ фанатизиъ арабовъ.

<sup>1)</sup> De-Perceval, вышеприведен. сочин., II, 674 и слъд. по al-Aghani.

<sup>2)</sup> Видно изъ цитатъ изъ Tarikh al-Chamis у Вейля: Mohammed, 119, примъчаніе 159.

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

### Магометъ и евреи.

Меккскій и мединскій основатель религіи; его отношенія къ еврейству к къ аравійскимъ евреямъ. — Абдалла Ибнъ-Саламъ и еврейскіе ансары; Пинхасъ Ибнъ-Ацура и еврейскіе противники Магомета. — Война съ еврейскимъ племенамъ Бену-Каннукаа, его пораженіе п выселеніе. — Война съ Бену-Надиръ и ихъ выселеніе. — Еврейскій старъйшина Гуей; коалиціонная война противъ Магомета. — Война съ Бену-Куранца и ихъ погибель. — Война съ ханбарскими евреями; еврейскіе герои Кинана и Маргабъ. — Пораженіе ханбаровъ. — Еврейка Цаннабъ. — Враждебность корана къ евреямъ. — Переселеніе ханбарскихъ и вадиль-корскихъ евреевъ въ Куфу.

#### 622-640.

Въ сабурейскую эпоху еврейство не только обратило къ своей религіи нѣкоторыя арабскія племена и научило сыновъ пустыни извѣстнымъ необходимымъ общественнымъ установленіямъ, какъ напр., опредѣленію годичнаго времени, отъ котораго зависѣли сношенія и торговля, война и миръ; но и пробудило основателя религіи, который игралъ важную роль во всемірной исторіи и продолжаетъ дѣйствовать и понынѣ. Магометъ, «Меккскій и ятрибскій пророкъ», хотя не былъ сыномъ еврейства, однако вскормленъ его грудью. Еврейство побудило его создать новую религіозную форму съ государственнымъ основаніемъ, которая называется Исламомъ и оказала могущественное вліяніе на форму еврейской исторіи и на развитіе еврейства. Въ мирныхъ бесѣдахъ въ Меккъ, своей родинѣ, на ярмаркахъ и во время путешествій, сынъ Абдаллы слышалъ много о религіи, признающей

единаго Бога Вседержителя, объ Авраамѣ, посвятившемъ себя на служеніе этой религіи, о религіозныхъ и нравственныхъ учрежденіяхъ, которыя существовали у исповѣдниковъ этой религіи гораздо ранѣе, чѣмъ у язычниковъ, — и его неиспорченная и воспріимчивая душа была этимъ сильно поражена. Одинъ уважаемый меккскій житель, Варака Ибнъ Науфалъ, изъ благороднаго племени кораишитовъ, двоюродный братъ Магометовой жены Хадиги, принявшій еврейство и умѣвшій читать по-еврейски 1), безъ сомнѣнія, внушилъ Магомету любовь къ вѣрѣ Авраама.

Едва ли найдется въ исторіи личность, подобная Магомету: онъ состояль изъ противоръчій. Рядомъ съ смиреннымъ, полнымъ Вожіяго страха, благочестіемъ — безмърная кичливость; рядомъ со смиреніемъ — самолюбіе, съ благородствомъ — пошлость, съ высокою поэзіей — жалкая мелочность, съ простотой и умъренностью въ пищъ и одеждъ неутолимый любовный пламень, съ откровенностью — коварное лицемфріе, съ мужествомъ — трусость, съ экстатическою восторженностью — разсчитанная хитрость. Онъ съ головы до пять быль арабомъ, дикимъ сыномъ пустыни, и однако вышель изъ тъсныхъ рамокъ своей народности и открылъ своимъ соплеменникамъ общирный кругозоръ. Съ одной стороны, онъ облагородилъ арабовъ высокимъ ученіемъ, съ другой стороны, утвердиль ихъ въ ихъ ограниченности и предразсудкахъ. Онъ не умълъ ни читать, ни писать, и однако положиль книгу (корань) въ основание новой религи.

Первое ученіе Магомета, начертанное имъ въ бользненномъ состояніи эпилепсіи и выдаваемое въ тъсномъ кружкъ за откровеніе свыше, будто бы полученное чрезъ архангела. Гавріила, имъло вполнъ еврейскій оттънокъ. Сперва онъ ограничился простою мыслью, почерпнутою изъ еврейства:

<sup>1)</sup> Ibn-Ischak въ Sirat ar-Rasul и Hussein Addiabekri въ Chamis у Вейли: Магометь, прилож., къ концу. Въ Zeitschrift der deutsch-morgenl. Gesellschaft (1858, стр. 699 и слёд.), Нёльдеке основательно доказаль, что Варака остался евреемъ и не перешелъ въ христіанство, и что вліяніе христіанства на Магомета было очень незначительно.



«нёть Бога, промъ Аллаха»; впослъдствій же, побуждаемый своем кичливостью, онъ прибавиль, въ качествъ догмата: «и Магометь его пророкъ». Если Магометь говориль, что Богъ единъ, безъ лицъ (не тричпостасенъ), и не можетъ быть ноклоняемъ подъ видомъ чего бы то ни было; если Магонеть возставаль противь безсодержательнаго идолослуженія, отправляемаго въ Каабъ, гдъ находилось триста истукановъ; если онъ гремълъ противъ безнраветвенности, которая явно и безбоязненно царствовала между арабами; если онъ осуждаль возмутительный обычай родителей топить новорожденныхъ дочерей, чтобы избавиться отъ заботъ; если онъ все это выдаваль не за нѣчто новое, а за ученіе древней религіи Авраама; то еврейство должно видъть въ этомъ побъду своихъ истинъ и исполнение пророчества, «яко мнъ поклонится всяко кольно, единому Богу, и исповъстся всякъ языкъ Богови». Все лучшее въ коранъ заимствовано изъ Библіи или Талмуда<sup>1</sup>). Это благородное ядро покрылось скорлупою тогда только, когда Магоотвратительною мету пришлось выдержать въ Меккъ многолътнюю борьбу (612-622) за это чистое ученіе. Отношенія Магомета къ аравійскимъ евреямъ имѣли вліяніе на видоизмѣненіе содержанія и настроеніе ислама. Евреямъ посвящена часть корана, то въ дружественномъ, то въ непріязненномъ тонъ.

Не найдя послѣдователей и подвергаясь даже опасности въ Меккѣ, гнѣздѣ арабскаго идолопоклонства, Магометь обратился къ нѣкоторымъ изъ ятрибскихъ жителей, съ требованіемъ принять его ученіе. Эти жители, болѣе знакомые съ еврейскимъ вѣроученіемъ, нежели меккцы, нашли въ магометовомъ откровеніи большое сродство съ тѣмъ, что они часто слышали отъ своихъ еврейскихъ сосѣдей. Поэтому они вняли Магомету и склонили своихъ соплеменниковъ пригласить его въ Ятрибъ, гдѣ его ученіе должно бы найти много послѣдователей уже потому, что въ этомъ городѣ жило мно-

<sup>1)</sup> Сравн. сочиненіе Гейгера: Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen? Къ сказанному тамъ можно прибавить еще многое.

жество евреевъ. Прибывши въ Ятрибъ (622, годъ бъгства: геджира), Магонетъ прежде всего озаботился склонить въ себъ тамошнихъ свреевъ и представить дъло въ такомъ видъ, какъ будто онъ хочетъ распространить еврейство во всей Аравіи. Онъ прибыль въ Ятрибъ въ день отпущенія гръховъ и далъ городу название «города пророка» (Медина); узнавъ, что евреи въ этотъ день соблюдаютъ постъ, онъ сказаль: «Намъ еще приличные, чымь евреямъ, поститься въ этотъ день» и установилъ день поста, ашура 1). Магометь заключиль съ еврейскими племенами формальный договоръ о взаимной помощи в) и заповъдалъ имъ обращаться, при молитвъ (кибласъ), лицемъ къ Іерусалиму<sup>8</sup>). Разбирая споры между евреями и своими последователями (мослеминъ), онъ былъ снисходителенъ къ первымъ. Поэтому ученики Магомета предпочитали отдавать свои споры на судъ еврейскаго главы, ибо надъялись, что онъ будеть безпристрастнъе Магомета. Такъ, однажды магометанинъ избралъ въ третейскіе судьи еврейскаго главу Кааба Ибнъ-Аштарафа, а его противникъ, еврей, -- Магомета 1). Магометъ въ теченіе нъкотораго времени держалъ еврейскаго секретаря, который вель его переписку, такъ какъ онъ самъ не умёль писать 1). Эта предупредительность столь ненавидимаго человъка очень польстила мединскимъ евреямъ. Они болъе и болъе стали считать его еврейскимъ прозелитомъ и надъялись, что онъ доставить еврейству первенство въ Аравіи. Нікоторые изъ нихъ тесно примкнули къ нему и сделались его помощниками (ансаръ); въ числъ ихъ находились ученый еврей Абдалла Ибнъ-Саламъ изъ племени Каинукаа, и Мукхаирикъ изъ уважаемой фамиліи Алгитіунъ ). Говорять, что Абдалла

<sup>1)</sup> Древнее преданіе, начало коего восходить къ Абу-Муз'в и Ибнъ-Аббасу, сопутникамъ Магомета. Сравн. объ этомъ Journal asiatique, 1858, стр. 116 и слъд. и 125.

<sup>2)</sup> Срави. вышеприведен. сочинение Персеваля, III, стр. 22 и слъд.

<sup>\*)</sup> Комментаторы Корана сура 2,151 и савд. у Maraccio Refutatio, стр. 61.

<sup>4)</sup> Галаленнъ въ сурв 4, 58 у Maraccio 158 b.

<sup>5)</sup> Источники у Вейля: Mohammed 140 Замізч. 140; вышеприведен. сочин. Персеваля, III, 74.

<sup>6)</sup> Вышепривед. сочин. Персеваля, 25.

предварительно предложиль Магомету три вопроса, дабы испытать, действительно ли онъ одаренъ пророческимъ духомъ. Эти вопросы были следующіе: «въ какомъ случае неродившееся дитя принимаеть отцевскій поль и въ какомъ материнскій? какая пища будеть предложена благочестивымъ въ раю? какой признакъ дня страшнаго суда?» На эти три вопроса, заимствованные изъ круга талмудической агады, Магометь, въроятно, по внушенію другаго еврея, отвъчаль правильно. Абдалла быль такъ пораженъ его ответами, что призналь Магомета посланнымъ отъ Бога пророкомъ 1). Абдалла и другіе евреи помогали Магомету въ откровеніяхъ корана, и невърующіе арабы часто говаривали ему, что «онъ ухо» (все принимаетъ, довърчивъ), «что его наставляетъ не архангелъ Гавріилъ, а человѣкъ» 3). Но если его поддерживали Абдалла Ибнъ-Саламъ и другіе еврейскіе ансары, то они были далеки отъ въроотступничества и по-прежнему соблюдали еврейскій законъ, не вводя тімь Магомета въ соблазнъ <sup>8</sup>).

Но только незначительное число мединскихъ евреевъ вступило въ сониъ правовърныхъ, особенно когда стали извъстны
эгоистическія стремленія Магомета, его высокомъріе и неутолимая жажда половыхъ наслажденій. Ихъ идеалъ пророка быль
такъ высокъ, что они не могли прировнять къ нему этого страстнаго человъка, чувствовавшаго вождельніе ко всякой красивой женщинъ. «Посмотрите», говорили евреи, «онъ ничъмъ
не можетъ насытиться и не заботится ни о чемъ другомъ,
кромъ женщинъ. Если онъ пророкъ, то пусть служитъ своему
пророческому призванію, а не прилежитъ къ женщинамъ» 4).
Или: «Если бы Магометъ былъ пророкомъ, то явился бы
въ Палестинъ, ибо только тамъ Богъ даетъ откровеніе сво-

<sup>1)</sup> У Вейля: Монаттеd, стр. 93, Замъч. 120.

<sup>2)</sup> Сравн. Гейгера: Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen, стр. 39.

У Вейля: Mohammed, стр. 90, Замвч. 115.

<sup>4)</sup> Коментарій въ Корану, сура 4,52 у Магассіо 19а и 158b, 371.

имъ избранникамъ» <sup>1</sup>). Еврен также упрекали его, говоря: «Ты хвалишься тымь, что исповыдуещь религію Авраама, но Авраамъ не ълъ верблюжьяго мяса и сыра» <sup>2</sup>). Главными противниками Магомета, со стороны евреевъ, были: Пинхасъ Ибнъ-Ацура изъ племени Каинукаа, обладавшій колкимъ остроуміемь и не пропускавній случая осибять Магомета; далве, вышеназванный Каабъ Ибнъ-Ашшарафъ, сынъ араба и еврейки; поэть Абу-Афакъ, стольтній старикъ, старавшійся следать его ненавистнымь въ глазахъ невежественныхъ и ослепленных варабовъ, и Абдалла, сынъ Саураса, изъ фамиліи Алгитіунъ, считавшійся въ Гегасъ санымъ ученымъ евреемъ. Даже прозелиты изъ евреевъ, какъ напр., Кинана Ибнъ-Суріа, принадлежавшій по происхожденію къ племени аусовъ. не признавали Магомета пророкомъ 3). Когда однажды Омаръ, бывшій сперва яростнымъ противникомъ, а потомъ энергическимъ сторонникомъ Магомета, пришелъ въ собрание евреевъ, тогда Пинхасъ Ибнъ-Ацура спросилъ его '): «Какой именно ангелъ наставляетъ вашего пророка?» Получивъ отъ Омара въ отвътъ, что это архангелъ Гавріилъ, Пинхасъ замътиль, намекая на агадское изречение: «Этоть арханиель нашъ врагъ, ибо всегда возвъщаетъ намъ только о наказаніяхъ». Пинхасу-же принадлежить прекрасный отвъть Магомету, увъщававшаго племя Бену-Каинукаа принять исламъ. Магометь въ своемъ письмѣ употребилъ выраженіе: «Дайте Вогу прекрасный залогь». На это Пинхась отвічаль: «Не ужели Богу нуженъ отъ насъ залогъ». Тогдашній калифъ Абу-Бекръ хотълъ жестоко наказать за это Пинхаса, такъ что последній должень быль отказаться оть своихь словь 3). Но Магометъ замѣтилъ это и сообщилъ своимъ ученикамъ

<sup>1)</sup> Галаленнъ въ суръ 17,77 у Магассіо 413b. Вышеприведен. сочин. Гейгера, стр. 12.

<sup>2)</sup> Y Maraccio 130a. Cpabh. Theophanes Chronographia I, 511.

<sup>3)</sup> Сравн. вышеприведен. сочинение Вейля, стр. 119, Замъч. 60 и Магассіо 158b. Вейль 118, Замъч. 156. De-Perceval, вышеприведен. сочинение, III, 26.

<sup>4)</sup> Комментаторы въ сурѣ 2, 97 у Магассіо 43. Разсказывается различно, сравн. вышеприведен. сочиненіе Гейгера. 18.

<sup>5)</sup> Источники у Гейгера, стр. 15.

мнимое откровеніе: «Богь услышаль голось тёхь, которые говорили: Богь бідень, а мы богаты. Мы запишемь ихъ слова и умеріцвленіе ими пророковь и скажемь имь: подите въ геенну огненную» 1). Такъ еврейскіе противники Магомета трунили надь нимь, придавали смішной смысль его выраженіямь и откровеніямь, не предчувствуя, что жалкій бітлець изъ Мекки, явившійся въ Медину съ мольбою о помощи, смирить въ непродолжительномъ времени и отчасти уничтожить ихъ племена, и рішить надолго судьбу большинства ихъ единовітрцевь. Они слишкомь полагались на свое мужество и силу, забывая, что самый опасный врагь тоть, котораго больше всіхъ презирають.

Сперва Магометъ притворился, будто равнодушно относится къ презрѣнію, которое ему оказываютъ евреи. Онъ говориль своимъ последователямь: «Съ народомъ писанія (евреями) спорьте только приличнымъ образомъ и скажите: мы въруемъ въ данное намъ и въ данное вамъ откровеніе. Нашъ Богъ и вашъ Богъ одинъ и тотъ же, и мы ему совертенно преданы» 2). «Не оправдывайте обладателей писанія и не наказывайте ихъ за ложь», внушалъ онъ своимъ ученикамъ. - Но съ теченіемъ времени обоюдное неудовольствіе не могло удержаться въ границахъ терпимости. Съ одной стороны, евреи старались отвратить отъ Магомета его послъдователей, даже самыхъ върнъйшихъ его товарищей, Омара, Гудзейфу и Маада 3). Имъ также удалось до того возстановить противъ Магомета перваго человъка въ Мединъ, хацрага Абдаллу Ибнъ-Убей, который уже быль предложенъ въ мединскіе цари и отошелъ на второй планъ послі прибытія Магомета, что Абдалла быль до самой своей смерти яростивнимъ противникомъ Магомета. Съ другой стороны последователи пророка настаивали на томъ, чтобы онъ опредълительно высказалъ, дорожитъ ли еврействомъ. Видя, что

<sup>1)</sup> Коранъ, сура 3, 182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, сура 29, 46.

з) Галаленнъ у Maraccio, тамъ же 122.

его сторонники изъ евреевъ продолжали соблюдать еврейскій законъ и воздерживались отъ верблюжьяго мяса, последователи Магомета спросили его: «Если еора божественная книга, то позволь намъ соблюдать и ея предписанія» 1). Такъ какъ Магометъ, будучи арабомъ до мозга костей, не могъ принять еврейство и, кромъ того, зналъ, что арабы будутъ упорно сопротивляться совершенно чуждымъ для нихъ религіознымъ обычаямъ, то не имълъ инаго исхода, какъ разорвать окончательно связь съ евреями. Онъ написаль тогда длинную суру (суру коровы), исполненную брани на евреевъ. Онъ отмѣнилъ прежнее свое распоряжение относительно того, въ какую сторону надобно обращаться лицемъ во время молитвы, и предписалъ (623), чтобы правовърные обращались въ этомъ случав лицомъ не къ Герусалиму, но къ Меккъ и храму Каабы. На упрекъ въ непослъдовательности онъ отвъчаль, что будто бы архангель Гавріиль отъкрыль ему: «мы для того измёнили направленіе (при молитвъ), чтобы сдълать различіе между послъдователями пророка и твии, которые отвращаются отъ него. Это не нравится многимъ, но не тому, кто предаетъ себя во власть Вога. А потому, гдъ бы ты ни быль, обращайся лицемъ къ храму Алгаррамъ (Каабы); гдв бы ты ни находился, народъ Писанія, знай, что эта запов'єдь дана Богомъ» 2). Онъ отм'ьниль пость въ день отпущенія грѣховъ (Ашура) и ввель вивсто него постъ въ теченіе місяца рамадана, который съ незапамятныхъ временъ былъ священнымъ для арабовъз). Онъ отмънилъ также многое изъ того, что прежде выдавалъ за божественное откровеніе. Теперь Магометъ утверждалъ. что въ ооръ говорится объ его явленіи и пророческомъ служеніи, но что евреи вычеркнули эти мъста. Сперва онъ проповъдываль, что у евреевъ сохранилась истинная въра, впо-

<sup>1)</sup> Вейль, тамъ же, 90, Замъч. 115. Сравн. Theophanes Chronographia ed. Bonn, I, 511.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Коранъ, сура 2, 145—154.

<sup>3)</sup> Вейль, тамъ же, 91. De-Perceval, III, 34.

слёдствіи же утверждаль что они поклоняются Езрѣ (Ozaïr), какъ сыну Божію '), и поэтому должны считаться атеистами. Ненависть къ евреямъ, которые отрицали его пророческое призваніе и провидѣли его мороченіе, была причиною возраставшей его несправедливости къ евреямъ. Одинъ правовѣрный изъ числа мединскихъ помощниковъ укралъ панцырь; когда распространилась молва объ этомъ, воръ, для отклоненія подозрѣнія, подкинулъ панцырь въ домъ одного еврея, дабы послѣдняго заподозрили въ воровствѣ. Но еврей клялся Богомъ въ своей невинности. Тогда ансары обратились къ Магомету съ просьбою помочь истинному вору, такъ какъ онъ принадлежалъ къ правовѣрнымъ, и Магометъ исполнилъ ихъ просьбу 2).

Хотя онъ въ глубинъ сердца ненавидълъ евреевъ, однако не ръшался раздражать ихъ дъйствіемъ. Уваженіе къ нему было еще слабо, а евреи превосходили горсть его привержендовъ, какъ по своей многочисленности, такъ и по связямъ отчасти съ хацрагами, отчасти съ аусами. Но условія эти измінились послі битвы при Бедрі (зимою 624), въ которой малочисленные магометане одержали побъду надъ многочисленными кораишитами. Магометъ сдълался теперь высокоиврнымъ и промвнялъ роль смиреннаго пророка на роль капризнаго тирана, который не отступаеть ни предъ какимъ средствомъ, даже предъ убійствомъ, чтобы избавиться отъ врага. Однако онъ все еще повиновался голосу благоразумія и началъ ссориться не съ могущественными еврейскими племенами, а со слабыми и беззащитными. Одна стихотворина. Асма, дочь Мерванса, еврейка по происхождению и состоявшая въ бракъ съ арабомъ, была убита ночью въ своей ностели за то, что писала сатиры на лжепророка. И Магометь на другой день сказаль: «Кто хочеть видьть человька, оказавшаго услугу Богу и его пророку, тоть пусть посмотрить на Омеира» (такъ назывался убійца). Чрезъ нісколько

i) Коранъ, сура 9, 31.

<sup>2)</sup> Источники у Maraccio, 166 a. f.

дней сынъ Оменра убилъ еврейскаго старца Абу-Афака, а потомъ Кааба Ибнъ-Ашшарафа, который въ элегіи оплакиваль павшихъ при Ведръ кораишитовъ 1).

Затвиъ наступила очередь еврейского племени Каинукаа испытать благочестивый гнавъ Магоиета. Это было слабъйшее изъ еврейско-аравійскихъ племенъ, и изъ него происходиль Пинхасъ Ибнъ-Ацура, который осмвиваль Магомета въ своихъ колкихъ шуткахъ. Поэтому ненависть Магомета обратилась прежде всего на Каинукаа. Поводъ быль ничтожный. Одинъ магометанинъ убилъ еврея за дурную шутку, и каинукаа отистили за это. Тогда Магометъ предложиль имъ принять исламъ или готовиться къ войнъ. Они отвъчали: «Мы настроены миролюбиво и охотно будемъ въ союзъ съ тобой, но такъ какъ ты ищешь предлога къ войнъ съ нами, то мы докажемъ, что также имъемъ мужество». Они разсчитывали, что единовърныя племена, надиръ и куранца, не оставять ихъ въ нуждв, и удалились въ свои укръпленія при Мединъ. Магометъ собраль свои войска и осадилъ каинукаа. Еслибъ многочисленные съверо-аравійскіе евреи, — надиры, куранца и ханбары, — предвиділи, что имъ предстоитъ такая же судьба, какая выпала на долю каинукаа, и еслибъ они заключили съ противниками Магомета оборонительный и наступательный союзь, какъ они сдёлали это въ то время, когда уже было поздно, то раздавили-бы Магомета и его немногочисленныхъ, отчасти ненадежныхъ приверженцевъ. Но евреи, подобно арабамъ, страдали раздробленностью и преследовали только эгоистические племенные интересы. Въ теченіе двухъ недёль каинукаа сражались храбро и ждали подкръпленія отъ своихъ единовърцевъ; но подкръпленіе не пришло, и каинукаа сдались. Магометъ приказаль заключить ихъ въ оковы и хотель умертвить; но грозный взглядъ хапрага Абдаллы, союзника каинукаа, удержалъ его отъ исполненія этого наміренія. Абдалла схватиль его за кольчугу и сказалъ: «Я до тъхъ поръ не отпущу тебя,

<sup>1)</sup> Вейль, тамъ же, 117 и слъд.

пока не исполнишь моей просьбы и не отпустивы планниковъ; ибо они — мон сила и защищали меня отъ бъдъ и напастей». Магометъ отвъчалъ робко: «Отпусти ихъ, и да проклянетъ Богъ ихъ и васъ виъстъ съ ними!» Евреи, числомъ 700, оставили все свое имущество и, почти голые, отправились въ Палестину (Февраль 624) 1). Они поселились въ Батанеи съ главнымъ городомъ Адраатомъ; въроятно, здъсь ихъ приняли братски единовърцы, освободившіеся къ тому времени отъ византійскаго ига.

Одержавъ побъду надъ Каннукаа, Магометь объявиль мусульманамъ о полученномъ имъ откровеніи, которое гласило, что евреи лишены всякой защиты: «О, правовърные, не берите въ союзники ни еврея, ни христіанина; пусть они сами себя защищають. Кто дружится съ ними, тоть принадлежитъ къ нимъ; Богъ не терпитъ порочнаго народа» 2). Это отверженіе менъе вредило христіанамъ, потому что они были малочисленны въ съверной Аравіи и вообще отличались пассивностью. Напротивъ, евреи, привыкнувъ къ независимости и будучи исполнены отваги, должны были придти въ опасное столкновеніе съ мусульманами. Прежніе ихъ союзники большею частью оставили ихъ и, побуждаемые лицемврнымъ Магометомъ, истили имъ. Одинъ мусульманинъ убилъ еврея, который благотворилъ ему въ течение всей своей жизни, и даже брать убійцы, язычникъ, быль возмущень этимъ элодѣяніемъ 3). При такомъ положеніи дѣлъ было особеннымъ подвигомъ мужества со стороны техъ мусульманъ, которые, не допуская фанатизма до преобладанія надъ старинною върностью, продолжали принимать у себя евреевъ. Такимъ повигомъ отличался вышеназванный благородный Абдалла. Когда Магонетъ шелъ на битву при Оходъ, тогда въ его свить находился также Абдалла, который привель 600 союзныхъ евреевъ изъ племени Надиръ. Но пророкъ согла-

<sup>1)</sup> Тамъ же, 119. De-Perceval, III, 80 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Коранъ, сура 5, 59, 60.

<sup>8)</sup> Вейль, тамъ же.

нался ввести ихъ въ бой не прежде, какъ по принятіи ими ислама. Евреи отказались отъ этого, и благородный хапрагъ ушелъ съ 300 изъ нихъ 1).

Зная о такой взаимной смертельной враждё между Магонетомъ и евреяни, нельзя усоменться въ томъ, что Вену-Надиръ пригласили однажды пророка въ свой бургъ Цугару, съ намереніемъ сбросить его съ террасы и темъ положить конецъ его жизни. Главою у нихъ былъ тогда Гуей Ибнъ-Ахтабъ. Магометъ явился на приглашение, дабы получить отъ надировъ часть окупа за убитыхъ арабовъ; но по движеніямь евреевь заключиль, что они умышляють на его жизнь; ноэтому онъ поспѣшилъ уйти отъ нихъ въ Медину. Надиры жестово поплатились за этотъ умыселъ. Магометъ предложилъ имъ на выборъ: или оставить въ теченіе десяти дней отечество, или приготовиться къ смерти. Надиры сперва хотъли избъжать битвы и выселиться, но, будучи ободряемы Абдаллой, который объщаль помочь имъ, приняли вызовъ и заперлись въ своихъ бургахъ. Однако ихъ надежда на помощь оказалась напрасною. Магометь началь войну тымь, что приказаль срубить и сжечь финиковыя пальмы, доставлявтія надирамъ главную пищу. Этоть поступокъ возмутиль даже собственных воиновь Магомета, ибо пальма была для нихъ священнъе человъческой жизни. Послъ многодневной осады, надиры были принуждены сдаться, съ условіемъ оставить оружіе и взять съ собою лишь столько имущества, сколько можеть унести верблюдь. Они ушли, въ числъ 600, и поседились отчасти у своихъ братій въ Ханбаръ, а отчасти близь Іерихона и Адраата (Іюнь — Іюль 625) 2). Войну съ надирами Магометъ оправдываль потомъ отвровеніемъ: «Ла хвалить Бога все сущее на небъ и на землъ. Онъ всевысочайшій и всепремудрый. Онъ изгналь изъ жилищъ невърныхъ отъ народа Писанія и присоединиль къ прежде выселившимся (каинукаа). Вы не думали, что они переселятся,

<sup>1)</sup> De-Perceval, 95. Вейль, 124.

<sup>2)</sup> Вейль, 135. De-Perceval, 121 и слъд.

они сами уповали, что Богъ защитить ихъ крепости; но Богъ поразиль ихъ съ той стороны, съ которой они не ожидали, и поселиль страхь въ ихъ сердца, такъ что ихъ дома опустошены ихъсобственными руками и руками правовърныхъ. Вы, имъющіе очи, научитесь симъ примъромъ. Если-бъ Богъ не прокляль ихъ, то смириль бы въ этомъ мірѣ, но теперь имъ уготованы адскія муки. Это потому, что они сопротивлялись Богу и Его пророку; противляющагося Богъ строго наказываетъ. Какъ рубка финиковыхъ пальмъ, такъ и пощада другихъ совершились по Божію попущенію, ибо Онъ наказываеть симъ злодбевъ. Не видблъ ли ты, какъ лицембры говорили своимъ невърующимъ друзьямъ изъ народа Писанія: «если вы будете изгнаны, то вмёстё съ вами переселимся и мы и не станемъ повиноваться никому, кто будетъ возстановлять насъ противъ васъ!» — Но Богъ доказалъ, что они лжецы. Когда тъ были изгнаны, тогда они не пошли съ ними; когда тъ воевали, тогда они не оказали имъ номощи, а если-бъ и оказали, то вскоръ обратили-бъ тылъ, и тъ остались бы безпомощными. Лицемъры подобны сатанъ, который доводить людей до невърія, а когда люди сдълаются невърующими, онъ говоритъ имъ: я непричастенъ вашему грѣху. Боюсь Бога» 1).

Оставшіеся въ Аравіи надиры изъ числа изгнанныхъ не были равнодушны къ своему несчастію, но постарались составить коалицію изъ враговъ Магомета, дабы побѣдить его соединенными силами. Трое изъ важнѣйшихъ надировъ: Гуей, Кинана Ибнъ-Рабіа и Салламъ Ибнъ-Мишкамъ, подстрекнули кораишитовъ въ Меккѣ, могущественное племя Гатафанъ и другихъ, къ союзной войнѣ противъ высокомѣрнаго, деспотическаго пророка, который съ каждымъ днемъ дѣлался могущественнѣе и жесточе. Хотя меккскіе враги Магомета пылали желаніемъ отомстить своимъ соплеменникамъ, однако ждали отъ евреевъ побужденія къ новой борьбѣ. Кораишиты пришли въ сомнѣніе относительно достоинства своего

<sup>1)</sup> Коранъ, сура 59, 1-8, 11-16.

<sup>«</sup>исторія Евреевъ».

наслѣдственнаго культа сравнительно съ проповѣдуемой Магометомъ религіей и спрашивали евреевъ: «Вы, книжники,
превосходящіе всѣ народы своимъ Писаніемъ, скажите намъ,
которая религія лучше: наша наслѣдственная или магометова?» Евреи отвѣчали имъ: «Ваша лучше». Къ этому, говорятъ, относится порицаніе Магомета: «Взгляни на тѣхъ,
которымъ досталась часть Писанія; они вѣруютъ въ Бога и
въ таггутъ (идолопоклонство) и говорятъ невѣрующимъ: у
васъ лучшее руководство, нежели у поклонниковъ Магомета»:).

Арабскія племена, побуждаемыя надирами, приготовились къ коалиціонной войнъ. Труднъе было евреямъ возбудить своихъ единовърцевъ, Бену-Кураица. Глава послъднихъ, Каабъ Ибнъ-Ассадъ, сперва не хотълъ принять надира Гуейя, молившаго дать ему убъжище, такъ какъ его племя заключило союзь съ Магометомъ и мусульманами; Каабъ былъ такъ слъпъ, что полагался на слово Магомета. Однако Гуей, напомнивъ Клабу ихъ взаимную дружбу и клятвенно пообъщавъ куранцамъ, что они и ихъ друзья найдутъ въ случаъ нужды спасеніе въ крѣпостяхъ, добился наконецъ позволенія войти. Онъ съумьль убъдить ихъ въ опасности, предстоящей имъ, какъ евреямъ, отъ Магомета, и въ несомнънности побъды, которую одержатъ многочисленные союзники надъ горстью мусульманъ; Бену - Кураица присоединились къ союзу. — Десять тысячь союзниковь выступили въ походъ и хотели напасть врасплохъ на Медину. Но Магометь, будучи предувъдомленъ однимъ измънникомъ и не отваживаясь вступить съ многочисленнымъ непріятелемъ въ битву на открытомъ полъ, приказалъ обвести Медину глубокимъ рвомъ и построить другія укрѣпленія, -- что сочтено было арабами за трусость, но въ сущности свидътельствуетъ о разсчетливомъ благоразуміи Магомета (Февраль 627).

Арабы, привыкшіе сражаться одинъ противъ одного, тщетно пускали стрълы въ окопы. Наконецъ, Магомету удалось поселить даже недовъріе между главными союзниками, ко-

<sup>1)</sup> Коранъ, сура 4, 49 у Maraccio, 158 b.

раишитами, гатафанами и евреями. Онъ отправилъ тайнаго посла отъ гатафановъ сперва къ кураицамъ, который уговориль ихъ отдѣлиться отъ союзниковъ, потому что послѣдніе заключили отдѣльно отъ прочихъ миръ съ Магометомъ, и что поэтому они, оставшись безъ союзниковъ, не могутъ сопротивляться нападенію и подвергаются всевозможнымъ опасностямъ. Кураица повѣрили лжи и отказались участвовать въ общемъ приступѣ на Медину, отчасти потому, что не желали вступать въ битву въ субботній день, отчасти потому, что хотѣли сперва получить отъ союзныхъ племенъ заложниковъ въ томъ, что эти племена не измѣнятъ имъ. Но посредникъ Нуаимъ уже предувѣдомилъ сказанныя племена о намѣреніи кураицевъ не вступать въ бой, и такъ какъ начавшаяся весна была неудобна для военныхъ дѣйствій, то союзники отступили безъ всякаго успѣха.

Эта война, счастливо окончившаяся для Магомета, была гибельна для евреевъ, которые должны были испытать всю силу его гитва. Въ самый день отступленія союзниковъ, Магометь, ссылаясь на мнимое откровеніе, выступиль съ трехтысячнымъ войскомъ противъ кураица. Онъ буквально фанатизировалъ своихъ приверженцевъ для этой войны: «Кто покоренъ, тотъ да совершитъ свою молитву близь кураица». -- Евреи, будучи слабы для битвы въ открытомъ полъ, заперлись въ своихъ бургахъ и укрѣпили ихъ окопами. Магометь съ 3000 войска осаждаль ихъ въ теченіе двадцати пяти дней (Февраль — Мартъ 627). Терпя недостатокъ въ събстныхъ припасахь, кураица предложили сдаться на капитуляцію. Они требовали, чтобы Магометъ отпустилъ ихъ такъ же, какъ отпустилъ ихъ собратій, надировъ, т. е. съ женами, дътьми и частью имущества. Но мстительный проровъ отвергь это условіе и требоваль отъ куранцевъ сдаться на его волю. Тогда евреи собрали совътъ и просили своего предводителя Каяба Ибнъ-Ассафа высказать свое мненіе. Каабъ предложилъ имъ три исхода: принять исламъ, или собственными руками умертвить женъ и дътей и сдълать затъмъ отчаянное нападеніе, или же въ ночь на субботу неожиданно напасть на врага. Но кураица не приняли ни одного изъ этихъ предложеній: они не хотъли ни отречься отъ своей въры, ни осквернить субботы войною, ни пожертвовать дорогими для нихъ существами. «Въ такомъ случав, возразилъ Каабъ, сдайтесь!»

Тогда они просили Магомета прислать кънимъ для переговора ауса Абу-Лудабу. Последній, будучи прежде ихъ союзникомъ, выражалъ живъйшее къ нимъ участіе. Магометъ исполниль ихъ просьбу. При вступленіи въ крвпость Абу-Лулабу быль встръчень рыдавшими кураицами, которые заклинали его своимъ союзничествомъ и битвами, въ которыхъ они вмъстъ рубились, сказать имъ правду, пощадить-ли Магометь по крайней мъръ ихъ жизнь. Абу-Лулабу, исполненный состраданія, но остерегаясь сказать слово, провель пальцемъ по шев, давая имъ твмъ знать о предстоящей участи. Но, вскор'в раскаявшись, онъ началь ихъ увъщавать сдаться на волю Магомета. Когда же затъмъ куранца были, по приказанію Магомета, заключены въ оковы, тогда аусы просили пророка пощадить пленниковъ. Но Магометъ, не желая ни оказать милости, ни поссориться съ аусами, прибъгнулъ къ хитрой уловкъ. Онъ предоставилъ ръшение этого вопроса главъ аусовъ, Сааду, который въ то время сильно страдалъ отъ раны, нанесенной ему союзниками при осадъ Медины. Магометь зналь, что раздраженный Саадь не выскажется въ пользу евреевъ. Дъйствительно, приговоръ его оказался крайне безчеловъчнымъ. Саадъ, въ качествъ безапелляціоннаго судьи, произнесъ следующія слова: «я осуждаю всехъ мужчинъ на смерть, всъхъ женщинъ и дътей на рабство, а имущество ихъ отдаю въ добычу мусульманамъ». Магометъ не преминулъ признать этотъ приговоръ внушеннымъ свыше и исполнить его. Около 700 евреевъ, въ томъ числъ Гуей и Каабъ, были умерщвлены на площади въ Мединъ и брошены въ общую могилу; съ того времени площадь эта стала называться «Рынкомъ куранцъ» 1). Объ этомъ позорномъ

<sup>1)</sup> Вейль, 167 и слъд. De-Perceval, III, 141 и слъд.

дъяніи коранъ гласитъ: «Богъ изгналъ изъ укръпленія тъхъ обладателей Писанія (евреевъ), которые помогали имъ, союзникамъ, и наполнилъ страхомъ ихъ сердца. Одну часть изъ нихъ вы посъкли мечемъ, а другую взяли въ плънъ; Богъ далъ вамъ въ наслъдіе землю съ жилищами и имуществомъ, землю, въ которую прежде вы никогда не вступали. Богъ всемогущъ 1).

Женщины промънивались на оружіе и коней; одну красивую дъвушку, Ригану, Магометъ оставилъ себъ въ наложницы, но она гордо отвергла его противныя ласки.

Въ живыхъ остался только одинъ кураица, Цабиръ Ибнъ-Бата. Онъ, во время распры между племенами каила, спасъ жизнь и свободу хапрагу Табиту, который теперь и просиль Магомета пощадить этого еврея. Магометь, въ награду за оказанную Табитомъ доблесть, подарилъ Цабиру жизнь и возвратилъ семейство и имущество. Внъ себя отъ радости. Табить поспъшиль возвъстить престарълому Цабиру эту пріятную новость. «Влагодарю тебя», отвічаль старикь, бывшій еще въ оковахъ, «но скажи мнѣ, что сталось съ нашимъ предводителемъ, Каабомъ? — Онъ умеръ», отвъчалъ Табить.— «А Гуей Ибнъ-Ахтабъ, князь іудеевъ? — Умеръ.— А Аццель Ибнъ-Самуилъ, неустрашимый воинъ? — Умеръ. — Въ такомъ случат не зачтиъ и мнт жить», сказалъ Цабиръ, «и я требую отъ тебя, другъ, одной милости — умереть отъ твоей руки». Затъмъ онъ съ геройскимъ мужествомъ протянулъ шею и Табитъ нанесъ ему смертельный ударъ<sup>2</sup>).

Чрезъ годъ наступила очередь хаибарскихъ евреевъ, составлявшихъ федеративную іудейскую республику. Причина хаибарской войны неизвъстна, но развъ Магомету нуженъ былъ какой-либо предлогъ? Говорятъ, что одинъ изъ хаибарскихъ главъ, нъкто Алъюссаръ Ибнъ-Рицамъ, старался составить новую коалицію противъ Магомета и подстрекалъ къ войнъ съ нимъ племя Гатафанъ и еще другое. Магометъ

<sup>1)</sup> Коранъ, сура 33, 26 и слъд.

<sup>3)</sup> Вышеприведен. сочинение Персеваля, по Sirat ar-Rasul и Chamis.

завлекъ Алъюссара въ Медину объщаніемъ сдълать его княземъ всего Хаибара и велълъ дорогою умертвить его (конецъ 627)1). Но главная причина хаибарской войны заключалась въ томъ, что корыстные мусульмане, потерпввъ неудачу въ походъ на Мекку, хотъли вознаградить себя ограбленіемъ хаибарскихъ евреевъ. Однако эта война была не легка и приняла размъры большаго похода. Ибо въ Хаибаръ находилось, какъ уже выше сказано, много сильныхъ укрѣпленій, защищаемыхъ людьми, которыхъ можно-бы назвать живыми кръпостями. Поселившіеся въ Хаибаръ изгнанные надиры сгорали желаніемъ битвы. Арабскія племена: Гатафанъ и Фецара, объщали помощь. Душею хаибаровъ былъ Кинана Ибнъ-уль Рабіа, отличавшійся стойкостью и львинымъ мужествомъ и называвшійся іудейскимъ царемъ. Ему помогаль Маргабъ, исполинъ, гимъяритскаго происхожденія, презиравшій удары мечемъ. Поэтому Магометъ предъ началомъ войны обратился къ Богу съ молитвой о ниспосланіи ему побъды надъ хаибарскими евреями. Война, въ которой Магометь предводительствоваль 14000 мусульмань, продолжалась почти два мъсяца (весна 628). Одинъ еврейскій храбрецъ, по имени Салламъ Ибнъ-Мишкамъ, посовътовалъ не ждать нападенія, а нагрянуть всей массой на врага. Совъть быль отвергнуть. Ханбары раздълили свои военныя силы, поставя гарнизоны въ укръпленіяхъ<sup>2</sup>). Поэтому война приняла такой-же характеръ, какой имъла она и противъ другихъ еврейскихъ племенъ. Она также началась вырубкой финиковыхъ пальмъ и осадою небольшихъ укръпленій, которыя сдавались послъ кратковременнаго сопротивленія. Дольше и храбрће другихъ оборонялось укрѣпленіе Камусъ, построенное на кругомъ утесъ. Много разъ евреи отбивали приступы магометанъ. Абу-Бекръ и Омаръ, два храбръйшихъ полководца Магомета, лишились подъ ствнами Камуса своей военной славы. Маргабъ оказывалъ чудеса храбрости: онъ

<sup>1)</sup> De-Perceval, III, 159 и слъд. У Вейля разсказано иначе, 171, Замъч. 255. 2) De-Perceval, 195, по Tarich Chamis.

хотълъ отистить за смерть уже павшаго своего брата Гарита. Когда Магометъ выслалъ противъ него своего третьяго полководца Али, тогда еврейскій герой воскликнуль: «Хаибаръ знаетъ мою храбрость, я Маргабъ герой, тяжело вооруженный и испытанный въ полѣ». Онъ вызвалъ Али на поединокъ, но часъ его пробилъ: онъ палъ отъ руки равнаго противника. Наконецъ, врагу удалось пробиться въ укръпленіе. Неизвъстно, какая судьба постигла плънниковъ. Взятаго въ пленъ Кинану пытали, съ целію выведать, где скрыты сокровища, но Кинана перенесъ боль и умеръ, не сказавши ни одного слова. Когда же врагь, сдълавъ неожиданное нападеніе, овладълъ укръпленіемъ, тогда евреи лишились мужества и сдали остальныя крѣпости, съ условіемъ безпрепятственнаго отступленія. Впослѣдствіи имъ отдано во владъніе ихъ недвижимое имущество, за что они ежегодно отдавали въ видъ подати половину дохода 1). Движимое имущество сдълалось добычею врага, и магометанскіе воины возвратились обремененные еврейскими сокровищами. Поко-рились также Фадакъ, Вадиль-Кора и Таима; еврейскіе ихъ жители могли, въ силу трактата, остаться въ странъ. Шестьсотъ двадцать восьмой годъ вообще быль гибеленъ для евреевъ. Въ этомъ году одержана Магометомъ побъда надъ хаибарскими евреями, погибли послъднія свободныя еврейскія племена, воздвигнуто императоромъ Иракліемъ гоненіе на палестинскихъ евреевъ, которые опять подняли оружіе на полостинских в евреевь, которые опять подняли оруже на короткое время. Меть, впервые обнаженный гасмонеями на защиту ихъ религи, унаслёдованный отъ нихъ зелотами, а отъ сихъ послёднихъ аравійскими евреями, былъ отнять у послёднихъ еврейскихъ героевъ 'Хаибара, — и евреи отнынъ должны были искать инаго щита для охраненія своей святыни.
Магометъ привезъ съ хаибарской войны двухъ красивыхъ

Магометъ привезъ съ хаибарской войны двухъ красивыхъ евреекъ: Сафію дочь своего смертельнаго врага, надира Гуейя, кровь котораго онъ пролилъ въ Мединъ, и Цаинабъ, сестру Маграба, супругу Саллама. Эта мужественная женщина

<sup>1)</sup> Вейль, 184 и слъд. De-Perceval, 196 и слъд.

употребила хитрость для отмщенія убійць ея родственниковь и единовърцевъ. Она была ласкова съ нимъ, угощала его и объщала удовлетворить его любовный пыль. Магометь беззаботно влъ отравленное кушанье, поданное ему и его сотрапезникамъ. Одинъ изъ последнихъ умеръ. Но Магометъ выплюнуль кусокъ, найдя его невкуснымъ, и хотя быль спасенъ въ эту минуту, но долго потомъ страдалъ и даже на смертномъ одръ чувствовалъ послъдствія отравы. На вопросъ Магомета о причинъ этого поступка Цаинабъ хладнокровно отвъчала: «Ты причинилъ моему народу несказанныя страданія; поэтому я думала: если ты никто иной, какъ воелюбивый угнетатель, то я, отравивь тебя, доставлю спокойствіе моему народу; если же ты пророкъ, то Богъ предохранитъ тебя, и ядъ будетъ для тебя безвреденъ». Магометъ приказалъ ее казнить 1), и издалъ повельніе, чтобы войска не прежде употребляли отнятую у евреевъ кухонную посуду, какъ выкипятивъ ее съ водою 3). — Остатокъ евреевъ не отказывался отъ надежды избавиться отъ своего главнъйшаго врага. Они заводили крамолы и дъйствовали сообща съ недовольными арабами. Домъ еврея Суваилима въ Мединъ быль сборнымъ пунктомъ недовольныхъ, которые называли лицемърами (мунафикунъ) Магомета и его фанатическихъ приверженцевъ. Но нашелся измѣнникъ въ ихъ средѣ, и домъ Суваилима былъ сожженъ 3).

Евреи въ Аравіи съ справедливымъ злорадствомъ узнали о смерти Магомета (632), ибо они думали, что арабы откажутся отъ нелѣпой увѣренности въ безсмертіи Магомета, какъ высшаго существа. Однако фанатизмъ, въ соединеніи съ страстью къ войнѣ и къ завоеваніямъ, овладѣлъ арабами, и они одинаково признавали божественными словами какъ отвратительныя назиданія корана, такъ и находящіяся въ немъ, заимствованныя у еврейства истины. Еврейство нашло вто-

<sup>1)</sup> Такъ разсказано большинствомъ арабскихъ хронографовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вейль, 188.

<sup>3)</sup> De-Perceval, III, 284.

раго могущественнаго врага въ исламѣ, который оно вскормило своею грудью. Коранъ сдълался руководителемъ большей части человъчества въ трехъ странахъ свъта, и такъ какъ онъ исполненъ непріязненныхъ выраженій противъ сыновъ Іудиныхъ, то воспиталъ магометанскіе народы въ ненависти къ нимъ. Фанатизмъ втораго калифа, Омара, дикой энергической натуры, быль такъ силенъ, что Омаръ нарушилъ мирный договоръ Магомета съ хаибарскими и вадиль-корскими евреями, отняль у нихь земли, а также изгналь христіанъ изъ Нагардеи, дабы священная почва Аравіи не осквернялась евреями и христіанами. Принадлежавшія евреямъ земли Омаръ роздалъ магометанскимъ воинамъ, а евреямъ далъ участокъ близь города Куфы на Евфратъ (около 640) 1). Но какъ въ исторіи ни одно бъдствіе не остается безъ благодатныхъ последствій, такъ точно и владычество ислама содъйствовало поднятію еврейства изъ глубочайшаго упадка.

<sup>1)</sup> Abulfeda annales, ed. Adler, I, 135; Tabari y Вейля: Geschichte der Chalifen, I, 56.

# Четвертая эпоха перваго періода:

## LAOHCROE BPEMS.

#### ГЛАВА ПЯТАЯ.

## Первое гаонское столѣтіе.

Завоеванія ислама; Іерусалимъ.— Нетерпимость Омара; завѣтъ Омара.— Еврейское сужденіе о владычествѣ ислама. — Счастливое положеніе вавилонскихъ евреевъ. — Князь изгнанія Бостанаи и дочь персидскаго царя, Дара. — Глава школы Р. Исаакъ и калифъ Али; санъ гаона. — Реформа бракоразводнаго закона. — Экзилархатъ и гаонатъ. — Торжества по поводу присяги экзилархамъ; академіи и ихъ коллегіи. — Устройство общинъ. — Отлученіе. — Единеніе разсѣянныхъ евреевъ. — Угнетенное состсяніе вестготско-испанскихъ евреевъ. — Соборы и законы. — Толедскій архіепископъ Юліанъ и евреп. — Попытка заговора; евреп, осужденные на рабство, получаютъ, какъ слѣдствіе побѣды ислама, свободу и почтенное положеніе.

## 640 (658)-760.

Не прошло и десяти лѣтъ по смерти Магомета, какъ сыны пустыни, владѣвшіе прекраснѣйшими странами на сѣверѣ Аравіи и Африки, выступили за предѣлы Аравійскаго полуострова, держа въ одной рукѣ мечъ, а въ другой коранъ, и взывая: «Нѣтъ Бога, кромѣ Бога, и Магометъ Его пророкъ!» Хотя во главѣ арабскихъ полчищъ не было могучаго героя, однако они шли отъ одной побѣды къ другой съ большею скоростью, чѣмъ стройныя войска Александра Македонскаго. Дряхлое, раздираемое внутренними смутами, персидское царство пало отъ первыхъ ударовъ; византійскія про-

винціи: Палестина, Сирія и Египетъ, населеніе которыхъ питало мало сочувствія къ жившему интригами константинопольскому двору, даже не защищались отъ арабовъ. Медина, оазисъ въ безпредъльной пустынъ, неизвъстное народомъ мъстечко, сдълалась законодательницею мильоновъ. Покореннымъ разноязычнымъ народамъ не оставалось другаго выбора, какъ признать Магомета пророкомъ и принять исламъ, или платить дань. Византійская имперія снова лишилась Палестины, которая не болье десяти льть тому назадь была исторгнута императоромъ Иракліемъ изъ рукъ персовъ. Евреи и самаряне уговорились помогать арабамъ въ завоеваніи страны, им'я въ виду свергнуть съ себя тяжкое иго коварной Византіи. Одинъ еврей предалъ мусульманамъ сильно укрѣпленную Цезарею, политическую столицу страны, съ 700000 жителей, въ томъ числѣ 20000 евреевъ. Онъ показаль мусульманамь подземный ходь, по которому они и проникли въ городъ 1). Святый градъ, послѣ кратковременной осады, также перешель въ руки магометанъ. Второй преемникъ Магомета, калифъ Омаръ, самолично вступилъ въ обладаніи Іерусалимомъ (около 638) и основаль мечеть на мъстъ прежняго Солононова храма. Епископъ Софроній, поднесшій Омару ключи оть Іерусалима и ненаученный собственнымъ опытомъ въ измѣнчивости судьбы (см. стр. 28), поставиль однимь изъ условій капитуляціи воспрещеніе евреямъ селиться въ святомъ градъ. Хотя Герусалимъ былъ для мусульманъ священнымъ мъстомъ, куда они ходили на поклоненіе, и хотя онъ признавался ими святымъ (Алкудсъ), однако остался недоступнымъ для ихъ сыновъ<sup>2</sup>). Омаръ также изгналъ изъ Тиверіады евреевъ и христіанъ и темъ положиль конецъ дъятельности тамошней школы<sup>3</sup>). Однако, въ прав-

<sup>1)</sup> Beladori y Вейля: Geschichte der Chalifen, приложен. къ I Т., стр. 2. Сравн. De-Perceval: Histoire des Arabes, III, 500.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bar-Hebraeus Chronicon syriacum ed. Kirsch, сирійская часть 108; сравн. Munk: Palestine, 614.

<sup>3)</sup> Pavмера: Palästina, стр. 138. Источники неуказаны.

леніе слѣдующихъ калифовъ они получили позволеніе селиться тамъ <sup>1</sup>).

Следовательно, юный исламъ не отличался веротерпимостью. Омаръ, изгнавши евреевъ изъ Хаибара, а христіанъ изъ Нагарана, преподалъ отправленнымъ для завоеванія полководцамъ правила дъйствій съ евреями и христіанами. Эти правила называются «Омаровымъ завътомъ», ибо установлены этимъ калифомъ и содержать ограниченія относительно обоихъ «народовъ Писанія» (евреевъ и христіанъ). Тѣ и другіе не смѣли строить новые храмы и поправлять ветхіе; пініе въ синагогахъ и церквахъ должествовало исполняться въ полголоса; моленіе объ умершихъ должно было совершаться тихимъ голосомъ. Оба народа Писанія не смъли препятствовать своимъ единовърцямъ принимать исламъ и должны были встръчать съ почтеніемъ мусульманъ. Далье, имъ воспрещалось занимать должности и судить магометанъ. Они не смъли вздить верхомъ и должны были носить особенную одежду, дабы можно было съ перваго же взгляда отличить ихъ отъ мусульманъ 3). Евреямъ и христіанамъ запрещалось употребление перстней, которые считались особеннымъ почетнымъ знакомъ. Магометане освобождались отъ податей и уплачивали лишь незначительный налогъ въ пользу бъдныхъ, христіане же и евреи были обложены поголовною (гезіа) и поземельною (харагь) податью. Несмотря на это, еврен свободнъе дышали во вновь образовавшемся магометанскомъ государствъ, чъмъ въ христіанскихъ странахъ. Ограничительные Омаровы законы не примънялись на практикъ даже въ царствование самого Омара. Самые фанатическіе мусульмане отвергали евреевъ только какъ иновърцевъ, но не презирали ихъ какъ людей и гражданъ, и оказывали глубокое уважение почтеннымъ евреямъ. Первые магометане обращались съ евреями, какъ съ равны-

<sup>1)</sup> Пилигримъ Виллибальдъ сообщаетъ въ 765 году: ibi (Tiberiade) sunt multae ecclesiae et synagoge Judeorum, y Robinson Palaestina, II, 522.

<sup>2)</sup> D'Hosson: Histoire des Mongols, III, 274. Вейля: Chalifen, II, 353 и след.

ми себъ, чтили ихъ, какъ друзей и союзниковъ, и интересовались ими даже какъ врагами. Поэтому, азіятскіе и египетскіе евреи почитали магометанъ, какъ избавителей отъ христіанскаго ига. Мистическій апокалипсись, принадлежащій къ первымъ временамъ ислама, ясно выражаетъ радость о побъдъ ислама. Онъ влагаетъ мысль евреевъ въ уста ангела Метаторона. Симеону бенъ-Іохаи, считавшемуся прозорливцемъ, было открыто объ основаніи исламизма, и онъ сътуетъ на это въ молитев: «Неужели мало царства злаго Эдома (римско-христіанской имперіи), что воздвигается еще царство Изнаила?» ему отвъчаетъ Метаторонъ: «Не бойся, сыне человечь! Богь для того только воздвигаеть измаилитское царство, чтобы освободить васъ отъ злаго Эдома. Онъ возставить имъ пророка и покорить имъ страны, и будеть великая вражда между ними и сынами Исава» (христіанами) 1). Таковы были чувства евреевъ при видъ завоеваній мусульманъ.

Побъда магометанъ дала евреямъ большую долю свободы въ тогдашнемъ вавилонскомъ округъ (извъстномъ у арабовъ подъ именемъ Ирака). Во время походовъ мусульманъ противъ последнихъ персидскихъ царей, евреи и несторіане, угнетаемые и преслъдуемые послъдними Сассанидскими государями, оказывали магометанамъ различныя услуги. Евреи и халдейскіе христіане составляли ядро населенія на нижнемъ Евфратъ и Тигръ и оказали арабамъ столь существенную помощь, что даже фанатическій калифъ Омаръ даль имъ награду и привиллегіи. Глава халдейской церкви получиль отъ Омара вивств съ титуломъ патріарха или католикоса, Іезуябу, грамату на извъстныя льготы и, главное. церковную и политическую власть надъ всеми христіанскими общинами въ Иракъ. Несторіанскій католикосъ имъль право суда надъ встми христіанами своего діоцеза и собиралъ съ нихъ подати, назначенныя мусульманскимъ главою государства. Совершенно такого же положенія достигь, конечно,

<sup>1)</sup> Nistarot di R' Simeon Ben-Jochai (написано въ 750 году); сравн. Зам. 16.

посредствомъ услугъ, потомокъ экзиларховъ изъ дома Давидова, по имени Бостанаи 1), котораго магометанскіе полководцы признавали главою евреевъ. Омаръ такъ отличалъ Бостанаи, что далъ ему въ жены (около 642) Дару, дочь персидскаго царя Хозру, которая была взята въ плънъ съ своими сестрами<sup>2</sup>). Странная прихоть судьбы! Потомокъ рода, хвалившагося своимъ происхождениемъ отъ дома Давидова, вступиль въ бракъ съ принцессою, предки которой возводили свою родословную до Дарія, основателя персидскаго царскаго дома! Следовательно, Бостанаи быль первымь экзилархомъ, котораго, какъ вассала, утвердила магометанская государственная власть. Подобно несторіанскому католикосу, решъ-галута имълъ политическую и судебную власть, и всъ евреи вавилонскаго округа составили подъ его въдъніемъ особенную общину. Бостанаи получилъ также. въ видъ исключенія, дозволеніе носить перстень съ печатью (Guschpanка), посредствомъ которой онъ могъ придавать оффиціальный характеръ документамъ и другимъ бумагамъ. Печать изображала муху, — напоминание о какомъ-то неизвъстномъ историческомъ намекъ.

Бостанаи, сынъ экзиларха Ханинаи (см. стр. 16), не былъ впрочемъ неважною личностью, ибо сдѣлался любимцемъ саги, которая прославляеть его отъ самаго рожденія. Она повѣствуеть: Нѣкій царь велѣлъ истребить весь экзиларховъ родъ изъ дома Давидова; но сновидѣніе удержало его отъ этого злодѣянія. Ему снилось, что когда онъ срубилъ въ увеселительномъ саду (бостанъ) всѣ деревья, за исключеніемъ небольшаго отпрыска, тогда явился почтенный старецъ, взялъ у него изъ рукъ орудіе и такъ сильно ударилъ имъ по лбу, что кровь потекла ручьемъ по его лицу и бородѣ. Чувствуя сильную боль, а также почтительный страхъ къ старцу, царь просилъ о помилованіи и обѣщалъ лелѣять нѣжный, пощаженный топоромъ, отпрыскъ, дабы онъ вы-

<sup>1)</sup> Сравн. Зам'вч. 11.

<sup>2) 3</sup>antr. 11.

росъ и сдълался густолиственнымъ деревомъ. Пробудившись, царь не могь забыть смутнаго сновиденія; следы крови на постели убъждали его въ томъ, что сновидъніе его было чъмъ-то дъйствительнымъ, а не мечтою. Желая узнать значение сна, онъ обратился къ одному еврею, искусному снотолкователю. Этотъ еврей, уже старикъ, имъвшій дочь въ замужествъ за однимъ изъ членовъ экзилархова дома, отнесъ сновидъніе къ преслъдованію экзилархова дома и къ утробному плоду своей дочери. Царь, убъдившись въ истинности толкованія, приказаль окружить попеченіями вдову, въ утробъ которой заключалась, по всей въроятности, послъдняя отрасль экзилархова дома. Она, действительно, родила мальчика. мальчикъ этотъ, по причинъ видъннаго царемъ увеселительнаго сада (бостана) названъ Востанаи. ца всъхъ близкихъ и далекихъ евреевъ горъли любовью къ нему, на немъ сосредоточивались ихъ надежды, и мальчикъ оправдаль ожиданія, ибо отличался ученостью и разумомъ, а по тактичному поведенію оказался достойнымъ высокаго положенія. Царь, призвавши его однажды къ себъ, убъдился въ его мудрости и благоповедении: хотя муха такъ сильно укусила его, что выступила кровь, однако онъ изъ почтенія къ царю не сдѣлалъ ни мальйшаго движенія, чтобы прогнать муху. Царь похвалиль его за это, осыпаль подарками, назначиль экзилархомъ и даль право назначать судей и главъ. Въ память мухи, которая была ему такъ полезна, Востанаи ввелъ ея изображение въ гербъ экзилархата. Арабскіе калифы утвердили Востанаи въ этомъ санъ, и четвертый калифъ, встръченный имъ однажды съ св. Писаніемъ, узнавши о томъ, что Бостанаи, не смотря на 35 лътній возрастъ, еще холостъ, далъ ему въ супруги прекрасную Дару, дочь персидскаго царя 1). Для большей правдоподобности сага украсила вымысель нъкоторыми историческими чертами.

Еврейско-вавилонская община, пріобрѣтшая опять значеніе при Бостанаи, окрѣпла и получила окончательное устрой-

<sup>1)</sup> Замвч. 11.

ство въ правленіе четвертаго калифа, Али, товарища и затя Магометова, хаибарскаго героя. Омаръ палъ отъ руки убійцы (644), его преемникъ Османъ погибъ отъ общирнаго возстанія (655), и Али быль возведень заговорщиками на престоль, но ему пришлось бороться со многими ярыми соперниками. Царство ислама раздълилось на двв партіи, изъ которыхъ одна поддерживала Али, имъвшаго пребывание въ новопостроенномъ городъ Куфъ, а другая — Моавію, родственника умершвленному калифу Осману. Вавилонские евреи и несторіанскіе христіане объявили себя за Али и оказали ему помощь. Маремесъ, помогавшій его полководцу при осадв Мосула, былъ назначенъ католикосомъ. Еврей Абдалла Ибнъ-Саба, восторженный приверженець Али, утверждаль, что одному только Али принадлежить наследовать калифать и что духъ Божій перешель на него оть Магомета точно такъ же, какъ отъ Моисея на І. Навина 1). Когда Али бралъ городъ Фируцъ-Шабуръ или Анбаръ, къ нему пришли 90000 евреевъ, съ школьнымъ главою Маръ-Исаакомъ, и присягнули калифу (около 658), котораго плохо поддерживали его приверженцы. Несчастный Али высоко оцениль это выражение сочувствія<sup>2</sup>) и, безъ сомнінія, дароваль привеллегіи такъ же главъ еврейской школы, какъ и халдейскому католикосу. Весьма въроятно, что съ этого времени и по вышесказанному поводу установленъ обычай, въ силу котораго глава сурской школы принималь извъстный сань и титуль гаона<sup>3</sup>) (сановника). Съ гаонатомъ были соединены извъстныя права, которыхъ не смель нарушать даже экзилархъ, имевшій высокое политическое положение. Вследствие этого возникли странныя отношенія между обоими, искони соперничествовавшими, сановниками - экзилархомъ и гаономъ, и повели въ бъдствіямъ. Поэтому, съ Бостанаи и Маръ-Исаака, ко-

<sup>1)</sup> Scharastani Religionssekten, ed. Cureton, текстъ, 132 и слъд.; переводъ Гаарбриккера I, 200.

<sup>3)</sup> Scherira посланіе, ed. Goldberg, стр. 39; сравн. Замѣч. 13.

<sup>3)</sup> Титулъ гаонъ, кажется, имѣетъ не еврейское, но арабское или персидское происхожденіе.

торыхъ калифы оффиціально признали еврейскими сановниками, начинается новый отдълъ въ еврейской исторіи, гаонская эпоха.

Неизвъстно, жилъ ли еще Бостанаи въ то время, когда вавилонскіе евреи присягнули Али; неизвістно также, какъ онъ къ этому отнесся. О немъ сказано только то, что онъ былъ благочестивъ 1) и погребенъ въ Пумбадитъ, гдъ впослъдствіи времени его могила сдълалась предметомъ поклоненія <sup>2</sup>). По смерти его произошель раздорь въ его семействъ, который бросаетъ невыгодный свъть на его сыновей. Именно, Бостанаи оставиль несколькихь сыновей отъ разныхъ женъ, и въ томъ числъ сына отъ персидской царевны Дары. Этотъ сынь, въ жилахъ котораго текла царская кровь, быль, въроятно, любимцемъ отца и быть-можетъ наследникомъ экзилархата. Его братья, рожденные отъ евреекъ, завидовали ему и обращались съ нимъ, какъ съ невольникомъ, т. е. какъ съ рожденнымъ отъ плънной иностранки и потому считавшимся, согласно талмудическому праву, несвободнымъ до техъ поръ, пока не могъ представить доказательствъ, что его мать или онъ самъ признаны свободными на основании формальнаго документа (отпускной). Но такого документа не осталось послѣ Бостанаи. Поэтому братья задумали продать сына царевны, своего роднаго брата, какъ невольника. Не смотря на всю возмутительность такого поступка братьевъ съ столь близкимъ кровнымъ родственникомъ, нашлись однако люди, въроятно, члены пумбадитской академіи, которые отчасти по религіозной мнительности, отчасти изъ угодливости къ законнымъ сыновьямъ Востанаи, одобряли и поддерживали умысель последнихь. Другіе законоучители, напротивъ, утверждали, что нельзя предположить, чтобы Бостанаи, человъкъ благочестивый, женился на Даръ, не подаривъ сперва ей свободы и не возвысивъ ее на равную съ собою степень. Чтобы оградить Дару и ея сына отъ унц-

¹) Видно изъ Responsa Schaare Zedek, стр. 3 a, № 17.

я) Веніамина Тудельскаго Itinerarium, о городѣ Пумбадитѣ.

женія, главный судья Ханинаи поспѣшилъ вручить ей отпускную отъ имени суда. Хотя этимъ предупреждался злой умыселъ братьевъ, однако не смывалось пятно незаконнорожденности съ сына Дары. Его потомки не причислялись до позднѣйшихъ временъ къ потомкамъ дома экзиларха Бостанаи 1).

Имя сына Бостанаи, который наследоваль экзилархать, неизвъстно. Кажется, между братьями возникъ споръ о наследстве, и одинь изъ нихъ противозаконно утвержденъ въ санъ экзиларха корыстолюбивымъ намъстникомъ, жившимъ въ Куфъ, близь Суры. Разладъ царствовалъ также между главами школъ и потомками Бостанаи, такъ что послѣдніе должны были для поддержанія своего достоинства посягать на обычаи объихъ академій: сурской и пумбадитской. Бывшіе послѣ Бостанаи экзилархи увольняли по своему произволу президентовъ въ школахъ и назначали на ихъ мѣсто преданныхъ себѣ людей. Поэтому, религіозные руководители народа злобствовали на потомковъ Бостанаи. Еще въ позднъйшее время одинъ еврейскій авторитеть должень быль защищаться, говоря: «Я, конечно, происхожу изъ экзилархова дома, но не отъ сыновей Бостанаи, которые были высокоиврны и угнетали несправедливо» 2). Яростныя распри о калифатъ между домомъ Али и Омеядами повторились, въ малыхъ размърахъ, въ еврейской Вавилоніи. Поэтому, полустольтие отъ Бостанаи и отъ учреждения гаоната до экзиларха Хаздаи (700-730) очень темно. Изъ гаоновъ и школьныхъ главъ, правившихъ свои должности въ теченіе этого полувъка, извъстны очень немногіе и притомъ не въ хронологическомъ порядкъ. Послъ Мраъ-Исаака, въроятно, перваго гаона сурской академіи, отправляль эту должность Р. Гунаи, современникъ Маръ-Рабы въ Пумбадитъ (около 670-80). Эти главы школь издали относительно брачнаго развода важное постановленіе, отнимавшее силу у талмуди-

<sup>1)</sup> Responsa Schaare Zedek, тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Scherira посланіе, стр. 37, 39.

ческаго закона. Последній разрешаль жене только въ исключительных случаях просить о разводь, именно, когда мужъ страдаль отвратительною бользнью или вель гнусный промысель. Если жена чувствовала даже непреодолимое отвращение къ мужу, то и въ этомъ случав судъ принуждалъ ее жить съ мужемъ и исполнять свой долгъ; если-же она упорствовала и требовала развода, то лишалась утренняго дара и даже своего приданаго. Въ сабурейское время нъсколько смягчили эту строгость: если жена не могла въ теченіе года преодольть своего отвращенія къ мужу, то судъ даваль ей разводную, даже принуждая мужа, но жена въ такомъ случав теряла свое инущество. Въ сущности, смягчение было фиктивное. Господство ислама измѣнило положеніе дѣлъ. Такъ какъ коранъ нъсколько возвысилъ положение женщины и дозволиль женъ требовать развода, то недовольныя жены обращались къ магометанскому суду и, безъ всякихъ потерь, добивались развода. До такой степени воззрвніе господствующаго народа воздъйствовало въ короткое время на евреевъ. Вследствіе этого, Р. Гунан и Маръ-Раба произвели полную реформу бракоразводнаго закона. Они совершенно отмѣнили талмудическій законъ и дозволили женамъ требовать развода безъ какого либо ущерба ихъ имуществу 1). Такимъ образомъ узаконена равноправность супруговъ.

Преемниками Гунаи и Маръ-Рабы были, въ Сурѣ Маръ-Шешна бенъ Тахлифа, который оффиціально подписывался - Машершая, и въ Пумбадитѣ Маръ-Буссаи или Бостанаи (около 680—689); о нихъ неизвѣстно ничего, кромѣ того, что Шешна получалъ отъ иноземныхъ общинъ просьбы высказать свое мнѣніе о томъ или другомъ предметѣ з). Эти запросы были такъ просты, что гаонъ могъ въ отвѣтъ на нихъ привесть въ своемъ мнѣніи талмудическое рѣшеніе. Этотъ фактъ доказываетъ, что талмудъ былъ еще мало извѣ-

<sup>1)</sup> Тамъ же, 39. Responsa Gaonim Schaare Zedek, стр. 56 а, № 15. Сравн. Tossafot Ketubot 63 b и Ascheri, тамъ же, № 35.

<sup>2)</sup> Responsa, стр. 46 b,№ 14; стр. 61 b, № 33; Resp. Gaonim (ed. Fischel, Leipzig, 1858) № 155 (повтор. № 266) 350, 351.

стенъ въ седьмомъ въкъ и мало изучался. Мнънія Маръ-Шешны высказаны еще на талмудической идіомъ. — Преемникомъ его въ сурскомъ гаонатъ былъ Маръ-Ханинаи изъ Негаръ-Пакора (689 — 697), современникъ пумбадитскаго Гунаи Мари бенъ Іосифа (689 — около 700). Неизвъстно ничего какъ о нихъ, такъ и объ ихъ преемникахъ: Нагилаи Галеви изъ Нареса (697-715), Р. Хія изъ Мезене и Маръ-Рабъя въ Пумбадить (около 700-719) 1). Въ течение этого времени экзилархомъ былъ Хаздаи, въроятно, внукъ или правнукъ Бостанаи, о которомъ извъстно только то, что у него было два сына съ библейскими именами, напоминавшими древній царскій домъ. Одного сына звали Соломономъ, другаго Давидомъ<sup>2</sup>); последній быль отцемъ основателя караимства. Экзилархъ Хаздаи, кажется, находился въ добрыхъ отношеніяхъ съ обоими главами школъ, такъ какъ историческія воспоминанія о преемственности того времени менже спутаны. Поэтому, въ то время, вфроятно, опредълились взаимныя отношенія между тремя главами еврейско-вавилонской общины (начало восьмаго стольтія).

Эта община, представлявшаяся извить чтить-то вт родт государства, имта странную организацію. Между ттить какть несторіанскій патріархать, долженствовавшій также быть представителемъ религіозныхъ и политическихъ интересовъ, имта единственнаго главу, католикоса, которому подчинялись прочіе епископы, экзилархъ, стоявшій во главт еврейской Вавилоніи, дтлился своею властью съ гаонатомъ. Оба они въ совокупности составляли единство общины. Князь изгнанія (Resch-Galuta) представляль политическую сторону. Онъ былъ представителемъ вавилонскаго еврейства предъкалифами и намта пиками и взносиль въ государственную кассу подать, собранную имъ съ общины. Экзилархи вели княжескій образъ жизни, носили великолтепныя одежды,

<sup>1)</sup> Scherira, стр. 39. О хронологін гаонскаго преемничества сравн. мою статью въ Frankels Monatsschrift, 1857, стр. 136 и след., 381 и след., и синхроническую къ ней таблицу.

<sup>2)</sup> Сравн. Замфч. 12.

ъздили въ государственныхъ экипажахъ, имъли верпіниковъ и родъ лейбъ-гвардіи и получали большое, вообще княжеское содержаніе 1). Религіозное единство еврейства, напротивъ, представлялъ двойственный гаонатъ. Послъдній объясняль Талмудъ, съ цълью примъненія его къ жизни, издавалъ новые законы и постановленія, наблюдаль за ихъ исполненіемъ и назначаль наказанія нарушителямъ. Судебная власть раздълялась между экзилархомъ, сурскимъ гаономъ и главою пумбадитской школы.—Замъчательно, что въ ту эпоху почти всв ввроисповъданія искали политической опоры, и духовенство стремилось соединиться съ мірянами. Римскокатолическое христіанство, или латинская церковь, искало въ Италіи политического центра тяжести. Калифатъ, бывшій первоначально духовною должностью, желаль, по принятіи политической формы, удержать при себъ Имаматъ или духовную власть. Халдейскій патріархать, или восточная церковь, и еврейство не желали остаться безъ политической власти и старались, хотя въ ограниченныхъ размърахъ и съ подчиненіемъ калифату, соединить эту власть съ духовною.

Отношенія экзиларха къ главамъ школъ сложились такимъ образомъ, что первый имѣлъ право назначать послѣднеупомянутыхъ, однако не безъ согласія академическаго капитула. Но только одинъ глава сурской школы имѣлъ право носитъ титулъ гаона вмѣстѣ съ древнимъ титуломъ решъ-метибты; президентъ пумбадитской академіи оффиціально не имѣлъ этого титула. Вообще сурскій гаонъ и академія пользовались значительными преимуществами, отчасти въ память великихъ основателей академіи, Раба и Р. Аши, отчасти вслѣдствіе близости къ Куфѣ, столицѣ Ирака и исламскаго востока. Глава сурской академіи занималъ на всѣхъ торжествахъ мѣсто съ правой стороны экзиларха, шелъ всюду впереди своего пумбадитскаго коллеги, получалъ треть извѣстныхъ доходовъ для содержанія своей академіи и, въ случаѣ смерти экзи-

<sup>1)</sup> Срави. Замъч. 11.

ларха, исправляль его должность. Въ течение нѣкотораго времени и президентъ пумбадитской академіи назначался изъчленовъ сурской коллегіи, такъ что сказанная академія находилась въ извѣстной зависимости. Іерархія представляла такую же постепенность, какая замѣчалась въ несторіанской церкви, въ которой каскарскій епископъ хотя и подчинялся католикосу, однако первенствоваль надъ всѣми другими епископами страны.

Такъ какъ въ силу данной первыми калифами привиллегіи, экзилархъ пользовался княжескимъ почетомъ, то и возведеніе его въ этотъ санъ сопровождалось извѣстною торжественностью и пышностью. Хотя санъ былъ наследственнымъ въ домѣ Бостанаи, однако для назначения новаго экзиларха требовалось согласіе объихъ академій, и мало по малу установился церемоніаль присяги і). Первенствующія лица объихъ академій, съ коллегіями и важнъйшими евреями страны отправлялись въ мъстопребывание будущаго экзиларха, который въ теченіе изв'єстнаго времени, в'фроятно, жилъ въ Суръ. Въ большомъ и убранномъ залъ были приготовлены почетныя съдалища для экзиларха и представителей объихъ академій. Сурскій гаонъ произносиль ръчь будущему князю изгнанія, обращаль его вниманіе на обязанности его высокаго званія и увъщаваль не превозноситься въ высокомъріи надъ собратіями. Собственно актъ присяги происходиль всегда въ четвергъ въ синагогъ. Актъ этотъ состоялъ въ томъ, что оба гаона возлагали руки на экзиларха и, при трубныхъ звукахъ, в склицали: «Да здравствуетъ нашъ господинъ, князь такой-то, князь плъненія!» Народъ, стекавшійся толпами на церемонію, отвічаль радостными кликами. Затъмъ всъ присутствующіе, составя изъ себя какъ-бы почетную свиту новаго экзиларха, провожали его изъ синагоги въ домъ. Со всъхъ сторонъ стекадись подарки экзиларху.

Въ следующую субботу отправлялось торжественное бого-

¹) Подробно описано у Ибнъ-Верга: Schebet Jehuda № 42, изъ древне-гаонскаго Responsum и вавидонянина Насана въ Jochasin; сравн. Замѣч. 13.

служеніе, при коемъ присутствоваль новый экзилархъ. Въ синагогъ устраивалось собственно для него и украшалось драгоцвиными тканями башне- или столпообразное возвышеніе, на которомъ возстдаль князь, какъ сидтли въ храмт цари изъ дома Давидова. Многочисленная почетная свита провожала его въ синагогу; молитвы поочередно читались чтецомъ и пълись хоромъ. По занятіи экзилархомъ мъста на трибунъ, приближался глава сурскаго гаоната, преклоняль кольно предъ княземъ изгнанія и садился по правую руку. То же самое дълалъ пумбадитскій гаонъ, но садился по лъвую руку экзиларха. Для чтенія Закона (Пятикнижія) подносили экзиларху свитокъ воры, что считалось особенною царскою прерогативою. При этомъ предоставлялось ему начать рядъ чтеній изъ Закона, преимущество, коимъ пользовались только потомки Ааронова дома. Президентъ сурской академіи служиль вну толмачемь (метургемань) для прочитаннаго отрывка. Послъ чтенія изъ свитка воры, экзилархъ преподавалъ галахское или агадское объясненіе; но если онъ не быль учень, то возлагаль эту обязанность на сурскаго гаона. Въ заключительной молитвъ о прославлении имени Божія (Kadisch, Gloria) упоминалось имя экзиларха: «Да наступить сіе при жизни князя». Затьмъ читалось особенное благословеніе ему, главамъ академій и членамъ последнихъ (Jekum Purkan), и воспоминались страны, города и лица, которые матеріальными пожертвованіями доказывали свое сочувствіе къ академіямъ. Торжественная процессія изъ синагоги въ домъ или во дворецъ экзиларха и роскошный пиръ для сановниковъ, важнъйшихъ особъ и государственныхъ должностныхъ лицъ, заканчивали актъ присяги новому князю изгнанія.

Разъ въ годъ, на третьей недѣли послѣ праздника Кущей, бывалъ у экзиларха большой съѣздъ. Главы академій съ ихъ коллегіями, представители общинъ и множество народа собирались къ нему въ Суру и, вѣроятно, подносили подарки. Въ субботу совершался такой же церемоніалъ, какъ и при актѣ присяги. Въ теченіе недѣли преподавались объясненія,

и этотъ събздъ назывался большимъ собраніемъ (Kallah-Rabatti) или экзиларховымъ събздомъ (Rigle di Resch-Galuta) 1). Деньги на содержаніе дома и поддержаніе своего достоинства князь изгнанія получаль частію отъ извъстныхъ округовъ и городовъ, частію отъ чрезвычайныхъ налоговъ. Дистрикты Нагарованъ (на востокъ отъ Тигра), Фарсистанъ, Голванъ, по скольку они были подвъдомственны князю изгнанія, приносили ему въ плохое время упадка семьсотъ золотыхъ денаріевъ (около 700 дукатовъ), — сколько же приносили они въ первое время блеска и величія! Кромъ того, князь изгнанія имъль право обложить чрезвычайною податью общины своей юрисдикціи 3), и чиновники калифата помогали ему при семъ, находя въ томъ собственную выгоду.

Вторую степень въ еврейско-вавилонской общинъ или небольшомъ вассальномъ государствъ занималъ президенть сурской академіи, который, какъ выше сказано, одинъ носилъ оффиціально титуль гаона и во всёхь случаяхь имёль преимущество и первенство надъ своимъ пумбадитскимъ коллегой, хотя бы послъдній быль старь, а онь молодь 3). Впрочемъ, пумбадитская академія пользовалась, въ отношеніи внутренняго управленія и занятій, полнымъ равенствомъ и независимостью, если только тотъ или другой экзилархъ не дълалъ, по восточному обычаю, противозаконнаго вторженія. - При обоихъ президентахъ академій состояли коллегіи, которыя представляли ісрархію своего рода. Ближе всѣхъ стоялъ къ президенту главный судья (Dajan di Baba, Ab-Bet-Din), отправлявшій судейскую должность и вообще бывшій нареченнымъ преемникомъ президента. Ниже его стояли семь старшинъ ученаго собранія (Resché-Kallah) и три, носившіе титулъ товарищей или ученыхъ (Chaberim); они, повидимому, составляли болье близкій къ президенту сенать. Затьмъ сльдовала коллегія изъ 100 членовъ, раздѣлявшихся на двѣ не-

<sup>1)</sup> Сравн. Замъч. 13.

<sup>2)</sup> Насанъ вавилонянинъ у Цакуто въ Jochasin.

<sup>3)</sup> Тамъ же.

равныя части, изъ которыхъ одна, состоявшая изъ 70 членовъ, представляла великій синедріонъ, а другая, изъ 30 членовъ, составляла малый синедріонъ. Семьдесятъ членовъ были посвящаемы и имѣли титулъ учителей (Allufim, magistri). Они подчинялись семи старшинамъ ученаго собранія, но взаминыя отношенія ихъ неясны. Тридцатичленый малый синедріонъ, кажется, не имѣлъ права засѣданія и голоса, но члены его были только кандидатами (Bene-Kijumé). Мѣста членовъ коллегіи, большею частію, переходили по наслѣдству отъ отца къ сыну. Только должность президента не была наслѣдственною ').

Но эти объ коллегіи съ своеобразною организаціей и іерархіей утратили мало по малу характеръ ученыхъ корпорацій и сдълались совъщательнымъ и ръшающимъ парламентомъ. Дважды въ годъ, мартъ и сентябръ (Adar и Elul), собиралось, по принятому порядку, общее собраніе коллегіи (Kallah), и засъданія его происходили всякій разъ въ теченіе місяца (місяць собранія). Хотя члены занимались въ это время теоретическимъ изложениемъ и объяснениемъ отдъла Талмуда, назначеннаго заблаговременно въ качествъ темы, однако главная дъятельность засъданій была посвящена практическимъ цълямъ. Обсуждались и принимались или отвергались законы и постановленія; разсматривались и разръшались запросы, поступившіе отъ иноземныхъ общинъ въ теченіе семестра. Эта переміна въ діятельности академій была вызвана измънившимися условіями времени. Въ аморейскую эпоху, пока еще не быль закончень Талмудь, пока еще быль не всякому доступенъ ученый матеріалъ Мишны съ прибавками и дополненіями, - глава школы обращаль вниманіе на учениковъ, объясняя имъ Мишну и приводя относящіяся къ темъ традиціи. Но по заключеніи Талмуда, какъ Corporis juris, стало возможнымъ обходиться безъ живыхъ носителей и толкователей. Витсто устнаго преподаванія явилось ученіе по книгамъ, и только темныя и запутанныя мъста тре-

<sup>1)</sup> Сравн. Замъч. 13.

бовали объясненія знатоковъ. Но глава школы быль ненуженъ для этого. Такимъ образомъ, по заключении и распространеніи Талмуда, разорвалась связь, соединявшая учителя съ учениками до тъхъ поръ, пока первый быль источникомъ преданія, а посл'єдніе могли только этимъ путемъ получить свъдънія. Теперь же президенть академіи существоваль болье для сената и еврейства, какъ духовный законодатель и оффиціальный представитель евреевъ, чемъ для кружка учениковъ. Даже при теоретическихъ преніяхъ объ отдълахъ Талмуда, академія совствит не имтла въ виду учениковъ. Послъдніе даже не смъли входить въ залъ совъщаній, но сидъли на прилегавшемъ дворъ (Tarbiza), гдъ могли слушать и не слушать. Поэтому имъ дано было насмъшливое названіе «придворныхъ» (Tarbizai) 1). Только членамъ коллегіи давалась извъстная талмудическая тема для основательнаго изученія въ течение семестра, ученики же не ограничивались темою и сами по себѣ изучали Талмудъ<sup>2</sup>).

Чтить болте сурская и пумбадитская академіи превращались въ постоянные синоды, ттить болте практическая дтятельность брала перевтти надъ теоретическою. Мало по малу отвтти на многочисленные иноземные запросы о различныхъ пунктахъ религіи, нравственности и гражданскаго права, начали поглощать большую часть дтятельности застданій. Ежедневно прочитывался, обсуждался и разртшался цтялый рядъ запросовъ. Каждый членъ коллегіи былъ обязанъ участвовать въ преніяхъ. Президентъ резюмировалъ различныя мнтянія, постановляль окончательное ртшеніе и приказывалъ секретарю изложить это ртшеніе письменно. Предъ концомъ застданія прочитывались еще разъ вст ртшенія, подписывались президентомъ отъ имени всей коллегіи, скртплялись академическою печатью (Chumrata) и, съ торжественнымъ

<sup>1)</sup> Поучительно въ этомъ отношеніи мѣсто Menachot, 82 b (по чтенію Aruch статья Tarbiza), гдѣ Kallah и Tarbiza противополагаются другь другу. Сравн. Tossafot, что мѣсто это принадлежитъ поздвѣйшему времени.

<sup>2)</sup> Насанъ вавилонянинъ, тамъ же.

привътомъ коллегіи, отсылались подлежащей общинъ, чрезъгонца. Каждая община присылала вмъстъ съ запросомъ щедрый денежный подарокъ. Подарки, назначавшіеся именно для такой-то академіи, поступали въ ея пользу, присылавшіеся же безъ опредъленнаго назначенія дълились такимъ образомъ: двъ трети поступали въ сурскую академію, какъ первенствующую, остальная же треть — въ пумбадитскую. Президентъ дълилъ эти доходы между членами коллегіи и учащимися Талмуду 1).

Объ академіи имъли, кромъ этихъ чрезвычайныхъ доходовъ, еще правильный доходъ отъ подвъдомственныхъ имъ судебныхъ округовъ. Суръ былъ подвъдомъ южный Иракъ съ обоими важнъйшими городами, Вазитомъ и Бассорой; юрисдикція ея простиралась до Офира (Индіи или Іемена?). Въ позднъйшее время доходъ съ этихъ странъ равнялся еще 1500 золотыхъ денаріевъ (дукатовъ). Пумбадить были подвъдомы съверныя общины, и юрисдикція ея простиралась до Хоразана<sup>2</sup>). Назначеніе судей въ округь (Resehut) зависьло, въроятно, отъ президента академіи совокупно съ главнымъ судьею и семью членами сената. Поэтому, каждый изъ трехъ главъ еврейско-вавилонскихъ общинъ имълъ право назначать судей въ своемъ округъ, и каждая община была подвъдома или экзилархату, или сурскому гаонату, или зависъла отъ пумбадитской академіи. Назначенный въ общину судья получаль отъ своего начальства дипломъ (Pitka di-Dajanuta) 3). Судья, имъвшій титуль даяна, постановляль и решаль дела, касавшіяся не только гражданскаго права, но и религіи; следовательно, быль вместе съ темъ и раввиномъ. Онъ избиралъ изъ членовъ общины двухъ ассистентовъ (Sekenim); изъ этихъ трехъ лицъ состояла судейская или раввинская коллегія. Вышеупомянутый судья-раввинъ утверждаль всв

<sup>1)</sup> Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

<sup>3)</sup> Responsa Gaonim Schaare Teschubab № 217. Halachot Gedolot (en Wien), стр. 33 a; сравн. Frankels Monatsschrift. 1858, стр. 237.

документы: брачные договоры, разводныя письма, векселя, купчія крѣпости и дарственныя записи. Слѣдовательно, онъ былъ также нотаріусомъ общины и получалъ за свои многоразличныя обязанности отчасти опредѣленную плату отъ каждаго самостоятельнаго члена общины; отчасти гонораръ за выдачу документовъ, или наконецъ еженедѣльное количество мяса отъ мясниковъ '). При даянѣ состоялъ секретарь, получавшій отъ него жалованье. Вѣроятно, и школы для дѣтей, находившіяся при синагогахъ, подчинялись надзору судьи-раввина.

Общинное устройство въ еврейской Вавилоніи, служившее образцомъ для всего еврейства и отчасти сохранившееся до новъйшаго времени, было слъдующее. Во главъ общины стояла коммиссія, заботившаяся объ общинныхъ интересахъ и состоявшая изъ семи членовъ, которые назывались Parnese la-Kenéset, блюстители общины. Они избирались всеми членами общины, платившими подать и, следовательно, имевшими право выбора (Borrerim) 2); какъ производились выборы неизвъстно. Надзоръ за дълами общины принадлежалъ делегату экзиларха или делегату президента одной изъ академій. Онъ инълъ также право назначать наказанія провинившимся членамъ. Наказанія состояли (бастонадъ) или въ отлученіи в. Отлученіе, невидимое оружіе среднихъ въковъ, превращавшее отлученныхъ въ живыхъ мертвецовъ, хотя не употреблялось у евреевъ столь часто и произвольно, какъ у римско-католиковъ, однако было не менъе страшно. Простому отлучению (Niduj) подвергались неисполнявшіе религіозныхъ или судебныхъ постановленій. По форм'в оно было снисходительно, ибо никому, а темъ менъе членамъ семейства не запрещалось имъть общеніе съ отлученнымъ; но если въ теченіе тридцати дней отлученный не приносиль раскаянія и не просиль о прекращеніи

<sup>1)</sup> Видно изъ сообщенія Навана вавилон. и Resp. Schaare Zedek, стр. 75, 🔏 14.

ч) Видно изъ тъхъ же митий.

<sup>8)</sup> Насанъ вавилон., тамъ же; Resp. S. Z., стр. 91, № 38.

отлученія, то подвергался болѣе строгому (Cherem, Peticha). Это отлученіе лишало его самыхъ искреннихъ друзей, дѣлало одинокимъ среди общества, считало отверженцемъ. Никто не смѣлъ вступать съ отлученнымъ въ сношенія, если не желалъ самъ подвергнуться такому же наказанію. Дѣти отлученнаго изгонялись изъ школы, а жена изъ синагоги. Умершіе члены его семейства лишались погребенія, новорожденные сыновья не пріобщались къ вѣрѣ Авраама. Самъ онъ утрачивалъ всякій признакъ еврейства и считался проклятымъ отъ Бога. Объ отлученіи сообщалось общинѣ и приклеивалось къ зданію суда 1). Однако въ тѣ времена, когда большинство было недоступно убѣжденію, отлученіе, не смотря на свои печальныя послѣдствія, составляло единственное средство къ охраненію цѣлости религіи, огражденію права и поддержанію общественнаго порядка.

Хотя еврейско-экзилархическое государство въ Вавилоніи зависёло отъ прихоти магометанскихъ намѣстниковъ и отъ произвола еврейскихъ сановниковъ, однако издали представлялось въ сіяніи могущества и величія. Евреи на всемъ земномъ шарѣ, до которыхъ доходили хотя неопредѣленныя извѣстія о князѣ изгнанія, видѣли въ немъ преемника Давидова, а въ гаонахъ обѣихъ академій — носителей и продолжателей идеальнаго талмудическаго времени. По мѣрѣ того, какъ владычество калифата, доставшагося дому Омеядовъ распространялось далѣе на сѣверъ до Трансоксаніи, на востокъ до Индіи, на западъ и югъ до Африки и до Пиренеевъ, — увеличивалось и число приверженцевъ вавилонскоеврейскаго главы. Каждое завоеваніе магометанскихъ полководцевъ расширяло предѣлы владычества экзиларха и гаоновъ.

<sup>1)</sup> Эта строгость отлученія описана въ Resp. Gaonim Schaare Zedek, стр. 75, № 14, и цитована въ комментарія къ Алфасси тракт. Вава-Ката, послѣдній отдѣлъ № 200. Гаонъ Р. Палтой (842—58) не утверждаетъ, что это отлученіе впервые введено въ его время, но предполагаетъ его, какъ нѣчто уже извѣстное въ вавилонскомъ Jeschibot. Соломонъ Луріа (къ Вава-Ката, тамъ же) напрасно сомнѣвается въ неподложности этого Responsum. Она достаточно доказывается смягченіемъ, введеннымъ во времена Р. Гаи. Сравн. Resp. Schaare Teschuba № 41.

Самая Палестина подчинилась Вавилоніи і), потому что утратила значеніе центра. Сердца всёхъ евреевъ горёли чувствомъ къ верховнымъ главамъ на Евфрать, и пожертвованія охотно стекались сюда, дабы домъ Давида могъ поддержать свое достоинство, а талмудическія школы могли процвътать. Религіозная обязанность и патріотическое чувство повелъвали подчиниться центру еврейства, находившемуся въ Вавилоніи. Скорбь о разсѣяніи по всему лицу земли услаждалась сознаніемъ, что тамъ, на ръкахъ вавилонскихъ, гдъ водворился цвътъ еврейскаго народа во всей полнотъ силъ, гдъ жили и дъйствовали великіе аморы, существуетъ еврейское государство. Тамъ, въ исконномъ отечествъ еврейскаго величія, струился, - по митнію еврейских в кружков встав странъ, — первоначальный источникъ древне-еврейской мудрости. «Богъ попустилъ основать сурскую и пумбадитскую академін за двънадцать лъть до разрушенія храма Навуходоносоромъ и чудесно сохранилъ ихъ. Эти академіи никогда не подвергались преследованію отъ Рима и Византіи, никогда не въдали принужденія и порабощенія. Оттуда изойдетъ спасеніе Израиля, и жители этой счастливой страны будуть избавлены отъ скорбей мессіанскаго времени» <sup>2</sup>). Таково было воззрвніе евреевь, которые не видвли самолично ни экзилархата, ни гаоната. Считалось за честь быть упомянутымъ по смерти при заупокойномъ богослужении въ академіяхъ. Для этого назначался одинъ день въ каждомъ мъсяцъ собранія. Академіи прекращали на этотъ день свою ученую дъятельность; члены коллегій скорбъли объ умершихъ въ теченіе года благод втеляхъ академій и молились объ унокоеніи ихъ душъ (Hespèd, Aschkabá). Даже изъ Франціи и Испаніи присылали въ позднівищее время списки умершихъ для поминанія при заупокойномъ богослуженіи 3).

<sup>1)</sup> Видно изъ Sefer ha-Kabbalah (ed. Amst.) Авраама Ибнъ-Дауда, стр. 96 b.
3) Midrasch Tanchuma къ Perikope Noach с. 1. Сравн. мизнія Цемаха

въ концъ Элдада Га-Дани у Іслинска Bet-ha-Midrasch, II, стр. 105.

<sup>8)</sup> Видно изъ Resp. Schaare Zedek, стр. 20, № 12.

Испанскіе евреи, игравшіе столь блестящую роль въ еврейской исторіи, выпили до дна чашу бъдствій въ то самое время, когда ихъ братія въ Иракъ достигли высшей степени свободы и самостоятельности. Одна часть испанскихъ евреевъ была вынуждена выселиться, другая принять христіанство и дать, вследствіе повеленія короля Хинтилы, письменное объщание въ нелицемърной върности католицизму и въ искреннемъ отвержении еврейства (см. стр. 71). Тъмъ не менъе, окрещенные насильно евреи въ вестготской Испаніи были всею душею преданы юдаизму. Независимое вестготское дворянство отчасти защищало ихъ отъ королевской строгости, и евреи открыто возвратились къ своей прежней религіи, какъ только скончался Хинтила и на престоль вступилъ Хиндасвиндъ, бывшій врагомъ духовенства, которое стремилось къ ограниченію королевской власти въ пользу церкви и всегда было готово поднять знамя мятежа, если король не управляль въ клерикальномъ духъ. Хиндасвиндъ послалъ мятяжное духовенство въ ссылку, и оно должно было искать убъжища въ Африкъ и южной Галліи, въ тъхъ самыхъ странахъ, въ которыя бъжали изгнанные имъ евреи. Хиндасвиндъ, строго преследуя притязанія, быль милостивъ къ евреямъ. Не смотря на каноническій законъ, въ силу котораго каждый вновь избираемый король даваль при вступленіи на престоль торжественную присягу не терпъть въ своемъ государствъ ни еврея, ни еретика, Хиндасвиндъ дозволилъ изгнаннымъ евреямъ возвратиться въ отечество и, въ теченіе своего царствованія (642-652), оберегалъ ихъ отъ униженій 1), но обложиль поголовною податью въ пользу государственной казны (Indictiones judaicae) 2).

Сынъ его Рецесвинтъ, нисколько непохожій на него, поступаль съ евреями совершенно противоположнымъ образомъ. Изъ фанатизма или изъ желанія польстить духовенству, рас-

<sup>1)</sup> Срави. диссертацію: Die westgothische Gesetzgebung in Betreff der Juden, въ Programm des jud. theol. Seminars, 1858, стр. 11 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 20.

положенному враждебно къ трону, онъ самъ на соборъ, бывшемъ въ то же время парламентомъ, предложилъ строго преследовать евреевъ, именно техъ, которые только для виду приняли христіанство. Въ тронной рѣчи Рецесвинть обратился къ членамъ собора съ следующими словами: «Я оплакиваю образъ жизни и поведение евреевъ, ибо узналъ, что земля моего государства осквернена ихъ заразою. Всемогущий искоренилъ еретиковъ въ этомъ царствъ остался только одинъ этотъ позоръ церкви, но онъ будеть заглаженъ нашимъ благочестіемъ или уничтоженъ нашею строгостью. Именно, нъкоторые изъ евреевъ удержали свое прежнее невъріе, другіе-же, хотя и очищенные банею крещенія, погрязли до такой степени въ заблужденіяхъ, что оскверняютъ церковь гораздо сильнъе, чъмъ неочищенные крещеніемъ. Поэтому заклинаю васъ постановить, безъ всякаго пристрастія и не взирая ни на кого, пріятное для Бога и для веры решеніе противъ евреевъ». Однако толедскій соборъ (восьмой) не издалъ относительно евреевъ никакого новаго закона, но только подтвердилъ каноническія постановленія четвертаго толедскаго собора, бывшаго въ царствованіе Сизенанда (стр. 69) 1). Евреямъ дозволено было оставаться въ странъ, но воспрещалось имъть христіанъ-невольниковъ, занимать какія либо должности и свидетельствовать противъ христіанъ 3). Слѣдовательно, они подверглись въ вестготской Испаніи такому же уничиженію, какое испытали сто льтъ. тому назадъ въ Византійской имперіи (стр. 22): ихъ слову и клятвъ не върили. Но еще суровъе была судьба тъхъ евреевъ, которые во время гоненія приняли христіанство только для виду. Они должны были остаться въ нъдрахъ церкви и снова отречься отъ еврейства. Въжать имъ было нельзя, ибо жесточайшее наказаніе угрожало тъмъ, которые въ видахъ своего избавленія отъ христіанства скрывались

<sup>1)</sup> Concilium toletanum, VIII, praefatio 12 п 13, и правило XII у d'Aguirre collectio conciliorum, II, стр. 540, 547.

<sup>2)</sup> Сравн. Диссертацію, стр. 25.

гдъ-либо или бъжали изъ страны. Даже знавшіе о бъгствъ или содъйствовавшие ему подвергались наказанию. Исторія не сохранила именъ тъхъ евреевъ, которые пострадали за свою религію. Т'в же, которые продолжали наружно испов'вдывать христіанство и прилежать всею душею къ еврейству, должны были снова дать клятвенное объщание объ отречени отъ юдаизма (placitum Judaeorum). Толедскіе евреи подписали 18 Февраля 654 г. клятвенное объщание слъдующаго содержания: Хотя они еще въ царствование Хинтилы объщали пребывать въ католической въръ, но невъріе и наслъдованное отъ предковъ заблуждение воспрепятствовали имъ признать Христа своимъ Господомъ. Теперь же они добровольно объщаютъ, за себя, за своихъ женъ и дътей, не соблюдать болъе догиатовъ и обычаевъ еврейства. Они не хотятъ болъе имъть сношеній съ некрещеными евреями, вступать въ бракъ съ родственниками (дътьми братьевъ и сестеръ), вводить еврейскихъ женъ въ свои дома, присутствовать на еврейскихъ свадьбахъ, соблюдать обръзаніе, праздновать пасху, субботу и другіе еврейскіе праздники, придерживаться еврейскихъ законовъ о пищъ, вообще совершать то, что предписывается еврейскимъ закономъ и гнусною привычкою. Они, напротивъ. хотять въровать и исповъдывать согласно евангелію и апостольскому преданію и соблюдать, безъ хитрости и лукавства, церковныя постановленія. Одно только невозможно для нихъ, именно, употребление свинины въ пищу; они не могутъ побъдить отвращенія къ ней. Однако они объщають потреблять, не гнушаясь, вареные со свининой припасы. Тъ изъ нихъ, которые нарушатъ объщаніе, будутъ сожжены или побиты камнями отъ дающихъ сіе клятвенное объщаніе или отъ ихъ сыновъ. Во всемъ этомъ они клянутся Троицею. Впрочемъ король можеть помиловать виновнаго, который однако въ такомъ случат обращается въ состояние раба 1). Безъ сомнинія, и въ другихъ городахъ вестготской Испаніи

<sup>1)</sup> Placitum Judaeorum lex Visigothorum, liber XII, Titel II, § 16, d'Aguirre, тамъ же, стр. 567.

<sup>«</sup> ИСТОРІЯ ЕВРВЕВЪ».

насильно крещеные евреи должны были дать подобныя объщанія. При этомъ они не избавлялись отъ платежа такъ называемой еврейской подати 1). Государственная казна не должна была терпъть ущерба вслъдствіе перемъны евреями редигіи.

Въ это же время Рецесвинтъ отмънилъ римскіе законы, которыми до него руководствовались римляне и евреи, собралъ вестготские обычан, постановления предшествовавшихъ королей и решенія соборовь, и велель признавать этоть сборникъ обязательнымъ для всёхъ жителей страны. Рецесвинть ввель въ него и суровыя постановленія прежнихъ временъ противъ еретиковъ и евреевъ, въ особенности противъ іудействующихъ выкрестовъ, которые также считались еретиками и были извъстны подъ именемъ іудействующихъ еретиковъ. Съ своей стороны онъ также прибавилъ новыя постановленія. Соблюдавшіе тайно еврейскій законъ подвергались сожженію или побіенію камнями, а въ случать помилованія обращались въ состояніе въчнаго рабства<sup>2</sup>). Зная однако, что независимое дворянство будеть охранять евреевъ и дозволить невольнымъ выкрестамъ жить по своимъ убъжденіямъ, Рецесвинтъ постановилъ, чтобы ни одинъ христіанинъ, подъ страхомъ изгнанія и отлученія отъ церкви, не сивль благопріятствовать тайнымь евреямь 3). Однако эти мъропріятія и постановленія не достигли цъли. Тайные евреи или, какъ ихъ называли оффиціально, іудействующіе христіане не искореняли юданзма въ своихъ сердцахъ, но были тъмъ преданнъе ему, чъмъ большая предстояла опасность. Испанскіе евреи во-время научились искусству хранить въ глубинъ сердца върность къ своей религи, не смотря на опасность смерти, и утомлять своихъ тысячеглазыхъ враговъ. Они продолжали справлять въ своихъ домахъ еврейскія празднества и презирать установленные церковью празд-

<sup>1)</sup> Видно изъ concilium toletanum, XIV, praef. 8—9 и прав. I, у d'Aguirre, 736, 740 и lex Visigothorum VII, 2, § 18.

<sup>2)</sup> Сравн. Диссертацію, стр. 21 слід., 33 и слід.

<sup>3)</sup> Lex Visigothorum, L. XII, tit. 2, § 15.

ники. Представители деркви хотели этому противодействовать и потому издали постановленіе, лишавшее евреевъ права проводить известное время въ своемъ доме. Евреи должны были пребывать во время своихъ и христіанскихъ праздниковъ на глазахъ духовенства, дабы соблюдать последніе (655). Нарушители этого постановленія наказывались, смотря по возрасту, тяжкою пенею или бичеваніемъ 1). Такимъ образомъ, выкресты изъ евреевъ подвергались въ парствование Рецесвинта самымъ стеснительнымъ мерамъ, тогда какъ некрещеные евреи имъли извъстную долю свободы и фактически пользовались даже правомъ держать христіанъ-рабовъ для домашнихъ услугъ и для обработки полей. Само духовенство продавало имъ такихъ рабовъ, не обращая вниманія на церковныя постановленія. Объ этомъ нарушеніи самимъ духовенствомъ каноническаго эдикта заговорилъ король на толедскомъ соборъ (десятомъ), напомнилъ духовенству о прежде изданныхъ законехъ и заклиналъ его соблюдать ихъ. Вследствіе этого соборь прокляль продавцевь христіанскихъ рабовъ и осудилъ ихъ на въчныя мученія въ аду (656) а), но тъмъ не менъе не достигь пъли.

По смерти царствовавшаго долго Рецесвинта (672), еврейскіе выкресты, безъ сомнѣнія, вздохнули свободнѣе, но не могли однако питать надежды, что имъ будетъ лучше жить при новомъ королѣ Вамбѣ, котораго возвели вельможи на престолъ. Враждебные имъ законы продолжали дѣйствовать, высшее духовенство наблюдало за ихъ исполненіемъ, и евреи должны были жить между принужденіемъ и лицемѣріемъ. Чтобы избавиться отъ этого гнета, они приняли участіе въ возстаніи противъ Вамбы. Графъ Гильдерихъ, намѣстникъ принадлежавшей Испаніи провинціи Септиманіи, отказалъ въ повиновеніи новоизбранному королю и поднялъ знамя возстанія. Чтобы пріобрѣсть богатыхъ союзниковъ, онъ обѣщалъ дать крещенымъ евреямъ безопасное убѣжище въ своей провинціи и

<sup>1)</sup> Concilium toletanum IX, canon 27, y d'Aguirre 576.

<sup>2)</sup> Conc. tolet. X, can. 7, Tand me 581.

овободу совъсти; евреи вняли призыву и переселились 1). Возстаніе Гильдериха Нимскаго приняло обширные размъры и объщало счастливый исходъ, когда военачальникъ Павелъ, посланный Вамбою противъ мятежниковъ въ Семптиманіи, вошелъ съ ними въ соглашеніе и былъ въ Нарбоннъ избранъ въ короли. Однако правленіе Павла было непродолжительно. Вамба выступилъ съ войскомъ противъ Нарбонны, взялъ ее, схватилъ Павла и Гильдериха и строго наказалъ ихъ. Объ отношеніяхъ Вамбы къ евренмъ извъстно только то, что онъ изгналъ ихъ изъ Нарбонны, въроятно, за ихъ участіе въ возстаніи. На созванномъ въ его царствованіе соборъ (одиннадцатомъ) евреи не были предметомъ обсужденія. Повидимому, они пользовались въ это царствованіе (672—680) извъстною свободой и приняли нъкоторыя мъры для самосохраненія.

Дабы съ одной стороны, доказать, что они не лишены разума и ума, и дабы, съ другой стороны, утвердить самихъ себя и своихъ, отчасти присоединившихся къ христіанству, собратій въ отеческой вѣрѣ, евреи издали антихристіанскія сочиненія въ отеческой вѣрѣ, евреи издали антихристіанскія сочиненія доннъ пунктъ содержанія этихъ полемическихъ сочиненій: евреи ссылаются на (агадскую) традицію о томъ, что Мессія явится лишь въ концѣ шестаго тысячелѣтія. Ибо шесть тысячелѣтій соотвѣтствуютъ шести днямъ творенія, а седьмое тысячелѣтіе составляетъ міровую субботу, наступившее время Мессіи. При этомъ евреи приводили стихъ псалма втысячально предъ очима Твоими, Господи, яко день вчерашній» (пс. 89, ст. 5).

<sup>1)</sup> Lacas Tudensis въ своей хроникъ, стр. 59. Сравн. Лембке: Geschichte von Spanien, стр. 103 и слъд., и Адольфа Гельффериха: Entstehung und Geschichte des Westgothenreiches, стр. 185.

<sup>2)</sup> Lex Visigothorum (II, 3, 11) свидътельствуеть о существованіи антихристіанскихь сочиненій у вестготско-испанскихь евреевь: Si quis Judaeorum libros illos legerit, vel doctrinas attenderit, in quibus male contra fidem Christisentitur, etc.

<sup>3)</sup> Юліанъ Толедскій въ своемъ апологетическомъ сочиненіи Contra Judaeos, кн. І (въ Bibliotheca patruum maxima, ed. Lugduni, Т. XII, стр. 615 и слъд.) излагаетъ митые евреевъ о седьмомъ тысячелътіи Мессіанскаго времени: Cum (Judaei) Christum necdum pro salute hominum in mundum venisse, sed adhuc venturum esse praesumunt — dicentes quod adhuc quinta aetas saeculi evolvatur,

Такъ какъ по счисленію евреевъ прошло отъ сотворенія міра до явленія Христа не болье четырехъ тысячъ льтъ, то, но ихъ иньнію, Мессія еще не являлся. Еврейскіе писатели съ такою убъдительностью приводили это возраженіе, что поколебали иногихъ христіанъ въ въръ 1).

Преемникъ Вамбы, достигшій хитростью короны, положиль конець этой свободѣ культа, мысли и слова. Эрвигь, родомъ византіецъ и щедро одаренный двоедушіемъ и безсовѣстностью выродившихся грековъ, далъ соннаго зелья королю Вамбѣ и устроилъ дѣло такъ, что Вамбу постригли въ монахи, а его выбрали въ короли. Чтобы придать узурпаціи видъ законности, Эрвигъ вошелъ въ сдѣлку съ духовенствомъ и принесъ ему въ жертву евреевъ. На соборѣ, который долженъ былъ утвердить за нимъ корону, онъ съ притворнымъ паеосомъ сказалъ рѣчь противъ евреевъ и предложилъ пѣлый рядъ законовъ. Онъ говорилъ з): «Со слезами умоляю достопочтенное собраніе очистить вашею ревностію страну отъ проказы вырожденія. Возстаньте, взываю къ вамъ,

et necdum adhuc venerit sextae aetatis curriculum, in quo venturum nosci oporteat Christum. Затымь Юліань обращается въ евреямь: Ubi ista legistis? An forte ex illa opinione hoc dicitis, quae in Psalmo proscribitur, ubi ait: Quoniam mille anni ante oculos tuos tanquam dies una, ut sicut sex diebus factus a deo mundus perscribitur, it aut quasi sex aetates in annis sex millibus distinguantur. Но еврен заимствовали этотъ догмать изъ талмудическо-агадскихъ источчиковъ. Сравн. Synhedrin, 97 и след., Tana di-be Elia rabba с. 2. Следовательно, испанскіе евреи въ седьмомъ въкъ познакомились посредственно или непосредственно съ Талиудомъ. Впрочемъ, Юліанъ очень плохо зналъ церковную исторію и потому упустиль изъ виду, что даже Учители Церкви въ апостольское и послеапостольское время принимали догмать о шести тысячельтіяхь міра. Срави. Barnabas (Epistola 15 c.): ὅτι συντελεῖ ὁ Θεὸς Κυριὸς ἐν ἐξάνις χιλίοις ἔθεσι τὰ πάντα ή γάρ ήμέρα παρ αὐτῷ χιλία έτη. Іустинь мученинь, Ириней, Аполинарій и другіе Отцы Церкви ввели въ свои христологін мессіанскій хиліазмъ. О вычисленіяхъ въ послів-апостольское времи срави. большой календарь Пипера Карла, стр. 149 и след.

<sup>1)</sup> Юліанъ Толедскій, тамъ же, предъ поцитован. мѣстомъ: (Judaei) qui caeca infidelitatis nocte possessi, non solum barathro detestabilis perfidiae concidunt, sed etiam quosdam e fidelium numero titubare compellunt, cum Christum, etc. И въ началь третьей книги: Нос primum omne genus christianorum admoneo, ut quisquis christianorum a quolibet Judaeo secundum codices Hebraeorum aetates ipsas computare audierit, non illi cor suum inflectat.

<sup>2)</sup> Concilium toletanum, XII, praefatio 3, y d'Aguirre, crp. 682.

возстаньте! Развяжите узы виновныхъ, исправьте постыдные обычаи закононарушителей, препоящьтесь поясомъ ревности, облегчите бремя и, что важнѣе всего, истребите до корня еврескую язву, которая коснѣетъ въ своемъ заблужденіи. Разсмотрите законы, изданные нами недавно противъ отпаденія евреевъ. — Ибо мы должны остерегаться, чтобы неисполненіемъ церковныхъ законовъ, угрожающихъ анаеемой за заблужденія, не сдѣлаться причастными винѣ евреевъ, особенно если не будетъ дѣйствовать законъ, которымъ нашъ славный предшественникъ Сизебутъ обязалъ всѣхъ своихъ преемниковъ не допускать, чтобы христіанскіе рабы были подчинены евреямъ или имъ служили».

Изъ двадцати семи параграфовъ, предложенныхъ для утвержденія Эрвигомъ собору, только одинъ касался евреевъ, всъ же прочіе относились къ темъ невольнымъ выкрестамъ. которые, не смотря на объщание исповъдывать христіанство и не взирая на жестокія наказанія, не могли отказаться оть еврейства. Съ евреями законопроектъ Эрвига живо покончиль дело. Ибо объявлено было, чтобы они сами, ихъ дети и домочадцы окрестились въ теченіе годичнаго срока, въ противномъ же случав они должны были лишиться имущества и подвергнуться бичеванію (сто ударовъ); сверхъ того, сръзывалась, для въчнаго позора, кожа съ головы и лба; наконецъ, опозоренные такимъ образомъ евреи изгонялись изъ страны. Что касается до крещеныхъ евреевъ, то были возобновлены старые заковы, которые обязывали ихъ отказаться оть соблюденія еврейских обычаевь; однако наказаніе, полагаемое этими законами, именно побіеніе камнями или сожженіе, замінено другимъ: конфискаціей имущества, бичеваніемъ, срѣзываніемъ кожи съ головы и изгнаніемъ. Эту замену старыхъ наказаній новыми Эрвигь оправдываль темь, что будетъ несправедливо и несогласно съ библіей налагать одно и то-же наказаніе за всѣ преступленія. Только за соблюденіе образанія мужчины подвергались по этому закону болае тяжкому наказанію, женщинамъ же отрызывался носъ. Всякій обязывался доносить о соблюденіи выкрестами еврейскихъ

обычаевъ; за сокрытіе и покушеніе на бъгство назначалось наказаніе. Выкрестань запрещалось читать антихристіанскія сочиненія и давать ихъ читать ученикамъ; наказаніе за такое преступленіе поражало не только учителя, но и учениковъ старше десяти леть. Далее, они должны были не только проводить христіанскіе и еврейскіе праздники подъ надзоромъ духовенства, но и подвергаться духовному допросу. По возвращени изъ путешествія, они обязывались явиться къ мъстному духовенству и объяснить ему, сколько времени провели въ томъ мѣстѣ, куда ѣздили, и строго ли соблюдали въ это время церковныя постановленія. Они должны были публично отречься отъ еврейства и дать предписанную клятву въ искреннемъ обращеніи къ католической религіи. Они клялись Богомъ Израиля, Христомъ, единымъ въ Троицъ, мощами апостоловъ и святыхъ, и евангеліемъ, въ искренности своего отреченія отъ еврейства и обращенія къ церкви, подвергая себя въ противномъ случав казнямъ египетскимъ, суду и осужденію въ день втораго пришествія Мессіи. Кром'є того, они не допускались ни къ какой должности, не могли быть старостами (villicus, actor) надъ христіанскими рабами и не сивли держать рабовъ; исключение составляли только тв, которые могли представить свидетельство въ томъ, что вели безпорочную, христіанскую жизнь. Они должны были носить съ собою копію съ изданныхъ противъ нихъ законовъ, дабы не могли оправдываться незнаніемь последнихь. Духовенству и королевскимъ судьямъ предписывалось имъть строгое наблюденіе за исполненіемъ постановленій, и всімъ христіанамъ запрещалось принимать подарки отъ крещеныхъ евреевъ ¹).

Соборъ, во главъ котораго стоялъ толедскій архіепископъ Юліанъ, еврей по происхожденію 2), одобрилъ всъ законопроекты Эрвига и постановилъ, чтобы эти законы, въ томъ видъ, въ какомъ они утверждены соборомъ, соблюдались

<sup>1)</sup> Источники и критическій ихъ разборъ въ вышеупомянутой Диссертаціи, стр. 15 и след., 26 и след., 34.

<sup>2)</sup> Isidor Pacensis chronicon въ Florez España sagrada, Т. VIII, стр. 294.

въчно и ненарушимо. Чрезъ два дня по распущении собора. были созваны евреи, крещеные и некрещеные; имъ прочитали законы и приказали строго исполнять ихъ (25 Января 681). Крещеные евреи должны были въ третій разъ отречься отъ еврейства и дать подписку въ соблюденіи католической въры (Indiculum) 1), — съ такою же искренностью, какъ въ правленіе Хинтилы и Рецесвинта.

Но и эти законы большею частію остались мертвою буквою и не исполнялись строго, вопреки злой волѣ Эрвина. Со времени возстанія Гильдериха Нимскаго и Павла, приверженцы коихъ подверглись жестокому преследованію, прибавилось къ прочинъ бъдствіямъ вестготскаго государства еще раздъление на парти. Эрвигъ былъ только предводителемъ вельможъ и дворянъ, имъвшихъ право голоса; другая партія была враждебна къ нему и терпъла оть него гоненіе. Мужи изъ древнихъ фамилій низводились на степень слугъ, предавались пыткъ и лишались имущества <sup>2</sup>). Всъ преслъдуемые соединились выбств, и евреи, крещеные и некрещеные, нашли себъ защиту у враждебной королю партіи, именно потому, что были предметомъ его ненависти. Хотя синагоги въ Италіи были разрушены, но евреи остались въ странъ, не смотря на законы 3), и повидимому оказывали антицерковное вліяніе. Ибо король Эрвигь ') побуждаль самаго уважаемаго и ученъйшаго прелата того времени, толедскаго архіепископа Юліана, написать опроверженіе распространяемаго евреями мивнія, будто Іисусь не могь быть Мессіей, такъ какъ въ его время еще не началось шестое тысячелътіе (стр. 148).

По требованію короля и по собственной ревности, прелать предприняль защиту мессіанства Іисуса и опроверженіе мнівнія о шести тысячелітіяхь. Но, занимаясь своимь сочи-

<sup>1)</sup> Lex Visigothorum, конецъ.

<sup>2)</sup> Concilium toletanum, XV, praefatio.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Сравн. Диссертацію, стр. 16.

<sup>4)</sup> Введеніе къ Юліановымъ tres liberi de demonstratione Aetatis sextae contra Judaeos.

неніемъ «О доказательствахъ шестаго тысячелітія, противъ евреевъ» (686), Юліанъ убъдился въ трудности обратить евреевъ къ католической въръ, и болъе заботился о томъ, чтобы утвердить въ въръ тъхъ христіанъ, которые начали поддаваться приводимымъ евреями доказательствамъ, «дабы если не исправятся евреи, то по крайней мъръ христіане извлекли пользу» 1). Сперва онъ опровергаетъ положение, что Мессія долженъ явиться въ шестомъ тысячелетіи, такъ какъ объ этомъ не говорится нигдъ въ Священномъ Писаніи. Далье онъ доказываеть, что иные несомныные признаки удостовъряють въ наступленіи возвъщеннаго пророками времени пришествія Іисуса. Мнёніе о Мессіанскомъ тысячелётіи никогда не допускалось евреями въ ихъ полемикъ во времена Іисуса и апостоловъ. Далъе, Юліанъ говорить, что если пришествіе Мессіи дъйствительно находится въ соотношеніи съ шестымъ тысячельтіемъ, то въ этомъ случав надобно считать не по годамъ и тысячелетіямъ. но по родамъ и покольніямь. Согласно евангелію оть Матеея, насчитывается пять эпохъ отъ Адама до Іисуса: первая, отъ Адама до потопа; вторая, отъ потопа до Авраама; третья, отъ перваго еврейскаго патріарха до царя Давида; четвертая, отъ Давида до вавилонскаго плененія, и пятая, отъ сего последняго до Інсуса. Слёдовательно, съ пришествіемъ Інсуса началась шестая эпоха. Наконецъ, если даже считать по годамъ, то Інсусъ явился въ шестомъ тысячельтіи: въ этомъ убъждаетъ насъ греческій переводъ Библіи, сдъланный семьюдесятью толковниками. Дъйствительно, еврейскій оригиналь представляеть въ этомъ случат значительную разницу въ суммт, - недостаеть тысячельтія отъ Адама до Інсуса. Указывая на это, Юліанъ говорить, что греческій переводь семидесяти толковниковъ, сдъланный подъ наитіемъ Св. Духа, не можеть уклоняться отъ истиннаго смысла, хотя и представляеть разницу въ буквъ. Юліанъ также опирается на мнѣніе св.

<sup>1)</sup> Сравн. выше стр. 149, примъч. 1, и Юліана кн. I: ut si non corrigatur Judaeus, sabutem proficiat christianus.

Августина, который полагаеть, что евреи, желая опровергнуть совершившееся уже пришествіе Іисуса въ шестомъ тысячельтіи, поддълали числа въ еврейскомъ оригиналь, дабы вышла меньшая сумма и можно было доказать, что еще не исполнилось время <sup>1</sup>).

При этомъ случать толедскій архіепископъ повторяеть вст приводимыя отцами перкви доказательства тому, что юданзмъ не можеть существовать безъ храма, и патетически обращается къ евреямъ: «Гдв же обътованная земля, въ которой вы сограшили и изъ которой изгнаны? Ищешь-ли ты іудейскаго царства? Его нътъ. Ищешь-ли ты алтарь іудеевъ? Его нътъ. Ищешь-ли ты еврейскихъ священниковъ? Ихъ нътъ». Всюду царствуетъ Христосъ. И если существуютъ еще индъ невърующіе, то и они не изъяты отъ владычества христіанства, ибо повинуются такимъ государямъ, въ сердцъ которыхъ пребываетъ Христосъ2). — Хотя Юліанъ, въ качествъ князя церкви и президента собора, быль оффиціально враждебенъ къ евреямъ, то въ частной жизни не питалъ никакого отвращения къ своимъ прежнимъ единовърцамъ. Онъ вель дружбу съ евреемъ Реститутусомъ и чрезъ него послалъ къ барцелонскому епископу Идалу свое сочинение о «Загробной жизни». Идаль, грубый фанатикь, не мало быль удавлень тыкь, что еврей принесь столь священное сочиненіе такого высокаго, истинно-вірующаго авторитета; свое

<sup>1)</sup> Юліана кн. III, стр. 629 А. Sic enim dicit (Augustinus): Inquiunt, non esse credibile septuaginta interpretes, qui uno simul tempore unoque sensu interpretes fuerunt, errare potuisse aut ubi nihil eorum intererat, voluisse mentiri, Judaeos vero, dum nobis invident, muttasse quaedam in codicibus suis, ut nostris minueratur autoritas. Увъреніе, что евреи послъ пришествія Інсуса исказили года жизни патріарховъ, есть чистая безсмыслица. Въ то время копіи съ еоры были распространены въ трехъ частяхъ свъта, и такой поразительный подлогь невозможенъ. Конечно, греческіе переводчики Septuagintae не имъли никакого интереса въ поддължваніи, но, безъ сомнънія, интересъ этотъ представлялся александрійскимъ христіанамъ въ первые въка Церкви. Я доказалъ въ одной статьъ, что искаженіе числъ въ Septuaginta сдълано именно для подтвержденія догмата о пришествіи Інсуса въ концѣ шестаго тысячельтія; статья моя озаглавлена Falschung im Texte der Septuaginta и помѣщена въ Fränkels Monatsschrift, 1853, стр. 436 и слъд., 1854, стр. 121.

<sup>2)</sup> Юліана вн. І, стр. 619 А, 620 С. В.

удивленіе онъ выразиль въ письмѣ къ Юліану (687), говоря, что не понимаєть, какъ могь сей послѣдній довѣрить это сочиненіе невѣрному и безбожному еврею; ему казалось, «будто звѣрь быль свѣтоносцемъ» 1).

Въ царствование Эрвигова преемника вестготско-испанскимъ евреямъ стало еще хуже. Эрвигъ назначилъ своимъ преемникомъ зятя своего, Эгику, дабы оградить свое потомство отъ гоненія. Но новый король, родственникъ Вамбы, думаль не о клятвъ, данной своему тестю, а о мщеніи дътямъ Эрвига. Духовенство выразило готовность разръщить его отъ клятвы и предоставить ему свободу истить. Сперва онъ быль списходителень къ полуобращеннымъ евреямъ <sup>2</sup>) и не принималь строгихъ мфръ противъ нихъ. Онъ дружески увъщаваль ихъ обратиться искренно къ христіанству и отречься отъ соблюденія іудейскихъ предписаній. Онъ даже дозволиль имъ держать христіанъ рабовъ, что воспрещалось въ царствованіе Эрвига. Евреи притворно дали клятву не отпадать отъ церкви, въ глубинъ же сердца остались върны своей религіи. Эгика, увидівь безуспішность кротких мірь, прибъгнулъ къ строгости. Хотя онъ не изгналъ евреевъ изъ государства, но поступиль съ ними еще хуже: ограничиль въ правахъ владенія, именно, запретиль имъ и іудействующимъ христіанамъ владіть землями и домами; даліве, воспретиль имъ плаваніе въ Африку и торговлю съ нею, а также вообще дъла съ христіанами. Евреи должны были отдатъ въ казну вст свои недвижимыя имтнія и получить за нихъ, разумъется, недостаточное вознаграждение. Только искренно обратившіеся къ христіанству были изъяты отъ этого ограниченія, а также отъ платежа еврейской подати; но происходившій отъ того недочетъ должны были покрывать прочіе члены. Эгика представиль этоть законь на утвержденіе собора (693). Хотя Эгика отміниль жестокіе законы Эрвига, но зато возстановилъ законы Рецесвинта и прибавиль къ нимъ новый.

<sup>1)</sup> Диссертація, стр. 16.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 17, 29.

Этотъ новый законъ, котораго нельзя было обойти, ибо конфискація недвижимаго имущества совершалась фактически, довель евреевь до такого отчания, что они покусились на заговоръ противъ своего непримиримаго врага. Они завязали сношенія съ своими несчастными собратіями въ Африкъ и намъревались низвергнуть вестготское государство, въроятно, съ помощью магометанъ и недовольныхъ вельможъ. Попытка эта удалась бы легко, потому что государство достигло высшей степени упадка вследствіе раздоровь, неестественныхъ пороковъ и слабости; но заговоръ евреевъ былъ преждевременно открыть, и тяжкія наказанія постигли не не только виновныхъ, но и всехъ, жившихъ въ Испаніи, евреевъ. Король Эгика представилъ нарочно созванному въ Толедо собору доказательства заговора и предложилъ законъ, по которому всъ евреи должны были обратиться въ состояніе рабовъ. Соборъ, опечаленный не менте короля дерзостью евреевъ, утвердилъ законъ Эгики (Ноябрь 694), «потому что евреи не только, вопреки своему объщанію, запятнали соблюденіемъ своихъ обрядовъ одежду въры, возложенную на нихъ церковью чрезъ крещеніе, но и намъревались посредствомъ заговора присвоить государственную власть». Вследствіе этого все евреи въ Испаніи и въ Галльской провинціи объявлены невольниками, розданы господамъ и разсвяны по всей странв, причемъ ихъ господамъ воспрещено давать имъ отпускныя. Дъти старше семи лътъ отняты у родителей и розданы для воспитанія христіанамъ. Исключеніе было сдёлано только въ пользу воинственныхъ евреевъ, которые въ ущельяхъ Галльской провинціи служили оплотомъ противъ непріятельскихъ впаденій. Необходимость и храбрость защитили ихъ отъ обезчещения и рабства, но тъмъ не менъе эти евреи должны были принять католическую религію <sup>1</sup>).

Въ этомъ состояніи уничиженія оставались испанскіе евреи до самой смерти Эгики. Одинъ, не совсёмъ достов'врный,

<sup>1)</sup> Тамъ же.

источникъ сообщаетъ: сынъ Эгики, Витица, превосходный король, желавшій водворить согласіе въ странь, призваль также изгнанныхъ евреевъ, отмёнилъ законы противъ нихъ и дароваль имъ гражданское полноправіе 1). Но эти факты совершенно невъроятны; ибо тогда евреи не питали бы такой глубокой ненависти къ вестготамъ и не поиогали бы столь ревностно врагу, разрушившему вестготское государство. По смерти Витицы пробиль последній чась этого царства. Евреи, переселившіеся въ разное время изъ Испаніи въ Африку, и несчастные ихъ единовърцы, жившіе на Пиренейскомъ полуостровъ, вступили въ соглашение съ магометанскимъ завоевателемъ, Тарикомъ, который перевезъ изъ Африки въ Андалузію жаждавшія битвъ войска. Посл'є сраженія при Хересъ (Іюль 711) и по смерти послъдняго вестготскаго короля Родериха, побъдоносные арабы двинулись дальше и всюду нашли помощниковъ въ лицъ евреевъ. Завоевавши городъ, полководцы оставляли въ немъ самый незначительный гарнизонъ изъ мусульманъ и вверяли городъ евреямъ. Такимъ образомъ евреи, только-что бывшіе рабами, сделались господами Кордовы, Гранады, Малаги и другихъ городовъ 3). Въ столицъ Толедо остался небольшой вестготскій гарнизонъ, такъ какъ вельможи и духовенство искали спасенія въ бъгствъ. Пока христіане молили Творца о сохраненіи ихъ государства и религіи, евреи отворили городскія ворота арабскому побъдителю 3), встрътили его съ радостными кликами и отистили христіанамъ за безчисленныя бъдствія, претерпънныя въ теченіе въка со временъ Реккареда и Сизебута (Вербное воскресенье 712). Тарикъ предоставилъ евреямъ также надзоръ за столицею и двинулся дальше, чтобы отнять унесенныя сокровища у трусливыхъ вестготовъ, искавшихъ спасенія въ бъгствъ. Точно также и

<sup>1)</sup> Lucas Tudensis Chronicon, crp. 69.

<sup>2)</sup> Almakkari y Gayangos history of the mahometan dynasties in Spain, I, 280. Лембке Geschichte von Spanien, I, 266. Вейля Chalifen, I, 519, 528.

<sup>3)</sup> Ibn-Haijan y Gayangos, вышеприведен. сочин., стр. 283. Ibn-Adhari, ed. Dozy, I, 31. Lucas Tudensis Chronicon, стр. 70.

намъстникъ Африки, Тарикъ Ибнъ-Нозаиръ, завидовавшій побъдамъ и добычъ Тарика, приведя новое войско въ Испанію и завоевавши города, предоставилъ евреямъ охранять ихъ¹). Такимъ образомъ евреи признали, при благопріятныхъ обстоятельствахъ, главенство магометанъ надъ собою и, подобно вавилонскимъ и персидскимъ единоплеменникамъ, считались союзниками мусульманъ. Они стояли на равной ногъ съ послъдними, получили свободу въроисповъданія, которой были столь долго лишены, а также право суда надъ своими единовърцами, и лишь взносили, подобно покореннымъ христіанамъ, поголовную подать (дзимма). Такимъ образомъ они вступили въ великій союзъ, который соединялъ всъхъ евреевъ магометанскаго міра въ одну общину.

<sup>1)</sup> Almakkari y Gayangos, 284.

## ГЛАВА ШЕСТАЯ.

(продолжение.)

## Первое гаонское столѣтіе. Начало новоеврейской литературы и антиталмудическаго движенія.

Участіе евреевъ въ арабской литературѣ и языкѣ; Мессеръ-Гаван, Сумаиръ, возвращеніе въ библіи; введеніе знаковъ гласныхъ и удареній; Монсей пунктаторъ. — Ассирійская система пунктаціи. — Новоеврейская поэзія; Іосифъ бенъ Іосифъ, Симонъ бенъ Каифа; риема; Янан, Елеазаръ Калири и другіе литургическіе поэты. — Оппозиція Талмуду; лжемессія Серене. — Еврейскій глава Кауланъ и испанскіе евреи. — Глава школы Натронаи и вѣроотступники. — Преслѣдованіе въ царствованіе императора Льва. — Переселеніе евреевъ въ Крымъ и въ страву Хазаровъ. — Лжемессія Обадіа Абу-Иза. — Мессіанскій апокалипсисъ. — Война и гибель Абу-Изы. — Секта изавитовъ. — Князь изгнанія Соломонъ; Р. Ахан изъ Шабхи, авторъ шесятота.

## 658-760.

Витетт съ расширеніемъ предтловъ магометанскаго міра возрастала и духовная дтятельность жившихъ въ немъ евреевъ. Первые калифы изъ дома Омеядовъ, ведя постоянныя войны съ потомками и товарищами Магомета, съ фанатиками, стоявшими за букву корана, и съ приверженцами имамата, незаконно переданнаго Магометомъ, не имъли ни того жестокосердія, ни той строгости къ преслъдованію, которыми отличались основатель ислама и два первые калифа. Владыки магометанъ, Моавія, Іезидъ І, Абдулъ-Маликъ, Валидъ І, и Солейманъ (656—717), питали болъе свътскія, чъмъ духовныя мысли, обладали обширнымъ политическимъ взглядомъ и мало придерживались эгоистическихъ предписаній корана и преданій (сунны). Они любили арабскую поэзію, — Абдулъ-

Маликъ самъ былъ поэтомъ, — ценили знане и награждали писателей такъ же щедро, какъ и сражавшихся для нихъ мужей меча. Поэтому евреи въ магометанскихъ странахъ скоро усвоили арабскій языкъ, который по корнямъ и словообразованію во многомъ родственъ еврейскому языку, болье или менте извъстному тогда каждому еврею; сверхъ того, арабскій языкъ быль имъ необходимъ для сношеній. Любовь арабовъ къ своему языку и поэзіи, ихъ заботливость говорить чистымъ, звучнымъ языкомъ, повліяли также на евреевъ и заставили ихъ употреблять правильный языкъ. Въ теченіе шести въковъ отъ паденія іудейской націи, евреи утратили чувство изящнаго и вкусъ въ выраженіяхъ; они сдѣлались небрежны въ отношении языка, не заботились о чистотъ формъ и были равнодушны къ выраженію мыслей и чувствъ въ соотвътствующей формъ. Народъ, лепетавшій на какомъто языкъ, представлявшемъ смъсь еврейскаго, халдейскаго и испорченнаго греческаго, не могъ создать литературы и тъмъ менъе знаться съ музою поэзіи. Исключеніемъ были, какъ мы сказали выше, аравійскіе евреи. Они научились отъ своихъ сосъдей вкусу и искусству придавать ръчи пріятную и выразительную форму. Еврейскія племена, Каинукаа и Надиръ, переселившіяся въ Палестину и Сирію; ханбарскіе и вадиль-корскіе евреи, переселившіеся въ область Куфы и въ центръ гаоната (стр. 111, 121), принесли съ собою въ новое отечество вкусъ и любовь къ поэтическому арабскому языку и привили ихъ своимъ единовърцамъ. Едва прошло полустольтіе съ покоренія арабами Палестины и Персидскихъ областей, какъ вавилонскій еврей уже отлично владъль арабскимъ языкомъ. Еврейскій врачъ, Мессеръ-Гаваи изъ Бассоры, перевель съ сирійскаго языка на арабскій медицинское сочиненіе, пандекты пресвитера Аарона 1) (около 683). Съ этого времени евреи были, подобно сирійскимъ христіанамъ, по-

<sup>1)</sup> Ibn-G'olg'ol y Абудфарага historia Dynastiarum ed. Pococke, 148, и Ibn-Abu-Osaibia Casiri bibliotheca Arabica-hispana, I, 175. Вюстенфельда Geschichte der arabischen Aerzte, стр. 9.

средниками въ передачѣ арабамъ научной литературы. И другими искусствами занимались евреи въ магометанскомъ мірѣ, потому что арабы въ первое столѣтіе предавались только войнѣ, чтенію корана, стихотворному искусству или наслажденіямъ, и предоставляли иную благородную дѣятельность невѣрнымъ, т. е., евреямъ и христіанамъ. Еврей Сумаиръ отчеканилъ для калифа Абдулъ Малика первыя магометанскія монеты съ изреченіями изъ корана (695) 1).

Любовь арабовъ къ своему языку и къ корану пробудила также въ сердцахъ евреевъ подобное чувство къ еврейскому языку и къ Священному Писанію. Впрочемъ, евреи должны были теперь ознакомиться ближе съ Священнымъ Писаніемъ уже для того, чтобы не посрамить себя въ спорахъ съ магометанами. Приверженцы корана утверждали, что въ воръ говорится о Магометъ и о данномъ ему откровени, и въ доказательство приводили стихъ 2) «Господь отъ Синаи пріиде, и явися отъ Сіира намъ и приспъ отъ горы Фарани». Въ первой части будто-бы говорится о синайскомъ откровеніи; во второй а проповъданіи евангелія; въ третьей объ откровеніи ислама, которое будто-бы важиве предшествовавшихъ<sup>3</sup>). Чтобы опровергнуть подобныя нельпости, евреи должны были пріобръсть глубокія познанія въ священномъ языкъ и въ своей литературъ. Если даровитыя между ними личности занимались до сихъ поръ только Талмудомъ и агадскимъ толкованіемъ, то теперь необходимость побудила ихъ обратиться къ библіи, какъ къ первому источнику. Это возвращеніе къ Священному Писанію совершилось, безъ сомнінія, уже въ первый гаонскій вікъ, ибо въ слідующее загівнь время замъчается такое общее и глубокое знаніе Священнаго Писанія, что нельзя не придти къ тому убъжденію, что основаніе этому знанію положено гораздо ранте.

<sup>1)</sup> Repositorium für hebr. u. morgenländische Literatur, IX, 216; 226 примъч.

<sup>2)</sup> Deuteronomium 33, 2.

<sup>3)</sup> Сравн. Scharastani Sektengeschichte, ed. Cureton, тексть, стр. 165 и саёд., и переводъ Гаарбрюккера, I, стр. 251; Saadia Emunat, III, 8; Maimuni Iggere Teman, ed. Amst., 124 d.

Такъ какъ хотъли наверстать потерянное время и заняться ревностно библейскою литературой, то явилась потребность, которую следовало немедленно удовлетворить. Текстъ Св. Писанія не имълъ досель знаковъ гласныхъ звуковъ, и нужно было вчитаться, чтобы разставить надлежащимъ образомъ гласныя буквы. Это было доступно только знатокамъ и общественнымъ чтецамъ, для народа же текстъ былъ непонятенъ. Это обстоятельство необходимо повело къ введенію знаковъ. Нельзя съ точностью указать, кто и когда именно изобрѣлъ эти знаки. Одинъ источникъ говоритъ, что нъкто Моисей изъ Сузы ввелъ въ текстъ знаки гласныхъ буквъ 1) ради учениковъ, которые иначе не могли читать библію. Этотъ Моисей прозванъ «пунктаторомъ» (ha-Nakkdan), такъ какъ онъ обозначалъ точками и черточками гласныя буквы и правильное чтеніе. Кромъ того, потребовались знаки для удвоенія многихъ согласныхъ и для обозначенія такихъ, которыя выговариваются съ придыханіемъ или безъ придыханія (діакритические знаки). Наконецъ, были нужны тонические знаки для чтенія въ синагогъ, которые указывали бы отдъльныя предложенія и повышеніе или пониженіе тона въ различныхъ модуляціяхъ (синтаксическіе и тоническіе знаки). Кажется, изобрътатель системы знаковъ взяль за образецъ систему гласныхъ сирійскаго языка, подобно тому, какъ арабскіе знаки гласныхъ заимствованы у сирійскаго же языка. Но первые знаки гласныхъ совершенно отличались, по фигуръ и мъсту, отъ употребительныхъ нынъ. Они вообще ставились надъ согласными (за исключеніемъ долгаго звука у). Эта система знаковъ гласныхъ названа ассирійскими или вавилонскими пунктами (Nikkud Erez Aschar) 2), по имени страны, гдъ она впервые введена. Она существуетъ лишь въ немногихъ экземплярахъ, которые только въ позднъйшее время найдены въ кавказскихъ и крымскихъ городахъ. При вокализаціи библейскаго текста, необходимо было сообразоваться съ грамматическимъ тактомъ въ тъхъ мъстахъ, которые вследствіе

<sup>1)</sup> Срави. Замъч. 23, II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

рѣдкаго чтенія были мало знакомы. При этомъ пунктаторы (ибо одинъ, конечно, не окончилъ бы этого труднаго дѣла) должны были руководствоваться отчасти преданіемъ, отчасти духомъ языка. Слѣдовательно, такимъ образомъ было положено начало двухъ отраслей науки: сознательныхъ правилъ еврейскаго языка и основаннаго на традиціи знанія ореографіи и исключеній (массора). На этомъ, повидимому неважномъ, изобрѣтеніи подставлять къ согласнымъ извѣстныя точки и черточки, основывалось пониманіе Священнаго Писанія и путь къ болѣе глубокому уразумѣнію еврейства. Священное Писаніе, такъ сказать, воскресло для народа и перестало быть мертвою идіомой для ученыхъ; оно могло сдѣлаться теперь культурнымъ для народа средствомъ. Надстрочные знаки болѣе и болѣе поднимали завѣсу, отдѣлявшую знатоковъ (Chacham) отъ профановъ (Am ha-Arez).

Влажайшимъ послъдствіемъ соприкосновенія съ даровитыми арабами и глубокаго знанія Священнаго Писанія было появленіе новоеврейской поэзін. Поэтическія души чувствовали побуждение обработать, по примъру арабовъ, въ размъренныхъ стихахъ сокровища еврейскаго языка. Но между тъмъ какъ арабскіе поэты воспъвали войну, рыцарство и безграничную любовь, оплакивали утрату временныхъ благъ и поражали сатирой противниковъ, съ которыми не могли помъряться мечемъ, новоеврейская поэзія имъла только единственный предметь восторговь и поклоненія, — Бога и его міроправленіе, и единственный достойный предметь скорби, — безпомощность и страданія еврейской націи. Народившаяся новоеврейская поэзія, правда, отличная по формъ и содержанію отъ библейской, инвла однакожъ общій съ нею религіозный тонъ. Хвалебный псаломъ и хватающая за сердце скорбная пъснь служили образцами для новоеврейскихъ поэтовъ. Былъ еще и третій элементъ. Съ эпохи паденія государственной самостоятельности, ученіе сділалось душою еврейства; исполнение религиозныхъ обязанностей безъ знанія самого ученія признавалось неим'єющимъ никакого значенія. Главною частью субботняго и праздничнаго богослуженія было чтеніе Закона и Пророковъ, переводъ таргумистами прочитаннаго отрывка и объясненіе послѣдняго агадистами (гомилетиками). Во всякомъ случаѣ, новоеврейская поэзія, если только хотѣла проникнуть въ души, не могла отказаться отъ назиданія. Поэтъ не имѣлъ иной арены, кромѣ синагоги, иной публики, кромѣ собравшейся для молитвы и назиданія общины, и поэзія необходимо должна была принять синагогальный или литургическій характеръ.

Поэтическое стремление нашло себъ исходъ въ удовлетвореніи крайней потребности. Первоначальное богослуженіе съ простыми и краткими молитвами уже не удовлетворяло. Хотя оно делалось продолжительнее отъ чтенія псалиовъ и собственно литургическихъ произведеній, однако тѣ и другіе не могли занять все время, которое община проводила охотно въ домъ Вожіемъ. Потребность въ болье продолжительномъ богослужении и въ большихъ назидательныхъ средствахъ ощущалась преимущественно въ посвященные благоговъйному размышленію дни отпущенія грѣховъ и новаго года, въ которые община, принося раскаяніе въ грѣхахъ и умоляя Бога объ отпущении ихъ и о спасении, проводила большую часть дня (или и цълый день) въ храмъ. Рядъ новоеврейскихъ поэтовъ, занимавшихся синагогальною поэзіей, открывается, сколько нына извастно, Іосифомъ бенъ Іосифомъ Гаятомомъ (или Гантомомъ), произведенія котораго не лишены поэзіи, но не имъютъ художественной формы. Отечество и время, въ которое онъ жилъ, неизвъстны; но, кажется, онъ былъ палестинецъ и жилъ не ранее перваго гаонскаго въка.

Темой для своихъ произведеній Іосифъ бенъ Іосифъ 1) взяль чувства и воспоминанія общины въ день новаго года. Въ этотъ день, въ который по еврейскому воззрѣнію рѣшается на весь наступающій годъ судьба отдѣльныхъ лицъ
и всей общины, Іосифъ воспѣлъ въ торжественномъ стихотвореніи Бога, какъ верховнаго Правителя, Творца міра,
правосуднаго Судію и Освободителя Израиля. Это стихотво-

<sup>1)</sup> Сравн. Франкеля Monatsschrift, 1859, стр. 401, 437 и слѣд.

реніе, принадлежащее къ разряду древнихъ молитвъ и требующее перевода, изображаетъ въ тъсныхъ рамкахъ блестящее прошлое Израиля, настоящее его угнетеніе и горячо желаемое будущее (Tekiot). Стихотвореніе Іосифа есть одновременно торжественный и скорбный псаломъ, съ покаянными молитвами и словами надежды. Въ краткихъ, сильныхъ словахъ живописно изображено воскресеніе мертвыхъ:

«Раздается въ гробахъ, зазвенить съ высоть, когда послышится голосъ давно почившихъ костей, на которыхъ громоздятся холмы. Высово на горахъ развъвается знамя! Послышится могучій гласъ Творца, и громко возликують тогда голоса нѣмотствовавшихъ» 1).

Темою втораго большаго стихотворенія Іосифа бенъ Іосифа служить тогдашній культь въ храмі: въ день отпущенія граховъ. Еврейская нація любила въ благоговайномъ настроеніи внимать этой тем'є, изложеніе которой въ слов'є было особенно способно пробудить великія воспоминанія о прекрасныхъ временахъ національной самостоятельности (Abodah). Это родъ литургическаго эпоса, который спокойно и безъ лирическихъ порывовъ воспъваетъ создание вселенной и человъка, забвеніе Бога первыми человъческими покольніями, Богопочитаніе Авраамово, избраніе его потомства, какъ народа Божія, призваніе Ааронова дома къ хранослуженію. Затьмъ, поэтъ изображаетъ священныя дъйствія первосвященника во храмъ, въ день отпущенія гръховъ, согласно предписаніямъ Мишны, до той минуты, когда первосвященникъ отправляется изъ храма домой, въ сопровождени всего ликующаго народа, который видимымъ знакомъ милости убъдился въ отпущени гръховъ, - прекрасная картина минувшаго времени, которая постоянно находила себъ откликъ въ сердцъ евреевъ. Возвышенность мыслей и высокій слогь составляють качества поэзін Іосифа бень Іосифа. Примітромь можеть служить введение въ его абоду:

"Его (Бога) восхваляють уста всёхъ созданій, въ небесахъ и подъ землею раздается Его слава. "Господь!" взываеть земля. "Святый!" гласить небо. Изъ водъ несутся пёснопёнія въ Всемогущему, слава изъ

<sup>1)</sup> По переводу Sichronot Іосифа въ Machsor, сдъланному М. Саксомъ.

бездиъ, хваленія отъ зв'єздъ, славословіе отъ дня, п'єснь отъ тьмы, огонь возв'єщаетъ объ Его имени, л'єсъ поетъ Ему мелодіи, тварь научаетъ познавать величіе Бога" 1).

Новогодныя пъснопънія и храмовой эпосъ Іосифа бенъ Іосифа вошли въ нъкоторыхъ общинахъ въ составъ богослуженія и сдівлались образцами для позднівшихъ произведеній. Его стихи еще нерионованы и безъ силлабическаго размъра, — доказательство ихъ древности. Единственная искусственность въ его поэтическихъ произведеніяхъ состоитъ въ алфавитномъ началъ стиховъ (алфавитный акростихъ), причемъ образцами ему служили многіе псалмы, плачъ Іереміи и, послъ-талмудическія молитвы. Въ первоначальныхъ произведеніяхъ новоеврейской поэзіи преобладаеть предметь надъ формою. — Сохранилась отъ древнихъ временъ еще другая абода, приписываемая поэту Симону бенъ Каифъ. Она, кажется, написана по образцу абоды Іосифа бенъ Іосифа, но далеко уступаеть ей; однако на ея долю выпала честь быть введенной въ синагогахъ гаоната. Съ именемъ Симона Канфы, нъсколько напоминающимъ еврейское имя апостола Петра, связана удивительная сага: вышеупомянуную абоду сложилъ апостолъ, съ цълью выразить во введении еврейскій догнать объ единств'в Божіень и отречься оть приверженности къ Іисусу<sup>2</sup>), — какъ будто ученикъ, тряжды отрекшійся отъ своего учителя, хотіль запечатліть свое невъріе этимъ литургическимъ стихотвореніемъ.

Тудейско-литургическая поэзія (которую обыкновенно называють поэтанскою, производя это названіе оть ποιητής) не могла долго сохранять эту простоту формь. Евреи мало по малу ознакомились съ арабскою поэзіей, царствовавшее въ ней созвучіе риемъ нравилось имъ, и они привыкли видѣть въ риемъ совершенство поэзіи. Поэтому, литургическая поэзія, если только хотѣла проложить себѣ путь, не могла обойтись безъ риемы и занялась этимъ дѣломъ. Первымъ

<sup>1)</sup> Отчасти по Спнагогальной поэзін, Цунца, стр. 130.

<sup>2)</sup> Frankels Monatsschrift, 1859, стр. 437 и саъд.

поэтомъ, который ввелъ риему, былъ, сколько извъстно, Яннаи, въроятно, палестинецъ. Онъ написалъ стихами молитву для субботъ, которыя были важны по историческимъ воспоминаніямъ или въ качествъ приготовительнаго времени предъ извъстными праздниками. Агадскія назиданія, употребительныя въ такія субботы, кажется, не нравились болье общинамъ, ибо агадскіе пропов'єдники не могли создавать чтолибо новое и привлекательное, а предлагали изъ года въ годъ одни и тъже назиданія, въ томъ видь, въ какомъ они собраны. Поэтому стихотворенія Яннаи и его товарищей имъли своею задачей спасти агадское толкование и придать ему посредствомъ стиха пріятную форму и привлекательность <sup>1</sup>). Но такъ какъ онъ не былъ истиннымъ поэтомъ и не могъ указать истинное и прекрасное въ агадской литературъ; такъ какъ его риема не легка и не звучна, и такъ какъ онъ, сверхъ того, взвалилъ на себя бремя алфавитнаго начала стиховъ и приплетенія своего имени: то его стихотворенія вышли темными, тяжелыми и неуклюжими. Дошедшіе до насъ отрывки изъ его стихотворныхъ произведеній не отличаются глубиною мысли и не выдерживають никакого сравненія съ высокими стихами Іосифа бенъ Іосифа.

Вообще, въ первое время новоеврейская поэзія ничего не выиграла отъ веденія риемы. Елеазаръ бенъ Калиръ иди Калири (изъ Киріатъ-Зефера), одинъ изъ древнѣйшихъ и плодовитѣйшихъ литургическихъ поэтовъ, ученикъ Яннаи з), слагалъ такія же тяжелыя и неуклюжія, но болѣе темныя стихотворенія, какъ его учитель. Онъ написалъ болѣе ста пятидесяти литургическихъ произведеній, гимновъ для праздниковъ, покаянныхъ молитвъ для святыхъ дней, скорбныхъ пѣснопѣній для главнѣйшихъ постовъ, и много другихъ стихотвореній, неподходящихъ ни подъ какую рубрику. Калири съ большою искусственностью изложилъ въ стихахъ значительную часть агадской литературы, но лишь немногія изъ

<sup>1)</sup> Tam's me.

<sup>2)</sup> Tanz me.

его стихотвореній им'тють поэтическое достоинство, и ниодно не отличается изящностью. Чтобы побъдить трудности, представляемыя намеками на агаду, риомою, алфавитнымъ началомъ стиховъ и вплетеніемъ именъ, Калири долженъ было насиловать еврейскій языкъ, извращать общепринятый смыслъ словъ и составлять неслыханныя слова. Витего ясно очерченной словами картины онъ часто предлагаетъ загадку, которую нельзя разгадать безъ глубокихъ познаній въ мидрашской литературъ. Тъмъ не менъе литургическія стихотворенія введены были въ богослуженіе вавилонскихъ, итальянскихъ, нъмецкихъ и французскихъ общинъ; только испанскіе евреи, повинуясь тонкому чувству изящнаго, отвергли ихъ. Калири прославился, какъ главный творецъ литургической поэзін, и сага увъковъчила его имя. О немъ разсказывали, что онъ магическимъ средствомъ пріобрълъ свое поэтическое дарованіе. Будучи ребенкомъ, онъ глоталъ пирожки съ буквами изъ стиховъ псалмовъ (килура) и былъ обязанъ этому обстоятельству стихотворнымъ даромъ и провваніемъ Калиръ. Далъе сага разсказываетъ, что его учитель Яннаи позавидоваль ему, ибо видъль затмъніе своей славы его славою, и положиль ему въ обувь ядовитую ящерицу, отъ которой и умеръ Калири. Одно изъ стихотвореній Калири, оставшееся послѣ его смерти недописаннымъ, окончено его братомъ Іудой, который прибавиль нѣсколько стиховъ, составляющихъ акростихъ на имя покойника. Кромъ Яннаи и Калири, сохранились еще два имени изъ первоначальной эпохи новоеврейской литургической поэзіи: Іоханана Гаккогена, въроятно, палестинца, и Давида бенъ Гуны, конечно, вавилонянина. Отъ обоихъ дошли до насъ лишь немногія произведенія і). — Введеніе литургическихъ стихотвореній въ богослужение придало последнему иной характеръ. Переводъ прочитаннаго отрывка и агадское истолкованіе, непонятное евреямъ, говорившимъ по арабски въ магометанскихъ странахъ, изчезли мало по малу изъ богослуженія и заміни-

<sup>1)</sup> Тамъ же.

лись стихотворными произведеніями (Pijutim), которыя оказывали ту-же услугу и, сверхъ сего, имѣли поэтическій оттѣнокъ. Вслѣдствіе этого введенія литургическихъ стихотвореній, богослуженіе сдѣлалось болѣе продолжительнымъ. Хазанъ вытѣснилъ агадскаго проповѣдника. Въ синагогахъ введено пѣніе, потому что написанныя стихами молитвы не читались, но пѣлись (Chasanut). Извѣстные напѣвы (Wasn, Lachn) сдѣлались обычными для той или другой молитвы. Однако не всѣ общины ввели въ богослуженіе литургическія стихотворенія. Талмудическіе авторитеты сперва возстали противъ этого, такъ какъ означенныя стихотворенія вставлялись между частями главной молитвы и тѣмъ нарушали ихъ послѣдовательность и связь.

Возвращение къ библіи пробудило въ поэтическихъ душахъ пламя поэзін, но въ то же время зажгло дикій огонь, который сперва повель къ смутамъ, расколу и проклятію, а потомъ очистилъ и укрѣпилъ еврейство. Толчекъ къ движенію, раздёлившему всёхъ восточныхъ и западныхъ евреевъ на два лагеря, данъ въ первый гаонскій въкъ, хотя первое сго начало скрыто отъ глазъ изследователя. Последній можетъ изложить тогдашнее состояніе и указать тѣ обстоятельства, среди которыхъ совершилось нарождение историческаго факта. — Уже выше сказано, что вавилонскій Талмудъ владычествоваль надь еврейско-вавилонскою общиной. Онь быль не только сводомъ законовъ, но и основнымъ уставомъ для замкнутыхъ корпорацій, сановниками которыхъ были экзилархъ и два президента талмудическихъ академій. Вслёдствіе распространенія ислама отъ Индіи до Испаніи и отъ Кавказа до внутренней Африки, распространилось также и владычество Талмуда далве первоначальных его предвловъ, ибо, какъ уже сказано выше, самыя отдаленныя общины имъли сношенія съ гаонатомъ, требовали его совъта въ религіовныхъ и правственныхъ вопросахъ, а также въ вопросахъ гражданскаго права, и съ полнымъ довъріемъ принимали ръшенія, данныя имъ на основаніи Талмуда. Талмудическія опредъленія нисколько не стъсняли вавилонскихъ общинъ,

потому что были плотію отъ ихъ плоти и вышли изъ ихъ среды, воззрѣній, нравовъ, обычаевъ и отъ ихъ авторитетовъ. Африканскія и европейскія общины были на столько несвѣдущи въ библіи и Талмудѣ, что не могли критически отнестись къ сказаннымъ опредѣленіямъ. Онѣ считали рѣшенія гаоновъ непреложною нормой, нисколько не заботясь о томъ, согласуются ли эти опредѣленія съ библіей или противорѣчатъ ей.

Иное дъло аравійскіе евреи, переселившіеся изъ Аравіи въ Палестину, Сирію и въ Иракъ: Бену-Каинукаа, Бену-Напиръ и Хаибары. Это были сыны пустыни, мужи меча, воины и рыцари, которые издавна привыкли къ свободной жизни и къ развитію своихъ силъ и поддерживали общественныя сношенія съ своими прежними союзниками и товарищами по оружію, среди коихъ снова поселились по завоеваніи Персіи и Сиріи. Хотя они также дорожили еврействомъ, пожертвовали для него свободой, имуществомъ, отечествомъ и славой, и не приняли ислама, не смотря на требованія Магомета; однако между юдаизмомъ, который они исповъдывали въ Аравіи, и темъ, которому училь Талмудъ и который выставлялся академіями какъ обязательная норма, лежала цѣлая бездна. Въ силу талмудическихъ предписаній они должны были отказаться отъ пріятнаго общества своихъ прежнихъ союзниковъ, не пить ихъ вина, которое арабы очень любили не смотря на запрещение корана, однимъ словомъ, были ствснены Талиудомъ.

Аравійскіе евреи чаще имѣли сношенія съ магометанами и потому чаще вступали съ ними въ полемику о томъ, можеть ли еще существовать еврейство, или должно уступить мѣсто исламу. Чтобы съумѣть отвѣтить противникамъ, аравійскіе евреи должны были пріобрѣсть болѣе глубокія познанія въбибліи. Тогда-то они увидѣли, что многое, выдававшееся Талмудомъ и академіями за религіозныя предписанія, не существуеть въ библіи. Дабы уразумѣть необходимость талмудическихъ предписаній для сохраненія еврейства, требовалась большая прозорливость, нежели та, какою обладали евреи

съ арабскими возгрѣніями. Но, какая бы ни была причина отвращенія къ талмудическимъ предписаніямъ, достовѣрно то, что оно впервые возникло въ нѣдрахъ еврейско-арабской колоніи въ Сиріи или въ Иракѣ, и отгуда уже, вѣроятно, распространилось въ другія общины. Одинъ, вполнѣ достовѣрный источникъ говоритъ, что въ началѣ VIII вѣка многіе евреи въ Сиріи легко склонились къ отреченію отъ талмудическаго еврейства и къ признанію только библейскихъ предписаній.

Зачинщикомъ былъ нъкто Серене 1) (Серенусъ), родомъ сиріецъ, выдававшій себя за Мессію (около 720). Онъ объщаль возвратить евреямь Ханаань и, разумьется, сперва изгнать оттуда магометанъ. Быть можетъ, фанатическій калифъ Омаръ II (717-720) далъ поводъ къ попыткъ возвратить давно утраченную самостоятельность. Этотъ государь, возведенный на престоль интригами ревностнаго читателя корана, возстановилъ ограничительные законы своего предшественника, Омара I (Омаровъ завътъ, см. стр. 124), которые въ правленіе мудрыхъ Омеядовъ пришли въ забвеніе. По вступленіи на престоль, онъ написаль къ областнымъ правителямъ: «Не разрушайте ни церквей, ни синагогъ, но не дозволяйте строить новыя въ своей области» 2). Омаръ занялся обращениемъ иновърцевъ къ исламу, объщалъ новообращеннымъ выгодныя льготы и принуждалъ также христіанъ ) и, конечно, евреевъ къ принятію ислама. Выть можетъ, по этой причинъ евреи были склонны примкнуть въ лже-Мессіи и повърить его объщанію возвратить имъ свободу въ землъ ихъ отцевъ и уничтожить ихъ враговъ. На своемъ знамени Серене паписалъ разръшение отъ талмудическихъ предписаній. Онъ установиль вторые дни праздниковъ, отмънилъ предписанныя формулы молитвъ и талмудические законы о пищъ, дозволилъ пить вино неевреевъ,

<sup>1)</sup> Сравн. Замъч. 14.

<sup>2)</sup> Beilig Chalifen, I, 583.

<sup>3)</sup> Theophanes Chronographia, I, 614.

заключать браки въ воспрещенныхъ Талмудомъ степеняхъ родства и безъ контракта. Это ангиталмудическое направленіо пріобрѣло ему, безъ сомнѣнія, многочисленныхъ приверженцевъ.

Молва о Серене достигла до Испаніи, и евреи сей страны ръшили покинуть свое имущество и послъдовать за мнимымъ Мессіей. Едва прошло десять лётъ съ того времени, какъ завоеваніе Испаніи магометанами освободило тамошнихъ евреевъ отъ вестготскаго ига, и уже евреи, по крайней мѣрѣ ихъ большинство, желали опять покинуть только-что обрътенное ими вновь отечество 1). Кажется, они были недовольны господствомъ и управленіемъ магометанскихъ намъстниковъ. Оказавъ арабамъ существенныя услуги при завоеваніи полуострова, евреи по тому самому могли ожидать особенныхъ льготъ и отличій; но, вмёсто этого, подвергались, какъ и христіане, различнымъ притесненіямъ. Двимми, плательщики податей, должны были удовлетворять четыре инстанціи: сборщиковъ, обращавшихся съ ними не совствиъ ласково; испанскаго нам'встника (Абд'улазиса, сына Музы, перваго завоевателя, а потомъ его двоюроднаго брата, Аюба), вымогавшаго несмътныя сумны; далье, африканскихъ намъстниковъ, которынъ была подчинена Испанія, и которые также хотъли получить себъ долю изъ сокровищъ страны; наконецъ, самого калифа, который считалъ полуостровъ только богатъйшинъ денежнымъ источникомъ. Поэтому, когда еврейскій глава одного варварійскаго племени, происходившаго отъ евреевъ, поднялъ знамя возстанія противъ жестокаго намъстника, Алгорра (718), къ нему примкнули многіе испанскіе евреи. Этого главу звали Кауланъ ал-Ягуди. Онъ съумълъ держаться нъкоторое время въ Аррагоніи и Каталоніи противъ магометанскаго войска. Наконецъ Кауланъ былъ разбитъ и казненъ, а приверженцы его разсъяны<sup>2</sup>). Изму-

<sup>1) 3</sup>amta. 14.

<sup>2)</sup> Don Faustino Bourbon: Cartas para illustrar la historia de Espana arabe Ba Gayangos history of the mahometan empire in Spain, T. II, crp. 410, примъч. 1.

ченные вымогательствомъ, испанскіе евреи, учавствовавшіе въ бунтъ Каулана, были, конечно, жестоко наказаны за это намъстникомъ. По этой причинъ многіе, въроятно, ръшили послъдовать за сирійскимъ мессіей и покинуть свое недвижимое имъніе. Намъстникъ Анбаза (Амбица) взялъ тогда въ казну (721) имънія выселившихся евреевъ 1).

Конецъ Серене былъ, какъ онъ того и заслуживалъ, бъдственный. Его поймали и представили преемнику Омара, калифу Іезиду, который прекратиль его мессіанскія объщанія. Ісзидъ предложиль ему лукавые вопросы, на которые тотъ не могъ отвъчать. Но говорять, будто Серене заявиль калифу, что не имълъ серьезнаго намъренія и хотълъ только одурачить евреевъ. Калифъ передалъ его евреямъ для суда. Многіе изъ его приверженцевъ, раскаявшись въ своемъ легковъріи, хотъли снова вступить въ общины, отъ которыхъ отпали вследствіе нарушенія талмудическихъ предписаній. Но сирійскія общины сомнівались въ томъ, слівдуетъ ли принять раскаивающихся въ свои нъдра и не должно ли обращаться съ ними какъ съ прозелитами. Поэтому общины обратились къ главъ пумбадитской академіи, Натронаи бенъ Нееміи <sup>2</sup>). Послъдній, прозывавшійся Маръ-Янка, быль преемникомъ Маръ-Рабіи (см. стр. 132) (719). Онъ породнился съ экзилархомъ Хаздаи и такъ строго обращался съ членами пумбадитской коллегіи, что они выселились и собрались вокругъ современнаго сурскаго гаона, по имени Якова изъ Нагаръ-Пакора 3). Неизвъстно, въ чемъ именно состояла строгость Натронаи. На запросъ о пріемѣ въ общины приверженцевъ Серене онъ отвъчалъ въ духъ кротости. Въ его отвътъ говорилось, что по законамъ Талмуда нътъ препятствія къ принятію ихъ въ общины, такъ какъ они должны считаться евреями, но обязаны публично въ синагогъ заявить о своемъ раскаяніи и покаяніи, объщать бла-

<sup>1)</sup> Замбу. 14.

<sup>2)</sup> Тамъ-же.

<sup>3)</sup> Посланія Шериры, стр. 49.

гочестиво жить по правиламъ Талмуда и во всякомъ случаъ должны подвергнуться бичеванію і). Въ то время были еще другіе в роотступники, которые не признавали даже библейскихъ предписаній, субботы, законовь о закланіи животныхъ, воспрещенія потреблять кровь и заключать брачные союзы между родственниками. Неизвъстно, однако, въ какой именно странъ жили эти отщепенцы, отпавшіе совершенно отъ еврейства и непринявшіе ни христіанства, ни ислама. Кажется, они уже давно пребывали въ своемъ отступничествъ, ибо нъкоторые изъ ихъ сыновъ раскаялись и хотъли снова обратиться къ еврейству. Такъ какъ старшины общины не знали, следуеть ли считать ихъ за іудеевь, то и обратились съ запросомъ къ Натронаи, который опять решилъ въ духе кротости: «Справедливъе принять ихъ подъ сънь Бога, нежели оттолкнуть». Только родившіеся отъ браковъ въ запрещенныхъ степеняхъ родства долженствовали считаться незаконнорожденными 3).

Около этого времени евреи Византійской имперіи потерпъли жестокое гоненіе, отъ котораго долго не могли оправиться. Оно было воздвигнуто императоромъ, отъ котораго
евреи всего менъе могли ожидать преслъдованія. Левъ Исаврянинъ, грубый крестьянскій сынъ, воздвигъ иконоборство.
Духовенство отнеслось къ нему, какъ къ еретику и іудею;
поэтому Левъ, желая доказать свое правовъріе, началъ преслъдовать еретиковъ и евреевъ. Онъ издалъ указъ, чтобы
всъ евреи въ Византійской имперіи и остатокъ монтанистовъ въ Малой Азіи приняли, подъ страхомъ тяжкаго наказанія, греческое въроисповъданіе (723). Вслъдствіе этого
многіе евреи окрестились въ своей
въръ, чъмъ монтанисты, которые собрались въ своей
въръ, чъмъ монтанисты, которые собрались въ своей
полагали, что, по миновеніи грозы, имъ будетъ дозволено

<sup>1)</sup> Замѣч. 14.

<sup>2)</sup> Responsa Gaonim Schaare Zedek, стр. 24 а, № 7.

<sup>3)</sup> Theophanes Chronographia, I, crp. 617. Cedrenus historiarum compendium, I, 793.

вернуться къ еврейству. Поэтому они только для вида приняли христіанство и продолжали втайнъ соблюдать еврейскіе обряды, но тъмъ самымъ навлекли на себя новое гоненіе. Такимъ образомъ евреи падали мало по малу среди непрерывныхъ преслъдованій и наконецъ исчезли на нъкоторое время изъ исторіи.

Однако многіе византійскіе евреи избавились отъ крещенія: они покинули страну своихъ предковъ еще до начала гоненія. Малоазіатскіе евреи избрали своимъ мѣстожительствомъ Киммерійскій или Таврическій полуостровъ (Крымъ). Хотя здёсь жили нецивилизованные идолопоклонническіе народы скиоскаго, финискаго и славянскаго происхожденія, аланы, болгары, хазары, улцингуры и остатки готовъ, но эти народы не претендовали на то, что по сосъдству съ ними селились люди другой націи и съ инымъ въроисповъданіемъ. Поэтому возникли еврейскія общины на берегу Чернаго моря и пролива въ Өеодосіи (Каффѣ), внутри страны въ Кареонполисъ (Сулхатъ, Солгатъ, нынъ Эски-Крымъ) у подошвы Агирмійскаго горнаго хребта, потомъ въ Фанагоріи (теперь Тамань) и въ противолежащемъ Боспоръ (Керчь), который евреи называли Сефарадъ '). Изъ Крыма византійскіе евреи распространились на Кавказъ и въ гостепріимныя страны хазаръ на западномъ берегу Каспійскаго моря и при устьъ Волги (Атель). Еврейскія общины возникли въ Бердаа (Дербандъ), у аланскихъ воротъ, въ Семендерѣ (Таки), обѣ у Ка-спійскаго моря, и наконецъ въ Балангіарѣ, хазарской столицъ. Переселившіеся сюда византійскій евреи пріобръли вскоръ своею дъятельностью, ловкостью и прозорливостью вліяніе на варварскіе народы и подготовили славное историческое событіе.

Прошло не болъе тридцати лътъ со времени погибели лже-мессіи Серене, какъ началось на другой сценъ новое антиталмудическое движеніе, сопровождавшееся явленіемъ лже-мессіи. Оно было вызвано мечтательнымъ и воинствен-

<sup>1)</sup> Сравн. Замѣч. 2, 3.

нымъ человъкомъ, Обадіей (Обеидъ-Аллахъ) Абу-Иза бенъ Истакъ изъ песидскаго города Исфагани 1). Онъ не былъ невъждой, понималь Библію и Талмудь и могь изящно излагать свои мысли. Говорять, неожиданное выздоровление отъ. сыпи внушило ему мысль о томъ, что онъ будто бы предназначенъ для совершенія великаго дъла. Однако Абу-Иза не выдаваль себя прямо за Мессію, но лишь за его предтечу и провозвъстника (Даи), долженствующаго уготовать ему путь. Онъ вообще имълъ своеобразное понятіе о предтечъ Мессіи, именно, полагалъ, что должно быть пять предтечъ, изъ коихъ каждый последующій совершеннее предыдущаго. Себя самого Абу-Иза считалъ последнимъ и совершеннъйшимъ предтечей, равнымъ по достоинству Мессіи. Онъ серьезно върилъ въ свое призваніе и объявилъ, что Вогъ возставилъ его для освобожденія еврейскаго племени отъ ига народовъ и неправедныхъ властелиновъ.

Исфаганскій предтеча нашель много послѣдователей; говорять, около него собралось 10000 евреевь, чтобы помогать ему въ дѣлѣ освобожденія. Абу-Иза объясняль имъ еврейство, уклоняясь отъ общепринятаго толкованія; неизвѣстно однако, въ чемъ именно состояли эти уклоненія. Онъ совершенно отмѣниль разводь и не допускаль его даже въ случаѣ прелюбодѣянія одного изъ супруговъ. Къ тремъ ежедневнымъ моленіямъ онъ прибавиль еще четыре, опираясь на стихъ псалма: «Седмерицею днемъ хвалихъ тя»³); однако удержалъ предписанныя талмудическія формулы молитвъ и не коснулся установленнаго календаря. Свою странную религіозную систему онъ изложилъ въ сочиненіи, въ которомъ воспретилъ своимъ приверженцамъ употребленіе мяса и вина, но объявилъ жертвенный культъ отмѣненнымъ.

Абу-Иза хотълъ совершить вооруженною рукою дъло мессіанскаго освобожденія и превратилъ своихъ приверженцевъ въ воиновъ, впереди которыхъ ъхалъ верхомъ, подобно пол-

<sup>1)</sup> Все, относящееся къ нему, см. въ Замѣч. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Псаломъ 118.

ководцу. Нельзя было выбрать болье благопріятнаго времени для освобожденія посредствомъ войны. Во всъхъ провинціяхъ магометанскаго царства вспыхивали возмущенія противъ последняго калифа изъ дома Омеядовъ, Мервана II. Честолюбивые нам'єстники, недовольные приверженцы партій, крамольные харигиты, желавшіе завоевать калифать для потомковъ Али, и наконецъ Аббасиды, которые съ своей стороны также заявляли притязаніе на престоль, — всв эти враждебные элементы соединились на пагубу Омеядовъ и превратили общирныя пространства въ арену для дикихъ страстей. Въ это смутное время, именно когда Абу-Мослимъ, эмиссаръ Аббассидовъ, водрузилъ въ Хоразанъ (конецъ 747) знамя возстанія, тогда, кажется, и Абу-Иза началь въ области Исфагани свое дъло освобожденія и могь продолжать его среди смутъ, наступившихъ послъ жестокаго пораженія войскъ Мервана (на Евфратъ, близь Кербелы, въ Августъ 749) и самого калифа (при ръкъ Цабъ), который бъжалъ потомъ изъ страны въ страну, не находя нигдъ приверженцевъ и помощниковъ. Наконецъ, несчастный Мерванъ, бъжавшій чрезъ Сирію и Палестину въ Египетъ, быль здёсь убить (Августъ 750), и черное знамя Аббассидовъ одержало побъду надъ знаменемъ Омеядовъ 1). Аббассидъ Абдалла и его полководцы преследовали мечемъ и огнемъ членовъ дома Омеядовъ и ихъ приверженцевъ; поэтому Абдалла былъ прозванъ Алсаффа (кровопійца).

Вслѣдъ за паденіемъ Мервана началось въ Палестинѣ мессіанское движеніе, ибо думали, что смуты низвергнутъ магометанское царство. Тогда явилось въ Палестинѣ сочиненіе съ загадочною таинственною формой, которое имѣло цѣлію пробудить надежду на скорое избавленіе грядущимъ Мессіей. Мнѣнія этого мистическаго сочиненія, послужившаго образцомъ для позднѣйшихъ произведеній подобнаго рода, заслуживаютъ подробнаго изложенія<sup>2</sup>). Гласъ съ неба воз-

«ИСТОРІЯ ЕВРЕКВЪ».

<sup>1)</sup> Вейля Chalifen, I, 697 и след.

<sup>2)</sup> Подробности объ этомъ апокалипсисъ см. въ Замъч. 16.

въщаетъ танаиту Р. Симону бенъ Іохаи, являющемуся въ сагъ чудеснымъ человъкомъ, о наступающемъ избавлении со всъми его знаменіями. По истеченіи года, проведеннаго имъ въ пещеръ, въ которой онъ скрывался отъ римскаго преслъдованія, началось мистическое пареніе; Симонъ бенъ Іохаи провель сорокь дней и ночей въ молите объ открытіи ему «тайнъ конца міра» и удостоился слѣдующаго откровенія: владычество сыновъ Измаила дастъ могущественнаго врага эдомскому (римскому) царству. Затъмъ Симону бенъ Іохаи были исчислены послъдовательно калифы, начиная съ Омара I, который построилъ мечеть на Храмовой горъ, и оканчивая последнимъ Омеядомъ, Мерваномъ, который названъ прямо по имени. Объ этомъ калифъ сказано: «Возстанетъ другой болье храбрый и болье воинственный царь (калифъ), и настанутъ смуты во дни его. И вотъ знаменіе: когда обрушится часть мечети въ Дамаскъ, тогда окончится его царствованіе, и разрушится царство Измаила, и это Мерванъ. Ибо до его времени герои Кедарса (арабы) были могущественны. Стверовосточный уголь (Хоразань) возстанеть противъ него, три большихъ его войска падутъ при Тигръ и Евфрать, онъ самъ убъжить, будеть поймань, мучимь и убить, а сыновья его будуть пов'вшены». Іордану суждено было окраситься отъ крови избіенныхъ Омеядовъ. «Тогда будетъ царствовать три мъсяца сильный царь (Аббассидъ Абдалла Абулаббасъ Алсаффа), и затъмъ злое царство (Римъ — Византія) будеть девять мѣсяцевь господствовать надъ Израилемь».

Далъе говорится: «Тогда пріидеть Мессія, сынъ Іосифа (изъ колъна Ефремова), отведеть израильтянъ въ Іерусалимъ, снова создастъ храмъ, возстановить жертвенный культъ, и небесный огнь (какъ во дни милости) пожреть жертву (въ концъ 751 года). Но возстанетъ злой царь, именемъ Армилосъ, съ плъшивою головой, маленькими глазами, проказою на челъ и съ глухимъ ухомъ Глухимъ ухомъ Армилосъ будетъ слушать голосъ человъколюбія, здоровымъ же ухомъ станетъ внимать голосу жестокости. Онъ — порожденіе сатаны и чернаго камня (который, какъ говоритъ сага, рожденъ дочерью

инператора Тиверія) 1). Армилось будеть воевать съ Мессіей. изъ кольна Ефремова и изгонить его вивств съ израильтянами изъ Іерусалима. Они проведутъ тогда сорокъ пять дней въ «пустынъ народовъ», питаясь травами и пустынными растеніями, искусятся и очистятся. Мессія изъ кольна Ефремова погибнеть отъ Армилоса, и Израиль оплачеть его смерть. Тогда пріидеть истинный Мессія изъ дома Давидова, но искушенный народъ не увъруетъ въ него, сочтетъ его за обманщика, ибо только что видёль погибель Мессіи, и насмется надъ нимъ. Но такъ какъ Израильтяне въ день скорби и нужды обратятся искренно къ Богу, то Онъ услышитъ ихъ и пошлеть Мессію на небесных облакахь. Сей Мессія побъдитъ Армилоса, собереть всего Израиля со всъхъ концевъ земли и отведеть въ Іерусалимъ. Хотя Святый Градъ, оскверненный владычествомъ неевреевъ, погибиетъ отъ пламени, однако Богъ пошлеть съ неба совсвиъ отстроенный Герусалимъ, блестящій, прекрасный, который будетъ манить народы. Также будеть послань съ неба и отстроенный храмь. Это счастливое мессіанское время продлится два тысячельтія, и затвиъ наступитъ день страшнаго суда. Небо и земля изивнятся, солнце и месяпь потухнуть, горы поколеблются, врата адовы растворятся, а также врата рая распахнутся, грешники внидуть въ первыя, а благочестивые во вторыя, тъ для въчнаго мученія, эти же для въчнаго блаженства». Таково откровеніе, полученное Р. Симономъ бенъ Іохаи отъ ангела Метаторона. Оно представляеть первую законченную картину мессіанскаго времени скорбей и блаженства.

Слъдовательно, творецъ этого апокалипсиса ожидалъ, что парство Мессіи наступитъ въ теченіе 751 года, вмъстъ съ паденіемъ Омеядовъ. Нельзя опредълить, имъетъ ли это провозвъстіе какое-либо соотношеніе съ появленіемъ Абу-Изы въ Персіи. Воинственный предтеча Мессіи защищался и въ царствованіе Абулаббаса, которое было неспокойно вслъдствіе непріятельскихъ дъйствій Мервановыхъ полководцевъ

<sup>1)</sup> Тамъ-же.

(750-754). Но Абу-Иза, кажется, не считаль себя въ безопасности въ Персіи и направился съ своими приверженцами на съверъ, въ страну Раи. Своимъ приверженцамъ Абу-Иза говорилъ, что хочеть сделать евреевъ этой страны, происходившихъ отъ сыновей Mouces (Bene-Mosché), участниками въ дълъ освобожденія, въ сущности же выборъ этой мъстности былъ тактикой. Здъсь глава мятежниковъ, гебръ Синбадъ, командовалъ 60-тысячнымъ войскомъ и оказывалъ упорное сопротивленіе калифу Абу-Джіафару Алманзуру. брату и преемнику перваго Аббассида. Следовательно, Абу-Иза могъ дъйствовать здёсь или въ качестве сторонника Синбада, или на собственный счеть и страхъ. Но войско Синбада было разбито, и наступила очередь евреевъ. Правда, они храбро защищались противъ арміи калифа. Приверженцы Абу-Изы разсказывали, что совершилось при этомъ нъчто чудесное, именно: ихъ предводитель провелъ миртовою палочкой черту вокругъ своихъ воиновъ и объявилъ, что они будуть непобъдимы, пока не выйдуть за эту черту. Самъ же на конъ выъхалъ за черту и побилъ много мусульманъ, пока наконецъ не палъ отъ удара меча (около 755). Воины его разсъялись; исфаганскіе евреи поплатились за возстаніе. Приверженцы сохранили о немъ память, конечно, не потому, что онъ былъ обманщикомъ, но потому, что дъйствовалъ сознательно. Они подъ именемъ Изавитовъ или Исфаганцевъ существовали еще въ десятомъ въкъ и составляли первую религіозную секту, отдълившуюся отъ еврейства со времени паденія іудейскаго государства. Изавиты жили согласно предписаніямъ своего Мессіи, соблюдали многое изъ талмудическаго еврейства и также отвергали многое 1).

Но въ центръ еврейско-религіозной жизни не замъчалось въ это время никакого необыкновеннаго движенія, все оставалось постарому. По смерти Натронаи Маръ-Янки (въ 730), при его преемникъ Ісгудъ, возвратились въ Пумбадиту выселившіеся члены. Экзилархъ Хаздаи также умеръ, и мъсто

<sup>1)</sup> Замвч. 16.

его занялъ сынъ его Соломонъ (730—761). Но въ Сурѣ, по смерти гаона Іакова, оказалось такъ мало способныхъ личностей, что экзилархъ былъ вынужденъ назначить гаономъ, вопреки обычаю, пумбадитца Маръ бенъ Самуила (733—751). При немъ и при его преемникѣ Мари Гакогенѣ (751—759), смѣнилось въ Пумбадитѣ четыре президента академіи 1), изъ которыхъ третій, Натрой Багдадскій, былъ противозаконно назначенъ экзилархомъ. Именно, преемничество принадлежало ученому Р. Ахаи изъ Шабхи, которому Натрой былъ подчиненъ во многихъ отношеніяхъ. Оскорбленный этимъ поступкомъ, Р. Ахаи переселился въ Палестину.

Всъ эти академические президенты перваго гаонскаго стольтія не отличились ничьмъ особеннымъ. Они действовали постарому, подобно своимъ предшественникамъ, сабуреямъ, толковали Талмудъ, руководили ежегодными собраніями и отвъчали на присылаемые вопросы. Даже благодарная хроника, добросовъстно сохранившая ихъ имена и продолжительность правленія, не можеть ничего сказать о какомълибо ихъ дъяніи. Только одно литературное произведеніе вышло изъ ихъ среды. Р. Ахаи, тотъ самый, который быль обойденъ при выборахъ въ президенты пумбадитской академіи и переселился въ Палестину, написаль 191 лекцію (760), соединивъ галаху и агаду и расположивъ по порядку чтеній изъ Пятикнижія. Каждая лекція начинается галахскими и агадскими предположениями, и къ нимъ присоединенъ вопросъ для практическихъ случаевъ, отвътъ на который доставляется богатымъ матеріаломъ Талмуда. Главному развитію вопроса предшествуеть благословеніе: «Да прославится имя Святаго, даровавшаго намъ чрезъ Моисея оору и законы для назиданія дома Израиля» 2). По причинъ изложенія въ форм' вопросовъ, которая вообще предпочиталась для лекцій и была употребительна въ акаденіяхъ, трудъ

<sup>1)</sup> Маръ-Іосифъ бенъ Хутанан, Самуилъ бенъ Мари, Маръ-Натрой Кагана бенъ Емуна и Авраамъ Кагана (739—761). Посланія Шериры, стр. 39.

<sup>9)</sup> Эта формула благословенія сохранилась вполнъ въ шеелтотъ № 1 и 64, невполнъ въ №№ 66, 121, 145, 154, 165, 166, 170.

Р. Ахан называется Шеелтотъ (вопросы). Онъ заключаетъ въ себѣ мало новаго и важнаго и только группируетъ соотносящееся, разсѣянное въ Талмудѣ, но никоимъ образомъ не можетъ служить компендіумомъ къ Талмуду. Языкъ еще вполнѣ безформенный. Шеелтотъ послужилъ образцомъ для позднѣйшихъ агадскихъ сборниковъ. Такъ, гаонскіе учители вращались въ ограниченномъ кругѣ и, повидимому, не предчувствовали, что внѣ этого круга происходило броженіе, угрожавшее лишить ихъ почвы.

## ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

## Возникновеніе караимства и его послѣдствія.

Ананъ бенъ Давидъ, основатель караимства; его говарищи и ученики. — Массореты. — Р. Іегудаи гаонъ. — Новыя отношенія между экзилархатомъ и гаонатомъ. — Хазары и обращеніе ихъ къ еврейству; ихъ царь Буланъ и его еврейскій учитель Исаакъ Зангари. — Карлъ Великій и евреи. — Луккская фамилія Калонимость въ Майнцъ. — Происхожденіе нъмецкихъ евреевъ. — Еврейскій посланникъ Исаакъ. — Р. Махиръ въ Нарбоннъ. — Враждебныя евреямъ условія жизни въ калифатъ. — Сагалъ Аль-Табари. — Іегуда Іудганъ персіянинъ и секта Іудганитовъ. — Веніаминъ Нагавенди и Макарінты. — Мистика о воплощеніи Бога (Schiur Komah). — Мистики въ академіяхъ. — Споры объ экзилархатъ и гаонатъ. — Караимство; Нисси бенъ Ноахъ. — Месви и Измаилъ и акбариты; Монсей Персіянинъ и Тифлиситы. — Монсей изъ Баальбека. — Непослъдовательность и затрудненія въ караимствъ.

## 761-840.

Историческіе роды, какъ и физическіе, рѣдко бываютъ безъ боли. Когда новое историческое событіе входить въ область совершившихся фактовъ, тогда нарушается существующее положение дълъ, потрясается излюбленная обычность и надламывается сила привычки. Прогрессъ въ исторіи немыслимь безь борьбы и противодъйствія. Неизбъжное потрясеніе существующаго порядка, какъ бы оно ни было болъзненно при началъ, оказывается даже полезнымъ для этого порядка, если только есть въ последнемъ здоровье и жизненность; оно разсъеваетъ туманъ, срываетъ покровъ и выставляеть въ яркомъ свете сущность, которой дотоле не видели и не знали. Реакція, эта соль исторіи, предохраняющая отъ гніенія, была чужда еврейской исторіи въ теченіе многихъ въковъ, и потому-то религіозная жизнь пришла въ застой и, такъ сказать, окаменъла. Христіанство первыхъ въковъ было для юдаизма такою солью: оно побудило евреевъ прилъпиться къ закону и опредълить религіознозаконное до самыхъ мельчайшихъ его подробностей. Талмудъ былъ продуктомъ этого реакціоннаго движенія; онъ сдълался единственнымъ авторитетомъ для еврейства и вытъснилъ Библію изъ памяти народа. Просвътлъніе духа, воспламененіе сердца глубоко-религіозное и вмъстъ съ тъмъ поэтическое чувство, которыми надъляло Св. Писаніе, утратились для общинъ и главныхъ представителей. Самое изученіе Талмуда; дъй-ствовавшее во времена аморовъ освъжающимъ и просвът-ляющимъ образомъ, низошло въ сабурейскую эпоху и въ первое гаонское стольтие на степень сухаго заучиванья наизусть и не оказывало плодотворнаго вліянія на духъ. Не доставало воздуха, который освъжиль - бы замкнутыя душныя пространства. Реакція противъ Талмуда, начатая двумя мессіанскими предшественниками, Серене и Абу-Изой, не оставила глубокихъ слъдовъ отчасти потому, что движение имъло мессіанско-мечтательный оттънокъ и оставило одно только разочарованіе, отчасти же потому, что было начато неизв'єстными личностями безъ всякаго въса и авторитета. Для поборанія односторонности, возстановленія Библіи въ ея правахъ и одухотворенія религіозной жизни, необходимо было, чтобы реакціонное направленіе, царствовавшее досель въ весьма ограниченныхъ кружкахъ, было выведено на болъе обширную арену здравомыслящимъ человъкомъ, который имълъ бы притомъ оффиціальный характеръ. Движеніе тогда только могло-бы проникнуть въ массы и дъйствовать животворно, когда совершалось-бы не въ отдаленномъ уголкъ, а въ центръ тогдашней еврейской жизни. Виновникомъ такого движенія быль сынь экзиларха изъ дома Бостанаи, и потому-то оно оказало столь долговременное вліяніе.

Экзилархъ Соломонъ, кажется, умеръ бездѣтнымъ (761—762), и санъ его долженъ былъ перейти къ его племяннику, Анану бенъ-Давиду. Біографія этого человѣка, оставившаго столь глубокій слѣдъ въ еврейской исторіи и основавшаго понынѣ существующую секту, совершенно неизвѣстна и вполнѣ оттѣснена на задній планъ наступившимъ впослѣдствіи раздѣ-

леніемъ на партіи. Между тъмъ какъ ученики Анана бенъ-Давида выставляли его благочестивымъ, святымъ человъкомъ. который «удостоился бы пророческаго дара, еслибъ жилъ въ эпоху существованія храма» 1), противники его не находили достаточно словъ, чтобы его унизить. По одному извъстію, за достовърность котораго нельзя поручиться, Ананъ жиль не въ Вавилоніи, но на дальнемъ Востокъ и явился въ Багдадъ лишь ко времени выборовъ 2). Однако и противники его сознаются, что онъ глубоко изучилъ Талмудъ и хорошо владель талмудическимъ слогомъ. Такъ же не подлежить сомнѣнію, что сынь экзиларха не признаваль религіознаго авторитета за многими опредъленіями Талмуда, и что его антиталмудическое направление было во всякомъ случав извъстно представителямъ объихъ академій, которые руководили выборомъ экзиларха. Тогда одновременно были гаонами два брата, сыновья Нахмана: Р. Гегудаи, Слепецъ, въ Сурв (759-762), и Р. Дудан въ Пумбадить (761-764). Оба брата и коллегіи ихъ соединились съ цълью устранить Анана отъ наслъдованія въ достоинствъ экзиларха и выбрать вмѣсто него младшаго брата его, Хананья (или Ахураи?). Но Ананъ имълъ, какъ и всякое высокопоставленное лице, много друзей. Надежда на экзилархатъ, которому были подчинены по крайней мъръ всъ еврейскія общины на Востокъ, могла привлечь на его сторону многихъ честолюбцевъ, корыстныхъ людей и тунеядцевъ. Но къ числу его сторонниковъ принадлежали также и тъ, которые болъе или менъе открыто не признавали талмудическаго еврейства истиннымъ и видъли въ Ананъ могучаго піонера. Преданіе сохранило имена троихъ его единомышленниковъ, быть-можетъ бывшихъ членами гаонской коллегіи: Р. Ефрема, Р. Елизы и Р. Хануки 3). Партія Анана не преминула употребить всѣ

<sup>1)</sup> Makrizi y S. de Sacy Chrestomatie arabe, I, 301 (2-е изданіе).

<sup>2)</sup> Тамъ же. Объ Ананъ, возникновенін карапиства и о доктринъ Анана. сравн. Замъч. 12, 2, 3 п Замъч. 17.

<sup>3)</sup> Памятная запись въ каранискомъ молитвенникъ и каталогъ каранискихъ авторитетовъ.

средства къ ходатайству за него предъ благоволившимъ въ нему калифомъ Абу-Джіафаромъ Алманзуромъ; но противная партія одержала верхъ. Говорятъ, что она умышляла на жизнь Анана и обвиняла его въ намъреніи произвесть возстаніе противъ калифа. Возможно, что Алманзуръ, принужденный въ началъ своего царствованія разсъять вооруженныя шайки Абу-Изы, возымълъ опасеніе, что и Ананъ будеть играть ту-же самую роль подъ тъмъ-же предлогомъ. Калифъ, говорятъ, посадилъ его въ тюрьму. Въ послъдней, какъ повъствуетъ сага, находился одинъ магометанинъ; оба они были присуждены къ висълицъ. Но магометанинъ посовътовалъ Анану заявить калифу, что онъ, Ананъ, принадлежить къ иной сектъ, чъмъ его брать Хананья. Алманзуръ возвратилъ ему свободу — по словамъ приверженцевъ, — потому что Ананъ снискалъ милость предъ калифомъ; по словамъ же противниковъ: ради богатыхъ подарковъ, — и дозволилъ ему и его приверженцамъ переселиться въ Палестину ·1).

Изъ всёхъ этихъ данныхъ достовърно только одно, именно, что Ананъ былъ вынужденъ оставить свое отечество и поселиться въ Палестинъ 2). Онъ построилъ въ Герусалимъ свою синагогу, существовавшую до эпохи перваго крестоваго похода. Достовърно также и то, что Ананъ, будучи обойденъ на выборахъ, благодаря стараніямъ гаоновъ, разгнъвался на гаонатъ и перенесъ свой гнъвъ также на Талмудъ, которому гаонатъ былъ обязанъ своимъ значеніемъ. Съ этого времени Ананъ обнаруживалъ непримиримую враждебность къ Талмуду и къ его носителямъ. Говорятъ, онъ сказалъ: желаю, чтобы всё приверженцы Талмуда находились въ моей утробъ; тогда я распоролъ-бы себъ животъ, дабы они умерли

<sup>1)</sup> Эліа бенъ Авраамъ Мисрахи и Пинскера Likute Kadmonijot, приложеніе 103, и у Simcha Lucki Orach Zadikim, edit. Wien, 19 a.

<sup>2)</sup> Что Іерусалимъ былъ главнымъ мѣстопребываніемъ караимства, это видно изъ словъ Нисси бенъ Ноахъ и Соломона бенъ Іерухамъ; это подтверждается также неправильною поправкой одного стараго переписчика Megillat Taanit, который слово акра (Сіонская крѣпость) поясняетъ: мѣсто караимовъ.

вивств со мною 1). Онъ находиль въ Талмудв все негоднымъ и хотель свести снова религіозную жизнь къ библейскимъ правиламъ. Онъ упрекалъ талмудистовъ въ искаженіи еврейетва и въ томъ, что они не только прибавили многое къ ооръ, но и отмънили еще больше, объявивши необязательнымъ то, что по буквальному смыслу Св. Писанія обязательно во всъ времена. Главнымъ правиломъ Анана было: «Ищите прилежно въ Св. Писаніи». По причинъ этого возврата къ Писанію (Mikrá), его религіозная система получила названіе «религіи Писанія» или караимства. Свои сомнѣнія о религіозныхъ предписаніяхъ и воспрещеніяхъ Ананъ изложиль въ трехъ сочиненіяхъ. Онъ написаль комментарій къ Пятикнижію, — конечно, древнъйшее произведение этого рода, — далье, сводъ религіозныхъ обязанностей и, наконецъ, сочиненіе подъ названіемъ Фадгалка; первыя два произведенія написаны на талмудической идіомь, а третье на арабскомъ языкъ.

Эти сочиненія Ананы єдѣлались жертвою времени; поэтому первоначальный характеръ караимства вообще неясенъ. Извѣстно только то, что основатель караимской секты, будучи враждебно настроенъ противъ Талмуда, скорѣе отягчилъ, чѣмъ облегчилъ религіозную жизнь, возстановилъ многое, что уже давно отброшено временемъ и нравами, и въсвоей слѣпой ревности унизить нѣсколько талмудическое истолкованіе закона, впаль въ смѣшныя преувеличенія. Однако онъ пользовался талмудическими или, правильнѣе сказать, мишнаитскими правилами объясненія, въ силу которыхъ онъ считалъ себя столь же уполномоченнымъ, какъ и древніе учители Мишны, создавать новые религіозные законы. Преобразованія коснулись главнѣйшимъ образомъ правилъ о праздникахъ, субботѣ, и законовъ о бракѣ и о пищѣ. — Ананъ отмѣнилъ праздничный календарь, введенный съ половины четвертаго столѣтія; но такъ какъ онъ для этого не имѣлъ

<sup>1)</sup> Сравн. Замъч. 2, 3, примъч. 1.

никакого библейскаго основанія, то быль вынуждень вернуться къ временамь втораго храма и Танаитовъ. Началом всяцевь не следовали одинь за другимь въ известномъ порядке, но определялись всякій разъ посредствомъ наблюденія новолунія. Високосные года не шли правильнымъ порядкомъ по истеченіи 19-летняго цикла, но обусловливались каждый разъ определеніемъ состоянія жатвы, именно, ячменной. Это было не самостоятельное нововведеніе, а скоре возстановленіе порядка, очевидно непригоднаго при разбросанности еврейскаго племени. Конечно, этотъ измененный календарь представляль мало затрудненій для Анана и его приверженцевъ въ Палестине, но доказываеть, что основатель караимства не обладаль прозорливостью. — Праздникъ Пятидесятницы онъ, по примеру древнихъ саддукеевъ, установиль отправлять въ пятидесятый день отъ субботы по пасхе.

Въ строгости соблюденія субботы Ананъ далеко оставиль за собою Талмудъ. Въ субботу нельзя принимать лекарство даже опасно больному, совершать обръзаніе, выходить изъ дома въ городъ съ еврейскимъ и нееврейскимъ населеніемъ, употреблять горячую пищу, зажигать или дозволять зажигать свъчи или огонь для предсубботняго вечера. Ананъ ввель обычай проводить субботній вечерь въ совершенной темнотъ. Всъ эти и многія другія стъснительныя постановленія онъ будто бы почерпаль изъ буквальнаго сиысла Св. Писанія. Ананъ чрезмірно усилиль строгость законовь о пищѣ и запретилъ вступать въ бракъ въ болѣе отдаленныхъ степеняхъ родства, такъ что считалъ кровоситенени бракъ дяди съ племянницею и бракъ двоюродныхъ родственниковъ. Что значать въ сравнени съ этою строгостью отмена тефиллина, праздничнаго букета во время Кущей, праздника свъчъ, установленнаго въ память гасманейской эпохи, и другихъ мелочей? Онъ, какъ совершенно справедливо замѣчали его противники, создаль новый и притомъ болье стеснительный Талмудъ 1). Ананъ придалъ религіозной жизни, съ

<sup>1)</sup> Natronaï Responsum въ Порядкъ молитвъ Саадін, цитов. у Пинскера Likute Kadmonijot, приложенія, стр. 189, І, примъч. 3.

одной стороны, мрачный характерь, а съ другой стороны, прозаическій оттънокъ. Онъ до такой степени прилъплялся къ буквъ, что предписывалъ готовить пасхальные опръсноки изъ ячменной муки, дабы они по веществу были «хлѣбомъ бъдности», и печь ихъ лишь предъ вечеромъ пасхи. Основатель караимства изгналь введенныя за несколько столетій предъ тъмъ формулы молитвъ, которыя отчасти употреблялись еще во храмъ и имъли священный характеръ; вмъстъ съ ними отмѣнилъ онъ также молитвы, сложенныя литургическими поэтами, которые открывали для новоеврейской поэзіи новые источники. Вивсто нихъ читались нараспввъ библейскіе отрывки, неотличавшіеся особеннымъ выборомъ. Такъ какъ евреи въ магометанскихъ странахъ имѣли свою отдъльную юрисдикцію, то нововведеніе Анана коснулось также гражданского права. Такъ, онъ въ противность Библіи установиль равноправность дочерей и сыновей относительно наслёдства, но отказаль супругу въ правъ наслёдованія послѣ жены.

Хотя Ананъ далъ сильный импульсъ изслъдованію Библіи, однако ни время, ни его умъ не могли создать здоровой, самостоятельной экзегетики. Чтобы дать основаніе своимъ нововведеніямъ, онъ самъ долженъ былъ прибъгать къ измышленіямъ, какія едва-ли позволяли себъ осмъиваемые имъ талмудисты. Отринувъ Талмудъ, онъ разрушилъ связь между настоящимъ и библейскимъ прошлымъ, и посмъялся надъ исторіей. Поэтому караимское еврейство лишено исторической почвы и натуральнаго развитія, все въ немъ искусственно и привито. Ананъ не обращалъ никакого вниманія на народные нравы и духъ. Вслъствіе того, что онъ долженъ быль основать и построить религіозную жизнь на изъясненіи Св. Писанія, караимство пріобръло шаткій характеръ. Болъе лучшее или болъе худшее объясненіе Св. Писанія могло смутить религіозную жизнь, сдълать законное незаконнымъ и наоборотъ. На сколько Ананъ не понималъ исторіи, на столько не имълъ и чувства поэзіи. Священно-пророческая и поэтическая литература служила ему лишь

для того, чтобы доказать тоть или другой законъ, то или другое религіозное предписаніе. Живому поэтическому стремленію онь преградиль доступь къ святынъ.

Но замѣчательно, что Ананъ и его послѣдователи ссылались, въ видахъ оппозиціи Талмуду, на Іисуса. По ихъ мнѣнію, Іисусъ былъ богобоязненный, святой человѣкъ, но не
можетъ быть признанъ ни за пророка, ни за основателя
новой, противоположной еврейству, религіи; онъ только подтвердилъ еору и отмѣнилъ людскія предписанія. Евангелія
не могутъ почитаться новымъ откровеніемъ или новымъ завѣтомъ, но лишь біографіею Іисуса и увѣщаніемъ жить согласно еорѣ. Вслѣдствіе этого Ананъ объявилъ, что евреи,
осудивши Іисуса, поступили несправедливо 1). Признавая
Іисуса, Ананъ признавалъ также Магомета пророкомъ для
арабовъ. Но ни Іисусъ, ни Магометъ не отмѣнили еоры,
такъ какъ она обязательна для всѣхъ временъ 2).

Нельзя теперь опредълить, какъ велико было число приверженцевъ Анана, послъдовавшихъ за нимъ въ изгнаніе. Его ученики называли себя, по имени его, Ананитами, а также караимами (Bene Mikrà), своимъ же противникамъ дали насмѣшливое названіе Раввинистовъ, т. е., приверженцевъ авторитета (Rabbanien, Ribbonin, Bene-Rab). Натянутость и раздражительность объихъ религіозныхъ партій были сначала необыкновенно сильны. Разумѣется, представители академій прокляли основателя и его послѣдователей и исключили изъ еврейства въ ихъ трапезѣ и даже избѣгали посѣщать въ субботу домъ раввиниста, ибо тамъ, по ихъ мнѣнію, осквернялась святость дня велико были называли

<sup>1)</sup> Шарастани въ переводъ Гаарбриккера, I, 253, отсюда Абулфеда въ Chréstomathie, arabe, par de Sacy, I, 326, и Makrizi, тамъ же 301. Сравн. въ Wolf bibliotheca hebraea, IV, 1086, цитату изъ караимскаго сочиненія.

<sup>2)</sup> Makrizi y Sacy, тамъ же 301.

<sup>3)</sup> Абу-Яковъ бенъ Бактеви у Пинскера, прилож. 75, и Посланія Абулсари Сагала, тамъ же, 37.

<sup>4)</sup> Видно изъ посланія Абулсари Сагала, Менагенъ Гиции, у Пинсвера,

караимовъ еретиками (Minim. Apikorsim), проповѣдывали противъ нихъ, преимущественно противъ сидѣнья въ темнотѣ въ субботній вечеръ¹), и не допускали приверженцевъ Анана къ совмѣстной молитвѣ. Караимы, съ своей стороны, не находили достаточно словъ для опозоренія обѣихъ акаденій и ихъ представителей. Они примѣняли къ нимъ слова пророка Захаріи о двухъ женахъ, которыя въ мѣшкѣ несли грѣхи въ Вавилонъ и тамъ устроили имъ гнѣздо³). «Двѣ женщины — это оба гаонскія мѣстопребыванія въ Сурѣ и Анбарѣ (Пумбадитѣ)». Эта насмѣшка, виновникомъ которой былъ Ананъ, сохранилась у караимовъ, и обѣ академіи назывались ими не иначе, какъ «двумя женщинами»²).

Такимъ образомъ, еврейское племя раздѣлилось въ третій разъ на два враждебныхъ лагеря. Какъ въ первыя времена существовали враждовавшія между собою Израильское и Іудейское царство, а въ эпоху втораго храма — фарисеи и саддукеи, такъ точно и теперь непріязненно относились другъ къ другу раввинисты и караимы. Іерусалимъ, пережившій много распрь своихъ сыновъ, снова сдѣлался театромъ борьбы братьевъ. Караимская община, отдѣлившаяся отъ общаго союза, признала Анана законнымъ экзилархомъ и упрочила этотъ почетный титулъ за нимъ и за его потомствомъ. Обѣ партіи старались увеличить раздѣлявшую ихъ пропасть.

Неизвъстно, сколько времени Ананъ управляль своею общиной. Его послъдователи оказали ему по смерти великую честь, именно, ввели въ субботнее богослужение заупокойную о немъ молитву. Они молились: «Помилуй, Боже, князя Анана, Божьяго человъка, который открылъ путь къ воръ, просвътилъ очи караимовъ, отклонилъ многихъ отъ гръха и указалъ намъ истинный путь. Даруй ему, Боже, мъсто рядомъ

тамъ же 60, Ісгуда Гадасси Eschkol № 179, и Simcha Luzki Orach Zadikim 19 a.

t) Срави. Tanchuma Noah, начало.

<sup>2) 3</sup>axapin 5, 6-11.

<sup>3)</sup> Срави. Замът. 12, примъч. 3.

съ семью разрядами, входящими въ рай». Эта молитва сохранилась у караимовъ до настоящаго времени 1). Но безпристрастной судъ не можетъ подтвердить этой хвалы, хотя бы вызванное Ананомъ раздвоеніе еврейства не вмѣнялось ему въ вину, ибо слъдствіемъ этого раздвоенія было развитіе іудейскаго ученія. Исторія не можеть признать за нимъ обширнаго ума. Ананъ не былъ глубокимъ мыслителемъ. Философскія познанія были ему совершенно чужды. Онъ имълъ столь недостаточное понятіе о душт, что, рабски придерживаясь буквы, считаль кровь ея мъстопребываніемь 2). Въ своей оппозиціи талмудическому еврейству онъ быль непоследователенъ. Онъ оставилъ въ силъ многіе религіозные законы, которые столь же мало, какъ и отвергнутыя имъ предписанія, имели Библію своимъ источникомъ, напр. закланіе животныхъ. Поэтому, если онъ и не коснулся того, что народъ почиталъ священнымъ, то всетаки его нововведение было неосновательно.

По смерти Анана караимская община возвела въ княжескій санъ его сына Саула. Послѣднему помогали ученики его отца, которые, — если не погрѣшаетъ караимское преданіе, — назывались: Р. Моха, Абигедоръ и Малихъ Армали (?) 3). Ученики Анана, называвшіе себя Ананитами, уклонились въ нѣкоторыхъ пунктахъ отъ ученія своего главы, именно, въ отношеніи узаконеннаго закланія птицъ. Ананъ, вѣроятно основываясь на одномъ библейскомъ изреченіи, утверждалъ, что слѣдуетъ закалывать птицъ съ затылка. Но его ученики отвергли это постановленіе и приняли раввинское 4). Такимъ образомъ уже по смерти Анана были потрясены основы религіозной жизни, которыя онъ хотѣлъ ей дать, и началось колебаніе, усиливавшееся съ каждымъ новымъ поколѣніемъ.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Каранискій молитвенникъ.

з) Сравн. Саадін Emunot, VI, 1.

<sup>3)</sup> Замъч. 17, II.

<sup>4)</sup> Тамъ-же.

Объ одномъ изъ учениковъ Анана, о вышеупомянутомъ Р. Мохъ, и сынъ послъдняго Р. Моисеъ, караимское преданіе говорить, что они ввели иную систему гласныхъ и удареній (780—8001), которая названа тиверіадскою и вѣроятно была подобна нынъ употребительной. Эти новые знаки для гласныхъ и для удареній сдівлались мало-по-малу господствующими и совершенно вытёснили старинный методъ ставить знаки гласныхъ надъ буквами. Нигдъ не сказано, что именно побудило обоихъ пунктаторовъ, отца и сына. ввести новую систему вмъсто употреблявшейся дотолъ вавилонской; быть можеть, причиною тому было также желаніе отличаться отъ раввинизма и въ этомъ отношеніи. Р. Моха и Р. Моисей причисляются къ массоретамъ (которые постановили точныя правила для ореографіи библейскаго текста) и признаются авторитетами. Кром'в нихъ прославились въ качествъ массоретовъ: Р. Іонаванъ, Р. Хабибъ и Р. Пин-хасъ, школьный старшина (Rosch-Jeschibah)<sup>1</sup>); но неизвъстно, были-ль они также караимами и въ какое время жили.

Между тыть какт караимы были необыкновенно діятельны на авторскомъ поприщі, занимались библейскою экзегетикой, еврейскою филологіей и массорой, раввинистскій кружокъ быль очень біденъ литературными произведеніями. Извістно только одно сочиненіе того времени. Вышеупомянутый Р. Ісгудай, сурскій гаонъ, написаль талмудическій компендіумъ подъ заглавіемъ «Твердая и краткая практика» (Halachot Ketuot или Kezubot). Но неизвістно, написаль-ли онъ его до появленія караймства или послі основанія этой секты. Въ своемъ сочиненій Ісгудай расположиль въ порядкі разсіянное въ Талмуді и, отбросивъ спорное, изложиль вкратці все принятое практикой. Судя по нікоторымъ отрывкамъ, Галахотъ Ісгудай быль написанъ на еврейскомъ языкі з). Это сочиненіе популяризовало Талмудь и сділало его понятнымъ для всякаго, почему проникло въ самыя от-

<sup>1)</sup> То-же замѣч.

<sup>2)</sup> О Halachot, Р. Іегудан сравн. критическую статью Луццато въ его Bet ha-Ozar, стр. 53 и след.

Digitized by Google

даленныя еврейскія общины и послужило образцомъ для позднівищихъ произведеній подобнаго рода, но потомъ было вытіснено и отмінено новійшими сочиненіями.

Возбужденныя караимами смуты содвиствовали также упадку уваженія къ экзиларху. До Анана, академіи съ ихъ коллегіями были, какъ выше сказано, подчинены экзиларху; главы школъ избирались или утверждались имъ и не имъли непосредственнаго вліянія на зам'вщеніе упразднившейся должности. Но такъ какъ гаонамъ удалось отстранить Анана отъ экзилархата, то они не выпустили этой силы изъ своихъ рукъ, но постарались проявить ее при следующихъ выборахъ князя изгнанія, уже по той причинъ, чтобы не допустить человъка съ караимскими убъжденіями стать во главъ еврейства. Экзилархать, наследственный со времень Востанаи, сделался избирательнымъ со времени Анана, и академические президенты руководили выборами. Послъ Хананья или Ахунаи (стр. 199), не болье какъ чрезъ десять льть по отпаденіи Анана отъ раввинизма, начадся опять споръ объ экзилархать нежду двумя претендентами: Саккаи бенъ-Ахунаи и Натронаи бенъ-Хабибаи. Послъдній быль при Ісгудаи членомъ коллегіи. Причина спора, продолжавшагося нъсколько лътъ, неизвъстна. Оба академические главы того времени. Малка бенъ-Аха пумбадитскій (771—73) и Ханинаи Кагана бенъ-Гуна сурскій (765—75), соединились съ цѣлью низвергнуть Натронаи, и достигли того, что въроятно калифъизгналь последняго изъ Вавилоніи. Натронаи переселился въ Магребъ (Каируанъ), въ которомъ со времени его основанія жила многочисленная еврейская община. Саккаи быль утвержденъ въ санъ экзиларха<sup>2</sup>). Экзилархатъ болъе и болъе приходиль въ зависимость отъ гаоната, который осуждаль на заточеніе неполюбившихся ему князей и неръдко отправ-

<sup>1)</sup> Раньше ихъ отправляли эти должности непосредственно послѣ обоихъ Нахманидовъ: Хананья бенъ-Мешаршая изъ Пумбадиты (764—771) и Ахунап Кагана бенъ-Папа (762—767); по посл. Шериры; сравн. объ этомъ Fränkels Monatsschrift, 1857. стр. 383 и слѣд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравн. Замъч. 12, 4.

ляль ихъ въ ссылку. Но такъ какъ экзилархи, достигнувъ власти, хотъли освободиться отъ зависимости, то въ результатъ получались столкновенія, которыя имъли самое дурное вліяніе на вавилонскія общины. — Кажется, что гаоны со времени основанія караимства занялись усердно одною изъ отраслей литературы, которою они дотолъ пренебрегали. Агада, или гомилетическое изукрашеніе библіи, процвътала до сихъ поръ только въ Іудеъ. Вышеупомянутый гаонъ Ханинаи Кагана, ученикъ Р. Іегудаи, предложилъ, сколько изъвъстно, въ первый разъ своимъ слушателямъ агадское истолкованіе вмъстъ съ галахотскимъ матеріяломъ. Ученикъ Р. Самуилъ собралъ изъ этихъ лекцій мидрашъ къ нъкоторымъ моисеевымъ книгамъ и назвалъ свой трудъ Есфа 1) (по первому стиху). Въроятно, въ это же время появились и другіе агадскіе сборники, какъ напр., Іеламдену (Тапсьита).

Послѣ Р. Ханинаи Каганы сурскимъ гаономъ былъ Мари Галеви бенъ-Мешаршая (775—778), преемникомъ котораго былъ Р. Вебаи Галеви бенъ-Абба (778—788). Ихъ пумбадитскими современниками были (послѣ Малки, содѣйствовавшаго болѣе другихъ низложенію экзиларха Натронаи) Рабба бенъ-Дудаи (773—782), который въ одномъ отношеніи былъ склоненъ къ караимской строгости и отклонился отъ Р. Іегудаи <sup>2</sup>); по смерти Раббы гаономъ былъ весьма недолго Шинуй, а потомъ Р. Ханинаи бенъ-Авраамъ Кагана (782). Между нимъ и тогдашнимъ экзилархомъ возникла, неизвѣстно за что, распря, которая повела къ тому, что гаонъ лишился своей должности и на его мѣсто былъ избранъ Гуна Маръ Галеви бенъ-Исаакъ (786).

Оба современные гаона, Р. Бебаи и Ханинаи, сдѣлали съ согласія экзиларха важное распоряженіе въ области гражданскаго права. Доселѣ ни кредиторы, ни вдова (по брачному контракту) не требовали долга съ наслѣдниковъ умер-

¹) Ялкуть въ внить Числъ, № 736, стр. 220 d. Срав. Раппорта въ Kerem Chemed, VI, стр. 241.

<sup>2)</sup> Сравн. Замвч. 23, II.

шаго. Сказанныя лица тогда только могли предъявлять искъ, когда наследники получали недвижимость. Но оба академическіе президента постановили, что наслідникъ, получая даже одну движимость, долженъ уплатить оставшиеся долги умершаго лица. Это постановленіе (787 года) было скрѣплено печатями экзиларха и гаоновъ и объявлено встмъ еврейскимъ общинамъ на Востокъ, съ тъмъ предвареніемъ, что судья, поступившій вопреки этому постановленію, будеть отрішень отъ должности 1). Кажется, причиною такого постановленія была потребность времени, такъ какъ предметъ владънія сдълался иной. Дотолъ евреи были владъльцами лавокъ, земледъльцами и скотоводами, теперь же они стали заниматься болье торговлею, которой благопріятствовала обширность магометанскаго міра, простиравшагося отъ Индіи до Геркулесовыхъ столбовъ. Въ прежнее время отецъ семейства оставляль въ наследство своимъ детямъ поземельную собственность, теперь же завъщаль имъ лишь капиталы. Поэтому распоряжение обоихъ гаоновъ, имъя въ виду перемъну предмета владънія, стремилось обезпечить уплату долговъ.

Почти одновременно съ основаніемъ караимства совершилось событіе, которое хотя имѣло небольшое вліяніе на развитіе еврейской исторіи, однако пробудило самосознаніе разсѣянныхъ іудеевъ и ободрило ихъ духъ. Языческій царь одного сѣвернаго варварскаго народа принялъ вмѣстѣ съ своимъ дворомъ еврейство. Хазары или козары<sup>2</sup>), финскій народъ,

<sup>1)</sup> Посланіе Шериры, стр. 39. Ittur ed. Venet., стр. 20а, 77d. Сравн. Frankels Monatsschrift 1857, стр. 339. Точная дата приведена Исаакомъ бенъ Реубеномъ Албаргелони (Schaare Schebuot, къ концу): селевкидовъ годъ 1098—787.

родственный съ болгарами, аварами, уграми или венграми, поселились, по распаденіи гуннскаго царства, на границъ Азіи и Европы. Они основали царство близь устья Волги (которую они назвали Итиль или Атель) у Каспійскаго моря, недалеко отъ нынъшней Астрахани, тамъ, гдъ теперь кочуютъ калмыки. По ихъ имени Каспійское море называлось Хазарскимъ. Ихъ цари, имъвшіе титутъ хакана, хагана, водили воинственных сыновъ степи отъ одной победы къ другой. Хазары навели такой ужасъ на Персію, что одинъ изъ персидскихъ царей, Хозру, построилъ для защиты отъ ихъ нападеній крыпкую стыну, которая запирала проходы между Кавказскими горами и моремъ. Но эти «врата вратъ» (Bab) al abwab, недалеко отъ Дербента) не долго были преградою для хазаръ. Послѣ паденія Персидскаго государства хазары перешли чрезъ Кавказскія горы, вторглись въ Арменію и завоевали Крымскій полуостровъ, который поэтому назывался нъкоторое время Хазаріей. Византійскіе императоры трепетали предъ хазарами, льстили имъ и платили дань, дабы усыпить ихъ страстное желаніе пограбить Константинополь. Болгары и другіе народы были вассалами хазаръ, кіевляне давали имъ ежегодно съ дыма по мечу и по шкуркъ. Съ арабами, съ которыми они сдълались мало по малу сосъдями, хазары вели кровопролитныя войны.

Хзаары занимались, кром'в войны, земледѣліемъ и скотоводствомъ. Они вели простой образъ жизни, питались рисомъ и рыбой и жили въ палаткахъ. Только у хагана былъ дворецъ на Волгъ. Хаганъ имълъ неограниченную власть надъсвоимъ народомъ, ибо, подобно далай-ламѣ, былъ обоготворяемъ. Если онъ осуждалъ кого-либо изъ своихъ подланныхъ

даніи имъ еврейства, и подтвердили свѣдѣнія, сообщаемыя еврейсвими источнивами: Ибнъ-Даудомъ и Істудой Галеви. Оба письма, — отъ хазарскаго царя и въ нему, — признаны во всѣхъ своихъ частяхъ историческими (Reinaud, Abulfeda, introduction, стр. 299. Vivien de St. Martin, les Khazars, mémoire lu à l'académie des inscriptions et des belles lettres, Paris, 1851). Сравн. Швейцера Südrussischen Völker; Carmoly, Itinéraires de la Terre Sainte, Bruxelles, 1847, des Kohozar, стр. 1—104.

на смерть, то последній самъ исполняль надъ собою этоть приговоръ. Дабы священная особа хагана не находилась въ постоянномъ соприкосновении съ государственными дълами, существоваль намъстник хагана или вице-король, имъвшій титулъ пегь (Peg или Peh). Мало по малу пеги сдѣлались истинными правителями хазарскаго царства, между тъмъ какъ хаганы постоянно пребывали въ гареив. Хазары, подобно своимъ сосъдямъ, болгарамъ и русскимъ, исповъдывали идолопоклонство, соединенное съ чувственностью и распутствомъ. Съ исламомъ и христіанствомъ они ознакомились чрезъ арабовъ и грековъ, которые пріважали въ столицу Балангаръ для обмъна продуктовъ своихъ странъ на дорогіе мъха. Въ Хазаріи поселилась также часть тъхъ еврейскихъ бъглецовъ, которые спаслись отъ преслъдованія за въру (стр. 188) въ царствование византийского императора Льва. Чрезъ этихъ греческихъ евреевъ хазары познакомились съ еврействомъ <sup>1</sup>). Хазарскій дворъ зналь и любиль евреевъ, какъ толмачей или торговцевъ, врачей или совътниковъ, и они-то возбудили въ воинственномъ хаганъ Буланъ любовь къ еврейству.

Но впослѣдствіи времени хазары имѣли лишь темное свѣдѣніе о причинѣ, побудившей ихъ предковъ къ принятію еврейства. Одинъ позднѣйшій хазарскій хаганъ разсказывалъ объ этомъ фактѣ слѣдующее: царь Буланъ возымѣлъ отвращеніе къ идолопоклонству и воспретилъ его въ своемъ царствѣ, не введя однако иной религіи. Сновидѣніе укрѣпило его въ желаніи имѣть лучшее вѣроисповѣданіе. Явившійся

<sup>1)</sup> Это извѣстіе передаетъ Ибнъ-Алатиръ (у Франа, стр. 597). По его переводу мѣсто это гласитъ: Refert Ibn-El Athir: imperatorem Constantinopolis, regnante Harun Raschidio, expulisse quidquid Judaeorum in ipsius regno. Hi quum Chazarorum terram se recepissent, populum experti essent socordem et simplicem, suam eis obtulere religionem, quam illi suis institutis sacris potiorem quum cognovissent, eam amplex aliquamdiu servabant. Также и Массуди. Въ этомъ рефератъ Массуди и Ибнъ-Алатира опибочна только дата. Ибо преслъдованіе евреевъ въ Византійской имперіи было не въ эпоху Аррашида, а раньше, въ царствованіе Льва Исаврянина, какъ это извѣстно изъ Өеофана и Цедренуса.

ему ангелъ объщалъ побъду надъ арабами и богатство, если онъ обратится къ истинному Богу. То же сновидение было и вице-королю. Когда же затемъ онъ одержалъ важную побъду надъ арабами и завоевалъ (731) армянскую кръпость Ардебиль 1), тогда Буланъ и петь решили формально обратиться къ юдаизму. Но калифъ и византійскій императоръ желали, чтобы хазарскій царь приняль ихъ религію и потому отправили къ Булану миссіонеровъ и пословъ съ граматами и богатыми подарками. Буланъ назначилъ быть въ его присутствіи религіозному диспуту между византійскимъ духовнымъ лицемъ, магометанскимъ улемой и еврейскимъ ученымъ. Представители трехъ религій долго спорили, но не могли убъдить ни другь друга, ни хагана, въ превосходствъ своей въры. Но Буланъ, замътивъ, что представители христіанства и магометанства ссылались на юдаизмъ, какъ на исходный пунктъ и основаніе своихъ религій, спросиль христіанина наединъ, какой въръ, — еврейской или магометанской, — онъ отдаетъ предпочтеніе. Христіанинъ возвеличилъ еврейство въ ущербъ исламу. Буланъ предложилъ подобный вопросъ улемъ, и улема сознался, что еврейство безконечно выше христіанства. Тогда Буланъ объявилъ посламъ калифа и императора, что онъ, услышавъ отъ противниковъ юдаизма безпристрастное признаніе превосходства этой религіи, остается при своемъ намъреніи обратиться къ іудейству, — и затъмъ совершиль надъ собою обрѣзаніе<sup>2</sup>). Еврейскій мудрець, содъйствовавшій обращенію Булана, назывался, говорять, Исаакомъ Зангари или Зингари<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> О завоеваніи Ардебиля говорится также въ письмѣ хазарскаго царя къ Хаздаи Ибнъ-Шапруту; тамъ сказано ארדול, и это служить точкою опоры для хронологіи. По арабскимъ писателямъ (у d'Hosson, peuples du Caucase, стр. 59, и у Дорна, Nachrichten über die Chazaren въ Mémoires des sciences politiques et historiques de St. P.-bourg, série VII, 1844, стр. 445 и слѣд.), завоеваніе Ардебиля совершилось въ 731 г. Это согласуется съ словами Істуды Галеви, который говоритъ, что обращеніе Хазаръ къ еврейству произошло почти за 4 въка до написанія имъ своего сочиненія 1140, слѣдовательно около 740.

<sup>2)</sup> Письмо хазарскаго царя къ Хаздан Ибнъ-Шапруту. Подобный разсказъ находится у Аль-Бекри и приведенъ Дюфремери въ Journal asiatique, 1849.

<sup>3)</sup> Названъ по имени впервые Нахмани (Colloquium, ed. Jellinek, стр. 14).

Выть-можеть обстоятельства, при которыхъ хаганъ приняль еврейскую религію, отличаются легендарнымь характеромъ, но фактъ подтверждается многими источниками и потому не можеть считаться сомнительнымъ. Витстъ съ Буланомъ обратились къ еврейству и вельможи, въ числѣ около четырехъ тысячъ. Мало по малу еврейская религія проникла въ народную массу, такъ что большинство городскихъ жителей исповъдывали юданзиъ, войско же состояло изъ магометанскихъ наемниковъ 1). Въ подвластной хагану общирной области были вассальные цари и, безъ сомнънія, нъкоторые изъ нихъ также приняли религію своего сюзерена. По крайней мъръ это извъстно о царъ области Семендера<sup>2</sup>) на западномъ берегу Каспійскаго моря (нынѣ Тарки). Въ первое время по введеніи, еврейская религія, віроятно, была усвоена хазарами лишь наружно и не могла имъть сильнаго вліянія на умъ и нравы. Только позднъйшій преемникъ Булана, носившій еврейское имя Обадья, отнесся серьезно къ іудейской религіи. Онъ приглашаль еврейскихь ученыхь въ свое царство, награждаль ихъ по царски, основываль храмы и училища, обучался самъ и обучалъ народъ Вибліи и Талмуду и ввелъ богослужение по образцу древнихъ общинъ<sup>8</sup>). Юдаизмъ оказалъ такое сильное вліяніе на умы этого нецивилизованнаго народа, что тъ изъ хазаръ, которые приняли еврейскую религію, бросили безнравственный обычай продавать своихъ родныхъ дётей въ неволю, тогда какъ остававшіеся язычниками хазары продолжали безъ зазрѣнія совѣсти

Ранопортъ ясно доказалъ (Kerem Chemed, V, стр. 197 и слъд.), что найденный въ Чуфъ-Кале въ Крыму надгробный камень Исаака Зангари не настоящій, и что поэтому митніе о принятіи Хазарами караниства неосновательно.

<sup>1)</sup> Ибиъ-Фоцланъ у Франа de chazaris, стр. 484. По Димешки всё Хазары были іуден, тамъ-же, 597: Chazari et rex eorum omnes Judaei. Другое изв'ястіе (тамъ-же) гласитъ: Chazari duabus nationibus constituuntur, militibus scilicet, qui mohammetani, et civibus, qui Judaei sunt.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ-же, стр. 615 и 617, по Ибнъ-Гаукалу. Разсказы магометанскихъ писателей о приняти Хазарами ислама, какъ напр., разсказъ Ибнъ-Алатира подъ 254 годомъ геджиры (= 868), относятся не къ сюзеренному государству, но къ вассальнымъ странамъ и пхъ царямъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Письмо хазарскаго царя.

вести этотъ постыдный торгъ 1). Послъ Обадья царствоваль еще длинный рядъ еврейскихъ хагановъ, ибо, въ силу основнаго закона, царемъ могло быть только лице, исповедывавшее еврейскую въру<sup>3</sup>). Ни Обадья, ни его преемники не относились враждебно въ нееврейскому населенію страны; последнее, напротивъ, пользовалось совершенною равноправностью. Учреждень быль высшій судь, состоявшій изъ семи судей, двухъ евреевъ для еврейскаго населенія, двухъ магометанъ и двухъ христіанъ для ихъ единов'єрцевъ, и одного язычника для русскихъ и болгаръ<sup>3</sup>). Каждый судился по своему закону. — Иноземные евреи даже не предчувствовали, что могущественное царство обратилось къ юдаизму; когда же до нихъ дошла неясная молва о томъ, тогда они подумали что Хазарія населена остатками прежнихъ десяти колънъ. Сага повъствуетъ: далеко, далеко за темными горами, за мрачнымъ Кавказомъ, живутъ истинные богопоклонники, святые мужи, потомки Авраама отъ племени Симеона и полуколена Манасіина, которые такъ могущественны, что двадцать пять народовъ платять имъ дань 4).

Въ то же время, во второй половинѣ восьмаго столѣтія. европейскіе евреи нѣсколько выступають изъ мрака, скрывавшаго ихъ въ теченіе вѣковъ. Пользуясь благоволеніемъ царствовавшихъ особъ, по крайней мѣрѣ не подвергаясь униженію и преслѣдованію, они достигли извѣстной степени культуры. Карлъ Великій, основатель франкской имперіи, которому Европа обязана возрожденіемъ и освобожденіемъ отъ варварства, также содѣйствовалъ умственному и общественному возвышенію евреевъ во Франціи и Германіи. Послѣ многихъ вѣковъ низости и посредственности явился истинный герой съ печатью генія, который умѣлъ не только одер-

<sup>1)</sup> Ибнъ-Гаукалъ (или Истакри) у Узелей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же.

<sup>3)</sup> Массуди, Истакри и Ибиъ-Фоцланъ говорять о девяти членахъ суда.

<sup>4)</sup> Элдадъ Данитъ, сравн. Замъч. 18, Targum къ хроникъ I, 5, 26. Іозинпонъ (лже-Іосифъ) с. 10. Два мнънія, одно правильное, признающее Хазаровъ прозедитами, и другое баснословное, считающее ихъ потомками десяти колънъ, сопоставлены въ брошюръ Scheerit Israel, с. 9.

живать побъды, но и съять съмена культуры и нравственности. Основавши Нъмецко-франкскую монархію, которая простиралась отъ океана до того берега Эльбы и отъ Средиземнаго моря до Нъмецкаго, Карлъ перенесъ въ Западную Европу центръ исторіи, находившійся дотоль въ Константинополь, на границъ Восточной Европы и Азіи. Хотя Карлъ быль охранителемь Церкви и помогаль основанию папскаго главенства, и хотя современный ему папа Адріанъ не питаль расположенія къ евреямъ и много разъ увіщаваль испанскихъ епископовъ удерживать христіанъ отъ сообщества съ евреями и арабами 1), однако императоръ Карлъ имълъ столь широкій взглядъ, что не могъ раздълять предубъжденія духовенства противъ евреевъ. Напротивъ, онъ не питалъ въ этомъ отношеніи никакихъ предразсудковъ. Первый франкскій императоръ, вопреки всвиъ церковнымъ и соборнымъ постановленіямъ, благопріятствоваль евреямъ въ своемъ государствъ и извлекаль пользу изъ одного, богатаго знаніями, еврея, который по распоряженію императора іздиль въ Сирію и привезъ въ Франкскую монархію произведенія Востока<sup>2</sup>). Если въ прежнее время государи наказывали евреевъ за покупку или принятіе въ залогъ церковныхъ сосудовъ, то Карлъ поступаль въ этомъ случат совершенно противоположно: налагалъ тяжкія наказанія на виновныхъ священно-и церковнослужителей и оправдываль евреевъ 3).

Конечно, благожелательство Карла Великаго къ евреямъ имъло въ своемъ основани желаніе расширить торговлю и умножить національныя богатства. Въ то время евреи были главными представителями всемірной торговли. Между тѣмъ какъ дворянство предавалось исключительно войнѣ, горожане — ремесламъ, а крестьяне, рабы, — земледѣлію, евреи, не служа подъ знаменемъ феодала и не владѣя ленами, зани-

<sup>1)</sup> Muratori rerum italicarum scriptores, T. III, 2, crp. 240, 277. Mansi concilia T. XII, 784, 814.

<sup>2)</sup> Monachus St. Gallensis de gestis Caroli magni, I, 18.

<sup>3)</sup> Capitularia Caroli въ Bouquet recueil, Т. V, стр. 679. Однако сравн. Capitularia въ Pertz leges, Т. I, стр. 194.

мались привозною и отвозною торговлею товарами и рабами, и оказываемая имъ Карломъ милость была въ нъкоторомъ смыслѣ привиллегію, данною торговой компаніи 1). Только въ торговлъ зерновымъ хлъбомъ и виномъ они были ограничены подобно остальнымь купцамъ, потому что императоръ считалъ позорнымъ занятіемъ полученіе барышей на жизненныхъ припасахъ. Если уже это улучшение матеріальнаго положенія евреевъ было прогрессомъ сравнительно съ ихъ ограниченіемъ въ эпоху Меровинговъ, Гунтрама и Дагобера, видъвшихъ въ евреяхъ только богоубійцъ, то Карлъ заботился также о поднятіи умственнаго уровня еврейскихъ жителей своего государства. Какъ онъ, въ видахъ просвъщенія німцевь и французовь, призваль изъ Италіи свідущихъ людей, такъ точно заботился о томъ, чтобы и евреи его государства усвоили высшую культуру. Поэтому онъ переселиль изъ Лукки въ Майнцъ<sup>2</sup>) ученое семейство Калонимосъ, отца, сына Моисея и племянниковъ, безъ сомнънія, съ цълью помочь невъжественности нъмецкихъ евреевъ. Сыны Іакова въ Германіи, подобно сынамъ Тевта, позже всёхъ другихъ освободились изъ-подъ ига варварства. Та самая Германія, которой нынь образованный мірь сь завистью отдаеть пальму первенства въ наукахъ, была во времена Карла гиъздомъ глубокаго невъжества не только на съверъ, гдъ пребывали грубые саксы подъ скипетромъ Витекинда, но и

<sup>1)</sup> Capitularia Caroli и его преемниковъ часто причисляють евреевъ къ negotiatores. Срав. Capitularia въ Pertz leges, стр. 114, № 4.

<sup>2)</sup> Іозуа Когенъ (Етек ha-Bacha, 13) положительно относить переседеніе дуквскихь фамилій въ Майнцъ во временамъ Карла Великаго. По Кармоли (Annalen, 1839, стр. 222) этотъ фактъ отнесенъ въ одномъ рукописномъ комментарія къ Махзору къ 719 году по разрушенін = 787 г. по Р. Х. Во всякомъ случав, 849 годъ по разрушеніи, приводимый Сол. Луріа (Responsa, № 29), ощибоченъ. Впрочемъ, большинство писателей говорятъ, что главою переселенцевъ былъ Калонимосъ Луккскій, а не Р. Моисей. Сравн. S. D. Luzzato: il Giudaismo illustrato, стр. 30 и слъд. Воспроизвесть генеалогію Калонимидовъ, чѣмъ мучили себя Рапопортъ и Цунцъ, значитъ предпринять Сизифовъ трудъ. Въ Германіи, Италіи и нижней Франціи было такъ много еврейскихъ ученыхъ съ именемъ Калонимосъ, что составленіе списка имъ и ихъ потомкамъ невозможно и вмѣстѣ съ тѣмъ съвершенно безполезно.

въ средне-рейнской области, соединявшейся съ франкскою монархіей.

Первое переселеніе евреевъ въ Германію скрыто въ непроницаемомъ мракъ. Если върить сагъ, то евреи поселились въ Ворисъ еще въ то время, когда Германія представляла первобытный лёсь и болота и была населена только дикими медвъдями. Сага повъствуетъ: незадолго до завоеванія Обътованной земли І. Навиномъ, когда Веніаминово кольно было почти уничтожено прочими кольнами за злодъяніе, совершенное надъ женщиною въ Гибеъ, тысяча веніамитовъ, спасаясь отъ різни, бізжала прямо въ Германію и основала общину въ Ворисв 1). — Впроченъ подобныя выдумки, имфвшія цфлью доказать древность общинъ, созданы не тщеславіемъ, но стремленіемъ къ самосохраненію. Когда вмѣняли нѣмецкимъ евреямъ въ вину распятіе Іисуса и выръзывали ихъ тысячами, какъ богоубійцъ, тогда они нашлись вынужденными придумать средство, чтобы отдёлаться отъ этого нельпаго обвиненія, и начали утверждать, что поселились въ немецкихъ областяхъ за много, много летъ до Рождества Христова. Вориская община говорила, будто во времена Ездры она получила изъ Іерусалима приглашеніе участвовать въ главныхъ празднествахъ въ храмъ, но она отвъчала, что основала на Рейнъ новый Герусалимъ и не хочеть знать стараго, какъ лишеннаго милости 3). Чтобы вполнъ оправдаться въ соучастіи въ распятіи Іисуса, изныслили письмо, будто-бы написанное въ то время къ Вормской, или Ульиской, или Регенсбургской общинь, и увъдомлявшее о событіяхъ въ жизни Іисуса 3). Если простительна ложь, то, конечно, подобная, имъющая цълью очистить отъ лживаго, извращеннаго и постыднаго обвиненія и спасти жизнь тысячь невинныхъ. Не болье достовърнымъ кажется мнъніе,

<sup>1)</sup> Д. Кимхи къ книгѣ Судей, 20, 15 «Мидрашъ». Хотя въ нашихъ изданіяхъ сказано, что Веніаминиты переселились въ Романію однако Ісхісль Гейльперинъ (Seder ha-Dorot) прочиталь «въ Германію и въ городъ Вормсъ».

<sup>2)</sup> Фалькъ Maasze Nissim.

<sup>3)</sup> Объ источникахъ, сообщающихъ подобныя письма, сравн. Fabricius Codex Apocryphus novi testamenti, Т. III, стр. 493 и слъд.

которое въ доказательство существованія еврейских общинъ въ Ворисъ въ первые въка по Р. Х. приводить затерявшіеся могильные памятники 1). По слованъ одной хроники, древнъйшіе евреи въ прирейнской области были потомками тъхъ легіонеровъ, которые участвовали въ сожженіи храма. Вангіоны выбрали себѣ красивѣйшихъ женщинъ изъ множежества пленных вереекъ, привели ихъ съ собою въ свои постоянныя жилища на берегахъ Рейна и Майна и удовлетворяли ими свою похоть. Дети, рожденныя оть германской и еврейской крови, были воспитаны матерями въ іудейской религів, ибо отцы ихъ мало о нихъ заботились. Эти-то дети и были первыми основателями еврейскихъ общинъ между Ворисомъ и Майномъ 3). Достовърныя свъдънія о пребываніи евреевь въ основанной римлянами Агриппиніевой колоніи (Кельнъ на Рейнъ) относятся лишь къ четвертому въку въку въ но подлежить сомнънію, удержались ли здъсь евреи во время переселенія народовъ. Конечно, нъмецкія общины должны считаться только колоніями французскихъ общинъ, съ которыми онъ въ подвластной Меровингамъ Австразіи терпъли одинаковую участь. Англійскіе евреи вышли также изъ Франціи и поселились въ Великобританіи не ранъе седьмаго въка 1). Правильное общинное устройство дано нъмецкимъ евреямъ, конечно, переселившеюся изъ Лукки фамиліею Калонимосъ.

Всемірная исторія говорить о посольствѣ Карла къ могущественному калифу Гаруну Ар-рашиду, которое справиль еврей Исаакъ (797). Хотя Исаакъ сперва играль роль тол-

<sup>1)</sup> Левисонъ, Epitaphien des Wormser Friedhofes, стр. 3. Древнъйшій изъ существующихъ вормскихъ надгробныхъ памятниковъ относится къ 1070 г., тамъ-же стр. 87. Цифра 900 на одномъ намогильномъ памятникъ явилась вслъдствіе неправильнаго чтенія, какъ доказалъ это Рапапортъ въ предисловіи къ эпитафіямъ Пражской общины Gal Ed. Равнымъ образомъ сомнительно, чтобы на одномъ памятникъ Пражскаго кладбища было выставлено число 780. Рапапортъ, тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шаабъ, Дипломатическая исторія майнцскихъ евреевъ, стр. 2.

<sup>3)</sup> Codex Theodosianus, L. XVI, T. 8, § 21.

<sup>1)</sup> Эдуардъ Гансъ въ Zunz' Zeitschrift, стр. 108.

мача при благородныхъ Ландфридѣ и Сигизмундѣ, однако былъ посвященъ въ дипломатическія тайны Карла. Поэтому, когда оба главные посла умерли на пути, онъ одинъ получилъ отвѣтную грамату и богатые подарки отъ калифа, и Карлъ принялъ его въ Аахенѣ на торжественной аудіенціи '). Говорятъ, Карлъ просилъ калифа чрезъ посла прислать ученаго еврея изъ Вавилоніи, и Гарунъ будто-бы отправилъ къ нему Р. Махира '), котораго императоръ поставилъ во главѣ нарбоннской еврейской общины. Махиръ, бывшій, подобно Калонимосу изъ Луки, родоначальникомъ ученаго потомства, основалъ въ Нарбоннѣ талмудическую академію.

Вследствіе своего благопріятнаго положенія въ немецкофранкской имперіи, въ которой они имѣли право владѣть полями и заниматься ремеслами и мореплаваніемъ, и не подвергались истязаніямъ ни отъ черни, ни отъ истинно благочестиваго германскаго духовенства, евреи могли отказаться отъ бродячей жизни и разсъяться по германскимъ провинціямъ. Въ девятомъ стольтіи они во множествъ жили въ Магдебургь, Мерзебургь и Регенсбургь в). Отсюда они проникали все далъе до Богеміи и Польши, до обитаемыхъ славянами странъ по ту сторону Одера. Однако Карлъ, при всемъ своемъ расположении къ евреямъ, не могъ, какъ и лучшіе люди среднихъ въковъ, считать ихъ совершенно равноправными съ христіанами. Пропасть, отделявшая христіанство отъ еврейства, была такъ велика, что преданный Церкви императоръ не могъ перескочить чрезъ нее. Карлъ допускаль различіе въ одномъ пунктъ между христіанами и евреями и увъковъчилъ его формулою присяги, которую должны были употреблять евреи, свидетельствуя противъ христіанина или обвиняя его. Еврей, присягая противъ христіанина, долженъ былъ осыпать себя щавелемъ, держать въ правой рукъ оору и, въ доказательство истинности своего

<sup>1)</sup> Eginhardi annales въ Pertż' Monumenta Germaniae, I, стр. 190, 353.

<sup>2)</sup> Zacuto Jochasin ed. Filipowski, crp. 84.

<sup>8)</sup> Объ источникахъ сравн. Ersch und Gruber Sect. 2, Т. XXVII, стр. 64 и сабд.

показанія, призывать на себя проказу Неэмана и наказаніе, постигшее участниковъ въ возстаніи Корея. Если не оказывалось еоры, то можно было замѣнить ее латинскою библіей 1). Впрочемъ, допущеніе евреевъ вообще къ присягъ противъ христіанъ не можетъ считаться смягченіемъ и уклоненіемъ отъ церковныхъ постановленій.

Событія на Восток' въ девятомъ в'єк' напомнили евреямъ самымъ непріятнымъ образомъ, что они должны ожидать униженія и гононія даже отъ лучшихъ государей. Время правленія аббасидскихъ калифовъ, Гаруна Ар-рашида и его сыновей, считается цветущею эпохою восточнаго калифата. И въ это именно время громко раздаются вопли евреевъ объ угнетеніи. Возможно, что Гарунъ, возобновивъ (807) Омаровъ законъ о христіанахъ (стр. 135), примънилъ его также къ евреямъ, предписывая имъ носить на платът желтую нашивку, какъ носили христіане синюю, и подпоясываться веревкой, а не поясомъ 3). По смерти Гаруна (809), когда его сыновья, Магометь Алеминъ и Абдалла Алмамунъ (между коими отецъ раздълилъ калифатъ), возжгли междусобную войну въ своемъ обширномъ государствъ, тогда сильно пострадали и евреи, именно, палестинскіе. Та же участь постигла и христіанъ. Грабежъ и рѣзея были обыкновенными явленіями въ теченіе четырехлѣтней распри между братьями (809-813). Бъдствія были такъ велики, что одинъ агадистъ того времени, основываясь на голось народа, признаваль ихъ знаменіями близкаго пришествія Мессіи. «Израиль можеть спастись только покаяніемь, а покаянію содійствують страданія, нужда, странствованіе и пость», утьшаль этоть ораторъ смущенную общину. Онъ видель въ междоусобице братьевъ - калифовъ 3) конецъ измаильтянскаго владычества

¹) Въ Pertz' Monumenta leges, I, 114. О формальностихъ при присягѣ въ гаонское время сравн. Respon. Gaonim Schaare Zedek, 76, № 22.

<sup>2)</sup> Befina Chalifengeschichte, II, 162, замъч. 1 по Ибнъ-Калдуну и Ибнъ-Алатиру.

<sup>3)</sup> Въ Frankels Monatsschrift, 1859, стр. 112, я обратилъ вниманіе на то, что агадско-мистическое сочиненіе Pirke di R' Elieser намежаеть (с. 30) на вла-

и близость царства Мессін. «Два брата будуть въ концѣ временъ царствовать надъ измаильтянами (магометанами); тогда процвѣтетъ отрасль Давидова, и въ дни этого царя Небесный Царь устроитъ царство, ему же не будетъ конца». «Богъ уничтожитъ сыновъ Исава (Византію), враговъ Израиля, а также сыновъ Измаила, противниковъ его». Однако это ожиданіе не сбылось, какъ и многія другія. Правда, междоусобица братьевъ потрясла калифатъ, но не разрушила его. Алеминъ былъ убитъ, и Алмамунъ сдѣлался единовластникомъ обширнаго государства.

Въ правление Алмамуна (813—833) процвътаетъ культура восточнаго калифата. Такъ какъ Алмамунъ следовалъ свободному религіозному направленію и преследоваль магометанское застойное правовъріе, то при немъ могли развиться науки и родъ философіи. Багдадъ, Кайруанъ въ сѣверной Африкъ и Неру въ Хоразанъ сдълались центрами всъхъ отраслей науки, какими Европа обладала только спустя много въковъ. Греческій духъ торжествоваль свое обновленіе въ арабской оболочкъ. Государственные мужи состязались о пальив учености съ людьми досуга и уединенія. Евреи не остались чужды этому стремленію къ наукт. Въдь, изслъдовать и рыться присуще ихъ натуръ. Они приняли большое участіе въ умственномъ движеніи, и многіе изъ ихъ трудовъ обратили на себя вниманіе арабовъ. Исторія арабской культуры занесла много еврейскихъ именъ на страницы своихъ летописей. Если сомнительно, что Машалла бенъ-Атари, занимавшійся астрономіей и астрологіей, и Іаковъ

дмичество двухъ братьевъ и написано въ ту эпоху, но что изъ этого еще нельзя заключить, чтобы въ него не вошли болѣе древнія агады. Въ той же главѣ приводится арабская сага о посѣщеніи Авраамомъ Измаила, и жены сего послѣдняго, носящія въ арабскихъ источникахъ у Табари и другихъ имена Wala и Sajjida, показываются въ Pirke di R' Elieser, одна Chadiga' первою женою Магомета, а другая Фатима, его любимою дочерью. Сага перешла изъ P. d. R' Elieser въ Таргумъ лже-Іонаевана. Въ той же главѣ сдѣланъ намекъ на сухопутную и морскую войну Рашида съ Византіей. Сравн. съ этимъ вышеприведен. сочин. Вейля, 156, и хронографію Өеофана, І, 714 и слѣд. О страданіяхъ, претерпѣнныхъ Израилемъ въ то время, упоминается въ гл. 32, 43, 48.

Ибнъ-Шеара 1), впервые принестій изъ Индіи въ калифатъ и переведтій математическія сочиненія, исповъдывали еврейскую религію, то, конечно, исповъдываль эту въру Сагаль-Ал-Табари, который пріобръль славу у арабовъ. Сагаль, по прозванію Раббанъ (раввинисть, знатокъ Талмуда), изъ Табаристана (у Каспійскаго моря, въ 800), прославился какъ врачъ и математикъ, перевель на арабскій языкъ Алмагестъ греческаго астронома Птоломея, основную книгу этой науки въ средніе въка, и первый указаль на лучепреломленіе 2). Его сынъ Абу-Сагаль Али (835—853) причисляется къ корифеямъ медицины; онъ быль учителемъ двухъ медицинскихъ авторитетовъ у арабовъ, Раци и Анцарби. Но Абу-Сагаль Али отрекся отъ еврейства, приняль исламъ и сдълался лейбъ-медикомъ и сановникомъ одного изъ калифовъ.

Мусульмане ревностнъе занимались религіозною наукою въ формъ религіозной философіи (Kalam), нежели медициной, математикой и астрономіей. На нее обращали такое же вниманіе, какъ и на государственныя дѣла, ибо она имѣла вліяніе на политику. Мусульманская религіозная философія обязана своимъ происхождениемъ неясности, двусмысленности и неопредъленности, присущихъ ея основной книгъ, корану. Рядомъ съ великою мыслію: «Нёть Бога, кромѣ Бога», мы находимъ въ коранв совершенно недостойныя и грубыя представленія Божества, какія могуть существовать только въ головъ сына пустыни, который не имълъ ни малъйшаго понятія о томъ, на сколько его мнимое откровение о Богъ исключаетъ идею величія Вожія. Истолкователи корана, желая примирить эти противоръчія, напали на мысли, которыя выходили далеко за предълы ограниченнаго кругозора магометанской религи. Многіе истолкователи (мутакаллимунъ) пришли, вследствіе раціональнаго объясненія, въ противортніе съ людьми, держав-

<sup>1)</sup> Mohammed b. Ishak въ Zeitschr. der deutsch-morgenländ. Gesellsch., 1859, стр. 630. Ibn-Esra въ Rossi manuscripti Codices hebraici codex 212.

<sup>2)</sup> Wüstenfeld's Geschichte der arabischen Aerzte und Naturforscher, crp. 20; сравн. Wenerich, de auctorum graecorum versionibus, crp. 228.

шимися буквальнаго смысла, и были обвинены послъдними въ еретичествъ. Вассилъ Ибнъ-Ата 750) и школа его (Мутацила т. е. отщепенцы, еретики) основали раціональную теологію. Мутацилиты учили абсолютному единству Божества и не допускали никакихъ опредъленныхъ свойствъ Бога, ибо при этихъ свойствахъ Божество представляется какъ бы раздробленнымъ и многоличнымъ. Далъе, они утверждали: такъ какъ на Востокъ върять въ предопредъление и такъ какъ существованіе посл'єдняго подтверждается кораномъ, то свободная воля человъка (Kadar) несовиъстима съ Божескимъ правосу-діемъ, награждающимъ добрыхъ и наказующимъ злыхъ. Эти и другіе догматы были высказаны мутацилитскими религіозными философами. Но они, хотя и вышли за предълы корана, были однако убъждены въ томъ, что еще стоятъ на его почвъ, и въ своемъ стремленіи согласовать свое ученіе съ грубыми изреченіями корана, примънили тоть же методъ, который употреблялся іудейско-александрійскими религіозными философами для примиренія библіи съ греческою философіей. Они придавали стихамъ аллегорическій смыслъ (Tawil). Чъмъ больше они знакомились съ міромъ греческой философіи, которую читали въ переводныхъ сочиненіяхъ, и чёмъ глубже казалось имъ противоръчіе между разумомъ и върой, тъмъ больше они прибъгали къ аллегорическому толкованію. Аллегорія должна была наполнить пропасть между раціональнымъ богопознаніемъ и темъ, какому учитъ коранъ. Раціональная мутацилитская теологія магометань, хотя и признаваемая сперва еретическою, пріобрѣла мало по малу господство; багдадскія и бассорскія школы оглашались ея ученіемъ. Калифъ Алмамунъ призналъ ее придворною теологіей и отринулъ прежнюю. наивную, религіозную систему.

Приверженцы правовърія пришли въ ужасъ оть этой свободы истолкованія, ибо буква корана принимала противоположный смыслъ, и наивная въра лишалась всякой почвы. Поэтому они строго придерживались буквы и прямаго смысла корана и отвергали аллегорическое объясненіе какъ ересь. Но нъкоторые изъ нихъ пошли еще дальше. Они принимали въ буквальномъ смыслѣ всѣ, находящіяся въ коранѣ или употребляеныя въ преданіи, выраженія о Богь, какъ бы ни были они грубы по смыслу, и создали совершенно недостойное ученіе о Богь. Откровеніе Магомета: «Господь встрытиль меня, протянуль мнь руку для привъта, взглянуль мнь въ лице, положиль руку между моими плечами, такъ что я ощутиль холодъ конца его пальцевъ, понималось правовърною школой (Миschabbiha, Mug'assimah) въ возмутительно буквальномъ смыслъ. Эта школа (антропоморфисты), нисколько не задумываясь, говорила: Вогъ имветъ образъ и тело съ членами; онъ вышиною въ семь пядей, если мерить его собственною пядью; пребываеть въ особенномъ мъсть, на престоль; движется, восходить и нисходить, почість и останавливается. Эти и еще грубъйшія описанія божества 1) употреблялись правовърными мусульманскими въроучителями, съ цёлью, заявить предъ раціоналистами о своей приверженности къ буквъ корана.

Восточные евреи пребывали въ такихъ тъсныхъ сношеніяхъ съ мусульманами, что упомянутое направленіе не могло ихъ не коснуться. Поэтому такія же явленія повторились въ еврейскомъ кружкъ, а разладъ между караимами и раввинистами содъйствовалъ перенесению магометанскихъ школьныхъ споровъ въ јудейство. Оффиціальные носители еврейства, сурская и пумбадитская коллегіи, держались, правда, вдали отъ этихъ споровъ. Будучи всецвло преданы Талмуду и его истолкованію, онъ сперва совстив не замізчали или не хотіли замътить сильнаго движенія умовъ. Но внъ коллегій умы вступили на ту же колею и повели еврейство къ новому очистительному процессу. Броженіе и волненіе были такія же, какъ въ эпоху гностиковъ; появлялись самыя странныя и прихотливыя сочетанія и образы; еврейскія возарѣнія сливались то съ греческими, то съ мусульманскими, то съ персидскими идеями. Слабый лучъ философіи, проникнувшій въ этотъ наивный, безсознательный, замкнутый міръ, ярко

<sup>1)</sup> Scharastani въ переводъ Гаарбриккера, I, 115 и слъд., 213, 214, и Frankels Monatsschrift, 1859, стр. 115 и слъд.

освътиль его. Вообще, каранны слъдовали мутацилитскому (раціональному) направленію, раввинисты же, державшіеся нелъпыхъ агадскихъ изреченій о Богь, признали, напротивъ, антинаучное направленіе (муг'ассимитское). Но такъ какъ религіовное зданіе въ каранискомъ кружкъ еще не было закончено, то въ нъдрахъ караниства образовались новыя секты съ своеобразными теоріями и съ уклоняющеюся религіозною практикой.

Іегуда Тудгганъ 1) Персъ изъ города Гамадана (800), первый, сколько изв'ястно, ввель въ еврейство мутацилитское направление магометанской теологии. Его противники сообщають, что онь сперва быль верблюжьимь пастухомь. Самь онъ выдаваль себя за предтечу Мессіи и, найдя послъдователей, предложиль имъ странное ученіе, которое будто-бы получиль чрезъ откровеніе. Въ противоположность традиціоннымъ мивніямъ, въ силу которыхъ надобно было понимать въ буквальномъ смысле библейскіе разсказы о действіяхъ и ощущеніяхъ божества, Іегуда Іудгганъ утверждаль: нельзя представлять себь божество въ чувственномъ и человъкоподобномъ образъ, ибо оно превыше всего созданнаго. Выраженія о немъ ооры слёдуеть понимать въ высокомъ аллегорическомъ сиыслъ. Равнымъ образомъ нельзя принимать, что Вогь въ силу своего всевъдънія и всемогущества предопредъляеть человъческія действія, ибо въ такомъ случать надобно будеть признать Божество виновникомъ гръховъ, и наказаніе за нихъ будеть поэтому несправедливостью. Скорве следуеть признать правосудіе Божіе за исходную точку и допустить, что человъкъ властенъ въ своихъ поступкахъ, имъетъ свободную волю и потому подлежитъ наказанію или наградь за свои действія. Істуда Гамаданскій, открывая съ этой стороны обширное поле, держался въ практическомъ отношении строгаго аскетизма. Его последователи воздерживались отъ мяса и вина, постились и много молились, но имъли нетвердыя мнънія о времени

<sup>1)</sup> Сравн. Замѣчан. 18, № 1.

праздииковъ. Ибо Іегуда утверждаль, что библія расположила праздники по солнечному году; поэтому, будеть столь же опибочно обращать вивств съ Ананомъ вниманіе только на лунный годь, сколько, следуя раввинистамь, сочетать обе годовыя формы. Подробности объ этомъ мутацилитско-аскетическомъ предтече Мессіи неизвёстны. Его последователи, существовавшіе еще долго въ виде особой секты подъ именемъ Іудгганнитовъ, такъ слепо веровали въ него, что утверждали, будто онъ не умеръ и явится опять, съ новымъ ученіемъ. Одинъ изъ его учениковъ, Мушка, хотелъ силою оружія принудить евреевъ къ принятію этого ученія. Онъ выступилъ съ толпою единомышленниковъ изъ Гамадана, но въ окрестностяхъ Кума (на востокъ отъ Гамадана, на югъ отъ Тегерана) былъ убитъ, — вероятно, мусульманами, — вивсте съ девятнадцатью товарищами.

Іегуда Іудгганъ придавалъ большую важность аскетической жизни, чтить философскому основанію еврейства, и потому быль скоръе основателемь секты, нежели религіознымь фидософомъ. Другой, современный ему, караимъ Веніаминъ бенъ-Моисей изъ Нагавенда (800-820) 1) укоренилъ между караимами мутацилитскую религіозную философію. Единовърцы Веніамина Нагавенди считали его авторитетомъ и чтили наравнъ съ Ананомъ, хотя онъ во многомъ отклонялся отъ последняго. Говорять, онь быль ученикь Ананова внука, караимскаго главы Іосіи. Веніаминъ былъ проникнутъ мутацилитскимъ ученіемъ. Онъ не допускаль не только чувственнаго и человъкоподобнаго изображенія Бога въ Св. Писаніи, но также откровенія и міросозданія. Онъ никакъ не могь примириться съ тъмъ, что духовное существо создало вещественный міръ, находится съ нимъ въ соприкосновеніи, явилось пространственно ограниченнымъ при Синайскомъ законодательствъ и произнесло слова. Чтобы не уронить высокой идеи о Богь и вивств съ темъ спасти оору, онъ приняль такія же представленія, какъ и Филонь Александрі-

<sup>1)</sup> Сравн. Замъчан. 17, III и 18, II.

ецъ. Вогъ создалъ непосредственно только духовный міръ и ангеловъ, вещественный же міръ созданъ однимъ изъ ангеловъ. Следовательно, надобно признавать Вога только посредственнымъ міросоздателемъ. Равнымъ образомъ откровеніе, Синайское законодательство и вдохновеніе пророковъ изошли отъ ангела. Конечно, буквальный смыслъ Св. Писанія прямо противоръчить этому положенію; но не слъдуеть понимать слова Св. Писанія въ ихъ буквальномъ значеніи, а надобно придавать имъ болѣе высокій смысль. Подобно тому, какъ калифъ посылаетъ въстника изъ среды его окружающихъ, даетъ ему приказанія, велитъ дъйствовать во имя его и такимъ образомъ отождествляется съ нимъ; въ такомъ точно смысль сльдуеть понимать отношение между Богомъ и ангеломъ, открывающимъ законъ. Если сказано: «Богъ создаль, Богь низшель, Богь явился», то все это надобно относить не къ нему непосредственно, но къ ангелу, который служить его представителемъ. Чрезъ восемь стольтій, слово (λόγος) Филона воскресло въ видъ ангела Нагавенди. Впрочемъ Веніаминъ не былъ глубокимъ мыслителемъ. О душъ онъ имълъ еще столь узкія понятія, что считаль извъстную часть тъла ея мъстопребываніемъ и полагаль, что адскія наказанія будуть примъняться не къ безсмертной душъ, но къ бренному тълу 1). Нъсколько учениковъ усвоили идеи Веніамина и (неизвъстно почему) назывались сектою Макарінтовъ или Маггарінтовъ 2).

Веніаминъ Нагавенди, значительно уклоняясь въ религіозно-философскомъ отношеніи отъ общепринятыхъ понятій еврейскаго въроученія, приближался къ раввинистамъ въ отношеніи ученія объ обязанностяхъ. Въ сочиненіи о законъ (Sefer dinim, или Maszet Benjamin) и въ другихъ своихъ сочиненіяхъ онъ отвергалъ многія изъ объясненій Анана и другихъ караимовъ и допускалъ, напротивъ, многія талмудическія опредъленія, предписывая караимамъ считать ихъ образцемъ или отвергать. Чтобы придать законамъ боль-

<sup>1)</sup> Saadia Emunot, VI, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Замъчан. 18, II.

шую силу, Веніаминъ Нагавенди ввелъ отлученіе, которое мало чемъ отличалось отъ раввинскаго. Если обвиняемая сторона не являлась по призыву и хотела избежать суда, то надобно было проклинать ее въ теченіе семи дней сряду и потомъ отлучить. Отлученіе состояло въ томъ, что ни одинъ членъ общины не сиблъ имъть снощеній съ отлученнымъ, привътствовать его, принимать отъ него что-либо; предписывалось вообще обращаться съ отлученнымъ, какъ съ умершимъ, пока онъ не раскается. Если онъ продолжалъ упорствовать послѣ отлученія, то слѣдовало предать его свѣтскому суду. Веніаминъ также твердо держался раввинскаго правила о томъ, что каждый еврей обязанъ представлять свой споръ на ръшение еврейскаго суда и не смълъ, подъ страхомъ наказанія, обращаться къ свётскому суду. — Хотя Веніаминъ Нагавенди въ н вкоторыхъ пунктахъ склонялся къ раввинизму, однако твердо держался караимскаго принципа о свободъ экзегетики. Нельзя подчиняться авторитетамъ, но должно слъдовать собственному убъжденію; сынъ долженъ уклоняться отъ отца, ученикъ отъ учителя, какъ скоро имъють основание для того. «Изслъдование есть долгъ, и ошибка въ изслъдованіи не есть гръхъ».

Подобно тому, какъ старовърческіе магометанскіе въроучители противодъйствовали крайнему раціонализму мутацилитовъ и впадали въ противоположную крайность, представляя Божество въ тълесномъ образъ и приписывая ему движенія и члены неслыханныхъ размъровъ: такъ точно поступали приверженцы древне-еврейскаго ученія, которые считали раціональныя нововведенія отщепенствомъ отъ юдаизма и дошли до нелъпаго представленія Божества въ тълесномъ образъ. Они понимали въ буквальномъ смыслъ библейскія выраженія: «десница, стопа, хожденіе и сидъніе Бога». Агадское объясненіе Св. Писанія, которое употребляетъ иногда образныя, осязательныя, принаровленныя къ понятіямъ толпы, выраженія, содъйствовало ихъ анти-еврейской теоріи. Эта теорія, созданная скудоумною головой, но привлекшая послъдователей таинственностью, начертываетъ образъ Божества членъ за членомъ, измѣряетъ его ростъ отъ головы до пятъ, говорить язычески о правомь и лѣвомь глазѣ Bora, объ его верхней и нижней губъ, о бородъ и прочихъ членахъ. Но чтобы не уронить величія Божія, она придаеть каждому члену неслыханные разміры и считаеть, что сділала вполні свое діло, говоря: миля, которою измітрялись части, далеко превосходить весь міръ (Schiur-Kamah). Такому разчлененному и обмфренному Божеству теорія даетъ семидворцевое жилище на небъ (Hechalot) и собственное хозяйство. Въ самомъ верхнемъ дворцъ сидитъ Вогъ на возвышенномъ престоль, объемь котораго также неизмъримо великъ. Престоль три раза въ день повергается предъ Богомъ, умоляетъ его и говорить: «Сядь на меня, ибо Твое бремя сладко мнв!» Эта воплощающая теорія населяеть дворцы миріадами ангедовъ, изъ коихъ нъкоторые названы именами, произвольно составленными изъ еврейскихъ словъ и чужестранныхъ, варварскихъ звуковъ. Она признаетъ высочайшимъ ангеломъ Метаторона и, по примъру иновърныхъ писателей (книги Еноха и книги Юбилеевъ), баснословить о немъ, будто этотъ ангель никто иной, какъ Енохъ или Генохъ, первоначально человъкъ, взятый Богомъ на небо и превращенный въ пылающій огонь. Теорія съ явственнымъ наслажденіемъ останавливается на описаніи этого измышленія бользненной фантазіи. Она не задумывается поставить его рядомъ съ Божествомъ и называть малымъ Богомъ. Съ другой стороны, она превращаеть Метаторона въ учителя, который ежедневно по нъсколько часовъ обучаетъ дътей, умершихъ безгръшными или только-что родившихся. Онъ одинъ обладаетъ всеми тайнами премудрости.

Эта теорія, составленная изъ неправильно-понятыхъ агадъ, еврейскихъ и магометанскихъ измышленій, окуталась таинственнымъ мракомъ и утверждала о себъ, что она есть откровеніе 1). Чтобы предупредить вопросъ, откуда она почерп-

<sup>1)</sup> Объ этомъ тайномъ ученіи сравн. Frankels Monatsschrift, 1859, стр. 67 и след., 103 и след., 141 и след.

нула эту позорную для еврейства, т. е., для Библіи и Талмуда, мудрость, теорія осылается на откровеніе свыше. Р. Измаиль, сынь первосвященника, будто быль, силою заклинаній, восхищенъ на небо, удостоенъ видіть Божіе хозяйство, беседоваль съ «ангеломъ лица», и наивыстій ангель Метаторонъ, по повельнію Божію, открыль ему объ образь Бога съ его размѣрами и еще о многомъ другомъ. Конечно, ангелы позавидовали тому, что сынъ персти удостоенъ столь великихъ, божественныхъ таинъ; но Богъ прикрикнулъ на ангеловъ и объявилъ имъ, что желаетъ открыть эти тайны Р. Измаилу и, вибств съ нимъ, его народу въ награду за върность во дни испытанія. Но вскоръ затьмъ говорится, что Моисей, къ зависти ангеловъ, получилъ это учение уже въ то время, когда восходилъ на небо для полученія еоры; но что онъ сообщилъ его лишь немногимъ, а не всему народу, почему ученіе это пришло въ забвеніе. Когда Р. Измаиль сообщиль это тайное учение своему другу Р. Акибъ, последній сильно обрадовался и сказаль, что занимающійся ежедневно этимъ ученіемъ получить блаженство въ будущей жизни.

Такъ какъ всякая, даже самая осязательная безсмыслица найдеть себв приверженцевь, если будеть проповедываться серьезно и настойчиво: то и вышесказанное тайное ученіе, ядромъ которому служило грубое понятіе о Богъ, нашло себъ послъдователей. Адепты его называли себя «людьми въры» (Ba'ale Emunot, также G'alutija?). Они хвалились, будто обладають средствомъ заглянуть въ домохозяйство Бога, и могутъ совершать чудеса при помощи извъстныхъ заклинаній, призыванія имени Божія и ангеловъ, чтенія извъстныхъ пъснопъній, соблюдая при томъ постъ и ведя аскетическую жизнь. Обладатели тайнаго ученія утверждали, будто знають чужія тайны, знають, гдв скрываются преступники, убійцы, воры, прелюбодьи, клеветники, знають вообще все скрытое въ тайнъ, какъ будто сами были всему очевидцами. Они хвалились, подобно эссеямъ, даромъ исцълять бользни, прогонять дикихъ звърей, укрощать бурю на моръ.

Они употребляли для этого амулеты и камеи (Kame'ot) и начертывали на нихъ извъстными знаками имена Бога или ангеловъ; совершить чудо было для этихъ мистиковъ сущею бездълицей. Они утверждали, что всякій благочестивый человъкъ можетъ творить чудеса, если только будетъ употреблять для того надлежащія средства. Съ этою цълью они написали множество сочиненій о теоріи и практикъ тайнаго ученія, которыя большею частью наполнены нельпостями, но иногда отличаются поэтическимъ оттънкомъ. Однако эта мистическая литература ограничивалась одними намеками. Настоящій же ключъ къ уразумънію божественныхъ таинъ и къ чудотворенію передавался адептами лишь извъстнымъ личностямъ, которыхъ они считали того достойными, судя по линіямъ на лбу и рукъ.

Мъстопребываніемъ мистическаго ученія была преимущественно Палестина, въ которой изучение Талмуда пришло въ упадокъ. Мало-по-малу оно проникло въ Вавилонію. Это оказалось при выбор' главы для пумбадитской академіи (814) 1). По смерти Абумаи бенъ-Авраама право преемственности принадлежало Маръ-Арону (бенъ-Самуилу?), какъ потому, что онъ отличался ученостью, такъ и потому, что онъ доселѣ исполнялъ обязанности главнаго судьи. Тъмъ не менње ему предпочли другаго, уступавшаго ему въ учености и уже съ молодости неспособнаго къ изученію Талмуда, — старца Іосифа бенъ-Аббу; причина такого предпочтенія заключалась главнымъ образомъ въ томъ, что Іосифъ былъ мистикомъ и считался за человъќа, котораго пророкъ Илія удостоиль своимъ довъріемъ. Однажды Іосифъ бенъ-Абба проповъдываль въ публичномъ собраніи и, въ припадкъ восторженности, воскликнуль: «Дайте мъсто грядущему старцу!» Взоры всъхъ присутствующихъ обратились къ входу,

<sup>1)</sup> Послѣ Гуна Маръ-Галеви и Беббан Галеви (стр. 210) главами академій были: въ Пумбадитѣ: Манасія бенъ-Іосифъ (788—796), Іешайя бенъ-Абба (796—798), Іосифъ бенъ-Шила (798—804), Маръ-Каганъ бенъ-Ханинаи (804—810), Абуман бенъ-Авраамъ (810—814). Въ Сурѣ: Гилан бенъ-Мари (788—797), Іаковъ бенъ-Мардехан (797—811), Абуман бенъ-Мардехан (811—819).

и сидъвшіе по правую руку президента почтительно отодвинулись. Но никто не вошелъ; однако присутствующіе твиъ болье убъдились въ томъ, что пророкъ Илія вошель невидимо, съль по правую сторону своего друга Р. Іосифа и внималь преподаваемому ученію. Съ этого времени никто не дервалъ занимать въ школе место по правую руку пумбадитскаго президента, почтенное и освященное Иліей, и вошло въ обычай оставлять это место празднымъ і). Маръ-Аронъ, вероятно, вследствіе потерпенной неудачи, переселился въ Европу, куда отправился быть-можеть вийств съ посольствомъ калифа Алмамуна къ королю Людовику Влагочестивому 3): онъ поселился у Р. Калонимоса в), который въ то время жилъ въ Майнцъ. Р. Іосифъ умеръ спустя два года (814-816), и такъ какъ въ то время случилось землетрясеніе, то благочестивый людъ подумаль, что самая земля содрогается по причинъ смерти Госифа. Его преемникъ Маръ-Авраамъ бенъ-Шерира (816-828) быль также мистикъ. О немъ разсказывають, что онь предузнаваль будущее по шелесту финиковыхъ пальиъ въ безвътренный день 1). Въ теченіе этого времени многія лица были президентами въ Сурѣ: Цадокъ (также Исаакъ) бенъ-Аши (819—21), Гилаи бенъ-Ханинаи (821-24) и Кимой бенъ-Аши (824-27), о которыхъ ничего болъе неизвъстно, какъ только одни ихъ имена и продолжительность ихъ правленія. Лишь отъ Р. Цадока гаона осталось много рѣшеній, служившихъ отвѣтами на полученные имъ запросы.

Но и свободное направленіе, даже караимство нашли себъ доступъ въ залы академій. Вслъдствіе этого противоположнаго направленія умовъ возникли, разумъется, столкновенія и натянутыя отношенія, которыя сдълались ясными при выборахъ новаго экзиларха въ 825 году. Было два претендента

<sup>1)</sup> Шерира посланія, сравн. Замізч. 12, 5.

<sup>2)</sup> Сравн. Вейля Chalifen, II.

<sup>3)</sup> Сравн. Замъч. 12, 5.

<sup>4)</sup> Responsa Gaonim Schaare Tesbhuba ed. Fischel, № 74; Aruch, статья ТПП; En Iacof къ Succah I. Надобно уничтожить въ этихъ мъстахъ прозваніе Каразі (изъ Карея въ Африкъ); оно произошло отъ ошибки.

на этоть сань: Давидь бень-Гегуда и Даніиль. Последній быль склонень къ караинству. Темъ не мене и быть-можетъ именно поэтому онъ нашелъ приверженцевъ въ южной Вавилоніи, которые подали за него голоса. Напротивъ, съверные вавилоняне, принадлежавшие къ Пумбадитъ (Анбару), стояли за Давида, который, безъ сомнънія, быль изъ числа правовърныхъ. Споръ велся съ ожесточениемъ. Вслъдствие этого мистикъ Авраамъ бенъ-Шерира былъ низложенъ, а на его мъсто быль избрань, неизвъстно какою партіей. Р. Іосифъ бенъ-Хія. Но у Авраама были приверженцы въ Пумбадить, которые крыпко держались его и не признали анти-гаона. Споръ не могъ окончиться, не выходя за предълы еврейства, и объ партін обратились къ калифу Алмамуну съ просьбой утвердить избранныхъ ими экзиларховъ. Но Алмамунъ въ то время разбиралъ споръ въ восточной церкви, возникшій между двумя претендентами на санъ халдейско-христіанскаго патріарха, и хотьль избавиться оть другаго подобнаго процесса. Поэтому онъ отклониль отъ себя вижшательство во внутреннія дёла евреевь и христіанъ и издаль декреть, въ силу котораго каждая партія могла на будущее время избирать себ'в религіознаго главу. Если десять евреевъ хотъли избрать себъ экзиларха, десять христіанъ — католикоса, или десять огнепоклонниковъ — первенствующаго мага, то это дозволялось имъ безпрекословно 1). Этотъ декретъ, столь же мудрый, сколько и опасный для существованія экзилархата, не поправился объимъ партіямъ; онъ не разрѣшалъ спора. Неизвѣстно, чѣмъ окончился последній; известно только то, что Давидь бень-Ісгуда утвердился и быль экзилархомъ еще десять леть (до 840). И въ сурской академіи возникли по тому же поводу распри (827), природа и обширность которыхъ впрочемъ неизвъстны. Но натянутыя отношенія между обоими президентами въ Пумбадить продолжались болье долгое время. Наконецъ, объ партіи пришли къ соглашенію, вслъдствіе котораго оба гаона оста-

<sup>1)</sup> Сравн. Замѣч. 12, 6.

лись при должности, удерживали за собою титулъ и дѣлили доходы. Вирочемъ Аврааму отдавалось предпочтение въ томъ, что онъ имѣлъ право проповѣдничества въ общихъ собранияхъ.

Однажды оба президента пумбадитской академіи сошлись въ Вагдадъ на собраніи по поводу принесенія присяги; предполагалось чтеніе лекцій на этомъ собраніи. Въ то время въ столицъ калифата существовала многочисленная еврейская община 1) и нъсколько синагогъ, изъ которыхъ самая большая называлась Баръ-Нашала. Багдадъ, лежавшій ближе къ Пумбадить, чемъ къ Сурь, принадлежаль къ округу пумбадитской академіи, президенть которой пользовался преимуществами предъ сурскимъ. Предъ началомъ лекціи, когда уже раздался призывъ глашатая: «Слушайте, что будутъ преподавать вамъ главы академій!» присутствующій народъ, собравшійся изъ близкихъ и далекихъ мість, заявиль жалобы на разрозненность и расколь, происшедшіе оть того, что одна и та же академія имбеть двухъ президентовъ. Плачъ толпы подъйствоваль на Р. Іосифа бенъ-Хія такъ сильно, что онъ всталъ и заявилъ о сложеніи съ себя сана и объ исключительномъ его предоставлении своему сопернику. Въ награду за это великодушное ръшеніе онъ получиль отъ Маръ-Авраама оскорбительное благословеніе: «Пусть Небо даруеть тебъ долю въ загробной жизни!» 2). Лишь по смерти Маръ-Авраама (828), благородный Р. Іосифъ былъ опять избранъ въ пумбадитские гаоны (828-33). По смерти его снова началась неправильность въ назначении липъ на праздное мъсто. Экзилархъ Давидъ бенъ-Іегуда предпочелъ менъе способнаго старика Р. Исаака бенъ-Хія болье достойному Р. Іосифу бенъ-Рабби (Р. Абба), который, въ качествъ главнаго судьи, имълъ право на вышесказанное мъсто. Столкновеніе было-бъ опять неизбежно, если-бъ избранный гаонъ не быль предупредителень въ обойденному Іосифу, которому онъ сказалъ: «Не сердись, мы съ тобой въ такомъ же от-

<sup>1)</sup> Ибнъ-Гіать въ Geigers Zeitschrift, т. V, 398.

<sup>2)</sup> Scherira, въ вышеприв. сочин.

ношеніи, какъ Рабба къ Р. Іосифу (въ аморейское время), и я убъжденъ, что ты будешь моимъ преемникомъ». Дъйствительно, по смерти Р. Исаака бенъ-Хія, президентомъ пумбадитской академіи былъ назначенъ, безъ споровъ, Р. Іосифъ бенъ-Рабби (833—42). — Въ сурской академіи волненія также прекратились, и гаономъ назначенъ Р. Моисей бенъ-Іаковъ (827—37), приверженный къ тайному ученію и будто-бы чудесно исцълявшій 1). Но по смерти его снова начались смуты, которыя повели къ тому, что сурскій гаонатъ оставался безъ главы въ теченіе двухъ лѣтъ (837—39) 2). Истинныя причины всѣхъ этихъ неурядицъ неизвѣстны намъ, но, конечно, карамиство отчасти виновно въ нихъ. Хотя раввинисты ненавидѣли караимство, обзывали его ересью и сторонились отъ него, однако заимствовали отъ него многое или подражали ему во многомъ 3).

Если секта Анана внесла съмя раздоровъ даже въ достопочтенные залы академій, то и сама не была отъ нихъ свободна. Положеніе, поставленное караимствомъ во глав'в своего ученія, именно: безграничная свобода изслідованія Св. Писанія и регулированіе религіозной практики по добытымъ результатамъ изследованія, послужило причиною того, что почти всякій самостоятельный караимъ создаваль свое собственное еврейство, смотря по тъмъ результатамъ, къ которымъ приводило его изследованіе Писанія. Религіозная практика обусловливалась хорошимъ или дурнымъ образомъ мыслей изследователя. Кроме того, экзегетика находилась еще въ детствъ; познанія въ еврейскомъ языкъ, это основаніе здравой. разумной экзегетики, были скудны. Для произвола были открыты двери настежь. Каждый думаль, что обладаеть истиной и можетъ сожалъть, если не презирать другихъ людей, нераздъявшихъ его инфнія. Одинъ изъ караимскихъ авторитетовъ, Нисси бенъ-Ноахъ, и новыя секты, возникшія

<sup>1)</sup> Ган гаонъ въ его Responsum, сообщен.: Eleasar Tunensis въ сборникъ Таат Zekenim, стр. 56.

<sup>2)</sup> Scherira вышепривед. соч.

<sup>3)</sup> Сравн. Замѣч. 23, II.

въ надрахъ караимства, представляютъ жалкую картину послъдняго по прошествіи не болье въка по смерти Анана. — Нисси бенъ-Ноахъ, называвшійся также Р. Аха (процвыталь около 840) 1), разсказываеть въ своей автобіографіи о постигшемъ его рано несчасти: онъ въ детстве лишился родителей и оставленнаго ими наследства. Старая бабка взяла его къ себъ и кормила его, проливая слезы. Придя въ лъта, онъ постиль многія страны, обучился явыкамъ, сидель у ногъ многихъ учителей, пока наконедъ не пришелъ въ Іерусалимъ, главное гитадо караимства. Онъ нашелъ во Св. Градъ, во первыхъ, «непримиримый расколъ» между караимами, а во-вторыхъ, объясненія воры, написанныя большею частью на чуждыхъ языкахъ, арамейскимъ и арабскомъ, и различествующія между собою. Онъ самъ съ большимъ трудомъ добился новаго свъта и нашелъ, что жилъ досель не по «предписаніямъ воры». Но своей новой теоріи онъ былъ обязанъ множествомъ противниковъ и враговъ. Самые его друзья и родственники преследовали его, «даже ученикъ возсталь противь него, какь лжеучителя, и заплатиль ему зломъ за добро».

Для оправданія своей точки зрѣнія, Нисси бенъ-Ноахъ написаль сочиненіе, которое опиралось на десять заповъдей и выводило изъ нихъ всѣ религіозныя обязанности. Въ противоположность своимъ предшественникамъ и современникамъ, Нисси писалъ на еврейскомъ яныкѣ, ибо считалъ позоромъ употреблять арабскій или арамейскій языкъ для объясненія еврейскаго вѣроученія. Но это сочиненіе (съ двойнымъ заглавіемъ Вітап ha-Maskilim и Peles) имѣетъ такой-же плоскій, бездушный, безпорядочный, расплывчатый характеръ, какъ почти всѣ умственныя произведенія караимовъ. Будучи замкнутъ въ тѣсномъ кругѣ буквальнаго смысла, онъ такъ же мало, какъ основатель караимства и его преемники, могъ возвыситься до свѣтлой, великой мысли. Нисси преподаетъ самымъ непривлекательнымъ образомъ совѣтъ своимъ читателямъ углубляться сперва въ Св. Писаніе, а потомъ усвоить

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>1)</sup> Сравн. о немъ. Замъч. 17, V.

грамматическій и массоретскій аппарать «вавилонской системы гласныхь», далье изучить Мишну и Талмудь съ относящеюся къ нимъ литературой, затьмъ читать философскія сочиненія и наконець взяться за его книгу. Нисси, исходя изъ единства и безтьлесности Вога и оканчивая Синайскимъ Откровеніемъ, установиль также принципы еврейства, но эти принципы ничто иное, какъ педантическая философія и представляются плохою Мишною 1).

Нисси бенъ-Ноахъ, кажется, ввелъ въ караимство новый элементь, вследствіе котораго караимство еще более угратило характеръ реформы. Онъ во реки талмудическому еврейству и даже вопреки Анану утверждалъ, что левитскіе законы о чистотъ не утратили силы по разрушении храма и остались обязательными на всв времена. Каждый израильтянинъ долженъ былъ по субботамъ, въ праздники и даже въ дни новолунія, держаться подальше отъ оскверняющихъ людей и предметовъ, а въ случав оскверненія — совершать предписанныя омовенія. Нисси бенъ-Ноахъ пошель еще дальше. Онъ думалъ, что молитвенные домы и синагоги, хотя бы и построенные въ странахъ разстянія, были такъ же святы, какъ и храмъ въ Герусалимъ. Слъдовательно, лица, считавшіяся по левитскимъ законамъ оскверненными, не смъли входить въ означенныя зданія и даже были должны воздерживаться оть молитвы. Караимы приняли ученіе Нисси и, вследствіе этого, отдалились еще более отъ раввинистовъ и приблизились къ самарянамъ, которые также соблюдали левитскіе законы о чистоть. Каранны избъгали сношенія съ раввинистами, считая ихъ оскверняющими на томъ основаніи, что раввинисты не соблюдали более упомянутых законовъ. Такъ какъ случаи оскверненія бывають часты и непредвидінны, то караимы и теперь нередко не могутъ входить въ молитвенные домы, а стоять въ преддверіи синагоги. Поэтому путешественники часто находять караимскія синагоги пустыми, а преддверія наполненными молящимся народомъ. Та-

<sup>1)</sup> Теперь напечатано въ Pinskers Likute Kadmoniot.

кое возобновленіе левитских законовъ оказалось еще обременительніве для дома. Женщины, считающіяся нечистыми въ извістномъ состояніи, должны избість сношеній съ чистыми и забиваться въ отдаленный уголокъ дома. Все, до чего онів коснутся въ этомъ состояніи, должно быть вымыто или уничтожено, смотря по натурів предмета. Соблюденіе законовъ о чистотів повело еще къ дальнійшимъ затрудненіямъ, и караимство погружалось все боліве и боліве въ тоскливую мнительность и отупівніе ума.

Другіе изъ караимовъ возымели, въ свою очередь, удивительно странныя мысли относительно извъстныхъ законоположеній еврейства. Муза (или Месви) и Измаилъ 1) изъ города Акбара (въ 7 миляхъ на востокъ отъ Багдада) установили (833-42) собственныя воззрвнія относительно субботы, но возэртнія эти неизвъстны въ подробности. Они также приближались къ самарянамъ. Оба Акбарита утверждали далъе, что библейское запрещение вкушать жирныя части относится лишь къ жертвеннымъ животнымъ и не имъетъ значенія въ другихъ случаяхъ. Муза и Измаилъ нашли себъ послъдователей, жившихъ по ихъ теоріи и образовавшихъ въ нѣдрахъ караимства отдъльную секту подъ именемъ Акбаритовъ. Одновременно съ ними выступиль другой лжеучитель, Абу-Амрань Моисей, Персъ, изъ городка Сафрана (близь Керманъ-Шаха въ Персіи), переселившійся въ городъ Тифлись въ Арменіи. Абу-Амранъ Алтифлизи установилъ, въ свою очередь, новыя возврѣнія, основанныя, по его мнѣнію, на Св. Писаніи. Относительно жирныхъ частей онъ раздёлялъ мнёніе Акбаритовъ и считаль, какь всв караимы, двоюродное родство кровнымь. Что же касается праздниковъ, то Абу-Амранъ не соглашался ни съ раввинистами, ни съ караимами. Начальнымъ моментомъ новаго мъсяца не могло быть ни время, опредъляемое календарнымъ исчисленіемъ, ни видимое новолуніе, а тоть моменть, въ который луна становится (при новолуніи) невидимою. Мои-

<sup>1)</sup> Сравн. также, Замвч. 18, І.

<sup>«</sup>исторія ввркевъ».

сей Персъ отрицаль тёлесное воскресение и ввель еще другія, намъ неизвъстныя, ненормальности. Его приверженцы образовали особую секту подъ именемъ Абу-Амранитовъ или Тифлиситовъ 1), которая существовала нъсколько въковъ. — Другой Моисей (или Месви) изъ Баальбека (въ Сиріи) развиль далье это ученіе, но еще больше отдалился оть караимства. Онъ утверждаль, что следуеть праздновать паску непременно въ четвергъ, а день отпущения греховъ — въ субботу, ибо этотъ день названъ въ библіи двойною субботою. Конечно, праздникъ Пятидесятницы долженъ, по буквальному смыслу, отправляться въ воскресеніе; но сомнительно, отъ какого именно воскресенія послів пасхи слівдуєть отсчитывать патьдесять дней. Моисей Баальбеки уклонился во многихъ пунктахъ одновременно отъ раввинистовъ и караимовъ; онъ установилъ, чтобы при молитвъ обращались не въ ту сторону, гдв находился храмъ, а всегда къ западу. Онъ также основаль отдельную общину, которая именовала себя Баальбекитами в) или Месвитами и долго существовала.

Такъ какъ караимство не имъло религіознаго пункта и духовной власти, которая служила-бы представительницею единства, то нисколько неудивительно, что одна караимская община разноръчила съ другими. Такъ, община въ округъ Хоразана отправляла праздники иначе, нежели прочіе караниы. Хотя нослъдніе старались согласовать лунный годъ съ солнечнымъ и вводили високосный годъ всякій разъ, когда спълость ячменя наступала позже обозначеннаго въ библіи времени; однако зрълость этого злака настолько зависитъ отъ климатическихъ вліяній, что не можетъ служить неизмінною нормой. Поэтому главные караимы, жившіе въ Палестинъ, приняли за масштабъ Св. Землю. Всякій разъ, когда ячмень не созръваль въ мъсяцъ Низанъ, они прибавляли мъсяцъ и праздновали пасху и пятидесятницу мъсяцемъ позже. Египетскіе караимы, напротивъ, думали, что масштабомъ

<sup>1)</sup> Замвч. 18, IV.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Замѣч. 18, V.

должень служить Египеть, такъ какъ св. законодатель установиль паску въ этой странъ.

Нъкоторые караимскіе учители старались устранить - раздробленность и ввести порядокъ въ хаосъ. Безграничная свобода изследованія Св. Писанія, положенная Анановъ въ основаніе своего ученія, позволила каждому судить самому о томъ, что для него обязательно или необязательно, поставила человъческій умъ судіею надъ религіей и тъмъ самымъ произвела смуты и секты. Прозорливые караимы, глубоко чувствовавшіе причиняемый тёмъ вредъ, хотёли подвести упомянутую свободу подъ правила и законы, отчасти ее ограничить, дабы имъть твердую почву. Но они заимствовали эти правила у магометанской теологіи и примінили ихъ къ еврейству. Они, подобно шінтскимъ учителямъ ислама (отвергавшимъ преданіе), приняли три источника <sup>1</sup>) религіозной обязательности: букву Св. Писанія (Ketab), аналогію или логичность (Hekesch) и согласность (Kibbuz). Но слово «Св. Писаніе» они не считали, какъ раввинисты, равнозначущимъ съ ворою или пятикнижіемъ, а распространяли его на книги пророковъ и гагіографовъ. Все, что въ книгахъ всей св. литературы признается или предполагается религіознымъ, или что даже случайно и миноходомъ упомянуто въ Библіи. — все это должно служить нормой для религіозной практики. Случаи, неясно изложенные въ Св. Писаніи, могуть быть объясняемы по аналогіи съ подобными случаями. Но многое, что не изъяснено и не упомянуто въ Св. Писаніи, но издавна было въ обычат у еврейскаго народа, также принадлежить къ кругу религіозныхъ обязанностей. Такъ. хотя нигдъ въ Св. Писаніи не сказано, что жьсяць начинается съ появленіемь новой луны, или что убіеніе скота должно происходить по изв'єстнымъ правиламъ; но поелику этотъ пунктъ и другіе были издавна въ обычав у еврейскаго племени, и поелику раввинисты и большинство

<sup>1) 3</sup>amba. 18, VI.

караимовъ согласуются въ нихъ: то посему не можетъ быть никакого о нихъ сомнѣнія, и пункты эти должны считаться обязательными. Это правило было, въ сущности, уступкою раввинизму и Талмуду. Ибо откуда караимы, появившіеся недавно, могли знать, что это или то дѣйствіе обычно у Израиля съ незапамятныхъ временъ? Они могли это знать только чрезъ Талмудъ, живую память преданія. Поэтому караимы признали въ принципѣ традицію и стали мало по малу называть правило согласованія преданіемъ (Haatakah) или преемственнымъ ученіемъ (Sebel ha-Jeruschah). Но въ практикѣ они дѣйствовали по произволу, считая одно преданіемъ и отвергая другое. Поэтому они не выходили изъ круга произвола.

Неизвъстно, кто именно установилъ три правила, имъвшія цёлью ограничить и обосновать религіозныя обязанности. Правило аналогіи повело караимство къ новымъ затрудненіямъ и недоумъніямъ относительно ограниченія браковъ между кровными родными. Въ пятикнижіи нётъ запрещенія вступать въ бракъ съ дочерью, но запрещено брачиться съ внучкою; следовательно, нельзя вступать въ бракъ и съ первою. На это, основанное на Св. Писаніи, умозаключеніе опирались караимы и до безконечности умножили степени родства. Они утверждали, что супруги считаются въ Св. Писаніи вполнъ кровными родными; слъдовательно, сводныя дъти ихъ должны также считаться кровными родными и потому не могутъ брачиться между собою. Караимы пошли еще далье. По ихъ мевнію, отношенія кровнаго родства между супругами не прекращались и по расторжении брака. Чрезъ вступленіе мужа въ новый бракъ съ другою женщиной, а жены съ другимъ мужемъ, кровное родство переходило на совершенно чуждыхъ новыхъ супруговъ, такъ что вев члены семейства супруговъ перваго и втораго брака были связаны кровнымъ родствомъ, и браки между ними долженствовали считаться кровосмъщеніемъ. Это кровное родство, обусловленное брачнымъ сопряжениемъ, переходило также на третій и четвертый бракъ, такъ что кругъ кровнаго родства значительно расширялся. Виновники этой искусственной системы родства назвали ее передачею (Rikkub, Tarkib). Непонятно, почему они остановились на четвертомъ бракъ; кажется, они убоялись зайти слишкомъ далеко. Въ такую-то путаницу попало караимство, стремясь разорвать связь съ прошедшимъ.

## ГЛАВА ВОСЬМАЯ.

## Благопріятное положеніе евреевъ во Франкской монархіи.

Благосклонность императора Людовика въ евреямъ; императрица Юдиеь и ся любимцы; ихъ заклятый врагъ Агобардъ; его посланіе противъ евреевъ; прозелить Бодо-Еліазаръ; Людовикъ считаетъ евреевъ находящимися подъ особеннымъ покровительствомъ императора.

## 814-840.

Европейскіе евреи не предчувствовали, что на Востокъ произошель расколь въ еврействе и начались столкновенія между экзилархатомъ и гаонатомъ, съ одной стороны, и академическими президентами, съ другой. Вавилонія, мѣстопребываніе гаонскихъ академій, представлялась имъ въ идеальномъ блескъ, какою-то святыней, преддверіемъ неба, мъстомъ въчнаго мира и богопознанія. Ръшеніе сурской или пумбадитской академіи, присланное въ еврейскія общины, было важнымъ событіемъ и, будучи постановлено безъ притязаній, честолюбія и заднихъ мыслей, прочитывалось по этому самому съ большимъ уважениемъ и приводилось въ исполнение съ неменьшею точностью, чемъ папская булла въ католическомъ міръ. Западные народы, не вышедшіе еще изъ дътства въ отношеніи культуры и письменности, находились подъ опекою также въ религіозномъ отношенія, — христіане подъ опекою папы, евреи подъ опекою гаонскихъ академій. Хотя некоторыя выдающіяся еврейскія личности во Франціи, а также въ Италіи, занимались агадою и тайнымъ ученіемъ; однако сами считали себя несовершеннолътними учениками восточныхъ авторитетовъ. Влагопріятное положеніе евреевъ въ Франкской монархіи, основанной Карломъ Великимъ и возвеличенной его сыномъ Людовикомъ (814—40), побуждало іудеевъ къ умственной дъятельности, и они обнаружили такую ревность къ іудейству, что могли своимъ примъромъ воодушевить и христіанъ.

Преемникъ Карла Великаго, добродушный, но безхарактерный императоръ Людовикъ, хотя и отличался набожностью, за которую прозванъ «благочестивымъ», однако осыпалъ евреевъ чрезвычайными знаками своей благосклонности. Онъ взяль ихъ подъ особенное свое покровительство и не терпълъ, чтобы ихъ обижали бароны или духовенство 1). Они нользовались правомъ свободно разъезжать по всему государству 2). Они могли, не смотря на многократныя каноническія постановленія, не только употреблять христіанскихъ рабочихъ для своихъ промышленныхъ предпріятій, но и свободно торговать невольниками, покупать рабовъ за границею и продавать ихъ въ предълахъ государства. Духовенству воспрещалось допускать еврейскихъ рабовъ къ крещенію и, слѣдовательно, къ освобожденію 3). Въ угоду евреямъ базары были перенесены съ субботы на воскресенье 4). Евреи были изъяты отъ телеснаго наказанія; еврейскимъ судамъ было предоставлено назначать эти наказанія виновнымъ. Евреи также не подвергались варварскимъ ордаліямъ, испытанію огнемъ и кипяткомъ, которыя были введены вмёсто доказательства чрезъ свидътелей 5). Они могли производить без-

<sup>1)</sup> Quia inter nos vivunt (Judaei) et maligui eis esse non debemus, nec vitae, nec sanitati, vel divitiis eorum contrarii. Agobard De insolentia Judaeorum въ его opera ed. Baluz, т. I, стр. 63.

<sup>2)</sup> Bouquet recueil des historiens des Gaules, II, crp. 649, 650.

<sup>3)</sup> Вышеприв. сочин. Агобарда, стр. 61; Khalani Mauri (правыльите Amolonis) epistola sive liber contra Judaeos (въ собраніи Шиффле scriptorum veterum quinque opuscula, Dijon, 1635) с. 41; Bouquet recueil, IV chartae Ludovici Pii № 33—34.

<sup>4)</sup> Вышеприведен. соч. Агобарда, 65. Mercata, quae in sabbatis solebant fieri, transmutari praeceperunt (missi regis) — dicentes hoc Christianorum utilitati propter diei dominici vacationem congruere — ne sabbatismus eorum (Judaeorum impediretur.

<sup>5)</sup> Bouquet recueil.

гранично торговлю, обязываясь только платить казнѣ налогъ и ежегодно или чрезъ годъ давать отчеть въ доходахъ ¹). Евреи бывали также откупщиками податей и потому имѣли, вопреки правиламъ каноническаго закона, нѣкоторую власть надъ христіанами ²). Избиралось особенное должностное лице, глава евреевъ (magister judaeorum), обязанность котораго состояла въ охраненіи данныхъ евреямъ привиллегій отъ нарушенія. Этимъ должностнымъ лицемъ во времена Людовика былъ Эберардъ ²).

Эта поразительная благосклонность благочестиваго императора къ евреямъ, быть можетъ, объясняется торговыми видами. Основанная Карлонъ Великинъ всемірная торговля, которую Людовикъ хотъмъ довести до процвътанія, находилась преимущественно въ рукахъ евреевъ, потому что они легче могли войти въ сношенія съ своими единовърцами, жившими въ другихъ странахъ, и потому что не были стъснены ни ленными послугами и военною службою, ни состояніемъ въ неволь, и образовали, такъ сказать, классъ горожанъ. Однако причина упомянутой благосклонности была глубже: на евреевъ смотръли не только какъ на торговцевъ и ремесленниковъ, но и какъ на носителей чистаго Богопознанія. Императрица Юдинь, вторая супруга Людовика и всемогущая повелительница его сердца, питала особенную склонность къ еврейству. Эта одаренная красотою и умомъ императрица, которую друзья не могли вдосталь превознесть, а враги вдоволь унизить, глубоко чтила героевъ израильской старины. Когда ученый аббать Фульды, Рабанусь Мавръ, вознамърился заслужить ея благорасположение, то не нашель лучшаго средства, какъ посвятить ей свою обработку книгъ Есоири и Юдифи и сравнить ее съ этити двумя еврейскими героинями 4). Императрица и ея друзья, въроятно также ка-

<sup>1)</sup> Tawa #8

<sup>2)</sup> Rhabani (Amolonis) epistola: quod quidam ipsorum (Judaeorum) in nonnullis civitatibus telonarii inlicite consistuntur.

<sup>3)</sup> Agobard, crp. 105. Everardus qui Judaeorum nunc magister est.

<sup>4)</sup> Посвященіе Рабануса въ Bouquet recueil, IV, стр. 355.

мерарій Бернгардъ, истинный правитель государства, были благосилонны въ евреямъ, какъ къ потомкамъ великихъ натріарховъ и пророковъ. Поэтому-то следуеть ихъ чтить, говорила приверженная къ евреямъ партія при дворѣ, и Людовикъ смотрѣлъ на нихъ такими же глазами 1). Образованные христіане освіжали свой умь сочиненіями еврейскаго философа Филона и еврейскаго историка Іосифа и читали ихъ сочиненія предпочтительно предъ книгами Св. Писанія<sup>2</sup>). Поэтому образованные придворные кавалеры и дамы открыто говорили, что желали бы имъть такого же законодателя, какъ евреи; они просили у евреевъ благословенія и молитвъ 3). Вследствіе этого евреи имели свободный доступъ ко двору и сносились непосредственно съ императоромъ и близкими съ нему людьми. Родственницы императора дарили евреекъ драгопънными одеждами 4), чтобы доказать свое почтеніе и привязанность.

При такой чрезмѣрной благосклонности двора, было весьма натурально, что евреи Франкской монархіи, обнимавшей также Германію и Италію, пользовались такою свободою вѣроисповѣданія, какою пользуются едва въ наше время. Враждебные евреямъ каноническіе законы были молча лишены силы. Евреи могли безпрепятственно строить новыя синагоги и говорить въ присутствіи христіанъ о значеніи еврейства, высказывая, что они, евреи, суть «потомки пат-

<sup>1)</sup> Agobard, crp. 64: Fautores Judaeorum — illos — laetificantes partiarcharum causa honorandos esse putant. — Quad cari sint (Judaei) vobis (imperatori) propter patriarchas.

<sup>2)</sup> Rhabani epistola c. 24: Breviter amonendum putamus, ut etiam libri Jo sephus et Philo, homines quidem docti, sed Judaei impii exsteterunt, quia eos nonnulli nostrum nimis ammirari soleant et plus etiam quam divinas litteras legere dilectant.

<sup>3)</sup> Agobard, тамъ же: Quod excellentissimae personae capiant eorum (Judaeorum) orationes et benedictiones et fateantur, talem se legis auctorem habere velle, qualem ipsi habent. Агобардъ тщательно избъгаетъ называть поименно дюдей, расположенныхъ къ евреямъ, потому что не желаетъ обвинять королеву предъ королемъ.

<sup>4)</sup> Tame me: Quod honorabiliter ingrediantur (Judaei) in conspectu vestro et egrediantur; dum ostendunt vestes muliebres, quasi a consanguineis vestris et matronis Palatinorum uxoribus eorum directas.

ріарховъ», «племя праведныхъ», «сыны пророковъ» 1). Они могли безбоязненно высказывать свои искреннія инвнія о христіанствъ, о чудесахъ, совершаемыхъ святыми и мощами, и о почитаніи иконъ <sup>2</sup>). Христіане посъщали синагоги, назидались еврейскимъ богослуженіемъ и, — замівчательный фактъ, - предпочитали чтенія еврейскихъ пропов'вдниковъ (Darschanim) пропов'вдямъ своего духовенства<sup>3</sup>), хотя первые съ трудомъ могли излагать глубокое содержание оврейства. Во всякомъ случав, еврейскіе пропов'вдники должны были говорить въ то время свои проповъди на туземномъ языкъ. Высокопоставленныя духовныя лица не опасались поучаться у евреевъ истолкованію Св. Писанія. По крайней мірть, фульдскій аббать Рабанусь Маврь признается, что научился многому отъ евреевъ, и помъстиль эти свъдънія въ своихъ комментаріяхъ къ Св. Писанію, которые онъ посвятилъ тогдашнему нъмецкому императору Людовику 1). Вслъдствіе благосклонности двора къ евреямъ, многіе христіане изъ простонародья склонились къ еврейству, считали его истинною религіей, соблюдали субботу и работали по воскресеньямъ 3). Однимъ словомъ, время царствованія императора Людовика Благочестиваго было для евреевъ его монархіи золотымъ въкомъ, какого они не видъли въ Европъ ни прежде, ни послъ.

<sup>1)</sup> Aroбардъ, 103: Dum se patriarcharum progeniem, justorum genus, Prophetarum sobolem superbo ore perloquuntur (Judaei) ignorantibus (Christianis) qui haec audiunt, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 77.

<sup>3)</sup> Тамъ же, 64: Ad hoc pervenitur, ut, dicant imperiti Christiani, melius eis praedicari Judaeos quam presbyteros nostros. Равнымъ образомъ Амоло, вышепривед. соч. с. 41. Et cum eis servos Christianos habere non liceat, habent servientes sibi liberos Christianos, in quibus tantum proficiat eorum impietas — u dicant, melius eos sibi praedicari quam presbyteros nostros.

<sup>4)</sup> Rhabanus Maurus praefatio in reges: Praeterea Hebraei cujusdam modernis temporibus in legis scientia capitulis traditionem Hebraeorum non paucis locis simul cum nota nominis ejus inserui. Равнымъ образомъ praefatio in Paralipomenona.

<sup>5)</sup> Aroбардъ, 107: Unde et in tantum grave pelagus nonnulli ex vulgaribus ac rusticis abducuntur, ut hunc solum Dei esse populum, apud hos (Judaeos) piae religionis observantiam, ac multo certiorem quam nostra sit fidem — et ore impio inter pares et consimilis fateantur. Сравн. Амоло с. 61.

Но если еврейское племя имкло враговъ во вск времена: то, конечно, французскіе евреи имели ихъ въ достаточномъ числь, какъ потому, что пользовались благосклонностью двора и были любимы народомъ, такъ и потому, что могли свободно выражать свои религіозныя мивнія. Приверженцы строгой церковности видъли погибель христіанства въ нарушеніи каноническихъ законовъ въ пользу евреевъ и въ данной имъ свободъ. Зависть и ненависть скрывались за правовъріемъ. Придверные милостивцы евреевъ, съ императрицею во главъ, были и безъ того глубоко ненавидины клерикальною партією, которая стремилась повельвать императоромъ. Она перенесла на евреевъ свою ненависть къ свободномыслящей партіи при дворъ. Представителемъ церковнаго правовърія и ненависти къ евреямъ быль въ то время Агобардъ, Ліонскій епископъ, причисленный церковью къ лику святыхъ. Агобардъ былъ безпокойный, желчный человъкъ, который въ своей горячности доходилъ до того, что клеветалъ на императрицу Юдиеь, возставалъ противъ императора и подстрекаль къ тому же принцевъ. Онъ поддерживаль императорскаго сына, Лотаря, въ его возстаніи противъ отца. Поэтому, его называли Ахитофелемъ, подстрекающимъ Авессалома - Лотаря противъ Давида - Людовика. Этотъ: епископъ стремился ограничить свободу евреевъ и низвести ихъ на ту ступень, на которой они стояли въ царствованіе выродившихся Меровинговъ. Неважное событие дало ему къ тому поводъ.

У одного уважаемаго ліонскаго еврея сбѣжала невольница и, чтобы гарантировать себѣ свободу, приняла крещеніе отъ Агобарда (въ 827) 1). Евреи видѣли въ этомъ поступкѣ

<sup>1)</sup> Чтобы подтвердить хронологическую последовательность: антневрейских сочиненій Агобарда, замечательных во многих отношеніях, необходимо взять въ разсчеть следующее. Букэ (Recueil VI, стр. 385, Замеч.) относить "Consultatio ad Adalhardem, Walam et Helisachar" ко времени, предшествовавшему 826 г., году смерти аббата Адалгарда Корвейскаго, а посланіе къ аббатамъ Вале и Гилдунну (epistola ad proceres Palatii) къ 828 году. Однако последній трудъ быль, по миенію Агобарда, первымъ полемическимъ сочиненіемъ.

епископа посягательство на ихъ право, утвержденное императорскою граматой, и хозяинъ невольницы требовалъ выдачи ему бъжавшей рабы. Но такъ какъ Агобардъ отказался отъ этого, то евреи обратились къ Эберарду, своему главъ, который не замедлилъ оказать имъ сильную поддержку. Онъ угрожалъ епископу тъмъ, что, если послъдній не выдастъ невольницы ея хозяину, то онъ, Эберардъ, испроситъ у императора назначеніе чрезвычайной коммиссіи (Missi), которая наказаніями принудитъ его, епископа, выдать невольницу. Это послужило началомъ распри между Агобардомъ и евреями, которая длилась много лътъ, сопровождалась различными неудовольствіями и окончилась низложеніемъ Агобарда. Агобардъ ратовалъ не за невольницу, а за возстановленіе и утвержденіе каноническихъ законовъ, которые ограничивали евреевъ.

Воясь, съ одной стороны, наказанія, и будучи, съ другой, томимъ ненавистью къ евреямъ, Агобардъ обратился къ представителямъ церковной партіи при дворѣ, къ Валѣ, аббату корвейскому, и Гилдуину, аббату с.-денискому и архиканцлеру, которые, какъ онъ зналъ, глубоко ненавидѣли импе-

Ибо онъ въ немъ излагаетъ исторію объ окрещенной невольницъ, какъ нъчто неизвъстное: nunc autem causam hujus persecutionis — me vobis significante cognoscere dignamini (ed. Baluz, стр. 192). Напротивъ, въ первоназванномъ трудь, въ "Consultatio", Агобардъ предполагаетъ этотъ фактъ уже извъстнымъ: praelata de causa (тамъ же, стр. 191). Упоминаемый въ этомъ сочинении Адалгардъ быль не Корвейскимъ аббатомъ, такъ какъ въ царствование Людовика многія высокопоставленныя лица носили это имя. Напротивъ, Вала называется аббатомъ въ посланіи "ad proceres", следовательно оно написано после 826 г., нбо Вала получиль титуль аббата лишь по смерти своего брата, Адалгарда Корвейскаго. Балуцъ основательно относитъ къ 829 г. два, появившіяся одновременно, сочиненія: De judaïcis superstitionibus и De insolentia Judaeorum, написанныя, - первое Агобардомъ и епископами Бернгардомъ и Каофомъ, а второе-однимъ Агобардомъ. Мивніе это потому несомивино, что въ сказанныхъ сочиненіяхъ упоминается о Ліонскомъ соборъ, бывшемъ въ 829 г. Напротивъ, сочинение ad Nibridium вышло, кажется, до собора, такъ какъ въ немъ высказывается желаніе о назиченін таковаго. Поэтому антневрейскія сочиненія Агобарда написаны въ такой последовательности: 1) Ad proceres Palatii Walam et Hilduin; 2) Consultatio ad proceres; 3) Ad Nibridium; 4) H 5) De Judaïcis superstitionibus и De insolentia Judaeorum. Эти сочиненія переведены на нізмецкій языкъ Др. Иммануиломъ Самосць (Лейпц. 1852).

ратрицу и покровительствуемыхъ ею евреевъ. Онъ подучилъ ихъ испросить у императора ограничение льготъ евреевъ. Въ своемъ посланіи Агобардъ прикидывается незнающимъ ничего объ еврейскихъ привиллегіяхъ. «Евреи распространяють эдикть, который будто-бы получили отъ императора, и въ силу котораго никто не смъетъ окрестить раба безъ ихъ согласія. Но я вообще не върю, чтобы изъ устъ христіаннъйшаго и благочестиваго императора изошло повелъніе, которое столь противоръчить церковнымъ правиламъ». Агобардъ обвиняеть евреевъ въ томъ, что ихъ упорное невъріе не только препятствуеть нъкоторымь изъ нихъ перейти въ христіанство, но и не прекращаетъ тайно и явно порицать и оскорблять върныхъ. Онъ ссылается на примъръ апостоловъ и апостольскихъ учениковъ, которые принимали рабовъ въ христіанскую церковь. Онъ хотълъ-бы слъдовать ихъ примъру, но опасается нарушить повельніе, выдаваемое за императорское. Поэтому онъ умоляетъ Валу и Гилдуина, главнъйшихъ руководителей совъсти императора, замолвить у послъдняго словечко въ пользу его (Агобарда) нетерпи-MOCTH 1).

Упомянутыя лица, кажется, ходатайствовали предъ императоромъ за Агобарда, но и благосклонная къ евреямъ партія не оставалась въ бездъйствіи и старалась разрушить махинаціи клерикаловъ. Затъмъ императоръ, кажется, пригласилъ епископа и представителей еврейства ръшить спорный пунктъ. Назначены три лица для выслушанія сторонъ: вышеупомянутый Вала, нъкто Адалгардъ (но не братъ перваго) и канплеръ Гелизахаръ, аббатъ трирскій. Но Агобардъ при этомъ выслушиваньи разъярился до такой степени, что, по собственному его выраженію, «болъе рычалъ, чъмъ говорилъ»<sup>2</sup>). Потомъ Агобардъ отправился на аудіенцію къ императору. Послъдній такъ мрачно посмотрълъ на епископа, что тотъ не могъ промолвить ни слова и услышалъ только

<sup>1)</sup> Агобарда посланіе, Ж 1. 2) Посланіе, Ж 2. Dilectio vestra audivit me mussitantem potius quam loquentem.

приказаніе удалиться. Еписнопъ вернулся со стыдомъ и въ смущеніи, но вскоръ оправился и началь строить новыя козни противъ евреевъ. Онъ съ притворнымъ уничижениемъ написаль къ троимъ третейскимъ судьямъ и просилъ у нихъ совъта. «Если я», писаль онъ, «буду отказывать въ крещеніи евреянь или рабамъ, то должень бояться суда Божія; если же стану крестить, то должень бояться, какъ бы не дать повода къ столкновенію и не побудить къ враждебному нападенію на мой домъ» 1). Но это было только лицем'вріемъ, ибо съ каоедръ ліонскаго епископства начали раздаваться антиеврейскія пропов'єди. Онъ внушаль духовнымь дітямь прекратить сношенія съ овроями, ничего у нихъ но покупать и ничего имъ не продавать, не участвовать въ ихъ пиршествахъ и не поступать къ нимъ въ услуженіе. Агобардъ прибъгалъ къ слъдующимъ доказательствамъ и реторическимъ фигурамъ: «Кто любитъ и въренъ своему господину, тотъ не потерпитъ, чтобы другой поридалъ его, и тъмъ менье будеть дружески обращаться съ такимъ человъкомъ или разделять его трапезу». Такъ какъ евреи (какъ лживо говорилъ и писалъ Агобардъ) проклинаютъ въ своихъ молитвахъ Христово имя, то христіане, если только любятъ своего Господа и Спасителя, не должны этого допускать и темъ менње дружиться съ Его врагами<sup>2</sup>).

Если евреи не могли положить предълъ этой безграничной ненависти, то должны были готовиться къ кровавому преслъдованію, ибо Агобардъ до крайности разжегъ противънихъ народъ. Къ счастію, придворные милостивцы позаботились воспрепятствовать фанатическому прелату. Узнавъобъ его дъйствіяхъ, они испросили у императора охранную грамату (Indiculi) съ императорскою печатью и послали ее ліонскимъ евреямъ. Епископъ получилъ письмо, повелъвавшее прекратить его подстрекающія проповъди; другое письмо было отправлено къ намъстнику ліонскаго округа, которое

<sup>1)</sup> Тамъ же у Балуца, стр. 99 и след.

<sup>2)</sup> Посланіе, № 3 и 5.

ему предписывало оказать защиту евреямъ (въ 828). Но Агобардъ не обратилъ вниманія на эти письма и утверждаль изъ злобы, что императорскія письма поддёльны, не могутъ быть настоящими. Тогда явился къ нему еврейскій глава Эберардъ возвъстить ему гнъвъ императора за оказанное неповиновеніе. Но Агобардъ продолжалъ упорствовать, такъ что императоръ послалъ двухъ уполномоченныхъ коммисаровъ, Геррика и Фридриха, двухъ высокопоставленныхъ лицъ своего двора, чтобы образумить разъяреннаго и непокорнаго епископа. Но Агобардъ въ моментъ прибытія коммисаровъ находился въ отсутствии и такимъ образомъ избъжаль на первое время уничиженія. Неизвестно, какія меры коммисары могли употребить противъ него. Но, конечно, мъры эти были очень строги, ибо немногія духовныя лица, участники въ действіяхъ Агобарда, не осмеливались показываться 1). Замъчательно, что ліонское населеніе не держало стороны своего епископа противъ евреевъ.

Но Аманъ-Агобардъ не пересталъ домогаться своихъ антиеврейскихъ придворнымъ покровителямъ евреевъ, затронуть совъсть императора и возстановить его противъ евреевъ. Быть-можеть онъ уже зналь тогда о планахъ Валы, Гелизахара и Гилдуина, которые хотёли возстановить сыновей императора отъ его перваго брака противъ императрицы и архиканцлера Бернгарда, потому что сін послъдніе побудили императора вновь передълить монархію въ пользу сына Юдиои. Агобардъ отложилъ теперь всякій страхъ и началь дъйствовать ръщительно, какъ будто предчувствовалъ близкое паденіе благосклонной къ евреямъ партіи. Онъ обратился сперва къ имперскимъ епископамъ, съ просьбой указать императору на сдъланную имъ несправедливость и побудить его къ возстановленію того средоствнія, которое существовало между евреями и христіанами въ эпоху Меровинговъ. Изъ посланій Агобарда къ прелатамъ дошло до насъ только одно, именно, къ Ни-

<sup>1)</sup> Посланіе, № 5.

бридіусу, епископу нарбоннскому. Оно исполнено ненависти къ евреямъ и интересно, какъ по мрачному духу автора, такъ и по признаніямъ последняго. Агобардъ разсказываетъ, что, объёзжая свой округь, внушаль своимь духовнымь дётямъ прервать всякія сношенія съ евреями. Ибо недостойно, чтобы сыны свъта осквернялись соприкосновеніемъ съ сынами мрака, и чтобы «непорочная и незапятнанная церковь, долженствующая быть готовою для объятій Небеснаго Жениха», безчестила себя «союзомъ съ запятнанною, порочною и отверженною синагогой». Будетъ гръхомъ, если непорочная невъста Христа сядеть за трапезу блудницы и, вкушая вкупъ съ нею пищу и питіе, не только впадеть въ различные пороки, но и подвергнется опасности утратить въру. «Ибо нъкоторые изъ стада Христова, будучи крайне довърчивы и живя вместе съ евреями, соблюдають ихъ субботу, нарушають работою святость воскресенья и пренебрегають постами». Далье, Агобардъ сообщаеть, что онъ, узнавъ о переходъ нъкоторыхъ христіанъ въ іудейство, возымъль намърение положить предълъ возрастающему ежедневно злу и советоваль своимь духовнымь чадамь отказаться оть сношеній и дружественнаго сосёдства съ евреями, какъ совётоваль некогда Моисей евреямь избёгать сношеній съ язычниками. Ибо вліяніе евреевъ на простые умы значительно. Между тъпъ какъ христіанамъ, при всемъ желаніи, не удается пріобръсть ни одной еврейской души для христіанства, часть христіанъ, участвуя въ іудейскихъ трапезахъ, насыщается также духовною пищею евреевъ. Хотя глава евреевъ. Эберардъ, и коммисары старались запретить ему именемъ императора благое дело, однако онъ доселе еще не отказался отъ последняго. Наконецъ, онъ просить нарбоннскаго епископа воспрепятствовать, съ своей стороны, общенію христіанъ съ евреями и побудить къ тому своихъ товарищей и духовенство, «ибо евреи, находящіеся подъ покровительствомъ закона, находятся въ то же время подъ проклятіемъ, которое охватываеть ихъ какъ одежда, проникаеть въ нихъ какъ вода. Отметающіе апостольскую въсть о спасеніи должны

быть не только устранены, но и подвергнуты такому наказанію, въ сравненіи съ которымъ казнь Содома и Гоморры покажется легкою»<sup>1</sup>).

Хотя ядовитая ненависть Агобарда къ евреямъ должна считаться изліяніемь его души, однако нельзя отрицать, что въ этомъ случав онъ стоялъ на почвв ученія Церкви. Онъ основательно ссылается на апостольскія слова и на каноническіе законы; ръшенія соборовъ, конечно, были за него. Агобардъ съ своею пламенною ненавистью находился на почвъ правовърія, тогда какъ императоръ Людовикъ съ своею кротостью стояль на пути ереси. Но Агобардъ не рѣшался высказывать эту мысль; онъ выражался скорте въ томъ смыслъ, что никакъ не можетъ повърить, будто императоръ измѣнилъ Церкви ради евреевъ. Потому-то его жалоба нашла себъ отголосокъ въ сердцахъ князей Церкви. Въ Ліонъ собрались епископы для совъщанія о томъ, какъ ограничить евреевъ, прервать ихъ мирную жизнь и подвинуть самого императора къ решенію. Въ этомъ соборе участвовали, между прочимъ, Бернгардъ, епископъ вьенскій, и Каофъ, епископъ шалонскій. Соборь постановиль написать посланіе къ императору, указать на гръховность и опасность его благосклонности къ евреямъ, и формулировать требованія (829). Дошедшее до насъ соборное посланіе, озаглавленное «О суевъріяхъ еврейскихъ» (De judaïcis superstitionibus), подписано только тремя епископами: Агобардомъ, Бернгардомъ и Каофомъ. Посланіе начинается введеніемъ, въ которомъ Агобардъ излагаетъ свое поведение въ этомъ споръ. Разумъется, онъ старается оправдать свои действія. Онъ, какъ выше сказано, не совершилъ ничего несправедливаго съ церковной точки зрѣнія. Но интересно, что онъ вынужденъ смягчать многія действія и слова, чтобы казаться не врагомъ евреевъ, а ревнителемъ въры. Однако онъ не всегда можетъ сдержать свое негодование и невольно высказываеть свои задушевныя мысли. Конечно, онъ часто прибъгаетъ къ лживымъ

<sup>1)</sup> Посланіе № 3.

<sup>«</sup>HCTOPIS EBPEEBT».

выдумкамъ и преувеличеніямъ, чтобы подстрекнуть благочестиваго императора. Жалоба Агобарда, покончивъ съ евреями, говорить объ ихъ придворныхъ покровителяхъ, которые во всемъ виноваты.

Онъ утверждаль въ этомъ введени, что хотя коммисары, Геррикъ и Фридрихъ, а также Эберардъ, действовали во имя императора, но, безъ сомнънія, во имя другаго (сатаны). были жестоки къ христіанамъ и очень милостивы къ евреямъ. Если онъ умалчиваетъ о претерпънныхъ имъ самимъ угнетеніяхъ отъ нихъ, то не можеть не сказать о причиненныхъ церкви страданіяхъ, объ ея воздыханіяхъ и слезахъ. Евреи, ободренные заступничествомъ коммисаровъ, не убоялись посрамить въ ихъ присутствіи Іисуса. Евреи возгордились. ибо коммисары шепнули нъкоторымъ, что евреи далеко не такъ отвратительны, какъ многіе думають, а, напротивъ, очень дороги императору. Покровители евреевъ причинили много страданій ему и ревнителямъ въры, хотя онъ ничего не сдёлаль, кромё того, что увёщаваль своихъ духовныхъ чадъ не продавать и не отдавать христіанъ-невольниковъ евреямъ, а продавать ихъ въ Испанію, не служить евреямъ, не праздновать субботы вмѣстѣ съ ними, не ѣсть у нихъ мяса въ посты, не покупать мяса у евреевъ, ибо послъдніе продають только запрещенное имъ мясо, которому они дали оскорбительное для христіанъ названіе христіанскаго скота (christiana pecora). Равнымъ образомъ евреи продають только то вино, котораго сами не могуть пить, такъ какъ къ нему прикасались христіане. Какою смягченною и ослабленною представляется эта картина въ сравнении съ признаниемъ, которое сдълалъ Агобардъ Нибридіусу, - что онъ проповъдывалъ христіанамъ своего округа держаться подальше отъ евреевъ и не участвовать въ ихъ трапезъ. Далъе, обвинитель повторяеть существовавшую давно клевету, будто евреи ежедневно проклинають Іисуса въ своихъ молитвахъ. Не смотря на это, онъ, епископъ, соблюдалъ предписанныя церковью отношенія къ евреямъ, не причиняль имъ зла и . не вредилъ ихъ жизни, здоровью и имуществу. Ибо надобно

обращаться съ евреями осторожно. Однако они употребляли во зло это снисхожденіе, ибо пользуются милостью и покровительствомъ двора и вельможъ. Претерпънныя миъ страданія побудили простодушныхъ христіанъ видъть ръ евреяхъ нъчго лучшее.

Поэтому онъ хотель-бы изложить, какъ руководители гальской церкви, короли и епископы, тщились на соборахъ отдалить христіань отъ общенія съ евреями, что вполнъ согласуется съ апостольскими словами и даже находить себъ подтверждение въ Ветхомъ Завътъ. Въ то же время онъ хотълъ-бы доказать, какое низкое и недостойное понятіе имъютъ евреи о Богъ. Все это онъ и другіе епископы изложили въ сочинении. Наконецъ, Агобардъ разсказываетъ королю сказку, отъ которой становятся дыбомъ волосы на головъ. Эта сказка, если только она дъйствительно основана на факть, бросаеть на современныхъ христіанъ столь-же мрачный свётъ, какъ и на евреевъ. Сказка гласитъ, что христіане продали евреямъ своихъ свободныхъ единовърцевъ, какъ рабовъ, и евреи отправили ихъ въ Испанію; или что евреи украли христіанскихъ мальчиковъ и продали ихъ, какъ рабовъ. Объ этомъ будто-бы разсказывалъ ему. Агобарду, одинъ бъглецъ изъ Кордовы, который болье чъмъ за двадцать лътъ предъ тъмъ былъ проданъ въ Кордову однимъ ліонскимъ евреемъ 1). Итакъ, Агобардъ домогался сдълать всъхъ евреевъ отвътственными за преступленіе, совершенное однимъ изъ нихъ. Однако ни онъ, ни его современники не предъявляли безстыднаго обвиненія, будто евреи убивали христіанскихъ дітей и пили ихъ кровь. Но во всякомъ случав почва къ этому обвиненію была ими подготовлена.

Въ своемъ главномъ сочинении Агобардъ и оба вышеназванные епископа старались еще болъе возстановить императора Людовика противъ евреевъ. Настоятельная необходимость, — говорили они, — побуждаетъ ихъ представить императору, какія мъры предосторожности необходимо взять

<sup>1)</sup> Посланіе № 4.

противъ невърія, суевърія и заблужденій евреевъ, и руководители гальской Церкви имъють въ этомъ случат превосходные прижеры. Авторы обязаны обратить внимание на то, какой вредъ угрожаетъ върнымъ душамъ отъ дьявольскаго сосуда, именно, отъ евреевъ; благочестію императора принадлежить употребить противъ этого надлежащія мъры. Затъмъ приводятся примъры человъконенавидънія. Святой Иларій никогда не удостоивалъ привътомъ ни евреевъ, ни ерети-ковъ. Святой Амвросій оказалъ сопротивленіе императору изъ-за еврея. Святые Кипріянъ и Аеанасій, прототипы галь-ской Церкви, внушали върнымъ избъгать оскверняющаго общенія съ евреями. Эпаонскій соборъ, состоящій изъ двадцати четырехъ епископовъ, освятилъ каноническое постановленіе о томъ, чтобы никто изъ христіанскихъ мірянъ не принималь участія въ трапежь евреевь, и чтобы ни одинь епископъ не отступалъ отъ этого постановленія подъ стра-хомъ лишиться въчнаго блаженства. Это постановленіе подтверждено Агдскимъ соборомъ, а Масонскій соборъ еще прибавилъ, чтобы евреи не назначались въ судьи надъ христіанами и въ сборщики податей, дабы не имѣли никакой власти надъ христіанскимъ людомъ, — чтобы евреи не смѣли показываться, въ теченіе пасхальной недѣли, на улицахъ и площадяхъ, — чтобы они оказывали духовенству знаки смиренной почтительности, — и чтобы не держали христіанскихъ рабовъ.

Затъмъ епископы, представители церковнаго правовърія того времени, приводять императору въ примърь евангелиста Іоанна и его ученика Поликарпа, бъжавшихъ близости еретиковъ Церинта и Марціона. «Нынъ-же», продолжають они, «евреи еще хуже еретиковъ, которые хотя отчасти были христіанами и въровали въ Іисуса». Поэтому необходимо избътать евреевъ еще болъе, чъмъ еретиковъ. Далъе они излагаютъ, что евреи имъютъ нечестивое понятіе о Богъ, представляя его въ тълесномъ видъ съ членами (лишь одни мистики, см. стр. 216), что они утверждали, будто буквы ооры существовали до созданія міра, и что имъется нъсколько

земныхъ міровъ, небесъ и гееннъ. Ни одна страница ветхаго завъта не осталась незапятнанною баснями, которыя измышлены и теперь еще измышляются евреями. Агобардъ и его со-епископы, жалуясь на суевтріе современных имъ французскихъ евреевъ, видели сучецъ въ чужомъ глазе и не замѣчали бревна въ своемъ. — Объяснивъ далѣе, что евреи разсказывають богохульныя исторіи объ Іисусв, авторы приходять къ следующему умозаключению: такъ какъ евреи отвергаютъ Сына, то не покланяются и Отцу, а такъ какъ они притомъ не признаютъ безгръшнаго рожденія Іисуса, то суть истинные антихристы. — Если покровители евреевъ думали, что следуеть чтить ихъ ради ихъ великихъ предковъ, патріарховъ, и что по причинъ этого благороднаго происхожденія необходимо предпочитать евреевъ христіанамъ, то надобно также высоко чтить и сарацинъ (арабовъ), которые равнымъ образомъ происходять отъ Авраама. Но евреи, далеко не будучи благороднъе христіанъ, оказываются еще хуже, чъмъ сарацины и агаряне, которые по крайней мъръ не распяли Сына Божія 1).

Логика Агобарда и другихъ епископовъ была неопровержима съ точки зрѣнія вѣры и каноническаго закона, и если-бъ императоръ Людовикъ Благочестивый хотя немного поддался этой логикѣ, то былъ-бы долженъ уничтожить мечемъ и огнемъ евреевъ въ своей имперіи. Къ счастію, онъ не подчинился ей, потому-ли, что зналъ настроеніе ума Агобарда, или потому, что до него не дошло обвинительное сочиненіе епископовъ, ибо, — какъ опасался Агобардъ, — придворные покровители евреевъ не допустили авторовъ представить свой трудъ. Ненавидѣвшій евреевъ ліонскій епископъ отмстилъ за это чрезъ годъ (830), принявши участіе въ заговорѣ противъ императрицы Юдиеи и ея друзей, и даже взявши сторону нечестивыхъ сыновей, которые хотѣли низвести отца съ престола и унизить его, и отчасти исполнили свой умыселъ. Агобардъ былъ наказанъ лишеніемъ епископскаго

<sup>1)</sup> Посланіе № 5.

сана и бъжалъ въ Италію. Впослѣдствіи Людовикъ возвратиль ему санъ, но епископъ уже ничего не предпринималъ противъ евреевъ.

Людовикъ до самой смерти оставался благосклоненъ къ евреямъ, хотя переходъ въ іудейство одного изъ его любимцевъ сильно возмутиль его благочестіе и могь-бы раздражить его противъ евреевъ. Обращение къ іудейству дворянина и сановника Церкви, Водо, произвело въ то время сильное впечатльніе. Хроники занесли его на свои страницы, какъ занесли бъдствія отъ тучъ саранчи, явленія кометъ, наводненія и землетрясенія. Д'виствительно, событіе сопровождалось необывновенными обстоятельствами и могло поразить благочестивыхъ христіанъ. Бодо или Пуото, потомокъ древне-германскаго рода, обученный свётскимъ и духовнымъ наукамъ. вступиль въ духовенство и приняль сань діакона. Императоръ былъ очень расположенъ къ нему и назначилъ его своимъ духовникомъ, дабы не разлучаться съ нимъ. Бодо, какъ благочестивый католикъ, испросилъ себъ позволение отправиться въ Римъ, получить тамъ благословение папы и поклониться гробамъ апостоловъ и мучениковъ. Императоръ исполнилъ это желаніе своего духовника и отпустиль его сь богатыми дарами. Но въ столицъ христіанства Водо не укръпился въ въръ, а напротивъ, полюбилъ сильно еврейство. Причина тому неизвестна. Быть можеть, благосклонность Людовикова двора къ евреямъ и къ іудейству побудила его къ размышленію, къ сравненію объихъ религій и къ предпочтенію еврейства. Или безиравственность духовенства въ христіанской столицъ. -- давшая поводъ къ сатиръ на женщину-папу Іоанна, осквернившаго престолъ Петра, — наполнила его душу омеравніемъ и толкнула къ еврейству, отличавшемуся чистою нравственностью. Правовърные христіане, не изслъдовавъ причинъ перемъны образа мыслей Бодо и не вникнувъ въ нихъ, отвъчали безъ дальнихъ разсужденій: сатана, врагъ человъческаго рода и церкви, соблазнилъ его. Или же говорили, что евреи увлекли его къ тому своимъ красноръчіемъ.

Итакъ Водо, не посътивъ Франціи и тамошняго двора отправился изъ Рима прямо въ Испанію, гдф и намфревался перейти въ іудейство. Онъ отрекся отъ отечества, почестей и друзей, совершиль въ Сарагоссъ обръзание надъ собою, приняль имя Еліазара и отростиль себь бороду (Августь 938). Изъ всёхъ окружавшихъ его, которыхъ онъ хотелъ привлечь къ іудейству, остался при немъ только одинъ племянникъ. Любовь никоимъ образомъ не была побудительною причиною тому, что Бодо-Еліазаръ перемѣнилъ вѣру. Ибо только въ Сарагоссъ онъ женился на еврейкъ, поступилъ, кажется, въ военную службу къ одному арабскому князю и до такой степени возненавидълъ своихъ прежнихъ единовърцевъ, что убъждалъ магометанскаго повелителя Испаніи принуждать жившихъ въ его странъ христіанъ къ переходу въ исламъ или въ іудейство. Поэтому испанскіе христіане обратились къ франкскому монарху и къ епископамъ, умоляя ихъ добыть, во что бы то ни стало, этого въроотступника <sup>1</sup>).

Конечно, императоръ Людовикъ, какъ выше сказано, былъ сильно пораженъ переходомъ Бодо въ іудейство и скорбѣлъ объ этомъ. Однако онъ не излилъ своего гнѣва на евреевъ и не упрекалъ себя въ покровительствѣ имъ и въ томъ, что на его совѣсти быть-можетъ лежитъ грѣхъ вѣроотступничества Бодо. Онъ попрежнему защищалъ евреевъ отъ несправедливости и доказалъ это по поводу одной тяжбы, о которой свѣдалъ чрезъ нѣсколько мѣсяцевъ послѣ отступничества Бодо. Еврейское семейство, состоявшее изъ отца, по имени Гаудіокусъ,

<sup>1)</sup> Главный источникъ для этого извъстія есть Rhabani Mauri (правильнъе Amolonis) epistola contra Judaeos, c. 42: Quod enim nunquam antea gestum meminimus, seductus est ab eis (Judaeis) Diaconus palatinus nobiliter nutritus, et in ecclesiae officiis exercitatus et apud principem bene habitus, ita ut deseruit penitus Christianorum regnum et nunc apud Hispaniam inter saracenos Judaeis sociatus persuasus est, circumcisionem carnalem accipere, nomen sibi mutare, ut qui antea Bodo nunc Eleazar appellatur. Сравн. Annales Bertiniani или Prudentii Trecensis въ Bouquet recueil des historiens, VI, стр. 200 и слъд.; Duchesne, Т. III, стр. 156; Pertz Monumenta Germaniae, I, 49, 65 и 442. Хроника гласитъ, объ этомъ фактъ: Puoto diaconus de palatio humani generis hoste pellectus lapsus est in Judaismum.

и двухъ сыновей, Іакова и Вивація, владъло въ Септиманіи (на югъ Франціи) поземельною собственностью съ принадлежащими къ ней полями, виноградниками, лугами, мельницами, водами и другими угодьями. Нѣкоторые злые люди предъявили подъ какимъ-то предлогомъ споръ о правѣ сказанныхъ евреевъ владъть этою землею. Императоръ Людовикъ, узнавъ объ этомъ споръ, немедленно утвердилъ евреевъ во владъніи и въ правахъ и даже высказалъ слъдующее: если апостольскіе законы обязывають его пещись только о благоденствіи христіань, то они не препятствують ему оказывать правосудіе и покровительство всёмъ подданнымъ, къ какой-бы религіи не принадлежали последніе (Февраль 939). По истине, этотъ человъколюбивый и набожный государь скоръе заслуживаетъ названія «Великій», чемъ многіе, упоминаемые въ исторіи, деспоты и губители счастія, ибо онъ обнаруживаль благородныя человъческія чувства въ варварскую, жестокую и лицемърную эпоху! - Конечно, во времена Людовика Благочестиваго народилась мысль, живущая въ теченіе всёхъ среднихъ въковъ, мысль о томъ, что императоръ есть естественный защитникъ евреевъ, и что они, какъ его кліенты, неприкосновенны въ нѣкоторомъ смыслѣ 1).

<sup>1)</sup> Bouquet recueil, стр. 624, ССХХХІІ. Формула объщаемаго императоромъ покровительства евреямъ гласила: Domatum Rabbi et Samuelem nepotem ejus sub nostro defensione, или: sub nostro mundebordo suscepimus. Bouquet, тамъ же, 624, № 32—34.

## ГЛАВА ДЕВЯТАЯ.

## Упадокъ экзилархата и начало еврейско-научной литературы.

Императоръ Караъ Лысый и евреи. — Еврейскій врачъ Седекія. — Еврейскій дипломатъ Іуда. — Амоло, врагъ евреевъ. — Соборъ въ Мо. — Антиеврейское посланіе Амоло. — Дъйствіе его. — Насильственное крещеніе евреевъ въ Византійской имперіи въ царствованіе Василья Македонянина и Льва. — Униженіе евреевъ и христіанъ въ калифатъ. — Упадокъ экзилархата и возвышеніе иумбадитской академіи; Палтон и Маръ-Амрамъ; чинъ молитвы. — Гаоны - писатели. — Симонъ Кагира. — Арабскій Іозиппонъ. — Исаакъ Израели. — Караимскіе писатели; Монсей Дараи. — Аскетическое направленіе караимства. — Элдалъ Данитъ и Цемахъ гаонъ. — Істуда бенъ-Кораишъ. — Почетное положеніе евреевъ и христіанъ въ правленіе калифа Алмутадгида. — Упадокъ сурской академіи. — Когенъ-Цедекъ и его стремленія. — Экзилархи Укба и Давидъ бенъ-Саккаи.

(840 - 928).

Со смертью императора Людовика Благочестиваго окончился надолго золотой въкъ для франкскихъ евреевъ. Западная Европа, раздираемая анархіей и управляемая фанатическимъ духовенствомъ, не представляла ни одного пункта, удобнаго для развитія еврейства. Правда, Карлъ Лысый, сынъ Людовика и Юдиеи, бывшій причиною столь многихъ смутъ во Франкской монархіи, которыя привели наконецъ къ раздѣленію имперіи на Францію, Германію, Лотарингію и Италію (843), не былъ вообще врагомъ евреевъ; напротивъ, онъ, кажется, наслѣдовалъ отъ своей матери нѣкоторую къ нимъ любовь. У него былъ лейбъ-медикъ еврей Седекія, котораго онъ очень любилъ. Медицинскія познанія Седекіи казались невѣжественной толпѣ и вѣрившему въ чудеса духовенству какимъ-то волшебствомъ и дьявольскимъ

навожденіемъ 1). Карлъ Лысый, съ 843 года французскій король, имѣлъ также другаго любимца еврея, по имени Іуда, оказавшаго ему столь много политическихъ услугъ, что Карлъ называлъ его своимъ «Вѣрнымъ» 2). Поэтому евреи остались въ царствованіе Карла такими - же равноправными съ христіанами, какими были въ правленіе его предшественниковъ. Они могли безпрепятственно заниматься своими дѣлами и владѣтъ землею. Нѣкоторые изъ нихъ сохранили за собою или взяли откупъ на пошлины 3). Но въ высшемъ духовенствѣ они имѣли непримиримаго врага. Въ лицѣ Агобарда они такъ сильно раздражили духовныхъ сановниковъ, что послѣдніе, хотя и проновѣдывали кротость и любовь, не могли однако оставить евреевъ въ ихъ положеніи.

Самымъ заклятымъ врагомъ евреевъ былъ ученикъ и преемникъ Агобарда, епископъ Ліонскій Амоло. У своего учителя онъ выучился ненавидёть евреевъ и строить софизмы. Но Амоло быль не единственною такою личностью; Реймскій епископъ Гинкмаръ, любимецъ императора Карла, архіепископъ санскій Ванило, архіепископъ Бургесскій Рудольфъ и многія другія духовныя лица раздъляли его, враждебный евреямъ, образъ мыслей. На соборъ, созванномъ этими прелатами въ Мо (недалеко отъ Парижа), съ цълью, съ одной стороны, сломить могущество короля и возвысить духовенство, а съ другой, обуздать распутство многихъ духовныхъ лицъ, они ръшили дать новую силу старымъ каноническимъ законамъ и ограниченіямъ относительно евреевъ, и добиться отъ Карла утвержденія этихъ постановленій. Члены собора неясно высказывали, какъ далеко хотять они распространить ограниченія, но, по примъру Агобарда, предложили королю рядъ самыхъ суровыхъ мъръ, направленныхъ противъ еврееевъ и восходившихъ ко временамъ перваго христіанскаго императора Константина. Они напоминали объ

<sup>1)</sup> Гинкмаръ и Регино въ Pertz Monumenta Germaniae, I, 504, 589.

<sup>2)</sup> Fidelis meus Juda въ Histoire des comtes de Barcelona par Diego, стр. 26.

в) Видно изъ посланія Рабануса (или Амоло) противъ евреевъ, о чемъ сказано дальше.

эдикть императора Өеодосія П, въ силу котораго ни одинъ еврей не могъ занимать какую либо должность или имъть какой-либо санъ. Далъе, они напоминали о постановленіяхъ агдскаго, масонскаго и орлеанскаго соборовъ, и объ эдиктъ меровингскаго короля Хильдеберта (см. стр. 52), по которымъ евреи не могли быть судьями и откупщиками податей. не смёли являться въ теченіе пасхальной недёли на улицахъ, и должны были оказывать духовенству смиренную почтительность. Они ссылались даже на иноземныя, следовадовательно неимъвшія во Франціи силы закона, соборныя постановленія, на Лаодикійскій соборь, воспрещавшій христіанамъ принимать отъ евреевъ праздничные подарки и опръсноки, участвовать въ еврейскихъ праздничныхъ торжествахъ и пиршествахъ; они ссылались даже на безчеловъчныя вестготскія синодальныя постановленія, направленныя въ сущности скоръе противъ крещеныхъ и тъмъ не менъе все еще привязанныхъ къ іудейству евреевъ, чъмъ противъ некрещеныхъ. Слъдовательно, члены собора, напоминая вестготское соборное постановленіе, повел'вавшее отнимать у евреевъ (т. е. крещеныхъ) детей и отдавать ихъ христіанамъ, обнаруживали двоякую ненависть. Въ заключение они настаивали на одномъ пунктъ, въ силу котораго еврейскіе и христіанскіе работорговцы обязывались продавать рабовъ-язычниковъ въ христіанскія области, дабы они могли быть обращены къ христіанству (28 Іюня 845) 1).

Прелаты разсчитывали, что король Карлъ, находясь въ критическомъ положении вслъдствие нападения Нормановъ и совершенныхъ ими грабежей, согласится на ръшение собора; при этомъ они выставляли постигшия страну бъдствия божескимъ наказаниемъ за гръховность короля. Но прелаты ошиблись въ своихъ разсчетахъ. Карлъ еще не упалъ такъ сильно

<sup>1)</sup> Concilium Meldense canon 73. Заключеніе Ut mercatores hujus regni, Christiani sive Judaei mancipia pagana intra Christianorum fines vendere compellantur не принадлежить къ предшествующей цитать изъ постановленій Толедскаго собора, а есть самостоятельное рышеніе. Впрочемъ, изъ него оказывается, что еврен не были единственными работорговцами.



духомъ, чтобы фанатическое и честолюбивое духовенство могло предписывать ему законы. Хотя въ числъ соборныхъ членовъ былъ его любимецъ, Реймскій епископъ Гинкмаръ, однако же Карлъ приказалъ распустить соборъ, а членамъ его разойтись. Позже онъ созвалъ ихъ въ Парижъ (14 Февраля 846), подъ своимъ надзоромъ, для совъщанія о церковныхъ дълахъ. Они сами должны были признать недъйствительными три четверти всъхъ (восьмидесяти) ръшеній собора въ Мо, и между прочимъ ръшеніе объ ограниченіи евреевъ і). Слъдовательно, униженное положеніе евреевъ во Франціи не было узаконено ни при Каролингахъ, ни впослъдствіи времени. Единственное ограниченіе евреевъ, установленное Карломъ, состояло въ томъ, что они должны были уплачивать казнъ по одиннадцати процентовъ съ проданнаго товара, тогда какъ христіане уплачивали только десять 2).

Однако Амоло и его единомышленники не пришли въ уныніе отъ неудачи, потерпъной ими на соборъ въ Мо, и отъ разстройства ихъ плановъ унизить евреевъ. Преемникъ Агобарда обратился съ окружнымъ посланіемъ къ высшему дувенству и увъщавалъ его подъйствовать на государя (846), дабы послъдній отмънилъ данныя евреямъ привиллегіи и низвелъ на низшую степень общественнаго положенія. Посланіе Амоло, исполненное яда и клеветы на еврейское племя, достойно стать на ряду съ обвиненіемъ евреевъ, поданнымъ императору Людовику Агобардомъ. Въ этомъ посланіи многое заимствовано изъ сказаннаго обвиненія, и лишь не многое представляется новымъ. Во введеніи говорится, что евреи пользовались почетомъ и уваженіемъ дворянства и народа, и что именно ради этого уваженія они хотъли погубить Амоло.

<sup>1)</sup> Concilium Parisiense 846. Тамъ сказано (у Sirmond, III, стр. 21): quia factione quorumdam motus est animus ipsius regis contra episcopos, dissuadentibus primoribus regni sui ab eorum (episcoporum) admonitione et remotis ab eodem concilio (Meldensi) episcopis, ex omnibus illis capitulis haec tantum observanda collegerunt, undeviginti capitula ex octoginta. Въ актахъ Парижскаго собора также нътъ постановленія противъ евреевъ.

<sup>2)</sup> Capitularia Caroli calvi въ Bouquet recueil, T. VII, въ Pertz Monumenta leges, I, 540.

Авторъ старается доказать, какъ презрѣнно невѣріе евреевъ, какъ позоренъ ихъ переходъ къ христіанству, «что неизвъстно многимъ, не только народу и черни, но и дворянамъ и высокопоставленнымъ лицамъ, ученымъ и неученымъ»1). Онъ хочетъ снять повязку съ глазъ всемъ этимъ лицамъ, т. е. всему французскому народу, за исключеніемъ фанатическаго духовенства, и доказать имъ, на сколько они близки къ погибели вследствіе своихъ дружественныхъ сношеній съ евреями. Съ этою целью онъ приводить антиеврейскія м'яста изъ евангелія и Отцевъ Церкви, и сказанное тамъ объ еретикахъ онъ, подобно Агобарду, примъняетъ къ евреямъ, такъ какъ они еще хуже еретиковъ. Отъ крещеныхъ евреевъ, большинство которыхъ хотело оправдать свое отпаденіе, порицая прежнихъ единовърцевъ, онъ узналъ, что евреи называли апостоловъ «вѣроотступниками» и придавали въ еврейскомъ переводъ гнусное значение слову евангелие; далье, что евреи всюду въ восточныхъ и западныхъ странахъ, по сю и по ту сторону моря, получили предписаніе не пъть болъе въ синагогахъ девятнадцатый псаломъ, такъ какъ онъ ясно и понятно говорить объ Іисуста 2).

Онъ упрекаетъ евреевъ въ слѣпотѣ, съ какою они вѣрили, что для нихъ явятся два Мессіи. Одинъ Мессія, изъ дома Давидова, уже родился въ эпоху разрушенія храма и, принявъ ужасающій видъ, живетъ тайно въ Римѣ. Другой Мессія. изъ колѣна Ефремова, станетъ воевать съ Гогомъ и Магогомъ, но будетъ убитъ ими и оплаканъ всѣмъ Израилемъ³).

<sup>1)</sup> Сочиненіе называется Rhabani Mauri archiepiscopi Moguntii epistola seu liber contra Judaeos. Но критика доказала, что это посланіе принадлежить не Рабанусу Мавру, но Амоло, что также очевидно изъ содержанія с. 43, въ которой авторъ говорить объ Агобардъ, какъ о своемъ предшественникъ и учителъ. Сравн. Прибавленія Аделунга къ ст. Amolo въ Jöchers Gelehrtenlexicon. Во введеніи говорится: Detestanda Judaeorum perfidia quantum sit noxia fidelibus — apud multos incognitum est, non solum vulgares et plebeios, sed etiam nobiles et honoratos, doctos pariter et inductos et apud eos maxime, inter quos nulla praefatorum infidelium habitatio et frequentatio est.

<sup>2)</sup> Тамъ же, с. 2-10.

<sup>3)</sup> Эта агалская сага въ полномъ видъ разсказана въ первый разъ Амоло, с. 12—13, и только чрезъ 2 столътія потомъ является въ литературномъ видъ, въ книгъ Зоровавеля (напис. около 1050).

Въ концъ своего посланія Амоло преимущественно скорбитъ о томъ, что евреи пользуются во Франціи свободою слова 1). увлекають въ свою въру многихъ христіанъ и держать христіанскую прислугу, которая работаеть въ ихъ домахъ и поляхъ. Онъ также сожалветъ о томъ, что некоторые христіане выражають мизніе о превосходствъ еврейскихъ проповъдниковъ надъ христіанскими, -- какъ будто евреи виноваты въ томъ, что духовенство не умъло приковать внимание слушателей къ своимъ проповъдямъ<sup>2</sup>). Амоло упрекаетъ евреевъ также въ томъ, что дворянинъ и вмъстъ съ тъмъ духовное лицо Бодо принялъ Іудейство и глубоко ненавидълъ христіанство 3). Отъ еврейскихъ переметчиковъ онъ будто бы слышаль, что еврейскіе откупщики податей до тёхъ поръ угнетають бъдныхъ христіань, пока тъ не отрекутся отъ Христа <sup>4</sup>), — словно подобное преступленіе могло таиться въ неизвъстности до открытія его въроотступниками.

Онъ самъ, — говорить Амоло, — по примъру своего учителя и предшественника Агобарда, многократно настаивалъ въ своемъ епископствъ на томъ, чтобы христіане отказались отъ общенія съ евреями и не осквернялись ихъ пищею и питьемъ, но его дъятельность оказалась недостаточною. Поэтому онъ призываетъ всъхъ епископовъ въ странъ повліять на благочестивыхъ христіанъ, дабы вновь ввести прежнія соборныя ограниченія относительно евреевъ в). Онъ также высчитываетъ враждебныхъ къ евреямъ государей и соборы, которые возвели униженіе евреевъ на степень закона, — дъйствуетъ подобно Агобарду и членамъ созваннаго въ Мо собора. Амоло напоминаетъ сверхъ того о благочестивомъ вестготскомъ королъ Сизебутъ, который принуждалъ евреевъ

<sup>1)</sup> Tame me, c. 41. Quod enim multum dolendum est et per hos inimicos crucis Christi, licentiosa libertate quod volunt agentes et sicut volunt agentes — dum multi Christiani — contra decreta canonum ita indifferenter eis adhaerent ut incessanter eorum conjunctu polluantur et ipsis serviant tam in domibus quam in agris.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, сравн. вверху стр. 249, примъч. 3.

<sup>3)</sup> Тамъ же, с. 42.

<sup>4)</sup> Тамъ же.

<sup>5)</sup> Тамъ же, с. 43.

своего государства къ христіанству 1). «Мы не должны», заключаеть онъ свое посланіе, «своею предупредительностью, льстивостью или даже защитою охранять осужденныхъ и отвергающихъ свое осужденіе людей» (именно евреевъ) 2).

Ядоветое :посланіе Амоло имело сперва такъ же мало дъйствія, какъ и обвиненія евреевъ Агобардомъ и собравшимся въ Мо соборомъ. Но ядъ мало по малу распространился между народомъ и князьями. Распаденіе Франціи на мелкія, самостоятельныя государства, непризнававшія главенства короля, содъйствовало тому, что евреи были преданы произволу фанатическаго духовенства и тиранніи князей. Жажда французскаго клира къ преследованію зашла такъ далеко, что тогдашній Безьерскій епископъ своими страстными проповъдями, сказанными въ промежутокъ времени отъ Вербнаго воскресенія до втораго дня Свѣтлой седьмицы, возбуждаль христіань отистить безьерскимь евреямь за распятіе Іисуса. Толпа, фанатизированная этими пропов'дями, схватилась за камни, съ цълью поразить ими евреевъ. Изъ года въ годъ повторялось это печальное событіе, благословляемое всякій разъ епископомъ. Безьерскіе евреи часто оборонялись, и тогда объ стороны обагрялись кровью 3). Это неслыханное варварство продолжалось нёсколько стольтій. — Подобныя событія совершались въ теченіе нькотораго времени въ Тулузъ. Графы этого города имъли право давать ежегодно, въ страстную пятницу, пощечину синдику или старшинъ еврейской общины. Разсказываютъ, что однажды капеланъ Гуго испросиль себъ позволение дать эту пощечину и даль ее съ такою силою, что несчастный синдикъ упалъ бездыханнымъ на землю. Ненависть къ евреямъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, с. 44 и след.

<sup>2)</sup> Тамъ же, с. 60. Homines namque perditos et suam perditionem non videntes (id est ipsos Judaeos) non debemus nostris blanditiis et adulationibus vel (quod obsit) defensionibus reddere male securos. Это мъсто, кажется, направлено противъ тъхъ духовныхъ лицъ, которые были благосклонны въ евреямъ и защищали ихъ.

<sup>3)</sup> By Bouquet recueil XII, 436, Chronica Gaufredi Voisinensis II y Vaisette histoire de Languedoc, II, crp. 485.

желавшая найти оправданіе этому безчеловічію, измыслила басню, будто евреи ніжогда предали или хотіли предать Тулузу магометанамъ і). Такой же неліпый вымысель говорить, что евреи предали Бордо Норманамъ. Впослідствій времени пощечина замізнена въ Тулузіз ежегоднымъ денежнымъ взносомъ.

Правнукъ Людовика Благочестиваго, Людовикъ II, сынъ Лотаря, допустиль себя опутать духовенству до такой степени, что, ставши государемъ Италіи (855), тотчасъ подтвердилъ соборное постановление объ изгнании всъхъ итальянскихъ евреевъ изъ страны, въ которой жили ихъ предки задолго до вторженія германцевь и лонгобардовь. Къ 1 Октября того же года не должно было остаться въ Италіи ни одного еврея. Оставшихся же могъ схватить всякій и предать наказанію<sup>2</sup>). Къ счастію для евреевъ, ръщеніе это было неисполнимо. Ибо Италія была въ то время разділена на мелкія области, главы которыхъ большею частію отказывали въ повиновени итальянскому государю. Магометане дълали частыя нападенія на страну и неръдко призывались христіанскими князьями противъ соперниковъ или противъ императора. Благодаря этой анархіи, евреи пользовались извъстною безопасностью, и постановленіе, въроятно, осталось только на бумагь. — Во Франціи совершались также мъстныя изгнанія евреевъ. Санскій архіепископъ Ансегисусь, имъвшій главенство надъ всемъ галльскимъ духовенствомъ и названный вторымъ папою, изгналъ изъ Санса 3) евреевъ одновременно съ монахинями, въроятно, по смерти Карла (между 877 и 882). Хроника едва намекаетъ на причину этого преследованія и на его связь съ изгнаніемъ монахинь. Въ царствование преемниковъ Карла, когда могущество королевства постепенно уменьшалось, а ханжество королей возрастало, дъло дошло до того, что Карлъ Простой, по из-

<sup>1)</sup> Сравн. объ этомъ Duchesne scriptores Francorum, III, 430; Bouquet recueil IX, 116; Histoire de Languedoc II, 151.

<sup>2)</sup> Pertz Monumenta leges I, crp. 437.

<sup>3)</sup> Chronicon By Bouquet recueil VIII, 237.

лишней ревности, подариль нарбоннской церкви (899, 914) всё земли и виноградники евреевъ въ Нарбоннскомъ герцогстве '). Мало по малу французскіе короли привыкли къ мысли, что защита, оказываемая евреямъ императоромъ Карломъ Великимъ и еще более его сыномъ Людовикомъ, налагала на евреевъ извёстнаго рода обязательства, т. е. евреи дёлались зависимыми отъ государя, которому принадлежала какъ ихъ личность, такъ и имущество. По крайней мёрё эта мысль лежитъ въ основаніи актовъ, которыми узурпаторъ Бозо, бургундскій и провансальскій король, окруженный вёчно духовенствомъ, приносиль евреевъ въ даръ Церкви Вечно духовенствомъ, приносиль евреевъ въ даръ Церкви Видовикъ подтвердиль этотъ дарственный актъ (920). Такой произволь относительно евреевъ прекратился только въ правленіе Капетинговъ.

Не менъе печальная участь постигла евреевъ и на востокъ Европы, въ Византійской имперіи. Не смотря на принудительное крещеніе и на гоненіе, воздвигнутое императоромъ Львомъ Исавряниномъ (см. стр. 174), евреи снова распространились по всей Византійской имперіи и именно въ Малой Азіи и Греціи. Неизвъстно, при какомъ императоръ они получили дозволеніе исповъдывать опять іудейскую религію; быть можеть оно даровано было императрицею Ириною, которая вслъдствіе своихъ сношеній съ Карломъ Великимъ была не столь жестокосерда, какъ ея предшественники. Многіе изъ греческихъ евреевъ занимались шелководствомъ, разведеніемъ шелковицы и шелкопрядствомъ вреевъ занима кормить

<sup>1)</sup> Документы объ этомъ въ Bouquet, тамъ же, IX, 480, 521.

<sup>2)</sup> Bouquet recueil IX, Charta 920.

<sup>3)</sup> Обстоятельство, что евреи занимались въ Греціи шелководствомъ, доказывается тѣмъ, что сицилійскій король Рожеръ переселиль ихъ изъ Греціи въ Италію, дабы они занимались здѣсь этою отраслью промышленности; въ Pertz Monumenta V, 192. Веніаминъ Тудельскій сообщаетъ, что этимъ искусствомъ занимались енвскіе евреи: еd. Asher, стр. 16. По недостатку тутовыхъ деревьевъ, шелководство нигдѣ не могло существовать, кромѣ Греціи. Запросъ евреевъ гаону Р. Мататін въ Resp. Gaonim № 230 (Schaare Teschubah) между 860 и 869; поэтому могъ быть сдѣланъ только греческими евреями.

шелковичныхъ червей только въ праздники, но не въ субботы; однажды они обратились къ гаону съ вопросомъ относительно этого обстоятельства, и получили въ отвътъ, что кормленіе разръшается и въ субботу (840). Впрочемъ, греческіе еврееи подлежали всъмъ ограниченіямъ, постановленнымъ прежними императорами, и наравнъ съ язычниками и еретиками не допускались къ занятію какой либо должности, «дабы до крайности были унижены» 1). Только религіозная свобода была имъ дана.

Наконедъ на византійскій престолъ взошелъ Василій Македонянинъ, который для достиженія этой цели умертвиль своего предшественника, Михаила. Василій не принадлежаль къ числу страшныхъ византійскихъ императоровъ и не быль недоступенъ чувствамъ справедливости и кротости; но предался мысли обратить евреевъ къ христіанству. Поэтому онъ учредиль религіозныя пренія между еврейскимь и христіанскимъ духовенствомъ и постановилъ, чтобы первые или доказали неопровержимо свою религію, или признали «Іисуса главою закона и пророковъ». Предвидя однакожъ, что пренія не убъдять евреевь въ истинности христіанства, Василій объщаль почетныя мъста и саны тымь изъ нихъ, которые предпочтуть обращение къ христіанству<sup>2</sup>). Источники умалчивають о судьбъ, которая предстояла упорствовавшимъ; въроятно, имъ угрожало безпощадное гоненіе. Одно извъстіе, за достовърность котораго нельзя поручиться, сообщаеть, будто императоръ Василій воздвигь столь сильное гоненіе на еврейскія общины въ Византійскомъ государствъ, что болъе тысячи изъ нихъ было стерто съ лица земли, и что еврейскій поэтъ Шефатіа, излечивъ императорскую дочь отъ сумасшествія, спасъ тімь самымь пять общинь в). Надежда

<sup>1)</sup> Legum compendiarius Β' Leunclav jus Graeco-Romanum, II, 97: Ελληνες απί 'Ιουδαΐοι καὶ Αίρητικοὶ οὖτε στρατεύονται οὖτε πολιτεύονται, άλλ ἐσχάτως ἀτιμοῦνται.

<sup>2)</sup> Leonis novellae constitutiones въ наданіи Кригеля Corpus juris, Т. III, стр. 798, § 55; Theophanes continuatus, стр. 341; Symeon magister, тамъ же, 690; Georgius monachus, тамъ же, 842; Cedrenus compendium, 241 и слъд.

<sup>3)</sup> Старый Махзоръ комментарій къ Писмонъ: Israel Noscha'; сравн. Цунца Синагогальная поэзія, стр. 170. Если Цунцъ относитъ это сказаніе къ Василію II,

получить награду не побудила бы евреевъ къ перемънъ религіи, если-бъ упорствующимъ не угрожала смерть или изгнаніе. Многіе евреи перешли поэтому въ христіанство, или только притворились върующими. Но едва умеръ Василій (886), какъ они, подобно овониъ единовърцамъ въ Испаніи, Франціи и вообще въ техъ странахъ, где были насильственные выкресты, сбросили маску 1) и снова обратились къ той религіи, которой никогда не изміняли въ глубині сердца. Но они ошиблись. Сынъ и преемникъ Василія, Левъ Философъ, превзошелъ своего отца въ суровости. Левъ издалъ законъ, который не только отмънялъ прежнія постановленія о религіозной свобод'в евреевъ, но и повел'вваль евреямъ жить только по христіанскимъ правиламъ, а твиъ изъ нихъ, которые снова прилъпятся къ іудейскимъ обычаямъ и образу мыслей, угрожаль смертью, какь вероотступникамъ . (900)<sup>2</sup>). Тъмъ не менъе, послъ кончины этого императора, также какъ и по смерти Льва Исаврянина, оказались въ Византійскомъ государств'в такіе віроотступники 3).

Въ областяхъ калифата, именно въ Вавилоніи (Иракѣ), гдѣ билось сердце еврейскаго племени, евреи мало по малу лишились своего прежняго благопріятнаго положенія, хотя магометанскіе государи не отличались такою крайнею нетерпимостью, какъ христіанскіе. Но съ того времени, какъ калифы предоставили визирямъ свою власть и сами себя осудили на безсиліе, евреи и здѣсь были отданы на жертву произвола. Царствовавшіе послѣ Алмамуна калифы становились болѣе и болѣе игрушкою честолюбивыхъ и корыстныхъ министровъ и главнокомандующихъ, и восточнымъ евреямъ часто приходилось покупать дорогою цѣною ихъ благосклон-

то ошибается, потому что не Василій II, а Василій Македонянинъ воздвигь гоненіе на евреевъ.

<sup>1)</sup> Theophanus continuatus, тамъ же.

<sup>2)</sup> Leonis novellae, тамъ же.

<sup>\*)</sup> Видно изъ того, что Саббатан Донноло быль въ 950 г. лейбъ-медикомъ византійскаго экзиларха, и что Константинъ въ 1026 г., въ споръ между крещенымъ евреемъ и прежними единовърцами послъдняго предписалъ болъе снисходительную формулу (Leunclav jus Graeco-Romanum. Т. I, стр. 118—120).

ность. Калифъ Алмутаваккилъ, третій преемникъ Алмамуна, возобновиль омаровы законы объ евреяхъ, христіанахъ и магахъ, принуждалъ ихъ носить желтые плащи и веревочные пояса, какъ отличительный нарядъ, обратиль синагоги и церкви въ мечети, и запретилъ магометанамъ обучать христіанъ и евреевъ, а также допускать сихъ последнихъ къ должностямь (849—56) 1). Они должны были уплачивать калифамъ десятую часть стоимости своихъ домовъ, а въ силу позднайшаго распоряженія могли вздить только на ослахь или мулахъ, но никакъ не на лошадяхъ (853-54). Экзилархи утратили свое значеніе съ того времени, какъ калифъ Алмамунъ издаль законъ о томъ, что верховная власть не будетъ признавать и поддерживать ихъ (см. стр. 220). Упадку этомуе ще болве содвиствоваль фанатизмь Мутаваккила. Съ теченіемъ времени экзилархи перестали быть общественными сановниками съ извъстною политическою властью, повельнія которыхъ должны были строго исполняться единовърцами. Они были принуждены отказаться на признаніе своего достоинства внв предвловъ калифата и удовольствоваться только темъ положениемъ, которое за ними признавалось общинами въ силу дорогихъ воспоминаній. Поэтому, имена экзиларховъ, преемственно слъдовавшихъ другъ за другомъ въ теченіе изв'єстнаго періода времени и постепенно утрачивавшихъ свое значеніе, остались неизв'єстными въ исторіи.

Чёмъ болье падаль экзилархать, тёмъ больше возрастало значеніе пумбадитской академіи, потому что она находилась близь Багдада, столицы калифата, и вёдала еврейскія общины, имѣвшія весьма вліятельныхъ членовъ. Пумбадита прежде всего вышла изъ того подчиненнаго положенія, въ которомъ находилась до того времени. Она стала на равную ногу съ сурскою академіей, и главы ея начали также носить титулъ гаоновъ. Затёмъ она вышла изъ зависимости отъ экзилархата. Между тёмъ какъ прежде глава и коллегія пумбадитской академіи отправлялись ежегодно въ резиден-

<sup>1)</sup> Источники въ соч. Вейля Chalifen, I, 353.

цію экзиларха для принесенія ему присяги, они прекратили эти путешествія во времена экзиларха Давида бенъ-Ісгуды. Если князь изгнанія хотвль созвать публичное собраніе, то должень быль отправляться для этого въ Пумбадиту 1). По всей въроятности, этимъ возвышениемъ или превышениемъ пумбадитская академія была обязана своему главѣ Палтои бенъ-Абаіи (842-58), который начинаеть собою рядь важнвинихъ гаоновъ и уметъ владеть отлученомъ 2). Сурскій гаонать быль празднымь въ теченіе двухь літь (см. стр. 222), по прошествій которыхъ быль избранъ Маръ Когенъ-Седеккъ I бенъ-Абимаи (839—49), оставившій много ръщевій и впервые установившій чинъ молитвы (Siddur) 3). Его преемникъ, Маръ Саръ-Соломонъ бенъ-Боасъ (849-59), также современникъ Палтои, обогатилъ, съ своей стороны, юридическую литературу. Одно изъ его ръшеній доказываетъ, какою глубокою нравственностью были проникнуты носители талмудическаго еврейства. На вопросъ, можеть ли еврей ограбить не-еврея, не навлекая нареканія на испов'єдниковъ іудейства, Маръ Саръ-Соломонъ отвічаль съ величайшимъ негодованіемъ, что грабежъ строго наказывается по талмудическимъ правиламъ. Воспрещается обманывать словомъ или притворною ласковостью, какъ еврея, такъ и не-еврея. Маръ Саръ-Соломонъ былъ, напротивъ, преданъ современной ему въръ въ демоновъ и полагалъ, что злой духъ не оставляетъ того, кто провожалъ трупъ на кладбище 1).

Споры о наследованіи гаонскаго сана продолжались и въ это время, хотя экзилархи съ трудомъ могли поддерживать при этомъ свое значеніе. После Палтои, — ибо его непосредственный преемникъ ) правилъ только полгода, — произошло въ пумбадитской академіи разъединеніе по поводу выбора гаона. Часть коллегіи держала сторону Менагема,

<sup>1)</sup> Посланіе Шериры. Сравн. Заміч. 12, 6 и Заміч. 13.

<sup>2)</sup> Responsa Gaonim Schaare Zedek, crp. 75, Ne 14.

<sup>\*)</sup> Ибнъ-Гіатъ, сообщен. Деренбургомъ въ Geigers Zeitschrift, V годъ, 398, прим. 1.

<sup>4)</sup> Responsa Gaonim Schaare Zedek, crp. 29b, & 6; 21b, & 20.

<sup>5)</sup> Ахан Когана бенъ-Маръ.

сына того самаго Іосифа бенъ-Хійя, который отказался отъ своихъ притязаній на этотъ санъ (см. стр. 221), візроятно, изъ уваженія къ его благородному отцу. Другая часть выставила анти-гаономъ Маръ-Мататію, въроятно, по причинъ его обширной талмудической учености, ибо у своихъ преемниковъ онъ считался авторитетомъ въ этой наукъ 1). Разъединеніе продолжалось полтора года (858-60), до смерти Менагема. Тогда державшіе его сторону члены академіи примкнули къ Маръ-Мататіи, который и правилъ спокойно свою должность почти десять л $^{4}$ тъ (860-69)<sup>2</sup>). Современный ему сурскій гаонъ Р. Натронаи II бенъ-Гилаи (859—69) вель' плодотворную периписку съ заграничными общинами и, сколько извъстно, первый употребляль для сего арабскій языкь 3), между твиъ какъ его предшественники писали свои посланія на сившанномъ еврейско-халдейскомъ языкъ. Натронаи переписывался также съ еврейско-испанскою общиной въ Луценъ 1), которая, конечно, лучше понимала арабскій языкъ, чемъ еврейскій. Таинственная сага разсказываеть, что Натронаи чудеснымъ образомъ перенесся изъ Вавилоніи во Францію, изучиль здісь Талмудь и также чудесно возвратился въ Вавилонію 5). — Онъ питалъ полнъйшее неудовольствіе на караимовъ и на основателя этой секты, «потому что они осмѣивали и презирали слова талмудическихъ мудрецовъ и составили по своему произволу собственный Талмудъ» 6). Его ученикъ и преемникъ, Маръ-Амрамъ бенъ-Шешна (869 — 81), оставиль столь же много решеній, какъ его предшественникъ, котораго онъ чтилъ, какъ авторитетъ, и по слѣдамъ котораго шелъ. Маръ-Амрамъ основалъ литургическій чинъ моленія для европейскихъ общинъ. По требованію испанской общины, предъявленному чрезъ посредство ея религіознаго главы, Р. Исаака бенъ-Шимеона, онъ собраль

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 87; нач. № 17; 94а, № 5.

<sup>2)</sup> Посланіе Шериры.

<sup>8)</sup> Responsa Gaonim, тамъже, стр. 27, № 38.

<sup>1)</sup> Siddor Маръ-Амрама, сообщ. Луццато Orient. Literaturbl., 1847, стр. 326.

 <sup>3)</sup> Responsum P. Ган въ Сборникѣ Та'am Zekenim, стр. 55.
 6) Саадін Siddur въ Пинскера Likute, стр. 189, замѣч. 3.

все установленное Талмудомъ и академическимъ обычаемъ относительно молитвы и богослуженія (Siddur R'Amram, Jesod ha-amram) 1). Маръ-Амрамъ, какъ и предшественникъ его, установилъ, въ видѣ непреложной нормы, форму молитвы, какъ она выработалась въ теченіе времени; кто уклонялся отъ этой нормы, тотъ долженъ былъ считаться еретикомъ и не могъ имѣть общенія съ Израилемъ 2). Литургическія прибавки къ праздничнымъ молитвамъ не были еще въ общемъ употребленіи въ эпоху Маръ-Амрама, и онъ предоставляетъ выборъ желающимъ.

Въ теченіе гаонства Маръ-Амрама, главами пумбадитской академіи были последовательно Рабба бень-Ами (869—72), о которомъ больше ничего неизвъстно, и Маръ-Цемахъ I бенъ-Палтои (872-90), которымъ начинается рядъ гаоновъ писателей. До того времени руководители академій занимались только объясненіемъ Талмуда, внутренними дълами и ръшеніемъ предлагаемыхъ вопросовъ. Конечно, тотъ или другой собираль въ одну книгу агадскія изреченія. Заняться же авторскою д'ятельностью они не им'вли времени, или повода, или призванія. Но когда въ общинахъ Египта, Африки, Испаніи и Франціи, начала болье и болье пробуждаться ревность къ изученію Талмуда, и иноземные ученики, ежеминутно встрвчаясь съ темными и трудными мъстами въ много-слойномъ и неръдко загадочномъ Талмудъ, стали чаще обращаться къ академіямъ за объясненіемъ и рѣшеніемъ вопросовъ, причемъ запросы болве и болве представляли теоретическій интересъ, тогда гаоны были вынуждены писать, вивсто простыхъ, краткихъ решеній, общирныя сочиненія объ извъстныхъ отдълахъ Талмуда, чтобы дать руководство ученикамъ. Гаонъ Цемахъ бенъ-Палтои пумбадитскій написаль, подъ названіемь Арухь 3), объясненіе встрѣчающихся

<sup>1)</sup> Существуетъ только въ рукописи; отрывки сообщ. Луцпато Orient. Literaturbl., 10 годъ, № 19, 21. О продолжительности службы Маръ-Амрама, Замвч. 19, примвч.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibn-Jarchi Manhig, 82b. Симона Дурана Responsa, ч. III, № 290.

<sup>8)</sup> Отрывки изъ этого Аруха Р. Цемаха сведены у Рапопорта: Biographie

въ Талмудѣ темныхъ словъ (съ историческимъ, ономастическимъ и антикварнымъ значеніемъ) и расположилъ ихъ въ алфавитномъ порядкѣ. Въ этомъ талмудическомъ словарѣ онъ обнаружилъ также знакомство съ персидскимъ языкомъ. Арухъ послужилъ первымъ зародышемъ развивавшейся болѣе и болѣе отрасли талмудической лексикографіи. Вѣроятно, этотъ же Цемахъ написалъ хронологію талмудической и сабурейской эпохи, подъ названіемъ: «Послѣдовательность Танаимовъ и Амораимовъ» (Seder Tanaim w'Amoraim, напислоколо 884 или 887) 1). Однако хронологическая часть занимаетъ въ этомъ трудѣ второстепенное мѣсто, главная же цѣль состоитъ въ преподаніи правилъ о томъ, какимъ образомъ добывать изъ талмудическихъ преній примѣнимые къ практикѣ результаты.

Вторымъ гаономъ-писателемъ былъ Нахшонъ бенъ-Цадокъ Сурскій (881—89), современникъ Цемаха. Онъ также написалъ объясненіе темныхъ мѣстъ Талмуда, но не въ алфавитномъ порядкѣ, а по трактатамъ в. Далѣе, онъ написалъ разсужденіе о ритуальномъ умерщвленіи скота (подъ названіемъ Rēumah), нынѣ уже несуществующее в. Нахшонъ прославился открытіемъ ключа къ еврейскому календарю, именно, что порядокъ годовъ и праздниковъ повторяется чрезъ каждыя 247 лѣтъ (кругъ годовъ и праздниковъ), и что поэтому формулы годовъ можно подвести подъ четырнадцать рубрикъ. Этотъ ключъ извѣстенъ подъ названіемъ «Круга Р. Нахшона» (Iggul di R'Nachschon) ).

des Nathan Romi, Зам'яч. 24 н прибавл., стр. 81. Число ихъ гораздо больше въ новомъ изданіи Іохазина, сділанное Филипповскимъ.

<sup>1)</sup> По времени, сочинение принадлежить Цемаху или Амраму; но такъ какъ первый предлагаеть въ своемъ Арухъ талмудическо-историческій словарь именъ, то можно заключить, что Seder Tanaim принадлежить ему же, если только сочинение это написано гаономъ. Оно издано Луццато, въ Кегем chemed, IV, 184 и слъд., 1839 года.

<sup>2)</sup> Responsa Gaonim, ed. Cassel, нач. и кон.; сравн. введение Рапопорта.

в) По увъренію знатоковъ, сочиненіе, обращающееся подъ этимъ именемъ, подложно.

<sup>4)</sup> Сравн. объ этомъ Scaliger de emendatione temporum II, 132 и след., и Luzzato Calendario Ebraico per venti secoli, Padua, 1849.

Третьимъ писателемъ того времени былъ Р. Симонъ изъ Каира или Мисра въ Египтъ, который хотя не былъ оффипіальнымъ сановникомъ вавилонской академіи, но, будучи ея слушателемъ, могъ написать руководство къ целому кругу обрядовъ и религіозныхъ обычаевъ (900) 1). Это сочиненіе, озаглавленное «Великій Галахотъ» (Halachot gedolot), служило какъ бы дополнениемъ къ подобному труду Р. Ісгуды (см. стр. 193). Но авторъ не былъ въ состояни совладать съ богатымъ многостороннимъ матеріаломъ и привесть его въ систематическій порядокъ. Его трудъ не исчерпываетъ всего матеріала и не представляеть законченности. Р. Симонъ изъ Каира, первый старался вполнъ сосчитать традиціонныя числа 365 запрещеній и 248 запов'єданій; но при этомъ онъ впалъ во многія ошибки<sup>2</sup>). Во введеніи къ этому труду онъ доказываетъ важность преданія, вероятно, съ цёлью опровергнуть караимовъ. Это сочинение сдълалось рудникомъ для потомства, но пользовалось у гаоновъ малымъ почетомъ. — Въ это же время явился также историческій сборникъ. Неизвъстный авторъ, пользуясь отчасти сочиненіемъ Іосифа и апокрифами, отчасти сагами, изложиль на арабскомь языкъ исторію эпохи отъ возвращенія изъ вавилонскаго плъна до разрушенія храма. Этотъ сборникъ озаглавленъ «Исторія Маккавеевъ или Іосифа бенъ-Горіона (Tarich al Makkabain, Jussuff Ibn G'org'on, арабская книга Маккавеевъ) \*). Впоследствіи времени, одинъ итальянскій еврей весьма хорошо перевель на еврейскій языкь это сочиненіе и сдёлаль кь нему прибавленія. Этоть переводь извістень подь названіемь

<sup>1)</sup> Сравн. объ этомъ Frankels Monatsschrift, 1858 г., стр. 217 и след. Hal. Gedolot процитованъ первый разъ Саадіей; цитата у бенъ-Коранша интерполирована, ибо онъ былъ каранмъ (какъ доказано это критикой). Сочиненіе напечатано въ Венеціи 1550, въ Вене 1810.

<sup>2)</sup> Введеніе Манмуни къ Sefer ha-Mizwot.

<sup>3)</sup> Оно отчасти напечатано въ полиглоттъ, подъ названіемъ «арабской книги Маккавеевъ», но въ цъломъ составъ до временъ Тита, существуетъ въ двухъ бодлеянскихъ рукописяхъ (Uri каталогъ № 782, 829). Дунашъ бенъ-Тамимъ знаетъ уже многое изъ этого сочиненія (Мунка Notice sur Aboul-walid, 54, 2). Слъдовательно, оно написано до Дунаша (раньше 955). Еврейскаго Іозиппона Душанъ не могъ знать.

«Іозиппонъ» (лже-Іосифъ)<sup>1</sup>). Такъ какъ евреи были почти незнакомы съ первоначальными источниками своей древней исторіи, то сочиненіе это пробудило въ нихъ вниманіе къ ихъ славному прошлому.

Авторская дъятельность оффиціальныхъ представителей еврейства въ объихъ академіяхъ ограничивалась талмудическимъ кругомъ. Они даже не предчувствовали возможности научныхъ изслъдованій и обзывали ихъ ересью, склонностью къ караимству. Но внъ гаоната, въ Египтъ и Капруанъ, проснулось между раввинистами стремленіе къ наукъ, сперва слабое, во потомъ усиливавшееся изъ году въ годъ, какъ будто раввинистическіе мыслители чувствовали, что пока талмудическое еврейство будетъ коснъть во враждебной къ наукамъзамкнутости, до тахъ поръ оно не можетъ бороться съ караимствомъ. Караимы занимались экзегетикой и еврейскою филологіей, причемъ пользовались извъстною философіей, правда, въ качествъ вспомогательной науки. Въ концъ девятаго въка нъкоторые раввинисты вступили съ ними въ преніе въ этой области. Въ Египтъ, Абу-Кетиръ, учитель славнаго впоследствін Саадін, следоваль научному направленію. Онъ вель въ Палестинъ научныя бесъды съ извъстнъйшимъ арабскимъ историкомъ Массуди<sup>2</sup>).

Исаакъ бенъ Сулейманъ (Соломонъ) Израели (род. 845, ум. 940) прославился, какъ врачъ, философъ и еврейскій филологъ. Онъ былъ родомъ изъ Египта и, въ качествъ лейбъ-медика, вызванъ въ Каируанъ (904) послъднимъ аглабическимъ государемъ Ціадетъ-Аллою. Этотъ государь находилъ удовольствіе въ шуткахъ и софистическихъ преніяхъ и для этой цъли держалъ при себъ грека, Ибнъ-Губаиша, ловко владъвшаго софистикой своихъ единоземцевъ. Однажды онъ хотълъ смутить своею болтовнею еврейскаго лейбъ-ме-

<sup>1)</sup> Я въ другомъ мъстъ докажу связь еврейскаго Іозиппона съ арабскимъ оригиналомъ.

дика въ присутствіи государя, но Исаакъ бенъ-Сулейманъ не остался въ долгу и заставилъ его замолчать, чъмъ пріобрѣлъ особенное благоволеніе Ціадетъ-Аллы. Когда основатель фатимидской династіи. Убандъ-Алла, мессіанскій имамъ (Алмади, бывшій, кажется, сыномъ еврейки), побъдиль аглабитскихъ государей и основалъ въ Африкъ общирное государство, тогда Исаакъ Израели вступилъ къ нему на службу и пользовался его полною благосклонностью (909-933). Онъ славился, какъ врачъ, и привлекъ кругъ слушателей. Согласно желанію калифа Убаидъ-Аллы, онъ написаль восемь медицинскихъ сочиненій, лучшимъ изъ которыхъ, по мнѣнію спеціалистовъ, должно считаться сочиненіе о лихорадкъ. Авторъ весьма гордился этимъ. Онъ никогда не былъ женатъ и, когда друзья порицали его за безбрачіе и за то, что вибств съ нимъ угаснеть его родъ, онъ отвъчалъ, что его сочинение о лихорадкъ болъе, чъмъ потомство, увъковъчить его имя 1). И слова его оправдались: сочиненія его были впоследствіи переведены на еврейскій, латинскій и частью на испанскій языкъ, и ревностно изучались врачами. Одинъ христіанскій врачь, основатель Салернской медицинской школы, эксплуатироваль сочиненія Израели и многое изъ нихъ выкралъ<sup>2</sup>).

Исаакъ Израели важенъ, какъ врачъ и медицинскій писатель, содъйствовавшій во многомъ развитію врачебной науки; онъ еще важнѣе, какъ философъ. Его сочиненіе объ «Опредъленіяхъ понятій и описаніяхъ»<sup>8</sup>) составляеть введеніе въ таинственный храмъ философіи.

<sup>1)</sup> Ибнъ-Аби Озаибіа у de Sacy, Abdaltif. 43 и слѣд. Санахъ Ибнъ-Саадъ Алкортоби у Авраама бенъ-Хаздан введеніе къ его переводу сочиненія Исаава Израели, сообщ. Orient. Literaturbl., 1843, стр. 231; 1849, стр. 657 и слѣд.; Carmoly, histoire de médécins juifs, стр. 384.

<sup>2)</sup> Семь сочиненій его переведены на латинсвій языкъ и озаглавлены: Opera Isaci, Lyon, 1515. Латинскимъ переводчикомъ быль монахъ Константинъ Кареагенскій, котораго издатель упрекаеть въ литературной кражѣ у Израели.

<sup>3)</sup> Находится только въ плохомъ переводѣ въ собраніи Opera omnia. Суровое сужденіе Маймуни объ Израели, какъ философѣ, справедливо (Собраніе писемъ, ed. Amst. 14 b).

Онъ написаль также философскій комментарій къ главъ о сотвореніи міра (отъ коего уцалаль отрывокъ), но скорае съ цълью подробно объяснить естественноисторическую и философскую сторону, чёмъ изслёдовать смыслъ Писанія 1). Кажется, онъ занимался также еврейскою филологіей, но лишь поверхностно<sup>2</sup>). Однако его лекціи производили на слушателей гораздо большее впечатлѣніе, нежели его сочиненія. Онъ образоваль двухъ учениковъ, магометанина Абу-Джафара Ибнъ-Алджеззара, признаннаго авторитетомъ въ врачебной области ), и еврея Дунаща бенъ-Тамима, трудившагося далье въ духъ своего учителя. Исаакъ Израели прожиль болье выка и пережиль своего покровителя, калифа Убаидъ-Аллу, который потому умеръ, что не слушался совътовъ своего еврейскаго лейбъ-медика. Когда Исаакъ Израели сошель въ могилу (940)4), то примъръ высокой личности уже намътилъ въ средъ раввинистовъ путь научнаго направленія, по которому предстояло идти будущимъ поколъніямъ.

Между тёмъ какъ раввинисты только пытались усвоить научное направленіе, караимы шли по широкой дорогѣ мутазилитской философіи, не породивъ однако ни одной новой плодотворной мысли; они прилѣпились къ сухимъ формуламъ. Караимство, едва вышедшее изъ отрочества, уже представляло признаки глубокой старости. Оно обратило все свое

<sup>1)</sup> Введеніе Ибнъ-Езры въ комментарію въ Пятивнижію. Отрывовъ изъ него сообщ. Савсомъ въ Orient. Literaturbl. 1850, № 11. Обширный вомментарій Исаака къ первой главъ Бытія назывался Perusch, а также Sefer Jezirah; отсюда произошла ошибка, будто Исаакъ написалъ комментарій въ книгъ Jezirah; сравн. Сакса Kerem chemed, 1853, стр. 67. Менагемъ бенъ-Сарувъ называетъ также Sefer Jezirot (ed. Filipowsky, стр. 16а) первую главу Бытія. Комментарій въ внигъ Jezirah, существующій въ столь различныхъ переводахъ, не принадлежитъ ни Исааву Израели, ни Іакову бенъ-Ниссиму, но Дунашу бенъ-Тамиму, какъ это основательно, но не достаточно полно доказалъ Мунвъ въ Notice sur Aboulwalid, стр. 44 и слъд.

<sup>2)</sup> Явствуеть изъ комментарія Дунаша бенъ-Тамима къ Jezirah; отрывокъ у Dukes Kontres hamassoreth (Tübingen 1846), стр. 9, примѣч., п стр. 73.

<sup>3)</sup> Wüstenfeld, Geschichte der arabischen Aerzte, 120.

<sup>4)</sup> Ибнъ-Аби Озанбіа (у Sacy, вышепр. трудъ) говорить, что Исаавъ Израели жилъ болье ста льтъ и умеръ около 320 г. геджиры = 932. Санахъ Ибнъ-Саадъ

стараніе на экзегетику въ связи съ филологіей, но и здѣсь не сдѣлало никакихъ успѣховъ. Поэтому, караимство того періода можетъ представить намъ только три имени и нѣсколько неважныхъ изреченій 1): Абу-Али Саадія Ибнъ-Гассанъ Галеви и Обадіа, оба изъ Бассоры; далѣе, Абу-Іаковъ Іосифъ бенъ-Бахтеви (написалъ книгу о заповѣдяхъ); Абулфарагъ-Ааронъ изъ Іерусалима, а также Іегуда бенъ-Аланъ изъ Тиверіады, равнымъ образомъ жившій въ Іерусалимѣ; наконепъ, потомокъ основателя караимства, Давидъ бенъ-Боасъ.

Важнѣйшимъ изъ этихъ неважныхъ караимовъ былъ еще Моисей бенъ-Авраамъ Алфасси Дараи. Онъ былъ одновременно еврейскимъ врачемъ, филологомъ и поэтомъ. Своихъ предковъ и судьбу онъ описалъ въ стихахъ. Предки его были родомъ изъ Св. Земли, переселились потомъ въ Испанію, а родители его жили въ Магребъ, въ фецанскомъ городъ Дара. Самъ Моисей Дараи былъ пилигримъ, жилъ то на Востокъ, то въ Дамаскъ, Іерусалимъ и Египтъ. Онъ потому имъетъ значеніе, что, насколько нынъ извъстно, пер-

Алкортоби (см. стр. 267, примъч. 1), напротивъ, говоритъ, что Израели умеръ въ 330 г. геджиры. Разница происходить отъ возможности спутать арабскія цифры 20 и 30. Которая дата истинна, это рашается древнямъ источникомъ, Тарихомъ Ибнъ-Гандада, гдъ сказано, что Исаакъ Израели пережилъ калифа Обандъ-Аллу и тщетно совътываль ему не принимать рвотнаго (Сообщ. Cherbonneau Journal asiatique, 1855, mai - juin, 541): Sa mort (d'Obeid-Allah) fut causée par une potion de colchique éphemère. Un juif, nommé Isaac, l'en dissuadait en lui disant que après le repos que ce breuvage lui procurerait, les douleurs devait redoubler et l'emporter au tombeau. Il refusa de la croire - et la mort succéda au calme qu'il avait obtenu. Убандъ-Алла умеръ въ 322 г. геджиры = 934-35. Савдовательно нельзя принять 320, а должно предпочесть 330. Если Мункъ почерпаетъ у арабскихъ историковъ, — Ибнъ-Алатира, Ибнъ-Калдуна и другихъ, — свъдънія, будто Исаакъ Израели пережилъ еще и третьяго фатимидсваго валифа, Изманла Алманзура (ум. 341 годж. = 953) (Notice, стр. 44), то это происходить отъ сившенія двухъ подобныхъ фактовъ. - Ибо Изманль также умеръ отъ неисполненія совътовъ своего еврейскаго врача. Ибнъ-Калдунъ, въ переводъ Сама: Mansour s'exposa à la neige et entra au bain contre l'avis de son médécin Isaac ibn-Suleiman al Israeli. Но лейбъ-медикомъ калифа Измаила Алманзура быль Дунашъ бенъ-Тамимъ, посвятившій ему сочиненіе объ астрономіи. Очевидно, Ибнъ-Алатиръ и другіе смішали учителя съ ученикомъ. Стало быть, Исаакъ Израели умеръ после Убандъ-Аллы.

<sup>1)</sup> Обо всемъ этомъ сравн. интересныя сведенія въ Pinskers Likute kadmonim. Прилож., стр. 61 и след., и тексть, 46 и след.

вый ввель, по примъру арабовь, еврейскій размъръ стиха съ чередующимися долгими и короткими слогами. Онъ написалъ множество песней съ стихотворнымъ размеромъ, риомой и съ акростихомъ на свое имя, и составилъ изъ нихъ въ Египтъ диванъ (843). Содержание стихотворений Моисея Дараи литургическое и свътское; онъ восхваляетъ караимовъ и раввинистовъ, которые оказывали ему поддержку, и бичуеть жестокосердіе тахъ, которые оставляли его безъ помощи. Онъ сложилъ также эпиграмму на талмудическое еврейство: раввинисты обратили все свое внимание на Мишну и презръли Писаніе, блуждають во мракъ и не найдуть себъ милости у Бога. Не смотря на размъръ, стихотворенія Моисея Дараи все-таки плохи, дубоваты, лишены всякой поэтической прелести и представляють ничто иное, какъ наборь риемованныхъ стиховъ. — Другой караимскій поэтъ того времени, писавшій впрочемъ только молитвы, Меборахъ бенъ-Натанъ бенъ-Ниссанъ Галеви изъ Герусалима, не употребляль еще размъра. Его литургическія произведенія въ высшей степени плохи, но тъмъ не менъе вошли въ составъ караимскаго молитвеннаго чина 1). Его единовърцы упрекали его въ заимствованіяхъ у раввинистовъ и въ усвоеніи ихъ взглядовъ. — Караимскими авторитетами того времени считались Даніиль бенъ-Моисей Алкомзи и Исаакъ бенъ-Джалуль. Первый (860), современный гаону и осуждаемый имъ, распространиль, съ своей стороны, на дальнъйшія степени родства запрещение брачныхъ союзовъ.

Въ коренной караимской общинъ, въ Іерусалимской, это исповъданіе приняло аскетическій характеръ. Шестьдесять караимовъ изъ близкихъ и дальнихъ мъстъ оставили свои имънія и семейства, сопілись для общежитія, воздерживались отъ мяса и вина, носили скудную одежду, постились и молились. Они вели такую жизнь, съ цълью призвать спасеніе Израиля. Сами себя они называли «Плачущими по Сіону и Іерусалиму» (Abelé Zion). Каждый изъ нихъ прибавлялъ

<sup>1)</sup> Одно изъ его литургическихъ стихотвореній находится въ каранискомъ махзоръ на вечеръ дня отпущенія гръховъ.

къ своей подписи «Плачущій» (ha-Abel). Сами они, или другіе караимы, пораженные ихъ чрезмірною набожностью, примънили къ этимъ шестидесяти аскетамъ стихъ «ложе Соломона окружено шестьюдесятью героями» (Пѣснь Пѣсней), а также другіе стихи, которымъ они придавали символическое значеніе, желая сдёлать ихъ применимыми 1). Изъ шестидесяти караимскихъ аскетовъ извъстенъ по имени только одинъ Іегуда бенъ-Аланъ, грамматикъ, прозванный «Назиромъ» (ha-Nazir). Шестьдесять аскетовъ въ Герусалимъ, кажется, были авторитетомъ и единственною связью для разъединенныхъ караимскихъ общинъ. Ихъ истолкование закона считалось нормою. Но именно поэтому религіозная жизнь караимовъ вообще приняла аскетическій оттенокъ. Они не только исполняли левитскіе законы о чистоть со всею строгостью, предписанною Нисси бенъ-Ноагомъ, но и почти избъгали сношеній съ не-евреями, не покупали у нихъ ни хлъба, ни печенья, и не тли того, къ чему тъ прикасались. Они даже дошли до того, что утверждали, будто потребление мяса годныхъ для жертвоприношенія животныхъ подлежить наказанію 2). Чъмъ больше упорствовали караимы въ аскетической строгости, темъ больше считали раввинистовъ нечистыми, отверженными и преступающими законъ, посъщать которыхь есть грахь.

Мало по малу караимы распространились изъ Вавилоніи и Іудеи, съ одной стороны въ Египетъ, а съ другой, — въ Сирію и на сѣверъ до полуострова Крыма в). Въ Египтѣ большія караимскія общины образовались въ Александріи и Каирѣ; въ Крыму—въ Воспорѣ (Керчи), Сулхатѣ и Каффѣ (Феодосіи). Умноженію караимовъ много содѣйствовала ревность нѣкоторыхъ изъ нихъ обращать раввинистовъ къ своему исповѣданію посредствомъ преній, проповѣдей и по-

<sup>1)</sup> Посланіе Сагала Абулсари, у Пинскера, стр. 31, 36; сравн. Замізч. 17, VI.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Танъ же, стр. 32.

<sup>3)</sup> Явствуетъ изъ дивана Монсея Дараи, изъ Соломона бенъ-Герухама, изъ посланія Менагема Гизни (у Пинскера, стр. 47 и слъд.) и изъ примъч. къ старому кодексу. Сравн. Замъч. 23 къ концу.

сланій. Подобно всякой, внутренно слабой, секті, караимство открыло пропаганду, какъ будто внішняя общирность могла прикрыть внутреннюю слабость. Такимъ пропагандистомъ быль нівкто Элдадъ, лукавый человікь, умівшій разсказывать чудесныя и удивительныя вещи, надівать всякую маску, и заставившій въ свое время много о себі говорить. Удивительныя похожденія Элдада бросають яркій світь на еврейскую исторію того времени. Элдадъ принадлежаль къ тому классу обманщиковъ, которые, подъ предлогомъ благочестивыхъ цілей, уміноть эксплуатировать людское легковіріе и опутывать толпу непроницаемою сітью лжи. Элдадъ 1) бенъ-Махли (или какъ бы ни назывался онъ)

(отъ 880 до 890) быль, въроятно, родомъ изь Палестины, ибо свободно изъяснялся на еврейскомъ языкъ. Но самъ онъ говорилъ, будто происходитъ изъ колена Дана, и потому называль себя Данитомъ. Онъ утверждалъ, что въ Эеіопіи и въ нижней Аравіи еще живеть кольно Дана, а также еще три израильскихъ племени: Нефеалимово, Гадово и Ассирово, которыя образовали тамъ самостоятельное государство, столь обширное, что необходимо не менве семи мвсяцевъ для того, чтобы объехать его вокругъ. Далее онъ разсказываль, что кольно Дана еще до раздъленія царства между Іеровоамомъ и Ровоамомъ переселилось въ Эсіопію, дабы не участвовать въ войнъ между родственными царствами, Іудейскимъ и Израильскимъ; три вышесказанныя племени присоединились къ Данову колъну послъ завоеванія Ассиріянами и послъ упадка Самаріи. Элдадъ придалъ характеръ древней саги сказанію о томъ, что сыны Моисеевы, цвътъ левитовъ, жившіе на границѣ четырехъ колѣнъ, потомки тѣхъ левитовъ, которые повъсили свои арфы на евфратскихъ ивахъ и отказались пъть сіонскія пъснопънія на враждебной почвъ. Но когда халден пожелали принудить ихъ къ пънію, тогда сыны Моисеевы откусили себъ пальцы. И вотъ облако подъяло ихъ въ высь и перенесло въ страну Хавилу. Дабы

<sup>1)</sup> Сравн. Замфч. 19.

защитить ихъ, избранниковъ Вожіихъ, отъ врага, образовался потокъ вокругъ ихъ области, который однако катитъ не воды, а камни и песокъ съ невъроятною быстротой и оглушительнымъ шумомъ. Этотъ каменный потокъ, называемый Саббатіонъ или Самбатіонъ, течетъ шесть дней, въ седьмой-же (субботу) почіетъ и тогда закутывается въ густой туманъ. Такимъ образомъ никто не можетъ перейти чрезъ него. Съ израильскими сосъдними племенами сносятся Бену-Мозе издали, на берегахъ потока, ибо не могутъ съ ними сойтись. Въ ихъ области нътъ дикихъ животныхъ, а есть только чистыя.

Четыре племени, — баснословиль дале Элдадъ Данить, вели пастушескую жизнь, но умели также владеть оружіемъ, дабы отразить нападеніе враждебныхъ языческихъ племенъ. Они повиновались одному царю, который во времена Элдада назывался Узіель; они имъли также общаго главнаго судью, который въ то время носиль имя Абдинъ. Эти лица въдали также уголовныя дъла и совершали надъ преступниками четыре библейскія смертныя казни. Храбръйшіе и способнъйшіе къ войнъ охраняли границы, каждое племя въ теченіе трехъ мѣсяцевъ; неспособные къ войнѣ предавались изученію закона. Свободныя племена въ Эсіопіи и въ Южной Аравіи говорили чистымъ еврейскимъ языкомъ, знали только Виблію, но не въдали ни Талиуда, ни Мишны. Хотя у нихъ имълся родъ Талмуда, т. е. собраніе преданій, но эти преданія были на чистомъ еврейскомъ языкъ, съ отпечаткомъ простоты, безъ споровъ, и всъ сводились къ Моисею посредствомъ формулы: «такъ глаголалъ Іисусь изъ усть Моисея, изъ усть Бога». Элдадъ весьма искусно придумаль эту сказку, ибо могь подорвать ею кредить раввинистического Талмуда. Данисты, переселившіеся тотчасъ по смерти Соломона, не знали вавилонскаго Талмуда и ученія раввинистовъ. Следовательно, Талмудъ и ученіе созданы въ позднъйшее время. Караимство имъло въ Элдадъ ловкаго прокурора.

Если Элдадъ пробуждалъ интересъ слушавшихъ евреевъ,

Digitized by Google

описывая имъ самостоятельное еврейское царство, къ числу гражданъ котораго онъ принадлежалъ, то старался разсказами о своихъ приключеніяхъ расположить въ свою пользу ть общины, которыя онъ посъщаль. Онъ придумаль цвлую одиссею странствованій, будто-бы имъ совершенныхъ, но излагалъ ихъ самою плохою прозой. Онъ повъствовалъ, что поъхалъ съ товарищемъ изъ племени Ассира; но противорѣчилъ себъ, говоря о цъли своего путешествія: то разсказываль, будто цълью были торговыя дъла, то увъряль, что хотълъ принесть разсъяннымъ евреямъ радостную въсть о существованіи независимаго еврейскаго царства. Буря разбила корабль, на которомъ онъ плылъ съ товарищемъ. Они спаслись отъ смерти, упапившись за обложки корабля, но были занесены волнами къ людовдамъ. Эти людовды скутали его товарища, отличавшагося дородностью, а его, какъ тощаго, заперли съ цълью откормить. О своемъ избавленіи отъ вірной смерти Элдадъ разсказывалъ различно, противоръча самому себъ. Однимъ онъ говорилъ, что бъжалъ во время глубокаго сна своей стражи, убиль ее попавшимся мечомъ и, чтобы спастись отъ погони, побъжалъ къ ръкъ. Людовды не могли его настигнуть, ибо имъли ноги въ видъ губки. Потомъ онъ прибылъ въ Египетъ и нашелъ плававшее въ Нилъ ръдкое дерево, которое онъ поймалъ и часть котораго продалъ за большія деньги, отчего и разбогатьль.

Въ другой общинъ Элдадъ иначе разсказывалъ обстоятельства своего побъга отъ людоъдовъ. Негры поразили людоъдовъ, взяли его съ собою въ качествъ плънника и наконецъ продали еврею изъ племени Иссахара. Такимъ образомъ онъ попалъ въ область этого племени, лежащую на границъ Мидіи и Персіи. Иссахариты составляютъ миролюбивый народецъ, знающій только экзегетическіе споры и живущій земледъліемъ и скотоводствомъ. Племя Иссахарово управляется судьею, по имени Нахшонъ, и говоритъ по еврейски, персидски и турецки (или по татарски, Kedar). Племена Завулоново и Рувимово живутъ по сю и по ту сторону горъ Паріанъ (или Хоразанъ?), ведутъ торговлю съ Арменіей, до-

ходять до Евфрата, говорять по еврейски и персидски, употребляють персидскій языкь также для чтенія отрывковь изь Ооры, и ведуть сообща войну противь сосьдей. Племя Ефремово и полукольно Манассіино живуть въ Аравіи, близь Мекки и Медины. Они храбры, вспыльчивы, хорошіе наъздники и ведуть постоянную войну въ врагами. Чтобы довесть число кольнь до десяти, Элдадь разсказываль, что кольно Симеоново и полукольно Манассіино живуть въ странь Хазарь, собирають дань съ двадцати пяти племень и въ числь свочихь подданныхъ имьють даже магометань. —Очевидно, Элдадь слышаль объ іудейско-хазарскомъ царствь, а также о существовавшемъ прежде еврейскомъ государствь въ Южной Аравіи (Гимъярь, см. стр. 85), равно какъ и о независимыхъ еврейскихъ племенахъ въ Съверной Аравіи, и сплель изъ всего этого свою басню о существованіи десяти кольнь и о независимомъ еврейскомъ царствь.

Мы не имвемъ никакихъ сведени о томъ, где Элдадъ въ первый разъ выступилъ на сцену съ своими сказками и измышленными приключеніями; но въроятно, это было въ Египтв. Отсюда онъ перебрался въ Каируанъ, столицу фатимидскаго калифата. Здъсь онъ притворялся, будто не понимаетъ инаго языка, кромъ еврейскаго, и показывалъ тамошнимъ евреямъ мнимо данитскій Талмудъ, который однако былъ ничто иное, какъ Мишна съ полукараимскимъ и полураввинистическимъ характеромъ. Элдадъ простеръ свое безстыдство даже до того, что ввель въ этотъ Талмудъ Моисея и Іисуса Навина въ качествъ дъйствующихъ лицъ, которымъ предлагаются вопросы объ обрядахъ и которые на нихъ отвъчаютъ. Но, чтобы не обидъть чрезмърно раввинистовъ, онъ поведаль имъ, что Даниты и соплеменники ихъ высоко чтутъ вавилонскихъ гаоновъ и, молясь о разсѣянномъ Израилѣ, прежде всѣхъ поминаютъ ихъ. Каируанцы, изумленные столь удивительными новостями, которыя имъ разсказывалъ чужестранецъ, набожно внимали его словамъ, но не могли подавить въ себъ невольнаго сомнънія. Элдадъ выдаваль имъ многія слова за чисто еврейскія, но эти слова лишены еврейскаго духа и, повидимому, придуманы. Чтобы испытать, не обманываеть ли ихъ Элдадъ, каируанцы часто переспращивали его о значеніи того или другаго слова, и память никогда не измѣняла лукавому человѣку. Болѣе сомнительными показались каируанцамъ обряды, которые Элдадъ выдавалъ имъ за установленные Моисеемъ, но большинство которыхъ хранило слѣды караимскаго происхожденія и потому значительно уклонялось отъ талмудической нормы. Этото именно и было главною цѣлью его странствованій. Для успокоенія своей совѣсти, каируанцы послали запросъ кътогдашнему раввинистическому авторитету, къ гаону Маръ-Цемаху бенъ-Хаіиму Сурскому (889—896), преемнику и полубрату гаона Нахшона (см. стр. 264). Они сообщили ему нѣчто изъ разсказовъ Элдада и предложили на его разсмотрѣніе данитскіе обряды.

Чрезъ нъсколько времени каируанская община получила отвѣтное посланіе изъ Суры. Маръ-Цемахъ отвѣчалъ, что Элдадъ извъстенъ ему по слухамъ. Разсказамъ его о говорящихъ по еврейски племенахъ они могутъ върить безъ всякаго опасенія, ибо нъчто изъ этихъ разсказовъ подтверждается агадскимъ толкованіемъ. Они не должны удивляться особенностямъ Талмуда въ данитскомъ еврейства, ибо самый текстъ Св. Писанія, по отношенію къ орфографіи, дъленію на стихи, къ Массоръ и проч., различенъ въ Вавилоніи и Палестинъ; что различіе это объясняется еще болье устнымъ ученіемъ. Возможно также, — прибавляль Маръ-Цемахъ, — что Элдадъ многое забылъ и смѣщалъ по причинъ своихъ странствованій и страданій. Однако не слідуеть допускать себя до впаденія въ заблужденіе, а должно кръпко держаться вавилонскаго Талмуда, произведенія пророковь и мудрецовъ, которые еще при царъ Іоакимъ основали училища на берегахъ Евфрата. — Следовательно, Маръ-Цемахъ быль такъ непрозорливъ, что не могъ разгадать въ Элдадъ хвастуна и замаскированнаго караима. Авторитетъ гаона разсвяль последнее сомнение, и Элдадъ остался для современниковъ и потомства отпрыскомъ колена Данова. Онъ могъ

безпрепятственно продолжать свое путешествіе и преслъдовать пъли. Впослъдствіи времени мы видимъ его въ Варваріи, въ городѣ Таортѣ (въ Марокко). Здѣсь онъ встрѣтился съ языковъдомъ Іудою бенъ-Кораишемъ (процвъталъ 870 — 900), котораго караимы причисляли къ своимъ единовърцамъ 1). Бенъ-Кораишъ, кажется, пользовался уваженіемъ своихъ единовърцевъ въ съверо-западной Африкъ, въ той области, которую арабы называли Магребъ, ибо осмѣлился упрекать Феданскія области въ пренебреженіи ими таргума (халдейскаго перевода). Въ посланіи къ нимъ онъ указываеть на важность халдейскаго языка для пониманія р'єдкихъ еврейскихъ словъ<sup>2</sup>). Бенъ-Кораишъ написалъ также сравнительно филологическое сочинение, въ которомъ доказываетъ сходство еврейскаго языка съ арабскимъ въ образованіи корней и формъ. Онъ цитуетъ коранъ и стихи арабскихъ поэтовъ <sup>в</sup>). Впрочемъ, его грамматическая точка зрѣнія еще невысока. Хотя бенъ-Кораншъ хорошо зналъ три семитическіе языка и еще варварійскій, однако быль обмануть Элдадомъ, утверждавшимъ, что мнимые Даниты обладаютъ такою сокровищницею еврейскихъ словъ, которая превосходитъ библейскую.

Изъ Варваріи Элдадъ перешелъ въ Испанію, сплеталъ здѣсь свои лживыя исторіи и передалъ опредѣленіе законовъ, будто-бы полученное имъ отъ судьи Отніеля бенъ-Кенаца, до котораго оно преемственно дошло отъ Іисуса Навина, получившаго это опредѣленіе отъ Моисея. За это испанскіе евреи, плохо знакомые съ Талмудомъ, воздали Элдаду высо-кое почитаніе. Но тутъ теряются его слѣды. Элдадъ впадаетъ въ неизвѣстность, изъ которой вышелъ. Баснословныя

<sup>1)</sup> Сравн. Зам вч. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пінурреръ представилъ (Eichhorns Bibliothek d. bibl. Literatur. Т. III) нѣсколько отрывковъ изъ этого посланія; вполнѣ-же оно напечатано, съ нѣ-мецкимъ переводомъ, консуломъ Ветцштейномъ (Orient. Literaturbl., 1842, № 2). Вторично издано съ филологическими примѣчаніями Б.-Коранша: Bargès und Goldberg Epistola, Paris, 1857. Послѣдній помѣстилъ во введеніи біографію бенъ-Коранша, которая считается драгоцѣнною, но въ сущности вымышлена на половину.

<sup>\*)</sup> Epistola, crp. 70, 79, 83.

свъдънія Элдада объ его путешествіяхъ и приключеніяхъ и о десяти кольнахъ сохранились въ отрывкахъ (Sefer Eldad ha-Dani)) и, разумъется, считались достовърными. Существованіе десяти кольнъ, образовавшихъ независимыя государства, баюкало, какъ сладкое сновидьніе, стенавшихъ подъ игомъ евреевъ и пробуждало въ тоскующихъ душахъ желаніе найти эти царства. Какъ христіане представляли себъ въ лучезарномъ блескъ баснословное парство Іоанна, въ которомъ сохранилось первобытное христіанство во всей своей чистотъ, такъ точно евреи окружали идеальнымъ сіяніемъ царство десяти кольнъ на берегахъ Саббатіона.

Между тыть учреждение, съ которымъ были связаны воспоминанія о былой политической независимости евреевъ, быстро клонилось къ паденію. Благодаря соперничеству пумбадитской академіи, экзилархать все болье и болье утрачивалъ уважение и доходы, служившие для поддержания достоинства экзиларха. Честолюбивымъ стремленіямъ пумбадитовъ содъйствовало и то, что большая часть сурской коллегіи умерла въ теченіе трехъ місяцевъ. По смерти сурскаго гаона Цемаха бенъ-Хаіима (см. стр. 276), былъ избранъ въ пре-зиденты академіи нъкто Р. Малхія, который умеръ по прошествіи мъсяца. Одновременно съ нимъ умерли, въроятно, отъ язвы и важнъйшіе члены коллегіи (896)<sup>3</sup>). Хотя сурская академія избрала новаго гаона въ лицъ Гаи бенъ-Нахшона (правиль до 906), однако утратила значеніе. Правда, иноземныя общины обращались къ ней за ръшеніями, но въ саной Вавилоніи авторитетомъ была пумбадитская академія, имъвшая поэтому большее вліяніе. Вліяніе это еще усилилось вследствіе выбора въ пумбадитскіе гаоны Гаи бенъ-Давида (890-897), бывшаго дотолъ раввиномъ и судьею въ столицѣ калифата <sup>в</sup>). Именно въ это время, въ концѣ

<sup>1)</sup> Въ датинскомъ переводѣ Женебрара: Eldad Danius de Judaeis clausis, Paris, 1584.

<sup>2)</sup> Посланіе Шериры.

<sup>3)</sup> Исаавъ Ибнъ-Гіатъ, сообщ. по рукописи Деренбурга, въ Geigers Zeitschrift, V годъ, стр. 398, примъч. 2.

девятаго стольтія, въ царствованіе калифа Алмутадида (892-962), евреи снова заняли почетное мъсто въ калифатъ. Визирь и намъстникъ- калифа, Убандъ-Алла Ибнъ-Сулейманъ, допустиль овроовь и христіань къ занятію государствонныхъ должностей. Когда же калифъ сталъ порицать его за это, онъ отвътилъ: «Не изъ склонности къ еврейству или христіанству я допустиль невіврных до государственной службы, но потому, что они болъе чъмъ магометане преданы твоей династіи»<sup>1</sup>). Хотя Алмутадидъ замѣтилъ ему, что онъ могь бы допустить только христіанъ, евреевъ же исключить, ибо они твердо убъждены въ томъ, что сила и власть некогда перейдуть къ нимъ; но Убаидъ-Алла остался непреклоненъ. . Наибольшая выгода отъ благосклонности визиря къ евреямъ выпала на долю багдадскихъ общинъ. Важнъйшими евреями въ Багдадъ были въ то время Іосифъ бенъ-Пинегасъ и его зять Нетира 14). Такъ какъ Гаи бенъ-Давидъ нѣсколько времени занималь оффиціальное м'всто въ Вагдад'в и пріобр'вль любовь общины, то, сделавшись пумбадитскимъ гаономъ, нашель во вліятельнійшихь членахь сильную поддержку своимъ замысламъ доставить пумбадитской академіи первенствующее мъсто. Въ томъ же духъ дъйствовали его преемники Кимой бенъ-Ахаи (897-906) и Маръ-Гегудаи бенъ-Самуилъ (906 — 917), которые начали свое поприще также съ багдадскаго раввинатства в) и нашли содъйствіе и поддержку въ знатнъйшихъ членахъ тамошней общины. Между тъмъ сурская академія приходила въ большій и большій упадокъ. Она еще вела жалкую жизнь въ правленіе гаона Гилаи бенъ-Михаила (906 — 914), но ревность къ изученю Талмуда ослабъла въ этой академіи до такой степени, что не находилось авторитетнаго лица для занятія должности гаона 4). Однако, чтобы не допустить сурской академіи до ко-

<sup>1)</sup> Mares въ «Жизни патріарха Іоанна» въ Assemani bibliotheca orientalis, Т. III, ч. 2, dissertatio de Syris Nestorianis, стр. XCVI и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сведенія по Натану Бабли въ Іохазине.

Видно изъ цитаты Исаава Ибнъ-Гіата, вышепр. мъста.

<sup>4)</sup> Посланіе Шериры.

ченнаго паденія, быль избрань ея главою Іаковь бень-Натронаи (Амрамь) 1) (914—926), который быль такь неважень, что до нась не дошло ни одного изъ его рѣшеній; кромѣ того, онъ находился въ такой зависимости, что одобряль всѣ произвольныя дѣйствія пумбадитскаго гаона и не смѣль ему противорѣчить.

Во главъ пумбадитской академіи стояль тогда человъкъ, питавшій честолюбивые замыслы сділать это учрежденіе единственнымъ центромъ вавилонскихъ общинъ, а слъдовательно и всего іудейства, стереть экзилархать съ лица земли и превратить сурскую академію въ безжизненную тінь. Этотъ человъкъ былъ Маръ Когенъ-Педекъ II бенъ-Іосифъ (917— 936), страстная, энергическая натура, одинь изъ техъ людей, которые, не имъя личнаго самолюбія, считаютъ усиленіе могущества корпораціи своимъ личнымъ дѣломъ и отодвигають все остальное на задній плань. Прежде всего, и, повидимому, тотчасъ по вступленіи въ должность, --Когенъ-Цедекъ потребоваль, чтобы пумбадитской академін давалась гораздо большая доля изъ подарковъ, присылаемыхъ для академій близкими и дальними общинами. Онъ основываль свое требованіе на томъ, что коллегія и ученики гораздо многочисленные вы пумбадитской академіи, нежели вы сурской, и что поэтому первая заслуживаеть большаго уваженія. Онъ и знать не хотель о томъ, что сурская академія, благодаря славъ своихъ основателей и своей древности, пользовалась издавна преинуществами. Последствіемъ этого требованія были распри и столкновенія между объими академіями, продолжавшіяся до тёхъ поръ, пока не вступились знатнъйшіе члены и не поръшили, чтобы подарки дълились отные в поровну между объими академіями в). Во всякомъ случат, Когенъ-Цедекъ выигралъ такъ много, что сурская

<sup>1)</sup> Шерира говорить, что предшественникомъ Саадін быль Іаковъ бенъ-Натронан; Натанъ Бабли, напротивъ, называеть Амрама бенъ-Шеломо. Сталобыть онъ имъль два имени. Сравн. объ этомъ Frankels Monatsschrift, 1857, стр. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Натанъ Бабли, тамъ же.

академія утратила послідніе сліды своих преимуществъ. Затемъ Когенъ-Цедекъ принялся за экзилархать, съ целью умалить его. Въ то время экзилархомъ быль Укба, человъкъ не чуждый арабскаго образованія и даже умъвшій слагать арабскія стихотворенія. Когенъ-Цедекъ потребоваль, чтобы пумбадитская академія назначала судей въ Хоразанъ и получала доходы съ этой области. Нельзя решить, быльли прежде Хоразанъ подвъдомъ Пумбадитъ и отнятъ у нея экзилархомъ (такъ что Когенъ-Цедекъ возстановлялъ прежнее право), или же гаонъ дъйствоваль безъ законнаго основанія. Укба не хотъль поступиться своими правами и жаловался калифу. Но Когенъ-Цедекъ имълъ въ Багдадъ вліятельныхъ при дворъ друзей, между прочимъ вышеупомянутыхъ Іосифа бенъ-Пинегаса и Нетиру. Эти друзья устроили дъло такъ, что калифъ Алмуктадиръ (царствовалъ съ 908 по 932) или, правильнъе сказать, визирь Ибнъ-Фуратъ, — ибо мололодой калифъ проводилъ жизнь въ сластолюбіи, — лишилъ Маръ-Укбу сана и выгналъ изъ его резиденціи, — Багдада (917) 1). Экзилархъ отправился въ Кармизинъ (Керманшахъ, въ пяти дняхъ пути на востокъ отъ Багдада), и Когенъ-Цедекъ радовался уничтоженію сана экзиларха. Слабый президенть сурской академіи, Іаковь бень-Натронаи, не оказаль при этомъ случав никакого противодвиствія.

Между тёмъ благопріятный случай помогь изгнанному экзиларху разстроить планы Когена-Цедека. Молодой и падкій на удовольствія калифъ прибыль въ это самое время въ Керманшахъ, лежавшій въ восхитительной странт и украшенный, по приказанію калифа, чудесными зданіями. Здёсь онъ могъ забыть правительственныя заботы и интриги завидовавшихъ другь другу паредворцевъ. Въ одну изъ прогулокъ калифа изгнанный экзилархъ привтствоваль его и восхвалиль въ звучныхъ арабскихъ стихахъ. Послёдніе такъ понравились секретарю Алмуктадира, что онъ счель нужнымъ записать ихъ и, представя калифу, обратить его вни-

<sup>1)</sup> Сравн. Замѣч. 12, № 7.

маніе на то, что еврейскій поэть съумьль разнообразить столь простую тему. Поэзів же такъ высоко цінилась у арабовъ, что даже грубый властитель не могъ не сочувствовать ей. Поэтому Алмуктадиръ призвалъ въ себъ экзиларха, бесъдоваль съ нимъ, почувствоваль къ нему расположение и наконецъ спросилъ, какую милость можеть ему оказать. Укба ничего такъ не желалъ, какъ снова занять мъсто экзиларха, и калифъ исполниль его желаніе. Укба, къ удивленію своихъ противниковъ, возвратился въ Вагдадъ послѣ годичнаго изгнанія и снова вступиль въ отправленіе своей должности (918). Поэзія спасла его. Однако Когень-Цедекъ съ своими приверженцами не далъ Укбъ наслаждаться долго его торжествомъ. Посредствомъ подкупа и интригъ при дворъ имъ удалось вторично лишить Укбу его сана и снова изгнать изъ города. Но, чтобы отнять у него случай вторично попасть въ милость, онъ быль изгнанъ изъ всего восточнаго калифата и потому бъжаль въ основанное недавно царство Фатимидовъ въ Африкъ, въ Каируанъ. Здъсь, — гдъ врачъ и философъ Исаакъ Израели пользовался особеннымъ почетомъ, — Укба былъ принятъ съ любовью и уваженіемъ. Каируанская община обращалась съ нимъ, какъ съ экзилархомъ, устроила для него возвышенное почетное мъсто въ синагогъ и заставила его забыть оскорбленія, нанесенныя ему въ земль его отцевъ (919).

Такъ какъ Когенъ-Цедекъ преследовалъ не личность, но санъ экзиларха, препятствовавшій увеличенію могущества пумбадитской академіи, то и позаботился о томъ, чтобы Маръ Укбе не былъ назначенъ преемникъ. Онъ стремился къ совершенному уничтоженію экзилархата. Современный ему сурскій гаонъ, Іаковъ бенъ-Натронаи, по безсилію или по робости, не могъ противодействовать этому плану. Такимъ образомъ престолъ экзиларха оставался празднымъ одинъ или два года. Но если пумбадитская академія и представитель ея ненавидёли экзилархатъ, то народъ любилъ его по привычкё и связывалъ съ нимъ воспоминанія о домѣ Давидовомъ. Народъ не могъ отречься отъ него и требовалъ

возстановленія сана. Это побудило и сурскаго гаона къ самостоятельному действію; онъ не хотель более оставаться слѣпымъ орудіемъ честолюбія Когена-Цедека. Народъ бурно требоваль, чтобы экзилархомь быль назначень Давидь бень-Саккаи, родственникъ Укбы; вліятельный Нетира также быль за него 1), и вся коллегія сурской академіи присягнула ему (921) въ Касръ, его мъсть жительства. Когенъ-Цедекъ и пумбадитская коллегія отказались признать Давида бенъ-Саккаи экзилархомъ. Однако Давидъ былъ столь же решителенъ и честолюбивъ, какъ его соперникъ, и принялъ твердое намерение утвердиться въ сане. Въ силу своего полновластия. онъ объявилъ Когена-Цедека лишеннымъ гаонскаго сана и назначилъ на его мъсто Р. Мебассера (или Мекассера). Тогда часть пумбадитской коллегіи оставила Когена-Педека и перешла на сторону его противника, другая же часть кръпко его держалась. Въ нъдрахъ пумбадитской академіи снова начались распри, о которыхъ глубоко скорбъли лучшіе изъ народа. Споръ между экзилархатомъ и гаонатомъ, нашедшій себъ отголосокъ во всъхъ кружкахъ еврейско-вавилонскихъ общинъ, продолжался почти два года.

Слѣпецъ Нисси Нагарвани, уважаемый всѣми за свое благочестіе и глубоко скорбѣвшій о распрѣ между экзилархомъ и гаономъ, предпринялъ ихъ примирить. Поздно ночью онъ пробрался въ комнату Когена-Цедека; внезапное появленіе слѣпца въ полуночный часъ поразило гаона. Нисси такъ ловко повелъ рѣчь, что склонилъ Когена-Цедека къ примиренію. Отсюда онъ отправился къ экзиларху Давиду и объявилъ ему, что его противникъ готовъ его признать и встрѣтиться съ нимъ. Встрѣча произошла въ Сарсарѣ (въ половинѣ дня пути на югъ отъ Багдада); Давидъ и Когенъ-Цедекъ заключили миръ, и послѣдній вмѣстѣ съ своей коллегіей проводилъ экзиларха до Багдада (осенью 921) 2). Вслѣдъ затѣмъ Давидъ призналъ Когена-Цедека законнымъ пумба-

<sup>1)</sup> Явствуетъ изъ свъдъній, сообщ. Натаномъ Бабли.

<sup>2)</sup> Натанъ Бабли, тамъ же.

дитскимъ гаономъ, но антигаонъ Мебассеръ не хотълъ ему подчиниться и, вмъстъ съ своими сторонниками, былъ чуждъ академіи до самой своей смерти 1). Когенъ-Цедекъ, планы котораго уничтожить экзилархатъ не удались, дожилъ до того времени, когда мужъ изъ дальней страны придалъ новый блескъ униженной Когеномъ сурской академіи, которая и затмила пумбадитскую.

<sup>1)</sup> Посланіе Шериры.

## ГЛАВА ДЕСЯТАЯ.

## Паденіе экзилархата, процвѣтаніе еврейской науки, эпоха Саадіи и Хаздаи: Азія.

Саадія, его жизнь, юношескія произведенія, полемика съ караимствомъ. — Соломонъ бевъ-Герухамъ и его борьба съ Саадіей. — Экзилархъ Давидъ бенъ-Саккаи. — Саадія выбранъ въ гаоны, его споры съ Давидомъ, сложеніе сана и авторская дѣятельность; его религіозная философія. — Еретикъ Хивіи Балхи. — Примиреніе Саадіи съ Давидомъ. — Паденіе экзилархата. — Смерть Саадіи. — Паденіе сурской академіи. — Ааронъ Ибнъ-Саргаду. — Іаковъ бенъ-Самуилъ и его борьба съ каранмами: Абулсари Сагаломъ, Іефетомъ бенъ-Али; Менагемъ Гицни. — Давидъ Алмокамецъ. — Ааронъ бенъ-Ашеръ и его массоретскія сочиненія, завершеніе массоретскаго текста. — Еврейскія общины на Крымскомъ полуостровъ.

## 928 - 970.

Между тёмъ какъ въ христіанской Европѣ виѣстѣ съ Каролингами угасъ послѣдній лучъ умственной жизни и началь сгущаться средневѣковый мракъ, умственная дѣятельность еврейскихъ кружковъ достигла высокой степени. Церковь сдѣлалась пріютомъ монашескаго невѣжества и варварства; синагога обратилась въ разсадникъ науки и гуманныхъ чувствъ. Въ христіанскомъ мірѣ, князья церкви и оглупѣвшій народъ считали всякое научное стремленіе дѣломъ сатаны; въ еврействѣ же, главы и учители религіи вступили на путь умственной дѣятельности и старались поднять народъ на высшую степень мышленія. Будучи далеки отъ осужденія науки, многіе гаоны считали ее вспомогательнымъ средствомъ и пополненіемъ религіи. Въ теченіе трехъ вѣковъ сряду учители еврейства были большею частью жрецами науки и поло-

жили въ эту эпоху прочное основание духовной дъятельности. Два человъка, одинъ на Востокъ, другой на Западъ, привили науку къ еврейству: гаонъ Саадія и государственный мужъ Хаздаи. Они начинають новый періодь въ еврейской исторіи, который можно назвать научныма. Въ исторіи Израиля наступила новая весна. Она одълась зеленью и процвъла, и въ чистомъ воздухѣ полились трели веселаго жаворонка новой поэзіи. Современники едва замітили, что часть древняго іудейства, экзилархать, сошла въ могилу. Начинавшаяся новая жизнь заставила скоро забыть смерть. Какъ нъкогда религіозная жизнь отдівлилась оть жертвеннаго храма, такъ точно теперь она отдёлилась отъ учительнаго храма на берегахъ Евфрата, сдълалась самостоятельною и создала себъ новый центръ. Поэтому, первая половина девятаго въка составляеть важный пункть въ развитіи еврейской исторіи, обусловленный стеченіемъ благопріятныхъ обстоятельствъ. Еврейская исторія выступаеть мало по малу на европейскую сцену, самое іудейство, такъ сказать, принимаеть европейскій характеръ и постепенно сбрасываеть восточныя формы. Саадія быль последнимь важнымь піонеромь развитія на Востокъ, Хаздаи и пробужденныя имъ для науки личности были первыми носителями іудейско-европейской культуры.

Саадія (по арабски Саидъ) бенъ-Іосифъ изъ города Фаюма въ Верхнемъ Египтв (род. 892, ум. 942) былъ первымъ основателемъ еврейской науки въ средв раввинистовъ и первымъ творцемъ религіозной философіи въ средніе вѣка. Онъ обладалъ обширными свѣдѣніями, воспринялъ современное магометанское и караимское образованіе и переработалъ его при помощи талмудическихъ элементовъ. Но гораздо важнѣе была самая его личность, проникнутая религіознымъ духомъ и глубокою нравственностью. Саадія былъ законченнымъ характеромъ и принадлежать къ числу людей, которые сознають свою волю и настойчиво проводять убѣжденія, признанныя ими за истинныя.

Юношескія лѣта его покрыты мракомъ неизвѣстности. Изъ учителей его извѣстенъ только Абу-Кетиръ (см. стр. 266).

Едва ли въ то время были въ Египтъ значительные знатоки Талмуда, и если Саадія взобрался на этотъ крутой утесъ и сдълался господиномъ въ области талмудическаго знанія, то это обстоятельство какъ нельзя более говорить въ пользу его духовныхъ силъ. Конечно, письменныя руководства древнихъ гаоновъ помогали ему при изученіи Талмуда. Не меньшими сведеніями обладаль Саадія и въ караимской литературе, свъдъніями, какихъ не имълъ до него никто изъ раввинистовъ. На двадцать третьемъ году своей жизни (914) онъ такъ потрясъ караимство, что это потрясение чувствовалось еще спустя цълое стольтіе и долго помнилось. Онъ написаль «Опровержение Анана» (Kitab al-rud ila Anan) 1). Содержаніе этого сочиненія неизвъстно, однако можно предполагать, что Саадія, съ одной стороны, доказывалъ необходимость преданія, а съ другой, — обнаруживаль непоследовательность Анана. Онъ приводить семь доводовъ въ пользу необходимости преданія, которые, какъ бы ни были слабы, признаны однако впоследствіи самими караимами. Писаніе, говориль онъ, недостаточно для уразумѣнія закона и для примѣненія его къ практикъ. Многія законоположенія только очерчены въ Пятикнижіи и требують поясненія. Запрещеніе работать въ субботу обобщено до такой степени, что не знаешь, о какой именно работъ идетъ дъло. Синайское законодательство не предписываетъ молитвъ, и необходимость последнихъ основывается на устномъ ученіи. Мессіанское освобожденіе и воскресеніе мертвыхъ им'йютъ своимъ основаніемъ только преданіе. Наконецъ, израильская исторія и теченіе ея основаны единственно и исключительно на преданіи <sup>3</sup>). Намъ неизвъстно, какъ дъйствовалъ Саадія своимъ оружіемъ противъ Анана. Онъ также написалъ сочинение, въ которомъ опровергаль чрезмърное умножение родственныхъ степеней, въ которыхъ браки воспрещались караимствомъ, и представляль Анана честолюбцемъ, который «быль одаренъ избыткомъ

<sup>1)</sup> О сочиненіяхъ Саадіи срави. Замѣч. 20.

<sup>2)</sup> Полемика Соломона бенъ-Іерухама съ Саадіей. Алфавитъ III, въ рукописи.

своеволія и недостаткомъ страха Божія» и только изъ упрамства отпалъ отъ талмудическаго еврейства.

Едва вступивъ въ лета мужества, Саадія началъ боле серьезный, плодотворный для еврейства трудъ. До того времени караимы, такъ сказать, захватили св. Писаніе въ свое исключительное пользованіе, раввинистскіе-же учители, напротивъ, пренебрегали имъ, потому что Талмудъ казался имъ вполнъ достаточнымъ для религіозной жизни. Между тъмъ какъ караимы уже издали множество экзегетическихъ сочиненій, раввинизмъ былъ ими очень бѣденъ. Саадія, чувствуя этотъ недостатовъ, предпринялъ перевести св. Писаніе на арабскій языкъ, который понимали тогда отъ крайняго Запада до Индіи. Онъ сопровождаеть свой переводъ краткими или обширными объясненіями, смотря по предмету. При этомъ онъ имълъ въ виду три цъли 1). Прежде всего онъ хотълъ сдълать св. Писаніе доступнымъ для народа, потомъ имѣлъ въ виду противодъйствовать распространявшемуся караимству, котораго своеобразная экзегетика, такъ сказать, изобличала во лжи талмудическое преданіе. Онъ надъялся, что углубленіе въ смысль и выраженія св. Писанія послужить къ утвержденію преданія и еврейства и къ доказательству ихъ истинности. Наконецъ Саадія хотель противодействовать народному заблужденію и мистикамъ, которые буквально по-нимали библейскія выраженія о Богѣ и имѣли недостойныя представленія о Немъ, какъ о телесномъ существе, имеющемъ органы чувствъ, движение въ пространствъ, аффекты и страсти. Онъ-же слъдоваль философскому направленію, которое представляеть Бога въ Его всесовершенствъ, какъ духа. Переводъ Саадіи долженствовалъ согласоваться съ разуномъ и съ талмудическимъ преданіемъ. Это было основою его воззрвній на іудейство. То, чему учить и что внушаеть Талмудъ, имъетъ такую же божественную природу, какъ и св. Писаніе; но ни св. Писаніе, ни преданіе не должны противоръчить разуму. Противоръчіе есть, по мнънію Саадіи,

<sup>1)</sup> Отрывокъ введенія пом'ященъ въ Лондонскомъ Полиглотт'я, Т. VI, начало.



только мнимое; онъ старался устранить это своимъ переводомъ и объясненіями. Для достиженія этой цели онъ прибываеть къ истолкованію смысла слова, нерыдко произвольному и натянутому. Чтобы не противопоставить Богу элое начало, сатану, Саадія дошель даже до того, что утверждаль, будто сатана, выставленный въ книгъ Іова искусителемъ. быль не демономъ духомъ, а плотскимъ противникомъ благочестиваго страдальца. «Ибо», говорить онъ, «если допустить, что ангель одержимъ завистью и ревностью, то необходимо также допустить, что онъ имбеть другія страсти и чувственныя желанія, а это противорьчить идев ангела» 1). Какъ Саадія первый изъ раввинистовъ началь борьбу съ караимствомъ, такъ точно онъ-же первый старался согласовать еврейство съ результатами философскаго мышленія (раціонализировалъ). Свою дъятельность, какъ переводчика, онъ ставиль такъ высоко, что надвялся заслужить посредствомъ нея прощеніе грѣховъ и жизнь вѣчную 3). Арабскій слогъ его перевода чисть и прекрасень. Свое искусство въ переводь онь доказаль тымь, что нерыдко подбираль такія слова, которыя буквально соответствують еврейскимъ. Саадія разсчитываль также на магометанскихъ евреевъ и потому писалъ арабскими буквами 1), что ръдко дълали другіе, писавшіе на арабскомъ языкѣ, евреи.

Хотя Саадія обнаружиль въ своемъ переводѣ Вибліи высокія дарованія и самостоятельность, однако его трудъ не можетъ высоко цѣниться. Уже то обстоятельство, что онъ не сохраниль истиннаго языка св. Писанія, но доискивался въ смыслѣ словъ и въ сочетаніи предложеній, то талмудическаго преданія, то философскихъ убѣжденій, побуждало его уклоняться отъ правильнаго объясненія. Онъ подчиниль

<sup>1)</sup> Сравн. Отрывовъ комментарія Саадін въ Іову, въ Notice sur Saadias, par Munk, стр. 8.

<sup>3)</sup> Заключеніе къ переводу псалмовъ, сравн. Заміч. 20.

<sup>3)</sup> Комментарій Ибнъ-Езры къ книгь Бытія 2, 11. Явствуєть также изъ того, что Магометъ Ибнъ-Исхакъ быль магометанинъ, жившій вскорѣ послѣ Саадім и читавшій его сочиненія.

экзегетику преданію и современной филисофіи и внесъ въ текстъ гораздо больше, чѣмъ допускалъ смыслъ словъ. Кромъ того, онъ не зналъ настоящаго значенія формъ еврейской рѣчи, потому что еврейская филологія находилась тогда на низкой степени, и Саадія едва-едва поднялъ ее выше. — Одновременно съ переводомъ, Саадія обработалъ на арабскомъ языкѣ родъ еврейской грамматики и составилъ также еврейскій словарь (на еврейскомъ языкѣ: Jggaron). Но и въ этомъ случаѣ онъ часто погрѣщалъ относительно формъ языка и значенія словъ. Впрочемъ его экзегетическіе и грамматическіе труды важны потому, что намѣтили раввинистамъ дальнѣйшій путь и ввели обширную экзегетику и филологію, какъ новыя отрасли. Самыя ошибки Саадіи были поучительны для послѣдующаго времени.

Въ толкованіи на первую книгу Пятивнижія Саадія опять подняль преніе съ караимами. Онъ старался доказать, что караимскій календарь не соотв'єтствуєть смыслу св. Писанія. Но и здёсь онъ дошель до утвержденія, что раввинистская календарная система даже съ девятнадцатилътнимъ цикломъ и перемъщениемъ многихъ праздниковъ не введена въ позднъйшее время, но существовала давно, во времена втораго храма и въ библейскій періодъ 1). — Своими нападеніями на караимство онъ растревожилъ гназдо осъ и нажилъ себъ много противниковъ. До этого времени караимы нападали на талиудическое еврейство, не встрвчая отпора. Поэтому для нихъ было весьма непріятно, что въ споръ съ ними вступиль раввинисть, обладавшій уможь и знанісмь. Началась оживленная борьба двухъ въроисповъданій, полезная потому, что пробудила научный интересъ. Главнымъ противникомъ Саадіи былъ караимъ Соломонъ бенъ-Іерухамъ (Рухаимъ). Этотъ караимъ (род. въ Фастадъ, въ 885, ум. въ 960). жившій въ Палестинъ и несправедливо выдаваемый караимами за учителя Саадіи, котораго онъ быль старше только

<sup>1)</sup> Полемика Соломона бенъ-Іерухама съ Саадіей, Алфавитъ IV, и рѣшенія Р. Ган въ рукописи, доставленныя миѣ Луццато.

на нъсколько (именно на 7) лътъ, нисколько не возвышался надъ посредственностью своихъ единовърцевъ. Это была желчная, бурная натура, полагавшая, что научные вопросы можно решать бранью и насившками. Соломонъ бенъ-Герухамъ, возвратясь изъ Палестины въ Египетъ и узнавъ, что письменныя и устныя нападенія Саадіи на караимство произвели впечатление даже въ среде караниовъ и возбудили сомнівнія, разсвирівнівль на молодаго, даровитаго раввинистскаго писателя и ръшилъ написать возражение, на еврейскомъ языкъ для понимающихъ этотъ языкъ, и на арабскомъ для народа. Въ написанномъ по-еврейски возражении. которое состоить изъ восемнадцати частей, расположенныхъ по алфавиту и написанныхъ жалкими стихами (Milchamot)1), онъ трактуетъ Саадію, какъ мальчишку. Вообще все сочиненіе проникнуто духомъ насившливости и грубости. Оно заслуживаеть нъкотораго вниманія не по своему содержанію или формъ, но по способу, какимъ караимы стараются оправдать свои заблужденія. Оно написано въ форм'є посланія къ караимскимъ общинамъ въ Египтъ.

Соломонъ прежде всего опровергаетъ положеніе Саадіи о томъ, что рядомъ съ писаннымъ ученіемъ существуетъ устное. Св. Писаніе не умолчало бы о немъ, если-бъ оно было. Талмудъ, выдаваемый за устное ученіе, иснолненъ противорѣчій и различныхъ мнѣній и не представляетъ ничего вѣрнаго, такъ какъ одинъ утверждаетъ одно, другой — другое. Соломонъ не безъ остроумія опровергаетъ семь доводовъ, приводимыхъ Саадіей въ пользу необходимости устнаго преданія, какъ дополненія къ писанному ученію. Затѣмъ онъ пространно доказываетъ, что раввинистскій календарь не имѣетъ древняго происхожденія, потому что и самъ Талмудъ не знаетъ его. Онъ упрекаетъ Саадію въ его противорѣчіи съ талмудическимъ ученіемъ. Затѣмъ Соломонъ старается

<sup>1)</sup> Изъ Соломонова Милхамота напечатаны введеніе и первый алфавить въ Orient. Literaturbl., 1846 г., соl. 23, 163 и 211, и отрывовъ въ Likute Пинскера, прилож., стр. 18. Большая часть въ видѣ рукописей во многихъ библіотекахъ.

слабыми грамматическими основаніями доказать истинность караимскаго ученія о томъ, что въ субботу не должны горъть ни свъчи, ни огонь, хотя бы зажженные раньше наступленія субботы, такъ какъ это было бы нарушеніемъ святости этого дня. Далее онъ упрекаеть раввинистовъ въ уклоненіи отъ пути истины, въ допущеніи недозволенняго. и въ безбоязненномъ прикосновении къ нечистымъ людямъ и предметамъ. Потомъ Соломонъ обращаетъ свое оружіе противъ Талмуда. «Онъ (Саадія) оскалилъ свои зубы на учителя нашего Анана, потому что последній изощриль свое оружіе противъ его мудрецовъ. Потому-то я изолью на него всю свою ярость, осыплю всеми своими стрелами, открою всю мерзость твоихъ учителей». Затвиъ Соломонъ разсматриваеть агадскія изреченія, представляющія Бога въ тълесномъ видь, указываеть на нельпость техъ мистическихъ сочиненій, которыя придають Богу члены и размітры (Schiur Komah, см. стр. 216), и воздагаеть на всехъ раввинистовъ отвътственность за это недостойное понятіе мистиковъ о Богъ. не принимая въ разсчетъ того, что это понятіе было создано лишь немногими безумными.

Впрочемъ Соломонъ былъ не единственнымъ караимомъ, старавшимся отразить нападеніе Саадіи на караимство. Они свирѣиствовали противъ молодаго фаюмскаго раввиниста, боровшагося съ ихъ нововведеніями, свирѣиствовали такъ, какъ будто отъ этого зависѣло существованіе ихъ антиталмудическаго исповѣданія. Еще два или три важныхъ караимскихъ учителя выступили противъ Саадіи съ своими сочиненіями: Іосифъ Роегъ, Гассанъ бенъ-Машіахъ и Ибнъ-Саквія (если только послѣдній не тождественъ съ однимъ изъ первыхъ). Іосифъ бенъ-Авраамъ Роегъ (Абу-Іаковъ Албассиръ) 1), прозванный «ясновидящимъ» за свою слѣпоту и сочиненіе подъ заглавіемъ «Свѣтъ», совершившій много путешествій, знако-

<sup>1)</sup> Сравн. о немъ въ Likute Пинскера, № 14. Въ Маорѣ подемизировалъ Іосифъ съ Саадіей, цитаты изъ котораго сдѣланы Іефетомъ бенъ-Цаиромъ въ Додъ-Мардохаи и другими писателями.

мый съ школьною мудростью арабовъ и знавшій нѣсколько языковъ, написалъ много философскихъ сочиненій въ схоластическомъ (мутазилитскомъ) духѣ, а также разсужденія о религіозномъ законѣ, отчасти на еврейскомъ языкѣ, отчасти на арабскомъ. Однако ни одно изъ его сочиненій не прославило его такъ, какъ сочиненіе, въ которомъ онъ нападалъ на систему распространенія родства (см. стр. 228). Онъ разрѣшалъ многіе брачные союзы, которые у древнихъ карачимовъ считались кровосмѣсительными. Въ одномъ изъ своихъ сочиненій (Маоръ) Іосифъ Роегъ полемизируетъ съ Саадіей (910—930).— Гассанъ бенъ-Машіахъ, авторъ практически-религіознаго сочиненія, написалъ отдѣльный трактатъ противъ Фаюнитовъ 1).

Караимскіе писатели ошибались, над'ясь бранью и насмѣшками принудить Саадію къ молчанію. Онъ не замедлиль отвъчать имъ, оправдывалъ свои положенія и всегда быль готовъ отразить нападеніе. Онъ написалъ по арабски еще два сочиненія противъ караимства, одно подъ заглавіемъ «Различеніе» (Татііг), другое противъ Ибнъ-Саквіи 3). Всѣ антикараимскія сочиненія Саадін сділались добычею времени и извъстны только по упоминанію ихъ позднъйшими писателями. Вообще, изъ сочиненій Саадіи уцъльли немногія; погибли даже талмудическія, изложенныя методически: введеніе въ Талмудъ, переводъ Мишны и трактатъ на арабскомъ языкъ о гражданско-правовыхъ и обрядовыхъ темахъ. Благодаря своимъ сочиненіямъ, онъ прославился въ общинахъ африканскаго и восточнаго калифата. Престарълый Исаакъ Израели (см. стр. 266) съ жадностію читалъ сочиненія Саадіи, а ученивъ его, Дунашъ бенъ-Тамимъ поглощалъ ихъ в). Слава о Саадіи долетьла также до мъстопребыванія гаоната и обратила на него вниманіе коноволовъ.

<sup>1)</sup> Посланіе Сагала Абулсари.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Замъч. 20.

<sup>3)</sup> Бенъ-Тамимъ въ его комментаріяхъ къ книгѣ Jezirah, отчасти напечатанныхъ въ Orient. Literaturbl., 1845 г., col. 563.

Именно въ это время сурская академія впала въ жалкое. положение и такъ нуждалась въ ученыхъ, что экзилархъ Давидъ бенъ-Саккан быль вынужденъ назначить гаономъ одного. твача, по имени Іомъ-Тобъ Кагана бенъ-Іаковъ (Гаи бенъ-Кіюман), который однако умеръ чрезъ два года (926 — 28). Пумбадитскій гаонъ, Когенъ-Цедект, желавшій сдалать свою академію первенствующей, подаль экзиларху (съ которымъ уже примирился) совъть упразднить сурскую академію, переселить остальныхъ ея членовъ въ Пумбадиту и оставить гаону только одинъ титулъ, назначивъ ему мъстопребываніомъ Пунбадиту. Такимъ гаономъ, имъвшимъ только титулъ, уже быль назначень сынь одного пумбадитскаго гаона, по имени Натанъ бенъ-Гегудан, но умеръ внезапно 1). Его внезапная смерть была сочтена современниками какъ-бы указазаніемъ на то, что упраздненіе древней, почтенной сурской академіи будеть грізхомъ. Поэтому экзилархь Давидь різшиль не упразднять академіи и предложиль въ гаоны двухъ лицъ: Саадію и ничемъ неизвестнаго Цемаха бенъ-Шагина, происходившаго отъ древняго благороднаго рода. О выборъ одного изъ этихъ кандидатовъ экзилархъ совъщался съ слъпцемъ Нисси Нагарвани, мевніе котораго было твиъ безпристрастиве, что онъ самъ отказался отъ гаонства. Нисси подаль голось вь пользу Цемаха, не потому однако, что имъль упрекнуть въ чемъ-либо Саадію, котораго, напротивъ, осыпалъ преувеличенными похвалами. «Саадія превосходить всъхъ современниковъ мудростью, благочестіемъ, красноръчіемъ», говорилъ Нисси, «но онъ обладаетъ твердымъ независимымъ духомъ, который ничвиъ нельзя устрашить». Нисси, правильно судившій о Саадіи, опасался, что непреклонный духъ последняго будеть причиною столкновенія между нимъ и экзилархомъ, который въ лицъ сурскаго гаона хотълъ имъть только послушное орудіе для противодъйствія притязаніямъ пумбадитской академіи. Тэмъ не менье Давидъ избралъ Саадію 2). Последній быль вызвань изь Египта въ Суру и

<sup>1)</sup> Натанъ Бабли въ Іохазинъ, Посланіе Шерпры.

<sup>3)</sup> Буквально со словъ Натана Бабли, тамъ же.

формально назначень гаономъ (въ Мат 928) 1). Этотъ случай назначенія на первое послт экзиларха місто такого лица, которое принадлежало къ числу иноземныхъ евреевъ, не провело птлаго ряда годовъ въ талмудической академіи и не прошло встато ряда годовъ въ талмудической академіи и не прошло встать ступеней должностной ісрархіи, быль исключеніемъ. Къ тому-же Саадія быль въ сущности болье извъстенъ научными трудами, чтмъ талмудическою ученостью. Облекши Саадію въ гаонскій санъ, Вавилонія какъ будто уступила чужой странт принадлежавшее ей въ теченіе семи втковъ главенство надъ еврействомъ встать странъ и поставила философскую науку на одну степень съ Талмудомъ. Духъ изследованія, изгнанный изъ академическихъ залъ вмітть съ Ананомъ, основателемъ карамиства, торжественно вступиль въ нихъ въ лицт Саадіи.

. Своею личностію и славою Саадія придаль сурской академіи новый блескъ, и во время его президентства Пумбадита отступила въ твнь. Онъ старался пополнить образовавшіеся въ академической коллегіи пробълы, призываль на академическія м'еста достойныхъ, хотя и молодыхъ людей<sup>2</sup>), и быль върень долгу своихъ обязанностей. Съ какими чувствами вступиль онь въ первый разъ въ тв аудиторіи, въ которыхъ преподавали великіе аморейскіе авторитеты! Но вскоръ его здравый смыслъ подсказаль ему, что отъ прежняго величія едва осталясь тінь, что знаменательные титулы и саны сдълались только номинальными, что гробовой червь уже точить эти священныя древности. Экзилархать, вершина еврейско-вавилонскихъ общинъ, утратилъ внутреннее достоинство и находился въ постоянномъ разладъ съ академіями, вивсто того, чтобы двиствовать съ ними согласно. Экзилархать, непризнанный оффиціально при дворъ, покупаль себъ у царедворцевъ и временщиковъ позволение существовать, но могь быть превращень въ прахъ, если кто-либо принесеть большіе подарки. Жалкое и покупаемое положеніе требовало

<sup>1)</sup> Шерира, тамъ же.

Шерира восо смотрить на это въ своемъ посланіи.

значительных суммъ, и сіи последнія вымогались у народа. Что было съ экзилархатомъ, то самое было и съ академическими коллегіями. Подкупъ и угнетеніе народа были въ порядкъ вещей, лишь - бы вымочь побольше средствъ для утвержденія своего сана 1). Коноводы совершенно утратили чувства справедливости, добродътель и внутреннее благочестіе. Однажды экзилархъ Давидъ послалъ своего сына собирать съ общинъ чрезвычайные подарки, и когда фарская община (гамаданская?) отказала исполнить требованіе, тогда Давидъ отлучиль ее, увъдомиль о томъ визиря, а сей послъдній калифа, калифъ-же наложилъ за это на общину значительную денежную пеню. И академическіе гаоны безмольствовали!2). Самъ Саадія, какъ ни возмущался многими действіями, долженъ быль молчать; его положение еще было слишкомъ ново. Будучи великъ душою, Саадія нажилъ себъ враговъ, которые стремились его низвергнуть. Не только Когенъ-**Педекъ** злобствовалъ на него, ибо его слава затъмила Пумбадиту, но и молодой человъкъ изъ Вагдада, обладавшій глубокими познаніями, большимъ богатствомъ и значительнымъ вліяніемъ, именно Ааронъ (Калебъ) Ибнъ-Саргаду, былъ враждебно настроенъ противъ него. Поэтому Саадія, въ виду глубокихъ язвъ въ еврейско-вавилонскихъ общинахъ, погрузился въ молчаніе; онъ хотълъ подготовить сперва твердую почву для своихъ лействій. Но когда для него стало невыносимо безнравственное поведение представителей іудейства, когда глубоко было оскорблено его чувство справедливости, и когда прямо стали обвинять его въ участіи въ беззаконіяхъ, тогда онъ не выдержалъ и обнаружилъ свой непреклонный характеръ.

Незначительный случай выставиль въ яркомъ свътъ всю нравственную испорченность еврейскихъ сановниковъ. Экзилархъ Давидъ, склонясь на богатые подарки, не совсъмъ

<sup>1)</sup> Это ръзкое суждение основано частью на сообщаемыхъ фактахъ, частью на свъдъніяхъ современника, Сагала Абулсари, въ его посланіи; см. Пинскера, стр. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Натанъ Бабли, тамъ же.

справедливо решиль тяжбу о значительномъ наследстве. Чтобы узаконить и сделать неопровержимымъ приговоръ, Давидъ потребовалъ отъ обоихъ гаоновъ подписать составленный имъ актъ. Престарвлый Когенъ-Целекъ не могъ ничего возразить и далъ свое согласіе. Но Саадія не могъ позволить прикрывать несправедливость своимъ именемъ. По настоянію партій онъ объясниль причину своего отказа. Экзилархъ Давидъ, для котораго было вдвойнъ важно имъть подпись Саадіи, поручиль своему сыну Іегудъ потребовать его именемъ отъ Саадіи, чтобы тотъ безъ всякихъ разсужденій подписаль документь. Саадія спокойно возразиль: законъ воспрещаетъ ему это, ибо предписываетъ не обращать въ тяжебныхъ дълахъ никакого внинанія на значительность и неважность суммы иска. Давидь вторично послаль къ нему сына, съ угрозой лишить должности въ случав отказа. Істуда сперва заговорилъ кроткимъ тономъ и заклиналъ Саадію не возбуждать непріятнаго столкновенія; но, найдя его непреклоннымъ и уставши отъ расхаживанья туда и сюда, замахнулся на Саадію и різжо потребоваль его подписи. Прислуга Саадіи вытолкала дерзкаго и заперла дверь въ залъ засвданія. Давидъ бонъ-Саккаи, считая собя осміннымъ, лишилъ гаона должности, отлучиль его и назначиль ему преемникомъ Іосифа бенъ-Іакова бенъ-Сатію, молодаго человъка, который могъ-бы быть ученикомъ Саадіи. Но Саадія быль не такой человівкь, котораго можно застращать силой. Онь, съ своей стороны, объявиль Давида лишеннымь сана и, сообща съ своими сторонниками, выбраль въ экзилархи его брата Іосію Гассана (930) 1).

Немедленно образовались въ Вавилоніи двѣ партіи: саадіевская и давидовская. На сторонѣ Саадіи были всѣ члены сурской коллегіи, многіе уважаемые, заслуженные и ученые мужи багдадскіе <sup>2</sup>) и между ними сыновья Нетиры, наслѣдовавшіе вліяніе отца. Противъ нихъ были Ааронъ Ибнъ-Саргаду, его

<sup>1)</sup> Натанъ Бабли, тамъ же; Авраамъ Ибнъ-Даудъ. Посланіе Шерпры.

з) Натанъ Бабли, Массуди въ Замъч. 20.

сторонники и, въроятно, также Когенъ-Цедекь съ пумбадитской коллегіей. Объ партіи обратились къ калифу Алмуктадиру и подкупали любинцевъ и царедворцевъ, чтобы тъ замольшли за нихъ словечко калифу. Ибнъ-Саргаду истратилъ 10000 денаріевъ, чтобы добиться низложенія Саадіи. Калифъ хотъль выслушать объ стороны и назначиль въ Багдадъ формальный судъ подъ предсъдательствомъ визиря Али Ибнъ-Изы и съ участіемъ многихъ сановниковъ 1). Однако споръостался неръшеннымъ, въроятно, по причинъ частой смѣны визирей въ послъдніе два года правленія калифа Алмуктадира, и бывшихъ въ это время смутъ въ столицъ (930—932). Въ теченіе этого времени Саадія утвердился въ гаонствъ, но имѣлъ противника въ лицъ антигаона Іосифа бенъ-Саріи; въ то-же самое время было также два анти-экзиларха: Давидъ и его братъ Іосія Гассанъ.

Только после умерщвленія калифа Алмуктадира (Октябрь 932) и по возведеніи на престоль нищаго Кагира (который въ чужожъ платъв принималъ присягу подданныхъ), могла одольть та партія, которая дала больше денегь для наполненія пустой казны новаго калифа, и партія эта была давидовская. Добытыя выпогательствомъ суммы эквилархъ истратиль на достижение своей цъли — низложить соцерника. Вслъдствіе этого калифъ приказалъ наконецъ Саадіи сложить академическое президентство и, быть можеть, оставить Суру (начало 933). Анти-экзилархъ Гассанъ былъ изгнанъ въ Хоразанъ, гдъ впоследствін и умеръ 2). Саадія пробыль затычь четыре года въ Багдадъ, ведя уединенную жизнь частнаго человъка (933 — 937). Неосновательно однако извъстіе, что экзилархъ Давидъ злоунышляль на его жизнь, и что поэтому Саадія должень быль скрываться в). Но многольтніе споры и оскорбленія нотрясли его здоровье; онъ сділался угрюмъ. Однако эта угрюмость не омрачила его духа. Именно во время

<sup>1)</sup> Массуди въ Chréstomatie arabe de Sacy, I, 350, Замѣч. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Натанъ Бабли, Шерира, сравн. Замъч. 20.

То-же Замъч.

уединенной жизни онъ написалъ свои лучнія сочиненія, носящія печать свёжести мыслей и оригинальности. Онъ писаль талмудическіе трактаты, литургическія стихотворенія и нериомованныя молитвы, полныя религіознаго жара, установиль полный молитвенный чинъ (Siddur) по образцу Амранскаго (см. стр. 263) и собраль правила календаря (Ibbur), полемизироваль съ массоретомъ Аарономъ бенъ-Ашеромъ изъ Тиверіады и вообще написаль иногое въ это время 1).

Но нервое мѣсто въ ряду его произведеній принадлежить философскимъ сочиненіямъ на арабскомъ языкѣ: комментарію къ книгѣ о созданіи (Sefer Jezirah) и общирному труду о «Вѣрѣ и объ ученіи вѣры». Саадія первый представиль довольно полную религіозно - философскую, разчлененную систему. Ибо хотя караимскіе учители любили пространныя философскія изложенія и не пропускали удобнаго и неудобнаго случая привести ихъ; но ни прежде, ни послѣ не могли создать полную, законченную религіозную систему. Арабы также не имѣли до того времени систематической философіи. Поэтому Саадія собственными силами построилъ зданіе еврейской религіозной философіи, хотя и заимствовалъ у арабскомутазилитской школы философскія темы и методъ ихъ обработки.

Мысли Саадіи еще не достигли полной зрѣлости въ то время, когда онъ писалъ комментарій къ полу-мистической, полу-философской «книгѣ о созданіи»<sup>2</sup>), происхожденіе которой еще неизвѣстно и которая содержить дѣтскіе вымыслы рядомъ съ глубокими мыслями. Онъ не только не постигь послѣдовательности мыслей этой своеобразной системы творенія и внесъ много чуждаго ей, но и составилъ собственное понятіе о Богѣ, близкое къ тому ученію, которое всюду, въ великомъ и маломъ, признаетъ дѣйствіе и силу божества; но нигдѣ не видитъ Бога (пантеизмъ). Вездѣсущіе Вожіе

<sup>1)</sup> Тамъ же.

<sup>2)</sup> Я сперва отнесъ Sefer Jezirah къ геогностическому времени, но потомъ отказался отъ этого мивнія, встрітивъ въ этомъ сочиненіи термины, принадлежащіе арабской эпохів, и сознаюсь, что не знаю, къ какому времени надобно отнести этотъ трудъ.

Саадія понималь такимь образомь, что Богь есть жизнь и знание міра. Какъ жизнь организма проникаетъ каждую его частицу, такъ точно и Богъ находится во всъхъ частяхъ вселенной, въ горахъ, ръкахъ, моряхъ. И какъ знаніе не измѣняется вмѣстѣ съ измѣненіемъ предметовъ, такъ точно и Вогь остается неизмъннымь во всъхъ явленіяхъ вселенной. И какъ познаніе не можетъ быть осквернено, такъ точно и Вогъ, хотя сущій во всёхъ вещахъ, не оскверняется ими. Но хотя Онъ существуеть во вселенной и во всёхъ ея частяхъ, однако превыше ихъ, управляетъ и руководитъ всемъ, точно такъ, какъ духъ присущъ душъ и однако выше ея и руководить ею. Какъ же мыслимо это дъятельное присутствіе Бога во всъхъ вещахъ? Или по скольку Онъ есть жизнь и душа вселенной? Эти вопросы Саадія різшаеть страннымь образомъ. Богъ прониваетъ всъ вещи тонкимъ дуновеніемъ воздуха и Самъ состоитъ въ непосредственномъ соединеніи съ атмосферой. Такимъ образомъ, посредствомъ этого энира онъ входить во всв части міра, ибо неть твердейшаго тела, въ порахъ котораго не было-бы воздуха. Посредствомъ этой атмосферы Богъ дъйствуетъ во вселенной, приводя въ движеніе первую, которая передаеть движеніе дальше. При такомъ возаръніи можно буквально понимать слова св. Писаніе: «Я (Богь) есмь на небъ вверху и на землъ внизу», и «Все, что хочетъ Богъ, дълаетъ Онъ на небъ и на землъ». Его воля ежеминутно действуеть посредствомь воздуха на вещи, даеть имъ образъ и изміняеть ихъ. Этоть посредствующій воздухъ св. Писаніе называетъ величіемъ Божіимъ (Kabod), Талмудъ даеть ему названіе Шехинагь, а Книга о созданіи именуетъ его «Духъ Бога живаго». Посредствомъ него Вогъ сообщаетъ своимъ избранникамъ высшія знанія, и св. Писаніе выражаеть это словами: «Духъ Божій почіеть на нихъ». Тымь же образовь Богь даруеть мужество и храбрость призванникамъ, одушевлялъ нѣкогда пророковъ, даровалъ на Синав откровеніе и совершиль всв знаменія и чудеса 1).

<sup>1)</sup> Комментарій въ Sefer Jerirah (рукописный арабскій и еврейскій переводъ во многихъ библіотекахъ) въ отдёлу IV, Halachah 1.

Это воззрѣніе Саадіи обличаеть упорное стремленіе рѣшить вопрось: какимъ образомъ надобно представить себѣ Бога, который превыше вселенной и однако ежеминутно проявляеть въ ней Себя. — Незрѣлымъ лѣтамъ Саадіи принадлежить также удивительное сочиненіе, имѣющее своимъ предметомъ согласованіе десяти заповѣдей съ десятью основными свойствами, принятыми въ философіи Аристотеля 1).

Нъсколько лътъ спустя (934) 3), Саадія, создавая свою религіозную философію (Emunot we-Deot), совершенно отбросиль эту незрълую точку зрънія, такъ что отъ нея не осталось никакого следа. Онъ написалъ упомянутое религіозно-философское сочиненіе, съ целью опровергнуть и исправить ошибочныя понятія своихъ современниковъ о значеніи іудейства, съ одной стороны — ради невірующихъ и сомнъвающихся, отнимавшихъ у еврейства почву, а съ другой стороны -- ради невъжественной народной массы, которая считала атеизмомъ всякое размышленіе о религіи. «Мое сердце», говоритъ Саадія во введеніи, «скорбить о разумныхъ существахъ и особенно о моемъ народъ, которыя имъютъ нечистую въру и смутныя о ней понятія. Одни отрицаютъ ясныя какъ солнце истины и хвалятся невъріемъ. Другіе погружены въ море сомниній, и волны заблужденія смыкаются надъ ихъ головами, и нътъ пловца, который бы ихъ схватиль и вытащиль. Такъ какъ милость Божія даровала мнъ нъчто, чъмъ я могу имъ быть полезенъ, то я считаю своимъ долгомъ наставить ихъ посредствомъ назиданія на истинный путь. Если кто возразить: какъ можемъ мы посредствомъ философскаго мышленія достигнуть истинной въры, ибо многіе считають его ересью и невъріемъ? то я отвѣчу: такъ поступаютъ лишь тупоумные, только тъ, которые увърены, что всякій прибывшій въ Индію обогащается, или что лунное затмъніе происходить отъ того, что драконъ охватываеть луну, и т. п. Такихъ нечего и слушать. Но если кто противъ философскаго умозрвнія приведеть талму-

<sup>1)</sup> Тамъ же, къ I, 1, сообщено Dukes Nachal Kedumim, стр. 3, примъч.

<sup>2)</sup> Замвч. 20.

дическое предостережение: испытующий о началъ времени и пространства не долженъ жить, — то мы отвътимъ: Талмудъ не можеть наказывать за правильное мышленіе, ибо св. Писаніе побуждаеть къ тому и даже требуеть. Предостереженіе Талиуда относится только къ одностороннимъ умозрівніямъ, которыя идуть собственнымъ путемъ и непричастны истинъ св. Писанія. Конечно, эти веосновательныя укозрънія могутъ вести къ заблужденіямъ, а если даже ведуть къ истинъ, то послъдняя не представляется имъ непреложною, ибо они отреклись откровенія и дали місто сомнівнію въ немъ. Но если философія изследуеть, опираясь на веру, то не можетъ вступить на ложный путь; скорве она находить подтверждение откровение и можеть опровергнуть возраженія, дълаемыя невърующими. Истина откровеннаго еврейства можеть быть предполагаема, какъ непреложная, ибо подтверждена знаменіями и чудесами. Именно, чудесное ниспосланіе манны, продолжавшееся сорокъ лътъ, должно устранить всякое сомнвніе. Ибо долговременное чудо убъ-"дительные скоропреходящаго; послыднее можеть основываться на иллюзіи и обмань, первое же, повторяясь ежедневно, исключаетъ всякій обманъ. Но если кто спросить: такъ какъ философское умозрѣніе ведеть къ тому же убѣжденію, какъ и откровеніе, то послъднее совершенно излишне, ибо человіческій разумъ могь бы и безь божескаго вмішательства достигнуть истины? то мы ответимъ: откровение потому необходимо, что безъ него человъчество должно бы пройти длинный путь, чтобы посредствомъ собственнаго мышленія представить себъ ясно истину. Тысячи случаевъ и сомнъній могли бы ему въ томъ воспрепятствовать. Поэтому-то Вогъ избавиль насъ отъ всъхъ этихъ затрудненій и послаль свои заповеди, открывшія намъ о Немъ, и подтвердиль ихъ чудесами» 1).

Философія Саадіи имбеть своею исходною точкою откровеніе, какъ непреложную истину, и старается подтвердить

<sup>1)</sup> Emunot, введеніе.

еврейское въроучение логическими доказательствами. Саадія прежде всего говорить объ источникахъ познанія истины, какъ ихъ найти и по чемъ отличить. Такихъ источниковъ три: достовърное впечатавніе чувствъ, непосредственное сужденіе разсудка и необходимое последствіе (размышленіе). Ревнуя найти въ св. Писаніи всь философскія мысли, Саадія приволить даже стихи въ доказательство того, что и откровенное писаніе обращается къ этимъ тремъ источникамъ познанія. Онъ старается доказать въ этомъ методі, что результаты разумнаго познанія согласуются съ ученіемъ еврейства. Онъ придаетъ двоякую важность положенію: что іудейство не противоръчить философскому сознанію. Тупоумной, безсмыленной тодпъ онъ хочеть доказать, что все противное разуму, безсмысленное, суевърное, какъ напр., въра въ нереселеніе душь, несвойственно еврейству 1), а философскиобразованныхъ, сомнъвающихся людей онъ хочеть убъдить въ томъ, что іудейство и разумъ не находятся въ непримиримонъ между собою антагонизив<sup>2</sup>).

Благодаря философской школѣ мутазилитовъ, невъріе сдѣлало въ восточномъ калифатѣ такіе усиѣхи, что современный Саадіи арабскій поэтъ Абулъ-Ала, бичевавшій преступленія своей эпохи, могъ сказать: «Мусульманинъ, іудей, христіанинъ, магъ находятся въ заблужденіи и безуміи. Вь мірѣ только два рода людей: у однихъ есть разсудокъ, но нѣтъ вѣры, другіе же вѣруютъ, но лишены разсудка»³). Многіе въ еврейскихъ кружкахъ порицали объясненія гаона и цѣнили ихъ не выше прорицаній оракула ¹). Но просвѣщенный умъ не остановился на опредѣленіяхъ гаонскихъ авторитетовъ и на Талмудѣ, но началъ сомнѣваться въ достовѣрности Библіи и даже въ фактѣ Откровенія. Караимъ Соломонъ бенъ-Іерухамъ жалуется на нѣкоторыхъ изъ совре-

<sup>1)</sup> Тамъ же, отдёль VI, глава 7.

<sup>2)</sup> Tamb me, VII, 7-10.

<sup>3)</sup> Сравн. Вейля Chalifen, III, 72.

<sup>4)</sup> Resp. Gaonim Schaare Zedek начало и Shaare Teschubah № 187. Во всикомъ случать, этотъ Responsum неподложный, хотя сомнительно, чтобы онъ былъ данъ Иперирой.

менниковъ, которые углубляются въ философскія сочиненія и особенно въ еретическія произведенія еврейскаго в'троотступника Ибнъ-Алравенди, ведущія къ безвѣрію и отрипающія Вога и Его пророковъ. Кто говорить имъ, что это грѣшно, того они считають глупцомь и см вются надъ нимъ. Въ своихъ изследованіяхъ они отрицають Бога и Его ученіе 1). Главою невърія состоить нынь раввинисть Хиви Албалхи<sup>2</sup>) изъ города Балха (въ прежней Бактріи). Хиви написалъ сочинение противъ Вибліи и Откровенія и предъявиль двъсти опроверженій истины. Нъкоторыя изъ этихъ опроверженій им'єють такую же натуру, какъ и тъ доводы, которые еще и нынъ употребляются невъріемъ и просвъщеніемъ, какъ оружіе противъ Вибліи. Хиви утверждаль между прочимъ: невъроятно, чтобы Богъ открылся гръховному роду человъческому и пренебрегь свътлыхъ ангеловъ. Какъ могутъ нравиться Богу, — говоритъ далее Хиви, храмы, жертвы, горящія лампады, оиміамъ, благовоніе и возліяніе вина! Это непримиримо съ величіемъ Божіимъ и не можеть быть Имъ предписано. Хиви указываеть на встръчающіяся въ Библіи противортия и темъ доказываеть ея небожественное происхождение. Невърующий изслъдователь изъ Балха объясняль приливомъ и отливомъ переходъ чрезъ Чермное море: Моисей перевель вародь во время отлива. Чудесную манну въ пустынъ Хиви объясняль также естественнымъ образомъ, а сіяніе Моисеева лица по сошествіи съ Синайской горы онъ считалъ ничемъ инымъ, какъ кожею лица, которая высохла и превратилась въ рогообразное вещество. Хиви быль первымь раціоналистическимь библейсвимъ критикомъ, который не отступалъ ни предъ какою непоследовательностью. И однако онъ нашель себе последователей изъ современниковъ; учители распространили

<sup>1)</sup> Комментарій Соломона бенъ-Іерухама къ Коһеlet, сообщ. Пинскеромъ въ Likute, текстъ стр. 27 и слъд. О невърін въ эпоху Саадіи сравн. Маймуни Iggeret Temam, ed. Amst., 125 d.

<sup>2)</sup> Сравн. о немъ Замћч. 20, II.

въ школахъ его еретическія мнѣнія объ іудействѣ 1). Противъ Хиви вооружились бывшіе соперники, Саадія и Соломонъ бенъ-Іерухамъ. Саадія еще въ Египтѣ написалъ опроверженіе его возгрѣній. Въ своей религіозной философіи онъ обратилъ особенное вниманіе на это направленіе, враждебное откровенію, и старался показать его несостоятельность; равнымъ образомъ онъ не упустилъ изъ вида возраженій, дѣлаемыхъ христіанствомъ и магометанствомъ 2).

Саадіева система іудейской религіозной философіи береть, по примъру мутазилитовъ, своею исходною точкой созданіе вседенной, которая, следовательно, не существовала предвъчно; этотъ тезисъ пространно доказывается согласностью логическихъ умозаключеній съ словами св. Писанія. Если вселенная ограничена въ пространствъ и времени, то, слъдовательно, она не создалась сама изъ себя, и потому необходино предположить творца. Отсюда Саадія выводить основную истину еврейства: создание міра изъ ничего, и опровергаеть основанное на чувственномъ впечатлении положеніе: изъ ничего не будетъ ничего. Конечно, человъческому мышленію трудно представить себъ созданіе изъ ничего, но такъ какъ къ тому приводитъ непогръщимое умозаключение и такъ какъ не менве трудно мыслить противоположное, то надобно остановиться на вышесказанномъ. Не следуеть вопрошать о конечной цели мірозданія, ибо понятіе конечности немыслимо у Бога. Но можно допустить, что Богь создаль все, съ целію, возвестить посредствомъ міра свою мудрость и содъйствовать благополучію тварей 3).

Если философское размышление признало Бога Творцемъ міра, то необходимо мыслить Его единымъ. Ибо множественность въ божествъ будетъ несообразностью, противъ которой возстаетъ здравый человъческій смыслъ. Но съ понятіемъ

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ; Саадія Ибнъ-Дананъ въ сборникѣ Эдельмана Chemdah Genusah, стр. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Emunot II, 5; III въ вонцу 8 и 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, I, 1—3, 5.

Міроздателя нераздъльно соединены три свойства Бога. Его нельзя иначе мыслить, какъ сущимъ (живымъ, действующимъ), мудрымъ и могущественнымъ. Эти три свойства Бога: бытіе, премудрость и могущество, составляють въ сущности единое понятіе. Но человъческое мышленіе на столько ограничено, и человъческій языкъ на столько скуденъ, что невозможно совывстить въ единой мысли эти понятія, выразить однимъ словомъ, и потому человъкъ принужденъ раздълить ихъ на три. Допустивъ эти три свойства Бога, мы не приближаемся къ всесовершенству Его (какъ думаютъ нъкоторыя высокоумные мутазилиты); ибо они составляють не постороннюю прибавку къ Его существу, но одно целое съ нимъ <sup>1</sup>). Напротивъ, следуетъ отметать все прочія свойства, потому что они нарушають всесовершенство и величіе божества. Нельзя говорить о Богъ: Онъ дъйствуетъ; ибо дъйствіе относится къ чему либо и имъ опредъляется. Но если св. Писаніе принисываеть Богу милосердіе, желаніе, гнъвъ, раскаяніе: то все это нужно почитать только за метафору, чтобы говорить людямъ человъческимъ языкомъ. Явленіе Бога пророжамъ не следуеть понимать, какъ измененіе божества, а должно представлять, какъ мгновенное свътосозданіе, которое становилось видинымъ въ многоразличныхъ формахъ и говорило пророкамъ 3). Внезапное свътосозданіе по глаголу Божію есть главная черта возврвнія Саадін, которая проходить чрезъ всё его экзегетическія, полемическія и религіозно-философскія сочиненія. Саадія думаль, что устраниль этимь чувственное представление Бога и тъмъ не менъе спасъ пророчество, какъ подлежащій чувствамъ фактъ.

Центръ созданной Богомъ вселенной есть, по мивнію Саадіи, земля, ибо небесныя тіла окружають ее, какъ служители, она же составляетъ ихъ центръ. Влагороднайшее и преимуществующее всегда бываетъ внутреннимъ и цент-

<sup>1)</sup> Тамъ же, II, 1-4. 2) Тамъ же, II, 7-8.

ральнымъ, какъ плодъ въ растеніи, зерно въ плодъ, желтокъ въ яйцъ, сердце въ человъкъ. Такъ какъ преимуществующее существо на землъ есть человъкъ, то надобно заключить, что человъкъ есть совершеннъйшее существо и конечная пъль всего творенія і). Человъкъ также совершеннъе небесныхъ тълъ (которыя Саадія, какъ и всъ древніе, представлялъ себъ одушевленными эвирными существами); онъ даже совершеннъе ангеловъ і). Хотя духъ человъческій заключенъ въ оскверненномъ и бренномъ тълъ, однако можетъ возноситься надъ землею и небомъ. Человъкъ есть господинъ творенія, онъ покоряетъ себъ животный міръ, дълаетъ чудесныя изобрътенія. Въ знаніи заключается величіе человъка и въ немъ состомъ его преимущество надъ всъми прочими существами. Саадія также говоритъ о свободной волъ человъка.

Знаніе присуще душт и не пріобрттается ею чрезъ чувственныя впечатлівнія; ибо и слівной можеть представить себъ зръніе и грезить о чувствъ зрънія. Скоръе чувства подучають оть души способность воспринимать впечатленія. Хотя душа имветь три различныя способности: желать, возбуждаться и познавать, однако она есть единое существо. Сердце служить ей главнымь мъстопребываніемь, хотя она наполняеть все тело человека. Тело есть только орудіе, посредствомъ котораго душа дъйствуетъ на внъшній міръ. Вогъ для того соединиль душу съ тъломъ, чтобы даровать ей возможность быть блаженною и счастливою. Но этого блаженства она достигаеть лишь добрыми делами; злыя деянія обезображивають душу и лишають ее блеска. Если покажется кому либо непонятнымъ, что Богъ заключилъ лучезарную душу въ темное тело, то пусть вспомнить, что безъ этого соединенія ни тело, ни душа не могли-бы действовать, и главная цёль созданія была-бы такимъ образомъ-

<sup>1)</sup> Тамъ же, IV введеніе и VI, 3.

<sup>2)</sup> Этого воззрѣнія Саадін нѣтъ въ его, дошедшихъ до насъ, сочненіяхъ; оно подитовано Ибнъ-Езрой въ его комментарін къ книгѣ Бытія I и въ другихъ мѣстахъ.

недостигнута. Но требовать, чтобы Богь дароваль душт силы действовать и безъ посредства тела, значить требовать отъ огня, чтобы онъ прохлаждаль, а отъ сибга, чтобы онъ обжигалъ. Совершенство души и тъла достигается лишь чрезъ ихъ соединеніе, оба они составляють единое сущеетво <sup>1</sup>). Этому соединенію души съ теломъ Богъ отмериль извъстный періодъ времени, который Онъ впрочемъ можетъ едълать болье продолжительнымъ или болье краткимъ, причемъ сущность соединенія нисколько не изм'внится 2).

Если душа, благодаря своей познавательной способности, глубоко проникнется величіемъ Бога, то неминуемо станетъ сама собою любить и чтить Бога, стремиться къ своему Творду, нитать въ Нему благодарность, считать себя Его служительницею, почитать за благо и сносить съ покорностью посылаемыя ей Богомъ радости и бъдствія. Присущее душъ чувство привязанности къ Богу служитъ источникомъ религіи 3). Следовательно, человекъ, силою своей собственной природы, могъ-бы достигнуть до богопознанія, редигіи, творенія добра, т. е. добродътели, и не нуждался бы въ откровени. Онъ могь-бы безъ возбужденія со стороны Божества достигнуть блаженства, заключающагося въ соблюдении религии и въ нравственности. Но путь познанія дологь и трудень, и если-бъ даже человъкъ достигнулъ сказанной цъли, устранивъ многоразличныя препятствія и неудачи, то все-таки не нашель-бы надлежащей мёры для соблюденія религіи и для упражненія въ добродѣтели. Человѣческая душа, въ силу своего стремленія къ Богу, конечно, ощущаєть потребность въ молитві, но не могла-бы сама опредълить, какъ и сколько надобно молиться. Человівческій духь, безь сомнівнія, знасть, что нецъломудріе, воровство и убійство суть пороки, которыхъ следуеть избегать, но онь не могь-бы собственными средствами провести границы между дозволеннымъ и запрещеннымъ, т. е. не могъ-бы найти регулирующаго закона. Для

<sup>1)</sup> Tank me, VI, 1-4.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, VI, 5.
 <sup>3</sup>) Тамъ же, II, 10.

сего человъку необходимо Откровеніе и возвъщеніе воли Вожіей посредствомъ небесныхъ посланниковъ или пророковъ 1).

Посланничество прорововъ Богъ подтверждаеть и удостовъряетъ заранъе предвозвъщеними чудесами. Чудеса служать какъ-бы свидетельствомь того, что Вогь воздвигаеть пророковъ, что Онъ посылаетъ ихъ, что пророки возвъщають Его слово. Вожескіе посланники должны быть вполнъ причастны человъческой природъ, даже человъческимъ слабостямъ и колебаніямъ. Если-бъ Вогъ избраль въ свои посланники ангела или высшее существо, то люди, не зная природы ангеловъ, впали-бы въ сомнъне относительно того, исходять-ли видимыя ими чудеса оть Вога или оть этихъ высшихъ существъ. Пророки не должны постоянно творить чудеса и прозръвать будущее, но должны платить дань человической ограниченности, дабы люди увидали, что пророки принадлежать, подобно имъ, къ числу смертныхъ существъ и что пророчество ихъ исходить лишь отъ Bora. Поэтому пророки вообще не отличались отъ прочихъ людей ни пищею, ни питьемъ, ни брачною жизнью, ни въчнымъ здоровьемъ и постояннымъ счастьемъ, дабы не было никакого сомненія въ томъ, что пророчество есть действительно слово Вожіе. Въ своемъ призваніи пророки удостов'врядись понятнымъ для нихъ божественнымъ знаменіемъ: облакомъ, огненнымъ столпомъ или свътосозданіемъ (явленіемъ Вожества). Если не говорится положительно о такихъ знаменіяхъ для каждаго пророка, то изъ св. Писанія можно заключить, что всѣ пророки имѣли знаменія<sup>2</sup>). Однако однихъ чудесъ недостаточно для удостовъренія посланничества пророка; необходино также, чтобы это посланничество имвло на себъ печать имовърности и божественности. Если-бъ кто захотълъ удостовърить чудомъ, что нецъломудренная и безправственная жизнь угодна Вогу, то онъ тъмъ самымъ изобли-

<sup>1)</sup> Тамъ же, III и введеніе, стр. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же III, 3-5.

чиль бы себя во лжи. Какъ свидътельскія показанія не могуть побудить судью признать невозможное требованіе правильнымъ, такъ точно чудеса, которыя въ сущности слъдуеть считать лишь свидътельствами, не могуть сдълать достойнымъ въры такое откровеніе, которое противоръчить самому духу своему 1).

Знаменія и чудеса удостов'єрили израильскій народъ въ божественномъ посланничествъ великихъ пророковъ и въ томъ, что возвъщенное ими ученіе дъйствительно исходить отъ Вога. Поэтому израильтяне обязаны соблюдать върно это ученіе. Большая часть сего послідняго, — іудейство, — согласуется также съ разумомъ; это часть согласнаго съ разуможь религіознаго закона<sup>2</sup>), предписывающая чтить Бога, не говорить и не думать о немъ недостойно, блюсти справедливость и истину, избъгать разврата, воровства и клеветы, любить ближнихъ, какъ самого себя, и т. п. Что-же касается другой части іудейства, — обрядовых законовъ 3), то, конечно, нельзя съ перваго взгляда решить, желательна ли эта часть сама по себъ или нежелательна; посему можно было-бы допустить, что она лишь по стольку имветь значеніе, по скольку содъйствуеть безусловному повиновенію Вогу. Однако для некоторых обрядовых законоположеній находится разумное основаніе. Освященіе опредвленнаго времени можеть имъть цълью дать людямъ въ извъстные дни отдыхь оть работы и время для молитвы и общественнаго богослуженія. Отличеніе изв'єстных лиць, напр. потомковъ Аарона, можетъ основываться на томъ, что эти лица должны, какъ образцы, вести прочихъ людей къ добру. Запрещеніе употреблять въ пищу многихъ животныхъ можетъ быть направлено противъ идолоновлонства. Воспрещение браковъ между кровными родственниками, въроятно, установлено для предупрежденія разврата, могущаго развиться вследствіе слишкомъ боззаствичиваго обращенія членовъ сомейства между

<sup>1)</sup> Тамъ же, III, 8.

<sup>2)</sup> По арабски Schariu' aklijjah, по еврейски Mizwot sichlijot.

<sup>2)</sup> По арабски Schariu' semijjah, по еврейски Mizwot schamijot.

собою. Левитскіе законы о чистоть имьють цылью пробудить въ душь большее стремленіе къ молитвь и святости, если человых быль лишень ихъ въ теченіе извыстнаго времени по причинь своей нечистоты. Впрочемь Саадія высказываеть эти основанія лишь въ видь предположеній и говорить, что божественная мудрость быть-можеть имьла еще другую цыль, которая скрыта оть человыка 1).

Изъ философскихъ выводовъ и откровенія Саадія составиль родь практического ученія о нравственности, которое можно считать блестящимъ пунктомъ его системы. Человъкъ, хотя и представляеть единый организмъ изъ души и твла, имъетъ однако различныя побужденія и склонности. Желательная способность души стремится къ удовольствію и наслажденіямъ, чтобы удовлетворить требованія чувствъ. Возбулительная способность порождаеть мужество, честолюбіе, высокомъріе и истительность. Если человъкъ предастся исключительно одному изъ этихъ побужденій, то вскоръ погибнетъ. Но и подавлять склонности онъ никоимъ образомъ не долженъ, ибо Творецъ не напрасно далъ ихъ душъ. Каждая склонность приносить целому свою долю пользы. Если проповъдникъ говоритъ: «Все въ мірѣ суета и всяческая суета», то этимъ онъ никакъ не хочеть умертвить человъческія склонности, всё вибстё и каждую порознь; онъ только хочеть предостеречь отъ чрезмірнаго развитія одной свлонности въ ущербъ другимъ. Познавательная способность души, разумъ, долженъ наблюдать за склонностями и сдерживать ихъ, чтобы онъ не обратились во вредъ. Но и крайнее развитие познавательной способности, одностороннее стремленіе къ мудрости, можеть вести ко вреду. Надобно держать склоности въ равновъсіи, чтобы ни одна изъ нихъ не взяла перевъса надъ другими и негосподствовала исключительно надъ человъкомъ. Саадія насчитываетъ тридцать страстей и доказываеть, что каждая изъ нихъ, будучи унвренна и ограниченна, содъйствуетъ телесному и духовному благо-

<sup>1)</sup> Emunot, III, 1-2.

состоянію человіка, но, будучи необузданною, губить его самого или общество. Пристрастіе къ пищі и питью, къ брачнымъ наслажденіямъ, стремленіе къ богатству, потомству, владычеству, улучшенію общественнаго состоянія, любовь къ жизни, стремленіе покорить врага, желаніе спокойствія и уединенія, стремленіе къ мудрости и знанію, къ созерцательной жизни, молитві и посту иміють всі свое достоинство и недостатки. Будучи уміренны и согласны со смысломъ откровенія и съ разумомъ, они ведуть ко благу отдільныхъ лицъ и цілаго общества, будучи-же доведены до крайности, приносять одно зло. Образцомъ человіческихъ дійствій могло-бы служить смітеніе красокъ или тоновъ, которые порознь кажутся різкими для зрітія или слуха и производять непріятное впечатлітніе, но, будучи соединены гармонически, доставляють удовольствіе и радость 1).

Іудейство, заповъдующее умъренную нравственную жизнь, дано на въчныя времена и не можетъ утратить силы отъчего-бы то ни было. Послъдній пророкъ Малахія возвъстилъ: «Вспомните ученіе Моисея, данное при Хоривъ всему Израилю». Божественный законодатель прибавилъ при многихъ правилахъ, что они должны имъть силу во всъ роды. Богъ возвъстилъ, что еврейское племя никогда не исчезнетъ, пока будутъ существовать небо и земля; но еврейское племя безъ содержанія своего ученія не имъстъ никакого значенія. Изъ всего этого очевидно въчное значеніе еврейства. Ни христіанство, ни исламъ не могутъ своими доводами опровергнуть столь несомнъвный откровенный законъ. Приводимыя исповъдниками этихъ религій и еврейскими софистами доказательства временнаго значенія еврейства основываются, по мнънію Саадіи, на незнаніи и неправильномъ толкованіи 2).

Любовію къ истинъ и соблюденіемъ преподанныхъ еврействомъ законовъ человъкъ можетъ достигнуть того совершенства, которое предназначено ему Богомъ. Совершенно

<sup>1)</sup> Тамъ же, Отделъ Х.

<sup>2)</sup> Тамъ же, III, 7-10.

религіозно-правственная жизнь есть заслуга или добродьтель (Zachut), уклоненіе-же оть нея есть гръхъ. Богоугодная жизнь очищаеть душу, гръховная-же оскверняеть ее. Конечно, человъческій глазъ не можетъ по своей ограниченности различить, какъ душа совершенствуется посредствомъ одного двянія и какъ она портится посредствомъ другаго. Это происходить оть того, что мы не знаемь энирнаго существа души, которое своимъ блескомъ затьмеваетъ звъзды и ангеловъ. Творцу души, напротивъ, принадлежало предписать одно дъяніе и воспретить другое, или признать одно добродетелью, а другое грехомъ. Такъ точно знатокъ монеть отличаеть съ перваго взгляда настоящую отъ фальшивой, врачь опредъляеть причины телеснаго страданія, опытный физіогномисть (Kaifu) отличаеть по незамѣтнымъ признакамъ одного человъка отъ другаго, — вещи, которыя профанамъ кажутся загадочными. - Человъкъ по своимъ душевнымъ качествамъ способенъ достигнуть высочайшей степени добродътели, и человъкъ, достигнувшій ея, будеть праведникомъ. Невъжественная толпа говоритъ, что нътъ совершенно безгрешнаго человека. Такъ было-бъ, если-бъ Богъ, въдающій душу, не поставиль человъку столь высокой цъли. Но какъ есть большіе и меньшіе гръшники, такъ точно есть и различныя степени добродътельныхъ. Строй нравственнаго міра требуеть, чтобы праведники наслаждались въчнымъ блаженствомъ, а гръшники подверглись въчному наказанію. Награда и наказаніе, конечно, посылаются Вогомъ и въ этомъ светъ, но полное возмездіе последуетъ въ загробной жизни. Если всевозможныя бъдствія и страданія поражають самаго совершеннаго человъка, то это не должно вовлекать насъ въ сомнение относительно правосуднаго божескаго управленія міромъ. Эти б'вдствія и страданія служать не только для укръпленія добродътели, но и для того, чтобы представить людямь идеаль геролской върности добродътели. Конечно, въ этомъ случав такой праведникъ получить тъмъ большую награду въ загробной жизни. Причиною страданій, претерпъваемыхъ даже невинвыми дътьми.

также бываеть то, чтобы дѣти имѣли заслугу и, слѣдовательно, большее блаженство въ загробной жизни і). Но будеть неразумно допустить, чтобы невинные должны были своими страданіями искупить грѣхъ. содѣянный до ихъ рожденія, наслѣдственный грѣхъ²).

Если загробная жизнь уравниваеть здёшнія рёзкія противоръчія, то смерть не можетъ считаться концомъ, а должна составлять только переходъ. Смерть лишь на время разлучаеть душу съ тёломъ. Душа еще въ теченіе нёкотораго времени витаетъ вокругъ твла и испытываетъ скорбь при разлукъ съ нимъ, точно такъ, какъ и всякій скорбитъ о разрушеніи своего дома. Эта скорбь на языкъ талиудическихъ мудрецовъ называется предсмертнымъ страданіемъ (Chibut ha-Keber). Тогда чистыя души праведниковъ возлетають къ мъсту блаженства, оскверненныя же души, напротивъ, странствуютъ по вселенной, не зная покоя 3). Дальнъйшимъ воздаяніемъ праведникамъ и покаявшимся грѣшникамъ будеть воскресеніе изъ мертвыхъ. Саадія представляль себъ это воскресеніе совершенно согласно съ талмудическими воззрѣніями и народною вѣрою, утверждавшими, что души, разлученныя смертью съ теломъ, снова соединятся съ нимъ. Онъ старался только опровергнуть возражение: какимъ образомъ частицы тъла, перешедшія въ стихійный міръ, снова встрътятся, соединятся и преобразятся или превратятся въ жилище для души. Воскресеніе изъ мертвыхъ, по его митнію, тъсно связано со временемъ мессіанскаго освобожденія и непосредственно следуеть за нимъ. Это блаженное и полное милости царство наступить на земль. Поэтому оно будеть имъть земной характеръ, не будеть ни совершенно, ни въчно. Даже порочная жизнь, хотя и въ ограниченной степени. будеть возможна въ мессіанское время, потому что высшее знаніе, которымъ проникнутся всв участники сказаннаго времени, не будетъ въ состояни превозмочь гръхи и заблужденія. Смерть также

<sup>1)</sup> Тамъ же, V, 3.

<sup>2)</sup> Tamb me, VI, 7.

<sup>3)</sup> Тамъ же, VI, 6.

не преодолжется въ это время, и только жизнь будетъ гораздо продолжительнъе 1). Саадія ожидаль пришествія Мессіи еще въ свое время; онъ опредвляль его въ нарочно написанномъ съ этою цълью сочинении (Sefer ha-Galuj) и, кажется, относиль его къ 964 году<sup>2</sup>). Въ мессіанскомъ времени примутъ участіе и прочіе народы, въ той мітрь, которая будеть соотвётствовать ихъ отношеніямь къ израильскому народу. -- Но высочайшее блаженство наступить лишь въ будущемъ свътъ (Olam ha-ha). Тамъ совершится уравненіе всіхъ противорічій. Праведные и благочестивые перейдуть съ земли въ энирное пространство, называнное въ св. Писаніи небомъ; умершіе безъ раскаянія поступять въ другое пространство, дабы нести адское наказаніе соотв'яственно степени своихъ прегръщеній 3). Саадія представиль въ фантастическихъ краскахъ жилище блаженныхъ и страшный судъ; это самая слабая часть его системы.

Вообще Саадіи не удалось рѣшить свою задачу — примирить еврейство съ философскимъ мышленіемъ. Рѣшеніе это и не могло удасться ему, потому что сущность обѣихъ противоположностей, которыя онъ хотѣль изслѣдовать. была ему извѣстна только поверхностно и съ одной лишь стороны. Кромѣ того, исходною точкою служать ему всюду предположенія. Содержаніе св. Писанія и преданіе Талмуда составляють для него непреложныя истины, которыя онъ старается уяснить скорѣе многоразличными, чѣмъ вѣскими доводами. Система его доказательствъ нисколько неубѣдительна. Поэтому его религіозная система оказывается во всѣхъ от-

<sup>1)</sup> Отделы VII и VIII въ Етипот всецено посвящены этой теме.

<sup>2)</sup> Сравн. Іввиг Авраама бенъ-Хія, еd. Filipowski, введеніе, стр. ІХ и слід. Установленное Саадіей вычисленіе мессіанскаго года даеть (по основательному мивнію бенъ-Іемяни, комментатора Emunot VIII, 1) 964 годъ. Не могу понять, откуда Dr. Гейгеръ (въ своемъ Moses b. Maimon, стр. 69) взяль 988 годъ. Во всякомъ случать, это ошибка: ибо Іефетъ, написавшій въ 988 г. свой комментарій къ ки. Даніпла, уже замічаетъ, что опреділенное Саадіей мессіанское время миновало (Pinsker, прилож., стр. 61). Д-ръ Фюрстъ (въ своемъ переводів Етипот, стр. 425) беретъ неправильную исходную точку и потому опреділяетъ 1123 годъ.

<sup>3)</sup> Emunot, отдель IX.

ношеніяхъ неэрълою. Кром'в того, Саадія бываль неръдко принужденъ насиловать буквальный смыслъ стиховъ св. Писанія и придавать имъ такое значеніе, которое быть-можеть имћло силу доказательства въ его время, но совершенно противоръчить правильному пониманію св. Писанія. Тэмъ не менъе Саадія превосходить своихъ современниковъ, каранискихъ и мусульманскихъ религіоныхъ философовъ, яснымъ сознаніемъ того, что аллегорическое истолкованіе -нолжно имъть извъстныя границы и подчиняться опредъленнымъ правиламъ. Поэтому онъ установилъ правило, что стихи св. Писанія должно вообще понимать въ ихъ натуральномъ буквальномъ смыслъ и простъйшемъ значеніи, т. е. такъ, чтобы они не противоръчили осязательному факту, разуму, другъ другу или, наконецъ, преданію. Только за исключеніемъ этихъ четырехъ случаевъ является необходимость давать иное значение слову или стиху. Но если допустить всюду аллегорическое или метафорическое истолкованіе, то законоположенія, историческіе факты, чудеса, все будеть перетолковано иначе и лишится почвы 1). — Но какіе-бы недостатки не представляла религіозная философія Саадіи, она имъла однако громадное значеніе для последующихъ временъ. Уже одно то обстоятельство, что гаонъ допустилъ мышленіе, разумъ, философское міровоззрініе, что онъ старался разумно сочетать св. Писаніе и Преданіе, законоположеніе и агаду, дало толчекъ слепой вере. Его примеру следовали многіе изъ бывшихъ послѣ него гаоновъ и преставителей еврейства, и философское объяснение св. Писанія и агады (раціонализмъ) сдълалось преобладающимъ и даже наконецъ вошло въ моду въ вавилонскихъ школахъ, въ Африкъ и въ Испаніи. Данный Саадіей толчекъ, передаваясь отъ одного промежуточнаго члена къ другому, чувствуется еще въ настоящее время. Мусульманскіе ученые также изучали его «Ученіе о въръ» чи высоко его цънили <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Тамъ же, VIII, 1.

<sup>2)</sup> Магометь Ибнъ-Исхакъ въ Fihrist al-Ulum въ Chréstomatie arabe de Sacy; сравн. Zeitschrift d. deutsch-morgenl. Gesellschaft, 1859 г., стр. 576.

Саадія, развивая мысли, долженствовавшія служить св'вточами для будушихъ временъ, все еще былъ отлученъ и не имель иного круга деятельности, кроме авторскаго. Но обстоятельства между твиъ измвнились. Вивсто жестокаго и корыстолюбиваго калифа Кагира, лишившаго Саадію сана, вступиль на престоль правосудный Алради. Визирь Абу Ибнь-Иза, благоволившій къ Саадіи, снова пріобрѣль вліяніе. Гаонъ Когенъ-Цедекъ, дъйствовавшій сообща съ экзилархомъ, умеръ (936), а преемникъ его, Цемахъ бенъ-Кафнаи, былъ миролюбивый человъкъ. Такимъ образомъ на сторонъ Давида остался Ааронъ Ибнъ-Саргаду. Народъ же болѣе и болѣе принималъ сторону Саадіи. Вслѣдствіе этого, одна изъ партій, участвовавшихъ въ одномъ важномъ процессѣ, предложила въ третейскіе судьи отлученнаго и сверженнаго гаона, между тъмъ какъ противная сторона избрала экзиларха. Это до такой степени взовсило Давида, что онъ при-казалъ избить человъка, выбравшаго Саадію въ третейскіе судьи. Этоть поступокъ возбудиль тымь большее волненіе, судьи. Этотъ поступокъ возоудилъ тъмъ оольшее воднене, что прибитый не принадлежалъ къ юрисдикціи экзиларха и нотому имълъ право выбирать въ судьи любаго человъка, не требуя согласія отъ экзиларха. Поэтому важнѣйшія лица собрались для совъщанія о средствахъ прекратить раздоръ между экзилархомъ и гаономъ. Посредники отправились къ самому вліятельному человъку въ Багдадъ, къ Кассеру бенъ-Аарону, тестю Ибнъ-Саргаду, и въ горячихъ словахъ объяснили ему, что раздоръ уже перешелъ всякія границы, раздълиль общины на двъ враждебныя стороны и можеть вести къ самымъ дурнымъ послъдствіямъ. Кассеръ сговорился съ ними касательно возстановленія мира и поб'єдиль враждебное расположеніе своего зятя къ Саадіи. Зат'ємь посредники отправились къ Давиду и увъщавали его до тъхъ поръ, пока онъ не склонился на ихъ слова. Кассеръ, увърившись въ готовности экзиларха къ примиренію, постарался склонить къ тому-же и Саадію, который, безъ сомнѣнія, не ока-заль при этомъ никакого сопротивленія. Вся багдадская об-щина участвовала въ этомъ заключеніи мира. Одна часть

ея сопровождала Давида, другая Саадію, пока они не сошлись въ назначенной для того комнать. Враги обнялись, понъловались и прекратили съ этой минуты взаимныя неудовольствія 1). Примиреніе было такъ искренно, что экзилархъ удерживалъ Саадію нъсколько дней въ своемъ домъ и потомъ торжественно облекъ его въ прежній санъ. Антигаонъ Іосифъ бенъ-Сатія былъ лишенъ должности, но удержалъ получаемое имъ содержаніе.

Саадія придаль новой блескь сурской академін, которая затьмила пумбадитскую, гдв последовательно были гаонами Цемахъ бенъ-Кафнаи (936-938) и Ханина бенъ-Гегудаи (938-943), впрочемъ ничемъ другимъ неизвестные. Туземныя и иностранныя общины снова стали присылать запросы въ Суру, и Саадія неутомимо отвічаль на нихъ, хотя его здоровье было потрясено непріятностями и оскорбленіями, и хотя онъ страдаль неизлечимою бользнью. Его отвъты многочисленны и, въроятно, написаны имъ въ послъдній годъ гаонства; многіе изъ нихъ существуютъ еще теперь и написаны отчасти на еврейскомъ языкъ, преимущественно-же на арабскомъ. Величіе своей души Саадія доказалъ своими отношеніями къ семейству экзиларха Давида. По смерти Лавида (940), Саадія содъйствоваль возведенію его сына (Іегуды) въ званіе экзиларха, но сынъ умеръ чрезъ семь мівсяцевъ. Послъ него остался двънадцатилътній сынъ, котораго Саадія назначиль ому преемникомъ. Онъ взяль къ себъ въ домъ внука своего прежняго заклятаго врага, обучалъ его и заступаль ему місто отца. Между тімь родственникь въ боковой линін, членъ Бене-Гаимана, жившій въ Низибись, должень быль править должностью. Но едва онъ быль назначенъ, какъ вступилъ въ споръ съ мусульманиномъ; свидътели показали, что онъ хулилъ Магомета, почему и былъ умерщвленъ<sup>2</sup>). Когда воспитанный Саадіей послёдній потомокъ экзилархова дома достигь совершеннолътія и быль

<sup>1)</sup> Адаръ = 27 Февраля 937, по Натану Бабли въ Іохасинъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Натанъ Бабли.

облечевъ наслъдственнымъ званіемъ, тогда и противъ него разразился мусульманскій фанатизмъ. Вельможи и народъ, ненавидя самую тэнь княжеской власти у евреевъ, рэшили убить новаго экзиларха въ то время, когда онъ ахалъ въ государственномъ экипажъ. Калифъ тщетно хотълъ предупредить убійство. Последній экзилархь быль умерщвлень, и тогда представители еврейства, желая отклонить фанатическую ненависть, ръшили упразднить званіе экзиларха 1). Такъ угасъ экизархатъ, существовавшій семь въковъ и служившій нѣсколько времени главою и представителемъ нѣкоторой политической самостоятельности еврейства. Какъ угасъ патріаршій санъ вслідствіе религіозной нетерпимости христіанскихъ императоровъ, такъ точно погибъ и экзилархатъ отъ магометанскаго фанатизма. Единство юдаизма имъло своими представителями только объ академіи, но и тъ клонились къ упадку.

Со смертію Саадіи (942) угасъ и последній лучь вечерней славы сурской академіи. Хотя у Саадіи быль сынь Досса, получившій талмудическое и философское образованіе и нанисавшій нъсколько сочиненій, однако онъ не быль избранъ въ преемники своему отпу; главою академіи сділался сверженный нъкогда Іосифъ бенъ-Сатія. Но послъдній не могь дать ей первенства надъ пумбадитскою академіей, которая снова возвысилась, избравши своею главою Аарона Ибнъ-Саргаду, прежняго противника Саадіи. Ибнъ-Саргаду не прошель всей академической лъствицы и не состояль членомъ коллегін, но быль богатынь купцень въ Багдадь. Но именно по своему богатству, а также познаніямъ и энергической дъятельности, онъ былъ предпочтенъ имъвшему болъе правъ кандидату Амраму бенъ-Месви <sup>9</sup>) и правилъ должностью почти восемнадцать льть (943-60). Онь получиль философское образованіе и написаль философское сочиненіе и комментарій къ Пятикнижію 3). Ибнъ-Саргаду, подобно Когенъ-Це-

<sup>1)</sup> Сравн. Замвч. 12, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланіе Шериры.

<sup>3)</sup> Munk, Guide des égarés, I, 462. — Chaluz, II, 61.

деку, старался возвысить пумбадитскую академію въ ущербъ сурской и сдълать ее центромъ. Ааронъ Ибнъ-Саргаду получалъ запросы изъ-за границы 1), вслъдствіе чего сурская академія болье и болье отодвигалась на задній планъ, оскудъвала, не получала ни доходовъ, ни подарковъ, и потому не могла привлечь новыхъ учениковъ, которые предпочитали обращаться къ болье богатой пумбадитской академіи. Это оскудъніе и упадокъ академіи побудили ея главу, Іосифа бенъ-Сатію, покинуть ее и переселиться въ Бассору<sup>2</sup>) (848). Основанная Рабомъ школа была закрыта послъ семи-въковаго существованія. Сурцы, кажется, не могли перенесть гибели древней академіи и употребляли всв средства возстановить ее. Было оправленно за границу четыре молодыхъ человъка, съ цълью заинтересовать богатыя общины и побудить ихъ давать средства для дальнёйшаго существованія академіи. Но посланные не могли достигнуть своей цізли, какъ будто сама судьба воспротивилась тому. Посланные были захвачены въ плънъ у береговъ Италіи (близь Бари) мавританско-испанскимъ адмираломъ Ибнъ-Румахисомъ и проданы, одинъ въ Египетъ, другой въ Африку, третій въ Кордову, а четвертый въроятно въ Нарбонну (948) <sup>в</sup>). Такимъ образомъ, эти четыре знатока Талмуда, виъсто помощи сурской академіи, невольно содъйствовали паденію гаоната. Экземпляры Талмуда, вывезенные ими изъ Суры, остались неприкосновенными и впоследствии времени были перенесены въ Испанію. Вавилонія, бывшая столь долго центромъ еврейства, должна была уступить свое главенство иной странъ.

Караимы воспользовались паденіемъ вавилонской академіи и наступившимъ вслѣдствіе того застоемъ, чтобы найти между раввинистами приверженцевъ къ своему вѣроисповѣданію, и дѣйствовали при этомъ съ такою ревностью, какъ будто хотъли нанесть раввинизму смертный ударъ. Пока

<sup>1)</sup> Сравн. Раши Pardes, стр. 26 с. и след.

<sup>2)</sup> Посланіе Шериры.

<sup>3)</sup> Сравн. Замѣч. 21, II.

жиль могучій поборникь Саадія, до тёхъ поръ они не отваживались вступать въ область его двятельности. Но по смерти его, караимы, зная, что болье не встрытять столь сильнаго противника, сочли свое дѣло выиграннымъ. Престарѣлый Соломонъ бенъ-Іерухамъ, съ іерусалимскимъ Талмудомъ въ рукъ, поспъщиль изъ Палестины въ Вавилонію, дабы осязательно доказать почитателямъ Саадіи, что последній, защищая талмудистовъ, извратилъ факты (раньше 957) 1). Онъ полагалъ привлечь этимъ раввинистовъ къ караимству. -- Болъе страстнымъ, искуснымъ и ревностнымъ ловцемъ былъ молодой іерусалимскій караимъ Абулсари Сагалъ бенъ-Мацліахъ Когенъ, одинъ изъ числа благочестивыхъ караимскихъ аскетовъ (см. стр. 270). Абулсари Сагалъ отлично владелъ арабскимъ и еврейскимъ языкомъ и писалъ по-еврейски такимъ искуснымъ слогомъ, какъ ни одинъ изъ его современниковъ. Онъ написалъ еврейскую грамматику, комментаріи къ нѣкоторымъ книгамъ св. Писанія, а также руководство къ ученію о религіозныхъ обязанностяхъ, подъ заглавіемъ «Мицвотъ» (раньше 958)<sup>2</sup>). Однако труды этого караимскаго писателя въ области грамматики и экзегетики не имъютъ вообще никакого значенія; караимамъ было суждено не идти далье начала, а тымь болье Сагалу, потому что надъ нимь владычествоваль мрачный аскетизмь и не дозволяль ему уклоняться отъ буквы. Тъмъ не менъе его единовърцы считали его великимъ учителемъ. Сагалъ писалъ также противъ Саадін, нападавшаго на караимство; караимы считали за особенную честь заслужить шпоры въ борьбъ съ этимъ великимъ человъкомъ 3).

<sup>1)</sup> Пинскеръ Прилож., стр. 14. Дата опредёляется свёдёніемъ, поміщеннымъ Соломономъ въ комментаріи къ Псалтири, который написанъ 954—57 г.

<sup>2)</sup> Сравн. Eschool № 167. Munk, Notice sur Aboulwalid и каталогъ въ Orach Zadikim, стр. 24b. Дата опредъляется твиъ, что Іаковъ Тамани (ум. 958) цитуетъ его сочиненія; Пинскеръ, Прилож. IX, стр. 87.

<sup>3)</sup> Сагалъ въ своемъ посланіи къ Іакову (у Пинскера, Прилож. стр. 37) говоритъ, что съ Саадіей полемизировали, кромъ Соломона бенъ-Іерухама, Іефета и Гассана бенъ-Машіаха, еще Абдулъ Таінбъ Алгибли и Али бенъ-Гуссаннъ.

Полемическія бесёды Сагала, кажется, происходили въ Вагдадъ. Сагалъ побуждалъ народъ отказаться отъ преданія и отъ повиновенія объимъ академіямъ, «которыя суть ничто иное, какъ двъ женщины, о которыхъ пророкъ Захарія сказалъ, что онъ несли гръхи и ссыпали ихъ въ Вавилоніи»<sup>1</sup>). Сагаль заклиналь слушателей ихъ спасеніемь отказаться отъ дозволяемаго имъ раввинистическими учителями. Они не должны болве хранить масло въ верблюжьихъ бурдюкахъ. покупать печенье у магометанъ и христіанъ, прикасаться къ лицамъ и предметамъ, нечистымъ по смыслу левитскихъ законовъ, выходить изъ жилища по субботамъ, черпать воды и многое тому подобное. Все это, по слову Библіи, подлежить строгому наказанію, и нарушителямь этихь запрещеній угрожають жесточайшія адскія муки<sup>2</sup>). До такихъ-то мелочностей дошло караимство. Нападенія Сагала на раввинистовъ и на ихъ исповъданіе были такъ грубы и оскорбительны, что не могли остаться безъ возраженія. Одинъ вліятельный раввинисть принудиль его молчать, прибъгнувъ для этого, кажется, къ светской власти 3). Съ духовнымъ же оружіемъ выступиль противь него ученикъ Саадів, Іаковъ бенъ-Самуиль, раздраженный преимуществено ругательствами, которыми Сагалъ и другіе караимы осыпали Саадію. Онъ на улицахъ и площадяхъ держалъ ръчи противъ караимства и Сагала 1). Однако объ этомъ Іаковъ неизвъстно ничего болье, кроив того, что онъ вель вышесказанную полемику, употребляя для сего неуклюжіе еврейскіе стихи. Въ настоящее время нельзя определить, было ли содержание его сочинений лучше ихъ формы; караимы дали ему насмъщливое прозваніе «Искаженный», такъ какъ въ своей полемикъ они вообще никогда не соблюдали надлежащихъ границъ.

Сагалъ не замедлилъ отвъчать. Онъ написалъ прекраснымъ еврейскимъ языкомъ пылкое послание къ Іакову, въ кото-

<sup>1)</sup> Посланіе Сагала въ Іакову, стр. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ, же стр. 29, 30 и 31.

в) Видно изъ посланія, стр. 25 внизу.

<sup>4)</sup> Тамъ же.

ромъ продолжалъ свои нападенія, и представилъ столь върную картину современнаго ему караимства и раввинизма, что ни то, ни другое не могли пожаловаться на умолчаніе о какой либо свътлой или темной ихъ сторонъ. Упрекнувъ Іакова въ неправильной еврейской ореографіи, а раввинистовъ въ уклоненіи отъ еврейства, Сагалъ говорить: «Я пришелъ изъ Герусалима, чтобы предостеречь народъ и преподать назиданіе богобоязненнымъ. О, если-бъ я имъль силы странствовать изъ одного города въ другой, чтобы пробудить народъ Божій. Ты думаеть, что я пришель ради корысти, подобно другимъ, дерущимъ съ живаго и съ мертваго. Я пришель во имя Бога, дабы обратить духъ и мысли народа къ истинному благочестію, дабы предостеречь народъ не основываться на человъческихъ измышленіяхъ и не внимать розсказнямъ объихъ блудницъ (гаонскія академіи). Я не могъ иначе поступить, ибо до глубины души быль возмущень твиъ, что моихъ братьевъ и единоплеменниковъ отдаляютъ отъ Вога, заставляють идти дурными путями, налагають тяжкое иго на невъжественный народъ, угнетають и обдирають его, владычествують посредствомь отлученія и преслівдованія, прибъгають къ помощи свътской власти магометань, принуждають бъдняковь брать деньги за проценты, дабы наполнить свои карманы и подкупать должностнымъ лицъ, которыя ихъ поддерживають! Они упитывають себя, а не руководять общинами и не назидають ихъ въ истинномъ смыслѣ заповѣдей Божіихъ. Спративающаго ихъ: «откуда взялось то или другое?» они ненавидять и стараются ему повредить. Не смёю молчать, видя, что руководители Вожінхъ общинъ, называющіе себя синедріонистами, транезують безь зазрвнія соввсти съ не-евреями. Могу-ли молчать, узнавши, что нъкоторые изъ моего народа придерживаются идолопоклонническихъ обычаевъ, садятся на могилы, проводять время около покойниковь и набожно взывають къ Р. Іосифу, Галилеянину: «О, испъли меня, даруй мнъ ребенка!» Они посъщають могилы усопшихъ благочестивыхъ людей, зажигають тамъ свічи, воскуряють онміамъ и дають

обѣты, дабы исцѣлиться отъ болѣзни. Какъ могу я удержаться, видя, что многіе израильтяне ходять по субботамъ въ синагогу, мужчины съ четками, женщины въ нарядахъ, и превращають святой день въ будни! Какъ могу я нерадѣть о спасеніи души моихъ высокопоставленныхъ единовѣрцевъ, видя что они покупаютъ у не-евреевъ и безбоязнено потребляютъ печенье и соленье! Могу-ли я быть спокойнымъ, когда многіе ѣдятъ мясо, надутое не-еврейскимъ мясникомъ и рѣзанное тѣмъ-же ножемъ, которымъ рѣзалось воспрещенное и слѣдовательно нечистое мясо, особенно мясо годныхъ для жертвы животныхъ, употребленіе коего вообще запрещено израильтянамъ во дни разсѣянія и при неимѣніи храма и жергвенныхъ воскуреній. О, отчего я не имѣю силы побывать во всѣхъ странахъ, взывать, предостерегать и увѣщавать именемъ Божіимъ, дабы они оставили свои злые пути!»

«Если кто возразить мнъ», продолжаетъ Сагалъ, «что наши братья, раввинисты, на святой горъ Кармилъ, далеки отъ подобныхъ действій, что многіе изъ нихъ воздерживаются отъ мяса, не покупаютъ никакой пищи у не-евреевъ. не прикасаются къ трупамъ, избъгаютъ того, что по левитскимъ законамъ считается оскверняющимъ, не вступаютъ въ браки съ племянницами и сводными сестрами, вообще въ браки въ запрещенныхъ караимствомъ степеняхъ родства, празднуютъ двояко праздники — по луннымъ мъсяцамъ (какъ караины) и по раввинистическому преданію, и многіе отметають календарь раввинистовъ. Но знай, что все это совершилось единствено по милости Божіей, ибо караимамъ удалось передать имъ свои убъжденія и внушить, что долгъ израильтянина изслъдовать св. Писаніе, а не держаться преданія. Вообще въ религіи само-личное мышленіе есть долгь, а въра въ авторитеты — гръхъ. Поэтому никто не можетъ оправдываться тъмъ, что унаслъдовалъ отъ своихъ отцевъ или учителей религію въ ея настоящей формъ, но обязанъ испытать ихъ ученіе и отбросить его, если оно противоръчить словамь св. Писанія. «И нынъ, домъ Израилевъ!» восклицаетъ Сагалъ: «сжалься надъ своею душею и избери добрый путь! Но не возражай, что караимскіе учители несогласны въ своихъ воззрѣніяхъ на религіозныя обязанности, и что сомнѣваешься, на которой сторонѣ истина. Знай-же, что караимы не признаютъ авторитетовъ, а побуждаютъ къ изслѣдованію. Но что дѣлать незнающему, который не въ состояніи изслѣдовать самъ св. Писаніе? спросишь ты. Такой, конечно, долженъ принимать на вѣру результаты, полученные изслѣдователями и толкователями Библіи, и согласно имъ дѣйствовать».

Затвиъ Сагалъ снова обращается къ противнику, Іакову бенъ-Самуилу, и продолжаетъ: «Лучше-ли ты своего учителя Саадіи? Вель-ли онъ пренія съ караимами? Они часто вызывали его на диспутъ, но онъ постоянно уклонялся отъ нихъ и сходился только съ теми караимами, которые были ему любы. Караимы не могли также встрътиться съ нимъ въ субботу по причинъ зажженнаго огня въ домъ. такъ какъ имъ запрещено входить въ такой домъ. Одинъ лишь Гассанъ бенъ-Мешіахъ отважился разъ встрътиться сь Саадіей, но последній воскликнуль: «что общаго у насъ съ тобою?» Если ты, Іаковъ, хочешь, чтобы мы встретились въ синагогъ для преній, то не нарушай субботы зажженіемъ свъчъ; но я знаю, что вы сдълали изъ этого средоствніе между вами и нами». Въ заключение Сагалъ предсказываетъ: «Господь, по слову пророка, свергнетъ иго двухъ женъ, т. е. двухъ академій: сурской и анбарской (пумбадитской); тогда наступить примиреніе и братство всёхъ сыновъ Израиля, и плодомъ этого будетъ время Мессіи»<sup>1</sup>).

Съ тѣмъ-же Іаковомъ бенъ-Самуиломъ полемизировалъ другой плодовитый караимскій писатель изъ Бассоры, Іефетъ Ибнъ-Али Галеви (Абу-Али Гассанъ) (процвѣталъ отъ 950 до 990). Грамматикъ, библейскій комментаторъ, законоучитель и авторитетное лицо у караимовъ, которые причисляли его къ своимъ «великимъ учителямъ», Іефетъ былъ однако не-

<sup>1)</sup> Весьма интересное посланіе, имъющееся въ рукописи во многихъ библіотекахъ и обнародованное въ первый разъ Пинскеромъ въ своемъ Likute Kadmonijot.

эначительнымъ писателемъ. Онъ раздёляль заблуждение своихъ единовърцевъ, вдавался въ подробности и многословіе и, подобно имъ, держался поверхностныхъ взглядовъ и буквы. Недостатовъ талиудической діалективи жестоко отзывался на караимскихъ писателяхъ и превратилъ ихъ въ недомыслящихъ и скучныхъ болтуновъ. Риомованныя полемическія произведенія Іефета противъ Саадіева ученика также отличаются поверхностностью и отсутствіемъ вкуса и никогда не достигають прекраснаго еврейскаго стиля, которымь обладаль его современникъ и другъ Сагалъ 1). Оба — Сагалъ и Іефетъ, распространяя чрезмёрно запрещеніе на брачные союзы въ родственныхъ степеняхъ, твердо стояли противъ воззрѣнія своего, старшаго по лътамъ, современника Іосифа Роега (Албассира, см. стр. 292). Въ это время караимы еще глубже окунулись въ буквоъдство, скрупулезную религіозность и тупомысліе. Соломонъ бенъ-Іерухамъ, писавшій до глубокой старости (по крайней мѣрѣ до 957), сочинившій комментарій къ Пятикнижію и гагіографамъ и еще многіе другіе, оставшіеся неизвістными, трактаты, быль заклятымь врагомъ философскаго изслъдованія. Въ своемъ комментаріи къ псалмамъ онъ горько жалуется на то, что евреи занимаются еретическими сочиненіями, и проклинаеть ихъ авторовъ и учителей. Горе тому, восклицаеть онъ, кто бросаеть божественныя книги и ищетъ другихъ! Горе тому, кто убиваетъ свое время чуждыми науками и отворачивается отъ непреложной божественной истины! Философская мудрость суетна и ничтожна; нътъ между ними двоихъ, которые имъли-бы одинаковое метніе объ одномъ и томъ-же пунктъ. Они выставляють основанія, прямо противорівчащія ворів. «Ніжоторые занимаются арабскою литературою, тогда какъ уста ихъ не должны-бы уклоняться отъ Божія ученія». Соломонъ хвалитъ одного человъка, который хвастался тъмъ,

<sup>1)</sup> Объ Ісфетъ сравн. Bargès Rabbi Jephet ben Heli Bassorensis Karaitae въ psal. commentarii Praefatio; Munk, Notice sur Aboulwalid, стр. 14; Пинскеръ, Прилож. III, 196, а объ его лътахъ — тамъ же, 186 и слъд.

что никогда не читалъ ни одной не-еврейской книги 1). Какая разница между Саадіей и его караимскимъ противникомъ! Первый дружится съ философіей и заставляеть ее служить еврейству, стараясь тъмъ поднять послъднее до высокихъ мыслей; второй-же обзываетъ философію ересью, не зная ея, и тъмъ самымъ доводитъ еврейство до одеревенълости. Между тъмъ какъ раввинисты вступали въ храмъ философіи, караимы бъжали отъ него, какъ отъ зачумленнаго лома.

Другой караимскій апостоль, Менагемь изъ Гизны (въ Малой Азіи), выступиль съ пропов'єдью въ Египт' и принялся за другаго почитателя Саадіи, съ целью обратить его къ караимству. Менагемъ Гизни пробрадся съ родины въ Александрію, питаясь милостынею, и написаль родъ просительнаго письма къ караимскимъ общинамъ въ Каиръ, исполненное пустыхъ философскихъ выраженій. Получивъ помощь отъ своихъ единовърцевъ, онъ прибылъ въ египетскую столицу и узналъ тамъ, что образованный врачъ, Давидъ бенъ-Мерванъ Алмокамецъ изъ Ирака<sup>2</sup>), занималъ почетное мъсто быть-можеть при дворъ фатимидского калифа. Давидъ Алмокамець совершиль много путешествій, быль знакомъ съ литературою и съ исторіей Востока и написаль подробное сочинение о магометанскихъ, самаритянскихъ и караимскихъ сектахъ, а также философское сочинение въ схоластическомъ (мутазилитскомъ) духѣ объ единствѣ Божіемъ в). Онъ, кажется, быль сперва магометаниномь, а потомь слушателемь Саадіи,

<sup>1)</sup> Тамъ же у Пинкскера, стр. 66, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У него же, стр. 133 и слѣд.

<sup>3)</sup> О Давидѣ Алмокамецѣ и о посланіи сравн. Пинскера, Прилож., стр. 17 и слѣд. О философскихъ отрывкахъ Алмокамеца см. Луццато въ Pollak's Halichot Kedem, стр. 69; Orient. Literaturbl., 1847, соl. 618 и слѣд., 631 и слѣд., 642 и слѣд. Если-бъ можно было допустить, что Давидъ, называемый Аликари и Бабли, былъ родомъ изъ Куфы, которая по-сирійски называется 'Акиla (צקדע) то прозваніе его выговаривалось бы по-арабски также Алакули, и онъ былъ бы тождественъ съ философомъ Акули или Ибнъ-Алакули, о коемъ упоминается въ напечатанномъ Мункомъ отрывкѣ (Guide des égarés, I, 462). Въ такомъ случаѣ, изъ Акули могло образоваться ошнбочное

и въ теченіе нѣкотораго времени колебался между талмудическимъ еврействомъ и караимствомъ. Поэтому-то Менагемъ Гизни могъ надѣяться привлечь его окончательно на сторону караимовъ, изложивши ему караимскія законоположенія. Прибывши въ Каиръ, онъ отправилъ къ Давиду нѣсколько посланій, отчасти философскаго содержанія, отчасти трактовавшихъ объ обрядахъ закалыванія скота. Прозаическія и риемованныя посланія Менагема могутъ служить образцомъ безсодержательнаго многословія и отвратительной кудреватости слога.

Караимы, усиливаясь доставить своей религіи побъду, распространялись все болье и болье въ половинь десятаго въка, проникли также въ Испанію и достигли нъкотораго преобладанія въ Африкъ и Азіи. Египетскіе раввинисты, какъ извъстно 1), заимствовали многое отъ караимовъ. Въ то время наибольшимъ вліяніемъ пользовался караинъ Ааронъ бенъ-Моисей бенъ-Ашеръ 3) изъ Тиверіады (или Моэзіага, какъ назывался тогда этотъ городъ, въроятно, по имени фатимидскаго калифа Моэза). Бенъ-Ашеръ (900-960) былъ грамматикомъ и массоретомъ и писалъ такимъ жесткимъ языкомъ и такими жалкими риемами объ еврейскихъ удареніяхъ и библейской ореографіи, что большая часть его замізчаній совершенно непонятна. Онъ собраль восемьдесять еврейскихъ омонимовъ. Но не эти слабыя произведенія оказали важное вліяніе, а оставіпійся посл'в него экземплярь Библіи. Бенъ-Ашеръ писалъ и исправлялъ его чрезвычайно тщательно и точно по массоретскимъ правиламъ, коими влядёлъ вполнф; за этимъ трудомъ онъ провелъ много лътъ. Караимы и раввинисты признали этотъ экземпляръ образцовымъ и чтили его, какъ святыню. Впоследствии времени съ него списывали въ Герусалимъ и въ Египтъ новые экземпляры. Употребительный нынъ массоретскій прототексть св. Писанія основывается единственно и исключительно на оригиналь-

<sup>1)</sup> Сравн. Замъч. 23, II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) То же Замѣч.

номъ экземплярѣ бенъ-Ашера, ибо раввинисты впослѣдствіи не обращали вниманія на то, что трудъ этотъ принадлежитъ караиму. Напротивъ, Саадія, знавшій еще бенъ-Ашера, не былъ вообще доволенъ его массоретскими твореніями, а скорѣе полемизировалъ съ нимъ и опровергалъ въ одномъ изъ своихъ сочиненій '), которое сдѣлалось добычею времени или было тщательно уничтожено. Еще другой караимъ, Моисей бенъ-Нафтали, возражалъ противъ массоретскихъ результатовъ бенъ-Ашера, конечно, лишь въ неважныхъ пунктахъ 2). Тѣмъ не менѣе текстъ св. Писанія, принятый тиверіадскими массоретами, утвердился и считался неприкосновеннымъ.

Какъ караимы: Сагалъ, Іефетъ и Менагемъ Гизни, старались набрать прозелитовъ нежду раввинистами, такъ точно іерусалимскіе раввинисты высылали пропов'вдниковъ, съ цълью обращать караимовъ къ своему исповъданію. Въ 957 г. Іерусалимцы прибыли на Крымскій полуостровъ, проповъдывали тамъ талмудическое еврейство и обратили въ Сефарадъ (Керчи), Сулхатъ (Эски-Крымъ), Анхатъ и Каффъ (Өеодосіи), двъсти караимскихъ семействъ. Іерусалимскіе посланцы ввели при этомъ случав еврейскіе знаки гласныхъ буквъ, неизвъстные дотолъ таврическимъ общинамъ. Однако новообращенные раввинисты терпъли за свое отпаденіе брань отъ караимовъ, которые начали ихъ избъгать 3). Въ Крымской общинъ караимовъ явился тогда свой собственный ученый, Іаковъ бенъ-Моисей Тамани (изъ Тамани), который имълъ сношенія съ іерусалимскими единовърцами, читаль ихъ сочиненія и самь писаль истолкованіе закона (умеръ въ Чуфутъ-Кале, 958) 1).

.............

<sup>1)</sup> То же Замвч.

<sup>2)</sup> Различія между бенъ-Ашеромъ и бенъ-Нафтали находятся въ Magna biblia rabbinica или Mikraot gedolot, въ концъ гагіографовъ.

<sup>8)</sup> То же Замвч.

<sup>4)</sup> Пинскеръ, Прилож. ІХ, стр. 86 и след.

## ГЛАВА ОДИННАДЦАТАЯ.

(Продолжение).

## Процвътаніе еврейской науки, эпоха Саадіи и Хаздаи; Европа.

Четыре основателя новыхъ талмудическихъ школъ въ Африкъ и Европъ. — Р. Моисей бенъ-Ханохъ и Кордовская община. — Р. Хушіель и Каируанская община. — Дунашъ бенъ-Тамимъ. — Саббатан Донноло и св. Нилъ. — Еврен въ Испаніи; министръ изъ евреевъ, Хаздан Ибнъ-Шапрутъ, его характеръ и дъянія. — Посланіе къ еврейскому хагану Іосифу Хазарскому. — Потрясеніе Русскими Хазарскаго парства. — Менагемъ бенъ-Сарукъ и Дунашъ бенъ-Лабратъ. — Введеніе ново-еврейскаго размъра стиховъ. — Разцвътаніе еврейско-испанской поэзіи. — Кордовская школа. — Р. Ханохъ и Ибнъ-Абнтуръ. — Смерть Хаздан.

(940 - 970).

Азія, послѣ паденія экзилархата и сурской академіи, утратила руковожденіе всѣмъ еврействомъ. Если Пумбадита льстилась во времена Аарона Ибнъ-Саргаду тѣмъ, что была единственною, то это было лишь самообольщеніемъ. Внутренніе раздоры по смерти Ибнъ-Саргаду содѣйствовали къ ея распаденію. Сынъ Когенъ-Цедека, по имени Неемія, уже соперничавшій съ Ибнъ-Саргаду, но не нашедшій себѣ сторонниковъ, объявилъ себя главою академіи (960); но коллегія, руководимая родовитымъ главнымъ судьею Шерирою бенъ-Хананіею, была противъ него. Лишь немногіе члены коллегіи и богатые міряне поддерживали Неемію, но противная сторона отказывалась, въ теченіе всего отправленія имъ должности, признать его главою академіи (960—968) 1).

<sup>1)</sup> Посланіе Шериры, конецъ.

И между темъ какъ две партіи спорили о пумбадитскомъ гаонать и, следовательно, о религіозномъ авторитеть для всего еврейства, четыре сурскихъ плънника (см. стр. 320) основали новыя талмудическія школы въ Египть, Африкъ (Каируанъ), Испаніи и Франціи и тъмъ самымъ отторгнули тамошнія общины отъ гаоната. Эти четыре человъка, разнесшіе по разнымъ пунктамъ зародыши талмудическаго плодотворнаго духа, были: Р. Шемарія, проданный адмираломъ Ибнъ-Румахисомъ въ Александрію, выкупленный еврейскою общиной и прибывшій наконець въ Мисръ (Каиръ); второй быль Р. Хушіель, проданный на африканскіе берега и потомъ прибывшій въ Каируанъ. Третій былъ, въроятно, Натанъ бенъ-Исаакъ Когенъ, Вавилонянинъ, попавшій въ Нарбонну 1). Четвертый, Р. Моисей бенъ-Ханохъ, болье другихъ потерпълъ отъ превратностей- судьбы. Изъ всъхъ четырехъ онъ одинъ былъ женатъ; прекрасная и благочестивая жена, а также малютка сынъ сопровождали его въ путешествии и вивств съ нимъ попали въ плвнъ. Ибнъ-Румахисъ почувствоваль плотское вождельніе кь его жень и вознамьрился ее изнасиловать. Тогда она по-еврейски спросила мужа, воскреснуть ли утонувшіе въ морф, и, получивь утвердительный отвътъ, бросилась въ море и утонула. Р. Моисей бенъ-Ханохъ, въ глубокой скорби и въ невольничьей одеждъ, быль отведень вивств съ сыномь въ Кордову и тамъ выкупленъ еврейскою общиной; но последняя не предчувствовала, что въ его лицъ она пріобръла главенство Испаніи надъ еврействомъ. Ибо Р. Моисей и его соплеменники не обнаружили своихъ глубокихъ талмудическихъ знавій въ техъ общинахъ, въ которыя они попали, дабы не извлекать пользы изъ своей божественной мудрости. Поэтому всв они сперва считались простыми пленниками. Р. Моисей, въ скудной одеждъ, вошелъ въ Кордовскую школу, которою завъдывалъ судья-раввинъ, по имени Натанъ, обладавшій весьма плохимъ талмудическимъ знаніемъ, но считавшійся въ Испа-

<sup>1)</sup> Сравн. Замвч. 21, II.

ніи світочемъ. Монсей усілся въ уголку около двери, въ качествъ невъжественнаго слушателя. Но, замътивъ, что Натанъ объясняетъ, какъ школьникъ, одно место изъ Талмуда, Р. Моисей отважился сдълать скромно нъсколько возраженій, которыя однако обличали въ немъ знатока. Слушатели удивились: только что выкупленный пленникь въ нищенской одеждъ оказался глубокимъ знатокомъ Талмуда. Р. Моисея заставили объяснить вышесказанное место и решить еще другіе вопросы, и онъ, къ глубокому удивленію слушателей, удовлетворилъ эти требованія съ величайшимъ знаніемъ дѣла. Натанъ въ тотъ же день заявилъ тяжущимся сторонамъ: «я не могу быть болье вашимъ судьею и раввиномъ; сей чужеземецъ въ скудной одежде будеть отныпе вашимъ даяномъ!» Ръдкое самоотреченіе! Богатая Кордовская община немедленно избрала Р. Моисея своимъ раввиномъ, щедро его одарила, назначила ему содержание и предоставила въ его распоряжение богатый экипажъ. Адмиралъ Ибнъ-Румахисъ, узнавши объ этомъ, хотълъ вернуть къ себъ своего бывшаго плънника, дабы перепродать его за высшую цъну. Тогда евреи обратились чрезъ еврейскаго государственнаго мужа Хаздай къ правосудному калифу Абдулъ-Рахману III и представили сему послъднему, что они, имъя Р. Моисея, могуть отложиться отъ гаоната въ восточномъ калифатъ. Абдуль-Рахмань, смотръвшій съ неудовольствіемъ на ежегодный вывозъ изъ его владёній значительныхъ сумиъ, которыя поступали въ пользу гаоната и, следовательно, доставались враждебному калифату, весьма обрадовался тому, что въ его собственныхъ владеніяхъ будеть основана школа для изученія Талмуда, и потому побудиль своего адмирала отказаться отъ требованія 1). Такимъ образомъ Кордова сдѣлалась мъстопребываніемъ важной и независимой отъ гаоната школы. Прочіе плінники, также признанные за отличныхъ знатоковъ Талмуда въ Каирской, Каируанской и Нарбонн-

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ въ Sefer ha-Kabbalah, согласно разсказу Самунла ha-Nagid, который слышалъ его отъ Р. Монсея, сына Ханоха.

ской общинахъ, основали, подобно Р. Моисею, важныя талмудическія школы для Египта, фатимидскаго калифата и южной Франціи и невольно отторгнули отъ гаоната общины этихъ странъ 1).

Но, при тогдашнихъ политическихъ и культурно-историческихъ условіяхъ, ни одна страна не была такъ пригодна, какъ Испанія или магометанская (мавританская) Андалузія, сдълаться вмъсто Вавилоніи центромъ и руководительницею всего еврейства. Ибо Египетъ былъ не самостоятельнымъ государствоиъ, а лишь провинцією фатимидскаго калифата, которую присоединила къ послъднему политика еврейскаго ренегата. Кромъ того, Египетъ не представлялъ благопріятной почвы для процвътанія высшей культуры, а быль тэмъ же, чемъ остался теперь и къ чему назначенъ самою природою, — именно, житницею. Основанное въ Африкъ фатимидское государство, насупротивъ Италіи, съ столицею Каируаномъ (впослъдствіи Маадія), представляло, конечно, нъкоторыя главнъйшія условія для развитія еврейства и могло-бы сдълаться главною ареною для еврейской исторіи. Вогатая Каируанская община питала живъйшій интересъ къ изученію Талмуда и къ научному стремленію. Она имъла, еще до прибытія Р. Хушіеля, школу, глава которой пользовался почетнымъ титуломъ «Старшины ученаго собранія» (Resch-Kalla, Rosch)<sup>2</sup>). Какъ она оказала гостепріимство и почетъ изгнанному экзиларху Укбв (см. стр. 282), такъ точно она приняла съ почестями Р. Хушіеля и дала ему титулъ Роша, а также средства къ высшему изученію Талмуда. Р. Хушісль образоваль въ періодъ своей діятельности (950 — 980) двухъ учениковъ, признанныхъ впослъдствіи за авторитеты, именно — своего сына Хананеля и туземца Іакова бенъ-Ниссима Ибнъ-Шашна. Философъ, лейбъ-медикъ и любимецъ двухъ первыхъ калифовъ, Исаакъ Израели (см. стр. 266) посъялъ съмена еврейской науки и

<sup>1)</sup> Тамъ же.

<sup>2)</sup> Видно изъ Раши: Pardes, 21b, Ittur 16d, и Самуила Гамы прибавл. къ Аруху, Orient., 1851 г., col. 358.

ввърилъ ихъ всходъ одному изъ учениковъ, который могъ также доставить этому всходу покровительство двора.

Этотъ ученикъ, Абусагалъ Дунашъ (Адонивъ) бенъ-Тамимъ (род. около 900, ум. 960), представитель еврейской науки въ фатимидскомъ калифатъ, былъ лейбъ-медикомъ третьяго фатимидскаго калифа, Измаила Алмансура Ибнъуль-Каима, и быть-можеть уже его отца. Онъ находился въ такихъ отношеніяхъ съ этимъ калифомъ, покровительствовавшинъ наукъ, что посвятиль ему свое астрономическое сочиненіе 1). Дунашъ бенъ-Тамимъ родился въ Иракъ, но уже въ молодости получилъ образование въ Каируанъ подъ руководствомъ Исаака Израели, у котораго обучался медицинъ, языковъдънію и метафизикъ. Будучи еще двадцатильтнимъ юношей, онъ обладаль здравымъ сужденіемъ и разбираль принесенныя въ Каируанъ сочиненія Саадіи<sup>2</sup>). Дунашъ бенъ-Тамимъ вполнъ владълъ всъми любимыми тогда отраслями науки и написалъ сочиненія о медицинъ, астрономіи и о только-что введенномъ тогда индійскомъ способъ счисленія. Онъ располагаетъ въ следующей постепенности науки, которыми занимались въ его время. Низшую ступень занимаютъ (по его мнѣнію) математика, астрономія и музыка. Выше нихъ стоятъ естествознаніе и медицина, а высшую ступень занимаютъ метафизика, познаніе Бога и духа (духовныхъ существъ)<sup>3</sup>). Развитіе медицины бенъ-Тамимъ прицисываетъ страннымъ образомъ одному еврейскому автору. Онъ утверждаеть, что славный въ средніе въка медицинскій авторитеть, Галенъ, былъ никто иной, какъ еврейскій, свёдущій въ ме-

<sup>3)</sup> Тотъ же комментарій, напечатанный въ S. Sachs Kerem Chemed, VIII, стр. 64.



<sup>1)</sup> Въ своемъ комментаріи въ Sefer Jezirah (руконись во мнотихъ библіотекахъ). Мункъ доказалъ (ср. выше стр. 268, прим. 1), что этотъ комментарій Дунаша бенъ-Тамима, а также рукопись Парижской библіотеки и рукопись Луццато имъютъ только надписи и не принадлежать ни учителю Дунаша, Исааку Израели, ни его младшему современнику, Іакову бенъ-Ниссиму. Результаты Мунка объ этой личности (Notice sur Aboulwalid, стр. 43—60), какъ и всъ его труды, ниъютъ характеръ истины, и я основываюсь на нихъ, за исключеніемъ его мивнія о современности Дунаша съ Элдадомъ га-Дани.

<sup>3)</sup> Комментарій въ Sefer Jezirah, напечатанный въ Orient, 1845 г., col. 563.

дицинъ, патріархъ Гамаліилъ. Эта нельпость основывалась на одномъ жалкомъ произведении, бывшемъ тогда въ ходу и написанномъ по-еврейски и по-арабски 1). Труды Дунаша бенъ-Тамима въ области еврейской науки не очень важны. Онъ написаль оврейскую грамматику, которая не содержить ничего иного, кромъ сравненія формъ еврейскаго языка и арабскаго<sup>2</sup>). Далье, ему же принадлежить объясненіе загадочной книги о созданіи (955—56), ибо онъ нашель неудовлетворительнымъ трудъ Саадіи объ этомъ предметь. Но и комментарій бенъ-Тамима имбеть лишь философскій видь, но не содержить ни одной глубокой мысли. Бенъ-Тамимъ такъ-же мало, какъ и Саадія, постигь своеобразную идею этой системы мірозданія. Арабы такъ высоко ценили Дунаша бенъ-Тамима, что, желая причислить его къ своимъ единовърцамъ, баснословили, будто онъ перешелъ въ магометанство 3); однако достовърно извъстно, что онъ до конца своей жизни быль върень еврейству, вель переписку съ еврейскимъ государственнымъ мужемъ Хаздаи и написалъ для него небольшое астрономическое сочинение объ еврейскомъ праздничномъ календаръ.

Но если Дунашъ бенъ-Тамимъ не былъ свътлою личностью, то могъ дать Каируанской общинъ, а чрезъ нея и далъе, толчекъ къ научному пониманію еврейства. Однако фатимидскій калифатъ не могъ сдълаться почвою для еврейской культуры. Фатимидская династія, созданная фанатизмомъ мечтательнаго миссіонера, который видълъ въ домъ Али воплощеніе божества, и основанная обманутымъ обманщикомъ, который долженствовалъ видъть въ себъ истиннаго имама и мади (бога - жреца), не могла, конечно, терпъть еврейства. Уже одно существованіе иновърцевъ должно было возбуждать глубокое сомнъніе въ богочеловъчествъ мади. Преемники перваго фатимидскаго калифа распространяли, подобно

<sup>1)</sup> Тотъ же комментарій, конецъ, въ Orient.

<sup>2)</sup> Мунка вышеприв. сочин., стр. 56 и слъд.

<sup>3)</sup> Саадін Ибнъ-Данана Responsum въ Сборникъ Shemdah Genuzah Эдельманна, стр. 16.

преемникамъ перваго христіанскаго императора, свою религію посредствомъ меча. Вскорѣ выступилъ на сцену одинъ Фатимидъ, который совершилъ то, чего изъ осторожности не сдѣлали его предшественники, и съ кровожаднымъ фанатизмомъ началъ проповѣдывать ученіе о божественномъ имаматѣ. При такихъ условіяхъ еврейство не могло пробиться къ свѣту; для этого были необходимы болѣе благопріятных обстоятельства.

Христіанско-европейскія страны могли еще менье, чымь Египетъ, съверная Африка и магометанское государство, сдълаться центромъ для еврейства. Тамъ царствовали еще отвратильное варварство и непреодолимая непріязнь къ умственной жизни. Евреи занимали весьма низкую ступень въ общественномъ положеніи, чёмъ и объясняется молчаніе исторіи объ европейско - еврейскихъ общинахъ. Кое гдв въ Италіи попадаются знатоки Талиуда, напр., въ Орасв (Оріа, недалеко отъ Отранто); но они едва выходили за предълы посредственности. Вообще итальянские евреи не достигли высшей степени ни въ одной отрасли; они оставались всегда прилежными и върными учениками иноземныхъ учителей. Поэтому, въ Вавилоніи глумились надъ римскими, т. е. итальянскими мудрецами 1). Даже Саббатаи Донноло, представитель еврейской науки въ эпоху Саадіи, представляется посредственною, если не совствить неважною личностью. Онъ прославился болье своею жизнью, чыть трудами.

Саббатаи Донноло (Δόμνουλος, род. 913, ум. около 970) в изъ Оріи попалъ двънадцатильтнимъ мальчикомъ въ плънъ, въ то время, когда магометане фатимидскаго государства перебрались, подъ предводительствомъ военачальника Джафара Ибнъ-Убаида, чрезъ Сипилійскій проливъ, вторгнулись въ Апулію и Калабрію, разграбили городъ Орію и умертвили или плънили жителей (9 Тамуза = 4 Іюля 925). При этомъ

<sup>1)</sup> Срави. Замвч. 21, II.

<sup>2)</sup> Источники о немъ Melo Chofnaim ed. Geiger, стр. 29 и слъд.; Kerem Chemed, VIII годъ, стр. 98 и слъд., и Amari historia dei Muselmani de Sicilia (Флоренція, 1858), Т. II, стр. 171 и слъд.

погибло десять уважаемыхъ членовъ еврейской общины въ Оріи, а родители и родственники Донноло были отведены въ Палерио и Африку. Самъ онъ былъ выкупленъ въ Трани. Осиротълый и безпомощный, Донноло былъ предоставленъ самому себъ, изучилъ медицину и астрологію, достигъ въ нихъ громкой извъстности 1) и сдъдался лейбъ-медикомъ византійскаго вице-короля (Василика) Евпраксіоса, который именемъ императора управляль Калабріей. Обогатившись отъ врачебной практики, онъ тратилъ свое достояніе на покупку астрологическихъ сочиненій и на путешествія; онъ совершаль последнія съ целію усовершенствоваться въ астрологіи и въ точности узнать, какія планеты и зв'єзды им'єють благопріятное вліяніе и какія неблагопріятное. Въ этихъ путетествіяхъ Донноло доходиль даже до Багдада. Результаты своихъ изследованій онъ изложиль въ сочиненіи (946), которое служило также комментаріемъ къ книгъ о созданіи (Tachkemoni). Судя по уцълъвшимъ отрывкамъ, это сочиненіе не заключало въ себъ мудрости. Но авторъ такъ высоко его цънилъ, что постарался увъковъчить свое имя: «Шаббатаи Донноло изъ Ораса». Съ этою цёлью онъ написалъ прескверный акростихъ на него и заклиналъ переписчиковъ не опускать стихотворнаго начала. Насколько неважнымъ оказывается Донноло въ сравненіи съ своими современниками, Саадіей и другими, настолько онъ превосходить современнаго ему представителя католическаго благочестія, своего земляка Нила, причисленнаго римскою церковью къ лику святыхъ. Отношенія между обоими итальянцами, еврейскимъ врачемъ и астрологомъ и аббатомъ Россанскимъ и Гротта-ферратскимъ, — дають намъ мѣрило для іудейства и христіанства въ Италіи, въ половинъ десятаго въка. Донноло быль съ молодыхъ льть знакомъ съ Ниломъ; быть можеть они оба пострадали одновременно при разграбленіи

<sup>1)</sup> Vita St. Nili junioris въ Acta Sanctorum. Болландистовъ, подъ 26 Сентября, Т. V, стр. 313. "Ερχεται πρός αὐτὸν (Νείλον) Ίουδαῖος τις ὀνόματι Δόμνουλος, δς ἦν αὐτῷ γνῶστος ἐκ νεότητος αὐτοῦ, — διὰ τό εῖναι αὐτὸν σγόδρα φιλομαθή καὶ ἰκανὸν περὶ τὴν ἱατρικὴν ἐπιστήμην. Сравн. тамъ же, стр. 316 и с. 8.

Нижней Италіи. Еврейскій врачь, увидъвь однажды христіанскаго аскета въ бользненномъ состояніи, испугался за его жизнь и дружески предложиль ему лекарство отъ развивавшейся эпилепсіи. Но Ниль отвергнуль предложеніе, замътивъ, что не желаетъ брать лекарство отъ жида, дабы не дать ему повода хвалиться исцелениемъ святаго мужа, который самъ чудесно исцълялъ. Ибо въ такомъ случав простодушные христіане подарять жида своимь дов'вріемь 1). Еврейство стремилось къ свъту, монашество-же къ мраку.-Другой еврей, пришедшій съ Донноло къ Нилу, просиль сего последняго побеседовать съ нимъ о Боге, такъ какъ онъ. еврей, быль расположень въ то время къ подобному разговору. Но Россанскій аббать не пожелаль вести бестду и выразился, что его слова не возымъють никакого дъйствія на ожесточеннаго еврея, онъ же не хочеть писать на водъ или съять въ моръ. Впрочемъ Нилъ предложиль этому еврею и Донноло придти съ книгами закона и пророковъ въ его келью и провесть тамъ въ чтеніи книгъ столько времени, сколько пробыль Моисей на горъ Синайской; тогда онъ, Ниль, будеть съ ними беседовать о слове Божіемь. Донноло и его спутникъ иронически отклонили это предложеніе <sup>а</sup>). — Однако вліяніе Саббатая Донноло было такъ слабо, что прошло почти два стольтія, прежде чьмъ могла явиться въ Италіи сколько нибудь значительная личность. Одно томилетическое сочинение, безъ сомнъния, принадлежащее перу итальянскаго (римскаго) автора, свидътельствуетъ о низкомъ уровнъ образованія итальянскихъ евреевъ и о претерпвиномъ ими угнетеніи. Хотя въ этомъ сочиненіи (подъ заглавіемъ Tana di-be Eliah) пророкъ Илія говорить, увъщаваетъ, проповъдуетъ, однако оно, очевидно, написано въ девятомъ въкъ по разрушени храма. Слогъ его, правда, плавенъ, но утомительно растянуть и многоръчивъ, съ искус-

<sup>1)</sup> Ταμό πε. Μέςτο ότο γιας ήτω: σύ δε (Δόμνουλε), οὐ χάλλως θυνήσθη συμπαίξαι τους τῶν Χριστιάνων ἀχεραίους, εἰ μή ἐν τῷ χαυχᾶσθαι σε τῶν φαρμάχων μεταδοῦναι τῷ Νείλφ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

ственнымъ подражаніемъ древней агадской манеръ, но безъ ея глубокаго содержанія. Великое и малое, высокое и низкое, вее перепутано въ безпорядкъ. Хотя авторъ проповъдническимъ тономъ увъщаваетъ къ смиренію, покаянію, искренности въ словахъ и дълахъ, къ раздаванію милостыни и къ горячей молитев; однако не въдаетъ более высокой цъли, какъ пребывание въ синагогъ и слуппание преподаваемаго ученія, хотя бы слушающій не понималь въ немъ ни одного слова. Проповъдникъ, прикрываясь именемъ Иліи, допускаеть, что не-еврей можеть, подобно израильтянину, сделаться причастнымь духа Божія, и увещаваеть евреевь не обманывать иновърцевъ даже въ пустякахъ, «ибо они также наши братія»; «кто обокрадеть иновърда, будеть поступать съ нимъ лживо и корыстно, прольеть его кровь, тоть не убоится действовать также съ своимъ единоверцемъ». Тъмъ не менъе онъ предостерегаетъ отъ транезованія и сношеній съ не-евреями 1), точно такъ, какъ духовенство на французскихъ соборахъ увъщавало христіанъ къ отчужденію отъ евреевъ. Неизвестный авторъ часто жалуется на чернь, грабящую достояніе евреевъ, и на мученія, претерпъваемыя послъдними отъ своихъ гонителей. Поэтому онъ радуется частымъ вторженіямъ Венгровъ въ западную Европу (христіанскіе современники описывали ихъ, какъ скиновъ, авторъ-же называетъ ихъ Гогомъ и Магогомъ), которые наказываютъ притеснителей Израиля, «какъ это мы видимъ ежедневно»<sup>2</sup>). Въ то-же время другой еврей-

<sup>1)</sup> Tana di-be Eliah rabba с. 8 въ сравнения съ с. 9, 15 (стр. 38 ed. Sadil-kow), с. 28 стр. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> Рапопортъ отлично изследоваль это агадское сочинение и разрешиль кажущияся противоречия (біогр. Натана Роми, Замеч. 43), но ошибся только въ отношени родины. Это быль не Вавилонь, но большой городь Римъ (который у еврейскихъ и по-апостольскихъ церковныхъ писателей называется Вавилонь). Все сочинение это, такъ сказать, проникнуто европейскимъ духомъ, о чемъ сильно напоминаютъ многия места, въ особенности же то обстоятельство, что въ Тапа di-be Eliah годы считаются отъ создания міра. Въ Вавилоніи еврен, какъ извёстно, употребляли Селевкидову эру. Дважды встречающаяся фраза: Судъ Гога и Магога надъ народами уже исполнился (с. 3, стр. 7b; с. 5, стр. 13a), относится, кочечно, къ опустошительнымъ вторженіямъ Венгровъ при немец-

ско-итальянскій сочинитель, прикрываясь также чужимъ именемъ, написалъ родъ исторіи отъ созданія міра до разрушенія римлянами втораго храма; правильнѣе сказать, онъ перевель на еврейскій языкъ древне-арабскую книгу исторіи и сдѣлалъ нѣкоторыя къ ней прибавленія. Авторъ выступаетъ на сцену въ видѣ древняго историка Іосифа, но передѣлываетъ это имя въ Іозиппона і), смѣшиваетъ исторію съ баснословіемъ и переноситъ современное состояніе и имена къ минувшему времени. Однако еврейскій Іозиппонъ ловко владѣлъ языкомъ св. Писанія почти съ древнебиблейскимъ оттѣнкомъ, и въ этомъ заключается его единственная заслуга.

Следовательно, въ десятомъ веке была только одна страна, какъ будто созданная быть для еврейства плодоносною почвой, на которой оно могло разцвёсть и достигнуть высшей степени развитія; эта страна была магометанская Испанія, занимавшая большую часть Пиренейскаго полуострова. Между тъмъ какъ христіанская Европа опять погрузилась въ полное варварство, изъ котораго вывесть ее стремились первые Каролинги, а восточный калифать представляль картину наступающей дряхлости, -- испанскій калифать достигь въ правленіе Омеядовъ такой степени культуры, которая заставляетъ насъ забыть, что событія совершаются въ средніе въка. Въ царствование Абдулъ-Рахмана III (прозваннаго Анъ-Нациромъ), — который приняль въ первый разъ полный титулъ «повелитель правовърных» (эмиръ аль-муменинъ), — Испанія была исключительнымъ средоточіемъ науки и искусства, которыя на всемъ прочемъ земномъ шаръ находились въ пре-

кихъ государяхъ отъ Арнульфа до Оттона I (889—955), при чемъ страдала преимущественно Италія. Хронографъ Perино называетъ Behrpoвъ: gens Hungarorum ferocissima et omni bella crudelior — a Scythis regnis et a paludibus, quas Thanais sua refusione in immensum porrigitur, egressa est (у Пертца Monumenta Germaniae, I, 599). Средніе въка относили Гога и Магога именно къ Скиеін, и Венгры могли быть означаемы этимъ именемъ. — Мив еще неясно отношеніе Т. d. b. Eliah rabba къ Sutta.

<sup>1)</sup> Цунцъ правильно опредълилъ время и отечество еврейского Іозиппона или лже-Іосифа (Gottesdienstl. Vorträge, стр. 150 и слъд.), но ошибся въ доказательствъ происхожденія (сравн. стр. 266, примъч. 1).

зраніи или по крайней мара въ пренебреженіи. Съ этого парствованія начинается классическое время процватанія магометанской культуры, которая потому только могла достигнуть этой степени, что носителями ея были благородные государи, неимавшіе никакихъ предразсудковъ относительно иноварцевъ. Любимцы музъ, павцы и остроумцы почитались въ Испаніи. Удачное стихотвореніе чествовали почти больше, чать побаду, а побада становилась въ свою очередь предметомъ поэтическаго произведенія. Всякій вельможа, отъ калифа до посладняго провинціальнаго эмира, гордился тамъ, что въ числа своихъ друзей ималь ученыхъ и поэтовъ и избавляль ихъ отъ житейскихъ заботъ. Люди науки и поэзіи занимали высшія должности, имъ вварялись важнайшіе государственные интересы.

Испанскіе евреи, благодаря присущей еврейскому племени впечатлительности и возбудительности, не могли ускользнуть отъ вліянія этой умственной атмосферы. Ими также овладіто одушевленіе къ наукамъ и поэзіи, и еврейская Испанія также сділалась «убіжищемъ образованія и духовной діятельности, благоухающимъ садомъ радостной, живой поэзіи, и центромъ серьознаго изслідованія и світлаго мышленія» 1. Испанскіе евреи, подобно музарабамъ (жившимъ среди магометанъ христіанамъ), ознакомились съ языкомъ и литературой первенствующаго народа и нерідко вступали съ нимъ въ состязаніе. Но между тімъ какъ музарабы на столько обарабились, что забыли свой родной языкъ, готскую латынь, не понимали боліве своихъ священныхъ книгъ и стыдились своей религіи 3, испанскіе евреи, по мітрів возвышенія уровня

<sup>1)</sup> Cpabh. M. Carca: Roligiöse Poesie der Juden in Spanien, crp. 182.

<sup>2)</sup> Перковный писатель десятаго въка жалуется: Quis, rogo, hodie solers in nostris fidelibus laicis inventur, qui scripturis sanctis inventus volumina quorum quumque doctorum latine conscripta respiciat? Nonne omnes juvenes christiani — lingua disserti — gentilicia eruditione praeclari, arabico eloquio sublimati, volumina Chaldaeorum avidissime tractant — ecclesiasticam pulchritudinem ignorantes. Heu proh dolor! linguam suam nesciunt Christiani, — ita ut omni Christi collegio vix inveniatur unus in milleno hominum numero, qui salutatorias fratri possit rationabiliter dirigere litteras. (Epistola Alvari въ Flernz España sagrada, XI, 81).

образованія, болье и болье предночитали и любили свой родной языкъ, свое св. Писаніе и религію своихъ отцевъ. Представители еврейства, будучи далеки отъ мысли наказывать за усвоеніе иноземнаго и считать его отщепенствомъ, содьйствовали арабской культурь; они извлекали изъ нея свыжіе соки, дабы оживить и облагородить еврейство. Благодаря стеченію благопріятныхъ обстоятельствъ, еврейская Испанія могла вступить въ состязаніе съ Вавилоніей, а потомъ отнять у нея скипетръ и быть почти въ теченіе пятисоть лють главою еврейства. Еврейскій поэть (Харизи) имъль полное право сказать:

«Испанія дежить на западі, а Вавилонія на востокі оть нея въ счастивомь, благословенномь климаті; поэтому въ обінкь наука должна была распространиться, подобно стріламь, пущеннымь къ концамь земли, и въ обінкъ обратиться къ высочайщимъ цілямъ. Такъ, прежде были мудрецы въ вавилонскихъ кружкахъ, а потомъ въ Сефараді мудрые въ совіть и на ділі, искусные въ пінін. Когда умолкъ хоръ півщовъ, тогда раздались звуки испанской лиры; когда сыны Востока не могли извлечь ни одного звука, тогда воздвиглись поэты на Западі.).

Основателями еврейско-испанской культуры были три мужа: занесенный въ Кордову знатокъ Талмуда Моисей бенъ-Ханохъ, первый андалузскій грамматикъ Менагемъ бенъ-Сарукъ и творецъ художественной формы для еврейской поэзіи, Дунашъ Ибнъ-Лабратъ. Но культура не иначе могла достигнуть цвѣтущаго состоянія, какъ при содѣйствіи человѣка, который по своимъ высокимъ дарованіямъ, великому характеру и занимаемому въ обществѣ положенію, былъ, такъ сказать, солнцемъ, согрѣвшимъ распуколку и доведшимъ ее до цвѣтенія. Этотъ человѣкъ былъ Абу-Юссуфъ Хаздаи бенъ-Исаакъ Ибнъ-Шапрутъ (род. около 915, ум. около 970 г.) изъ благородной фамиліи Ибнъ-Езры; онъ послужилъ точкою опоры и центромъ умственныхъ стремленій и открылъ собою длинный рядъ тѣхъ высокопоставленныхъ и благородныхъ личностей, которыя задачею своей жизни поставили охра-

<sup>1)</sup> Харизи въ его 18 Макама (Taschkemoni) по переводу Цеднера (Auswahl hist. Stücke) № 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравн. Замвч. 21, I.

нять еврейство и оказывать ему содъйствіе. Хаздан быль совершенно новою личностью, характеръ и осанка которой отличались отъ типа предшествовавшихъ историческихъ носителей. Въ его дегкой, гибкой, веселой фигуръ не было ни восточной неуклюжести, ни еврейской мрачной важности; онъ по своимъ манерамъ и выраженіямъ былъ скоръе похожъ на европейца, и вмъстъ съ нимъ еврейская исторія получила, — если можно такъ выразиться, — европейскій оттънокъ.

Объ юности Хаздан мы ничего не знаемъ. Его отецъ Исаакъ, жившій въ Іаенѣ 1), быль зажиточнымъ, щедрымъ человъкомъ и меценатомъ въ миніатюръ; у него сынъ научился цънить науку и достойнымъ образомъ употреблять богатство. Хаздан предался изученю медицины и языковъдънія. Но первую онъ изучилъ лишь въ теоріи; о немъ, какъ о врачъ, известно только то, что онъ изобрель родь теріака, который арабы называли фарукъ и считали панацеей. Тъмъ высшей степени достигь Хаздаи Ибнъ-Шапруть къ языковъдъніи и дипломатіи. Онъ ве только отлично владъль еврейскимъ и арабскимъ языками, на которыхъ могъ писать, но и зналъ латинскій языкъ, который понимали далеко не всв испанскіе христіане, а только высшія духовныя лица. Калифъ Абдуль-Рахманъ III, вступившій въ дипломатическія сношенія съ мелкими христіанскими дворами северной Испаніи, заметиль достоинства и искусство Хаздаи и назначиль его (около 940) своимъ толмачемъ и дипломатическимъ посредникомъ. Сперва Хаздаи быль только простымъ советникомъ при после, отправлявшемся къ христіанскимъ дворамъ Испаніи 2). Но по мъръ того, какъ онъ обнаруживалъ свое искусство и оказывалъ калифу услуги, последній темъ больше цениль его и повышалъ. Однажды дипломатическое искусство Хаздаи одержало важную побъду. Онъ привезъ въ Кордову леонскаго короля (Санхо Рамиреца) и наваррскую королеву (Тоду) съ духовенствомъ и вельножами, съ цълью заключить продолжи-

<sup>1)</sup> Монсей Ибнъ-Езра, въ Notice sur Aboulwalid, par Munk, стр. 77 и савд. Замъч. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ибиъ-Адгари цитата, Замѣч. 21, І.

тельный миръ съ Абдулъ-Рахманомъ. Калифъ наградилъ его за это назначеніемъ на такія должности, на которыхъ онъ могъ оказывать государству еще большія услуги. Хаздаи быль въ нъкоторомъ смыслъ министромъ иностранныхъ дълъ. Ему поручалось встръчать иностранныхъ пословъ, принимать привезенные ими подарки калифу и върющія граматы и вручать отвътные подарки отъ имени калифа. Въ то-же время онъ быль министромь торговли и финансовь, такъ какъ чрезъ него поступали въ государственную кассу пошлины и сборы 1). Но при всемъ этомъ Хаздаи не имълъ опредъленнаго оффиціальнаго титула; онъ не быль ни визиремъ (гагибъ у испанскихъ арабовъ), ни государственнымъ секретаремъ (катибъ). Ибо и арабы питали сначала столь сильное предубъждение противъ евреевъ, что не допускали ихъ въ кругъ государдарственныхъ сановниковъ 2). Только-что разцвътающая культура въ магометанской Испаніи еще не могла побъдить враждебныя евреямъ изреченія корана. Даже правосудный и благородный государь, бывшій въ свое время украшеніемъ трона, не могь отдёлаться отъ этого прирожденнаго предразсудка, побъдить который долженствовали сами евреи посредствомъ умственнаго своего превосходства. Хаздан первый внушиль андалузскимъ мусульманамъ расположение къ своимъ единовърдамъ и могъ, имъя доступъ къ калифу, охранять послъднихъ отъ бъдствій. Потому-то одинъ еврейскій пъвецъ могъ восхвалить его въ следующихъ словахъ:

«Онъ снялъ съ своего народа гнетущее иго, посвятилъ ему свою душу и сердце, сломилъ терзавшій его бичъ и отогналъ его безсердечныхъ притеснителей. Всевышній послалъ его въ утішеніе и спасеніе остатку своего народа»<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Видно изъ посланія Хаздан въ Хазарскому царю.

<sup>2)</sup> О предубъжденіи магометанъ противъ евреевъ во времена Абдулъ-Рахмана сообщаетъ Кордовскій епископъ нѣмецкому посланнику императора Оттона I: Simul ipsorum (Christianorum) convictu delectantur (Suraceni), cum Judaeos penitus exhorreant. — Acta Sanctorum, подъ 27 Февраля, Т. III, стр. 712. Сравн. начало посланія Хаздан къ хазарскому царю.

<sup>3)</sup> Изъ стихотворенія ученика М. б. Сарука, сообщ. профес. Луццато Bet ha-Ozar, стр. 23 и слъд., и у Philoxène Luzzato Notice sur Abou-Joussouf Hasdaï, стр. 68.

Эта похвала не преувеличена. Дъйствительно, Хаздаи быль утвшителемъ и покровителемъ близкихъ и дальнихъ общинъ. Свое высокое положение и богатство онъ обращаль на пользу своихъ единовърцевъ. Глубокое религіозное чувство подсказало ему, что онъ своимъ высокимъ положениемъ обязанъ не заслугамъ, но милости Божіей, и потому онъ чувствоваль въ себъ призваніе трудиться для своей религіи и единоплеменниковъ. Надъ еврейскою общиною Кордовы онъ имълъ родъ политическаго и судебнаго главенства 1), которое быть можеть было ему даровано его покровителемъ, калифомъ, или добровольно признано самою общиною. Вавилонская академія, щедро одаренная имъ, дала ему болье пышный, чымъ имъющій значеніе титуль «главы школы» (Resch Kallah) 2), хотя онъ, безъ сомнѣнія, понималъ Талмудъ еще меньше, чемъ Р. Натанъ, отказавшійся отъ своего места въ пользу Р. Моисея. Онъ переписывался съ Дунашемъ бенъ-Тамимомъ и поручиль ему составить астрономическое вычисление еврейскихъ праздниковъ (см. стр. 335). Онъ тоже велъ переписку съ сыномъ Саадіи, Доссою, и получилъ отъ него біографію его великаго отца 3). Посламъ многихъ владътельныхъ особъ, искавшихъ покровительства или милости калифа и присылавшихъ также ему подарки, чтобы заручиться его предстательствомъ, Хаздаи предлагалъ вопросы о состояніи евреевъ въ ихъ странахъ и просилъ быть благосклонными къ его единовърцамъ.

Хаздаи игралъ важную роль при двухъ посольствахъ могущественныхъ европейскихъ дворовъ, и его имя занесено въ исторію этихъ государствъ. Тъснимая со всъхъ сторонъ и обрываемая всъми, Византійская имперія, бывшая лишь муміей уже въ теченіе нъсколькихъ въковъ, постоянно требовала внъшней поддержки. Слабый и педантически-ученый

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ въ Sefer ha-Kabbalah, изд. Амстерд. 70а.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ названъ Хаздаи Дунашемъ бенъ-Лабратомъ въ своемъ посвящении, и другимъ писателямъ, котораго цитуетъ Дунашъ въ своей полемикъ съ бенъ-Сарукомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Аввраамъ Ибнъ-Даудъ, тамъ же.

Константинъ VIII, сынъ и братъ императора, который причиниль евреямь столь много страданій (см. стр. 259), завель дипломатическія сношенія съ могущественнымъ мусульманскимъ повелителемъ Испаніи, дабы имъть въ немъ союзника противъ восточнаго калифата. Съ этою целью онъ отправиль торжественное посольство въ Кордову (944 — 949), и, желая блеснуть, послаль много ценных подарковь, между прочимъ, отличный экземпляръ греческаго медицинскаго писателя (Діоскорида) о простыхъ врачебныхъ средствахъ, который хотели иметь калифъ и его медицинская коллегія. Еврейскій государственный мужъ встрітиль посольсто враждебнаго евреямъ двора и повелъ его на аудіенцію. Но внига, которую столь высоко ценили арабскіе врачи и естествоиспытатели, была для нихъ запечатана семью печатями; никто не могъ ее прочитать. Поэтому Абдулъ-Рахманъ просиль византійскаго императора прислать ему свёдущаго человъка, который зналъ бы, кромъ греческаго языка, еще латинскій. Константинъ, желая угодить магометанскому двору, прислаль монаха Николая, долженствовавшаго быть толмачемъ. Но изъ всёхъ врачей при кордовскомъ дворе только Хаздаи зналъ латинскій языкъ. Поэтому калифъ поручиль ему принять участіе въ переводь, такъ что Николай переводиль греческій подлинникь на латинскій языкь, а Хаздаи съ сего послъдняго на арабскій. Калифъ Абдулъ-Рахманъ радовался осуществленію такого труда, который по его мньнію, придаваль особенный блескь его царствованію 1).

Хаздаи игралъ особенную роль при посольствѣ, отправленномъ въ Кордову могущественнымъ нѣмецкимъ императоромъ Оттономъ І. Еще до этого Абдулъ-Рахманъ посылалъ къ Оттону посла и въ своей граматѣ употребилъ оскорбительныя для христіанства выраженія. Но андалузскіе послы въ теченіе многихъ лѣтъ ждали аудіенціи. Выслушавъ ихъ, нѣмецкій императоръ отправилъ съ своей стороны посоль-

<sup>1)</sup> Ибнъ-Голголъ у de-Sacy: Abdallatif, стр. 496 и у Ph. Luzzato вышеприв. сочин., стр. 6.

ство, во главѣ котораго находился аббать Іоаннъ фонъ-Горце (Жанъ де-Вандьеръ), и грамату, въ которой также заключались жесткія выраженія объ исламизмѣ. Калифъ, предполагая нѣчто подобное, поручилъ Хаздаи развѣдать о содержаніи граматы. Поэтому Хаздаи провелъ нѣсколько дней съ Іоанномъ фонъ-Горце, и хотя послѣдній былъ очень лововъ, однако Хаздаи перехитрилъ его и вывѣдалъ содержаніе граматы. Тогда Абдулъ - Рахманъ заставилъ нѣмецкое посольство ждать цѣлый годъ аудіенціи и быть - можетъ заставиль-бы ждать еще болѣе, если бъ Хаздаи вмѣстѣ съ музарабскимъ епископомъ Кордовы, Іоанномъ фонъ-Горце, не устроилъ дѣла такъ, что нѣмецкій императоръ прислалъ новую, неоскорбительную грамату (956—959) 1).

Хаздаи, привыкнувъ на своей аренъ видъть событія въ обширныхъ разиврахъ, чувствоваль глубокую скорбь, видя положение евреевъ, ихъ зависимость, страданія, разстяніе по лицу земли и разрозненность. Какъ часто приходилось ему слышать отъ магометанъ и христіанъ, что «скипетръ отнятъ отъ Іуды, следовательно последній отвержень Богонъ». Хаздаи самъ раздъляль ограниченныя возгрънія своего времени, что религія и народъ, неимѣющіе страны, царя, двора, власти и подданныхъ, не тверды и не способны къ жизни. Поэтому, проникшій въ Испанію темный слухъ о существованіи независимаго еврейскаго царства въ Хазарской странъ сильнъе занималь его, чемъ прочихъ, современныхъ ему, іудеевъ. Появленіе Элдада въ Испаніи за нівсколько десятильтій до рожденія Хаздан дало нікоторую достовірность неопреділенной сагь; но, съ другой стороны, последняя сделалась еще невъроятнъе вслъдствіе преувеличенія, будто десять колень продолжають существовать въ полной силе. Поэтому Хаздаи не пропускалъ ни одного случая освъдомиться у прибывшихъ издалека посольствъ объ еврейскомъ царствъ и объ еврейскомъ государъ. Потому-то для него было живи-

<sup>1)</sup> Acta Sanctorum, подъ 27 Февраля, Т. III, стр. 712 и у Пертца Monumenta, IV, 371 и слъд.; сравн. Шлоссера Исторію, V, 120; Klopp, Geschichten d. deutsch. Kaiserzeit, 140 и слъд.

тельннымъ солнечнымъ лучомъ сведене, сообщенное ему послами изъ Хоразана (на востокъ отъ Каспійскаго моря), что въ Хазарской странъ дъйствительно есть іудейскій царь. Вступить въ сношенія съ этимъ царемъ сділалось задушевнымъ желаніемъ Хаздаи. Онъ быль поэтому вполнъ счастливъ, когда византійскіе послы подтвердили свъденіе и прибавили, что царствовавшій тогда хазарскій хаганъ носиль еврейское имя Госифъ, что Хазары составляютъ могущественную и воинственную націю, страна которой лежить только въ пятнадцати дняхъ пути отъ Константинополя, и что Хазары находятся въ союзъ и ведуть торговлю съ Византійскою имперіей. Эти св'ядінія только усилили въ немъ желаніе вступить въ болье тысныя сношенія съ еврейскимъ царствомъ и царемъ. Поэтому онъ старался отыскать недежнаго человъка, который могь-бы отнесть его письмо и доставить ему болье подробныя свыдынія. Старанія Хаздан отправить посольство къ Хазарамъ интересны въ то же время и для исторіи.

Въ лицъ Исаака бенъ-Натана, Хаздан нашелъ, къ своему удовольствію, человъка, который готовъ быль совершить далекое и опасное путешествіе. Хаздаи отправиль его въ Константинополь вибсть съ послами Абдулъ-Рахмана, енабдивши богатыми средствами и давши свиту и рекомендательныя письма къ дружественному византійскому двору. Греческій императорь приняль хорошо еврейскаго посла, но удерживаль его въ теченіе полугода, в'вроятно, им'вя какую нибудь коварную заднюю мысль, что такъ было свойственно Грекамъ, и наконепъ отправилъ его назадъ въ Испанію съ письмомъ къ Хаздаи, въ которомъ говорилъ объ опасности путешествія въ хазарскую страну, «сухимъ путемъ по причинъ войнъ между народами, живущими въ при-каспійскихъ странахъ, а водою по причинъ неблагополучнаго плаванія по морю». Хаздан пришель въ отчанніе отъ неудачи. Тогда явились съ предложениемъ передать его грамату чрезъ Іерусалимъ, Низибисъ и Бердаа (Западная Арменія). Онъ уже хотель согласиться на это. какь въ Кордову прибыло отъ

славонскаго царя Гуну посольство (953) 1), при которомъ находились два еврея, Маръ-Саулъ и Маръ-Іосифъ. Сталобыть, жившіе тогда на нижнемъ Дунав евреи находились въ дружественныхъ сношеніяхъ съ тамошними славянами. Прибывшіе евреи могли также разсказать многое о хазарскомъ парствъ. По ихъ словамъ, одинъ еврей изъ этой страны, по имени Маръ-Амрамъ, прозорливый и свъдущій, прибыль въ Славонію и говориль, что хазарскій хаганъ чествуеть его и часто приглашаеть къ своему столу. Хаздаи немедленно послалъ за этимъ Амрамомъ; но того уже не могли отыскать. Между темъ еврейско-славонские послы предложили Хаздаи передать его письмо сперва венгерскимъ евреямъ, которые позаботятся переслать его далъе чрезъ Россію и Болгарію. Евреи, благодаря своей солидарности, могли заводить сношенія, которыя тогда и даже впоследствіи оказывались невозможными для самыхъ могущественныхъ государствъ. Хаздаи согласился поручить славонскимъ посламъ передать его письмо хазарскому царю. Это письмо, написанное прекрасною еврейскою прозой со вступительными стихами, принадлежащими перу Менагема бенъ-Сарука <sup>2</sup>). составляеть безцённый документь для исторіи того времени и для характеристики Хаздаи. Въ благочестивомъ желаніи проглядываеть государственный смысль, а въ почтительности горделивость и сознаніе собственнаго достоинства. Въ письм'я видно даже некоторое самодовольное тщеславіе. Отдавши во вступленіи дань современному высокопарному слогу и написавши риомованный акростихъ на свое имя, Хаздаи продолжаеть свое посланіе превосходною прозой, говоря, что чувствуеть себя недостойнымь обращаться сь речію къ царю и не находить для того надлежащихъ словъ. Однако жъ онъ надвется, что царь будеть снисходителенъ къ нему, товарищу живущихъ въ изгнаніи и уже давно утратившихъ блескъ самостоятельности. Ибо испанскіе евреи терпъли за свои гръхи не мало бъдствій, пока испанскій король не

<sup>1)</sup> Ибнъ-Аргади, срави. Замвч. 21.

<sup>2)</sup> Сравн. С. Сакса Kerem Chemed, VIII годъ, стр. 86.

пожаловаль его своею милостію и не дозволиль ему утёшать скорбящихъ. Затъмъ Хаздаи описываетъ географическое положение Испаніи, касается исторіи Омеядской династін, восхваляеть своего милостивца Абдуль-Рахмана, упоиинаетъ объ источникахъ богатства страны и о торговыхъ сношеніяхъ. При этомъ онъ замізчаеть, что королевскія пошлины за торговлю проходять чрезъ его руки, что ему поручается встръчать посольства иноземныхъ государей, принимать отъ нихъ назначенные для калифа подарки и отдари-вать. Онъ описываетъ, какихъ безконечныхъ трудовъ стоило ему получить свёдёнія о хазарскомъ царстве и отыскать надежнаго посла. Онъ дълалъ это не изъ празднаго любопытства и честолюбія, а единственно съ цълью, узнать, свободенъ ли Израиль отъ иноземнаго владычества хотя въ одномъ уголкъ земли. «Если бъ я зналъ это», пишетъ или заставляетъ писать Хаздаи, «то презръль бы почести, отказался отъ положенія, оставилъ семейство и отправился бы странствовать чрезъ горы и долы, чрезъ раки и моря, пока не паль бы къ стопамъ моего царя изъ племени Израиля, не возрадовался объ его величіи и не подивился его могуществу». Затъмъ онъ просить сообщить основательныя свъдънія обо всемъ и преимущественно о томъ, отъ какого именно кольна происходять Хазары, а также объ ихъ политическомъ и военномъ уставъ, сражаются-ли они въ субботу, и употребителенъ ли у вихъ еврейскій языкъ. Наконецъ, Хаздаи спрашиваетъ у короля, сохранилось ли у нихъ преданіе о томъ, когда наступить избавленіе Израиля. Ибо м'тра бъдствій исполнилась, и онъ принужденъ слышать ежедневно: «Каждый народъ составляеть замкнутое царство, вы же не имъете самостоятельности». Поэтому, извъстіе объ еврейскомъ хазарскомъ царствъ обрадовало его душу, ибо евреи могутъ поднять поникшую голову и не станутъ болъе молчать отъ стыда 1). — Такъ, представитель евреевъ на край-

<sup>1)</sup> Посланіе Хаздан къ хазарскому царю, найденное Исаакомъ Акришемъ во время путешествія изъ Константинополя въ Египетъ, обнародовано имъ

немъ западъ Европы послалъ братскій привъть еврею на тронъ.

Посланіе Хаздаи благополучно достигло, чрезъ посредство Іакова бенъ-Елеазара изъ нъмецкой страны (Германіи), до хагана Іосифа, одиннадцатаго еврейско-хазарскаго государя, считая отъ Обадіи, настоящаго основателя еврейства въ Хазаріи (см. стран. 200). Хазарское государство было тогда (около 960) еще могущественно, хотя уже лишилось нъкоторыхъ областей или вассальныхъ странъ. Оно еще простиралось до Яика и Дона на стверт, а на югт до Кавказскихъ воротъ (Bab al-Abwab Derbend), далъе Кавказскихъ горъ до восточнаго берега Чернаго моря и до Дивира. На востокъ оно шло вдоль съвернаго берега Каспійскаго моря (Bahr G'org'on) и по ту сторону Волги до степей нынашнихъ калмыковъ. Однако ядро этого государства или собственно Хазарія имѣло въ окружности не болѣе 120 парасанговъ (30 миль) и занимало страну по обоимъ берегамъ Волги (Itil, Atel) до Каспійскаго моря. Резиденція хагана Іосифа находилась на одномъ изъ Волжскихъ острововъ и имъла золотой шатрообразный дворецъ съ золотыми воротами. Лѣтъ за сто до вступленія Іосифа на престоль одинь изъ его предковъ просиль византійскаго императора прислать ему изъ Константинополя архитектора Өеофила 1), дабы построить пограничное укръпленіе противъ нападеній дикихъ Печенъговъ (854), которое по причинъ своихъ бълыхъ стънъ названо Саркелъ (бълая въжа = аопроч оσπίτιον). Когда же, спустя полвъка, эта чисто тюркская орда сдълала впаденіе въ Хазарскую область, то была разбита на голову (899) °). Хазарамъ приходилось также вооружаться противъ Русскихъ, которые постоянно усиливались со времени призванія Варяговъ и всегда алкали пло-

первый разъ въ книжкѣ Kol Mebasser, 1577; съ того времени оно часто издавалось; срави. Carmoly Itinéraires, стр. 5 и 67.

<sup>1)</sup> Theophanes continuatus, III, c. 28, crp. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравн. Штриттера Memoriae populorum въ Augusti's Memorabilien des Orients, 1802, III, 573.

доносныхъ хазарскихъ областей. Поэтому Хазары должны были держать постоянное войско, которое могло бы во всякое время дать отпоръ врагу. Въ десятомъ въкъ численность этого регулярнаго войска простиралась до 12000, отчасти конныхъ стрелковъ, въ шлеме и панцыре, отчасти пъхотинцевъ, вооруженныхъ копьями. Они были магометане, бъжавшіе въ Хазарію вслъдствіе междоусобицъ на востокъ Каспійскаго моря и нанятые хаганами подъ именемъ арезіа. Ихъ предводитель также былъ магометанинъ, прочіе же государственные чиновники и весь дворъ исповедывали еврейскую религію 1). Ослабъвшая отъ дряхлости Византійская имперія должна была въ это время чествовать хазарское царство, какъ могущественную державу, и признать за еврейскимъ государемъ титулъ «благороднаго и пресвътлаго хагана». Дипломатическія письма византійскихъ императоровъ къ папъ и франкскимъ монархамъ започатывались золотою печатью (2 solia), между тъмъ какъ къ грамотамъ, которыя отправлялись къ хагану, привѣшивалась печать на одну треть тяжелье 2). Кто знаеть этикеть византійскаго двора, доходившій до педантизма, тотъ пойметь, сколь знаменательно было подобное чествованіе.

Хазарскіе хаганы принимали живъйшее участіе въ своихъ иноземныхъ единовърцахъ и мстили за причиняемыя имъ страданія. Услышавъ однажды, что мусульмане разорили синагогу въ странъ Бабунгъ, хаганъ приказалъ сломать минаретъ при мечети въ своей столицъ и казнить муеззиновъ (921). Онъ объявилъ, что разрушилъ бы всъ мечети въ своемъ государствъ, если бы не опасался, что магометане кровавымъ образомъ отплатятъ за то живущимъ въ ихъ странахъ евреямъ 3).— Поэтому письмо Хаздаи почти столько

<sup>1)</sup> Ибнъ-Фодланъ, Ибнъ-Гаукалъ и Массуди у Фрэна: de Chazaris въ Mémoire de l'académie de St. Petersbourg, VIII, 592 и слъд., и въ Carmoly Itinéraires, 16, 24 и слъд.

<sup>2)</sup> Constantinus Porphyrogenitus de Caeremoniis aulae byzantiae, II, 44, 59.

<sup>3)</sup> Ибнъ-Фодланъ у Фрэна, тамъ же, 594. Фрэнъ неправильно переводитъ слово ханизахъ (כניםת) арабскаго подлинника словомъ церковь, ибо оно первоначально и въ этомъ мъстъ значитъ синагога, какъ правильно понимаетъ

же обрадовало хагана Іосифа, сколько обрадовала автора увъренность въ существовани еврейскаго царства. Обратившіеся къ юдаизму хазары знали еврейскій языкъ и писали еврейскими буквами, какъ увъряетъ безпристрастный современникъ 1). Іосифъ написалъ или приказалъ одному еврейскому ученому написать отвътъ, дабы удовлетворить любопытство Хаздаи и въ то же время завести сношенія съ своими единовърцами на дальнемъ западъ. Хаганъ выражаль доставленное ему письмомъ Хаздаи удовольствіе, но опровергалъ заблуждение, будто хазарская страна населена коренными израильскими племенами. Хазары скоръе происходять оть язычниковъ Тогарма (какъ думали, основываясь на таблицъ народовъ въ книгъ бытія). Съ ними родственны по происхожденію Угры, Тирась (?), Авары, Узы, Варсильцы (или Вазилійцы), Тарнійцы (или Тарааки), Зангары, Волгары и Савиры, — народцы, жившіе прежде въ неизвъстной Скинской странъ и впослъдствіи времени отчасти поселившіеся на Нижнемъ Дунав и въ Венгріи. Далве хаганъ Іосифъ подробно разсказываетъ объ обращении своего предка Булана къ еврейству (см. стр. 198) и называетъ преемниковъ Булана, которые всв имвли еврейскія имена. Послв Обадіи следовали: Хискія, Манассія І, Ханука (брать Обадіи), Исаакъ, Завулонъ, Манассія II, Нисси, Менагемъ, Веніаминъ и Ааронъ (отецъ Іосифа). Затъмъ еврейскій государь говорить о пространствъ своего царства и о подвластныхъ ему народахъ, о пригодности страны для земледълія и объ ея плодородіи. Относительно надежды на мессіанское избавленіе, которую онъ также питаетъ, хаганъ говоритъ, что онъ и евреи его страны не знають объ этомъ ничего опредъленнаго. «Мы», сообщаеть онь, «обратили наши взоры на Іерусалимъ и вавилонскія академіи. Да будетъ угодно Богу содъйствовать дълу освобожденія. Ты пишешь, что жаждешь

также d'Hosson: les musulmans avaient détruit les temples des juifs (Peuples du Caucase, стр. 42).

<sup>1)</sup> Магомедъ Ибнъ-Исхакъ въ Fihrist al-Ulum, сообщ. Флигель въ Zeitschrift der deutsch-morgenl. Gesellschaft, 1859 г., стр. 566.

видѣть меня; я также жажду узнать тебя и твою мудрость. Если бъ это желаніе могло исполниться, и я имѣль бы возможность говорить съ тобою лицомъ къ лицу, то ты быль бы мнѣ отцомъ, а я тебѣ сыномъ и ввѣрилъ бы тебѣ управленіе моимъ государствомъ» 1). Этимъ оканчивается замѣчательное письмо еврейскаго хагана къ Хаздаи.

Іосифъ, отправляя это письмо, могъ еще хвалиться миромъ. Но уже чрезъ нѣсколько лѣтъ измѣнилось положеніе дѣлъ. Одинъ изъ потомковъ Рюрика, русскій великій князь Святославъ Кіевскій, бывшій прежде почти подданнымъ Хазаровъ, нанесъ имъ жестокій ударъ и завоевалъ пограничную крѣпость Саркелъ (965) в). Русскіе, проникая далѣе и стремясь къ могуществу, болѣе и болѣе обрывали хазарскую страну. Спустя нѣсколько лѣтъ (969), тотъ же Святославъ взялъ хазарскую столицу Итиль (Атель) и второй хазарскій городъ Семендеръ в). Хазары бѣжали отчасти на одинъ изъ острововъ Каспійскаго моря, отчасти въ Дербендъ и отчасти въ Крымъ, обитаемый ихъ родичами и называвшійся сь того времени Хазаріей. Столицею тамъ былъ Боспоръ (Керчь). Такъ, хазарское царство сдѣлалось весьма малымъ; Іосифъ былъ послѣднимъ могущественнымъ царемъ Хазаровъ.

Когда письмо Іосифа дошло до Хаздаи, милостивецъ послѣдняго уже умеръ. Однако его сынъ Алгакемъ, болѣе отца покровительствовавшій наукамъ и поэзіи, но не воинственный, оказывалъ почести Хаздаи, оставилъ его въ прежнихъ должностяхъ и далъ ему высокое мѣсто, какъ государственному слугѣ '). Алгакемъ не менѣе отца извлекалъ пользы изъ ловкости Хаздаи. Одинъ еврейскій поэтъ въ слѣдующихъ словахъ воспѣваетъ его дипломатическую побѣду:

«Съ Божією помощью онъ поб'єдня», какъ герой, и даромъ слова, безъ ударовъ меча и метанія копій, завоеваль страны и города. Онъ

<sup>1)</sup> Посланіе хагана Іосифа найдено и напечатано также Исаакомъ Авришемъ (сравн. стр. 350, примъч. 1). Самая строгая критика признада его поллиность.

<sup>2)</sup> Русскій літописець Несторь, въ переводі Шерера, стр. 53, 85.

<sup>3)</sup> d'Hosson, Peuples du Caucase, crp. 198.

<sup>4)</sup> Ибнъ-Аби Осанбія, сообщен. Мункомъ въ Archives Israëlites, 1848 г., стр. 326.

своею мудростью унизиль врага. Панцырники, метатели копій, мечники покорно преклонялись предъ нимъ, бѣжали его» 1).

Хаздаи, побуждаемый примъромъ двухъ, покровительствовавшихъ наукъ, калифовъ щедро помогалъ талантамъ въ еврейскомъ кружкъ; ему принадлежитъ слава развитія андалузско-еврейской культуры. Онъ призывалъ въ Кордову даровитыхъ изслъдователей и поэтовъ, благодарность которыхъ выражалась въ томъ, что они увъковъчивали его имя своими стихотвореніями и посвященными ему сочиненіями.

«Во времена Хаздаи, во всей Испаніи лел'вяли мудрость. И хвала ему восп'явалась краснор'ячивыми языками» 2).

Изъ числа изслъдователей и поэтовъ того времени прославились четверо: Менагемъ бенъ-Сарукъ, Дунашъ бенъ-Лабратъ, Аббунъ бенъ-Сарда и Самуилъ 3). Только о двухъ первыхъ извъстно, что они находились въ сношеніи съ министромъ-евреемъ Хаздаи и пользовались его покровительствомъ. Оба они избрали предметомъ своихъ изслъдованій еврейскій языкъ, облагородили и обогатили его, такъ что позднъйшій поэтъ могъ совершенно справедливо сказать:

«Нашъ языкъ имветъ нвито чудесное, онъ обладаетъ необъемлемою пророческою силой; выраженія его сжаты и однако имвють обширный смыслъ, кратки и однако достаточны для выраженія богатства мыслей»<sup>4</sup>).

Они далеко превзошли труды своихъ предшественниковъ, занимавшихся еврейскою филологіею, именю караимскихъ грамматиковъ и самаго Саадію. Дунашъ бенъ-Лабратъ указалъ на такое благозвучіе и такую стройность священнаго языка, какихъ въ немъ и не подозрѣвали. Если болѣе древніе еврейскіе поэты уже ввели просодію въ еврейскую поэзію

<sup>1)</sup> Ученикъ бенъ-Сарука, у Луццато Betha-Ozar, стр. 24a, f. и Ph. Luzzato Notice sur Abou-Joussouf Hasdaï, стр. 69.

<sup>2)</sup> Харизи Макате 18, въ переводъ Цеднера «Auswahl».

<sup>3)</sup> Тамъ же Макате 3. Сатира Менагемита, сообщен. Дукесомъ въ Orient. Literaturbl., 1850 г., соl. 267 и Nachal Kedumim, I, 7; сравн. тамъ же стр. 1 цитату Саадіи Ибнъ-Данана. Самъ Дунашъ въ своей полемикъ съ Менагемомъ (Тезсhubot, еd. Filipowski р. 73, 76, 77) ссылается на современныхъ поэтовъ н цитуетъ нъкоторые изъ ихъ стиховъ, въ томъ числъ отрывокъ изъ похвальнаго стихотворенія Хаздам и отрывокъ изъ похвальнаго же стихотворенія Мудрости. Стало-быть эти стихотворенія не принадлежать ни Дунашу, ни Менагему бенъ-Саруку; слъдовательно въ то время были еще другіе поэты, которые даже соблюдали метрическій размъръ стиха.

<sup>4)</sup> Xаризи, Makame 1.

(см. стр. 270), то стихъ сдълался звучнымъ, а строфа округленною единственно лишь трудами Лабрата. Въ раввинистическихъ кружкахъ стопосложение было неизвъстно, по крайней мъръ оставалось въ пренебрежении, и Саадія порицаль Дунаша 1) за это неслыханное нововведеніе, такъ какъ имъ будто бы насиловался еврейскій языкъ. — Еврейскоандалузскіе поэты дали ново-еврейской поэзіи другое и болъе богатое содержание. До того времени стихотворения имъли только синагогальный характеръ, выражали всегда сокрушение и покаяние и не знали веселой улыбки. Даже гимны отличались мрачною важностью и всегда писались вялыми и негладкими стихами. Ихъ образцемъ былъ Калири, Въ назидательныхъ стихотвореніяхъ и полемическихъ статьяхъ поэзія доходила даже до жалкаго риемоплетства, каковы, напр., стихи Соломона бенъ-Герухама, Абу-Али Гефета, Аарона бенъ-Ашера и Саббатаи Донноло. Хаздаи далъ поэтамъ случай перемънить тему. Его величавая личность, высокое положеніе, дъянія и царская щедрость воодушевляли поэтовъ, и послъдніе, прославляя его отъ чистаго сердца и увъковъчивая его имя, вдыхали еврейскому, повидимому отжившему, языку новую жизнь и дълали его благозвучнымъ и способнымъ къ дальнъйшему развитію. Правда, еврейскоандалузскіе поэты взяли арабовъ своимъ образцомъ. Они не отрицали, «что арабъ былъ учителемъ еврея». Но Дунашъ и его подражатели не придерживались рабски избранныхъ образцовъ, не навязывали насильно еврейскому языку неестественнаго для него стихосложенія, но улавливали его благозвучіе и изслідовали присущую ему натуру. Стихи, относящіеся къ началу эпохи процватанія, отличаются быстрымъ, живымъ, плясовымъ ритмомъ. Однако въ эпоху Хаздаи еврейская поэзія еще не вполнъ отдълалась отъ деревянности и напыщенности, и «пъвцы только начали чирикать во времена Хаздаи», какъ выразился о нихъ позднайшій критикъ 3). Теперь любимою темою ново-еврейской поэзіи

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Сравн. Замѣч. 21, І.

י) Aвраамъ Ибнъ-Даудъ Sefer ha-Kabbalah, конецъ: ר' חםדאי הנשיא התחילז לצפצף זבימי ר' שמואל חנגיד נתנו קול בימי

сдълались диеирамбъ (Schir-Tehillah) и сатира (Schir-Telunah); впрочемъ, стихотворцы не оставляли въ пренебреженіи и литургической поэзіи и украсили ее звучными стихами 1).

О жизни и характеръ двухъ первыхъ основателей андалузско - еврейской культуры извъстно очень мало. Менагемъ бенъ-Серукъ изъ Тортозы (род. около 910, ум. около 970), сколько можно судить по имъющимся даннымъ, находился въ весьма плохихъ обстоятельствахъ, по крайней мфрф онъ не могь жить скуднымь наслёдствомь послё отца. Отецъ Хаздан, Исаакъ, взялъ его къ себъ и пекся о томъ, чтобы заботы не убили его духовнаго зародыша. Поэтому Менагемъ воздвигъ великодушію Исаака поэтическій памятникъ въ построенной его благодътелемъ синагогъ. По смерти Исаака, бенъ-Сарукъ сложилъ трогательную элегію, которую члены общины пъли въ честь усопшаго въ течение траура 3). Изученіе еврейскаго языка было любимымъ занятіемъ Менагема бенъ-Сарука, который при этомъ пользовался трудами Ибнъ-Кораиша, Саадін и другихъ, а также трудами караимскихъ граиматиковъ. Но не у нихъ заимствовалъ онъ благородный слогь; последній быль его природнымь талантомь. Менагемь можетъ считаться первымъ еврейскимъ стилистомъ и превзошель въ этомъ отношени даже Абулсари Сагала.

Хаздаи, достигнувъ высокаго положенія, поспѣшилъ въ самыхъ лестныхъ выраженіяхъ пригласить въ Кордову отцевскаго любимца и осыпать его обѣщаніями. Бенъ - Сарукъ, описавшій въ риемованной прозѣ свои отношеніи къ еврейскому министру, замѣчаетъ:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланіе Менагема, приведенное С. Д. Луццато въ Bet ha-Ozar, стр. 31a.



<sup>1)</sup> Дукесъ въ Nachal Kedumim, стр. 7, вверху, сообщаетъ настоящій метрическій піютъ Дунаша бенъ-Лабрата. Кромѣ того, извѣстны еще два метрическія произведенія съ акростихомъ Дунаша, и такъ какъ неизвѣстно другаго поэта съ этимъ именемъ, то стихотворенія, конечно, принадлежатъ Дунашу сравн. Ландсгута Amude ha-Aboda, стр. 61. Ученики Менагема приводятъ въ своей полемикѣ противъ него метрическіе піюты Дунаша (у Пинскера Likute, стр. 166). Слѣдовательно совершенно неосновательно мнѣніе Цунца, что «новоеврейское строеніе стиха въ первое время употреблялось только въ свѣтской поэзін», и что Ибнъ-Гебирола первый ввелъ метрическій размѣръ въ синагогадальную поэзію (Synagogale Poësie, стр. 216). И здѣсь Цунцъ противорѣчитъ самому себѣ.

«Не дары твои меня привлекали и не великодушіе твое меня побуждало, но дружба была тому причиною, и удивленіе окрыляло мои стопы».

Онъ сдёлался придворнымъ поэтомъ Хаздаи, питалъ къ нему горячую привязанность за оказанную помощь, восхваляль его и, какъ самъ выразился, «истощилъ стихотворное искусство, чтобы воспёть ему хвалу». Хаздаи, потерявши мать, поспёшилъ въ полночь къ поэту, съ просьбою написать элегію на этотъ случай, и засталъ Менагема за стихами: послёдній предупредилъ желаніе своего благодётеля. Тогда-то Хаздаи поклялся никогда не забывать этой внимательности 1).

Хаздаи побуждаль его предаться изученію священнаго языка и изследовать его различныя формы и значение словъ. Вследствіе этого, Менагень выработаль (около 955) полный еврейскій словарь (Mach bèret) 3), предложиль въ немъ нѣкоторыя грамматическія правила и во многихъ отношеніяхъ исправилъ труды своихъ предшественниковъ. Выросши въ такой средь, въ которой выразительно и гармонически сказанное слово имъло особенную важность, Тортозскій грамматикъ ставилъ языкъ вообще высоко, а священный еще выше. «Богъ хотълъ возвеличить человъка надъ всъми тварями, почему и далъ ему прекрасный образъ и даръ говорить красиво и выразительно. Какъ Богъ отличилъ человъка даромъ слова, такъ точно отличилъ Онъ Израиля и его языкъ отъ прочихъ» в). Цълью трудовъ его было открыть законы и стройность этого языка. Менагемъ бенъ-Сарукъ прежде всего отличилъ чистый корень въ еврейскихъ словахъ и отделилъ его отъ всехъ примесей и прибавокъ, превосходная ныев теорія, которан однако не заслужила одобренія отъ предшествовавшихъ грамматиковъ, въ томъ числь и Саадін; это обстоятельство содыйствовало къ появленію настоящихъ уродливостей и дисгарионіи въ еврей-

<sup>1)</sup> Tamb me.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Machberet Менагема бенъ-Сарука изданъ въ первый разъ Филипповскимъ, Лондонъ. 1855.

в) Введеніе въ Machberet.

скомъ стихѣ. Въ своемъ словарѣ Менагемъ приводить при каждомъ корнѣ различныя образованія и формы, принятыя послѣднимъ, и объясняетъ ихъ значеніе часто съ поразительною тонкостью и знаніемъ духа языка. Объясняя библейскіе стихи, онъ обнаруживаетъ здравый смыслъ и изящный вкусъ, и это составляетъ громадный успѣхъ въ экзегетикѣ¹). Иногда онъ предлагаетъ объясненія, прямо противоположныя талмудическому преданію и существовавшимъ въ то время воззрѣніямъ. Слова закона: «носить знакъ на рукѣ и на лбу» Менагемъ объясняетъ не какъ предписаніе возлагать тефиллимъ, но (подобно караимамъ) какъ напоминаніе, выраженное въ образной формѣ²).

Хотя Менагемъ поставилъ еврейскую филологію на высокую степень, однако не могь не впасть въ великія ошибки. Въ отдъленіи корней онъ зашель слишкомъ далеко и, отправляясь отъ ложной исходной точки, думаль, что надобно допустить корень, состоящій но только изъ двухъ, но и изъ одной согласной, и вследствие этого относя въ образовании формъ еврейскаго языка. Его объясненія библіи бываютъ неръдко искусственными и натянутыми, и вообще онъ не могь освободиться отъ традиціонной экзегетики. Однако его лексикографическій трудъ имълъ многочесленныхъ читателей, ибо написанъ былъ по еврейски; онъ распространился въ Италіи, Франціи, вытесниль труды Саадіи и въ теченіе некотораго времени служилъ руководствомъ для экзегетовъ. На сколько благородна, прекрасна и плавна проза Менагема, на столько неизящны и негладки его стихи. Онъ еще не умълъ владъть еврейскимъ стихомъ. Его пополнялъ во многихъ отношеніяхъ его соперникъ Дунашъ бенъ-Лабратъ.

Этотъ поэтъ (называемый также Адонимъ) родился въ Багдадъ, былъ моложе Менагема (род. около 920, ум. около 980), жилъ въ Фецъ и также былъ вызванъ Хаздаи въ Кордову 3).

<sup>1)</sup> Сравн. тамъ же, стр. 55, 57, 81, 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же стр. 99.

<sup>•)</sup> Видно изъ того, что Дунашъ выставляетъ себя хорошо знающимъ политическія дѣла въ Кордовѣ, а также изъ конца его посвященія Хаздан.

Дунашъ, кажется, имълъ средства къ жизни и потому дъйствоваль съ большею свободой и независимостью, чёмъ Тортозскій грамматикъ. Онъ быль вообще пылкою, неразсудительною личностью, не взвъшиваль словъ и какъ будто созданъ для полемики. Онъ также обладалъ глубокими познаніями въ еврейскомъ языкъ, преподавалъ уже на тридцатомъ году жизни, былъ большимъ поэтомъ, нежели Менагемъ, ввель, какъ выше сказано, въ Испаніи и въ раввинистскомъ кружкъ размъръ стиха для ново-еврейской поэзіи и тъмъ придаваль ей новую прелесть. Онь также охуждаль экзегетическіе и грамматическіе труды Саадіи, сопоставиль ихъ въ полемическомъ сочинени (Teschubot) ) и разбиралъ ихъ сурово и безпощадно, хотя лично зналь Саадію или быль даже его ученикомъ 2). Получивши словарь Менагема, Дунашъ занялся отыскиваніемъ ошибокъ въ немъ и написалъ съ большимъ искусствомъ критику (Teschubot) 3) на него, хотя въ шутливомъ, насмѣшливомъ тонѣ, но чрезвычайно оскорбительную. Въ введеніи бенъ-Лабратъ какъ будто ласкаеть автора. «Я тебя знаю хорошо, мой брять, и увъренъ что ты любишь меня. Въдь, мы обязаны любить другъ друга». Но за этимъ кроткимъ обращениемъ тотчасъ слъдуеть жестокое нападеніе: «Если-бъ я не предвидъль, что твое сочинение принесетъ вредъ ученикомъ и такъ называемымъ знатокамъ и не привьетъ извращенныхъ воззрвній, то я молчаль бы о немъ». Полемика Дунаша отчасти превосходна, отчасти же въ высшей степени несправедлива. Его экзегетическія замічанія вообще правильніе, потому что онъ не столь рабски придерживался массоретского текста. Бенъ-Лабрать объясняеть болье двадцати четырехъ стиховъ отлично отъ массоретскаго способа, и объясненія его даютъ

<sup>1)</sup> Эти Teschubot противъ Саидіи приготовлены къ печати по рукописи Луццато.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Видно изъ примъч. къ Замъч. 24, II, а также изъ Замъч. къ Likute Пинскера, стр. 162 и слъд.

<sup>3)</sup> Teschubot противъ Менагема напечетаны въ первый разъ Филипповскимъ Лондонъ, 1855.

имъ, конечно, лучтій смысль 1). Пылкость Дуната происходила отъ высокомърія ученой касты. Онъ полагаль, что необучившійся премудрости на Востокъ не знаетъ ничего. Онъ глубоко презираль испанско-еврейскихъ изслъдователей, какъ молокососовъ и не имъющихъ къ тому призванія 3). Потому-то Дунать не держался въ предълахъ научнаго спора, а придаваль ему значительную практическую общирность. Свои критическія сочиненія, относящіяся къ Менагену, онъ посвятиль еврейскому государственному мужу и воскуриль ему въ предпосланныхъ стихахъ такой еиміамъ, что нельзя ошибиться въ его намъреніи расположить къ себъ еврейскаго мецената и умалить Менагема въ его глазахъ.

Въ посвящени, состоящемъ изъ сорока одной маленькой строфы, поэть увъщаваеть свое сердце отказаться оть обманчивыхъ радостей и наслажденій сего міра и лучше воздавать въ разивренныхъ стихахъ хвалу «князю» и «главъ» общины, «который стеръ толпы варваровъ». Затемъ онъ говорить, какъ князь Хаздаи взяль десять укрыпленій, предалъ врагамъ сына Радмира (Санхо Рамиреца) вмъстъ съ дворянами и духовенствомъ, и покорилъ ошеломленную королеву Тоду, несмотря на ея мужской характеръ. Вследствие его мудрости, народы трепетали его, а короли присылали ему въ Испанію подарки. Его имя славится на востокт и западт, домы Исава и Араба (христіане и магометане) хвалять его милость. Онъ благосклоненъ къ своему народу, прогоняетъ его противниковъ и смиряеть враговъ. Онъ отецъ бъдныхъ; его отверзтая рука посылаеть росу сынамъ музъ; онъ опора и свётило для дётей ученія (изучающихъ Талмудъ), и употребляеть свое достояніе на покупку сочиненій. Поэтому онъ, самый незначительный ученый, ръшился прославить его заслуги и украсить похвальною песнею начало своего сочиненія.

Лесть Дунаша еврейскому царедворцу и его грубое напа-

<sup>1)</sup> Сравн. объ этомъ Teschubot 50b, 59, 81, Sefat Jeter Ибнъ-Езры, № 107—117, 120, 122.

<sup>2)</sup> Сравн. Пинскера Likute, Замеч., стр. 164.

деніе на Менагема произвели надлежащее д'яйствіе. Хаздан сталь меньше дивиться бень-Саруку, узнавши, что Дунашь такой-же филологь и гораздо лучшій поэть, нежели Менагемъ. Когда-же нъкоторые наушники, желавшіе снискать милость еврейскаго вельножи, оклеветали предъ нимъ Менагема, — въ чемъ состояла эта клевета, неизвъстно, — тогда благосклонность Хаздаи къ бенъ-Саруку превратилась въ нерасположение въ нему. Въроятно, вслъдствие этого Менагемъ оставиль Кордову и удалился въ домъ своихъ предковъ 1) (въ Тортозу?). Враги его такъ довко съумъли раздражить Хаздан, что последній, забывь о своемь торжественномь объщанія, данномъ въ полночь посль смерти своей матери, приказаль бичевать Менагема (послъ 960). Еврейская стража напала на него въ субботу, прибила его, выгнала въ наступившую затъмъ пасху изъ дома, наслъдованнаго имъ послъ отца и обитаемаго вмёстё съ братомъ, разрушила этотъ домъ до основанія и завладъла матеріалами. Несчастный Менагемъ бенъ-Сарукъ погибъ бы безвозвратно, если-бъ братъ Хаздаи не сжалился надъ нимъ и не далъ ему средствъ къ жизни <sup>2</sup>).

Въднякъ поспъшилъ увъдомить своего прежняго милостивца о претеривнныхъ страданіяхъ и просить у него помощи. Но Хаздаи, осудившій его, не выслушавъ оправданія, остался глухъ къ его мольбамъ и прибавиль еще насмътку къ несправедливости. Онъ написалъ ему лаконическій отвіть: «Если ты виновень, то я наказаніемь побудиль тебя къ исправленію; если ты невинень, то я незаслуженнымъ страданіемъ доставиль тебів візчное блаженство» 3). Поступокъ Хаздаи съ Менагемомъ бенъ-Сарукомъ есть позорное пятно на его характеръ.

Однако несчастный не такъ терпъливо переносиль бъдстве. Онъ отправиль ядовитое письмо къ вельможъ '), кото-

<sup>1)</sup> Видно изъ посланія Менагема, у Луццато Bet ha-Ozar, стр. 29b.
2) Тамъ же и стр. 32a. Въ 6 строкъ сверху надобно витсто безсмыслицы אבין אדוני אחין антаты אדוני אדוני אדוני אבין (Замѣчаніе П. М. Гейльперина).

<sup>4)</sup> Посланіе Менагема, напечатанное въ первый разъ Луццато (Bet ha-Ozar),

рый въ своемъ высокомъ положении мнилъ себя неуязвимымъ. Это письмо выражаеть покорность и въ то же время самостоятельность и даже теперь возбуждаеть глубокое состраданіе къ несчастному. Вибсть съ тыть оно составляеть образецъ прекрасной еврейской прозы. Менагемъ высказываеть въ немъ горькія истины, къ которымъ не привыкло ухо высокопоставленнаго Хаздаи. Боясь, что Хаздаи отбросить его письмо, не прочитавши, Менагемь во вступленіи заклинаетъ своего прежняго милостивца заглянуть въ посланіе. Изливши свое горе въ словахъ, бенъ-Сарукъ замізчаетъ: «Мои слезы не служать признакомъ моей покорности тебъ, но составляють естественное последствіе оскорбленія моего права. — Ты, какъ Богъ, судилъ меня: ты соединяешь въ своемъ лицъ свидътеля и судью и судишь тайны сердца. Но если-бъ я быль даже злейшимъ преступникомъ, то ты не могь бы дать приказанія бичевать меня въ субботу и праздникъ и осквернять тъмъ святость дня». Потомъ Менагемъ напоминаетъ, какъ Ибнъ-Шапрутъ приглашалъ-его раньше къ себъ, побуждалъ оставить родину и отправиться къ нему, несмотря на жаръ и бури; какъ поэты расточали ему хвалу въ связныхъ и несвязныхъ ръчахъ и сделали поэзію глашатаемъ его славы; какъ онъ наобъщалъ ему золотыя горы и не исполниль своихь объщаній. Онь ссылается на свидътелей своей невинности, которыхъ Ибнъ-Шапрутъ долженъ бы быль выслушать, прежде чвиъ внять навътамъ его враговъ. Но, какъ бы убоясь такой смелости, Менагемъ въ заключении оправдываетъ свою дерзость и отчание и просить о помиловании.

Письмо Менагема, кажется, не произвело впечатлѣнія на Хаздаи. Хотя послѣдній долго не отвѣчалъ, однако написалъ наконецъ ласковое письмо, которое успокоило несчастнаго. Поэтому Менагемъ, въ своемъ второмъ посланіи, разсыпался въ изъявленіи благодарности, говоря, что поднялъ свою по-

составляеть весьма интересный документь. Но тексть во многихъ мъстахъ испорченъ. Такъ (стран. 33а, строк. 10 сверху) слёдуеть читать ארכות במון שב במון בא שמתיהן למומבות מפר המושב במון שמתיהן למומבות מפר המושב בא המון אונה ב

никшую голову, и что его взоры могуть опять обратиться къ нему, какъ взоры раба къ своему господину 1). Далве ничего неизвъстно о Менагемъ бенъ-Сарукъ. Впрочемъ, онъ, кажется, умеръ раньше своего соперника, Дунаша, и ученики его предприняли его оправдать. Изъ этихъ учениковъ прославились три<sup>2</sup>), а именно: Іегуда бенъ-Даудъ Хаюгъ, который впоследствій даль еврейской филологіи дальнейшее развитіе; Исаакъ Ибнъ-Гикатила, одаренный поэтическимъ талантомъ, и бенъ-Кафронъ (Ефраимъ?). Эти три менагемиста заступились за своего учителя и отразили нападенія Дунаша. Они также посвятили еврейскому министру полемическое сочиненіе, предпославъ сему посліднему хвалебную піснь въ честь Хаздаи и сатиру на бенъ-Лабрата. Хаздаи, кажется, только-что воротился въ это время, одержавъ дипломатическую побъду для калифа Алгакема; менагемисты воспользовались этимъ обстоятельствомъ и воспъли торжество Хаздаи. «Вы, горы, несите привътъ охранителю закона, князю въ Гудъ. Весь мірь ликусть объ его возвращеніи; ибо всякій разъ, какъ онъ находится въ отсутствін, наступаеть скорбь, высокомфриме владычествують и нападають на сыновь Тудиныхъ. Но Хаздаи приносить съ собою опять спокойствіе и порядокъ. Господь поставилъ его въ князья и обратилъ къ нему сердце царево, дабы возвеличить его надъ всеми вельможами. Онъ съ помощью Божіей побъдиль христіанъ; все благодарить его за это и уповаеть на него, какъ уповаеть истомленная нива на росу и дождь». Защитники чести Менагема предоставляли его любви къ истинъ судить спорное дъло и хотъли сдълать его судьею надъ бенъ-Лабратомъ, «который

<sup>1)</sup> Посланіе, стран. 33а; сравн. предъидушее примічаніе.

<sup>2)</sup> Сатира. напечатанная Дукесомъ въ Nаchal Kedumim, I, стр. 8 и след. Издатель опибается, говоря, будто авторъ самъ себя называеть въ 9 стпхе: Іегуди бенъ-Шешетъ, тогда какъ сей последній есть никто иной, какъ упоминаемый Моисеемъ Ибнъ-Езрой, тамъ же, стр. 7. Нельвя также не узнать бичуемаго въ сатире Іегуду бенъ-Дауда: это известный Хаюгъ. Следовательно, сатира написана Дунашитомъ противъ Менагемитовъ Напротивъ, сатира (тамъ же стр. 7), начинающаяся בר לבר לבר לבר אונים очевидно нацисана Менагемитомъ противъ ученика бенъ-Лабрата; но повидимому она не полна.

объявиль себя образцовымъ толкователемъ, впалъ въ безсодержательность, осквернилъ и испортилъ священный языкъ чуждымъ (стихотворнымъ) размѣромъ» ¹). Изслѣдованіе и изученіе еврейскаго языка велось въ Испаніи съ страстною борьбой, горячностію, желчною сатирой. По смерти Дунаша, ученики его продолжали борьбу; изъ нихъ прославился только одинъ, Іегуди бенъ-Шешетъ. Менагемисты и Дунашиты осыпали другъ другъ остроумными насмѣшливыми пѣснями, которыя существенно содѣйствовали къ выработкѣ еврейскаго языка, его гибкости, плавности и обогащенію.

Хаздаи Ибнъ - Шапрутъ, непосредственно или посредственно, сознательно или безсознательно, одобреніемъ и наградою пробуждаль и образовываль поэтовь и ревнителей еврейскаго языка; также точно онъ насадилъ въ Испаніи изучение Талмуда 3). Еврейская наука еще не на столько окрепла въ Европе, чтобы могла обойтись безъ защитника, который взяль бы ее подъ свое крылышко. Р. Моисей бенъ-Ханохъ, тотъ самый, который отправился за сборомъ для сурской академіи, приведенъ въ невольничьей одеждѣ въ Кордову и здёсь выкупленъ изъ рабства, также нашелъ покровителя въ лицъ Хаздаи, и оба калифа, любившіе науку, съ удовольствіемъ смотрели на процветаніе самостоятельнаго изученія Талмуда въ своемъ государствъ, благодаря которому ихъ еврейские подданные становились независимы въ религіозномъ отношеніи отъ Багдадскаго калифата. Р. Моисей не могъ попасть въ Испанію въ болье благопріятное время, чтобы дать Талмуду безопасное убъжище, безъ котораго пробуждавшіяся умственныя стремленія не имъли бы никакой опоры. Какъ испанскіе арабы потрудились затмить Багдадскій калифать и окружить себя всёмь политическимь и ли-

<sup>2)</sup> Ибнъ-Аби-Озаибія, цитованный Мункомъ въ Archives Israelites, 1848, стр. 326, издагаетъ гораздо подробиће, чћиъ еврейскіе хронографы.



<sup>1)</sup> Это посвящение, конечно, написано не саминъ Менагемомъ, а его ученикомъ, какъ говорится о томъ въ самой рукописи; сравн. Луцдато Bet ha-Ozar, стр. 64b, и Пинскера Likute, 158. Всъ сомивнія, напротивъ, певажны. Менагемъ не могъ писать метрическихъ стиховъ; следовательно, посвящение принадлежитъ его перу.

тературнымъ блескомъ, такъ точно испанскіе евреи, преимущественно столичные, заботились отодвинуть въ твнь вавилонскія академіи и перенесть на открытую Р. Моисеемъ въ Кордовъ школу тъ преимущества, которыми сказанныя академіи пользовались въ силу своихъ глубокихъ познаній въ Талмудъ. Поэтому они окружили его великолъпіемъ и блескомъ и признали авторитетомъ. Религіозные запросы, предлагавшіеся прежде на обсужденіе вавилонскихъ академій, стали предлагаться теперь на разсмотрівніе Р. Моисея 1). Въ его школу стекались изъ всей Испаніи и Африки жаждавшіе познаній ученики. Ревновали усвоить знаніе Талмуда, дабы имъть возможность обходиться безъ вавилонскихъ учителей. Хаздаи приказаль купить на свой счеть экземпляры Талмуда въ Суръ 2), гдъ они послъ закрытія академіи лежали массою безъ всякаго употребленія, и раздать ихъ ученикамъ, о содержании которыхъ, безъ сомнъния, онъ же заботился. Влагодаря Р. Монсею, Кордова сделалась андалузскою Сурою, и основатель тамошней школы имель для Испаніи такое же значеніе, какое имълъ Рабъ для Вавилоніи. Хотя онъ носиль скромный титуль судьи (даяна) или раввина, однако отправляль всв обязанности гаона: назначаль раввиновь въ общины и, кажется, возлагаль на нихъ при этомъ руки, толковалъ законъ, былъ последнею судебною инстанціей и могь отлучать непокорныхъ членовъ общины. Всъ эти функціи, разумъется, перешли также къ европейскимъ раввинамъ.

Такъ Испанія сдівлалась во многихъ отношеніяхъ центромъ еврейства. Нівкоторыя, повидимому случайныя, событія положили тому основаніе, и пробудившееся самосознаніе испанскихъ евреевъ не дозволило отнять у нихъ это пре-имущество; они, напротивъ, заботились заслужить и утвердить его за собою. Благосостояніе кордовской общины дало имъ возможность сдівлать столицу фокусомъ всіхъ стремле-

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравн. Замвч. 21, конецъ.

ній. Въ Кордов'я жило нісколько тысячь богатых семействь, которыя могли соперничать съ арабами въ любви къ великолітію. Они одівались въ шелкь, носили дорогіе тюрбаны и іздили въ роскошных экипажах і). Они іздили на коняхь съ развівающимися султанами и усвоили рыцарскую манеру и величавость, которыми съ выгодою отличались отъ евреевъ прочихъ странъ. Но нельзя умолчать о томъ, что многіе изъ нихъ были обязаны своимъ богатствомъ работорговлів, покупая рабовъ и перепродавая ихъ калифамъ, которые мало по малу составили изъ нихъ свою лейбъ-гвардію 2).

По смерти Р. Моисея (около 965), кордовской общинъ угрожала распря по причинъ выбора новаго раввина. Однимъ претендентомъ быль сынъ покойнаго, Р. Ханохъ, который ребенкомъ раздёляль неволю своихъ родителей и видёль, какъ его мать, во избъжание позора, бросилась въ море. Его соперникомъ былъ Іосифъ бенъ-Исаакъ Ибнъ-Абитуръ, отличнъйшій ученикъ Р. Моисея, знавшій хорошо арабскую литературу, обладавшій поэтическимъ талантомъ и родившійся въ той странъ. Но Р. Ханохъ не имълъ за себя ничего, кромъ талмудическаго знанія и того обстоятельства, что быль сыномь человъка, который пользовался глубочайшимъ уваженіемъ. Въ благочестій и нравственномъ благородствъ соперники нисколько не уступали другъ другу. Образовались двъ партіи, одна за туземца и представителя культуры, другая за Моисеева сына. Но, прежде чемъ разгорелся споръ, Хаздаи подаль свой голось за Р. Ханоха, и последній сделался кордовскимъ раввиномъ и авторитетомъ для испанскоеврейскихъ общинъ. Пока жилъ еврейскій министръ Алгакема, до тъхъ поръ никто не оспаривалъ раввинства у Ханоха в). Хаздаи Ибнъ-Шапрутъ умеръ ) еще при жизни бла-

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравн. Gayangos, History of the mahometan dynastes in Spain, I, 137, 380, и Rainaud, Invasions des Sarrazins en France, стр. 233.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авраанъ Ибнъ-Даудъ.

<sup>4)</sup> Я не могу раздёлять мийнія Ф. Луццато о томъ, что поэтъ Абу-Амръ

городнаго калифа (около 970) и оставилъ славное имя, которое евреи и магометане на перерывъ старались передать потомству. Послѣ Хаздаи, кажется, не осталось сына, который достигь бы извѣстности.

Іосифъ бенъ-Хаздаи и его братъ были сыновьями Хаздаи бенъ-Шапрута (Notice, р. 60). Древніе историки литературы, Моисей Ибнъ-Езра и другіе, не преминули бы обратить на это вниманіе.

## ГЛАВА ДВЪНАДЦАТАЯ.

## Заря еврейско-испанской культуры и паденіе гаоната.

Гаоръ Шерира и его сынъ Гаи; историческое посланіе Шериры; Манасія Ибнъ-Кацра; еврейско-испанскія общины; ученики Менагема и Дунаша; Істуда Хаюгъ; Гассанъ бенъ-Маръ-Гассанъ; споръ между Р. Ханохомъ и Ибнъ-Абитуромъ; Іаковъ Ибнъ-Гау и его судьба. — Французскіе еврен; Натанъ Вавилонянинъ въ Нарбоннъ; Р. Леонтинъ; Германскіе еврен; Оттонъ ІІ и Калонимосъ; Р. Гершомъ и его распоряженія; Р. Симеонъ изъ Маннца; прозелитъ Вецелинусъ; императоръ Генрихъ ІІ и преслъдованіе евреевъ въ Германії; калифъ Гакемъ и преслъдованіе евреевъ въ Египтъ и на Востокъ; еврейскій хаганъ Давидъ и Русскіе; паденіе еврейско-хазарскаго царства; карапиство; Іосифъ Алкаркассани и Леви Галеви.

## 970 - 1027.

Если историческому продукту суждено погибнуть, то никакія усилія энергическихъ личностей не смогутъ сохранить ему жизнь, а если и удастся имъ отсрочить, посредствомъ самопожертвованія, его смертный часъ, то все же продуктъ будетъ только казаться живымъ. Такъ случилось и съ вавилонскимъ гаонатомъ, который нѣкогда былъ полонъ жизни и составлялъ центръ. Когда образованнѣйшія общины Испаніи и Африки отпали отъ него и сдѣлались самостоятельными, тогда онъ не могъ болѣе существовать. Тщетно два мужа, послѣдовательно украшавшіе своими добродѣтелями и знаніемъ пумбадитскую академію, старались придать ей новый блескъ. Они могли только отсрочить на полвѣка смерть гаоната, но не могли сохранить его и сдѣлать способнымъ къ жизни. Эти два мужа, отецъ и сынъ, послѣдніе пумбадитскіе президенты съ извѣстнымъ значеніемъ, были Р. Шерира и Р. Гаи (Гая), которыхъ позднъйшія покольнія называли «отцами и учителями Израиля». — Шерира, сынъ гаона Ханины (род. около 930, ум. около 1000 г.) 1), происходиль по отцевской и материнской линіи отъ уважаемыхъ фамилій, многіе члены которыхъ имъли санъ гаона. Онъ самъ хвалился, что его родословная восходитъ до предбостанайскихъ экзилархическихъ линій, члены которыхъ сложили санъ экзиларха вслъдствіе его вырожденія и вступили въ ряды ученыхъ. Фамильнымъ гербомъ Шериры былъ левъ 2), изображавшійся также въ гербъ и на знамени іудейскихъ царей.

Шерира быль гаонъ стараго закала, для котораго выше всего быль Талмудъ, а вообще философскія идеи — бреднями. Хотя онъ на столько зналъ арабскій языкъ, что могь излагать на немъ свои ръшенія для общинь въ мусульманскихъ странахъ, однако предпочиталъ еврейскій и арамейскій языки и не долюбливаль арабской литературы. Авторская дъятельность его ограничивалась однимъ лишь Талмудомъ и относящимся въ нему. Шерира написалъ талмудическое сочиненіе подъ заглавіемъ «Тайный свитокъ» (Megillat Setarim), которое однако не дошло до насъ 3). Онъ врядъ занимался экзегетикой и едва не осудиль философскаго направленія Саадіи 1). Но его нравственность заставляла забывать недостатокъ высшаго образованія. Какъ судья, онъ стремился къ обнаруженію истины и къ постановленію приговора согласно строгому понятію права. Какъ президенть академіи, онъ неутомимо назидаль близкія и дальнія общины и потому писаль множество решеній. Но въ этихъ решеніяхъ Шерира съ бук-

<sup>1)</sup> Свёдёніе Авраама Ибнъ-Дауда о томъ, что Шерира прожиль 100 дётъ, происходитъ, кажется, отъ ошибки въ оригиналё; ибо, если бы Шерира родился въ 898 г., то въ эпоху своего вступленія въ должность (968 г.) имель бы 70 лётъ; но чрезъ годъ нослё его вступленія въ гаонскую должность родился у него сынъ Гаи. Невероятно, чтобы 70-лётній старецъ могь зачать сына.

<sup>2)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

³) Abuab введеніе къ Menorat ha-Maor.

<sup>4)</sup> Видно изъ Responsum въ началѣ Responsa Gaonim Schaare Zedek и Schaare Teschuba № 187, приписываемомъ Шерирѣ и во всякомъ случаѣ сочиненномъ въ его духѣ.

вальною точностью придерживался Талмуда и однажды порицаль какого-то господина за то, что тоть обучиль своего молодаго раба библіи и затёмь жениль его на рабё съ соблюденіемь перемоній,— что, по выраженію нёкоторыхь талмудическихь учителей, подлежить наказанію. Хотя этоть господинь поступаль съ своимь рабомь такь хорошо, что нельзя было сомнёваться въ его намёреніи дать свободу этому невольнику, однако Шерира присудиль раба съ его женою и дётьми къ вёчной неволё 1).

Шерира быль также адептомь того тайнаго ученія, которое въ его время имело еще мало последователей. Свое житне объ этомъ учени онъ неясно высказалъ въ ръшени противорѣчія, которое было предложено на его разсмотрѣніе нъкоторыми учеными изъ Феда, а именно: между тъмъ какъ Мишна налагаетъ наказаніе за всякое богословское изслідованіе и осуждаеть того, кто не относится съ должнымъ почтеніемъ къ своему Творцу, въ мистическомъ сочиненіи (Шіуръ Комагь, см. стр. 216) говорится отъ имени Р. Измаила, что Богъ имъетъ человъческие члены исполинскихъ разм'тровъ. Поэтому Фецанцы спрашивали Шериру, считаетъ ли онъ истиннымъ это сочинение, представляющее Бога въ телесномъ виде. Шерира отвечалъ на это, что Р. Измаиль, безъ сомненія, быль творцемь сказаннаго сочиненія, такъ какъ ни одинъ человъкъ не могъ бы придумать ничего подобнаго. Однако не следуетъ понимать въ буквальномъ смысль приписываемые Богу человыческие органы, ибо въ основаніи этого представленія лежать столь глубокія тайны. что недьзя сообщать ихъ даже въ общихъ чертажь всякому человъку. Можно передавать эти тайны только тъмъ дюдямъ. которые по чертамъ лица и по линіямъ руки окажутся достойными обладать тайнымъ ученіемъ. Этимъ обстоятельствомъ Шерира оправдывается въ томъ, что не можетъ войти въ подробное разсмотрѣніе предложеннаго вопроса °).

<sup>1)</sup> Responsa Schaare Sedek, crp. 26b, № 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этотъ отвътъ Шериры находится въ Responsa Schaare Teschubah, Ж 122. С. Саксъ недавно его напечаталъ по испорченной рукописи (Techija, стр. 41)

Шерира прославился своимъ посланіемъ, которое сдівлалось главнымъ источникомъ для талмудической, после-талмудической и гаонской исторіи. Іаковъ бенъ-Ниссимъ (Ибнъ-Шагинъ) 1), ученикъ того самаго Хушіеля, который попаль въ Африку (см. стр. 331) и насадилъ въ Каируанъ талмудическую ученость, предложиль Шерир'в отъ имени каируанской общины интересный въ историческомъ отношени вопросъ: «Какимъ образомъ записаны содержащіяся въ Мишнѣ законоположенія? Если традиціи древни, то какъ случилось, что лишь новъйшіе авторитеты изъ эпохи послів разрушенія храма прославились, какъ носители этихъ традицій? Въ какой последовательности сложилась редакція Мишны?» Іаковъ спрашивалъ также о порядкъ преемничества сабуреевъ и гаоновъ и о продолжительности правленія каждаго изъ нихъ. Шерира далъ удовлетворительный отвътъ (987) и ясно изложилъ полу-еврейскимъ, полу-халдейскимъ языкомъ поразительныя свъденія о темныхъ частяхъ еврейской исторіи. Преподанная имъ хроника сабуреевъ и гаоновъ служитъ указательницею для цълой исторіи эпохи. Шерира представляется въ этой исторической запискъ истымъ лътописцемъ со всею его сухостью, истинностью и достовърностью. Не совсьмъ безпристрастны только сужденія его объ экзилархахъ бостанайской линіи и о н'ткоторыхъ современникахъ, именно, объ Ааронъ Саргаду (стр. 319). Еврейская исторія обязана гаону Шериръ послъдовательнымъ изложениемъ отъ окончанія талмудической эпохи до его времени. Создать художественную исторію было не его діломъ, какъ и вообще средне-въковаго духа. На востокъ и на западъ, у Арабовъ, Испанцевъ, Германскихъ племенъ и Византійцевъ, живое бытописаніе превратилось въ сухое перечисленіе именъ и годовъ, и Шерира написалъ не хуже своихъ современниковъ.

и правильно доказаль, что этоть отвыть быль послань фецанской общинь (тамь же, стр. 44 и слъд.).

<sup>1)</sup> Фамилію Іакова бент-Ниссима Авраамт Ибнт-Даудт называетт Ибнт-Шагинт или Шагунт; сравн. Рапопорта Biographie des P'Nissim, Заміч. 2 и б. Парижская и Россієва рукописи называютт ее бент-Іошіагт, во введеній вт историческому Responsum Шериры.

Онъ не могъ спасти отъ упадка пумбадитскую академію, не смотря на свою неутомимую деятельность въ качествъ ея президента. Ревность къ изученію Талмуда и стремленіе къ наукъ охладъла уже въ вавилонскихъ странахъ. Академія была такъ бъдна людьми, что Шерира былъ принужденъ назначить главнымъ судьею (вторымъ по себъ сановникомъ) своего шестнадцатилътняго сына Гаи. Уважение къ гаону исчезло. Нъкоторые злонамъренные люди представили тогдашнему калифу Алкадиру (997) жалобу на Шериру, содержаніе коей намъ неизв'єстно; в'троятно, жаловались на строгое управленіе. Всл'ядствіе этого, сынъ и отецъ были посажены въ тюрьму, а все имущество ихъ разграблено, такъ что у нихъ не осталось никакихъ средствъ къ жизни. Однако по ходатайству одного уважаемаго лица они были выпущены изъ тюрьмы и могли занять свои прежнія должности 1). Впрочемъ, Шерира вскоръ отказался отъ своего сана, какъ говорять, по причинъ глубокой старости, передаль его своему сыну Гаи (998) и умеръ чрезъ два года (около 1000).

Его сынъ Гаи, хотя еще только тридцатильтній, пользовался такою любовью, что въ честь его прибавили, въ видъ заключительнаго чтенія въ субботу, тотъ самый отрывокъ изъ Пятикнижія, въ которомъ Моисей испрашиваетъ себъ у Бога достойнаго преемника, и вмъсто обычныхъ мъстъ изъ пророковъ читали повъствованіе о помазаніи Давидомъ своего сына себъ въ преемники. Въ заключеніе прибавляли слова: «И Гаи сидълъ на престолъ своего отца, и царствованіе его было весьма кръпко»<sup>2</sup>).

Хроники того времени молчать о сирійскихь, палестинскихь и египетскихь евреяхь: они какь будто умерли для исторической дізтельности. Нізсколько высокое политическое

<sup>1)</sup> Проф. Лупцато письменно сообщиль мив весьма хорошую поправку непонятнаго мвста у Авраама Ибнъ-Дауда относительно Шериры. Вмвсто הותלה בידו אחרורא בידו בולה ר' שרירא בידו אחרורא בידו בידו אחרורא בידו אחרורא בידו בידו אחרורא בידו אחרורא בידו אחרור בידו אחרורא בידו אחרור בידו אחרורא בידו או בידו אחרורא בידו או בידו אחרורא בידו או בידו

<sup>2)</sup> Abudirham, ed. Ven., crp. 70 c.

положеніе, которое занималь одинь сирійскій еврей въ царствование фатимидскаго калифа, было непродолжительно-Алацицъ, владычествовавшій только по имени надъ Палестиною и Сиріей, въ сущности же предоставившій власть иногимъ авантюристамъ, которые овладъли важными городами и цълыми округами, назначилъ правителями Сиріи одного еврея, по имени Манассію Ибнъ-Капру, и христіанина, по имени Изу (990). Оба правителя принялись замъщать должности своими единовърцами и оттъснять магометанъ 1). Это было въ духъ калифа, ибо сирійскіе мусульмане, будучи приверженцами суннитскаго толка, враждебно относились къ фатимидской династіи, которая считала Али своимъ основателемъ и отвергала сунну (преданіе). Между тъмъ еврейскія и христіанскія должностныя лица оказались виновными во многихъ притъсненіяхъ и возбудили сильнъйшее неудовольствіе въ магометанскомъ населени. Однако никто не осмъливался громко жаловаться на любимцевъ калифа. Одна только бъдная мусульманка имъла для того достаточно мужества. Во время пребыванія Алацица въ Сиріи она написала на дощечкъ: «Вогомъ, который возвеличилъ власть христіанъ чрезъ Изу и власть евреевъ чрезъ Манасію Ибнъ-Капру, и унизилъ магометанъ, заклинаю тебя изслъдовать ихъ притъсненія», и бросила Алацицу эту дощечку. Удивленный калифъ отръшиль обоихъ правителей отъ должности и заключилъ ихъ въ темницу.

Взоръ съ удовольствіемъ переносится отъ упадка, одеревенѣлости и внутренней дряхлости восточныхъ евреевъ на свѣжія и юныя общины, лежавшія на Гвадалквивирѣ и Гвадіанѣ. Силы, полныя юношескаго отня, развивались по сю и по ту сторону пролива (Andalus и Maghreb) и довели еврейскую культуру до такого цвѣтущаго состоянія, какого она еще не имѣла въ послѣ-библейскомъ времени. Въ еврейскихъ общинахъ Андалузіи мы замѣчаемъ истинное соревнованіе въ изученіи различныхъ отраслей науки, свѣжесть уче-

<sup>1)</sup> Bar-Hebraeus Chron. Syriacum, crp. 240.

нія и преподаванія, стремленіе къ творчеству, плодомъ котораго были чудесныя созданія. Стиена, постянныя меценатомъ Хаздаи, талмудическою мудростью Вавилонянина Моисея и поэтическими и филологическими произведеніями бенъ-Сарука и бенъ-Лабрата, взощли превосходно и дали чудесный плодъ. Многостороннее знаніе считалось у испанскихъ евреевъ и андалузскихъ мусульманъ лучшимъ украшеніемъ мужа и приносидо честь и богатство. Преемники Абдулъ-Рахмана Великаго, следуя его примеру, назначали евреевъ, по причинъ ихъ прозорливости и знанія, на государственныя должности, и евреи бывали агентами и министрами при магометанскихъ и христіанскихъ дворахъ Испаніи. Эти высокопоставленныя и избранныя лица брали себ'в за образецъ Хаздаи, содъйствовали и поддерживали ученость и поэзію, а своею щедростью и великодушіемъ заставляли прощать себ'в высокое положение и богатство. Самое знание не было ни одностороннимъ, ни сухимъ, но питалось здоровыми соками и старалось быть удобоваримымъ. Образованные андалузскіе евреи говорили и писали на туземномъ языкъ такъ же чисто и хорошо, какъ ихъ арабскіе сограждане, и послѣдніе гордились, если могли причислить еврейскихъ поэтовъ къ своимъ рядамъ. Если умственная дъятельность андалузскихъ евреевъ распадалась на нъсколько отраслей: на глубокое знаніе библін (экзегетику и грамматику), изученіе Талмуда и философію съ поэзіей, то носители одной отрасли не считали другія отрасли чуждыми для себя. Преданные изученію Талмуда не оставались равнодушными ни къ знанію библіи, ни къ поэаіи, и если сами не были поэтами, то умѣли цѣнить ритмиче-скій произведенія новоеврейской поэзіи. Философы равнымъ образомъ полагали свою гордость въ усвоени Талмуда, и раввины часто бывали въ то же время учителями философіи.

Однако искусство и знаніе не служили для испанскихъ евреевъ только украшеніемъ, но возвышали и облагороживали всю ихъ жизнь. Они были проникнуты тѣмъ высокимъ духомъ и идеальностью, которые не допускаютъ ничего низкаго и пошлаго. Важнъйшіе мужи, которые вслѣдствіе своего

политического положенія или другихъ заслугъ стояли во главъ всего испанскаго еврейства или отдъльныхъ общинъ, представляли большею частью законченные характеры, полные благородныхъ мыслей и нъжныхъ чувствъ. Если они, подобно андалузскимъ арабамъ, отличались рыцарскимъ характеромъ, то превосходили последнихъ честностію и благородствомъ мыслей, которыя они все еще сохраняли въ то время, когда арабы уже выродились и опошлились. Подобно сосъдямъ, они имъли гордую идею о своей личности и выражали ее въ длиномъ рядъ именъ; но въ основаніи этой гордости лежало глубокое нравственное чувство. Они питали родовитую гордость, и нѣкоторыя фамиліи, какъ Ибнъ-Езра, Алфахаръ, Алнаква, Ибнъ-Фальягъ, Ибнъ-Гіатъ, бенъ-Венисти; Ибнъ-Мигашъ, Абулафія и другія, составляли классъ благородныхъ. Но благородство происхожденія не служило для нихъ основаніемъ къ требованію какихъ либо преимупрествъ, но скорве считалось обязательствомъ отличаться познаніями и благороднымъ образомъ мыслей и быть достойными предковъ. Испанскимъ евреямъ, въ цвътущее время, была присуща та степень образованія, къ которой стремятся лишь культурные народы новъйшаго времени: всестороннее развитіе и твердость характера. Высшее образованіе просвътляло и идеализировало ихъ религозную жизнь. Они любили свою въру со всею пылкостью убъжденія и восторженности; каждое правило еврейства, предписанное библіей или преподанное Талмудомъ, было вообще для нихъ свято и ненарушимо; но при этомъ они были столь-же далеки отъ глупаго ханжества и безсмысленнаго изуверства. Хотя въ своихъ изследованіяхъ они касались границы неверія, однако едва ли одинъ еврейско-испанскій мыслитель перешель чрезь эту границу, и если каббалистическая мистика нашла себѣ доступъ къ ихъ сердцамъ, то это случилось по крайней мъръ не въ цвътущее время. Неудивительно, что евреи въ некультурныхъ европейскихъ и не-европейскихъ странахъ, во Франпін, Германіи и Италіи, считали и чтили своихъ испанскихъ единовърцевъ, какъ высшихъ существъ. Влагодаря высокому положенію и личнымъ заслугамъ, они были главными носителями еврейской исторіи. Лежавшія внѣ Испаніи общины охотно признали за ними тѣ прерогативы, которыми прежде пользовались вавилонскія академіи. Кордова, Луцена, Гранада вскорѣ заняли мѣсто Суры и Пумбадиты.

Оффиціальнымъ представителемъ еврейства въ Андалузіи быль вышеупомянутый Р. Ханохъ (род. около 940, ум. 1014), который быль преемникомъ своего отца въ званіи раввина. Съ нимъ равнялся въ знаніи Талмуда, но превосходиль въ другихъ наукахъ, его соперникъ Іосифъ бенъ-Исаакъ Ибнъ-Абитуръ (Ибнъ-Сатанасъ или Сантасъ), происходившій отъ уважаемой андалузской фамиліи. Ибнъ - Абитуръ быль стихотворцемъ 1) и написалъ для дня отпущенія грѣховъ синагогальныя пьесы, которыя были приняты его земляками и вытеснили древнія стихотворенія; но его стихи жестки, не гибки и совершенно лишены поэтической прелести. Онъ ничего не заимствовалъ у поэзіи Дунаша. Іосифъ Ибнъ-Абитуръ зналъ, кромъ того, арабскій языкъ такъ хорошо, что могъ перевесть на него Мишну <sup>2</sup>). Калифъ Алгакемъ выразиль желаніе им'ть въ перевод' главную книгу оврейскаго преданія, и Ибнъ-Абитуръ исполниль это желаніе. Образованный и любившій науки калифъ имъль при этомъ въ виду только пополнить Мишной свою значительную библіотеку, состоявшую изъ двадцати четырехъ томовъ. Однако отъ этого перевода не осталось никакихъ следовъ, ибо преемникъ Алгакема, фанатическій мусульманинъ, уничтожиль всъ сочиненія, неимъвтія арабскаго интереса, т. е., больтую часть Алгакемовой библіотеки. -- Кром'в Р. Ханоха и Ибнъ-Абитура, жилъ тогда въ Беганнъ (Paxeno) близъ Алмаріи, еще одинъ знатокъ Талмуда, Самуилъ га-Когенъ Ибнъ-Іосія изъ Феда. Представителями филологіи и еврейской поэзін

<sup>1)</sup> Объ этой поэзін сравн. Carca: Religiöse Poësie der Juden in Spanien, стр. 248 и след.; Kobez Maasse Jede Gaonim, II, 18, и след., 87; Landsgut, Amude Aboda, 92 и след.

<sup>9)</sup> Нівкоторые ошибочно думають, что Ибнъ-Абитуръ перевель весь Талмудъ на арабскій языкъ. Главный источникъ, Авр. Ибнъ-Даудъ, говорить только о шести порядкахъ scil. Мишны.

въ послъ-хаздайское время были ученики Менагема и Дунаша, осыпавшіе другь друга эпиграммами въ проз'в и стикахъ (см. стр. 365); изъ нихъ Ибнъ-Гикатила предавался етихотворному искусству, а Іегуда Ибнъ-Даудъ содъйствоваль прогрессу еврейской грамматики. Последній, имевшій длинное арабское имя: Абу-Захарія Яхъя Хаюгъ, и принадлежавшій къ фецанской фамиліи, впервые далъ еврейской филологіи твердое основаніе и признанъ первымъ ученымъ грамматикомъ. Хаюгъ первый прияналъ, что еврейскій языкъ въ своей библейской формъ представляеть вообще трехсогласные корни, и что многія согласные звуки (плавные, полугласные и удвоенные) выпали или слились и перешли въ гласные. Этимъ онъ объяснялъ строеніе слабыхъ корней и даль возможность определять формы и ихъ переходы и применять ихъ въ поэзіи. Этимъ Хаюгъ произвелъ полную реформу въ разработкъ еврейскаго языка и привелъ въ порядокъ тотъ хаосъ, въ которомъ блуждали самъ Саадія, Менагемъ и Дунашъ. Свои основанія грамматики онъ изложиль въ трехъ книгахъ 1): о полугласныхъ корняхъ (Quiescentes, Nachim), о корняхъ съ удвоенными согласными на концъ (Geminata, Kefulim), и о знакахъ гласныхъ и тоническихъ. Хаюгъ, разсчитывая первоначально на своихъ земляковъ, написалъ свои грамматическія сочиненія на арабскомъ языкв. Поэтому они были неизвестны не-испанскимъ евреямъ, изъ числа которыхъ занимавшіеся филологіей придерживались несовершенной системы Менагема и Дунаша. Отъ произведеній поэтовъ того времени — трехъ, носившихъ имя Исаака: Ибнъ-Гикатилы, бенъ-Саула и Ибнъ-Халфона, — дошли до насъ лишь незначительные отрывки, по которымъ нельзя судить о достоинствъ и недостаткахъ самихъ произведеній <sup>2</sup>). Эти три поэта давали размеръ своимъ стихамъ, какъ духовнымъ, такъ и светскимъ, и содействовали введенію стихотворнаго раз-

<sup>1)</sup> Сравн. Ewald und Dukes Beiträge, Heft III, и Munk Notice sur Aboulwalid, стр. 64 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравн., ради краткости, исчисление источниковъ у Dukes Nachal Kedumim, стр. 9, 10.

мъра въ еврейскую поэзію и устраненію существовавшаго дотоль предубъжденія противъ него. Другими отраслями знанія, кромѣ Талмуда и филологіи, мало занимались въ тотъ періодъ; для философіи умъ испанскихъ евреевъ еще не созрѣлъ. Астрономія, поскольку она необходима для опредъленія еврейскихъ праздниковъ, имѣла своимъ представителемъ Гассана бенъ-Маръ-Гассана (Али?) изъ Кордовы, который принадлежалъ къ раввинату, имѣлъ титулъ даяна и написалъ сочиненіе о календарной астрономіи (971) 1, признанное впослѣдствіи неудовлетворительнымъ.

Хотя Кордовскій раввинать быль только почетною должностью, и занимавшій ее Р. Ханохъ, не смотря на свою недостаточность, не получаль никакого содержанія оть общины: однако по смерти Хаздаи возникли распри по поводу этого раввината 3). Приверженцы Іосифа Ибнъ-Абитура, къ числу которыхъ принадлежали члены многочисленнаго рода Ибнъ-Абитура и два придворные шелковые фабриканта, братья Ибнъ-Гау, — употребляли всв средства поставить своего протеже во главъ общины. Но большая часть кордовской общины держала сторону Р. Ханоха. Споръ быль такъ силенъ, что не могъ разръщиться мирнымъ путемъ. Объ партіи обратились къ калифу. Важнъйшіе приверженцы Р. Ханоха, числомъ семьсотъ, тадили въ течение нъсколькихъ дней сряду, въ нарядныхъ одеждахъ, съ развѣвающимися султанами, въ Аз-Зару, -- резиденцію Алгакема, лежавшую недалеко отъ Кордовы, и ходатайствовали предъ калифомъ за своего раввина. Противная партія пополняла свою малочисленность большею ревностью. Алгакемъ решилъ согласно желанію большинства и утвердиль Р. Ханоха въ должности раввина. Но такъ какъ Ибнъ-Абитуръ не отказался оть своихъ притязаній, то быль отлучень поб'єдившею партіей. Однако же онъ продолжаль питать надежду, обратился лично

<sup>1)</sup> Авраама бенъ-Хія Sefer ha-Ibbur, II. 7, стр. 54; III, 5, стр. 95; Исаава Израели Jessod Olam (ed. Berlin, 1848), Т. II, стр. 286; Обадін бенъ - Давида комментарій къ Маймонидову Kidusch ha-Chodesch, VII, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Авраамъ Ибнъ-Даудъ; о хронологіи сравн. Замвч. 21, І.

къ калифу, разсчитывая пріобръсть его благосклонность своими познаніями въ арабской литературъ и сдъланнымъ для него переводомъ Мишны, и такимъ образомъ добиться отміны рішенія. Но Ибнь-Абитурь ошибся. Калифь отвічаль ему: «Если-бъ мои арабы опозорили меня такъ, какъ опозорила тебя кордовская община, то я оставиль бы свои владвнія. Я могу только посов'єтывать теб'є убхать». Ибнъ-Абитуръ понялъ эти слова въ смыслѣ приказанія и уѣхалъ изъ Кордовы (около 975). Онъ никакъ не могъ совершенно оставить Испанію, ибо льстился надеждою, что его друзья постараются дать дёлу болёе благопріятный обороть. Поэтому онъ прожилъ нъсколько времени въ значительномъ тогда портовомъ городъ Беганнъ и хотълъ вступить въ сношенія съ тамошнимъ раввиномъ, Самуиломъ га-Когеномъ, дабы сей последній сняль съ него отлученіе. Но га-Когень не допустиль его къ себъ, какъ отлученнаго. Тогда Ибнъ-Абитуръ написалъ къ нему на арамейскомъ языкъ ръзкое нисьмо, въ которомъ порицалъ его образъ дъйствій. Самуилъ оправдывался въ отвътномъ письмъ, написанномъ также поарамейски, хотя въ краткомъ, но твердомъ и рѣшительномъ тонъ. Ибнъ-Абитуръ, видя, что не найдетъ себъ приверженцевъ въ Испаніи, отправился моремъ въ Африку і), странствоваль нъсколько времени по Магребу, фатимидскому гоеударству и, конечно, по Египту, не встръчая, повидимому, нигдъ ласковаго пріема.

Между тъмъ обстоятельства вдругъ приняли благопріятный для Ибнъ-Абитура оборотъ. Одинъ изъ его главныхъ приверженцевъ достигъ высокаго положенія и употребилъ свое вліянія въ пользу Ибнъ-Абитура. Этотъ приверженецъ былъ шелковый фабрикантъ Іаковъ Ибнъ-Гау, внезапное возвышеніе и паденіе котораго ясно говорять о произволѣ, который царствоваль въ испанскомъ калифатъ по смерти послѣдняго правосуднаго и образованнаго калифа Алгакема (976). Сынъ послѣдняго, по имени Гишамъ, слабый мальчикъ, былъ

<sup>1)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

калифомъ только по имени, вся же власть находилась въ рукахъ Абуамарида Магомета Алмансура, предъ которымъ дрожали христіане въ сѣверо-испанскихъ горахъ и африканцы въ своихъ укрѣпленіяхъ. При этомъ магометанскомъ маіордомѣ, Іаковъ Ибнъ-Гау, стороннникъ Ибнъ-Абитура, достигъ нѣкоторой власти надъ еврейско-испанскими общинами. Своимъ возвышеніемъ онъ обязанъ былъ особенному случаю. Іаковъ Ибнъ-Гау и его братъ поставляли ко двору драгоцѣныя шелковыя матеріи и знамена съ искусно вытканными арабскими изреченіями, эмблемами и украшеніями. Ихъ ткани возбуждали удивленіе и имѣли большой сбытъ. Имѣя по своимъ занятіямъ сношеніе съ Алмансуромъ, они нашли разъ на дворѣ его чертоговъ значительную денежную сумиу, которую потеряли нѣкоторые, подвергшіеся наказанію, провинціалы.

Братья Ибнъ-Гау ръшили не воспользоваться найден-ными деньгами, но предложить ихъ въ даръ молодому калифу и Алмансуру, дабы склонить ихъ къ дълу своей нартіи и добиться возвращенія отлученнаго и изгнаннаго Ибнъ-Абитура. Намфреніе ихъ увънчалось успъхомъ. Алмансуръ назначиль (985) старшаго брата, Іакова, княземъ и главнымъ судьею встать еврейских общинь въ предълахъ Андалузскаго калифата по сю и по ту сторону пролива, отъ Сегелмессы въ Африкъ до Дуэро, пограничной ръки между хри-стіанскою и магометанскою Испаніей. Ему одному принадлежало право назначать судей и раввиновъ въ общины, опредълять и распредълять налоги, поступавтие въ государственную казну и на удовлетворение общинныхъ потребностей. Алмансуръ окружилъ его также и внъшнимъ блескомъ. Іаковъ Ибнъ-Гау имълъ почетную свиту изъ восемнадцати пажей и вздиль въ парадномъ экипажв. Кордовская община, годясь оказанными ея члену почестями, признала его своимъ главою, присягнула ему и дала право передавать санъ по наслъдству потомкамъ 1). Поэты воспъли ему хвалу. Исаакъ Ибнъ-Саулъ превозносилъ его и сына его въ высокопар-

<sup>1)</sup> Тамъ же.

ныхъ стихахъ 1), какими нъкогда былъ воспътъ Хаздан. Ибнъ-Гау былъ достоинъ воскуряемаго ему енміама. Онъ былъ «отцемъ бъдныхъ», которыхъ ежедневно питалъ за своимъ столомъ. Поэтому его называли также «расточителемъ гостепріимства» (Is'hab al-Ansal) 2). Въроятно, онъ по примъру Хаздаи помогалъ поэтамъ и ученымъ.

Ибнъ-Гау, едва сдълавшись главою евреевъ въ Андалузскомъ калифатъ, поспъшилъ осуществить свое желаніе, ради котораго домогался милости двора. Онъ велълъ Р. Ханоху прекратить исполненіе обязанностей раввина и грозиль, въ противномъ случав, посадить его на корабль безъ руля и пустить въ море, т. е. отправить туда, откуда онъ явился. Затыть Ибнъ-Гау распорядился призвать своего любинца, Ибнъ-Абитура, и облечь его въ санъ раввина. Но сперва надобно было отмѣнить отлученіе, для чего требовалось согласіе всей общины. Изъ уваженія къ сильному при двор'в Ибнъ-Гау всв члены общины, даже его прежине враги, подписали лестное письмо къ Ибнъ-Абитуру, который въ то время, безъ сомнънія, пребываль въ Африкъ. Въ этомъ письм'в приглашали его занять почетную должность въ Кордовъ. Р. Ханохъ былъ низложенъ. Когда кордовская община и особенно друзья Ибнъ-Абитура приготовились достойно встретить его, пришло письмо отъ него, которое сильно ихъ разочаровало. Онъ въ ръзкихъ выраженіяхъ упрекаль ихъ въ безсовъстномъ обращени съ его противникомъ. Онъ чрезмерно восхваляль Р. Ханоха, говориль, что въ своихъ странствіяхъ не встретиль равнаго ему въ добродетели и благочестін, и совътоваль кордовской общинъ пригласить его опять на прежнюю должность 3).

Однако Ибнъ-Гау не могь сохранить своего положенія. Благоволившій къ нему Алмансуръ не только низвергь его,

<sup>1)</sup> Ибиъ-Ганахъ Rikmah ed. Kirchheim, стр. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Онъ же у Мунка Notice sur Aboulwalid, стр. 79, Замъчан. н Авраама Ибнъ-Дауда.

в) Авраамъ Ибнъ-Даудъ.

но и посадиль въ тюрьму. Причины тому были честность и безкорыстіе Ибнъ-Гау. Регенть (Hag'ib) полагаль, что еврейскій князь употребить свою власть надъ общинами западнаго калифата для вымоганія денегь и будеть представлять ему богатые дары; но Ибнъ-Гау не утъсняль общинъ и потому не могъ удовлетворять корыстолюбія Алмансура. За это онъ и быль лишенъ свободы (986). Ибнъ-Гау провелъ въ тюрьмъ около года. Калифъ Гишамъ, не смотря на бдительный надзоръ и насильственное отчуждение, увидълъ однажды Ибнъ-Гау, освъдомился о причинъ его заключенія и, найдя ее ничтожною, приказаль освободить. Гишамъ даже возвратиль ему прежній сань (987), віроятно, въ бытность Алмансура на войні, — но такъ какъ Ибнъ-Гау не пользовался благоволеніемъ сего последняго, то и не имель никакого значенія. Онъ нісколько літь отпраляль должность главнаго судьи (до 900), въ теченіе которыхъ Р. Ханохъ оставался низложеннымъ. По смерти Ибнъ-Гау, одинъ изъ родственниковъ Р. Ханоха поспѣшилъ увъдомить его объ этомъ, надъясь тъмъ обрадовать. Но благородный раввинъ горько оплакалъ смерть своего врага и говорилъ: «Кто теперь нозаботится о многочисленныхъ бъднякахъ, о которыхъ такъ пекся усопшій? Я не могу его замінить, потому что бідень». Р. Ханохъ снова получилъ свою должность. Между тъмъ Ибнъ-Абитуръ продолжалъ странствовать и прибылъ въ Пумбадиту, гдв гаономъ былъ Р. Гаи (1000). Онъ разсчитывалъ найти дружескій пріемъ у представителей вавилонской академіи, ибо предполагаль, что Р. Гаи враждебно относится къ Р. Ханоху, такъ какъ основание Р. Моисеемъ и его сыномъ талмудической школы въ Кордовъ отняло у академіи большіе доходы, приносимые ей богатыми и щедрыми испанскими общинами, и повело къ ея паденію. Но надежды Ибнъ-Абитура не сбылись. — Р. Гаи, стоявшій выше такого своекорыстнаго образа мыслей, даль знать Ибнъ-Абитуру, что не можетъ принять его къ себъ въ домъ, какъ отлученнаго. Не найдя и здёсь пріюта, Ибнъ-Абитуръ отправился въ Дамаскъ и тамъ скончался <sup>1</sup>). Р. Ханохъ жилъ еще много лѣтъ по смерти своего противника и видѣлъ первое паденіе Кордовы и первое общее гоненіе, воздвигнутое на его единовѣрцевъ въ Германіи, Африкѣ и востокѣ. Обрушившаяся въ синагогѣ (въ Алмеріи) каеедра, на которую онъ взошелъ въ послѣдній день Кущей (Сентябрь 1014) <sup>2</sup>), была причиною его смерти.

Состояніе евреевъ въ то время во Франціи и Германіи ясно доказываеть, насколько уровень ихъ умственнаго развитія зависить оть ихъ внішняго положенія. Во время слабаго правленія последнихъ Каролинговъ и при первыхъ Капетингахъ во Франціи, когда светскіе и духовные вассалы были могущественнъе короля, а также при саксонскихъ императорахъ, евреи были принижены въ политическомъ отношеніи и научная діятельность ихъ равнялась нулю. Каноническіе законы уже давно не допускали ихъ къ занятію должностей, да евреи и не заявляли никакихъ притязаній на почести и довольствовались бы предоставлениемъ имъ спокойствія, безопасности жизни и свободы въроисповъданія; но спокойствіе ихъ не давало покоя представителямъ церкви и не приносило никакой выгоды могущественнымъ вельможамъ. Власть во французскихъ областяхъ находилась въ рукахъ бароновъ и духовенства. Короли были ограничены со всъхъ сторонъ и не могли защитить евреевъ отъ произвола, хотя бы желали того и не подстрекались духовенствомъ ненавидъть евреевъ. Если прежде только фанатическое духовенство питало къ евреямъ религіозное предубъжденіе, то ревность его мало-по-малу привила народу ненависть къ евреямъ, и народъ, грубый и невъжественный, ослъпленный и обезумъвшій, рабъ суевърія, видъль въ сынахъ Израиля проклятую Богомъ касту, не заслуживающую ни мальйшаго состраданія. Евреямъ приписывали всевозможное колдовство, имъвшее цълью причинить вредъ христіанамъ. Когда отъ тяжкой бользии умерь (996) король Гуго Капеть, коего ль-

<sup>1)</sup> Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

чиль врачь-еврей, тогда народь рёшиль, что его умертвили евреи, и монахи-лётописцы занесли, какъ фактъ, въ свои хроники это ни на чемъ неоснованное мнёніе 1). Хотя евреи владёли полями и виноградниками 2), но не имёли личной безопасности, которая дается только гармоническимъ, строгимъ государственнымъ строемъ и господствомъ закона. Лиможскій епископъ приказалъ увёщавать евреевъ мёстной общины въ теченіе мёсяца и доказывать имъ посредствомъ ветхаго завёта мессіанство Іисуса. Тщетно; евреи остались глухи къ увёщаніямъ, и только трое или четверо изъ нихъ приняли крещеніе. Остальные вмёстё съ женами и дётьми были изгнаны изъ города, и нёкоторые изъ нихъ съ отчаянія лишили себя жизни (1010) 3).

На югь Франціи, въ Провансь и Лангедовь, гдъ королевская власть не имъла никакой силы, участь евреевъ еще болье зависьла отъ прихоти и настроенія духа графовъ и виконтовъ. Въ одной мъстности они владъли поземельною собственностью и солеварнями и даже избирались въ бальи; въ другой мъстности они трактовались, какъ кръпостные 1). Главная община находилась въ Нарбоннъ. Здъсь со временъ Карла Великаго существовала школа, которая, кажется, принесла мало пользы, потому что лелвяла и распространяла болье агадскую мистику, чымь глубокое знаніе Талмуда. Вдругъ явился тамъ знатокъ Талмуда, воспитанникъ сурской академін, Натанъ бенъ-Исаакъ Вавилонянинъ (около 950 г.; см. стр. 331), и пробудиль въ южной Франціи живую ревность къ Талмуду. Натанъ составилъ родъ словаря (Aruch), съ цёлью облегчить пониманіе трудныхъ и темныхъ мёстъ Талиуда, и присоединилъ историческія свъдънія о гаонатъ и князьяхъ изгнанія в). Его историческіе разсказы изложены

<sup>1)</sup> Richeri historia y Pertz Monumenta Germaniae, II, 657.

<sup>2)</sup> Bouquet recueil, XII, crp. 215.

<sup>2)</sup> Ademar Cabanensis chronicon ad annum 1010, y Pertz Monum. German., VI, 137.

<sup>4)</sup> Vaisette, Histoire de Languedoc, II, 381, 387, 442, Preuves 101, 214, 387; III, Preuves 49, 121, 137.

<sup>5)</sup> Сравн. Замѣч. 21, II.

исторія квркевъ.

не сухимъ лѣтописнымъ слогомъ, но живымъ съ свѣжею окраскою. Вѣроятно, ученикомъ его былъ Р. Леонъ или Леонтинъ (Іегуда бенъ-Меиръ), который, не оставя никакихъ письменныхъ произведеній, считается первымъ основателемъ талмудическаго знанія, процвѣтавшаго потомъ во Франціи и Германіи. Его прославившійся ученикъ, Р. Гершомъ, сознавался, что своимъ знаніемъ и способомъ преподаванія обязанъ Р. Леону 1).

Хотя евреи въ Германіи не подвергались въ это время, въ правленіе саксонскихъ императоровъ, никакому угнетенію. но и не пользовались никакими льготами. Ленная система, сильно развившаяся въ Нъмецкой имперіи, препятствовала имъ владеть землею и ограничивала торговлею ихъ кругъ дъятельности. Еврей и торговецъ были въ Германіи синонимами. Богатые вели денежные обороты, а бъдные занимали деньги для торговли во время Кельнской ярмарки и. по возвращеніи, платили сравнительно малые проценты<sup>2</sup>). Нъмецкие императоры увеличили взимаемую съ евреевъ подать, которую ввели первые Каролинги въ видъ регаліи. Оттонъ Великій, желая дать средства къ содержанію новопостроенной въ Магдебургъ деркви, подариль ей подать съ евреевъ и другихъ торговцевъ (965) 3). Равнымъ образомъ Оттонъ II подарилъ, какъ выражается тогдашній куріальный слогь, «Мерзебургскихъ евреевъ» мѣстному епископу (981) 4). Въ свите этого императора находился одинъ итальянскій еврей, Калонимось, который быль ніжно преданъ ему и, рискуя собственною жизнью, помогъ ему въ опасности. Калонимосъ сопровождалъ императора въ битвъ съ Сарацинами и Греками при Базантелло (982). Когда палъ цвътъ нъмецкаго рыцарства, и Оттонъ II лишился коня, тогда Ка-

<sup>1)</sup> Елеазара бенъ-Натана Eben ha-Ezer, 62 с., 116 с.; Responsa P. Менра Ротенбурга № 104.

<sup>2)</sup> Raschi Pardes, 19 с.; Responsa Sichron Jehudah ed. Berlin, 1846, № 92, стр. 51 b. н слъд.

<sup>3)</sup> Leuber stapulae Saxonicae Ne 1291.

<sup>4)</sup> Хроника Дитмара Мерзебургскаго, у Pertz Monum. German., V, 758.

лонимосъ отдалъ ему своего, дабы императоръ могъ спастись отъ преодолъвавшаго врага; онъ не думалъ о своемъ спасеніи и тоскливо наблюдаль, что будеть съ любинымъ императоромъ. Влагодаря полученному отъ Калонимоса коню, императоръ могъ добраться до берега и вступить на корабль 1). Но препрославленное правленіе Оттоновъ не побуждало подвластныхъ евреевъ выдти изъ низкаго положенія. Христіанскіе народы научились у арабовъ многому, но только не поощренію науки среди инов'трцевъ. Поэтому евреи хотя и были вообще нравственнъе, трезвъе и трудолюбивъе христіанскаго населенія, но не превосходили его образованностью. У нихъ не было ни одного своего значительнаго преподавателя Талмуда; такіе приходили къ нимъ изъ другой страны. Первымъ ихъ талмудическимъ авторитетомъ былъ Р. Гершомъ. Онъ съ братомъ своимъ, Р. Махиромъ, пересадиль талмудическую ученость изъ южной Франціи на берега Рейна и поставилъ ее на такую высокую степень, на какой она никогда не находилась въ гаонскихъ школахъ.

Р. Гершомъ бенъ-Іегуда (род. около 960, ум. 1028) <sup>2</sup>), родился во Франціи <sup>3</sup>) (въ Мецѣ), учился у вышесказаннаго Р. Леона и, неизвъстно по какой причинъ, переселился

<sup>1)</sup> Тотъ-же III, 12 у Пертда 765. Источникъ ясно говоритъ, что Калонимосъ былъ другомъ императора и думалъ объ его спасеніи. Imperator effugiens—vidensque a longe navim, Salandriam nomine, Calonimi equo Judaei ad eam properavit, sed ea praeteriens suscipere hunc recusavit. Hic autem (imperator) littoris praesidia petens, invenit adhuc Judaeum stantem seniorisque dilecti eventum sollicite aspectantem. Шлоссеръ извратиль этотъ фактъ (Т. VI, стр. 115), будто Калонимосъ единственно изъ разсчетовъ принялъ императора на корабль.

<sup>2)</sup> Сообщено по рукописямъ Гольдбергомъ въ Kerem chemed C. Cakca, VIII г., стр. 106.

<sup>3)</sup> Французское происхожденіе Р. Гершона доказывается французскими словами, которыя онъ употребляеть въ своемъ комментарін. Сравн. отрывки изъ его комментарія къ трактату Вара Вата, сообщенные Луццато въ Огіепт. Litteraturbl. 1847 г., соl. 564 и слъд. Его брать Махиръ также унотребляеть французскій языкъ; сравн. Рапопорта Віодг. des Nathan Romi, Заміч. 12.— Г. Рейфманнъ неопровержимо доказаль, что комментарій къ трактату Моед Катоп, приписываемый Раши, принадлежить Р. Гершому (Frankels Monatsschrift, 1854 г., стр. 230 и слъд.). И въ этомъ комментаріи есть французскія фразы. Поэтому Цакуто совершенно основательно называеть Р. Гершома французомо въ Германіи: ТЭСК УРСС (еd. Filipowski, стр. 212).

въ Майнцъ. Здъсь онъ основалъ школу, которая вскоръ привлекла многочисленныхъ учениковъ изъ Италіи и Германіи 1). Уваженіе къ Р. Гершому было такъ велико, что его называли «свъточемъ разсъянныхъ» (Maor ha-Galoh), но онъ смиренно сознавался, что встиъ знаніемъ обязанъ своему учителю. Онъ такъ ясно и понятно изъяснялъ Талмудъ своимъ ученикамъ, какъ едва ли кто до него. Придерживаясь того же метода, онъ написаль комментарій къ Талмуду, даже къ такимъ трактатамъ, которые только имфютъ чисто теоретическій интересъ. Р. Гершомъ быль первымъ комментаторомъ многослойнаго Талмуда, и кому знакома трудность этой работы, тогъ знаетъ, сколько она требуетъ силъ, преданности и терпънія. Вскоръ нъмецкія, французскія и итальянскія общины признали его раввинскимъ авторитетомъ; ему предлагались на рѣшеніе вопросы, и онъ безсознательно соперничаль съ последнимъ гаономъ, Р. Гаи, хотя съ покорностью ученика считаль себя ниже его. Странное дело: самые искренніе почитатели гаоната содействовали къ его паденію. Написанный по-еврейски Р. Гершомомъ комментарій къ Талмуду даль возможность обходиться безъ гаонской академін, обратиль ее въ священные останки и отдёлиль отъ нея нъмецкія и съверо-французскія общины. Теперь каждый ученикъ могь самостоятельно углубляться въ Талмудъ и не нуждался въ урокахъ вавилонскихъ учителей. Братъ Р. Гершома, Р. Махиръ, также составилъ пособіе къ уразумънію Талмуда. Онъ написаль подъ заглавіемъ «Alpha-Beta» словарь трудныхъ талмудическихъ и библейскихъ словъ и выраженій<sup>2</sup>).

Р. Гершомъ болъе прославился своими «Распоряженіями» 3),

<sup>1)</sup> Срави. Responsum Раши, сообщ. Луццато въ Ozar Nechmad. VI г., стр. 175.
2) Часто цитуется Натаномъ Роми въ Арухъ; сравн. его біограф., составленную Рапопортомъ, замъч. 12.

з) Критика не можеть опредѣлить числа распоряженій Р. Гершома. Хотя въ концѣ Кольбо (№ 116) и въ концѣ Responsa Р. Менра Ротенбурга сказано въ надписи: Tekanot di R' Gerschom, а равно въ одномъ рукописномъ махзорѣ въ Seminarbibliothek, относящемся къ 1391 г. (№ 40, л. 392); однако при болѣе внимательномъ разсматриваніи оказывается, что лишь немногія принадлежатъ Р. Гершому. Несомнѣнно ему принадлежитъ распоряженіе о двоеженствѣ (Res-

чъмъ комментаріемъ къ Талмуду. Первыя совершенствовали нравственность французскихъ и нъмецкихъ евреевъ (Tekanot d. R'Gerschom). Между прочимъ онъ воспретилъ многоженство, бывшее въ обычат также у европейскихъ евреевъ 1). и допускаль его лишь въ крайней нуждъ. Далъе, онъ предписывалъ, чтобы жена давала согласіе на разводъ, тогда какъ по талмудическимъ правиламъ супругъ могъ дать ей противъ ея воли разводное письмо. Онъ строго внушалъ, чтобы передаватели писемъ не осмъливались читать порученное имъ письмо, хотя бы оно было не запечатано. При тогдашнихъ средствахъ къ корреспонденціи, путешественники нерѣдко исполняли обязанность почты, и вышесказанное распоряженіе было весьма важно въ отношеніи многихъ житейскихъ интересовъ. Нарушители этого предписанія подвергались отлученію. Хотя это и другія распоряженія были сдёланы безъ соблюденія синодальныхъ формальностей, и хотя виновникъ ихъ не имълъ оффиціальнаго характера, однако нъмецкія и французскія общины строго исполняли ихъ, какъ бы ръщеніе синедріона: — такъ велико было уваженіе къ Р. Гершому.

Одновременно съ этимъ авторитетомъ нѣмецко-французскихъ общинъ жила въ Майнцѣ личность, заслуги которой доселѣ оставались неизвѣстными. Р. Симонъ в) бенъ-Исаакъ бенъ-Абунъ, происходившій изъ французской фамиліи (изъ le Mans?) обладалъ талмудическою ученостью и написалъ по этой части самостоятельное сочиненіе (Jessod). Далѣе, онъ былъ искуснымъ и плодовитымъ ново-еврейскимъ (литургическимъ) поэтомъ и сложилъ много литургическихъ стихотвореній, которыя написаны по образцамъ Калири и уподобляются имъ по жесткости, отсутствію прелести и по манерѣ дѣлать загадочные намеки на агадскую литературу. Симонъ

pons. Joseph Colon, № 101 конецъ, Кольбо вышепр. м'всто) и Эстори Пархи Кафторъ с. 10; дале, о согласіп жены на разводъ (Ascheri responsa Kelal, 43, № 8).

<sup>1)</sup> Сравн. объ этомъ Tana de Be Eliah maj. с. 18 р. 51. Respons. Alfass, № 185, изъ чего видно, что двоеженство встрѣчалось въ Испаніи еще около 1100 года.

<sup>2)</sup> Сравн. о немъ Замъч. 22.

бенъ-Исаакъ былъ зажиточенъ и потому могъ предотвратить бурю, угрожавшую стереть нъмецкихъ евреевъ съ лица земли.

Именно, одиннадцатое стольтие началось кровавымъ преслѣдованіемъ евреевъ въ Германіи 1), какого еще не бывало со времени поселенія іудеевъ въ нѣмецкой странъ. Впрочемъ, виновникомъ его былъ не народъ, но Генрихъ II, последній императоръ изъ саксонскаго дома Оттоновъ. Этотъ императоръ, находясь подъ вліяніемъ духовенства, быль ханжей и преданъ церковнымъ интересамъ; его причислили къ лику святыхъ. Однако нельзя опредълить, что именно возстановило Генриха II противъ евреевъ. Быть можетъ, обращеніе одного духовнаго лица къ еврейству, занесенное въ лѣтописи нѣмецкими хроникерами, какъ бѣдственое событіе, возбудило императорскій гитвъ на евреевъ. Это духовное лице, по имени Вецелинусъ, былъ капеланомъ гердога Конрада, родственника императору. Принявъ еврейство (1005), Вецелинусъ написалъ ругательное сочинение противъ своей прежней въры и употребилъ въ немъ такія выраженія и слова, которыя свидітельствують объ его ненависти къ христіанству и о грубомъ вкусъ того времени. «Прочти, глупецъ», говоритъ отпавшій отъ христіанства капеланъ, обращаясь къ своимъ прежнимъ единовърцамъ, «прочти пророка Аввакума, который говорить: Я Богъ и не изивняюсь. Если же Онъ, согласно вашей въръ, измънился и осънилъ жену, то гдв истина? Что ответишь на это, животное!» Такимъ слогомъ написано ругательное сочинение Вецелинуса. Оно называетъ демонами чтимыхъ церковью святыхъ. Императоръ Генрихъ до такой степени разгиввался на отпаденіе капелана и на его ядовитое сочинение, что поручилъ одному изъ придворныхъ духовныхъ лицъ, Генриху, написать возраженіе, которое оказалось не менте грубымъ <sup>2</sup>).

Чрезъ нъсколько лътъ (1012) императоръ Генрихъ издалъ повельние объ оставлении евреями города Майнца 3).

<sup>1)</sup> То же Замвч.

<sup>2)</sup> Y Petz Monumenta II, 23; VI, 704, 720.

<sup>3) 3</sup>autq. 22.

Однако это было не простымъ изгнаніемъ, но клеймомъ за непринятіе христіанства, и простиралось не на одинъ Маинцъ, но, конечно, и на другія общины. Ибо поэтъ Симонъ бенъ-Исаакъ написалъ элегію на этотъ случай, какъ на кровавое преслѣдованіе, имѣвшее цѣлью истребить еврейскую религію въ сердцѣ ея исповѣдниковъ:

Изгнанные, блуждающіе, удрученные должны глотать свои слезы. Ихъ преслѣдують, отталкивають, мучають, ввергають въ темницу и разоряють. Поклонники безумія благоденствують, глумятся въ крѣпкихъ буграхъ надъ твоимъ агнцемъ, стригутъ его и тяжкимъ игомъ ослабляють его силы. «Перестаньте», говорять они, «избѣгать узъ; вы отвержены и осуждены на гибель». Такъ переносимъ мы ради тебя неслыханныя страданія, терпимъ наказанія, мученія и побои. Пусть молнія твоего меча приведеть ихъ въ трепеть за злодѣянія, совершенныя надъ трупомъ твоего народа».

Въ другой покаянной молитвъ тотъ же поэтъ описываетъ бъдствія своего времени:

«Ты, Боже, сый отъ вѣка, зачѣмъ мы должны погибнуть въ удрученін и скорби. Цтлый день бьють насъ во имя Твое; мы преданы въ жертву жестокосердымъ господамъ, нашею кровью напоена земля».

## А въ другомъ:

«Мои малютви похищены изъ моего жилища; ихъ быють, толкають, побиваютъ камнями. Къ прежнимъ бъдствіямъ прибавляются новыя злодівнія. Болье девятисоть льть продолжается страданіе, оплакиваемое нами; они грабять лукаво и съ насиліемъ и не щадять пикого» 1).

И Р. Гершомъ, хотя совершенно лишенный поэтическаго дарованія, излилъ въ покаянныхъ стихотвореніяхъ 2) скорбь о жестокомъ гоненіи, которое воздвигъ Генрихъ II: «Презирающихъ Твой законъ Ты сдёлалъ господами надъ Твоимъ бёднымъ народомъ; они поклоняются изображеніямъ, дёлу рукъ человёческихъ, и хотятъ принудить насъ къ тому же». «Они силою принуждаютъ Твое наслёдіе замёнить Тебя рукотворнымъ богомъ».—«Они прельщаютъ не называть Тебя болёе радостью и Господомъ и отвергнуть Твое слово. Если я говорю: да буду я далекъ отъ оставленія Щита моихъ

<sup>1)</sup> По переводу Цунца: Синагогальная поэзія, 175.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О Selichot P. Гершома сравн. Ландсгута Amude Aboda, стр. 57.

отцовъ, то они острятъ зубы, протягиваютъ руку для грабежа, открываютъ уста для поношенія. Твоя община изгнана изъ ея мъстопребыванія и родины; измученная и опозоренная, она возводитъ свои очи на Тебя».

Во время этого перваго преследованія евреевъ въ Германіи, многіе, желая спасти свою жизнь или имущество, приняли христіанство; въ числъ ихъ находился также родной сынъ Р. Гершома, огорчившій этимъ поступкомъ своего отца, но не утратившій его любви. Когда впоследствіи сынъ умеръ, исповъдуя христіанство, тогда несчастный отецъ совершиль всв печальныя церемоніи, какъ будто его сынъ остался ввренъ религіи отцевъ. — Можно только гадательно сказать, какъ долго продолжалось преслъдованіе: почти до зимы 1013 г. Ревности Р. Симона бенъ-Исаака удалось, конечно, посредствомъ значительныхъ денежныхъ суммъ, положить предълъ гоненію и получить дозволеніе общинъ вновь поселиться въ Майнцъ. Насильно окрещенные евреи возвратились въ нѣдра іудейства, и Р. Гершомъ защищалъ ихъ отъ нареканія, отлучая тёхъ, которые ставили имъ въ укоръ временное отпаденіе. Влагодарная община установила в'тно воспоминать Р. Симона, поминая имя его каждую субботу въ синагогъ: «что онъ много потрудился для общины, и что чрезъ него прекратилось преследование». Майнцская община установила также поминать по субботамъ Маръ-Соломона и его жену Рахиль, «купившихъ кладбище въ Майнцъ и отвратившихъ гоненіе. Имя Р. Гершома было также увъковъчено ею за то, что онъ своими распоряженіями просвътиль очи разсъянныхь». Основанная Р. Гершомомъ школа въ Майнцъ процвътала болъе восьмидесяти лътъ и служила образовательнымъ учрежденіемъ для изучающихъ Талиудъ и для германскихъ, итальянскихъ и французскихъ раввиновъ.

Въ концѣ четвертаго столѣтія геджиры, въ то самое время, когда караимы ожидали мессіанскаго освобожденія <sup>1</sup>), вспыхнуло на Востокѣ и въ Египтѣ жестокое гоненіе на

<sup>1)</sup> Іефетъ бенъ-Али у Пинскера Likute, стр. 82.

евреевъ, которое было продолжительнъе, чъмъ въ Германіи. Германскихъ евреевъ мучили за то, что они не въровали въ Христа и святыхъ, а восточныхъ — за ихъ невъріе въ Магомета и безгръшнаго имама, въ небеснаго вождя (Mahdi). Это гоненіе воздвигнуто безумнымъ египетскимъ калифомъ Гакимомъ, магометанскимъ Кајемъ Калигулой, считавшимъ себя за воплощение божескаго всемогущества и за дъйствительнаго нам'встника божія. Гакимъ пресл'вдоваль вс'вхъ сомн вавшихся въ его божественности, магометанъ, евреевъ, христіанъ, всъхъ безъ различія. Сперва повельніе Гакима гласило, чтобы евреи его дарства, не принимающіе шінтскаго исповъданія, носили на шев изображеніе теленка въ воспоминаніе златаго тельца, слитаго ихъ предками въ пустынъ. Кромъ того, они должны были отличаться внъшностью отъ правовърныхъ, буквально исполняя для сего Омаровы постановленія. Нарушителямъ угрожала потеря имущества и ссылка (1008). Такое же распоряжение было сдълано въ отношении христіанъ. Гакимъ, услышавъ, что евреи повиновались его повельнію и носили золотое изображеніе тельца, прибавиль, чтобы они еще носили на шев шестифунтовый деревянный обрубокъ, а на одеждъ колокольчикъ, дабы издали возвѣщать о себѣ, какъ о невѣрныхъ (около 1010). Впоследствии онъ приказаль разрушить церкви и синагоги въ своемъ царствъ и изгналъ христіанъ и евреевъ изъ страны (1014) 1). Фатимидское царство занимало тогда обширное пространство. Оно обнимало Египетъ, съверную Африку (Африкія), Палестину и Сирію, и такъ какъ у Гакима были приверженцы въ Багдадскомъ калифатъ, то для евреевъ осталось очень немного мъстъ убъжища. Поэтому многіе изъ нихъ, въ ожиданіи лучшихъ временъ, приняли притворно исламъ<sup>2</sup>). Но большинство выселилось туда, куда

<sup>1)</sup> Makphan y de-Sacy Chréstomathie arabe I, 97, n Histoire des Druses. Bar-Hebraeus Chronicon Syriacum 215 n crba. Assemani bibliotheca Orientalis dissertatio de Syris nestorianis, III. 2, crp. 101.

<sup>2)</sup> Саадія Ибнъ- Дананъ въ Chemdah Genusah, стр. 16. Замётка, вёроятно, относится къ преследованію Гакима.

привела ихъ судьба. Гоненіе продолжалось до тѣхъ поръ, пока сами магометане не озлобились на безумнаго калифа и не удушили его (1020).

Въ это же время нало и небольшое Хазарское царство, которое столь долго служило мъстомъ убъжища для преслъдуемыхъ евреевъ. Хазары поселились на Таврическомъ полуостровъ (Крымъ) и жили тамъ подъ скипетромъ своего еврейскаго царя Давида. Ихъ прежняя страна была завоевана Русскими (стр. 354), предъ которыми трепетали тогда мелкіе народцы на Кавказъ и по берегамъ Чернаго моря. Эти народцы старались пріобръсть расположеніе русских великихъ князей, какъ прежде заботились заслужить милость хазарскаго хагана. Поэтому, когда великій князь Владиміръ выразилъ желаніе замѣнить язычество какою-либо другою религіей, сосъдніе государи поспъшили отправить къ нему пословъ, съ целью побудить его къ принятію ихъ веры. Пришли греческіе священники изъ Византіи, преданные католицизму болгары и, наконецъ, магометанскіе улемы изъ Вагдада. Еврейско-хазарскій хаганъ Давидъ также не хотълъ упустить случая побудить Владиніра къ принятію еврейства. Въ Кіевъ пришли также и еврейскіе законоучители. Представители различныхъ въроисповъданій употребили все свое краснорѣчіе, чтобы заинтересовать Русскихъ (986). Но Владиміръ, кажется, имвлъ предубъжденіе противъ еврейства, ибо исповъдники сего послъдняго были разсъяны между другими народами. Напротивъ, онъ, по словамъ русскихъ лѣтописей, питалъ ръшительную склонность къ греческой церкви. Поэтому, когда онъ сообщиль боярамъ свое намерение ввести въ Россіи греческое в'вроиспов'яданіе, они отв'ятили ему: весьма естественно, что представители каждой въры хвалять ее, какъ самую лучшую; но чтобы убъдиться въ превосходствъ какой - либо религи, слъдуетъ отправить въ сосъднія государства пословъ, дабы сіи послъдніе могли на мъстъ узнать самолично лучшую религію. Этотъ совъть понравился. Берега Чернаго моря были свидътелями необыкновеннаго эрълища, какъ русские варвары вышли изъ Кіева отыскивать годную для себя религію. Вѣроятно, эти послы исправляли вмѣстѣ съ тѣмъ обязанности соглядатаевъ. Они явились также и въ область еврейскаго хагана Давида, резиденція котораго называлась Сефарадъ (897) 1). Но греческое исповѣданіе побѣдило еврейство, исламъ и римское католичество, потому что связь съ Византійскою имперіей представляла наибольшія выгоды для неокрѣпшаго еще русскаго могущества. Владиміръ и Русскіе приняли греческое вѣроисповѣданіе; великій князь вступилъ въ бракъ съ византійскою принцессой, и съ этого времени византійскій духъ сдѣлался преобладающимъ въ Россіи.

Еврейскій хаганъ Давидъ, последній, о которомъ упоминается въ исторіи, быль до того предань еврейству, что отправиль посла въ Персію, центръ еврейской учености (въ томъ же году, въ которомъ русские послы пришли къ его двору), чтобы отыскать и пріобресть древніе свитки библіи. Этотъ посолъ, по имени Авраамъ бенъ-Симха, провхалъ чрезъ Исфагань въ Сузу и нашель тамъ редкій свитокъ Өоры, который за свою древность такъ высоко ценился еврейско-сузскою общиной, что последняя не хотела уступить его <sup>а</sup>). — Недолго еврейство имѣло, хотя и ограниченную, политическую почву. Пробиль последній чась еврейско-хазарскаго царства въ Тавридъ. Одинъ изъ сыновей Владиміра, Мстиславъ, получившій въ удёль оть отца Тмутараканскую область (Матарху, Тамань), бросиль завистливый ваглядь на противолежащій полуостровъ. Византійскій императоръ Василій II побуждаль его завоевать этоть полуостровь и даль вспомогательное войско. Русскіе, соединившись съ византійцами, побъдили хазаръ. Христіанскій хаганъ Георгій Тсулу взять въ плѣнъ, а еврейскій хаганатъ, безъ сомнѣнія, уничтоженъ въ то же время (1016) 3). Еврейско-хазарскіе принцы бъжали въ Испанію, и потомки ихъ, жившіе въ Толедо, занимались изученіемъ Талмуда 4).

<sup>1) 3</sup>antr. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) То же Замъч.

<sup>3)</sup> Cedrenus, historiarum compendium, II, 464.

<sup>4)</sup> Авраамъ Ибнъ-Даудъ; сравн. Замъч. 23.

Впрочемъ, хазарскіе евреи еще долго держались на Таврическомъ полуостровъ, перешедшемъ во власть грековъ, и составляли отдъльную общину (Kehal Chazar) '), рядомъ съ греческою (Kehal Gregas). Народы той страны давали имя хазаровъ евреямъ вообще н называли сихъ последнихъ гиссарами <sup>9</sup>). Такъ какъ караимы были многочисленны въ Тавридъ, то хазарскіе евреи мало по малу приняли караимство. — Въ концъ одиннадцатаго въка уже существовала въ русской столиць, въ Кіевь, іудейская община, въроятно переселившаяся изъ Крыма, и жила въ отведенной для нея улицъ. По всей въроятности, великій князь Святополкъ вызвалъ и покровительствовалъ евреевъ по причинъ ихъ способности къ торговлъ и промышленниости, къ которымъ дикіе, воинственные Русскіе не имѣли никакой склонности 3). Однако нельзя опредълить, принадлежали-ль первыя въ Россін еврейскія общины къ раввинизму или къ караимству.

Чёмъ дальше распространялись караимы, тёмъ болёе приходили въ противоречіе съ своимъ основнымъ принципомъ
и впадали въ большую безпомощность. Преимущественно два
пункта приводили ихъ въ смущеніе: праздничный календарь
и степени родства. Въ Палестине, своемъ первоначальномъ
мёстопребываніи, они посредствомъ наблюденія опредёляли
новолуніе, високосные годы и праздники. Но жившія въ другихъ странахъ общины не имели никакихъ средствъ опредёлять правильно время праздниковъ; поэтому, вавилонскія,
восточныя и, безъ сомненія, жившія еще северне караимскія общины были принуждены торжествовать праздники
въ одинъ день съ своими противниками и даже допустить
двудневное празднованіе. Одинъ изъ караимскихъ авторитетовъ того времени, шейхъ Абу-Гишамъ Леви Галеви, сынъ
Іефета (см. стр. 325), посовётовалъ отдаленнымъ общинамъ

<sup>1)</sup> Pinsker, Prospectus der Manuscripte der Odessaer Gesellschaft, crp. 7, 11, 14, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) d'Hosson, Peuples du Caucase, въ концѣ.

<sup>3)</sup> Исторія Госуд. Россійскаго, Карамзина, въ німецкомъ переводів, II, 118. Strahl, Geschichte der Russischen Kirche, I, стр. 131.

отправлять двудневное празднованіе, «ибо два дня лучще одного» 1). По причинт этого возникь даже расколь въ караимствт, такъ какъ палестинскіе караимы отложились отъ восточныхъ 2). Брачущіеся тщетно обязывались въ день свадьбы соблюдать правила караимства и отправлять праздники согласно присылаемымъ изъ Палестины указаніямъ 3) Это стало невозможностью. Второй пунктъ, запрещеніе брака въ отдаленныхъ степеняхъ родства (см. стр. 228), чрезвычайно затруднялъ браки въ малолюдныхъ караимскихъ общинахъ, ибо члены общины невольно вступали въ родственныя между собою отношенія. Введенное Іосифомъ Роегъ облегченіе (см. стр. 293) не нашло себъ сочувствія. Какъ Іефетъ бенъ-Лли и Абулсари Сахалъ, такъ точно и преемники ихъ упорно держались неподвижной системы передачи (Rikkub) 4).

Караимскими авторитетами въ концъ десятаго и въ началь одиннадцатаго въка были Іосифъ бенъ-Іаковъ Алкаркассани и два сына Іефета, вышеупомянутый Леви Галеви и другой, по имени Саидъ. Всв они уклонились отъ философскаго изследованія и не признавали его важности для религіозныхъ вопросовъ. Саидъ бенъ - Іефетъ отвергалъ даже установленное древними караимскими учителями правило разумномъ истолкованіи св. Писанія. Разумъ, по его мнѣнію, не могь иметь въ этомъ деле никакого голоса, ибо воспрещаетъ многое дозволенное закономъ и разрѣшаетъ запрещенное симъ последнимъ в). — Іосифъ Алкаркассани (970—1000) изъ Цирцезіума на Евфрать, жившій также въ Египть и бывшій литургическимъ поэтомъ, составилъ комментарій къ Пятикнижію и написаль книгу законовь: «Корень въры» (S. Bereschit, Ussul-al-Din). Въ отношени обрядовъ онъ быль чрезвычайно строгь. Онъ упорно держался системы отдаленныхъ

<sup>1)</sup> Леви Галеви, поцитован. у Пинскера въ приложен. стр. 89 и слѣд., и Гадасси Eschkol № 187.

<sup>2)</sup> Леви Галеви, тамъ же.

<sup>3)</sup> Гадасси Eschkol ha-Kofer, № 10.

<sup>4)</sup> Сравн. о немъ у Пинскера, стр. 16, Замвч.

<sup>5)</sup> Гадасси, тамъ же, № 168.

степеней родства и утверждаль, что вкушение пищи, происшедшее вследствіе религіознаго нарушенія, должно подлежать наказанію. Если кто, вопреки религіозному правилу. заколетъ въ одинъ и тотъ же день молодое животное и его мать, то мясо ихъ не можетъ служить въ пищу 1). — Сынъ Іефета, Леви Галеви, написалъ (1007) сочинение о религиозныхъ обязанностяхъ еврейства (S. ha-Mizwot), пополненное впоследстви его братомъ, Саидомъ 3). Многочисленныя сочиненія на эту тему, появившіяся со времени Анана, оказывались недостаточными, потому что съ каждымъ поколъніемъ, даже съ каждымъ караимскимъ мудрецомъ, появлялись въ караимствъ новыя колебанія и сомньнія. Абу-Гишамъ такъ же мало могъ помочь своимъ новымъ сочинениемъ устранению главнаго зла, какъ и его предшественники и преемники. Онъ только сопоставляль различныя митнія и склонялся на сторону то одного, то другаго. Караимство воплощаетъ жалкую картину увяданія до разцвіта, талмудическое же еврейство, напротивъ, уподобляется старому стволу, который даеть на вершинъ свъжую листву и благовонные цвътки, а внутри отлагаетъ новые годовые слои. Изъ него развилась новая почка богатой, разнообразной эпохи, которая, хотя и носить осививаемое многими название раввинской, оказывается однако блестящею и классическою. Солнце еврейской исторін закатилась на востокі, чтобы взойти боліве лучезарнымъ на западъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 87 и слъд., 182.



<sup>1)</sup> У Пинскера, стр. 85, 192, 200.