

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

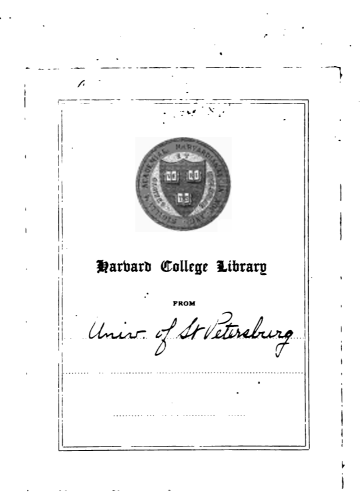
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







.





•



# ЗАПИСКИ

1100-20.4.6

( (Josismerk)

Digitized by Google

ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКАГО ФАКУЛЬТЕТА

ИМПЕРАТОРСКАГО

С.-ПЕТЕРВУРГСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

### ЧАСТЬ LXXXIX.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія Министерства Путей Сообщенія (Товарищества И. Н. Кушнерєвъ и К<sup>0</sup>), Фонтанка, 117. 1908

### Записки Историко-Филологиченкаго Факультета ИМПЕРАТОРСКАГО

### С.-Петербургскаго Университета.

- Ч.
- I. Прокопія Касарійскаго. Исторія войнъ Римлянъ сь Церсами; Вандалами и Готоахи. Пер. съ гречёск. Спиридова Дестуниса, комментарій Гаврі I ла Деступиса. П. К. Исторія войнъ Римлянъ съ Персами. Книга 1-я. 1876.
- Н. 1. Ioannis Boccacii ad Maghinardum de Cavalcantibus epistolae tres. Изд. А. Веселовскій. — 2. Индійскія сказки и легенды, собранныя въ Камаонъ въ 1875 г. И. Минаевымъ. 1876.
- III. О торговых Руси съ Ганзой до конца XV в. М. Бережкова. 1879.
- IV. Изъ древней исторія Болгарь. Матвѣя Соколова. 1879.
- V. 1. Доонские акты и фотографические снымки съ нихъ въ собранияхъ П. М. Севастьянова. Тимофея Флоринскаго.—2. Antiphontis orationes. Edidit Victor Jernstedt. 1880.
- VI. Прокопія Кесарійскаго. Исторія войнъ Римлянт съ Персами, Вандалами и Готеами. Переводь съ греческаго Спиридона Дестуниса, комментарій Гавріила Деступиса. П. Б. Исторія войнъ Римлянъ съ Персами. Клина 2-я. 1880. Приложеніе: О покореніи и плънюніи, произведенномъ Персами въ Аттической Аецит. Греческое стихотвореніе звохи турецкаго погрома. Издалъ, перевелъ и объясиялъ Г. Дестунисъ. 1881.
- VII. Психологія. Изслідованія основных явленій душевной жизни. М. Владиславлева. Томы І и ІІ. 1881 г.
- VIII. Крестьяне въ дарствование Императрицы Екатерины И. В. Семевскаго. 1881 г.
- IX. Моравія и Мадьяры съ половины IX до начала X вѣка. К. Грота. 1881.
- Х. Александръ Сергвевичъ Пушкинъ въ его поззія. 1-й я 2-й періоды жизни п дбятельности (1799—1826). А. Незеленова. 1882.
- XI. Къ исторіи аенискихъ драматическихъ состязаній. П. Никитина. 1882.
- XII. Secrets d'état de Venise. Documents, extraits, notices et études servant à éclaireir les rapport de la Seigneurie avec les grees, les Slaves et la Porte Ottomane à la fin du XV et an XVI siècle, par Vladimir Lamanski. 1884.
- ХПІ. Герберштейнь и его историко- географическія извѣстія о Россіи. Е. Замысловскато. 1884. Приложеніе: Матеріалы для ист.-геогр. атласа Россія XV в. 1884.
- XIV. Борьба изъ-за господства на Балтійскомъ морѣ въ XV п XVI стольтіяхъ. Г. Форстона. 1884.
- XV: Витовть и его политика до Грюпвальденской битвы (1410 г.). А. Барбашева. 1885.
- XVI. Будлязиъ. Изслёдованія и матеріалы. И. Минаева. Томъ. І. Вып. 1 и 2. 1987.
- XVII. Сераніонь Владимірскій, русскій проповъдникъ XIII въка. Евгенія. Пътухова. 1888.
- XVIII. Опыть построевія теорін матерін на принципахъ критической философін. А. Введенскаго. Часть первая. 1888.
  - XIX. Исторія нравственныхъ идей XIX въка. Н. Ланге. Часть первая. 1888.
  - XX. Сборникъ писемъ Герберта, какъ исторический источникъ. Н. Бубнова. 1890.
- XXI. Акты и письма въ исторіи Балтійскаго вопроса въ XVI и XVII столітіяхъ. Г. Форстена. Выпускъ 1-й. 1889.
- XXII. Города Московскаго государства въ XVI в. Н. Чечулина. 1889.
- XXIII. Организація прямого обложенія въ Московскомъ государствѣ со временъ смуты до зпохи преобразованій. Изслѣдованіе Л. Лаппо-Данилевскаго. 1890.

Digitized by Google

I

# ЗАПИСКИ

n

## -ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКАГО ФАКУЛЬТЕТА

### ИМПЕРАТОРСКАГО

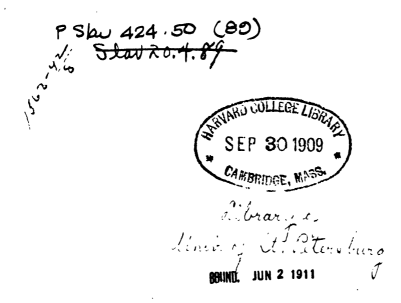
# Ç.-IIETEPBYPTCKAPO-<u>YHNBEPCNTETA.</u> "

### ЧАСТЬ LXXXIX.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія Министерства Путей Сообщенія (Товарищества И. Н. Кушнеревъ и К<sup>0</sup>), Фонтанка, 117. 1908.





Печатается по опредвлению Историко-Филологическаго факультета Императорскаго С.-Петербургскаго Университета. 9 июля 1908 года.

Исп. об. декана О. Соколова.



Н. В. Ястребовъ.

0

## ЭТЮДЫ

## О ПЕТРВ ХЕЛЬЧИЦКОМЪ И ЕГО ВРЕМЕНИ.

(Изъ исторіи гуситской мысли).

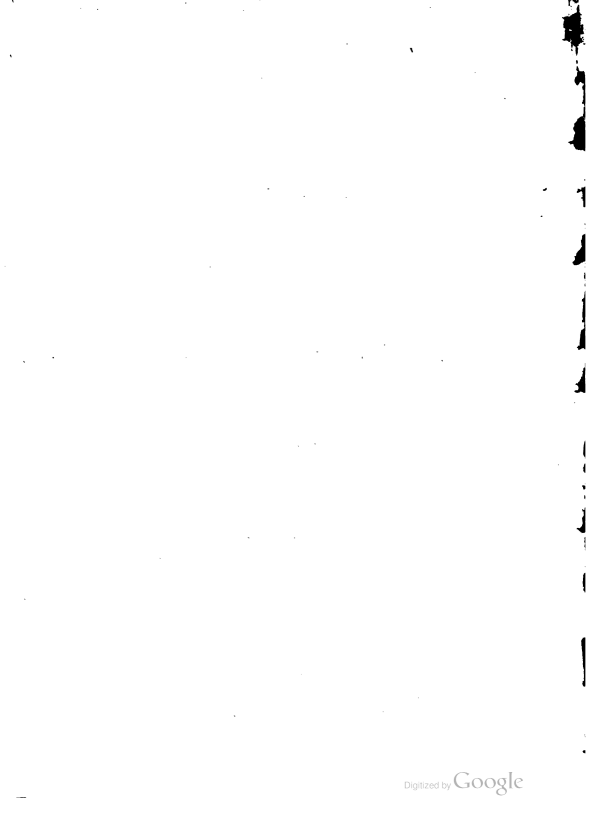
Выпускъ I.





С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія Министерства Путей Сообщенія (Товарищества И. Н. Кушнвревъ и К<sup>0</sup>), Фонтанка, 117. 1908.





## ЭТЮДЫ

### О ПЕТРВ ХЕЛЬЧИЦКОМЪ И ЕГО ВРЕМЕНИ.





Настоящій 1-й выпускъ "Этюдовъ о Петрѣ Хельчицкомъ н его времени" дастъ только часть результатовъ тѣхъ изслѣдованій, которыя, начавшись по мысли уважаемаго моего учителя, В. И. Ламанскаго, велись мною въ теченіе ряда лѣтъ, правда, съ перерывами, объясняемыми отклоненіемъ моего научнаго вниманія къ другимъ областямъ и вопросамъ исторіи славанства, и преподаваніемъ въ высшей и средней школѣ, и разными, часто неблагопріятными для научной работы условіями русской общественной и моей личной жизни. Сначала предиодагая ивдать цѣликомъ, въ одномъ томѣ, всѣ результаты своихъ изслѣдованій, я теперь, подъ давленіемъ разнаго рода обстоятельствъ, печатаю, однако, лишь часть, разсчитывая въ недалекомъ будущемъ напечатать и второй (послѣдній) выпускъ своихъ "Этюдовъ".

Позволяю себѣ думать, что и издаваемый 1-й выпусвъ представляетъ извѣстную научную цѣнность. Въ немъ дается обслѣдованіе первой половины жизни и литературной дѣятельности Петра Хельчицкаго, до половины 1430-хъ годовъ, вмѣстѣ съ изученіемъ важиѣйшихъ теченій и вопросовъ гуситской мысли и гуситскаго движенія вообще за то же время. Мною привлеченъ въ изслѣдованіямъ не только уже извѣстный, напечатанный матеріалъ, но и рукописный; даны вритическій пересмотръ и новыя рѣшенія уже ранѣе поставленныхъ въ литературѣ вопросовъ; вновь поставлены и рѣшаются вызываемые матеріаломъ, но еще не затронутые наукой вопросы. Я, конечно, всего менѣе призванъ судить о томъ, насколько хорошо сдѣлано все это мною; но думаю, что и строгіе вритики не станутъ отрицать въ моей работѣ "доброй воли".....

Въ своихъ "Этюдахъ" я сознательно избъгалъ всякой "компиляціи", даже въ безукоризненномъ смыслъ этого слова, т. е. сводки и повторенія результатовъ чужихъ изслъдованій, хотя бы, напримъръ, въ видъ общаго очерка гуситскато

Ø

Ś,

движенія и т. п.; я руководился при этомъ опредѣленными соображеніями о предполагаемомъ главномъ кругѣ читателей книги---спеціалистовъ, не нуждающихся въ повтореніи уже извѣстныхъ вещей, о желательномъ характерѣ русской исто-рической научной литературы и т. д.

"Этюды" носять критико-аналитическій, часто довольно спеціальный характерь; по характеру своей методической обработки только части первой половины книги доступны для широкой образованной читающей публики.

Но я думаю, что тѣ явленія умственной культуры чешскаго народа, которыя являются предметомъ "Этюдовъ", представляютъ интересъ не только для историковъ-спеціалистовъ: вопросы религіозно-философской метафизики, разсматриваемые въ третьемъ отдѣлѣ книги, принадлежатъ къ числу тѣхъ вопросовъ, которые за послѣдніе годы собираютъ вокругъ себя не только профессіональныхъ любителей, которые роднятъ чешскія народныя культурныя движенія съ соотвѣтствующими русскими (расколъ и сектантство) и даютъ нѣкоторымъ мыслителямъ—на чешской и русской сторонѣ основаніе строить извѣстныя теоріи о "славянской душѣ" и смыслѣ исторіи славянства; вопросы же, которые трактуются въ первомъ и второмъ отдѣлахъ книги, волнуютъ широкіе круги русскаго народа въ наши дни пересмотра и переоцѣнки соціально политическихъ идей и учрежденій......

Можетъ быть, этотъ характеръ вопросовъ привлечетъ къ книгъ и нъкоторыхъ читателей-неспеціалистовъ, возбудитъ въ нихъ живой интересъ къ родственному чешскому народу въ то время, когда столь много-хотя отчасти и неожиданно и недостаточно ясно и мотивированно-говорятъ о культурной славянской взаимности и о потребности ся для русскихъ.....

Работы надъ издаваемыми "Этюдами" протекали для меня въ условіяхъ живъйшаго культурнаго общенія съ представителями чешскаго народа, изслъдователями въ области родной исторіи и хранителями письменныхъ памятниковъ этой исторіи. Я чувствую потребность съ благодарностью вспомнить тѣ учрежденія и тѣхъ людей въ Чехіи, безъ содъйствія которыхъ—и во время пребыванія моего въ Чехіи, и послѣ, во время работы на родинѣ—я не могъ бы написать своихъ "Этюдовъ": Чешскій университеть въ Прагѣ и

его профессоровъ, среди воторыхъ на первомъ мѣстѣ - не только по содъйствію въ полученіи внигъ и рукописей, но и по ученому общенію-я долженъ назвать проф. Я. Голля; Пражскую Университетскую Библіотеку съ ея учеными-тружениками, библіотекарями гг. Ј. Тругляржемъ, Б. Прусикомъ и др.; Музей Чешскаго Королевства съ его Библіотекой, гдъ гг. библіотевари Патера и Зибрть всегда съ тавою любезностью предоставляли мив для пользованія вниги и рукописи; Городской Пражскій Архивъ и его (нынѣ бывшаго) главу, всегда дарившаго меня своимъ расположениемъ и совѣтами, почтеннаго проф. Я. Челяковскаго; Земскій Архивъ Чешскаго Королевства, его директоровъ † Ф. Дворскаго и др. Новачка, его молодыхъ сотрудниковъ, монхъ обязательныхъ друзей дрр. Крофту, Новака и Кольмана; Святовитскую Капитульную и Митрополичью библіотеки въ Прагѣ и о.о. Грубива и Скопца, благодаря которымъ я могъ пользоваться рукописями этихъ книгохранилищъ.

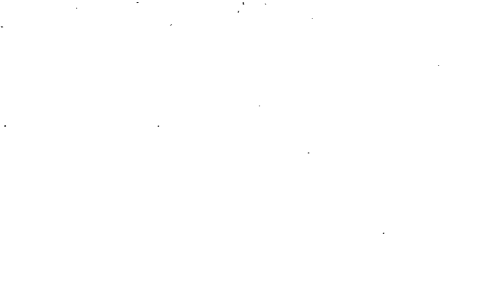
Но возможность работы въ такихъ благопріятныхъ условіяхъ была отврыта мнё Историко-Филологическимъ факультетомъ С. - Петербургскаго Университета и II Отдѣленіемъ Академіи Наукъ: благодарн ихъ матеріальной поддержкё, я могъ нёсколько разъ отправиться въ заграничную ученую командировку, чтобы собрать матеріалъ для настоящихъ "Этюдовъ". Объ этой поддержкё, равно какъ и о напечатаніи настоящихъ "Эгюдовъ" на средства факультета я считаю долгомъ съ благодарностью вспомнить при выпускѣ книги въ свётъ.

Авторъ.

Усть-Нарова. 1 іюня 1908 г.

VII

Digitized by Google



.

, **८**७

### Задачи и характеръ настоящихъ этюдовъ въ связи съ общимъ изученіемъ исторіи гуситской мысли.

Чешскій народъ въ теченіе нѣсколькихъ десятилѣтій, составляющихъ такъ называемый "гуситскій періодъ" въ его исторіи, занятъ былъ перестройкой своего быта — какъ внѣшнихъ условій своей жизни, отношеній къ имперіи и католической церкви (папству и куріи), такъ и внутренняго своего строя — общественныхъ, отношеній, организаціи государственной власти (законодательства, суда и управленія), распредѣленія народнаго богатства, строя церкви, отношеній къ нѣмецкому элементу въ населеніи страны и т. д.

Здёсь не мёсто пересказывать исторію гуситскаго движенія съ его внёшней стороны: исторію гуситскихъ войнъ и дипломатическихъ переговоровъ съ властями церковными и свётскими, какъ въ Чехін, такъ и внё ея, исторію борьбы гуситовъ съ оставшейся вёрной католичеству и императору Сигизмунду частью народа, борьбы — поскольку она не была идейной — разныхъ партій среди самихъ гуситовъ и т. д.

Это сдѣлано прекрасно уже Палацкимъ (въ III, отчасти во II и IV частяхъ его "Dějiny národu Českého") и Томкомъ (въ его "Dějepis m. Prahy", t. t. III—IV, VI—VII); послѣдующая монографическая работа внесла въ общую картину гуситскаго движенія лишь небольшія исправленія и дополненія, которыя введены въ послѣдній общій обзоръ гуситской эпохи, данный проф. Бахманомъ во II т. его "Geschichte Böhmens". Впредь невозможно ожидать отъ исторіографической работы какихъ-либо существенныхъ измѣненій въ этой общей картинѣ гуситскаго движенія, ибо всѣ главные историческіе источники изданы и изучены. Характеръ тѣхъ результатовъ, которыхъ можно ждать на этомъ пути изученія гуситства, иллюстрируется хотя бы, напримѣръ, статьями Л. Гофмана о чехахъ на Базельскомъ соборѣ, написан-

ными на основаніи новыхъ изданій матеріаловъ по исторіи Базельскаго собора ("Husité a koncilium Basilejské" v. l. l. 1431 а 1432", Č. Č. H., 1901): мы узнае́мъ лишь новыя подробности о томъ, что и до того было довольно ясно и понятно. Надежды, издавна возлагавшіяся на открытіе Ватиканскаго Архива, тоже не оправдались: по свидѣтельству членовъ чешской "экспедиціи" для изученія открытыхъ Львомъ XIII для научной пытливости архивовъ и библіотекъ, въ послѣднихъ совсѣмъ нѣтъ важныхъ матеріаловъ для характеристики роли папства въ исторіи гуситскаго движенія.

Что васается внутреннихъ отношений въ Чехіи гуситской эпохи, то наиболёе яркой стороной дёла гуситства было разруmenie старыхъ, догуситскихъ порядковъ жизни. Оно также отлично изображено уже въ названныхъ выше трудахъ Паладкаго и Томка и въ монографіяхъ ихъ продолжателей. Надбяться на новыя откровенія нельзя и въ этой сферб изслёдованія уже по одному тому, что чешскіе туземные источники, которые только и могли бы дать изтеріаль для новыхъ работъ въ этомъ направленіи, всѣ уже изданы и изучены, а открытіе новыхъ важныхъ источниковъ едва-ли въроятно. Положительный моментъ въ исторіи внутреннихъ отношеній гуситской эпохи, созиданіе новыхъ формъ народной жизни, почти совсёмъ ускользаеть отъ изслёдователя: эпоха преимущественно отрицанія и разрушенія едва-едва намёчала эти новыя формы жизни; почти ничто не успѣло сгуститься, отстояться, а то, что и начинало появляться на свёть Божій, въ зародыше же было убито реакціей, стремленіемъ возвратиться въ старымъ основамъ существованія. Уже въ половинъ 1430-хъ годовъ выяснилось, что Чехія въ государственномъ отношеніи останется въ близкой связи съ Нѣмецкой имперіей, что во внутреннемъ стров государства королевская власть станеть тёнью и игрушкой дворянства, что вь общественныхъ отношеніяхъ предстоить побіда того же дворянства и духовенства надъ врестьянствомъ и городами, полное врёпостничество перваго и упадовъ послёднихъ, что въ культурной области народный духъ останотся въ плёну у церковной, католической науки и мысли въ ихъ германскихъ преимущественно формахъ и выраженіяхъ. Историку, знающему неудачу гуситства и ть формы, въ которыя отлилась возвратившаяся на старыя позиціи чешская народная жизнь, приходится разсматривать внутренніе процессы гуситской эпохи скорбе съ

- 2 -

точки зрѣнія ихъ связей съ указавнымъ конечнымъ результатомъ движенія или — самое лучшее — заняться разысканіемъ причинъ неудачи движенія, несоотвѣтствія результатовъ его съ тѣми идеями, которыя легли въ основу его.

Какъ это, можетъ быть, ни странно на первый взглядъ, положительную сторону гуситства въ зачаточныхъ ея образованіяхъ можно лучше понять лишь изъ гуситской мысли, поскольку она отразилась въ литературѣ эпохи. Она разъясняетъ отдѣльные поступки и мѣропріятія гуситовъ — и вождей и рядовыхъ бойцовъ, представляющіеся загадочными или двусмысленными; она растолковываетъ сжатыя заявленія на совѣщавіяхъ, синодахъ и соборахъ эпохи; она же осмысливаетъ дипломатическія, лукавыя фразы оффиціальныхъ документовъ. То, что невозбранно существовало и цвѣло на страницахъ ученыхъ трактатовъ, назидательныхъ проповѣдей, остроумныхъ памфлетовъ.

Гуситская мысль, сказавшаяся въ памятникахъ чешской литературы (въ самомъ широкомъ смыслѣ слова), помогаетъ намъ и въ пониманіи отрицательнаго момента исторіи гуситскаго движенія, разъясняетъ намъ основанія и мотивы, по которымъ тѣ или другія явленія жизни чешскаго народа до нач. XV в. были приговорены къ окончательному, казалось, разрушенію, устраненію и замѣнѣ новымъ. Однимъ словомъ, чешская мысль и литература гуситской эпохи— это вообще народное самосознаніе чеховъ XV вѣка.

Это обстоятельство и соблазняеть изслёдователя заняться исторіей гуситской мысли, главнымъ образомъ, по памятникамъ литературы. Но тотъ, вто берется за работу въ указанномъ направленіи, оказывается въ довольно затруднительномъ положеніи. Если другія стороны гуситства доселѣ были изучены сравнительно удовлетворительно, то исторія гуситской мысли, по памятникамъ литературы и въ связи съ явленіями жизни, почти совсѣмъ не затронута наукой. Въ "Dějiny" Палацкаго развитіе гуситства, какъ системы идей, намѣчено лишь въ самыхъ общихъ чертахъ и тонетъ въ массѣ подробностей, относящихся къ "внѣшней" исторіи движенія; "Dějepis" Томка даетъ еще меньше, чѣмъ трудъ Палацкаго.

Что касается Томка, то дёло объясняется очень просто: Томекъ, по свойствамъ своей духовной личности, ярко выраженный поклонникъ "факта", какъ "происшествія", почти совсёмъ

1\*

не даетъ въ своемъ трудѣ указаній на какія-бы то ни было явленія изъ исторіи умственной культуры родного народа; ортодоксальный католикъ и консерваторъ въ вопросахъ общественнополитическихъ, онъ тѣмъ болѣе, конечпо, не чувствовалъ склонности къ обслѣдованію гуситскаго круга идей, столъ противоположныхъ его собственнымъ религіознымъ и политическимъ взглядамъ.

Иное дёло—Палацкій. Лютеранинъ по религіи, поклонникъ "Общины чешскихъ братьевъ", этого характернаго отпрыска гуситства, апологетъ гуситской эпохи чешской исторіи. Палацкій могъ-бы стать и изслёдователемъ-спеціалистомъ по исторіи гуситской мысли. Но Палацкій не сталъ имъ. Какія были тому причины?

Прежде всего, громадность лежавшихъ на немъ научно-историческихъ задачъ, которыя были и болёе насущными и болёе простыми для выполненія, помѣшала ему обработать указаяную сторону гуситства. Далбе, и культурно-политическія условія, вообще въ Австріи и въ частности въ Чехіи, при которыхъ работалъ Палацкій, особенно цензура, сначала оффиціальная, правительственная, а потомъ и общественная, препятствовали Палацкому заняться исторіей гуситскихъ идей. Извёстно, сколько затрудненій встрётиль Палацкій въ работё даже надъ тёмъ, что онъ далъ по исторія гуситства!.. Наконецъ, Палацкій самъ считалъ несвоевременной научную работу по исторіи гуситской мысли: онъ боялся, что въ его время, когда такъ нужно и дорого было единство народа въ цёляхъ возсозданія его самостоятельности (сначала — національно-культурной, потомъ и — политической) передъ лицомъ грознаго врага — германизма, было-бы опасно во всей исности и яркости изображать картину идейнаго расхожденія предковъ съ окружающимъ міромъ, внутренняго раскола въ ихъ собственной сред в по основнымъ вопросамъ міропониманія, которое и въ наши дни далеко не объединяетъ людей; было-бы преступно возбудить, быть можеть, вновь религіозно-общественную распрю въ чешскомъ народѣ...

Поэтому-то Палацкій завѣщалъ работу по обслѣдованію идейной стороны гуситства своимъ преемникамъ, которые будутъ жить и работать въ болѣе спокойныхъ и благопріятныхъ условіяхъ. Но завѣщаніе Палацкаго осталось не выполнено: среди его ученыхъ преемниковъ оказались и единомышленники Томка; "конгеціальные" же Палацкому историки отчасти жили въ тѣхъ

- 4 -

же, что̀ и Палацкій, условіяхъ работы, отчасти сами понимали эти условія подобно учителю.

- 5 ---

Для историковъ Чехіи не-чеховъ, конечно, не существуютъ многія изъ отмёченныхъ выше неблагопріятныхъ для обслёдованія гуситской мысли условій. Зато для нихъ имбются иныя, чисто внёшнія, неблагопріятныя условія, изъ которыхъ существеннъйшее --- малодоступность источниковъ ученой работы. Чешскіе историки не только не дали ни одного общаго труда исторіи гуситской мысли, ограничившись немногими по неисчерпывающими дёла монографіями по частнымъ вопросамъ, они не собрались съ силами, чтобы издать хотя бы сочиненія --латинскія и чешскія — гуситскихъ писателей. Мы досель не только не имѣемъ "Corpus reformatorum Bohemiae" — мы лишены даже изданій "Opera omnia" хотя бы одного изъ чешскихъ гуситскихъ писателей. Только относительно Гуса дёло обстоитъ нёсколько лучше, ибо недавно начало выходить въ Прагѣ, подъ ред. д-ра Фляйшганса, полное собрание сочинений Гуса ("Spisy M. J. Husi"); но и здѣсь еще сомнителенъ благополучный конецъ предпріятія: высшее ученое учрежденіе страны—Чешская Академія Наувъ --- отвазалось взять въ свои руки это изданіе сочиненій Гуса, давъ на него только субсидію. Объ изданіяхъ сочиненій настоящихъ "гуситовъ", учениковъ и послёдователей и. Яна Гуса, ничего не слышно. Не изданы, напримъръ, ни и. Якубекъ изъ Стшибра, ни м. Я. Шшибрамъ, ни вліятельный Я. Рокицана, ни даже — цёликомъ, по крайней мёрё — оригинальнёйшій изъ гуситскихъ писателей и мыслителей П. Хельчицкій.

Въ лучшихъ — не многихъ — случанхъ изданы отдѣльныя, часто единичныя, произведенія того или другого автора-гусита; иногда и въ этихъ лучшихъ случаяхъ приходится работать по изданіямъ XVI вѣка. Недавнее изданіе д-ромъ Неѣдлымъ нѣкоторыхъ богословскихъ трактатовъ, относящихся къ спору таборитовъ и пражанъ въ 1441 — 1444 гг. ("Prameny k synodám strany pražské a táborské", 1900) — рѣдкое исключеніе. Но дѣло обстоитъ еще хуже. Не произведено даже регистраціи произведеній гуситскихъ инсателей по рукописямъ, съ отмѣтками о количествѣ послѣднихъ и мѣстахъ ихъ храненія. Нѣтъ солидныхъ монографій почти ни объ одномъ писателѣ-гуситѣ — и изслѣдователю спеціалисту приходится опираться на небольшія журнальныя статьи и общія руководства по исторіи чешской литературы (для библіографіи — старые общіе труды Юнгмана;

2

"Dějiny literatury české" и І. Иречка "Rukověť k dějinám literatury české", 1875—1876<sup>1</sup>), для идейной оріентировки — "Dějiny české literatury" Я. Влчка, 1897).

Интересно, однако, что, не смотря на такое положение дѣла, въ литературѣ все же дѣлались попытки общихъ обзоровъ спеціально гуситской идеологіи. Эти опыты принадлежатъ нѣмецкой исторической литературѣ. Первымъ изъ нихъ является книга Л. Круммеля: "Utraquisten und Taboriten" (1871, 267 стр.), вторымъ работа извѣстнаго историка реформаціи Ф. Бецольда: "Zur Geschichte des Hussitentums" (1-е изд. 1874 г., второе, авторизованное, по чешски, подъ ред. проф. Пекаржа, 1904 г., 126 стр.).

Въ книгъ Круммеля мы видимъ передъ собой автора, который разсматриваетъ гуситскую мысль исключительно съ богословской, при томъ еще конфессиональной, протестантской, точки зрѣнія. Въ гуситствѣ онъ изображаетъ развитіе и борьбу (1415 — 1437 гг.) двухъ главнъйшихъ его направленій — умъреннаго "утраквизиа" и радикальнаго таборитства, констатируя въ концъ образование утраквистской церкви, исчезновение таборитства и возникновение "Общины Чешскихъ братьевъ" (1437 — 1457 гг.); Общинъ, равно какъ и предшествующимъ наиболъе родственнымъ ей теченіямъ въ гуситствѣ, отведено слишкомъ мало мъста. Но не охватывая всего гуситства даже въ предълахъчисто богословской точки зрвнія. Круммель и въ томъ, что онъ охватываетъ, не удовлетворяетъ требованіямъ исторической науки: у него нътъ генезиса гуситскихъ идей, объясненія ихъ возникновенія и развитія условіями чешской жизни и культурнолитературными вліяніями среды (чешской и европейской). Книга Круммеля - очень полезный, добросовёстно сдёланный, но элементарный по существу регесть разнаго рода опубликованныхъ уже въ его время документовъ и хроникъ, поскольку они даютъ матеріалъ для гуситскаго вѣроученія.

Работа Бецольда гораздо выше книги Круммеля по постановкѣ вопроса и талантливости выполненія. Бецольдъ глубово и разносторонне понимаетъ гуситство и его идейный фондъ: держась, подобно Круммелю, двухъ наиболѣе сильныхъ и замѣтныхъ течевій—

Digitized by Google

₹,

÷.,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Извѣстную пользу могутъ принести начавшіе появляться каталоги лучшихъ чешскихъ хранилищъ рукописей, какъ, напримѣръ, "Catalogus codicum manuscriptorum" Праж. универ. библіотеки (1905 — 6) — д-ра І. Тругляржа (вышелъ и сго же каталогъ чешскихъ рукописей той же библіотеки).

таборитства и "утраквизма", подробнѣе и любовнѣе останавливаясь на первомъ изъ нихъ, Бецольдъ не оставляетъ незамъченными и нъкоторыя разновидности въ томъ и другомъ. Далѣе--и это, можеть быть, особенно важно-Вецольдъ различаеть въ гуситствъ элементы чисто религіозные отъ соціально-политическихъ и національныхъ, выдвигая на первый планъ-не столько въ оцёнкъ и конструкціи всей сложности гуситства, сколько въ свеемъ изложение именно эти соціально-политическіе и націоніальные элементы. Наконецъ, у Бецольда мы находимъ разъяснение гуситсвой идеологіи условіями чешской дійствительности конца XIVнач. XV в. и — слабѣе — нѣкоторыми литературными вліяніями извеб (виклифизмъ и вальденство). Если же мы укажемъ еще и на то, что Бецольдъ сопоставляетъ гуситскую теорію съ гуситской практикой, устанавливая рёзкое противорёчіе ихъ другъ другу въ концё концовъ, то мы отмётимъ все богатство содержанія вниги. Конечно, благодаря своей относительной краткости, книжка Бецольда не можетъ удовлетворять многимъ запросамъ того, вто спеціально заинтересовался бы изученіемъ гуситской мысли. Сама эта гуситская мысль слишкомъ, такъ сказать, "генерализирована" у Бецольда: набросанныя въ общихъ чертахъ группы идей пріурочены къ отдёльнымъ направленіямъ въ ихъ цёломъ — и мы не видимъ, какія именно въ частности мысли и вто именно изъ гуситовъ развивалъ и защищалъ въ предблахъ этого общаго пріуроченія. Но слёдуеть помнить, что Вецольдъ располагалъ только тъмъ матеріаломъ, который былъ изданъ Гёфлеронь въ ero "Die Geschichtschreiber der hussitischen Bewegung in Böhmen", и изданіями по исторіи гуситства Ф. Палацкаго; что онъ не имълъ подъ рукой твхъ позднвйшихъ изданій, которыми можемъ пользоваться мы; что для него еще менёе, чёмъ для насъ, были доступны произведенія отдёльныхъ гуситсьихъ писателей. Конечно, Бецольдъ обратилъ сравнительно мало вниманія на чисто-богословскую сторону гуситскихъ reopi**n**; HO эту сторону, достаточно понимаемую имъ, подробно изложилъ только что передъ нимъ Круммель. Правда, Бецольдъ почти прошелъ мимо II. Хельчицкаго и его оригинальныхъ теорій; но сочинения Хельчицкаго были почти совсёмъ недоступны для изслъдователя, да и значение этого писателя не такъ еще ярко стояло въ сознании даже самихъ чеховъ. Можно, разумвется, признать, что у Бецольда слишкомъ бъгло затронута роль виклифизма и вальденства въ исторіи гуситской мысли; но нужно по-

ľ

мнить, что въ то время почти совсъмъ ничего еще не было сд лано въ области спеціальныхъ изученій виклифизма и вальденства на территоріи чешскихъ земель, что едва только начиналось серьезное изученіе вообще самого Виклифа (Лехлеръ) и вальденцевъ...

Если принять во вниманіе все отмѣченное, то необходимо признать книжку Бецольда положительно выдающимся трудомъ для своего времени — первыхъ 1870-хъ годовъ. Характерно, что черевъ 30 лѣтъ (въ 1904 г.) чешскій ученый І. Пекаржъ переводитъ работу Бецольда на чешскій языкъ, сопровождая ее признаніемъ, что замѣны она еще не дождалась.

Трудъ Бецольда и въ наши дни является подробной программой для выполненія, проспектомъ будущей общей работы по исторіи гуситской мысли.

Эта будущая работа должна будеть, прежде всего, конкретизировать характеристику отдёльныхъ теченій и ученій гуситства подробностями и иллюстраціями изъ всёхъ, по возможности, гуситскихъ писателей-мыслителей. Подготовительными стадіями къ достиженію указанной цёли окажутся и изданія сочиненій — всёхъ или нёкоторыхъ — того или другого гуситскаго писателя, и научныя монографіи объ этихъ писателяхъ-гуситахъ, и обслёдованія того или другого спеціальнаго вопроса или группы вопросовъ гуситской идеологіи (вродё труда Пальмова по чисто богословскому "Вопросу о чащё въ гуситскомъ движеніи", 1881, или его же труда "Чешскіе братья въ своихъ конфессіяхъ", 1904). Мы выше указали уже на недостаточность подготовительныхъ работъ въ этой области; предстоитъ еще очень много дёла.

Далёе, будущій общій трудъ по исторін гуситской мысли долженъ дать научное объясненіе ея — раскрыть филіацію всёхъ существеннёйшихъ идей гуситства. Съ одной стороны, предстоитъ раскрыть тё судьбы, которыя были испытаны отдёльными идеями и ихъ группами въ предёлахъ жизни того или другого гуситаписателя, съ которымъ онё почему-либо тёснёйшимъ образомъ связаны, въ предёлахъ существованія частныхъ теченій гуситства и въ предёлахъ самого гуситства, взятаго въ цёломъ. Съ другой стороны, необходимо будетъ выяснить генезисъ гуситскихъ идей, ихъ происхожденіе. Это значитъ, ко-первыхъ, связать ихъ съ реальными отношеніями чешской жизни кон. XIV и нач. XV вв. — какъ съ внутренними процессами (экономическими, общественными, государственными, церковными), такъ и съ такими

Digitized by Google

**X** 

Ę

же виѣшними, изъ окружающаго Чехію міра, влінніями; это значить, во-вторыхъ, поставить ихъ въ связь съ предшествующимъ развитіемъ мысли какъ чешской, такъ и общеевропейской, дѣйствовавшей на Чехію и чешскую мысль.

Если первая часть объясненія гуситской мысли — филіація ея идей въ предѣлахъ только гуситства достигается въ неразрывной связи съ простымъ констатированіемъ и регистраціей наличнаго запаса гуситской идеологіи въ ея представителяхъ, по ихъ сочиненіямъ, то генетическій моментъ объясненія осуществимъ при наличности еще новыхъ предварительныхъ условій. Любопытно, что именно "бытовой" генезисъ гуситской идеологіи представляется пока менѣе отчетливымъ въ подробностяхъ, а иногда—и въ существенныхъ пунктахъ, чѣмъ генезисъ идейный, какъ и здѣсь, въ свою очередь, идейныя вліянія мѣстнаго, чешскаго же происхожденія пока не представляются съ такой степенью ясности, какан достигнута уже при изученіи вліяній, шедшихъ изъ-за границы.

Бытовой генезисъ гуситской идеологін (какъ и генезисъ всего гуситскаго движенія) доселѣ не вполнѣ ясенъ вслѣдствіе недостаточной разработанности внутренней исторіи Чехіи—исторіи ся государственнаго строя, общественныхъ отношеній, хозяйства, церкви; недостаточность эта особенно замѣтна именно относительно непосредственно предшествующаго гуситству XIV вѣка.

1

ſ

Лучшіе общіе труды послёднихъ лёть по внутренней исторіи Yexin: J. Lippert: "Social-Geschichte Böhmens" (B. B. I-II, 1896-1898), А. Н. Ясинскій: "Паденіе земскаго строя въ чешскомъ государствѣ" (1895) и "Очерки по соціальной и экономической исторіи Чехіи въ средніе вѣка" (т. І, 1901) и Vacek: "Sociální dějiny české" (1905), въ сущности, охватывають только время до пол. XIII в.; если Липперть и идеть дальше, то все же XIV въкъ затронуть у него лишь общими штрихами. Это и понятно: источники для внутренней исторіи Чехіи еще не изданы и не изучены въ надлежащей степени. Стоитъ указать хотя бы на отсутствіе "Codex diplomaticus" XIV в., чтобы понять положеніе діла; "Regesta" Эрбена и Эмлера по XIV-му в., конечно, не зам'внять недостающаго "Codex'a", если даже изучению XIII в'вка открываются, по признанію чешскихъ историковъ, новые горизонты именно съ начавшимъ выходить теперь "Codex diplomaticus" проф. Фридриха. Но справедливость требуеть сказать, что за послёднее время чешская исторіографія начинаеть серьезно работать надъ выясненіемъ нёкоторыхъ важныхъ моментовъ чешской исторін

Digitized by Google

- 9 ---

XIV вёка — важныхъ по связи ихъ съ гуситствомъ. Мы говоримъ о прекрасномъ предпріятіи Чещскаго Сейма — изданіи "Monumenta Vaticana", которое будетъ въ концё-концовъ обнимать весь относящійся къ чешскимъ землямъ матеріалъ папскихъ регистровъ XIV — нач. XV в. (1316, еч. 1310 — 1415 гг.), нынё же, въ вышедшихъ (1903—1907 гг.) т.т. І, ІІ, V, ч.ч. 1 и 2, подъ ред. г.г. Клицмана, Я. Новака и К. Крофты, даетъ уже матеріалъ изъ регистровъ папъ Климента VI (1342 — 1352), Иннокентія VI (1352 — 1362), Урбана VI (1378—1389) и Бонифація IX (1389 — 1404).

Если, уже благодаря изданнымъ Чешской Академіей Наукъ въ 1893—1901 г.г., подъ ред. д-ра Ф. Тадры, "Acta judiciaria consist. Pragensis" (t.t. I-VII, нач. съ 1373 г.), сталъ ярко выясняться нравственный упадовъ въ чешской церкви (духовенствв), неизбъяно вызвавшій многое въ гуситствѣ и его идеологіи, то, вслѣдствіе новаго матеріала "Monumenta Vaticana", стало возможнымъ нарисовать картину строя чешской церкви въ XIV вѣкѣ и тѣхъримскихъ вліяній, подъ которыми онъ складывался. Первый опытьочень удачный-сдёланъ въ этомъ направлени д-ромъ К. Крофтой въ его еще незаконченномъ трудѣ: "Kurie a církevní správa zemí českých v době předhusitské" (Č. Č. H., 1904, 1906 H 1908; roze отдёльно въ 2 чч., 1904 - 1906, стр. 96 + 85; экстрактъ изъ этой работы, подъ заглавіемъ "Řím a Čechy před hnutím husitským", напечатанъ въ "Sbornik" въ честь проф. Я. Голля, 1906). Въ труд'в д-ра Крофты — одной изъ выдающихся вообще работь по чешской исторіи въ послёднее десятилётіе-справедливо подчеркивается мысль о гуситстве, какъ оппозиции, прежде всего, Риму, и какъ воплощению средневъковаго мировоззръния, и какъ извъстной систем' управления церковью, при чемъ именно эта ужасная система управленія церковью, въ силу своего крѣпкаго срастанія со всёмъ строемъ церкви, а отсюда-и меньшей доступности для реформы, чёмъ временная и легче устранимая нравственная порча церкви (духовенства), дёлала неизбёжнымъ гуситсвій конфликть Чехіи съ Римомъ. Данная д-ромъ Крофтой исчерпывающая картина названной церковной системы управленія дълаетъ понятными многія явленія въ исторіи какъ гуситскаго движенія вообще, такъ и въ исторіи гуситской мысли.

Обращаясь къ "идейному" генезису гуситской мысли, мы видимъ, что только-что начата систематическая работа по уясненію исторія "предшественниковъ Гуса" въ Чехіи. Полностью

и вполнѣ научно еще не изданы ни О. Штитный, ни Янъ Миличъ изъ Кромержижа, ни Матвъй Яновскій, ни тъмъ болье непосредственные предшественники и сверстники Гуса, пражскіесъ реформоціоннымъ духомъ-богословы на рубежѣ XIV-XV в. (возбужденіе вниманія къ нимъ — въ статьяхъ "Předchůdcové Husovi", Věst. Č. Ak., XIII, "Pražstí theologové kolem r. 1400", Č. Č. М., 1905 и др. — одна изъ научныхъ заслугъ д-ра Фляйшганса). Правда, подъ ред. д-ра Кибаля (Kybal) подготовляется изданіе громаднаго произведенія М. Яновскаго: "De regulis veteris et novi testamenti". Почти нѣть исчернывающихъ и общаго характера работь обо всемь этомь "гуситстве до Гуса": старый общій обзорь Палацкаго: "Předchůdcové husitství" (по нѣм. 1846 г., по-чешски 1872), еще не замёненъ ничёмъ; болёе или менёе солидная монографія появилась объ одномъ только М. Яновскомъ, въ видѣ книги Vl. Kybal'a: "М. Matěj z Janova" (1905). Но ни Кибаль, ни другіе монографисты почти не брались еще за сложную и внёшне неблагодарную работу --- съ текстами въ рукахъ прослъдить вліянія "предшественниковъ Гуса" на самого Гуса и на его послёдователей, въ томъ числё и на Хельчицкаго. Почти все это придется еще продѣлать, но подъ условіемъ предварительнаго изданія текстовъ литературныхъ произведеній.

Больше сдѣлано для уясненія внѣчешскихъ, иностранныхъ, вліяній на возникновеніе и развитіе гуситской мысли. Мы не будемъ говорить подробно объ изученіи вліяній восточныхъ, славянскихъ и греческихъ: усердныя разысканія ряда русскихъ ученыхъ, начиная съ Е. Новикова и кончая проф. Пальмовымъ, дали сравнительно скудные результаты: непосредственныхъ вліяній было мало (въ концѣ гуситскаго движенія, изъ Константинополя); косвенныя же вліянія шли черевъ посредство Запада (Виклифъ).

Обращаясь къ этимъ западнымъ вліяніямъ, упомянемъ прежде всего о вальденствѣ, которое находило себѣ доступъ въ широкія народныя массы, а не только въ круги интеллигенціи (университетской, духовной), при томъ не столько путемъ литературнымъ, сколько съ помощью устной пропаганды. Со второй половины 1870-хъ годовъ сдѣлано доволько много по изученію отношеній нальденства и гуситства. Прежнія разысканія Палацкаго ("O stycích a poměru sekty Valdenské k někdejším sektám v Čechách", 1868) и Цецшвица ("Die Katechismen der Waldenser und Böhmischen Brüder", 1863) нашли себѣ продолженіе въ работахъ

Ilperepa: "Beiträge zur Geschichte der Waldenser im Mittelalter" (1875), "Über das Verhältniss der Taboriten zu den Waldensiern im 14 Jahrhunderte" (1887), гдѣ авторъ всѣ существеннѣйшіе пункты таборитства выводитъ изъ ученій вальденцевъ.

Чешскій изслёдователь Я. Голль, остановившійся преимущественно на разъясненіи связей съ вальденцами Общины Чешскихъ братьевъ ("Quellen und Untersuchungen zur Geschichte der böhm. Brüder", I, 1879) и на вліяніи вальденцевъ на Ш. Хельчицкаго ("Quellen und Untersuchungen", II, 1882), склоненъ приписывать вальденству менёе значительное воздёйствіе на гуситство ("Nové spisy o Valdenských", 1887 и "Die Waldenser im Mittelalter", 1888), въ то время какъ Лозертъ (разборъ второго названнаго выше труда Прегера, въ "Götting. Anzeigen", 1889) отрицаетъ почти всякое вліяніе вальденцевъ на таборитовъ (гуситовъ), настаивая на воздёйствіи виклифизма.

Г. Гаупть даль цёлый рядь наблюденій изъ области вальденства въ Чехів, преимущественно среди нёмцевъ, но отчасти и среди чеховъ ("Deutschböhmische Waldenser im 1340" и "Zur Geschichte der Waldenser in Böhmen" BB "Zeitschrift f. Kirchengesch.", XIV -- XV, "Neue Beiträge zur Geschichte des Mittelalterl. Waldenserthums-o TaGopHTAX5-B5, Histor. Zeitschr., N. F., XXV, "Waldersenthum und Inquisition im südöstl. Deutschland",-2 статьи въ "Zeitschrift f. Geschichtswissenschaft" Quidde, 1889 и 1890 гг., 1-я — о времени до ср. XIV в., 2-я — о времени со ср. XIV., гдѣ много замѣчаній о взаимоотношеніяхъ вальденства, виклифизма и таборитства). Вопросъ объ отношеніяхъ вальденства и гуситства затронуть и въ монографіяхъ Келлера: "Die Reformation und die älteren Reform-Parteien" (1885) и Мюллера: "Die Waldenser und ihre einzelnen Gruppen bis zum Anfang des XIV Jahrh." (собственно – до кон. XIV в., 1886). Вся эта литература касается преимущественно литературныхъ вліяній (сюда же отчасти относятся и статьи о такъ называемомъ "Codex Teplensis" и старыхъ, до-лютеровскихъ, переводахъ библін на нѣм. языкъ гг. Гаупта, Іостеса, Келлера, Волкана). Въ 1890-хъ годахъ удалось отврыть рядъ новыхъ фактовъ слабо вообще засвидётельствованнаго существованія отдёльных вальденцевь или группь ихъ въ народныхъ массахъ Чехін за періодъ времени, непосредственно предшествовавшій гуситству (Menčík: "Výslech Valdenských r. 1340" въ "Věstn. česk. Uč. Společn.", 1891; J. Truhlář: "Zlomek akt inkvisice Valdenské v Čechách z l. l. 1393 — 1394" въ "Věstnik" Чешской Академін Наукъ, 1899).

Еще лучше стоитъ дёло съ изученіемъ вліяній виклифизма на гуситскую мысль.

Стоить вспомнить уже то, что сдёлано въ этомъ направлении Лозертомъ (Loserth) въ цёломъ рядё его работъ, начиная съ первой изъ нихъ, самой значительной по объему, содержанию и громадному значению во всемъ развити вопроса: "Hus und Wiclif. Zur Genesis der hussitischen Lehre" (1884), и продолжая статьями: "Zur Verpflanzung der Wiclifie nach Böhmen" (1884), "Die Wiclifistische Abendmahllehre und ihre Aufnahme in Böhmen" (1891), "Wiclifs Buch "von der Kirche" und die Nachbildungen desselben in Böhmen" (1885) - BCB BL "Mittheil. des Vereins f. Gesch. d. Deutsch. in Böhmen", — "Über die Beziehungen zwischen engl. u. böhm. Wiclifisten" (въ "Mitth. Inst. f. öst. Gesch.", 1891) и др. Правда, почти всѣ работы Лозерта относятся къ началу гуситскаго движенія, къ Гусу и его ближайшимъ современникамъ и послёдователямъ (отчасти — позднёйшимъ уже врагамъ); для пониманія ученій послёдующихъ гуситовъ его работы имѣютъ значеніе постольку, поскольку соотвѣтствующіе пункты ихъ теорій усвоены ими отъ Виклифа главнымъ образомъ не непосредственно, а черезъ Гуса.

Какъ новое явленіе въ историческомъ изученіи гуситства, направленіе студій Лозерта не свободно отъ преувеличеній: онъ поторопился всю гуситскую идеологію отожествить съ рецепціей виклифизма, доказавъ лишь заимствованія Гуса и нѣкоторыхъ его единомышленниковъ по латинскимъ ихъ сочиненіямъ, въ частныхъ пунктахъ, и не давъ себѣ труда провѣрить то же явленіе на всемъ разнообразіи гуситской литературы и системы ученій.

Ото увлеченіе Лозерта, приводившее его и къ преуменьшенію вліяній вальденства на гуситство (см. выше), вызвало реакцію въ чешскихъ ученыхъ кругахъ, которые должны были, собственно, продолжать дѣло Лозерта, т. е., изучая чешскіе трактаты Гуса и всю вообще послѣдующую гуситскую литературу, какъ чешскую, такъ и латинскую, уяснить себѣ степень распространенія и вліянія виклифизма на гуситскую идеологію въ ся цѣломъ.

Мы видимъ, какъ чешскіе изслёдователи вмёсто этого или старались ослабить значеніе и того, что было вёрнаго въ результатахъ разысканій Лозерта, или вообще обходили въ своихъ работахъ по гуситству вопросъ объ элементахъ виклифизма въ

немъ. Только проф. Голль, во 2-мъ вып. своихъ "Quellen und Untersuch.", собственно еще раньше Лозерта остановившійся правда, въ общихъ чертахъ — на виклифистскихъ вліяніяхъ въ исторіи гуситства, не поддался господствовавшему теченію; подъ его вліяніемъ, не смотря на общую антипатію къ путямъ Лозерта, въ чешской научной литературѣ не совсѣмъ замерло изученіе виклифизма въ составѣ гуситства (см. ниже о работахъ гг. Крофты и Свободы о Хельчицкомъ; кстати будетъ указать здѣсь и на недавнія статьи объ отношеніяхъ Гуса къ Виклифу гг. Чернаго и Фляйшганса, не безъ полемики другъ съ другомъ, на разысканія Фляйшгансомъ чешскихъ переводовъ изъ Виклифа и т. п.).

Но, вообще говоря, большую часть работы въ этомъ направления предстоить еще сдёлать. Къ счастью, положение дёла, условія работы, здѣсь сравнительно благопріятны: въ то время какъ, напримѣръ, произведенія вальденской литературы все-таки очень скудны для разъясненія генезиса гуситства (и въ виду ихъ стараго истребленія церковной инквизиціей и въ виду, думается, изначальной ихъ скудости и замёны устной пропагандой), для расврытія виклифистскихъ вліяній на гуситство мы располагаемъ нынѣ громаднымъ по размѣрамъ и превосходнымъ по выполненію изданіемъ "Wiclif Society": "Wiklif's Latin Works". Хотя изданіе это все еще не окончено, но среди болѣе чѣмъ 20 тт. его уже появились всё наиболёе распространявшіяся въ Чехіи сочиненія Виклифа, не только "De ecclesia", "De eucharistia", "Sermones" (разныя), но — за послѣдніе годы — и "De divino dominio", и "De civili dominio", и "De veritate Sacrae Scripturae". Особенно слёдуеть привётствовать появленіе въ печати трактатовъ о "dominium", важныхъ для пониманія соціально-политическихъ ученій Виклифа (здёсь наиболёе ярко сказывается вся сила полета ума Виклифа сравнительно съ М. Лютеромъ), бросающихъ новый свёть и на соціально-политическія теоріи гуситства.

Сопіально-политическія ученія Виклифа, такъ отчетливо изложенныя въ названныхъ выше трактатахъ его, особенно въ "De civili dominio", къ сожалѣнію, еще недостаточно обслѣдованы въ спеціальной литературѣ. Такія работы, какъ Fürstenau: "Joh. Wiclifs Lehre von der Eintheilung der Kirche und von der Stellung der weltlichen Gewalt" или Heine: "Wiclifs Lehre vom Güterbezitz", являются всего лишь проспектами будущихъ работъ. Да и вообще, масса изданнаго и имѣющаго еще быть изданнымъ

матеріала, дёлая теперь значительно устарієлой прекрасную въ свое время 2 тт. работу Lechler'a: "J. v. Wiklif und die Vorgeschichte der Reformation" (1873 г.; англ. пер. 1-й въ 1873 г., 2-й въ 1881 г.), въ то же время преиятствуеть скорому появлению соотвётствующей по достоинствамъ замёны только-что названнаго общаго труда. Это обстоятельство не безвредно для спеціальныхъ изысканій отраженія виклифизма въ гуситствё.

Мы пытались нам'втить т'в требованія, которымъ должна удовлетворять будущая общая исторія гуситской мысли, указать основныя черты ся содержанія; мы показали т'в пути, по которымъ сл'вдуетъ идти для достиженія ц'вли, и отдали отчетъ какъ въ пройденной уже наукой части этого пути, такъ и въ той, которую еще нужно совершить. Посл'вдняя часть столь велика, что не по силамъ для отдёльнаго изсл'вдователя, интересующагося исторіей гуситской мысли. Такому изсл'вдователю пока ничего не остается, какъ попытаться сдёлать хотя одинъ новый шагъ, если нельзя — нёсколько, по нам'вченному пути къ конечной ц'вли научной работы.

Такой шагь мы хотимъ сдёлать въ предлагаемомъ изслёдованіи объ одномъ изъ представителей гуситской мысли, Петрё Хельчицкомъ. Монографія о такомъ, хотя-бы и одномъ только, представителё гуситской мысли, имѣетъ, кажется, не маловажное вначеніе въ дёлё приближенія къ конечной цёли, —общему очерку исторіи гуситской идеологіи. Причина этого заключается въ характерё личности и круга идей П. Хельчицкаго. Прежде всего отмѣтимъ, что изучать его жизнь и дѣятельность это значить изучать почти исключительно сферу мысли: Хельчицкій не принималъ активнаго участія въ гуситскомъ (внѣшнемъ) движеніи, его имени мы почти совсёмъ не встрёчаемъ ни въ описаніи внѣшнихъ и внутреннихъ гуситскихъ войнъ, ни въ исторіи политическихъ соглашеній, соборовъ и диспутовъ. Хельчицкій почти не имѣетъ біографіи въ принятомъ значеніи этого слова<sup>1</sup>). Это обстоятельство имѣетъ, конечно, свои неудобства и для обслёдованія исторіи

<sup>1</sup>) 12 лѣтъ тому назадъ въ статьѣ: "Очеркъ жизни и литературной дѣятельности П. Хельчицкаго" (Ж. М. Н. П.) мы собрали данныя (по пособіямъ и источникамъ) для біографіи П. Хельчицкаго; съ тѣхъ поръ не появилось почти никакихъ новыхъ данныхъ для уясненія внѣшнихъ судебъ П. Хельчицкаго; не удалось намъ обогатить біографію Хельчицкаго существенно новыми данными и въ ходѣ предлагаемыхъ изслѣдованій...

£

его души, исторіи его литературныхъ произведеній, его идей; оно ставитъ затрудненія для распланировки матеріала въ монографіи, посвященной Хельчицкому. Но здѣсь есть и своеобразное преимущество для изслѣдователя идей: онъ не отвлекается въ сторону быстро-текущихъ явленій внѣшняго бытія и сосредоточиваетъ все вниманіе на жизни идей и жизни для идей...

Но что особенно важно, такъ это исключительное положеніе личности Хельчицкаго и его теорій во всей исторіи гуситства. Хельчицвій — это одинъ изъ самыхъ выдающихся чеховъ, извёстныхъ исторіи, въ его лицѣ чешскій народъ дѣйствительно внесъ нѣчто цѣнное въ исторію человѣчества и его мысли-и мы моженъ повторить о Хельчицкомъ слова автора предисловія къ изданію (XVI в.) одного изъ сочиненій Хельчицкаго ("Siet viery"): "Кто будетъ часто читать эту книгу и заглядывать въ нее, тотъ долженъ будетъ сказать, что всемогушій Господь Богъ благоволилъ не забыть предковъ нашихъ, а вложить въ нихъ Своего Св. Духа, наполнить ихъ этимъ духомъ, чтобы оставить потомству память о порученныхъ имъ дарахъ Божінхъ" <sup>1</sup>). Спеціально въ исторіи гуситской мысли Хельчицкій представляеть собой наиболве интересное теченіе, воспринявшее изъ окружающей идейной среды всё наиболёе положительные, жизнеспособные элементы и подвергнувшее критикъ и отриданию, отметавшее элементы болёзненные, слабые. Около системы идей Хельчицкаго легко можетъ быть конструировано остальное гуситское міровозэрѣніе. Въ смыслё живой, развивавшейся системы идей, направление Хельчицкаго охватываеть собою продолжительный періодъ. Если сообразить, что, съ одной стороны, первыя идейныя переживанія реформаціоннаго характера у Хельчицкаго связаны съ религіознымъ двяженіемъ, исходившимъ отъ проповѣдниковъ церкви св. Николая въ Старомъ Мисти пражскомъ, т.-е. съ проповидью (и трактатами, главнымъ образомъ, погибшими чешскими), если не Матвѣя Парижскаго, то его учениковъ, что, съ другой стороны, дёло вружка бр. Григорія, зародыша Братской Общины, совершилось подъ громаднымъ вліяніемъ личности и сочиненій Хельчицкаго на этотъ кружокъ-если, говоримъ мы, сообразить все это, то обнаружится, что Хельчицкій и своей жизнью и своимъ ученіемъ непосредственно связываеть все гуситство-отъ лучшихъ проявленій "гуситства до Гуса" до послёдняго от-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд. Ак. Н., LV, 1.

прыска гуситства, "Общины Чешскихъ братьевъ". Если около сер. 1430-хъ годовъ уже опредѣлилась гибель лѣваго крыла гуситства—таборитства, если въ 1440—1450-хъ годахъ наступаетъ "начало конца" и праваго гуситскаго крыла, "калишництва", а виѣстѣ съ тѣиъ, какъ-будто, конецъ и всего гуситскаго движенія, то, именно, благодаря Хельчицкому, передавшему свое духовное наслѣдіе Братской Общинѣ, гуситство все-же не сходитъ еще со сцены жизни на страницы исторіи, а живетъ рядъ десятилѣтій въ девольно чистоиъ видѣ, переживаетъ и XVI вѣкъ, не слишкомъ деформируясь подъ мощными вліяніями реформаціи XVI вѣка. Благодара Хельчицкому, гуситство въ "братскихъ" формахъ еще на рубежѣ XVI—XVII вв. даетъ послѣдній бой католической реакціи Габсбурговъ и умираетъ только на Бѣлой горѣ (1620 г.).

Работа о Хельчицкомъ, какъ важная страница по исторіи гуситской мысли, должна удовлетворять твиъ же требованіамъ, которыя установлены нами выше для будущаго общаго труда по исторіи гуситской мысли.

Она должна быть полной регистраціей всёхъ идей Хельчицкаго, что неразрывно связано съ установленіемъ всей литературной производительности Хельчицкаго.

1

Она должна представлять совокупность идей Хельчицкаго въ ихъ развитіи въ предёлахъ его жизни, что неразрывно съ фиксаціей его литературныхъ произведеній въ опредёленнымъ хронологическимъ моментамъ, въ извёстнымъ событіямъ въ личной жизни ихъ автора и въ судьбахъ гуситства.

Она должна дать анализъ ндей Хельчицкаго, объяснить ихъ происхожденіе. Здёсь должны быть отдёлевы иден, выросшія изъ условій реальной чешской жизни, отъ идей возникшихъ на почвё литературныхъ вліяній. Далёе, необходимо въ области этихъ вліяній выдёлить то, что идетъ въ Хельчицкому отъ нредшественниковъ гуситства, что взято имъ у Гуса и гуситовъ, что, наконецъ, заимствовано имъ у Виклифа и вальденцевъ (непосредвенно или черезъ кого-набудь другого). Наконецъ, въ интересахъ полноты изслёдованія слёдуетъ прослёдить всё вліянія, оказанныя Хельчицкимъ на наличныя при его жизни и на послёдующія теченія гуситской мисли, на отдёльныхъ ихъ представителей.

Приступая въ работъ надъ Хельчицкимъ, отчасти и переживан процессъ этой работы, мы предавались надеждъ сразу же представить такой общій, цълостный трудъ. Эта надежда питалась, между прочимъ, извъстной подготовительной работой—изданіями про-

изведеній Хельчицкаго и рядомъ монографическихъ изслёдованій о Хельчицкомъ.

Освоеніе этой наличной литературы, знакомство съ состояніемъ изученій исторіи гуситской идеологіи (разъяснено выше), наконецъ, самостоятельная научная работа надъ Хельчицкимъ и вообще гуситствомъ—все это привело насъ, однако, пока къ инымъ результатамъ сравнительно съ первоначально поставленной цёлью, къ результатамъ, имѣющимъ предварительный характеръ—привело къ предлагаемымъ вниманію читателя "Этюдамъ о П. Хельчицкомъ и его времени". Чтобы понять такіе именно результаты, чтобы понять характеръ и значеніе отдёльныхъ "этюдовъ", необходимо дать себё отчетъ въ ходѣ изученій Хельчицкаго, не входя въ излишнія подробности.

Возрождавшійся на рубежѣ. XVIII и XIX вв. чешскій народъ и его историческая наука располагали крайне слабой традиціей о Хельчицкомъ изъ эпохи католической реакціи.

Первые опыты по изслёдованію Хельчицкаго въ той ранней чешской научной исторической литературё, представителями которой являются І. Добровскій и І. Юнгманъ, еще вполнѣ обусловлены жалкими остатками исторической традиціи о Хельчицкомъ, въ католическомъ ен видѣ. Добровскій въ "Исторіи чешскаго языка и литературы" говорить о Хельчицкомъ слѣдующее: "Самое извѣстное его сочиненіе разбито на 40 главъ; онъ, какъ сапожникъ по ремеслу, назвалъ ихъ "Коруtа" (то-есть, сапожная колодка); поэтому онъ былъ прозванъ своими противниками "Doctor kopytarum" 1), То же самое повторяетъ и Юнгманъ въ обоихъ изданіахъ своей "Исторіи чешской литературы" (1825—1849 гг.)<sup>2</sup>); лишнее у него противъ Добровскаго —это перечисленіе 8 сочиненій Хельчицкаго.

Въ половни 50-хъ годовъ начинаются научныя изслёдованія о Хельчицкомъ. Къ изученію Хельчицкаго привлекаются два важнѣйшіе источника: его собственныя сочиненія и акатолическая традиція, извёстія "чешскихъ братьевъ"; первое сдёлалъ Фр. Палацкій, второе — П. Шафарикъ.

Палацкій изучиль по старопечатнымь изданіямь два важныя сочиненія Хельчицкаго: "Postilla" и "Sít' víry", которыя имѣлись въ книгохранилищахъ Праги, ознакомился отчасти съ открытой въ 1853 году Парижской рукописью сочиневій его и самъ изслѣдоваль въ 1856 году Оломуцкую рукопись трактатовъ Хельчиц-

<sup>1)</sup> Geschichte der böhmischen Sprache und Literatur, 2 изд., 229.

<sup>2)</sup> Historie literatury české, изд. 1849, 569.

каго; хорошо онъ зналъ и рукописную "братскую" литературу, нивощую какое-либо отношение въ Хельчицкому. Обладая, такимъ образомъ, уже нёкоторыми первоисточниками, чешскій исторіографъ далъ первый до нёкоторой степени отвёчающій научнымъ требованіянь опыть о Хельчицконь въ своихъ "Dějiny národu českého" 1). Палацкій высоко цвнить Хельчицкаго: онъ считаеть его "писателемъ, который по самостоятельности духа, по оригинальпости и продуктивности мысли и силѣ слога занялъ первое мѣсто среди современныхъ ему соотечественниковъ и въ половинѣ XV вѣка вообще должень быть упонянуть прежде всёхь, тотчась послё мистра Яна Гуса" (стр. 408). Изложивъ, со свойственною ему осторожностью, несомийнныя біографическія данныя о Хельчицкомъ и не входя въ вопросъ о хронологическомъ размёщении его сочинений, Палацкій приступаеть въ изложению ученія его. В'фроученіе Хельчицкаго оказывается не характернымъ для его личности; его сила-въ правоучении, какь то же ножно сказать и о М. Яновскомъ. Изложение правоучения Хельчицкаго ведется по сочинению "О šelmě a obrazu jejím" (въ Олом. рук.) в "Sít' víry". По миžнію Палацкаго, "мыслыю, которая прежде всего отличала систему Хельчинкаго и которая стала его собственностью, было рёшительное отрицание права войны, даже права смертной казни между христіанами" (стр. 418). За характеристикой слога Хельчицкаго, какъ слога чисто новаго времени (стр. 420), слёдуетъ критика нравоученія Хельчицкаго, указывающая на невыполнимость этого ученія въ жизни: "кто долженъ будеть терпівть неправду, если всё люди будуть вести себя по наставленіямь Хельчицкаго, а нигдъ не будетъ насилія и преслёдованія? Эти наставленія имъ. ють въ виду лишь меньшую часть человёческаго общества, ибо сововупность гонимыхъ за въру предполагаетъ сововупность гонителей, остающихся вив вёры" (421 стр.). Это обстоятельство и отразилось пагубно на судьбахъ "Общины братской"; въ изображению начатковъ ся подъ вліянісять Хельчицкаго и переходить Палацкій и этимъ кончаетъ свое разсужденіе. Палацкій пользуется сочинениями Хельчицкаго и для изображения правовъ энохи (на стр. 469-476 того же IV тома своей "Исторін").

Шафарикъ еще съ 1854 года началъ собирать матеріалы для біографія Хельчицкаго; но они такъ и остались у него "membra disjecta", хотя Гиндели утверждаетъ, что "Шафарикъ прочелъ въ "Böhm. Gesellschaft der Wissenschaften" нигдѣ не напечатанную

1) Изданіе 1857 года, стр. 407—425 1-ой части 4-го тома.

біографію Хельчицкаго"<sup>1</sup>). Матеріалы Шафарика напечаталь І. Иречекъ; они состоять изъ нёсколькихъ экскурсовъ по частнымъ вопросамъ біографін Хельчицкаго, изъ краткаго внёшняго обзора его . сочиненій и приложеній<sup>2</sup>). Воть въ этихъ-то приложеніяхъ и заключается цённость матеріаловъ: Шафарикъ собралъ все, что сохранилось о Хельчицкомъ въ сочиненіяхъ "братьевъ" и католиковъ, и привелъ въ текстуальномъ изложеніи (21 извёстіе); здёсь же напечатано одно сочиненіе Хельчицкаго: "Psaní dvěma kněžím".

Въ тонъ же 1857 году, къ которону относится появление труда Палацкаго о Хельчицкомъ, вышло въ свътъ сочнеение Гиндели: "Geschichte der Böhmischen Brüder"; въ т. I авторъ воснулся и Петра Хельчицваго, поскольку этоть послёдній новліяль на образование "Общины". Но изложение Гиндели, сравнительно съ Палацкимъ, слабѣе и по фактическому содержанию и по освѣщению его. Онъ даетъ намъ краткія біографическія свёдёнія о Хельчицкомъ и, упоминая лишь о трехъ его сочиненіяхъ 3), излагаетъ ученіе Хельчицкаго. Онъ усматриваеть въ Хельчицконъ чувство глубокой ненависти въ чешскому дворянству и духовенству; "сочиненія Хельчицкаго оказываются точнымъ изображеніемъ всего этого настроенія и его логическимъ развитіемъ" 4). Соціологическія построенія Хельчицваго—"eine unfreundliche, nicht eben bezaubernde Theorie", которая и могла зародиться лишь "въ мозгу уединеннаго мыслителя". "Кто могъ бы ожидать, --- спрашиваеть Гиндели, --что она найдетъ друзей и исповёдниковъ"? (стр. 15). Объясняетъ онъ это слёдующинъ образомъ. "Относительно всёхъ сектантовъ ножно доказать, что на ихъ вёроучения или правоучения удивительнымъ образомъ отражаются вліянія времени, къ которымъ они или приспособляются или съ воторыми борются. Сила меча болёе, чёмъ въ теченіе 30-ти лёть господствовала въ Чехін, и, благодаря ей, различныя религіозныя партіи получали или сохраняли свое бытіе. Всё одинаково страдали оть нея. Но теперь всё появившіеся новаторы... не могле ожндать благосклонных отношений со стороны этой желёзной силы; они начали смотрёть на нее, или вообще на свётскую власть, какъ на противоположную не только имъ, но и кавъ на абсолютно враждебную христіанскому разви-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gindely: "Geschichte der Böhmischen Brüder", 1857, I, 489.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. Č. M., 1874, 91-109.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) На стр. 489—490 своего труда Гиндели даетъ списокъ всъхъ извъстныхъ ему сочиненій Хельчицкаго.

<sup>4)</sup> ibid., 14.

тію... Петръ Хельчицкій какъ въ своемъ собственномъ развитіи, такъ и въ томъ вліяніи, какое оказывалъ онъ на другихъ, даетъ доказательство въ пользу выставленнаго нами утвержденія" (Гиндели забываетъ или не знаетъ, что Хельчицкій отрицалъ силу меча еще въ 1420 году)<sup>1</sup>). Таковы взгляды Гиндели.

На основании трудовъ Палациаго и Гиндели трактують о Хельчицкомъ Bernhard Czerwenka въ своей "Geschichte der Evangelischen Kirche in Böhmen"<sup>2</sup>) и Gotthard Lechler въ сочинении: "Johann von Wiclif und die Vorgeschichte der Reformation"<sup>3</sup>); ничего новаго эти авторы не даютъ, лишь Лехлеръ указываетъ на зависимость Хельчицкаго отъ Виклифа въ учения о таинствѣ евхаристия.

Въ 1875 г. І. Иречекъ издалъ свою "Rukověť k dějinám literatury české do konce XVIII věku", въ которой помѣщена и статья о Хельчицкомъ '). Здѣсь мы находимъ біографію Хельчицкаго и списовъ его сочиненій. Въ біографію Иречекъ внесъ лишь тѣ факты жизни и литературной дѣятельности Хельчицкаго, которые могутъ быть подтверждены несомнѣнными данными источниковъ. Никакихъ гипотезъ, безъ которыхъ не можетъ обойтись изслѣдователь Хельчицкаго, Иречекъ не даетъ; общаго фона эпохи тоже нѣтъ: этимъ, можетъ быть, обусловливается и то, что изъ біографіи Иречека не выносишь сколько-нибудь живого образа Хельчицкаго, тѣмъ болѣе, что Иречекъ вовее не излагаетъ и ученія его.

Въ 1875 году мы встрёчаемся съ новою попыткою войти въ болёе внимательное изученіе Хельчицкаго: мы разумёвиъ трудъ Ферд. Шульца: "Petr Chelčický" <sup>5</sup>). Шульцъ, по довольно вёрному признанію слёдующаго изслёдователя Я. Голля, сдёлалъ такъ много для выясненія темныхъ цунктовъ біографіи Хельчицкаго, что едва ли удастся кому-нибудь сказать что-нибудь существенно новое послё него: возможны лишь перестановки нёкоторыхъ хронологическихъ датъ и кой-какія новыя мелочи. Новую и пріатную сторону въ трудѣ Шульца составляетъ изображеніе той обстановки, при которой имѣли мѣсто тѣ или другія событія въ жизни Хельчицкаго. Впервые появленіе почти всѣхъ сочиненій Хельчицкаго пріурочивается къ опредёленному времени, показывается связь содержанія каждаго сочиненія съ соціально-политическими условіями момента и съ разновидностями гуситскаго ученія (все это занимаетъ

<sup>5</sup>) Osvěta, 1875, № № 1-6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid., 12—13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B. II, 1870, 6–14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) B. II, 1873, 504-506.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) стр. 285-292.

до 36 печатныхъ страницъ). На слъдующихъ 28 стр. Шульцъ пытается дать общій очеркъ ученія Хельчицкаго, но этоть отдёль его труда довольно слабъ. Шульцъ осуществляеть эту задачу слишкомъ примитивнымъ образомъ. Онъ беретъ рядъ рубрикъ и помъщаетъ подъ ними выписки изъ разныхъ сочиненій Хельчицкаго. Вотъ эти рубрики: Христосъ и въра въ Него; пользование разумомъ въ дѣлахъ вѣры; внѣшнее служеніе Богу; въ чемъ не заключается спасение? въ чемъ оно состоить? священники говорять, что они — источникъ спасенія; папа — главный источникъ спасенія; напа — антихристь; папство исказилось главнымъ образомъ при императорѣ Константинѣ; власть духовная и свѣтская; святокупство (симонія); испорченность священниковъ; поборы ихъ съ народа; чистилище и поминовеніе умершихъ, призываніе святыхъ и т. д. Рубрики эти не связаны одна съ другою, такъ что въ изложении не оказывается и внёшней системы, не говоря уже о внутренней. Христоматические отрывки изъ Хельчицкаго въ изложенін Шульца не могуть служить даже матеріалонь для научнаго изложенія ученія Хельчицкаго, такъ какъ авторь не указываеть, изъ какихъ именно сочиненій онъ черпаеть, и такъ какъ не соблюдена пропорція между существеннымъ и несущественнымъ для Хельчицкаго. Въ заключение Шульцъ предлагаетъ свой общій взглядъ на личность Хельчидваго, на роль его въ гуситскомъ движенін и значеніе для современности. "Цетръ, говорить Шульцъ,былъ христіанскимъ моралистомъ". "Благодаря этому главному своему свойству, онъ тёснёйшимъ образомъ примыкаеть къ чешскимъ реформаторамъ, своимъ предшественникамъ: Штитному, Миличу и Гусу". "Хельчицвій совершенно сбросиль съ себя тв духовныя путы, которыя связывали еще и Гуса, и какъ самостоятельно и оригинально писаль, такъ и мыслилъ" <sup>1</sup>). Шульцъ далекъ отъ того, чтобы детально изслёдовать вопросъ о вліяніи на него предшественниковъ и современниковъ, особенно Виклифа; вліяніе послёдняго онъ даже рёшительно отридаеть 2). Авторъ такъ высоко ставитъ Хельчицкаго, что заявляетъ: "Духовное направление и жизненныя потребности культуры въ XIX вёкё уже на нёсколько ступеней выше, чёмъ они были 4 вёка назадъ; но изъ сочинений Петра Хельчицкаго на насъ вбетъ силой и свёжестью современныхъ идей"; "Постилла" и 2-я часть "Сътн вёры" и теперь нашли бы (много) иныхъ читателей, кроме фило-

<sup>1)</sup> Osvěta, 1875, № 6, 455.

<sup>2)</sup> ibid., 456.

логовъ и историковъ"<sup>1</sup>). И, можетъ быть, Шульцъ правъ въ этомъ своемъ заявленіи, хотя Голль упрекаетъ его за то, что у него "den Ideen Chelčicky's mitunter ein geradezu modernes Gepräge gegeben wird"<sup>2</sup>), отъ чего предостерегаетъ читателей Хельчицкаго, вслёдъ за Голлемъ, и Ягичъ, соиздатель "Сёти вёры"<sup>2</sup>).

Проф. Ярославъ Голдь въ двухъ трудахъ: "Petr Chelčický a spisy jého" 4) и "Peter Chelčicky und seine Lehre" 5) сдѣлалъ очень много для изученія Хельчникаго. Первый трудь представляеть изъ себя біографію Хельчицкаго, написанную на основаніи всего относящагося сюда матеріала и на основаніи трудовъ предшественниковъ. Жизнь и деятельность Хельчицкаго представлены въ связихотя и бёгло-съ главнёйшими политическими и уиственными теченіями того времени (вопрось о правё войны и споры объ евхаристін). Особенную заслугу Голля составляеть то, что онъ дёлаеть понытву установить число и отношение другь къ другу трактатовъ Хельчицкаго и отнести ихъ къ опредѣленнымъ хронологическимъ пунктамъ. Въ заключение своей работы онъ коротко язлагаетъ сущность возврѣній Хельчицкаго и общее положеніе Хельчицкаго вь гуситскомъ движении: "Хельчицкій занимаеть самостоятельное мёсто въ гуситскомъ движеніи, упрекая пражскихъ магистровъ (подобоевъ) за то, что они ни въ чемъ существенномъ не отдѣлились отъ церкви и ся порчи, таборитовъ --- за то, что они не привели въ истинно-христіанской жизни порученный имъ народъ, обѣ стороны — за то, что они допустили и провозгласили нехристівнскіе бон за правду Божію, религіозную войну" 6). Второй трудъ Голля въ первой своей части представляетъ изъ себя повтореніе его перваго сочиненія. Второй отдёль даль самое полное до твхъ поръ систематическое изложение учения Хельчицкаго, хотя уже самъ авторъ опасается, что "его попытва не удовлетворить богословски-образованныхъ читателей, а въ другихъ не возбудить настоящаго интереса въ учению, вознившему въ головѣ мыслителя и уиствователя, который, живи въ вѣкъ гуманизма, не подчинялся, правда, великимъ авторитетамъ средне-

<sup>6</sup>) C. Č. M., 1881, 37.

<sup>1)</sup> ibid., 453.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) J. Goll: "Quellen und Untersuch.", II, 5, прим. 1.

<sup>3)</sup> Сборн. Отд. рус. языка и словесн. Импер. Акад. Наукъ, т. LV, 1893, XXXIV.

<sup>4)</sup> Č. Č. M., 1881, 3-37.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Quellen und Untersuch., II, 1882.

въковья, однако по всему своему существу принадлежалъ этому средневѣвовью" 1). Наконецъ, въ третьемъ отдѣлѣ Голль интается рёшнть попросы: "Какое мёсто занимаеть Петръ Хельчицкій въ духовномъ движени XV стольтія? Что -- его собственность, что онъ заниствовалъ у другихъ, и откуда это возникло?" Какъ же ръшаеть онъ эти вопросы? По его инънію, "образъ Хельчицкаго не выходить изъ рамокъ гуситскаго движенія<sup>6</sup> 2); съ этой точки зрѣнія онъ и указываетъ на то вліяніе, которое ниѣли на Хельчицкаго Янъ Протива, Виклифъ и вальденцы, однаво, въ чертахъ общихъ, не входя въ подробности совпаденія инслей и выраженій. Къ изслёдованію о Хельчицкомъ присоединены нёкоторые матеріалы: 1) Къ вопросу объ оправданіи войны, 2) Къ исторіи хиліастическихъ мечтаній, 3) Къ таборитскому ученію объ евхаристи и 4) Извлечения изъ нѣкоторыхъ сочинений Петра Хельчицкаго, а именно: 1) Replik gegen Nicolaus von Pilgram, 2) Erklärung der Passion Christi nach dem Evangelium Ioh., 3) Von den Sacramenten, 4) Replik gegen Rokycana.

Работы проф. Я. Голля стали исходнымъ пунктомъ для послёдующаго изученія Хельчицкаго.

Это изучение пошло по двумъ путямъ.

Прежде всего, ученые работники старались дать себё полный отчеть въ литературномъ наслёдія Хельчицкаго, окончательно установить всё произведенія его и путемъ напечатанія сдёлать ихъ доступными для изслёдованія.

Уже въ годъ выхода работн Я. Голля: "Р. Chelčický und seine Lehre" гг. Патера и Анненковъ напечатали сообщеніе о произведеніяхъ Хельчицкаго, находящихся въ Cod. 32 Пражской Митрополичьей библіотеки, сопровождая свое сообщеніе выписками изъ текстовъ рукописи и приводя извёстные доводы въ пользу принадлежности нёкоторыхъ трактатовъ или фрагментовъ ихъ именно П. Хельчицкому ("O nově nalezeném rukopise spisů P. Chelčického", Č. Č. M. 1882, 270 — 288).

Въ 1885 г. тотъ же Ю. С. Анненковъ далъ описаніе такъ называемой Парижской (въ Національной библіотекѣ) рукописи трактатовъ Хельчицкаго и извлеченія изъ нихъ ("Vypisky z Pařížského rukopisu spisů Štítného a Chelčického", Č. Č. M., 1885, 394—402), дополняя прежнія сообщенія о рукописи этой: Шафарика (Č. Č. M., 1842, 458—454), Палацкаго ("Sitzungsberichte"

<sup>1)</sup> Quell. und Unters., II, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 34.

Вънск. Акад. Наукъ, XI, 1853, въ "Bericht an die akad. Commission", 291—292) и језунта Мартынова (Les manuscrits slaves de bibliothéque imperiale de Paris, 1858, 103—105, съ факсимияе).

Въ 1890-хъ годахъ появляются первыя изданія сочиненій Хельчицкаго.

Въ 1891 — 1892 гг. Пражское (свангелическое) общество "Comenium" издаеть въ своей коллекцін "Comenium", вып. II — III, подъ редакціей др. І. Караска, всё трактаты Оломуцкой рукописи сочиненій Хельчицкаго, кромъ "Replika proti Mikuláši bisk. Táborskému", т.-е.: "Řeč a zpráva o těle Božím", "O šelmě a obraze jejím", "Řeč o základu zákonů lidských", "O očístci" (1 вып.); "Řeč sv. Pavla o starém člověku", "Řeč na dvacátou kapitolu sv. Matouše: O dělnících na vinici Paně" и "Výklad na pašiji sv. Jana" (2 вып.); оба выпуска "Comenium'а" снабжены небольшним введеніями редактора о самой рукописи и о содержащихся въ ней трактатахъ.

Въ 1892 г. "Družstvo českobratrské" въ Прагѣ издало по старопечатному изданію XVI в. 1-ю часть "Postilla"—иначе "Kniha výkladův spasitedlných na čtení nědelní celého roku" — П. Хельчицкаго, послѣ того какъ она напечатана была въ 1890 г. въ видѣ приложенія къ періодическому изданію "Ceský Bratr". Изданіе это, подъ реданціей г. Кошута, очень неисправное, съ провусками цѣлыхъ строкъ, не представляя собой копін изданій XVI в., однако и не модернизируетъ сполна этихъ изданій.

Въ 1893 г. Отдёленіе русскаго языка о словесности Императорской Академін Наукъ въ С.-Петербурге издало въ "Сборнике", т. LV, подъ ред. ак. Ягича и д-ра Караска — послё смерти г. Анненкова, начавшаго редакцію — одно изъ важнёйшихъ произведеній Хельчицкаго: "Sít' víry" (по старопечатному изданію 1521 г., экземиляры котораго имёются въ библіотекахъ: Пражскаго Университета и кн. Лобковица въ Прагž) и "Replika proti Mikuláši bisk. Táborskému" (по Оломуцкой рукописи). Изданію предпослано "введеніе" (І — LI стр.), гдё редакторы сообщають свёдёнія о самомъ Хельчицкомъ, его сочиненіяхъ, дають оцёнку дёятельности и сочиненій Хельчицкаго и, наконецъ, разсказывають исторію предлагаемаго ими изданія (между прочимъ, описываются Одомуцкая рукопись).

Въ 1898 г. д.ръ К. Черный (К. Černý) напечаталъ въ журн. "Listy filologické" ("Klasobraní po rukopisích", стр. 259—280, 384—404 и 453—478) трактаты П. Хельчицкаго, находящіеся въ такъ называемой Парижской рукописи, т.-е.: 1) Replika proti

Rokycanovi, 2) "List" неизвѣстному священнику и 3) "List ke kněží Mikulášovi"; изданіе, представляющее собой копію рукониси, предварено маленькимъ предисловіемъ проф. Я. Гебауэра и д-ра К. Чернаго объ исторіи изученія рукописи и ся внѣшнемъ видѣ.

Въ 1900 — 1903 гг. общество "Comenium" (вып. XIV и XVI) издало, подъ ред. д-ра Сметанки, полный тексть "Postilla Chelčického" (ч.ч. 1 и 2), на основѣ двухъ старопечатныхъ изданій XVI в., 1522 и 1532 гг., при чемъ основной текстъ является воспроизведеніемъ изданія 1522 г., при измѣненіи, однако, интерпункціи и разрѣшеніи большей части сокращеній, съ варіантами (подъ строкой) нвъ изд. 1532 г.; при 2-мъ томѣ изданія имѣется небольшое "введеніе", гдѣ д-ръ Сметанка говорить о "Postilla", какъ литературномъ памятнивѣ, сравнительно съ другими чешскими "Постиллами" XV в., особенно, съ "Постиллой" Гуса.

Въ 1904 г. въ LXXVII т. "Сборника II Отд. С.-Петербургской Академін Наукъ" былъ изданъ, подъ редакціей автора предлагаемыхъ этюдовъ, трактатъ II. Хельчицкаго изъ Cod. D. 82 Пражской Капитульной библіотеки: "О trogiem lidu".

Наконецъ, въ 1907 г. д-ръ Müller сообщилъ (Č. Č. H., 1907, 163—171) свёдёнія о рукописи (XV в.) Нюрнбергской городской библіотеки, гдё содержится тексть части "Postilla" П. Хельчицкаго. Этотъ тексть, хотя и не полный, равный приблизительно лишь первой <sup>1</sup>/4 печатнаго текста (522 стр., in 4°, рукописи соотвётствують 237 стр. І т. изданія д-ра Сметанки), важенъ тёмъ, что даетъ гораздо болѣе распространенную, чёмъ доселё извёстная, редакцію "Postilla", гдё сохранились и сравнительно обильные намеки на современность и болѣе опредёленныя, часто болѣе рёзкія формулировки взглядовъ Хельчицкаго, пропущенные или сглаженные въ изданіяхъ XVI вёка. Кромѣ того, въ рукописи имѣется неполный текстъ толкованія Хельчицкаго на Еванг. Іоанна, I, 1—14 (пасхальное чтеніе), извѣстный по рук. XVII. D. 40 Пражской Университетской библіотеки.

Не смотря на всё эти изданія сочиненій Хельчицкаго и свёдёнія о рукописномъ ихъ "преданіи", мы все еще далеки отъ наличности "Opera omnia" Хельчицкаго.

Прежде всего, не всё сочиненія, дёйствительно принадлежащія Хельчицкому, установлены, какъ таковыя: напримёръ, нёкоторые трактаты Cod. D. 82 Пражской Капитульной библіотеки, которые до сихъ поръ не считались принадлежащими Хельчицкому, въ дёйствительности придется приписать ему.

Далёе, изъ опознанныхъ уже наукой сочиненій Хельчицкаго многія еще не изданы: таковы почти всё трактаты изъ Cod. D. 82 Пражской Капитульной библіотеки, нёкоторые—изъ Cod. D. 32 Пражской Митрополичьей библіотеки, изъ Cod. XVII. D. 40 Пражской Университетской библіотеки и проч.

Наконецъ, и то, что издано, нуждается въ переизданія, ибо не вполий удовлетворметъ научнымъ требованіямъ. Не говоря о разнаго рода техническихъ недостаткахъ, о разнообразіи примѣненныхъ въ отдѣльныхъ случаяхъ пріемовъ изданія, приходится особенно указать на необходимость сравнительнаго изученія рукописей, ибо нѣкоторыя произведенія Хельчицкаго извѣстны по нѣсколькимъ рукописямъ (или въ цѣломъ—нѣкоторые трактаты Cod. D. 82 и Оломуцк. рук. или въ частяхъ—трактаты Парижск. рук. и Cod. 32 Митрополичьей библіотеки). Но здѣсь мы вступасемъ уже въ область изслѣдованій о Хельчицкомъ.

Обращаясь къ этой сторонѣ дѣла, мы должны прежде всего указать на отсутствіе новыхъ (послѣ Голля) строго научныхъ общикъ трудовъ о Хельчицкомъ.

Такія работы, какъ "введеніе" ак. Ягича къ изданію "Síť víry", какъ "Очеркъ жизни и литературной діятельности П. Хельчицкаго" автора настоящихъ строкъ (Журн. Мин. Нар. Просв., 1895 г.), статья "P. Chelčický" въ "Otlův Slovnik Naučný" (D. XII, 1897), наконецъ, какъ глава IV — о Хельчицкомъ — въ "Dějiny české literatury" Я. Влчка (1897), лишь въ нікоторой степени являотся результатомъ самостоятельныхъ изслёдованій, основываясь въ главномъ на работахъ предшественниковъ, главнымъ обравомъ, проф. Я. Голля. Ю. С. Анненковъ цёлый рядъ лётъ работалъ надъ Хельчицкимъ, но преждевременная смерть лишила науку возможности получить тотъ новый общій трудъ о Хельчицкомъ, который, повидимому, приготовлялъ Анненковъ.

Много занимался изученіенъ воззрёній Хельчицкаго пробсть Вышеградскаго (около Праги) напитула д-ръ Ант. Ленцъ. Послё изданія монографій по отдёльнымъ вопросамъ теоріи Хельчицкаго и объ отношеніи этой теоріи къ воззрёніямъ гуситовъ и "предшественниковъ гуситства", какъ-то: "Učení katolické o Antikristovi a učení P. Chelčického o tomže" (Vlast., XII), "P. Chelčického učení o sedmeře svátostí a poměr učení tohoto k Janu Viklifovi" (1889), "Vzájemný poměr učení Chelčického, Jednoty českých Bratří a Táborů k nauce Valdenských, J. Husi a J. Viklifa" (1895) и нёкоторыхъ другихъ, менёе значительныхъ. Ленцъ написалъ и общій

обзоръ міровоззрѣнія Хельчнцкаго: "Soustava učení P. Chelčického" ("Sbornik histor. kroužku", I). У д-ра Ленца было много благопріятныхъ условій для того, чтобы оставить по себ' прочный слёдь въ изучения Хельчицкаго. Такъ, онъ хорошо быль знаконъ со всёми - не только напечатанными, но и находящимися еще въ рукописи --- сочиненіями Хельчицкаго, онъ зналъ хорошо сочиненія Гуса и Виклифа, какъ это видно изъ его книгъ: "Učení M. Jana Husi" (1875) H "Soustava učení M. Jana Viklifa na základė pramenů" (1898). Но д-ръ Ленцъ былъ не историкъ, а католический богословъ-полемистъ — и это фатально отразилось на результать его работь. Д-ръ Ленцъ не изслъдовалъ ни жизненныхъ судебъ самого Хельчицкаго, ни его литературной двятельности въ связи съ исторіей страны и народа. Такъ какъ онъ не поваботныся уяснить себѣ ходъ этой дѣятельности, то и система идей Хельчицкаго является у него вылившейся какъ бы сразу, безъ всявихъ слёдовъ ея развитія, измёненія. Къ этой системё ндей Хельчицкаго д-ръ Ленцъ относится не какъ объективный историкъ-изслёдователь, а какъ католическій догиатикъ-полемисть: нден Хельчицкаго занимають его постольку, поскольку онв расходились съ неподвижнымъ ученіемъ католической церкви, а еще болье -- со схоластической системой Ооны Аквината, поскольку онъ были ересью. Ученія Хельчицкаго положены д-ромъ Ленцоиъ на Прокрустово ложе схоластической теоріи, не только оцённваются съ точки зрёнія несоотвётствія ихъ этой теоріи, но и сгруппированы, расположены въ системъ, принятой схоластикой церковныхъ школъ нашихъ дней. При такомъ изложении пропадаеть различіе между существеннымь и несущественнымь во взглядахъ Хельчицкаго, стирается индивидуальное и историческое своеобразіе личности и піровоззрѣнія его. Ученія Хельчицкаго, понимаемыя Ленцомъ, какъ и все вообще гуситство, въ качествѣ ереси, погубившей чешскій народъ, нравственной заразы, угрожающей этому народу и въ наши дни, не имбютъ, по мнбнію Ленца, корней въ самой чешской жизни: они — инфекція извяв, отрыжка иныхъ, чужеземныхъ срессй, виклифизиа и вальденства, они - худшее, такое же, какъ н таборитство, проявление этихъ ересей, которыми былъ затронутъ уже Янъ Гусъ. При такомъ пониманін, еще болёе — настроенін у д.ра Ленца не могло оказаться спокойствія и пристальнаго вниманія, необходимыхъ для установленія деталей того воздействія, которое было оказано на Хельчицкаго и таборитствоиъ, и виклифизионъ, и вальденствоиъ.

Д-ръ Ленцъ склоненъ усматривать такое воздъйствіе въ гораздо обльшей степени, чёмъ оно было въ дъйствительности; онъ удостовёряетъ его часто малодоказательно, по слиникомъ общимъ признакамъ, по малёйшему подозрёнію; такъ какъ передъ лицомъ единой католической истины всё ереси одинавово злостны и ничтожны, то онъ не даетъ себё труда строго различать отдёльныя вліянія и часто, противорёча самъ себё, однё и тё же идеи Хельчицкаго приписываетъ то однимъ, то другимъ вліяніямъ. Ко всему этому присоединяется рёзкій, часто переходящій въ брань, тонъ отзывовъ о Хельчицкомъ, его идеяхъ и о тёхъ людяхъ и воззрёніяхъ, которые вліяли на Хельчицкаго.

Переходниъ теперь въ остальной — небольшой — литературѣ о Хельчицкомъ, появивнейся послѣ выхода названныхъ выше трудовъ Я. Голля вплоть до нашихъ дней.

Почти ничего не сдълано по литературной исторіи Хельчицкаго.

Не обсяждованы тексты отдёльныхъ сочиненій, обычно приписываемыхъ П. Хельчицкому, т.-е. не подняты и не рёшены вопросы объ оригиналахъ и копіяхъ, о различіи редакцій (въ случаяхъ иножественности текстовъ---цёлыхъ или фрагментарныхъ---того или другого трактата), о судьбахъ текстовъ и редакцій и т. п. Не вырёмены и обычно не поставлены научно-критически вопросы о подлинности того или другого произведенія, объ ихъ отношеніи другъ къ другу, о времени написанія и связи съ тёмъ или инымъ моментомъ въ жизни ихъ автора и въ ходё гуситскаго движенія.

Даже при изданіяхъ отдёльныхъ сочиненій не произведено работь въ указанномъ направления. Исключение составляетъ "Постила" Хельчицкаго, послёднее изданіе которой сопровождалось, какъ было уже упомянуто выше, пересмотромъ вопроса о времени ся написанія и нікоторыми изысканіями по исторіи ся текста (печатнаго, ибо еще неизвёстна была Нюрибергская рукопись). Соображенія редактора изданія, д-ра Сметанки (при II том'в "Постналы"), дали поводъ д-ру Фляйшгансу высказаться о сравнительно позднемъ-въ 1441 г.-происхожденія "Постили" ("Osvěta", 1905, 171—175) и о нёвоторыхъ литературныхъ вліяніяхъ на нее. Надлежить еще всю эту работу продѣлать надъ всёми сочиненіями Хельчицкаго, какъ уже извёстными и болёе или менёе признанными, такъ и надъ тёми, которыя, по нашему мивнію, должны быть признаны за сочиненія Хельчициаго. Везъ строго научнаго установленія подлинности всёхъ сочиненій Хельчицкаго, нын' большей частью принимаемой на

въру, всякая систематизація цёлаго комплекса идей Хельчицкаго будетъ стоять на пескъ; безъ опредъленія времени написанія--досель приблизительно, слабо и спорно устанавливаемаго---всъхъ признанныхъ за подлинныя сочиненій Хельчицкаго не возможно понять жизнь и развитіе міросозерцанія Хельчицкаго.

Остальная литература о Хельчицкомъ посвящена выяснению генезиса идей Хельчицкаго. Но литература эта не велика и съ одностороннимъ характеромъ. Нётъ солидныхъ опытовъ объясненія идей Хельчицкаго въ связи съ условіями чепіской действительности, съ основными явленіями чешской жизни XV в. в "событіями" исторіи гуситскаго движенія; всё появившіяся работы имёють въ виду дитературныя вліянія на Хельчицкаго. Но и въ обсужденіи литературныхъ вліяній на Хельчицкаго замѣтна односторонность: нѣтъ работъ о томъ, насколько сказалось въ произведенияхъ и идеяхъ Хельчицкаго знакомство съ идеями и сочиненіями другихъ гуситовъ. Энергія научной работы цёливомъ направилась въ сторону обслёдованія воздействія на Хельчицкаго сочиненій и ученій Дж. Виклифа. По своеобразной нгов обстоятельствь это положительное двло свазалось съ отрицательной-въ конц в сонцовъ-задачей устранить, какъ ошибку, предположение о вліянии на Хельчицкаго упоминаснаго имъ загадочнаго "мистра Противы"; на указанную задачу потрачено едва ли не больше труда, чёмъ на прослёживанье вліяній Виклифа...

Еще въ 1880 гг. Анненковъ въ статъѣ: "Рт́іярёvek k životopisu Р. Chelčického" (Č. Č. М.) доказывалъ, что цитируемый Хельчицкниъ "мистръ Протива"—не м. Пшибрамъ (миѣнie Шафарика), не проповѣдникъ Виелеемской часовни въ Прагѣ, свящ. Янъ Протива, до 1408 г. приверженецъ Гуса, а потомъ врагъ его (миѣнie I. Иречка и Фер. Шульца), а Дж. Виклифъ (подробнѣе развито въ статъѣ Анненкова: "Мистръ Протива, "новый" чешскій писатель XV в.", въ юбилейномъ "Сборникѣ" учениковъ В. И. Ламанскаго, 1883). Голяь, склонившійся уже въ своихъ "Quellen und Untersuchungen", II, къ отожествленію "мистра Противы" со свящ. Яномъ Противой, отстаявалъ свое миѣнiе противъ выглядовъ Анненкова въ статъѣ: "Ještě jednou—kdo jest Chelčického Mistr Protiva?" (Č. Č. H., 1895, 47—49).

Спорный вопросъ былъ пересмотрѣнъ д-ромъ К. Крофтой въ статъѣ": Kněz Jan Protiva z Nové Vsi a Chelčického "mistr Protiva" (Č. Č. M., 1900, 190—220) на основанія изученія личности и рукописныхъ сочиненій Я. Противы и сочиненій Виклифа. Оказалось, что въ сочиненіяхъ Противы нѣтъ—да и не могло быть, судя по

направленію Противы—тёхъ мёсть, которыя приводить съ его именемъ П. Хельчицкій, между тёмъ какъ всё эти мёста буквально совпадають съ текстами ряда латинскихъ трактатовъ Виклифа. Д-ръ Крофта готовъ присоединиться къ миёнію Авненкова о томъ, что загадочный "м. Протива" Хельчицкаго не кто иной, какъ именно Виклифъ. Но его останавливаеть въ этой готовности лишь загадочность усвоенія Хельчицкимъ Виклифу прозванія "Противи", усиливаемая еще и тёмъ, что тотъ же Хельчицкій цитируетъ Виклифа и подъ этимъ собственнымъ его именемъ. Во всякомъ случаѣ, д-ръ Крофта установилъ рядъ фактовъ относительно вліянія Виклифа на Хельчицкаго.

Но обслёдование этого вліянія не пошло дальше — и вмёсто этого изслёдователи обратились въ разъяснению загадки о томъ, почему же Хельчицкій называеть Виклифа въ рядѣ случаевъ "мистромъ Противой". Д-ръ Денцъ въ статъй: "Z jakých přičin jmenuje P. Chelčický Viklifa Protivou" (Vlast, XVII) устанавливаеть рядъ пунктовъ, гдѣ взгляды Хельчицкаго были "противны" воззрѣніямъ Вивлефа, и выводить отсюда, изъ этой противоположности воззрёній, и наниенованіе Виклифа у Хельчицкаго "мистромъ Противой". Авторъ забываетъ при этомъ натянутомъ объяснения, что самъ же онъ въ другихъ сочиненияхъ слишкомъ подчеркивалъ зависимость (слёдовательно, не "противность") Хельчицкаго отъ Виклифа, что во всякомъ случав Виклифъ мене. чёмъ очень многіе гуситы и "предгуситы", вызывалъ возраженій у Хельчицкаго. Для разъясненія вліянія Виклифа на Хельчицкаго статья Ленца не даеть ничего новаго, если не считать того, что она въ значительной степени опровергаетъ силу прежнихъ выводовъ автора по вопросу объ этомъ вліянія.

Все тѣмъ же "мистромъ Противой" занятъ и г. М. Свобода въ своей статьѣ: "Рříspěvek k otázce Chelčického "Mistra Protivy" (Č. Č. M., 1906, 467 — 471). Онъ полагаетъ, что этимъ именемъ Хельчицкій называетъ м. Якуба изъ Стшибра (Мисы), какъ переводчика на чешскій языкъ трактатовъ Виклифа. Доказывая, что Хельчицкій цитируетъ Виклифа именно по этимъ переводамъ, г. Свобода — безотносительно въ справедливости своего главнаго положенія устанавливаетъ такимъ образомъ тѣ пути, по которымъ шло вліяніе Виклифа на Хельчицкаго.

Обзоръ, только-что сдёланный нами, обнаруживаетъ, что работа надъ изученіемъ тёхъ теоретическихъ вліяній, подъ которыми складывалась идеологія Хельчицкаго, только еще начата. Наконець, совершенно не обслёдованы наукой тё вліянія, которыя оказаль самь Хельчнцкій на своихъ современниковъ-гуситовъ и на послёдующія чешскія поколёнія. Пока дёло ограничнвается нёсколькими общими сужденіями о воздёйствіяхъ Хельчицкаго на Рокицану и о роли Хельчацкаго въ исторіи сложенія Общины Чешскихъ братьевъ (даже здёсь нётъ еще анализа произведеній членовъ "Братской Общины" съ точки зрёнія отраженія въ нихъ трактатовъ Хельчицкаго)...

Состояніемъ изученій исторіи гуситской мысли вообще и изу-. ченій Хельчицкаго въ частности и опредёляются задачи и характеръ предлагаемыхъ этюдовъ.

Этюды не претендують на исчернывающее выполнение всёхъ тёхъ задачъ, которыя ставить теперь наука изучению Хельчицкаго.

Одни изъ нихъ пытаются умножить количество источниковъ для конструирования системы учений Хельчицкаго, обосновывая подлинность, принадлежность Хельчицкому, такихъ произведений, которыя или предположительно принисывались ему или совсёмъ не связывались съ его именемъ. Въ тёхъ случаяхъ, когда сочинение не напечатано, иногда подробно излагается и его содержание, и такимъ образомъ дается временная замёна систематическаго изложения идеё Хельчицкаго.

Въ другихъ этодахъ дается текстуальный анализъ рукописнаго преданія сочиненій Хельчицкаго, на основаніи котораго либо возстановляется исторія созданія того или другого сочиненія (редакція, переработки) либо даже вскрываются совершенно самостоятельныя и доселё неизвёстныя, въ таковомъ качествё, произведенія.

Въ этюдахъ третьяго рода иначе, чёмъ доселё, опредёляется время появленія того или другого сочиненія Хельчицкаго, связь съ моментомъ въ развитіи гуситства, и такимъ образомъ полагаются — смћемъ думать — болёе или менёе твердыя основы для возсозданія исторіи развитія идей Хельчицкаго въ предёлахъ его личной жизни.

Нѣкоторые этюды заняты уясненіемъ той идейной общегуситской среды, въ которой сложились тѣ или другія мысли Хельчицкаго, нѣкоторые же — посвящены раскрытію частныхъ, отдѣльныхъ теоретическихъ вліяній на Хельчицкаго, чешскихъ и нечешскихъ.

Наконецъ, въ этюдахъ затронутъ и вопросъ о воздъйствіяхъ Хельчицкаго на другихъ гуситовъ.

## Вопросъ о войнѣ и смертной казни въ исторіи гуситской мысли за 1419 — 1434 годы.

 Постановка вопроса о войнѣ, какъ примѣненіи Физической силы въ христіанскомъ обществѣ, по оффиціальной гуситской версіи, предназначенной для не-гуситовъ.

Гуситство—не только великолёшная эпопея вооруженной борьбы Чехіи съ папствомъ и германизмомъ, но и богатое содержаніемъ духовное движеніе какъ въ области религіозно-философской, такъ и въ соціально-политической. Вопросы чисто богословскіе играли, конечно, первенствующую роль въ этомъ движеніи, сообразно съ характеромъ эпохи; темы соціально-политическія разрабатывались въ это время подъ покровомъ вѣроученія, опираясь на его положенія. Но при всемъ томъ, изслѣдователь долженъ признать наличность въ гуситской мысли этого самостоятельнаго порядка соціально-политическихъ идей, прослѣдитъ ихъ жизнь и развитіе.

Если до сихъ поръ въ исторической наукъ еще нътъ работы, посвященной гуситской богословской мысли во всемъ ея развообразіи и на всемъ протяжени ея развитія, то вполнѣ понятной является скудость нашихъ представленій относительно соціальнополитическаго міровоззрѣнія гуситства, со всѣми его разновидностями и измѣненіями (см. введеніе).

Въ этомъ міровоззрѣнія, среди другихъ вопросовъ, привлекаетъ вниманіе изслѣдователя, между прочимъ, и принципіальный вопросъ о войнѣ, какъ о примѣненія матеріальной силы—насилія въ христіанскомъ обществѣ, въ интересахъ какъ матеріальнаго благосостоянія этого общества, такъ и его высшаго духовнаго достоянія, вѣры.

Многочисленныя попытки рёшенія этого вопроса являются, существенной частью гуситской мысли; латинскіе и чешскіе тевсты сохранившіе намъ эти попытки, оказываются поучительными страницами исторіи чешской гуситской литературы.

I.

3

Въ европейской литературъ, особенно нъмецкой (наиболъе арко — у Лозерта), часто приходится встръчаться съ мнъніемъ, что не только гуситская мысль и литература, но и само гуситство въ своемъ происхожденіи и развитіи — преимущественно результатъ чужихъ литературныхъ (виклифизмъ) и житейскихъ (вальденство) вліяній. Это мнъніе изъ ученыхъ изслъдованій перешло на страницы популярной и учебной литературы какъ Запада, такъ и Россіи; здъсь гуситство излагается въ связи съ виклифизмомъ, какъ континентальное отраженіе (и продолженіе) англійскаго движенія. О мъстныхъ, житейско-бытовыхъ корняхъ гуситства часто нѣтъ и помина.

Вопрось о войнё въ гуситскомъ движеніи очень удачно опровергаетъ только что указанное мнёніе: на его частномъ примёрё мы можемъ видёть, какъ сама чешская жизнь ставила ея участникамъ разнообразные практическіе и теоретическіе вопросы, какъ она же опредёляла тё или другіе отвёты на нихъ, какъ уже потомъ для этихъ отвётовъ люди искали и находили чужія формулировки...

Чешскіе историческіе источники позволяють намъ довольно опредёленно судить о тёхъ житейскихъ обстоятельствахъ, которыя поставили передъ соплеменниками-почитателями Гуса и его ученій вопросъ о томъ, слёдуетъ-ли имъ взяться за оружіе въ защиту и самихъ себя и исповёдуемой ими "правды Божіей".

Николай Бискупецъ въ своей "Хроник"<sup>1</sup>) такъ изображаетъ положеніе дѣлъ въ Чехіи послѣ смерти Я. Гуса. Множество "вѣрныхъ" въ Моравіи и Чехіи было подвинуто къ добру твердостью чешскихъ мучениковъ—Гуса и Іеронима. Особенно заслуживаетъ вниманія сборище народа въ 1419 году на одной горѣ, куда въ опредѣленное время сходились люди изъ разныхъ округовъ и городовъ для того, чтобы слышать слово Божіе и причащаться, не исключая и дѣтей, подъ обонми видами. Простой народъ, уразумѣвъ изъ проповѣди слова Божія свое совращеніе духовенствомъ и видя тѣ препятствія, которыя встрѣча́етъ въ приходахъ свободная проповѣдь священниками Слова Божія и причащеніе подъ обонми видами, сталъ собираться вмѣстѣ съ нѣкоторыми дворянами ("militares homines") по горамъ и округамъ ради хвалы Божіей, свободной проповѣди Его слова и свободнаго причащенія. Такимъ образомъ, люди, доселѣ невѣдавшіе закона Божія, должны

<sup>1</sup>) Höfler, II, 477-481.

были, покидая ложныхъ священниковъ, прибѣгнуть ко Христу и его апостоламъ, съ тѣмъ, чтобы, по мѣрѣ силъ, пребывать и далѣе въ истинномъ христіанскомъ чинѣ. Бискупецъ отчасти передаетъ и содержаніе той проповѣди, которую слушалъ собиравшійся на горахъ народъ. Она сводилась къ слѣдующему: священники не должны владѣть имуществомъ по гражданскому праву (jure civili); оны должны жить той десятиной, которую обязаны платить имъ, въ случаѣ ревностнаго исполненія службы, ихъ пасомые, по зановѣди Христа и апостоловъ; что касается вѣрующей паствы, то она обязана избѣгать пастырей, пришедшихъ "отинуду", и слушаться голоса истиннаго пастыря.

Руководясь однимъ только стремленіемъ-пребывая въ добрѣ и въръ, преумножаться присоединениемъ и другихъ "върныхъ", народъ со своими священниками соединился съ пражанами (сборище въ Кшижкахъ); такъ усилившись, гуситы и далбе преслёдовали одну лишь задачу-обезпечить свободу Слову Божію и очистить чешское королевство отъ худой славы, отъ обвиненія въ ереси. "Въ то время, утверждаеть Бискупець, у народа не было намѣренія воевать" (propositum bellandi) и "какъ бы то ни было вредить другимъ" (male nocendi). Объединившиеся въ Прагѣ гуситы опубликовали во всеобщее свѣдѣніе не только Чехін съ Моравіей, но и другихъ "провинцій" тв 4 "артикула", во имя воторыхъ они соединились, т. е.: 1) свободную проповёдь Слова Божія, 2) наказаніе и искорененіе смертныхъ грѣховъ, особенно публичныхъ, 3) причащение подъ обоими видами и 4) обязательность для священниковъ жизни по ученію Христа и апостоловь, съ прекращениемъ ихъ "свётскаго властвования" "(dominium seculare").

При этомъ они заявляли о своей готовности защищать эти "артикули" писаніями Божьяго Закона, "безъ всякихъ воинскихъ средствъ" ("sine omnibus bellicis difficultatibus"), если только имъ будетъ дана возможность сдёлать это въ мирномъ, вселенскомъ и публичномъ собраніи (Соборъ).

"Но, съ печалью замѣчаеть Бискупецъ, діаволъ, врагъ истины и человѣческаго спасенія, возбудилъ своихъ сочленовъ на претиводѣйствіе этому добру носредствомъ мощи, насилія и другихъ жестокостей—какъ свѣтскихъ, такъ и духовныхъ людей, т.-е. папу и остальныхъ прелатовъ, венгерскаго короля Сигизмунда, нѣмцевъ и другіе иностранные народы, равно какъ и домашнихъ чешскихъ ихъ пособниковъ". Всѣ эти "орудія діавола" пытались

осудить, погубить, искоренить и добро въ его зачаткахъ и чешскій народъ. И вотъ только тогда, по словамъ Бискупца, чешскій народъ, не желая отступить отъ блага и въры подъ угрозой силы, насилія и жестовости, единодушно, съ согласія и совѣта пражсвихъ магистровъ и руководившихъ народомъ священниковъ, началъ войну, не своей волей, а по необходимости, лишь для защиты вышеназванныхъ истинъ и для покровительства вёрнымъ ихъ исповедникамъ; война имела еще и ту цель, чтобы была низложена ложь антихриста и воздвигнута въра Христова, чинъ, правда и истина, путемъ и средствани, согласными съ Закономъ Божіниъ, безъ какихъ-либо непорядковъ. Война была начата рачительно и обставлена подобающими доводами и условіями ("bellum circumstantionatum"). Только уже потомъ, во время самой войны, проявились различные безпорядки, вопреки намёреніямъ вёрующихъ, изъ-за того, что въ среду ихъ коварно замёшались люди совсёмъ съ другими намбреніями.

Такимъ образомъ, по свидётельству Бискупца, выходитъ, что чехи-гуситы рёшились на войну лишь тогда, когда вызваны были на это католической церковью, имп. Сигизмундомъ, нёмцами и соотечественниками—католиками. Изъ разсказа Бискупца невозюжно заключать точно, когда же именно принято было это рёшеніе. Во всякомъ случаё, напримёръ, по представленію его, у гуситовъ не было мысли о войнё даже во время сборища на Кшижкахъ, т.-е. 30 сентября 1419 года; не было у нихъ этой мысли еще и вскорё послё того, какъ были формулированы гуситами ихъ знаменитые 4 "артикула"...

По указаніямъ Бискупца и по его фразеологіи можно было бы подумать, что вопросъ о защитѣ себя и своего дѣла сталъ передъ гуситами только послѣ враждебныхъ гуситамъ патентовъ имп. Сигизмунда (напр., 10 февраля 1420 г.) <sup>1</sup>), послѣ объявленія буллы Мартина V о врестовомъ походѣ противъ гуситовъ (1 марта 1420 г.) <sup>2</sup>) и т. п. Такъ представляется дѣло и по документальнымъ заявленіямъ гуситовъ. Въ посланіи пановъ и пражанъ (20 апр. 1420 г.) <sup>3</sup>) заявляется: "Мы стоимъ не за что нибудь иное, какъ только за причащеніе тѣла и крови Божіихъ подъ обоими видами для всего народа; за упорядоченную и свободную проповѣдь

<sup>1)</sup> Palacký: "Urk. Beitr., I, 15.

<sup>2)</sup> ibid., 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Arch. Český, III, 210-212.

слова Божія, за то, чтобы священники жили такъ же примърно, какъ повелълъ то Господь Христосъ, Его апостолы, а послѣ нихъ установили св. отцы, и за общее благо нашего чешскаго королевства и народа, за очищеніе ихъ отъ худой и лживой славы. И если бы въ этихъ пунктахъ было что-нибудь неправое, то мы не хотимъ и не думаемъ содержать и защищать этого, но готовы во всемъ послушаться совѣта и наставленія изъ св. писанія". Такъ гуситы выражали готовность "защищать свои артикулы писаніями Божественнаго закона" (ср. выше у Бискупца) въ томъ самомъ именно посланіи, гдѣ они выше говоряли о враждебныхъ дѣйствіяхъ Сигизмунда и папы, домашнихъ враговъ (Кутныя Горы) и т. д. Единственное средство самозащиты, предлагаемое здѣсь, это непризнаніе Сигизмунда чешскимъ королемъ; о войнѣ нѣтъ еще и рѣчи...

Въ манифестё пражанъ-гуситовъ, изданномъ, повидимому, немного позднёс <sup>1</sup>), содержится уже жалоба на поведеніе римской церкви-"мачехи", которая объявила крестовый походъ, "не исполнивъ божескаго и человёческаго чина, не испытавъ на чехахъ силы увёщанія, не давъ имъ возможности публичнаго обсужденія спорныхъ вопросовъ"; лишь потому предлагается чехамъ въ манифестё—и то въ общей, неопредѣленной формѣ— "вспомнить о мужественныхъ отцахъ, старыхъ чехахъ, стать противъ зла... совѣтомъ и помощью стать противъ каждаго человѣка, кто хотѣлъ бы дѣйствительно участвовать въ этомъ проклятомъ крестовомъ походѣ".

И только въ публичномъ объявленіи "четырехъ артикуловъ" (бевъ даты, 3 іюля 1420 г., по предположенію Палацкаго) ясно и рѣшительно заявляется, что "всѣ чехи (obec česká) намѣрены стать за эти артикулы всѣмъ своимъ имуществомъ, жизнью и смертью", что они "должны противиться всякому, кто насиліемъ захочетъ гнать ихъ отъ блага, и защищать силой свѣтской власти (rukú světskú-brachio seculari) и себя и правду отъ насилія"<sup>2</sup>).

Такимъ образомъ, разсказъ Бискупца, въ связи съ показаніями оффиціальныхъ актовъ пражанъ, уполномочивалъ бы насъ къ такому выводу: гуситы рёшились на войну со своими противниками только тогда, когда вызваны были на то серьезными актами военнаго насилія противъ гуситовъ со стороны ихъ вра-

<sup>2</sup>) ibid., 213-216.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Arch. Český, 111, 212-213.

говъ, — въ первые мъсяцы 1420 года; война у гуситовъ была самообороной...

Но этоть выводъ нашъ былъ бы ошибочнымъ. Указанное представленіе дёла грёшитъ нёкоторой неточностью: вопросъ о войнѣ былъ поставленъ и рёшенъ гуснтами ранѣе первыхъ военныхъ мёропріятій ихъ враговъ, ранѣе начала 1420 года. Сообщенія и указанія Бискупца и пражанъ справедливы лишь относительно фактическаго обращенія къ оружію: гуснты взялись за оружіе послѣ того, какъ оно поднято было противъ нихъ врагами. Зато мысль о физической силѣ, какъ ultima ratio въ рѣшеніи гуситскаго вопроса, явилась, повидимому, у гуситовъ ранѣе этого времени.

Вполнѣ понятно стремленіе гуситовъ представить свои военныя абйствія въ защиту Закона Божія, какъ отвётъ на военныя же авиствія противниковъ этого Закона: такимъ образомъ за ними было болёе выгодное въ моральномъ отношение положение, тавниъ образонъ можно было дегче оправдать рискованный акть бунта противъ легитимнаго государя, имп. Сигизмунда, и церкви. Николай Бискупець писаль І-ю часть своей "Хроники" въ 1435 году, послё того какъ гуситамъ, особенно же таборитамъ, пришлось многократно защищаться противъ упрековъ за начатіе войны н за способъ ся веденія: тёмъ болёс естественно было ему представить возникновение войны въ свётё, нанболёе благопріятномъ для гуситовъ... Наконецъ, едва ли даже возможно обвинять гуситовъ, въ частности Бискупца, въ сознательно-неправдивомъ представлении дёла: вопрось о томъ, кому принадлежала иниціатива войны, гуситамъ-ли или ихъ противникамъ, могъ рёшаться и современниками въ различномъ смыслѣ, судя по тому, во-первыхъ, разумёть-ли подъ именемъ войны настоящую войну или отдёльные случан массоваго насилія, и, во-вторыхъ, разумётьли подъ рёшеніемъ воевать воинственное настроеніе или же "декларацію" о войнѣ.

Если имёть въ виду настоящую организованную войну и торжественную декларацію о ней, то за гуситскими оффиціальными заявленіями и за сообщеніями Бискупца придется признать правдивость.

Зато, признавая войной уже отдёльные-хотя и часто происходящіе, но все-таки еще неорганизованные-акты массоваго насилія, акты при томъ исходящіе изъ воинственнаго настроенія, мы должны исправить показанія гуситскихъ заявленій и сообщеній Вискупца:

гуситы рёшились воевать съ своими противниками уже въ концё 1419 года, до объявленіи буллы Мартина V, до я в ных ъ обнаруженій враждебнаго къ нимъ настроенія имп. Сигизмунда; воинственная же настроенность явилась у нихъ еще раньше и сказалась въ дёяніяхъ характера или полувоеннаго (безпорядки въ Прагё по смерти короля Вацлава IV 16 авг. 1419 года) или чистовоеннаго (борьба пражанъ съ гарнизономъ Вышеграда въ октябрё и съ гарнизономъ Градчанъ—въ ноябрё; борьба народныхъ массъ изъ окрестностей будущаго Табора и Жижки въ Плзни съ католическимъ панствомъ въ ноябрё 1419 г.).

Исправляя такимъ образомъ показанія Бискупца, мы однако не становимся на точку зрѣнія противниковъ гуситовъ и позднѣйшихъ защитниковъ этихъ противниковъ: Бискупецъ все-таки правъ въ томъ, что и воинственное настроеніе гуситовъ и даже самая рѣшимость воевать вызваны были поведеніемъ ихъ противниковъ, по крайней мѣрѣ, той ихъ части, которая обозначена у Бискупца, какъ "domestici indigenae eorum (т.-е. прочихъ "membra dioboli") adjutores"...

Прослёднть рость воинственнаго настроенія гуситовь, выработку твердой рёшимости воевать съ врагами, генезись тёхъ формулъ, въ которыя вылилась эта рёшимость, и наконецъ, дальнёйшія судьбы этихъ формулъ въ ходё гуситскаго движенія—вотъ задача нашего послёдующаго изслёдованія.

## Гуситство народныхъ массъ – хиліазмъ; вопросъ о войнъ и насиліи въ эпоху хиліазма; реакція хиліазму.

Когда чешскій король Вацлавъ IV, подъ давленіемъ своего брата импер. Сигизмунда, началь въ 1419 г. приводить въ исполненіе требованія Констанцкаго собора и папы Мартина V о возстановленіи въ земляхъ чешской Короны старыхъ церковныхъ ученій и порядковъ, въ значительной степени устраненныхъ движеніемъ послёднихъ лётъ, католическое духовенство перешло въ наступленіе противъ "гуситовъ". Гуситское духовенство перешло въ наступленіе противъ "гуситовъ". Гуситское духовенство было лишено приходовъ, отстранено отъ храмовъ, богослуженія и обычныхъ средствъ вліянія на народъ. Но, пользуясь благопріятнымъ моментомъ года — весной и лётомъ, гуситское духовенство сумѣло сохранить установившіяся связи съ народными массами: оно перенесло свою дѣятельность подъ открытое небо, собирая "вѣрую-

щихъ" для проповёди и совершенія таинствъ, особенно же причащенія подъ обонии видами, въ лёсахъ, на поляхъ, лугахъ, главнымъ же образомъ "на горахъ": позднёйшемъ Таборё, Кшижкахъ (на пути изъ Праги въ Бёнешовъ), горё Оливетской (Зеленой) у Непомука и т. д.

Характеръ этихъ народныхъ "митинговъ" отлично переданъ современникомъ, Лаврентіемъ изъ Бжезовой, въ его "Хроникъ", при описаніи собраній на горъ Таборъ въ Бехиньскомъ крав, гдъ такія собранія не были новостью уже со времени пребыванія въ этихъ мъстахъ Я. Гуса, послъ удаленія его изъ Праги въ 1413 г.

Когда враги "чаши" изгнали ся сторонниковъ изъ всѣхъ костеловъ Бехиньскаго края, то "чашники" — духовные лица вибств съ народомъ — начали собираться на одной горъ около Бехини: они разбивали здѣсь полотняную палатку, совершали мессу, причащались --- и расходились по домамъ. Потомъ на эту гору, названную Таборомъ, стали ходить процессіями въ праздничные дни, съ Твломъ и Кровью Христа, сващенники и народъ изъ другихъ ближайшихъ городовъ, мъстечекъ и деревень; первоначальные "таборскіе братья и сестры" выходили на встр'вчу этимъ процессіямъ. Праздничные дни проводелись на горѣ въ дѣлахъ благочестія. Наиболёе ученые и краснорёчные священники проповёдывали противъ гордости, жадности, безпорядочной жизни духовенства --отдёльно для мужчинъ, женщенъ и дётей, другіе священники исповѣдывали народъ, третьи причащяли (до полудня). Въ день св. Марін Магдалины, 22 іюля 1419 г., на Таборѣ было болѣе 42 тыс. причастниковъ. Послѣ полудня народъ отдыхалъ, подврёплялся пищей. Богатые дёлились своими запасами съ бёдными: всё называли другь друга "братьями" и "сестрами". Не допускалось ни продажи вина, ни игръ, ни танцевъ, что было такъ обычно на храмовыхъ праздникахъ. Къ вечеру собравшиеся въ торжественной процессіи обходили гору и затімь расходились домой, стараясь на пути не потоптать полей... Собранія на Табор' стали, наконецъ, привлекать людей не только со всей Чехін (изъ городовъ: Писка, Воднянъ, Нетолицъ, Плзня, Праги, Домажлицъ, Кор. Градца), но и изъ Моравін. Но на горѣ начали появляться и соглядатан, которые потомъ разносили клеветы о собраніяхъ. Самъ король Вацлавъ и паны стали опасаться, что собранія окончатся избраніемъ новаго вороля и архіепископа для защиты Закона Божія, что народъ приступить къ захвату дворянскихъ и церковныхъ имѣній. Путешествія на Таборъ были запрещены подъ

угрозой участникамъ собраній смертной казнью и отобраніемъ имущества. Однако, угрозы не дійствовали... <sup>1</sup>)

Между тёмъ собранія, дёйствительно, уже стали утрачивать свой мирный, идиллическій характерь; напримёрь, на Клижкахъ было рёшено собраться народу въ самой Прагё 10 ноября уже съ оружіемъ въ рукахъ. Настроеніе гуситовъ, подъ вліяніемъ репрессій со стороны правительства и католической церкви, становилось бурнымъ: 30 іюля въ Прагё были уличные безпорядки; смерть короля Вацлава 16 августа дала сигналъ въ нападеніямъ на костелы и монастыри, на католическихъ священниковъ и на монаховъ, какъ въ столицё, Прагё, такъ и въ другихъ городахъ: въ Пискё, въ Плзин, въ Кор. Градцё, въ Жатцё и въ Лоунахъ.

Къ ноябрю 1419 г., когда въ Прагѣ возникли первыя вооруженныя столкновенія съ представителями оффиціальной властирегентствомъ, гуситскія народныя массы уже были захвачены духовнымъ движеніемъ, извѣстнымъ подъ именемъ "хиліазма". "Пророками" этого новаго ученія были тѣ самые священники, которые весной и раннимъ лѣтомъ устраивали мирныя народныя собранія; изъ нихъ особенно выдѣлялись: молодой и краснорѣчивый (отсюда и прозвище "Локвисъ-Говорунъ") Мартинекъ<sup>2</sup>), Янъ изъ Ичина<sup>3</sup>), Маркольдъ<sup>4</sup>), Коранда<sup>5</sup>), Чапекъ<sup>6</sup>), "пророкъ Өома"<sup>7</sup>) и, можетъ быть, еще другіе...<sup>8</sup>)

Хиліастическія ученія распространялись въ народныхъ массахъ, главнымъ образомъ, устно; но нёкоторые изъ вождей хиліазма излагали ихъ и въ видё трактатовъ, посланій и т. п. Къ сожалёнію, изъ этой литературы хиліазма почти ничего не

1) Vavř. z Bžezové, Font. rer. boh., V, 400.

<sup>2</sup>) Vavř. z Bžezové, Font. r. boh., V, 413 H "Repl. proti Mik.", 464.

•) Vavř., 413; Посланія Ичина, А. С., Vl, 41-44; Посланія м. Якубка изъ Стинбра Ичину, Goll: "Quell. u. Unt.", II, 57-60.

4) Vavřinec, 413.

<sup>5</sup>) Vavřinec, 413: Goll: "Quel. u. Unt.", ll, 51—53; Пшибрамъ въ "Život kn. tabor."

<sup>6</sup>) Ппибрамъ въ "Ž. kn. tabor.", 59, 69, 95, (по копін въ библ. Чешскаго Музея).

<sup>1</sup>) Пшибрамъ въ "Ž. kn. tabor.", 59.

<sup>8</sup>) Пшибрамъ въ "Ž. kn. tabor.", 59, огульно называетъ болѣе 20 таборитскихъ "пророковъ"; но необходимо скептически относиться къ его показанію, ибо въ его спискѣ, на ряду съ Корандой, стоитъ, напримѣръ, и Николай Бискупецъ, взгляды котораго не совпадали со взглядами Коранды по очень существеннымъ пунктамъ хиліазма (см. далѣе)...

сохранилось до насъ въ первоначальномъ видѣ, если не считать двухъ посланій Яна изъ Ичина<sup>1</sup>).

Изъ "Život kneží taborských" Яна Шшибрама мы узнае́мъ, что, наприм'връ, и Чапекъ писалъ "книжки для оправданія всёхъ жестокостей" (f. 69), "трактать, въ которомъ более крови, чемъ воды въ рыбномъ прудъ" (f. 95); Пшибрамъ даетъ и кое-какія свёдёнія о самомъ содержаніи "книжевъ" Чапка... Лаврентій изъ Бжезовой <sup>2</sup>), изложивъ главнѣйшіе пункты хиліастическаго ученія (стр. 413-416), даютъ какія-то выписки изъ сочиненій хиліастовъ — цитаты изъ св. Писанія, встрёчавшіяся въ этихъ сочиненіяхъ (виъсть съ объясненіями); на основанія данныхъ Пшибрама въ "Život" — цитатъ св. Писанія въ "книжкахъ" Чапка можно думать, что и Лаврентій въ своемъ изложеніи ученій хиліазма кое-что взялъ и изъ этихъ "книжевъ" Чапка. Въ двухъ полемическихъ посланіяхъ м. Якуба изъ Стшибра Яну изъ Ичина 3) имѣются выписки изъ хиліастическихъ произведеній Ичина-можеть быть, и изъ упомянутыхъ выше, а въ Отвѣтѣ Якуба изъ Стшибра на спорные между Николаемъ Бискупцемъ и Вац. Корандой вопросы 4) есть указанія на нѣкоторыя хиліастическія мнѣнія Коранды. Въ свътв этихъ "оригинальныхъ", почти изъ первыхъ рукъ идущихъ извёстій, можно пользоваться и свёдёніями о хиліазмё, получаемыми отъ противниковъ его, т.-е. отъ умъренныхъ гуситовъ. Мы имбемъ въ виду двойную формулировку учений хилиастовъ Лаврентіенъ изъ Ежезовой 5), передачу ученія хиліастовъ Пшибрамомъ въ его "Život kneží taborských" и редавцію хиліастическихъ пунктовъ, напечатанную по Cod. XVII. А. 16 Пражской Унив. библіотеки Фр. Прохаской (ср. съ ней формулировку въ рукоиисномъ "Tractatus contra 76 articulos Picardorum" Пшибрама)<sup>6</sup>).

Вторая формулировка Лаврентія, Пшибрамова въ "Život" и у Прохаски въ "Miscellaneen" — не что иное, какъ "артикулы", прочитанные Петромъ изъ Младеновицъ на диспутѣ пражанъ съ таборитами 24 дек. 1420 г. въ домѣ Змрзлика въ Прагѣ, составленные пражскими магистрами заблаговременно до диспута и имѣвшіе цѣлью посрамленіе таборитовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) A. Č., VI, 41–44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Font. r. boh., V, 413-424.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Goll: "Quell. u. Unt.", II, 57-60.

<sup>4)</sup> ibid., 53.

<sup>5)</sup> Font. r. b., V, 413--416 # 454-462.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Prochaska: "Miscellaneen", 1784-1785, 280-293.

Эти артивулы въ "Život" Пшибрама переданы довольно "вольно". Если же сравнить вторую передачу у Лаврентія съ формулировкой въ "Miscellaneen" Прохаски, то полнаго совпаденія артикуловь тоже не окажется: у Лаврентія мы не найдемъ слёдующихъ артик. Прохаски: І — отрицаніе догмата о св. Тронцв, II — отряцаніе богочеловвчества І. Христа, III — признаніе евхаристійныхъ видовъ простымъ хлёбомъ и виномъ, V--- отридание возможности одновременнаго присутствия Христа въ таинствѣ во многихъ мѣстахъ, IX — признаніе за мірянами сням въ совершению таниства евхаристи и Х – допущение для міранъ принимать евхаристійные виды въ руки; но, съ другой стороны, у Прохаски нёть двухъ артик. Лаврентія: XXXV -- обязательность разрушенія домовъ священниковъ и XXXVI --- воспрещеніе священникамъ владёнія имуществомъ по гражданскому праву, какъ причины уничтоженія въ нихъ силы къ совершенію таннствъ.

Пользование "артикулами" 1420 г. для характеристики учевій хиліастовъ, особенно при контролѣ хиліастическихъ источниковъ, допустимо потому, что и табориты, устами своихъ представителей Хваля, Рогача, Мартинка и Маркольда, признали въ общемъ соотвѣтствіе этихъ артикуловъ дѣйствительности 1). Изложеніе Лаврентія, во 2-й его формулировкѣ, повидимому, точвѣе, чёмъ Пшибрамово (или у Прохаски), будучи въ тоже время и систематичные, сводя артикулы по близости ихъ содержанія, такъ что первая половина ихъ, дъйствительно, относится въ хиліазму въ строгомъ смыслё слова, въ то время какъ вторая половина ихъ-не что иное, какъ первое по времени изложение таборитскихъ мнѣній по тѣмъ вопросамъ хрястіанскаго вѣроученія, по воторымъ у нихъ шли споры съ пражскими магистрами въ теченіе послёдующихъ десятилётій. Если мы примемъ во вниманіе и то обстоятельство, что первая половина артикуловъ у Лаврентія во второмъ ихъ изложении почти буквально воспроизведена у него, безъ второй половины, и выше (стр. 413-416) - послё разсказа о народныхъ собраніяхъ "на горахъ" и непосредственно передъ выписками изъ трактатовъ хиліастовъ, -- то для насъ станетъ ясной необходимость отказа отъ мысли видъть и во второй части артикуловъ 1420 г. составную часть теоріи хиліазма.

Итакъ, что же такое былъ гуситскій хиліазиъ 1419-1420 гг.?

1) Vavrinec, 462.

Подъ вліяпіемъ проповѣди "пророковъ" на горахъ народныя массы проникаются вѣрой въ наступающій конецъ міра. Указывался и опредѣленный срокъ міровой катастрофы, именно въ посту 1420 г. (in termino profixio in carnisprivio)<sup>1</sup>), между днями св. Схоластики и св. Валентина (10—14 февр. — "tempus carnisprivii inter tempus Scolasticae et Valentini")<sup>2</sup>). Эта катастрофа мыслилась, какъ истребленіе всѣхъ злыхъ людей и усовершенствованіе добрыхъ<sup>3</sup>), и связывалась съ тайнымъ пришествіемъ Христа для возстановленія того самого Царства, о которомъ люди молятся: "да пріндетъ Царствіе Твое.."<sup>4</sup>)

Моменты разрушенія стараго зла и созиданіе новаго добра на землё хронологически раздёлялись: второе должно послёдовать иослѣ совершенія перваго. Картина разрушенія лежащаго во злѣ міра рисовалась не такъ опредѣленно, какъ образъ Новаго Вѣка, имѣвшаго существовать до самаго послѣдняго пришествія Христа и полнаго исчезновенія нашего міра. Средства и пути разрушенія представлялись какъ-будто различно. По одной версіи, самъ Христосъ произведеть, придя "occulte, sicut fur", это разрушение зла<sup>5</sup>) "огнемъ, мечемъ, семью послёдними ранами, указанными въ гл. XXIX Экклезіаста, т.-е. - огнемъ, мечемъ и голодомъ, зубами звѣрей, скорпіонами и звѣрями, градомъ, смертью" 6); по другой версіи, это дёло должны выполнить вёрующіе, а Христосъ придетъ, при томъ явно (manifeste)<sup>7</sup>), уже въ концѣ (in fine) этого истребленія стараго злого міра, лишь для отврытія "новаго царства", относительно же разрушения Онъ-самое большеезакончить дёло вёрующихь: Онь низвергнеть "не имёющихь брачной одежды" во тыму кроминную, -- и огонь моментально (in momento) истребить всёхъ злыхъ и всё соблазны Царствія <sup>8</sup>). Трудно сказать, имбемъ ли мы здбсь два различныхъ, одновременно существовавшихъ, теченія въ хиліазмѣ или же двѣ послѣдовательно развившіяся фазы въ движеніи. Проф. Голль склоняется въ послёднему мнёнію, имёя въ виду слова м. Якубка во 2-мъ

<sup>2</sup>) ibid., 60.

<sup>3</sup>) "Consummacio seculi appello bonorum in melius commutationem et malorum exterminationem"—Vavř., 418.

4) Vavř., 413.

<sup>5</sup>) ibid:

- <sup>7</sup>) ibid., 415.
- <sup>8</sup>) ibid., 415 и 456-457.

- 44 -



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо Якубка Ичину у Goll'я: "Quell. u. Unt.", II, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) ibid., 454.

посл. Ичину<sup>1</sup>): "Не проповѣдывали-ли Вы ранѣе противъ убійства? какъ же теперь дѣло измѣнилось въ обратную сторону?" Думается, что м. Якубекъ, говоря о болёе раннемъ времени, имёетъ въ виду, собственно, годы и мъсяцы, предшествующіе появленію хиліазма вообще... Больше основанія для защиты мибнія Голля даеть извёстіе Я. Пшибрама, который сообщаеть, будто пророки стали возбуждать народъ въ дёятельному участію въ истребленіи зла лишь тогда, когда объщанное Божіе чудо не совершилось — и народъ увидёль обмань, потерявь же имущество, сталь терпёть холодъ н голодъ и роптать противъ пророковъ<sup>2</sup>). Но, даже принимая инвніе о двухъ фазахъ развитія хиліазма, мы все-же не имбемъ данныхъ по вопросу о томъ, какъ же развивалась "пророкамя" первая концепція — разрушеніе міра Божінмъ чудеснымъ дѣйствіемъ. Зато, какъ сейчась увидемъ, участіе людей въ этомъ двлё рисуется очень ярко.

Злымъ людямъ и противникамъ Закона Христова объявляется месть безъ милости и пощады. Наступаетъ время, когда слёдуетъ забыть о послёдовани кротости Христа, а помнить лишь о Его ревности, ярости (sic) и справедливомъ воздаянии. Каждый вёрующій. долженъ омыть свои руки въ крови враговъ Христовыхъ--и проклятъ тотъ, кто въ часъ наступающей мести удержитъ свой мечъ отъ собственноручнаго пролитія крови противниковъ Закона Божія...

Но обязанность обратиться въ оружно лежить не только на мірянахъ: во время этой мести каждый изъ священниковъ долженъ лично вести войну, наносить раны и убивать мечемъ, равно какъ и другимъ оружнемъ<sup>3</sup>). Противятся Божней Заповѣди тѣ, кто думаютъ, что не слѣдуетъ воевать тѣлеснымъ мечемъ противъ зла и мерзостей, противъ заблужденій и ересей<sup>4</sup>). Истребительная война противъ злыхъ должна начаться удаленіемъ добрыхъ изъ общества злыхъ. Кто, прочитавъ или услышавъ проповѣдь словъ Христовыхъ: "Тогда, кто въ Іудеѣ, пусть бѣгутъ къ горамъ", все-таки не уйдетъ изъ городовъ, замковъ, деревень въ горы, гдѣ соберутся вѣрующіе братья, тотъ совершитъ смертный грѣхъ противъ заповѣди Христовой и погибнетъ вмѣстѣ съ этими городами,

- <sup>3</sup>) Vavr., 413-414 H 454-455.
- 4) Ичинъ въ "А. С.", VI, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Quel. u. Unt., II, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Život, 59-64.

замками и деревнями<sup>1</sup>). Дёло въ томъ, что во время этой мести всё города, мёстечки, замки и деревни должны быть разрушены и сожжены, какъ Содомъ<sup>2</sup>). Въ числё ихъ будеть сожжена, какъ Вавилонъ, и Прага: разрушатъ ее или върные<sup>3</sup>) или "царь вавилонскій", т.-е. король Венгерскій (Снгизмундъ), который придеть съ ложа своего" 4); впрочемъ, были и такіе пророки, которые утверждали, что этотъ "царь вавилонскій" не придеть въ Чехію и Прагу<sup>5</sup>). Всв вврующіе должны бвжать въ горы и въ пещеры, гдъ собравшись они только и могутъ спастись отъ Божьяго удара на міръ 6),-горы около г. Писка (Таборъ) 7). Другое мѣсто, куда могуть укрыться вёрующіе, это пять городовь, которые сохранатся за эти дни мести во всемъ христіанствѣ <sup>в</sup>). Эти города----Плзень, Жатець, Лоуны, Клатовы и Слане <sup>9</sup>), изъ нихъ Плзень--городъ-, Солнце" 10). Если нѣкоторые люди говорать: "Зачѣмъ намъ бъжать передъ Богомъ; вёдь, гдё бы ни умеръ праведникъ, вездё онъ хорошо умретъ", то это справедливо лишь вногда, но не всегда. Какъ Лоту было въ свое время приказано Богомъ удалиться изъ Содома, такъ повелёваеть Богь сдёлать и вёрующимъ въ настоящее время: и теперь праведные люди, хотя они въ теченіе долгаго времени могли справедливо жить и умирать среди злыхъ людей, во время мести худо умруть, оставаясь въ ихъ обществѣ. Соблазняеть вѣрующихъ тотъ, кто говорить: "пусть челоловъкъ бъжить только отъ гръха, и Христосъ будеть милостивъ къ нему въ деревнѣ и въ городѣ"...; соблазняетъ и тотъ, кто горить: "не уходите отъ своего добра (имѣній), не поддавайтесь обману". Тёмъ же, кто возражаеть: "но, вёдь, въ городё больше грёховъ, чёмъ въ деревнъ", слёдуетъ помнить повелёние Господа Іоснфу съ Маріей уйти въ Египеть, хотя въ Египть было больше грѣховъ, чѣмъ въ Іудеѣ<sup>11</sup>)...

Нельзя ограничиться духовнымъ уходомъ изъ духовнаго

<sup>2</sup>) ibid.

- <sup>3</sup>) Vavř., 455 и Пшибранъ, Život, 59.
- 4) Посланіе Якубка, Goll, II, 58.
- <sup>5</sup>) ibid.
- 6) Vavř., 455.
- <sup>7</sup>) Пшибрамъ, Život, 59.
- 8) Vavř., 414 и 455 и Посланіе Якубка, Goll, II, 53.
- <sup>э</sup>) Vavř., 356 и Посл. Якубка, Goll, II, 58.
- <sup>10</sup>) Vavř., 356 и Посл. Ичина, А. С., VI, 44.
- <sup>11</sup>) 1 посл. Ичина, А. С., VI, 41-43.

- 46 -



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vavř., 414 и 455.

Вавилона, отказомъ отъ грѣховъ. Вавилонъ—не только грѣшная душа, но и всѣ прелаты, живущіе по началамъ сего міра, начиная отъ напы до послѣдняго священника; Вавилонъ—всѣ отъ грѣшнаго царя до нижайшаго міранина... Вавилонъ, наконецъ, это—роскошныя, высокія, широкія и горделивыя зданія, роскошныя, излишія, золотыя одѣянія. Пророки повелѣваютъ вѣрующимъ выйти и изъ этого Вавилона<sup>1</sup>)...

Собравшись на горахъ и въ 5 городахъ, послѣ ухода изъ "Вавилона", вѣрующіе, прежде всего, должны "поститься, скорбѣть о своихъ и чужихъ грѣхахъ, день и ночь молиться Господу, чтобы Онъ благоволилъ спасти ихъ во время наступающей величайшей скорби"<sup>2</sup>). Но такое поведение, очевидно, указывалось не всёми пророками и не за все время хиліастическаго движенія: оно было естественно при ожидании чудеснаго истребления міра самимъ Богомъ, вогда хиліасты, убъгая въ горы и 5 городовъ, наспехъ раздавали свое добро, кому попало, бросали его на улицахъ и площадяхъ, лишь по временамъ оглядываясь назадъ, чтобы узнать, стоятъ-ли еще ихъ старня жилища или уже погибли; когда Коранда проповѣдывалъ въ Цлзни: "вотъ мы встанемъ утромъ отъ сна, а люди лежать мертвые, носомъ кверху; въ Плани окажется больше домовъ, чёмъ злыхъ людей на свётё" 3). Новымъ святымъ въ хиліастическомъ движеній обычно отводилась другая роль: борьба съ гръшниками, съ "Вавилономъ". Эта борьба начиналась уже съ момента ухода добрыхъ изъ ихъ прежняго мъстожительства". Нѣкоторые, созвавъ сосёдей, говорили: "Отодвиньте ваши дона отъ моего жилища, ибо я хочу сейчасъ сжечь его и бъжать, для спасенія своей души, на гору Таборъ или въ одинъ изъ пяти городовъ". И отъ поджога одного дома иногда выгорала вся деревня" 4). Такимъ образомъ начинался пожаръ міра... Активная борьба съ міромъ влыхъ открывалась для вёрующихъ и тогда, когда вступало въ жизнь требованіе, чтобы во время мести уходили въ горы и въ 5 городовъ отъ своихъ супруговъ, детей и хозяйствъ мужья и жены, хотя бы и одинъ противъ воли другого<sup>5</sup>); особенно же это требование предъявлялось къ женамъ<sup>6</sup>), если мужья

- <sup>1</sup>) 2 посл. Якубка, Goll, II, 59.
- <sup>2</sup>) 1 посл. Ичина, А. С., VI, 43.
- <sup>3</sup>) Пшибрамъ, Život, 61 и 64.
- 4) Vavř., 426.
- <sup>5</sup>) Vavř., 414 и 458.
- 6) О Прагѣ во 2 посл. м. Якубка; Goll, II, 50.

- 47 --

воспрещали имъ слушать слово Божіе и принимать св. Причастіе подъ обонми видами<sup>1</sup>). Задачи вёрующихъ, собравшихся на горахъ ("братьевъ таборскихъ съ примыкающими въ нимъ"), въ дни мести уясняются въ свётё проповёди о томъ, что они—"ангелы, посланные для вывода остальныхъ вёрныхъ изъ городовъ, замковъ и деревень въ горы", что они—"рать, посланная Богомъ по всему міру для осуществленія Божіей мести, уничтоженія соблавновъ въ царствё Христовомъ, для изверженія злыхъ изъ среды праведниковъ, для суда надъ противниками закона Христова изъ разныхъ народностей, надъ ихъ городами, замками, деревнями"<sup>2</sup>).

Мы уже видѣли выше, что рать Божія-и міране и священники, --- во-первыхъ, обязана убивать "злыхъ людей". Во-вторыхъ, этой рати "вбрующихъ" предписывается всячески нападать на владения (bona temporalia) противниковъ Закона Христова, отнимать у нихъ имущества, опустошать и сожигать <sup>3</sup>). Истреблению и разорению особенно подлежали люди богатые и знатные. Чапекъ училъ людей "на горахъ", чтобы они ходили по всей странь, "пригибали къ землё высокопоставленныхъ", "подрёзывали ихъ, какъ стволы", молотили-бы ихъ — пановъ, паношей и рыцарей, — какъ снопы", "цёдили-бы изъ нихъ кровь" 4). Третьей задачей "вёрующихъ" въ дни обновленія церкви ставится разрушеніе и сожженіе всёхъ храмовъ, алтарей, хотя бы и посвященныхъ почитанию Бога, но носящихъ имя какого-нибудь, вром'в Христа, святого и служащихъ симонім 5). Первыя двѣ задачи "вёрующихъ" страшно расширялись. Дёло въ томъ, что они обязывались убивать, какъ діаволовъ (сатану) и драконовъ, даже всёхъ тёхъ людей-пановъ, паношей, горожанъ и крестьянъ--которые не примкнуть къ нимъ, не смотря на призывъ къ освобождению правды, къ защитъ Закона Божія, къ попечению о человѣческомъ спасеніи и въ уничтоженію-но ихъ, братьевъ, собственному способу-гръховъ; они обязаны уничтожать и имущество такихъ людей. Однимъ словомъ, пощады не должно быть и нейтральнымъ 6)... Наконецъ, ту же участь должны испытать даже всѣ крестьяне и подданные, разъ они платятъ чинши противни-

- 48 -



<sup>1) &</sup>quot;Мнѣніе" Якубка, Goll, II, 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vavř., 414 и 455; тоже у Пшибрама въ "Život".

<sup>3)</sup> Vavř., 415 и 456; тоже въ "Život" Пшибрана.

<sup>4)</sup> Пшибрамъ, "Život".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vavř., 458.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Vavř., 455-456; тоже у Пшибрама въ "Život".

камъ закона Христова, хотя-бы и вынужденно <sup>1</sup>)... Когда завершится это очищеніе міра отъ зла и злыхъ людей, послёдуетъ первое воскрессніе—избранныхъ святыхъ, умершихъ во Христё; они, вмёстё съ оставшимися въ живыхъ "вёрующими", устремятся къ облакамъ, на встрёчу Христу, который, съ сонмами ангеловъ, сойдетъ съ неба и устроитъ "на горахъ" пиръ невёстё своей, обновленной церкви <sup>2</sup>). Само очищеніе церкви будетъ продолжаться очень не долго-и начало новаго царства близко: все это станетъ въ теченіе немногихъ лётъ-и многіе, теперь живущіе, увидятъ воскресеніе святыхъ, въ числё ихъ м. Яна Гуса <sup>3</sup>), пана Бженка <sup>4</sup>) и другихъ знакомыхъ людей.

Какъ же рисовалось хиліастанъ близившееся обновленное царство Христово?

Оно будеть существовать до послёдняго пришествія Христова, до послёдняго суда, въ теченіе тысячи лёть <sup>5</sup>). Слава новаго царства будеть больше, чёмъ слава первоначальной церкви; "новый домъ" будеть богаче одарень, чёмъ "домъ первый", "первоначальная церковь" <sup>6</sup>); возвратится состояніе райской невинности. Адама и Евы <sup>7</sup>). Человѣчеству будеть возвращено безсмертіе, какъ нёкогда Эноху и Илін <sup>8</sup>), люди возсіяють, какъ солице <sup>9</sup>). Измѣнятся физическія и духовныя особенности человѣческой природы. Люди не будуть знать ни голода, ни жажды, ни тѣлесныхъ страданій (persecutio, passio) <sup>10</sup>). Законъ благодати (Новый Завѣть) потеряеть силу и будеть отмѣнень во всемъ, что касается преслѣдованій, несправедливостей, обмановъ, грѣха, лжи и соблазна" <sup>11</sup>).

<sup>1</sup>) Vavř., 456.

<sup>3</sup>) Vavř., 416 H 456-457.

<sup>3</sup>) Vavi., 416 и Пшибрамъ, "Život", 79.

•) Ппибрамъ, "Život". 79; разумѣется панъ Бженекъ Швиговскій, одинъ изъ раннихъ вождей таборитовъ, павшій въ битвѣ со сторониками имп. Сигизмунда при переходѣ Жижки изъ Плзня въ Таборъ, 25 марта 1420 г.; слѣдовательно, хиліазиъ жилъ еще и послѣ этой хронологической даты.

<sup>5</sup>) Пшибрамъ, "Život", 63.

6) Vavř., 457.

<sup>7</sup>) ibid., 416.

<sup>a</sup>) ibid., 416.

- <sup>9</sup>) Пшибрамъ въ "Život", 78.
- 10) Vavř., 416 E 457.

11) Vavř., 458,



Мартинекъ Локвисъ училъ: "Будетъ на землѣ новое царство святыхъ, и добрые уже не будутъ страдать; если бы христіане должны были всегда такъ страдать, я не хотвлъ бы и быть слугою Божінмъ"... <sup>1</sup>). Правда, размноженіе рода человѣческаго будетъ совершаться и въ этомъ новомъ царствѣ: "женщины будутъ тёлесно родить сыновей и дочерей, но безъ скорбей и болёзней". Процессъ размноженія видоизмёнится даже по существу: "въ обновленной церкви супруги не должны "платить долга" другъ другу-и "женщины будутъ рождать безъ тълеснаго съмени"<sup>2</sup>). Будутъ "святой бракъ и ложе нескверное", дъторождение жебезъ первороднаго грѣха<sup>3</sup>). Обновится и духовная сторона человѣка, точнѣе---разумъ человѣка. "Солнце человѣческаго разумѣнія уже не будетъ свѣтить людямъ обновленнаго царства", никто не будетъ нуждаться въ наставленін, ибо всё окажутся способными въ учительству (docibiles). Это потому, что Законъ Христовъ будетъ написанъ въ сердцѣ каждаго человѣка 4).

Въ такомъ случай потернеть въ новой церкви свою силу и писаный Законъ (Св. Писаніе), а библія будетъ уничтожена. Поэтому-то Коранда въ Плзни и проповидываль: "свою библію, за которую я заплатилъ много копъ грошей (1 к. == 60 гр.), заложу уличной торговки за 6 геллеровъ и не подумаю выкупать ее" <sup>5</sup>). Если не нужно будетъ св. Писаніе, то излишними окажутся и всй пути и средства благодатнаго воздийствія на человика со стороны церкви: не будетъ храмовъ, ибо "Господь всемогущій храмъ новой церкви" <sup>6</sup>), не будетъ и таинствъ. Зачить крещеніе водой, если всй будутъ крещены св. Духомъ? <sup>7</sup>). Если въ обновленной церкви будетъ одухотворено и тилесное питаніе, если не будетъ душонаго мяса и пищи кровавой ("cibi cum sanguine")<sup>8</sup>), то будетъ отмитено и духовное питаніе посредствомъ таинства евхаристіи: люди будутъ питаться по новому, ангельскому способу, въ воспоминаніе уже не мученій, а славы Христа <sup>9</sup>).

1) Хельчицкій: "Repl. pr. Mik.", Сбор., LV, 464-465.

- <sup>2</sup>) Vavř., 458 и Пшибрамъ, "Život", 80.
- <sup>3</sup>) Vavř., 416.
- <sup>4</sup>) Vavř., 415 и 457—458 и у Пшибрама въ "Život".
- <sup>5</sup>) Пшибрамъ, "Zivot", 84.
- 6) Vavř., 416.
- 7) ibid.
- <sup>8</sup>) ibid., 462.
- <sup>9</sup>) ibid., 416.

Обновится общественно - государственный строй. Исчезноть свётская, принудительная власть (secularis dominatio); такъ какъ міромъ и людьми будеть править самъ Богъ, и власть будеть передана Имъ самому народу, то не будетъ уже нужды въ государяхъ, хотя бы и изъ среды вёрующихъ, для отищенія злымъ и похвалы добрымъ <sup>1</sup>). Всё права и законы---земскіе, городскіе, сельскіе-утеряють всякую силу, какъ "человівческое установленіе". Не будеть ни податей, ни ихъ сборщиковъ 2). Избранники Божін, "новые святые", получать имущества истребленныхъ злыхъ, будуть свободно распоряжаться ими въ такой полноте, что золото и серебро опротивѣютъ имъ. Пророви проповѣдывали врестьянанъ: "Вы не будете платить господанъ оброковъ по 5-6 разъ въ году, какъ теперь, не будете вынуждены скрываться отъ нихъ по донанъ, лёсанъ, янанъ подъ землей; не будуть господа васъ драть и гнать: напротивъ, всё ихъ "дёдины" (вотчины), рыбники, луга и лёса окажутся въ вашемъ распоряжени" <sup>3</sup>)...

Среди лицъ, охваченныхъ хиліазмомъ, и ихъ вождей, священниковъ-, пророковъ", распространялись еще и другіе взгляды и ученія, которыя отмёчають Вавженець изъ Бжезовой и Пшибрамъ по случаю диспута въ домъ Змралика. Но въ этихъ взглялахъ нёть чего-либо специфически-хиліастическаго, за исключеніень вое-какихь деталей въ вышеналоженному, выводовь наъ него. Большая часть этихъ взглядовъ входила въ систему ученія таборитовъ и въ тё годы, когда хиліазиъ уже исчезъ изъ гуситства. Правда, умфренные гуситы, во главе съ пражскими магистрами, на цервомъ же намъ извёстномъ диспутё съ таборитами, въ домѣ Зирзлика, старались, для опороченія системы ученія своихъ противниковъ связать пункты нехиліастическіе съ хиліастическими въ одно цёлое-и табориты, по существу, не возражали противъ этого пріема. Но уже въ первую половину 1420-хъ годовъ хиліастическія теорін почти совсёмъ перестають играть роль предмета споровъ между радикальнымъ и умѣреннымъ гуситствомъ; отзвуки стараго положенія дёлъ сказываются лишь въ спорахъ о войнъ, ся основаніяхъ и способъ веденія, --- въ

1) Vavi., 457.

2) ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Пшибракъ, "Život", 64.

томъ пунктѣ, гдѣ табориты, освободившіеся вообще отъ хиліазма, могли считаться болѣе близкими къ нему, чѣмъ умѣренные "пражане" и руководители ихъ — "магистры".

Диспуть въ домѣ Змрвлика не былъ первымъ актомъ борьбы умѣренныхъ гуситовъ съ хиліастическимъ настроеніемъ массъ. Борьба эта одновременна съ самимъ зарожденіемъ и первымъ буйнымъ ростомъ хиліазма. Понятно, что "магистровъ", какъ идеологовъ умѣреннаго гуситства и общественныхъ слоевъ, стоявшихъ за это умѣренное гуситство, т.-е. дворянства, духовенства и состоятельныхъ горожанъ, задѣвалъ и волновалъ въ хиліазмѣ не столько положительный моментъ, концепція новаго міра, сколько моментъ отрицательный, ученіе объ истребленіи міра стараго — и это уже потому одному, что народныя массы спѣшили связать теорію съ жизнью, фактически приступали къ выполненію возложенной на нихъ Богомъ задачи, къ борьбѣ со зломъ и злыми людьми, противниками Закона Божія (въ толкованіи Гуса и — болѣе — его учениковъ).

Слёдить за дёйствіями народныхъ массъ въ проведеніи хиліазма въ жизнь не входить въ нашу задачу: это преврасно выполнено еще Палацкимъ и Томкомъ, и сейчасъ едвали возможно что-либо прибавить въ тому, что имёется въ ихъ трудахъ.

Какъ только народъ началъ войну противъ "домашнихъ" противниковъ Закона Божія, магистры поняли, что грозить опасность ихъ плану добиться торжества своего дѣла мирнымъ путемъ, войдя въ соглашеніе какъ съ "внутренними", такъ и съ "внѣшними" — импер. Сигизмундомъ и панствомъ — врагами. Задержать выступленіе народныхъ массъ — вотъ что было ближайшей цѣлью полемики магистровъ противъ хиліазма; это видно изъ сохранившихся до насъ полемическихъ произведеній м. Якубка изъ Стшибра противъ м. Я. Ичина и противъ его хиліастическихъ посланій "братьямъ и сестрамъ" 1).

1) Два Посланія Якубка Ичину напечатаны проф. Голлемъ въ "Quel. u. Unt.", II, 57—60; два Посланія Ичина (безъ указанія на его авторство) какимъ-то "братьямъ и сестрамъ"—въ А. Č., VI, 41—44.

Благодаря тому, что Якубекъ дълаетъ довольно точныя указанія на содержаніе "scripta", "petita" и "epistola" Ичина, даже дълаетъ изъ нихъ выписки, мы можемъ утверждать, что посланія въ "А. Č. принадлежатъ именно Ичину. Вотъ сравненіе текстовъ: (см. стр. 53).

Противники хиліастовъ, въ лицѣ Якубка, возражали противъ проповёди о сомнительномъ концѣ міра ("plaga horribilissima"), противъ требованій къ в'врующимъ физически удалиться изъ

1-е посл. Якубка (у Goll'я):

... Utcunque perstringens pro responso videtur mihi, quod illud Jeremie 51: fugite de medio Babilonis... et illud Isaie XIX: "in die illa erunt quinque civitates... (стр. 57).

...Sic unus spiritus prophetat, quod rex Babilonis, id est rex Ungarie, veniet de cubili suo et de terra sua swého, točž z Uher, aby položil zemi et destruet Babilonem, id est Pra- twú u pustotu. gam... (стр. 58).

## 2-е посл. анонима въ "А. С.":

...W kterémžto času přikazuje pán Bóh... skrze Isaie w 51 kapitole řka: Wyděte... etc. (43 стр.).

Wystúpil jest lew z lože swého ...král Uherský ...wyšel jest z města

Если Якубецъ и не имълъ въ виду опровергать то именно посланіе, изъ котораго только-что приведены выдержки, то все же оно столь близко къ произведенію Ичина, разбираемому Якубцомъ, что едва-ли можно здъсь сомнъваться въ авторствъ Ичина.

2-е посл. Якубка (Goll.):

1-е посл. анонима въ "А. С.":

Non ... oportet, si Christus fugit in ...Jest Ježíš s Josefem a s Marií Egiptum cum Joseph et matre, quod utekl do Egipta... když mu anjiel boží ergo nunc fideles debeant in illam přikázal. Též i nynie... (crp. 43). Egiptum descendere" (crp. 60).

Думается, что и этоть анонимъ-все тотъ же м. Ичинъ.

Есть данныя для предположенія, что 1-е посл. анонима,-т.-е. Ичина, писано "братьямъ и сестранъ" послъ 1-го посл. Якубца Ичину, ибо Ичинь ("анонимъ") двлаетъ въ немъ намеки на содержание письма своего противника, Якуба.

1-е посл. Йчина (анонима):

"Neřiekajtež tehdy: "co bychme utiekali? kdežkoli sprawedliwy umře, tu dobře umře... Nerod'te wěřiti, budú-li řéči: když by jedine z hřiechów utekl, Kristus mu jest milostiwy we wsi neb w městě... (стр. 42).

١.

## 1-е посл. Якубца:

Ex quibus patet, quod Christi fideles... in quacunqua civitate... salvabuntur... Ergo sive in Praga, sive in Pieska... iustus malo non consenciens... dum moritur, salvabitur... Justus nec in Praga, nec alibi... debet timere dampnacionem ex hoc solo, quod in Praga manet vel alibi... (стр. 58).

Если хиліастическія посланія Ичина самому Якубку и не дошли до насъ, то все же мы имѣемъ приблизительное понятіе о нихъ по сохранившимся посланіямъ къ "братьямъ и сестрамъ"; было, наконецъ, какое-то послание Ичина пражскимъ женщинамъ о необходимости имъ покннуть Прагу (см. 2-е посл. Якубка, Goll, II, 60).

среды злыхъ и собраться въ пати городахъ, которые никому не отврыты Богомъ; указывали на противорѣчія "пророковъ", на опасность раздора въ семьяхъ и половой распущенности подъ предлогомъ требуемаго "пророками" удаленія вѣрующихъ супруговъ отъ невѣрующихъ. Самую печальную сторону хиліазма противники его видѣли въ возбужденія народа къ войнѣ: "Простой народъ, возбуждаемый священниками, хватается за тѣлесное и мірское оружіе противъ враговъ; но, вѣдь, тутъ и кроется опасность убійства и пролитія крови", пишетъ Якубекъ въ 1-мъ посл. Ичину. Во 2-мъ посл. Ичину тонъ Якубекъ въ 1-мъ посл. Ичину. Во 2-мъ посл. Ичину тонъ Якубекъ толкованій Писанія берется за военное оружіе, покидаетъ привычную работу своихъ рукъ: люди тунеядно начинаютъ жить за счетъ имущества и грабежа ближнихъ, убиваютъ и проливаютъ кровь… Не даромъ васъ зовутъ "кровавыми священниками"!....

Вийсто всего этого люди, подъ руководствомъ "евангелическихъ" священниковъ, должны были бы думать о духовныхъ бояхъ, съ помощью духовнаго оружія, противъ грйховъ своихъ и грйховъ ближнихъ, по примиру первоначальной апостольской церкви. Право вести матеріальную войну принадлежитъ только свитскимъ властямъ ("potestates sublimiores"), но и онъ, эти власти, подвергаютъ при этомъ свои души великой опасности.

Борьба съ хиліазмомъ, какъ преимущественно воинственнымъ настроеніемъ и поведеніемъ относительно "противниковъ Закона Божія", облегчалась для "магистровъ", становилась для нихъ прямо соблазнительною и въ виду реавціи противъ крайней воинственности въ рядахъ самихъ "хиліастовъ" (таборитовъ). Магистры вившались въ эту внутреннюю борьбу среди радикаловъ тактики, готовые поддержать складывавшуюся среди нихъ болёе умёренную группу. Но какъ разъ въ тотъ моментъ, когда это произошло, когда умѣрепныя, примирительныя теченія и группы въ гуситствѣ, какъ-будто бы, готовы были одержать верхъ, сила визшнихъ обстоятельствъ --- упорство католиковъ, начиная съ импер. Сигизмунда и папы, кончая послёднимъ патеромъ не только помѣшала магистрамъ пойти дальше по пути той теорін, которую они развивали устами м. Якубца, въ его посланіяхъ Ичину, но привила и ниъ – по крайней мъръ, на нъкоторое время извёстную дозу воинственности, уже характеризовавшей --хотя бы и въ разной степени --- отдёльным фракціи хиліастовътаборитовъ...

8) Вопросъ о войнѣ въ средѣ оффиціальныхъ вождей гуситства – таборитскихъ священниковъ и пражскихъ магистровъ передъ началомъ войны съ императоромъ Сигизмундомъ и католической церковью: "Responsio" магистровъ; трактаты "De bello".

Итакъ, въ системѣ ученій хиліазма-таборитства на первый планъ выдвигается вопросъ о войнѣ, именно о томъ, допустима ли вообще — и если допустима, то при какихъ условіяхъ и въ какой степени — война въ христіанскомъ обществѣ. Возникло разногласіе по этому вопросу между вождями таборитовъ: баккалавромъ и священникомъ, немного спустя—и епископомъ ("бискупцемъ"), Николаемъ изъ Пельгржимова, и священникомъ Вацлавомъ Корандой, игравшимъ, какъ мы уже знаемъ, большую роль въ хиліастическомъ движеніи 1419 г., энергично дѣйствовавшимъ въ г. Пльзни.

Зная роль Коранды, зная и то, какъ "хиліасты" горячо стояли за мёры физической борьбы съ существующимъ въ христіанскомъ обществѣ зломъ, мы въ правѣ уже напередъ заключить, что В. Коранда высказывался за безусловную необходимость бороться оружіемъ въ пользу "Закона Божія" и противъ враговъ этого Закона. Николай Бискупецъ, глава поздивитаго, "ортодоксальнаго"---если можно такъ выразиться--теченія въ таборитствё, человѣкъ сравнительно умѣренныхъ взглядовъ и мягкаго характера, сколько возможно, ратовалъ если не за устраненіе, то за ограничение такой необходимости. Разногласие между двумя таборитскими главарями должно было особенно ясно сказаться поздней осенью 1419 года, когда въ ноябръ, послъ заключения договора (13 ноября) между представительницей Сигизмунда, регентшей королевой-вдовой Софіей, оберъ-бурграфомъ Ченкомъ изъ Вартенберка и другими панами, съ одной стороны, и пражанами. съ другой, со взаимнымъ обязательствомъ защищать свободу причащенія подъ обоими видами, вопросъ о допустимости войны въ защиту Закона Божія практически, казалось, самъ собой снимался съ очереди, по крайней мъръ, въ ближайшее время.

Но дѣло въ томъ, что народныя массы и ихъ вожди, переживая въ то время хиліастическое движеніе, иначе оцёнивали сложившееся положеніе дѣлъ. Означенный выше договоръ представлялся имъ плохимъ обезпеченіемъ правды Закона Божія. Они слишкомъ хорошо знали императора Сигизмунда, чтобы довѣрять неопредёленнымъ обязательствамъ, принятымъ на себя его представителями; сомнительной была въ ихъ глазахъ и преданность Закону Божно другой договорившейся стороны, патриціата Праги, той самой Праги, уничтоженіе которой, какъ новаго Вавилона, только что предвёщалось "пророками".

По мнёнію всёхъ тёхъ радикаловъ, съ которыми заодно шелъ и В. Коранда, "domini seculares", т.-е. въ тотъ моментъ--и паны, и городскія власти пражескія-впали въ такую бездівятельность, что уже не хотать защищать мечемъ правду Закона Божія ("tantum... desides, quod nolunt veritatem gladio accepto defendere"). A если такъ, то самъ простой народъ (communitates fideles subjectae) и можетъ и долженъ взяться за оружіе для защиты этой правды, для исворененія противниковъ ся. Конечно, пражескіе магистры, въ сущности, не раздёляли, какъ мы увидимъ ниже, такого миёнія о возможности вооруженной защиты христіанской истины самими народными массами, безъ руководительства властей и даже вопреки волё послёднихъ; в это зналъ Коранда со свонии единомышленниками. Но, повнаниому, почти одинаковыхъ (или очень близкихъ) воззрений съ пражскими магистрами держался по этому вопросу и Николай Бискупецъ со своими приверженцами. Если же В. Коранда выразилъ готовность отдать спорный у самихъ таборитовъ-хиліастовъ вопросъ на рѣшеніе двухъ пражскихъ магистровъ, Христіана изъ Прахатицъ и Якуба изъ Стшибра (Мисы), да еще съ обязательствоиъ подчиниться этому рѣшенію, то едва-ли была у него здёсь искренность: разсчитывая получить отрицательный отвёть на вопрось о томъ, могуть-ли и должны-ли общины вфрующихъ подданныхъ защищать мечемъ правду Закона Божія, т.-е. физически истреблять противниковъ этого закона, если свътскія власти (domini seculares) дошли въ своей бездѣятельности до нежеланія защищать мечемъ правду Закона, В. Коранда хотель лишь вызвать магистровь на полное разъяснение ихъ позиции, всирыть приверженность магистровъ въ участникамъ ноябрскаго договора и тёмъ большую опасность отсюда для "правды Завона Божія". Ожидаемый отвёть долженъ былъ разъяснить и то, что взгляды унъренныхъ таборитовъ, во главѣ съ Николаемъ Бискупцемъ, нодозрительно приближаются въ мнёніямъ магистровъ, сопозниковъ "безбожной власти", и такимъ образомъ ослабить роль этихъ умъренныхъ въ таборитствѣ.

Понималъ ли или не понималъ Бискупецъ планы Коранды, все же онъ согласился на обращение къ третейскому суду пражскихъ

- 56 -

магистровъ, въ ошибочномъ разсчетѣ на то, что голосъ университетскихъ ученыхъ поможетъ одержатъ верхъ среди таборитовъ его собственному миѣнію... Вѣроятно, Бискупецъ въ то же время не вполиѣ былъ увѣренъ въ твердости привязанности пражскихъ магистровъ къ Закону Божію, въ большой степени готовности магистровъ призвать свѣтскую власть въ защиту Закона Божія, — конечно, въ томъ случаѣ, когда этому Закону будетъ угрежать серьезная (а не миниая, какъ у Коранды) опасность. Можетъ быть, опасался онъ, пражскіе магистры теперь уже совсѣмъ не считаютъ свѣтскую власть обязанной защищать мечемъ правду Закона Божія... Для вызова магистровъ на ясный отвѣтъ по этому вопросу и былъ имъ заданъ вопросъ: "обязаны ли свѣтскіе господа защищать матеріальнымъ мечемъ правду Закона Божія"? В. Коранда, конечно, ничего не имѣлъ противъ такого "испытанія" магистровъ, если желалъ его Н. Бискупецъ.

3

Что же отвѣтили магистры Христіанъ и Якубъ на обращенные къ нимъ вопросы? Какъ люди осторожные, вѣроятно, понявшіе опасность вопроса, они созвали общее собраніе всѣхъ магистровъ Пражскаго университета, разумѣется, тѣхъ, кто стоялъ на сторонѣ Яна Гуса и исповѣдывалъ "4 пражскихъ артикула".

Вопрошавшимъ, Николаю Бискупцу и Вадлаву Корандъ, былъ данъ такой отвётъ—"Responsio", служившій выраженіемъ мити в всего собранія магистровъ <sup>1</sup>).

На вопросъ объ обязанности свётской власти защищать правду Закона Божія было отвёчено утвердительно: это было легко для магистровъ, ибо утвердительный отвётъ былъ не чёмъ инымъ, какъ воспроизведеніемъ впитанной ими въ плоть и кровь старой средневёковой теоріи о "двухъ мечахъ" и двухъ держащихъ эти мечи властяхъ, при чемъ свётская власть должна защищать духовную власть и ея носителя—церковь (духовенство, папу). Правдатеперь дёло шло не о защитё церкви, а о защитё Закона Божія да еще противъ этой самой церкви и ея охранителя, ими. Сигизмунда, и всёхъ католиковъ, чешскихъ же—прежде всего. Поэтомуто и отвётъ былъ сухъ и коротокъ, безъ всякихъ слёдовъ ученаго аппарата, которымъ обычно орудовала названная теорія; магистры сослались лишь на извёстный текстъ ап. Павла о "князё, который не напрасно мечъ носитъ"...

<sup>1</sup>) Goll: "Quellen und Unters.", II, 51-53 (латинскій тексть отв'яз).

- 57 -

Иной характеръ имветъ отвётъ магистровъ на вопросъ о томъ, переходитъ-ли на простой народъ обязанность свётскихъ властей относительно защиты мечемъ правды Закона Божія, если власти "лёнивы" (desides).

Магистры въ своемъ маленькомъ "Отвѣтѣ—мнѣніи" три раза отвѣчаютъ на поставленный имъ вопросъ: сначала—отрицательно, потомъ—утвердительно, наконецъ—снова отрицательно...

"Тяжко и опасно, говорять они, представляется совѣтовать общинамъ взяться за телесный бой": предпочтительнее для христіанъ другой путь, "самый надежный я безопасный"--защищать истину христіанскую терпёніемъ, а не дёйствіемъ физической силы. Мы-послёдователи Христа, а, вёдь, Онъ заповёдалъ терпѣніе, самъ страдалъ "даже до смерти", училъ учениковъ терпвнію (случан съ самаритянами, съ ап. Петромъ, обнажившимъ мечъ на Малха); тому же учили и словомъ и дёломъ Его ученики и позднёйшіе мученнки. Это-аргументы "ab auctoritate". Затёмъ слёдують и доводы "a ratione". Христіанинъ долженъ соблюдать во всемъ своемъ поведения любовь (caritas). А, въдь, изъ всъхъ родовъ д'виствій (artes) война-самый трудный для соблюденія этой любви. Кромѣ того, если допустить иниціативу войны для кого-либо изъ народа, то окажется трудно соблюсти всё условія, дълающія войну допустимой: т. е. праведное отомщеніе (iusta vendicatio), законную авторизацію (licita auctorisatio) и правильное нам'вреніе (rectra intentio). Ибо изъ перваго условія вытекаетъ для , вополщаго обязанность пребывать въ благодати (esse in gratia) и имѣть праведность (habere iustitiam); изъ второго явствуетъ, что слёдуеть сражаться только тогда, когда нёть уже никакихъ другихъ средствъ для удовлетворенія справедливости, и когда при томъ еще можно сослаться на авторитеть (полномочіе) "княвя" и на Божіе соизволеніе ("consulto Domino"); третье условіе требуеть, чтобы намфренія воюющаго были чисты отъ гнили суетной славы, отъ страсти къ власти и отъ рвенія отоистить за личную обиду...

Какъ бы чувствуя, что всё эти условія дёлаютъ недопустимой войну не только для "communitates subiectae", но даже и для "domini seculares, магистры, желан спасти свой отвётъ на предыдущій вопросъ, неожиданно даютъ утвердительный отвётъ и на второй предложенный имъ вопросъ, хотя тоже съ оговорками. "Мы готовы признать, впрочемъ, что свётскіе господа могутъ столь противиться Богу и Его закону, что позволительно защищать евангельскую истину и общинамъ, если самъ Богъ отрё-

шиль господь оть власти и самъ же Онь допустиль общины къ делу защиты своего Закона". Но какъ, изъ какихъ источниковъ знать водю Божію? Изъ "божественнаго инстинкта", вѣрнаго отвровенія (revelatio) или изъ самоочевидности... И какъ бы вспомнивъ о томъ, что все это инстанціи, на которыя столь охотно ссылаются Корандъ и его единомышленникамъ, а не Николаю Бискупцу, магистры предостерегають оть притязательнаго легкомыслія считать господъ низложенными Богомъ въ каждомъ такомъ случай, когда они не хотять немедленно же уступить любому "вѣтру ученія". Тёмъ недопустние такое легкомысліе, когда народъ нийетъ господъ, у которыхъ нельзя усмотръть очевидной и неисправимой неспособности выступить на защиту правды. И въ этомъ случав (который, очевидно, разумбется въ данный моменть и для Чехіи) "общины могуть и должны защищать правду... помогая своимъ господамъ". Придя такимъ образомъ къ новому отрицанию права общинъ брать на себя обязанности господъ по защитѣ правды Закона, авторы "мнѣнія" приводять и новые, дополнительно къ прежнимъ, доводы противъ войны, при томъ снова такъ, что безсознательно отрицають вообще войну въ христіанскомъ обществв.

Неожиданнымъ для насъ выходомъ (въ субъективномъ смыслѣ) изъ всѣхъ этихъ противорѣчій является для магистровъ раздражительная по тону сентенція, въ которой, конечно, не чувствовали нужды вопрошатели или точнѣе— одинъ изъ вопрошателей, Вацлавъ Коранда, по чьему адресу и была, собственно, направлена сентенція: "для каждаго евангельскаго священника безопаснѣе, какъ можно чаще, отклонять людей, по возможности, отъ столь опаснаго матеріальнаго способа войны". Таково это "мнѣніе", типичное для людей средневѣковой науки съ ея постоянными и одновременными "sic" et "non" едва-ли не по всѣмъ вопросамъ, но характерное и съ точки зрѣнія тѣхъ тяжелыхъ противорѣчій, которыя ставила современникамъ сама чешская жизнь въ нач. ХV в.

Изложенное "мићніе" пражскихъ магистровъ, во главѣ съ Якубомъ изъ Стшибра и Христіаномъ изъ Прахатицъ, не оставалось одинокимъ въ литературѣ гуситовъ: оно вызвало цѣлый рядъ трактатовъ "De bello", тѣмъ болѣе, что и дѣйствительность—фактически начавшаяся война чеховъ-гуситовъ съ чехами-католиками, съ Сигизмундомъ, князьями имперіи и католической церковью, война, принявшая крайне ожесточенный характеръ,—заставляла

современниковъ мыслить и спорить по вопросу, уже разъ разрѣшавшемуся магистрами.

Такое же колебаніе, хотя и не столь сильное, какъ "пражскіе магистры", обнаруживаеть неизвёстный авторь трактата: "Bellandi materiam concernit infra scriptum" 1). Авторъ прежде всего излагаеть условія, которыя оправдывають (rectificant) "справедливую войну" (bellum iustum)---тѣ же самыя, что и во "мвѣніи" пражскихъ магистровъ, даже выраженныя въ той же самой словесной формё, въ виду очевиднаго знакомства автора съ текстомъ "мий-Hia" (CM.: , consilia hominum discretorum, quales indubie habent in propria nacione", Goll, 55) или въ виду того, что авторы "мнѣнія" и анонимъ одинаково эксцерпировали одинъ общій источникъ---Виклифа (см. ниже 1-й экскурсъ). Нашъ анонимъ настолько одобряетъ войну вообще, что даже высказываеть такую мысль: "Et sic neminem licet suum fratrem invadere nisi propter amorem et commodum sic invasi, cum aliter ibi deesset intencio caritatis"-T. e. BOHHY MORHO HAчинать изъ благоволенія и любви въ тому, противъ кого война ведется! Правда, авторъ вспоминаетъ объ свангельскомъ текств (Mats., 5), FRE sampemaerca H , ira illicita contra fratrem, sicut verbum derisorium, irracionabile, opprobriosum, contumeliosum aut aliter irritativum". Но мысли этого порядка лишь мимоходомъ затронуты въ трактате-и тщетно было бы искать въ немъ того все же довольно богатаго запаса аргументовъ "contra bellum", который заключался въ "Отвътъ-мнънін" магистровъ. Онъ высказывается противъ войны не вообще, а противъ войны въ конкретныхъ условіяхъ момента, противъ современной чешской войны, которая страшно ослабляетъ чешскій народъ и служить на пользу лишь нёмцамъ. Воть что говорить нашь авторь-патріоть: "Очень тажело чехань, желающимъ совершать нападение на людей своей народности, соблюсти благоволеніе и любовь въ ближнимъ, заповёданную Христоиъ". Какъ-будто дёло обстояло-бы иначе, если-бы пришлось нападать на нечеховъ. . Авторъ еще яснъе вскрываетъ свое міросозерцаніе, когда говорить: "Есть-ли что-нибудь боле глупое (stultitia), чёнь война противь своего собственнаго чешскаго "рода"... Вслёдь за уничтожениемъ своихъ ближнихъ надъ побъдителями возьметъ власть... чужой народъ (нёмцы), который, если-бы могъ, не только лишилъ бы чеховъ матеріальнаго благополучія, но, какъ правдоподобно, и растерзалъ бы (evisceraret) ихъ, безъ всякаго мило-

<sup>1</sup>) Goll: "Quel. u. Unters.", II, 53—55 (тексть).

сердія"... Негодованіе автора на непонимающихъ опасности соотечественниковъ во всей силѣ сказывается въ такой фразѣ: "Такъто чехи, у которыхъ нътъ недостатка во врагахъ, движимые, какъ явствуеть, какимъ-то ослёпленіемъ, къ радости своихъ враговъ, ожидающихъ благопріятнаго для себя результата, хотять нападать на своихъ сородичей, точно ненавидящие свъть подземные кроты". И чехи дёлають это, "causa racionabili non habita"... Послёднее замѣчаніе, довольно загадочное въ устахъ гусита, хотя-бы и умѣреннаго, все же едва-ли заставляетъ насъ видёть въ авторё трактата католика; върнъе, что это-умъренный гусять, членъ партіи "пражанъ", единомышленникъ магистровъ, одинъ изъ тъхъ многочисленныхъ чеховъ, которые готовы были за сравнительно небольшія уступки примириться и съ церковью и со старой властью (династіей). Безсмысленность и преступность войны въ Чехіи становится дли автора тёмъ несомнённёе, что люди "подвергаютъ себя опасности смерти въ такомъ дёлё, въ которомъ они не могуть усмотрёть Божіей правды, только ради большого жалованья, движныме болёе ненасытной жадностью, чёмъ ревностью о правдѣ; "временная награда, при наличности вѣчнаго осужденія за совершенное преступленіе, принесеть съ собой такимъ людямъ не пользу, а вредъ"... "Никто, думаетъ авторъ, не можетъ отдаваться войнь иначе, какъ только тогда, когда погибающій въ ней оказывается мученикомъ (martir)"... Это указаніе на участіе въ войнѣ наемниковъ нельзя относить къ гуситскимъ войскамъ въ самые первые годы войны; очевидно, авторъ имбетъ въ виду наемные отряды чешскихъ католическихъ пановъ и еще болве-имп. Сигизмунда.

Почти въ томъ же самомъ вругъ идей, что и авторы разсмотрънныхъ трактатовъ, вращается и авторъ трактата "De bello" <sup>1</sup>). Обстановка, въ которой появился этотъ трактатъ, уже иная: войну предупредить нельзя, ибо она началась и разгорълась: "undique bella strepant et crassetur... gladius fratrum contra fratres et gentium contra gentes"...

Авторъ свободенъ отъ колебаній, характерныхъ для двухъ предыдущихъ произведеній чешской гуситской мысли, особенно для перваго. Мы не находниъ у него указаній на тё точки зрйнія и мотивы, которые воспрещаютъ христіанамъ всякую вообще войну. Онъ утверждаетъ совсёмъ обратное: есть, правда, "bella

<sup>1</sup>) Goll: "Quell. u. Unters"., II, 56—57 (тексть).

- 61 -

iniusta", но есть и "bella iusta", какъ, напримъръ, современная война чеховъ-гуситовъ; авторъ и хочеть разъяснить тъ условія, когда война становится "справедливой". Христіанинъ обязанъ вести тавую войну: "какъ священникъ обязанъ (debitor est) свободно пропов'ядывать истину, которую онъ услышить отъ Бога, такъ и мірянинъ долженъ эту истину върно защищать, и если онъ не дёлаеть этого, то предаеть истину". При какихъ же условіяхъ. по мнёнію автора, война оказывается "справедливой" и потому обязательной для христіанина? Этя условія тё же самыя, что и у авторовъ предыдущихъ трактатовъ, только перечисленіе ихъ подробите, схоластичите (доходя до восьми). Мы встречаемъ уже знакомые намъ термины: "caritas" и "gratia", "legitima licentiatio" (= auctorisatio), "Domini interrogatio", "causa iusta" (r.-e. causa Dei, causa fidei, causa legis et causa veritatis), "justus modus" (intencio recta), "finis laudabilis", "justus imperans", "defensio veritatem tenentium et promotio innocentium".

Любопытно, впрочемъ, нёкоторое своеобразіе и въ обоснованіяхъ законности "справедливой войны" и въ подробностяхъ отдёльныхъ обоснованій. На-ряду съ приведенными уже 8 условіями имѣется девятое: "defensio patriae et fratrum iustorum compatriotarum adversus exteros patriam destruere volentes". Выдвигая, въ качествѣ оправданія войны, "защиту отечества и справедливыхъ братьевъ соотечественниковъ противъ иноземцевъ (== нѣмцевъ), стремящихся разорить отечество", авторъ стоить на точкѣ зрѣнія, противоположеой воззрѣнію предыдущаго трактата.

Мы уже видёли, что авторы "Отвёта—мнёнія", Якубъ и Христіанъ, допуская "legitima licentia" войны и со стороны простого народа, безъ властей и даже вопреки имъ, дёлали сейчасъ же и отрицающія это допущеніе оговорки; признавая, въ качествё источниковъ "auctorisatio" для такихъ случаевъ, "divina instinctus" и "revelatio", они ограничивали ихъ новымъ признакомъ "откровенія": "non fallens". Эти уступки популярнымъ въ народной средё взглядамъ дёлались "вообще" и не признавались подходящими къ конкретному моменту, ибо можно было опасаться, что проповёдь "таборитскихъ пророковъ" найдетъ въ этихъ уступкахъ новую поддержку и пищу. Мы видимъ, что, и по мнёнію нашего автора, "legitima licentiatio" войны наступаетъ "Deo a uctore in bella cogente", что неотдёлимо отъ "assidua огасіо usque ad revelationem". Божіе внушеніе и "откровеніе" ставятся у автора даже ранёе "повелёнія лица началь-

ствующаго, съ законной властью", не сопровождаются никакими ограничивающими оговорками. Нашъ авторъ высказываетъ революціонную (какъ у Виклифа) теорію народовластія: "Какъ люди церковные могутъ судить и осуждать папу, если онъ погрёшилъ въ вёрё, такъ и народъ, думать можно (fortassis), въ правё поступить со своими властями, которыя пытаются разорять христіанскую вёру".

Если авторы "Отвёта—мвёнія" положительно не допускали законности возбужденія народа къ войнё священниками, то нашъ авторь, какъ будто, держится иного миёнія: "міранинъ, говорить онъ, долженъ быть вёрнымъ защитникомъ истины, котор ую онъ услы шалъ отъ священниковъ".

Подъ всёми этими разсужденіями, особенно послёдними, подписался бы любой "таборитскій пророкъ", — въ томъ числё и Вацавъ Коранда. Если бы не прибавка къ послёднимъ приведеннымъ нами словамъ: "(истину), в о нечно, о боснованную въ священномъ писаніи", мы, пожалуй, могли бы считать нашего анонима хиліастомъ-таборитомъ... Но это былъ не таборитъ, это былъ — какъ то ни страннымъ покажется — злёйшій врагъ таборитовъ, вообще — и чёмъ далёе, тёмъ болёе — умёреннёйшій изъ умёренныхъ гуситовъ, магистръ Янъ Шшибрамъ.

Принадлежность трактата Я. Пшибраму засвидётельствована самимъ авторомъ въ его трактатѣ (1428 или 1430 г.) "De professione fidei catholicae et errorum revocatione", напечатанномъ, вмѣстѣ съ другими текстами Пшибрама, у Кохлъя въ "Historiae hussitarum libri duodecim" (1549)<sup>1</sup>).

Пинбрамъ сообщаетъ въ названномъ выше трактатѣ, что онъ когда-то (quondam) написалъ трактатъ объ условіяхъ "justi belli"<sup>2</sup>), въ одномъ мѣстѣ<sup>3</sup>) ближе опредѣляя это "когда-то" словами: "mox in initio, ut ab iniustis bellis praesumptores revocarem et bella iusta propalarem".

Сравненіе приводнимыхъ самимъ Пшибрамомъ мыслей и выраженій изъ этого трактата съ только-что анализированнымъ трактатомъ "De bello" и обнаруживаеть, что этотъ послёдній трактатъ принадлежитъ именно Пшибраму.

"Tractatus de conditionibus" etc. (Cochlaeus, 537): Unters., II, 56):

... (requiruntur a bellantibus haec Primo... quod ad iustum bellum

<sup>1)</sup> Cochlaeus: "Historiae hussitarum" (1549), 503-547.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 537, 538.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 537.

conditiones) ... Prima, quod persona debellatura, exclusa penitus a crimine, observet 16 conditiones charitatis... Nam ubi charitas non est, non potest esse justitia...

Item, cum hoc sit persona modo supradicto ad bella legitimata...

Item, quod bella non incipiantur contra aliquem, nisi os Domini interroget, usque ad revelationem et agnitionem voluntatis Dei, per orationem vel Domini legem...

Item, ut bellum sit ex re petenda, hoc est, ut sit causa iusta.

Item, ut bellum sit iustum ex modo et hoc ex modo rectae intentionis...

Item, bellum iustificatur ex iusto imperante et exequente...

Item, ex intentione iusti finis et intentione promovendae, non destruendae veritatis aut iustitiae...

Item, ut sit pro aedificatione patriae in bono, non pro destructione. hominum requiritur persona, que sit caritate et gracia dei regulariter disposita et ab omni crimine penitus absoluta...

Secundo... ut persona sit ad bella licenciata legitime...

Tercio... ne quis procedat ad bellum et os domini non interroget sine assidua oracione usque ad revellacionem sive in legis dei meditatione aut inquisitione usque ad informacionem...

Quarto... ut bellum sit ex re petenda, hoc est, ut sit causa iusta...

Quinto... quod (bellum) sit iustum ex modo. Et primo ex modo recte intentionis.

Septimo bellum rectificatur ex iusto imperante.

Sexto iustum bellum rectificatur ex fine laudabili...

Octavo... requiritar defendere veritatem tenentes et promovere innocentes...

Nono... ut non sit (bellum) ad iniustam destrucionem, sed ad defensionem patriae...

Зная направленіе Пшибрама, мы вправё предполагать, что свой трактать онъ написалъ не для поддержки таборитовъ, а для борьбы съ ними. И дёйствительно, Пшибрамъ заявляетъ, что онъ, написавъ этотъ трактать, предназначилъ его для "священниковъ, тираниствовавшихъ тогда". "Но я скорблю оттого, что трактатъ этотъ у нихъ въ презрёніи и посмёлніи", прибавляетъ Пшибрамъ <sup>1</sup>).

Пшибрамъ подробно развиваетъ мысль, затронутую уже во "мевнін" пражскихъ магистровъ (въ собраніи, среди нихъ, при

1) Cochlaeus: "Hist. huss.", 538.

обсужденія запроса Коранды я Бискупца, онъ, навърно, присутствоваль) — мысль о тожь, что священники во всякомь случав не могуть участвовать въ войнь. "Последнее условіе справедливой войны — оно особенно необходимо въ этомъ королевствъ --требуеть, чтобы никто изъ священниковъ или клираковъ не смёль, вопреки божественному авторитету, руководить мірскимъ образомъ мірскими войнами. Если это случится, то все войско подвергнется опасности осужденія... Если іудейскимъ сващенникамъ и первосвященникамъ не приличествовало кого-либо убивать, то не будеть это прилично и священникамъ Христовымъ, которые, принося всёмъ миръ, а не войну, должны и говорить: "Миръ вамъ!" Не приличествуетъ священникамъ благочестія эта варварская жестовость, говорю: варварская (barbara), такъ какъ подобно тому, какъ отъ бороды (a barba) является варварство (barbaries), т.-е. жестокость, такъ и тецерь по винъ бородатыхъ священниковъ ("a sacerdotibus barbatis", т.-е. оть таборитскихъ священниковъ, которые, дёйствительно, не брились, а носили бороды) людей охватили вся эта варварская и языческая жестокость, вздорность и не**л**ыость <sup>• 1</sup>).....

Гнёвь на таборитскихъ священниковъ побуждаетъ Пшибрама сравнивать ихъ съ апокалиптическимъ двурогимъ "звёремъ" (bestia), который "всё свои самыя скверныя дёла и слова всегда защищаетъ Закономъ Господнимъ, ветхимъ и новымъ. Современные воители въ своей тиранніи, обычной кровожадности войнъ и свирёпости побёдъ осуществляютъ всю власть "великаго звёря"...

Изложивъ ученіе Аристотеля о 6 видахъ государственнаго устройства, Пшибрамъ говоритъ: "Для всёхъ, по свидётельству опыта, ясно, что въ этомъ (чешскомъ) королевствё господствуютъ самыя худшія понятія и управленіе, т.-е. олигархія и демократія, при томъ еще и тиранническія — со стороны какъ правищихъ, такъ и подданныхъ". "О, сколько всякаго рода зла причинили тѣ, кто превратили это еще недавно благоустроеннѣйшее, славное среди другихъ королевство въ самую низкую олигархію и кровавую тираннію... кто обратили это королевство изъ чистаго золота въ грязь, изъ сада наслажденій въ садъ терновый... кто ниспровергли сверху до низу весь порядокъ, поставили къ низу то, что было на верху, и перебросили на верхъ то, что было внизу... Такъ

1) ibid., 222,

нсполнились и ежедневно исполняются слова бл. Августина: "Sublata iustitia, quid sunt regna, nisi magna latrocinial" съ отчаяніемъ восклицаетъ Пшибрамъ <sup>1</sup>).

Среди всёхъ отмёченныхъ нами сторонниковъ-хотя-бы и съ разными оговорками-мысли о допустимости, иногда даже обязательности войны въ христіанскомъ обществё выдёляется неизвёстный авторъ еще одного трактата, напечатанаго въ извлеченіи проф. Голлемъ<sup>2</sup>).

Онъ почти совсёмъ и безусловно отрицаетъ войну въ христіанскомъ обществё. Исходный пунктъ разсужденій анонима---различеніе двухъ способовъ войны (modi et viae bellandi) ради дѣла Божія (causa Dei). Одинъ способъ---это способъ Христа, Его учениковъ, мучениковъ и послёдователей, т. е. духовный бой (spiritualia prelia) противъ враговъ Божіихъ, грёха и царства діавола; другой способъ---способъ "предержащихъ властей" ("sublimiores potestates", иначе---, brachium seculare"), т. е. бой матеріадьнымъ оружіемъ ради дёла Божія, для благоразумной защиты закона и установленія Христова, для наказанія злыхъ людей.

Этотъ второй способъ, правда, былъ одобренъ въ В. Завётѣ; но, вёдь, этоть Ветхій законь быль слишкомь не совершеннымь сравнительно съ Новымъ Завётомъ, закономъ любви и благодати. А если такъ, то гораздо совершените и свойствените новому закону способъ евангельскаго боя (via evangelice preliandi). Этотъ способъ обязателенъ и для евангельскихъ священниковъ и для прочаго христіанскаго-болѣе совершеннаго и духовпаго-народа. Но что же путь песовершенный? абсолютно ли онъ недопустниъ въ Новомъ Завётё? Съ точки зрёнія автора, казалось-бы, слёдовало говорить именно о такой абсолютной недопустимости. Но авторъ зд'Есь проявляеть неожиданную непослёдовательность: оказывается, что несовершенный путь разрёшень и въ Новомъ завётё... для "предержащихъ властей". Впроченъ, эта непослёдовательность получаетъ своеобразное значение въ свётё данной авторомъ мотивировки: разрѣшеніе матеріальнаго боя для властей объясняется "ихъ несовершенствомъ" ("propter eorum imperfectionem") въ противоноложность "священникамъ и прочему совершенному и духовному христіанскому народу". Нашъ авторъ опорочнваеть матеріальную войну, хотя люди часто оправдывають

<sup>1)</sup> ibid., 227-228.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Goll: "Quell. u. Unters.", II, 55-56.

ее словами ап. Павла: "не самихъ себя защищая, возлюбленные"; наблюдая дёйствительность, авторъ отмёчаетъ, что "воюющіе, подъ предлогомъ боя за дёло Божіе и въ отмщеніе чьего-либо грёха (iniuria) передъ Богомъ, слишкомъ тяжело переносятъ собственныя обиды и легко возбуждаются несдержанной ревностью". "Такимъ образомъ, заключаетъ авторъ, и нынё, опасаюсь я, такъ именно поступаютъ тё, кто, подъ предлогомъ дёла Божія и грёха передъ Богомъ, мстятъ за свои собственныя обиды и, защищая самихъ себя, говорятъ: "но мы защищаемъ не самихъ себя"...<sup>1</sup>)

## 4) Вопросъ о войнъ и смертной казни на "конвокаціяхъ" и "аудіенціяхъ" таборитовъ и пражскихъ магистровъ въ 1422-1424 г.г.

Вопросъ о войнѣ, который такъ горнчо обсуждался гуситами въ 1419 и 1420 году, продолжалъ волновать умы ихъ и въ послѣдующіе годы. Если уже тогда это не былъ только "академическій" вопросъ, то тѣмъ болѣе чувствительно затрогивалъ онъ всѣхъ чеховъ кослѣ фактическаго начала войны, нападенія имп. Сигизмунда на Прагу въ 1420 году. Война сразу же приняла крайне жестокій характеръ. Способъ веденія войны гуситами, особенно таборитами, съ Яномъ Жижкой во главѣ, обнаружилъ, что въ Чехіи на практикѣ побѣдили воззрѣнія, выразителемъ которыхъ былъ въ 1419 г. Вацдавъ Коранда. Здѣсь не мѣсто вспоминать подробно о хорошо извѣстныхъ фактахъ сожженія монастырей, городовъ, мѣстечекъ и замковъ, объ истребленіи множества людей....

Война велась подъ звуки извёстной пёсни "божінхъ вонтелей" ("boží bojovnici"), съ ея ужаснымъ послёднимъ стихомъ: "бейте, убивайте, никого не оставляйте въ живыхъ", въ настроеніи, близкомъ къ проповёди "пророковъ" лётомъ и осенью 1419 года. Если жестоко краснорёчивы уже слова этой боевой пёсни, то, можетъ быть, еще ужаснёе звучатъ слова "дёлового документа", Военнаго Устава (Vojenský řád) Я. Жижки: "Братъ Жижка и другіе паны, гетманы, рыцари, паноши, мёщане, ремесленники и рабочій

<sup>1</sup>) Нѣкоторыя черты трактата, какъ-то: очень ясное, едва не полное отрицаніе всякой вообще войны и убійства, указаніе на большую ревность сторонниковъ войны въ мести за преступленія противъ нихъ самихъ, чѣмъ противъ Бога, —черты, характерныя для Ник. Бискупца (см. 3 экскурсъ), вызывають предположеніе объ авторствѣ Бискупца. народъ-есѣ выше писанные и поименованные-, равно какъ и всѣ общины, съ Божьей и всѣхъ людей помощью, намѣреваются за всѣ непорядки (neřadové) наказывать и бить, гнать, сѣчь, убивать, снимать головы, вѣшать, топить, жечь и всѣми способами мстить, какъ это, согласно Божію Закону, слѣдуетъ дѣлать со "злыми людьми"<sup>1</sup>), т. е. врагами гуситовъ.

Нечего и говорить, что такой характерь войны совсёмъ не соотвётствоваль воззрёніямъ пражскихъ магистровь и руководимыхъ ими умёренныхъ гуситовъ. Но и среди таборитовъ, — по крайней мёрё той ихъ части, вождемъ который былъ Николай Бискупецъ, стала сказываться реакція противъ "deordinationes contra propositum atque intentionem fidelium", противъ "безпорядковъ", появленіе которыхъ Бискупцемъ поставлено въ вину "многимъ людямъ, коварно вмёшавшимся въ войну съ совсёмъ иными намёреніями"<sup>3</sup>).

Умъренные табориты пытались, вмъстъ съ пражскими магистрами, бороться со зломъ путемъ выработки на своихъ "convocationes" (синодахъ) и "audientiae" (конференціяхъ и диспутахъ) такихъ нормъ, которыя уничтожили-бы зло. Но какъ въ 1419 г., такъ и въ этихъ новыхъ опытахъ первой половины 1420 годовъ и табориты и "пражане" остановились на полдорогъ, не ръщаясь безусловно высказаться противъ всякой вообще войны. Если, къ тому же, принять во вниманіе еще и то, что между объими партіями не было, какъ и прежде, полнаго согласія во взглядахъ, то станетъ понятенъ и неудачный исходъ этихъ новыхъ попытокъ регулировать войну, устранить жестокость "крайнихъ".

Повидимому, умѣренные табориты, во главѣ съ Бискупцемъ, первыми выступили на этотъ – не приведшій къ цѣли – путь. Уже въ декабрѣ 1420 года, на "аудіенціи" съ пражскими магистрами въ домѣ Змрзлика (Старое Мѣсто Пражское), таборитамъ былъ брошенъ упрекъ въ приверженности ихъ ко всѣмъ ученіямъ "хиліазма" (см. выше). Тогда табориты еще далеко не отвергли цѣликомъ этого обвиненія. Но крайности нѣкоторыхъ эпигоновъ "хиліазма", какъ, напримъръ, взглядъ свящ. Мартина Локвиса на евхаристію (простая "вечеря любвн"), безумія "адамитовъ" на островѣ р. Нежарки, – всѣ эти явленія 1421 г. уже заставили не только Николая Бискупца, но и Яна изъ Ичина обратиться за совѣтомъ и духовной помощью къ пражскимъ магистрамъ Якубку изъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Toman: "Husitské válečnictvi", 394 (въ приложеніи).

<sup>)</sup> Höfler, II: "Chron. tabor.", 481.

Стшибра и Яну Пшибраму, повели, въ концъ концовъ, къ жестокой расправъ (Жнжки) съ Локвисомъ и "адамитами". Поддерживая Жижку въ борьбѣ съ этимъ отпрыскомъ "хиліастовъ", фракція Бискупца, свободная теперь оть необходимости считаться съ устраненными уже радикалами, соврёла и для борьбы съ крайностями сторонниковъ безусловной войны, съ которыми, однако, шелъ заодно въ этомъ вопросѣ и Я. Жижка. Борьба происходила на таборитскихъ "конвокаціяхъ" 1422—1424 г.г. и привела къ составленію на этихъ собраніяхъ и въ опубливованію пёлаго ряда соотвётствующихъ постановленій, оказывающихся во многомъ отрицаніемъ формулированныхъ на диспутв въ дояв Зиралика соответствующихъ хиліастическихъ пунктовъ. Николай Бискупепъ даетъ намъ въ своей "Хроникѣ" разсказъ обо всемъ этомъ 1). По его разсказу выходитъ, что вопросомъ о войнъ занимались три таборитскихъ "конвокаціи": въ Шисвъ (1422 г., февраль-, tempore carnisprivii"), въ Градищъ-Таборь (1424 г., infra octavas resurrectionis Domini") и въ Клатовахъ (1424 г., ноябрь-, circa festum Martini"). Бискупецъ сообщаеть, что на этихъ "конвокаціяхъ" было выработано очень много постановления ("articuli quam plures"); но онъ приводить только важнёйшіе ("notabiliores") изъ нихъ, числомъ 9 (вёрнёе-8, ибо 9-й-трактуеть о таинствѣ причащенія).

Табориты, какъ бы отвёчая на упреки "пражанъ" (въ домё Зирвлина) въ таборитской приверженности къ одному изъ основныхъ источнивовъ "хиліавма", въ полной свободѣ толкованія св. Писанія, признають, что, действительно, некоторые изъ ихъ среды допускають врайности въ толковании Писанія для оправданія своей жестокости, алчности и другихъ порововъ. Въ виду этого табориты и постановиди, во-первыхъ, что впредь ихъ священники не должны толковать Писаніе по собственному разуму (поп secandum propriam ingenii virtutem) и примънять пророковъ неподходящимъ образомъ въ темъ или другимъ местностямъ и временанъ; пусть лучще священники извлекають изъ самого Писанія его истинный симсль, при чемь, съ одной стороны, не противорвать другимъ ивстанъ того же Писанія, съ другой-сообразовываются съ ученісих и жизнью Христа и Его апостодовъ. Если же, вопреки этому указанию, кто нибудь изъ священниковъ и впредь будеть въ своихъ проповёдяхъ "чужеложствовагь" (adulterare) Писаніе, то слушатели обязываются наставлять и испра-

1) Höfler, ll: "Chron. tabor.", 482-488.

۶.

влять (даже публично) такого погрѣшившаго учителя. Здѣсь уже имѣлся, строго говоря, отказъ отъ хиліазма въ его теоретическомъ источникѣ.

Далёе, табориты соглашались съ тёмъ, что нёкоторые изъ священниковъ самовольно позволяють себѣ виѣшиваться въ мірскія дёла, преступая такимъ образомъ границы своей должности, въ соблазну вёрующихъ. Поэтому отнынё-въ отличіе отъ періода хиліазма-они воспрещають своимь священнивамь убивать или ранить кого-либо, даже "невърнаго", воевать самолично, руководить войной, возбуждать къ войнѣ или убійству, легкомысленно самимъ совершать жестокости или оправдывать жестокости мірянъ, произносить кровожадныя різчи и возбуждать людей въ суровости. Но въ то же время табориты не ръшаются сдълать шага, который робко быль намѣчень еще въ "Мнѣніи" пражскихъ магистровъ, т.-е. не требуютъ отъ своихъ священниковъ, чтобы они удерживали людей отъ всякой вообще войны: по мненію таборитовъ, священники должны имъть извъстное положительное участіе въ "справедливыхъ войнахъ за дѣло Божіе", хотя-бы въ смысль обязанности ихъ "убъждать вонтелей вести себя на войнъ справедливо и свято".

Ясно, что табориты и теперь продолжають считать войну въ христіанскомъ обществё явленіемъ допустимымъ для мірянъ: они говорятъ о война "справедливой", "христіанской". Но какова же именно эта война? при какихъ условіяхъ война дёлается "справедливой", "христіанской"?

Условія эти—тё же, что и въ разобранной выше гуситской литературі 1419—1420 годовъ, и формулированы они почти буквально такъ же, какъ и въ 1419—1420 г.г. (т.-е. какъ у Виклифа, см. 1 экскурсъ). Война допустима тогда, когда ее разрішаетъ Новый Завіть, и когда на нее уполномочиваеть законная власть (potestate legitima auctorizante); но если ніть этой власти, то могутъ начинать войну и самъ народъ или отдільные люди, движниме духомъ Божінмъ и должнымъ образомъ исполняющіе роль власти ...("populo christiano aut quocunque alio spiritu Dei agitato debite et meritorie vicem... supplente"; ср. выше). Конечно, требуется, чтобы діло, изъ-за котораго ведется война, было справедливымъ (саиза iusta). Это общее требованіе детализируется въ указаніяхъ на то, что война должна вестись только противъ разрушителей віры, угнетателей невинныхъ, противъ людей, нападающихъ на страну или государство и опустошающихъ ихъ (война оборонительная), и

противъ упорныхъ и дерзкихъ нарушителей Закона Божія (война наступательная). Сила этихъ требованій умѣряется такими новыми ограничивающими условіями, какъ: 1) предварительное, до начала войны, обнаруженіе тщетности усилій удержать всѣхъ такихъ людей отъ ихъ закоренѣлаго упорства во злѣ съ помощью болѣе мягкихъ средствъ, 2) соблюденіе въ войнѣ—разъ уже она началась—того правила, что противникъ на войнѣ уничтожается по печальной необходимости, а не по добровольному желанію другой стороны, 3) отсутствіе въ воюющихъ страстнаго желанія вредить противнику, жестокости въ мести, намѣренія совершить нашествіе и грабежъ и т. п. ("exclusa prorsus a bellantibus nocendi cupiditate, ulciscendi crudelitate, implacato atque implacabili animo invadendi et amore rapiendi", ср. выше).

Въ отвётъ на упреки въ извёстныхъ уже тенденціяхъ хиліазма табориты теперь особенно подчеркиваютъ безкорыстіе справедливой войны, требуя, чтобы даже въ "справедливой войнѣ" чужое имущество (res alienae) не только не подвергалось нашествію, но даже не было предметомъ пожеланія ("nec concupiscendae"); нарочито слёдуетъ щадить простой народъ, "вёрующій и невинный". Затёмъ еще разъ разъяснивъ, словами Виклифа (см. 1 экскурсъ), условія "справедливой войны", табориты заключаютъ свои разсужденія такимъ признаніемъ: "Но такъ какъ этотъ способъ войны ноловъ опасностей и трудно осуществимъ, то таборитскіе священники всегда говорили: болёе надежный путь—война духовная, безъ сотрясенія воздуха матеріальнымъ мечемъ, съ мольбой Богу за враговъ, съ призывомъ ихъ къ согласію, съ принятіемъ и самимъ, если нужно, и смерти".

Вспоминая предъявленныя къ нимъ магистрами на диспутѣ въ домѣ Змрзлика обвиненія вообще въ жестокости, табориты ставять на обсужденіе, въ связи съ вопрось о допустимости войны въ христіанскомъ обществѣ, и вопросъ о характерѣ наказаній преступниковъ, въ частности—вопросъ о примѣнимости къ преступникамъ смертной казни. Высказавшись за общее смягченіе уголовныхъ каръ, табориты тѣмъ не менѣе такъ же, какъ и въ вопросѣ о войнѣ, не рѣшаются стать на точку зрѣнія отрицанія физическаго возмездія преступникамъ, не рѣшаются отказаться отъ смертной казни. Вотъ что постановляютъ они: "Замѣчая излишества въ наказаніяхъ, мы опредѣлили, чтобы ни при осужденіи виновныхъ, ни при смертной казни Ветхій Завѣтъ не примѣнялся во всѣхъ своихъ судебныхъ постановленіяхъ (judicialia),

ì

чтобы не примѣнялись и человѣческіе законы (leges humanae), противные свангелію, чтобы никогда, ни надъ къмъ, ни по какому дёлу не исполнялись смертные приговоры, исключая тёхъ случаевъ, когда и насколько разръшаетъ осуждать и убивать, въ виду крайней необходимости, Новый Завёть (законь), когда при томъ дають на то авторизацію законная власть или, въ случав ся отсутствія, самъ народъ либо вто-нибудь, движними Духонъ Божіннъ--такъ, еще разъ повторяють табориты, чтобы Ветхій Завъть лишь ностольку примънялся въ своихъ судебныхъ постановленіяхъ, посвольку допускаетъ его Христосъ, поскольку указываетъ и подтверждаетъ его своей практикой первоначальная церковь, съ соблюденіемъ во всемъ этомъ шестнадцати условій любви (въ 1-мъ посланія ап. Павла къ Корино. "Любы долготерпитъ" и т. д.) и закона природы: чего не хочешь себѣ, разумно не дѣлай этого и другому". Постановка вопроса о смертной вазни почти та же самая, что и въ вопросъ о войнъ: та же нормировка св. Цисаніемъ, при предварительномъ убѣжденіи въ общемъ согласіи войны и смертной казни съ требованіями Писанія; то же допущеніе иниціативы не только "легитниной власти", но и простого народа; то же самое признание Божьяго вдохновения (отвровения)...

"Сігсишstantiae" смертной казни не изложены столь подробно, какъ это сдёлано относительно войны. Но подобно тому какъ условія дозволенной войны подробно изложены въ спеціальной литературѣ трактатовъ "De bello" (см. выше), и условія допустимости смертной казни разработаны были въ спеціальныхъ трактатахъ о "homicidium". Литература о "homicidium" не подверглась еще регистраціи и обслѣдованію. Но одинъ изъ трактатовъ, повидимому, таборитскаго происхожденія, принадлежащій именно Бискупцу, разъясняетъ и обосновываетъ изложенное нами таборитское постановлевіе (см. 3-й экскурсъ).

Извёстно, впрочемъ, что и послё всёхъ этихъ рёшеній, принятыхъ, вёроятно, на Писецкой "конвокаціи" 1422 г. (см. 2 экскурсъ), табориты продолжали вести войну и судить "виновныхъ" часто такъ, какъ будто-бы ничего изъ вышензложеннаго ими и не признавалось и не постановлялось...

Но если такъ вели себя на войнъ таборитскія военныя братства, то едва ли отличались отъ нихъ въ этомъ и войска умъренныхъ "пражанъ". И это понятно: ихъ духовные вожди, пражскіе магистры, шли по тому же пути, что и вожди таборятовъ, т.-е. продолжали въ 1-й половинъ 1420-хъ лътъ развивать тъ же

колеблющіеся взгляды на войну, что и въ 1419 — 1420 гг. Что говорять, наприм'ёрь, пражскіе магистры въ своихъ артикулахъ, предложенныхъ ими, со своей стороны, таборвтамъ на "аудіенціи" 16 октября 1424 г. въ Прагѣ, на Градѣ (Градчаны—кремль)? <sup>1</sup>)

Можно было бы ожидать, что послё укоровъ таборитамъ на собранія въ докё Зирэлика и послё наступившей среди таборитовъ реакціи хиліазму магистры отойдутъ отъ воинственнаго настроенія не только 1419 г., но и 1420 г. много дальше, чёмъ сдёлили это табориты. Дёйствительно, въ 20 арт. постановленій "аудіенціи" 1424 г. они, совершенно тожественно съ таборитами возставая противъ злоупотребленій въ толкованіи Писанія для извлеченія изъ него (изъ "пророковъ") хиліастическихъ мечтаній, идуть въ своей осторожности, какъ будто, дальше таборитовъ: они ограничиваютъ свободу толкованія Писанія традиціей "старѣйшихъ" (majores), т. е. святыхъ докторовъ, признанныхъ универсальной (католической) церковью... Нельзя было-бы, такимъ образомъ, ожидать у михъ уже никакихъ отзвуковъ "хиліастическаго", пророческаго настроенія 1419—1420 годовъ...

Но только что указанный болёе консервативный исходный пункть разсужденій магистровь не приводить ихъ въ дальнёйшемъ къ какому-либо с у щ е с т в е н н о м у отличію оть таборитовъ, какъ это и видно хотя бы уже въ арт. 16, гдё говорится о должномъ отношеніи къ войнё со стороны духовныхъ лицъ: этотъ §, буквально совпадая съ изложеннымъ выше постановленіемъ таборитскихъ "конвокацій", не имбетъ лишь слёдующихъ заключительныхъ словъ таборитовъ: "однако онъ (священникъ) можетъ участвовать въ сираведливыхъ войнахъ за дёло Божіе, увёщевая воюющихъ поступать на войнѣ "справедливо и свято". "Магистры" какъ будто уже не обязываютъ свое духовенство даже къ смягченію воинственности своей собственной партін...

Почти такую же принципіальную близость къ таборитамъ мы видимъ и во взглядахъ "магистровъ" на войну, на условія, дёлающія ее "справедливою": § 12 ихъ пражсимхъ постановленій 1424 г. почти буквально совпадаетъ съ приведеннымъ выше опредёленіемъ таборитовъ, за исключеніемъ, впрочемъ, одного пункта. Именно, въ предложения магистровъ нётъ словъ таборитовъ о томъ, что, въ случаё отсутствія авторивація законной власти, и христіанскій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Procháska: "Miscell.", 271 и слъд.; отчасти, сжато, и въ "Chron. Tabor.", 589 и слъд.

народъ или вто-либо изъ его среды, движимый духомъ Божінмъ, замёняя подобающимъ образомъ законную власть, можетъ начать войну. Здёсь магистры оказываются, во всякомъ случат, более осторожными, чёмъ они были въ 1419 году, когда, разрёшая въ своемъ "Мивніи" споръ В. Коранды съ Н. Бискупцемъ, они давали при этомъ неопредѣленный отвѣтъ по вопросу объ условіяхъ допущенія почина народныхъ массъ въ ділів войны, вопреки волів законныхъ властей или, по крайней мёрё, безъ воли этихъ властей. Умалчивая теперь о возможности такого почина, а, при существовавшихъ въ началѣ 1420-хъ лѣтъ отношеніяхъ и взглядахъ, ео ipso и отридая ее, пражскіе магистры, какъ будто бы, уже и довольно зпачительно расходились съ таборитами; стремясь установить въ странѣ законную власть, хотя бы въ лицѣ Ягеллы или Витовта (отчасти и Сигизмунда-Корибута), они надбились превратить войну за "правду Завона Божія", съ помощью и при посредничествѣ будущей законной власти попытаться доставить "правдѣ" хотя бы частичную побёду, на почвѣ мирныхъ переговоровъ съ католической церковью и ся главой, на почве компромисса съ ними.

По вопросу о наказаніяхъ преступниковъ, въ частности о смертной казни, пражскіе магистры высказываются очень похоже на таборитовъ-съ точки зрѣнія не только смысла, но даже и словесной формы. Впрочемъ, они, видимо, не признаютъ замѣны авторизаціи смертной казин залонной властью авторизаціей народомъ или отдёльнымъ' человёкомъ, хотя-бы и при вдохновления Духомъ Божіниъ, ибо умалчивають обо всемъ этомъ. Могло бы вазаться, что міровоззрівніе магистровъ, предупреждая народный самосудъ и совращая такимъ образомъ примѣненіе смертной казии, отличается большей гуманностью, чёмъ теоріи таборитовъ. Но въ опредёленія магистровъ есть такія отступленія отъ соотвёлствующаго постановленія таборитовъ, которыя заставляють серьезно сомнъваться въ этомъ предположения. Въ самомъ дълъ, во-первыхъ, магистры совершенно умалчивають о тёхъ человёческихъ законахъ, противныхъ евангелію, которые, по мнѣнію таборитовъ, при рѣшеніи вопроса о примѣнимости смертной вазни должны допускаться столь же осмотрительно, какъ и Ветхій Завёть: повидимому, магистры не ришаются ограничивать силу "человическихъ законовъ", съ такой легкостью устанавливающихъ смертную казнь... Во-вторыхъ, въ то время какъ табориты говорятъ объ ограниченіи приміненія смертной казни вообще, въ какихъ бы то ни

было дѣлахъ (in aliqua causa), магистры упоминаютъ лишь о личныхъ дѣлахъ (in propria causa ac vindicta): выходитъ такъ, что, по мнѣнію магистровъ, въ дѣлахъ, не затрогивающихъ ́личнаго интереса, напримѣръ, при преступленіахъ какъ общественнаго, такъ и религіозно-церковнаго характера, нормировка Новымъ завѣтомъ, законными властями и требованіями любви къ ближнему и соотвѣтствующія этому ограниченія смертной казни должны отпадать...

Отивченныя выше расхожденія по вопросу о допустимости войны въ христіанскомъ обществѣ, важныя съ точки зрѣнія тактики и практической политики, все же не дають чего-нибудь существеннаго для различенія принципіальных з взглядовь на войну у двухъ врупнёйшихъ гуситскихъ партій. Съ этой принципіальной точки зрѣнія на войну не существенны и другіясами по себѣ важныя-различія въ заявленіяхъ обѣихъ партій за время названныхъ выше "конвокацій" и "аудіенцій" по частнымъ вопросамъ, относящимся въ войнь. Мы разумьемъ, съ одной стороны, заявленія магистровъ на пражской "аудіенцін" въ октябръ 1424 г.: "великое святотатство-сожигать церкви, или базилики, разорять ихъ безъ неизбъяной и безысходной необходимости или какъ-либо оскорблять ихъ и презрительно профанировать, ниспровергать святые алтари и какъ-либо осквернять" (polluere) другія святыя мёста" (§ 14) нли: "святотатство-захватывать церковные и посвященные Богу предметы безъ неизбъжной и благочестивой нужды и обращать ихъ на другое человъческое употребление" (§ 15) <sup>1</sup>)---съ другой стороны, противоположныя заявленія таборитской, вёроятно, Клатовской (ноябрь 1424 г.) "конвокаціи" (см. 2 экскурсъ): "Мы воспрещаемъ сожигать или разорять церкви, посвященныя служению Богу, но не хотимъ запрещать подобающаго обращения съ освященными (consecratis), зараженными симоніей вертепами разбойниковъ, въ которыхъ не осуществляется Законъ Божій" или: "Мы воспрещаемъ воровски или святотатственно забирать какіе-либо церковные предметы, но не намѣрены запрещать употребленіе ихъ на нужды бёдныхъ или на какія-либо иныя благочестивыя цёли"<sup>2</sup>).

Но если табориты и пражскіе магистры до полов. 1420-хъ лёть по существу, принципіально, и не расходится во взглядё на войну и смертную казиь, допуская ихъ подъ тёми или другими

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Procháska: "Miscellaneen", 275.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Трактать Пшибрама въ Cod. D. 49 Пражск. Капитульной библіотеки, f. f. 191b-192a.

условіями, въ тёхъ или иныхъ размёрахъ, то все же и у тёхъ и у другихъ мы замёчаемъ общій наклонъ въ сторону ограниченія указанной допустимости. Мы только что видёли, какъ магистры проявили эту свою тенденцію въ частномъ вопросё о починё войны.

Табориты на своихъ "конвокаціяхъ" 1422—1424 гг. приходятъ къ тому же самому результату, къ ограниченіямъ "правъ войны", только нъсколько инымъ путемъ, не въ "философіи войны", а въ нъкоторыхъ практическихъ указаніяхъ относительно способовъ ся веденія. По свидътельству Н. Бискупца въ его "Chronicon taboritarum", на "конвокаціяхъ" таборитовъ, въроятно, именно на Таборской 1424 г. (см. 2 экскурсъ), во-первыхъ, былъ констатированъ пѣлый рядъ "deorninationes" войны и, во-вторыхъ, указана была настоятельность борьбы съ ними, и декретированы нѣкоторые способы ея <sup>1</sup>).

Названныя "deordinationes", которыя были осуществленіень теорій хиліазия, сводились въ пониманіи таборитовъ въ слёдуюшему. Во-первыхъ, почти всё "общины", служившія Закону Божію (таборитскія военныя братства), жестоко угнетади окружающее мирное население, хотя бы оно было столь же "върующимъ", какъ и сами эти "общины», хотя бы въ тому же подвергалось еще преслѣдованію со стороны противниковъ (католиковъ); главной формой угнетения было взимание особой платы, такъ называемыхъ "holdy", обычно-деножнаго выкупа съ отдавшихся на милость гуситовъ ихъ противниковъ. Во-вторыхъ, "бъдные люди" (pauperes-крестьяне), хотя бы и вёрующіе, много терпёди отъ "общинъ" за то, что отдавали земельный чиншъ и оказывали помощь (subsidium, т.-е. давали матеріальныя средства) своимъ господамъ, принадлежащимъ въ противной, католической партіи. Въ-третьикъ, "общины" всячески преслёдовали "вёрующихъ" за одну только (крепостную) ихъ зависимость отъ людей противной стороны, женщинъ же, хотя бы и повровительницъ истины,--за мужей, борющихся въ рядахъ противниковъ, наконецъ, всёхъ людей нейтральныхъ, но все же выражающихъ готовность дать въ своихъ владъніяхъ свободу проповъди сдова Вожія и искоренять смертные грёхи, не оказывающихъ помощи противникамъ бойцовъ за правду и т. д.-ва то только, что они не решаются прямо перейти на сторону правды въ виду господствующей еще

<sup>1)</sup> Höfler, II: "Chron. tabor.", 484 488.

пока спутанности понятій и отношеній. Въ-четвертыхъ, нёкоторыя "общини" настолько отвыкли жить трудами своихъ рукъ, что устраиваютъ нашествія на владёнія и людей противной стороны—какъ въ предёлахъ королевства (чешскаго), такъ и за его границами ради одного лишь грабежа и полученія средствъ къ жизни, къ тому же еще понуждая отправляться съ собой въ эти походы и трудовыхъ (laboriosi) "вёрующихъ" людей.

По первому пункту "конвокація" заявила, что взиманіе "голдовъ" -- дёло опаспое для христіанъ, особенно въ тёхъ случаяхъ, когда "вёрные" крестьяне (villani) вынуждены платить чиншь и противной сторонѣ, а свои, "вѣрные" же, сборщики не могутъ охранить ихъ отъ этого; взиманіе "голдовъ" терпимо лишь тогда, когда, въ крайнихъ случаяхъ, крестьяне сами, добровольно, предложать свою помощь, а сборщики, по мёрё возможности, дадуть имъ защиту отъ противниковъ; кромѣ того, собранныя средства должны идти отнюдь не въ пользу самихъ сборщиковъ, а на общее благо, для защиты истины. Что васается второго "непорядка", то и онъ, по опредёлению "конвокации", долженъ быть устраневъ: нёть никакой вины въ уплате-къ тому же еще вынужденной-чинша своимъ господамъ, хотя бы и противникамъ истины, особенно, если такой цёной покупается свобода въ дёлахъ въры и спасенія; впрочемъ, съ другой стороны, върующіе должны отвазывать противнивамъ Закона Вожія въ вакой-либо матеріальной помощи, если такимъ путемъ можно повредить тираннія и не повредить истинѣ. Относительно "непорядковъ" третьяго рода на "конвокація" точно также было сдёлано постановление въ томъ симслё, что нельзя грабить "подданныхъ" за негодность ихъ господъ, что слёдуетъ путемъ благочестія стремиться въ превращению недруговъ въ друзей-если уже не въ обращению яхъ на сторону правды, то, по крайней мъръ, къ терпиности ими этой правды, слёдуеть поддерживать добрыя отношенія съ женами противниковъ Закона Божія, если онъ не только не помогають послёднимъ, а. напротивъ, и сами оказывають правдё поддержку и своимъ подданнымъ не мёшають въ томъ же самомъ дълъ. Послъдній, четвертый "непорадовъ" тоже быль осуждень на "конвокаціи": чтобы преступный характерь самовольныхъ походовъ въ границахъ страны и за ея предёламя съ цёлью грабежа и наживы обнаруживался для "вёрующихъ" съ полной ясностью, священники отнынь не должны ни отправляться въ такіе походы со св. Причастіемъ, ни встрёчать съ Причастіемъ возвращающихся съ этихъ походовъ.

- 77 -

## 5) Вопросъ о войнъ и смертной казни за время гегемоніи таборитовъ и ихъ вождя Прокоца Голаго-до окончанія гуситскихъ войнъ (1428–1484 гг.).

- 78 ----

Мы не имѣемъ никакихъ свѣдѣній о томъ, чтобы пражскіе магистры чѣмъ-нибудь отозвались со своей стороны на только-что изложенныя — практическаго характера — постановленія таборитскихъ конвокацій<sup>1</sup>).

Теоретическія же разсужденія о войні, между тімъ, какъбудто уже и совсімъ потеряли свой интересъ для гуситовъ-"пражанъ": наприм'яръ, мы видимъ, что пражскій Синодъ духовенства въ іюні 1426 года ограничивается лишь тімъ, что принимаетъ въ свои постановленія (§§ 12 и 13)<sup>2</sup>), въ буквальномъ видъ, только ті пункты пражской "аудіенціи" 1424 г., которые воспрещали, съ одной стороны, разрушеніе и оскорбленіе церквей и ихъ святынь, съ другой—какое-либо активное участіе священниковъ въ военныхъ дійствіяхъ...

Нѣсколько нначе обстояло дѣло у таборитовъ. На происходившемъ въ томъ же 1426 г., 6 февраля, таборитскомъ съѣздѣ въ г. Шискѣ вопросъ о войнѣ снова принципіально подвергается обсужденію <sup>3</sup>), въ духѣ прежнихъ заявленій. Табориты завѣряють, что они готовы защищать свое дѣло, "святыя истины", особенно 4 пражскихъ "артикула", прежде всего (inprimis, napřed) евангеліемъ Господа I. Христа и Его закономъ, равно какъ и писаніями св. докторовъ первоначальной св. Церкви"; что съ этой цѣлью они домогаются, какъ и прежде, предоставленія имъ церковью мирной "аудіенціи" и потому отрицаютъ всякіе тѣлесные бон, насиліе, жестокость, безчинныя тягости и всякаго рода угнетеніе. Но, заявляя въ то же время о намѣреніи твердо, по мѣрѣ силъ и помощи Божіей, отстаивать свою правду, табориты оговариваются: "Но мы намѣрены пользоваться и упорядоченной, христіанской войной, обоснованной въ святомъ евангельскомъ законѣ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ приходится судить по тексту артикуловъ "аудіенція" 16 окт. 1424 г.; къ сожалѣнію, не сохранился текстъ "артикуловъ" второй пражской (въ "Collegium Carolinum") "аудіенція" 1424 г., черезъ нѣсколько недѣль послѣ первой "аудіенція" и немного спустя послѣ Клатовской "конвокація" таборитовъ...

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Procháska: "Miscellaneen", 319.

<sup>&</sup>quot;) Palacký: "Urk. Beitr.", II, 509—511 и А. С., III, 256—259,

впрочемъ, не по своей волѣ, а по нуждѣ, т.-е., если бы втонибудь хотёль насильно мёшать намъ въ нашемъ благомъ дёлё, и если бы нельзя было какниъ-либо инымъ, болве мягкимъ способомъ отклонить противника отъ этого насилія". Такимъ образомъ, не сомнѣваясь въ допустимости войны въ христіанскомъ обществѣ, табориты, попрежнему, возвѣщають только оборонительную войну, при томъ какъ "ultima ratio". Поэтому-то они тотчасъ же и прибавляють: "Но мы намфрены и хотимъ остерегаться безчинныхъ, не-христіанскихъ и необоснованныхъ въ Новомъ Завѣтѣ войнъ, равно какъ не желаемъ помогать и другимъ въ такихъ войнахъ". Какъ бы воспроизводя одно изъ постановленій своихъ "convocationes" 1422-1424 гг., направленныхъ въ устранению разнаго рода "deordinationes", табориты и теперь говорять: "Мы намёрены въ духё мира и поворности, терпимо относиться и въ такимъ людямъ, которые перестанутъ насильно и жестоко притёснять насъ и болёе не будуть препятствовать намъ и всёмъ, кто захочетъ пребывать съ нами въ добрё; которые дадуть свободу этому благу въ своихъ владёніяхъ и для своихъ подданныхъ, не будутъ осуждать его и объявлять ересью, которые и сами отважутся оть явныхъ греховъ и будутъ бороться съ ними въ своихъ владенияхъ; которые будутъ помогать въ защить родины и въ борьбь съ безпорядками, которые, наконецъ, будуть вийстё съ нами хлопотать объ устройствё "аудіенціи" (Собора)... Объявляя о своихъ мирныхъ отношеніяхъ ко всёмъ тёмъ, кто будеть держаться благопріятнаго для гуситовь нейтралитета, табориты снова завёряють, что они будуть помогать родной Чехіи, защищать и хранить ее противъ чужеземцевъ и прочихъ безчинныхъ насильниковъ и разорителей, враговъ Бога и въры, вплоть до потери имущества и жизни...

Табориты отправили эти пункты на обсужденіе пражскимъ магистрамъ, но, судя по постановленіямъ указаннаго выше іюньскаго синода 1426 г. въ Прагѣ, магистры не откликнулись на этотъ призывъ, а ограничились подчеркиваніемъ своихъ прежнихъ требованій о неприкосновенности на войнѣ храмовъ и о воздержаніи священниковъ отъ какого-либо участія въ войнахъ (направлено спеціально противъ Прокопа Голаго). Дѣло въ томъ, что воинственное настроеніе должно было поддерживаться во всемъ народѣ рядомъ шумныхъ успѣховъ гуситскихъ, преимущественно таборитскихъ войскъ: мы разумѣемъ блестящія побѣды надъ ими. Сигизмундомъ и его германскими "крестоносцами" при Устьѣ

(16 іюня 1426 г.), у Тахова (іюль 1427 г.), у Домажлицъ (августь 1431 г.) в побёдоносные походы на Австрію, Силезію, Лужицы, Венгрію, Баварію, Саксонію в Франконію, гдё такъ обнаружились военные талавты замёстителя † Я. Жыжки, свящ. Прокопа Голаго (Великаго). Ученія таборитовъ о войнё нашли себё какъ-будто лучшее подтвержденіе и въ попыткахъ имп. Сигизмунда и нёмец. кихъ князей кончить борьбу съ гуситской Чехіей путемъ мирнаго соглашенія (переговоры въ Прессбургё въ апрёлё 1429 г., договоръ съ Фридрихомъ Бранденбургскимъ въ февралё 1430 г., посольство Сигизмунда въ Прагу въ апр. 1431 г.), къ которому склонилась, наконецъ, и римская церковь въ лицё Базельскаго Собора, посланіемъ отъ 10 октября 1431 г. приглашавшаго чеховъ для мирнаго обсужденія спорныхъ вопросовъ.

Но именно эта надежда на благополучный, при томъ мирный, исходъ давняго вооруженнаго спора еще разъ осмѣлила партію пражанъ, среди которой снова (съ 1429 г.) стали играть видную роль умѣренные элементы (фракція Пшибрама), устраненныебыло вмѣстѣ съ литовскимъ княземъ Сигизмундомъ Корибутомъ въ апрѣлѣ 1427 г., выступить противъ таборитской воинственности на пражскомъ съѣздѣ въ концѣ апрѣля 1431 г., новой "аудіенціи" пражскихъ магистровъ и таборитскихъ священниковъ, имѣвшей цѣлью соглашеніе обѣихъ партій по многочисленнымъ спорнымъ между ними івопросамъ въ виду предстоящихъ на Соборѣ переговоровъ съ церковью <sup>1</sup>).

Съёздъ превратнися въ диспутъ, полный взаниныхъ упревовъ. Пражане, въ лицё маг. Яна Рокицаны, выставили противъ таборитовъ, въ (числё прочихъ ихъ "прегрёшеній" (culpae), и такое обвиненіе (5): "таборитскіе священники или нёкоторые изъ нихъ не порицаютъ передъ людьми современныхъ войнъ (bella moderna), не умёютъ и не могутъ обосновать эти войны—въ томъ видё, какъ онё ведутся (cum his circumstantiis et conditionibus)—Божіимъ закономъ и писаніями святыхъ"<sup>2</sup>). Въ отвётъ на это табориты напоминаютъ противникамъ событія 1419—1420 гг., когда война, при извёстныхъ условіяхъ, была признана допустимою и объявлена таковой народу по единогласному—и таборитовъ и пражскихъ магистровъ—согласію (ех magistrorum et nostro simultaneo consilio), послё многочисленныхъ совёщаній (mutua simul cum magistris in Praga habentes .consilia). Послё этой "исторической

— 80 <del>—</del>

1.

<sup>1)</sup> Höfler, II: "Chron. tabor"., 596 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 687.

саравки", полемеческаго выпада противъ магистровъ, которые теперь, какъ будто-бы, высказывались уже противъ всякой войны, табориты отвровенно замѣчають, что они не "смѣють порицать войнъ", вогда онъ ведутся съ соблюденіемъ извёстинхъ условій (формулировся икъ взята изъ нунктовъ таборитскихъ воивокания 1422-1424 гг. и имбетъ въ виду войну оборонительную, за вёру и отечество); это заявление сиятчается преклонениемъ передъ превосходствомъ духовной войны (pugnare spiritualiter) и увѣреніемъ въ готовности прекратить телесний бой, если враги истины захотять искрение (fideliter) принять путь правды и свраведливости". Что касается современныхъ способовъ веденія войны, то табориты не только не оправдывають ихъ, но и осуждають такъ же, какъ они дёлали это уже на своихъ "конвоканахъ" 1422-1424 гг.: ноэтому то они и чувствують себя столь же мало отвётственными за "безпорядки" войны, какъ, въроятно, и магистры за такія же злоупотребленія войной со стороны людей своей партін...

Но блестящій успёхъ подъ Донажлицани, разгроиз "крестоносцевъ" Прокопомъ, еще разъ соблазняетъ таборитовъ въ подъему вониственнаго настроенія, какъ можно судить объ этомъ но заибчательному---съ точки зобнія и мыслей и выраженія ихъ--посланию таборитовъ ("манифестъ") жителянь г. Вазеля въ пол. ноября 1431 года 1). Правда, табориты заявляють, что они стоять за войну лишь тогда, вогда врать вынуждаеть въ ней. "Знайте, нищуть они базольцами, что много нельной яжи распространиють о насъ, будто мы убиваемъ всякаго человёна, женщинъ и дётей: это не правда; наяротивъ, им дъласиъ это вынужденно, только тогда, когда люди хотять силой зажнищаться (?) оть несь и вогда приходять въ намъ съ намъроніемъ разгрометь насъ: тогда, действительно, мы защищаенся" (стр. 170). "Уви, сожалёють табориты, и съ вашей и съ нашей стороны много-и знатныхъ и незнатныхъмужей суство погубили жизнь свою... нбо вы были подвигнуты н вызваны (provocati) воевать съ нами и уничтожать насъ" (стр. 153). Во всемъ этомъ виноваты только короли, князья, господа и герода: "НЕТЬ СОМНЕНІЯ, ЧТО ОНИ УбЕЖДАЮТЬ ВАСЬ ВОСВАТЬ СЪ НАМЕ НЕ ДЛЯ защиты христівнской вёры, а скорбе изъ боязни, что откроются и стануть извёстны вамъ ихъ тайные грёхи и нечестіе" (стр. 154). Табориты предпочитають войнѣ любовное соглашение: "Изъ чистой любви къ Богу мы только объ одномъ просимъ и убвидаемъ королей, князей, господъ и города ниперія, чтобы вы списались

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Monum. concil. s. XV, I, 153-170.

другъ съ другомъ и удумали, какъ-бы намъ сойтись съ вами. Заставьте придти съ вами вмёстё и папу, его кардиналовъ и епископовъ, прелатовъ и болёе мудрыхъ докторовъ, а мы приведемъ съ собой нашихъ докторовъ: дадимъ имъ сражаться словомъ Божінмъ; мы выслушаемъ васъ, а вы насъ, и пусть одинъ побёждаетъ другого не силой или хитростями, а только словомъ Божінмъ". Кто будетъ побѣжденъ въ этой борьбѣ, тоть пусть и принесетъ покаяние (стр. 155).

Вирочемъ, очевидно, табориты сами плохо върять въ возможность этого: они предвидять все ту же прежнюю вооруженную борьбу, и предчувствіе ся зажигаеть гибвомъ и местью сердца и умы ихъ. "А если ваши епископы и предаты скажутъ вамъ, что не можеть быть никакой "аудіенціи" съ нами, то дайте цапъ и его кардиналамъ, епископамъ и прелатамъ однимъ, собственной особой, придти къ намъ изъ Рима... тогда мы, призвавъ къ себв въ помощники Всемогущаго Бога, предоставимъ имъ достаточно благодати и индульгенцій, сколько имъ нужно"... (стр. 155-156; намекъ на обычное привлечение крестоносцевъ къ войнъ объщаніемъ Божіей милости и прощенія грѣховъ)<sup>1</sup>). Если же и міране придуть съ духовенствомъ на борьбу съ гуситами, то та же участь постигнеть и ихъ: "Мы уповаемъ на Всемогущаго Бога и въримъ, что чёмъ больше изъ вашихъ придетъ въ нашу землю для разоренія ся и истребленія христіанской вёры, тёмъ болёс возрастеть и умножится въ насъ казолическая въра" (стр. 156). Вслъдъ за этимъ слёдуютъ цитаты изъ Исхода (гл. 14), Второзавонія (гл. 28) и Левита (гл. 26)-тв же великоленныя картины победь Израиля надъ врагами, которыми "пророки" хиліастическаго 1419 года возбуждали воинственное настроеніе чешскихъ народныхъ массъ. Но этотъ воинственный паеосъ смягчается прекрасными словами о върь, какъ источникъ увъренности въ побъдъ добра и истины: "Такова природа вѣры, что чѣмъ больше ее запрещаютъ, тѣмъ больше она возгорается. Поэтому-то чада Божін не могуть быть побъждены въ искушении, ибо чёмъ больше ихъ наказываютъ, тёмъ сильнёе они возгораются и укрёпляются, а мощь вёры кръпка въ противодъйствія ей или въ нападеніи на нее-и ни-

<sup>1)</sup> Ср. въ манифестъ всъхъ гуситовъ "пълому христіанству (21 іюля 1431 г.). "Et si illi, ut proponunt, cum exercitibus suis validissimis regnum nostrum invaserint, usque ad internecionem prout asseritur demoliri cupientes: nos in altissimi virtute, cuius causam prosequimur, habentes fiduciam, vim vi cogemur repellere, quemadmodum omnes leges et omnia iura permittunt", Urk. Beitr., Il, 231.

коимъ образомъ нельзя помѣшать тому, чему благоволилъ быть Богъ, какъ говоритъ о томъ Премудрый: "нѣтъ мудрости, нѣтъ совѣта противъ Господа!" (156).

Въ то время какъ табориты заявляли такую горячую вѣру въ успѣхъ своей войны за правду Божію, въ кругахъ ихъ противниковъ все болѣе одерживало верхъ мирное настроеніе, предпочитавшее войнѣ переговоры съ католической церковью, съ ея соборомъ. Къ этому настроенію приближались и стоявшіе между таборитами и пражанами "сиротки", ближайшіе послѣдователи † Я. Жижки. Сближеніе пражанъ съ "сиротками" сказалось уже въ началѣ 1432 года, когда "сиротки" приняли постановленія собранія магистровъ и священниковъ Стараго Мѣста Пражскаго и священпиковъ Новаго Мѣста Пражскаго въ началѣ января мѣсяца <sup>1</sup>) этого

Сравненіе съ этимъ латинскимъ текстомъ твхъ "Artikulowé kněží Pražských", которые были напечатаны Палацкимъ въ "А. Č.", Ш. 268-270, безъ даты, но почему-то относились Палацкимъ къ 1428 или 1429 г., обнаруживаеть тожество обоихъ текстовъ, за исключеніемъ того, что 1) въ чешскомъ тексть отсутствуеть пункть дат. текста о постахь (item, vigiliae sanctorum...) и 2) въ заключени постановленій по латинскому тексту отсутствують послёднія слова заключенія по тексту чешскому (послё: "lidu nám poddaného"-populi nobis subjecti-слёдують еще слова: .tak wšak... aby držali", А. С., 270), гдъ говорится о возможности измъненія принятыхъ постановленій лишь послё новаго общаго обсужденія ихъ магистрами и священниками обоихъ Пражскихъ Мъстъ и тъми, кто примкнулъ къ нимъ-слова, которыя имѣются, по сообщенію Томка-въ "Dějep. m. Prahy", IV, 506, приивч. 95, — въ текств послановлений собрания 1432 г. по рукописи пражск. универс. библіотеки V, G. 15, fol. 1-11. Т'я же самыя постановленія напечатаны въ "Waldensia" (изд. 1616 г.) Лидія, 304-315, подъ заглавіень: "Articuli magistrorum et sacerdotum antiquae civitatis Pragensis per regnum Bohemiae sub anno MCDXXXII evulgati", въ заключения которыхъ стоятъ слова: "Actum sub anno Domini 1432 infra octavo circumcisionis". Этотъ латинскій тексть у Лидія отличается оть двухъ предыдущихъ текстовъ твиъ, что въ немъ отсутствуетъ пункть о готовности явиться на "audientia" съ католической церковью ("Item, ad nos pertinet hoc, o sacerdotes"... въ "Mon. Conc." и "It., na nás kněží že toto slušie"... въ "A. Č.)", и имъется лешній пункть о церковныхъ праздникахъ; зато этотъ тексть въ заключени своемъ имъетъ полное сходство съ чешскимъ текстомъ у Палацкаго въ "А. С." и съ текстомъ въ пражск. университетской рукописи V. G. 15 (послъднія слова: "...sic tamen, quod non prius aliquid immutetur... teneant").-Изученіе "артикуловъ" Epilogatio въ "Chron. tabor." Н. Бискупца (язд. Гёфлера, 711-724), гдв сопоставлены 23 противоположныхъ другъ другу пунктовъ ученія пражскихъ магистровъ и таборитовъ, обна-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эти постановленія папечатаны въ "Mon. conc. s. XV", I, 182—184, съ датой: "in festo purificationis 1432".

1432 г. Среди этихъ (13) постановлений есть и касающіяся войны. Правда, въ нихъ уже не трактуется вопросъ о допустимости войны вообще, объ условіяхъ, ее оправдывающихъ; нѣтъ рѣчи и объ участін или неучастін въ войнахъ духовныхъ лицъ: ножетъ быть, союзники не хотёли затрогивать эти вопросы, чтобы не задёть таборитовъ и ихъ вожия, сващ. Прокона, которыхъ все же желательно было привлечь вы общему дёлу-переговорамы съ Базельскимы Соборонъ... Поэтому союзники ограничиваются постановлениемъ о неприкосповенности чужой, особенно "Christi fidelium", собственности (§ 8---въ "А. Č.", "Monum. Concil." и "Waldensia", § 12-#--въ "Epilogatio"), почти совпадающимъ съ соотвётствующимь постановлениемъ "аудиенци" 1424 г. (§ 13); они почему-то не цовторяютъ даже §§ 14 и 15 "аудіенція" 1424 г. о неприкосновенности церквей и священныхъ предметовъ. Изъ всёхъ соотвётствующихъ постановленій 1424 г. они воспроизводять въ своемъ § 7 еще § 11о наказаніяхъ вообще и смертной казни (occisio) въ частности, тотъ §, который такъ тесно связанъ съ общинъ вопросонъ о допустимости войны... Даже "сиротки" въ своихъ спеціальныхъ ностановленіяхъ, относящихся къ войнѣ 1), лишь регулирують тв же "deordinationes" и въ томъ же духѣ, что н какъ регулировали табориты на своихъ "конвокаціяхъ" 1424 г. (легитниность военныхъ походовъ, охрана имущества "бъдныхъ", реквизиціи только по распоражению властей, воспрещение реквизиций въ нользу частныхъ липъ).....

Но извёстная дипломатичность "пражанъ" и "сиротовъ" не обманула таборитовъ. Они отвётили на ихъ постановления протестояъ и

1) "Mon. Concil. s. XV", J, 184-185.

руживаеть, что 13 изъ магистерскихъ пунктовъ, именно 1, 2, 3, 5, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16 и 17, не что мное, какъ постановленія упомянутаго пражск. собранія магистровъ и священниковъ въ январъ 1432 г. Поэтому, мы признаемъ опибочнымъ утвержденіе проф. Я. Годля (Č. Č. H., 1899, 154), будто "изъ 23 артикуловъ пражскихъ магистровъ большая часть, именно 18, была принята Бискушцемъ въ 3-ю часть его Хроники (въ "Epilogatio") въ томъ самомъ видъ, какъ они были изложены магистрами на Пражскомъ Градъ въ октябръ 1424 г.". Наше самое аккуратное обслѣдованіе текстовъ обнаружило, что только артикулы 4, 6, 7, 8, 18, 19 и 23 "Epilogatio", т.-е. всего лишь 7, взяты изъ постановленій пражской "аудіенціи" 1424 г. (арт. 4, 6, 7, 8, 14, 15 и 21), при чемъ арт. 18 одинаково могъ быть ввятъ и изъ постановленій —§ 12—пражскаго Синода 1426 г. (см. Procháska: "Miscellaneen", 315 — 324), принявшаго соотвѣтствующій (14) артикулъ "аудіенціи" 1424 г.

публикаціей своихъ контръ-артикуловъ <sup>1</sup>). "Магистры, говорять табориты, распубликовали свои артикулы въ осужденіе соглашенія, заключеннаго между общинами (1451 г.?); и для вовбужденія новыхъ распрей, съ нарушеніемъ компромисса, по которому общинами были избраны авторитетные люди для установленія общаго и средняго для насъ и магистровъ воззрѣнія... Теперь мы, вмёстё съ нашими общинами, желая избѣгнуть всякихъ подозрѣній, постановили опубликовать и наши артикулы... Нельзя молчать въ такомъ случаѣ: пусть народъ пойметъ и насъ и ихъ, магистровъ"<sup>2</sup>).

Свое въроисповъдание табориты кончаютъ заявлениями о готовности защищать его передъ вселенскимъ и помъстнымъ соборомъ или передъ третейскими судьями (auditores), избранными со стороны общинъ, и о своей въръ въ побъду, ибо "veritas super omnia vincit" <sup>3</sup>)! Среди этихъ таборитскихъ 13 контръ-артикуловъ <sup>4</sup>)

<sup>1</sup>) Lidius: "Waldensia", 316-332.

2) ibid., 316-317.

3) ibid., 331.

<sup>4</sup>) Изученіе "Еріlogatio" у Бискупца въ его "Chron. tabor." (Höfler, 711—724) уб'єждаеть насъ въ томъ, что для 23 "юкстанозицій" таборитовъ Бискупецъ ц'яликомъ взялъ всё 13 таборитскихъ артикула 1432 г. ("юкстанозиція" 1, 2, 3, 5, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16 и 17). Что касается использованія Бискупцемъ для "Ерilogatio" постановленій таборитскихъ "конвокацій" 1422—1424 гг. (ср. соображенія о томъ Голля въ "Č. Č. H.", 1899, 154, прим'єчаніе 2), то наше изсл'єдованіе обнаружило использованіе для "Ерilogatio" (арт. 4, 6, 7, 18 и 19) только 5 артик. (8, 10, 11, 12 и 13) Клатовской конвокаціи 1424 г. Для характернстики работы Бискупца въ "Chronicon" и для критики текста посл'єдней намъ представляется не лишеннымъ интереса сд'яланное нами наблюденіе, что Бискупецъ включаеть въ "Ерilogatio" артикулы Клатовской конвокаціи не въ первоначальномъ видъ, а въ переборкѣ. Вотъ прим'єръ.

"Chron. tabor.", 713:

Клат. постановлевія (Cod. D. 49. Капит. библ., f. 192):

apt. 4. "Item, manuum impositionem, quam nunc vocant confirm ationem, si episcopus canonice electus per se reservaverit, illam exerceat ecclesiae ad profectum, cujus licet in apostolis sanctis habe mus exemplum, nullibi tamen in scriptura invenimus de faciendo ipsam ex obligatione praeceptum, intentione tamen ac ritu Apostolico factam, caeteris paribus, salubrem fore et utilem confitemur<sup>4</sup>.

apr. 8. Item, confirmationes licet in apostolis sanctis habentes exemplum, nullibi tamen in scriptura invenimus de faciendo ex obligatione praeceptum".



имѣются два, служащіе отвѣтомъ на заявленія магистровъ о неприкосновенности чужой собственности и о наказаніяхъ преступниковъ (въ томъ числѣ, прежде всего, о смертной казни). Эти таборитскіе артикулы воспроизводятъ соотвѣтствующія постановленія ихъ "конвокацій" 1424 г., только въ пунктѣ о наказаніи смертной казнью уже нѣтъ авторизаціи этой казни, на случай отсутствія легитимной власти, самимъ народомъ или какимъ-либо частнымъ человѣкомъ, по побужденію Духа Божія. Это признакъ реакціи въ воззрѣніяхъ таборитовъ, можетъ быть, и результатъ умѣряющаю вліянія Николая Бискупца, который лично былъ вообще противъ смертной казни (см. 3-й экскурсъ).

Ник. Бискупецъ развилъ свои - кажется, давніе - и общегуситскіе---новые---отрицательные взгляды на смертную казнь въ засіданіяхъ (20-21 января и 16-18 марта 1433 г.) Базельскаго Собора, въ которыхъ онъ, въ качествѣ одного изъ уполномоченныхъ гуситовъ, произносилъ свои рѣчи въ защиту одного изъ знаменнтыхъ "4 пражскихъ артикуловъ", именно артикула о наказаніи грѣховъ (преимущественно публичныхъ). Къ сожалѣнію, первая рёчь Бискупца неизвёстна намъ: хотя тексть ся былъ врученъ имъ своему оппоненту, члену Собора, Ю. Карлье, но въ изданіяхъ матеріаловъ, посвященныхъ Собору, ея не имъется; неизвъстна и судьба самой рукописи (не была ли она уничтожена? въдь, во время ея произнесенія отцы Собора едва сохраняли спокойствіе. слушая обличение Бискупцемъ грѣховъ церкви и ея руководителей). До тъхъ поръ, пока не будетъ найденъ, -- можетъ быть, въ Чехін,--тексть этой рёчи, мы должны довольствоваться тёме указаніями на ся содержаніе, которыя имѣются въ отвѣтной рѣчи Ю. Карлье<sup>1</sup>). То, что говорилъ Бискупецъ въ этой ричи о смертной казни, онъ развивалъ потомъ и во 2-й своей речи 2)--возражени на отвѣтную рѣчь Карлье.

Разсужденія о смертной казни были эпизодомъ въ спорѣ по цѣлому ряду вопросовъ, связанныхъ съ выставленнымъ гуситами артикуломъ: "Всѣ смертные грѣхи публичные и, поскольку это разумно возможно, частные и другіе безпорядки, противные Закону Божію, въ общинахъ христіанъ и въ любомъ ихъ состояніи должны быть сдерживаемы, исправляемы, наказываемы и, по возможности, изгоняемы должнымъ образомъ (debite), по поведѣнію

<sup>1)</sup> Mansi: "Amplis. collectio conc.", XXIX, 871 H crhg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., XXX, 337 и слъд.

Закона Божія, Христовыми вёрующими—какъ духовными, такъ и мірянами, подходящимъ для тёхъ и другихъ способомъ"<sup>1</sup>).

Споръ этоть очень интересенъ съ точки зрѣнія исторіи гуситской мысли; но здѣсь не мѣсто излагать и анализировать его во всей широтѣ. Довольно сказать, что противники расходились въ воззрѣніяхъ на кругъ дѣяній, подлежащихъ наказанію (у Бискупца всѣ "смертные грѣхи", т. с. дѣйствія, воспрещаемыя Закономъ Божіимъ, у Карлье—только та часть ихъ, гдѣ, въ виду нарушенія общественнаго мира, наказуемость диктуется и "человѣческими законами"), на характеръ наказаній (болѣе суровый у Карлье), на кругъ лицъ, подлежащихъ наказанію (у Бискупца безъ изъятій, у Карлье—съ ограниченіями въ пользу духовныхъ и свѣтскихъ властей), на субъекта карающей власти (у Бискупца и широкіе слои народа, у Карлье—только традиціонныя власти).

Для насъ спеціально интересенъ здѣсь споръ о характерѣ наказаній, стоящій въ связи со споромъ относительно объема дѣяній, подложащихъ карѣ, ибо оба вопроса рѣшались противниками различно къ зависимости отъ различія исходной точки ихъ разсужденій, отъ различія нормъ и масштабовъ въ оцѣнкѣ вещей.

Карлье исходиль изъ мысли о нормативной силё двухъ не всегда совпадающихъ другъ съ другомъ законовъ—не только божественнаго, но и человёческаго. По его миёнію, дёянія, осуждаемыя, за ихъ грёховность, Закономъ Божіниъ, не всегда, однако, подлежать наказанію на основаніи законовъ человёческихъ: по несовершенству человёческой природы, для предупрежденія еще бо́льшей грёховности—преступности, эти дёянія остаются терпимыми въ "militans ecclesia"—и судъ по нимъ предоставляется самому Богу, въ этой-ли или въ будущей жизни. Но человёческіе законы (leges humanae), совращая такимъ образомъ кругъ наказуемыхъ

<sup>1</sup>) ibid., XXIX, 871.—Формулировка артикула нъсколько отличается отъ другихъ, болъе раннихъ (1419 г., 1420 г., 1421 г.--см. "Chron. tabor.", 480, Vavřinec: "Kronika", 394, A. Č. III, 215 – или даже 1417 г., какъ думаетъ Dvorský: "Роč. kalicha a art. pražské", 1907, 38): въ ней наказаніе гръховъ perулируется "dictamen divinae legis", чего нътъ въ иныхъ формулировкахъ; въ ней дъло наказанія передается вообще въ руки христіанъ – духовныхъ и мірянъ, въ то время какъ прочія формулировки содержатъ ограниченія такого общаго опредъленія: "per eos, ad quos spectat" (Вавжинецъ), "per eos, quorum interest" (Chron. tabor.), "od tèch, jenž úřad k tomu mají" (A. Č., III). Указанныя особенности формулировки 1433 г. вызвали, конечно, больше возраженій со стороны католической церкви, чѣмъ вызвали-бы болѣе раннія формулировки.

человѣческихъ поступковъ, не ограничиваютъ, впрочемъ, степени наказатія: "за нѣкоторыя преступленія человѣческій завенъ мощетъ по праву наказывать и смертной казнью, не противорѣча нак этомъ евангельскому закону" 1).

Совсёмъ вначе разсуждаеть Ник. Бискупецъ: онъ признаеть оданый сданственный и общеобязательный для всёхъ членовь "ecclesia militans" (а не только для "совершенныхъ" членовъ ея, кана полагалъ Карлье) "Завонъ Божій", "Завонъ евангельскій", цое налечности вотораго излишне всё человёческое завоны,---вазых что они оказываются средствоиз, облегчающних соблюдение Завона Христова" 2), Вовсе нёть нужды ---такъ приблизительно говорить Бискупець-полагать, сверхъ закона божественнаго, вѣчнаго (lex divina, acterna) и завона природы (lex naturae), еще законы человѣческіе, нужные, будто-бы, для воспріятія человѣвомъ божественной директивы (directionis). Оть законовъ вѣчнаго и остоственнаго непосредственно произведени и закона, Монсея и песлёдовавний за нимь Законь благодати, или свангельсній: оба они, каждий въ свое время, сами но себу, безъ приданныхъ потомъ человичеснихъ законовъ (leges humanae), довлёють для управленія "воинствующей церковыю". Особенно же Законъ Христовъ, еванрельскій, превышая закопъ ветхій (Монсеевъ) и другіе законы своей вратвостью, немногочисленностью средствъ и легкостью выполненія, являются общимь, единственнымъ изъ всёхъ правиломъ (геgula), закономь совершенной свободы, какой и подобало дать намъ I. Христу. Законъ Христовъ-образецъ, которымъ должны. руководиться и вся церковь и каждый членъ ся: въ немъ можемъ ны найти безъ обмана все, во что должны ин вёрить на что уновать, и то, кажь должны ны устроять и самихъ себя и общество (rempublicam). Такимъ образомъ, человѣческіе законы совершенно излишни при наличности Закона Христова<sup>8</sup>).

Въ виду всего этого евангольскій законъ превосходить законъ Моисея и всякій другой законъ (человёческій) и въ уничтоженіи порововь: онъ, будучи самъ по себё совершеннымъ, не допускаеть никакого зла, но исключаеть его и повелёваеть за него наказывать <sup>4</sup>). Каждый христіанинъ долженъ бороться со смертными публичными грёхами, — кто чёмъ можеть: проповёдники — Словомъ Вожінмъ, люди соверцательной жизни — съ помощью молитвъ Богу

4) ibid., 389.

<sup>1)</sup> Mansi: "Amplis. collectio conil.", XXIX, 878:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., XXX, 342,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 340-341.

нли другихъ добрыхъ дёлъ, мірскія власти—путемъ принудительныхъ мёръ; гго не дёлаетъ этого, тотъ грёшитъ противъ Бога и ближнихъ <sup>1</sup>).

Вироченъ, преслъдуя гръхи, христіане должны быть самына ревностными истителими за неправду передъ Богонъ и самыми мягкими и терпимыми—за общду саминъ собъ; накъ любовь къ Богу должна быть превыше всего для христіаника, такъ точно и месть за неправду передъ Богонъ"<sup>2</sup>).

Высказывансь за канъ можно больную мягкость наказаній нреступленій противь людей (сравнительно съ преступленіами противъ Бога), Бискупецъ во всякомъ случай отрицалъ примѣненіе къ виновнымъ (геі) смертной казни на основаніи судебныхъ постановленій ветхаго завёта или на основаніи законовъ человёческихъ, несогласныхъ съ закономъ евантельскимъ <sup>3</sup>).

Въ своей отвётной рёчи Юлію Карлье онъ заявиль: "Им'вя въ виду настоящее время, вогда явились благодать и человёколюбіе Господа Нашего Інсуса Христа относительно всёхъ кающихся грёшниковъ, дабы они получили въ преизбытвъ жизнь, имъя въ виду, что Спаситель пришелъ въ міръ не погубить, а спасти души; принимая во винисніе и то, какъ всё болёе выдающіеся доктора (есники на Кипріана, Златоуста) допускали для времени благодаги моньшія, чёмъ сморть, наказанія виновныхъ-я желаю. чтобы судыг, наказывая виновныхъ, поступали, какъ отцы, а не какъ тыранны, руководились не судебными установленіями (judicialia) Ветлаго завёта и не человёческими завонами, несогласными съ законовъ евангельскимъ, а примъромъ Христа и первоначальной церкви". "Признаюсь, заканчиваеть Бискупець эту часть своего отвёта Карлье, что, не имбя возможности возстановить жизнь убитому, я не буду радоваться убійствамъ, и не дамъ легно согласія на чыс-либо смерть" 4).

Отрицаніе таборитами, и вообще гуситами, смертной казни не было пустой фразой: напримёръ, Я. Рокицана на Базельскомъ Соборѣ соебщалъ, что въ Прагѣ за послёдніе годы не было ни одного случая смертной казни.

Но, въдь отрицание смертной казни было отрицаниемъ всякаго вообще убійства, слъдовательно, и вейны.

Ē

4) ibid, XXX, 356.

- 89 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid., XXIX, 948.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) ibid., XXX, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., XXIX, 881.

Дъйствительно, мы видимъ, что въ это время замътно исчезаль и интересь въ разнаго рода вопросамъ, связаннымъ съ войной. Чехигуситы уже твердо рѣшились идти на мирное соглашеніе съ церковью, постановивъ еще въ февралѣ 1432 г. послать своихъ уполномоченныхъ въ г. Хфбъ (Эгеръ) для выработки предварительныхъ условів---основъ для дебатовъ на Базельскомъ соборѣ, которыя и были выработаны въ май. Правда, война еще тяпулась въ теченіе 1433 г. и части 1434 г., но уже, такъ сказать, по инерціи и лишь съ цёлью сдёлать соборъ болёе сговорчивымъ. Уже на своемъ пражскомъ собранія 1432 г. магистры заявляли: "Мы намърены согласиться на "аудіенцію" (съ церковью), во-первыхъ, чтобы не отбросить того, чего мы столь долго желали, именно въ тотъ моментъ, когда оно, наконецъ, явилось, чтобы не подвергнуться осмѣянію и соблазну; во-вторыхъ, чтобы раздоры въ върв уже были закончены съ помощью вселенскихъ соборовъ... Богъ дасть, кончатся наши тяготы". Но и табориты, какъ мы уже отмътили, выражаютъ такую же готовность отдать свое дёло на обсужденіе вселенскаго собора 1).

Отсюда становится понятнымъ и то обстоятельство, что на Пражскомъ синодѣ 25 іюля 1434 г. магистры среди другихъ пунктовъ ни словомъ не касаются войны, ограничиваясь формулировкой своей "конфессіи", съ окраской, очень близкой къ католической (хотя "компактаты" еще не были ратифицированы, но предварительное согласіе на нихъ было дано чешскими представителями въ Базелѣ еще 30 ноября 1433 г.). Отсюда понятно, что и табориты въ своемъ возражени на постановления Синода 1434 г.<sup>2</sup>) тоже не касаются вопросовъ о войнѣ. Это умолчаніе еще понятные въ виду понесеннаго таборитами пораженія въ битвы при Липанахъ (30 мая 1434 г.). Лебединой пъснью долголътнихъ споровъ о войнѣ было "Responsio" Прокопа Голаго, данное имъ нѣсколько ранѣе, 18 іюня 1433 г., въ засѣданіи Пражскаго сейма одному изъ делегатовъ Базельскаго собора Паломару, высказавшему въ своей рёчи мысль о безполезности гуситскихъ войнъ. Заявивъ о неодобренія имъ, какъ и всёми гуситами, "deordinationes" войны и указавъ на католическую церковь (pars vestra), какъ на виновника поднявшейся войны. Прокопъ, тъмъ не менфе, одобриль ее съ точки зрфнія достигнутыхъ ею резуль-

1) Waldensia, 331.

2) ibid., 342-353.

татоъв. Мы узнае́ыъ, что Прокопъ видитъ въ войнѣ хорошее средство самозащиты вёрующихъ отъ "saevitia hostilis": только благодаря войнѣ, "безчисленное иножество вѣрующихъ получило защиту; иначе они были бы вынуждены отклониться отъ соблюденія спасительныхъ истинъ, а, пожалуй, и выступить противъ нихъ и такимъ образомъ согрѣшить противъ Св. Духа". Но этого нало: Прокопъ идетъ дальше обычнаго гуситскаго оправдания войны: онъ защищаетъ и войну наступательную, съ цёлью заставить и противниковъ признать и принять истину. "Противники (упорные) были вынуждены устами и дёлами исповёдать истину... стать ся охранителями и пребыть въ ней до конца". "Grandis inquietudo bellorum" заставила римскую церковь собрать Базельскій Соборъ.-и тавимъ образомъ, благодаря чехамъ, "спасительныя истины обнаружились всёмъ народамъ". Упоенный видимой моральной побёдой гуситовъ надъ церковью, которую войны заставили пойти на переговоры съ "еретиками", Прокопъ видить оправдание войны въ имъющихъ наступить "ecclesiae unitas", "fraterna dilectio, reformatio morum et reliqua optanda" 1)...

Не только табориты, но и умёренные гуситы и магистры, во главё съ Рокицаной, скоро убёдились въ ошибочности этихъ ожиданій Прокопа (впрочемъ, и ихъ самихъ). Торжественное нринятіе гуситами мира съ церковью (компактаты) и короля Сигизмунда было "началомъ конца" для гуситства. Война, какъ средство борьбы за матеріальныя и духовныя блага въ христіанскомъ обществё, въ концё концовъ, оказалась безплодной, болёе того—губительной...

Но если на ложномъ пути стояли въ теченіе десятилѣтій и гуситскія народныя массы и ихъ вожди, безъ различія партій, не соглашавшихся между собой, какъ мы выше видѣли, только въ деталяхъ вопроса о войнѣ и смертной казни, то были въ Чехіи гуситской эпохи люди—правда, не многіе, —отлично понявшіе безплодность и губительность принятаго народомъ пути уже при самыхъ первыхъ шагахъ по нему, не утерявшіе ясности и прозорливости своей мысли при наиболѣе, казалось бы, соблазнительныхъ даваемыхъ самой жизнью доказательствахъ правильности этого пути. Самымъ крупнымъ изъ такихъ людей былъ скромный по своему общественному положенію и вліянію "sedlak" — "мужикъ", Петръ Хельчицкій.

1) Palacký: "Urk. Beitr.", II, 863-864.

Digitized by Google

# Экскурсъ I.

### Вліяніе Виклифа на гуситовъ въ вопросѣ о донустимости войны между христіанами.

Магистры въ своихъ "Мибніяхъ" и трактатахъ "De bello" пользуются при установлении условий "справедливой" войны фориулнооввой ученій Виклифа въ его трантать: "De civili dominio" 1).

"Ad belli namque

rectificacionem viden-

tur tria esse necessaria.

videlicet insta vendi-

cacio, licita auctori-

sacio et recta intencio.

Ex primo patet, quod

oportet bellantem esse

iusticiam...

| "D e |   | civili      | d 0- |
|------|---|-------------|------|
|      | m | i n io" 2): |      |

... "Tres condiciones rectificant necessarie iustum bellum, scilicet iusta vendicacio, licita auctorisacio et recta intencio. patet auod nonnisi cum illis licet cuiquam proximum de-Oportet enim bellare. iuxta primam condicionem bellantem esse in gracia et habere iusticiam ad dominium vel iniuriam vindicandam...

.. Ex quo patet, quod causa, pro qua quis pugnare debeat, oportet esse Dei iusticia, non civile dominium. Nemo namque debet se bello quod est periculum mortis exponere nisi in causa qua mortuus foret martir.

....Et quoad secundam conclusionem patet quod patet, quod non cui-

... Ex qua sentencia

... Oportet causam, pro qua quis pugnat aut saltem pugnare debeat, esse dei misteria et non bona

temporalia. Nemo namque debet se belle exponere, quod est periculum mortis, nisi in causa, qua mortuus foret martir.

...Secunda est licita auctorizacio, propter

Digitized by Google

"Мнвніе Христіана изъ Прахаriam concernit тыцъ и Якубка" 3): infra scriptum<sup>4</sup>):

..., Prima enim condicio rectificans bellum iustum est iusta vendicacio, iuxta quam condicionem oportet bellantem esse in gracia et habere iusticiam ad damnum vel iniuriam vindiin gracia et habere candam.

"Bellandi mate-

<sup>1)</sup> I. Wyklif: "De civili dominio", II, peg. I. Лозерта, London, 1900.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cap. XVII, p. 240-241.

<sup>\*)</sup> Goll: "Quell. u. Unt.", II, 51-52.

<sup>4)</sup> ibid., 53-54.

non licet cutilibet per- libet sone de populo bella bella suscitare, ymmo nulli nulli

cui adest facultas secundum legem humanam vel divinam habere aliunde iusticie complementum. Quando enim deficit iuris suffragium, tunc ex auctoritate principis consulto domino est bellandum.

h

...,Tercia condicio principaliter et finaliter rectificat bellum sicut quodlibet opus iustum... Oportet ergo intencionem cuiuscunque bellantis pugrari a putredine vane fame, a libidine dominandi et zelo propriam iniuriam vindicandi et iura (ira?) postposita a cupiditate temporalium perquirendi".

libet de populo licet bella suscitare. Imo nulli, cui adest facultas habendi aliunde secundum legem divinam vel **hu**manam iusticie complementum. ....Ex secundo patet, quod deficiente iuris suffragio, sic videlicet quod aliunde non posset haberi iusticiae complementum, tunc ex auctoritate principis consulto domino esset bellandum.

Ex tercio claret, quod oportet intencionem cuiuscunque bellantis purgari a putredine vane fame, a libidine dominandi et zelo propriam iniuriam vindicandi". quam condicionem patet, quod nulli persone licet bellum suscitare, cui alfunde adest facultas habendi iusticie complementum. Sed quando deficit turis suffragium, tunc ex auctoritate principis consulto domino est bellandum...

..., Nocesse est erge intencionem bellantis purgari a putredine vane fame, a libidine dominandi et zelo propriam iniuriam vindicandi et culpabili, postpisita autem cupiditate temporalia perquirendi".

Приводи доводы противъ допустимости войны среди христіанъ, магистры повторяютъ слова Виклифа.

"De civili dominio": <sup>1</sup>)

"Non licet catholicum dubitare, quin debet sub pena peccati mortalis servare mandata Domini nunquam persequendo fratrem per se vel per alium, nisi propter caritatem fraternam, diligende ipsum plus quam omne bonum fortune pro quo prosequitur. Sed in bellis inpossibile est hoc servare, ergo in bellis inpossibile est non peccare et per con-

"Bellandi materiam concernit infra scriptum": <sup>2</sup>)

"Nulli... christiano licet dubitare, quin debeat sub pena peccati mortalis servare mandata domini nunquam persequendo fratrem per se vel per alium, nisi propter caritatem fraternam, diligendo ipsum plus, quam omne bonum fortune, pro quo prosequitur. Scribitur namque Mat. 5... Ubi communiter in textu ira illicita erga fratrem est prohibita,

Digitized by Google

1

<sup>1)</sup> Wyklif: "De civili dominio", II, p. 236-237.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Goll: "Quell. u. Unt.", II, 54.

sequens non licet catholico sic bellarê. Minor patet primo per illud Maht. V, 22... ubi patet quod ira mentis, verbum derisorium et omne irracionabile vel opprobriosum, contumeliosum vel aliter irritativum sunt prohibita non sub quacunque pena dampnacionis perpetue...

Nullus debet fratrem suum invadere nisi propter amorem et commodum sic invasí; patet ex tercia condicione premissa, nam si desit illa intencio, deest caritas"... 1)

Даже авторъ того трактата, гдъ допустимость войны между христіанами почти совсѣмъ отрицается, тоже пользовался мыслями и словами Виклифа.

"De civili dominio": <sup>3</sup>)

....(послѣ указанія на то, что ссылка на "patres" вотхаго завѣта, въ томъ числѣ на "Machabei", для оправданія войны, не вибеть силы для людей, живущахъ "tempore legis gracie")... "Erant enim bella patrum veteris testamenti figura bellorum spiritualium in novo"...

sicut verbum derisorium, irricionabile, opprobriosum, contumeliosum aut aliter irritativum non sub quacunque pena, sed sub pena dampnacionis perpetue.

Et sic ueminem licet suum fratrem invadere nisi propter amorem et commodum sic invasi, cum aliter ibi deesset intencio caritatis".

Трактатъ "С" у Голля: <sup>3</sup>)

(послё заявленія, что ссылка на "gesta Machabeorum" терлеть свое значеніе въ виду "lex nova gra-cie")... "Illa carnalia bella fuerunt figure spiritualium preliorum sacerdotum Christi et ecclesie sue legis futurorum"...

Такими же, какъ магистры, почитателями и подражателями Виклифа оказываются и табориты въ формулировкъ ими своихъ взглядовъ на войну.

Вся вторая половина 3 пункта постановленій таборитской "конвокацін" 1422 г. въ Шискъ (по крайней мъръ, въ передачъ "Chron. tabor.") оказывается почти буквальной выпиской изъ "Sermo" XIII на XII, 16 Посл. ап. Павла въ Римлянамъ.

> Chron. taborit.: 5) Виклифъ: 4)

("Quamvis autem praedicti sacer-"Ad primum videtur michi quod licet brachio seculari defensive pug- dotes hanc circa materiam belli ex-

<sup>2</sup>) ibid, 247.

4) Wykl. Society: Ioh. Wyklif Sermones, vol. III, crp. 101, peg. I. Jloзерта, London, 1889.

<sup>5</sup>) Hötler, II, 484.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wyklif: "De civili dominio", II, p. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Goll: "Quell. u. Unt.", II, 55.

nare cum hostibus invedentibus. Sed ars ista est periculosa atque difficilis, quia oportet ad causam, ad formam, ad finem attendere: ad causam, cum sit pro defensione fidei non pro stercore temporalium; ad modum, id est, ut sit cum moderacione, pugnando primo cum racione trahente ad concordiam, si potest fieri. Sed impossibilitante homine ad istud, oportet finem, qui est caritas, modum agendi et paciendi discrecius mensurare, sic videlicet quod pugnans caritative diligat hominem, quem impugnat et semper sit paratus istam viam dimittere, dum hostis vult viam raclonis accipere; via tamen securior foret pugnare spiritualiter non cum gladio aerem verberando sed Deum orando, sic in tractu hostes ad concordiam obsecrando, et in illa reputata vecordia mortem si oporteat paciendo. (Et istam viam videtur Paulum innuere, quando dicit: non vos defendentes karissimi").

presserant sententiam, admittentes), quod licet saecularibus pugnare cum hostibus ad causam, ad finem et ad . modum attendendo. Ad causam, ut sit pro defensione fidei, non pro stercore temporalium; ad modum, ut sit cum moderatione cum ratione trahente ad concordiam, si fieri potest regula praemissa in bellis observata. Impossibilitate antem hostem ad concordiam (movendi) opor-(sic!) et finem, qui est caritas, modum agendi et patiendi mensurare; sic videlicet, quod pugnans caritative diligat hominem. quem impugnat et semper sit paratus istam viam dimittere, dum hostis velit viam veritatis vere suscipere. Tamen quia ista ars est periculosa atque difficilis, dicere semper solebant dicti sacerdotes, quod via securior foret pugnare spiritualiter, non cum gladio materiali aërem verberando, sed Deum pro hostibus rogando ac hostes in tractatu ad concordiam obsecrando et in illa reputata vecordia mortem, si oporteat, patiendo".

# Экскурсъ II.

## Къ вопросу о взаимоотношеніи таборитскихъ "конвокацій" 1422 и 1424 и 1-й пражской "зудіенціи" 1424 г. въ развитіи споровъ о войнъ и смертной казни.

Въ наукѣ существуетъ споръ объ отношеніи постановленій пражскихъ магистровъ на "аудіенціи" 16 октября 1424 г. къ постановленіямъ таборитскихъ конвокацій 1422—1424 гг. и о степени участія каждой изъ этихъ таборитскихъ конвокацій въ составленіи изложенныхъ выше (см. стр. 69 и слѣд.) ихъ постановленій о войнѣ и смертной казни.

Еще В. Томекъ утверждалъ, что всѣ эти таборитскія постановленія приняты па одной только клатовской копвокаціи 1424 г.<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Tomek: "Dějep. m. Prahy", IV, 312-313.

То же мнѣніе было высказано и проф. Голлемъ<sup>1</sup>) въ полемикѣ. противъ воззрѣнія г. Томана<sup>2</sup>), доказывавшаго, что первые четыре артикула (въ изложения Бискупца, Chron. tabor., 482-484) были приняты таборитами еще на ихъ конвокація 1422 г. въ Пискъ, а четыре слъдующихъ артикула, практические выводы изъ четырехъ первыхъ, и артикулъ (9-й) о причащения-на ихъ конвокаціяхъ 1424 г. въ г. Таборѣ и въ Клатовахъ, что, такинъ образомъ, всё таборитскія постановленія-кромѣ 9-го, клатовскаго, предшествують соотвётствующимъ артикуламъ "магистровъ" на пражской аудіенція 16 октября 1424 г. (Томанъ, однаво, не дълалъ отсюда вывода о зависимости пражскихъ ностановленій отъ таборитскихъ, предполагая одну общую основу для тёхъ и другихъ). Проф. Голль дополняетъ мнёніе Томка еще утвержденіемъ зависимости первой части (4 артикуда) этихъ, будто-бы, клатовскихъ таборитскихъ постановленій о войнѣ и смертной казни отъ соотвётствующихъ пранскихъ артикуловъ 1424 г.: эти послёдніе были-де предложены нагистрами на обсужденіе таборитовъ, которые и сформулировали въ Клатовахъ свои на нихъи по образцу ихъ-отв'яти, вийстё съ отвётами на всё вообще (23) предложенія "аудіенція" въ Прагі 16 октября 1424 г.

Мы не можемъ принять этихъ мийній Томка и Голля.

Во-первыхъ, они противорѣчатъ ясному свидѣтельству самого Бискупца, дѣятеля всѣхъ конвокапій, утверждающаго участіе въ составленіи приводимыхъ имъ артикуловъ не только клатовской конвокаціи, но и писецкой 1422 г. и таборской 1424 г. (предшествовавшей пражской аудіенціи 16 октабря 1424 г.), причемъ свидѣтельство Бискупца относительно писецкой конвокаціи подтверждается и словами Н. Хельчицкаго въ трактатѣ: "O trogiem lidu": "Proti mnie ty y gine rozumy u w a s n a P i s k u mluwili su kniezii (таборитскіе)... chtice tim mocz, yako skrze wiru, sobie ugistiti" <sup>3</sup>).

Во-вторыхъ, мнѣнія Томка и Голля невозможно принять въ виду характера каждой взъ двухъ группъ (по 4 арт. въ каждой) ностановленій, являющихся предметомъ научнаго спора: вторал группа (кстати—она не имѣетъ ничего соотвѣтствующаго въ арт. пражанъ)—практическое развитіе первой группы, точнѣе—2 части 3 арт. ся, и могла появиться лишь тогда, когда обнаружилось бев-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Goll въ "Č. Č. H.", 1899, 151—158.

<sup>2)</sup> Toman: "Husitské válečnictví", 1898, 49-58.

<sup>3)</sup> Сбор. Отд. руск. яз. И. А. Н., LXXVII, 16.

силіе постановленій первой группы въ борьбѣ со зломъ, а не вмѣстѣ съ ней; а съ точки зрѣнія редакціонной одновременность (предполагается 1424 г.) обѣихъ группъ постановленій требовала бы сліянія 2 и 3 артик. первой группы съ артик. группы второй.

Въ-третьихъ-что особенно важно-эти мийнія не находять себй подтвержденія въ текстй сохранившихся полностью, но находящихся еще въ рукописи (Cod. D. 49 пражской Капит. библіотеки, f.f. 191b—192b) постановленій Клатовской конвокаціи 1424 г.: среди нихъ ийть ни одного изъ тйхъ приводимыхъ Бискупцемъ постановленій о войнѣ и смертной казни, которыя Томекъ и Голль объявляютъ составленными въ Клатовахъ.

Такимъ образомъ, им присоединяемся къ мнёнію Томана о томъ, что всё приведенныя Бискупцемъ постановленія были приняты таборитами до пражской аудіенціи 16 октября 1424 г.,---при чемъ, по нашему мнёнію, первые 4 артикула возникли на конвокаціи Писецкой 1422 г., а вторые 4---на Таборской конвокаціи въ іюнѣ 1424 г.

Передъ лицомъ фактовъ, завёряющихъ справедливость этого мнёнія, теряютъ свою силу доводы Голля въ пользу своего мнёнія. Устраняя соображенія Голля о перенесенія Бискупцемъ въ его "Epilogatio" 18 артикуловъ изъ 23 арт. пражской аудіенція 1424 г. (см. объ этомъ выше примёч. на стр. 84), мы остановимся на указанія Голля, что самъ Бискупецъ говорить о "предложенія" магистрами таборитамъ на аудіенція 16 октября 1424 г. извёстныхъ пунктовъ ("oblatis per magistros certis articulis") 1, т.-е. тёхъ самыхъ 23 арт., въ числё которыхъ были и пункты о войнё и смертной казни, и такимъ образомъ самъ же наводитъ на мысль, что эти пункты должны были обсуждаться въ Клатовахъ для подготовки отвёта магистрамъ на предстоящей ("in spatio aliquot septimanarum") второй пражской аудіенціи 1424 г.

Голль правъ въ общей своей догадкъ относительно обсужденія таборитами въ Клатовахъ артикуловъ, предложенныхъ имъ магистрами на октябрьской Пражсвой аудіенціи. Но дъло въ томъ, что въ Клатовахъ обсуждались и получили отвётъ не всъ предложенные магистрами артикулы, что какъ разъ не обсуждались именно тъ пункты о войнъ и смертной казни, на которыхъ остановился проф. Голль.

<sup>1</sup>) Höfler, II: "Chron. tabor.", 589-590.

Въ 23 артикулахъ Клатовской конвокаціи (то же число, что и на Пражской конвокаціи!) остались безъ отвѣта слѣдующіе артикулы пражской аудіенція: 1 (таинства вообще), 3 (крещеніе), 8 (бракъ), 10 (соблюденіе 10 заповѣдей и остальныхъ еванг. пунктовъ), 11 (смертная казнь), 12 (условія допустимости войны), 13 (пощада на войнѣ чужой собственности), 14 (отношеніе священниковъ къ войнѣ), 20 (пріемы толкованія св. Писанія), 21 (повиновеніе власти епископовъ); вмѣсто всего этого табориты сдѣлали рядъ постановленій объ обрядности, праздникахъ и постахъ, на которыя ихъ вовсе не вызывали магистры своими предложенными на обсужденіе артикулами.

Обращаясь въ тёмъ клатовскимъ постановленіямъ, въ которыхъ слёдуетъ видёть отвётъ на соотвётствующіе артикулыпредложенія пражской аудіенція (магистровъ) 16 октября 1424 г., мы, однако, находимъ среди нихъ и пункты о войнѣ, только не тѣ, которые приведены Бискупцемъ въ его "Chron. tabor.". Вотъ эти пункты-отвёты вмѣстѣ съ вызвавшими ихъ артикулами-предложеніями магистровъ:

## Пражскіе артикулы 1):

Apr. 14. "Tenendum est et diligenter observandum, quod ecclesias seu basilicas exurere, sive distruere absque inevitabili et stricta necessitate, aut ipsas quomodolibet violare et contemptibiliter prophanare, altaria sacra subvertere ac loca alia consecrata quovis modo polluere est grande sacrilegium et nephas, a cunctis fidelibus execrandum".

Apr. 15. "Tenendum est et firmiter observandum, quod ecclesiae res et Deo dedicatas, ut sunt ornamenta, pallae, vasa sacra, in ministerium Domini deputata, et alia caetera eiusmodi auferre, absque inevitabili et pia necessitate, et illa in alios usus humanos convertere et commutare, est sacrilegium et prophanum".

### Клатовскіе артикулы<sup>2</sup>).

Apr. 12. "Ecclesias divino cultu mancipatas exurere seu destruere prohibemus, speluncas vero latronum execratas et symonia infectas, in quibus legis Domini praxis non exercetur, fideliter tractare, ut tales, prohibere nolumus".

Apr. 13. "Res ecclesiae quasqunque furto vel sacrilegio auferre interdicimus, sed in usus pauperum aut in allos quoscunque convertere pios usus non intendimus prohibere".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Procháska: "Miscellaneen", 272-279.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. D. 49 пражск. Капит. библ., f.f. 191b-192b.

Приведенные пункты клатовскихъ постановленій не были включены Бискупцемъ во 2-ю главу его "Chronicon", ибо онъ, очевидно, не считалъ ихъ "notabiliores", хотя они и являлись дополненіемъ къ 4—8 арт., принятымъ таборитами на своей Таборской конвокацін въ іюнѣ 1424 г.—дополненіемъ, которое было вызвано починомъ— "предложеніемъ" магистровъ. Не эта ли причина починъ магистровъ—и помѣшала Бискупцу счесть 12 и 13 клатовскія постановленія "notabiliores" и поставить ихъ въ "Хроникѣ" рядомъ съ писецкими и габорскими артикулами? не она ли побудила Бискупца, обѣщавшаго привести "notabiliores" постановленія противъ "deordinationes belli" конвокаціи какъ Писецкой и Таборской, такъ и Клатовской, дать изъ постановленій этой послѣдней… пунктъ (9-й въ "Хроникѣ") о таинствѣ евхаристіи?

Но, отвергнувъ мивніе Томка и Голля о принятіи таборитами своихъ первыхъ 4 артикуловъ о войнѣ и смертной казни именно на клатовской конвокаціи и подъ вліяніемъ соотвѣтствующихь артикуловъ пражской аудіенціи 16 октября 1424 г., выясвивъ, вмѣсто этого, фактъ принятія таборитами въ Клатовахъ, подъ вліяніемъ пражской аудіенціи, двухъ другихъ, не приведенныхъ, однако. Бискупцемъ въ "Хроникѣ" артикуловъ о войнѣ, мы еще не разрѣшили всѣхъ темныхъ пунктовъ спорнаго вопроса.

Несомивное родство (сходство) таборитскихъ первыхъ 4-хъ артикуловъ съ соотвётствующими пражскими — не только по содержанію, но и по редавціи — все же ставитъ вопросъ объ ихъ генетическомъ отношении.

Къ сожалёнію, матеріалъ для рёшенія этого вопроса очень скуденъ и не надеженъ.

Прежде всего, подлежащіе сравненію таборитскіе и пражскіе артикулы неодинаково надежно засвидётельствованы въ своей точности. Въ то время какъ артикулы пражанъ дошли до насъ въ цёликомъ сохранившемся текстё постановленій "аудіенціи" 16 октября 1424 г., таборитскіе артикулы имёются у насъ не въ составё такихъ же цёликомъ сохранившихся текстовъ постановленій таборитскихъ конвокацій (1422 г. въ Пискё и въ іюнё 1424 г. въ Таборё), а въ извлеченіи у Бискупца (въ его "Chronicon"). Вчитывансь въ текстъ Бискупца и изучая его, мы замёчаемъ, что имёемъ передъ собой даже не точное извлеченіе, а пересказъ: 1) въ каждомъ артикулё-постановленіи имёется его подробнѣйшая мотивировка, чего въ подлинныхъ постановленіяхъ

Digitized by Google

7\*

того времени-судя по сохранившимся-никогда не бывало, 2) въ нѣкоторыхъ артикудахъ слито по нѣскольку постановленій (напримѣръ, въ "tertio" имѣются, собственно, два постановленія: 1) "bella christiana non sunt a quoquam..." # 2) "in bellis quantumcunque justis"; въ "sexto" ножно отивтить сліяніе тоже несколькихъ постановленій), 3) нёкоторые артикулы обнаруживають завёдоное, точно доказуемое измѣненіе оригинальнаго текста <sup>1</sup>).

1) Это измивнение очевидно въ "articulus nonus" (Chron. tabor., 487-488), который-онъ, впрочемъ не касается вопроса о войнв-ны можемъпроверить, благодаря сохранившенуся тексту клатовскихъ постановлений. Вотъ что даетъ сравнение ("plus" каждой редакции отибченъ "разрядкой").

Chron. tabor., 487-8:

"Nono... statuerunt, quod in materia sacramenti praedicti saepius notabilis ponenda est differentia inter panem communem, panem sacramentalem et panem vivum aeternalem ac coelestem, caventes ne scriptura, quae convenit quoad effectum tantum pani vivo, coelesti ac aeterno, applicetur pani sacramentali identice, ne ex hoc populus in idolatriam prolabatur, honorem soli Christo debitum pani sacramentali, tamquam sibi materialiter identificato tribuendo: etiam ne scriptura sonans de pane sacramentali ad panem communem retorqueatur, et quod singulariter intellectus circa verba Christi, dicentis de pane sacramentali: Accipite et comedite, hoc est corpus meum; et de vino: Hic est sanguis meus. sunt populo declarandi, ne videlicet ille panis corpori Christi materialiter identificetur, nec corporaliter, situaliter, hoc est verba extra sacram scriptucum omnibus proprietati- ram, quae sonant in idempti bus tam essentialibus, quam fitionem, in exhortationjaccidentalibus consequen- bus sunt vitandi, ut: mini-

### "Anozoria" Пшибрама (Cod. D. 49 Кап. библ., f. 191b):

"In materia sacramenti saepius ponenda est differentia inter panem communem, panem vivum de coelo descendentem et panem cenae dominicae, quem monstrando frangimus, cavendo ne scriptura. quae convenit tantum pani vivo, celesti ac eterno, applicetur pani sacramentali ne ex hoc populus in idolatriam prolabatur, honorem soli Christo debitum soli pani sacramentali tribuendo, eciam ne scriptura sonans de pane sacramentali ad panem communem retorqueatur.

Item, falsi sensus circa verba Christi, dicentis: Hoc est corpus meum, hoc est sanguis meus sunt populo declarandi, ut non panis ille corpori Christi idemptificetur nec Christus corporaliter, situaliter in pane illo affirmetur vel per haec demonstrativa: hec et hoc aliud, quam panis et vinum demonstrari reputetur. Item, locutiones grossae et temerariae dictiones seu

Но какъ бы то ни было, нетъ серьезныхъ оснований думать, что магистры формулировали свои артикулы-предложения о войнё на аудіенція 16 октября 1424 г., основываясь на 4-хъ артикулахъ таборитовъ, выработанныхъ послёдними на своей Шисецкой конвокація 1422 г. Артивулы магистровъ не могуть быть отвётонъ на писецкія постановления таборитовъ уже по одному тому, что тѣ и другия раз-АБЛЕНЫ СЛИШКОМЪ ЗНАЧИТЕЛЬНЫМЪ ПООМЕЖУТЕОМЪ ВРЕМЕНИ, ВЪ ТЕЧЕніе котораго происходили, вёдь, еще двё "аудіенцін"-диспуты противниковъ, у Конопишта и въ Конопиштѣ-обѣ въ 1423 г., когда, собственно, и естественно было бы отвётить магистрамъ на шисецкія постановленія таборитовъ (можетъ быть, такой отвёть и быль дань; въ сожальнію, мы не имбемъ относительно "аудіенцій" 1423 г. такого матеріала, какимъ располагаемъ относительно октябрской "кудіенцін" 1424 г., т.-е. не имбемъ артивудовъ "магистровъ"). Кромѣ того, самъ текстъ пражскихъ артикуловъ не обнаруживаетъ слёдовъ работы надъ измёненіемъ магистрами именно таборитскихъ писецкихъ формулъ.

tibus ipsum idem corpus, stro corpus Christi et san-Christi in coelo, in pane illo guinem, item: praeparo corvel conceptum Christi discipu- nem Christi, porto corpus lorum retroabeuntium man- et sanguinem Christi, tranducari credatur vel per haec seo cum corpore Christi. demonstrativa: hic et hoc aliud quam panis et vinum demonstrari reputetur; vel quod tanta vino plenitudinis divinitatis ad sacramentum, quanta a d Christum credatur, hoc signanter adjicentes, quod in ut a praedictis cavens sibi separando praedictos sin-locutionibus, non petat gulos intellectus cavendum asacerdote sibi Deum, corest, ne detur populo occa- pus, vel sanguinem Christi, sio sacramentum parvipen- quamvis bene possit dicere: dendi, blasphemandi. Magis autem Christi" (cp. передачу этихъ поexhortetur etc.... становленій у Пшибрама въ "Żivot suam pigritiam excitando". kn. tabor.", f. 135).

sacramentali fore affirmetur, pus et sanguinem Christi carnaliter secundum benedico corpus et sangui-

> Item, instruatur populus, aut quomodolibet opto corpus et sanguinem

Приведенное нами сравнение даеть вообще матеріаль и для сужденія о способъ работы Бискупца при изготовлении имъ своей "Chronicon" и, можеть быть, пригодится для предстоящаго переизданія ея въ "Font. rer. bohem".

Digitized by Google

Въ такомъ случав не являются ли, наоборотъ, таборитскія формулы переработкой артикуловъ пражанъ, только произведенной не въ 1424 г., въ Клатовахъ (это мнёніе Томка и Голля мы уже опровергли выше), а въ 1422 г., въ Пискъ? Но тогда возникаетъ вопросъ о времени и итстъ выработки и предложения пражанами таборитамъ тёхъ пунктовъ, которые дошли до насъ въ составё постановленій "аудіенціи" 16 октября 1424 г. Между тёмъ мы ничего не знаемъ о какой-либо иной "аудіенціи"-диспуть пражанъ сътаборитами, которая предшествовала бы таборитской писецкой конвоваціи въ февралъ 1422 г. и могла бы вызвать появленіе занимающихъ насъ артикуловъ, кромѣ диспута въ домѣ Змрзлика въ декабрѣ 1420 г.; однако этотъ диспутъ слишкомъ отдаленъ по времени отъ писецкой конвокаціи, да и магистры "предложили" на немъ таборитамъ артикулы, какъ мы знаемъ, совсѣмъ иногохарактера... Но что важнёе, мы не находимъ въ текстё таборитскихъ писецкихъ постановленій переработки — какъ доказывалъ Голль — магистерскихъ артикуловъ, дошедшихъ до насъ, правда, въ постановленіяхъ аудіенція 1424 года, но имѣвшихъ, какъ мы уже на всякій случай допустили, большую давность (до февраля 1422 г.).

Обращаясь въ тексту служащихъ предметомъ научнаго спора артикуловъ таборитовъ и пражанъ, мы видимъ, что только одинъ пункть таборитовъ, именно о воспрещении священникамъ участвовать въ войнѣ ("secundo" у Бискупца) 1), производить впечатлѣніе повторенія соотвѣтствующаго пункта пражанъ (16-го)<sup>2</sup>) съ характерной для таборитовъ оговоркой въ концѣ: "bellis tamen (ср. выше: "speluncas vero latronum"... или: "sed in usus"... арт. 12 и 13 конвокаціи въ Клатовахъ) justis in causa Dei licite potest (sacerdos) interesse bellantes ut juste et sancte faciant exhortando". Редавція остальныхъ таборитскихъ артикуловъ у Бискупца въ "Хроникъ" обнаруживаетъ, думается намъ, переработку въ нихъ какого-то текста путемъ его дополненій, нарушающихъ стройность первоначальной фразы, загромождающихъ и сильно удлинняющихъ оригинальный текстъ, который однако, благодаря именно этой нечистоть "редакціонной" работы, легко можеть быть всирытымъ въ основныхъ своихъ чертахъ.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Höfler, II: "Chron. tabor.", 483.

<sup>2)</sup> Procháska: "Miscell.", 276.

Такъ, въ текстѣ перваго артикула ("primo")—о пріемахъ толкованія св. Писанія—ясны: 1) вставка: "aut impertinenter prophetas ad loca et tempora applicare", въ виду конструктивной странности ея (содержаніе ея предосудительная дѣятельность) при сказуемомъ "debent", на ряду съ естественными при этомъ "debent" обозначеніями похвальныхъ дѣйствій: "legere, explanare (legem divinam) et alios docere", и 2) прибавка на концѣ: "cum diligentia perpendendo etc., въ виду слишкомъ большого удлиненія ею всеготекста артикула.

Въ текств третьяго артикула ("tertio")—объ условіяхъ "христіанской" войны — мы замѣчаемъ вставку: "aut ех illius defficientia... vicem ejusdem supplente", ибо весь этотъ оборотъ съ "supplente" не долженъ стоять, какъ онъ стоитъ, въ качествъ равносильнаго члена съ 1) "nova lege licentiante"; 2) "potestate legitima auctorisante" и 3) "causa justa impellente", гдѣ указаны дѣйствія трехъ началъ (lex, potestas, causa), создающихъ "христіанскую войну"; вставка, по мысли являющанся с ост а вной частью члена 2, конечно, занимала бы мѣсто между словами: "legitima" и "auctorisante", если бы она не была сдѣлана уже въ готовомъ, данномъ, текстѣ... Вторая половина третьяго артикула, оказывающаяся, собственно, самостоятельнымъ артикуломъ—о пощадѣ на войнѣ чужой собственности, — не обнаруживаетъ характерныхъ слѣдовъ вторичной работы надъ текстомъ <sup>1</sup>).

Четвертый артикуль—о примѣненін смертной казни—нанболѣе ярко свидѣтельствуеть о двойной работѣ надъ его текстомъ. Вторичной работой — вставкой, являются, по нашему мнѣнію, слѣдующія два мѣста: 1) "neque leges humanae... et allegandae", ибо, при единствѣ редакцій, не было бы нужды выдѣлять мысль о "leges humanae" въ особое предложеніе и ставить послѣ сказуемаго: "est exequenda" (при lex vetus) еще и "sequendae sunt" (при leges humanae) и 2) "aut illa deficiente... et ostendit", ибо вромѣ соображенія, указаннаго по поводу такой же вставки въ третьемъ артикулѣ—совершенно излишне повторяется обороть, уже употребленный въ началѣ артикула ("et sic, quod lex vetus de tanto in iudiciariis sit sequenda"), и вообще разрывается оче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Конецъ этого артикула, являющійся, какъ мы уже видѣли, выпиской изъ "Sermones" Виклифа, едва-ли постановлялся когда-нибудь таборитами и, вѣроятно, былъ приписанъ Бискупцемъ при составленіи имъ "Chronicon tabor.".

видная связь предшествующихъ вставвѣ и послѣдующихъ за ней мыслей и выраженій ("suadet et auctorisat... ita tamen" etc).

Но что же такое тотъ остовъ, на которомъ работали табориты? что это за первоначальная редакція артикуловъ, въ которой они производили желательныя имъ измёненія? Во всякомъ случаё это не редакція пражанъ, дошедшая до насъ въ составё постановленій "аудіенціи" 16 октября 1424 г.

Дёло въ томъ, что и эти пражскіе артикулы обнаруживають такую же вторичную, какъ у таборитовъ, работу по готовой канвѣ Въ арт. 20—о толкованіи св. Писанія—есть и вставка въ средниѣ и іприбавка въ концѣ: первая ("quia multa... applicans") замѣтна и по произведенному сю разрыву въ ходѣ мыслей всего артикула и по неудачной синтактической конструкціи; вторая—по неудачной склейкѣ ся съ оригинальнымъ (первоначальнымъ) текстомъ: ("sensum capere veritatis) secundum veritatem" etc.

Въ арт. 11—о примѣненіи смертной казни—ясны, кромѣ другихъ, мелкихъ, слѣдовъ переработки, еще: 1) вставка: "пес in quemquam... nec unquam aliter", ибо слѣдующія слова: "nisi ubi urgente necessitate" etc. имѣютъ больше связи съ текстомъ, предшествующимъ вставкѣ (какъ это ясно и изъ таборитской редакціи), а сама вставка получила конструкцію, плохо согласованную съ конструкціей окружающаго ее текста, въ срединѣ же самой вставки оказались не-связанныя съ остальной частью ея слова: "et magna compassione exercenda", 2) измѣненіе текста—съ грѣхомъ противъ грамматики—въ предшествующей вставкѣ фразѣ, именно замѣна союза "nec" союзомъ "ut", ради того, чтобы, при вставкѣ, начинающейся ниже съ "nec", и при наличности въ оригиналѣ и безъ того уже рядомъ стоящихъ двухъ пес (ср. редакцію таборитовъ), избѣжать тройного "nec".

Такимъ образомъ, мы видимъ, что и таборитскіе и пражскіе артикулы обнаруживаютъ свое происхожденіе (редакціовное) путемъ исправленія какого-то общаго для нихъ образца, главнымъ образомъ, путемъ дополненій этого общаго образца, произведенныхъ въ однихъ и тѣхъ же мѣстахъ его, съ грѣхами противъ латинскаго синтаксиса и стилистики. Что же такое, наконецъ, этотъ общій для пражанъ и таборитовъ образецъ и исходный пунктъ для формулировки спорныхъ вопросовъ въ партійномъ духѣ?

Мы думаемъ, что это была та редакція артикуловъ о войнѣ, которая объявлена была народу въ 1419—1420 г.г., передъ началомъ гуситскихъ войнъ, совмѣстно пражанами ("магистрами")

Digitized by Google

н таборитами, на что указываеть Бискупець въ своей "Хроникъ" ("totus videlicet ille populus... unitus, una voluntate et unanimi assensu et cum consilio magistrorum Pragensium et aliorum sacerdotum... bellum... erexerunt... Mutua simul cum magistris in Praga habentes consilia, bella cum debitis circumstantis... simul asserimus esse licita... Bellum erectum est ex magistrorum et nostro simultaneo consilio")<sup>1</sup>). Къ сожалѣнію, до насъ не дошелъ текстъ этого общаго — магистровъ и таборитовъ — объявленія народу (конечно, его нельзя отожествлять съ разобраннымъ нами выше "Responsio" Якубка и Хр. изъ Прахатицъ на частный запросъ расходившихся въ нѣкоторыхъ взглядахъ двухъ таборитскихъ вождей.— Бискуцца и Вацл. Коранды).

Всячески, чтобы исходить отъ имени далеко вообще несогласныхъ партій, чтобы объединить "весь народъ", это общее объявленіе о "справедливой", "христіанской" войнѣ, объ ея условіяхъ должно было оказаться и "общимъ" по содержанію, не могло выдвигать ни готовности магистровъ къ соглашению съ церковью и имп. Сигизмундомъ, ни хиліастически окрашенной воинственности таборитовъ.

Въ сравнительно безразличныя, холодныя и сдержанныя формулы ясно дипломатическаго документа каждая партія могла молчаливо вкладывать свой собственный смысль.

Когда же цёль этого документа была достигнута, а врагъ утерялъ первоначальную опасность, тогда вынужденное единеніе партій начало пропадать, и принятыя формулы стали обънсняться каждой партіей по своему: табориты (по крайней мёрё, нёкоторые) начали вводить въ няхъ извёстныя черты хиліазма, пражане — если не держались строго прежнихъ согласительныхъ формулъ — развивали ихъ въ направленіи еще большей осторожности; продёлывая эту работу надъ формулами на своихъ партійныхъ "конвокаціяхъ", табориты и пражане старались потомъ навязать другъ другу результаты своей партійной работы, пользуясь "аудіенціями" (диспутами).

Въ виду скудости источниковъ, мы не можемъ съ полной ясностью и увѣренностью представить детали этого партійнаго расхожденія. Все же мы склоняемся къ мысли, что начало было сдѣлано таборитами на конвокаціи 1422 г. въ Пискѣ: магистрамъ

<sup>1</sup>) Höfler, II: ,Chron. tabor.<sup>4</sup>, 687-688.

Digitized by Google

не было особой нужды мёнять первоначальныя и безъ того очень осторожныя формулы; между тёмъ табориты вынуждались къ ихъ переработкё желаніемъ заставить колеблющагося и ненадежнаго союзника—пражанъ занять болёе опредёленныя позиціи и стремленіемъ сдержать ту фракцію въ своей собственной средѣ, въ которой слишкомъ сильно еще сказывались переживанія хиліастическаго періода (отсюда и измёненія, сдёланныя таборитами въ первоначальныхъ формулахъ, придерживаются текста "Responsio" Якубка и Христ. изъ Прахатицъ).

Ходъ дёла въ дальнёйшемъ можно представить себё такъ: на "аудіенціяхъ" 1423 г. у Конопшита и въ Конопшить пражане въ отвћтъ на таборитскую писецкую редакцію артикуловъ о войнѣ и смертной казни, выставили свою редакцію, ---ту, которую они продолжали выставлять и погомъ, на Пражской "аудіенціи" 1424 г.; табориты не приняли ее и ограничились твиъ, что на следующей своей, Таборской "конвокаціи" въ іюнъ 1424 г. опубликовали новыхъ 4 арт., практически, въ интересахъ населенія развивавшихъ артикулы писецкіе; тогда пражане на послёдующей "аудіенціи" 16 окт. 1424 г. въ Прагѣ предложили таборитамъ два новыхъ артикула, которые должны были являться дополненіемъ-примѣнительно въ церквамъ и ихъ движимости-только-что появившихся таборскихъ постановленій, но продолжали настаивать и на томъ, что они предложили еще въ Конопшитѣ; однако табориты на своей повой, Клатовской конвокаціи 1424 г. совсёмъ уже не вошли въ обсуждение старыхъ "магистерскихъ" предложеній и ограничились принятіемъ, съ сильнымъ измѣненіемъ, только двухъ новыхъ предложеній пражанъ (объ отношеніи на войнѣ къ церквамъ и ихъ движимости).

Такъ какъ промежуточные моменты въ развитіи формулъ таборитовъ и пражанъ, за потерей постановленій ряда конвокацій и аудіенцій, представляются не вполнѣ ясными, то мы не рѣшаемся по сохранившимся текстамъ реконструировать первоначальную редакцію общаго — "магистровъ" и таборитовъ — объявленія объ условіяхъ допустимости войны и вообще убійства въ христіанскомъ обществѣ и вводить ее въ основной текстъ нашего изслѣдованія.

# Экскурсъ III.

- 107 -

## "Tractatus de homicidio" Николая Бискупца.

Издаваемый ниже въ навлечени "Tractatus de homicidio" представляетъ собой, несомнённо, остатокъ погибшей еп masse таборитской литературы и стоитъ въ связи со спорами 1420-хъгодовъ по вопросу о смертной казни.

Конечно, большія выписки въ немъ изъ сочиненій Виклифа (см. ниже текстъ) могли бы указывать — особенно для первыхъ 1420-хъ лѣтъ — только на гуситское вообще (необязательно таборитское) происхожденіе трактата.

Зато характерно именно для таборитовъ противопоставленіе въ трактатѣ "закона евангельскаго" (lex ewangelica), характеризуемаго, какъ "законъ любви" (amoris, а также—caritatis, clementiae), какъ "lex securissima et sufficientissima ad regendum omnis status, и "ветхому закону" (lex vetus), который "quoad suaceremonialia et legalia et iudicialia est iam abolita", и "законамъ человѣческимъ" (leges humanae) и "измышленіямъ человѣческимъ" (adinventiones humanae), которые называются и "gentiles" и "aethnicae", которые "interdum... impediunt observantiam ewangelicam et contradicunt ewangelio".

Этими же противопоставленіями и характеристиками, направленными противъ "пражскихъ магистровъ", полна "Хроника таборитовъ" Ник. Бискупца. Тотъ же Николай Бискупецъ, полемизируя на Базельскомъ Соборѣ съ представителемъ католической церкви, Ю. Карлье, оперировалъ тѣми же самыми (взятыми у Виклифа) понятіями: "lex ewangelica excellit legem Moysi et aliamomnem legem humanam" 1); "lex ewangelica legi Moysi succedens, pro suo tempore est per se sufficiens ad regimen ecclesiae militantissine legibus humanis post adiectis" 2), Тѣ же самыя противопоставленія (.evangelium", "lex vetus in suis iudiciariis", "leges humanae evangelio contrariae"), встрѣчаемъ мы и въ постановленіяхъ Писецкой "конвокаціи" таборитовъ <sup>3</sup>). Важно то, что

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mansi: "Coll. amplis. conc.", (изд. 1903), XXX, 339.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 341; ср. еще "judicialia legis veteris" и "leges humanae legiewangelicae disssonae", ibid., XXIX, 881.

<sup>3)</sup> Höfler, II: "Chron. tabor.", 484.

во всёхъ трехъ случаяхъ это предпосылки для разрёшенія одного и того же вопроса о допустимости смертной казни въ христіанскомъ обществё.

Анонимный авторъ нашего трактата рекомендуеть свётскимъ и духовнымъ властямъ (reges, principes, milites, clientes, iudices, pastores, episcopi, praedicatores) руководиться въ дёлё навазанія преступниковъ (in corripiendo et puniendo delinquentes et maleficos) закономъ евангельскимъ и отвергать (dimittere) другіе законы, поскольку они разрѣшають убійство (смертную казнь). Точно также и Бискупець въ спорѣ съ Карлье настаиваетъ на томъ, чтобы судьи (iudices) въ наказаніяхъ преступниковъ ("in punitione reorum" 1), "in peccatorum castigando aut corrigendo") 2), не принимали (non accipientes) другихъ законовъ, не искали въ нихъ повода (occasionem) для наказанія смертной казнью (mortis supplicio puniendi); наконецъ, точно также и въ постановленія Писецкой конвокаціи таборитовъ говорится, что другіе законы, кромѣ евангельскаго, не должны быть примёняемы (exequenda, sequendae и allegandae) въ наказания и убійств' преступниковъ (in condemnatione reorum vel in occisione) <sup>3</sup>). Если авторство одного и того же лица, Бискупца, становится для насъ довольно вфроятнымъ во всёхъ этихъ трехъ случаяхъ, то для двухъ случаевъ-писецкихъ постановленій и заявленія въ Базелѣ--оно дѣлается вполнѣ уже достовёрнымъ, какъ это видно изъ характерныхъ стилистическихъ совпаленій:

Бискупецъ въ Базелѣ:

"Cupio, quatenus iudices in punitione reorum habeant se tanquam patres... non judicialia legis veteris, ut huiusmodi, nec leges humanas legi ewangelicae dissonas accipientes, sed processum Christi et praxim ecclesiae primitivae"<sup>4</sup>).

### Писецвія постановленія:

..., nec in condemnatione reorum nec in occisione reorum lex vetus, ut hujusmodi, in singulis suis iudiciariis... neque leges evangelio contrariae sequendae sunt... de quanto... Christus licentiat et ecclesia primitiva praxi declarat"...<sup>3</sup>).

Но въ то время какъ въ Базелѣ Ник. Бискупецъ, повидимому, доказывалъ, что "lex ewangelica", этотъ единственно обязательный

- <sup>3</sup>) Höfler, II, 484,
- 4) Mansi, XXX, 357.
- <sup>5</sup>) Höfler, II, 484.

<sup>1)</sup> Mansi, XXX, 357.

<sup>2)</sup> ibid., XXIX, 881.

для христіанъ авторитетъ, вовсе не допускаетъ смертной казни въ христіанскомъ обществѣ, авторъ нашего трактата (предположительно Н. Бискупецъ) еще не рѣшается сдѣлать этого вывода и допускаетъ—правда, очень ограниченное—примѣненіе смертной казни среди христіанъ, совпадая въ воззрѣніяхъ и, отчасти, въ выраженіяхъ съ авторами (авторомъ) писецкаго постановленія.

Нашъ авторъ (Бискупецъ) заявляеть въ издаваемомъ трактатѣ: "Я не говорю и не дерзаю говорить, чтобы въ церкви Христовой, въ христіанскомъ народѣ, никто изъ облеченныхъ властью людей никогда не могъ законно убивать". Онъ утверждаетъ, что убійство (смертная казнь) допустимо, когда и почему указываетъ и разрѣшаетъ (ostendit et praecipit) ее "евангельскій законъ", или когда нийется на нее Божіе "откровеніе" у чадъ Божіихъ, движимыхъ духомъ Божінмъ (si ех revelatione habent... filii Dei, qui spiritu Dei aguntur). Это-то же самое, что мы читаемъ въ писецкомъ постановленіи 1422 г., гдѣ говорится, что убійство (оссізіо) допустимо, если его разрѣшаетъ (licentiat) и подтверждаетъ (auctorisat) "евангельскій законъ", если его осуществляетъ-кромѣ легитимныхъ властей-народъ или частный человѣкъ, движимые Духомъ Божінмъ ("populus aut quicunque spiritu Dei agitatus") 1).

Совпаденіе здёсь нашего трактата съ Писецкой конвокаціей, еще разъ подтверждая (взаимно) авторство Бискупца въ обоихъ случаяхъ, обнаруживаетъ и хронологическую связь трактата съ названной конвокаціей, для одного изъ постановленій которой трактатъ служилъ и обоснованіемъ и разъясненіемъ. Мы знаемъ, что черезъ 10 лётъ, въ Базелё, Бискупецъ уже болёе рёшительно отрицалъ смертную казнь; трактатъ былъ уступкой и духу сильной еще хиліастической фракціи въ таборитствё и направленію военнаго вождя таборитовъ Я. Жижки, "Военный Уставъ" котораго (въ 1423 г.) половъ угрозъ смертной казнью (со ссылкой на З. Божій) за самыя разнообразныя преступленія<sup>2</sup>). Въ эпоху Базельскаго Собора этихъ условій уже не существовало.

Сдёлавъ уступку духу временн, Бискупецъ въ своемъ трактатѣ стремится, однако, сколько возможно, ограничить практическіе выводы изъ допустимости смертной казни рядомъ замёчаній, находящихъ потомъ отзвуки въ диспутѣ его съ Карлье на Базельскомъ Соборѣ, въ 1433 г.

1) Höfler, II, 484,

١

<sup>2</sup>) "Žižkův řád" въ "Husitské válečnictví" Томана, 392—394.

Онъ признаетъ, что люди въ указаніи на позволительность убійства даже въ ограниченныхъ размърахъ (modis sanctorum et spiritus sancti) находятъ поводъ практиковать убійство (смертную казнь) тамъ, гдъ ей ни въ какомъ случав не должно быть мъста; онъ жалуется на то, что и свътскія и церковныя власти часто наказываютъ смертной казнью за преступленія противъ людей (iniuriae personales, humanae), особенно за воровство (furta) и снисходительно относятся къ совершающимся въ общинахъ ("communitates") преступленіямъ противъ Бога и Его евангелія, какъ-то: богохульству, симоніи, ереси, любодѣянію—т.-е. допускають то, чего не допускали даже люди Ветхаго завѣта.

Въ концё трактата Бискупецъ какъ-будто уже совсёмъ отрицаетъ убійство и смертную казнь: "Если, говоритъ онъ, по Златоусту нельзя убивать даже еретиковъ, то тёмъ болёе тёхъ, вина которыхъ меньше и легче". Во всякомъ случаё онъ предупреждаетъ братьевъ священниковъ, чтобы они своими поученіями не соблазняли свётскихъ властей къ убійствамъ.

Черезъ 10 лётъ, на Базельскомъ диспутѣ съ Ю. Карлье, Бискупець развиваль ть же мысли. Онь доказываль, что каждый "христіанинъ долженъ быть самымъ ревностнымъ истителемъ преступленій противъ Бога и самымъ мягвимъ-преступленій противъ самого себя"<sup>1</sup>); онъ съ горечью свидѣтельствовалъ: "Увы, теперь мало такихъ (истителей преступленій противъ Закона Божія); гораздо больше людей, которые ревнують по своимъ дѣламъ, въ дѣлѣ же Господа слишкомъ мягки (nimium vecordes)"<sup>2</sup>). Возражая противъ смертной казни. онъ ссылается и на авторитетъ Златоуста: "Если уже и есть какой-либо грёхъ, за который слёдуеть убивать человёка подъ Закономъ благодати, то это всего болье позорныйший и вредныйший грыхъ ереси; однако даже и объ еретикахъ Златоусть говоритъ, чтобы ихъ не убивали" <sup>3</sup>). "Я признаюсь, заключаетъ Бискупецъ, что, не имѣя возможности возстановить убитому жизнь, не буду радоваться такимъ убійствомъ и не соглашусь съ легкостью на чью-либо -смерть \* <sup>4</sup>)...

Если же за 10 лётъ передъ тёмъ, въ настоящемъ трактатё, Бискупецъ даетъ своимъ собратьямъ-священникамъ дипломати-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi, XXX, 340.

<sup>2)</sup> ibid., 344.

<sup>3)</sup> ibid., 357.

<sup>4)</sup> ibid.

ческій совёть: "Такъ какъ священники Христовы посланы въ среду волковъ, то имъ подобаетъ въ этомъ вопросё (какъ и въ любомъ другомъ) быть мудрыми, какъ змёи, и простыми, какъ голуби", если въ самомъ трактатё онъ проявилъ больше свойствъ мудрой змён, чёмъ голубя, то уже въ писецкомъ постановлении 1422 г. о смертной казни ему все-же удалось, не смотря на "среду волковъ", обнаружить и голубиную кротость, смягчивъ. по мёрё силъ, жестокость грозныхъ "божіихъ воителей" Жижки...

(Cod. D. 53 Пражск. Капит. библіотеки, ff. 380—395) 1).

### "Tractatus de homicidio".

Notare debemus, quod... in veteri testamento populus Israheliticus gubernabatur secundum legem Mosaicam, eis a Deo traditam et non secundum leges gentiles, et seniores in populo constituti, judices, duces, principes et sacerdotes et alii praepositi debebant et se ipsos et populum dirigere secundum illam legem, et ideo maleficos, adulteros, blasphematores contra legem Dei, ubi lex ostendebat eos occidere, occidebant, et ubi lex non ostendebat occidere, non occiderunt; aliter peccantes - minoribus delictis contra proximos - non occidebant, sed aliis poenis citra mortem mitius puniebant, ut pro furto communiter non puniebant supplitio mortis, sed minori poena. (Ссылка на Исходъ, XXII, 1)... Proprias iniurias personales non sic puniebat lex Moisi, sed quae de directo contemptum Dei exprimunt, valde lex Moisi decreverat punienda <esse>, ut est de violatione Sabbati diei vel blasphemia, adulterio aut hujusmodi. Quando autem lex eis non ostendebat nec praecipiebat occidere, tunc nequaquam debebant occidere, immo, tunc ex praecepto debebant non occidere dicente Domino: "Non occides", nisi praeter communem legem aliquando alias occidebatur ex revelatione Dei (Примфры

<sup>1</sup>) Трактать издается въ извлечени, при чемъ опущены — хотя и отм'вчены — почти исключительно лишь выдержки изъ св. Писанія и изъ писателей. Издатель принялъ наше современное правописаніе и далъ интерпункцію. Знакъ <> обозначаетъ издательскія .addidi", а знакъ []— "seclusi" въ недостаточно вообще исправномъ текстъ. Разрядкой напечатаны наиболѣе интересныя, по мнѣнію издателя, мъста.

7

Давида и I. Навина)... Alias autem, dum non habuerunt ex revelatione spirituali Dei neque expresse lex eis praecipiebat, non debebant secundum alias quascunque humanas traditiones occidere, dicente et praecipiente Domino: "Non occides". Et ergo, quando reges, principes, duces, judices, sacerdotes regebant se et populum subditum secundum alias leges humanas gentiles sive quascunque adinventiones hominum, legem Dei postponentes, tunc Dominum ad iracundiam contra se provocaverunt.

Sic, ut mihi videtur, reges, principes, milites, clientes, iudices, scabini, pastores, episcopi animarum, praedicatores caeterique superiores praepositi in ecclesia Christianorum tempore legis gratiae (debent se et populum subditum <dirigere > secundum legem ewangelicam sufficientissimam et securissimam et perfectissimam iuxta ordinationem ewangelicam et regimen ecclesiae primitivae in omnibus agendis et per consequens in corripiendo et puniendo delinquentes et maleficos. omittendo alias gentiles et ethnicas leges et adinventiones hominum incertas, quae interdum non possunt fundari in ewangelio, sed impediunt observantiam ewangelicam et contradicunt ewangelio, quod est lex amoris et clementiae et non crudelitatis. Et ergo, ubi, quando et propter quod talibus superioribus, praepositis lex perfectissima et securissima ostendit et praecipit communiter occidere delinquentes et maleficos, occidant in nomine Domini, vel si aliquando habent ex revelatione Dei sic esse faciendum, faciant. Alias < ne occidant >, si eis hoc lex ewangelica, lex amoris et clementiae, non ostendit, nec praecipit, sed verisimiliter magis interdum prohibet, et lex vetus, quoad sua ceremonialia et legalia et iudicialia, est jam abolita vel saltem ad minimum in iudicialibus mitigata. Et ergo christianorum praepositis impimendo delinquentes non est ita securum se et subditos regere secundum veterem legem, quoad eius iudicialia, sicut secundum legem ewangelicam amoris es caritatis; et per consequens tunc omnino non est securum christianorum praepositis sive saecularibus, sive spiritualibus regere se et populos imprimendo et occidendo delinquentes secundum alias leges gentiles et ethnicas vel alias secundum sapientiam huius mundi humanitus et non divinitus adinven-

- 112 -

Digitized by Google

tas, cum tales multae leges hominum sunt iniquae ...quae aut impediunt legem Christi perfectae libertatis aut in pluribus contradicunt. Et non dico nec audeo dicere, quod in ecclesia Dei in populo christiano nullus unquam superiorum posset licite occidere; sed iudices caeterique superiores, cuiuscunque status sint et conditionis, regant se et populum subditum in omnibus et sic <in> imprimendo delinquentes secundum suam perfectam legem ewangelicam... a Christo et per Christum traditam, sufficientissimam et securissimam omni statui fidelium ad regimen, et quando et propter quid lex ewangelica eisostendit, ut dixi, et praecipit occidere, sive mortificare, sive iudicare ad mortem, vel si ex revelatione habent, sicut David, Josue et alii, cum hoc sit adhuc possibile, sicut et olim, quia manus Domini non est adhuc abbreviata, nam adhuc, qui sunt filii Dei, spiritu Dei aguntur, aut si habent aliquas certas alias leges, fundantes (sicl) in ewangelio et emanatas (sic!) certudinaliter de fonte ewangelicae sapientiae, quae ostenderent eis maleficos vel alios occidendos <esse>. Alias, dico, principibus et caeteris superioribus in regendo se et subditos dimittere securissimam et sufficientissimam legem Christi ad regendum omnis status et convertere se et effundere ad leges hominum ethnicas et gentiles et traditiones humanitus et non divinitus adinventas, secundum sapientiam huius saeculi et non secundum sapientiam ewangelii, est nimis incertum et insecurum...

...Non occidas ergo secundum aliam legem quamcunque, in ewangelio non fundatam, vel impedientem vel contradicentem ewangelio vel magis proprias personales iniurias vindicando, vel alias humanas personales, inconsulto Domino. Et sicut olim superiores, reges, principes et iudices secundum legem veterem mitius premebant iniurias humanas personales communiter et non supplicio mortis, sic principes et iudices superiores iam in ecclesia christianorum secundum legem Christi sufficientissimam ewangelicam et securissimam, secundum legem, inquam, caritatis et amoris, mitius premant et corrigant confratres fideles de iniuriis humanis et personalibus a proprietate et gravius et rigorosius premant et vindicent secundum legem ewangelicam, quae sunt principaliter et ex directo contra Deum et suum ewangelium, ut furta et alia similia mitius, et blasphemiam, symoniam, heresim, adulterium et alia similia rigorosius. Sed, heu, et in clero

<sup>8</sup> Google

et in statu saeculari communiter potentes vindicant suas iniurias humanas personales durius et gravius, quam iniuriam Dei, immo communiter omnes contra Deum iniurias admittunt in communitatibus, ut adulterium, homicidium, symoniam, fornicationem, sodomiam, blasphemiam et alia hujusmodi---et furta et humanas alias iniurias crudelissime contra legem Christi vindicant per mortem. Ideo, sicut olim in populo Iudaico superiores, principes et iudices, relinquentes legem Mosaicam, humanas suas iniurias crudeliter vindicantes et Dei iniurias non vindicantes, graviter peccaverunt contra Dominum,-sic a fortiori <peccant> principes et iudices superiores in populo Christiano,  $\langle dum \rangle$ , relinquentes sufficientissimam et securissimam legem Christi ad omnes status, secundum leges incertas humanitus, non divinitus adinventas, contrarias Christi ewangelio, puniunt subditos graviter supplicio mortis pro iniuriis personalibus [et] Dei iniurias punire omnino ommittendo...

 $\dots$  Sed ne supradicta sententia videatur ex phantasia propria emanare, restat nunc eam auctoritatibus legis Dei et aliorum sanctorum firmare.

(Цитата изъ бл. Августина: "De civitate Dei")... Ех quo patet, quod quos vel lex iusta generaliter conformans se ewangelicae iustitiae velipse fons iustitiae Deus spiritualiter occidi jubet, licet occidere tales, sed hiis exceptis quisquis hominem vel se ipsum vel quemcunque alium occiderit, homicidii crimen incurrit conta illud praeceptum divinum: "Non occides". Et qui, Deo auctore, bella gesserunt aut personam gerentes publicae potestatis secundum Dei legem, hoc est iustissimae rationis imperium, sceleratos morte premerunt, olim et adhuc sic possunt licite punire. Aliter secundum Augnstinum non videtur esse iustum. (Питаты изъ св. Іоанна Златоуста: "De opere perfecto", Дж. Виклифа-doctor Ewangelicus:---"Sermones" 1), Ремигія толкованій на вниги св. Писанія, св. Кипріана, бл. Августина: "Liber de abusionibus", "Litterae ad Marcellinum comitem", "Litterae Donato", "Litterae ad Publi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Joh, Wyklif: "Sormones", изд. Лозерта, 1887—1889, т. l, 118—121 и III, 101—102.

соlam", бл. Іеронима толкованій на прор. Іону, Исаію и Езекінля, св. Іоанна Златоуста толков. на еванг. Матеея, Ник. Лиры толков. на Исходъ, гдъ цитата изъ "De libero arbitrio" бл. Августина).

Ex quibus omnibus patet, quod principes, iudices secundum scripturam ewangelii se non regentes, sine timore Dei viventes, innitentes plus consuetudinibus mundi et iuribus saeculi, in multis divinae voluntati et suo ewangelio contrariis, quam iuri et legi Christi, periculose sine caritate occidunt homines plus humanas a proprietate vindicantes iniurias, quam Dei. Isto tamen non obstante, dico, quod habentes auctoritatem possunt licite occidere hominem secundum Deum... quod concedi potest et solet filiis Dei, qui spiritu Dei aguntur. Non, igitur, nos sacerdotes principibus et iudicibus saeculi debemus laxare frenum ultra ewangelicam regulam ad occidendum [per] christianos fratres nostros, cum sint ad inordinatam vindictam crudelem nimis proni... Si sicundum Chrisostomum... heretici prohibentur occidi, quanto magis alii, qui sunt minoris culpae et levioris...

...Dum autem dicitur, quod licet occidere, scilicet modis sanctorum et spiritus sancti, saeculares... occasionem capiunt occidendi, ubi non debent, sicut clerus ex hoc, quod ewangelium dicit, clericos esse licitum sumere necessaria, dum ewangelisant, et fideliter ad populum exequitur officium sacerdotale, excedit... ad superflue possidendum et civiliter et proprietarie et dominative, non tam iure ewangelico Christi, quam mundano et gentili. Quia ergo sacerdotes Christi immittuntur inmedio luporum, debent in ista materia, sicut in quacunqua alia, prudentes esse, sicut serpentes, et simplices, sicut columbae, quia maxime in talibus requiritur consilium Spiritus Sancti.



Трактаты П. Хельчицкаго, стоящіе въ связи съ развитіемъ споровъ о войнѣ среди гуситовъ.

И пражане и табориты, какъ мы видёли (см. выше), такъ или иначе признавали допустимость войны и смертной казни—вообще убійства—въ христіанскомъ обществё; нёкоторыя оговорки и ограниченія имёли у нихъ не принципіальное, а лишь тактическое значеніе. Но скромный "земанъ" (мелкій землевладёлецъ) изъ южной Чехіи, изъ дер. Хельчицъ (недалеко отъ гор. Воднянъ), Петръ Хельчицкій рёшительно—всегда и при всякихъ условіяхъ отрицалъ пролитіе человёческой крови среди христіанъ, какъ на войнё, такъ и въ судопроизводствё <sup>1</sup>).

П. Хельчицкій, повидимому, затронуть быль спорнымь у таборитовъ и пражанъ вопросомъ о войнѣ еще въ сахомъ началѣ гуситскаго движенія. Онъ самъ слыхалъ воинственную проповыль хиліастическихъ продоковъ и, если активно не боролся съ ней (объ этомъ мы ничего не знаемъ), то во всякомъ случав не быль увлечень ею (см. ниже, стр. 132). Далёе, онь, находясь въ Прагѣ въ концѣ 1419-нач. 1420 года, живо принималъ къ сердцу обсуждение пражскими магистрами и таборитскими свяшенниками вопроса о томъ, воевать-ли или не воевать чехамъгуситамъ въ защиту Закона Божія противъ враговъ правды этого Закона, — волновался изъ-за принятыхъ ръшеній и осуждалъ ихъ. Уже въ 1430-хъ годахъ Хельчицкій въ посланіи къ Я. Рокицанъ такъ вспоминалъ о своемъ спорѣ съ м. Якубкомъ изъ Стшибра: "Когда твой (учитель и другъ Рокицаны) мистръ Якубъ въ своемъ поков (комнатв) въ Бетлемв (Виелеемской часовнв, гдв Якубъ былъ процовъдникомъ) объявлялъ меня изъ-за свътской власти еретикомъ, я сказалъ ему: "Если эта власть по твоимъ словамъ истинно основывается на върв Христовой, то имветъ-ли она въ Писаніи наставленіе въ своимъ дёламъ, въ боямъ и

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отрицаніе смертной казни въ Чехіи засвидѣтельствовано, впрочемъ, уже въ 1418 г.; вотъ что постановляетъ, между прочимъ, собраніе пражскихъ магистровъ въ сентябрѣ 1418 г.: "Nemo audeat dicere et tenere, quod malefici magni, si aliter mitius nec induci possunt nec corrigi, licite nullo modo possunt Deo auctorisante per brachium seculare interdum occidi", Documenta mag. I. Hus, 679.

другимъ жестокостямъ?" Онъ (Якубъ) отвѣтилъ мнѣ: "Нѣтъ; но древніе святые такъ говорятъ!" <sup>1</sup>). Такъ Хельчицкій явился противникомъ мнѣній, только-что формулированныхъ Якубомъ изъ Стшибра и Христіаномъ изъ Прахатицъ въ ихъ "Responsio" 1419 года, выраженныхъ въ литературѣ "De bello". Мнѣнія Хельчицкаго утвердились еще больше подъ впечатлѣніями начавшейся войны, въ которой Хельчицкій видѣлъ результатъ между прочимъ, и взглядовъ Якубка. Мы узнае́мъ, что "послѣ ухода короля (Сигизмунда) отъ Праги, когда съ обѣихъ сторонъ было перебито много народа"<sup>2</sup>), Хельчицкій снова высказалъ Якубку свои сомпѣнія въ правильности принятаго рѣшенія воевать; "но Якубекъ оправдывалъ убійцъ, говоря: "Я не могу обвинять ихъ въ этихъ убійствахъ, ибо такимъ образомъ было бы опозорено рыпарское сословіе" <sup>3</sup>).

Хельчицкій не безъ сарказма передаетъ тѣ доводы, которыми защищались противъ его укоровъ и Якубекъ и его единомышленники: "Когда былъ разговоръ съ магистрами о томъ, какъ они относятся въ убійцамъ въ бояхъ, то они сказали, что не могутъ обвинять ихъ за это. А о грабежахъ, когда забирають на войнъ добро, мистры говорять, что такимъ образомъ враги ослабляются и вынуждаются въ болёе скорой сдачё" 4). Черезъ 20 лётъ послё этихъ споровъ съ пражскими магистрами, въ началѣ 1440-хъ гг., Хельчицкій, разбирая ученіе "мистровъ" о томъ, что всё христіане должны признавать обоснованіе свётской (принудительной) власти въ христіанскомъ обществѣ на словахъ ап. Павла о повиновеніи предержащимъ властямъ, припоминаетъ: "Такъ сказалъ мнѣ одинъ мистръ Пражскаго Университета (очевидно, Явубъ), будто бы я обязанъ содержать это ученіе; если же не буду върить ему, то окажусь сретикомъ" 5). Но Хельчицкій спорилъ не только съ "пражскими магистрами"... Воинственность таборитовъ еще болёе противорёчила воззрёніямъ Хельчицкаго и, можеть быть, темъ сильнее безпокоила его, что онъ въ большинствѣ вопросовъ, которые были предметомъ распри пражанъ и таборитовъ, примыкалъ именно въ таборитамъ (см.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Repl. pr. Rokycanovi", Listy Filol., 1898, 390.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разумѣется попытка имп. Сигизмунда, вмѣстѣ съ крестоносцами, овладѣть Прагой въ іюлѣ 1420 г. и удаленіе его изъ подъ Праги 30 іюля 1420 г., послѣ неудачи на Витковой (Жижковой) горѣ 14 іюля.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Repl. pr. Rokyc.", L. F.", 1898, 390.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Анонимн. посланіе, L. F., 1898, 466-467.

<sup>5) &</sup>quot;Sit' viry", Сборн. II Отд. И. А. Н., LV, 120.

объ этомъ ниже). И вотъ мы видимъ Хельчицкаго на одномъ изъ таборитскихъ собраній, гдё онъ опровергаетъ ученіе о необходимости защиты вёры мечемъ свётской власти, даже о надобности вообще самой этой власти въ христіанскомъ обществѣ. Въ посланіи къ одному табориту—трактатѣ: "O trogiem lidu" Хельчицкій говоритъ: "Когда первый годъ (prwni leto) началась война, тогда у васъ въ Пискѣ нѣкоторые изъ вашихъ священниковъ приводили противъ меня тѣ и другіе доводы, желан такимъ образомъ обезпечить за собой, съ помощью вѣры, свѣтскую (принудительную) власть" 1).

Хельчицкій вель борьбу съ возэрёніями "магистровъ" и таборитовъ по вопросу о допустимости войны и смертной казни въ христіанскомъ обществѣ, объ отношеніи церкви и государства вообще, основывансь не только на созердание печальной чешской дъйствительности, но и на глубокомъ изучении воззрѣній своихъ противниковъ по ихъ сочиненіямъ: "Я, говоритъ онъ, съ самаго начала войны старательно знакомился съ сочиненіями всёхъ таборитскихъ священниковъ и пражскихъ магистровъ и размышлялъ, что и какъ они доказываютъ относительно этой свётской (принудительной) власти"<sup>2</sup>). Изъ этой литературы "De bello" Хельчицвій зналь, судя по его сочиненіямь, не только анализированные нами выше трактаты, но и такіе, которые остаются неизвѣстными для современнаго изслёдователя; впрочемъ, Хельчицкій ясно ссылается <sup>3</sup>) только на одинъ изъ изученныхъ имъ трактатовъ, именно на переведенный м. Якубкомъ трактатъ Виклифа, подъ заглавіемъ: "O nadani kniezskem", т.-е. "Dialogus" 4).

<sup>1</sup>) Сборн. II Отд. И. А. Н., LXXVII, 16; очень въроятно, что Хельчицкій разумъетъ извъстную таборитскую "convocatio" 1422 г. (см. выше стр. 69 и 96); если же буквально понимать его хронологическое опредъленіе: "kdyz prwní leto bog se poczel", тогда придется предположить какое-то неизвъстное изъ другихъ источниковъ таборитское собраніе 1419—1420 гг.

<sup>2</sup>) ibid., 1.

\*) "O tr. lidu", Сборн., LXXVII, 15.

<sup>4</sup>) Проф. Голя́в ("Quell. u. Unters.", II, 36, прим. 2) думаеть, что здѣсь разумѣется трактать Виклифа: "De Christo et suo adversario Antichristo" (изд. Буддензига, 1880). Въ этомъ трактатѣ, въ гл. 1, дѣйствительно, имѣется слѣдующее мѣсто: "Ecclesia autem militantium.... dicitur communiter tripartita, scilicet ecclesia clericorum, qui debent esse propinquissimi ecclesiae triumphanti et juvare residuum ecclesiae militantis. Secunda pars militantis ecclesiae dicitur esse militum ita, quod sicut prima pars istius ecclesiae dicitur instrumentum oratorum, ita secunda pars ecclesiae dicitur corporalium defensorum. Tertia vero pars ecclesiae dicitur wulgaríum vel Своимъ знакомствомъ съ литературой таборитовъ и пражанъ о войнѣ, вритикой на осмовѣ наблюденій надъ дѣйствительностью и самостоятельнаго размышленія, П. Хельчицкій воспользовался не только для устныхъ споровъ съ отдѣльными сво-

laboratorum". Но, не говоря уже о несоотвътствіи заглавія чешскаго перевода и заглавію и содержанію этого латинскаго трактата (полемика противъ папства), изложеніе ученія о тройномъ составѣ церкви въ "De Christo" дается иное, чѣмъ въ передачѣ Хельчицкаго (O. t. l., 15). Заглавіе перевода Якуба нанболѣе подходить къ заглавію трактата Виклифа: "Supplementum trialogi sive De dotatione ecclesiae" (изд. Лехлера, 1869). Въ этомъ трантатѣ имѣется ученіе о дѣленіи церкви на три части, но не "въ началѣ" его и не въ тѣхъ выраженіяхъ, что передаетъ Хельчицкій.

Всего больше подходятъ цитаты Хельчицкаго изъ переведеннаго Якубомъ "O nadani kniezskem" къ выраженіямъ Виклифа въ его: "Dialogus sive speculum ecclesiae militantis" (изд. Поллардомъ въ издаваемой "Wyklif Society" коллекція: "Wyklif's Latin Works", 1886), въ самомъ началѣ трактата (ср. "tu na poczatku" Хельчицкаго).

### Хельчицкій:

3-----

"mocz swietsku trzieti stranku cyrkwe swate nazywa a namiestka bozstwi, kteraz mocz ma zakona boziho hageti dwu ginu stranku, kniezskeho a obeczneho lidu", O t. l., 15.

"ale kniezy wykłada, zie su namiestkowe człowiecenstwi Krystowa a zie magi Krysta nasledowati w chudobie, w pracy a w trpieliwosti a ucziti dwie gine strance"... ibid.

"Ale o lidu obecznem, yakozto o trzieti stranie toho tiela Krystova... ktery lid gest w te stranie robotneho, a zie woracy, rziemeslnicy rozliczni, kupcy a kramarzi a rozliczni nagemnicy-ti magi dielati a tiezieti a na to tielo chowatie tielestnu potrziebu panstwo a kniezstwo". O t. 1, 28-29.

### Виклифъ:

"Secunda pars meae militantis ecclesiae forent domini temporales, qui debent esse vicarii deitatis.... debent hii domini virtuose defendere legem dei.... Media autem pars, que est domini temporales, debet quadam austeritate modesta juvare partes alterutras extremales".... Dial., 2-3.

".... prima foret clerus meus, qui vocantur sacerdotes.... Sacerdos autem, qui secundum humilitatem et pauperiem debet procedere, est vicarius humanitatis domini Ihu Christi.... Clerus autem debet.... tam vita, quam verbis docere eos"...., ibid.

"Tertia pars militantis ecclesiae sunt vulgares, qui in operarios, mercantes et iconomos multipliciter sunt divisi. Ista autem tertia pars et infima, ut fundamentum, sustinet duas partes alias in corporalibus necessariis vite", ibid.

О разд'вления церкви на три части по учению Виклифа см. Fürstenau: "J. v. Wiclifs Lehren von der Einteilung der Kirche", 1900, стр. 14—16, 24 и след. ими противниками или съ цёлыми собраніями ихъ—результатомъ сложной душевной работы Хельчицкаго были его литературныя произведенія 1420-хъ годовъ, въ такой хронологической послёдовательности: 1) Разсужденіе "о духовномъ боѣ", 2) небольшой трактатъ "О св. перкви", и 3) "Рёчь о троякомъ народѣ".

Вопросы, которые ставилъ и разрѣшалъ Хельчицкій въ этихъ сочиненіяхъ, правда, волновали его и позднѣе, обсуждались въ произведеніяхъ и пол. 1430-хъ (Repl. pr. Rokycanovi") и нач. 1440-хъ гг. ("Sít' víry").

Но въ трактатахъ 1430-хъ и 1440-хъ годовъ эти вопросы уже не концентрировались около спеціальнаго вопроса о войнѣ, который обсуждался въ нихъ "между прочимъ". Конечно, постановка вопроса о войнѣ въ трактатахъ 1420-хъ годовъ, становясь все глубже, связываясь съ болѣе общимъ вопросомъ объ отношенін церкви и государства, дѣлаетъ позднѣйшія сочиненія Хельчицкаго, особенно "Sít' víry", гдѣ произведена безпощадная критика всего такъ называемаго "христіанскаго (церковнаго) міровоззрѣнія" (и не только XV в.), послѣднимъ звеномъ въ цѣлостномъ развитіи воззрѣній автора и по вопросу о войнѣ и смертной казни, какъ видахъ примѣненія физической силы—насилія въ христіанскомъ обществѣ.

Однако, соблюдая въ своемъ изслёдованіи до извёстной степени и хронологическія перспективы, помня, что въ годы появленія "Sít' víry" вопросъ о войнё уже пересталъ быть для гуситовъ злободневнымъ, мы въ настоящемъ этюдё оставляемъ безъ вниманія это крупнёйшее произведеніе Хельчицкаго, какъ и его "Replika proti Rokycanovi". И "Sít' víry" — по богатству своего содержанія, и "Replika"— по сложности возбуждаемыхъ ею историко-литературныхъ вопросовъ—должны быть предметомъ особыхъ этюдовъ.

## i) Разсужденie: "O duchovniem boji".

Разсужденіе, О духовномъ бов" есть не что иное, какъ толкованіе на 10 — 20 ст. VI гл. посланія ап. Павла къ Ефесянамъ: "Прочее же, братіе моя, возмогайте во Господѣ... да въ немъ дерзаю, якоже подобаетъ ми глагодати" <sup>1</sup>).

-- 120 ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вотъ весь этотъ текстъ по русскому синодальному переводу Новаго Завѣта: "Наконецъ, братья мои, укрѣпляйтесь Господомъ и могуществомъ силы Его; облекитесь во всеоружіе Божіе, дабы вамъ можно было стать противъ козней діавольскихъ, потому что наша брань не противъ крови и плоти, но противъ начальства, противъ властей, противъ міроправи-

Проф. Голль, которому былъ извѣстенъ текстъ этого разсужденія (Cod. D. 82 пражской Капит. библ., f.f. 337 — 414), говорить, что "онъ, кажется, не принадлежитъ П. Хельчицкому, хотя и написанъ въ его духв"<sup>1</sup>).

Мы думаемъ, что въ данномъ случав изслёдователь Хельчицкаго погрёшилъ излишнимъ скептицизмомъ: внимательное знакомство съ текстомъ разсужденія и сравненіе его съ другими, несомнённо принадлежащими Хельчицкому сочиненіями обнаруживаетъ принадлежность Хельчицкому и этого сочиненія.

Наставление ап. Павла о духовномъ бов человвка противъ "козней діавольскихъ", въ противоположность бою тёлесному съ подобными себѣ людьми, было развито и самымъ первымъ, чтимымъ учителемъ Хельчицкаго, Я. Гусомъ въ его "Výklad desatera" 2), слёды знакомства съ которымъ могутъ быть прослёжены въ сочиненіяхъ Хельчицкаго; "spiritualia proelia" робко рекомендуются даже и въ гуситской литератур' "De bello" (см. выше). Наставленіе это особенно повелительно звучало для Хельчицкаго въ эпоху грозныхъ гуситскихъ боевъ, столь ненавистныхъ для него. Хельчицкій и потомъ, въ своихъ болѣе позднихъ сочиненіяхъ, охотно ссылался на текстъ ап. Павла. Такъ, въ трактать: "О trestaní srdce" Хельчицкій говорить: "Антихристь поб'вдить великихъ витязей, почитающихъ себя силачами въ борьбѣ противъ зла... Поэтому-то ап. Павелъ, указавъ великій и тяжкій бой противъ силъ тьмы и діавола, напоминаетъ върующимъ о томъ, чтобы они укрѣплялись Господомъ и могуществомъ силы Его, облеклись во всеоружіе Божіе, дабы могли противостать въ день злой. Ибо безъ боя духовнаго противъ искушеній въ въръ чело-

<sup>1</sup>) Č. Č. M., 1881, 30, прим. 11.

<sup>2</sup>) Erben: "Sebr. Spisy J. Husi", 178.

телей тымы вѣка сего, противъ духовъ злобы поднебесныхъ. Для сего пріимите всеоружіе Божіе, дабы вы могли противостать въ день злый и, все преодолѣвши, устоять. Итакъ, станьте, препоясавши чресла ваши истиною и облекшись въ броню праведности, и обувши ноги въ готовность благовѣствовать миръ; а паче всего возьмите щитъ вѣры, которымъ возможете угасить всѣ раскаленныя стрѣлы лукаваго; и шлемъ спасенія возьмите, и мечъ духовный, который есть Слово Божіе; всякой молитвой и прошеніемъ молитесь во всякое время духомъ, и старайтесь о семъ самомъ со всякимъ постоянствомъ и моленіемъ о всѣхъ святыхъ и о мнѣ, дабы мнѣ дано было слово устами моими открыто съ дерзновеніемъ возвѣщать тайну благовѣствованія, для котораго я исполняю посольство въ узахъ".

вѣкъ, побѣжденный ими, столь нагрѣшитъ, что будетъ подобенъ вереду, къ которому нельзя прикоснуться"<sup>1</sup>).

Эти слова Хельчицкаго — какъ бы résumé мыслей, высказанныхъ имъ въ спеціальномъ трактать, насъ здъсь занимающемъ.

Обращаясь въ содержанию разсуждения: "О духовновъ бов", мы встрёчаемъ цёлый рядъ мыслей, излюбленныхъ у Хельчицкаго, въ той же связи и почти въ томъ же выражении, что обычны у Хельчицкаго.

1) Авторъ нашего разсужденія возмущается часто наблюдаемыми имъ случаями, когда религіозно-пастырскія отношенія католическихъ духовныхъ къ женщинамъ служатъ покровомъ для отношеній совсёмъ другого порядка: "Почтенное од ѣяніе (діавола) слово Божіе, совёты, исповѣди, бесёды о Богё, о духовныхъ предметахъ, ревностныя вопрошанія о добрыхъ вещахъ: діаволъ, од ѣвшись во все это, поразилъ блудомъ (smilstwim), тёлесной любовью, алчностью и сластолюбіемъ множество д ѣвицъ и вдовъ, мужнихъ женъ и священниковъ, проповѣдниковъ и другихъ набожныхъ людей... Опутанные любовью, будутъ они (проповѣдникъ и женщина) сходиться въ костелѣ, чтобы повидаться тамъ и наговориться подъ видомъ исповѣди, и скоро послѣ того впадутъ въ блудъ").

А вотъ что говоритъ объ исповѣди Хельчицкій въ своей "Постиллѣ": "(священники) своимъ долгимъ шепотомъ на исповѣди соблавнили много дѣвидъ, вдовъ и другихъ женщинъ"<sup>3</sup>).

Въ отдѣлѣ объ исповѣди своего трактата "О 7 таннствахъ" Хельчицкій жалуется на то, что "священники подъ покровомъ долгаго шепота въ уши совратили въ блудъ много женщинъ и дѣвицъ" <sup>4</sup>). Мысль неизвѣстнаго автора "О духовномъ боѣ", что діаволъ прикрываетъ грѣхъ возвышеннымъ одѣяніемъ, высказана очень похоже у Хельчицкаго въ "Zpráva о 7 svátostech": "Эти мерзости (блудъ) діаволъ одѣнетъ духовной любовью"...<sup>5</sup>)

2) Авторъ разсужденія "О духовномъ бов", говоря о томъ оружін, которымъ располагаютъ діаволъ и грвхъ въ борьбё противъ человёка, останавливается на роли органовъ нашего тёла, какъ орудія грёховъ ("Tež udowe tiela nasseho su odienie

- <sup>3</sup>) "Postilla", I, 226b (по изданию XVI в.).
- 4) Cod. D. 82, f. 154b.
- <sup>1</sup>) ibid., 174b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 233b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., f. 355.

hrziecha"...). "Само по себѣ еще вовсе не зло-видѣть, слышать и говорить; сила въ томъ, что среди членовъ тѣла находится злое сердце, а передъ ними-суетный свѣтъ; члены тѣла-послы этого сердца и ворота, черезъ которыя переселяется этотъ свѣтъ въ наше сердце" <sup>1</sup>). Авторъ иллюстрируетъ свое положеніе и примѣрами: "Женщины посредствомъ созерцанія мужчинъ тяжко пораниваютъ себя, равно какъ обратно-и мужчины; прикасаясь къ женскому тѣлу, они тотчасъ поранятся худыми мыслями..." <sup>2</sup>) Допустить до себя мірскія вещи-это все равно, что въ войнѣ съ непріятелемъ имѣть у себя дома непріятельскіе гарнизоны ("z tiech wieczy zemskych nadielati роза d e k proti sobie doma")<sup>3</sup>), думаетъ нашъ анонимъ.

Всё эти мысли развиваются только еще подробнёе у Хельчицкаго въ его "Řeč о starém člověku", при толкованіи словъ ап. Павла: "ниже представляйте уды ваша оружія неправды грёху" (Римл., VI, 13). "Члены тёла, говорить, Хельчицкій, могуть быть силой грёховъ и служить къ ихъ размноженію, когда они служать грёху, коренящемуся въ тёлё" <sup>4</sup>).

Эту мысль онъ разъясняеть на примёрахь относительно различныхъ органовъ: глазъ, ушей, ногъ и т. д. "Много суеты, лжи, хвастовства находится въ сердий, но не можетъ проявиться, пока языкъ не объявитъ всего этого. Точно также глаза –быстрый посолъ сердца, въ которомъ заключены блудныя и сластолюбивыя пожеланія"... <sup>5</sup>) "Глазъ замётитъ пожеланіе женщины и красоту ея, а женщина – мужскую – и вотъ падетъ это въ сердце, изъ сердца же въ тёло: тогда возбудятся пожеланія и потребуютъ своего осуществленія"...

Когда женщина прикоснется рукой къ мужчинѣ, или, наоборотъ, мужчина къ женщинѣ, является возбужденіе къ нечистотѣ <sup>6</sup>). По выраженію Хельчицкаго, человѣкъ, собирающійся воевать съ грѣхомъ и дающій при томъ полную свободу членамъ своего тѣла — "устраиваетъ для грѣха гариизоны въ членахъ своего тѣла" ("zdělav posadky svému hřiechu na údech svých") <sup>7</sup>).

- 1) Cod. D. 82, f.f. 384b-385.
- 2) ibid.
- <sup>1</sup>) ibid., 380.
- <sup>4</sup>) Comenium, II, 42.
- <sup>5</sup>) ibid.
- <sup>6</sup>) ibid., 43-44.
- 7) ibid., 44.

3) Объясияя наставленіе ап. Павла о необходимости "обуть ноги" для духовнаго боя (Ефес., VI, 15), авторъ разсужденія "О духовномъ бов " развиваетъ цѣлый рядъ мыслей о наготь — распущенности ногъ, т.-е. страстныхъ вожделѣній (žadostí), и о необходимости "обуть" — усмирить ихъ. "Когда мы съ вѣрой помыслимъ о томъ, что возвѣщаетъ намъ евангеліе о нашемъ Спасителѣ и о насъ самихъ, то должны будемъ обуть, или смирить, наши вожделѣнія... по примѣру нашего Госнода, который вочеловѣчившись презрѣлъ міръ...<sup>1</sup>) ..."О, какъ обосѣли среди христіанъ и явно обнажились духовныя ноги, ибо христіане живутъ для тѣла и безстыдно исполняютъ тѣлесныя вожделѣнія".

А вотъ что говоритъ Хельчицкій въ своемъ трактатѣ "О блудномъ сынѣ" ("O synu marnotratném") по поводу обуванья блуднаго сына при возвращении въ отчій домъ: "Ап. Павелъ, говоря о духовномъ боё, тоже велитъ обуть ноги... Люди обуваются для того, чтобы охранить ноги отъ ушибовъ; въ духовномъ смыслѣ здѣсь разумѣются вожделѣнія (žádostí), на которыхъ первоначально и появляются духовныя раны; апостолъ хочетъ, чтобы эти вождѣленія были обуты въ истину евангелія"...<sup>2</sup>)

Равсужденіе о грёховныхъ вожделёніяхъ дополняется въ нашемъ трактатё характеристикой нравственнаго состоянія человёка, отдавшагося во власть ихъ-этихъ "необутыхъ духовныхъ ногъ".

Характеристика эта почти вполнѣ совпадаетъ съ той картиной господства грѣха въ человѣкѣ, которую даетъ намъ Хельчицкій въ "Řeč o starém člověku" и въ "Řeč o synu marnotratném":

..., Žádost hřiecha

nemóž ničímž ukro-

cena býti v tom člo-

věku, kterýž se jí

poddá, nenasytíť la-

komého člověka pe-

nězy, ač jich mnoho

"O duchovniem boji"<sup>3</sup>):

"Řeč o st. člov." <sup>4</sup>): Řeč o synu marnotr. <sup>5</sup>):

...,A czie żadosti neysu obuty, nemaly nepokoy magie, nemohucze niczehoz na swietie mieti toho, w czem by se upokogyly... Nebo gych ne-

<sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 392b.

- <sup>2</sup>) Cod. D. 82, f. 40b.
- <sup>a</sup>) Cod. D. 82, f. 395.
- 4) Com., II, 54.
- <sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 23.
  - 1. D. 82, f. 23.

Digitized by Google

..., Nižadny twor ne-

mož gemu toho dati.

aby geho libosti nebo

dobrotu hladu geho

upokogiti a tak dati ani

welike panowanie ani

powyssienie w swietie

nasyti mnohe zbozie ani mnohe ženy nasytie smilstwie muzowa, ani muzie žen w gegych žadosti smilne. Nenasytie barwy sukna ani bielost ktera. ani miekkost rucha. ani wuonie, ani chut kterych wieczy drahych, ani chwala, ani powyssenie-to wsseczko nepasyti zadosti nassych tielestnych ani gych upokogy, ale wiecze popudie a rozdrazdie, w nepokov nwede"...

shromáždí, tiem větší žádost v něm roznieti, aby gich viece dobýval; nenasvtie oka barvy mnohotvářné sukna, ani pěkné ukásánie v ty barevné sukně, ani krasa žen milosti horúcie, kteru jest měl Salomún k ženám, a jeho smilstvie nemohlo nasytiti tisíce žen, aby se v něm mohl upokojiti v žádosti... nemóž okúšenie mnohych krmí chut' ukojti" и т. д.

toho da ani mnohe bohatstwie ani slawa, ani rozkossi wssiech libosti a chuti ani hodowanie ustawiczna w rozkossnych pokrmiech a napogich mohu toho dati, ani ssiroka smilstwi, ani krasa zienzka, ani drahe wiecy zlata, ani rucha wymysslene drahoty, ani wysypani lepoty, ani wesele mnoha ani tančy, ani pisnie, ani truba, ani husle-niziadny z tiech nedawa se mlata sweho, aby brziho ziadosti nenasycene mohlo se naplniti"...

4) Разсужденіе нашего автора о "добрыхъ дѣлахъ", а именно, съ одной стороны, о тѣхъ мотивахъ, которыя даютъ дѣйствіямъ признакъ христіанской "доброты", съ другой—о степени обязательности и спасительности для христіанина "добрыхъ дѣлъ" очень похожи на аналогичныя разсужденія въ трактатахъ Хельчицкаго—даже съ точки зрѣнія словесной формы.

а) Авторъ интересующаго насъ трактата, разсуждан о рекомендуемой апостоломъ для успѣшности духовнаго боя "бронѣ правды—праведности" ("sprawedlnost"), между прочимъ, обличаетъ людей, которые не руководствуются въ своихъ отношеніяхъ къ ближнимъ самоотвержевной любовью, по заповѣди Спасителя. "Люди привыкли во всемъ дѣйствовать согласно немилости сего свѣта и соображеніямъ алчныхъ людей, рыночнымъ и долговымъ обязательствамъ; надъ кѣмъ они возымѣютъ власть посредствомъ найма, надъ бременемъ того не сжалятся, напротивъ—вытянутъ изъ него за день или за годъ столько работы, сколько смогутъ, дабы онъ заплатилъ съ излишкомъ за ихъ деньги" <sup>1</sup>). "Человѣкъ дол-

<sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 389.

женъ быть полезенъ другимъ, съ добрымъ умысломъ, по любен (laska), сколько есть у него на то силы и умѣнья. Я говорю: по любви, ибо иначе это не будетъ имѣть значенія, такъ какъ то же самое дѣлаютъ и тѣ люди, которые не имѣють любви, однако же жертвуютъ собой для другихъ—не по любви къ Богу, а по самолюбію... Божественная любовь коренится въ Богѣ—и не такова она, чтобы человѣкъ, только напередъ дождавшись чего-нибудь добраго для себя отъ другого и тронувшись этимъ, сдѣлалъ тогда уже и самъ добро другому ("A ne tak ma byti to milowanie, kdyzby prwe człowiek doczekal od nieho nietczo dobreho a sa hnut tiem dobrym y chtiel gemu zase dobrze cžyniti")<sup>1</sup>) и т. п.

Въ "Řeč o starém člověku" Хельчицкаго мы, между тѣмъ, читаемъ слёдующія слова: "...Люди только по привычев, глядя одинъ на другого, исполняютъ это (внѣшнюю "sprawedlnost"), а вовсе не по божественной любви; между ближними соблюдается спокойствіе изъ-за выгоды и ради дружбы; когда кто-нибудь ждетъ отъ другого того же самаго или чего-нибудь большаго, тогда только и услужить ему, поможеть и ссудить, еще больше ожидая себѣ обратно. Такъ слуги все дѣлаютъ только для вида я сдеруть какъ можно большую плату, а господа, въ свою очередь, отягчають слугь, сколько только будеть возможно. Такимъ образомъ, всѣ дѣла у этихъ испорченныхъ христіанъ совершаются не по любви (milost), а по обычаю, по принуждению властей, посредствоить судовъ, присягъ; рёдко найдется среди нихъ, кто бы поступаль по любви... Люди ни во что не ставять то, чтобы любовь Христова побуждала ихъ къ добротѣ: они ведутъ себя, какъ насмщики и наймиты, руководясь только выгодой, ничтожной, преходящей и суетно-грёховной похвалой"...<sup>2</sup>)

б) О значеніц и обязательности для христіаннна "добрыхъ дёлъ" нашъ авторъ высказывается въ такомъ смыслё: "Богъ по Своему изволенію и благодати спасетъ насъ и безъ дёлъ, если кто не будетъ въ состояніи имёть ихъ... Ибо ничьи (добрыя) дёла не бываютъ достаточными для воспріятія вёчной жизни; лишь великое богатство Божіе достаточно для нашего спасенія—и съ тёми дёлами, которыя мы можемъ имёть, и безъ этихъ дёлъ. Но упованіе не можетъ пребывать въ насъ безъ тёхъ дёлъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 390.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Com., II, 52.

къ которымъ мы способны"... "Добрыя дёла— свидётельство нашей любви къ Богу... Поэтому намъ необходимо имёть добрыя дёла, имёть, сколько можно, больше; возложивши упованіе на всемогущаго Бога и Его безмёрное милосердіе, мы должны дополнить это упованіе и оправдать его ревностью въ добрыхъ дёлахъ" 1).

Всё эти мысли находять свой отзвукь и развитіе вь "Řeč o starém člověku" Хельчицкаго. "Мы знаемь, говорить Хельчицкій, что Богь ни спасеть, ни осудить нась изъ-за добрыхь дёль: если ихъ будеть и много, не превозмогуть онн Бога въ такой степени, чтобы Онь дароваль намь за нихъ спасеніе, какъ нёчто обязательное, заслуженное; если не будеть ихъ, не сократить это Божьяго милосердія до того, чтобы Онь изъ-за этого не спась человёка... Но, говоря это, мы не можемь пренебрегать добрыми дѣламе, нбо хотя Вогь можеть спасти человёка и безь добрыхъ дѣль, все же не того, вто, имёя въ виду благость Божію, тунеядствоваль бы за счеть ея, опаздывая дѣлать добрым дѣла и имѣя при томъ время, силу, разумъ и дарь Божій. Если бы вто-нибудь по нерадѣнію запоздаль съ добрыми дѣлами, то онъ поругалъ бы въ себѣ даръ Божій\* <sup>2</sup>).

5) Уничтожающіе отзывы нашего автора о современномъ ему духовенствё—характерные отзывы Хельчицкаго. Духовенство "сидить на подушкахь", "проповёдуеть евангеліе на перинахь", "надъ печеными курами", "запершись въ укрёпленныхъ замкахъ, за рвами"; священники "ведуть войны одни противъ другихъ вмёстё съ тёмъ людомъ, съ которымъ они заперлись тамъ"<sup>3</sup>). Хельчицкій въ "Репликѣ противъ Рокицаны" говорить о "богатыхъ священникахъ, поселившихся въ замкахъ и городахъ, выбивающихъ пыль изъ перинъ"<sup>4</sup>); въ "Sít' víry" указывае́тъ на проповѣдниковъ, которые говорятъ горожанамъ: "Если вы не построите вокругъ города второй стёны, я не останусь съ вами"<sup>5</sup>); въ "O trogiem lidu" негодуетъ на "духовенство, безболѣзненно порожденное блудницей на римскомъ престолѣ, сидащее на тканьевыхъ подушкахъ, засѣвшее въ замкахъ и городахъ"<sup>6</sup>) и т. п.

6) Наконецъ, обратимъ внимание на своеобразное учение автора

- <sup>1</sup>) Cod. D. 82, f.f. 403-404.
- <sup>2</sup>) Com., II, 89.

\*--

- <sup>3</sup>) Cod. D. 82, f. 413b.
- <sup>4</sup>) Listy Filol., 1898, 898.
- 5) Сборникъ II Отд. И. А. Н., LV, 280.
- <sup>6</sup>) Сборникъ II Отд. И. А. Н., LXXVII, 28.



трактата о свътской власти и объ убійствъ — войнъ, позволяющее намъ узнать въ авторъ П. Хельчицкаго.

"Діаволь (антихристь) захватиль все при посредстве сильныхъ людей, устроивъ свое мощное и сильное государство на свётв, замѣстивъ въ немъ должности своими членами, людьми гордыми, сластолюбивыми, тёлесными и слёпыми, которые не боятся Бога и не радять о людяхь; они, эти люди, не заботятся о простомъ народѣ, какъ пастухи о стадѣ, --- напротивъ, простой народъ существуетъ какъ бы для нихъ, дабы служить ихъ чреву и работать на ихъ гордыню... бъднота-пастбище богатыхъ, а богачи видятъ въ ней источникъ своего достатка и лёниво возлежатъ на ней" 1). Занятіе должностей представляется автору предосудительнымъ для добраго христіанина: "чиновники принуждены жить среди другихъ людей, быть какъ бы впѣ себя, а не дома, въ сердцѣ своемъ"<sup>2</sup>). Авторъ отридаетъ существо свътской власти - принудительную силу ся, особенно въ случаяхъ, когда она распоряжается жизнью и смертью людей-въ убійстве и на войне. Онъ говоритъ: "Апостолъ не учитъ твлеснымъ боямъ, ибо только кровавые люди ум'вютъ вести ихъ, ибо, в'едь, челов'есскія души гибнутъ въ нихъ" <sup>в</sup>). "Вѣдь, если бы кто-нибудь вооружившись поборолъ равнаго себѣ человѣка и умертвилъ его, то онъ не сталъ бы праведнымъ и невиннымъ и не имълъ бы спокойствія въ душъ изъ-за своей побъды" 4). То же самое примънимо и въ войнъ. "Но если люди изъ-за потемнѣнія своего разума едва соглашаются съ тѣмъ, что грѣхъ — убивать человѣка, то какъ же могутъ они признать зломъ то и увидёть діавола въ томъ, что восхвалено" 5) (т. е. войну, которую, какъ извёстно, одобрили пражскіе магистры вмъстъ съ таборитами, единодушные въ этомъ случаъ съ авторитетами римской церкви).

Возражая противъ принятыхъ доводовъ въ пользу принудительной власти въ христіанскомъ обществё, анонимъ говоритъ: "Апостолъ не подготовляетъ людей къ тёлеснымъ боямъ; апостолъ учитъ римлянъ быть подданными римскаго язычника-цезаря и говоритъ о его мечё, что онъ не напрасно носитъ этотъ мечъ, напротивъ — иногда исполнитъ при его помощи волю Божію,

<sup>5</sup>) ibid., 352.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 384.

<sup>3)</sup> ibid., 341.

<sup>4)</sup> ibid., 341.

иногда отсёчетъ имь много головъ святымъ людямъ, какъ, напримёръ, и самого апостола Павла этотъ мечъ лишилъ головы... Но когда апостолъ говоритъ: "не напрасно мечъ носитъ", то это не слова вѣчной жизни... Цезарь и язычникъ римскій можетъ при помощи меча уморить живыхъ людей и послать ихъ въ адъ" <sup>1</sup>).

Кажется, не требуется особыхъ доказательствъ для утвержденія, что въ приведенныхъ разсужденіяхъ и словахъ заключается зародышъ тѣхъ мыслей, которыя такъ подробно и рѣзко развиты въ позднѣйшихъ сочиненіяхъ Хельчицкаго, каковы: "O cyrkwi swate", O trogiem lidu", "Replika proti Rokycanovi" и "Síť víry". Мы еще встрѣтимся съ ними ниже.....

Наконецъ, отмѣтимъ и характерныя образныя выраженія нашего анонима, которыя позволяютъ намъ угадывать въ немъ Хельчицкаго.

("Антихристь") "dosti piesse chodi mezy tiem lidem<sup>2</sup>), по словамъ анонима; Хельчицкій въ "Rozeznani duchuow" говорить о "пёшихъ" антихристахъ<sup>3</sup>).

Мы уже ранѣе указывали на встрѣчаюшійся и у анонима и Хельчицкаго образъ: "posadky" для выраженія мысли объ опасности для человѣка допустить возбужденія грѣха въ органы своего тѣла. Неосмотрительный относительно грѣховъ человѣкъ, говоритъ анонимъ, такъ же ведетъ себя, "какъ волкъ, который лезетъ на косу" ("leze yako wlk na kosu")<sup>4</sup>); въ "Сѣти вѣры" обманываемые духовенствомъ люди напоминаютъ Хельчицкому "волка, котораго гонятъ на косу" ("možete gich nahnati yako wlka na kosu" <sup>5</sup>). Люди, запутавшіеся въ мірскихъ дѣлахъ, по словамъ анонима,— "yako pletenie mezi kolim" <sup>6</sup>); тотъ же образъ мы встрѣчаемъ у Хельчицкаго въ "Síť víry" <sup>7</sup>); въ "Постиллѣ <sup>8</sup>) и т. д. Люди, заблуждающіеся въ вѣрѣ, для анонима все равно, что̀ "слѣпые, которые перебираются по стѣнѣ" ("yako slepi podle stieny ssamagiecze se"<sup>9</sup>); выраженіе "ssamati se, yako slepy (podle stěny)", примѣни-

1) ibid., f. 409.

F

- <sup>3</sup>) ibid., f. 359.
- <sup>3</sup>) Cod. D. 82, f. 215 u 231b.
- 4) ibid., f. 378.
- <sup>5</sup>) Сборн. II Отд., LV, стр. 497.
- <sup>6</sup>) Cod. D. 82, f. 381b.
- <sup>7</sup>) Сборн. II отд., LV, 86, 147 и 184.
- <sup>8</sup>) II, 175b-176b.
- <sup>9</sup>) Cod. D. 82, fol. 413.



тельно въ людямъ заблуждающимся, является издюбленнымъ въ устахъ Хельчицкаго<sup>1</sup>).

Достойны вниманія съ интересующей нась точки зрѣнія нѣкоторые реторическіе обороты анонима, находящіе себѣ параллели въ сочиненіяхъ Хельчицкаго. Ср.: "Protoz gyz trzebali, klekay przed swu ženu kto pro milost, tohot newazie lide"<sup>2</sup>) со словами: "A tak ženam klan ějí se pro smilstwie"<sup>3</sup>); равно: "Ale kto gest byl hrdinu takowym, gesstoby miel odienie božie mudrosti a wiery, aby se protiwie tem bluduom w tom dni zlem?"<sup>4</sup>) со словами: Welike hrdiny przemuoz (антихристь), gessto se domniewagie obrowe syly byti proti zlym wieczem"<sup>5</sup>).

Въ виду всего вышеизложеннаго, мы отожествляемъ анонимнаго автора трактата "О духовномъ бов" съ П. Хельчицкимъ.

Теперь возникаетъ вопросъ о томъ, когда же написанъ Хельчицкимъ этотъ трактать?

Въ самомъ трактатѣ имѣются разнаго рода указанія, позволяющія намъ довольно точно отвѣтить на этотъ вопросъ, ибо Хельчицкій отмѣчаетъ въ трактатѣ нѣкоторыя конкретныя черты современности.

Прежде всего заслуживаеть вниманія слёдующее явленіе. Въ трактатѣ о духовномъ боѣ мы естественно встрѣчаемъ довольно много чертъ, признаковъ и терминовъ изъ области военнаго дѣла; апостольскій текстъ, его "copia verborum", особенно располагалъ въ тому автора трактата. Но чрезвычайное богатство красовъ и пластичность "батальнаго"—sit venia verbo—письма нашего автора невольно возбуждаетъ предположеніе о томъ, что письмо это вдохновлялось картинами живой дѣйствительности. "Діаволъ возмутитъ злыхъ людей посредствомъ сваръ, боевъ убійствъ, какъ это явно теперь совершается", говоритъ Хельчицкій. Авторъ говорить объ охранительной отъ дѣйствія оружія силѣ такихъ одѣяній, какъ "kabat a plat zelezny", "kytle" <sup>6</sup>); о необходимости для успѣшности боя подобрать длинную одежду ("se kas-

- 4) Cod. D. 82, f. 374b.
- <sup>5</sup>) "O roz. duch", Cod. D. 82, 233b.
- 6) Cod. D. 82, f. 372,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Siet' viery, 185; Реплика противъ Рокицаны, L. F. 1898, 263 Comen., II, 168; Cod. D. 82, fol. 227 ("O rozezn. duch.") и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. D. 82, f. 362.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Com., II, 27.

sieti") <sup>1</sup>), освободиться отъ излишней тяжести <sup>2</sup>); о военныхъ хитростяхъ въ родё стрёльбы по неприкрытымъ или слабо прикрытымъ частямъ тёла, особенно въ ноги, чтобы помёшать раненому встать на ноги и убёжать или держать поги въ стременахъ <sup>3</sup>); о стрёльбё изъ самострёловъ огненными шипами съ цёлью поджечь избы <sup>4</sup>) и т. п.

Авторъ писалъ во время гуситскихъ войнъ. Но этого мало: онъ писалъ въ начальной періодъ этихъ войнъ, въ годину упоенія гуситовъ-воителей хиліастическими мечтаніями о задачахъ войны. "Напрасно люди думають теперь, замёчаеть Хельчицкій, что, приготовившись съ такой силой сего свёта и съ оружіемъ, они смогуть сокрушить діавола. Ибо, когда они приступять съ стёнобитными орудіями къ стёнамъ, желая ихъ разрушить, ибо за ними обитаеть въ злыхъ людяхъ самъ діаволъ, то діаволъ не обратить на это никакого вниманія: онь, выйдя изъ-за этихъ стёнъ, которыя они разрушають виёстё съ заключившимися въ нихъ людьми, войдетъ въ осаждающихъ и будетъ обитать въ ихъ жестокомъ и лишенномъ всякой любви сердав... Діаволу, при его хитрости, очень легко устроить такъ, чтобы всё, желающіе или мнящіе губить его господство съ помощью силы и мощи сего свёта, такимъ путемъ стали на его сторону, послужили ему и вознесли его еще болье, чъкъ онъ былъ ранье превознесенъ въ своемъ владычеств<sup>5</sup>).

Очевидно, Хельчицкій разумѣеть здѣсь тѣ же миѣнія, которыя были формулированы пражскими магистрами противъ таборитовъ для диспута въ домѣ пана Змрзлика въ дек. 1420 года, спеціально---проповѣдь вооруженой борьбы противъ враговъ закона Божія, разрушенія городовъ, замковъ, гдѣ обитаютъ эти враги (см. выше, стр. 46).

Хельчицкій возражаеть противь всёхъ этихъ ученій точно такъ же, какъ, папримёръ, возражалъ въ 1419—1420 г.г. маг. Якубъ изъ Стшибра противъ теорій маг. Яна изъ Ичина о матеріальной борьбё вёрующихъ съ "Вавилономъ" (см. выше, стр. 47 и 53).

На тё же начальные годы (1419—20 г.г.) гуситскихъ войнъ указывають и другія черты современности въ "Духовномъ бов".

- 4) ibid., 397, 400b.
- <sup>5</sup>) ibid., 347.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid., 376b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 380b.

<sup>•)</sup> ibid., 394b.

Хельчицкій говорить о "лжеученін (zly rozum) нёкоторыхъ людей, которые совращають другихъ такъ: когда апостоль говорить: "нёсть наша брань къ врови и плоти" (Еф. VI, 12), то, значить люди не должны воевать со своей плотью и кровью, напротивъ должны свободно жить, пользуясь тёломъ своимъ въ его кожделёніяхъ... Другіе люди говорять, что нёкогда люди будутъ жить да и теперь тёлесно живуть здёсь безъ боевъ, понимая это въ томъ смыслё, что люди, благодаря святости новой жизни, не будутъ имёть возбужденія и наклоности въ своемъ тёлё къ блуду, гнёву, гордости и другимъ грёхамъ" 1).

Возражаеть Хельчицкій и противь мысли о томъ, будто-бы Богъ возвёстилъ о скоромъ наступленіи такого времени, когда "люди будуть родиться безъ грёха и пребывать здёсь безъ искушеній"<sup>2</sup>). Ту же характеристику "новой жизни" по представленію хиліастовъ-гуситовъ мы читаемъ и въ артикулахъ, формулированныхъ для диспута въ домѣ Змрзлика въ 1420 году (см. выше, стр. 49—50).

А вотъ еще характеристика Хельчицкимъ хиліастическаго движенія, изъ которой видно, что онъ самъ одно время — притомъ и недавно — стоялъ довольно близко къ вождямъ этого движенія.

..., Въ великому своему стыду и скорби мы должны признать о нашихъ братьяхъ, какъ хитро они уловлены сатаной и удалились отъ Писанія въ дивнымъ и неслыханнымъ разсужденіямъ и дёламъ. Когда сатана персоначально приступилъ къ нимъ, то явился въ нимъ не съ оголеннымъ лицомъ, какъ діаволъ, а въ сіяющемъ одёянія добровольной бёдности, заповёданной Христомъ священникамъ, ревностныхъ трудовъ въ проновёди людямъ и въ раздаяніи имъ Его святого тёла и крови. И это продолжалось такъ долго, пока не присоединился къ нимъ многочисленный людъ. Потомъ діаволъ приступилъ къ нимъ еще иначе--одъвшись въ пророковъ и ветхій заветъ. Отъ этого они хотели на сибхъ сочинить судный день, доказывая, что они саме-ангелы, долженствующіе очистить Царство Христово оть всёхъ соблазновъ и судить міръ. Тутъ-то они понадёлали множество убійцъ; множество людей об'ёднёло, но свёта не приговорили они въ суду своими ръчами, ибо минули ихъ сроки, которыми они пугали лю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 341b-342.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 342.

дей, говоря имъ дивныя вещи и собравъ о томъ множество пророческихъ словъ"<sup>1</sup>).

Характеристика эта довольно точно схватываеть основные моменты въ исторіи народнаго религіознаго движенія и главные признаки каждаго момента, совпадая съ извёстіями другихъ одновременныхъ (современныхъ) свидётелей. Вавжинецъ изъ Бжезовой, разсказывая въ своей "Хроникъ"<sup>2</sup>) о мирныхъ собраніяхъ народа, вмёстё со священниками, на горахъ (см. выше, стр. 40), изображаетъ тотъ самый періодъ движенія, который характеризуется, по словамъ Хельчицкаго, "сіяющимъ одёлніемъ".

Свидётельство Хельчицкаго подтверждается во всёхъ подробностяхъ показаніями умёренныхъ гуситовъ-"пражанъ".

Такъ, Вавжинецъ, продолжая свой разсказъ о горъ Бланикъ, говорить: "Діаволь, врагь спасенія рода человѣческаго, насвяль при помощи нёвоторыхъ лживыхъ братьевъ-священнивовъ плевелы различныхъ заблужденій и ересей среди чистой пшеницы закона Божія... Многіе изъ таборитскихъ священниковъ... стали объяснять ветхій и новый Завёть, руководствуясь собственнымъ остроуміемъ, примѣшивая къ истинѣ много лжи и заблужденій <sup>3</sup>)". Вавжинецъ затёмъ подробно перечисляетъ заблужденія (см. о нихъ выше, стр. 44), въ основъ которыхъ лежало неправильное толкованіе иисаній пророческихъ и евангелій ("scripturas prophetarum et evangelia ad suum infatuatum sensum retorquentes") \*), и даже приводить главнѣйшія цитаты изъ писаній (пророковъ), на которыя опирались табориты-хиліасты. По свидётельству Вавжинца, многіе простецы повѣрили пророкамъ; бросивши свои имущества и семьи или продавши свое наслёдіе, собирались они въ священникамъ со всёхъ сторонъ, съ женами и дътьми, и полагали свои деньга въ ногамъ ихъ. "А съ той минуты и по сію пору наділали изъ нихъ священники мерзкихъ лакомцевъ и идолопоклонниковъ, симонистовъ и святопродавцевъ" 5).

Недостающія у Вавжинца (сравнительно съ Хельчицкимъ) черточки въ изображеніи хиліазма дополняются извёстіями Я. Пшибрама въ его "Život kněží taborských", гдё разсказано о томъ, что послёдовало послё проповёди таборитскихъ священниковъ:

- 4) ibid., 413; cp. 355-356.
- <sup>5</sup>) ibid., 356.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid., 352b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Font. rer. bohem., V, 400-403.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 402-3.

"Такъ разорили пророки жалкую бёдноту и привели бёдняковъ съ дётьми къ достойной плача нищетё; они призывали народъ къ себё въ Цисекъ, гдё братья складывали все приносимое въ двё кади; надсмотрщикомъ надъ этими кадями былъ Матвёй Лауда изъ Писка; онъ и другіе хозяева этихъ кадей не пострадали отъ нихъ" <sup>1</sup>)...

Сдёланный анализъ нёкоторыхъ мёстъ трактата "О духовномъ боё", въ свётё современныхъ источниковъ, обнаруживаетъ, что Хельчицкій писалъ свой трактатъ если и не одновременно съ хиліастическимъ движеніемъ въ гуситствё, то вскорё послё его завершенія.

Въ трактатѣ есть, кажется, и еще болѣе точныя указанія на время его появленія. Говоря о необходимости имѣть въ духовномъ бою цѣлый и настоящій панцырь (справедливость-праведность), Хельчицкій прибавляетъ: "ибо будетъ стрѣлять не хитрый воинъ Жижка, а сатана, который въ бою хитрѣе Жижки съ однимъ глазомъ, ибо видитъ дальше"<sup>2</sup>)...

Изъ этихъ словъ можно заключить, что рязсужденіе "О духовномъ боъ" написано Хельчицкимъ не только ранѣе смерти Жижки, 11-го окт. 1424 г.<sup>3</sup>), но и ранѣе потери Жижкой своего единственнаго зрячаго глаза въ іюлѣ-августѣ 1421 года <sup>4</sup>). Имѣются въ трактатѣ еще и другіе, повидимому, мелкіе, но очень важные признаки для опредѣленія времени его появленія.

Развивая мысль о необходимомъ для успѣшности боя съ грѣхомъ и діаволомъ сосредоточеніи человѣка въ самомъ себѣ, отсутствіи разсѣянности мысли и интересовъ, Хельчицкій иллюстрируетъ эту мысль нагляднымъ, понятнымъ для современниковъчитателей примѣромъ. "Когда панъ изъ Рожмберка сидитъ у себя въ Крумловѣ, жгутъ у него въ 15 миляхъ; онъ защищается и въ Мытѣ и въ Крумловѣ; двойное горе имѣетъ онъ, желая и дома защищаться и послать помощь въ Мыто, а между тѣмъ не можетъ сдѣлать ни того, ни другого. Поэтому, великій у него гнѣвъ и разстройство и изъ-за того, что далеко, и изъ-за того, что близко. И чѣмъ далѣе расширился онъ по Чехіи<sup>5</sup>), тѣмъ далѣе самъ отъ себя <sup>6</sup>).



<sup>1)</sup> Živ. kn. tabor., 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. D. 82, f. 391.

<sup>3)</sup> Tomek: "Dějepis m. Prahy", IV, 307.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) ibid., 193.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. объ этомъ расширени Рожмберковъ Lippert, J.: "Socialgeschichte Böhmens", I, 257-259.

<sup>•)</sup> Cod. D. 82, ff. 378b-379.

Очевидно, здѣсь рѣчь идеть о близвомъ-по м. Хельчицамъсосёдё Хельчицкаго, знаменитомъ союзникё имп. Сигнамунда и врагѣ таборитовъ, богатомъ чешскомъ панѣ Ольдржихѣ (Ульрихѣ) Розенберув (Рожмберкв), и о его борьбв съ таборитами (Жижкой). Борьба эта была довольно продолжительна, въ теченіе нёсколькихъ лѣть, хотя и съ перерывами. Начавшись въ іюнѣ 1420 года, она продолжалась до 18 ноября того же года, когда было заключено перемиріе<sup>1</sup>); борьба возобновилась во 2-й пол. 1421 года<sup>2</sup>) и продолжалась въ 1422 году. Хотя известны довольно значительныя подробности этой борьбы, но, кажется, невозможно совершенно точно опредёлить хронологически тоть моменть, который имееть въ виду Хельчицкій. Трудно сказать, прежде всего, какое Мыто разумбется у Хельчицкаго ("въ 15 миляхъ отъ Крумлова"). Можетъ быть, это и "Высокое Мыто", взятое гуситами въ апрёлё 1421 года<sup>3</sup>). Что касается Крумлова, то извёстно 4), что опасность грозила ему въ май 1422 года, когда табориты сожгли мистеч. Пшидоли (Придолье), вблизи самого Крумлова; но и ранве положеніе Крумлова могло быть опаснымъ. Особенно тяжко приходилось Розенбергу отъ таборитовъ именно съ возобновленіемъ борьбы во 2-й пол. 1421 года и въ 1422 году: это видно изъ корреспонденція О. Розенберга <sup>5</sup>).

Говоря о духовной подобранности (podkassení), какъ условіи успѣшности боя—въ томъ смыслѣ, чтобы человѣкъ былъ скроменъ, "у себя дома", такъ чтобы діаволъ не могъ забраться въ его сердце при помощи окружающихъ предметовъ,—Хельчицкій приводитъ такой примѣръ: "На Пискѣ, приготовлялсь къ бою, прежде всего сожгли все предмѣстье, чтобы непріятели, явившись для осады, не могли бы ни за чѣмъ обороняться и укрываться; такъ защитники Писка могутъ лучше защищаться со стѣнъ, уничтоживъ силу своихъ враговъ" <sup>6</sup>).

Какой случай имбеть Хельчицкій здёсь въ виду?

Можетъ быть, онъ передаетъ здёсь эпизодъ изъ исторіи г. Циска-одного изъ центровъ таборитства (въ южн. Чехіи).

Мы знаемъ, что еще въ 1419 году таборитскій вождь Ни-

٢

Ì

i

- <sup>5</sup>) Archiv český, I, 16; III, 6-7.
- <sup>6</sup>) Cod. D. 82, f. 380.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tomek, IV, 67 и 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 205.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 147.

<sup>4)</sup> ibid., 253.

колай изъ Гуси занялъ Писекъ, гдѣ гуситы уже были въ большинствѣ<sup>1</sup>). Въ мартѣ 1420 года городъ былъ захваченъ католиками—панами, вѣрными имп. Сигизмунду<sup>2</sup>), но въ апрѣлѣ былъ снова возвращенъ Жижкой таборитамъ<sup>3</sup>) и съ тѣхъ поръ, сколько мы знаемъ, въ теченіе долгаго ряда лѣтъ непрерывно оставался въ ихъ рукахъ. Подробность, указываемая Хельчицкимъ, можетъ относиться, слѣдовательно, къ марту или апрѣлю 1420 года.

Впрочемъ, возможно, что Хельчицкій имѣлъ въ виду событія, происходившія въ Прагѣ, борьбу пражанъ съ гарнизономъ имп. Сигизмунда на Градчанахъ въ 1420 году: борьба эта велась на Малой Сторонѣ и ея предмѣстьяхъ, изъ которыхъ одно называлось именно Пискомъ. Вавжинецъ разсказываетъ о сожженіи монастырей и домовъ тамъ, о вырубкѣ сада архіепископа, чтобы непріятели не могли укрываться въ немъ <sup>4</sup>).

Какъ бы то ни было, во всякомъ случав Хельчицкій писалъ трактатъ "О духовномъ бов" вскорв послв указанныхъ событій 1420 года.

Предыдущее разсужденіе уполномочиваетъ васъ утверждать, что трактать "О духовномъ боѣ" появился въ предѣлахъ 1420— 1422 годовъ.

Выше мы уже отмѣтили все то, что даетъ трактатъ для характеристики взглядовъ Хельчицкаго на войну и убійство вообще, на воинственное настроение пуситовъ въ періодъ увлечения хиліазмомъ. Критицизиъ Хельчицкаго покоится въ нашемъ трактатѣ на извёстномъ положительномъ фундаментё-на ученія о "духовномъ бов" человъка съ гръхомъ, коренящимся и въ природъ человъка, и въ окружающемъ внёшнемъ мірѣ, и особенно-въ діаволѣ. Если человъвъ удачно поведетъ этотъ "духовный бой", то неминуемо отпадуть обычная война и всё другія формы убійства — такова основная мысль Хельчицкаго. Въ своемъ трактатъ Хельчицкій отводить особенно много мѣста "духовному бою" съ діаволомъ. Хельчицкій выступаеть здёсь передъ нами, какъ истый человёкъ средневѣковья: онъ не только вѣритъ въ наличность діавола,--онъ ощущаетъ его, видитъ его въ мірѣ на каждомъ шагу. Но реализыть Хельчицкаго въ значительной степени ослабляеть эту "демономанію". Вѣдь, діаволъ не могъ-бы такъ ужасно дѣйство-



<sup>1)</sup> Tomek, IV, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 32.

<sup>3)</sup> ibid., 44.

<sup>4)</sup> Font. rer. boh., V, 347 и 379; см. и Tomek, IV, 65.

вать на человѣка, если бы не находилъ благопріятной для себя почвы въ его природѣ. Анализъ отрицательныхъ, злыхъ сторонъ человѣческой природы, "грѣха въ человѣкѣ", мастерски дѣлается Хельчицкимъ въ нашемъ трактатѣ—и мы видимъ, что главныя причины объективнаго зла, съ которымъ борется здѣсь Хельчицкій, —войнъ и убійствъ, коренятся въ извѣстныхъ свойствахъ человѣка-индивида. Но Хельчицкій вовсе не односторонній моралистъиндивидуалистъ. Онъ уже въ нашемъ трактатѣ отмѣчаетъ, что источникомъ зла—войнъ и убійствъ, какъ, впрочемъ, и другихъ грѣховъ, является и общественная организація. Но критика существующей общественной организаціи лишь слегка затронута въ нашемъ трактатѣ. Анализу этой организаціи, доказательствамъ ея негодности посвященъ трактатъ "О суrkwi swate".

## 2) Трактатъ "O cyrkwi swate".

Небольшой трактать, подъ заглавіемь: "О cyrkwi svate", который мы считаемь принадлежащимь II. Хельчицкому, сохранился въ Cod. 32 Пражской Митрополичьей библіотеки, на ff. 312—319.

Познакомимъ, прежде всего, съ содержаніемъ этого трактата. Трактать начинается общимъ опредѣленіемъ понятія "св. церкви": "св. церковь-собрание всъхъ избранныхъ ко спасению" ("cyrkew swata gsu zbor wywolenych k spaseni<sup>1</sup>). Слёдуетъ строго держаться этого определения, ибо имъ правильно-безъ придатка и безъ ущерба — устанавливается составъ церкви — "избранные ко спасенію". Далье, необходимо признать рядъ существенныхъ свойствъ и принадлежностей этой церкви. Такъ, для церкви необходным дары св. Духа, благодаря которымъ отдёльные члены церкви могутъ служить на пользу всего тѣла церкви. Потомъ, церкви свойственны разнаго рода двятельности и служенія, опредъленныя Богомъ для спасенія людей праведныхъ, для полученія ими вѣчной жизни. Однако, не всегда можно говорить о части церкви святой или о членахъ ся, хотя бы большое или малое количество людей и присвоило себѣ указанные роды дѣятельности и служенія: вёдь, и негодные люди могуть присвоить ихъ,-на время или до конца жизни,---только, конечно, безъ всякой искрепности<sup>2</sup>). Руководящимъ началомъ для насъ въ различении истин-

r

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. 32, f. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 312b.

ныхъ и лицемѣрныхъ членовъ церкви можетъ быть только любовь къ Богу, которая всего яснѣе сказывается въ прощеніи обидъ, нанесенныхъ человѣку другими, въ любви къ врагамъ, въ равнодушіи къ житейскимъ благамъ и непріятностямъ, все на основаніи заповѣдей Божіихъ... Поэтому, только тѣ, кто обладаетъ указанными чертами, какъ проявленіемъ любви къ Богу, и могутъ быть признаны истинными членами св. церкви; человѣкъ лицемѣрный никогда не усвоитъ ихъ...

Наконецъ, принадлежностью св. церкви считаются чины и должности ("stawowe nebo uřadowe"); но на основаніи ихъ всего менње можно говорить съ достоверностью о св. церкви. Напримѣръ, чинъ священства со своей должностью считается принадлежностью св. церкви <sup>1</sup>). Соглашаясь съ этимъ, нельзя, однаво, признать членами св. церкви всёхъ, кто только вступаетъ въ этотъ чинъ, ибо это могутъ быть и злые люди, члены царства діавола, изъ-за корысти соблазняющіе людей. Но если въ чинѣ священства состоять люди справедливые, совершающие свое служение согласно съ Писаніемъ, то чинъ этотъ-принадлежность св. церкви, ибо такимъ образомъ размножается благо церкви. Говорятъ, что и девство, вдовство и супружество --- тоже чины (stawowe) св. церкви. Но эти вещи всего менье могуть быть надежнымъ признакомъ церкви: онъ признаются въ церкви лишь для того, чтобы превратился блудъ (smilstwie). Дъвство и вдовство исключають всякій блудъ; супружество же-только прелюбодѣяніе и безпорядочный блудъ въ самомъ бракв... Поэтому, всв эти чины признаются въ церкви лишь для предупрежденія горшаго зла. Но для того, чтобы они стали принадлежностью св. церкви и въ другомъ, высшемъ смыслѣ, необходныы соотвѣтствующія добродътели, именно истинная въра и нелицемърная любовь-въ мъру достиженія ихъ каждымъ по дару свыше. Сами по себѣ, безъ духовныхъ даровъ, указанные чины не могутъ быть приписаны св. церкви, ибо они могуть существовать среди язычниковь и евреевь. Вёдь, дёвидей и вдовой могуть быть одинаково хорощо не только христіанка, но и еврейка и язычница; съ другой стороны, и среди христіанъ дѣвушка можеть оказаться еретичкой и со смертными грѣхами<sup>3</sup>), что такъ несовивстимо съ принадлежностью ко св. церковью. Точно такъ же и супруги имбются гдб, угодно, не только въ св. церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid., 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 314.

Поэтому, всв названные чины могуть быть названы чинами св. церкви только въ томъ случав, если имвется на лицо ихъ внутренняя правда, если въ нихъ осуществляется избраніе во спасенію или та праведность, которая неразлучна съ избраніемъ и послёдуетъ за послёднимъ. Празда, иногда избравіе ко спасенію на нёкоторое время и не слединяется съ дъйствительной праведностью; но обычно праведность святыхъ людей все же неотдёлима отъ избранія. Такимъ образомъ, если вто-нибудь въ указанныхъ чинахъ соблюдаетъ заповъданную Богомъ праведность, то такой человъкъ-членъ св. церкви; если такихъ людей наберется много, то они составятъ часть св. церкви. Вообще, нельзя построить церкви на матеріальныхъ цёляхъ и основахи, устанавливая въ ней тё или другія различія людей по матеріальнымъ действіямъ ихъ, обходящимся безъ добродѣтели и безъ вѣры. Тотъ или другой чинъ входять въ св. церковь лишь тогда, когда они соединены съ избраніемъ во спасенію.

Слёдуеть знать это особенно потому, что обычно св. церковыю называють именно всёхь этихь уклонившихся оть Бога людей, сообразно ихь различнымь внёшнимь признакамь. Духовенство же не разбираеть чистаго оть нечистаго, а руководится тёмь соображеніемь, что здёсь, на землё, должно быть смёшеніе добрыхь людей со злыми. Но церковь изь чиновь духовнаго, рыцарскаго и рабочаго—скроенная церковь! И эта церковь признаеть для себя закономь все, что постановить какой-либо римскій докторь...

Священники <sup>1</sup>), находясь какъ бы въ тенётахъ, лёзутъ по всему міру и своей службой умножаютъ его заблужденія, ваходя вездѣ св. церковь: кто шатается съ оружіемъ, тѣ чинъ рыцарей; кто родитъ дѣтей, тѣ чинъ супружества; мужики-пахари—чинъ рабочій... а всѣ вмѣстѣ—св. церковь! Хотя при извѣстныхъ условіяхъ служба всѣхъ этихъ чиновъ и состояній и можетъ быть полезной для св. церкви и ея членовъ, однако, чины эти, нужные и для язычниковъ, сами по себѣ не могутъ быть относимы ко св. церкви, въ томъ именно смыслѣ, чтобы она, при ихъ помощи, осуществлила свое назначеніе.

Богъ черезъ апостоловъ не установлялъ королей въ св. церкви, чтобы они на своемъ мечъ переносили ся испытанія, воевали за нее противъ враговъ ся и силой побуждала самоё церковь въ служенію Ему; не учреждалъ Онъ судей и консуловъ, чтобы цер-

1) ibid., 315.

ì

ковь судилась у нихъ; не назначалъ бирючей и палачей, чтобы члены церкви изъ-за матеріальныхъ выгодъ вёшали другъ друга и мучили на дыбахъ... Все это предоставлено язычникамъ и міру сему.

Апостолъ Павелъ, говоря о чинахъ св. церкви, устанавливаетъ въ ней девять различій: "А иныхъ Богъ поставилъ въ церкви, во-первыхъ, апостолами, во-вторыхъ, пророками" и т. д. (1 Кор. XII, 28). Олъ не называетъ чиновниковъ со свътской властью и не упоминаетъ о матеріальныхъ повинностяхъ, а говоритъ только о дарахъ св. Духа, ибо св. церковь, вся сила которой заключается въ духовныхъ дълахъ, нуждается именно въ духовныхъ руководителяхъ<sup>1</sup>). Если и приходится ей дълать что-либо матеріальное, то все же въ духовномъ значеніи.

Нётъ и слёда того, чтобы апостолы, раздёливъ св. церковь на три части, одной изъ нихъ приказали работать, содержать и поддерживать двё другія, которыя будуть лежать па ней въ праздности. Ап. Павелъ говоритъ о себё и о другихъ апостолахъ: "Ибо вы сами знаете, какъ должны вы подражать намъ; ибо мы не безчинствовали у васъ, ни у кого не ѣли хлѣба даромъ, но занимались трудомъ и работою ночь и день, чтобы не обременить кого-либо изъ васъ... Ибо когда мы были у васъ, то завѣщевали вамъ сie: если кто не хочетъ трудиться, тотъ пусть и не ѣстъ. Но слышимъ, что нѣкоторые у васъ безчинствуютъ въ пути, ничего не дѣлаютъ, а ведутъ себя по-господски" (II Солун. III, 7-8, 10-11).

Въ словахъ апостола нельзя найти наставленія о церкви, разбитой на три части, въ которой священники, ставъ панами, пребывали бы въ праздности, а мужики и другіе рабочіе люди со стономъ держали бы ихъ на себё... Напротивъ, онъ говоритъ о духовныхъ, что они трудились днемъ и ночью. Почему? Во-первыхъ, потому, что не жотѣли обременить другихъ; во-вторыхъ, потому, что желали на себё показать примёръ другимъ (ibid., ст. 9).

Апостоль<sup>3</sup>) явно осуждаеть нынѣшнихъ священниковъ и господъ (пановъ), которые, объявивъ себя двумя первыми частями св. церкви, выслали Истину лгать за нихъ, будто мужики и другіе рабочіе должны, какъ основаніе, поддерживать господъ и священниковъ.

Увы, кажется, нынъ и нътъ для священниковъ другого основанія въ св. перкви, какъ только рощеніе чрева за счетъ труда рабо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid., 316.

<sup>2)</sup> ibid., 317.

чихъ людей... Въ противность имъ, апостолы сами работали днемъ и ночью, а бездѣльниковъ изобличали. Какъ же могъ бы апостолъ, обличан лѣнь, установить въ общинахъ такихъ баръ? Нѣтъ, овъ повелѣлъ не сообщаться съ ними, въ случаѣ ихъ неисправимости! Воспрещая общение въ вѣрѣ съ такими бездѣльниками, могъ ли апостолъ установить ихъ господами и назвать частью св. церкви' когда они пожираютъ добытое другими съ тяжкимъ трудомъ?

Апостолъ заповѣдуетъ всѣмъ, кто входитъ въ составъ св. церкви, соблюдать такое же равенство, какое существуетъ въ природѣ между членами одного тѣла; онъ говоритъ, чтобы не было раздора въ тѣлѣ, но чтобы члены его заботились одинъ о другомъ: что̀ терпитъ одинъ членъ, то терпятъ съ нимъ и другіе; если радуется одинъ членъ, радуются съ нимъ и другіе (1 Кор. XII, 21 и дал.). Пусть какой-либо мудрецъ ухитрится найти въ рѣчи апостола языческое властвованіе и всунетъ его въ св. церковь, назвавши его третьей частью ся!...

Апостолъ усматриваеть въ приведенномъ имъ примъръ полное равенство членовъ тъла: одни служатъ другимъ безъ зависти вмъстъ заботятся другъ о другъ, всъмъ дълятся, въ случаъ счастливомъ вмъстъ радуются, въ случаъ непріятности вмъстъ горюютъ, болъе почтенные не гордятся предъ ничтожными, а съ еще большимъ уваженіемъ охраняютъ ихъ.

А если бы и члены св. церкви поступали такъ, то не могли бы одни изъ нихъ возлагать на другихъ (большихъ оброковъ и различной барщины; не могли бы, сидя въ тёни, подсмёиваться надъ "холопами" и "филинами", которые мучатся на зноё, не могли бы, сидя въ теплё, выгонять ихъ на зайцевъ въ страшную стужу въ однихъ кафтанахъ (kitlicze).

Поэтому <sup>1</sup>), далеко это язычество отъ церкви святой, понимаемой въ смыслѣ апостола... Если же кому-нибудь эти люди представляются св. церковью, то представление это можетъ возникнуть лишь оттого, что міръ кажется св. церковью, а заблужденія его христіанской вѣрой.

Это ложное представленіе совершенно укоренилось среди людей. Если Богъ не пошлетъ такихъ священниковъ, которые сум'бютъ отлучить отъ вёры и открыто объявить явное язычество, то евангеліе не будетъ пропов'ядуемо до конца міра. Какъ священники могутъ, не отступивъ предварительно отъ св'ята, истинно

<sup>1</sup>) ibid., 318.

проповѣдывать Христа? Какъ могутъ они вести эту проповѣдь, благословляя, какъ вѣру, язычество, съ его насиліемъ, жестокостью, гордостью, роскошной жизнью и оскорбленіемъ всѣхъ добродѣтелей?

Пока все это благословляется вёрою и удостонвается участія во Христё, кому на свётё могуть священники отказать въ этомъ участія? Ни въ комъ другомъ не замётенъ такъ міръ, какъ въ нихъ самихъ. Каждый мірской человёкъ добивается, какъ своего права, участія въ вёрё, когда язычество называется преуспёяніемъ вёры.

Все это говорится потому, что возникаеть величайшій вредъ, когда върующіе люди отданы въ подчиненіе властямъ и несуть бремя ихъ. Апостолъ по серьезнымъ причинамъ приказалъ върующимъ подчиняться язычникамъ, но не соединилъ ихъ въ въръ съ язычниками. Величайшее зло и состоитъ въ томъ, что язычество принято въ въру, соединено съ нею и извратило ее.

Если признавать, что ересь — ложное ученіе, противное св. Писанію, то именно здёсь и слёдовало бы указать на явную ересь. "Но когда эта ересь является уже преуспёяніемъ вёры, то, говорить авторъ, на меня же и возведуть обвиненіе въ ереси, будто я разрушаю великое преуспёяніе св. церкви <sup>1</sup>), для которой власть, точно холодокъ отъ жары, и которая во всемъ преуспёваеть, ошираясь на власть міра сего, а безъ этой власти остается, какъ сирая вдова".

Всё основныя мысли трактата "O cyrkwi swate", ихъ доказательства, связи и формы словеснаго выраженія отмёчены въ такой степени своеобразіемъ личности Хельчицкаго, что принадлежность трактата Хельчицкому не можетъ подлежать сомнёнію.

Мы укажемъ наиболѣе яркіе случаи совпаденія нашего трактата съ несомнѣнными произведеніями П. Хельчицкаго.

Если авторъ трактата въ своемъ учени о церкви, въ критикъ господствовавшаго пониманія церкви, исходитъ изъ понятія объ "избраніи ко спасенію", то указанная постановка вопроса обычна именно у Хельчицкаго.

Отвергая "чины" и состоянія, въ родё священства и брака, въ качествё самодовлёющихъ и самоочевидныхъ принадлежностей церкви и признавая ихъ таковыми лишь подъ условіемъ со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid., 319.

единенія съ ними божествепныхъ даровъ — добродѣтелей вѣры и любви, авторъ нашего трактата поступаетъ такъ же, какъ Хельчицкій.

Приведемъ параллели изъ сочинений Хельчицкаго къ текстамъ нашего трактата о духовенствъ и супружествъ.

"O cyrkwi swate":

"Ten staw (священства), kdyz prawi lide w niem stogie czinicze služebnost skrze cžtenie w niem czerkwy swate, tehdy muož rzecžen byti staw čerkwy swate, služe gye a rozmahage gi w dobrem, a tak s prziczinu hodnu gest staw cerkwy swate, kdyż ma služebniky hodne w sobie<sup>1</sup>). ...Aby ti stawowe (panenstwie, wdowstwie a manželstwie) ginak prawiegie byli czrkwi swate prziczteny, protoz musy miti cztnosti sobie przislussugicze, jako gest wira prawa a laska neomilna. ... Proto naywicze gim przidano ma byti, že su stawowe čerkwi swate, že ma w nich miesto wywoleni k spaseni anebo sprawedlnost ta, gessto se przidrzi nebo nasleduge wywoleni<sup>• 2</sup>).

"Zpráva o 7 svatostech":

"Ale k tomu, aby kto byl prawym biskupem nebo kniezem a nebo jahnem, k tomu tak potrzebne gest bozie wywolenie, ze neprzedeydeli to, nebude prawy biskup...<sup>3</sup>)...Nebo tie dwie wieczy potrzebne gista kniezy k geho stawu: swatost zywota (...a mudrost bozij 4). ...Kdyz su takowi od Boga wywoleni knieze, gestit rozmnozenie daruow bozich skrze nie lidu...<sup>5</sup>) ... Manželstwie .. swatost nenie w sobie sama dostateczna ku poswieczeni czerkwe swate gedine snad mohu byti manžele z pocžtu czerkwe swate (ср. "Иостилла": "Nicz k spaseni nemagi (брачущіеся), lecž su z tiech wywolenych, a že gich dusse su w prawdie choti Kristowy, oddane gemu skrze žiwu wieru a lasku. ...Nebo nižadnemu stawu... nemuož przicžitano slibowano byti spasenie ...pro nižadne znamenie... ale pro wieru toliko a pro prawdu žiwota... podle zprawy przikazani bożijch") <sup>6</sup>).

ibid., 313.
 ibid., 314.
 Cod. D. 82, f. 160.
 ibid., 161b.
 ibid., 162b.
 "Postilla", I, 117.

Digitized by Google

Авторъ нашего трактата, подобно Хельчицкому, отказывается признать указанные "чины" принадлежностью св. церкви, если нътъ въ нихъ даровъ Божіихъ: тогда они столь же свойственны христіанству, сколь и язычеству, а иногда даже вредятъ христіанству.

ЕСЛИ ВЪ НашемЪ трактатѣ говорится о названныхъ чинахъ, что они "sami o sobie bez tiech daruow nemohu tak prziczteni byti czrkwy swate, neb takowi stawowe mohu byti mezy pohany, nebo mezy židy, neb muož byti panna, wdowa tielesna některa zidowka, nebo pohanka" <sup>1</sup>) ("takež manžele wssudy" — ibid.), то почти то же самое говорится о бракѣ и въ "Zprawa o 7 sv." Хельчицкаго: "A potom trwa to znamenie (бравъ) we wssech lidech, nebo wssiczkni wzdy se tak pogimagie muž a žena — pohane, žide y krzestiane; a kdyz mezy wssemi lidmi gest to pogimanie tielestne muze a zeny, tehdy ta swatost tak dobrze u zidow y u pohanow stogi, yako u krzestianow"<sup>2</sup>).

Если въ нашемъ трактатѣ говорится, что въ чинѣ священства "mohu byti zli, gessto su udowe diabelssti a toliko samemu diablu naganiegiczi k zisku dusse skrze swody swe", то и въ "Zprawách" Хельчицкаго признается, что "tak sylnie diabel nizadnu stranu nemuoz powstati proti czierkwi swate, yako skrze ten rzad kniezsky"<sup>3</sup>), а въ "Sít' víry" говорится, что "bez těch úrědníkuov (духовенства) nemohl by tak antikrist velike moci mieti"<sup>4</sup>).

Главная мысль нашего трактата, опровержение общепринятаго учения о составъ церкви изъ трехъ частей, т.-е. духовенства, мірскихъ властей и рабочаго люда, составляетъ содержание цѣлаго трактата П. Хельчицкаго "O trogiem lidu rzecz" и значительныхъ частей его же произведений "Replika proti Rokycanovi" и "Sít' víry". Все изложение общепринятаго учения, и осуждение его и мотивировка этого осуждения, въ нашемъ трактатъ обнаруживаютъ, что авторъ его тотъ же, что и авторъ только-что названныхъ произведений, т.-е. И. Хельчицкий.

Авторъ нашего трактата говоритъ, что "przidati staw kniezsky, řitiřsky a robotny... tot skragena czerkew swata<sup>45</sup>); онъ полемизируетъ противъ взгляда "by aposstole na tre čerkew swatu rozdil-

--- 144 ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. 32, f. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. D. 82, t. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 159.

<sup>4)</sup> Сборн. II отд., 268-269.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cod. 32, f. 314b.

ecze kazali gedne strane dielati, aby tiem usilim dwe gine drzała a była gim jako założenie, aby leżała na nie prazdnicze" <sup>1</sup>); протестуеть протвъъ утвержденія о "te czrkwy na tre roztiete", будто апостолъ Павежь "tu panuow s kniezy nadielage y kazał gim prazdniti a polozil gim w założenie sedlaky a gine dielniky, aby ge na sobie drzieły, iako założenie, stonice pod nimi" <sup>3</sup>), будто, по настављению ап. Павла, "sedlaczy a ginij dielniczy magi swym usilim držeti pany a knieże yako założenie" <sup>3</sup>); наконецъ, онъ возмущается тъмъ, что одни члены церкви налагають на другихъ великie оброви ("úroky") и придумывають разную барщину ("roboty"), "aby sediecze w chładu розmiewali sie oniem chłapom a wyrom, gessto sie na horcze peku", и выгоняють ихъ "u weliku zymu w kitlicziech na zagicze a sami w teple sedie" <sup>4</sup>).

Авторъ трактата не признаеть богоустановленности въ церкви короля, "aby na swem meči nesl pokusseni gegie a bogowal za ni proti neprzatelom gegim a pudil moczi tu čerkew k sluzbie geho"; Богъ "ani gi gest ustawil richtarzuow, ani consseluow, aby cerkew swata przichazegie před nie sudila se o zbozi tohoto swieta, ani gest gi ustawil biřiczuow a katuow, aby udowe čerkwy swate gedni druhe wiesily, nebo sie spolu na skrzipcziech muczily pro tielesne wieczy", продолжаетъ авторъ <sup>5</sup>). Авторъ нронически замѣчаетъ, что для такой церкви свѣтская власть, "yako chladek przed wedrem; a we wssem prospiewa (церковь), ocž sie pokusy skrze mocž tohoto swieta, ale bez mocži ostała by yako syra wdowa" <sup>6</sup>).

Все это-сужденія и выраженія, обычныя въ вышеназванныхъ сочиненіяхъ Хельчицкаго.

Хельчицкій въ "O tr. lidu" очень подробно опровергаеть ученіе о тройномъ составѣ церкви ("troy lid krziestansky"), какъ оно содержалось гуситами вслёдъ за Виклифомъ"). Это "poczteni tiela Krystowa z take trogice" <sup>в</sup>) сводится, по мнѣнію Хельчицкаго, къ тому, что "ti udowe hrbowati, gessto mecz drzi, gine menssie udy dawi, zarmuczugi, tepu, sazegi do wiezeni, obtiezugi robotami, uroky a ginymi zamysły... a kniezy yako o[t]czy ostrzie w tom tiele hle-

- <sup>3</sup>) ibid., 317.
- •) ibid., 318.
- <sup>5</sup>) ibid., 318b.
- ) ibid., 319.
- <sup>7</sup>)"О 3 lidu", Сборн. II Отд., LXXVII, 15.
- <sup>•</sup>) ibid., 22.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid., 316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 316b.

dita na obie stranie tiela, hledagice, kterak by zbozii odrzili s nich... a obogi spolu, pani y kniezie, wozy se na robotnem lidu"...<sup>1</sup>) Хельчицкій возмущается, что въ церкви "tim hlawatym lidem sprostni a potupeni lide gsu, jako psy przied ocyma..... oni wyr..... oni—chlap"<sup>2</sup>).

Въ "Sít' víry" Хельчицкій указываеть на противорѣчіе вѣрѣ proro "shodenie i rozsúzení těla Kristowa...... aneb cierkwe římské... kdež to se ta cierkew na tré děli, mající pány, krále, kniežatastránku prvnie, ješto bránie, tepe a hájí: druhú stránku má duchovnie kněžstvo, ješto se modli; třetie stránku má robotné dělníky, a ti mají chovati tělesnú potřebú těto dvě". При этомъ "dvěma stranoma chutno jest... nebo jako u velíké vedro žádají pocestní odpočinutie pod střechú v chladu"... "V tom těle trerohém, продолжаетъ Хельчицкій, jední se rmútí plačiece, a druzí se jim posmievají; jední se potie v těžkých robotách (cp.: "nechcešli jeti do lesa v čas metelice zpívaje, ale musíš pláče jeti, ant' po hlavě tepe)<sup>3</sup>), a druzí v prázdnosti leží v chladu" \*) (cp.: "Páni aby bránili a bili a pálili a věsili, aby nižadný vieře nepřekážel; kněžie aby se modlili a sedláci aby dělali a krmili"...) <sup>ь</sup>). Хельчицкій негодуеть на то, что знатные люди не стыдятся "pohrdati jinými, aby všecko chlapové a výrové... byli, jako psi potupení na oči" 6) (cp.: "vyrové nesú a vezú a stojé zapalujíce se" 7) n "bolest' a pot chlapuov a výruov") <sup>8</sup>).

Въ "Síť víry" Хельчникій пронняпруеть надъ строемъ церкви: "Protož sluhy božího s mečem netreskci nižádný… nebo meč sluhy božího jestiť život pokojný té cierkve" (ср. "Rep. pr. Rokyc.": …"aby pan swietsky ohaniel duchovnieho, nosie zan pokussenie na meczi")<sup>9</sup>). Netreskci nižádný množstvie oděncuo, neb sú k dobrému cierkve; netreskci nižádný rychtářuov, konšeluov, biřicuov, katuov, rathúzuov… skřipcuov, neb sú to vše nástrojové sluhy božího, aby tiem a skrze to Bohu slúžil k dobrému cierkve" <sup>10</sup>).

- <sup>2</sup>) ibid., 25; cp.: "chlapy a wyry sprostnym lidem dawati", 29.
- <sup>в</sup>) S. V., Сббрн. II Отд., LV, 141.
- 4) ibid., 41-42.
- <sup>3</sup>) ibid., 87.
- <sup>6</sup>) ibid., 225.
- <sup>†</sup>) ibid., 204.
- <sup>8</sup>) ibid., 220.
- <sup>9</sup>) L. F., 1898, 394.
- <sup>10</sup>) "Sít' víry", Сборн. II Отд., LV, 154.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid., 24, 29.

Но пе только приведенныя характеристики господствующаго ученія о церкви и соотвётствующаго ему строя церкви въ сочиненіяхъ Хельчицкаго доказывають авторство Хельчицкаго въ трактатѣ "O cyrkwi swate";—то же доказывають и совпаденія другихъ сочиненій Хельчицкаго и нашего трактата въ мотивировкѣ осужденія принятаго ученія и строя церкви.

Критикуемое ученіе и строй противорѣчать опредѣленнымъ свидѣтельствамъ св. Писанія о существѣ и устройствѣ св. церкви. И эти свидѣтельства въ "О сугkwi swate" тѣ же самыя, что и въ извѣстныхъ произведеніяхъ Хельчицкаго, а именно: 1) наставленіе ан. Павла въ 1 Кор., XII о различіи даровъ св. Духа и духовныхъ служеній въ церкви—духовномъ тѣлѣ Христовомъ и о взаимныхъ отношеніяхъ членовъ этого тѣла, подобныхъ отношеніямъ членовъ человѣческаго тѣла<sup>1</sup>) и 2) заповѣдь ап. Павла II Солун., III, 7—11 о необходимости труда<sup>2</sup>).

Въ виду этихъ свидѣтельствъ Шисанія, авторъ трактата "O cyrkwi swate", созерцая печальную дѣйствительность, замѣчаетъ объ этой дѣйствительности: "A tak cerkew swata nemuož mieřena byti tielesnymi czili anebo zaklady, aby ony y ony rozdiely lidu bylo poloziti a przidati gim skutečnosti tielesne, gessto gsu nebo stati mohu bez cztnosti y bez wiry". Это сужденіе—почти то же самое, что говорится у Хельчицкаго въ "O tr. lidu:" "Ale rozdielenie na tre lidu krzestianskeho podle diel tielestnych... a urzaduow tielestnych nemuoz w prawdie rzieceno byti tielo Krystowo, neb pod takowym rozdielenym lidem muoz byti swiet a mohu byti pod takowym rozdielenim na tre wssiczkni pekelnicy, neprzitele welicy Bohu"<sup>3</sup>); ср. и "Repl. proti Bokyc.": "A ze nenie (пользованіе властью) samo w sobie ctnost, to sie w tom ukazuge, ze lide zli, porusseni a hrziessnicy naywietczi mocy poziwagi" \*).

Если авторь "O cyrkwi swate" говорить о "чинахъ" церкви, что "gich pro same pohane potrzebugi" <sup>5</sup>), если называеть строй церкви "pohanstwie" <sup>6</sup>), тѣмъ горшее, что оно "u wiru przigato a spogeno s ni a giz gest zkazilo wiru a samo giz stogi, iako prospiech wiry" <sup>7</sup>); то все это—взгляды, обычные у Хельчицваго:

1

<sup>1) &</sup>quot;O cyrk. sw.", f. 315 и 317 и "O tr. lidu", 20, 23; "Sít' víry", 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "O cyrk. sw.", f. 316 u "O tr. lidu", 30-81; "Sít' víry", 29.

<sup>\*)</sup> Сборн. II Отд., LXXVII, 21.

<sup>4)</sup> L. F., 1898, 453.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cod. 32, f. 315.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) ibid., 318.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) ibid., 318b.

наприм'връ, въ "Sít víry" у цего имѣются жалобы на "osobenie zvláštností pohanských, jako viery"<sup>1</sup>) и мн. др.; таже паганизація церкви отъ ен союза съ властью отмѣчается имъ въ "Repl. pr. Rokyc."<sup>2</sup>) и въ "O tr. lid."<sup>3</sup>).

Доказавъ, что трактатъ "О сугкwi swate" принадлежитъ П. Хельчицкому, мы теперь попытаемся опред влить время его происхожденія. Ни въ самомъ трактатѣ, ни въ какихъ-либо другихъ литературныхъ произведеніяхъ эпохи нѣтъ прямыхъ указаній на время написанія трактата.

Опредѣленіе этого времени возможно лишь на основаніи общаго содержанія трактата въ связи съ упоминаемыми выше родственными ему по содержанію сочиненіями Хельчицкаго.

Прежде всего, обращаеть на себя вниманіе, такъ снавать, элементарность трактата сравнительно и съ "O trogiem lidu", и "Repl. proti Rokycanovi", и "Sít' víry".

Хельчицкій совершенно не разбираеть въ "О сугкиі swate" доводовъ сторонниковъ отвергаемаго имъ ученія о церкви и не развиваеть подробно основъ своего собственнаго ученія о церкви, между тѣмъ кавъ и то и другое имѣется въ иныхъ произведеніяхъ его. Конечно, это само по себѣ мотло бы одиваково говорить и за сравнительно-раннее и за сравнительно-позднее возникновеніе нашего трактата: въ первомъ случаѣ онъ былъ бы предварительнымъ опытомъ, проспентомъ болѣе позднихъ произведеній Хельчицкаго, во второмъ—сокращеніемъ прежнихъ произведеній.

Но дёло въ томъ, что нашъ трантатъ отличается отъ родственныхъ ему произведеній Хельчицкаго не только краткостью, но и извёстнымъ разногласіемъ съ ними въ оцёнкѣ авторомъ критикуемаго учепія о церкви и строя ся.

Хотя Хельчицкій до конца дней своихъ сохранялъ уб'яжденіе въ томъ, что св'ятская принудительная власть въ христіанскомъ обществё—зло, все же у него зам'ячается постепенное смягченіе этой основной точки зр'янія: въ "О tr. lidu" онъ признавалъ неизб'яжность и необходимость этой власти только для злыхъ людей, въ "Replika proti Rokyc." онъ, сверхъ того, видитъ въ ней орудіе гнѣва Божія надъ грѣшниками, наконнцъ, въ "Sít' víry" считаетъ ее полезной для практики терпѣнія и мученичества вѣрующихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. V., Сборн. II Отд., LV, 199.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) L. F., 1898, 453 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Сборн. II Отд., LXXVII, 21.

Можду тёмъ "О сугки swate" не знаеть вовсе этихъ уступовъ злу и компромиссовъ съ нимъ.

Хельчицкій рёшительно объявляеть свётскую власть среди христіанъ "язычествонъ" и заявляеть: "Aniz tiechto wieczi mluwil sem, gedine pro to, mage za naywietczi sskodu to, ze wierni lide poddani su tiem mocem a brzime gich nesu; nicz to nenie" <sup>1</sup>).

Если въ "Sit' viry" Хельчицкій главное зло свётской власти усматриваеть не столько въ матеріальномъ властвованія надъ народомъ, сколько въ гнетё надъ совёстью людей, то приведенимя слова изъ нашего трактата свидётельствують о томъ, что для ихъ автора главное зло власти заключается въ "обременительности" ся для подданныхъ.....

Ясно вообще, что "О сугкиі swate"--самое раннее изъ всёхъ произведеній Хельчицкаго, посвященныхъ обсужденію существующихъ общественно-политическихъ отношеній. Такъ какъ "О trogiem lidu" было написано Хельчицкимъ около 1424—1425 годовъ (см. ниже), то появленіе "О сугкиї swate" придется относить къ времени предшествующему—повидимому, однако, не далекому отъ 1424— 1425 г.г. Что было коротко изложено Хельчицкимъ вообще по поводу общепринятаго ученія о троякомъ составѣ церкви въ трактатѣ "О сугкиї swate", то развито имъ подробнѣе, особенно относительно свѣтской власти, въ трактатѣ "O trogiem lidu".

Выше, доказывая принадлежность "О сугкиі swate" Хельчицкому, мы установили цёлый рядъ текстуально близкихъ другъ къ другу мёстъ изъ названнаго трактата и изъ "O trogiem lidu". Здёсь мы укажемъ еще нёсколько примёровъ изъ "O trogiem lidu", напоминающихъ по своей формулировкѣ мёста "O cyrkwi swate" и говорящихъ о генетической связи обоихъ трактатовъ Хельчицьаго.

"O cyrkwi swate":

1) "...Trzetie gsu wieczy prawe a gistie cerkwi te, a to su skutecznosti rozliczne"...<sup>2</sup>).

2) "...A kdyz kto wywoleny w tiech stawiech drzi sprawedlnost przikazanu od Boha, tehdy gest .O tr. lidu":

 ....neb gmenuge (аностолъ) mnohe udy toho tiela a skutecznost gich"<sup>3</sup>).

2) "...ti, kterzi su prawi udowe tiela Krystowa, ugissteni skrze dary Ducha swateho a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. 32, f. 318b.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) ibid., 312.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сборн. II Отд., LXXVII, 21.

ud čerkwe swate; pakli weliky zastup takowych bude, tehdy stranka czerkwy swate gest"<sup>1</sup>).

3) "...Kniezie... lezice w tom zapleteni (о 3 частяхъ церкви)" etc.<sup>2</sup>).

skrze zgewnu sprawedlnost wydanu w zakonie Krystowie<sup>«</sup>...<sup>3</sup>)

"A když takowych s rozlicznymi dary Ducha swateho mnoho bude, takowi budu tielo Krystowo" <sup>4</sup>).

 ....takoweho zapleteni o tielu Krystowu ya neminim" etc.<sup>5</sup>).

Своимъ рѣзкимъ и рѣшательнымъ тономъ въ отрицаніи принятаго ученія о церкви и о свѣтской власти въ ней Хельчицкій выдаетъ намъ то обстоятельство, что "О сугкwi swate" написано было вскорѣ послѣ первыхъ устныхъ столкновеній Хельчицкаго съ защитниками этого ученія среди обѣихъ партій гуситскихъ—таборитовъ и "пражанъ" (см. выше, стр. 116—118). Отзвукъ подробностей этихъ столкновеній остался, какъ сейчасъ увидимъ, въ одной детали трактата.

Мы уже знаемъ, что разногласіе Хельчицкаго съ магистрами, особенно съ Якубомъ, не было спокойнымъ обмѣномъ мысли: по крайней мѣрѣ, Якубъ тогда же въ Бетлемѣ, по словамъ Хельчицкаго, объявилъ его изъ-за свѣтской власти еретикомъ (см. выше, стр. 117; вѣроятно, это именно столкновеніе имѣлъ въ виду Хельчицкій и тогда, когда написалъ въ "Сѣти вѣры": "доктора еще говорятъ, что, если бы кто-нибудь думалъ иначе о свѣтской власти или даже сталъ бы говорить противъ нея, то оказался бы еретикомъ и отщепенцемъ отъ вѣры") <sup>6</sup>).

Всѣ эти столкновенія происходили въ 1420 году — и за давностью времени Хельчицкій могъ спокойно разсказывать въ пол. 1430-хъ (Replika pr. Rokyc.)—нач. 1440-хъ (Sít' víry) лѣтъ о томъ, какъ его въ свое время объявили (обозвали) еретикомъ...

Между тёмъ въ "О сугкиі swate" Хельчицкій, называя вритикуемое имъ ученіе "ересью", не безъ раздраженія высказываеть слёдующее предположеніе: "Но если вся эта ересь оказывается уже преуспёяніемъ вёры, такъ на меня и возведуть ("свезуть") обвиненіе въ ереси"...

4) ibid., 26.

<sup>6</sup>) Сборн. II Отд., LV, 79.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cod. 32, 314.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 315.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сборн. II Отд., LXXVII, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ibid., 30.

Очевидно, эти слова написаны еще подъ свъжимъ впечатлъвніемъ устнаго, можетъ быть, съ глазу на глазъ, обвиненія его въ ереси со стороны Якубца или, можетъ быть, въ виду уже раздававшихся громко и письменно обвиненій Хельчицкаго въ ереси среди болъе широкихъ гуситскихъ круговъ, съ легкой руки м. Якуба.

Во всякомъ случав, ны думаемъ, что "О сугки swate" написано въ началв 1420-хъ лвтъ, послё трактата о "Духовномъ бов" (1420-22) и до трактата "O trogiem lidu" (около 1425 г.).

Въ трактатѣ: "О cyrkwi swate" Хельчицкій даетъ намъ первоначальный эскизъ своей критики современной общественной организаціи.

Въ своемъ послёдующемъ произведении: "О trogiem lidu" Хельчицкій подробно останавливается на государствё, какъ организаціи силы, принужденія, со всёми производными оть нихъвойнами, смертными казнями, пытками и т. п., и обнаруживаетъ противорёчіе этой государственной организаціи христіанству. Здёсь Хельчицкій уже предстаетъ передъ нами, какъ одинъ изъ крупныхъ представителей такъ называемаго "христіанскаго (евангельскаго) анархизма".

## 8) Трактатъ "O trogiem lidu".

Трактать: "О trogiem lidu rzec—o duchownych a o swietskych" еще въ 1881 году быль отмѣчень проф. Я. Голлемъ<sup>1</sup>) въ составѣ рукописи Пражскаго Капитула sig. D. 82, f. f. 77—106 и приписанъ Петру Хельчицкому, хотя и безъ всякихъ доводовъ въ пользу этого мнѣнія (проф. Голль напечаталъ и небольшое извлеченіе изъ трактата). † о. Ленцъ въ своей работѣ о Хельчицкомъ<sup>2</sup>) принялъ мысль Голля о принадлежности Хельчицкому нашего трактата, пользунсь имъ при изложеніи ученія Хельчицкаго. Трактатъ, по нашему убѣжденію, несомнѣнно принадлежитъ П. Хельчицкому, какъ это можно видѣть изъ сравненія его съ другими сочиненіями этого интереснаго писателя-гусита.

Прежде всего, стиль автора нашего трактата — характерный стиль Хельчицкаго: цёлнё рядъ оборотовъ, выраженій и образовъ трактата: "O trogiem lidu" встрёчается въ несомнённыхъ произведеніяхъ Хельчицкаго.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) J. Goll; "P. Chelčický a spisy jeho", Č. Č. M., 1881, 25-27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ant. Lenz: "Soustava učení P. Chelčického na základě pramenů", Sbor. hist. krouž., 1900, 138.

Вотъ нѣкоторыя сопоставленія.

- "O trogiem lidu", стр. 4: "(власть) "(паны) odrut' chlapa, jako lipu", ne lituge człowieka wod-Sít' víry, 111; rzitie, jako lipu".
- стр. 5: "(сильнёйніе) z chalup "(люди) pro moc světskou neby ge (слабыхъ) wywlaczeli". II, 52.
  - , 9: "toto jest welmi malo "jediné rychtáři a kládami k někskrze mocz kdyz opilce teraké zevnitřní spravedlnosti prziprawii do klady"... bude připuzen (челов'явъ)", Com., II, 52; вля: "necht jeho rychtář připraví kládu, at' přivoli Ježí-
  - " 11: "(священникъ) pustil "lotrovstvo děrami vešlé (въ czesarzie dieru (въ вѣру)", S. V., 184. вѣру)"

šovi", S. V., 100.

- " 19: "(нѣчто) wydogiti nasy- "Pisma dogiti neuprziemnie". lym z Pisma". Rep. proti Rokyc., L. F., 1898, 457.
- " 24: "(паны и священники) "(они же), jako koni obročni", S. yako koni obroczni". V., 259 и "O rozezn. duchuov", Cod. D. 82, f. 223.
- 27: "(духовные), jako na "jeliž jím (человѣкомъ) prve na rziessietie prosati su řešeto vrhú a přesejí jeho sem i skrze Pisma". tam", Com., II, 95.
- " 29: "(паны и духовенство по- "drucze ge (простой народъ) работили простой на- yako howada bez litosti", Postродъ), yako howada, illa, II, 204b<sup>1</sup>); .... "jako gichuto przietrhnuti ne hovada k zabiti", S. V., 121. wazii".
- 29 30: ..., mnichuow mno- "mnichové mnohotvárného kroje hotwarnie perziestych"... a peřestiny", S. V., 39.
- 30: "pani aby na robotnych "(священники) yako trupi wczelezielie, iako trupi mezy lam nicz nenosycze, ale hotowe wcelami neuziteczni, geduce a pigicze gich usilee"...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цитаты изъ "Постиллы"-по изданію XVI въка (экземпляръ Праж. унив. библ).

Не только стиль, но и содержание трактата: "О trogiem lidu" подтверждаетъ авторство Хельчицкаго: почти всё основныя мысли трактата, ихъ группировка, развитие, даже словесное выражение ихъ въ нашемъ трактатё встрёчаются въ другихъ, безспорныхъ произведенияхъ Хельчицкаго <sup>1</sup>).

Разсказъ о происхождении царской власти у евреевъ въ подтверждение грёховнаго вообще происхождения свётской власти (O tr. l., 2: "ale Izrahel... ziadage krale nad sebu") повторяетсясъ большини подробностями — въ "Síť víry", 77 ("Protoz jakož někdy Žide"... H T. J.) H B5 "Replika proti Rokycanovi (Listy Filol., 1898, 402: "Ale pro ty wsseeky wieci neustawil gim krale" н т. д.). Мысль о согласін свётской власти съ духомъ Ветхаго Завёта (О tr. l., 2-3: "Jesce ma wiedomo byti... skrze mocz mielo dokonano byti") проведена въ S. V., 105 ("To jest sakon dobrý… mohl jest král ku polepšení požievati toho zákona") и--почти въ одинаковыхъ выраженияхъ- въ "Rep. proti Rokyc.", 402 ("Zakon stary miel gest takowa przikazanie"...). Необходимость свътской принудительной власти для людей, не знающихъ ига Закона Христова (O tr. l., 4-5: "Druhy rzad... aby se nemohla (земля) nawratiti z miesta sweho"), доказывается и въ S. V., 75 ("Než toliko z přiečiny muož... k časným věcem dobrým užitečna jest) и- особенно поxoze---B5 "Rep. proti Rokyc.", 404 ("A ze pro sprawedlnost, pro рокоу"...). Исключительно эгоистические мотивы свётской власти (O t. l., 5: "To wase mocz czini... o pokoy stogi") указываются въ S. V., 94 ("Nebo to již musí král"...), 125 ("Ale pání pohané takowé sprawedluosti"...) u 135 ("Krałové zemští, chtiece kralovati"...); необходимость же единства власти (O t. l., 6: "A to gesstie dim... a nic porzadneho neostane")-BE "S. V.", 40 ("A poněvadž panování zemské"...). Характеристика евангельскаго строя (O t. l., 6-7: "Ale giz o tom rzadu, ktery gest Krystus uwedl"..., особенно стр. 7: "tento rzad rodi se z serdcze dobre wuole") дана и въ "S. V.", 74 (skutkóm viery, jenž... nemohu dělání býti... ale tolikož z dobre a z svobodné vuole"). Разсказъ о соглашении цацы Снаьвестра съ имп. Константиномъ (Донація Константина), какъ источникѣ порчи церкви (О t. l., 10-11: "Gesstie wice dim... namiestek Lucipera pyseneho"....), встрёчаемъ мы въ "S. V.", 23, 33, 47 и въ "Rep. proti Rokyc., 403 ("A tak trwalo gest... az do Kon-

Digitized by Google

j.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Привожу только начальныя и конечныя слова сравниваемыхъ месть.

stantyna"....), 455-6 ("a.... az gest upokogil.... Sylwester"...; ср. и 456: "Luciper takowe pychy neukazal gest"). Сарказмы по поводу союза перкви съ богатыми грѣшниками ("O t. l.", 11: "Lichewnicy a kupcy"...) въ очень сходной формъ читаются въ "Postilla", II, 207 ("Protož se klamagi bohatii"...) Толкованіе словъ ап. Павла въ посл. въ Римл. XIII, 1-2 (О t. l., 12-14), въ связи съ объяснениемъ отношеній первыхъ христіанъ въ языческой римской имперіи, почти въ тёхъ же самыхъ выраженіяхъ дано Хельчицкимъ въ "S. V.", 120-121 ("Protož rozdiel veliky jest mezi tiem: učiti tomu věrné křesťany"---- ot. l.", 13: "Protož... daleky gest rozdil o tom mocz ucziti ...a mezy tim--swate lidi tomu ucziti"...), 163 ("... swoboda .....aby jimi nehýbala od poslušenství" и т. д — и "O t. l.", 13: "A zie ti lide wierni" H T. J.), 57 ("Nebo poněvadž ti křest'ane byli jsu v jeho panství a drzeli jeho zbožie"....-H "O t. l.," 13: "A kdyz wierni lide su we spolce... a na zbozii, panstwie tiech mocy pohanskych"...), 197 ("Jedno die: pro hněv".... и т. д.--и "O t. 1.", 14: "Protož die ap. tiem wiernym lidem: netoliko pro hněv"...), 135 ("A na to muož rozum býti" и т. д.—и "O t. l.", 14: "Ale knizata".... H T. g.), 20 ("A ten lid věřície" H T. g.—H "O t. l.", 14—15: "A zie zwłasstie weli gim apostol"....), равно какъ и въ "Repl. proti Rokyc.", 453--4 (Tu musy napřed rozumieno byti, komu gest psana Episstola" HT. J.--H "Ot. l.", 12-13: "Ale wssak potrziebno srozumieti, kterak a komu gi pissie" и т. д.). Ненужность свётской власти для върующихъ ("O tr. l.", 15: "Ale kdyzby wierni"....) разъяснена одинавово въ "S. V.", 162 ("Ale by ti lidé byli v zemi slibené"....). Изложеніе ученія Виклифа о трехъ частяхъ церкви — свётской власти (и господахъ), духовенствъ и простомъ народъ ("O t. l.", 15: "Tu na poczatku dieli troy lid"....) имъется въ "S. V.", 41-42 ("Protož i to shodení i rozsúzení těla Kristova"....) # 87 ("A dělé ty strany"....), равно и-хотя въ видѣ намека-въ "Repl. proti Rok.", 455 ("Okrasslugi gi pismy iako namiestka bozstwie"....). Противоръчіе задачь и способовь дъйствія у свътской власти и у духовенства ("O t. l.", 17--18: "Opiet, když kniez" и т. д.) почти въ тѣхъ же выраженіяхъ отитчено въ "S. V.", 184-185 ("A když by sluha kostelni".... и т. д.). Указаніе на чисто-языческій характеръ различенія въ церкви трехъ вышеназванныхъ частей ("O t. l.", 21: "Ale rozdielene na tri lidu krziestanskeho"....) встрѣчается въ неизданномъ 1) еще трактатѣ Хельчицкаго: "О

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. о немъ выше, стр. 137-151.

cyrkwi swate" (Cod. 32, fol. 314: "Nebo takowi stawowe mohu byti mezy pohany"....), а замёчанія объ извёстномъ превосходствё язычниковъ надъ христіанами въ этомъ отношеніи ("O t. l.", 22: "Protož pokoy a sprawedlnost zemska lepe stogi skrze kniziata pohanska".....) имѣются и въ "S. V.", 40 ("Protož zjevno jest, že mezi pohany lépe stoje královstvie"....). Опредѣленіе вдеальныхъ отношеній членовъ Христовой церкви, на основании 1 Кор. XII, 21-26 ("О t. l.", 23: "A gesstie wice mluvi S. Pawel"... H T. J.) JACTCH H BL rpasrarž "O cyrkwi swate", (f. 317b: "Protož on rownost uczi zachowati\*....) H B5 Cod. D. 82, f. 71 ("Mame znamenati, kteraky lid gest ustawen s poczatku na uczieni Krystowie"....). Разительный контрасть идеала церкви и фактическихь отношеній высшихь членовъ общества въ низшамъ ("O t. l.", 24: "tehdy ti udowe hrbowati"....), пановъ въ врестьянамъ ("O t. l.", 25: "Neb tim hlawatym lidem sprostni a potupeni lide"...) очень похоже нарисованъ BL "S. V.", 41 – 42 ("Dvěma stranoma chutno jest"...), 204 ("Nynieť jest sladko právo královo"....), pz "Postilla", II, 194b ("Aniž odpusstieno bude panom a wladarzom"....) и въ "O cyrk. sw.", 317b - 318 (", tehdy nemobliby welikich urokuow gedny na druhe položiti"....). Нестяжательность и трудолюбіе апостольской церкви по II Солун. III, 7-12 ("О t. l.", 30-31: "Protož acz od hodnych kazatelow neodgima wziti potrzebnych wiecy"....) выставляется, какъ идеаль для современности, въ "S. V.", 29: ("Též mluwie o zahalecích"...) и-почти въ одинаковыхъ выраженияхъ-BL "O cyr. sw.", 316 - 318: ("Mluwi o tom s. Pawel, poczinage od sebe<sup>4</sup>....).

Не столь несомитино разришается другой вопросъ, возникающій при изученім нашего трактата: когда и при какихъ обстоятельствахъ онъ написанъ?

Самъ трактатъ "O trogiem lidu" даетъ довольно скудныя свѣдѣнія о своемъ происхожденіи. Онъ---часть корреспонденціи, завязавшейся между авторомъ и неизвѣстнымъ. Этотъ неизвѣстный имѣлъ въ рукахъ какой-то трактатъ Хельчицкаго, гдѣ послѣдній высказывалъ свои сомнѣнія относительно правильности принятаго гусистами ученія Виклифа о раздѣленіи церкви на три части 1);

<sup>1</sup>) Табориты, наприм'тръ, принимали указанное выше (стр. 118 — 119, прим'тъч.) учение Виклифа о 3 частяхъ церкви и формулировали его въ словахъ своего английскаго учителя. Въ торжественномъ манифестъ таборитовъ, обращенномъ къ целой католической Европть (ноябрь 1481 года), читается, между прочимъ, такое м'тъсто: "Ecclesia

Digitized by Google

онъ, видимо, отправилъ Хельчицкому послание съ просьбой еще НЪЧТО НАПИСАТЬ СМУ О ТОМЪ ЖС ПОСЛМСТЕ. ПОИ ТОМЪ ВЪ КОАТКОМЪ видѣ 1). Корреспондентъ Хельчицкаго защищалъ правильность вритикуемаго Хельчицвимъ ученія о церкви ("Neb poniewadz drziss, zie ten troy lid, prwe gmenowany, gest tielo Krystowo"<sup>2</sup>)....) Въ отвётъ Хельчицкаго приводятся и возраженія --- возможныя и **д**вйствительныя — неизвестнаго ворреспондента противъ вритики: "Можетъ быть, ты скажешь: "Хороно было-бы, если бы всё были такими (истинными) христіанами; но когда этого ивтъ, необходима свътская власть, чтобы при ся помощи принудить злыхъ въ справедливости" з); ..., можетъ быть, ты не снесешь меня и скажешь противъ меня: "Однако св. Павелъ, который зналь вёру лучше тебя, заповёдуеть христіанамъ подчиняться властямъ" 4) и т. д. .... "Ты говорищь: "Свътская власть имъетъ свое мёсто въ христіанствё <sup>\*</sup>) и т. д.... "Но, кожетъ быть,

enim militans Christi posita est solum in tribus partibus: prima pars sunt presbyteri, qui imitari debent Deum, sicut nuntii, in moribus magis propinque, vivere in humilitate de elemosyna sicut Christus; secunda pars militantis ecclesiae sunt temporales domini, qui debent esse in loco deitatis et presbyter, qui vivit in humilitate et paupertate, est in loco humanitatis Jesu Christi, et domini debent defendere testamentum Dei secundum potestatem rectam ratione, propterea enim servitium ipsi tenent a Christo, tamquam a supremo domino, quidquid habent; tertia pars militantis ecclesiae est communis populus, qui est divisus in plura manualia artificia. Haec est infima pars et fundamentum, et sustentat duas alias partes in necessitatibus corporalibus. Et amor, qui est tertia persona in deitate, debet connectere istas tres partes, ut se mutuo juvent et utantur: clerus deberet religiosius vivere et purius in moribus, quam aliae duae, et eas docere verbis et operibus viam salutis; media pars, quae est domini temporales, debent cum una moderata honorificentia juvare alias duas partes secundum ordinationem Dei in his rebus, quae praestant subsidium in comprehensionem beatitudinis; tertia pars voluntarie debet secundum testamentum Dei servire aliis duahus partibus. Et hae tres partes debent esse unum corpus ecclesiae, ordinate in caritate currentis ad comprehendam beatitudinem paternae patriae", "Monumenta conciliorum s. XV\*, 1857, I, 157.-Сравнение приведеннаго текста съ 1-й гл. "Dialogus" Виклифа (отъ словъ: "Dividebam autem meam militantem ecclesiam"..... до конца главы) обнаруживаеть, что составитель манифеста не выписаль буквально натинскій тексть Виклифа, а сделаль, повидимому, обратный переводъ на латинскій языкъ чешскаго персвода (Якуба) "Dialogus" Виклифа.

<sup>1</sup>) Сборн. II Отд. И. А. Н., LXXVII, 1.

2) ibid., 3.

<sup>3</sup>) ibid., 8.

4) ibid., 12. -

<sup>5</sup>) ibid., 19.

ты снажешь: "Это (жестокость пановъ въ крестьянамъ) происходить оттого, что нёть у нихъ разумёнія; если-бы они были наставлены, то могле-бы смелостивиться надъ другими" <sup>1</sup>) .... Корреспонденть Хельчицкаго быль священникь ("a vas kniezii")<sup>2</sup>), при томъ таборить, ибо Хельчицкій, вспоминая свои споры со священниками о свътской власти, говорить о итств споровъ: "у васъ, въ Пискъ" 3) — а Писекъ былъ во власти таборитовъ (см. выше, стр. 136). Но трудно увѣренно сказать, кто именно изъ видныхъ таборитскихъ священиковъ вступилъ въ полемных съ Хельчицвимъ. Мы рёшаемся предположительно видёть въ анонниномъ водреспондентё Хельчицкаго священника Маркольда († 1434) 4), на нижеслёдующихъ основаніяхъ. Хельчицкій говорить о нашемъ анонимѣ: "Я несомнѣнно знаю, что ты и безъ моего писанія можешь довольно разумёть въ томъ, что касается священниковъ" 5) .... "Ты самъ давно свидетельствуешь о священникахъ, что дёла ихъ неподобны; .... какъ на ръшетъ просъяны оня Писаніями, докторами и вами" .... <sup>6</sup>) "Но все, что я повёдаль о священникахь (а это не что вное, KARD pascyzgenie "o kniezych dobrzich y o zlych" ....)"), TH самъ это знаешь"... Эта характеристика корреспондента нанболье подходить именно въ священнику Маркольду, противъ вотораго магистръ Янъ Пшибрамъ на "аудіенцін" пражскихъ магистровъ съ таборитами въ концѣ 1424 года въ Carolinum (Пражское "Старое м'всто") возбудилъ обвинение въ утверждении, "quod mali sacerdotes non conficiant" (евхаристію и другія таниства). Николай Бискупецъ въ "Chronicon Taboritarum" <sup>8</sup>) сохраннять намъ отвѣтъ Маркольда по вопросу: "Utrum mali sacerdotes conficiunt", гдѣ данъ такой отзывъ объ этихъ "mali sacerdotes" ("kniezi zli" Хельчнцкаго), который объясняетъ слова Хельчицкого о "простяни" влыхъ священниковъ.... Сделавъ это предположение о личности корресповдента, мы позволимъ себъ и

<sup>6</sup>) ibid., 27.

<sup>a</sup>) Höfler., II, 590-593.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> ibid., 24.

<sup>2)</sup> ibid., 29.

<sup>3)</sup> ibid., 16.

<sup>•)</sup> Убитъ въ битв'в у Липанъ, см. Tomek.: "Dějcpis m. Prahy" (ll vyd.), IV, 646.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Сборн. II Отд., LXXVII, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) ibid., 28.

другое предположеніе: едва-ли начальнымъ моментомъ полемики было посланіе Хельчицкаго Маркольду.

Маркольдъ, по нашему мийнію, отвётилъ на одинъ трактать Хельчицкаго, какъ-то попавшій въ его руки; и этоть трактать думаемъ мы — есть не что нное, какъ изученное нами выше небольшое сочиненіе "О сугкиі swate". Это маленькое сочиненіе, совпаденія котораго съ трактатомъ "O trogiem lidu" были уже указаны нами выше, является, какъ мы уже знаемъ (см. выше, стр. 137—142), краткимъ опроверженіемъ ученія о составѣ церкви изъ господъ, священниковъ и простонародья, такъ что трактатъ "O trogiem lidu" оказывается, какъ равъ, развитіемъ его именно въ части, посвященной свѣтской власти (и господамъ). "О сугиі swate" отличается оной рѣзкостью мысли и является, несомиѣнно, однимъ изъ самыхъ раннихъ произведеній Хельчицкаго (см. выше, стр. 148—151).

Если мы отнесли появление трактата "O cyrkwi swate" къ самымъ первымъ годамъ гуситскихъ войнъ (см. выше, стр. 151), то къ какому позднѣйшему времени нужно относить написаніе трактата "O trogiem lidu"? Во всякомъ случав, трактать о "Trogiem lidu" написанъ до окончанія этихъ войнъ, т.-е. до 1434 года, ибо Хельчицкій говорить въ немъ: "налишнее множество жрущихъ людей въ Прагв, ибо в'едутъ войну за правду Божью; точно также и въ другихъ городахъ много несправедливости, ибо всюду в е д у тъ войну" 1). Картина военнаго положенія Праги (стр. 32-33) представлена, какъ современность; въ такомъ же видѣ представлены и грабежи, совершаемые военнымъ сбродомъ въ мирныхъ деревняхъ<sup>2</sup>). Такъ какъ воецныя действія, судя по трактату, сосредоточиваются около Праги, касаются и другихъ городовъ, но, видимо, еще не перенесены своей тажестью за предѣлы Чехін, то очевидно, что мы имбемъ здёсь дёло съ первымъ періодомъ гуситскихъ войнъ, когда гуситамъ приходилось у себя дома защищаться отъ Сигизиунда и своихъ чешскихъ католиковъ,-съ временемъ не ноздиве приблизительно 1425-1427 годовъ. То обстоятельство, что гуситы представлены какъ бы защещающемися въ ствнахъ Праги, при чемъ нъть "дъдинъ и деревень" на разстояния 3 миль отъ Праги, какъ будто указываеть на 1420 годъ, на военныя двяствія Сигизмунда у Праги, когда, по изслёдованию Томка<sup>3</sup>), "всё ближайшіе города

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LXXVII, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Dějep. m. Prahy", IV., 113.

въ 3 или 4 миляхъ отъ Праги были въ рукахъ короля и полагали поэтому пражанамъ узкія границы для свободнаго сообщенія". Но этому предположению противорёчать несомнённыя указания Хельчицкаго: "начало войны", когда появились первыя сочиненія таборитовъ и пражанъ о свётской власти (стр. 1), "первый годъ войны", когда Хельчицкій спориль въ Пискѣ съ таборитами о грёховности защиты Закона Божія мечемъ (стр. 16)-все это представляется у Хельчицкаго, какъ нѣчто минувшее: что доказывали тогда противники Хельчицкаго о свётской власти, то они, по словамъ Хельчицкаго, "еще и теперь доказываютъ" (стр. 1). Вспоминая о начатой таборитами и пражанами войнё въ защиту Закона Божія-на основѣ ученія относительно обязанности свѣтской власти оборонять мечемъ церковь, ---Хельчицкій рекомендуетъ (иронически) своимъ противникамъ и теперь не смущаться передъ послёдствіями ("ani se ma toho lekati",-стр. 16). Это-намекъ на замѣчавшуюся уже среди гуситовъ реакцію противъ войны и всѣхъ ея ужасовь. Реакція же эта очевидна изъ постановленій таборитскихъ съёздовъ-конвокацій 1422 года-въ Писке, 1424-въ Таборъ и Клатовахъ и изъ тезисовъ диспута таборитовъ и пражанъ въ Carolinum ("Старое ивсто" пражское) въ 1424 году 1). Вероятно, трактать Хельчицкаго "O trogiem lidu" появился послё нанболёе яркаго выраженія этой реакцін въ концѣ 1424 года, т.-е. написанъ около 1425 года. Въ это именно время воспоминанія Хельчицкаго о блокированной императоромъ Сигизмундомъ и его союзниками Прагѣ 1420-1421 г.г. не утратили еще своей свѣжести и, являлсь какъ будто образомъ современности, не представлялись анахронизмомъ.

Въ трактатъ "O trogiem lidu" своеобразныя соціально-политическія возървнія Хельчицкаго, столь отличавшія его отъ окружающей культурной среды, выступаютъ съ большей исностью, чъмъ въ предыдущихъ его сочиненіяхъ. Поэтому мы остановимся на содержаніи изслъдуемаго трактата.

Гуситскіе мыслители, высказывавшіе мысль о допустимости или даже объ обязательности защиты средствами свётской власти, силой оружія, правды Закона Божія, стояли, въ сущности, на одной почвё съ той католической церковью, противъ которой они боролись. Этой общей почвой было вёками сложившееся историческое

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hötler, II. 482 — 487 и 716 — 717. См. о томъ выше, стр. 67—77 и 95—106, а также J. Goll: "Synody Taborské г. 1422 и 1424", въ "Č. Č. H.", 1899, 151.

христіанское, церковное міровоззрѣніе, по которому христіанская вѣра и принудительная власть, церковь и государство находятся въ тѣсной, неразрывной связи, взанино пополняють другь друга и черпають другь въ другѣ свою силу и преуспѣяніе.

Хельчицкій въ своей "Řeč o trogiem lidu" критикуеть это міровоззрѣніе и рѣшительно отвергаеть его, вмѣстѣ со всѣми выводами изъ него.

Онъ разъясняетъ глубовое различіе, болѣе того---противорѣчіе природы принудительной власти и вѣры, государства и церкви.

Прежде всего, онъ ставитъ вопросъ о томъ, какова природа, ваковы отличительные признаки свётской власти? По мнёнію Хельчицваго, отъ этой власти родится страхъ, нбо она жестока, грозить, поносить, береть, насильно свявываеть, бьеть и убиваеть. Эта власть изначала установлена Богомъ ради порядка, въ которомъ нуждается вся земля, --- реди внёшнаго земного порядка среди тёхъ народовъ, которыхъ Богъ не поставилъ подъ руководство своего Закона. Вѣдь, въ Израилѣ, своемъ жребін, Богь не установилъ ни пановъ, ни вороля-и такъ было отъ пришествія Израиля въ землю об'єтованную до Саула. Лишь когда Израиль презрѣлъ Бога и пожеладъ имѣть царя, Богъ черезъ Самуила далъ ему царя. Когда же Самунлъ разъяснилъ Изранлю грёховность его поступка, то и самъ Изранль со страхомъ призналъ свой грѣхъ (1 Цар., VII, 5-8). Тавинъ образомъ изъ Писанія мы видимъ, что Богъ установилъ грозную принудительную власть съ мечемъ только надъ тёми народами, которые не находятся подъ непосредственной властыр самого Бога. Если же и надъ Израиленъ въ концъ концовъ была установлена царская власть, то это сдёлано въ согласія съ духомъ еврейскаго Завона: еврейскій Законъ разрёшалъ тёлесные бои противъ непріятелей, смертную казнь и меньшія, чёмъ смерть. наказанія преступниковъ, разрёшаль и суды; а всё эти дёла могли получить свое довершение и преуспѣяние лишь при наличности царской принудительной власти. Такимъ образомъ, если бы н Христосъ въ своемъ Законѣ повелѣлъ нѣчто такое, что необходимо было вершить силой и принудительной властью, то для исполнения этого Закона потребовалась бы королевская власть. Но такъ какъ благодатью Господа I. Христа мы освобождены отъ Ветхаго закона смерти и поставлены подъ Заковъ милости (любве, благодати), то чёмъ же им будемъ обосновывать свётскую власть въ вѣрѣ Христовой?

Правда, священники всячески стараются обосновать закон-

Digitized by Google

ность и необходимость свётской власти среди христіанъ. Но все это тщетно. Вёдь, если власть съ неотъемлемыми отъ нея боями и наказаніями должна управляться вёрой Христовой и приносить послёдней преуспёяніе, то для чего же разрушиль Христосъ еврейскій Законъ и установилъ иной, духовный? Если бы Онъ хотёлъ, чтобы изъ-за Его закона устраивали сёчи, вёшали, топили жгли и другими способами цёдили изъ людей кровь, то старый Законъ стоялъ бы по прежнему, непогнувшись, со всёми своими кровавыми дёлами, безъ которыхъ никакая свётская власть не можетъ существовать.

По мивнію Хельчицкаго, слёдуеть строго отличать порядокъ свётской власти-подчиненныхъ ему и его свойства-отъ того порядка, въ который устрояются Богомъ, при посредствё Сына Божія, лишь иёкоторые люди.

Каковъ же порядовъ свётской власти? Онъ осуществляется въ людяхъ, лишенныхъ мудрости, не вёдающихъ Бога. Вёдь, вся земля нуждается хотя въ какой-нибудь справедливости и въ покоё: если бы ихъ не было, люди не могли бы и существовать на землё. А такъ какъ на землё много народовъ, которые не имёютъ никакой добродётели и знанія о Богё, не соблюдаютъ справедливости къ другимъ, то Богъ, желан все-таки долгаго существовавія людей на землё, устанавливаетъ надъ ними королей и князей, чтобы съ помощью ихъ соблюсти эти народы въ покоё, чтобы прекратились безправіе и жалобы, чтобы никто не смёлъ чинить другимъ обиды, насильничать, красть, нарушать межи...

Всякая власть, желая спокойно господствовать надъ многими людьми, съ цёлью увеличенія своей чести и богатства, должна мстить за любое беззаконіе: чёмъ спокойнёе хочеть она властвовать, тёмъ грознёе должна мстить за преступленія. Тогда всё будутъ жить въ мирё между собой... Иначе одни извели бы другихъ, сбродъ возсталъ бы противъ сброда, сильнёйшіе пригнели бы слабыхъ, выволокли бы ихъ изъ избенокъ, одни захватили бы у другихъ отчины, дома, имёнія и женъ.

Свётская власть потому именно и называется свётской, что отъ нея зависить теченіе и преуспёяніе этого свёта. Отсюда она бываеть въ рукахъ и у самыхъ худшихъ людей — безъ вёры, безъ добродётели и проявляетъ себя лишь ради своей собственной пользы; она ревностно истить и за самаго малаго человёка, ибо отъ всёхъ хочетъ имёть выгоду.

۰.

£

Да и самъ безбожный и неправедный народъ только изъ страха подчиняется властямъ.

Но даже и для охраны временнаго блага власть должна быть непремённо единов и согласною; если же будеть много властей, при томъ несогласныхъ, то онѣ нарушатъ и такое временное благо: тогда не останется на вемлѣ среди людей ни покоя, ни порядка.

Иными свойствами отличается тотъ порядокъ, который введепъ на землъ Христонъ. Христосъ-царь уставилъ свой пародъ-върующихъ-подъ закономъ любви, подчинилъ этотъ народъ духовному порядку, гдъ царитъ миръ перазрывной связи, какъ у многихъ членовъ одного тела, где господствуетъ праведность, далеко превышающая справедливость власти князей на землѣ и справедливость стараго Закона. Въ основания этой высокой праведности лежить любовь ко всёмъ, любовь, отъ сердца желающая всёмъ добра, и не только желающая, но и творящая каждому добро по мъръ умънія, силы, имущества, разума, — однимъ словомъ, та любовь, о которой говоритъ ап. Павелъ (I Кор. XIII, 4-7). Люди, обладающіе такой любовью, уничтожають жалобы съ двухъ сторонъ-и твиъ, что не чинять обидь другимъ, и тёмъ, что терпёливо переносить обиды, учиненныя имъ другими. Такому духовному порядку не можетъ научить нивакая мірская мудрость; не можеть принудить въ нему и свётская власть, ибо онъ рождается изъ доброй воли, которая находится не подъ принужденіемъ, какъ рабъ, а подъ милостью, какъ сынъ.

Но если столь велико различіе между порядкомъ мірскимъ, съ помощью свётской принудительной власти, и порядкомъ Христовымъ, съ помощью любви, то, очевидно, доказываетъ Хельчицкій, что оба эти порядка не могутъ совмѣстно существовать подъ именемъ единой вёры Христовой. Какъ власть не управляется вёрой, такъ и вёра не нуждается во власти. Если полнота власти заключается во множествѣ имуществъ и въ великихъ сонмахъ латниковъ, въ замкахъ и крёпкихъ городакъ, то полнота и преуспѣяніе вёры состоятъ съ Божьей мудрости и въ силѣ Духа Святого.

Только тѣ, кто подчиняются духовному порядку, и составляютъ духовное тѣло Христово, т.-е. Церковь Христову.

Конечно, все-таки на свътъ есть злые люди, которые только подъ принужденіемъ способны проявить хотя какую-нибудь спра-

-162 -

ведливость въ ближнимъ. Ради такихъ людей и нужна свътская принудительная власть, говорять священники, защитники этой власти. Пусть такъ... Но не странно ли слышать такую защиту отъ священниковъ, которыхъ Христосъ именно затвиъ и послалъ на проповедь, чтобы принять, какъ верующихъ, только техъ, кто добровольно усвонть ихъ проповёдь. Жалко безсильна проповёдь того сващенника Христова, который не можетъ привести людей къ Христовой праведности своей пропов'ядых и взываеть о помощи къ власти, объявляетъ въ костелѣ о чужеложствѣ, пьянствѣ и другихъ грѣхахъ людей, побуждаетъ власть отомстить за это и жнить еще при томъ себя преуспѣвающимъ въ проповѣди. Такому священнику, вибств съ властью, далеко и до язычниковъ, ибо языческіе князья безъ всякой священнической проповёди успёшно прекращаютъ чужеложства, убійства, кражи...

Никто еще не могъ указать большей пользы отъ власти для въры Христовой, какъ то, что священники, захвативъ въ свои руки власть, пользуются ею для боевъ и отищеній, доказывая ихъ справедливость Закономъ еврейскимъ. А когда люди послутають ихъ въ совершении такой мести, тогда они вичатся, какъ ревностнівнию въ вірі Христовой. На самонь же ділі, если бы священники не путали этой власти въ въру Христову, то боле преуспёвала бы вера, которая одна, безъ свётской власти, совершенно устрояеть человѣка-его совѣсть и всю жизнь его.

Какъ же произошло наличное соединение въры Христовой съ принудительной властью? Конечно, апостолы и позднёйшіе святые могли принять въ вћру Христову много мощныхъ свитскихъ людей. Но ни одинъ христіанскій народъ не установиль короля или князя господиномъ надъ собой, пока папа Сильвестръ не принялъ въ въру римскаго импер. Константина, который такъ и остался въ въръ со всъма особенностями языческой власти; только уже потомъ и въ другихъ земляхъ власти такимъ же образомъ были приняты въ вѣру Христову. И вотъ, благодаря именно свѣтской власти, антихристь получиль всю свою силу надь вёрой Христовой, а великая блудница, сидящая на римскомъ престолѣ, распространила въ мірѣ всѣ свои отравы. Эта власть, принятая въ вѣру съ той же почестью, имуществомъ и правами, какими и прежде пользовалась у язычнивовъ, въ свою очередь даровала священнивамъ имущество; она и сама лживо вкралась въ въру и священниковъ лишила вёры своимъ имуществомъ. Послё столь лживаго сліянія свётской власти со священствомъ это послёднее потомъ все

11\*

болёе возрастало въ богатствё и въ чести сего свёта, таща имущества отъ власти и отъ другихъ мірянъ. А когда разукрашен<sup>\*</sup> ная блудница, римская церковь, получила отъ свётской властв всю свою силу и полноту, тогда она, какъ и подобаетъ ся безстыжей наглости, принялась лобзать эту власть, любить и обнимать ее, благословляя, подольщаясь, все прощая власти и дёлая ее участницей всей своей святости, объявляя ее частью церкви святой и намёстникомъ Божества.

Вслёдъ за языческой властью и весь свётъ вкрался въ вёру; ибо если уже этимъ головастымъ и гордымъ людямъ удалось проникнуть въ среду вёрующихъ, то можетъ ли быть хоть одинъ человёкъ на свётё, котораго священники не приняли бы въ вёру? Вёдь, лихоимцы и торгаши—для нихъ наилучшіе въ вёрё! Они наиболёе обогатили костелы и надарили священникамъ "орнатовъ" и денежныхъ платежей; они легко вылихоимствовали и выторговали это богатство, а священники все покрыли своимъ благословеніемъ.

Однимъ словомъ, Христосъ не установилъ и не повелѣлъ въ Законѣ Своемъ поставить короля господиномъ надъ Своей церковью, для преуспѣянія ея въ вѣрѣ. Произопло нѣчто другое: обманутый священникъ принялъ цезаря въ вѣру Христову и сдѣлалъ его господиномъ надъ людьми Христовыми...

Отсюда и пошло замѣшательство въ вѣрѣ. Съ тѣхъ поръ дѣла власти въ народахъ, находящихся внѣ вѣры и Божьяго Закона, причитаются власти, какъ полнота вѣры Христовой; съ тѣхъ поръ власть, пребывая въ вѣрѣ, проливаетъ мпого крови въ бояхъ, творитъ, по наущенію священниковъ, много отмщеній согласно съ Закономъ еврейскимъ, чинитъ по законамъ языческимъ много убійствъ, вѣшаетъ, топитъ, сожигаетъ, казнитъ, колесуетъ, умерщеляетъ въ тюрьмахъ, грабитъ и вообще разнообразно мучитъ, насилуетъ и порабощаетъ простой народъ. Выходитъ такъ, что Христосъ, проливъ Свою кровь за грѣшниковъ, былъ обогащенъ священникомъ (папой) Сильвестромъ еще и свѣтской властью, съ ея насиліями.

Защитники свётской принудительной власти въ христіанскомъ обществё обыкновенно ссылаются на повелёніе ап. Павла подчиняться богоустановленнымъ предержащимъ властямъ (Рим. XIII, 1-2). Хельчицкій разрушаетъ силу этого довода.

Слёдуетъ вдуматься въ то, кому и что именно нишетъ апостолъ. Апостолъ въ посланіи напоминаетъ новообращеннымъ вѣр-

- 164 -

онымъ, чтбы они подчинялись языческой власти, римскому цезарю, нбо еще и потоиъ долгое время римская имперія пребывала безъ въры, а римскіе цезари пролили много прови святыхъ, прежде чёмъ лживо были приняты въ вёру Христову. Большая разница, съ одной стороны, учить свётскую власть или учить общину установлению надъ собой такой власти для преуспѣянія ввры, и, съ другой стороны, учить вврныхъ людей подчинению власти языческаго цезаря. Послёднее было необходино, ибо вёрные люди, освобожденные благодатію Господа нашего І. Христа отъ власти діавола и отъ бремени стараго Завона, могли счесть себя освобожденными и отъ бремени свътской власти... А между тьмъ власть имеють некоторыя иныя, чемъ діаволъ и старый Законъ, свойства, ради которыхъ апостолъ не освобождаетъ върующихъ отъ бремени власти, но велить имъ быть подданными ел. Однако самъ отъ себя апостолъ не устанавливаетъ надъ върующими во Христа свътской власти съ мечемъ, не приставляеть къ горлу ихъ, при помощи Закона Христова, страпилища въ видѣ власти съ мечемъ. Ибо если Христосъ искупиль вёрныхъ людей отъ закона страха, то неподобно, чтобы Онъ черезъ апостола снова взвалилъ на нихъ страхъ меча. Но разъ власть существуеть для всёхъ и охватываеть всёхъ, вто внѣ Божьяго Закона, кому единственный законъ — мечъ, передъ которымъ они трясутся; разъ върующіе живутъ въ обществѣ этихъ людей, во владѣніяхъ языческихъ властей: то апостолъ в приказываетъ върующимъ быть подданными свътской власти въ подобающихъ вещахъ, во-первыхъ, изъ покорности, какъ и слёдуетъ слугамъ Христовымъ, во-вторыхъ, потому, что власть установлена повелёніемъ Божьимъ. Если бы христіанинъ презрѣлъ все то, что ведетъ въ справедливости и покою, только изъ-за того, что все это повелвваеть языческая власть, то онъ презрѣлъ бы Бога и погубилъ бы свою добрую совёсть, противясь Божьему установлению. Но каковъ бы ни былъ умыселъ власти въ ея повелёніяхъ касательно внёшней справедливости (личная выгода), какъ бы ни былъ онъ отличенъ отъ умысла Божьяго (любовь), однако нътъ различія относительно обиды ближнему: обижая ближняго, върующій разгитваеть и князя и Вога, хотя въ обоихъ случаяхъ различно...

Апостолъ повелъваетъ христіанамъ слушаться властей въ дозволенныхъ Богомъ дълахъ еще и для того, чтобы власти, въ случаъ неповиновенія христіанъ, не сочли христіанской въры мошенни-

Digitized by Google

чествомъ, чтобы изъ-за пустяковъ не покусились на въру. Но если бы върующіе не жили во владъніяхъ этихъ властей и посредн злыхъ язычниковъ, то апостолъ, конечно, не давалъ бы имъ всъхъ этихъ наставленій.

Ученіе о допустимости свётской принудительной власти въ христіанскомъ обществё нашло себё выраженіе и въ теоріи о тройномъ составё церкви---изъ свётской власти, духовенства и рабочаго люда. Эта теорія, въ изложеніи ся Виклифомъ, стала особенно популярной въ Чехін, благодаря переводу м. Якубомъ изъ Стшибра соотвётствующаго трактата Виклифа: "Dialogus" на чешскій языкъ, подъ заглавіемъ: "О nadaní kněžském". Хельчицкій критически излагаетъ и отвергаетъ теорію Виклифа.

Виклифъ различаетъ троякій христіанскій народъ, съ особыми дёлами: свётскую власть онъ называеть третьей частью св. церкви и нам'єстникомъ Божества, съ обязанностью защищать мечемъ Законъ Божій и двё другія части церкви—священниковъ и простой народъ; о священникахъ онъ толкуетъ, что они—нам'єстники челов'єчества Христова и должны подражать Христу въ нищетѣ, трудѣ и терпѣливости и учить двё другія части. Положеніе Ваклифа относительно обязанности свётской власти защищать мечемъ Законъ Божій стало у гуситовъ основаніемъ и оправданіемъ ихъ войнъ въ защиту Закона Божія.

Но ученіе Виклифа, по мнѣнію Хельчицкаго, полно противорѣчій и разрушаетъ само себя.

Въ самомъ дёлё.... Если свётская власть-намёстникъ Божества въ защитъ мечемъ Закона Божія и двухъ другихъ частей, такъ, въдь, всего ближе можетъ она защищать Законъ Божій въ особѣ священника, обязаннаго проповѣдывать этотъ Законъ, идя но всему свѣту. Но, съ другой стороны, священникъ --- намъстникъ человъчества Христова и обязанъ послъдовать Ему въ трудѣ и въ терпѣливости. И вотъ, если намѣстникъ Божества, будучи на-готовѣ съ мечемъ, никому не позволитъ обидѣть священника, когда, напримёръ, во время проповёди злые люди закотять его избить, схватить или вообще причинить вредъ, то гдѣ же и какъ будетъ священникъ послѣдовать Христу въ терифливости? Тоже самое можно сказать и о каждомъ человѣкѣ изъ простонародья, обязанномъ, по повелѣнію Христа, въ случаѣ удара въ лицо, подставить и другую свою щеку и, по приказанию апостола, не защищать себя: если власть по своей должности обязана услужить ему, защитить его отъ обиды, то, въдь, онъ такимъ образомъ тоже

не выполнить Заповёди Христовой. Имёя на своей сторонё власть, но долгу защищающую его отъ обиды, христіанинъ можеть защититься отъ многихъ людей и особенно легко уклониться отъ заповёди терпёвія. Но, не желать ничего стерпёть, защищаться при каждой обидё, собираться изъ-за того въ сброды и искать защиты у свётской власти—все это путь языческій и сего свёта, далекій отъ ига Христова.

Что это за тело Христово, когда одни члены его, по должности своей служа другимъ, нарушаютъ то, что послёдніе должны аблать по заповёди Божіей? Если священникъ-одна часть этого тёла, обязанная по должности учить двё другія части-учить власть ревностно вступаться за деб другія части противъ насилій и обидъ со стороны злыхъ людей, а другихъ христіанъ общины учить идти по стезямъ Христовымъ, послёдуя Его териёнію, что же тогда дѣлаетъ этотъ священникъ, уча однихъ бороться со зломъ, а другихъ-терпѣть зло? Онъ поступаеть подобно тому, кто запретиль бы пекарямь печь хлёбь, а другимь людямь приказаль бы всть хлёбъ. Далёв, священникъ долженъ стоять на мёстё апостольскомъ, возвѣщая людямъ прощеніе грѣховъ въ крови Сына Божія, если они обратятся въ Богу и поваются. А намѣстнивъ Божества, не напрасно-а для мести злымъ--нося мечъ, ничего иного и не можеть дёлать, какъ только истить злымъ людямъ. И вотъ, если священныкъ приметъ злыхъ въ милость, призвавъ ихъ къ покаянію, то надъ кѣмъ же будеть истить тотъ, кто держитъ исчъ? Если онъ все же перебьетъ мечемъ злыхъ людей, то кого же тогда приведеть къ показнію и приметь въ милость священникъ? Такимъ образомъ, въ чемъ одинъ преуспѣетъ по своей должности, въ томъ другой потеринтъ ущербъ по такой же своей собственной должности. Что же это за члены одного тѣла, когда они препятствуютъ другъ другу въ работѣ?!

Въ защиту свътской власти приводять еще того римскаго центуріона, слугу котораго исцѣлилъ Христосъ. Но изъ Писанія видно, что Христосъ хвалилъ центуріона не за его должность, а за вѣру, ради которой и исцѣлилъ его слугу. А если такъ, то нельзя видъть здѣсь обоснованія Христомъ свътской власти въ вѣрѣ Своей.

Свътскую власть, какъ необходимую составную часть церкви, подтверждають еще словами св. Павла о духовномъ тълъ Христовомъ и членакъ его.

Но апостолъ описываетъ (1 Кор., XII, 4-12) части тёла Христова со стороны духовныхъ дёлъ и вовсе не упоминаетъ о тёлѣ.

- 167 -

согнутомъ втрое, съ тѣлесными должностями. Онъ перечисляетъ различные милости и дары Духа Святого, которые даруются святымъ людямъ для служенія другъ другу, какъ служатъ другъ другу естественные члены человѣческаго тѣла. Иное дѣло—раздѣленіе христіанскаго народа на три части, сообразно тѣлеснымъ дѣламъ, свѣтской власти и другимъ тѣлеснымъ должностямъ: здѣсь вовсе нѣтъ тѣла Христова, ибо такое раздѣленіе на три части можетъ охватывать и тѣхъ, кто достоинъ пекла (ада), т.-е. явныхъ враговъ Божіихъ. Лишь люди, обладающіе дарами Духа Святого, являются настоящими членами тѣла Христова, которые всѣ вмѣстѣ и составляють единое тѣло Христово (церковь).

Жизнь Духа Святого, пребывая въ каждомъ членѣ этого тѣла, сообразно отдёльнымъ дарамъ, собирается въ единую волю, въ единый разумъ. Тёло и кровь не могутъ создать согласія и готовности въ служению даже въ двухъ людяхъ, которые руководятся собственной волей и гордыней сердца. Твиъ более не имветъ и во въки не будетъ имъть такого единения и всеобщей любви весь этотъ троякій яко бы христіанскій народъ. В'ядь, д'яленіе народа на три части есть и у язычниковъ. У нихъ имъются князья, которые ревностные наблюдають за внышней справедливостью въ народв, чвиъ здвшніе христіанскіе лентян, пренебрегающіе справедливостью изъ-за подарковъ и просьбъ. Среди язычниковъ имбется и рабочій людъ, который пашеть и дёлаеть другія дёла. Есть среди нихъ и священники, отвращающіе ихъ отъ единаго Бога-Творца посредствомъ многихъ боговъ, --- какъ и среди насъ имъются великіе совратители, которые отвлекають людей оть Бога не только деревянными идолами, но и словами Божінми, и вёрой, н пекломъ, и небомъ, и святыми въ небъ. И если у язычниковъ такое дёленіе народа на три части не составляеть еще тёла Христова, то тёмъ болёе у насъ, христіанъ. Мечъ пановъ-господъ не приведетъ мужниковъ въ единенію мысли, хотя и поработить ихъ, какъ невольниковъ; а роскошный столъ пана только развеселить глупца-священника, который сочтеть пріязнь пана за преуспѣяніе вѣры...

Еще больше того говорить св. Павель о членахъ твла Христова (1 Кор. XII, 21—26). Ап. Павелъ говорить, что, хотя въ естественномъ твлё человёка много членовъ, но они не презирають другь друга, а заботятся одни о другихъ. Особенное винманіе обращаетъ апостолъ на то, что въ твлё вёть пренебре женія и презрёнія со стороны болёе важныхъ членовъ къ членамъ меньшимъ и менёе почтеннымъ.

Иоучительно теперь приложить эти слова. ан. Павла къ тѣлу Христову, состоящему изъ пановъ, священниковъ и рабочаго лида. Подойдутъ ли слова апостола къ этому тѣлу?

Какъ извёстно, въ этомъ тёлё свётская власть должна защещать мечемъ двѣ другія части, священники-учить эти двѣ части, а рабочіе люди-кормить пановъ, работой добывать имъ яства, напитки и платежи. Но если, по апостолу, при страдании одного члена, и всё прочіе страдають вибстё съ нимъ, то какъ же горбатые члены съ мечемъ въ рукахъ давятъ, огорчаютъ, быютъ, сажають въ тюрьму, отягощають барщиной, оброками и иными выдумвами другихъ, меньшихъ, членовъ, тавъ что эти послѣдніе ходять, какъ вялые, а первые, какъ кони сытые и праздные, ржуть надь ними? Какъ же священники, очи этого тёла, смотрять на части тѣла, соображая, какъ бы получить отъ нихъ и захватить себѣ имущество? Какъ же тѣ и другіе вмѣстѣ, паны и священники, вздять на рабочемъ народъ, сколько имъ захочется? А такъ какъ тѣ, кто держатъ мечъ, ---руки этого тѣла, простой же народъ--ноги, то посмотримъ, что дълаютъ руки ногамъ по правдѣ апостольской? Трогательно вспомнить о дёлахъ, которыя совершають руки для ногъ, всегда ихъ обувая, чтобы онѣ не ушиблись, не озябли и не запачкались; а если ноги запачкаются, руки тотчасъ умоють ихь; если ноги ушибутся, руки тотчась увяжуть и лечать ихъ... Но эти руки съ мечемъ лишь забирають то, что ноги добудуть себѣ повсть, грабять ихъ. Одно лъкарство знають эти руки для ногъ: пустятъ изъ нихъ кровь, всячески умучатъ ихъ и изобыютъ, какъ скотину...

Столь же мало подойдуть къ этому твлу тройного состава слова апостола о томъ, что менве благородные члены твла находятся въ чести у членовъ более благородныхъ. Вёдь, мужики и пастухи, какъ самые малые члены въ обществё, должны бы оказаться въ наибольшей чести. Но двйствительность далека отъ этого. Ибо для головастыхъ людей—господъ и священниковъ простые и невидные люди, какъ псы: они—"деревенская прёль" "мужичье", "филины", "холопы". Нётъ, отъ почтенныхъ членовъ для неблагородныхъ получается гораздо больше позору, чёмъ почести!

А простой народъ имйеть лишь отвращение и къ панамъ и къ священникамъ; даже должныхъ платежей не хочеть пародъ давать имъ....

Однимъ словомъ, слова ап. Павла о духовномъ твлѣ Христовомъ

могутъ исполняться только на свитыхъ людяхъ, обладающихъ дарами Духа Святаго и могущихъ въ любви собраться въ настоящее единство, при которомъ каждый добровольно печется о другомъ, горюетъ съ нимъ въ его бёдё и считаетъ его лучше себя. И когда такихъ людей, съ различными дарами Духа Святаго, будетъ много, то они и составятъ тѣло Христово. Если же кто-нибудь въ этомъ тѣлѣ будетъ искуснымъ въ какомъ-либо тѣлесномъ дѣлѣ, то не замедлитъ онъ послужитъ другимъ и своей тѣлесной вещью.

Что же касается тёла Христова, состоящаго изъ свётской власти, духовенства и рабочаго люда, то нужно надёяться, что Богь скоро для всёхъ обнаружить кровавую природу этого тёла, которое тогда уже не будетъ благоухать, какъ истинное тёло Христово, а станетъ смердёть, какъ тёло блудницы, сосватавшей себё весь свётъ...

Отвергнувъ свётскую принудительную власть въ христіанскомъ обществё, съ ея насиліями, войнами и смертной казнью, разрушивъ такимъ образомъ основной элементъ въ средневёковой концепціи церкви, какъ христіанскаго общества, Хельчицкій лишь бѣгло касается вопросовъ о положеніи въ церкви духовенства и широкихъ народныхъ массъ.

Что васается духовенства, то истинными священниками онъ признаетъ прежде всего апостоловъ Христовыхъ, которые наполнили своей проповёдью всю вселенную, — съ великимъ трудомъ, въ хожденіи, въ голодѣ, наготѣ, во многихъ мученіяхъ, будучи людьми бѣдными, безъ свѣтской власти, съ упованіемъ на одного только Бога. Затѣмъ, истинными священниками слѣдуетъ, по мнѣнію Хельчицкаго, признать тѣхъ, кто стояли, стоятъ и будутъ стоять на стезяхъ апостоловъ. Но такихъ священниковъ теперь очень мало. Большинство духовенства безъ болей порождено блудницей, возсѣдающей на римскомъ престолѣ. Эти священники, какъ злые наемники, въ часъ искушенія бѣжали отъ своей паствы и заперлись въ замкахъ и городахъ, устрояя бои и высасывая изъ народа кровь.

Конечно, Хельчицкій несогласень и съ тёмъ воззрёніемъ, будто задача народныхъ массъ въ церкви физическій трудъ для содержанія господъ (свётской власти) и духовенства. Это воззрёніе ведеть только въ развращенію господъ и духовенства, къ ихъ тунеядству; развращаются этимъ воззрёніемъ и сами народныя массы, которыя стремятся вступить въ ряды господъ и духовенства ради такой легкой, праздной жизни.

Потому-то и развелось такое излишнее множество различнаго священства и господъ, что всѣ хотятъ быть панами, господами. солдатами. Ибо легко вздить на толстыхъ коняхъ, грозить и гордо говорить, бранить простыхъ людей "холопами" и "филинами", обдирать ихъ, какъ липу, сбивать имъ головы съ плечъ, всегда обильно Есть и хорошо пить, тунеядствовать, шататься съ мёста на мъсто, безъ пользы говорить всякие пустяки и безъ стыда чинить различные грёхи. Слишкомъ много развелось по замкамъ и городамъ такихъ насильниковъ, которые либо, пользуясь властью, обнжають простой народъ либо, взимая платежи съ крестьянъ, имъютъ съ этого хорошее житье дома, пируютъ и ведутъ праздную жизнь. Та же причина, почему разиножились монахи, каноники, крестоносцы, орденские братья; они, какъ господа, роскошно бдять и пьють, одбваются въ разныя дорогія одежды, строять высокіе дома съ чистыми покоями; и все это они дёлають на счетъ крови и пота рабочихъ людей...

А, в'ядь, ап. Павелъ не повелъваетъ священникамъ и панамъ возлечь на рабочихъ людяхъ, пожирать и распивать ихъ добро, подобно безполезнымъ трутнямъ между пчелами. Допуская, что проповёдники евангелія могуть получать содержаніе за свое благовъствование, онъ все же не считаетъ наилучшимъ дёломъ брать за проповѣдь тѣлесныя веще отъ тѣхъ, кому проповѣдуется (2 Солун., III, 7-9). Апостолъ никогда не сказалъ бы: "Попросите Бога за милостиваго цана, пусть всегда зоветь къ об'вду". Апостолы не называли простого народа ногами тела, обязанными носить ихъ, напротивъ-сами они были ногами для другихъ. А рабочихъ людей апостолъ учитъ и тому, чтобы они дёлали руками своими; вто же не хочеть работать, пусть не ъстъ (2 Солуп. III, 10-11). Апостолъ не хочеть, чтобы среди върующихъ были люди праздные, какъ дворяне, которые не знають другого дѣла, какъ только пребывать въ праздности и шататься. Онъ никогда не сказалъ бы такимъ шатунамъ и бездѣльникамъ: "Вы должны заниматься рыцарскимъ дёломъ и оборонять правду!"

Несомнённо, что истинные члены тёла Хрястова, отмёченные дарами Духа Святаго и явной праведностью Закона Христова, должны учиться и тёлеснымъ дёламъ, чтобы имёть возможность помогать всёмъ нуждающимся людямъ, давать имъ по любви, какъ подобаетъ истиннымъ членамъ этого тёла, которые всё вмёстё страдаютъ съ голоднымъ или нагимъ членомъ.

И вотъ, когда все пойдетъ такимъ образомъ, тогда ни одинъ

членъ тёла Христова не будетъ дёлать никакихъ пустыхъ, злыхъ и вредныхъ дёлъ, ко вреду или съ обманомъ своихъ ближнихъ; онъ ничего не будетъ ни продавать, ни покупать, преслёдуя въ торговлё одно лишь злое вожделёніе, съ божбой расхваливая покупателю свой товаръ и хуля то, что самъ покупаетъ у другихъ. Но тёлу, натрое перегнутому, въ которомъ двё части ѣздатъ на третьей, разрёшаются торгашество и всякое стяжаніе, отмѣченныя явной жадностью и лихоимствомъ; разрёшаются и различныя вредныя и суетныя ремесла, гдѣ яркость красокъ, разнообразіе покроевъ и украшеній служатъ лишь для надувательства; разрѣшается и корчемство со всѣми его послѣдствіями.

Все это творится сейчасъ, по наблюдению Хельчицкаго, въ Прагѣ и въ другихъ городахъ Чехіи, гдѣ ведется война за правду Божию, гдѣ сосредоточенъ троякій народъ, составляющій будто бы тѣло Христово (церковь).

Но то согласіе въ тёлесной защитѣ, которое наблюдается сейчасъ въ троякомъ народѣ, вь этомъ мнимомъ тѣлѣ Христовомъ, совершеннѣе бываетъ у язычниковъ, чѣмъ у потемненныхъ христіанъ—и тѣмъ не менѣе не называются же язычники изъ-за того тѣломъ Христовымъ.....

# П. Хельчицкій и таборитство.

#### i) Участіе П. Хельчицкаго въ евхаристійномъ спорѣ среди гуситовъ – полемика противъ евхаристійныхъ теорій таборитовъ: "Replika proti Mikuláši biskupci Táborskému".

Въ своихъ предыдущихъ изслёдованівхъ мы слёдили за развитіемъ въ гуситской мысли существеннъйшихъ вопросовъ морали и политики, заключавшихся въ общемъ положеніи—, пражскомъ артикулё" о необходимости борьбы съ грёхомъ и зломъ въ христіанскомъ обществё, показали своеобразное мёсто, занятое Хельчицкимъ въ обсужденіи и рёшеніи этихъ вопросовъ. Теперь мы переходимъ отъ вопросовъ морали и политики къ вопросамъ религіозной метафизики, спеціально къ вопросу о сущности таинства евхаристіи, который поднялся въ гуситской средѣ немедленно же послѣ признанія (если не ранѣе) другого "пражскаго артикула" о возможно частомъ причащеніи вѣрующихъ подъ обоими видами, при чемъ заключавшіеся въ немъ вопросы морали (нравственная чистота вѣрующихъ и уравненіе мірянъ со священниками) смѣнились вопросами теоріи матеріи и духа и ихъ взаимоотношеній.

Вопросы эти были возбуждены распространеніемъ среди гуситовъ и понулярностью среди таборитской цартіи трактатовъ Виклифа "De eucharistia" <sup>1</sup>), посвященныхъ доказательствамъ невозможности пресуществленія евхаристійныхъ видовъ—хлѣба и вина въ тѣло и кровь Христа и утверждавшихъ только духовное присутствіе Христа въ таинствѣ.

Въспеціальной таборитской литератур'й трактатовъ обсуждался характеръ этого духовнаго присутствія Христа въ таинств'й евхаристіи и н'ёкоторые табориты пошли дальше своего англійскаго учителя. отрицая всякое реальное, хотя-бы и духовное, присутствіе Христа.

Умъренные гуситы — пражсвіе магистры, стоя на точкъ зрънія пресуществленія (transsubstantiatio), открыли полемику противъ табори-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изд. "Wyklif Society", подъ ред. І. Лозерта, въ 1892 г.; въ англійскомъ "введенін" къ изданію (перепечатано въ "Mitheil. Vereins f. G. d. D. in B.", 1891, 1—33) Лозертъ излагаетъ исторію виклифовской евхаристійной теоріи въ гуситской средѣ; среди ряда пробѣловъ этой статьи слѣдуетъ отмѣтить и полное умолчаніе о П. Хельчицкомъ, понатное, впрочемъ, въ виду того, что "Replika" еще не была напечатана.

товъ, какъ противъ строгаго виклифизма ихъ евхаристійныхъ теорій, такъ и противъ дальнѣйшихъ, болѣе радикальныхъ взглядовъ. П. Хельчицкій тоже принималъ участіе въ этомъ долголѣтнемъ—до пол. 1440-хъ лѣтъ—евхаристійномъ спорѣ, защищащая противъ крайнихъ или казавшихся таковыми таборитовъ строгій виклифизмъ<sup>4</sup>). Изъ литературныхъ произведеній Хельчицкаго. въ которыхъ сказалось участіе его въ евхаристійномъ спорѣ, наиболѣе важнымъ хотя и не послѣднимъ хронологически—является его "Replika proti Mikuláši biskupci Táborskému", бросающая довольно яркій свѣтъ вообще на отношенія Хельчицкаго къ таборитамъ<sup>2</sup>) и дающая намъ поводъ коснуться и вопроса объ отношеніи Хельчицкаго къ другимъ, кромѣ евхаристійныхъ, богословскимъ воззрѣніямъ таборитовъ.

"Replika proti Mikuláši biskupci Táborskému" является заключительнымъ моментомъ въ сложной и, въ сожалёнію, не совсёмъ ясной исторіи личныхъ и литературныхъ сношеній П. Хельчицкаго съ оффиціальнымъ духовнымъ главой таборитовъ — Ниволаемъ изъ Пельгржимова, Писецкимъ "Бискупцемъ".

Исторія эта представлена самимъ Хельчицкимъ, въ "Replika" же, въ слёдующихъ чертахъ.

Приблизительно за три года до написанія "Реплики" Николай "Бискупецъ", вийстй съ таборитскимъ священникомъ Лукашемъ (Лукой), были по какому-то случаю въ г. Воднянахъ, въ получасѣ ходьбы отъ м. Хельчицъ, гдъ проживалъ П. Хельчицкій.

Табориты вызвали Хельчицкаго къ себѣ на свиданіе и, сидя на прудовой плотинѣ, разспрашивали его, какія вѣсти доходятъ до него относительно ихъ ученія о существѣ таинства евхаристіи. Хельчицкій отвѣчалъ, что вѣсти эти разныя—добрыя и худыя. Бискупецъ въ долгой бесѣдѣ старался убѣдить своего собесѣдника въ томъ, что ученіе его, "Бискупца", объ евхаристіи согласно съ Писаніемъ и проникнуто почтеніемъ къ таинству, разрушая въ то же время неправильныя измышленія людей по этому богословско-философскому вопросу. Хельчицкій разстался съ таборитами вполнѣ удовлетвореннымъ бесѣдой съ ними. Долго спустя, Николай Бискупецъ снова послалъ за Хельчицкимъ, который, какъ и прежде, охотно отозвался на приглашеніе; бесѣда имѣла такой же характеръ, какъ и прежде, и велась такъ же, какъ и прежде, въ присутствіи третьихъ лицъ; только Хельчицкій не указываетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробности объ этомъ см. въ этюдѣ, который будетъ посвященъ спеціально отношеніямъ П. Хельчицкаго къ Виклифу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ другихъ произведеніяхъ Хельчицкаго по вопросу объ евхаристіи ведется полемика не только съ радикальными таборитами, но и со сторонниками "пресуществленія" (католиками п "пражанами").

ни этихъ лицъ, ни ибста свиданія ("ty wieš, u koho a s kym"). Уходя съ бесёды, Хельчицкій на этотъ разъ попросилъ у Бискупца письменнаго изложенія его рѣчей и ученій для лучшаго уразуивнія ихъ и поученія, твиъ болве, что до свиданій съ Бискупцемъ онъ не ниблъ, будто-бы, никакого представления о существе популярнаго въ гуситской Чехіи спора касательно таинства евхаристіи<sup>1</sup>).

Съ теченіемъ времени Бискупецъ исполнилъ просьбу Хельчицваго: онъ самъ посётилъ Хельчицваго и передалъ ему желанное письменное изложение своихъ воззрѣній по вопросу о таинствѣ евхаристін. Полный тексть этого трактата не дошель до насъ; отрывки изъ него извъстны въ передачъ П. Хельчицкаго и м. Я. Пшибрама (см. ниже). Кромѣ этого, написаннаго Бискупцемъ трактата "ad hominem", Хельчицкій получилъ отъ сопровождавшихъ Бискупца лицъ ("čeled") еще и другіе его трактаты, написанные при томъ имъ собственноручно<sup>2</sup>).

Кончились ли этимъ личныя сношения Хельчицкаго съ Бискупцемъ по волновавшему ихъ обоихъ вопросу, или, можетъ быть, они еще и продолжались, -свазать трудно. Хельчицкій въ "Репликв" сообщаеть еще некоторыя подробности о своихъ личныхъ сношенияхъ съ Бискупценъ. Онъ разсказываетъ, что при одноиъ своемъ посъщении Бискуппа, а витстъ съ тъмъ и бывшаго съ послѣднимъ другого знаменитаго таборитскаго священника, Вадлава Коранды, ему пришлось выслушать отъ обоихъ таборитовъ упревъ въ томъ, будто онъ, Хельчицкій, по слухамъ, порицалъ одного изъ первыхъ по времени и по вліянію таборитскихъ писателей о существѣ евхаристін-священника Яна Нѣмца Жатецкаго (изъ г. Жатца). Когда Хельчицкій отрицаль правдивость этого слуха, то Бискупецъ и Коранда стали хвалить ему и жизнь и сочиненія Яна Жатецкаго. Уже тогда Хельчицкій поняль общность тенденціи и смысла соотвётствующихъ трактатовъ Бискупца и Яна Жатецкаго; впослёдствій ему стало ясно и то, почему разсуждения Япа Жатецкаго повторяются, съ нѣкоторыми лишь различіями выраженій, въ трактатахъ самого Бискупца; а это наблюдение потомъ дало ему право признавать заблуждения одного изъ нихъ заблужденіями и другого<sup>3</sup>). Думается, что здёсь Хельчицкій разсказываеть о другомъ своемъ посъщеніи Бискупца,

 <sup>&</sup>quot;Nebot' sem o ničemž nic newiediel sprostnie, dokawadž sem ginych twych pisem nemiel a prawie gich neroztykal", C6op. II Οτ<sub>d</sub>. И. А. Η., LV 412; "nebo tak sem ia malo wiediel w tu chwili o tiechto wiecech, kterežt cdpisugi, jakot malo wien, co nynie papež w Rimie čini"... ibid., 420.
 C6opH., LV, 413.
 ibid., 421-422.

чёмъ указанное выше, гдё не хочеть почему-то указать ни мёста, ни очевндцевъ свиданія. Но вопросъ о томъ, когда произошло устанавливаемое вами третье свидание-до или послё посёщевія самниъ Бискуппенъ П. Хельчипкаго и передачи написаннаго ad hoc травтата-разрёшить съ достовёрностью ны не ножемъ; кажется однако, что-до этого... Вѣроятно, къ этому же третьему свиданію относятся и еще нікоторыя показанія Хельчицкаго. При одномъ свиданіи Бискупецъ отрицалъ субстанціальное (bytnie) ирисутствіе тёла Христова въ таннствѣ причащенія, указывая па безполезность для людей такого присутствія, ссылаясь при этомъ на авторитетныя мичнія св. Амвросія и бл. Августина. "Это говориль ты въ своей комнать, силя между дожемъ и рабочимъ столомъ-а я сижу предъ тобой на лавеъ", припоминаетъ Хельчицкій Бискупцу <sup>1</sup>). Зато, повидимому, имбло мбсто еще одно, четвертое, свидание скоро разошедшихся, временныхъ-по недоразумвнію-единомышленниковъ. Это свидяніе было послвднимъ, и происходило оно у Бискупца или его товарищей-священииковъ 2). Во время этого свиданія Бискупецъ, узнавъ о несогласіи Хельчицкаго съ ученіемъ, отрицающимъ субстанціальное, хотя-бы и духовное присутствіе тёла Христова въ таинствѣ, высказалъ, для уловленія Хельчицкаго, мысль о томъ, что Христосъ присутствуетъ въ таинствѣ своимъ истинлымъ тѣломъ 3), хотя Хельчицкій и понялъ, что Бискупецъ разумбетъ присутствіе Христа въ смыслѣ Яна Жатецкаго, т.-е. какъ благо затпое для причащающихся присутствіе...

Встрѣчи и бесѣды Хельчицкаго съ Бискупцемъ и другими таборитами, протекавшія, повидимому, столь мирно и задушевно, такимъ образомъ въ концѣ концовъ стали уже омрачаться: Хельчицкій замѣтилъ, что Бискупецъ хитритъ съ нимъ и уклоняется отъ выраженія своего пастоящаго мнѣнія по интересовавшему обоихъ вопросу.

Это впечатлёніе стало для Хельчицкаго еще болёе опредёлепнымъ и яснымъ послё знакомства съ полученными имъ сочиненіями Бискупца: оказалось, что трактаты Бискупца находятся въ противорёчіи съ устными заявленіями. Хельчицкій хотёлъ—было попросту побесёдовать съ Бискупцомъ и объ этомъ. Но такъ какъ объясненіе почему-то не могло состояться, то Хельчицкій отправилъ Бискупцу свое посланіе на эту тему <sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн., LV, 421.

<sup>2) &</sup>quot;yako sem u was byl poslednie", ibid., 422.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ср. и 443.

<sup>4)</sup> C6op., LV, 413.

Это первое посланіе Хельчицкаго Николаю Бискупцу до сихь поръ неизвѣстно; очень можетъ быть, что оно безслѣдно (если не имѣть въ виду слѣдовъ и послѣдствій его, поскольку они сохранились въ "Replika") погибло... Хельчицкій въ "Репликъ" вспоминаетъ о своемъ первомъ посланіи Бискупцу лишь постольку, поскольку укорнетъ его за это посланіе самъ Бискупецъ, отвѣчавшій Хельчицкому и тѣмъ вызвавшій появленіе "Реплики" Хельчицкаго. По словамъ Хельчицкаго, его первое посланіе Бискупцу отличалось учтивостью и скромностью<sup>1</sup>); оно носило совершенно частный характеръ, дабы не дать кому-нибудь въ руки оружія противъ Бискупца, которому угрожали враги<sup>2</sup>).

Что васается самого содержанія посланія, то оно состояло, во-первыхъ, въ выдержкахъ различныхъ мистъ изъ трактатовъ Бискупца и Яна Жатецкаго, во-вторыхъ, въ ихъ разъяснении и, въ-третьихъ, въ сопоставлении словъ трактатовъ со словами устныхъ бесёдъ. При этомъ Хельчицкій старался, какъ можно, върнве передавать мысли своихъ теоретическихъ противниковъ <sup>3</sup>). Въ чися этихъ мыслей оказались однако такія, которыхъ Бискупецъ не призналъ своими, и которыя, въ силу возникшей по этому поводу полемики, стали извёстны и намъ. Впрочемъ, строго говоря, мы знаемъ объ одной-двухъ такихъ мысляхъ, приписанныхъ явобы Хельчицкимъ Бискупцу; онѣ таковы: 1) Христосъ тёмъ тёломъ, которымъ вознесся на небеса, нигдё на землё уже не былъ послё своего вознесенія и не присутствуегъ этимъ сакраментальнымъ и субстанціальнымъ тёломъ въ тавиствъ хлёба и вина <sup>4</sup>), и 2) Милости (=благодатные дары), проистекающія отъ Тела Христова, и суть субстанціальное Тело Его <sup>5</sup>).

Посланіе Хельчицкаго встрётило плохой пріемъ у Бискупца. Оказалось, что прив'ятствіе и просьба Хельчицкаго были встр'ячены хуже откровенной брани: Бискупецъ усмотр'яль въ нихъ обычные пріемы предателей — прив'ятствіе Іуды и Іоава", просьбу

<sup>1</sup>) "Sem tebe pozdrawil a prosyl, aby trpieliwie priyal to, cot sem psal a we zie sobie toho neobracel", Coop., LV, 411.

<sup>2</sup>) "Anit' na tie meče ktereho ostřim, anit' kterymi lidmi hrozym; gedinet sem na listu napsal, wieda to, žet niekteři hrozye", ibid.

3) C6op. LV, 413.

<sup>4</sup>) ibid., 413, 415: "Krystus tiem tielem, kterym gesti wstupil na nebesa, nikdiez po swem wstupeni na zemi nebyl, a že tiem tielem poswatnym—podstatnym, 415—a bytnym w swatosti chleba a wina nenie".

<sup>5</sup>) ibid., 421: "Milosti, pochazegicye od tiela Krystowa, nazywal tielem podstatnym geho".

палача" о прощеніи у того, кому онъ собирается отрубить голову <sup>1</sup>)... Хельчицкій, по мнѣнію Бискупца, дѣйствуетъ за одно съ тѣми, кто грозитъ Бискупцу смертью <sup>2</sup>)...

Переходя въ содержанию послания Хельчицкаго, Бискупецъ обвиняеть Хельчицкаго въ недобросовестныхъ литературныхъ пріемахъ спора. Прежде всего, обвиненіе это формулируется въ общей формъ. Хельчицкій "поступилъ несправедливо, измъняя сочиненія Бискупца, сокращая нёкоторыя мёста въ однихъ случаяхъ, прибавляя свои слова въ другихъ случаяхъ, дѣлая такіе выводы, которыхъ не заключается ни въ сочиненіяхъ, ни въ устныхъ рѣчахъ Бискупца"<sup>3</sup>). Но Бискупецъ не ограничился этого рода общимъ упрекомъ. Онъ обвиняетъ Хельчицкаго въ неправильномъ приписывании ему отмѣченныхъ нами выше (при установленіи харавтера 1-го посланія Хельчицкаго) двухъ мыслейположеній <sup>4</sup>). Вотъ все, что мы знаемъ объ отвѣтномъ посланіи Бискупца Хельчицкому: подлинный тексть его не дошель до насъ, какъ это случилось и съ 1-мъ посланіемъ Хельчицкаго Бискупцу. Съ точки зрения теоретическаго содержания обоихъ посланий едва ли слёдуеть особенно жалёть объ ихъ потерё: воззрёнія Бискупца и Хельчицкаго по спорному между ними вопросу извёстны въ достаточной степени и изъ другихъ сочиненій ихъ, между прочимъ, изъ той самой "Реплики" Хельчицкаго, которая сейчасъ подлежить нашему разсмотрению, въ качестве последняго слова въ возникшей между двумя видными гуситами перепискѣ. Можетъ быть, однако, въ утерянныхъ трактатахъ (въ томъ числѣ и въ 1-мъ посланій Бискупца Хельчицкому, отчасти извёстномъ и по Пшибраму) были какія-нибудь данныя для біографіи Хельчицкаго, столь дорогія для историка, при ихъ скудости вообще. Итакъ, Хельчицкій счелъ нужнымъ отвѣтить Бискупцу на его рѣзкую отповѣдь. Оставляя теперь въ сторонѣ существо даннаго Хельчицкинъ отвѣта по спорпому вопросу (строгій виклифизмъ), мы отмѣчаемъ въ сохранившейся "Репликъ" Хельчицкаго новыя данныя, важныя не столько для біографіи-внѣшней-Хельчицкаго, сколько для его характеристики, для "исторіи души" его...

Хельчицкій находить нужнымь остановиться прежде всего на гнёвномъ тонѣ отвѣта Бискупца и доказать неоправданность та-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ II Отд., LV, 411-412.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 412.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 413.

<sup>4)</sup> ibid., 413, 415, 421, 423.

кого тона. Онъ призываетъ Бога въ свидетели чистоты своихъ вамѣреній при отвѣтѣ Бискупцу: "Я, говорить онъ, не подумалъ--да и на сердце мив то не приходило-произить тебя мечемъ или сдёлать тебё что-нибудь непріятное... Ни съ кого я денегь не бралъ": значитъ, не похожу на Іоава и Іуду... "Я никъмъ не грожу тебѣ; потому-то и написалъ я тебѣ (частное) письмо, что знаю объ угрозахъ тебѣ со стороны нѣкоторыхъ людей" 1). При этомъ Хельчицкій не отказалъ себѣ въ маленькомъ удовольствіи поиронизировать надъ Бискупцемъ: Бискупецъ теперь, отвѣтивъ ему, Хельчицкому, бранью, обвиненіями въ глупости и вѣроломствѣ, можетъ усповонться... Не можетъ Хельчицкій не напомнить Бискупцу и того обстоятельства, что не онъ, Хельчицкій, а самъ же Бискупець затёяль всю исторію сближенія и переписки ихъ, которую Хельчицкій туть же и пересказываеть. Пусть припомнить Бискупецъ то, что началось у нихъ около 3 лътъ тому назадъ ("Nynie mnim tři leta tomu gsu"...) "Припомни хорошенько, что не я, а ты положиль начало этой дружбе и пріязни; какъ тогда, такъ и теперь я не понимаю, зачёмъ это было нужно тебё", язвительно замѣчаетъ Хельчицкій<sup>2</sup>).

Затёмъ Хельчицкій оправдывается въ приписанномъ ему извращеніи чужихъ мыслей. Онъ не находить ничего предосудительнаго въ сокращеніи или распространеніи словъ лица, съ которымъ ведешь споръ: лишь бы не было при этомъ стремленія придать словамъ иной смыслъ, чёмъ заключилъ въ нихъ ихъ авторъ... А Хельчицкій этого какъ разъ и не дёлалъ! Разъясненія и толкованія, данныя имъ словамъ Бискупца и Яна Жатецкаго, при сохраненіи точнаго смысла ихъ, могутъ служить лишь къ пользё дёла <sup>3</sup>).

Отъ этой общей самозащиты Хельчицкій переходить къ частностямъ и старается доказать, что былъ правъ, приписывая Бискупцу тѣ два положенія, отъ которыхъ Бискупецъ теперь отрекается (см. выше).

Цёлымъ рядомъ выписокъ изъ трактатовъ Бискупца Хельчицкій доказываетъ принадлежность Бискупцу перваго положенія <sup>4</sup>) и указываетъ на несправедливость обвиненія, будто онъ, Хельчицкій, "извлекаетъ изъ сочиненій противника такой смыслъ,

- <sup>3</sup>) ibid., 413; ср. и 424.
- ') ibid., 413-421.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ II Отд., LV, 411.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 412.

котораго они не содержатъ" <sup>1</sup>): "Самый глупый человёкъ, умёя только читать, могъ бы понять, чему учитъ Бискупецъ". Странно, почему Бискупецъ гнёвается на попытки Хельчицкаго разобраться въ его ученіи: "Вёдь, ты самъ хочешь, чтобы было понято, каковъ же твой умыселъ въ этихъ трактатахъ; ты самъ признаешь, что далъ намъ свое сочиненіе для уразумёнія его", замёчаетъ Хельчицкій. Къ тому же правильность разумёнія Хельчицкаго подтверждается и устной бесёдой съ нимъ самого Бискупца<sup>2</sup>).

Упрекъ Бискупца, что онъ, Хельчицкій, приписывая Бискупцу мысль о тожествё Тёла Христова съ благодатными дарами этого Тёла, приписываетъ ему слова другого лица, Яна Жатецкаго, представляется Хельчицкому такъ же неосновательнымъ.

Во-первыхъ, Хельчицкій принужденъ былъ усвоить Бискупцу мнѣніе Яна Жатецкаго поведеніемъ самого же Бискупца. Въ самомъ дѣлѣ, если Бискупецъ, доказывая въ своихъ сочиненіяхъ мысль о неприсутствіи Тѣла Христова въ таинствѣ, потомъ устно говоритъ Хельчицкому о присутствіи, то Хельчицкому не оставалось ничего другого, какъ предположить, что Бискупецъ разумѣетъ лишь благодатное присутствіе, въ смыслѣ Я. Жатецкаго.

Хельчицкій, правда, могъ бы не усваивать Бискупцу митнія Я. Жатецкаго, а понимать слова Бискупца о присутствіи въ смыслё присутствія реальнаго, субстанціальнаго. Но это онъ могъ бы сдёлать лишь въ томъ случаў, если бы Бискупецъ объявилъ ошибкой высказанное имъ ранёе, распространенное среди его послёдователей ученіе о невозможности реальнаго и субстанціальнаго присутствія Христа въ таинствё <sup>3</sup>). Во-вторыхъ, въдь, самъ же Бискупецъ одобрялъ писанія Я. Жатецкаго, безъ всякихъ оговорокъ <sup>4</sup>). Наконецъ, противъ упрековъ Бискупца въ томъ, что Хельчицкій не ограничивается въ своей критикё только словами самого Бискупца, Хельчицкій выдвигаетъ и такого рода соображенія.

Ученіе Бискупца о таниствѣ евхаристіи исповѣдуется многими его послѣдователями, которые усвоили это ученіе и изъ трактатовъ его и изъ устныхъ наставленій: слова трактатовъ стали уже сложившимся вѣроученіемъ <sup>5</sup>). Самъ Спаситель предлагалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ II Отд., LV, 469.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 421.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 422.

<sup>4)</sup> ibid., 421, 424.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "Dalekot od slow bude, kdyz se učenie, yako wiera stalaa, w nickom nalezne", C6op., 424.

справляться о смыслё своего ученія у тёхъ, кто слышалъ Его; почему же Бискупецъ не хочеть послёдовать примёру Учитела жизни?..

Наконецъ, всякое ученіе должно оцёнивать и по его послёдствіямъ, а учителя—по дёламъ учениковъ: таковъ и завётъ Спасителя. "Такъ и я, замёчаетъ Хельчицкій, хочу относиться ко всёмъ священникамъ и къ вамъ: я не буду ограничиваться только вашими словами, что вы сами исповёдуете о себё, но посмотрю и на плоды дёлъ вашихъ, что идетъ отъ васъ въ обычаяхъ и что происходитъ въ людяхъ отъ вашего ученія" <sup>1</sup>). Плохое свидётельство объ этомъ ученіи, если отъ него родятся цёпы, палицы, сходбища народныхъ толпъ и военныя приготовленія. И тёмъ легче судить о таборитскомъ ученіи съ этой стороны, что поведеніе вождей таборитскихъ столь же ясно, какъ звукъ трубы, что общеніе ихъ съ людьми— съ духовными и мірянами—всёмъ извёстно... <sup>2</sup>).

Такъ отвѣчаетъ Хельчицкій Бискупцу на его упреки.

Посяв этого какъ бы введенія слёдуетъ, начиная съ гл. IX, основная часть "Реплики", гдё Хельчицкій устанавливаеть, на основаніи точныхъ текстовъ таборитскихъ писаній, истинный смыслъ таборитскаго ученія о таинствё евхаристій и подвергаетъ его критическому разбору. Не входя здёсь въ анализъ этой части "Реплики", несомнённо, воспроизводящей въ болёе общирномъ видѣ содержаніе утеряннаго 1-го посланія Хельчицкаго Бискупцу, мы отмѣтимъ еще нѣкоторыя черты, опредѣляющія значеніе "Реплики" въ исторіи дущи Хельчицкаго, отношеній его къ таборитамъ.

Хельчицкій въ "Репликѣ" высказывается о таборитскомъ ученіи относительно евхаристіи такъ же, какъ и въ утерянномъ первомъ посланіи Бискупцу, т.-е. осуждаетъ его. Между тѣмъ, по собственному признанію, Хельчицкаго издавна соединали съ таборитами тѣсныя узы и личной дружбы и единомыслія въ вопросахъ вѣры <sup>3</sup>).

"Мић жаль васъ больше, чѣмъ другихъ (священниковъ), да и людей-простецовъ очень жаль мић: вы и простой народъ вѣрите не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ II Отд., LV, 425.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 425.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) "Bratřie kniežie, z dawna dobru přiezen y swolenie o mnohe wiecy wiery našie miel sem s wami", Сборн., 426; "neb sem was wzdy wiece milowal než gine kniežie", Сборн., 496.

одинавово", чего народъ не разумветь, говорить Хельчицвій <sup>1</sup>). Хельчицвій хотвль бы по-просту, по-христіански, поговорить съ Бискупцемъ и его единомышленниками о спорномъ вопросв, но это невозможно, такъ какъ они не хотять простой и откровенной бесвды. Поэтому-то Хельчицкому не остается ничего другого, какъ обратиться къ нимъ съ посланіемъ, настоящей "Репликой". Хельчицкій просить только одного — терпимаго отношенія къ своему посланію. Онъ тёмъ болве ниветъ право разсчитывать на это, что не будетъ пользоваться свидвтельствами многочисленныхъ знакомыхъ таборитовъ, а ограничится точными словами однихъ только вождей и учителей, какъ они сами хотятъ этого<sup>2</sup>).

Сявдуеть, однако, признать, что Хельчицкій не вполив остается въренъ этому своему объщанию. Онъ самъ приводить нъсколько случаевъ полученія своихъ свёдёній изъ источниковъ, такъ сказать, вторичнаго порядка; онъ пользуется полученными такимъ образомъ свёдёніями для полемики съ Бискупцемъ, Нёкоторыя невольно вырвавшіяся изъ усть Хельчицкаго признанія опровергають его же собственное утверждение, будто до свидания въ г. Воднянахъ съ Бискупцемъ онъ вичего не зналъ о существъ таборитскихъ мнёній касательно евхаристіи, кромё общихъ благопріятныхъ и неблагопріятныхъ отзывовъ и слуховъ... Въ разгарѣ литературнаго спора съ Бискупцемъ Хельчицкій не безъ язвительности спрашиваетъ своего противника: "А почему бы и не слушать мий тёхъ, кто учится отъ тебя и, придя ко мий, пересказывають твои ученія... приносять твое, собственноручно тобой написанное сочинение, и говорятъ мнѣ, какъ понимаютъ они тебя и твои сочиненія?" <sup>3</sup>) Повидимому, эти разспросы учениковъ Бискупца начались еще тогда, когда Хельчицкій "въ простотв" ничего не зналъ, т.-е. при посъщении его Бискупценъ и тёми, вто быль съ Бискупцемь въ качествё "челяди" и вто даль Хельчицкому написанныя Бискупцемъ сочиненія 4). Видимо довърчивый, нанвный слушатель рѣчей Бискупца однако разспрашиваль въ то же время и учениковъ его...

Впрочемъ, кругъ "извѣстителей" Хельчицкаго былъ много шире: "Давно уже пришло ко мнѣ свидѣтельство о васъ отъ многихъ людей вашей партіи изъ Праги, Табора и изъ другихъ мѣстъ",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ, LV, 496.

<sup>?)</sup> ibid., 426.

<sup>3)</sup> ibid., 424.

<sup>4)</sup> ibld., 412-413.

проговаривается Хельчицкій <sup>1</sup>). "Мы, говорить Хельчицкій въ другомъ мѣстѣ, ревностно разспрашивали тѣхъ, кого вы считаете самыми понимающими въ вашемъ учения людьми"<sup>2</sup>). Хельчицкий имбетъ свёдёнія и о врайнихъ таборитахъ, съ которычи тоже находился въ сношеніяхъ: "Братья-священники! если худо и противно Богу то, что многіе различно поругають таинство Тёда и Крови Христа, то прежде всего вы бойтесь этого: ибо прежде въ наше время не слыхано было въ Чехін такого поруганія, какое появилось съ той минуты, когда вы и ваши товарищи стали распространять въ народѣ ученіе о тѣлѣ Христовомъ знаменуемомъ (w znamení—in figura) и объ идолопоклонствѣ (въ почитаніи простого евхаристійнаго хлёба). Такъ и до сей поры въ устахъ многихъ евхаристія-мотылекъ, вытоповъ и идолъ; эти ругатели... обратились въ мерзкому и неукротимому любодёзнію... А они восхваляють васъ передъ нами, будто вы-мужественные священники, уничтожающіе панскій идолъ, будто вы еще робеете передъ сынами діавола и идолопоклонниками; если бы-де вы смёли, то обнаружили бы върующимъ всю великую мерзость, поставленную на святомъ мёстё" 3). Далёе оказывается, напримёръ, что "одинъ близкій Бискупцу товарищь приходиль въ Хельчицкому и разъясняль. что слова Спасителя о хлёбё живомъ (Еванг. Іоанна, гл. VI) не нивють никакого отношенія къ таинству евхаристіи" 4). Другой "товарищъ" Бискупца на Градищѣ (Таборѣ) сообщилъ недавно Хельчицкому, какъ именно табориты держатся ученія о присутствін Тѣла Христова только въ знаменін (in figura), равно какъ и то, что Бискупецъ съ единомышленниками заимствовали это ученіе изъ двухъ сочиненій Виклифа о Тѣлѣ Христовомъ <sup>5</sup>).

Хельчицкій разсказываеть еще о проповёди, которую говориль одинъ изъ товарищей Бискупца, таборитовъ, и которую (или о которой?) слышалъ Хельчицкій; въ этой проповёди, при объясненіи евангельскаго разсказа о кровоточивой женё, современный народъ приравнивался къ этой женщинё: какъ эту женщину лёкарства врачей только отравляли, такъ же—да еще и больше отравляеть вёрующихъ предлагаемый имъ идолъ-причастіе, счи-

- <sup>1</sup>) Сборникъ, LV, 426.
- <sup>2</sup>) ibid., 496.
- 3) ibid., 435-436.
- 4) ibid., 452.
- 5) ibid., 471-472.

1

таемое народомъ за святыню <sup>1</sup>). Разсказываеть Хельчицкій и еще объ одной таборитской проповёди: "Одинъ изъ вашихъ, вашъ близкій товарищъ, у васъ въ костель на каеедрё передъ народомъ сказалъ, что онъ скорёе бы сталъ на колёна передъ чертомъ, какъ созданіемъ разумнымъ и подвижнымъ, чёмъ передъ этимъ таинствомъ евхаристіи; а эти его рёчи ваша партія и теперь восхваляетъ, что онъ-де истинно и мужественно высказался, — особенно же рады тому, что вы говорите въ поруганіе таинства, любодёйные богохульники"<sup>2</sup>).

Наконецъ, Хельчицкій разсказываеть и о своихъ отношеніяхъ къ одному изъ крайнихъ таборитовъ-хиліастовъ—"Мартинку" (свящ. Мартину "Локвису"). Передавая и критикуя ученіе Мартина объ евхаристіи, между прочимъ, положеніе его, что "вкушать тёло Сына Человѣческаго это значитъ творить заповѣданныя имъ дѣла"<sup>3</sup>), Хельчицкій говоритъ: "Но Мартинекъ не былъ простецомъ и не думалъ, какъ и вы тоже, добровольно страдать ради Христа. Мы много говорили съ нимъ о томъ и о семъ. И признался онъ предъ нами, что будетъ на землѣ новое царство святыхъ, что добрые (святые) люди уже не будутъ страдать; "если бы христіане должны были всегда страдать, то я не хотѣлъ бы быть слугой Божіимъ", говорилъ Мартинекъ<sup>4</sup>).

Если мы вспомнимъ, что Мартинъ Локвисъ былъ сожженъ 21 августа 1421 г.<sup>5</sup>), что, слъдовательно, Хельчицкій до этого времени уже зналъ изъ бесъды съ Мартиномъ, по крайней мъръ, нъкоторыя таборитскія ученія о таинствъ евхаристія, то мы поймемъ, что слъдуетъ съ осторожностью относиться къ увъренію Хельчицкаго, будто онъ ръшительно ничего не зналъ о таборитскихъ ученіяхъ—или столько же зналъ, сколько знаетъ теперь о времепровожденіи римскаго папы,—пока не сошелся съ Вискупцемъ...

Собранныя нами признанія Хельчицкаго, расширяя наши скудныя свёдёнія о жизни Хельчицкаго и представляя въ правдивореальныхъ чертахъ личность и нёкоторыя стороны его харавтера, въ то же время бросаютъ нёкоторый свёть---въ связи и съ другими обстоятельствами----на темную исторію возникновенія "Реп-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ II Отд., LV, 436.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 438.

<sup>3)</sup> ibid., 463.

<sup>4)</sup> ibid., 464-465.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tomek: "Dějep. m. Prahy", IV, 196.

лики противъ Николая Бискупца". Мы доселъ пытались установить эту исторію вив строгихъ хронологическихъ датъ.

Обратимся теперь въ вопросу о времени написанія "Реплики". Въ настоящее время какъ бы общепризнаннымъ въ наукъ инѣніемъ по этому вопросу считается миѣніе проф. Я. Голля<sup>1</sup>). Голль считаеть "Реплику", повидимому, самымъ раннимъ произвеленіемъ Хельчицкаго, относя ся возникновеніе къ первой по- . ловинѣ 1420-хъ годовъ. Это приблизительное хронологическое опредѣленіе получается путемъ слѣдующей комбинаціи малоопредёленныхъ данныхъ самой "Реплики". Самъ Хельчицкій, между прочимъ, говоритъ, что "Реплика" писалась, спустя приблизительно ("mním") 3 года послѣ его перваго свиданія съ Бискупцемъ. Такъ какъ Хельчицкій не указываетъ года (годовъ) своей встрёчи (встрёчъ) съ Бискупцемъ, то Голль пытается угадать время личныхъ сношеній ихъ по увѣренію Хельчицкаго, будто до встрѣчи съ Бискупцемъ онъ столько же зналъ объ его ученіи касательно евхаристін, сколько въ настоящую минуту знаеть о томъ, что дёлаетъ напа въ Римё, т.-е. ничего не зналъ... А такое незнаніе Хельчицкаго допустимо-де только для начала 1420 лёть, когда появились тв самые трактаты таборитовъ, изъ которыхъ Хельчицкій могь почерпнуть интересовавшія его свёдёнія, дополняя ихъ бесёдани съ таборитами. Если бы Бискупецъ встрётился съ Хельчицкимъ въ болѣе поздніе годы-особенно, наприивръ, въ 1443-1445 гг., какъ думаютъ нёкоторые-то, конечно, нашель бы Хельчицкаго уже ознакомившимся съ таборитскими трактатами, а не любознательнымъ, неосвѣдомленнымъ слушателемъ.

Повидимому, Голль готовъ признать временемъ первой встрѣча будущихъ теоретическихъ противниковъ 1421 годъ. Такъ слѣдуетъ заключать, думаетъ онъ, на основаніи поведенія Бискупца, какъ о немъ сообщаетъ Хельчицкій: стремлепіе Бискупца разузнать отъ Хельчицкаго о мнѣніи народа касательно таборитскаго ученія, старанія внушить самому Хельчицкому наиболѣе благопріятныя для таборитовъ представленія о характерѣ этого ученія—все это указываетъ на то время, когда таборитскіе ортодоксалы, освободившись въ 1421 году отъ крайней фракція, отъ Мартина Локвиса съ послѣдователями, стремились освободиться и отъ всикихъ подозрѣній въ сочувствіи къ "пикартской ереси"—взгляду на тамиство

1) Goll: "Č. Č. M.", 1884, 12-13 z "Quell. v. Unters.". II, 64-65.

евхаристіи, какъ на простой символическій благочестивый обрядъ, отказываясь въ то же время и отъ принятаго церковнаго ученія сохраненнаго и "пражскими магистрами" — о пресуществленіи хлёба и вина въ тёло и кровь І. Христа. На основаніи всего вышеизложеннаго можно было бы, по мнёнію Голля, отнести написаніе "Реплики" къ 1424—1425 году <sup>1</sup>).

Но это датированье "Реплики" первой половиной 1420 годовъ, или 1424-1425 годами, является, по нашему миёнію, слабо обоснованнымъ. Вс-первыхъ, при анализѣ сообщенія Хельчицкаго о встрёчё съ Мартинкомъ мы уже убёдились въ томъ, что къ увъреніямъ Хельчицкаго о полной неосвъдомленности его касательно таборитскихъ евхаристійныхъ теорій до самаго свиданія съ Бискупцемъ слёдуеть относиться съ осторожностью, если не съ прямымъ недовѣріемъ... Во-вторыхъ, мы не понимаемъ, почему хронологическій предёль неосвёдомленности Хельчицкаго не могь простираться далёе начала 1420-хъ лётъ. Дёло въ томъ, что мы, въ сущности говоря, не знаемъ точно времени появленія трактатовъ Бискупца, изъ которыхъ Хельчицкій могъ бы ознакомиться-и въ свое время, дёйствительно, ознакомился --- съ наиболёе популярной версіей таборитскаго евхаристійнаго ученія, если не считать одного изъ нихъ, съ "incipit": "Ad magnificationem" etc., который, судя по извъстіямъ современниковъ 2), былъ написанъ не задолго до диспута таборитовъ и "пражанъ" въ Конопиштъ, 24 іюня 1423 года. Но трактать этоть могъ попасть въ руки Хельчицкаго отъ самого Бискупца или отъ его учениковъ и значительно поздибе. О времени появленія другихъ сообщенныхъ Хельчицкому трактатовъвъ томъ числѣ и написаннаго спеціально для него---иы всячески не можемъ сказать, чтобы оно предшествовало 1423 году.

Далёе, усмотрённыя Голлемъ въ поведенін Бискупца стремленія вовсе не могутъ быть связываемы непремённо съ той обстановкой, въ которой оказались табориты въ 1421 году. Въ дёйствительности, Бискупецъ за все время, пока танулись евхаристійные споры, т.-е. вплоть до половины 1440-хъ годовъ, держался одной и той же отрицательной цёли—стоять одинаково далеко и отъ "пикартской" и отъ "римской" ересей... И наконецъ, какъ мы увидниъ далёе, Бискупецъ, судя по "Репликъ", руководился во всёхъ сношеніяхъ съ Хельчицкимъ мотивами

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ это думали и мы въ своей стать о Хельчицкомъ въ "Ж. М. Н. Пр.", 1895, 249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Höfler, II, 587-589 и Procháska: "Miscell.", 270-271.

иного рода, чёмъ чисто теоретическая цёль отличенія настоящихъ таборитовъ отъ "пикартовъ".

Не считая, такимъ образомь, не только окончательными, но даже вообще пріемлемыми соображенія проф. Голля по вопросу о времени появленія "Реплики", мы попытаемся иначе подойти къ этому вопросу, исходя изъ данныхъ, разсѣянныхъ въ самой же "Репликъ", но доселѣ, какъ слѣдовало бы, не отмѣченныхъ и неоцѣненныхъ.

Повидимому, сношения съ Бискупцемъ по вопросу о таинствѣ евхаристіи начались у Хельчицкаго не въ первые 1420-ые годы, а "Реплика", написанная черезъ три года послѣ начала этихъ сношеній, появилась не въ 1424-1425 гг., а поздибе. Обращаясь къ Николаю Бискупцу и его единомышленникамъ, Хельчицкій пишеть: "Братья—священники! я издав на быль съ вами въ доброй пріязни и согласіи относительно иногихъ предметовъ нашей вѣры"<sup>1</sup>); далѣе онъ говорить о своей "старой пріязни" съ таборитами<sup>2</sup>), свидётельствуеть, что "всегда любиль" таборитовъ <sup>3</sup>). Подобныя-хотя и приблизительныя-хронологическія опредбленія едва ли мыслимы въ устахъ Хельчицкаго въ 1-й пол. 1420 лёть, хотя бы мы и понимали слова Хельчицкаго о "началё пріязни" при свиданіи въ Воднянахъ 4) не въ смыслъ первой встрічи, а въ смыслё установленія дружеской, довёрчивой интимности, относя знакомство Хельчицкаго съ таборитами къ болёе раннему времени: если бы Хельчицкій говориль о "старой пріязни", о пріязни "издавна" въ 1424-1425 гг., то начало ся пришлось бы относить, по крайней мёрё, къ 1-2 десятилётію XV вёка..

А несомивно, что свидание Бискупца съ Хельчицкимъ въ Воднянахъ, на прудовой плотинъ, не было ихъ первымъ знакомствомъ. Исторія этого свиданія, переданная нами выше, была бы поистинъ странной, если бы оно совершилось безъ предварительнаго знакомства встрётившихся въ Воднянахъ людей, да еще въ 1421 году (приблизительно).

Развѣ былъ Хельчицкій въ это время крупнымъ человѣкомъ въ Чехіи, чтобы вліятельный Бискупецъ почувствовалъ нужду оправдаться передъ человѣкомъ, тогда на самомъ дѣлѣ еще мало замѣтнымъ, къ тому же лично ему еще малознакомымъ? Развѣ Биску-

<sup>1)</sup> Cooph., LV, 426.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 426.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 496.

<sup>4)</sup> ibid., 412.

пець, энергично выступившій, параллельно съ Я. Жижкой, противъ крайнихъ таборитскихъ дъятелей и учителей, предостерегавшій пражскихъ магистровъ отъ этихъ людей и ученій, не достаточно еще доказалъ свою непричастность къ "пикарству", чтобы реабилитировать себя еще и передъ малоизвъстнымъ тогда сельскимъ жителемъ, "мужикомъ", "земаномъ" Хельчицкимъ? Конечно, на оба эти вопроса придется отвъчать отрицательно. Въ томъ-то и дъло, что "Реплика" содержитъ указанія на такія условія жизни и Хельчицкаго и Бискупца, которыя дѣлаютъ понятными сношенія между этими, конечно, уже довольно давно знакомыми между собой людьми, и которыя могутъ и должны быть отнесены къ времени болѣе позднему, чѣмъ первые 20-е годы XV вѣка.

Хельчицкій выступаеть въ "Репликв" не одинокимъ, хотя-бы и самоувѣреенымъ человѣкомъ, какимъ онъ является передъ нами въ Прагѣ въ 1419—1420 годахъ и какимъ онъ долженъ былъ еще остаться, по врайней мёрё, въ ближайтіе годы. Хельчицкій употребляеть такія выраженія: "я съ другими изъ насъ" 1); "ни я, ни кто изъ нашихъ-Богъ свидетель-не добивались отъ тебя никакихъ сочиненій съ какимъ-либо коварнымъ умысломъ<sup>и 2</sup>); "а они (ругатели таинства) восхваляють васъ передъ нами"<sup>3</sup>) и т. п. Очевидно, въ годы сношеній съ Бискупцемъ по евхаристійному вопросу Хельчицкій уже стояль во главь известной группы людей, своихъ единомышленниковъ, позднёе, въ концё 40-хъ-нач. 50 годовъ XV в., извёстныхъ подъ именемъ "братьевь Хельчицкихъ". Годы сношеній съ Бискупцемъ по вопросу объ евхаристін были, вёроятно, первыми годами организаціи "братства", но, вакъ-бы то ни было, это не были первые 1420-е годы. И, во всякомъ случаѣ, Бискупцу не безразлично было мнѣніе о немъ замѣтнаго уже гусита Хельчицкаго и группы его послѣдователей.

Все изъ той же "Реплики" мы узнае́мъ, что и обстоятельства самого Вискупца были таковы, что ему приходилось заботиться о своей репутаціи по мотивамъ уже не внутреннимъ, психологическимъ, а по житейско-бытовымъ мотивамъ самосохраненія, что тоже едва-ли подходитъ для первыхъ 1420 годовъ.

Изъ "Реплики" мы узнае́мъ, что Бискупецъ съ гнѣвомъ встрѣчаетъ указанія и замѣчанія Хельчицкаго на неправильность и неискренность его ученія, на близость его къ "пикартащъ". Такой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ II Отд., LV, 412.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) ibid., 413.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) ibid., 435.

гийвь въ 1-й пол. 20 годовь XV в. едва-ли могъ возбуждаться у Бискупца: мы знаемъ, какъ ръзво нисалъ о воззръніяхъ Бискупца его яростный врагь и. Я. Пшибрамъ, хотя бы, нанримъръ, въ своемъ травтатъ "Exurge, Domine" etc., и какъ мягко, спокойно отвѣчалъ ему на Конопиштскомъ диспуть 1423 года и вообще отзывался о немъ Н. Бискупецъ 1). Цочему же въ то же самое время Бискупецъ сравнивалъ бы Хельчицкаго съ Іудой, палачемъ и т. п.? Въ томъ то и заключается все дёло, что время было уже не то: наступило время, когда "нёкоторые люди грозили Бискупцу<sup>4</sup><sup>2</sup>), когда онъ, по словамъ его почитателей, "боялся слугъ діавола и идолоповлонниковъ" 3), а по собственнымъ его слованъ-, опасался смерти" 4) и видёлъ въ поведеніи Хельчицваго коварство для достиженія какой-то "цёли противъ него, Бискупца, ставшей теперь очевидной" 5). И Бискупецъ, кажется, не преувеличиваль опасности: по врайцей мёрё, Хельчацкій, съ одной стороны, считаеть нужнымь оправдываться путемь указаній па частный характеръ своего 1-го посланія въ виду положенія дёла и. съ другой стороны, совѣтуетъ Бискупцу не бояться смерти: "Если бы вто-нибудь покушался на вась, то вы должем были бы принять смерть4 6).

Принимая во вниманіе обрисованное положеніе Бискупца, мы вполнё понимаемъ и его поведеніе въ отношеніи къ Хельчицкому. Но все это мыслимо не въ 20-е годы XV в., тёмъ болёе не въ 1-й половинё 20-хъ годовъ. Опасное для таборитовъ время, ясное по "Ренликѣ", впервые наступило въ 1430 годахъ.

Кром'й указанныхъ нами данныхъ для опредёленія времени появленія "Реплики", им'яются въ ней и другія, бол'йе точным данныя по изслёдуемому вопросу. Можно установить "terminus post quem" написанія ся.

1) "Реплика" написана послѣ 1423 года, ибо въ ней упоминается событіе, имѣвшее мѣсто, во всякомъ случаѣ, не ранѣе конца 1423 года или даже начала 1424 года. Событіе это—упомянутая нами выше проповѣдь какого-то таборита, предпочитавшаго скорѣе поклониться черту, чѣмъ таинству. Эту пропо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Höfler, II: "Chron. tabor." вообще, особенно стр. 587-589.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сборн., LV, 411.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 435.

<sup>4)</sup> ibid., 412.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) .K tomu koncy, ktery giž gest zgewen<sup>•</sup>--C6op., 412.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Coopi., LV, 496.

вёдь сказаль свящ. Квиринь въ г. Пискѣ, какъ разсказываеть м. Я. Пшибрамъ въ своемъ "Život kněží taborských" '), сообщая и о собственномъ признанія въ томъ самого Квирина въ пражскомъ ратгаузъ подъ вліяніемъ показаній Матвъя Лауды Хлумчанскаго и жителей г. Писка. Объ этой проповёди говорить и м. Я. Рокицана въ своемъ трактатѣ: "De existentia corporis Christi": "Quidam ex complicibus illius Nicolai ad populum predicando Piesca non fuit veritus dicere, quod pocius vellet coram dyabolo genuflectore, quam coram isto sacramento" 2); а въ поздивишей переработкъ трактата Рокицаны въ цъляхъ полемики противъ "чешскихъ братьевъ", въ трактатъ "Contra Picarditas", послъ словъ: "illius Nicolai" стоять еще слова: "nomine Quirinus" 3). О томъ же фактѣ говорить м. Я. Пшибрамъ и въ своемъ письмѣ пану Якубу изъ Вжесовицъ (21 іюля 1443 г.) о Кутногорскомъ съёздё духовенства 1443 года: "Také jeden z Táborských seznal sě, že řekl: raději bych před čertem klekl nežli před tú svátostí oltařní" 4).

Въ апологетическомъ трактатъ таборитовъ по поводу этого письма Пшибрама имбются и указанія на то, когда именно произнесь Квиринъ въ Пискъ свою проповъдь, упоминаемую Хельчицкимъ. По словамъ таборитовъ, ихъ проповѣдникъ (Квиринъ) признался на Кутногорскомъ съёздё въ произнесении прилисываемыхъ ему словъ "болёе, чёмъ 18 лётъ тому назадъ". Стараясь придать словамъ своего товарища какъ можно болёе мягкій характерь (онъ говорилъ-де о такиствъ у тъхъ, кто върустъ, виъсть съ римской церковыю, въ полное пресуществление), они сообщають еще и слёдующее: "Онъ (Квиринъ) въ своей проповёди тотчасъ послё упомянутыхъ словъ повёдалъ и то, какъ они (табориты) согласились съ магистрами пражскими въ Конопиштѣ, что слѣдуетъ покланяться Господу Христу, истинному Богу и человёку, съ вёрой въ присутствіе его въ таинствё и почитать его подобающимъ образомъ". По просьбѣ Квирина, одинъ важный человёкъ противной партін, присутствовавшій въ свое время на его проповѣди, подтвердилъ объясненія Квирина (это былъ Матвъй Лауда Хлумчанскій).

Кутногорскій Съёздъ происходиль въ іюль 1443 года; отнесе-

- <sup>1</sup>) Рук.-копія Ганки въ Чеш. Муз., f. 142.
- 2) Nejedlý: "Prameny" etc., 138.
- <sup>3</sup>) Анонимный трактать Винской Hofbibliotek въ Cod. № 4549.
- 4) Nejedlý: "Prameny", 43.



ніе проповёди въ Пискё ко времени "болёе, чёмъ за 18 лётъ" до съёзда опредёляетъ время этой проповёди приблизительно 1425— 1424 годами. Мы думаемъ, что правильнёе будетъ принять 1424 г.; ибо, какъ мы знаемъ, самъ же Квиринъ на своей проповёди въ Пискё говорилъ о Конопиштскомъ соглашеніи, какъ о событіи, не столь давнемъ; а диспуть въ Конопиштѣ, какъ извёстно, состоялся въ іюнѣ 1423 года.

Мы думаемъ, что "Реплика" Хельчицкаго была написана з начительно поздн в упоминаемой имъ проповѣди Квирина въ Пискѣ въ 1424 году, ибо Хельчицкій, передавъ рѣзкое сужденіе Квирина, прибавляетъ: "а слова его ваша партія восхваляетъ еще и теперь" 1).

2) "Реплика" написана во всякомъ случав послв Клатовскаго съёзда таборитовъ въ ноябрё 1424 года, ибо Хельчицкій обнаруживаетъ знакомство съ постановленіями этого съёзда. Вотъ доказательство этого:

## "Replika": 2)

"Opiet gine položenie učinili gste na to, aby nedomniewal se nižadny toho, by tielo Krystowo bytnie w swatosti piitomno bylo, aby kniežie, gessto magi přisluhowati w tom lidu, neřiekali tiechto slow: poswiecugi nebo připrawugi tielo Krystowo, nosym nebo zdwiham, anebogdu s tielem Krystowym, a lid aby neřiekal kniezy: day mi tielo Krystowo a geho krew, aby lid z takeho mluwenie nedomniewal se toho, by chleb gednobytnie byl tielo Krystowo, ani toho aby se

### "Apologia" м. Ппибрама: <sup>3</sup>)

It., Falsi sensus circa verba Christi, dicentis: Hoc est corpus meum, hoc est sanguis meus sunt populo declarandi, ut non panis ille corpori Christi idem ptificetur, nec Christus corporaliter, situaliter in pane illo affirmetur vel per haec demonstrativa: hec et hoc aliud, quam panis et vinum demonstrari reputetur. lt., locutiones grossae et temerarie dictiones seu verba extra sacram scripturam, quae sonant in idemptifitionem, in exhortationibus sunt vitandi, ut: ministro corpus Christi sanguinem Christi, et

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ II Отд., LV, 438.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 428 µ 431.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Святов. библ. Cod. D. 49, f.f. 191b—192а—Клатовскія постановленія; ср. и "Život kněží táborsk.", f. 135 и слёд.

domniewal by tiem tielem bytnym, kterym sedi w nebi na prawicy otce, byl w swatosti chleba a wina"... praeparo corpus Christi et sanguinem Christi, benedico corpus Christi et sanguinem Christi, porto corpus Christi et sanguinem Christi, transeo cum corpore et sanguine Christi.—It. instruatur populus, ut, a praedictis cavens sibi locucionibus, non petat a sacerdote sibi Deum, corpus vel sanguinem Christi, quamvis bene possit dicere: opto corpus et sanguinem Christi".

...,A wsak sami to potupugete wnaseti na to znamenie ty řeci, kterež slušegi k žiwemu chlebu, řkuce: "pisma, kteražto toliko přilezie k chlebu žiwemu, nemagi mluwena byti o chlebu poswatnem". ..... ne scriptura, quae convenit tantum pani vivo, coelesti ac aeterno, applicetur **ран**і sacramentali... (ср. и "Chron. tabor.", 487, гдѣ Клатовскія иостановленія передаются вмѣстѣ съ постановленіями Писецкими 1422 г. и Таборскими 1424 г.).

3) "Реплика", можно думать, была написана послё 12 сент. 1428 г. и даже послё 9 іавгуста 1429 года, т. е. послё смерти не только м. Мартина изъ Волыни, но и м. Якуба изъ Стшибра (Якубекъ, Якобеллусъ). Можно такъ думать потому, что обоихъ этихъ своихъ ученыхъ друзей Хельчицкій упоминаетъ въ "Репликѣ", видимо, уже какъ умершихъ. Хельчицкій разсказываетъ, что одну выписку изъ бл. Діонисія онъ получилъ "отъ мистра Мартина изъ Виелеема (проповѣдникъ въ пражской виелеемской часовнѣ), прозвищемъ "изъ Волыни" <sup>1</sup>). Перечислая тѣхъ людей, которые хорошо понимали ученіе Виклифа, Хельчицкій говорить: въ числѣ ихъ "были святой и добрый памяти м. Янъ Гусъ, м. Якубекъ, которые лучше другихъ чеховъ понимали сочиненія Виклифа"<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн., LV, 472.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid.; ср. и 476.

4) "Реплика" была написана, повидимому, пе ранѣе первыхъ 1430 годовъ. Это предположение основывается на слѣлующихъ данныхъ. Не цошедшій до насъ трактатъ, написанный Бискупцемъ спеціально для Хельчицкаго въ разъясненіе таборитскаго ученія объ евхаристія (см. выше), былъ извёстенъ м. Я. Пшибраму, когда онъ писалъ свою "Apologia". Пшибрамъ приводитъ въ ней тезисы изъ этого трактата<sup>1</sup>). Но разсмотрѣніе тезисовъ у Пшибрама обнаруживаетъ, что онъ зналъ ихъ не по выдержкамъ въ "Репликѣ" Хельчицкаго, а въ иномъ видѣ (въ копіи всего трактата или въ извлеченияхъ изъ него въ 1 посл. Хельчицкаго Бискупцу), но зналъ все же, благодаря, такъ сказать, нескромности Хельчицкаго, т.-е. распространению Хельчицкимъ трактата Бискупца. за что, можетъ быть, и гнъвался Бискупецъ, обвиная Хельчицкаго въ "предательствъ": въдь, напримъръ, Пшибрамъ былъ однимъ изъ непримиримыхъ враговъ Бискупца... "Апологію" свою Пшибрамъ писалъ, видимо, еще не будучи знакомъ съ "Репликой", но во всякомъ случаѣ въ концѣ того трехлѣтія, въ предѣлахъ котораго происходили сношенія Бискупца съ Хельчицкимъ, завершившіяся появленіемъ "Реплики"; и-наобороть-"Реплика" напясана послѣ "Апологін" Пшибрама. Но вогда написана "Апологія" Пшибрама?

Вопросомъ о времени написанія "Апологіи" Пшибрама занимался др. Клицманъ въ своей статьѣ: "Studie o Miličovi"<sup>2</sup>), исходя изъ нѣкоторыхъ указаній самого трактата. Клицманъ не пришелъ ни къ какому опредѣленному выводу: у него выходило такъ, что "Apologia" написана или въ 1426 г. или въ 1428 году (др. Клицманъ, видимо, склоняется больше къ послѣдней датѣ). Мы думаемъ, что "Apologia" написана нѣсколько позднѣе 1428 г. Въ ней есть одно указаніе Пшибрама, на которое др. Клицманъ не обратилъ вниманія: "exilium cum periculis mortis pluribus n о v е m a n n i s protuli"<sup>3</sup>), говоритъ о себѣ Пшибрамъ. Здѣсь разумѣется Пшибрамомъ состоявшееся въ 1429—1430 гг. примиреніе двухъ фракцій пражскаго духовенства, въ силу котораго Пшибраму возможно было возвратиться въ Прагу, откуда онъ былъ изгнанъ еще поздней осенью 1421 г.<sup>4</sup>). Значитъ, "Apologia" написана не ранѣе 1429— 1430 гг.

<sup>1)</sup> Hofler, II, 822-823; Goll: "Quell. u. Unters.", II, 63-64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Listy Filol., 1890, 352.

<sup>3) &</sup>quot;Apologia" въ Cod. D. 49 Пражск. Капитульн. библіотеки, f. 183.

<sup>4)</sup> Вавжинецъ изъ Бжезовой въ "Fontes rer. bohem"., V, 510: "Magister vero J. Przibram.... repulsus et exclusus".

Мы думаемъ, что она написана скорѣе всего въ 1430, а, можетъ быть, и въ 1431 г.

Во-первыхъ, за это говоритъ точный подсчетъ лѣтъ изгнанія Пшибрама: конецъ 1421 г. + 9 летъ изгнанія = конецъ 1430 г. Во-вторыхъ, за это говоритъ тотъ фактъ, что "Apologia" написана Пшибрамомъ поздиње, чтиъ "Život kn. táborských", который, какъ извѣстно, появился въ 1429, если не въ 1430 г. А что "Apologia" появилась на свътъ Божій позднѣе, чъмъ "Život", очевидно изъ слѣдующаго. Обличая въ своемъ "Život" лжеученія таборитовъ о таинствѣ евхаристіи, Пшибрамъ приводитъ выдержки изъ трактатовъ Мартинка, Яна Жатецкаго, Ник. Бискупца, изъ постановленій клатовской таборитской конвокаціи 1424 г. Въ "Apologia" Пшибрамъ дѣлаетъ то же самое, съ однимъ, однако, отличіемъ: въ то время какъ въ "Život" онъ цитирустъ лишь одинъ трактатъ H. Бискупца: "Ad sacramenti eucharistiae in veritate magnificationem", обсуждавшійся, какъ извёстно, еще на Коноништской аудіенцін 1423 г., въ "Apologia", сверхъ того, цитируются еще два трактата Бискупца: 1) "Utrum secundum legem ewangelicam" (или иначе: "De non adorando", см. ниже) и 2) Трактатъ для Ц. Хельчицкаго. Этихъ двухъ трактатовъ, очевидно, еще не существовало, когда Пшибрамъ писалъ свой "Život"; но они уже появились, когда Пшибрамъ составлялъ свою "Apologia"....

Если такимъ образомъ можно думать, что Шшибрамъ въ 1430— 1431 гг. воспользовался для полемики съ Бискупцемъ его только-что появившимся спеціальнымъ трактатомъ Бискупца для Хельчицкаго, воспользовался, можетъ быть, изъ списковъ трактата или изъ списка перваго посланія Хельчицкаго Бискупцу — во всякомъ случаѣ не безъ той или иной воли Хельчицкаго, —то можно понять, почему Бискупецъ немедленно же почувствовалъ потребность письменно укорить Хельчицкаго за его поведеніе, почему — обратно — Хельчицкій такъ же тотчасъ почувствовалъ потребность оправдать себя и по существу и съ формальной стороны. Укоризненное посланіе Бискупца и отвѣтъ на него, нашу "Реплику", можно такимъ образомъ отнести къ 1431 г. или лучше — къ 1432 г.

Ситуація именно 1432 г. оправдывала и тѣ опасенія за свою судьбу, которыя высказалъ Бискупецъ въ посланіи къ Хельчицкому: извѣстно, что на Пражскомъ сеймѣ въ февралѣ 1432 г. партія пражанъ, опиравшаяся на соглашеніе съ "сиротками", мечтала уже о соединеніи съ католиками для разгрома таборитовъ <sup>1</sup>), не со-

<sup>1)</sup> Tomek: "Dèjep. m. Prahy", IV, 510.

глашавшихся принять умфренную по духу "вонфессію" (въ томъ числѣ, и по вопросу объ евхаристіи), какъ основу для переговоровъ съ Базельскимъ Соборомъ (см. выше, стр. 83-84).

Относя, такимъ образомъ, появленіе "Реплики" Хельчицкаго къ 1431-1432 гг., т.-е. ко времени болбе позднему, чемъ это принято думать на основании изслёдования Голля, мы, конечно, считаемъ невозможнымъ относить ее во времени послѣ Кутногорскаго съёзда духовенства въ 1443 году, т.-е. къ 1443-1445 гг., вакъ полагали нёкоторые. Хотя "argumentum a silentio" и не всегда имбеть доказательную силу, все-таки полное молчание "Реплики" о дёлахъ Съёзда 1443 года, о поведении и формулахъ вёроисповъданія таборитовъ на этомъ съвздъ, свидътельствуетъ о томъ, что "Реплика" написана до 1443 года. Это предположение подтверждается еще и другимъ образомъ. Рокицана, составляя свой трактать "De existentia corporis Christi in sacramento eucharistiae" 1), иногое заимствовалъ изъ "Реплики" Хельчицкаго (см. объ этомъ дальше, особый экскурсъ). Между твиъ, какъ доказалъ д-ръ Невдлый, трактать Рокицаны быль написань во 2-й половинь 1443 года. Слёдовательно, "Реплика" была написана до половины 1443 года. Но этого мало: можно на основанія "De existentia" свазать, что "Реплика" появилась за ийсколько лёть до 1443 года. Объ этомъ свидётельствують нёкоторыя характерныя измёненія Рокицаной буквально заимствованныхъ у Хельчицкаго мъстъ. Напримъръ:

#### Хельчицвій:

1) "Opiet gestli že Boh položil gest ta znamenie a zaslibil pod nimi davati milosti niektere samym dobrym" и т. д. <sup>2</sup>).

2) (послѣ разсказа о проповѣди Квирина о предпочтительности поклоненія черту, чёмъ евхаристіи) ".....a toho mluwenie geho gestie y nynie strana waše pochwaluge, že gest prawie a statečnie wyznal"<sup>3</sup>).

<sup>5</sup>) ibid., 138.

# Рокицана:

1) "Si autem dicent, sicut priscis dicebant diebus, quod Deus sub illis signis panis et vini statuit dare solis bonis gracias<sup>\*</sup> etc. <sup>4</sup>).

2) (послѣ разсказа о той же проповѣди) ..., quam predicacionem plurimi eorum commendabant" <sup>5</sup>).

Nejedlý: "Prameny", 116—159.
 Сборн., LV, 449.
 ibid., 438.
 Nejedlý: "Prameny", 129.

#### 2) Литературные источники для знакомства П. Хельчицкаго съ ученіемъ таборитовъ о таинствъ евхаристіи (къ реконструкціи таборитской литературы).

Хельчицвій, приступая бъ изложенію и критикъ таборитскаго ученія о таинствѣ евхаристін, могъ имѣть въ своемъ распоряженін богатый литературный матеріаль для выполненія объяхъ поставленныхъ имъ себѣ цѣлей. Извѣстно, что сами табориты въ многочисленныхъ трактатахъ излагали свои взгляды на сцорный въ то время вопросъ; взгляды эти формулировались и на многочисленныхъ съёздахъ ихъ-какъ самостоятельныхъ ("конвокаціи"), такъ и совмѣстно съ противниками, "пражскими магистрами" ("аудіенцін"). Къ сожалёнію, не всё относящіеся сюда трактаты и постановленія съёздовъ извёстны намъ: часть ихъ безвозвратно погибла въ буряхъ гуситскаго и поздевищаго времени, часть еще хранится неизданною въ библіотекахъ и архивахъ. Наконецъ, нельзя забывать и о современныхъ указанной таборитской литературѣ полеиическихъ произведеніяхъ противниковъ таборитовъ, "пражскихъ магистровъ",-произведеніяхъ, хотя и сравнительно хорошо сохранившихся, однако, представляющихъ для знакомства съ таборитской теоріей данныя уже вторичнаго порядка. Конечно, и среди таборитскихъ писаній главное значеніе принадлежить литературѣ трактатовъ, гдѣ можно было и обстоятельнѣе изложить мысли и свободнѣе формулировать ихъ, чѣмъ въ постановленіяхъ съёздовъ, гдё должно было сказаться вліяніе, такъ сказать, политики-и • внутренней, въ смысля компромисса оттвнковъ мнений, различныхъ и у отдёльныхъ вождей и у частныхъ группъ, и внѣшней, въ смыслѣ счета съ обстоятельствами момента и обстановки, особенно же съ мнѣніями противниковъ.

Естественно является вопросъ о томъ, въ какой степени воспользовался Хельчицкій для знакомства съ учепіемъ таборитовъ тёми источниками, которые могли быть въ его распоряженіи?

Прежде всего, слёдуетъ признать, что Хельчицкій выполниль просьбу таборитовъ не судить о нихъ съ чужихъ словъ: хотя Хельчицкій, какъ мы уже показали выше, принимаетъ во вниманіе и слухи о таборитахъ, особенно же частныя заявленія нѣкоторыхъ изъ нихъ, обычно не поименованныхъ, однако мы не видимъ и слёда знакомства и пользованія его полемическими произведеніями противниковъ таборитовъ, во главѣ которыхъ

стоялъ - по плодовитости и неумолимости-м. Я. Пшибрамъ. Довъряя только собственнымъ произведеніямъ таборитовъ. Хельчицвій почти исключительно пользуется литературой трактатовь: намъ удалось установить только одинь случай пользования его постановленіями таборитскихъ съёздовъ (см. отмёченныя нами выше. стр. 191-192, выписки изъ постановлений таборитскаго събзда въ Клатовахъ въ 1424 году). Что касается литературы трактатовъ, то главнѣйшіе изъ нихъ хорошо изучены и использованы Хельчицкимъ. Въ дальнъйшемъ мы постараемся повазать, что и изъ какихъ именно трактатовъ взялъ Хельчицвій для составленія своей "Реплики". Считаемъ нужнымъ сказать и то, что работа такого рода затрудняется манерой литературнаго труда Хельчицкаго: онъ обывновенно не делаетъ сколько-нибудь точныхъ ссылокъ-цитатъ, когда приводить таборитские тексты; часто бываеть неясно, гдв кончаются и начинаются выписки изъ таборитскихъ трактатовъ, и гав-собственныя слова самого Хельчицкаго. Но эти затрудненія вознаграждаются получаемыми результатами разысканія. На основаніи выписовъ Хельчицкаго иногда ножно получить болѣе полное и ясное представление о томъ или другомъ трактатъ таборитовъ, извёстномъ доселё по болёе скуднымъ выпискамъ другихъ противниковъ таборитовъ, главнымъ образомъ, м. Я. Пшибрама. Наконець, работа по установлению тёхъ таборитскихъ трактатовъ, которые использованы Хельчицкимъ въ "Репликв", позволяетъ устранить нёкоторыя появившіяся за послёднее время въ наукѣ неправильныя воззрѣнія па богатство (количественное) таборитской литературы.

І. Первое мѣсто среди таборитскихъ трактатовъ, изъ которыхъ черпалъ Хельчицкій свои свѣдѣнія объ ихъ ученіи относительно евхаристіи, естественно, занимаетъ сиеціально для Хельчицкаго написанный трактатъ Николая Бискупца. Приводя выдержки изъ этого трактата, Хельчицкій, однако, нигдѣ не указываетъ, что та или другая изъ нихъ взята имъ именно изъ этого трактата. Установить источникъ ихъ возможно при помощи сохраненныхъ въ "Apologia" Пшибрама "Articuli eiusdem episcopi de tractatu suo, quem scripsit Petro in Chelczicz in vulgari" 1). Сравненіе текста этихъ "articuli" у Пшибрама и Хельчицкаго, кстати ска-

1) См. тексть ихъ у Голля, въ "Quell. u. Unters.", II, 63-64.

зать, обнаруживаетъ намъ и то, что Пшибрамъ не совсёмъ точно цитируетъ слова Бискупца. Напримёръ:

#### Хельчицкій:

1) "Gini sprostnie zapieragi slow Krystowych warugice poyčiti, by ten chleb, kteryž widie, kterym obyčegem byl tielem Krystowym. Protož su zgewnie řiekali: ne to, což widiš, gest tielo Krystowo, ale to, což gest w tom, mieniece, že by tielo Krystowo bylo tu w tom chlebu tielestnie, miestnie s rozdielenim swych udow tak, iako w nebi na prawicy Otce sedi, tak aby pod sposobem toho chleba tu ginde bylo ukazati hlawu geho, ginde nos a tak gine udy, w tom smyslu zpiewagice w one piesni: "tuť su wiecy poswatne s kostmi, s wlasy, s žilami". Protoz gemu tu w tom chlebu klaniegi se tuž počtiwosti, kteruž su gemu klaniegi w nebi" <sup>1</sup>).

Или 2) "Tito řku, že w takowemž rozumu Krystus chleb poswatny tielem swym nazywa, w kterakem rozumu nazwana gest skala ona, z niež synowe Jzrahelsti pili su, Krystus a Jan Eliašem, tociž že chleb znamenawa tielo Krystowo, ktere gesti za nas zrazeno. Tak točiž, že to, což w swem přirozenie ostawa chleb tielestny, ačkoli giž skrze slowo bozie powyšenie gest tielo Krystowo w podobenstwi" и т. д.<sup>2</sup>).

4) ibid., 64.

#### Пшибрамъ:

"Alii specialiter negant verba Christi, nullatenus volentes concedere, quod panis ille sit corpus Christi, sed quod in hoc pane est corpus Christi verum, naturale, corporaliter et cum membris suis, prout sedet ad dextram Patris. Propter quod canunt: "ibi sunt res mystice, corpus, sanguis cum ossibus, venis et cum crinibus". Et hii adorant Christum in sacramento adoracione" <sup>3</sup>).

"Et isti dicunt, quod in eodem sensu Christus dicit illum panem esse corpus suum, in quo sensu scriptura vocat petram Christum et Johannem Heliam, hoc est, quod ille panis significat corpus Christi et est corpus Christi in figura" etc. <sup>4</sup>).



<sup>1)</sup> Сборн. II Отд., LV, 415-416.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 418-419.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Goll: "Quell. u. Unters.", II, 63.

Сравнивая, далёе, текстъ "Реплики" съ "articuli" Пшибрама, мы убѣждаемся, что изъ 12 "артикуловъ" у Пшибрама мы не находимъ въ "Репликѣ" арт. 1, 2, 10—12. Зато мы находимъ нѣкоторые отсутствующіе у Хельчицкаго въ "Репликѣ" "артикулы" изъ посланія-трактата къ нему Бискупца въ полемическомъ трактатѣ Рокицаны противъ таборитовъ: "De existencia" etc. <sup>1</sup>).

### Пшибрамъ:

"Et isto modo discipuli erraverunt, credentes, quod daret eis corpus suum illud naturale ad manducandum, quibus dixit: non est sic, alioquin quid manducaretis, cum videritis filium hominis ascedentem in celum, ubi fuit prius; spiritus est, qui vivificat, caro non prodest quidquam.

"Et ad hunc sensum loquitur Ambrosius dicens, Christum dedisse nobis carnem, non illam animalem seu corporalem, sed spiritualem, quod est benediccio, sanctificacio, misericordia, veritas, iusticia, pax in hac vita in sacramento et sine vita corporali Christi, sicut radius solis est hic sine corpore solis"<sup>2</sup>).

#### Рокидана:

"Idcirco olim Christus videns, ymmo discipuli(os) suos non intelligentes sermones ita (et quod Bb BbH. pyk. N 4549) grosse de manducacione corporis sui sapiunt, dixit: "an hoc sc. corpus, quod videtur, vos scandalisat?.. H T. J. quia si e(r)go sic vellem vobis corporaliter me dare ad maducandum, quid tunc manducabitis, cum videritis filium hominis ascendentem, ubi prius erat, i. e. cum videritis... H T. J. ...spiritus est, qui vivificat, caro non prodest quicquam. Verba"... H T. J.

.....Et ad hunc bonum sensum loquitur sanctus Ambrosins ostendens, quod in sacramento vita Christi animalis sive corporalis... Sed dicit Ambrosius, quod dicebat dominum Jhesum ibi dare nobis ita vitam spiritualem, que est sanctificacio, benediccio, mira veritas, iusticia et pax... M T. A. quomodo lux solis absque eius calore in corpore lune nobis presentatur" <sup>3</sup>).

Сравнение обоихъ текстовъ обнаруживаетъ, что Пшибранъ совращалъ текстъ Бискупца. Но важно вотъ что. Рокицана передъ

<sup>1)</sup> Nejedlý: "Prameny", 116-159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Goll: "Quell. u. Untersuch.", II, 64.

<sup>3)</sup> Nejedlý: "Prameny", 128.

приведенными нами словами говорить: "Sic prope finem tractatus sui wlgaris sic scribit (Nicolaus)" ... Трактать Бискупца для Хельчицкаго, значить, извёстень Рокидань и цитируется имъ подъ такимъ же заглавіемъ, что и у Пшибрама — "tractatus wlgaris". Рокидана приводить много выписовъ изъ этого "tractatus wlgaris". Руководясь этими выписками, мы можемъ установить, вакіе приводимые Хельчицкимъ тексты изъ таборитскихъ травтатовъ взяты имъ именно изъ спеціально для него написаннаго трактата H. Бискупца. Выписокъ изъ "tractatus wlgaris" (=трактатъ Бискупца для Хельчицкаго) у Рокицаны больше, чёмъ и у Пшибрама и у самого Хельчицкаго въ его "Репликв". Отсюда можно заключать о томъ, что у Рокицаны былъ подъ руками списокъ цёлаго трактата, а не тё только отрывки изъ него, которые онъ могъ найти въ "Репликъ" Хельчицкаго (или у Пшибрама). Поэтому-то "De existentia" etc. Рокиданы, расширяя наши свёдёнія о содержаніи утериннаго трактата, можетъ служить для реконструкциего хотя бы въ виде фрагментарномъ.

Установленное нами тожество "tractatus wlgaris" у Рокицаны съ трактатомъ Бискупца для Хельчицкаго даетъ намъ возможность обнаружить ошибку д-ра Нейдлаго<sup>1</sup>), утверждающаго, будто въ эпоху Кутногорскаго Съйзда, въ 1441—1443 г.г., Н. Бискупецъ написалъ два трактата объ евхаристи—одинъ чешскій, другой—латинскій, и что Я. Рокицана сохранилъ намъ въ "De existentia" etc. много цитатъ изъ чешскаго (wlgaris) трактата, который-де слёдуетъ отличать отъ чешскаго трактата Бискупца для Хельчицкаго, относящагося въ 1420-мъ годамъ (диспуту въ Конопиштѣ въ 1423 г.).

Д-ръ Невдлый, принявъ утвержденіе Голля о томъ, что Бискупецъ переписывался съ Хельчицкимъ въ нач. 1420-хъ годовъ, недосмотрвлъ тожество ошибочно предполагаемаго имъ особаго трактата Бискупца (De sacramento eucharistiae) начала 1440-хъ годовъ съ трактатомъ Бискупца для Хельчицкаго.

Сопоставляя выписки Хельчицкаго изъ таборитскихъ трактатовъ съ "articuli" Пшибрама и съ выписками Рокицаны изъ "tractatus wlgaris", мы можемъ доказать несомнѣнность слѣдующихъ выписокъ Хельчицкаго изъ написаннаго для него трактата Н. Бискупца (указываемъ "incipit" и "explicit" текста).

1) Nejedlý: "Prameny", 27-28.

"Replika":

"Articuli" Шшибрама: "De existentia" etc.:

1) "Gedni gsu... že držie, že by Krystus... a tak tomu chlebu, yako Bohu se modle" 1).

"Primi dicunt, quod Christus..... Et ita panem illum, ut Deum adorant" 4).

2) "Gini sprostnie zapieragi... klaniegi se tuž počtiwosti, kteruž se gemu klaniegi w nebi... Tito wšickni napřed řečeni... přieliš hrubie<sup>•</sup> <sup>2</sup>).

"Aliispecialiternegant... et hii adorant Christum in sacramento adoracione latrie... Et isti omnes tres sensus... et vivum Ionam" <sup>5</sup>).

3) "Treti su, gešto držie, že tielo Krystowo ...z kterežto řeči znamo gest... wšak nenie duch... (A opiet ginde dieš) nebo kterak koliwiek Krystus... tež kosti y tiž wsickni udowe, ač giž oslaweni" 3).

"Alii dicunt non negando..... cultu latrie" <sup>6</sup>).

"Et ab hiis tota "Nec eciam vere 4) "A mam za to, že z tiech při tom rozoinordinacio adoracio- attendunt ad istum

- <sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 415.
- ) ibid., 415-416.
- <sup>3</sup>) ibid., 416.
- 4) Goll: "Quell. u. Unt.", II, 63.
- <sup>5</sup>) ibid., 63.
- 6) ibid., 63.

,

miech wšecka nezřie- nis... Isti eciam omzena poklona. ...Aniž take prawie zřie k teto Krystowie řeči, kdez neřekl gest... a weliky su zmatek a nesnazy tiem učinili"1).

5) "Protož gini bliže a pilniegie zřiece ...ne w rozumu prwnich. Tito řku, že w takowemž rozumu... za nas obietowane"<sup>2</sup>).

6) "Dwogieho modlosluženie při tom mame se warowati... gako Bohu klanieti, ale Krystu w niem... k tomu odpowiedagice.. tot gest tielo me"<sup>3</sup>).

7) "Krystus zposobil gest... proti geho pokušenim" <sup>4</sup>).

nes non bene considerant, quod Christus non dixit... vel sub hoc est corpus Christi<sup>\* 5</sup>).

Christi sermonem, ubi non dixit... et magnam involucionem et difficultatem per hoc fecerunt<sup>« 7</sup>).

"Sunt igitur alii quarti proprius considerantes... sed non in sensu primorum. Et isti dicunt, quod in eodem sensu... quod prius fuit" 6).

.Eorum. qui ad scripturam attendunt ... iste est sensus, quod in tali sensu... ...pro nobis traditum. sic scilicet, quod..... et vivificacio spiritualis" <sup>8</sup>).

"Quod virtute sacramenti... contra astucias dvabolicas... vivificantur<sup>\*</sup><sup>9</sup>).

- <sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 417; ср. 429.
- <sup>a</sup>) ibid., 418-419; cp. 429.
- 3) ibid., 420.
- 4) ibid., 434-435.
- <sup>5</sup>) Goll: "Quell. u. Unters.", II, 63-64.
- <sup>c</sup>) ibid., 64.
- 7) Nejedly: "Prameny", 130.
- <sup>a</sup>) ibid., 120-121.
- <sup>9</sup>) ibid., 131; ср. и "De non adorando", "Prameny", 140.

8) (A diete-li, že) su přewyšila tato znamenie... učastni gsuce geho skutkow" ').

9) "Ty swatosti puhych znamenie... ... aby tiem se zbuzowali k naboženstwi a k ginym wiecem takowym<sup>4</sup><sup>2</sup>).

10) "Často w pismie ta wiec, kteraž ginu znamenawa...wiec znamenanu znamenagi"<sup>3</sup>).

11) "Že nemnoho proroka onoho Eliaše ...wsset shledagi" \*).(?) "Quamwis ille sacramentalis panis... fiunt illius aliquomodo effectualiter participes... que illos iustificarent"<sup>5</sup>).

"Illa sacramenta panis... ut per hoc excitentur ad devocionem"<sup>6</sup>).

"In scripturis sepe signum.... spice sunt septem anni"")— cp. y A. Жатецкаго: "Talis modus est loquendi scripture" etc.<sup>8</sup>).

- Сборн. II Отд., LV, 450-451.
   ibid., 470.
   ibid., 455.
   ibid., 456.
   Nejedlý: "Prameny", 122.
   ibid., 123.
- <sup>7</sup>) ibid., 124.
- <sup>a</sup>) Höfler, II, 825.



II. Трактать H. Бискупца: "Ad sacramenti eucharistiae in veritate magnificationem" тоже былъ хорошо извёстенъ Хельчицкому и использованъ имъ въ "Репликъ", безъ всякихъ, однако, указаній, отвуда именно взяты выписки Хельчицкаго, если не считать мимоходомъ брошеннаго Хельчицкимъ упрека: "takowi dowodowe ne swiedcie teto řeči wašie, ze chcete psati k zwelebeni w prawdie swatosti tiela a krwe Krysto $wv^{"}$  (T.-e.=. Ad sacramenti<sup>"</sup> etc.) <sup>1</sup>).

Трактать этоть относится къ числу наиболёе раннихъ произведеній Бискупца<sup>2</sup>): во всякомъ случаѣ онъ написанъ до Коноништскаго диспута 1423 года, когда онъ былъ подвергнутъ обсужденію (по словамъ противниковъ таборитовъ — осужденію) и исправлению, вифсть съ трактатомъ м. Я. Пшибрама: "Exurge, Domine, tu et arca testamenti tui", гдъ Пшибрамъ вритивовалъ только-что названное произведение Бискупца<sup>3</sup>). По словаиъ одного, повидимому, современника 4), Н. Бискупецъ распространялъ этотъ свой исправленный немного, "suppletus", по его словамъ <sup>5</sup>), и, послѣ отврытія въ немъ 50 ошибокъ, запрещенный, по словамъ противниковъ 6), трактатъ по всей Чехіи не только въ латинскомъ оригиналъ, но и въ чешскомъ переводъ.

Что касается латинскаго текста трактата Бискупца: "Ad magnificationem", то онъ въ цёломъ неизвёстенъ намъ. Извёстны доселѣ только фрагменты его: 1) въ "Apologia" Я. Пшибрама <sup>7</sup>); 2) въ "De existentia" etc. Рокиданы <sup>9</sup>), и 3) въ полемическомъ трактатѣ Я. Ишибрама: "Surge, Domine, et dissipentur inimici tui"..... 9). Чешскій тексть-переводъ сохранился цёликомъ въ Cod. IV. 70 Гёрлицкой Городской Библіотеки 10), а во фрагментахъ-у Пшибрама въ его "Život kněží táborských"<sup>11</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 467.

almed na počatku", Пшибрамовъ "Ž. k. tab.", 122.
 обо всемъ этомъ см. таборитскія извѣстія въ "Chron. taboritarum", <sup>3</sup>) Обо всемъ этомъ см. таборитскія извѣстія въ "Chron. taboritarum", Höfler, II, 587—589, и извѣстія ихъ противниковъ у Прохаски въ "Miscellaneen", 267—271.
<sup>4</sup>) Procháska: "Miscell.", 271.
<sup>5</sup>) Höfler, loc. cit.
<sup>6</sup>) Procháska, loc. cit.
<sup>7</sup>) Cod. D. 49 Капит. Святовит. библ.; нацечатаны у Голля, въ "Quell. u. Unters.", II, 61—62.
<sup>8</sup>) Nejedlý: "Prameny" etc.
<sup>9</sup>) Cod. IX. Е. 25 Праж. унив. библіот., ff. 49а — 95b; извѣстенъ мнѣ по списку, любезно предоставленному мнѣ др. К. Крофтой.
<sup>10</sup>) Извѣстенъ мнѣ по списку проф. Я. Голля.
<sup>11</sup>) ff. 122—129 Cod. А. 16 Тшебоньскаго Архива по копів Ганки въ библ. Чеш. Музея Cod. III. D. 28 (4/с/30).

|                                                                   | "Surge, Domine"<br>Плибрама:              | "Nec nos possumus<br>probare nec ille scrip-<br>ture hoc pretendunt,<br>quod ex illis fideles<br>credere debeant, quod<br>Christus post suam in<br>celum ascensionem sit                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| чицкаго изъ трактата Н. Бискупца: "Ad magnificationem". А именно: | "Apologia" Шши-<br>: брама:               | "Utrum Christus<br>post suam in celum<br>ascensionem sit alicu-<br>bi hic in terris sub-<br>stancialiter, corpora-<br>liter et essentialiter<br>in illo corpore et in<br>illa magnitudine, in<br>quo et in qua Non<br>tamen possunt pro-<br>bare nec ille scrip-<br>ture hoc preten-<br>duntet personali-<br>ter(выше) Quilibet<br>credere debet, quod<br>Christus hic in ter-<br>ris est cum sanctis<br>et in sanctis spiri-                                              |   |
|                                                                   | Гёрлицкій тексть<br>"Ad magnificationem": | "Wšak nemohou<br>dowesti, aniž ta pis-<br>ma jsou k tomu, z<br>nichžby věrní věřiti<br>mčli, že by Krystus<br>byl zde na zemi po<br>swém na nebesa<br>wstupení osobně a<br>podstatně w tom tê-<br>le a v té velikosti,<br>v kterém a v kte-<br>raké vstal jest z<br>mrtvých a na nebesa<br>vstupil, ano na to<br>jeho sv. apoštole hle-<br>dí (выше) Pan<br>Krystus zde na ze-<br>mi jest s svatymi                                                                        | • |
|                                                                   | "De existencia" Po-<br>кидани:            | "Christus hic non<br>est in terris qobis-<br>cum post suam in<br>celum ascensionem<br>substancialiter, per-<br>sonaliter in eo cor-<br>pore et eadem quali-<br>tate, in quo et quali<br>tate, in quo et quali<br>resurrexit a mortuis<br>et in celum ascendit"<br>("in certis trac-<br>tatulis", Praneny,<br>141) единствен -<br>ная цитата изъ "Ad<br>nugnificationem" у<br>Рокицаны: отевид-<br>но, Рокицана, "Pe-                                                       |   |
| чицкаго изъ трактата                                              | "Replika" Хельчиц-<br>каго:               | <ol> <li>"Nenie nikdiez<br/>Krystus zde na zemi<br/>s nami po swem na<br/>nebesa wstupeni pod-<br/>statnie, osobnie, byt-<br/>nie a tielestnie w tom<br/>tiele a w te welikosti,<br/>w ktere a w kterake<br/>wstal gest z mrtwych<br/>a na nebesa wstupil,<br/>ano na to appostole<br/>hledie, ačkoliwiek tyz<br/>Krystus gest zde na<br/>zemi s swymi syny<br/>a dcerami duchownie<br/>skrze slowo, prawdu,<br/>moc, mudrost a swiet-<br/>lo, skrze ducha swa-</li> </ol> |   |

Руководясь только-что приведенными источниками, им можемъ установить цалый рядъ выписокъ Хель-

i

- 205 -

| "Replika" Хельчиц-<br>каго:                                                                                                                                                                                                                      | "De existencia" Ро-<br>вицаны:                                                                                                      | Гёрлицкій тексть<br>"Ad magnificationem":                                                                                                                                                                                                                                      | "Apologia" Шши-<br>брама:                                                                                                                                     | "Surge, Domine"<br>Пшибрама:                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| teho, skrze wieru, la-<br>sku a milost" ').                                                                                                                                                                                                      | плику" съ многочис-<br>ленными выписками<br>изъ этого трактага,<br>но не имъя его въ<br>цъ́лости, не рѣшался<br>нитиговать трактага | пляку" съ многочис- і v svatých duchov-<br>ленными выписками ně skrze lasku, mi-<br>изъ этого трактата, lost, moc a pravdu<br>но не имѣя его въ a jiným kterým on<br>цѣлости, не рѣшался rúčí obyčejem".                                                                       | tualiter per fidem,<br>per spiritum sanctum,<br>per caritatem, gra-<br>ciam, virtutem et ve-<br>ritatem <sup>• 3</sup> ).                                     | alicubi hic in terris<br>substantialiter" etc. <sup>5</sup> ).                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 2) "Tež take yakoz<br>rozomieno ma byti,<br>gelikožto k tomu y o<br>tielu oslawenem a<br>neniet spolkem w ge-<br>den čas tak wšudy<br>(přiwodiš S° Augusty-<br>na, gesto die: dokudz<br>se swiet neskona byti<br>se ukazuge") <sup>2</sup> ).    | akoz<br>byti,<br>y o<br>a<br>ge-<br>dy<br>byti                                                                                      | , Krystus doka-<br>wadž jest byl w těle<br>smrtedlném musil<br>jest jedno zvlaštní<br>místo a nebyl jest<br>spolkem jeden čas<br>A tak i oslavené<br>A také podle tiech<br>písem božich sv. Au-<br>gustyn veře a die:<br>Dokud se svět ne-<br>skona se byti uka-<br>zuje".     | "Christus suo cor-<br>pore naturali et glo-<br>rificato est in uno<br>certo loco et non<br>est pro eodem instan-<br>ti personaliter ubi-<br>quenon est hic"). | "Ex illo est ulterius<br>advertendum, quod si-<br>cut Christus cum fuit<br>in corporeunum cer-<br>tum locum occupabat<br>sic intelligendum est<br>quantum ad hoc in<br>corpore Christi glori-<br>ficato non est pro<br>eodem instanti perso-<br>naliter in locis plu-<br>ribus localiter a se di-<br>stantibus" <sup>6</sup> ). |
| <ul> <li><sup>1</sup>) Сборн. II Отд.,</li> <li><sup>3</sup>) ibid., 414.</li> <li><sup>3</sup>) Goll: "Quell. и</li> <li><sup>4</sup>) ibid., 63; тоже въ</li> <li><sup>5</sup>) Cod. IX. Е. 26 I</li> <li><sup>6</sup>) ibid., 98b.</li> </ul> | LV, 414.<br>. Untersuch.", II, 61; тоже<br>. Život kn. táborských".<br>Пражск. Унив. бябліот.,                                      | <ol> <li>Сборн. II Отд., LV, 414.</li> <li>jibid., 414.</li> <li>Goll: "Quell. u. Untersuch.", II, 61; тоже въ "Život kn. táborských".</li> <li>ibid., 62; тоже въ "Život kn. táborských".</li> <li>ibid., 62; тоже въ "Život kn. táborských".</li> <li>ibid., 93b.</li> </ol> |                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

l

- 206 ---

۰

# "Replika" Хельчицкаго:

3) "[A poniewadz wy niekterym lidem mate za zle... gesto su proti wam dowody činili... prawiece, že tielo Krystowo gest duch wšudy rozsiłeny, iako Boh a duch gest wšudy rozsiłeny.. a wy dowodiece proti nim doktory diete]": "Ay, kterak tito welicy lide... prawdu boži falsugi" 1).

4) "Gesto wieřie, że w swatosti oltaře gest bytnie tielo Krystowo, že su nestatečne nebo male wiery..... yako kralik"<sup>2</sup>).

### Гёрлицкій тексть:

"Ješte druzi... chápagí se neduvodně toho řkúce, že tělo Krystowo jakž jest oslaveno, změnilo jest se úplně v přirození božské .....tak žeby již nebyl tělo, ale duch wšudy rozsířený, jako i božství" etc. "Exurge, Domine" Пшибрама:

"Multo majoris fidei est ille, qui credit Christum alibi personaliter existentem posse hic virtutem diffundere suam et multiplicia dona in animabus suorum fidelium germinare, quam ille, qui non credit hoc ipsum posse facere, nisi ubi personaliter existat<sup>43</sup>).

5) Слёды знакомства Хельчицкаго съ трактатомъ "Ad magnificationem" видны и въ томъ мѣстѣ "Реплики", гдѣ онъ передаетъ ученіе таборитовъ "O čtiřech bytech nebo zwlaštnostectech Krystowych" <sup>4</sup>). Конечно, это изложеніе могло быть сдѣдано и по

- <sup>3</sup>) Cod. IX. E. 25 Пражск. Унив. библ., f. 51a.
- 4) Сборн. II Отд., LV, 426 и элвд.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 444.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 427-428.

- 208 -

трактату Я. Жатецкаго <sup>1</sup>), какъ это, повидимому, отчасти и было (см. ниже). Но во всякомъ случаѣ нѣчто изложено Хельчицкимъ и по "Ad magnificationem" Бискупца.

### "Реплика":

a) "Giny byt nebo zwlastnost ma Krystus zde na zemi: duchowni s swatymi a w swatych. A to rozličnie skrze ducha swateho... branie gich, a spomahage gim, duchem swym hoynie obohacuge a we wšem dobrem rozplo. zuge \* 2).

# и, можеть быть, "Replika":

6) "Třeti byt nebo zwlaštnost Krystowa podstatny byt gest geho tiela spogeny z božstwim. A tiem bytem tiela sweho podle dowodu .mnohych pisem wstupil gest na nebesa podstatnie, bytnie a tielestnie... a tiem tielem nestupi az do sudneho dne"<sup>3</sup>).

"Protož věrni prohlednúti mají druhá písma, kteráž zjevně ukazugí, že P. G. osobně a podstatně jest v nebi po svém na nebesa vstupéni a tak z nebe nestoupí do dne soudneho, jakož nám to ukazují tato Pisma dole popsaná".

### Гёрлицкій тексть:

"Giny byt Krystuov… jímž jest s svatými i v svatých ...duchovně... A to rozlične, t. j. skrze ducha sv. ...své věrné ochraňuje a jim spomáhaje, duchem svým hojně obohacuje a všelikterak v dobrém rozplozuje".

#### "Apologia" Пшибрама: Гёрлицкій тексть:

"Ideo videre debent christiani et diligenter advertere alias scripturas, que evidenter ostendunt Christum post suam ascensionem substancialiter, corporaliter, essencialiter et personaliter esse in celo et inde de celo non descendere usque ad diem iudicii, sicut ... infra citande" <sup>4</sup>).

III. Еще одинъ трактатъ Н. Бискупца зналъ и использовалъ II. Хельчицкій: это-трактать "De non adorando corpore Christi in sacramento eucharistiae cultu latriae"; какъ другіе трактаты, такъ и этотъ не называется у Хельчицкаго. Др. Небдлый относитъ

<sup>1)</sup> См. "Articuli" въ "Apologia" Пшибрама, Höfler, II, 824-827.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сборн. II Отд., LV, 426.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 426-427.

<sup>4)</sup> Goll: "Quell. u. Untersuch.", II, 62; то же въ "Surge, Domine", f. 92b.

появленіе этого трактата къ 1441—1443 г.г. и отличаеть его отъ подобнаго трактата Н. Бискупца 1420-хъ лѣтъ, подъ названіемъ: "Utrum secundum legem evangelicam fideles necessitantur Christum in sacramento eucharistiae adoratione latriae adorare"<sup>1</sup>). Всѣ эти утвержденія др. Неѣдлаго ошибочны. Дѣдо въ томъ, что трактатъ "De non adorando"—есть то же самое, что н трактатъ "Utrum secundum legem"....

Это тожество доказывается полнымъ совпаденіемъ выдержекъ, приводимыхъ Рокицаной (въ "De existencia") изъ "De non adorando", съ выдержками, приводимыми Пшибрамомъ (въ "Apologia") изъ "Utrum secundum legem". Вотъ доказательства:

"De non adorando" (по Рокицанѣ):

1) "(Et ante ibidem scribit, quod) "in electis multo realius est Christus, quam in sacramento"<sup>2</sup>).

2) "Deus, qui est major Christi corpore, est multo realius... quam Christi corpus in sacramento"<sup>3</sup>).

3) "Sicut ymagines... sic nec panis ille" \*).

4) "Remissiores ydolatr (i) ae fuerunt, qui quondam... minoris condicionis, quam aliquid predictorum"<sup>5</sup>).

5) "Nullibi lex ewangelica... "Nullibi lex" и т. д. — точно aut observavit" etc. <sup>6</sup>). такъ же<sup>11</sup>).

Намъ понятно, почему Голль, а вслёдъ за нимъ и Неёдлый дають нашему трактату заглавіе: "Utrum secundum legem" etc.,

<sup>1</sup>) Фрагменты изъ него напечатаны у Голля: "Quellen" etc., II, 62-63, по "Apologia" Пинбрама.

2) "De existentia", Nejedlý: "Prameny", 132.

- <sup>3</sup>) ibid., 132.
- \*) ibid., 131.
- <sup>5</sup>) ibid., 138.
- 6) ibid., 135.
- 7) Goll, II, 62.
- <sup>a</sup>) ibid.
- ) ibid.

ł

:

1

- <sup>10</sup>) ibid.
- <sup>11</sup>) ibid.

### "Utrum secundum legem" (по Ппибраму):

"In quolibet electo multo realius est Christus, quam in eukaristiae sacramento" 7).

"Deus, qui est major" и т. д. буквально такъ же<sup>8</sup>).

"Sicut ille ymagines" и т. д. точно такъ же<sup>9</sup>).

"Remissiores ydolatrie fuerunt" и т. д.—точно такъ же<sup>10</sup>).



14

слёдуя фрагментамъ Пшибрама: этими словами — вопросомъ начинался, очевидно, нашъ трактатъ: по крайней мъръ, Рокицана, приводя изъ трактата "De non adorando Christo Jhesu" слова: "Secundum legem ewangelicam fideles non necessitantur Christum in sacramento eucharistiae adoracione latrie adorare" <sup>1</sup>), называетъ ихъ "conclusio responsalis"... (= отвътъ на вопросъ: "Utrum secundum legem" и т. д.). Трактатъ "De non adorando" былъ написанъ Н. Бискупцемъ по-латыни; цитируя его, Рокицана постоянно прибавляетъ: "in latino", въ противоположность выдержкамъ изъ трактата Бискупца для П. Хельчицкаго, къ которымъ Рокицана всегда присоединяетъ слово: "in wlgari". Мы вообще не имъемъ никакихъ свъдъній о томъ, чтобы трактатъ "De non adorando" былъ переведенъ на чешскій языкъ; въроятно, и Хельчицкій читалъ его въ латинскомъ тексть.....

Когда быль написань этоть трактать? Во всякомь случай, не въ 1420-хъ годахъ... Если бы онъ былъ написанъ въ первые 1420-ые годы, то Пшибрамъ съ единомышленниками напали бы на него, какъ и на "Ad sacramenti" etc. (см. выше стр. 206), на диспутахъ съ таборитами, начиная съ Конопиштскаго 1423 года. Кромѣ "Реплики", ранѣе которой онъ написанъ, онъ впервые упоминается въ "Apologia" Я. Пшибрама, гдъ приводятся "articuli" изъ него, на ряду съ "articuli" изъ "Ad sacramenti" etc. того же Бискупца, изъ трактата Бискупца для Хельчицкаго, изъ трактатовъ Я. Жатецваго и Мартинка Локвиса-Гоуски. Намъ представляется не безразличнымъ для рѣшенія вопроса о времени появленія "De non adorando" слёдующее наблюденіе: тоть же Пшибрамь въ своемъ "Život kněží táborských" coofmaert tř ze "articuli", изъ тřat ze самыхъ трактатовъ, кромѣ 2 трактатовъ: "De non adorando" и "Трактата для Хельчицкаго". Вѣроятно, это послёднее обстоятельство объясняется тёмъ, что въ то время, какъ Шшибрамъ писалъ "Život", указанныхъ 2 трактатовъ Бискупца еще не существовало. Между твиљ, им знасиљ, что "Život" былъ написанъ въ 1429 году. Слёдовательно, "De non adorando" быль написань Бискупцемь посяв 1429 года (ср. выше, стр. 194).

Для приблизительнаго опредёленія времени появленія трактата "De non adorando" (а черезъ него и трактата для Хельчицкаго и, наконецъ, самой "Реплики противъ Николая Бискупца"; ср. выше) очень важнымъ является одно мимоходомъ брошенное замѣчаніе Рокицаны, участника всёхъ споровъ съ таборитами: Рокицана, для успѣшности борьбы со взглядами Бискупца, прибѣгаетъ къ

<sup>1)</sup> Nejedlý: "Prameny", 134.

пріему опроверженія однихъ словъ Бискупца другими, обнаруженія самопротиворвчій Бискупца.

Онъ приводить слова Бискупца изъ недошедшаго до насъ его "Tractatus de corpore Christi", написаннаго "ante annos 20 vel citra" противъ свящ. Петра Каниша ("contra Caniss"), сожженнаго въ 1421 году въ г. Таборъ, и указываетъ на противоръчіе этихъ словъ съ тёмъ, что говоритъ Бискупецъ въ двухъ цитируемыхъ Рокацаной трактатахъ-, wlgaris\* (=для П. Хельчицкаго) и "in latino" (="De non adorando"). Эти два трактата были въ тлазахъ Рокицаны, сравнительно съ трактатомъ "contra Caniss", "moderni tractatuli"! Явно, что "De non adorando", какъ и "Трактать для Хельчицкаго", были написаны Н. Бискупцемъ сравнительно не задолго до Кутногорскаго Събада 1443 года и до трактата Рокицаны "De existencia, а не въ 1-ой пол. 1420-хъ лётъ..... Рокнцана им'ёлъ подъ рукой полный текстъ "De non adorando: этимъ объясняется –сравнительно и съ Хельчициимъ и съ Пшибраномъ-большое количество выписовъ изъ травтата и точность ссыловъ (NN<sup>o</sup> "conclusiones" и "corrolaria").

При сопоставлении текста "Реплики" съ "articuli" у Пшибрана и у Рокицаны оказывается, что Хельчицкій взяль для "Реплики" изъ "De non adorando" нижеслѣдующія мѣста:

| "Replika":        | "Articuli" | Пшибрама: | "De | existencia" | Po- |
|-------------------|------------|-----------|-----|-------------|-----|
| <i>"</i> <b>•</b> |            | •         |     | кицаны:     |     |

1), Kristus gest hoyniegi a dokonalegi w Wiernem člowieku... tiechto darow nižadnym obyčegem nemož pochopen byti<sup>" 1</sup>).

•

2) "Křestiane mohu slušnie... na prawicy boži tam ustrni"<sup>2</sup>).

"In quolibet elec-Christus, quam in eukaristie sacramento"<sup>3</sup>).

..., In electis multo to multo realius est realius est Christus, quam in sacramento... istorum donorum nullo modo potest esse capax " ').

> .Fideles nedum Christum...ad dextram Dei sedens, presencialiter terminato" <sup>6</sup>).

"Secundum 3)...Křestiane podle "Utrum secundum legem zakona božieho negsu legem ewangelicam ewangelicam fideles

i

 5) ibid., 135-136.

14\*

<sup>1)</sup> Сборн. II Отд., LV, 430.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 433.

<sup>3)</sup> Goll: "Quell. u. Unters.", II, 62.

<sup>&#</sup>x27;) Nejedly: "Prameny", 132; cp.: "Fidelis homo est templum", 133.

4) "Jakož obrazowe nemohli su sobie... gešto se gemu modle"<sup>2</sup>).

5) "Poniewadž chleb poswatny, sa wiec w swem přirozeny bezdušna... ...hřech gest obtieženeyši" <sup>3</sup>).

fideles necessitantur" etc. 6).

"Sicut ille ymagines non poterant se ...nec dictus panis potest" ').

"Remissiores ydolatrie fuerunt... Panis sacramentalis in sua natura cum sit res inanimata... tanto peccatum... est sceleracius... displicencius" 8).

non necessitantur... latrie adorare"<sup>10</sup>).

"Sicut ymagines nec se... nec panis ille" 11).

"Remissiores ydolatr(i)ae... Panis sacramentalis in sui natura est res inanimata... quam aliquid predictorum" 12).

6) "Kristus w člowieku wiernem hoyniege gest nez w swatosti. Nebo Krystus... Nebo Boh, genz gest wietsi nez Krystowo tielo... gest bytem swym" 4).

7) "Kristus gest w swatosti nižšim obyčegem než w člowieku wiernem" 5).

"Deus, qui est sti..... ...in sacramento" <sup>9</sup>).

"Deus, qui est mamajor corpore Chri- jor corpore Christi... in sacramento 13).

> ....,Christum inferiori modo esse in sacramento, quam in fideli homine" 14).

IV. Можеть быть, зналъ Хельчицкій и еще одинь, 4-й трактатъ Бискупца, именно упоклнутый нами выше: "Трактатъ про-

<sup>1</sup>) Сбор. II Отд., LV, 433.

- 4) ibid., 452-453.
- 5) ibid., 454.
- 9 Goll, II, 61.
- <sup>7</sup>) ibid., 62.
- <sup>6</sup>) ibid., 62.
- <sup>9</sup>) idid., 62.
- <sup>10</sup>) Nejedlý: "Prameny", 134.
- <sup>11</sup>) ibid., 131.
- 12) ibid., 138.
- 13) ibid., 133.
- 14) ibid., 133.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid, 435.

<sup>)</sup> ibid., 437.

тивъ П. Каниша" (около 1421-го года). Это видно изъ слъдующаго сопоставления:

#### "Реплика":

"(Opiet gine položenie činite řkuce), že tiežke ruhanie proti Bohu činie ti, ktoz se swatosti tiela a krwe Krystowy řadnie zposobene ruhagi a gi pohrzegi" H T. J.<sup>1</sup>)

### "De existencia" Рокиданы:

"(Dicit enim sic in suo tractatu —Nicolai variabilitas!), quod graviter in Deum blasphemant, sacramentum euciaristie rite dispositum blasphemantes et contempnentes" etc. <sup>2</sup>)

V. Кромѣ евхаристійныхъ трактатовъ Н. Бискупца, Хельчицкому было извъстно и "Pismo knieze Jana Žatecskeho, kterez se počina: Poniewadž duch prawdy přewelmi se protiwi lži" 3). Мы уже говорили выше (стр. 180) о томъ, почему Хельчицкій считалъ возможнымъ для себя считаться съ воззрѣніями Я. Жатецкаго при характеристикъ и разборъ ученія таборитовъ (и спеціально — Н. Бискупца) объ евхаристін. О выдающенся значенін Я. Жатецкаго среди таборитовъ свидётельствуетъ въ своей "Apologia" и Я. Пшибрамъ 4). Я. Жатецкій, процов'ядникъ въ г. Жатці, німецъ по національности, болёе другихъ таборитовъ былъ знаконъ-при посредничествъ англійскаго виклифиста, проживавшаго въ Чехіи м. Петра Пена — съ сочиненіями и ученіями Дж. Виклифа. Для наставленія прочихъ таборитовъ Я. Жатецкій первымъ изъ нихъ — слѣдовательно, всячески до 1423 года, "terminus ante quem" травтата Бискупца "Ad magnificationem" — написалъ по латыни и по чешски трактать, начинавшійся словами: "Cum spiritus veritatis obediens (?) omne mendacium" и т. д.; трактатъ этотъ буквально <sup>5</sup>) былъ заимствованъ у Виклифа, какъ это сознавали и современники (Пшибрамъ говоритъ о себѣ: "haec ego. reperi per proprium oculum" 6); какой-то нѣмецкій священникъ заявиль на сов'ящании пражскаго духовенства: "Jat' vím, číť jest ten tractat; všakt jest slovo témél řeč Wiklefova" 7). Есть, однако,

- <sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 435.
- <sup>2</sup>) Nejedlý: "Prameny", 138.
- <sup>3</sup>) Сборн. II Отд., LV, 421, 426.
- 4) Höfler., II, 824.
- 5) "de verbo ad verbum", Höfler, II, 824.
- <sup>6</sup>) ibid., 824.
- 7) Život kn. táborsk., f. 121.

извѣстіе, что Я. Жатецкій писалъ свой трактатъ въ сотрудничествѣ со свящ. Сигизмундомъ изъ Ржепанъ и др. Ник. Бискупецъ въ своихъ трактатахъ воспроизводилъ—часто буквально положенія трактата Я. Жатецкаго, и поэтому понятно, почему онъ готовъ былъ защищать этотъ трактатъ отъ перваго слова до послѣдняго....

Къ сожалѣнію, трактатъ Яна Жатецкаго не дошелъ до насъ въ цѣломъ видѣ: мы имѣемъ только извлеченія изъ него—"Articuli"—въ передачѣ Я. Шшибрама, въ его Život kněží táborských <sup>1</sup>) и въ "Apologia"<sup>2</sup>).

При помощи этихъ "articuli" мы можемъ установить и—иѣкоторыя, по крайней мѣрѣ—извлеченія изъ трактата Я. Жатецкаго въ "Репликѣ" Хельчицкаго, при чемъ увѣренность въ несомиѣнности этихъ извлеченій ослабляется иногда отмѣченнымъ нами выше характеромъ отношеній трактата Я. Жатецкаго и трактатовъ Н. Бискупца, равно какъ и пользованіемъ Хельчицкаго этими послѣдними трактатами: въ нѣкоторыхъ случаяхъ трудно установить, слова-ли Я. Жатецкаго или слова Н. Бискупца воспроизводитъ Хельчицкій (ср. выше, стр. 208)......

Итакъ, вотъ какія заимствованія — извлеченія, думаемъ мы, сдёланы Хельчицкимъ изъ трактата Я. Жатецкаго: "Poniewadž duch prawdy"...

1) Изложеніе теорія о "čtiřech bytech nebo zwlaštnostech Krystowych"<sup>3</sup>). Хотя нёвоторые цункты этой теорія изложены Хельчицкимъ, повидимому, по трактату Н. Бискупца "Ad magnificationem" (см. выше, стр. 208), хотя порядокъ перечисленія этахъ "bytův" у Хельчицкаго иной, чёмъ у Я. Жатецкаго, однако фразеологія Хельчицкаго часто говорить о воспроизведеніи именнотрактата Я. Жатецкаго. Такъ, напримёръ:

"Реплика":

"Апологія" Пшибрама:

"Ma (Христосъ) byt mocny, iako pan w nebi y w zemi... gsa wšudy we wšem mocy swu swobodnu a pansku, yako kral w swem kralowstwi". "Tertio Christus humanitus habet modum essendi alicubi virtualiter aut potentialiter, sicut rex est potentialiter in regno suo".

<sup>3</sup>) Сборникъ II Отд., LV, 426-428.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ff. 115-121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Höfler, II, 824-827.

"Giny byt... ma Krystus zde na zemi... duchowni s swatymi... skrze... milost... branie gich a spomahage"...

"Třeti byt nebo zwlaštnost... gest podstatny byt geho tiela spogeny z bozstwim. A tiem bytem tiela sweho podle dowodu mnohych pisem... nesstupi až do sudneho dne... iako die s. Augustyn... do sudneho dne nesstupi na nižadny -oltař, by pak s. Petr mši služil"... <sup>1</sup>)

2) "Protož rozum křestiansky, totot gest, že ten chleb gest tielo Krystowo poswatnie"...<sup>2</sup>)

3) ..., Krystus gest hoyniegie a dokonalegie w wiernem člowieku<sup>4</sup>...<sup>3</sup>)

4) ...,Wystriehagice lidu skrze čtenie, že řekli-li by gim: Tuto gest Krystus, nebo onde, nerodte wieřiti"... <sup>4</sup>) "Alium habet Christus modum essendi alicubi spiritualiter, i. e. per gratiam suam fideles famulos promovendo, protegendo" etc.

"Primum modum et principalissimum essendi habet essentialiter et corporaliter. Et illo corpore, scilicet naturali, Christus corporaliter... non descendit ante iudicium finale propter multas scripturas... Augustinus... dicit... nunquam descendit ad quodcunque altare illo corpore, etiam si s. Petrus missaret".

"Sensus catholicus est, quod ille panis est corpus Christi sacramentaliter"...<sup>5</sup>)

..., Christus est habundantius, dignius et perfectius in fideli homine<sup>\*</sup>...<sup>6</sup>)

"Salvator, praemuniens suos electos, ne taliter credant cum alicubi in terris dicit: Tunc si quis vobis dixerit: ecce illic, ne credideritis"...")

Кромѣ того, еще слѣдующія выдержки "Реплики" изъ таборитскихъ трактатовъ, можетъбыть, взяты—судя по контексту и по содержанію, такъ какъ провѣрка текстуальная невозможна по отсутствію данныхъ для нея—изъ трактата Я. Жатецкаго (мы указываемъ только "incipit" и "explicit" текстовъ): 5) ("Protoz diete, že) ten poswatny chleb gest blizsie znamenie... geho skutkow... Krystus uwedl gest... užitek umucenie Krystowa<sup>8</sup>); 6) "Su ti lide přieliš hrubi..



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 426-427.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 429.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 430.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) ibid., 441.

<sup>5)</sup> Höfler, II, 825.

<sup>6)</sup> ibid., 827.

<sup>&#</sup>x27;) ibid., 827.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Сборн. II Отд., LV, 429-430.

kterak a w čem zaleži<sup>1</sup>); 7) "Opiet neřekl sprostnie… za naše hriechy ukřizowaneho<sup>\* 2</sup>); 8) "Ze ne mnoho proroka… wšet shledagi<sup>\* 3</sup>); 9) ("Opiet to položenie učinili ste)… ……a dobrym toliko pzilezi<sup>\* 4</sup>); 10) "Šamo gedenie gest upřiemo potřebne… ale w znameni<sup>\* 5</sup>).

VI. Наконецъ, Хельчицкій, несомнѣнно, цитируеть въ "Репликѣ" и 2 трактата извѣстнаго таборатскаго радикала-хиліаста св. Мартина Локвиса—Гоуски, сожженнаго 21 августа 1421 г. въ г. Рудницѣ. Этотъ Мартинекъ, котораго табориты называли то "ангеломъ войскъ таборитскихъ", то "Даніиломъ пророкомъ", то просто "ангеломъ" за его дарованія и краснорѣчіе, написалъ по-чешски <sup>6</sup>) для обывателей г. Писка два—или больше даже— трактата о таннствѣ евхаристіи, о содержаніи которыхъ мы можемъ судить по извлеченіямъ изъ нихъ м. Я. Пшибрама въ его "Ароlogia"<sup>7</sup>) и въ "Živ. kněží tábor."<sup>8</sup>).

На основаніи выдержекъ Пшибрама мы можемъ установить и выписки, сдёланныя изъ трактатовъ Мартинка въ "Репликѣ" Хельчицкаго, который, какъ мы уже знаемъ, вообще цитируетъ свои источники недостаточно ясно. Какимъ образомъ попали въ руки Хельчицкаго трактаты Мартинка? Вѣроятно, непосредственно отъ самого же Мартинка. По крайней мѣрѣ, Хельчицкій цитируетъ сочиненія Мартинка въ связи съ разсказомъ о бесѣдахъсвоихъ съ нимъ<sup>9</sup>). При этомъ трудно сказать что-инбудь опредѣленное о томъ, когда и гдѣ происходило свиданіе Хельчицкаго съ Мартинкомъ. Хельчицкій, во всякомъ случаѣ, вынесъ изъ этого свиданія не особенно выгодное впечатлѣніе о своемъ собесѣдникѣ: "Мартинекъ не былъ простецъ и вовсе не имѣлъ доброй воли къ страданію за Христа ("какъ и вм", прибавляетъ Хельчицкій по адресу Н. Бискупца)... Онъ исповѣдалъ передъ нами, что будетъ на землѣ новое царство святыхъ и добрые уже не будутъ страдать; если бы христіане должны

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сбор. II Отд., LV., 430-431.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 431.

<sup>3)</sup> ibid., 456.

<sup>4)</sup> ibid., 457.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ibid., 467.

<sup>6) &</sup>quot;in vulgari", Höfler, II, 828.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. "Articuli Martinconis", Höfler, II, 828-830.

<sup>\*)</sup> ff. 108-114.

<sup>•) ...,</sup> nebo sme s nim mnoho mluwili o tom y o ginem", CoopH., LV, 464

всегда страдать, то я не хотёль бы быть слугой Божіниъ", говорилъ Мартинекъ<sup>1</sup>).

Цитируя Мартинка, Хельчицкій не различаеть отдёльныхъ его трактатовъ; повидимому, приводя буквально нёкоторыя слова Мартинка, онъ въ то же время пересказываеть его воззрѣнія и своими собственными словами.

Слёдующія мёста "Реплики" Хельчицкаго являются, по нашему мнёнію, отголоскомъ трактатовъ Мартинка.

"Replika":

### "Apologia":

"Martinek, prorok taborsky, a Zygmund quod non habent z Řepan<sup>2</sup>) ten rozom wedu na šestu kap. sw. Jana a die na tu řeč pana Gežiše: "dielavte dielo... a ten chleb zaleži w diele... ...Nebudete li gesti tiela syna člowieka, to gest, nebudete li činiti skutkow, vako naydale budete mocy, ktere gest syn člowieci činil w tiele, a nebudete li piti krwe geho, to gest nepoznate-li mocy a přičin geho skutkow... y s synem gedno byli. Wečeře panie založena gest na lasce... minicae nohy gemu omywali. ducandum datus est,

"Sextus error est, differentiam inter panem aeternum, de quo Joh. VIº, et inter panem temporalem, qui non descendit de coelo, nec dat vitam mundo, nec vivit, nec est Christus, et illum comedunt boni et mali" 3).

("Шестое заблужденіе-твхъ, кто не различаетъ хлѣба вѣчнаго и временнаго; 6-я гл. Іоан. говоритъ о хлёбё вёчномъ), "kterýž záleží v diele děl božich<sup>4</sup>).....

"Život kn. tábor.":

. . . . · · • • ...Nebudete-li jiesti... to jest nebudete-li činiti skutkuov". (Rotoрые совершалъ Сынъ Человѣческій). "Nebudete-li píti, t. j. nepoznate-li moci a přízni (? ср. у Хельчицкаго: "přičin")jeho skutkuov" <sup>5</sup>).

"Panis coenae doad man-

cp. "Život", f. 108.

<sup>1</sup>) Сборн., LV, 464-465.

<sup>2</sup>) И м. Пшибрамъ сообщаетъ, что Мартинекъ писалъ свои трактаты "витесть съ товарищами", см. "Život", f. 108.

<sup>3</sup>) Höfler, II, 829.

4) Къ сожалѣнію, я не имѣю подъ рукой полнаго чешскаго текста и ограничиваюсь своими выписками и замътками.

5) "Živ. kn. tabor.", f. 111; изъ 1-го тракт. Мартинка.

Apposstole při wečeři Panie... lidu dawali ...aby křestiane, schazegice se w swatek a popracugice w slowu božiem, aby pro naučenie lasky ku potřebie pogedli a iako hody mieli<sup>"1</sup>).

"Nebo kto gest tomu kazal wieriti, že w chlebu gest Krystus?"<sup>2</sup>)

"A potupiw ustawenie Krystowo, nazwal ge wečeři papezsku a kaciersku" <sup>3</sup>).....

 (ч по контексту): ....,K tomu přiwodi
 s. Ambroze, gesto die,
 že nic nenie nepraweyšiego nezli" и
 т. д. \*) non ad flectendum vel adorandum, propterea apostoli sedentes manducaverunt<sup>(5)</sup>.

> ... "aby křiest'anéspolu ku potřebě pojedli a jako hody jměli"<sup>8</sup>). cp. "Život", f. 113.

", Quis mandavit credere, quod ibi est verus Christus" <sup>6</sup>).

"Coenam papae, que est idolatria, fideles debent cavere... Paparum coena est erronea et haeretica"<sup>7</sup>).

Можетъ быть—судя по контексту, по связи съ послёдующимъ изъ Мартинка же заимствовано и слёдующее мёсто "Реплики": "Opiet to položenie učinili ste o gedeni tiela Krystowa etc. <sup>9</sup>).

<sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 458-459.

<sup>2</sup>) ibid., 441.

<sup>3</sup>) ibid., 465.

4) ibid.,

5) Höfller, II, 829.

6) ibid.

7) ibid.

<sup>8</sup>) "Živ. kn. tábor., f. 113; няъ 2-го тракт. Мартинка.

9) Сборн. II Отд., LV, 457; см., впрочемъ, то, что сказано о Я. Жатецкомъ.

#### 3) Вліяніе таборитовъ на П. Хельчицкаго.

Не смотря на ръзкую полемику съ таборитами по вопросу о сущности таинства евхаристіи, Хельчицкій самъ признавалъ свое исконное единомысліе съ таборитами во многихъ пунктахъ въроученія (см. выше, стр. 181).

Мы не имѣемъ въ виду слѣдить за всѣми случаями совпаденій взглядовъ Хельчицкаго съ ученіями таборитовъ, поскольку эти совпаденія могутъ объясняться общностью условій дѣйствительности, одинаковыми вліяніями — виклифистскими, вальденскими, чисто-гуситскими и т. п. Мы обратимъ вниманіе только на тѣ случаи, когда единомысіле П. Хельчицкаго съ таборитами объясняется именно вліяніемъ ихъ на Хельчицкаго, когда это вліяніе можетъ быть точно доказано на основаніи параллельнаго изученія сочиненій Хельчицкаго и таборитской литературы. Вліяніе таборитовъ на П. Хельчицкаго намъ удалось прослѣдить въ ученіяхъ Хельчицкаго: А) о призываніи святыхъ и о молитвахъ святыхъ, Б) о чистилищѣ и В) о таинствахъ.

## А. Ученіе о призываніи святыхъ христіанами и о молитвахъ святыхъ за нихъ.

Во-первыхъ, вліяніе таборитовъ на П. Хельчицкаго особенно ясно можно наблюдать во взглядахъ послёдняго на католическое (а такъ же и ум'вренныхъ гуситовъ) ученіе о призываніи святыхъ людьми и о молитвахъ святыхъ за людей, призывающихъ ихъ. Хельчицкій относился отрицательно къ этому ученію, какъ й табориты. Конечно, сходство Хельчицкаго съ таборитами въ этомъ пунктѣ само по себѣ еще не свидѣтельствовало бы о вліяніи таборитовъ на Хельчицкаго: отрицательно относились къ этому ученію и вальденцы, несомнѣнно оказывавшіе вліяніе на складъ гуситскихъ мнѣній; элементы отрицанія по этому вопросу приходится отмѣтить и у Виклифа, ученія котораго Хельчицкій и зналъ и высоко цѣнилъ...

Но мы имѣемъ, такъ сказать, документальныя доказательства вліянія таборитовъ на Хельчицкаго по указанному вопросу. Значительная часть "Sit' víry", послѣднія главы ея второй части— XXX — XLI<sup>1</sup>)—посвящены Хельчицкимъ критикѣ католическаго

1) Сборн. II Отд., LV, 296-339.

ученія о "призываніи святыхъ" и о молитвахъ ихъ за людей, Тексть этихъ главъ обнаруживаетъ знакомство автора съ такъ называемой таборитской "Апологіей" ("Конфессіей") 1431 года <sup>1</sup>), въ частности—съ тѣми ея §§, которые посвящены вопросу о почитаніи и призываніи святыхъ<sup>3</sup>)—и не только знакомство, а и пользованіе ею. Разсужденіе Хельчицкаго въ цѣломъ, конечно, отличается полной самостоятельностью какъ по ходу и группировкѣ мыслей, такъ и по способамъ выраженія ихъ; но въ частностяхъ—виденъ все же ученикъ таборитовъ.

Войдемъ въ нѣкоторыя подробности.

I. Хельчицкій, повидимому, руководился текстомъ "Апологіи" при формулировкі нікоторыхъ пунктовъ ученія "апостоловъ антихриста" (духовенства) о необходимости "призыванія святыхъ":

"Síť víry" Хельчицкаго: ..."řkú ("апостолы антихриста"): "Poněvadž súce (святые) zde v těle meli sú péči velikú o spasení lidské, ještě majíce na překážku tělo své, ovšem viece a hojněje mají milosti zbyvše již těla a súce již s Kristem"<sup>3</sup>). "Апологія таборитовъ":

"Si sancti fuerunt potentes, sagaces atque benevoli in terris ad orandum pro fratribus suis miseris, quando adhuc soli de se erant solliciti et impedimentum a carne propria habuerunt, quanto magis corpore exuti, ubi majores sunt domini suae voluntatis, carnis impedimentis privati" <sup>4</sup>).

II. Арсеналъ таборитскихъ доводовъ противъ католическаго (и "магистровъ") ученія далъ, видимо, оружіе и Хельчицкому.

 Хельчицкій, доказывая, что почитаніе святыхъ не имъ́етъ основанія въ св. Писаніи, ссыдается на примъ́ры ап. Петра, воспретившаго поклоненіе ему сотника Корнилія (Дъ́ян. Х, 25), апокалиптическихъ ангеловъ, воспретившихъ то же ев. Іоанну (Апок. XIX, 10)<sup>5</sup>). Эти же примъ́ры приведены и въ таборитской "Апологіи"<sup>6</sup>)...

2) Доказывая тщету людскихъ молитвъ ко святымъ о помощи, Хельчицкій, на основаніи св. Писанія, обосновываетъ эту свою

- <sup>2</sup>) ibid., 629-642 и 666-683.
- <sup>3</sup>) Сборн. II Отд., LV, 298.
- 4) Hötler, II, 674.
- 5) Сборн. II Отд., LV, 311.
- <sup>6</sup>) Höfler, II, 632 и 673.

- 220 -



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Höfler, II, 596-700.

мысль характеристикой состояния святыхъ на небъ, какъ состояния славы и любви къ Богу въ такой полнотъ, которая не позволнетъ имъ разсъиваться дълами земли и интересами людей на землъ. Мысли Хельчицкаго здъсь <sup>1</sup>) очень напоминаютъ разсуждения таборитовъ <sup>2</sup>).

3. Любопытны съ интересующей насъ точки зрёнія приводимыя Хельчицкимъ свидётельства "человёческихъ писаній" противъ принятаго почитанія святыхъ.

Это-свидѣтельство папы Григорія Двоеслова изъ l. XX его "Moralia"<sup>3</sup>), бл. Августина въ "Sermones" на 1 посл. Іоан., II, 1—2<sup>4</sup>) и "мистра Противы", т. е. Виклифа, въ "Trialogus", IV, с. 30, р.р. 236 и 235<sup>5</sup>). Всѣ эти свидѣтельства имѣются и въ таборитской "Апологіи"<sup>6</sup>). Сравненіе текста "S. V. съ текстомъ "Апологіи" показываетъ, что Хельчицкій пользовался "Апологіей".

а) Свидѣтельство папы Григорія, какъ будто, взято и не изъ таборитской "Апологіи".

У Хельчицкаго оно начинается словами: "Věděl zajisté svatý Job, že k věčnému vysvobození" <sup>7</sup>)..., въ то время въ "Апологін" этимъ словамъ ("sciebat quippe, quod ad liberationem"...) предшествуютъ еще 8 строкъ. Съ другой стороны цитата Хельчицкаго имъетъ нѣкоторый "plus" сравнительно съ "Апологіей": заключительныя слова цитаты "Апологін" ("et infra... subdit: "Adjutor ergo quaeritur... voces silerent<sup>8</sup>) = "Tehda spomocnik bývá hledán... hlasové znikli aneb oněmeli" <sup>9</sup>), не имѣютъ передъ собой тѣхъ 6 строкъ, которыя есть въ "S. V." ("Protož jednorozenému")... Но не собственныя ли слова Хельчицкаго эти 6 строкъ?

6) Зато свидётельство бл. Августина<sup>10</sup>) взято Хельчицкимъ, несомнённо, изъ таборитской "Апологіи": во-первыхъ, текстъ въ обоихъ произведеніяхъ совпадаетъ въ началё ("Iste vir justus et magnus"... "Apol." и "Tento muž spravedlivý a veliký... "S. V.") и

<sup>1</sup>) Сборн. Отд., II, LV, 331—333.

- <sup>2</sup>) Höfler, II, 676-677.
- <sup>3</sup>) Сборн. II Отд., LV, 327.
- <sup>4</sup>) ibid., 329.

l

- <sup>5</sup>) ibid., 330-331.
- <sup>6</sup>) Höfler, II, 633-684; 638-639; 634.
- 7) Сборн. II Отд., LV, 327.
- 8) Höfler, II, 633-634.
- <sup>9</sup>) Сборн. II Отд., LV, 328.

<sup>10</sup>) "Super illo verbo Ioh.", Höfler, 638, и "na to slovo sv. Jana..., Сборы, 329. почти совпадають въ концѣ (въ "Апологін" есть маленькій "plus"); во-вторыхъ, что особенно важно, похожи и разсужденія автора "Апологін" и Хельчицкаго по поводу свидѣтельства Августина<sup>1</sup>).

в) Наконець, нёть никакого сомнёнія вь томь, что свидётельство Виклифа взято Хельчицкимъ изъ таборитской "Апологіи". Вотъ это свидѣтельство у Хельчицкаго: "mistr Protiva (т. е. Виклифъ) řka, že by hodné bylo ovšem Kristu mezi lidmi se klaněti a že nenie potřebí s nim k rozmlúvaní jiných svatých příjímati k smíření a že by bláznivý byl, kto by jiného přímluvení hledal a že v prvotnie cierkvi svaté zvláště modlitba obrácena jest byla k té osobě. prostředníka za pomoc duchovní, a že když se jest tak dálo, tehda viece jest prospievala a rostla v dobrotě cierkev svatá než nynie s mnohými přímluvami smyšlenými a vnovè zamýšlenými" 2). Здёсь ны видимъ у Хельчицкаго, строго говоря, изложение главныхъ мыслей Виклифа, подлинныя слова котораго приведены въ "Апологія". Въ то время какъ мы замѣчаемъ, что въ словахъ своихъ до: "а že v prvotnie cierkvi" Хельчицкій придерживается точныхъ словъ Виклифа <sup>3</sup>),---въ словахъ, начиная съ "а že v prvotnie cierkvi"..., Хельчицкій не передаеть точно текста Виклифа: "Et multis videtur, quando oratio singulariter" ") ... Вглядываясь въ тексть "Апологін". мы узнае́мъ, что эти послёднія слова Хельчицкаго-передача собственныхъ разсужденій таборитовъ по поводу свидётельства Виклифа: ..., quod quondam in ecclesia primitiva singulariter oratio directa fuit ad illam personam mediam, pro auditorio spirituali. Et quando sic fuit, quod protunc plus profuit et crevit ecclesia, quam facit modo multis intercessoribus adinventis" 5).

4) Какъ доводъ противъ ученія о "призываніи святыхъ", выдвигается Хельчицкимъ соображеніе о крайнемъ антропоморфизмѣ<sup>6</sup>) представленій о Богѣ, лежащихъ въ основѣ этого ученія.—сооб-

<sup>1</sup>) "Sed abinde venerunt et veniunt schismata".... Höfler, 639 и "A tak zjevno jest, že jsú tu"... Сборн., 329.

<sup>2</sup>) Сборн. II Отд., LV, 330-331.

<sup>3</sup>) "quod foret expediens... stultus ergo foret, qui... unde non oportet".... Höfler, II, 634; при этомъ у Хельчицкаго 2-я и 3-я мысли получили перестановку; переводъ словъ: "ad captandum ejus colloquium" сдъланъ Хельчицкимъ неудачно.

4) 2-я строка 635 стр. у Höfler'a.

<sup>5</sup>) Höfler, II, 635.

•) "rozum tělesný". Сборн. II Отд., LV, 308.

раженіе, судя по его словесному выраженію, взятое у таборитовъ. Вотъ подтвержденіе:

# "Sit' viry":

(Священники об'ящаютъ глупому народу): přimlúvaní před Bohem tak bludué, jako před hrozným králem, ješto jeho hněv jedva mohú ukrotiti sluhy jeho proti někomu... Lid hřiešný za to má, že světi Boha ukrotí, jakožto purkrabie a maršalci krále ukrutného s hněvy ukrutnýmí krotí proti člověku obžalovanému" 1)...

### "Апологія" таборитовъ:

...,Popolus ex hoc carnaliter et erronee de Deo et de sanctis sentire videtur, aestimantes, quod praecise sicut coram rege terreno ipso ir ascente alii non sic irati pro aliquo intercedunt, iram ejus erga ipsum mitigantes, sic populus aestimat fieri coram Deo, quod sancti Deo ir ascente peccatoribus sibi assistant tanquam Marschalci intercedentes pro his, qui eis offerunt"<sup>2</sup>).

Ш. Обращаясь въ положительному учению самого Хельчицкаго по вопросу объ отношения христіанъ во святымъ, мы видимъ все то же вліяніе таборитской "Апологін". Хельчицкій исповёдуетъ ученіе относительно "общенія святыхъ" <sup>3</sup>): "человѣкъ не можетъ желать отъ святыхъ бо́льшей помощи, чвиъ то, чтобы участвовать во всёхъ ихъ заслугахъ и вмёстё съ ними радоваться и-съ другой стороны-чтобы все, что добраго делаеть самъ человекь, было въ радость, честь и помощь всёмъ святымъ на небѣ" 4). Въ этомъ своемъ ученіи Хельчицкій опирается па текстъ 35-36 ст. IV гл. ев. Іоанна: "Се глаголю вамъ: возвелите очи ваши"... Исходя изъ этого ученія, Хельчицкій заявляеть такой взглядъ на "почитание святыхъ": "человѣкъ не можетъ чтить святыхъ иначе. какъ, будучи самъ святниъ, чтить ихъ собой, быть въ честь, радость и въ помощь ихъ святости, присоединять въ ихъ чести и свою святую жизнь, слёдуя ихъ дёламъ, въ которыхъ они оставили по себъ истинные примъры (для подра-

4) Сборн., LV, 336.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ II Отд., LV, 305 и 308.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Höfler, Il, 629-630.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "obcování mezi svatými, t. j. spojenie vespolek úduov v duchovní tělo Kristovo".

жанія) и истинныя писанія для наученія святой жизни"<sup>1</sup>).

То же ученіе объ "общеніи святыхъ" развивають и табориты въ своей "Апологін", основываясь на томъ же текств ев. Іоанна: "Unum enim corpus est, quod justificari expectatur, (et) est quod resurgere dicitur in iudicio; licet enim sunt multa membra, unum tamen corpus, quibus illuc omnibus simul existentibus cuilibet ex alio augebitur laetitia, quando quilibet meriti ac laetitiae alterius particeps fiet, ut compleatur, quod veritas dicit Iohan., 4: "vidite regiones"<sup>2</sup>)... Изъ этого ученія вытекаеть и положеніе таборитовъ: "tenemus, quod (святые)... possunt suffragari et suffragantur; exempla enim eorum qui attenderet scriptaque intelligeret, ad bonum ei suffragarentur"<sup>3</sup>).

Б) Ученіе о чистилищъ.

Во-вторыхъ, вліяніе таборитовъ, ихъ "Apologia", на Хельчицкаго замѣтно и въ ученіи его о чистилищѣ (отрицаніе чистилища). Прослѣдить это вліяніе можно, главнымъ образомъ, по "Replika proti Rokycanovi" Хельчицкаго. Вотъ что мы обнаруживаемъ здѣсь.

1) Хельчицкій очень сходно съ таборитами формулируетъ одинъ изъ доводовъ пражскихъ магистровъ въ пользу существованія "чистилища" душъ-исторію библейской Тавиеы.

"Chronicon taboritarum":

"Replika" Хельчицкаго:

"Magistri pro purgatorii sui existentia allegant illud Actuum IX de Taita per beatum Petrum suscitata; ex tali scriptura taliter arguentes: Tabita post suam mortem fuit in aliquo loco; sed non est ipsam dicendum esse in paradiso aut in inferno, cum de .infer"A toto potwrzugi Tabitu, kteru gest wzkrziesył S. Petr, ze ta ani gest byla w pekle, neb z nieho newynde nizadny, ani gest byla w nebi, neb odtud by gie Boh ne nawratil w tielo smrtedlne. Protoz  $\langle z \rangle$ toho musy poyczeno byti miesto prostrzednie, a to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 337.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Höfler, II, 640.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., 641.

no nulla est redemptie, gest oczistec w traction et de paradiso etiam pekle, w niemz gest Tain miserias non rediret; bita byla"3). relinquitur ergo, ajunt magistri, quod non alibi sit, nisi in eorum purgatorio" ').

Сходство, при томъ буквальное, замѣчается и въ опровержении этого довода.

"Chronicon taboritarum":

.Non stat fundamentum purgatorii magistrorum in phantasia corum, quam trahunt a Tabita, aned ex iste potest estendi, quia si secundum adversarios, qui acdificant super fundamentam, quod est ze skrze drahe kamenie Christus, aurum, argentum et lapides practioses, id est plena opera bona non intrant pargatorium, sed solum illi, qui super codem fundamento acdificant foenum et stipulane, id est minima peccata, tunc hoc non potest verificari de Tabita, de qua ibidem legitur, quod erat plena bonis operibus et elemosynis, quas faciebat, et per consequens non est credendum animam Thabitae post mortem fuisse in purgatorio magistrorum" 2).

#### "Replika":

.Take toto wysnawagi mistrzi, ze ten, ktoz wzdielawa na zaklad Krysta zlatto, strziebro, kamenie drahe, ze nepoyde .po amrti w zadny oczistec. A rozamiegi skutky dobre, gent pochazegi z milowani Beha a bliznich. A o Tabitie prawi Pismo, se gest byla plna dobrych skutkow. Protoz nebyla gest w nizadnem oczistcy rozdielena ganey s tielem" 4).

2) Хольчаний возражаеть протних учения о "чистилящь" душь, указывая на однять ого нодосмотрь: душа, вёдь, годинал

<sup>1)</sup> Höfler, II, 656.

<sup>\*)</sup> ibid., 657.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) L. F., 1898, 275; cp. Comen., I, 95, ("O zákl. zákon. lid.").

<sup>4)</sup> ibid., 275-276.

на землё вмёстё съ тёломъ; такъ, гдё же будетъ очищаться тёло? Стилизація этого возраженія у Хельчицкаго обнаруживаетъ знакомство Хельчицкаго съ подобнымъ же возраженіемъ таборитовъ.

"Chronicon taboritarum":

### "Replika":

..., per consequens eaedem animae post exitum de hac vita pro illo tempore, quod inter hominis mortem et ultimam resurrectionem interpositum est, non videntur sine corporibus poenas aliquas corporales sustinere, quia homo, cum non sit tantum corpus, nec tantum anima, sed ambo simul componunt unum hominem, que naturae simul merentur demerentur, vel simul plenam gloriam in coelo vel damnationem portabunt in inferno. Et anima quidquid mali post sui separationem secum portat, hoc cum tempore acquisivit, dignum et conveniens videtur, ut simul puniantur" <sup>1</sup>).

...,Tiech dussi tiela kde se pak czistie, nebo z potrzeby rozumu y wiery mieloby poyczeno byti, ze ty posskwrny, od nichz se gest dusse czistila w pekle, skrze tielo se gest gimi posskwrnila. A tak spolu gsuce spolu gsta hrziechy na se brala. A naywiece wzdy prwotnie dusse skrze tielo posskwrniena bywa..... Protoz prwotnie potrzebuge wiece tielo oczistce za ty hrziechy, pro niez dusse oczistec trpi, nez sama dusse. Protoz sprwedliwa pomsta gde pro gedny hrziechy proti tielu y proti dussi, kdyz sta spolu hrziessila"<sup>2</sup>).

3) Хельчицкій приводить противь ученія о чистилищё свидётельство бл. Августина, при томъ съ такимъ комментаріемъ этого свидётельства, которое показываетъ пользованіе "Апологіей" таборитовъ.

"Chronicon taboritarum":

#### "Replika":

"Augustinus lib. II "De "As. Augustyn s pochysacramentis" scribit: "locus benim mluwi o tom, rzka: "Ze purgatorius non est de- miesto oczistce nenie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Höfler, II, 622.

<sup>2)</sup> L. F., 1898, 276.

terminatus, nisiquia multis exexemplis et apparationibus animarum in hujusmodi poenis positarum monstratus est: et forte probabilius dici poterit, ut in his locis singulae animae credantur sustinere poenam, in quibus commisere culpam". Et eandem sententiam tangit Hugo... In quorum sanctorum verbis tanguntur tria... tertium, quod neutrum ex illis affirmant, sed sub dubio omnia de eo relingunt, quando subdunt: "et forte probabilius dici potest, ut in his locis"... И Т. I.<sup>1</sup>)

ukazano, gedine že mnohych przikladow a ukazowanim dussi w tiech miestech polozenych ukazano gest. Ale snad duowod nieissie bude, aby wierzeno bylo, ze w tiech naypodobniegie miestech budu dusse muky trpieti, w nichz su hrzessili". Ten mluwie o mnohych miestech podle ukazowani dussi pochybuge die: "snad". Protožnenie sworen, ale odporen tiem "snadem" ginym"<sup>2</sup>).

4) Хельчицкій въ "Репликъ" возражаеть противъ церковной практики поминовенія находящихся въ чистилищъ усопшихъ, молитвъ за нихъ, а виъстъ съ тъ́мъ—и противъ неправильнаго толкованія церковью (и пражскими магистрами) свидътельства св. Діонисія въ его (апокрифической) "De coelesti hierarchia". Текстъ Хельчицкаго напоминаетъ намъ текстъ таборитской "Апологіи".

"Chronicon taboritarum":

"Novit, inquit Dionysius, episcopus in scripturis promissa, postulat eadem dari his, qui sancte vlxerunt sanctas retributiones"... Quod autem Hierarcha precabatur thearchicam bonitatem, ut dimittet ei, qui dormivit, omnia, que per humanam

#### "Replika":

"...A ze po modlitbie libal mrtweho a po niem wssickni przitomni a po libani mazal geho olegem, a taku chwalu o niem prawil: Nebo liby a mily wssem sprawedliwym, ktery swietie ziw byl w swatem obcowani, kteryžto chwalebnie ziwot swoy skonal gest. A wykłada, procz biskup mert-

<sup>2</sup>) L. F., 1898, 277; cp. "Comenium", I, 91 ("O zákl. zákon. lid.").

<sup>1)</sup> Hötler, II, 618.

infirmitatem peccavit, non est intelligendum, ouod animam talis dormientis Hierarcha supponat esse in aliqua poen'a corporali sensibili, de qua per illam suam orationem ipsam liberet; sed hoc sic est intelligendum, quod Hierarcha sciens, quia homines, quantumeun'que sint sancti. quamdiusunt in hac vita, ad liquidum puri esse non possunt, nisi tempus mortis advenerit... ideo beatificans sanctum dormientem... tanguam pervenientem juxta proprium desiderium ad finem adducentem sibh in victoriam orat, ut ab immunditia, q**uam ab** infirmitate contraxit" humana etc.... 1)

weho olegem mazal, die: na znamenie witiezstwie, ze gest uczinien witiez boiow a dokonaleho giz miel ho. Pak o modňtbie zaň die, aby Boh odpustil gemu, coz by skrze nemoc czlowiecsku shrzessil a die: "Biskup znal gest w pismech sliby y zada gich tiem, aby dany byli ti slibi, kterzi su swietie ziwi byli... Przi take wiecy nizadne gistoty nemohl mieti biskup o nizadnem hrziechu toho mrtweho. Nez dobrotiwie toliko mohl sle gest domniewati, ze niektery nedostatek mohl gest przimiessen byti a na druhu stranu mohl gest o niem wierziti podle te swatosti, že gest skonaw ihned s Bohem" atd....<sup>2</sup>)

5) Еще разительнёе сходство Хельчицкаго съ таборитами въ проводимонъ ими сравнения службъ за умерникъ во времена Діонисія и нервобытной цернен веобще съ современными службами за умершихъ—сравнения, полномъ сарказмовъ. Хельчицкій въ очень многомъ просто повторяетъ таборитскую фразеологію, придавая отъ себя еще болёе остроты тона.

Табориты формулирують четыре противоположности древнехристіанскихъ и современныхъ молитвъ за умершихъ (2-я несущественна и мало развита): Хельчицкій отийчаетъ 3 пункта различій, опуская 2-й таборитскій, но ділаетъ это въ нісколько иномъ порядкі.

Тексты дають слёдующую картину.

"Chronicon taboritarum":

"Replika":

"Ritus modernus orandi pro "Ту Wiecy (см. слъдующій отрыmortuis et psallendi supra cor- вокъ) daleko su od tiech, kterziz

<sup>2</sup>) L. F., 1898, 385.

<sup>1)</sup> Höfler, II, 660.

pora mortuorum et memoriam pro eisdem faciendi, non habet sortem in actu ...ecclesiae primitivae. Jstis de causis.

a) Primo: ubi tempore Dionysii memoriam mortuorum faciebant in laetitia, in spe salutis aeternae Deum glorificantes... quoniam jam eum, qui vitam praesentem finivit, coronavit, supponentes eum beatitudinem secundum promissionem Del adipisci... et psalmos decantabant ad resurrectionem pertinentes et consolationem viventium...

...Ibi nunc modo contrario huic memoriam mortuorum faciunt in luctu et fletu supponentes animas dormientium esse in tormentis inferni, canunt supra ea, quae de damnandis intelligenda sunt, quando in offertorio defunctorum de manu inferni et de profundo lacu, libera eos de ore leonis...

Ecce qualis fides magistrorum... (et) clamare illud Iob, quod in miseria corporali existens dicebat amicis suis: Miseremini mei, miseremini mei saltem vos, amici mei, quia manus Domini tetigit me—ad hoc, ut de inferno, de quo nulla est redemtio, liberentur" 1)...

<sup>2</sup>) L. F., 1898, 386-387.

s utiessenim piesnie a s swietly mnohymi iako k weseli prziprawenymi czinili su sluzby a pamieti mrtwym swym magice nadiegi o nich, ze giz gim Boh odplatu dal po gich modlitbie.

...Nebo wy držite, ze ti hrziessnicy, kterymž sluzby po smrti czinite, ze su w pekle, protoz wssechen zpuosob przi sluzbie czinite žalostny... a gine piesnie zewnie o peklu sie zpiewagi: Od wrat wyswobod mie, z ust lwowych a z "laku" kakehos: niekde ge czert nasolil w laku, iako herynky... ...kterzi w pekle nuzy trpiece wolagi: smiluyte sie (387) a sa wy przietele" ')...

(въ "Replika" этотъ второй текстъ стоитъ впереди перваго).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Höfler, II, 661.

б) Tertio... ..., lbi (въ современной церкви) modo memorias perpetuas pro mortuis intitulare solent animas faucibus diaboli haerentes et cuti pergameni nomina eorum inscribere, ut successive quamdiu perg'amenum durat una multitudine monachorum vel curatorum decedente et a'liis succedentibus pro eisdem semper orent et nunquam dicunt: satis est; nec in cordibus suis cogitant (662), quare sic diu orantes non exaudiantur. Multum differens a fide est ista modernor'um oratio; Christus enim dicit: cum stabitis ad orandum, credite, quia. quod petitis, accipietis"... Unus moriens relinquit post se aliis nomina animarum et ipsarum tales memorias faciendi, cujus causa non videtur esse alia nisi avaritia sacerdotum. ut videntes tantam curam eorum, quam ostendunt ad eorum praedecessores superstites concitentur ad committendum eis in agone animas suas salvo pretio vel munere aliquali<sup>"1</sup>)...

B) "Quarto, ubi tempore Dionysii fiebat tantum medefunctorum, moria qui sancte vixerunt et in bona ac laudabili conversatione vitam praesentem finiverunt, non autem pro his, qui immunde mo-

"...A nad to magi knihy kostelnie a klassterske gesstownie wpisugi dus s e peniezitieyssie, a b y Z 8. nie wiecznie Boha prosyli, kdyz starzi mnissie zemru, tehdy gini po nich powstanu. A opiet za tez dussie prosie. A tak mohu dluho za gedny dusse prosyti dokud knih stawa... Wssak takowy bieh při modlitbie nemoz stati z wiery, nebo pan Geziss o modleni toto die: "Protoz pravi < m> wam: Wssecky wiecy, kterezkoliwiek modlece se prosyte, wierzte, ze wezmete a przigdut' wam..." ...Lid uczite nebo napominate k tomu, aby s pilnosti za mrtwe Bohu sluzili... mssi zakupowanim tiem gich popuzegice k tomu: Cot su oni, to wy budete, a iakoz wy gich pilni budete, takez was potomni wassi. Pak li wy zanetbate gich, taket wassi potomni zanetbagi was"<sup>2</sup>).

"Protoz tiem, kterziz neczistie umieragi, tiech wiecy nežada (Aionaciä). Nebo to czinie netoliko zeby bozieho wyprawowanie rzad przewracowal a skutek biskupsky bez bozieho

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Höfler, Il, 662. <sup>2</sup>) L. F., 1898, 387-388.

riebantur, ut dicit Dionysius; quia per hoc, inquit, episcopus ordinem divinae recitationis pervertisset, quando haec his, qui immundi moriebantur, exercuisset, nec effectum injusta < e > orationis sortirentur audientes a scriptura divina: petitis et non accipietis, quod male petatis; ibi nunc memorias defunctorum faciunt indifferenter pro quibuscunque. Et quod damnabilius est secundum acceptionem pecuniarum illis maxime. qui habent offerre sceleratissimis divitibus, avaris, usurariis et gratia quaestus temporalis pacatione et mercatione interveniente, ipsos in mendacio confidere facientes, occasione quorum avaritia sacerdotum crescit et simonia exercetur et populus in facultatibus et animobus decipitur"... 1)

wnuknutie smiele czinil-by, ale zeby nesprawedliwe modlitby skutku nedossel. slysse od Boha pisma: Prosyte a neberzete proto, ze zle prosyte... Wy ste sie spogili s hrziessniky tohoto swieta swymi sluzbami a modlitbami tak, ze nizadny hrziessnik nenie, bysste gey minulis tu sluzbu. A kterzi su nayhorssi lide—nasylnicy ukrutni, wrazedlnicy, lichewnicy, opilcy, terzichowe tukem porostli,tiem wy nayslawnieissi sluzbu neb sluzby czinite"... <sup>3</sup>)

И табориты и Хельчицкій одинаково высказывають общій выводь изъ сравненія молитвъ за умершихъ во времена Діонисія съ современными молитвами:

"Chronicon taboritarum":

"Modernus modus orandi pro mortuis non habet sortem in actu horum, quae fiebant circa mortuos tempore ecclesiae primitivae"...<sup>2</sup>)

- <sup>a</sup>) L. F., 1898, 385-386.
- 4) ibid., 386.

#### "Replika":

"...Ani take wasse modlitb,y ma'gi dielu w geho (Діонисія) modlitbie..." <sup>4</sup>)

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Höfler, II, 662.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid.

# 6) Отъ таборитовъ, въродино, запиствовалъ Хольчидий и свидътельство св. Климента протикь чистидица.

"Chronicon taboritarum":

"Petrus autem ad Clementem libro I "Itinerarii"...scribit: "eerum vero, qui non integram potuerunt explere normam justitiae, sed aliquas la suo carne malitiae reliquias habuere, corpara quidem resolventur, animae vero servantur in bonis lactisque regionibus, ut in resurrectione mortuorum. cum corpara sua receperint ipsa jam resolutione purgata, pro his, quae bene gesserant, acterna baereditate potiantur" 1).

#### "Replika":

...Klimentowi s. Petr mławi o dussech... ale o ginych die: "Ktere su neuplnie molły wypiniti rzehoły sprawedlnosti, ale niektore na swem tiele estatky slosti mieli su, tiele zegistie zrussie sie, ale dusse aby były chowany w dobrych a utiessenych kraginach az do wzkrziesseni"---tet' piese Klimentovi w "Pocesinych kniohach"<sup>2</sup>).

7) Наконецъ, знакомство Хельчицкаго съ ученіями табориговь о чистилищѣ и вліяніе на него этихъ ученій удалось наять обнаружить въ "Řeč na XX кар. s. Матиšе" Хельчицковс. Вотъ какъ сходно формулируютъ Хельчицкій и табориты едно нат сообраненій пражскихъ магистровъ—вслёдъ за каталической периовью въ пользу существованія чистилища.

"Chronicon taboritarum":

"Adhuc magistri pro existentia sui purgatorii somniati istum ponunt casum dicentes: Ponamus, quod sint duo homines, quorum unus vixerit bene omnibus diebus vitae suae et decedat, et alter male vivens omnibus diebus vitae suae, in fine poeniteat et etiam decedat, tunc quaeritur: utrum ambo ibunt ad coelum, et si hic, sequitur, quod Deus non sit judex

2) L. F., 1898, 388,

#### "Řeč na XX k. s. Matúše":

"Nynější lid něsný… sú poležili articul neb článek viery o očistci pod tiemto shozením nebo uzúzením Bohu zákon uloživše, že kdyby byla dva člověky, jeden by byl dobře živ od své mladosti až de smrti, a druhý by byl zle živ ed své mladosti až de ataresti a před smrtí ačinil pokánie krátké, a když oba umřeta pojednú, ihned oba pójdeta do nebe?

<sup>1)</sup> Höfler, II, 623.

justus, cum non acque meruerunt; si autem dices, quod alter damnatar, hac non potest dici, quia in fine poenituit, ergo mecessario, inquiunt, eportet poni locum medium, scilicet purgatorii, in quo alter purgatus tandem evolet ad superma" 1).

A die-li kto, že oba ihned pójdeta, odpoviedají k tomu, že kdyby to tak bylo, Boh byl by mespravedlivý, tolikéž dav za malú práci jako za velikú; protož má očistec u pekle, aby toho, ježto zde pokáním desti neučinil za křiechy, mukami pekelnými dokonal"<sup>2</sup>).

Сходство этихъ диухъ текстонъ само но себѣ, нометь быть, говерило бы линь за то, что Хельчицкій пользовался тёмъ же самынъ текстонъ, что и табориты, для излошенія ученія умѣренныхъ гуситонъ о чистилицѣ, напримѣръ, недошеднимъ до насъ трактатомъ Я. Рокицаны, представленнымъ на диспутъ— "зудіенців" 1431 года въ качествё исповёданія вёры "прежанъ".

Но контексть приведенныхъ текстовь у Хельчицкаго и въ "Арядодіа". таборитель говоричь именно въ пользу предположенія о текъ, что Хельчицкій восвроизвать одинъ изъ доводовъ "пражань" въ защиту чистилища не по орягиналу трактата "пражань", а именно но тексту таборитской "Анелогіи".

Ділю нь слёдующень.

Табериты, конечно, не соглащаются съ доводовъ "кагистровъ" въ пользу чистилища и опровергають его ссылками на различныя мъста Нов. Завёта, между прочимъ на 20 гл. ев. отъ Матвёя, "т.-е. на притчу о работникахъ на виноградникё, "гдё говорится, что всё посланине на винограднике господина получили одинаковую плату, безразлично, явились ли они на работу въ 8 часу, нан къ 6, или въ 9, или въ 11". "Изъ инсанія, иродолжають табориты, ясно, что слёдуетъ снавать о приведенномъ магистрами случкѣ, кменне, что оба идутъ на небо, хотя и не имѣютъ равной слявы; Христосъ разрушаютъ доназательство магистровъ, когда заставляетъ своего (нь притчѣ) управителя уплатить всёмъ, начина съ послёдникъ и кончая веркыми, датъ послёдникъ, работятивнаъ вемного, стельно же, скольно и нервимъ; и ни почему имему неотупаетъ Онъ такъ, пакъ тольно нотому, что Еку подобаетъ дёлать то, что Онъ хочетъ, такъ какъ Онъ въ высшей

<sup>3</sup>) "Comenium". II, 64; ср. и "Розтійа", і, 201—202 (изд. д-ра Сметанки).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Höfler, Il, 662-663.

степени богать и благь для всёхь безь исключенія, и если ному даеть много, то не во вниманіе къ труду его, а лишь потому, что Ему угодно было по благости своей за малое заплатить много": (Ex sua bonitate multum retribuere pro modico и т. д.)<sup>1</sup>). Затёмъ, въ видахъ опроверженія примёра—доказательства магистровъ, табориты ссылаются на притчу о блудномъ сынё и на случай съ "благоразумнымъ разбойникомъ".

Все же вообще мёсто съ приведеннымъ аргументомъ магистровъ составляетъ въ "Апологіи" часть довольно большого разсужденія—полемики противъ ученія о чистилищѣ.

У Хельчицкаго же разбираемый примёрь-доводь магистровь явлается маленькимъ эпизодомъ, именно въ спеціальномъ трактатё—толкованія на 20 гл. ев. отъ Матвёя (resp. притчу о роптавшихъ рабочихъ на виноградникė). При чтеніи "Řeči" (resp. соотвётствующей части "Постиллы") Хельчицкаго ясно замётно, что обсуждаемый нами отрывовъ—неорганическая, такъ сказать, вставка, нарушающая связное теченіе мыслей автора, вставка, навёянная пристальнымъ чтеніемъ и изученіемъ таборитской "Апологін", гдё выписка изъ трактата магистровъ сдёлана съ бо́льшимъ удовлетвореніемъ законамъ ассоціаціи идей. Между тёмъ, вёдь, мы уже обнаружили цёлый рядъ случаевъ заимствованій Хельчицкимъ изъ таборитской "Апологія" именно по вопросу о чистилищё.

#### В) Ученіе о тамиствахъ (елеосвященіе).

Наконецъ, несомнённо, что табориты оказали большое вліяніе на Хельчицкаго въ учепін о тамиствахъ. Это вліяніе обнаруживается изъ трактата Хельчицкаго: "Zpráva o sedmi svátostech"<sup>2</sup>). Часть этого трактата, посвященная тавиству елеосвященія <sup>3</sup>), явно написана послё знакомства съ таборитской "Апологіей" 1431 (1435) года и подъ ся вліяніемъ. Этотъ фактъ лучше можно установить, впрочемъ, не по тому тексту "Confessio taboritarum" (Апологія), который напечатанъ Гёфлеромъ въ изданной имъ "Chro-

- 284 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Höfler, II, 663.

<sup>2)</sup> Cod. D. 82 Капит. (Вятов. библ., f.f. 119 - 204

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 190--204.

nicon taboritarum"<sup>1</sup>), а по тексту, изданному въ "Waldensia" Лидія<sup>2</sup>) Тексть "Confessio" у Лидія является болёе обширнымъ, чёмъ у Гефлера. Дефекты у Гефлера относятся почти исключительно ко 2-й части "Confessio", гдё опровергаются обвиненія ("culpae"), возводними на таборитовъ пражскими магистрами, съ Рокицаной во главѣ: помимо небольшихъ отрывковъ, пропущенныхъ у Гефлера, слёдуетъ отмётить особенно пропуски въ отдёлахъ: о таинствѣ елеосвященія<sup>3</sup>), о призываніи святыхъ <sup>4</sup>); кромѣ того, "confessionis auricularis per Innocentium tertium introductae invalidum argumentum"<sup>6</sup>) и почти все "Responsio sub uno per Dominum ad causas fere omnium culparum sacerdotibus Thaboriensibus objectarum"<sup>6</sup>).

Имѣющійся у Лидія на стр. 114—134 его "Waldensia",—пропущенный у Гёфлера—текстъ таборитской "Confessio" о таниствѣ елеосвященія и отразился въ текстѣ "Zpravy" Хельчицкаго. Къ сожалѣнію, мы не имѣемъ сейчасъ подъ рукой полнаго текста трактата Хельчицкаго, остающагося еще въ рукописи; мы предполагаемъ, что полный текстъ далъ бы возможность еще подробнѣе возстановить вліяніе, оказанное на Хельчицкаго таборитскимъ трактатомъ, чѣмъ это возможно для насъ сейчасъ, при распоряженія только сдѣланными нами выписками и отмѣтками изъ "Zpráva o 7 svátostech"....

Хельчицкій въ своемъ трактатё полемизируеть не только противъ существовавшей въ его время практики таинства и общаго католическаго пониманія таинства, но и противъ какого-то трактата пражскихъ магистровъ о таинствё елеосвященія (или о всёхъ 7 таинствахъ) <sup>1</sup>). Въ этомъ случаё Хельчицкій идетъ по слёдамъ таборитовъ, которые въ своей "Confessio" (Апологіи) опровергаютъ не только общепринятыя въ католической церкви (и у умёренныхъ гуситовъ) практику и ученія о таинствё елеосвященія, но и относящіяся сюда мёста изъ какого-то трак-

<sup>1</sup>) Höfler, II, 475-820.

<sup>э</sup>) Waldensia, I, 1-303 (няд. 1616 г.).

<sup>3</sup>) ibid., 114-134.

4) ibid., 220 и слъд.; 231 и слъд.

<sup>5</sup>) ibid., 279-287.

6) ibid., 288-308; вм'ясто этихъ 15 стран. въ текств у Гёфлера им'яются лишь 2 неполныя страницы.

7) "Mistrzi tyto rozumy sebrali su o mazani obege nemocznych a rzku":.... Cod. D. 82, f. 190.

тата м. Я. Рокиданы 1). Хотя Хельчицкій и не называеть Ровицану по имени, но, вёроятно, въ числё "mistrai" онъ разумѣеть, прежде всего, именно Рокицану. Говоря объ ученія "магистровъ", Хельчицкій говорить о двояной пользь, приносимой дюлямь таннствомь едеосвященія, какъ думають "магистры": таянство освобождаеть людей 1) отъ болёзни духовной, происходящей отъ повседневныхъ грёховъ и 2) отъ болёзни тёлесной, приченъ первый даръ всегда получаетъ достойно вриступающій въ таниству, второй же — невсегда, "neb newzdy slussie a podobne gest"<sup>2</sup>). Въ "Confessio" таборитовъ, между твиъ, им читаемъ: "Haec m. J. Rokezana in suo tractatu de hoc loquens sacramento innuit sic scribens: "Hoc sacramentum ad duo exigitur, scilicet ad remissionem peccati, quae fit per unctionem et alleviationem infirmi, quae impetratur per orationem".....<sup>3</sup>), Rokezana.... dicit: "Licet spiritualem sanationem, quae per unctionem fit, digni semper suscipiant, non tamen semper expedit sanitas corporalis" ').

Теперь обратимся въ вритикѣ Хельчицкаго. Вообще говоря, Хельчицкій не признаеть елеосвященія, практикуемаго церковью и защищаемаго "магистрами", тамиствомъ, установленнымъ Христомъ и апостолами: оно — поздиѣйшая выдумка духовенства и, въ сущности говоря, его руководителя, Антихриста. Хельчицкій повторяетъ здѣсь взгляды, а отчасти и слова таборитовъ.

Хельчицкій въ "Zpráva":

"Confessio thaboritarum" (Апологія):

"Pakli ne mohu nalezeny byti ty zwlasstnesti (елеосвященія, по ученію магистровъ) w gebo (ап. Іакова) rzecžy, tehdy neysu naucženie geho, ale toho, ktoz gest ustawil ty zwlasstnosti przy te swatosti czerkwi swate" <sup>5</sup>). "Non ergo apostoli acceperunt potestatem a Christo, ut tot et tanta sacramenta nova et recentia, quaecunque eis placerent, statuerant(?) hominibus et supra magistrum suum Christum ista multiplicarent, sed ab Antichristo

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Трактать этоть, во всякомъ случав, не тоть "Tractatus m. J. Rokyzanae de 7 sacramentis", который напечатанъ у Кохлэя въ его "Historia Hussitarum", 1549, р. р. 445—500; выдержки, приводимыя таборитами, не встричаются въ этомъ трактати...

<sup>2)</sup> Cod. D. 82, f. 190a; целаго текста неть у нась подъ рукой.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Waldensia, 121.

<sup>4)</sup> ibid., 124.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cod. D. 82, f. 191.

...A z toho muoz snaze poznano byti, ze toho rozmnoženie swatosti s stalym zamierzenym pocžtem užitkow duchownich neustawil gest pan Bouh, ale lide ti, gessto mohu swatosti swietiti a slibowati w nich kterez chtie milosti czierkwi swate, aby gich oni poswiecowali czerkwi swate, ne Buoh"... <sup>1</sup>)

moderni hanc petestatem receperunt talia sacramenta multiplicandi et solennisandi, qui secundum scripturas venit in nomine suo et totam potestatem et auctoritatem sibi usurpat in ecclesia<sup>4</sup> etc. <sup>2</sup>)

Если эти общаго рода суждения Хельчицкаго, повиденому, назъяны чтениемъ таборитскаго текста, то въ частностяхъ вритики зависимость Хельчицкаго отъ таборитовъ сказывается еще сильнъе и ясиъе. Такъ,

I. Хельчицкій, отрицая необходимость предварительнаго освященія епископомъ елея помазанія, видитъ въ защитѣ духовенствомъ этой необходимости единственный мотивъ, корыстолюбіе.

Разсужденіе Хельчицкаго въ данномъ случав является амплификаціей соотвётствующаго мёста таборитской "Confessio", съ бо́льшей только рёзкостью тона и, пожалуй, картинностью рёчи.

Хельчицвій въ "Zpráva":

"Confessio taboritarum":

"To swieczenie olege od biskupa gest peniežite. Czo na obcy naderu tiech peniez, gimž rziekagi "dymna", to diekanowe nesu biskupu za ten oley, czoz geho naswieti u weliky cztwrtek. A diekanowe przynesucze od biskupa rozdadie po ffarach, yako ged, aby wsseczky Czechy trawili, a ffararzi prodawagie osadam, kterymž su se osadili. Niekterzi pomažie nemoczneho ze dwu grossy, uiekterzi ze dwanaczti peniez a nie"In sacerdotibus enim avaris major esse devotio ad hoc sacramentum non apparet, nisi ut lucrum temporale eis accrescat, qui parvo pretio oleum illud, ut communiter a simoniacis et simoniace promotis benedictum simoniace ab episcopo comparantes(?), et per diaconatus dividunt, et plebani post illud augmentantes per levem tantum tactum pollicis illo mediante maiorem summam pecuniae colligunt, quam

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 191b.

<sup>2) &</sup>quot;Waldensia", 122.

kterzi z grosse, yakoz kterzi mohli, tak oley na penieze przywedli, yako opatrni mužie hospodarzni, aby lepe zaadussie stalo. A kdyz se gim mor zdarzil, tehdy su malu rzepiczku neb krzizmarzik lepe prodali, nez onoho olege, gestto z Wlach nosyli weliku lahwiczy<sup>(4)</sup>.

П. Далёе, Хельчицый возстаеть противь обычая церкви помазывать елеемъ только нёкоторые органы тёла, преимущественно органы внёшнихъ чувствъ: слёдовало-бы уже помазывать все тёло, ибо человёкъ грёшитъ всёмъ тёломъ, при чемъ отдёльные члены тёла являются, въ сущности, орудіемъ "злого сердца", источника грёха. Мысли Хельчицкаго—парафраза соотвётствующаго мёста изъ таборитской "Confessio".

Хельчицкій въ "Zpráva":

"(Апостоль Іаковъ) człowieka wsseho weli mazati. Ale mistrzi a rzimska czerkew gedine niektere stranky czlowieka na pieti smyslech drziecze, ze skrze mazanie olege odpusstieno bude nemocznemu, czo gest shrzessyl pieti cžychy... <sup>3</sup>) Gedine tkne miesta gednoho na kazdem cžichu prstem-na ussych, na oczich, na nose, na chrziepi, na dlani ruky... Z wiery Krystowy nikdiez nemohu ukazati, by u Boha ta zwlasstnost byla w odpusstienie zwlasstnie pieti cžychow hrziechy... Wssim ziwotem-nohami, hlawu, brzichem, chrzbe"Confessio taboritarum":

multae penesticae de multis va-

sis olei olivarum"<sup>2</sup>).

"Nec insuper illud videbitur fundabile, quod talis unctio tantum organis quinque sensuum applicetur, ut est mos Romanae curiae. cum sensus extrinseci in homine (licet aliquibus fuit quaedam radix ex parte, per quam spiritualis in animam ingreditur infirmitas), non tamen in omnibus, cum quidam sint a natura caeci, muti et surdi et aligui careant sensu olfactus, alii gustus, alii tactus, et si qui habent omnes potentias sensuum, illa tamen non sunt immediata radix spiritualis infirmitatis, cum cor in homine sit principaliter radix

- <sup>1</sup>) Cod. D. 82, f.f. 195b-196.
- 2) "Waldensia", 129.
- <sup>a</sup>) Cod. D. 82, 196b.

tem y wssemi udy zwlasstnimi tiela, kromie tiech pieti cžychow, tiezkymi hrziechy hrzessie lide, a tak brzo, yako tiemito pieti. A odpustie-li potom pocžta což tiemi pieti cžychy hrzessie skrze oley, skrze kteru pak przycžinu odpustie tiem, gichžto nohy biezie ku proliti krwe, gichžto hlawa paychu weliku nese... Musyl by Antykryst osmu swatost w ginem korzeni prziprawiti, aby gji mazal k odpusstieni hrziechow wsseho tiela... 1) Ale wiedieti gest, ze hrziechowe wssycžkni od srdce pochazegie, podle rzeczi Syna Bozieho, mysslenie zla, smilstwie, czizolozstwa, wraždy, kradežy a czo muoz toho zleho byti. Ale cžychowe tiela tomu posluhugie; a niekdy ti hrziechowe magie poczatek skrze tv cžvchv tiela, ale nemuoz nikdv samotnie hrziech skrze nie byti, kdyby newzal mocy w srdcy, protoz gedine posluchagie srdcy w hrziessiech. Pakli ma oczima przyczteno byti, coz skrze nie berze poczatek, tehdy czizolozstwie Dawidowo skrze očy pocžatek berze, a bylo gest potrzebie dosti olege, by byl co prospiessen"... <sup>2</sup>)

omnium talium infirmitatum, de quo secundum dictum Veritatis exeunt malae cogitationes, homicidia, furta etc. Ergo secundum hoc rationabilius videtur, quod pectus illi suppositum et consequenter alia similiter membra, quae apostolus dicit esse arma iniquitatis, inungantur. Quia cum homines non solum peccant per sensus, sed etiam per singula membra, per caput, crines, frontem, faciem, per corporis gracilitatem, in quibus membris singulis promittit se velle poenitere... ideo sic hoc sacramentum ordinatum est in remedium eorum peccatorum, quae homines per sensus corporis contrahunt, quare non omnia, cum eodem odio odit Deus peccata frontis, faciei et crinium, sicut et quinque potentiarum sensuum"<sup>3</sup>).

III. Хельчицкій воспроизводить и распространяеть мысли и слова "Confessio taboritarum", когда возражаеть противъ мийнія, будто въ елеосвящении прощаются людямъ повседневные, а не смертные грѣхи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 197.

<sup>2)</sup> ibid., fol. 198b.

<sup>3) &</sup>quot;Waldensia", 127.

#### Хельчицкій въ "Zpráva":

....A tiemto owssem dale zaydu (магистры) od geho (апостола) slowa, drziece to, ze coz tiemi pieti smysly shrzessy kto, ze skrze to pomazanie bude gemu odpusstieno. A nazywagie wssednimi hrziechy, czoz lide hrzessie tiemito czychy...<sup>1</sup>) Gesstie wiecze ma zgewno byti z wiery nassie, ze pan Buoh stranku hrziechow neodpusstie lidem niekterych a niekterych nicz: nalezneli smrtedlne a wssednie, neodpusti gedniech bez druhych. A needpusti-li komu smrtedlnych, tehdy Pakli odpusti ani wssednich. smrtedlne, tehdy y wssednie. Ale samych wssednich neodpusti pro nizadne mazanie ani pokanie, lecž samy w cžlowieku nalezne ge kromie smrtedlaych... 3) Gesstie y to ma wazno byti, kto gest o to z mistrow s Bohem mluwil, ze on skrze oley posledniho mazani ma wssednie hrziechy odpustiti... Чешскій оригинальный тексть далёе замёняется русскимъ изложеніемъ]: Ап. Іаковъ скорѣе говорить о смертныхъ грёхахъ, нбо говорить съ сомнѣніемъ: "И аще грѣхи сотворилъ есть, отнустятся eny"... O hrziessiech wssednich ze wssech o nizadnem ne mohl gest pochybowati. Nebo tiech kazdy y swaty człowiek

- <sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 197.
- <sup>2</sup>) ibid., 197b.
- 3) "Waldensia", 126.

#### "Confessio taboritarum":

"Nec hoc videtur fundabile dicore, quod hoc sacramentum sit tantum propter venialia peccata delenda ordinatum, sed probabilius videtur dicendum, auod Jac. Apost. loquitur de peccatis mertalibus remittendis per orationem devotam aliquando a Domino et ad hoc significandum Apost. sub nota dubiotatis loguitur, guando dicit: "Et si in peccatis fuerit... remittentur ei", quia sine venialibus indubitanter esse non possumus, quamdiu vivamus in hac vita, cum scriptum est: Non est homo sic iustus super terram, qui non peccet" 3).

Digitized by Google

- 241 -

dosti ma, jakoz sw. Jan die: "Diemeli, ze hrziechu nemame, sami se swodime a prawda w nas nenie". Protoz byt' sw. Jakub mienil skrze oley odpusstienie hrziechow wssednich, tehdy nikakez ne rzekl-by s pochybenim... Nebo gest wiediel zagiste, ze kazdy człowiek tiech hrziechow mnoho ma. Ale o smrtedlnych mohl gest o niekom pochybowati, nebo nekazdy gich ma" 1).

IV. Очень сходно съ таборитами возражаетъ Хельчицкій и противъ принимаемаго магистрами мийнія о силё помазанія, большей сравнительно съ силой сопровождаемой имъ молитвы, и проявляетъ при этомъ видимое знакомство съ текстомъ "Confessio".

#### Хельчицкій въ "Zpráva":

("Магистры приписывають помазанію елеемъ отпущеніе грѣховъ, а молитев веры-испеленіе твла отъ болѣзни). Ale apost. Jakub obe przidawa modlitbie wiernych lidij a nicz olegi. Nebo acžby podle tiela naywietssy mocz miel liecžyti, wssak nemuoz promieniti sprawedlnosti bozie w nemocznem, gehoz Buoh chce trestati nemocy za niektery cžas nebo umorziti. Ale modlitba wiernych lidij ma mocz promieniti cžasnu sprawedlnost bozy w nemocznem a obdržeti gemu zdrawie" 2).

"Confessio taboritarum":

"...Rokezana... attribuit unctioni olei remissionem peccatorum, orationi autem, quae maioris est efficatiae, alleviationem corporis, quod ex verbis beati Jacobi possit convinci, hoc non est fundabile, cum beatus Jacobus utrumque orationi tribuat, scilicet et remissionem peccatorum et alleviationem corporis, quando dicit: "Et oratio fidei"... <sup>3</sup>)

3) "Waldensia", 123-124.

16 Digitized by Google :

<sup>1)</sup> Cod. D. 82, f. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 199b.

V. Хельчицкій видить въ елеосвященіи только дёло христіанскаго милосердія по отношенію къ ближнему, — дёло, къ которому призваны не только священники, но и миряне. И въ этомъ случаё Хельчицкій является послёдователемъ таборитовъ, усерднымъ читателемъ ихъ "Confessio".

Хельчицкій въ "Zpráva":

"Ale ku prawdie gieho (anoстода) rzecžy hlediecze, muożem rozumieti, že czyni napomenutie k tiem, kterymz gest psal ty rzecžy o skutcziech milosrdnych, gessto ge magi ukazati z lasky swym bliznim, yakoz gim przyczynu prawi nemoczneho a weli kniežie te obce uwesti k nemocznemu. aby vako navpilnievssy pastyrzy dussy utiessyli nemoczneho, a modlili se za nieho Bohu a mazali geho olegem pro uzitek tiela...<sup>1</sup>) Ale ten skutek milosrdny u prawdie byl gest lidem swatost welika od Krysta przykazana. A muozt y dnes wiernym lidem byti swatost, acz ne owssem pod tiemi przyczynami, zet nemagi niekterych, ale milosrdenstwie magie w sobie. A nemagili onoho olege draheho, ale magic lacynieyssy, drzewieny nebo makowy... Acžt y knieži tu nebude, muoz Buoh y gine krzestiany uslysseti. A budet welika swatost tiem lidem a welmi gista, gistiegssi nez mazanie olegem swatokupeczkym<sup>4</sup><sup>2</sup>).

#### "Confessio taboritarum":

ì

"Sed, ut dictum est superius, fiebat haec unctio pro consolatione infirmi cum circumstantiis ad hoc aptis et idoneis et oratione devota, quae unctio pertinet specialiter ad sacerdotes, qui velut patres spirituales primi debent esse executores divinorum praeceptorum et instructores fidelium et orantes super infirmos et in spe futurae vitae beatae ipsum consolantes, deinde pertinet ad quemlibet christianum indifferenter, de quanto sentit se obligatum ad exhibendum cuilibet pro posse beneficium... et de quanto timet incurrere crimen divitis epulonis, non impendentis beneficium Lazaro" 3).

2) ibid., f. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. D. 82, f. 192.

<sup>\*) &</sup>quot;Waldensia", 129-130.

# Экскурсъ.

#### "Replika proti Mikuláši biskupci Táborskému" Хельчицкаго и "De non existencia" Рокицаны.

Извѣстно, что и личныя вліянія Хельчицкаго и его литературныя произведенія сыграли большую роль въ возникновеніи "Общины чешскихъ братьевъ" ("Jednota bratrská").

• Мы указывали, однако, что до сихъ поръ не произведено обслѣдованія "братской" литературы съ точки зрѣнія отраженія въ ней сочиненій Хельчицкаго; такое обслѣдованіе—вадача и тѣхъ, кто занимается П. Хельчицкимъ, и—еще болѣе—будущихъ историковъ самой "Общины".

Но любопытно, что произведенія Хельчицкаго и его идеи оказывали несомиѣнное вліяніе и на первоначальныя, основныя направленія гуситства, даже на тотъ умѣренный "утраквизмъ" ("пражане", "подобои"), который, казалось-бы, особенно далеко отстоялъ отъ радикальнаго міровоззрѣнія Хельчицкаго.

Это вліяніе можно отмѣтить и въ литературной дѣятельности главы (съ конца 1420-хъ г.г.) "утраквистовъ", м. Яна Рокицаны, того самаго Рокицаны, съ которымъ П. Хельчицкій велъ довольно рѣзкую литературную полемику, выразившуюся въ его "Replika proti Rokycanovi".

Изъ исторіи образованія "Братской общины" извъстенъ цёлый рядъ фактовъ, свидътельствующихъ, что въ нач. 1450-хъ лъть отношенія прежнихъ полемистовъ стали близкими, дружескими, что, впрочемъ. не помъшало имъ скоро снова и окончательно разстроиться.

Временная близость Хельчицкаго и Рокицаны, указанія первыхъ "братьевъ" на знакомство Рокицаны съ произведеніями Хельчицкаго—все это приводило нёкоторыхъ изслёдователей (напримёръ, и Голля) въ догадкё о возможности усвоенія Рокицаной нёкоторыхъ идей Хельчицкаго или, по крайней мёрё, отраженія въ сочиненіяхъ Рокицаны чтенія имъ произведеній Хельчицкаго.

Надѣялись найти подтвержденіе этой догадки особенно въ неизданныхъ еще "Postilla"-хъ Рокицаны. Но изслѣдованія этихъ

"Постиллъ" проф. Голлемъ и д-ромъ Батовцомъ не привели, собственно, къ ожидаемому результату, свелись къ довольно произвольнымъ и натянутымъ сближеніямъ (у Батовца).

Намъ посчастливилось вскрыть вліяніе одного изъ трактатовъ Хельчицкаго, именно "Реплики противъ Николая Бискупца", на трактатъ Я. Рокицаны: "De existentia corporis Christi" etc.

"Реплика противъ Николая Бискупца" П. Хельчицкаго по своему содержанию и словесной формѣ во многихъ мѣстахъ буквально совпадаетъ съ недавно изданнымъ д-ромъ Неѣдлымъ "Tractatus de existentia corporis Christi in sacramento eucharistiae" Яна Рокицаны, который использовалъ сочиневіе Хельчицкаго для своей борьбы съ таборитами въ нач. 1440-хъ лѣтъ. Въ дальнѣйшемъ изложеніи мы и попытаемся детально вскрыть это "использованіе"...

1) Въ гл. XII "Реплики" Хельчицкій критикуетъ положеніе Бискупца въ его трактатъ (латинскомъ) "De non adorando Christo Ihesu in sacramento": "Křestiane mohu slušnie netoliko Krystu w swatosti, ale take y same swatosti tiela a krwe geho modliti se a klanieti nizšim modlenim, kdyz mysli a zadosti swrchu, kdez Krystus gest, na prawicy boži tam ustrni" <sup>1</sup>). Рокицана также критикуетъ это положеніе, только въ его латинской оригинальной формъ: "Fideles nedum Christum, qui creditur" etc.<sup>2</sup>). Критика Рокицаны является отчасти латинскимъ переводомъ соотвётствующихъ словъ Хельчицкаго.

#### Хельчицкій:

"Mily, slychali li ste v pismie kde, aby co w prawdie mielo řečeno byti modlenie, aby s nim žadost nemiela stati? A mielo li by takowe modlenie k Krystowi obraceno byti, bud to w swatosti nebo ginde, wšak neuslyši toho modlenie bež žadosti, ani ktereho gineho, gedine to modlenie Kristus uslysi, kterez na sameho Boha slusie . . . . . . . .

#### Рокидана:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 433-434.

<sup>2)</sup> Nejedlý: "Prameny", 185-136.

.... Ale ze wy nieco nenie Krystus, a nieco modlenim, gesto nenie modlenie...

...A proto iecy, že gest w swatosti, nemož to w prawdie mluweno byti, gedine gest ohraditi se tiemi řečmi před lidmi... Takež položiti modlenie swatosti nižšie bez žadosti, opiet velmi rowne gest, aby tomu modlenie bez žadosti bylo, gesto neslyši, ani widi, ani čige, nebo poswatny a tiem wšem aby whod mohli mluwiti, yakz koho widite".

quid adoracionem, quop Krystem nazywate, gesto non est adoracio, et Christum nuncupant. auod non est Christus...

> Imo nec est voluntatis eorum. ut Christus in sacramento velud Deus adoretur, sed pallacio quedam, ne ab hominibus cognoscantur in suis fantasiis, ita ut cuilibet satisfaciant, sicut quem vident... Quid hoc erit. adiice adoracionem illi, auid nec audit nec videt nec preces nostras potest exaudire".

2) Въ гл. XIII Хельчицкій приводить мысль Бискупца о силь таниства евхаристіи спасать людей отъ діавольскихъ искушеній, какъ противоръчащую другой мысли Бискупца-объ евхаристии, какъ простомъ знаменіи искупительной смерти Спасителя <sup>1</sup>). Рокицана<sup>2</sup>) дѣлаетъ то же самое, что и Хельчицкій, и почти буквально такъ же, какъ Хельчицкій. Вотъ доказательство.

#### Хельчицкій:

"Tat' řeč slušie na žiwy chleb Krysta, at'by tu moc od nieho brali tu, kdezt geho w sobie přebywagicieho magi. Ale chleb a wino, gestot nenie w prawdie gedine geho tielo, ale w znameni, nema te mocy, byt komu od diabla spomahal, yakož y waše řeč to ukaze. Tu kdez diete, že "iakoz obrazowe"...

#### Рокипана:

.....Ubi dicendum, quod Christo, qui panis est vivus, adiacet corroborare fideles contra dyabolos et eorum dolosas fraudes, sed panis et vinum nuda non illius sunt virtutis, ut protegant quempiam a dyabolica (potestate ---Вѣн. рук. № 4549). [Hoc autem et predicta quorumdam complicium ipsius declarant... dicunt, quod "sicut ymagines"...]

- <sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 434-435.
- <sup>2</sup>) Nejedlý: "Prameny", 131.

Въ то время какъ у Хельчицкаго указанное внутреннее противорѣчіе мыслей Бискупца разъясняется въ органической связи съ другими предыдущими и послѣдующими противорѣчіями Бискупца, у Рокицаны указанное противорѣчіе Бискупца не имѣетъ связи съ предыдущимъ текстомъ Рокицаны—опроверженіемъ неправильнаго толкованія Бискупцемъ словъ: "Сіе есть тѣло мое" 1)....

3) Въ гл. XIV Хельчицкій разъясняеть поведеніе таборитскихъ священниковъ, одновременно и уничтожающихъ (унижающихъ) таинство евхаристіи и раздающихъ причастіе народу, своекорыстнымъ направленіемъ ихъ, подобно библейскому священнику Михѣ<sup>2</sup>); Рокицана буквально передаетъ слова Хельчицкаго<sup>3</sup>).

#### Хельчицкій:

.....,A slechka naywietsi dowod gest, proč takowy u te modly uředlnikem gest, gedine že gest geho břicho pasla, aby strogil tu modlu vako onen kniez Miche, gešto geho připrawil Micha na peniezych, aby byl kniezem geho modly pro swe břicho, nic modly newaže, gedine ze Micha wažie modlu a krmil knieze pro ni. Takež tuto, zdalit takowy kniez waži tu modlu anebo duše lidske, poniewadž to, což za modlu ma, toho gim pro břicho podawa, wieda že gest lid k tomu naklonien, a nieco wieři o tom. A on řka gim, ze gest to horucie modla, poda gim gie w usta, aby oni gemu podali sweho piwa

#### Рокицана:

...,Et puto, quod huiusmodi sacerdotes sunt ministri illius sacramenti, quia ventre moventur, ut pascantur et foveantur et ideo illud sacramentum disponunt, quemadmodum ille, de quo Judicum 17º, qui in domo Miche nutriebatur et fuit in sacerdotem pro ydolo Miche in sua reposito domo, nec multum pensabat ydolum solum, quia ventrem replebat, sue menti hoc inerat. Sic huiusmodi sacerdotes non multum pensant divinum sacramentum aut animasalutem, dum hoc, r u m quod pro ydolo habe(n)t, illis propter ventrem replendum ministrant, scientes, quod populus

<sup>2</sup>) Сборн. II Отд., LV, 436-437.



<sup>1)</sup> Nejedlý: "Prameny", 130.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nejedlý: "Prameny", 149.

a ginych pokrmow, [a tak est ad sacramentum acse žiwil na tu modlu yako kniez Miche, bera na každe leto deset striebrnych, a dwoge rucho a cramentum, quatenus illi což ku pokrmu slušie]".

climatus, atque ministrant illis, ut dicunt, saministrent et dent sibi cerevisiam, panem et victum competentem".

4) Въ гл. XIV Хельчицкій вритикуеть положеніе Бискупца: "такъ какъ хлёбъ таинства, будучи по своей природё неодушевленной вещью, менье цвнень, чвмъ что-либо изъ поименованнаго, то въ той степени, въ которой хлъбъ таинства ниже по своей природ'в крота, нетопыря и зыви, тяжелее и грехъ народа, воздающаго божескую честь хлёбу таинства" 1). То же положеніе критикуєть и Рокицана<sup>2</sup>), повторяя почти буквально доволы Хельчипваго.

#### Хельчицкій:

(послѣ указанія на то, что даже обычный, простой хлёбъ, поддерживая жизнь благороднвашаго созданія — человѣка, является более почтенной вешью. чёмъ упомянутыя выше существа природы): "A proti tomu ta stwořenie mrzka a gedowata, gesto mrtwie člowieku žiwot a su wselikak ohyzdna a gsu naypotupnieysie mezy ginym stwořenim"...

..., Protož ač wy mudrugete, z logky wykladagice podle toho powyšenie w stwořeni, ze nieco leze neb leti... a wy pak čerta możete popisowati nad swatosti; nebo ten gest stwořenie rozomne, wyše rozomiege nez clowiek; nebo clowiek niektery (и т. д. о мощи

# Рокипана:

"Talpa autem et vespertilio apud homines sunt satis abhominales creature, serpens mortificat vitam hominis, quapropter racione illa considerate iste creature sunt minoris condicionis pane communi".

"Respondendo sibi (Бискупцу) in Montibus Chutnis dixi: si ob hoc, quia animatum est, deberet semper excellencia sive magnificacio accipi, tunc dyabolus supra sacramentum corporis Christi deberet magnificari, quia est creatura, non tantum vivens ani-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 437-438.

<sup>2)</sup> Nejedlý: "Prameny", 138.

діавола)... A wsak geden z wašich, wlastni towařiš waš u was w kostele na stolicy před lidem patři k tomu, ze diabel gest stwořenie rozomnie, a hybawe, řekl gest, že radiegi bych před diablem klekal, než před tu swatosti, a toho mluwenie geho gestie y nynie strana waše pochwaluge, ze gest prawie a statecnie wyznal". mata, sed intellectualis. Et ista racione motus quidam ex complicibus (BBH. pyr. 4549—sociis) istius Nicolai (BBH. pyr.—nomine Quirinus) ad populum predicando Piesca (BBH. pyr.—abs.) non fuit veritus dicere, quod pocius vellet coram dyabolo genuflectere, quam coram isto sacramento, quam predicacionem plurimi eorum commendabant".

Въ то время какъ критика приведеннаго выше положенія Бискупца ограничивается у Рокицаны приведенными нами текстами, близкими къ выдержкамъ изъ Хельчицкаго пересказами ихъ, пожалуй, недостаточно связанными между собой (какъ бы въ обличеніе неоригинальности ихъ по происхожденію)-выдержки изъ Хельчицкаго являются частями одного довольно подробно развитого цёлаго.

Въ изложении Рокицаны мы встръчаемъ еще нъсколько отзвуковъ чтенія и усвоенія имъ соотвътствующаго текста Хельчицкаго, отзвуковъ, характерныхъ для спѣшной и беззастѣнчивой компиляціи, совершенной авторомъ "Tractatus de exist. corp. Chr.". Вотъ примѣръ.

#### Хельчицкій:

...,Poniziti geho pod krta a pod hada: tot mam za welike ruhanie. Nebo čim by ta wiec tak ohawnie mohla potupena byti, yako tiem rozom em gest (разумбется положение Бискупца)? A to ste wy tak w lid wnesli ne s polepšenim, ale s potlačenim te wiecy, a w ten lid po hřiechu nebozsky, plny wrazd a zlodieystwie" и т. д. <sup>1</sup>)

#### Рокицана:

"Et quomodo iam magis posset contempni sacramentum, quam sic ipsum subter venenata reponere? Hocque iniiciunt in wulgus non in magnificationem, sed maiorem sacramenti divini conculcacionem, cum enim memoriale omnium mirabilium suorum fecerit dominus, eo quod escam dedit timentibus se in hoc sacramento"<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 439.

<sup>2)</sup> Nejedlý: "Prameny", 139.

5) Гл. ХУ посвящена Хельчицкимъ разъяснению неосновательности упрека таборитовъ (Бискупца) ихъ противникамъ, будто эти послѣдніе придали евангельскимъ словамъ "Сіе (Нос) есть твло мое" и т. д. произвольный смысль: "здвсь (Ніс), т.-е. въ семъ хлѣбѣ и винѣ"...

Во-первыхъ, табориты сами придають произвольный, не основанный на буквё текста смыслъ словамъ Спасителя, объясняя ихъ въ томъ смысле, что въ таниствѣ Христосъ пребываетъ "mocnie, duchownie, skutečnie, prawie a přitomnie" (=sacramentaliter, spiritualiter, virtualiter etc.). Рокидана въ своемъ трактате указываетъ на тоть же грѣхъ таборитовъ и почти такъ же-только короче,-какъ и Хельчипкій.

#### Хельчвикій:

...,To nižadne slowo newyšlo gest z ust božich... Ale poniewadz nizadneho slowa prolata, unde dicendum est z tiech neukażete reči Krystowu: tehdy ste ty řeči wzali z tis ex doctoribus aut prodoktorow anebo ste ge priis fantasiis illa estis sami sobie wymyslili. A gestliže ste ge z doktorow wzeli, tehdy ge křiwie haniete tiem, že su sobie wymyslili to bez založenie"... <sup>1</sup>)

#### Рокидана:

"Talia autem verba in forma non sunt a Christo illis: aut illa verba cepisfantasiati. Si ex doctoribus, cur illos dampnatis? Si ex propriis<sup>4</sup>... etc.<sup>2</sup>)

Во-вторыхъ, Хельчицкій защищаетъ противъ таборитовъ и толкование ихъ противниками слова "сіе" въ смыслё "въ семъ", "здъсь", при чемъ своей защитъ Хельчицкій предпосылаетъ общаго рода соображенія о способѣ толкованія св. Писанія, возраженія противъ крайностей буквализма.

Всѣ доводы защиты Хельчицкаго повторены и Рокицанойбезъ экзегетическихъ, впрочемъ, замѣчаній-съ сохраненіемъ иногда фразеологіи Хельчицваго.

Доводы-примѣры у обоихъ авторовъ нашихъ таковы: 1) "Сіе есть сынъ Мой возлюбленный = здъсь, въ семъ человъкъ и т. д.; 2) "Домъ мой-домъ молитвы" = въ домѣ моемъ люди молятся...

<sup>1)</sup> Сборн. II Отд., LV, 440.

<sup>2)</sup> Nejedlý: "Prameny", 130.

Черта фразеологіи, доказывающая заимствованіе Рокицаной у Кельчицкаго, такова:

#### Хельчицкій:

#### Рокицана:

"Neřekl gest: w tom člowieku gest syn mog, awšak isto homine est filius meus, tiem nezapřel gest toho, ze non tamen denegavit, quod w tom člowieku prawy syn in illo homine verus dei boži byl gest" и т. д. <sup>1</sup>) fuit filius" etc. <sup>2</sup>)

6) Въ гл. XVI—XVIII Хельчицкій опровергаеть ученіе таборитовь (Бискупца) объ евхаристійномъ тёлё Христовомъ, какъ о благодати Христовой, даруемой причащающимся хлёба и вина <sup>3</sup>). Трактать Рокицаны даетъ намъ сравнительно краткое изложеніе <sup>4</sup>) разсужденій Хельчицкаго, съ нёкоторыми, правда, добавленіями, но зато и съ буквальными заимствованіями изъ "Реплики".

Для характеристики парафразъ Рокицаны можетъ служить забдующій примёръ.

#### Хөльчицкій:

"Ale milost duchowni, gesto gie nemoz v prawdie řecy nebo nazywati nizadnym bytem duchownim, tomu řekati tielo pod tiemi slowy čtenie, gesto ona toho nemluwi; ani kto z křestianow mluwil gest o milostech ducha swateho, kterymiz Krystus gmenuge tielo swe, ač to mluwie mnozy, že ti, kteriz gedie prawie a wiernie tielo geho, beru z toho gedinie užitky welike duchownie" <sup>5</sup>).

#### Рокицана:

"Gracias enim et dona vocare corpus Christi nullum sanctorum legimus sic fuisse locutum, quamvis bene verum est, prout et doctores locuntur, quod ex Christi corporis digna manducacione consecuntur fideles spirituales utilitates et fructus, non tamen illas dicunt Christi corpus fore"  $^{\circ}$ ).

Буквальное заимствованіе Рокицаны у Хельчицкаго им отмѣтимъ, во-первыхъ, въ томъ случаѣ, когда указанное мнѣніе таборитовъ опровергается соображеніемъ, что, если тѣло Христово—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 442.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nejedlý: "Prameny", 131.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сборн. II Отд., LV, 443-452.

<sup>4)</sup> Nejedlý: "Prameny", 125-129.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сборн. II Отд., LV, 444-445.

<sup>6)</sup> Nejedly: "Prameny", 126.

благодать, тогда тёломъ Христовымъ могутъ быть названы и другія таинства, какъ средства сообщенія благодати.

#### Хельчицкій:

"A gestie wiece diem, mali tiem milostem, ktere su smrti tiela Krystowa zasluženy wiernym lidem, řečeno byti tielo Krystowo, [kdyz by ge brali, geduce a pigice swatosti tiela a krwe Krystowy, puha znamenie], proč by takowez milosti zaslužene geho tielem na krizi nebyli tak dobre tielem geho pod ginymi swatostmi, [gešto su puha znamenie], yako křest. Podle toho wašeho rozumu mož tak dobře byti tielo Krystowo, vako pod tiemito znamenimi chleba a wina; neb umytie druheho narozenie gest zasluženie smrti Krystowu, a gest milost duchownie, mož takowymž prawem řečeno byti tielo Krystowo, yako ona milost, a což wieřicy lide mohu milosti od Boha wzieti skrze zasluzenie smrti Krystowy, to wšecko ma tymž prawem řečeno byti tielo Krystowo" 1).

#### Рокицана:

"Sed ibi dici potest: si gracie, quas Christus merito sue dat passionis, debeant dici corpus Christi, cur gracie, sub aliis sacramentis que dantur, corpus Christi non vocentur, ut puta baptismus? Juxta illorum deduccione potest ita bene esse corpus Christi, sicut sub istis signis panis et vini, quia regeneracio, que fit in baptismo ex merito passionis Christi provenit et est gracia spiritualis et ergo potest eadem racione corpus Christi dici, sicut et illa sub sacramento corporis Christi. Ymmo quiquam graciarum fideles possent accipere a Deo per meritum passionis Christi, totum racione eadem corpus Christi posset appellari, quid non est conveniens [ergo nec racio per illos data est racionalis]<sup>2</sup>).

Рокипана, переводя на латинскій язывъ чешскій тексть Хельчицкаго, опустиль дальнѣйшія слова его: "A potom kralowstwie nebeske naylepe mož sluti tielo Krystowo, nebo naywysie dosahnu milosti sprawedliwi skrze tielo Krystowo" и т. д.

Буквальное же—но съ сокращеніями—заимствованіе у Хельчицкаго дёлаетъ Рокицана, во-вторыхъ, и тогда, когда онъ говоритъ, что, при пониманія евхаристійныхъ тёла и крови, какъ благодати, таинство евхаристіи принималось-бы только добрыми людьми.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 445.

<sup>2)</sup> Nejedly: "Prameny", 126.

а это противорѣчитъ словамъ ап. Павла о виновности тѣхъ, вто недостойно приступаетъ въ таинству. Параллельный текстъ покажетъ наглядно отношеніе Рокицаны къ тексту Хельчицкаго.

#### Хельчицкій:

(Посав — отсутствующихъ у Ровицаны-разсужденій о существѣ благодати и способахъ ея присутствія) "Tak odpierate v tiela Krystowa, y milostij pritomnych zlym, gedine dobrym milosti poyciece w gedeni tiech znameni. Tehdy yhned z toho rozumu nedogde to pismo: , protoz ktozkoliwiek gesti bude... winen bude tielem a krwi Panie". To musy slowo byti pryc; nebo zly nemoz wibyti tiem, čehož nen gest newzal, kdvž ma o milostech rozomieno byti tielo Panie" и т. д.<sup>1</sup>) A možem to y z gine řeči sw. Pawla poznati, ze tiem cinem newinni Boh hřiešnych, coz gim gest nechtiel dati, ale coz gim gest dal, a oni su to potupili, tiem ge winni-to mluwi w teto řeci: "Nelze gest tiem, kteriz su gednu oswieceni...<sup>2</sup>) н т. д. (продолжение разсуждет ній о томъ, что Богъ не можетъ осуждать людей за пеполученіе той благодати, которой Онъ имъ не даровалъ — отсутствуетъ у Рокицаны).

- <sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 446-447.
- 2) ibid., 448-449.
- <sup>3</sup>) Nejedlý: "Prameny", 128.

Рокидана:

Item, aliud inconveniens: si gracie sunt corpus Christi in sacramento, tunc sequitur, quod verbum apostoli non haberit locum in veritate. ubi dicit: quicunque manducaverit... reus erit corporis et sangwinis domini. Probatur: malus accedendo non poterit reus esse corpore Christi, patet quia non accipit corpus Christi, eo quia non accipit gracias, puta vitam, pascua, confortacionem et spiritualem vivificacionem, et ille sunt corpus Christi per eos posite, et per cosequens non est reus corporis et sangwinis, cum deus dampnat homines ex graciis ab eo acceptis, de quibus homines non fuerunt grati, sicut dicit Hebr: "Impossibile est eos, qui semel sunt illuminati"... 3)

Хельчнцкій въ гл. XVIII указываеть на то, что пониманіе таинства евхаристіи, какъ простого знаменія божественной благодати, дѣлаетъ непонятнымъ установленіе этого таинства, вмёстѣ съ отмѣной знаменій Ветхаго завѣта, при помощи которыхъ тоже, вѣдь, являлась людямъ благодать. Рокицана буквально переводитъ разсужденія Хельчицкаго.

### Хельчицкій:

"Opiet, gestli že Boh položil gest ta znamenie a zaslibil pod nimi dawati milosti niektere samym dobrym, tehdy takež naleznem, že gest dawal přitomnie milosti sprawedliwym pod znamenimi stareho zakona, a že obieti stareho zakona znamenali su (450) Krysta, obiet prawu, a tak naleznem sprawedliwe od pocatka, že su w tiech znamenich milosti přitomne nalezali. jako Noe po potopie.....A z tiech pisem y z ginych mnohych znamo gest, ze pod znamenimi zakona stareho sprawedliwi brali su milosti welike y hriechom odpustienie, y což gineho potřebowali, w tom su Boha s milosti geho naleznuti mohli w tiech znamenich tak hoynie, že wy nemožte pismem ukazati gedineho, byt pod znamenimi chleba a wina takowe milosti pritomnie nalezl. A poniewadž tato znamenie puha gsu yako ona, gedine k nalezeni milosti sprawedliwym, tehdy nemož dowodu o nich byti, by co wyssie byla než ona znamenie zakona stareho, aniz gest dowod, pročona su (пропущено přestala?)<sup>1</sup>).

#### Ровидана:

"Si autem dicent, sicut priscis dicebant diebus, quod deus sub illis signis panıs et vini statuit dare solis bonis gracias dico quod bonis dabat gracias eciam sub signis et oblacionibus veteris legis, que oblaciones figurabant Christum, oblacionem veram. Immo ab inicio mundi fideles graciam consequebantur a deo sub signis. Nonne Noe de archa и т. д., (что-примъры изъ св. Шисанія – пропустилъ издатель рукописи, д-ръ Невдлый)... Ex hiis patet, quod sub signis veteris legis homines suscipiebant diversam graciam, sed quod indigebant et multum habundanter, ubi isti sacerdotes non ostendent moderni, quod deus tantam graciam det sub pane et vino nudo. Et cum ista signa per eorum posita sunt pura signa, sicut illa signa veteris legis, signatum i. e. corpus Christi in sui existentia non habencia, ac ut illis exellenciora, tunc non est racio, cur illa debuissent cessare. [sicut iam supra hoc deducebatur] 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 449-450.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nejedlý "Prameny", 129.

Слова Рокицаны: "sicut iam supra hoc deducebatur" вводять насъ и въ нѣкоторыя подробности его мехапической компиляція. У Хельчицкаго тотчасъ же за приведеннымъ отрывкомъ слѣдуетъ опроверженіе того миѣнія, которымъ табориты пытались доказать необходимость замѣны знаменій ветхозавѣтныхъ знаменіемъ Тѣла и Крови Христовой: "A diete-li, ze su přewyšila tato znamenie ona prwnie" и т. д. Разборъ этого таборитскаго миѣнія у Рокицаны вырванъ изъ логической связи мыслей и помѣщенъ гораздо выше ("supra"), послѣ опроверженія таборитскаго миѣнія, будто Христосъ назвалъ хлѣбъ своимъ тѣломъ въ переносномъ смыслѣ… <sup>1</sup>)

7) Въ гл. ХХ Хельчицкій борется противъ таборитскаго объясненія словъ Спасителя: "Сіе есть тёло мое" въ смыслё переносномъ, т.-е. будто хлёбъ названъ былъ тёломъ потому, что онъ знаменовалъ собой тёло, какъ, напримёръ, по тому же основанію, Іоаннъ-Предтеча названъ Иліей, скала—Христомъ. Рокицана, возражая противъ такого объясненія, иногда буквально пользуется словами Хельчицкаго.

#### Хельчицвій:

"Tehdy y berankovi stareho zakona mohli su přewzdieti tymz prawem tielo Krystowo, nebo znamenal gest tielo Krystowo, a ti, ktoz su wiernie stali pod tiem znamenim, dosahli su uzitkow zasluženych tielem Krystowym. Protož, nenie-li přitomna moc bytneho tiela Krystowa tomuto znameni, tehdy tak gest neprawe dati gemu gmeno, že gest tielo Krystowo, jako osla angelem, neb gine wiecy mnohe tymž řadem mohu nazwany byti tielem Krystowym pro samo znamenie, anebo pro hledanie milosti od Boha skrze nie" 2).

#### Рокицаца:

"Sed hoc posset queri ab ipsis, si sacramentum est Christi corpus, quia significat ipsum, cur agnus tipicus non diceretur corpus Christi, quia et ipse corpus Christi significat, et qui debite illo sunt usi, adepti sunt fructus corporis Christi depost in cruce oblati. Eciam si non continetur corpus Christi in sacramento, ut ipsi dicunt, tunc imponere illi nomen corporis Christi ita est consonum, ac si quis vocaret angelum asinum. Et isto modo multae res possent corpus Christi dici, si propter significanciam corporis Christi deberent vocitari" 3).

<sup>3)</sup> Nejedlý: "Prameny", 121—122: "Amplius autem supranominatus sacerdos (т. е. Бискупецъ) ponens differenciam" etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сборн. II Отд., LV, 457.

<sup>3)</sup> Nejedlý: "Prameny", 125.

8) Въ г.л. XXXIII-й Хельчицвій доказываетъ, что въ основѣ табс ритскаго отрицанія присутствія Христа въ таинствѣ евхаристіи лежить крайній раціонализмъ, отрицаніе всего того, что̀ необъяснимо для разума, и непониманіе существа вѣры. Рокицана развиваетъ тѣ же самыя мысли, что̀ и Хельчицкій, и при этомъ даетъ намъ возможность видѣть, что, набрасывая эти мысли на бумагу, онъ имѣлъ подъ рукой "Реплику" Хельчицкаго. Вотъ доказательства.

#### Хельчицкій:

(Послѣ выписки изъ таборитскаго трактата) "A takowych wiecy mnoha waše pisma ukazugi, sčitagice tielo Krystowo, co ma a co nema, coz moz a coz nemož, kde gest a kdie nenie a kde a dokud byti nemoz. A že ty wšecky wiecy powiediene o tielu Krystowu"... и т. д.

...."Ale k tomut gest zřieti, kdyz se to wsecko smieři a počte skrze pisma, toholit se zada, aby lide pewnie ostali w te wieře počtene pismem, cili se ta wiera proto hromaždi a rowna k niekteremu koncy zamieřienemu, aby sobie snaze mohli dotahnuti gedne wiecy wložene tiemto sečtenim tiela Krystowa"... и т. д. <sup>1</sup>)

"Wy tiemito dowody a sečtenim tiela Krystowa nedowedli ste sobie, ale od wiery potřebne odwedli ste, a osydlo welike u wieře učinili ste sobie, a byste pro nie k te wieře přistupiti nemohli, a gednu wieru druhu wieru w sobie ste zkazyli".....

#### Рокицана:

"Enumerare autem simplicibus proprietates corporis Christi, ut puta, quid Christi corpus habet et quid non habet, quid potest et quid non potest, ubi sit, ubi et quamdiu esse potest, est satis longum et onus grave, sicut moderni inquirunt"... etc.<sup>2</sup>)

..., Et pensandum est: num quid ista iniiciuntur de qualitatibus corporis Christi, an scilicet dimensive et extensive sit in sacramento, et aliis consimilibus, ut fideles roborentur in fide vera de Christi essencia corporis in sacramento"... etc.

..., Fidei vere quoque proposita parte una, scilicet, quod corpus Christi non est modo grosso in sacramento, per hoc aliam partem fidei christiane nituntur destruere, puta, quid"... etc. <sup>3</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 492.

<sup>2)</sup> Nejedlý: "Prameny", 141.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., 142.

..., Pakli diete, ze gedine tu plnost moz mieti, ktera tiem počtem gest wymieřena, tehdy gedine geho plnost pod mieru wašeho rozomu stogi; a tut giž nenie wiery poziwanie<sup>\*</sup>... **ET**. A.<sup>1</sup>)

..., Tehdy tak dowoditi gest gedna pisma proti druhym na zkaženie ustawiti, gedine proto, ze to nepada miernie lidem, kterak by držieli o gednom tiele, ze gedno miesto drzi a tež tielo gie se rozdielnie miesty mnohymi od sebe wzdalenymi. Toho rozum lidsky nema, ale pisma obogi wiec wieriti wele"... H T. J.<sup>2</sup>) ..., Et isti sunt, qui suis sermonibus et emensuracionibus Christum volunt concludere, ut Christus Ihesus sic sit prout ipsi computant et emensurant sua racione et intellectu"... <sup>3</sup>)

... "Quemadmodum et per illam veritatem, quod sedet ad dexteram patris, nituntur istam infingere, quod non sit in sacramento sua propria existencia, cum tamen lex Christi utrumque credere facit. Sunt nam homines perversi, qui accepta una parte scripture per illam difficultant aliam in tantum, quasi non possit esse vera, et racio, quia in huiusmodi hominibus est defectus"... etc. <sup>4</sup>)

9) Въ гл. XXXIV Хельчицкій указываетъ на лживость положенія, въ которое ставятъ себя табориты: не признавая евхаристійныхъ видовъ тёла и крови Христовой, не вполитё открыто и ясно высказываясь объ этомъ, таборитскіе священники, однако, служатъ такому народу, который вёритъ въ реальное присутствіе Христа въ таянствё. Рокицана, развивая тё же мысли, буквально заимствуетъ разсужденія Хельчицкаго.

#### Хельчицкій:

"A wy ginak proti gich umyslu y božiemu s tiem puhym chlebem a winem obraciete se mezy nimi, kteražto wiec neslychana gest od počatka, aby lid w ginem rozomu hledal spasenie, a kniez

- \*) Nejedlý: "Prameny", 143.
- 4) ibid., 14?.

#### Рокицана:

...,Non est autem auditum ab inicio, ut populus in uno et sacerdotes in alio sensu sibi contrario circa ita arduam materiam exquirat suam salutem, neque audent palam et publice profiteri

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. II Отд., LV, 493.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid.

w ginem rozomu posluhowal lidu a nesmiel lidu upřiemo ohlasyti toho, co smysli o tom, čim lidu posluhuge. Protoz z toho poznayte, zet to prawda nenie, což držite a wedete; nebo byt byla prawda ten rozom, tehdy by was Boh poslal s nim. A poslal-li by was Boh s nim, tehdy by pro užitek lidsky učinil to, aby zgewili wobec wšem. A gestli že by kto na was sahl, tehdy by se postawili podle te wiecy k smrti, nebo tak gest kazdy musyl učiniti, koho gest Boh kdy s čim poslal, aby zgewnie wyhlasyl to, coz rači a chce od lidi mieti. A gestli že se gest kto postawil proti tomu, tehdy nebo dowesti, nebo trpieti musyl; ale wy gedine z daleka a iako w podobenstwi namietate tiech wiecy. Pakli kto čemu urozomie z wašich kazani a potka was tiem, ale gineho nieco w to wržete. Protoz teto wiecy do sudneho dne obec od was neurozomie, gedine leč komu sukromie a prostie powiete swog umysl a rozom. Nebo sme pilnie se ptali... и т. д. ...ale ne owšem. Protoz gestli waše poselstwie od Boha w tom, kdyz ge zdiegete wobcy sprostne, a poniewadz tupite to, gešto se modle (497) chlebu papezowu yako Bohu, wšak ten chleb puhy před lidem tiem stawiete, na woynu nosyte, dawate, gesto wzdy lid yako k tielu

<sup>1</sup>) Nejedlý: "Prameny", 149—150.

populo fidem, quam tenent de illo, quod ministrant plebibus sacramento, et hoc est argumentum (150) evidens, quod a veritate deviaverunt, quia veritas non querit angulos. Si enim verum sensum haberent, a deo cum illo forent missi, et per consequens ad utilitatem in commune illum ponderent, sicque contrarios sibi et adversos, quos haberent, usque ad mortem pro huiusmodi legacione decertarent et paterentur. Sed nunc isti sacerdotes sicut in figura et in parabolis tangunt materiam et sensum, quem soli credunt et tenent. Sique alias intendendo contra illos obicit, ipsi negant sensum suum et dicunt: non bene me cepisti, nec debite me intellexisti, quapropter populus simplex nunquam percipiet eos et eorum intelliget peccata, nisi aliquibus dicatur per expressum ab eis in privato, quid tenent et senciunt de sacramento, prout faciunt, de quibus confidunt ')... Et patet, quod in magno periculo sit positus populus, cum huiusmodi sacerdotibus, qui cum condempnant invehendo contra sacramentum, quod populus adorat panem papalem tanquam deum et tamen soli illum panem purum atque consecratum populis in monstrancia exponunt, populo ministrant, et populus sicut

boziemu gde, ač gim pak z daleka powiete, aby se warowali modlosluzenie; co gest to platno, kdyz wy gim nepowiete zgewnie, ze gest modla nebo chleb prosty, a oni pogdu k niemu iako k tielu Krystowu. Nebo musyte s tiem chlebem stati pod slowy čtenie před lidem, a možte gich nahnati, yako wlka na kosu, w modlosluženie. A budete ge wzdy usty wystřehati od modlosluženie, a w skutku ge wženete w modlosluženie, a budete wzdy sluhy toho modlosluženie, ktere tupite na papežowie stranie. Protož potom poznate и т. д. ...ač toho prawym pokanim neoprawite y s tiem lidem"<sup>1</sup>),

corpus Christi sumit, quamvis a longinquo dicunt, quod caveant sibi plebes ab ydolatria, et quid est utile, dum non dicitur illis per expressum et explicite, quod sit ydolum, qui panis est simplex sive consecratus, sicut in cordibus gerunt et in angulis mussitant, et illi, quia accedunt ad illud sacramentum sicut ad corpus Christi ibi contentum, poterint sic multos inducere ad ydolatriam, cum licet verbo muniunt populum ab ydolatria, in opere autem et facto involvunt eos in ydolatriam, sicque fiunt et sunt multi sacerdotes ministri ydolatrie, quam ydolatriam condempnunt in parte papali. Quapropter exitus et finis demonstrabit ... si saltim dignos fructus penitencie non fecerint et. cum populo sibi subiecto"<sup>2</sup>).

Сборн. II Отд., J.V, 496-497.
 Nejedlý: "Prameny", 149.



# ОГЛАВЛЕНІЕ.

Риоведониемом Задачи и характеръ настоящихъ этюдовъ въ связи съ общимъ изученіемъ исторіи гуситской мысли

Изученіе внѣшнихъ и внутреннихъ отношеній Чехіи гуситской эпохи 1-2. Связь внутреннихъ отношений съ гуситской мыслью и значение изучений послъдней 2-3. Малое внимание къ гуситской мысли въ классическихъ общихъ трудахъ по исторіи Чехіи Ф. Палацкаго и В. Томка, причины этого явленія 3-4. Слабое изучение истории гуситской мысли въ послъующей чешской исторіографіи 5-6. Опыты общихъ очерковъ гуситской идеологіи: труды Л. Круммеля и Ф. Бецольда 6-8. Програминый характеръ работы Бецольда и задачи будущаго изученія (опыты проф. Пальмова) 8-9. Состояние подготовительныхъ работъ: I) Изучение внутренняго состояния Чехии наканунъ гуситскаго движенія (бытовой генезись гуситской мысли): значение общихъ трудовъ Ю. Липперта, А. Н. Ясинскаго, Вацка; издание источниковъ ("Codex diplomaticus" проф. Фридриха), особенно источниковъ для исторіи церковныхъ отношеній ("Acta judiciaria consist. Pragensis" д-ра Ф. Тадры и "Monumenta Vaticana"), работы д-ра К. Крофты 9—10. II) Изученіе реформаціонной по духу предгуситской чешской и не-чешской-но повліявшей на Чехію-мысли (идейный генезись гуситской мысли): 1) чешскіе "предшественники Гуса" (работы г.г. Фляйшганса и Кибаля); 2) восточное, "греко-славянское", вліяніе (работы проф. Пальмова) 11; 3) вальденство (изслѣдованія Прегера, Голля, Лозерта, Гаупта, Келлера, Мюллера и др.) 11-12; 4) виклифизиъ (изслъдованія Лозерта и его чешскихъ продолжателей; изданія "Wiklif Society" и основанныя на нихъ работы о Виклифѣ) 13-15. Неизбѣжность монографическаго способа дальнъйшей разработки исторіи гуситской мысли

CTPAH.

1 - 32

и монографія о П. Хельчицкомъ, какъ шагъ на этомъ пути: мъсто Хельчицкаго и его идеологіи въ развитіи гуситской мысли и гуситскаго движенія вообще 15-17. Задачи такой монографіи 17 — 18. Состояніе изученій П. Хельчицкаго: старые общіе обяоры І. Добровскаго, І. Юнгмана, Фр. Палацкаго, П. Шафарика, I. Иречка и др. 18-21. Монографическія работы Ф. Шульца и проф. Я. Голля, руководящее значение послѣднихъ 21-24. Послѣдующее спеціальное изученіе: 1) изданія сочиненій П. Хельчицкаго 24 — 27; 2) изслидования о Хельчицкомъ: недостатокъ общихъ трудовъ (работы Ю. С. Анненкова и д-ра Ант. Ленца) 27-29; немногочисленность спеціальныхъ работъ: а) объ отдъльныхъ сочиненіяхъ Хельчицкаго (статьи д-ра Сметанки и Фляйшганса) 29-30 и б) о генезисѣ его идей (статьи о вліяніи Виклифа г.г. Анненкова, Голля, Крофты, Ленца и Свободы) 30-31. Преждевременность общаго синтетическаго труда о Хельчицкомъ и предлагаемые этюды, какъ попытка критикоаналитическаго обслъдованія литературной дъятельности П. Хельчицкаго и генезиса его идей, въ связи съ общимъ развитіемъ гуситской мысли и гуситскаго движенія 31-32.

- 11 -

Problem of War I.z. Capit, Punishment in Hussitism

1.

Постановка вопроса о войнѣ, какъ примѣнени физической силы въ христіанскомъ обществѣ, по оффиціальной гуситской версіи, предназначенной для не-гуситовъ.

Соціально-политическое теченіе въ гуситской мысли и интересъ его изученія 83. Вопросъ о войнѣ и смертной казни, какъ яркое проявленіе этого теченія 33---34. Утвердительное рѣшеніе вопроса о войнѣ, представляемое актомъ самозащиты, осуществившимся лишь въ началѣ 1420 г.: показанія въ этомъ смыслѣ "Хроники" Н. Бискупца 34---36, посланія пановъ и пражанъ 20 апр. 1420 г. 36--37, манифеста пражанъ и публичнаго объявленія "четырсхъ артикуловъ" 37. Частичное исправленіе этихъ показаній: признаніе и болѣе раннихъ случаевъ восиныхъ дѣйствій гуситовъ и болѣе раннихъ проявленій воинственнаго настроенія у нихъ 88-39. 33**--39** 

2.

#### Гуситство народных жассь — хиліазиь: вопрось о войнь н насилів въ эпоху хиліазма; реакція хиліазму . . . .

Гуситство въ народныхъ массахъ лѣтомъ и осенью 1419 г. 39. Мирный періодъ движенія по "Хроникъ" Вавжинда изъ Бжезовой 40. Начало хиліазма 41. Замѣчанія объ источникахъ для изученія гуситскаго "хиліазма" 42—43. Идейное содержаніе движенія: 1) ученіе о насильственномъ разрушенія стараго міра—44—49; 2) концепція обновленнаго царства Христова 49—51. Борьба умѣреннаго гуситства съ воинствующимъ "хиліазмомъ": диспутъ въ домѣ пана Змралика; полемика м. Якубка изъ Стшибра съ м. Н. Ичиномъ 51—54.

3.

Вопросъ о войнѣ въ средѣ оффиціальныхъ вождей гуситства — таборитскихъ священниковъ и пражскихъ "магистровъ" передъ началомъ войны съ императоромъ Сигизмундомъ и католической церковью: "Responsio" магистровъ; трактаты "De bello".....

> Споръ по вопросу о войн'з среди таборитскихъ вождей: запросъ расходившихся въ ръшеніи вопроса Николая Бискупца изъ Пельгржимова и Вацлава Коранды "пражскимъ магистрамъ" 55-57. "Responsio" м. Якуба изъ Стшибра и Христіана изъ Прахатицъ отъ имени всѣхъ магистровъ: неопредѣленность и противорѣчія этого отвѣта 57-59. Примыкающая къ "Responsio" литература трактатовъ "De bello": 1) наиболѣе близкій по идеямъ къ "Responsio" трактатъ: "Bellandi materiam" etc. и новые патріотическіе мотивы противъ войны въ немъ 60-61; 2) трактатъ "De bello", разрѣшающій войну, но осуждающій способъ ея веденія таборитами; принадлежность трактата Я. Пшибраму 61-66; 3) трактатъ "De bello", кажется, Ник. Бискупца, приближающійся къ полному отрицанію войны 66-67.

> > 4.

Вопросъ о войнѣ и смертной казни на "конвокаціяхъ" и "аудіенціяхъ" таборитовъ и пражскихъ магистровъ въ 1422—1424 г.г.

Жестокій, въ духѣ хиліазма, характеръ гуситскихъ войнъ, особенно у таборитовъ и реакція этой жестокости у таборитовъ же, на ихъ "конвокаціяхъ": Писецкой, Таборской и Клатовской въ 1422—1424 г.г. 67—68. Писецкая "конвокація" таборитовъ 1422 г. и ея поста67 - 77

Digitized by Google

55**—67** 

новленія о войнѣ: 1) ограниченіе произвола вь толкованіи Писанія, какъ теоретическаго источника хиліазма; 2) воспрещеніе священникамъ принимать участіе въ войнахъ; 3) нормировка войны: ея починъ, вызывающія и оправдывающія ее причины и 4) способъ веленія: безкорыстіе и гуманность 69-71. Нормировка смертной казни 71-72. Вопросъ о войнѣ и смертной казни у "пражанъ", на Пражской "аудіенцін" 1424 г.: принципіальная близость ихъ къ табоританъ и отличія лишь въ частностяхъ 73-74. Непримиримость таборитовъ относительно церковнаго имущества и самихъ церквей, проявленная на Клатовской "конвокація" 1424 г. 75. Постепенное ослабленіе воинственнаго настроенія у таборитовъ борьба съ "deordinationes" войны на Таборской "конвокации" таборитовъ 1424 г.-детальное развитіе четвертаго постановленія Писецкой "конвокація": постановленія противъ взиманія "голдовъ", противъ реквизицій и репрессій надъ крестьянами, противъ враждебнаго отношения къ нейтральнымъ, противъ самовольныхъ походовъ съ цѣлью грабежа 76-77.

5.

#### Вопросъ о войнъ и смертной казни за время гегемонін таборитовъ и ихъ вождя Прокопа Голаго—до окончанія гуситскихъ войнъ (1426—1434 г.г.) . . . . . . . . . . . .

Пражскій Синодъ 1426 г.: паденіе интереса къ теоретическимъ разсужденіямъ о войнѣ у пражапъ; Таборитскій сътэдъ 1426 г. въ г. Пискъ и его постановленія о войнѣ въ духѣ прежнихъ "конвокацій"; побѣды гуситскихъ войскъ, какъ причина господства взглядовъ таборитовъ 78-80. Выступленіе пражанъ противъ воинственности таборитовъ на Пражской "конвокаціи" 1431 г. подъ вліяніемъ перспективы примиренія съ католической церковью 80-81. Новый полъемъ таборитской воинственности подъ вліяніемъ побъды подъ Домажлицами: таборитскій "манифестъ" въ ноябрѣ 1431 г. 81-83. Союзъ пражанъ съ "сиротками" противъ таборитовъ: январскіе "артикулы" 1432 г.; замѣчанія о текстахъ этихъ "артикуловъ" и объ отношеніи послѣднихъ къ "Epilogatio" въ "Хроникѣ" Бискупца 83-84; "контръ-артикулы" таборитовъ и отношеніе ихъ къ "Epilogatio", видоизитьненіе въ нихъ взгляда таборитовъ на смертную казнь 84-86. Изложеніе таборитскихъ взглядовъ на смертную казнь Ник. Бискупценъ на Базельскомъ Соборѣ въ янв.-мартъ 1433 г. 86-89. Прекращение гуситскихъ войнъ и упа78-91

стран.

докъ воинственности среди какъ пражанъ, такъ и таборитовъ: постановленія Пражскаго Синода 1434 г. и контръ-артикулы таборитовъ 90. Послѣдняя вспышка таборитской воинственности: рѣчь Прокопа Голаго на Пражскомъ Сеймѣ 1433 г. 90—91. Общія замѣчанія о развитіи вопросовъ о войнѣ и смертной казни у гуситовъ 91.

### Экскурсъ І.

Вліяніе Виклифа на гуситовъ въ вопросѣ о допустимости войны между христіанами

Отраженіе трактата Виклифа "De civili dominio" въ "Responsio" пражскихъ магистровъ и въ трактатахъ "De bello" 92—94. Заимствованіе изъ "Sermones" Виклифа въ постановленіяхъ Писецкой таборитской "конвокаціи" 1422 г. 94—95.

### Экскурсъ II.

#### Къ вопросу о взаимоотношении таборитскихъ "конвонацій" 1422 и 1424 г.г. и 1-й пражской "аудіенцін" 1424 г. въ развити споровѣ о войнѣ и смертной казни ....

Воззрѣнія на вопросъ, съ одной стороны. Томка и Голля, съ другой-Томана 95-96. Критика взгляда Томка и Голля о принятіи всѣхъ отмѣченныхъ у Бискупца таборитскихъпостановленій о войнѣ и смертной казни только на Клатовской "конвокации" 1424 г. 96 - 97. Дъйствительная мъра участія Клатовской "конвокацін" въ выработкъ постановленій о войнъ и смертной казни: дъйствительные клатовскіе "артикулы" о войнъ не вошли въ составъ "Хроники" Бискуща 97-99. Причина трудности решения вопроса о степени и времени участія таборитовъ ("конвокацій" Писецкой и Таборской) и "пражанъ" въ выработкъ остальныхъ (отмъченныхъ у Бискупца) "артикуловъ"; переработка Бискупцемъ оригинальнаго ихъ текста 99-100. Пражская (1424 г.) редакція артикуловъ не имъла своимъ источникомъ редакцію таборитскую, какъ и таборитская-пражскую 101-102. Текстуальный анализъ редакціи таборитской и пражской и его результать: та и другая редакція-самостоятельная переработка недошедшаго до насъ текста 102-104. Этотъ текстъобщая-магистровъ и таборитовъ-декларація о войнъ (и смертной казни) передъ началомъ борьбы съ импер. Сигизмундомъ 104-105. Предполагаемая судьба этой декларація-выработка (переработка) "артикуловъ" о войнъ и смертной казни на "конвокаціяхъ" и "аудіенціяхъ" гуситскихъ партій 106.

95-106

92-95

CTPAE.

## Экскурсъ III.

#### "Tractatus de homicidio" Николая Бискупца . . . . 107 - 115

Основныя идеи трактата; родство ихъ съ соотвѣтствующимъ постановленіемъ Клатовской "конвокаціи" и съ разсужденіями Бискупца на Базельскомъ Соборѣ; хронологическая связь трактата съ Клатовской "конвокапіей" и принадлежность его Н. Бискупцу; развитіе идей Бискупца по вопросу о смертной казни 107-111. Латинскій тексть трактата (въ извлеченія) 111-115.

# Ch' tracts in connection W. war- controversy Emeng Hussites Трактаты П. Хельчицкаго, стоящіе въ связи съ развитіемъ споровъ о войнѣ среди гуситовъ. 116--172

Точка зрѣнія Хельчицкаго на спорный вопросърешительное отрицание пролития человеческой крови въ христіанскомъ обществъ. Участіе Хельчицкаго въ развити споровъ 116-120.

1.

#### Разсуждение Хельчникаго: "O duchovniem boji". . . . 120-137

Доказательства принадлежности разсужденія П. Хельчицкому. Характерныя черты содержанія трактатаразсужденія: 1) о порочныхъ отношеніяхъ пастырей въ женщинамъ 120-122, 2) о роли органовъ тъла въ совершении гръховъ 122-123, 3) о силъ страстныхъ вождѣленій 124-125, 4) о добрыхъ дѣлахъ – а) ихъ об nood deed s мотивахъ и б) ихъ значении для спасения человъка 125-127, 5) о порокахъ духовенства 127, 6) о свѣтской, принудительной власти и объ убійствъ-войнъ и смертной казни, какъ средствахъ этой власти 127-129. Характерный для Хельчицкаго стиль трактата 129-130. Время появления трактата: отражение въ трактать энохи гуситскихъ войнъ 130-131, свъжія воспоминанія о "хиліазив" 131—134, указанія на факты изъ жизни Н. Жижки 134 и изъ жизни Ольдржиха Рожыберка 134-135, упоминание о Пискъ; выводъ: появление трактата въ 1420-1422 г.г. 136. Идейная связь изслъдуе- Detc. 1120-22 маго трактата съ трактатами Хельчицкаго, критикующими современный ему общественно-государственный строй и идеологію этого строя 136-137.

Трантатъ "O cyrkwi swate"....

Содержаніе трактата 137—142. Доказательства принадлежности его II. Хельчицкому: совпаденіе трактата съ другими несомивными произведеніями Хельчицкаго 1) въ ученім о значенія "чиновъ" священства и брака въ св. церкви ("Zrpáva о 7 svátostech", "Postilla" и "Sít' víry") 142—144, 2) въ отверженім (и мотивахъ его) принятаго ученія о трехъ частяхъ церкви ("O trogiem lidu", "Replika proti Rokycanovi", "Sít' víry") 144—148. Время появленія трактата: постановка въ немъ вопроса о свътской власти сравнительно съ другими произведеніями Хельчицкаго; генетическая связь съ трактатомъ "O trogiem lidu", предшествіе ему; появленіе "O сугкwi swate" между 1420—22 и 1425 гг. 148—151.

3.

Трактать "O trogiem lidu"

Авторство Хельчицкаго. Доводы въ его пользу. Своеобразный стиль Хельчицкаго 151-152. Совпаденіе, часто буквальное, ученій трактата о св'ятской власти, объ организаціи общества и государства съ ученіями о техъ же предметахъ несометенныхъ произведений Хельчицкаго: "Sít' víry", "Replika proti Rokycanovi" и "O cyrkwi swate" 153--155. Исторія происхожденія трактата - отвѣтнаго посланія неизвѣстному адресату: характерь несохранившагося посланія этого адресата Хельчицкому 155-156, этоть адресать-въроятно, табор. свящ. Маркольдъ, вызванный на корреспонлению съ Хельчицкимъ знакомствомъ съ трактатомъ "O cyrkwi swate" 157-158. Время появленія трактата, судя по чертамъ современности въ немъ, приблизительно ок. 1425 г. 158-159. Основныя черты содержанія трактата, дающаго довольно развитую систему общественно-политической теоріи Хельчицкаго 159-172.

## 111.

# 

Участіе П. Хельчицкаго въ евхаристійнымъ спорѣ среди гуситовъ—полемика противъ евхаристійныхъ теорій таборитовъ: "Replika proti Mikuláši biskupci Táborskému".

Гуситскій евхаристійный споръ подъ вліяніемъ Виклифа; участіе Хельчицкаго въ этомъ спорѣ и значеніе "Replika proti Mikuláši biskupci Táborskému

CTPAH.

137--151

Date 1420-25

151-172

Data. ca. 1425

Digitized by Google

175 - 195

173-174. Личныя и литературныя сношенія Хельчицкаго съ Ник. Бискупценъ: 1-е и 2 е свиданія-посьщенія Бискупца Хельчицкинъ; приходъ Бискупца въ Хельчицкому для передачи послъднему спеціально для него написаннаго трактата объ евхаристіи и полученіе Хельчинковь другихъ трактатовъ Бискуппа о товъ же преднеть, 3-е и 4-е посъщенія Хельчицкимъ Бискуппа 174—176. Утерянные посланіе Хельчицкаго Бискупцу и отвътъ Бискупца, "Replika" Хельчицкаго 176-178. Содержаніе "Реплики" съ точки врівнія свіздівній о предшествующихъ стадіяхъ сношеній Хельчицкаго съ Бискупценъ и съ точки зрения характеристики личности Хельчицкаго, "исторіи души" его 178-181. Разсвянныя по "Репликъ" данныя для біографа Хельчицкаго, отчасти-и для опредъленія источниковъ свъдъній Хельчицкаго о таборитскихъ евхаристійныхъ теоріяхъ (личныя сношенія съ таборитами) 181-184. Время появленія "Реплики": критика господствующаго возарѣнія (проф. Голля) о раннемъ (въ 1-пол. 1420 гг.) появления "Реплики" 185—187; соображения въ пользу болтье поздняго ся появленія: "давность" близкихъ отношеній Хельчицкаго къ Бискупцу, Хельчицкій-глава группы единомышленниковъ, Бискупецъ-въ опасности 187—189. Данныя для установленія "terminus post quem" появленія "Реплики" въ самой "Репликв" 189-192 и въ "Apologia" Я. Пшибрана 193. Появленіе "Реплики", вѣроятно, въ 1432 г. 194; подтвержденіе этой датировки и данными, опредѣляющими "terminus ante quem" появленія "Реплики"-въ ней самой и въ трактать Я. Рокицаны: "De existencia corporis Christi" etc. 195.

Lit. Souvees of ch.'s knowl of Tab. Euch. Doetr. Литературные источники для знакомства П. Хельчицкаго съ учениемъ таборитовъ о таниствъ евхаристи (къ реконструкци таборитской литературы)..... 196-218

Два источника для ознакомленія съ ученіями таборитовъ объ евхаристія: трактаты—таборитовъ и ихъ противниковъ, "магистровъ"—и постановленія "конвокацій" и "аудіенцій". Пользованіе Хельчицкаго почти исключительно трактатами, при томъ таборитскими; трудность точнаго установленія мѣры этого пользованія 196—197. 1) Трактатъ Бискупца для Хельчицкаго: "Articuli" изъ него въ "Apologia" Пшибрама и въ "De existencia" etc. Рокицаны, какъ средство для установленія степени использованія Хельчицкимъ въ "Репликъ" названнаго трактата Бискупца и для частичной реконструкціи его; тожество-вопреки мнѣнію CTPAH.

д-ра Невдлаго-цитируемаго Рокицаной, подъ названіенъ "wlgaris", трактата Бискупца именно съ "Трактатонъ для Хельчицкаго" 197-200; выдержки Хельчицкаго въ "Репликъ" изъ обслъдуемаго трактата 201-203. II) Трактать Бискупца: "Ad sacramenti eucharistiae ..... magnificationem": его исторія и тексты 204; извлеченія изъ трактата въ "Репликв" 205 — 208. III) Трактать Бискупца; "De non adorando", время его происхожденія, ошибочность воззрѣнія д-ра Невдлаго на трактатъ 208-211; выдержки въ "Репликъ" изъ трактата, устанавливаемыя съ помощью извлечений изъ него въ "Apologia" Пшибрама и въ "De non existencia" Рокицаны 211-212. IV) Извлеченія въ "Репликъ" изъ трактата Бискупца противъ свящ. Канита 212 – 213. V) Трактать объ евхаристія свящ. Яна Жатецкаго и затрудненія для точной установки выдержекъ наъ него въ "Репликтв" 213-214; выдержка, устанавливаемыя съ помощью извлеченій изъ него въ "Apologia" и "Život kn. tábor." Я. Пшибрана 214-216. VI) Трактаты Мартина Локвиса; извлеченія изъ двухъ его трактатовъ въ "Репликъ", устанавливаемыя съ помощью извлеченій въ двухъ названныхъ произведеніяхъ Пшибрана 216-218.

Taborite Influence on Ch. te Brissie Tabopetoss Ha II. Xensyaukaro .....

Предѣлы вопроса 219. А) Вліяніе въ ученіи о призыванія святыхъ христіанами и о молитвахъ святыхъ за нихъ, изучаемое по "Sít' víry" Хельчицкаго и "Аполологіи" таборитовъ: 1) формулировка этого отрицаемаго ими ученія 220; 2) доводы противъ него 220-223; 3) положительное ученіе объ отношеніи христіанъ ко святымъ 223-224. Б) Вліяніе въ ученіи о чистилищѣ: 1) формулировка одного изъ доводовъ "магистровъ" въ пользу чистилища и спровержение его 224-225; 2) указаніе на одинъ недосмотръ "магистровъ" 225-226; 3) ссылка на бл. Августина 226 - 227; 4) возражение противъ практики поминовенія усопшихъ 227-228; 5) ссылка на практику времени св. Діонисія 228 — 231; 6) ссылка на свидѣтельство св. Климента; 7) разборъ притчи о рабочихъ на виноградникъ 232-234. В) Вліяніе въ ученіи о таинствахъ (елеосвященіе): зам'вчанія о текств таборитской "Confessio" (Apologia) 1431 (1435) г. 234-235 и о трактат'я Я. Рокицаны о таинствахъ 235-236; отри. цаніе Хельчицкимъ ученія магистровъ о таинстве елеосвященія 236-237; возраженія Хельчицкаго противъ этого таинства: 1) корыстолюбивые мотивы духовен219—2**42** 

intercession of sainty

purgatory

sacraments-holy unction

CTPAH.

CTPAR.

ства 237—238 2) обрядовал сторона таинства 238—289, 3) ученіе о силѣ таинства 239 — 241 4) ученіе о сравнительной силѣ помазанія и молитвы въ таинствѣ 241; 5) взглядъ Хельчицкаго на елеосвященіе, какъ дѣло только христіанскаго милосердія 242.

### Экскурсъ.

"Replika proti Mikuláši biskupci Táborskému" Хельчинкаго н "De non existencia" etc. Рокицаны . . . . .

Вопросъ о вліянія Хельчицкаго на гуситскую мысль вообще и на маг. Я. Рокицану въ частности 243—244. Сравнительный анализъ "Реплики" и "De non existencia" etc. для доказательства заимствованій Рокицаны у Хельчицкаго; заимствованія: 1) изъ гл. XII "Реплики" 244—245, 2) изъ гл. XIII 245—246, 3) и 4) изъ гл. XIV 246—248, 5) изъ гл. XV 249—250, 6) изъ гл. XVI—XVIII 250—254, 7) изъ гл. XX 254, 8) изъ гл. XXXIII 255—256 и 9) изъ гл. XXXIV 256—258.

248-258

| Ч.         |          | Св. Дмитрій Ростовскій и его время. И. Шлянкина. 1891.                                                                                                                                                                                                      |
|------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ະ          |          | Къ исторіи исправлевія вногь въ Болгарія въ XIV в. П. Сырку. 1891.                                                                                                                                                                                          |
| <b>"</b> . | ·        | Порфиріевскіе отрывки изъ атпической комедін. Палеографическіе и филологическіе этюды. В. Ериштедта. 1891.                                                                                                                                                  |
| ₩.         |          | Сочинения Джильса Флетчера "On the russe Common Wealth", какъ<br>исторический источникъ. С. Середонина. 1891.                                                                                                                                               |
| 79         |          | Прокопія Кессарійскаго. Исторія войнъ Римлянъ ст. Персами, Ванда-<br>лами п Готвами. Переводъ съ греческаго Синридона Десту-<br>ниса, комментарій Гавріила Дестуниса. Прокопія Кессарій-<br>скаго. Исторія войнъ Римлянъ съ Вандалами: Книга первая. 1891.  |
| "          | XXIX.    | Житіе иже во святыхъ отна нашего Осодора, архіепископа Едесскаго.<br>Издалъ И. Помяловскій. 1892.                                                                                                                                                           |
| 37 .       |          | Переходь оть среднихъ вѣковь къ новому времени. Н. Карѣева. 1892.                                                                                                                                                                                           |
| ".         | XXXI.    | Вын. 1. Акты и письма къ исторія Балгійскаго вопроса въ XVI и<br>XVI столітівхъ. Г. Форстена. Выпускъ 2-й. Царственная книга,<br>ея составъ и происхожденіе. А. Пръснякова. 1893.                                                                           |
| n          | XXXIL    | Церковно-славлиские элементы въ современномъ литературномъ и на-<br>родномъ русскомъ языкѣ. Часть І. С. Булича. 1893.                                                                                                                                       |
| 7          | 'XXXIII. | Балтійскій вопросъ въ XVI и XVII столітіяль. 1544—1648. Томъ І.<br>Борьба изъ-за Ливоніи. Изслідованіе Г. Форстена. 1893.                                                                                                                                   |
| n'         | XXXIV.   | Балтійскій вопрост въ XVI и XVII столітіяхь. 1544—1648. Томъ II.<br>Борьба Швеція съ Польшей и съ Габсбургскимъ домонъ. 30-літняя<br>война. Изслідованіе Г. Форстепа. 1894.                                                                                 |
| 77,        | XXXV.    | Житіе Св. Аванасія Авонскаго. Изд. И. Помяловскій. 1895. —<br>іКитіе Св. Тригорія Синанта. Изд. И. Помяловскій. 1894.                                                                                                                                       |
| - 79       | XXXVI.   | Өсодорита, енископа Киррскаго, өтгерти на вопросы, обращенные въ<br>нему некоторыми стипетскими епископами. Изд. А. Панадопуло-<br>Керамевсъ 1895.                                                                                                          |
| n          | XXXVU.   | Авнусталы и сакральное магистерство. Изслѣдованіе въ области рим-<br>скаго муниципальнаго праве и древностей, М. Крашенининкова.<br>1895.                                                                                                                   |
| "          | XXXVIII. | Cecaumeni Strategicon et incerti scriptoris de officiis regiis libellus<br>Ediderunt W. Wassiliewski et V. Jernstedt. 1896.                                                                                                                                 |
|            |          | Псяхологія Джемса. Пер. И. И. Лапшина. 1896.                                                                                                                                                                                                                |
| 71         | •        | Вибшияя нолитика Россіи въначальцарствованія Екатерины II (1762—<br>1774). Изслъдованіе Н. Д. Чечулина. 1896.                                                                                                                                               |
| <b>"</b>   | XLI.     | Святыйшаго натріарха Фотія, архіспископа константивопольскаго, XLV<br>неизданныхъ истемъ. По авонскимъ рукописимъ издалъ И а и адо и уло-<br>Кера мевсъ. 1896.                                                                                              |
| <b>n</b>   | XLII.    | Проекты реформъ но запискамъ современниковъ Петра Великаго.<br>11. Павлова-Сильванскаго, 1897.                                                                                                                                                              |
| n          | XEIII.   | Служилое землевладание въ Московско́нь государствѣ въ XVI.в. С. Ро-<br>ждественскаго. 1897.                                                                                                                                                                 |
| η          |          | Сборникъ источниковъ по Трапезундской имперіи. Собралъ Паладо-<br>пуло-Керамевсъ. Частъ І. 1897.                                                                                                                                                            |
| π,         |          | Введеніе въ изученіе соціологія. Н. Карtева. 1897.                                                                                                                                                                                                          |
| 17         |          | Еогь Тоть. Опыть пзслёдованія вь области исторіи древне-египетской культуры. Б. Тураева. 1898.                                                                                                                                                              |
| 'n         |          | Протопонъ Аввакумъ. Очеркъ язъ исторіи умственной жизни русскаго<br>общества въ XVII в. А. К. Бороздина. 1898.                                                                                                                                              |
| 77         |          | Изъ исторія Авинъ. 229–31 годы до Р. Хр. С. Жебелева. 1898.<br>Н. М. Карамзинъ, авторъ "Писемъ Русскаго Путешественника". В. В.                                                                                                                             |
| »          |          | Сиповскаго. 1899.                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>9</b> 7 | L.       | Выпускъ 1-й. Житіе иже во святыхъ отца нашего Арсенія Великаго.<br>Издалъ. Г. Ф. Церетели. 1899. Вып. 2-й. Житіе Іосифа Пѣснописца.<br>Выпускъ 3-й. Житіе преп. Пансія В. и Тимовея, патр. Алекс. и<br>повѣствов. о чудесахъ св. Мины. Изд. И. Помяловскій. |
|            |          |                                                                                                                                                                                                                                                             |

1

LI. Исторія государственнаго откупа вь Римской имперія. М. И. Ростов цева. 1899.

Ч.

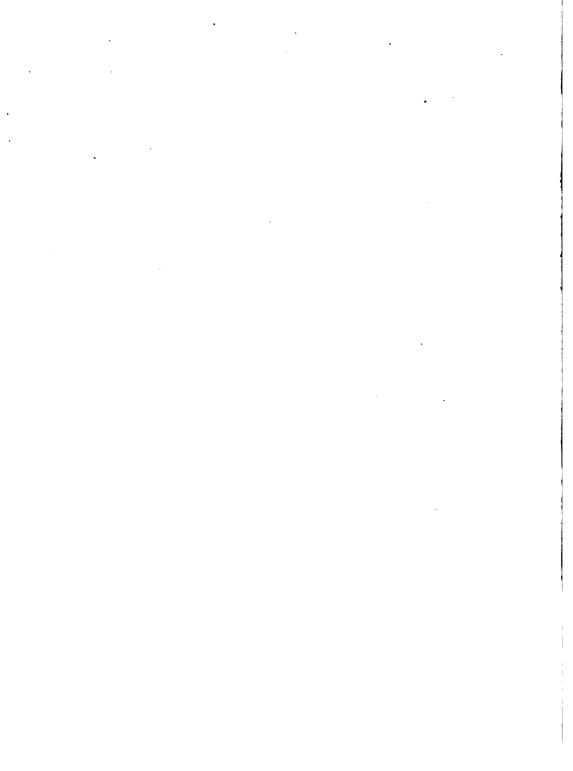
Ą

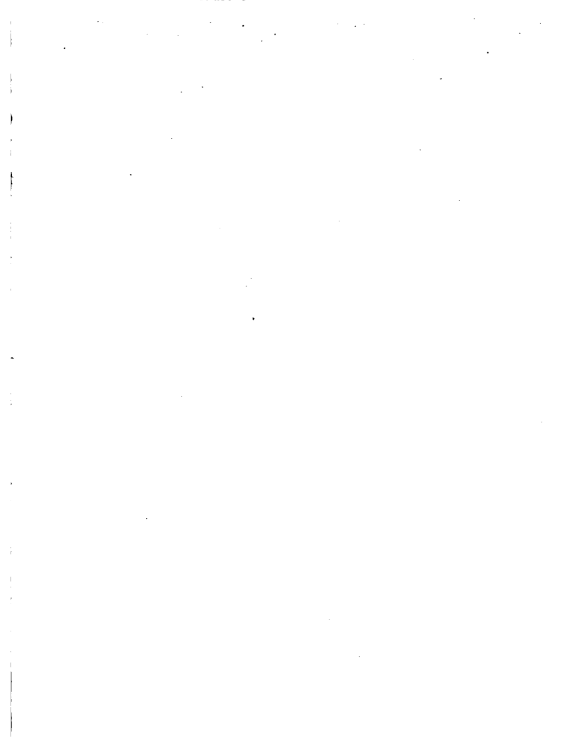
-

17

- LII. С. О. Платоновъ. Очерки по исторіи снуты въ Московскомъ государстві: XVI-XVII вв. 1899.
- LIП. И. М. Гровсъ. Очерки изъ исторія римскаго землевладбнія. Т. І. 1899.
- LIV. Вып. І. В. Н. Перетцъ. Матеріады къ исторія апокряфа п зегенды I. Къ исторія Громника. 1899. Вып. П. В. Н. Церетць. Историко-литературныя изследованія и ма
  - теріалы. Т. І. Изъ исторія русской пъсни. 1900.
- LV. Э. Д. Гриммъ. Изсявдованія по исторіи развитія римской императорской власти. Т. 1. 1900.
- LVI. А. А. Васпльевь. Цолитическия отношения Византия парабовъ за время Аморійской династін. 1900.
- LVII. Памяти А. С. Пушкина. Сборникъ статей преподавателей и слушателей историко-филологическаго факультета. 1900.
- LVIII. А. II. Нечаевъ. Современная экспериментальная исихологія въся отно шенія къ вопросамь школьнаго обученія. Съ 79 табя. въ тексть. 1901.
  - LIX. Б. М. Меліоранскій. Георгій Книрянинън Іоавнь Іерусалинскій. 1901.
  - . LX. Д. К. Петровъ. Очерки бытового теагра Лопе де Веги. 1901.
  - LXI. И. И. Лаппо. Великое княжество дитовское (1569-1586). 1901.
  - LXII. И. Л. Аосъ. Сложныя слова въ польскомъ язые5. 1901.
  - LXIII. Э. Гриммъ. Изслѣдованія по цеторія развятія римской императорской власти. Т. И. 1901.
- LXIV. В. Н. Перетцъ. Историко-литературныя взелъдованія в матеріалы. Т. Ш. Изъ исторія развитія русской поэзіи XVIII в. 1902.
- LXV. Вып. І. Б. Тураевъ. Изследованія въ области агіологическихъ источ никовъ исторія Эсіопія. Вып. 2-4. Fontes rerum Aethiopicarum bagio-logicae. Ed. Turaicy. 1902.
- LXVI. А. А. Васильевъ, Полятическия отношения Византия и арабовъ за время Македонской династии. 1902. LXVII. М. Ростовцевъ. Римския свиндовыя тессеры. 1903.
- LXVIII. Н. Лосскій. Основныя ученія психологін/ съ точки зрѣнія волюнтаризма. 1903.
- LXIX. Б. Варнеке. Очерки изъ исторія древнеримскато театра. 1903.
- LXX. Н. К. Козъминъ. Очерки изъ исторія русскаго романтязма. 1903.
- LXXI. С. Жебелевъ. Ахаіка. Въ обдасти древностей провинцін Ахан. 1904.
- LXXII. В. Новодворский. Борьба за Ливонию между Москвою и Речью Посполитою (1570-1582). 1904.
- LXXIII. II. Вассико. "Книга Степенная царскаго родословія" в ся значеніе въ древнерусской исторической письменности. Ч. І. 1904.
- LXXIV. И. Холодвякъ. Carmina sepulcralia latina epigraphica. 1904. η
- LXXV. С. Буличъ. Очеркъ исторіи языкозцанія въ Россіи. Т. І. Сиб. 1904.
- LXXVI. Житія всея. цатріарховь свв. Ананасія І и Исидора І. Издаль А. Пападопуло-Керамевсъ.
- LXXVII. А. Малениъ. Рукописное преданіе загалокъ Альдгельна. 1905.
- LXXVIII. Н. Лосский. Обоснование интунтивизма. 1906.
- LXXIX. К. Тіандеръ. Цоїздки скандинавовь вь Білое море. 1906.
- LXXX. И. Лапшинъ. Законы мышленія и формы познанія. 1906.
- LXXXI. А. Петровъ. Генриха Итальянца Сборники формъ. I и П. 1906.
- LXXXII. Д. Петровъ. Замѣтки по ист. старо-испанской комедін. 1907.
- LXXXIII. II. Мптрофановъ. Политич. длятельность юсифа II, 1907.
- LXXXIV. Сборникъ статей въ честь В. И. Ламанскаго.
- LXXXV. М. Поліевктовъ. Балтійскій вопрось. 1721-1725. 1907.
- LXXXVI. Е. Тарле. Рабочіе нац. мануфактерь во Франція. 1789-1799.
- . LXXXVII. И. Замотинъ. Романтический идеализмъ въ руссвоиъ обществѣ 20-30 rr. 1907.
- " LXXXVIII. А. Ону. Выборы 1789 года во Франція. Ч. І. 1908.













•

. .

·







