



弘明集卷第六

釋較論并序

梁 釋 僧 祐

晉義熙之年如聞江左表何二賢並商畧治道諷刺 晉釋道恒

時政雖未覩其文意者似依傍韓非五蠹之篇遂譏 時情永淪邪惑不勝憤惋之至故設賓主之論以 一之闕發五橫之論而沙門無事猥落其例余恐眩

佛法冲邃非名教所議道風玄遠非器象所擬清虛

**有東京東教君子詰於西鄙傲散野人日僕曾預聞** 

研究理味則妙契神用澡塵垢於胸心脫桎梏於 **冉無以參其風去紛穢則松喬無以比其潔信如所** 同成共生詠稱述其美云若染漬風流則精義入 則津流應鮮根深則條額必茂考其言行而始終了 雜未見秀果、混若涇渭渾波泯若薰猶同篋若源清 以踰其操遺榮龍則巢許無以過其志味玄旨則顏 則義無間然矣但今觀諸沙門通非其才奉居得 超俗累於龍樊邈世務而高蹈論直素則夷齊無

簡勝非近識所關妙絕羣有非常情所測故每為時

所遵崇貴達之所欽仰於是衆庶朋契雷同奔

然無一可採何其栖託高遠而業尚鄙近至於營求 德行卓然為時宗仰儀容邕肅為物軌則然觸事 尚其志違天屬之親捨祭華之重毀形好之飾守清 聖者苟道不虛行才必應器然沙門既出家離俗高 皇帝之忘智據梁之失力皆在鑪錘之間陶鑄以成 倫究其本未幾有無校僕之所以致怪良由於此如 以濟生業或占相孤虛妄論吉凶或詭道假權要射 **孜仮無暫寧息或墾殖田圃與農夫齊流或商旅博** 與眾人競利或於特醫道輕作寒暑或機巧異端 一禁研心唯理屬巴唯法投足而安疏食而已

時意或聚畜委積願養有餘或指掌空談坐食百姓 有損於治道是執法者之所深疾有國者之所大 高勝之美哉自可廢之以一風俗此皆無益於時 斯皆德不稱服行多違法雖暫有一善亦何足 勒勉為人所不能為上減父母之養下損妻孥之 會同盡餚語之 鼓動思修一 世有五横而沙門處其一焉何以明之乃大設 一殃修善便有無窮之慶論罪則有幽冥之何語福 プラリ有地でブ 一站較厲引導動行人所不能行逼強切 則誘喻一則迫情去行惡必有累劫 甘寺廟極壯麗之美割生民之珍玩

所謂擊影捕風莫知端緒亮僕情之所未安有識的 其容則落落而滿目考現事以求徵並未見其驗直 聲於將來圖無象於未兆聽其言則洋洋而盈耳觀 崇無用之虚費罄私家之年儲闕軍國之資實張空 以漸録善心於毫端忘鄙吝於丘壑片行之善永為 其宗矣蓋聖人設教應器投法受量有限故化之 、辯宗極者局於名也今將為于暑舉一隅自可思 也夫都俗不可以語大道者滞於形也曲士不 主人憮然有聞慨爾長歎咄思哉子之所陳何 所巨惑若有嘉信請承下風脫有暫悟永去其滞 P

愧失言今子處心將無似相之問也君子遏惡揚善 反是謂何又云投足而安且林野蕭條每有冠盗之 真可謂服膺下流志存鄙劣告丞相問客俗言鴟 相瓦礫斯岩君子弘通之道雅正之論哉此由或 詠其遺風千載仰其景行至於沙門乃苦共剥節酷 也凶愎求也聚飲任不稱職仲弓雖騂出於犁色而 牛廢疾回也六極商也怪格賜也貨殖予也難雕由 然豈非妙賞之謂乎又且志業不同歸向途乖岐逕 之觀夫然親婉變有心之所滯而沙門遺之如脫 大者由無皦潔之清道之所以稱晦跡者以無赫然 為難信矣周號多士亂臣十人唐虞之盛元凱二 名位財色世情之所重而沙門視之如秕糠可謂忍 食毋寧有是平客答但聞慈烏反哺耳相乃悵然自 九門三千並海內翹秀簡充四科數不盈十於中 7轍不相領悟未見秀思故其宜耳古人每數才之 班輸之作坊不稱指南之巧妙但譏拙者之傷 世推德為人倫之宗欽尚高軌為措紳之表百代 所不能去斯乃標尚之雅趣弘道之勝事而云萬

之功方趣絕境不中窮以括囊之實然海之所以稱

念之福終為神用始覆一簣不可責以為

患城傍入 累婆娑田里則犯人間之論二三無可進退唯谷字 所宜事不得已故蝮蛇螫手斬以求全推其輕重益 所資年豐則取足於百姓時儉則肆力以自供誠非 袒而無衣腹亦匏瓜不可繫而不食自未造極要有 所存者大雖營一已不求無獲求之不必一塗但令 雅而有赴海之死客於雅懷何如然體無毛羽不! 折於何得立若堂堂里世而有首陽之餓夫明明時 置山澤無委積之儲方宜取給復乘之以法所向 宙雖曠莫知所厝又云疏餐而已夫人間有不斃之 八出動嬰交遊之譏處身非所則招風塵之

子見有地之

濟之有理亦何嫌多方以爲煩穢其欲役使不得妄 恐非求精覈理之談也云自可廢之以一風俗是何 然絶塵與物天隔而成共嗟詠一不輟於口然沙門 中迹超諸乏耻與流輩動有萬數至於體道神化超 巧以轉功此等直是連俗道世之人耳未正見有激 洛人封非可算計而未曾致言何其黨平宜共思校 了實不可古今殊論衆寡異辭希簡為貴猥多致敗 繼乏君平 農陶朱商買以管生於陵灌疏以自供雀文賣藥 何故執之甚乎昔伯成躬耕以聖殖沮溺耦作以 上筮以補空張衡術數以馳名馬鈞奇

**藴**崇焚之一不亦暴乎其中自有德宇淵邃器標時望 坊帝釋之重<u>蔑若</u>粃糠始者精誠五 或翹楚皦潔栖寄清遠或禪思入微澄神絶境或數 奉頓詣體備圓足其間何能不 綸玄塗長速要自驅策必階於道金輪之樂忽若 黨姬宗盡誅四凶之暴合朝流放此無果人 素畧舉玄黃安渾舉一縣無復甄别不 本落髮抽簪之目皆心日獨誓情到怨至雖生死彌 不誣十室三人必有師資芳蘭並茂而欲 引即身外之 万有所感自非 失且當錄其值 可以管察 苦頭風

因欲并首俱焚患在足刺遂欲通股全解不亦滥乎 降不可同日而語其優劣矣昔字助化以道佐治國 論周孔之教理盡形器至法之極兼練神明精祖 若辩惑非老莊之謂道品無漏拔苦因緣則存而 質有冥益近取五戒訓物非六經之疇遠以入難 斯言當矣是以干木高桃而魏國大治庚桑善酶 日用而不知故老氏云無為之化百姓皆日我自然 云無益於時政有損於治道夫弘道者之益世物 法之匹請以三藏銓罪非律令之流赐以

世有五横沙門處其一馬凡言橫者以其志無業尚 境晏然民知其義年豐安積物無班属非益謂何云 巍巍之美下與殷周齊郁郁之化不使箕領專有傲 魚食百姓或馳競進趣而公私並損或肆暴姦虐而 浮游卒歲或尸禄素餐而莫肯用心或執政居勢而 散誕莫名或博奕放荡而領竭家財或名挂編戸 而遊俠之論與韓非彈毫而五蠹之 世之賓商洛獨標嘉道之客甫欲大扇逸民之風崇 理故宜然施之沙門不亦誣乎國家方上與唐虞 造不軌斯皆傷教亂正大敗風俗由是荀悅奮筆 かり 身大学 文作以之為構

濟之津深殊非誘迫之謂也云罪則冥何福則神站 之由不同抑楊頓挫務使從善斯乃權謀之警策妙 之及云一則誘輸一則迫愶且衆生緣有濃薄才 数於當時臨刑之日方乃追恨始者立法之謬本欲 利鈍解有難易行有淺深是以啟誨之道不一悟發 單國靜民不意堤防太峻反不容已事既往矣何嗟 *萬方外之士觀子處懷經畧時政乃欲踵亡秦虎狼* 、半之稅家無游財設三五之禁備民如賊天下 · 嶮術襲商韓剋薄之弊法坑焚儒典治無綱紀制 八無聊生使嬴氏之族不說於三世二子之禍即

夫舍德至淳則衆善歸焉易曰履信思順自天祐 僧貪其滋味猶農夫之播殖匠者之構室將擇楨 之資彈盡自為身之大計耳殆非神明歆其壯麗 吉無不利又曰為不善於幽昧之中鬼得而誅之豈 樹於沃壤之地上居要選於髮造之處是以知三 以求堂宇之飾精簡種子以規嘉穀之實故稼穑 云會盡所饒寺極壯麗此修福之家領竭以儲將 非冥何神明之前哉善惡之報經有誠證不復具列 為衆生福田供養自修已之功德耳云割生民之 玩崇無用之虚費夫博施兼愛仁者之厚德崇飾宗 サラ 引無無政力

合布德網以籠羣儁川無扣浪之夫谷無含數之 闕軍國之資實聖王御世淳風遐被震道綱以維 我陷彼相與俱禍是以盲聾瘖瘂之對經幽處彌劫 平荷身之不修已爲困矣何必乃蔽百姓之耳目推 拱嘿以希安樂猶無柯而求伐不食而狗飽焉可得 **卅乃濟度之津要何虚費之有哉欲端坐而望自然** 廟孝敬之至心世教若此道亦如之物有損之而益 為之必獲且浮財猶糞土施惠為神用譬朽木之為 於調達之報歷地 献無間之苦云罄私家之年 下之大善既自飲毒複欲鴆人何酷如之可謂

體之者道冲虚簡詣而會之者得用遠能津梁頹 積而成朽童稚進德日新黃髮盡於眉壽當其擊壤 戎車於是<br />
寢駕甲士却走以<br />
糞嘉穀委於中田食儲 四民咸安其業百官各盡其分海內融通九州同貫 千春澤整灑則九州蒙潤是以釋梵悟幽旨而歸 幽拯滯美濟當時化流無外故神暉一震則感 所悲嗟時不識實下和所以慟哭然妙旨希夷 謂也去擊影捕風莫知端緒夫偽辯亂真大 平鼓腹以觀盛化子何多慮之深橫憂時之 亦過乎去格大官而腫口臨滄海而攝腹

誠帝王望玄宗而委質八部挹靈化而洗心士庶觀 先於是逡巡退席悵然自失良义日聞大道之說獨 誰之過與一方欲議官商之音蔑文章之觀真過 天而瞽者莫覩其明雷電震地而聾者不 與之隔子執迷自畢沒齒不悟蓋有以也夫日月麗 具儀而奔至落落焉故非城中之名教肅肅焉殆是 万外之冥軌然垣牆峭峻故罕得其門器宇幽邃 人其室是以道濟彌綸而理與之垂德包無際而 者昔文鱗改視於初曜須跋開聽於後縁子何 不幸獨懷疑以終年比衆人之所悲最可悲之 聞其響是

達其旨故舜造有封令幸聞大夫之餘論結解疑散 貫古今大判因緣窮理盡性立理不為當年弘道 誠不敏敬奉嘉誨矣 豁然醒覺若披重霄以親朗日發蒙蓋而悟真慧僕 所證二經之句馬可兩悟幽津 論稱道經伝老子入關之于天竺維衛國國王夫人 石曰清妙老子因其畫寢乘日之精入清妙口中後 聞殊論鈴言置家有懼誣聖將明其歸故先詳正 一世可謂原始會終歸於命矣僕實滯寢長夜未 正一教論道士有為更夏論 南齊明僧紹

其天和者不務變常安時處順夫何取長生若乘日 盡靈無聞形變之奇彭殤均壽未觀無死之唱故 旨其在老氏二經敷玄之妙備乎莊生七章而得 年四月八日夜半時剖右腋而生墮地即行七步舉 宗國師道士非方便之說也正曰佛經之宗根明極 於是佛道與馬事在玄妙内篇此是漢正日道家之 手指天曰天上天下唯我為尊三界皆苦何可樂者 論稱佛經云釋迦成佛已有塵劫之數或爲儒林 神化秦漢之妄妖延魏晉言不經聖何云真典乎 精入口剖腋年事不符託與合說稱非其有誕議 一書

教而三世無得俗證覺道非可事顯然精深所會定 急有徵於内緣感所應因果無妄於外夫釋迦發窮 論曰二經之旨若合符契正日夫佛開三世故園應 非全生生生不實存存何功忘功而功者寂滅而道 以為教也 常出乎無始入乎無終靡應非身塵劫非遐此其所 無窮老止生形則敬極澆淳所以在形之教不議殊 生圓應之化炭盡物類是周孔老莊誠帝王之師而 功微善階極異殆無自建道濟在忘形而所貴 真唱以明神道之所通也故其練精研照非養 引用身を

非前說之證旣關塞具教又違符合之驗失 華之道何拘五教冲用因感旣夷華未殊而俗之所 自漏道蠹祗多不量見耻守器失 暴高撰會雜妄欲因其同樹邪去正是乃學非其學 同夫由佛者固可以權老學老者安取同佛荷挾競 論日道則佛也佛則道也正日旣教有方圓豈覩其 日佛道齊乎達化而有夷夏之别正日寂感逐通 物必暢佛以一音隨類受悟在夷之化豈必三乘教 論日其入不同其爲必異各成其性不易其事又 照五典或布三乘教在華而華言化夷而夷語又 ム月集また

論日端委縉紳諸華之客也翦髮緇衣羣夷之服也 異熟乖聖則雖其人不同然其教自均也 德部武則禪代異典後里有作豈限夷華況由之 正日將求理之所貴宜無本禮俗公襲里道唯其時 民變致遠有節冊車之聲得無翮平而刻船守株固 教必拘國服哉是以繁其恒方而迷深動躓矣水陸 論曰下垂妻孥上廢宗祀皆欲之物成以禮伸孝敬 二典獨以法屈悖德犯順曾莫之覺又日全形守祀 公两見所歸 故君子豹變民文先革顓孫膺訓丧志學殷夫 かりのは他

惡自彼為鄙道無必貴矣愛俗拘奮崇華尚禮貴賤 申禮則是孝敬三典在我為得俗無必賤失毀貌絕 事之可賤者俗正日今以廢宗祀為犯順存皆欲以 繼善之教也毀貌易姓絶惡之學也理之可貴者道

迭置義成獨說徒欲盡粥於凡觀豈期本理於聖言

無死真會無生正日侯王得一而天下貞莫議仙化 既隱小成互起誠哉是言其諸誣詭謗慢欲以茍濟 死而不以者壽不論無死臆說誣濫辭非而澤大 論日泥洹仙化各是一術佛號正真道稱正

道

其連求之聖言固不容譏矣今之道家所教唯以長 葛之徒又皆離以神變化俗怪誕惑世符咒章劾成 生生存存之旨實理歸於妄而未為亂常也至若張 立言本理然猶可無達世教損欲趣善乘化任在忘 登仙死則為鬼或召補天曹隨其本福雖大乖老莊 尸解形化是其託術驗而竟無覩其然也又稱其了 立言奸雜師學無依考之典義不然可知將令直安 託老君所傳而隨稍增廣遂復遠升佛教證成其偽 生為宗不死為主其練映金丹餐霞餌玉靈升羽蛇 **渾流希悟者永惑莫之能辯誣亂已甚矣** 大利 日子 きゃか

客既悉於佛老之正猶未值其津今將更麤言其隅 其分虚無為本柔弱為用內視反聽深根寧極渾思 物類大若麟鳳怪瑞小則雀雉之化夫旣一受其形 而使自反焉夫理照研心二教两得乃可動靜兼盡 **理記**奇之者有之而言理者弗由矣稽之神功爰及 一調霞羽蛉精變窮靈此自繕積前成生甄異氣故 遇斯乘也老子之教益修身治國絕棄貴尚事 其道若存者也安取乎神化無方濟世不死哉其 : 埃達不謀已以公為度此學者之所以詢仰除流 元恬高人世浩氣養和失得無變窮不謀通致

故仲尼貴知命而必有所不言伯陽去奇尚而固守 靈塵而止欲從末由則分命之不妄有推之可明矣 者於前生而強學以來致其功積習成於素辱而 以無為皆將以抑其誕妄之所自來也然則窮神盡 而希學可致乎至乃顏孔道隣親資納之極固將仰 靈中天設教觀象測變存而不論經世之深孔老之 學而學以誠也為其可為而為可致也則夫學鏡 暴以妄易其為首燕求越其希至何由哉故學得所 極也為於未有盡照躬緣殊生其理練偽歸真神 固由之有宗典道成事得各會之有元矣夫行業

超宗極覽專流討源以有生為塵毒故息敬於君親 則理通而照極故必德貴天全自求其道崇本資通 功歸四大不謀非然守教保常孔老之純得所學也 可以資全生靈而教尊域中矣明為於爲將乃滅 久流而邈天人矣過此<br />
已往未之或知洗慮之得其 、敬議其化異不執方而駭奇妙寂觀以祐思功積 正佛教之弘也是乃神明其宗老全其生守生者 而要來則佛教之粹明於為也故夫學得所學則

人山門長民

吾門世恭佛舅氏奉道道也與佛逗極無二寂然 南齊張融

昔有鴻飛天道積速難亮越人以為息楚人以為 神極吾見道士與道人戰儒墨道人與道士獄是非 隔五帝之秘禮之不襲三皇之聖豈三與此皆殊時 本鴻迹既分吾已翔其所集汝可專遵於佛迹而無 *两*於道本書與一 致本則同感而逐通達迹成異其猶樂之不公 自楚越耳鴻常一鴻平夫澄本雖一吾自俱宗其 不同其風異世故不 一何两孔周剡山炎少子致書諸遊 一其義安可輒駕庸愚誣誷

二道今秦諸賢以爲何若 使魄後餘意絕墨弟姪故爲門律數感其一章通源 無絆於澤中故視陰之間雖寸毎遽不縫不徙也欲 病盛生衰此亦魂苗幾氣況驚升失極於空壑山足 生者曰張融白鳥哀鳴於將死人善言於就暮頃既

其門則參子無踞誠不待獎敬尋同本有測高心雖 周剡山茨歸書少子曰周願頓首懋製來班承復峻 神道所歸吾知其主然自釋之外儒綱為弘過此 難張長史門論许問為

南齊周顒

能與仲尼相若者黃老實雄也其教流漸非無邪弊

教者亦應以般若為宗二篇所貴義極虚無般若所 舉條裁幸因雅趣試共極言且畧如左遲 而遂通達迹誠具周之問曰論云致本則同請問 吾所謂同時殊風異又非吾所謂異也久 可謬同異之聞文宜有歸辨來旨謂致本則同 觀照窮法性虚無法性其寂雖同住寂之方其旨則 表是其所謂本乎言道家者還不以二 際不至朱紫但蓄積懷抱未及厝言耳途軌乖順 源日道也與佛迴極無二寂然不 本義有可崇吾取捨舊懷麤有涇渭與有 動致本則同 一篇為主言佛 聞深況 何

別論所謂退極無二者為逗極極於虚無當無二 佛教之異於道也世異故不一其義是道言之乖於 **音已翔其所集周之問曰論云時殊故不同其風** 馮常一鴻乎夫**澄本雖**一吾自俱宗其本鴻跡旣 通源日殊時故不同其風異世故不一其義吾見道 殊乎若有異本思告異本之情如其不殊願聞不殊 法性邪將二塗之外更有異本儻虚無法性其趣不 工與道人戰儒墨道人與道士獄是非昔有鴻飛 積速難亮越 人以為鬼楚人以爲乙人自楚越

通源日汝可專遵於佛跡而無侮於道本周之問 從來何諍符合源共是分跡雙非則二跡之用宜均 **毎公教而見矣自應應申環杖悠然目擊儒墨誾誾** 未能聽訟也若雖因二教同測教源者則此教之 宗之其有旨乎若循取二教以位其本恐戰獄方典 足下專遵佛跡無侮道本吾則心持釋訓業愛儒言 去取奚爲翔集所向勤務唯佛專氣抱一無謹於道 鴻耳驅馳佛道無免二乖未知高鑒緣何識本輕而 言精旨遠企聞後要 也道佛两殊非鳬則乙唯足下所宗之本一物為

未知足下雅意佛儒安在為當本一末殊為本末俱 異邪旣欲精探彼我方相究涉理類所關不得無請 荅 周 顒 書

横馗而草所以製是門律以律其門非佛與道門將 志今爲子言 何律故告氣緩命憑魄申陰數感十應通源定本實 為子弟留地不欲使方寸舊都日夜荒没平生所困 張融白吾未能忠身故有情身分外既化極現首復 足下發一一奇意果能翔贖起情妙見正析既赴所 張融

周之問曰論云致本則同請問何義是其所謂本平

柔停虚任魄載管抱宣居疑通靜靜唯通也則照無 為能知所知非夫可知矣故知能知必赴於道可 答彼周曰夫性靈之爲性能知者也道德之爲道 知者也能知而不知所可知非能知之義可知而 所没魄緒停虚故融然自道足下欲使伯陽不靜寧 用沈藹所以倒心下灌昭隔於道至若伯陽專氣致 必知所赴而下士雷情波照鼓欲噪神精明驅動識 性遊簡且韻得在曠不能復行次戰思定霸宇內但 內神神靜而道二吾未之前聞也故逗極所以一為 可而得乎使靜而不怕道亦于何而可得今既靜而

自拂思以無湯一舉形上是雖忘有老如騫釋然而 有忘釋不伐老當其神地悠悠精和坐廢寂然以湛 周日法性雖以即色圖空虚無誠乃有外張義然環 法性虚無法性其寂雖同住寂之方其旨則别答彼 周之問曰言道家者豈不以二篇為主言佛教者亦 所以直其繩矣 敷生靈以竦志庶足下罔象以捫珠是以則帝屬五 會其所中足下當加以半思也至夫遊無蕩思心塵 應以般若爲宗二篇所貴義極虛無般若所觀照窮 加神常一皇有三而道無二是乙之交定者鴻乎吾

其情尊其所無漸情其順及物有潛去人時欲無旣 之必方淺所以苦下之翁且藏即色順其所有不震 可西風畫舉而致南精夕夢漢魂中寐不其可乎若 萬象與視聽交錯視聽與萬象相橫著之既已 二親情故妙得其一矣直以物感既分應物難人 氏陟其此意吾孰識老氏之與釋家逗極之所以無 其神逐通以沖其用登其此地吾不見釋家之與老 卿謂老氏不盡乎無則非期於得意若卿謂盡無而 以教則釋家有盡何以峻迹斯時卿若以釋家時宜 小盡有得意復爽吾所期卿若疑老氏盡有而不亮

周之問日未 知高鑒緣何識本 答彼周 日綜識 於本 吾不復荅但得其世異時殊不宜異其所以之異 非見則乙答彼周日非鳬則乙迹固然矣迹固其然 也世異故不一其義是道言之乖於佛也道佛两殊 迹峻其猶老氏時峻此迹逗極之同兹馬余意 周之問日若猶取二教以位其本恐戰獄方興未能 已吐前贖吾與老釋相識正如此正復是目擊道斯 局之問日論云時殊故不同其風是佛教之異於道 存卿欲必曲鞠其辭吾不知更所以自訟 聽訟也荅彼周曰得意有本何至取教

周 尚之問曰若雖因二教同測教源者則此教之源毎 白玉以沢關其别有尊者乎況夜戰一鴻妄中島て 周之問日<br />
苟合源共是分迹雙非則二跡之用宜均 何諍荅彼周日虞芮二國之關田非文王所知也碎 公教而見矣荅彼周曰誠哉有是言吾所以見道未 去取奚為翔集所向勤務唯佛專氣抱一無謹於道 別自鹿巾之空負頭上環杖之自誣掌中吾安得 佛但吾之即此言别有奇即耳 問日自應鹿巾環杖悠然目擊儒墨誾誾從來

師之出不見其入也吾已謂百聖同所投何容本末 師夜以逐圖掩天城恐難升之險非子所躋則吾見 吾乃自元混百聖同投一 乎荅彼周曰應感多端神情數廣吾不翔翮於四果 翔者邪卿得其無二於两楹故不峻督其去取 **卿尚無疑其集佛吾不翔翮於五通而於集道復何** <del></del>
哪且實聖宝本述匪情急矧五已有所集方復移其 下今極其儒當欲列儒圍道故無屬垣耳隙思 儒安在爲當本一末殊爲本末俱異邪荅彼周 問日吾則心持釋訓業愛儒言未知足下雅 一極而近論通源儒不在議

俱其異更以歷勢倒兵恣卿智勇吾之勇智自縱橫

1

周顆頓首夫可以運寄情抱非理何師中外聲訓登 無漸情其順周之問曰苦下之藏即色信矣斯言也 公苦下之翁且藏即色順其所有不震其情尊其所 我奚難足 所奉而使此中介分然去留無溝是則快快失路 重荅張長史書 「法性雖以即色圖空虚無誠乃有外張義所 下善欲言之吾亦言之未已也颠復往 周顒

更恐有不及於即色容自託以能藏則能藏者廣或 是道家之所以有埋弘教前白所謂黃老實雄者也 **崇無術有性不明雖則巨蔽然違誰尚靜涉累實微** 俗兹焉是患既患由有滯而有性未明矯有之 論所謂取捨驅馳夫有能越其度者也佛教所以 季情靈言說聲律在謂即色非有故擅絕於羣家且 正何舊說旨云老不及聖若如斯論不得影響於釋 个獨出於厲鄉耳夫有之為有物知其有無之為無 識其無老氏之署有題無無出斯域是吾三宗鄙 塗未明在老何績但紛紛橫沸皆由著有迕道

ム月春代之下

宰官長者咸託身相何為老生獨非一跡但未知涉 燎於日月之下明此火與日月通源既情崇於日月 觀淺深品位高下耳此皆大明未啓權接一 聞之矣茍然則魄緒停虚是自虚其所謂虚融然自 區野其所境域無過斯言然則老氏之神地悠悠自 即色圖空虚無誠乃有外張義竊謂老釋重出對 釋家之與老氏陟其此意吾熟識老氏之與釋家又 出矣增火宜廢無除旣說衆權自寢足下猶欲抗遺 既靜而不兩靜既兩而道二足下未之前聞吾則前 悠悠於有外釋家之精和坐聚每坐廢於色空登老 又日心塵自拂 伯陽專氣致桑停虚任魄魄緒停虚故融然自道 日今既靜而兩神神靜而道二吾未之前聞也又 又無侮於火本未知此火本者將為名乎將或實哉 通源曰當其神地悠悠精和坐廢登其此地吾不見 事盡於一佛不知其道也通源之旨源與誰通 之地則定異於釋涉釋氏之意則釋氏殊於老神 而已邪道本安在若言欲實之 一舉形上周之問日足下法性雖以 百月為實矣斯則 方日日

宗矣吾之位老不至乃然夫大士應世其體無方或

為儒林之宗或為國師道士斯經教之成說也乃至

涉於大方不敢以通源相和也 道亦非吾所聞道若夫心塵自拂 其靜非日窮靜魄於其魄不云盡魄吾所許也無所 通源日足下欲使伯陽不靜寧可而得乎使靜而 **禾極也此所謂得在於神靜失在於物虚若謂靜於** 怕道亦于何而不得周之問日甚如來言吾亦慮其 通源日若卿謂老氏不盡乎無則非想期於得意若 舉形上皆或未

卿謂盡無而不盡有得意復爽吾所期周之問曰盡 月盡無非極莫備知無知有吾許其道家唯非有非

通源日非鳬則乙跡固然矣跡固其然吾不復答え 其鴻安漸哉諸法真性老無其盲目擊高情無存老 想法性之真義是其此地乎佛教有之足下所取 得意有本何至取教又日誠哉有是言吾所以見 愿惟足下其眄之念不使得意之相爽移失於有歸 所以何至取教也目擊之本即在教跡謂之是乙則 日吾與老釋相識正如此正復是目擊道斯存又 於佛周之問日足下之所目擊道存得意有本 地道言不及耳非有非無三宗所蘊儻赔除

之空負頭上環杖之自誣掌中吾安能了之哉周之 自足 情之所敢逮也 於德篇而遇之也若兩無所公而玄德於方寸者此 跡旨跡兩亡索宗無所論所謂無侮於道本當無侮 謂法性以即色圖空則法性為備矣今有人於此操 問曰足下謂苦下之且藏即色則虚空有闕矣足 具諦實義公文可見矣將公於道章而得之乎為公 於何地哉若謂探道家之跡見其來一於佛者則是 源日虞芮二國之關田非文王所知也斯自鹿巾 下懷抱與老釋而為三耳或可獨樹一家非老

通源日當欲列儒圍道故先屬垣隙周之問日足下 翔於五通而於集道復何晦周之問曰足下不翔翮 也謂其鹿中空負於頭上環杖自誣於掌中以足 跡乎理例不通方為彼訢 **環杖而言法性鹿巾之士執虛無而來銷日爾不** 於四果猶勤集於佛教翮不翔於五通何獨棄於道 之精明特達而判訟若斯良虞芮之所以於邑也 我吾與爾闕足下從容倚棘聽斷於其間曰皆不 源日五不翔翮於四果鄉尚無疑其集佛吾翮 同 四

通源唯道源不及儒吾因疑其闕是以相訪但未知

故畧其後文盲存義本 謝鎮之白敬覽夷夏之論辯推一源詳據二典清辭 義本縱言宜及想釋本多暇幸惠餘音 融然自道唯道能融將道之融然修儒可會邪雖非 惡聊述所疑庶聞後釋論始云佛是老子老子是佛 麦牌宫商有體玄致亹亹其可味乎吾不涯管珠竭 余尋周張難問雖往復積卷然两家立意理在初番 幽宗苦不思探贖無階豪糟但鏡復逾三未消鄙 似仙化比泥洹長生等無死爰引世訓以符玄教 與額道士書新奏 謝鎮之

纂其解例葢似均也末譏翦華廢祀亦猶蟲諠鳥聒 佛而有其土預霑慈澤皆來生我國我閻浮提也但 故九服攸敦是以關睢之風行乎四國況大化所陶 教明筌此皆開漸遊方未猶洪祐也且蟲鳥殊類 道本隔夫欲言之宜先究其由故人參二儀是謂二 非所宜效請試論之案周孔以儒墨為典老莊以棄 而不治三千哉若據經而言益聞佛之與世也古昔 才三十所統置分夷夏則知人必人類獸必獸羣近 一法萬界同軌釋迦文初修菩薩時廣化羣生於成 :做之七珍人之所愛放華夷同貴恭敬人之所厚

之原夫真道唯一法亦不二个權說有三殊引而同 久迷生死隨染俗流蹔失正路未悟前覺耳以聖人 歸故遊會說法悟者如沙塵拯沈濟惑無出此法是 俯三達之智各觀其根知區品不同故說三乘而接 鍾邪豈不誣哉至如全形守祀戴冕垂紳披氈繞具 同者非同末之所具者非具將非影擊尾釜濫苗黃 其流也明矣彼乃始言其同而該其異故知始之 見在鳥而鳥鳴在獸而獸的允執萬之 埋塵焚火正始之音婁羅之韻此俗禮之小異耳 當來過去無邊世界其斯一揆則知九十有五非 一音感異類

泰祛其甚泰必先墮冠削髮方衣去食墮冠無世飾 則趣會而多津佛法以有形為空幻故忘身以濟衆 之費削髮則無笄櫛之煩方衣則不假工於裁製去 幽者鑽仰難希顯則涉求易望簡必不足以示理繁 制及其敷文與籍三藏四合此則為學者日益豈華 風之能造又云佛經繁顯道經簡幽推此而言是則 食則絕情想於嗜味此則為道者目損豈夷俗之所 在反俗俗既可反道則可淳反俗之難故宜祛其甚 彼夫俗禮者出乎忠信之薄非道之淳修淳道者務 而殊應便使夷夏隔化一何混哉舟枯車溺可以譬

弘国集長之代

道法以吾我為真實故服食以養生且生而可養則 則老宗本異非佛理所同何以言之夫神之寓形 覺悟之道何貴於形骸假使形之可練生而不死此 也若深體三界為長夜之宅有生為大夢之主則思 照絕有無名超四句此則正真終始不易之道也又 泥洹同於知命是以永劫已來澄練神明神明既澄 於逆旅荷趣舍有宜何戀戀於婚字哉夫有知之 刻船者祈心於金質守株者期情於羽化故封有而 、日可與千松比霜朝菌可與萬椿齊雪邪必不 形非聖之體雖復惠礼之生壽不盈百大聖 P

則泰山空盡與秋毫俱散運十力以推魔弘四等以 聖既邀斐然競興可謂指蟲迹為蒼文餌螫乳為 能濟物疑滯必不羽化即事何足兼人尋二源稍迹 形測其辯有也則萬相森陳若千時並立其析無也 翻良可哀也佛道汪洋智量不可以言窮應迹難以 速而不伏寧疑夷夏不效哉 曠局異懷居然優劣如斯之流非可具詰彼皆自我 行六度疑滞而站靈芝有封雖乖六度之體為之 **濟俗抗般若之法炬何幽而不燭潛三昧之法威何** 近情非通方之宏識則知殊俗可以道甄哀哉

周易非胡書所擬便調素旗巴舉不復伸檢玄旌為 釋李觸類長之 髻珠雖隱暮四易顯聊以寄謹儻不貽忤夫太極剖 判两儀妄構五陰合興形識謬彰識以流染因結形 **东**產 界 乎 曹 子 之 觀旗 輒 復 畧 諸 近 要 以 標 大 歸 然 買珍 **循雅論所據正以蟲鳥異類夷夏舛俗余以三才** 重與顧道士書并領 人理是一俗訓小殊法教大同足下答云存乎 白猥辱反釋究詳淵況旣和光道佛而涇 曜夜不售所謂馳走滅迹跳動息影馬可免 爱至基変數佛彌過精旨踰珠夫飾

自彼而言懸鏡高堂自此而言萬象斯歸故知天竺 通者也夫通不自通感不自感感恒在此通毎 童道教所不入仁義所未移及其她慾淪波觸崖思 不嫌同道左右兩儀無害天均無害天均則雲行法 離朱之察聞雷霆之音奚事子野之聽故甲高殊物 者居娑婆之正域處淳善之惠會故能感通於至 濟思濟則祈善祈善則聖應夫聖者何邪感物而遂 以愛滞綠生義皇之前民多專愚專愚則巢居穴 飲血茹毛君臣父子自相視胡越猶若禽獸又比蒙 一中於三千聖應既彼聲被則此稅日月之明何假 自彼

教不嫌同道則雨施夷夏夫道者 清津幽暢誠規易準夫以規為圓者易以手為圓者 後也何得擬道菩提比聖牟尼佛教敷明要而能博 我外物乃為盡美不為盡善益是有涯之制未鞭其 風假令孔老是佛則為韜光潛導臣校偏心立 要而能博則精踈兩沒 者真也形者俗也真既猶一俗亦猶二盡二**得** 難將不捨其所難從其所易邪道家經籍簡陋多生 其法滅俗歸真必反其俗是以如來制軌玄劫同 情是以全形守祀思接六親攝生養性 精踈兩汲則剛柔一致是以 也形者一 宜 自 樹

遣有遣有為懷靈芝何養佛家三乘所引九流均接 其中可長唯在五千之道全無為用全無為用未 穿鑿至如靈寶妙真採撮法華制用尤拙及如上清 學精思不亦怠哉豈道教之筌仁作邪敬尋所辨非 其極也禪經微妙境相精深以此締真尚不能至今 九流均接則動靜斯得禪通之 黄庭所尚服食咀石餐霞非徒法不可效道亦難同 徒止不解佛亦不解道也反亂一首聊酬啓齒 契千載不俟高唱夫明宗引會導達風流者若當廢 云道在無為得一而已無為得一是則玄契千載 人人月春天之人 理是三中之一耳

弘第六 學的表演是 羽也进 大栗愎 推推也 美效親母 華音用楊斐敦尾母 推也 美教是 思学好貌盧 世块壘 入 貌尾 切 馗

歸敷繩兮一制荷專迷兮不悟增上驚兮遠逝下 働今荆側豈偏尤今楚厲良獨蔑今般若馬相責今 弘明集卷第六 運往兮韜明玄聖兮幽翳長夜兮悠悠衆星兮 灼兮昇曜列宿奄兮消蔽天輪摘兮殊材

弘明集卷第一 斯害不少惜矣初若登天光被俗表未如入淵明夷 唱善同非虚言也昔應吉甫齊孔老於前吾賢又 而成體之性必 於各言所好便復 於今日實深悟遠蠲慰者多益世之談莫過於 釋於後萬世之姝奎同歸於一 下高談夷夏辨商 難願道士夷夏論并書 一乃互相攻擊異端遂起往反紛類 肝膽楚越不知苦甘之 梁 一教條勒經占冥然玄會妙 釋 僧 朝歷代之疑爭恰 祐 宋朱昭之 撰

月集卷元



則謂之為道然則聖不過覺覺不出道君可知也何 須遠求哉但華夷殊俗情好不同聖動常因故設教

覺通無不順者則謂之為聖人開物成務無不達

稱則名號以為之彰是以智無不問者則謂之為正

適所以自聖而檢心本無名於萬會物自會而為

夫聖道虚寂故能圓應無方以其無方之應故應無

旗一接所釋不淺朱昭之自

淪夫導師失路則迷塗者衆故志其淺珠遽相牽

令先布其懷未陳所恨想從善如流者不惜乖於

山川悠遠良話未期聊寄於斯以代暫對情

遠之也道法則採餌芝英餐霞服丹呼吸太一吐故 弘其道益計而近之也夷俗重素故教以極質髠落 耳今當之言聖人之訓動必因順東國貴華則為衮 華夷異用當今之俗而更兼治遷流變革一條宜辨 散為逆旅充冕豈足論战所可為嫌私在設教之 或異然曲禮淨戒數同三百威儀容止又等三千所 納新大則靈飛羽化小則輕強無疾以存其身即而 冤之服禮樂之容屈伸俯仰之節表冠簪佩之飾以 可為異政在道佛之名形服之間耳達者尚復以形 徽容衣裳佛裁閉情開照期神曠劫以長其心推而 公月集聚七 始

議則與奪相懸何晉紳擎跽為諸華之容稽首佛足 析之豈待推盪足下發源開端明孔老是佛結童就 矣而橫厝非貶妄相分别是 則五體休和内外平豫為益至矣 見非具布之空談將無物不可以終否故受之以同 微言之室在在並建玄詠之寫處處而有此可以 則有孤蹲之貶端委罄折為侯甸之恭右膝著地增 賢推盪往反解材之勢縱復得解非順理之作順 始食則餌以甘肥甘肥既厭復改以脂蜜脂蜜既厭 故邪意者夫聖人之撫百姓亦獨慈母之育嬰兒 山田東、最大七 未悟環中不可與議二 不其然乎理既然

者非華非素不即不殊無近無遠誰舍誰居不偏不 哉但自皇養已來各弘其方師師相傳 序於是聖道彌綸天運遠被玄化東流以慈係世仁 **浇仁義漸廢大道之科莫傳五經之** 黨勿毀勿譽圓通寂寞假字曰無妙境如此何 聚生民贖所先習欣所新聞華面從和精義復興故 壞雅樂又崩風俗癡頓君臣無章正 微言又絕聚妙之門莫遊中庸之 也三者皆應之一用非吾所謂至也夫道之 此兩足無復我外之求故自漢代 學彌寡大義旣 儀弗覩禮術旣 涉良 所異 極

茍之 狗踞之辱請問若孔是正覺釋為邪見今日之談吾 宣尼弗釋當由生死道殊神綠難測豈為聖不能言 障毀落有絶惡之志推尋名實為恨二也又云下 東流而復以丧祭相乘與奪無定為恨三也又云切 良恐賢不能得三達之鑒照之有在足下已許神 个容聞許為正真何理鄙消既虧畏聖之箴又忘無 禮取之吾心所恨一也又云全形守祀繼善之 貌易性絕惡之學是商臣之子有繼善之功 上於宗祀夫鬼神之理冥漠難明故子路有問 以進識弱縣法可以退奏強三復此談顛倒

之術術將誰然若盖者已盖奚用與善善者非盖又 無間然夫惡止善行乃法教所以與也但未知與善 也又云佛是破惡之方道是與盖之術破惡之方吾 明者獨進升則昧者競前夫道言真實敬同高唱 著分心則辭義姓惑所言乖當為恨四也又云抑則 乃退隱心檢事不其然乎米糠在目則東西易位偏 類夫讓弱易回可以賒和而進夸強難化應以苦切 震則四等兼羅三乘同順天龍俱靡而云昧者競前 萬物養育衆形而云明者獨進似若自私佛音 近經探順之談而妄生療疣游解放發為恨 公月集聚七

典法細試科禮等碎精廳橫生言垂乎實為恨入 又云以國而觀則夷虐夏温請問炮烙之苦豈康竺 心秋露含垢匪海濱之士推檢性情華夷一揆虚 為伸之謝生亦有參差足下攻之已密且專所請不 欲忘言為恨十也有此十恨不能自釋想望君子更 通諮求以成悟故日學而不講是吾憂也而方之 龍太爲慢德請問善誘之签其、將安寄初未得意而 為恨七也又云八象西戎諸典廣客兼陳金剛般若 又不踰千四句所弘道周萬法廳妙兩施繁約共有 自則 尼之 為恨九也又云博夾賢於慢遊講誦勝於戲 為淺暑將無意淪偏著不悟狹劣傷道邪披葬 存恩無不被臭傷革心威無不制而云唯得虚 局之為恨六也又云殘忍剛愎則師佛為長 先誠臆說建言肆論則不覺情遷分石難持 受則服道為至夫摧伏勇猛廻靡殘暴實是 動不乖於慧青但道 悲起齊晉之子到剔之苦害非左衽 不廢良由講誦以 設

非與善則與善之名義無所託今道者善也復以與

善取之名義太為繼富不以振惡為教編矣大道

復代匠

飾屏破熟落之素申以擎跪之恭辱以孤蹲之肅桎 土六度之津於今長訣披經龍理帳快良深謝生形 東華人杜絕外法冊車之喻雖美平恕之情未萬致 沒仙道褒明佛教以羽化之倘為浮濫之說殘形之 朱廣之叩頭見與謝常侍往復夷夏之論辯章同歸 唱為覆真之文徒知已指之為指不知彼指之無殊 義可謂簡見通微清練之談也至於時尚端冕之 源託坦筌寄之逾方壅然則三乘之悟官空兹 諮顧道士夷夏論弁書 宋朱廣之

疑日夫邦殊用隔久自難均至於各得所安由來莫 則輕汎無主轉憶之價因斯而起是以罄率在管書 論云擎跪罄折侯甸之恭也孤蹲狗踞荒流之肅也 **輒啓旦忘寐而清心速信纓苦彌篤若夫信不公理** 前聞寒落頓盡蘊志空年開瞻靡階每獨慷慨遥夜 哉自貧來多務研敷沈潜椒卷巾牘奄逾十載幻習 豈所以通方得意善同之謂乎僕風漸法化晚味道 随暁入唯心所安耳何必龍衮可襲而瓔珞難乘 風常以崇空貴無宗趣一也蹄網雙張義無偏取各 鄙心願重為啓誨數導厥疑廣之叩頭 月長後を

辨侯甸之容所言當矣狐狗之目將不獨傷 若夫廢祀於上不能絕棄於下此自提與入同非同 論云既不全同又不全異下棄妻孥上廢宗祀疑日 取於彼邪舟車 者之過也寧可見犁牛不登宗廟之用而永棄於牢 法既無定由情不一不一之情所向殊途剛柔並馳 論云若謂其致旣均其法可換者而車可涉川舟 行陸乎必不可也疑目失法者所以法情情非法也 一我必同是以長川浩漫無當於此矣平原遠陸豈 兩乘何用不可

論云嗜慾之物皆以禮伸孝敬之典獨以法屈悖德 是聖化唯照所惑惑盡明生則彼我自忘何煩遅遲 夷義將安取者以其道邪道固符合矣若以其俗邪 論云理之可貴者道也事之可賤者俗也今捨華效 從和觸地而通是以損膳行道非徵凶之宅服冤素 化順會莫之覺疑日若悖德犯順無施而可慈敬惠 境既符俗累之域亦等道符累等又誰美誰惡故 故不點而賤賤者不能無累尊者自然天足天足 餐非養正之方屈伸之望可相絕於此矣 俗則天乖矣疑曰至道虛通故不爵而尊俗無不滞

效之際耿介於華夷之間乎

法可以退夸強疑日無生即無必無死即無生名及 者則宜以切 實合容得赊切之别邪若以跡有差降 論云無生之教縣無死之化切切法可以進謙弱縣 論云佛教士 則精博同功相為利用博插精也豈麤人 由也無人 微照明則理無不精理精則明無不盡然 抑強以除引弱故孔子曰求也退故進 故退之 日夫博聞強識必緣照遠廣敦修善行 道教質而精精非麤人所信博非 致教之 方不其然乎 故優劣相懸 所能信精

論云佛言華而引道言實而析析則明者獨進引則 者競前疑日夫華不隔理則為達鑒所陶實未品 故為鑽賞所業陶業有序者為質珠形為待明邪 博也豈弘通所獨關

若其質昧則明不獨進若必待明則昧不獲前若明

俱得何須抑引妙況難章所宜更辯

塗不迷可以階道之極雖非幽簡自然玄造何假難

簡則易從云何難見繁則難理岂得易遵遵正則歸

爾云佛經繁而顯道經簡而幽幽則妙門難見顯則

遵正則歸塗不迷見妙則百慮咸得疑日

典故知有惡可破未離於善有善可與未免於惡然 苟造其反不嫌殊周全祗蹲處跪孰曰非敬敬以伸 善異乎彼惡殊乎此惡則善惡本乖寧得同致 和因樂感樂非和也故上安民順則玉帛停筐風 論云蹲夷之儀妻羅之辯獨蟲諠鳥聒何足述做疑 拯頓權時不得已而行耳然則道義所存無係形 俗泰則鐘鼓輟響又鍾帛之運不與二儀並位益 則善惡參流深淺互列故羅雲慈恵非假東光桀跖 日夫禮以伸敬樂以感和雖敬由禮伸而禮非敬也 凶虐豈鍾西氣何獨高華之風鄙戎之法邪若

公月集委已

論云若髮忍剛愎則師佛為長慈柔虛受則服道 明之術代兹易曉之路哉 至疑曰夫那見枉道法所不存慈悲喜捨是所漸錄 喜心則能受捨亦必虚虚受之義窅然復會未知残 論云佛是破惡之方道是與善之術又以中夏之性 恨之人更依何法若謂所受者異則翻成刻舩何相 未安請問中夏之性與西戎之人為夏性純善我 根惡如令根惡則於理何破使其純善則於義何 可傚西戎之法疑日典善之談美矣勿傚之誨意

述以其無妨指錄故傳授世習若其非也則此未為 相挫跳比類蟲鳥研復逾日未愜鄙懷且方俗殊前 可遣無際則不負局責何乃遠望般若名非智慧便 其言也彼我俱遣葬其旨也老釋無際俱遣則濡沫 故李叟之 猩猩能語受黃禮華木知之所論義將 所貴貴不在言言存貴理是以麟鳳懷仁見重靈篇 心執曰非禮禮敬玄符如何徒捨含識之類人標其 宣專胡夏近唯中邦齊魯不同權興做落亦古今代 **有理則非知者所據若仗理忘言則彼以** /常非名欲所及維摩静默非巧辨所追 何取若執言 以破相明宗

是如其是也則彼不獨非既未能相是則均於相非 忘倦慰若萱草真所謂洪筆君子有懷之作也然則 往耳傾心遥佇遲聞後裁 通乎夫義與淵微非所宜參誠欲審方玄匠聊伸 察其指歸疑笑良多譬循盲子採珠懷赤菽而反以 與同之原明是非之趣辭豐義顯文華情與每研 余端夏有際亡事忽景披顧生之論昭如發蒙見辨 想兹漢音流人彼國復受蟲諠之尤鳥聒之消婁羅 一辯亦可知矣一以此明莛楹可齊兩若兼除不 駁願道士夷夏論并書 宋釋慧通

ム月集だろと

夷夏之談以爲得理其、乖甚焉見論引道經益有昧 為獲寶聾買聽樂聞驢鳴而於用為知音斯益吾子 言之 更三思儻祛其惑 論云孔老非佛誰則當之道則佛也佛則道也以斯 如昔老氏著述文指五千其餘淆雜並淫謬之說也 德示物禍福而後佛教流焉然夫大道難遵小成易 理未弘故有所固執然則老氏仲尼佛之所遣且宣 子彼名仲尼將知老氏非佛其亦明矣實猶吾子見 而别稱道經從何而出旣非老氏所創寧為真典庶 始迷厥津故經云摩訶迦葉彼稱老子光淨童

老氏謂五色所以令人目盲多藏必之後失故廼 髮玄服捐財去世讓之至也是以泰伯無德孔父嘉 制之以法度故禮者忠信之薄取亂之首也民失無 素 須 葬 之 禮 斯 益 大 道 廢 之 時 也 仁 義 所 以 生 孝 敬 而穿鑿者聚或述妖妄以廻人心或傳淫虐以振物 習自往古而致歎非來今之所脫矣老氏著文五千 為而尚有為寧足加哉夫剪髮之客狐蹲之故永沈 性故為善者寡染惡者多矣僕謂措紳之飾罄折之 俗僕謂華色之不足吝貨財之不可守亦已信矣 出矣智欲方起情偽目滋聖人因禁之以禮教 公内集代を出

能損江海之 地之中佛教所出者也斯乃大法之整肅至教之 厚風良足效馬子欲非之其義何取又道佛二 止子之謂矣譬猶持飘以減江海側掌以蔽 嚴吾子比之孤蹲厥理奚徵故失凶鬼助惡強魔毀 **酒淳無假禮教而能緝正弗施刑罰而自治死則葬** · 舟車夫有識聞之其不莞爾而笑僕謂天道弗言 無心是以道由人 泉掩日月之明也至夫太古之初物性 一村喪至無期哀至便哭斯乃上 弘非道弘人 然則聖人 日月 上古之 一教

馬斯其類矣夫胡跪始自天竺而四方從之天竺天

耳吾子以為角車之喻義將馬允然夫大教無私 靡所不通智照寧有不周而云指其專一不能兼濟 **譬楢靈暉朝覯稱物納照時風夕灑程形賦音故形** 而同音聖人寧復分地殊教隔寓異風豈有夷邪 德弗偏化物共旨導人俱致在戎秋以均響處胡 殊形而異音將知其日 殊則音異物異則照殊日不為異物而妹照風不 尾蹀躞而聽之今吾子所聞者益產重之音也夷夏 月夏邢昔公明儀為牛彈清角之操伏食如故非 聞不合其耳也轉為蛮重孤犢之聲於是奮耳掉 以明集快多 一也其風 也禀之者不 八日 盤

積紀沈晦弗遷淪感寧反遊涉塘鄉泛 **云刻船桑門守株道士空爭大小** 國之 弘大非愚瞽之所測也夫國資民為本君恃民 至世莫加焉若乃煙香夕臺韻法晨官禮拜懺 釋人滞葬文水義於何允嚴夫外道淫奔彌齡 請無輟上 有語默之别至於宗廟享祀禘祫皇考然則 所以寧民之力也推如來談似為空設 遠歷劫親屬下至一切著生若斯 互相彈射坡撫華

别斯肯何在又云下棄妻孥上廢宗祀嗜欲之物

伸孝敬之典獨以法屈夫道俗有晦明之妹

風則飛 斯之甚故標愚智之别撰賢鄙之妹聊舉 測其將敗子貢觀都會之風審其必亡子何無知若 聖術私行淫亂得道如之何斯可恥昔齊人 為小成想 犬鹿窮年馳騁不獲 耕得等又云大道既隱小成互起 **凋信矣夫姓妖之術觸正** 更論之然後取辯若夫 疾流所廻是 正道難毀邪理易退譬若輕羽在高 在谷逢流 山川東大きこと 以梅李見霜而落葉松柏歲 一獸於是退而歸 便挫子為大道 回見東野之 不為飄風所動 辯訥相 耕今吾子 誰 須

自謂不 斯葢吾子聰辩能言鄙夫東以如之然則泥洹滅度 能三 說著乎正典仙化入道之唱理將安附老子云生 以修仙術僕聞老氏有五味之戒而無絕穀之訓 切其妹切 厚必之 忘生 反又云泥洹仙化各是 歸無死真會無生無生之教於無死之教切 蛾不食君子誰重蛙蟒穴藏聖人何貴且 以必死為將生其何反如之故潛居斷 乎該曰指南馬北自謂不惑指西為東 一者生存存生者必死子死道 死地又 一云天地所 以長久者以其不 佛號正真道 將届故 自

麟何類乎各日麟如麟也問者曰若當見麟則不 自古聖賢莫不歸終吾子獨云不死何斯濫乎故 辭空稱麗句聲周人懷鼠以質璞鄭子觀之而且退 者乃晓然而悟今吾子欲見麟那將不見告又云道 不聞乎豈謬也哉昔者有人未見麒麟問常見者曰 有兩楹之夢曾參有啓足之辭顏回有不幸之數一 外非復真籍而道文重顯愈深疑怪多是虚託妍 而云麟如麟何邪為云麟麏身牛 簡而幽幽則妙門難見僕謂老教指乎五千過斯 著梧之墳禹有會稽之陵周公有改葬之篇仲 以明集送之下 尾鹿蹄馬背問 問 尼

佛為長慈柔虛受則服道為至矣故老子云強梁者 怒方便為之將非虚形學文邪慈柔虚受僕謂宜空 不得其死吾將以為學文故人所以敷行誠籍顯著 談今學道反之陳黃書以為真典佩紫錄以為妙術 故老子云吾所以有大患者為吾有身也及吾無身 廖疾慈柔之論於馬何託又道迹密而微利用在日 士女無分閨門混亂或服食以祈年長或姓妓以 教將為思瞽之故非為賢哲之施矣違之者必 謂矣葬此而言將何克允又云殘忍剛愎則 者必吉夫強深剛愎之人下思之類也大教

者孫子猖狂顯行無道妖婬喪禮殘逆廢義賢士同 悔恨所及子將慎言乎而云蟲諠鳥聒意則何依近 我之義並異同之說矣夫言獨射也若害之離弦非 至道淵博既不得謂之為有亦不得謂之為無無 椒蘭獨吾子淪好淫偽寧有想於大法夫聖教妙通 為辛而無美於甜香悅臭者不覺臭之為臭而弗飲 領解循蟲諠鳥聒何足述效僕謂餌辛者不知辛 其乖之多也夫後身而身先外身而身存惟云在日 吾又有何患老氏以身為大患吾子以驅為長保 知此談以何為辯又云婁羅之辯各出彼俗自 以明真民之上

昔維摩者內乘高路功亮事外龍隱人間志揚淵海 志而已愚夫輒為廻心姦儔盈室惡侣填門墟邑有 見君稱居士之意也君今七慢之岳未推五欲之谷 其靈變也則能令乾坤倒覆促延任意若語其真照 然後自招淪丧 未填慧陽之日未曜無明之雲未晴永冥之風未息 也則忘慮而幽凝言絕者也如此之人可謂居士未 神灑十方理正天下故乃跡臨西土協同幽唱若語 漏切之悲路陌有羅苦之怨夫天道損盈鬼神福謙 戎華論折顧道士夷夏論

也夫佛者是正靈之别號道者是百路之都名老子 世之成制後賢之遠匠矣今將示君道佛之名義異 夜遊之迷未旋君既解猶常品而山號居士乎貧道 買夫苦李繁子而枝折樂大謬唱而受梟此皆是上 佛合同或論深淺為異或說神邦優劣或毀清正富 復內秉並思獲心醫計輕弄筆墨仰上聖古或混道 幽之效照無寸光澤無露潤萬塗斯闕有何義哉而 天壇希屬兹況而此所論者才無玩文之麗識無鑒 未易可當矣省君夷夏論意亦具照來心貧道踐學 遥餐器量知君未堪斯據然此雖 仏明集祭こと 大法之淺號而亦

邪便當五道奉品無非是佛斯則是何 導東都故經云大士迦葉者老子其人也故以能 者生死之道也杳然之靈者常樂永淨也若斯者 施禮於中故有夷夏之别戎華者東盡於虛境西則 宗便使周孔莊老斯皆是佛若然者君亦可即老 馬君未詳幽古朝唱老佛一人 邊霸道心未與是以如來使普賢威行西路三賢並 鹿苑次則集於天官中則播於靈鶩後則扇於 萬國誓越三空龍飛華館整駕道場於是初則 能琁璣並應跡臨王城官跡遼闕細委重軒故放 五千翼匠周世化綠既盡廻歸天竺故有背關西 故乃巨光遐照白日寢暉華軒四葢梵駕天垂九天 齊歌奉仙悟機敢預有緣莫不雲會歸焉唯有問皇 丁幽鄉北則用於溟表南則極乎牢間如來扇化 日必渴死者也若言夷夏論者東有羅濟之 故妙絕香然千歲之壽故乘龍御雲御雲乘 人因之作化胡經也致令寡見之衆詠其華 流北有亂頭被髮南有剪髮文身姬 聞大聖現儒林之 言數真謂 熙連 昌 五

公月事长三十

者是一

漏盡為妍仙道有千歲之壽漏盡有無窮之靈無窮

方之哲佛據萬神之宗道則以仙為貴佛用

悪加周が 周孔有雅正 髮翫裳故使形逼中夏落髮故使仰齊西風形逼 泰伯則於吳越而整服真法莫移故佛教則東流 四夷 地之中而清導 攻綠整服故令裸壤翫裳法無改故使漢賢落 踰增其迷夫正禮回易真法莫移正 超俗憲故 孔故老子還西老子還 之制如來 不同於周孔 方故 有超俗之憲雅正 和天竺之 制四夷故 西故生其羣戎四 土是中國 禮回 故有異 方推 夷 易

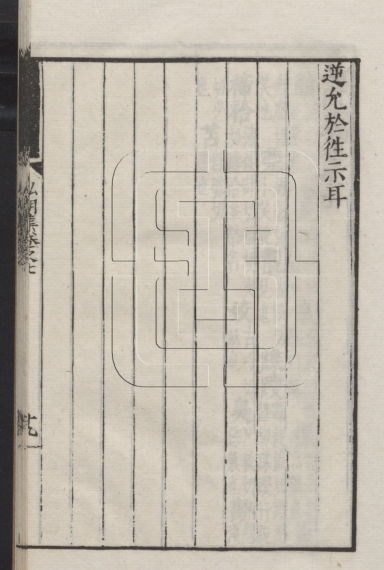
法者子

中土故有戎華之異也君責以中夏之性效西戎

出自井坂之淵未見江湖之望矣如經日

然而化佛以 矣有中無無故道則非大也觸物斯與故聖路遐曠 矣符章爲妙故道無靈神矣講導為精故 夏故使山藏而空慢遠齊西風故使近見者莫不 言義將安取 也若謂聖軟無定應隨方異者泰伯亦可裸步江 以空空為宗 自然而化故霄堂莫登矣緣合而 太虚為與故有中無無矣即事而淵故 亦可未 緣 老 者謂取正道也於是道 服裳也故雖復方類了 合而生道以符章為 大虚爲與佛 以即 生 指洞玄為正 同 故 聖法莫異 研尋聖 觸物斯 淵老以 等位 以講 可 自

以明集於多江

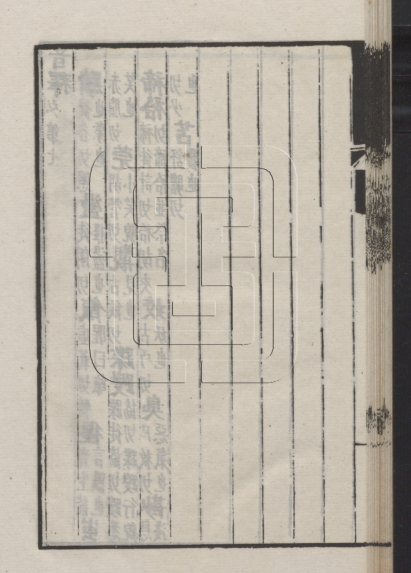


貞道經則近而鬧佛經則速而明君染服改素實象 高風也首冠黃巾者甲鄙之相也皮革占頂者莫非 尠而穢佛經則弘而清道經則濁而漏佛經則素而 也霄堂莫登故云云徒勞也尊位可升故智士亡身 華風也販符賣錄者天下邪俗也轉類扣齒者倒感 也爾乃故知道經則少而淺佛經則廣而深道經則 也道無靈神故傾顏何求也研尋聖心故沙門雲與 涉清<br />
衝貧<br />
道雅德内<br />
爾同奉<br />
聖真<br />
豈有惡<br />
乎想<br />
必 至也反轉伏地者地獄之貌也符革合氣者姦狡 第也斯則明闇已顯真偽已彰君可整率匹侣徊

音釋弘第七 也切稀矣赤黷 少 格也脂也徒 艺 切稀 如蒙谷 覆舒稀徒 莞 也切  弘明集卷第七

民之穢漢葉感思子之歌忠賢撫歎民治凌歇攬地 一念東吳遭水仙之厄西夷載鬼卒之名閩藪留種榮必行五逆威強導蒙必施六極蟲氣霾滿致患非 夫大千遐邈萬化無際塵遊夢境染惑聲華緣想增 沙草寧數其罪消流末學莫知宗本世教訛辭詭蔽 弘明集卷第二 二寶老鬼民等詠嗟盈路皆是炎山之煨燼河雒上 靄奚識明政由淳風鴻薄使衆魔紛競矣若矯詐謀 辯惑論并序 僧 釋玄光 祐

小月馬送人



言聲所能攄寫 童於互鄉顯妙趣於塵外休風冥被彼我情判豈是 渣糁淪湑險難余甚悼焉聊詮往迹庶鏡未然照迷

禁經上 價一逆

者之淵海生民之 哉道化空被禁錮觀个學者不顧嚴科但得金帛便 於苦海聞道諸經製雜凡意教迹邪險是故不傳怪 電光於炎塗弭魔賊於險澤汎靈冊於信風接浮牛 與其經貧者造之至死不觀貪利無慈逆莫過此 大言籍雲舒貫空有之美聖賢功績何莫由斯實學 日月所以波輪菩薩慈悲等照震

**嗑齒者乎** 無陳夫開心社欲則事與道隣豈假驟涉之勞咽垂 其方術穢濁不清乃扣齒為天鼓咽唾為醴泉馬 武不獲輕身使徐福公孫遠冥雲波祈候通仙影響 為靈薪老鼠為芝樂資此水道馬能得乎昔秦皇漢

妄稱真道二逆

夫質懋經霞者言神丹之功開明淨智者必楊花之 **尋無處畏負清議之報譏乃假設權方以表靈化之** 侮慢人鬼即身受報漢與平末為蟒蛇所點子衡奔 氣錐保此為真而未能無終況復張陵妄稱天師旣

以内集庆之八

無端以伏輕前吸 死利生欺罔天地 衡便密抽遊習鶴直衝虚空民**徐**愚戅愈言登仙販 等長辭蔭接尸塵方享九幽方夜衡入义之乃出詭 集閩外雲臺治民等稽首再拜言伏聞聖駕玄都臣 迹生糜鵠足置石崖頂謀事辦畢尅期發之到建安 稱曰吾旋駕辰華爾各還所治淨心持行存師念道 **兀年遣使告日正月七日天師昇玄都米民山猿蟻** 夫滅情去欲則道心明真奉斯班姓妄造黃書呪賴 合氣釋罪三逆 人冥冥氣入真氣通神氣布道氣行九日天道畢三五成日月俱出窈窈

脩靜復勤動亦此乃開命門抱真人嬰兒廻戲龍虎各尊甲無別吳陸乃開命門抱真人嬰兒廻戲龍虎者反受其殃我吉而彼 凶至甲子部冥醮錄男女群姦犯鬼賊皆消亡視我者盲聽我者聾敢有謀圖我

作如 之勢生無忠貞之節死有青庭之苦誠願明天檢鏡 滋甚士女溷漫不具禽獸夫色塵易染愛結難消況 交氣丹田延命仙穴肆兵過王門之禁變態窮龍 此為道觥魅亂俗被斥燉煌後至孫恩佚蕩 勢用消灾散禍其可然乎其可然乎漢時

俠道作亂四逆

斯輩物我端清莫負冥詔

夫冥宗難晓聲華易惑緣累重淵嶽德輕風露如黃 にム月長天大

巾等為望漢室反易天明罪悉伏誅次有子愈復稱 夫至化餘塵不可誣蔽詮謚靈鳧務依明德道無眞 奉妖不勞浹辰含識懷權草木春光 鬼道神祇不佐為野麋所突末後孫恩復稱紫道不 以宋武皇帝惟之慨然乃龍飛千里虎步三江掩撲 於空玄水仙感物枉殺老稚破國壞民豈非兇逆是 體妄逐妖空輕言東行醉酒没故如此頑曹寧非陋 解又遷達七祖文意淺薄乞免擔沙石長作道鬼夫 以民賤之輕欲圖帝貴之重作雲響於幽實發妄想 章書代 马日 一德五逆

呼哀哉實為五逆 疾而戊辰之 聖智窮微有念斯照何煩祭酒橫費紙墨若必須辭 照三官疲於謹案何吏勞於討捕聞其奏章本擬急 訴然後判者始知道君無玄鑒之能天曹無天眼之 畏鬼带符妖法之極 日上必不達不達太上則生民枉死鳴

**台鐵指日則停暉擬鬼千里血若受黃書赤章言即** 

萬化故能洞遊金石計宿煙霞此純誠感通豈佩帶

使然哉其經辭致姱慢鬼弊云左佩太極章右佩昆

夫真心履順者妖忤革其氣是以至聖高賢無情

奠軍師地都又此此民會 武雖若公講道名是此自 之有仙及侍士也荒是稱 與食懷吃班之 **楢渥換額懸縻而已麋僻之極幸勿言道** 鬼卒 開闡大 不土作臣者敗先撫氣也。 美世名卒 解厨簾門不仁之極三 施與物通美左道餘氣乃纂門解厨於身 預無時太陸酒道名後道 之臣假平修米民也贈始 也節威之靜賊仙又物道 又天師係師副師及三人於民 民 鬼 更 鬼 道 此 是 子 魯輕 於 民 此公黄 拜紫也也靈安都好師於 五道又又期僧功神此民 利思天法作禕祭君是夷 將神公師也作烟種張作

仏月長歩に

圊原於朝景紀亦云仙流 思凝顛倒豈識儀節聞其是靈仙破侵入靖不朝太上至於使六甲神而跪拜 者符昔時軍標張角黃符子會戴絳盧悚紫標孫恩 氏夷難化故制斯法乃驢**職泥中黃**鹵泥面擿頭懸 夫五斗米教出自天師後生邪濁復立米民世人 孤虚並矯惑王師終滅 柳埏植使熟此法指在邊陲不施華夏至義熙初有 是以子明杜恭俱困魔蟒又全炭齊者事起張魯 公其次貪實彈苦竊省打拍吳陸修靜甚知源僻 制民課輸欺巧之極二 思 厭

其賑錫雖有五利之貴更為妖物之名 末已來謂為制酒至王靈期削除費目先王道民並 身嗜味奚能尚道子魯聞之憤恥意深罰其掃路世 布遠達岷方劉璋教日夫靈仙養命獨節松霞而厚 天質危秋帶命漢春永業風吹湯達廻化境所以景 有疾病衰禍妄甚妖祟之原淵鬼點以為災渡危厄 傳道士後會舉標以防斯難兼制厨令酒限三升漢 於遐川詹釣星於懸溜雪丹章於華山乃麼顰眉貌 公任於緣命孫子記為行尸迷徒湫學不識大方至 度尼苦生虚妄之極四

**謑詬冥鬼云三官使者已送光歸逝者故然空丧辭** 火宅驚於至聖歸歌動於人思矣 貨斯實祭酒規巾精之利職食百姓公私並損致使 夢中作罪頑凝之極五

勿尚迷言使天堂無輟食之思水河靜災念之聲 滅固同恩愛之情時復影響奉邪無狀不識逆順召 地丘山莫非我故塵滄川渦漫皆是我淚血以此 夫天屬化始乃識照為原棄捨身命草木非數然大 食鬼吏兵奏章斷之割截幽靈單心誰照幸願未 能非親友或夢見先亡輒云變怪夫人

人们長米に

淵默心口者萬行之真德而塵界衆生率無慈愛 邪伎符章競作懸門貼戶以許愚俗高賢有識 也造黃神越華用持殺鬼又制赤華用持殺 世情不計映罪陰謀懷嫉經有舊準死入 輕作寒暑兇伎之極六

風矣良其不華請俟明德備照聲曲以曉長夜豈是 甘聞故畧致言幸試二思能拂迹改圖即與大化同 今日弱辭所陳哉 老鬼民輩道相不然事之宜質夫諫刺雖苦智者 生出鴟鶪膏瘂精骸烙朽淪離永劫誰知斯

滅惑論

梁劉勰

識而流言惑於淺情委卷陋說誠不足辨又恐野聽 惑造三破論者<br />
義證庸近辭體<br />
鄙拙錐至理定於深 謂信然聊擇其可採暑標雅致

識無窮再撫六合之外明者資於無窮教以勝慧闇 者戀其必終莊以仙術極於餌藥慧業始於觀禪禪 夫佛法練神道教練形形器必終礙於一 學死而不得死者也滅惑論曰二教真偽煥然易辨 一破論云道家之教妙在精思得一而無死入聖佛 化妙在三味神通無生可糞路死為泥洹未見 ム月年代記入 垣之裏

妙果道 無繫於髮若愛髮棄心何取於孝昔泰伯虞仲斷髮 白為黑不亦用乎夫佛家之孝所苞益遠理由乎心 練真識故精妙而泥洹可冀藥駐偽器故精思而翻 騰無期若廼棄妙寶藏遺智養身據理尋之其偽 始也滅惑論曰太子棄妻落髮事顯於經而反 伏聞君子之德身體髮膚受之 論云若言太子是教主主不落髮而使人髡頭 棄妻使人斷種實可笑哉明知佛教是滅惡之 形翻無際神暗馬飛屎天寧免為鳥夫泥洹 惟常住學死之談豈析理哉 父母不敢 門

六度振其苦業莊言之訓 益五災之 百姓 文身夫子兩稱至德中權以俗內之賢宜修世禮斷 棄迹求心準 理妙克讓者哉理妙克讓故捨髮取道業勝中權故 髮讓國聖哲美談況般若之教業勝中權菩提之果 明二諦以遣有辨三空以標無四等弘其勝心 而食國滅人絕由此為失日用損費無鐵毫 國空民窮不助國生人 害不復過此滅惑論日大乘圓極窮理盡 八仏月藤後に入 國而破國者莊言說為與造無費苦兙 以兩賢無缺於孝鑒以聖境夫何経 作豈傷日月夫塔寺之 八減損況人不鑑而衣

無佛法也驗古準今何損於政 穀十萬景武之世積栗紅腐非秦末多沙門而漢初 **眉兵亂千里無煙國滅人絕寧此之由宗索之時石** 水棄悖化犯 換若命綴俗因本修教於儒禮運禀道果固弘差 一親孝道頓絕憂娱各異歌哭不同骨血生讐服 八家而破家使父子 理至極道俗同貫錐内外跡殊而神 順無昊天之報五逆不孝不復過此 ,殊事兄弟異法遺

帛萬國至于戰伐存者七君更始政阜民戶殷盛赤

與闡揚靈教功立一時而道被千載昔禹會諸侯玉

豈可謂三皇教民棄於孝平爰及五帝服制煥然未 所慕死則衣之以新葬之中野封樹弗修直斬無紀 服理由拔苦三皇廢丧事公淳樸淳樸不疑而拔苦 聞堯舜執禮追責三皇三皇無責何獨疑佛佛之 施事由追遠禮雖因心抑亦公世昔三皇至治堯聲 勝果之可必所以輕重相推去 於梵業是以諮親出家法華明其義聽而後學維摩 標其例豈忘本哉有由然也被皆照悟神理而鑒燭 世過駟馬於格言逝 · 道拔親則冥若永 川傷於上 滅審妙感之無差辨 彼取此若乃服制 一哲故知瞬息盡養

ム月本大を

第三破日入身而破身人生之體一有毀傷之疾二 見尤所謂朝三暮四而喜怒交設者也明知聖人之 業入道居俗事聚因果是以釋迦出世化治天人 之兒先作沙彌其母後作阿尼 體從誠唯學不孝何故言哉誠令不跪父母便競從 國統家並證道跡未聞世界普同出家良由綠感 迎拔苦故棄俗及真檢述異路而玄化同歸 教觸感圓通三皇以淳樸無服五帝以公情制丧釋 有髡頭之皆三有不孝之逆四 可得從滅惑論曰夫棲形禀識理定 有絕種之罪五有亡 則跪其兒不禮之

胃凶器非有至德然事應加恭則以毋拜子勢宜停 敬則臣不跪君禮典世教周孔所制論其變通 不拜重其秉武故尊不加也緇弁輕冠本無神道 其好拜之喜其備德故屈尊禮甲 由戒定妻者愛累髮者形飾愛累傷神形飾乖道 以澄神滅愛修道棄師理出常均教必翻俗若乃 執況佛道之尊標出三界神教妙本 草致玄宗以 故名教有二層紳沙門所以妹也但始拔塵域 加人實尊冠胃冠胃及禮古今不疑佛道加敬將 父母道尊故也父母禮之尊道故也 也介胄之士見君 禮新冠見

山川丰宗云人

音似沙聲之誤也以圖為屠字之誤也羅什語通華 法無生之教名曰丧門至羅什又改為桑門僧禕又 戎識兼音義改正三**永**固其宜矣五經世典學不 明之世佛經始過故漢譯言音字未正浮音似佛桑 改為沙門沙門由沙汰之法不足可稱滅惑論日漢 後改為佛圖本舊經云喪門喪門由死滅之門云其 不欲傷其形故髠其頭名為浮屠洗屠割也至僧禮 惡故也所以路為浮屠胡人凶惡故老子云化其始 二破論云佛舊經本云浮屠羅什改為佛徒知其

無窮者矣案李叟出關運當周季世閉賢隱故往而 感論日雙樹晦跡形像代與固旦理精無始而道 唯字是求宋人申束豈復過此 得意志言莊周所領以文害志孟軻所譏不原大理 周領允塞宴安非聖德於堯典至教之深寧在兩字 人關故作形像之教化之又云胡人麤廣欲斷其惡 哉胡人 一破論日有此三破之法不施中國本正西域何言 而馬鄭注說音字互改是以昭穆不祀謬師資於 令男不娶妻女不嫁夫一 八無二剛強無禮不異禽獸不信虛無老 國伏法自然滅盡滅

と公司長夫と

忘歸接輿避世猶滅其迹況適外域孰見其蹤於是 應而未聞佛教為是九皇忽之為是佛教未出若是 可息既服教矣方加極刑一言失道衆為可見東野 陽之道豈其然哉且未服則設像無施信順則孥戮 狸是誅淪湑為酷覆載無聞商鞅之法未至此虐伯 怯弱北秋凶熾若老子滅惡棄德用刑何愛凶狄 二破論云葢聞三皇五帝三王之徒何以學道並感 **姦猾祭酒造化胡之經理拙辭鄙廝隷所傳尋西** 滅弱胡逐令徽狁横行毒流萬世豺很當路而 語其如理何 胡

奉道今中國有奉佛者必是羌胡之種若言非邪何 教此之謂道似非太上義農敷治未聞奏童尭舜組 政寧肯書符湯武行暴豈當餌丹五經典籍不齒天 隱漢明之教緣應而像現矣若廼三皇德化五帝 佛教未出則為邪偽不復云云滅惑論曰神化變通 師而求授聖帝豈不悲哉 現應妹教合契未始非佛固知三皇已來感滅而 弘其道化在廳緣則聖帝演其德夫聖帝菩薩隨感 三破論云道以氣為宗名為得一尋中原人士莫不 教體匪一靈應感會隱現無際若緣在妙化則菩薩

ム月集祭とて

華戎阻情是 其然但言萬象既生假名逐立梵言菩提漢語日道 以奉佛滅惑論曰至道宗極理歸乎一妙法真境 其顯跡也則金容以表聖應俗則王宫以現生核愚 漢語隔而化通但感有精麤故教分道俗地有東 同歸經典由權故孔釋教殊而道契解同由妙故禁 而等慈權教無方不以道俗乖應妙化無外豈以 而玄智彌照幽數潜會莫見其極冥功日用靡識 一無一佛之至也則空玄無形而萬象並應寂滅無 四禪為始進慧以上 以一音演法殊譯共解一乘敷教界經 地為階級龍鬼而均誘酒

於是愚狡方士偽託逐滋張陵米賊述記昇天葛玄 若乃神仙小道名為五通福極生天體盡飛騰神 弗紀慧業靡聞斯**廼**導俗之良書非出世之妙經 者書論道貴在無為理歸静一化本虚柔然而三 述神仙下襲張陵太上為宗尋柱史嘉逐實惟 法則真偽自分案道家立法厥品有三 而未免有漏壽遠而不能無終功非餌藥德沿業 拔六趣總攝大千道惟至極法惟最尊然至道雖 限内外其彌綸神化陶鑄羣生無異也固能 一六種俱號為道聽名則邪正莫辨 上標光子

**筭況效陵魯醮事童符設教五斗欲拯三界以較負** 之舊風故東兵鉤騎以動淺心至於消災淫術厭勝 苦病民之恒患故斬縛魑魅以快愚情憑威恃武俗 野竪著傳仙公愚斯惑矣智可罔與令祖述李叟則 姦方理穢辭辱非可筆傳事合氓废故比屋歸宗是 誦以翻騰好色觸情世所莫異故黃書御女莊稱地 山庸起勝乎標名大道而教甚於俗舉號太上 肌革盈虚草 下 思何故知那貪壽 思天全識所同故 如彼憲章神仙則體劣如此上中為妙循不足 生共愛故實情夷垂以灌靈根避

許淨修戒行豈同畢券之醜積弘誓於方寸孰與 清金容妙相何美鬼室空屋降伏天魔不慕幻邪 以張角李弘毒流漢季盧悚孫恩亂盈晉末餘波所 以偽誇真是瞽對離朱曰我明也 官將於丹田響洪鐘於梵音宣若鳴天鼓於唇齒校 民傷政前亂豈與佛同且夫涅槃大品寧比玄妙 求租稅糜費産業蠱惑士女運迪則蠍國世平則蠹 以形迹精麤已懸覈以至理真偽豈隱若以麤笑 夏蕃有徒爵非通侯而輕立民戶瑞無虎竹而濫

**神三破論**十九條〇本論

聖達之流巨以生為患夫欲求無生莫若泥洹 者無為之妙稱談其跡也則有王官雙樹之文語其 及吾無身吾有何患莊周亦自病痛其一身此三 槃之要或有三盲摸象得象耳者爭云象如簸箕得 實也則有常住常樂之說子方輪廻五道何由聞涅 匹矣是以儒家云人莫不爱其死而患其生老氏云 象鼻者争去象如春杵雖獲象一方終不得全象之 釋曰夫生生之厚至於無生則張毅單豹之徒是其 實子說泥洹是死真摸象之一盲矣 洹是死未見學死而得長生此滅種之化也 者

夕産忽求火照唯恐似已復更為厲凡夫之種若厲 最深機塞則生於盜賊飽媛則發於驕奢是以厲 捨家從道棄厲就佛為樂為利寧復是加子迷於俗 論云太子不剃頭使人落髮釋曰在家則有二親之 韻滞於重惑夢中之夢何當曉哉 表應太子納妃於儲貳者葢飲不人倫之道已足遂 論云太子不廢妻使人斷種釋曰夫聖實湛然跡有 十號之理斯在何妻子之可有哉且世之孥孺為累 能棄兹大寶忽彼恩愛耳至如諸天夕降白驥飛城 切衆生皆有佛性仰尋此古則是佛種

-

愛出家則有嚴師之重論其愛也髮膚為上稱其 用嚴師譬如喪服出紹大宗則降其本生隆其所 必降者有愛我而厚其例矣經云諸天奉刀持髮上 也剪落為難所以就剃除而歡若辭父母而長往者 将使此子執人宗廟之重割其歸顧之情還本政 益欲去此煩惱即彼無為髮庸之戀尚或可棄外 大不剃之談是何言也子但勇於穿鑿怯於尋旨相 徒有何可惜哉不輕髮膚何以尊道不辭天屬 春非恩之薄所後頭伸三年實義之厚禮記云出

子毀圖像之圖為刑屠之屠則泰伯端委而治故無 **慙德仲雅剪髮文身從容致化遭子今日必羅吠聲** 論云剃頭爲浮圖釋日經云浮圖者聖瑞靈圖浮海 而至故云浮圖也吳中石佛汎海儵來即其事矣今 而判則非疑矣 之高貴敬齊王作私晉之儲后臣厥父於公庭引此 出家之人尊師重法棄俗從道寧可一樂而求且太 論云子先出家毋後作尼則敬其子失禮之甚釋日 尤事有似而非非而似者外書以仲尼為聖人内 就學父王致敬漢祖善嘉令之言以太皇為臣魏

以用作於之

出入出入從本而與焉釋氏有不二法門老子有象 論云胡人不信虛無老子入關故作形像之 也煩想旣滅遇物斯乘故先云滅門末云乘門馬且 解即丧門也桑當為乘字之誤耳乘門者即大乘門 妙之門書云禍福無門皆是會通之林藪機妙之淵 宅出家之人得其義矣丧者滅也滅塵之勞通神之 論云喪門者死滅之門也釋日門者本也明理之所 如屠圖之相類亦何以殊 經云尼者女也或有謂仲尼為女子子豈信之哉猶 八萬四千皆稱法門奚獨丧桑二門哉

非為論君子且強理有優劣不係形像子以形像而 未悟所謂遣之至於無遣也子調胡人不信虛無誠 真俗二名驗以境照雙寂振無為之高風激玄流 說法門徒諮仰與性日不殊曾參勃然而言日子起 問已旃檀香像亦有明文且仲尼既卒三千之徒 曰原夫形像始立非為教本意當由滅度之後係 此非子之座推此而談思仰可知也羅什法師生自 言與慕以有若之貌最似夫子坐之講堂之上令其 方聰敏淵博塞談法相稱負佛經流布關輔詮

語不亦攻乎異端

以明集张之

神自訓而取頑胡之法釋曰夫六戎五狄 論云剃頭本不求佛為服凶胡今中國人 行喙息成受其賴喘蠕之蟲自云得所子脫不自思 **唐言云云宜急緘其舌亦何勞提耳** 此則練神濯穢反流歸潔即沙汰之謂也子欲毁之 論云沙門者沙汰之謂也釋日息心達源號日沙門 而義逾美眞可仰之彌高鑽之稱堅者也 主隆三五之治闡一乘之法天人同慶四海前新數 不識王化不聞佛法者譬如畜生事均八 論云入國破國釋曰夫聖必緣感無往非應結繩以

論云入身破身釋日夫身之為累甚於桎梏老氏以 夫和妻柔備有六陸之美有何不善而能破家唯 形骸為糞土釋迦以三界為火宅出家之士故宜去 地不問親疎親相厭殺此即破家之法矣 論云入家破家釋日釋氏之訓父慈子孝兄愛弟敬 師澄而與國古王諮勃以隆道破國之文從何歌 後民澆俗薄末代王教挺揚堯孔至如沙法所沾固 助俗為化不待形戮而自淳無假楚捷而取正石主 學道士有赤華咒阻發猶陰私行壇被髮呼天叩 聞

省華東名利悟逆旅之難常希寂滅之為樂流俗之

以明集卷之

徒反此以求全即所謂殺生者不死生生者不 能歌方外之坦情原壤丧親登木而歌孔子過而不 身無乃角亏乎 具所謂不能奮飛者也驗滅亡於即事不旋踵而受 非者此亦是名教之一方耳 論日歌哭不同者釋日人哭亦哭俗內之冥跡臨喪 誅漢之張陵誣謂貢高呼曰米賊亦被夷剪入身破 天曾未數丈橫墜於地迫而察之正大鳥之雙翼耳 論云不朝宗者釋曰孔子云儒有上不臣天子下不 代有好名道士自云神術過人尅期輕舉白日登

青耳輪扁尚不移術於其兒子何言哉 五刑所加致有殘缺耳今沙門者服膺聖師遠求 論云剃頭犯毀傷釋日髮膚之解其於前谷聊更畧 士乎昔伯成子高子州交伯但希玄慕道似不近 有何不可而入毀傷之義守文之徒未達文外之 剃除鬚髮被服法衣立身不非楊名得道還度 公侯儒者俗中之 凡言不敢毀傷者正是防其非解觸冒憲司 一物尚能若此況沙門者方外

論云出家者未見君子皆是避役釋日噫唉何子之

難喻邪左傳云言者身之文莊周云言不廣不足以 生白守玄行禪或頭陀林野委身酸獸或靜節蔬餐 明道余欲無言其可得乎夫出家之士皆靈根宿問 何能攪其方寸割慈親之重恩棄房權之歡愛虚 心道超然遐想宇宙不能點其會懷澹爾無寄塵垢 **德宇淵深湛乎斯照確乎不拔者也是以其神疑其** 三尺者雖言出於口終不以長古犯人則子之家三 了非五子所得聞也避役之談是何言數孔子類家 心無怠將動求十力超登無上解脫天羅銷散 百福於未前濟養生於萬劫斯實大丈夫之

諸已而已矣子方永墜無間遑復論此將不欲倒置 道故曰緣有緣起有生不識比丘者故曰緣無緣 尺矣何多口之為累傷人之深哉 頓至何其宜出二之有哉無緣者自就無緣中求反 生有緣即是緣有緣起何以知其然邪世有闔門 論云三丁二出一何無緣者釋曰無緣即是緣無緣 一戈平若能及迷殊副所聲 一六王子同日出家隨父人道是則緣之所牵闔門

為最尊梵志之徒益是培塿假使山川之神能出雲

論云道家之教育德成國者釋日道有九十六種佛

易則乾坤兩卦履豫二爻便當與天地俱生雖日俱 故宜且味名稱何以言之推三皇已上何容都無禮 雨者亦是有國有家之所祀馬其云育德成國不無 生而名不俱出者良由機感不發施用未形其理常 多少但廣濟無邊永拔涂炭我金剛一聖巍巍獨雄 在其跡不著耳中外二里其揆一也故法行云先遣 三賢漸誘俗教後以佛經革邪從正李老之門釋氏 國師道士或寂漠無為而作佛事金口所說合若符 倫神矣經云處處自就名字不同或為儒林之宗 、太極剖判之初已自有佛但于時衆生因緣未動 ち明集着さ

生者氣也聚而為生散而為死就如子言道若是氣 於道為備是故沙門號目道人陽平呼日道士釋聖 論云道者氣釋日夫道之名以理爲用得其理也則 契何為東西跳梁不避高下邪嗟乎外道籍我智慧 得道之宗彭聃居道之末得道宗者不待言道而道 便當有聚有散有生有死則子之道是生滅法非常 不以一事成名游夏之徒全以四科見目莊周有 自顯居道之末者常稱道而道不是譬如仲尼博 資我神力途欲撓亂我經文處劉我教訓人之無良 至於此也

ム月長ぶらし

音釋弘第八 **漁大竹切女**語利切好 物名也多新髮也產品 粉香地多新髮也產品 切 也夢传浪 H 岩圖 祟 職量於與 切嚴善檢 殿喜檢別的人物 曲重門 路斯正彌許 吃適 切合問

莊子又云道在屎溺此屎溺之道得非五子合氣之 住也曾聞子道又有合氣之事願子勿言此真辱矣

