

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

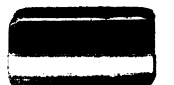
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









39

LOAN STACE

- 2(05) J-1888-

# ПРАВОСЛАВНОЕ

OBO3PBHIE.

January - Spril

1888.

TOMЪ I

москва.

Въ Университетской типографін, на Страстномъ бульварѣ. 1888.

Digitized by Google

11.85% 38 (Mul w #

Отъ Московскаго Духовно-дензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Январа 12-го 1888 года.

Цензоръ свящ. Іоаннь Петропавловскій.

Digitized by Google

8×460 P68 Jan.-Aps. 1888

## СЛОВО

ПО СЛУЧАЮ СОВЕРШИВШАГОСЯ ПЯТИДЕСЯТПЛЪТІЯ МОСКОВСКАГО НИКОЛАЕВСКАГО СИРОТСКАГО ИНСТИТУТА.

Полвъка минуло отъ основанія нашего института; полвъка какъ несеть онъ на пользу русской жизни и общества эту свою посильную святую службу имъ, призръвая, уча и воспитыван для нихъ всв дни подъ кровомъ своимъ сотни юныхъ сиротъ ихъ, лишенныхъ отъ колыбели отцевъ и матерей своихъ и симъ накъ бы обреченныхъ съ минуты рожденія своего на безысходную сворбь и нужду въ жизни своей: великое, христіанское, само краснорачиво говорящее о себа, дало любви на ближнему! Ибо, помыслимъ, въ эти полване сколько имъ-нашимъ институтомъ Николаевскимъ, что вовется по праву сиротскимъ, осушено такимъ образомъ на Руси слезъ спротства, облегчено и уврачено скорби и нуждъ его, и твиъ сколько принесено добра самой жизни русской, ибо сколько въ ней самой чрезъ этихъ спротъ воспитано и приготовлено имъ для церкви и общества върныхъ слугь Богу, царю и отечеству, честныхъ семьянъ, добрыхъ, христіански-просвъщенныхъ женъ и матерей, и это во всвять средахъ и на всемъ пространства жизни сей, по которому расходятся и куда поступають онв, входя въ нее, тв призръваемыя и воспитываемыя имъ сироты; ибо отовсюду стекаются онв въ сей гостепріимно открытый для нихъ пріють свой. и

<sup>\*</sup> Сназано при архісрейскомъ служенін вы церкви московскаго воспигательнаго дома, 6-те декабря 1887 год».

всюду же, уходя паъ него, несутъ съ собою свътъ истины и добра, засвъчаемый здъсь въ душахъ и сердцахъ ихъ!

За таковую, поистинъ неоцънимую по плодамъ ея полувъковую службу нашего института русской жизни и обществу кому мы должны воздать сегодня благодареніе наше? Богу, отъ Коего исходить и Къмъ подается сила и помощь на все доброе и великое, что совершается на землъ во имя Его! Онъ, всеблагій, призрвать на сіе утрежденіе милосердія при первомъ водворенін его въ ствнахъ сихъ, хранилъ потомъ и растилъ его своею любовію за всв дни и годы его пятидесятильтней жизни и процвътанія въ нихъ, отръвая отъ душъ призръваемыхъ въ немъ всякую ложь и неправду и насаждая въ нихъ силою духа Своего страхъ Свой, любовь въ долгу и правдъ, преданность царю и отечеству и такъ храня и соблюдая его Своею благодатію, возрастиль его мало-по-малу въ сей, говорю, разсадникъ просвъщенія для русской жизин и общества, разносящій на пользу ихъ лучи свъта своего по всъмъ вранмъ и предъламъ нашего дорогаго отечества!

После Бога, къ кому затемъ прежде и выше всего устремляетъ мысль нашу сіе полувековое минувщее нашего института? Къ венценоснымъ Повровителямъ его, своими благоденніями къ нему за эти полевка вписавшимъ неизгладимо имена свои и на скрижаляхъ жизни его и въ сердцахъ всёхъ когда-либо жившихъ, служившихъ и призревавшихся подъ кровомъ его! На ихъ царскія щедроты основанъ онъ, ихъ любовію и милосердіємъ призренъ и призревается всё дни; имъ после Бога и принадлежитъ прежде и выше всего слава, честь и благодареніе за сіе! Поистинъ отрадно видеть любовь, всецьло полагающую счастіе сердца и жизни въ томъ, чтобы съ высоты престола распростирать лучи своего милосердія на всёхъ и на все, съ упованіемъ взирающее на нее!

После Бога, къ кому еще въ виду сей полувековой жизни нашего института могла бы отнестись здесь съ благодарностко мысль наша? Естественно и по праву ко всемъ темъ, которые въ эти полевка сослужили въ немъ каждый свою посильную службу делу обучения и воспитания призреваемыхъ подъ кровомъ его сиротъ, делу нетъ-сомивния трудному и ответственному, ибо имъющему предметомъ своимъ то, достоинство чего оценено



дороже всего міра Самимъ Сотворшимъ его и чему Онъ и Самъ ради сего благоволиль послужить на земль до креста и смерти на немъ: дущу человаческую, разумную, безсмертную и богоподобную!-двлу ольдовательно требующему оть тахъ, кто призывается на него, всецвало посвященія себя ему, до пожертвованія благу его вовиъ, и временемъ и силами и покоемъ своимъ; -- дълу притомъ и невидному, непоказному со вив, ибо несомому, какъ кзвъстно, и отправляемому по большей части въ типи свромной учебной комнаты или не менъе свромнаго домалиняго уголка, въ малозанимательной для другихъ беседе глазъ-на-глазъ руководимыми чрезъ него, или въ молчаливой собранности въ себя самого углубленнаго духа, пенущагося о нихъ; -- дълу, въдомому подчесъ только единому Богу. Что вдохновляло ихъ въ немъ бывшикъ здёсь слугь его? что иное, если не совнаніе сей важности его и отвътственности, которая имъ возлагалась на нихъ предъ Богомъ и предъ людьми? Оно-то и давало имъ силу нести и совершать его по благу душь, возращавшихся ими, и не пользу жизни, для которой они возращали ихъ! Ихъ много, симъ тружениновъ его, прошло и сменилось здесь въ теченіе подувівка, и имена ихъ извістны немногима, но то, съ чъмъ они связали ихъ, живеть и будеть жить въчно въ лицъ самой жизни, которой они послужили чрезъ то, нынв признательно поминающей ихъ за cie!

Оть нихъ переходя въ намъ самимъ, привваннымъ послужить пиституту въ его настоящемъ, какой урокъ возьмемъ для себя изъ сего полувъковато минувщаго его? Спросимъ себя: чъмъ наиболье привлечено на нашъ институть за эти полвъка видимо пребывающее на немъ благословение Бога и людей? Тъмъ, что, какъ русскій, православный питомникъ просвъщенія, онъ всегда оставался въренъ святымъ завътамъ и преданіямъ русской православной визни, и самъ исполненный духа ихъ и стремившійся ненажанно исполнять имъ присръваемыхъ своихъ, ибо твердо памятовавцій, что эти завъты и преданія ея — основы жизни всъхъ и каждаго изъ насъ, колебать которыя значило бы сдвигать съ основанія своего насъ самихъ, напу собственную жизнь и благосостояніе ея. Пребудемъ и мы неизмъню върмыми имъ, и тогда нътъ сомиваня—за добрымъ промедянить нашего института последуеть для него не менъе доброе и славное будущее.



Къ вамъ после всего слово мое, юныя отрасли сего вертограда наукъ! Я знаю, что вамъ дорогъ институтъ, но знаю, что онъ станетъ еще дороже вамъ, когда вы будете выходить изъ него... Сохраните навсегда и по выходъ изъ него эту свою духовную святую свявь съ нимъ. Помните то, чему васъ учили въ немъ. И вопервыхъ, любите Бога и будьте благодарны Ему за все, что Имъ сдълано и дълается для васъ, ибо не великая ли та милость Его въ вамъ, что вы, сироты, призръны и воспитаны здёсь быть-можеть лучше, чёмъ тысячи детей того же званія, не знающихъ сиротства, имеющихъ отцевъ и матерей, и не указаніе ли то Промысла вамъ, что какъ все получившія оть Бога, вы все обязаны и посвятить Ему въ жизни своей? Посль Бога, храните неизмънными въ сердцахъ своихъ любовь и благоговъйную предавность къ Благочестивъйшимъ Государю и Государынъ, привръвшимъ и пріютившимъ васъ здъсь, ябо на ихъ царскія щедроты вы призрівны, ихъ послів Бога любви и милосердію обязаны всемь здесь; ибо истинно все соображено, все устроено и приспособлено здёсь для того, чтобы канъ можно лучше сохранить, просвътить и воспитать васъ подъ кровомъ симъ, такъ что и самый храмъ Божій поставленъ здёсь для васъ подъ одинъ же кровъ съ мъстомъ вашего ученія и жительства; ихъ Монаршимъ попеченіемъ все это приготовлено для васъ, и о комъ же, значитъ, какъ не о нихъ должна быть ваша первая и всегдащняя модитва, и кому же посль Бога, какъ не имъ, должны принадлежать отнынв ваша душа, сердце и самая жизнь? Послъ нихъ, сихъ Августъйшихъ Повровителей вашихъ, храните неизмънно же въ сердцахъ своихъ и благодарность къ начальствующимъ надъ вами, руководящимъ и воспитывающимъ васъ здвсь, ибо ихъ руководствомъ, трудомъ и усиліями вы растете и выростаете здёсь всё дни и умственно и духовно; сослужите же потомъ и вы имъ службу за то, имъ въ лице другихъ, техъ, кому вы будете призваны послужить въ жизни своей; на то они и готовять васъ, чтобы вы могли приносить не вредъ, а пользу людямъ; значитъ, служа тамъ съ пользою другимъ, вы все равно, что послужите имъ же! И наконецъ помните всегда, где бы вы ни были, что вась учили и воспитывали здесь какъ русскихъ, православныхъ дътей и помня то всякій разъ накъ будете видъть или слышать что-либо противное тому, что вамъ

внушалось здёсь, говорите себё: не такъ учили меня тё, кому было дорого благо мое, а эти люди—кто они? ихъ рёчи—лесть и обманъ! я не могу, я не должна слёдовать имъ; я чувствую, что истина въ тёхъ святыхъ началахъ и внушеніяхъ, которыя насаждались въ моей душё отъ лётъ дётства; могу ли я измёнить имъ, отречься отъ нихъ"? Будете такъ мыслить и поступать, и будете истинными дщерями своей страны и отечества, и темъ сослужите великую службу имъ; и эта слава ваша всегда будеть славою и дорогаго вамъ института!

Конецъ же слова, какъ и начало его, въ Богъ: призри съ небеси, Боже, и виждъ и посъти виноградъ сей и утверди, его же насади десница Твоя!

Протојерей Н. Протололовъ.

# ИЗЪ ЧТЕНІЙ ПО ФИЛОСОФІИ РЕЛИГІИ.

### VI. Историческое доказательство бытія Божія.

Къ доказательствамъ бытія Божія, основаннымъ на идев Божества, кромъ онтологического, гносеологического и психологическаго принадлежить и такъ-называемое историческое, которое изъ факта существованія религіозной иден у всёхъ народовъ древняго и новаго міра заключаєть къ истинъ бытія Божія; поэтому оно носить иногда также названіе доказательства, основаннаго на согласіи всахъ народовъ въ признаніи бытія Божества (argum. a consensu gentium). Это доказательство примыкаеть къ предшествующему, психологическому 1) и имъетъ съ нимъ ближайшую связь. По своему содержанію оно составляеть дальнейшее распрытіе той мысли последняго, что идея о Боге не можеть происходить отъ причинъ частныхъ и случайныхъ, предполагаетъ следовательно особый источникь своего существования въ человъческомъ духъ. Эту мысль психологическое доказательство, какъ мы видвли, старается подтвердить анализомъ самого содержанія иден о Богъ; но возможно подтверждение той же мысли указані. емъ на нъкоторые внъшніе, характеристическіе признаки этой идеи: одинъ изъ этихъ признаковъ есть ея всеобщность. Всеобщность какого-нибудь понятія согласно съ Кантомъ мы имъемъ полное право считать яснымъ знакомъ его не эмпирическаго

Прав. Обозр. 1887, февраль.

происхожденія; повтому, если бы намъ удалось донавать, что идея о Богъ составляеть действительно весобщее достоявіе подей, то мы имъли бы сильное симмиее доназательство, что вта идея есть существенное, апріорное (врожденное по терминологіи Декарта и Лейбица) понятіє нашего разума и истому самому должна имъть объективное вначеніе, какое мы приписываемъ вермь подобнаго рода понятіямъ.

Историческое доказательство есть одно изъ древивинихъ довазательствъ бытія Божія; оно встречается у Платона и Ариототеля и нельзуется особеннымъ сочувствиемъ Циперона и поздивними стоньовъ. Въ своихъ силососкихъ сочиноніяхъ Цицеронъ не разъ сомлается на общее согласіе всткъ народовъ въ признаніи божества, какъ на самое неоспоримое свидетельство истинности бытія Божія, "Какъ на самое надежное доказательство въ ряду основаній, по которымь мы вёруемь въ бо-FORD", POROPHYL OND, "CURTACNED HYMNLIND YEARSTE HR TO, UTO неть племени столь дикаго, челована, настолько потерявшаго сознанів о правственных обязанностяхь, душу потораго не освъщала бы мысль о богажь. Многіе о богахъ дунають неправое, но это происходить обынновенно оть правственнаго развращенія и порочности; всіз однавоже выраженоть своя уб'яжденіе относительно того, что есть сила и природа божественныя; и такое признаше произошло, следуеть свазать, не отъ предварительнаго уговора и соглашенія людей; это памятованіе о богахъ утвердилось не въ силу государственныхъ постановленій или законовъ; но во всемъ этомъ дъль единомысліе встхъ народовъ должно быть почитаемо закономъ природы". 2) "Еслибы истине бытія божеотва", говорить она ва другонь масть-не была поията и признана въ нашей душв, то одно милми не могло бы ни быть постояннымъ, ни подтверждеться давностію времени, ни состариться вижоть съ въками и покольніями людей; ибо мы видвли, что прочія вымыціленныя и пустыя мивнія съ теченіемъ времени исчеваци. Кто теперь думаеть, что существують гипповентавръ или химера? Можеть ли теперь майтись глупець, который бы боядся этихъ чудовищъ, которымъ нъкогда, въриди?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тускул. бесевди: 1. 18. пер. Садова въ журп. «Въра и Разумъ» за 1886 г. № 4.



Время изобличаетъ мивнія ложныя, подтверждаетъ истивы природныя (judicia naturae). 1) "Обойди всъ страны", говорить Плутархъ, "ты можень найти города безъ ствиъ, безъ письмениости, безъ царей, безъ двордевъ, безъ богатствъ, безъ монеты, но никто не видать еще города, лишеннаго храмовъ и боговъ, города, въ которомъ не возсылались бы молитвы, гдъ не клялись бы именемъ божества, не вопрошали бы оракуловъ, гдъ за благодъянія не приносили бы жертвъ, гдъ несчастія не старались бы предотвратить свящемными дъйствіями" 4).

Въ историческомъ доказательствъ бытія Божія мы обратимъ вниманіе сначала на основаніе его: фактъ всеобщей въры въ бытіе Божества, затъмъ на заключеніе, выводимое изъ этого факта.

1) Факть существованія религіи у всёкъ народовъ, казавшійся неоспоримымъ для древнихъ философовъ, какъ известно, въ новъйшее время подвергается сильнъйшему оспориванию не только со стороны техъ философовъ, которымъ отрицание его выгодно въ интересахъ ихъ міросоверцанія, но и со стороны безпристрастныхъ повидимому и чуждыхъ всякихъ философскихъ тенденцій, ученыхъ этнографовъ и путещественниковъ. Древнимъ по крайней ограниченности ихъ этнографическихъ свъденій и по узкости ихъ географическаго круговора естественно, говорять, было думать, будто всв народы вфрять въ бытіе боговъ. Но въ наше время, когда изследованы все недоступные прежде уголки земнаго шара, ны должны отказаться оть подобной мысли. Не только мы встречаемъ множество дикихъ племенъ въ Америкъ, Африкъ, Океаніи, у которыхъ нътъ ни мальншаго слъда религіозныхъ верованій, но и среди народовъ цивилизованныхъ нахонаці цвлыя націи (Китай и Японія) и многочисленныя религіозныя общества (Буддисты), которыя отвергають бытіе Божества. Не говоримъ объ отдельныхъ личностяхъ въ древнемъ и новомъ міръ, которыя самымъ своимъ атензмомъ ясно однакоже доказывають, что идея о Богв не составляеть какой либо существенной и необходимой принадлежности человъческого разума, безъ которой также

<sup>4)</sup> Adv. colot. Указанія на другія подобныя мнѣнія древнихъ,—см. у Uhachs, въ его: Theodiceae Elementa. p. 45.



<sup>3)</sup> De natura deorum. 11, 2.

быль бы навозможень процессь умотвенной двятельности, навъ на-примъръ безъ понятій о пространотвів и времени, причина и дійствін и т. п., что и показывають случайний марактеръ и случайное проможовщеніе этой щеи.

Что касается прежде всего до племень дникъ, то мы не можемъ здась входить въ подребное критическое обсуждение намдаго частивго озита изъ области этногравии, который бы иноточисленые противнии религизаной идеи отали выставлять какъ доказательство безбожи того или другаго племени. Педебный разборъ потребовалъ бы обинирнаго спеціальнаго труда. Поэтому мы ограничнием только указанівни на обице выводы, къ которымъ приходять вномив авторитетные ученые, основательно и критически изсладовавше воз сакты, служащіе къ ранежно занимающаго насъ вопроса. Изъ нихъ мы остановимся на известномъ сетествоненытателя и антропелого Катроажа и на Тейлоръ, оставившемъ спеціальное несладованіе о первобытной культуръ.

"Многіе наствивають", говорить Катроанъ въ сесей Естественной исторіи челов'яна, "на отсутствін релягіовности у п'вкоторыхъ племенъ человъческого рода; если върнть въ этомъ некоторынъ путешественнивиъ и антропологамъ, то способности из религи не оказывается не только у изкоторымъ мелкихъ племенъ, но и у многочисленныхъ народовъ, распространенныхъ по общирнымъ простронствамъ. Но факты ежедвевно HORSZEIBAIOTE, CE RARRIE JETROMEICZIONE GACTO BEIGRASHIBAJNEL M принимались столь важныя увёренія... Два племени въ особенности нивли печальное преимущество быть предметомъ венкаго рода нападковъ, и отсутствіе у нихъ редитіовности представляется еще однимъ изъ самыхъ медкихъ обвиночій, воводимыхъ на нихъ. Это племена Готтентотское и Австралійское. На этомъ последнемъ съ большею подробностію я остановлюсь впоследетвіи." (Катроанъ дъйствительно потомъ доказываеть существование религіозныхъ втрованій у разныхь племенъ Океаніи). "Здась замвчу только, что эти инимо-втенстическая племена нивють по крайней мере первоначальную минослогію. Что насается до Готтентотовъ и Каффовъ, которыхъ имъ въ этомъ отномения уподобляють, то прежде часто говорили, да и теперь въ нъветорыхъ сочиненіяхъ на разные кады повторяють, что у нихъ

ръщительно нъть поняти о Богъ и загробной жизни. Танимъ образомъ вабывають всв овъденія о нихъ, собранных расличными путещественнивами и столь ясно доказывающія противное. Не говоря о самыхъ новъйшихъ, забывають, что Камобель еще въ цервое свое путеществіе (въ 1812 г.) отврыль даже у Бошисменовъ то, что онъ называеть темнымь понятюмь о какомъ-то высшемъ существъ; впосявдствін онъ не бевъ труда добиясн точныхъ подробностей о религіозныхъ веревеніяхъ этого самаго дикаго и извёстнаго ограниченностью своихъ уиственныхъ способностей племени. У Готтентотом также дознали върования въ доброе и влое начало, которыя оба олиметворяются и носять особенныя имена; нашин предакія о начаго человова; много разъ удостовърялись въ ихъ върованіи въ накую-то другую жизнь, которое доказывается ихъ молитвами, обращенными къ веливимъ людямъ, стражомъ, который они пирають въ твиямъ умершихъ и пр. И текъ подреживать положение, противъ котораго я возстаю, невозможно. И еслибы какой ученый, опираясь на неосновательных отрицаніяхъ, сталь еще отвергать религіозность у племень, населяющих вожную Африку, то достаточно будеть ответить ему словами самаго неустращимаго новейшаго наследователя этихъ странъ. Вотъ что говорить объ этомъ предметь докторъ Ливинготонъ: "накъ ни низка степень, на которой стоять эти иоселенія, но неть нужды убеждать ихъ въ бытін Бога или увернть ихъ въ будущей жазни; эти две истины повсюду признаются въ Афринъ. "Загъмъ Ливингстонъ входить въ ивкоторыя точныя подробности въ этомъ отноленіи и потомъ прибавдиеть: "отсутствіе идоловъ, общественнаго богослуженія и накихъ бы то ни было жертвоприношеній у Кафоровъ и Бечуановъ сначала заставляеть думать, будто эти населенія исповъдують совершеннайщій атенемъ."

"Недьей не видеть, что исправивши заблуждение, Ливингстонъ и объяснеть его происхождение и это объяснение съ большею въроятностию можно бы примънить и из изкоторымъ подобнымъ же случаямъ, относящимоя из наредамъ южной Америки. Здесь также разеназамъ навъстныхъ путещественниковъ, часто протиноръчащимъ другъ другу, можно противопоставить свидетельство того, кто наябелье занимался изучениемъ американскаго человъка и подъ этимъ заглавіемъ надалъ сочиненіе, по спра-



ведивости скалаванеся власопческимь-говоримь о П'Орбиный. "Хотя многіє писстели", говорить онь, "отказывали тувемцамъ Америки во венкой религіи, по или убъщения; что вой народы этой части света, даже самие диків, им'йють каную бы то ни было религио". Эти скова съ наждымъ днемъ оправдываются все болье и болье, и доле въ глубикъ стовъковыхъ льость амавоновикъ, у писметь, жестокіе правы которыкъ всего белве Bosmyimandyd hacz. Chinestagranie horstin o bincrione midb. o высшихъ существахъ, о пребываемости одной части нашего су-HIGOTES HOOFE CHOPTE GESTWOOFOE, CHILDO ROTTECTHESCICH HO мёр'я того, нашь мы праучаемъ большую возможность несколько пронивать вы тайны втимы изотинк. Что же высастоя по народонаселеній Азін, то за нями веседа признавали велигіозими стремленія. Здвеь неходимъ поврейну поврайней мірь шамана ов его магинескимь танбурницив; в это суспаріе, а не бенбожіе, въ которомъ: некоторые обинным алівтских верваровъ... Итакъ религіозная идея нажинери на всемъ земномъ маръ, у войкъ сущоствъ, назвіваємиць людьми 🗸 🖟 ).

Въ своемъ поздивищемъ сочинени (L'Espèce humaine. Par. 1878), дополнивъ новыми фактами свои прежнія изследованія по религіозной особенности человика", Катровить приходить къ следующему общему выводу. "Результать моихъ ивслыдованій здісь совершенно противоположень тому, нь которому пришли Сенъ-Илеръ и Леббокъ. Обязанный по существу монкъ спеціальныхъ занятій изучать всё человіческій расы, я напрасно искаль атензма у самыхь низшихь изъ нихъ, точно такъ же какъ у самыхъ выстикъ; я его не встръчалъ нигда, за исключеність разва отдальных индивидуумова и ва школахъ, болъе или менъе ограниченныхъ, что мы видъли въ Европъ въ прошломъ стольти и что встръчаемъ иногда въ настоящее время. Допустимь, что аналогичные факты встрачаются и въ другихъ мъстахъ, и что кое-какія американскія племена, нъкоторыя орды бедуиновъ совершенно потеряли понятіе о божествв и загробной жизни. Двио, конечно, возможное. Но вывств съ этими племенами живуть другія племена, другіе обита-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Естеств. исторія человена. Русси. пер. 1881. 32—37.



тель, другін орды совершенно мей же расы, гдъ сохранилась религозная върв. Это ясно видно даже изъ тъхъ примъровъ, ноторые цитуетъ Леббокъ. Во всякомъ случав, несомивнио важенъ тотъ сактъ, что атенамъ нигдъ не вотръчается намъ иначе, какъ ез сосмояны аррамическомъ (état crratique), накъ явленіе случайное. Повоюду и всегда масса населеній чужка ему, нигдъ ни одна каная-либо изъ великихъ человъческихъ расъ, ни даже отдаль этой расы сколько-нибудь значичельный, не были атенстичесними".

"Тановъ ревультать изследованій, которыя дозволяю себъ назвать вполнё добросов'ястными и которыя я началь гораздо прежде, чемъ заняль каседру антропологіи. Во всёхъ этихъ изследованіяхъ я наскъ и заплючель не какъ мыслитель, в вруюній или силососъ, всё более или мен'я состоящіе подъ вліннісиъ идваловъ, которые ожи принимають или опровергають, но неключетельно какъ матурамисть, который прежде всего ищеть сактовъ и ихъ констатируетъ".

Къ такому же общему выводу приходить и Тейлеръ. "Существують описанія накоторых племень, которыя букто бы живуть не имъя никакого языка; но на самомъ дъль такія племена не открыты. Точно также увъреніе, что племена совершенно чуждыя религіозныхъ вонятій были дъйствительно найдены, котя и возможно теоретически и быть-можеть оактически върно, не опирается на достаточное ноличество доказательствъ, которые мы вправа требовать для такого исключительнаго случая". Переходя затемъ въ свидетельствамъ о безбожім различныхъ динихъ племенъ. Тейлоръ находить ихъ очень сомнительными. Одни изъ этихъ свидетельствъ противоречать сами себе, такъ ванъ одинъ и тотъ же путещественникъ, говоря о бевбожім какого-либо племени, затамъ приводитъ факты, которые говорятъ совершенно противное. Другія свидетельства опровергаются показаніями другихъ путещественниковъ, заслуживающихъ полнаго уваженія. Вообще всв многочисленныя погазанія, собранныя Леббономъ въ доказательство отсутствія или очень, низкаго развитія религіи у нисцихъ расъ, по его мивнію подлежать сильной критикъ. "Такимъ образомъ" заключаеть Теплоръ, "даже



<sup>6)</sup> L' Espèce humaine. p. 355. 356.

въ твиъ случаямъ, гдв не найдено инканихъ положительныхъ указаній на религіозмое развитіє какото-нябудь отдаленнаго илежени, следуєть принимать съ недов'єрісмъ отрицанія всякаго наблюдителя, отношенія котораго къ разбираємому племени не близки и дружественны" <sup>2</sup>).

Мивніе Тейлора, какъ знатока первобытной культуры, твиъ важное для месь, что омь по своимь убъяденіямь оволюціонисть, и что отысканіе безрелигіознаго народа было бы для него очень полезно для подтвержденія его теорій; но ученая добросов'я-CTHOCTL BEST TALLS OF COSES TECH. TO BE HACTOSTICE BOOMS TSного народа изгъ, хоти въ угоду своей эволючіенной теоріи онь и депусиаеть, что существование подобиаго народа "теоретически возможне и можеть - быть фактически върно". Мы могли бы, велибы захотым, значительно увеличить число свидътельствъ вы пользу всеобиности религіи, свидьтельствъ, принадлежащих ученым виолив компетентилив, винмательно изучавшимъ и вритически провърявшимъ свидътельства путешеотвенивовь о режигозновь состояни различных илемень вемнаго шара <sup>8</sup>). Однавоже, могуть сказать намь, ведь и ученые, отринавные эту всеобимость, также съ своей этороны ссылаются на факты и приводять въ свою пользу свидетельства иутешественниковъ о безбожи того или другаго племени. Какое же значавіє могуть иметь подобимго рода свидетельства? И не водрывають им они въ симонъ двив силу техъ общихъ выворовъ о всеобщисти религін, какіе мы привели и во множествъ погли бы привести?

Прежде всего должно замвиять, что при сообщении и освъщения сактовъ, изсърщихся религізсного состоянія дивихъ племенъ, издавив оказываля сильное вліяніе предванятьи идеи. Справеднию замвиветь Максъ Мюллеръ, что въ этомъ отношенів очень немиогіє путешественники сотались совершенно не загронутыми влінніємь господствующихъ мизній. Было время, ногда вст путешественники были заражены идеями Руссо, такъ

<sup>\*)</sup> Укаженъ напр. на Макса Мюллера, Vorlesungen über den Ursprung d. Religion. 1881. р. 88. 89.; на Вундта, Душа человъка о животныхъ. Т. И. 279. 280; на Вайтца—Antropologie d. Naturvölker. В. 1. 5 et sq.



<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Первоб. культура Т. И. стр. 2. 3. 6.

что воб дивари въ ихъ глазахъ казались столь же возвышенными и благородными, какъ германцы въ главахъ Тацита. За темъ наступиль повороть. Отчасти подъ вліянісмъ американснихъ этнологовъ, которые повсюду искали доводовъ, извиняющихъ рабство негровъ, отчасти подъ влівніемъ принадлежащаго новъйшему времени желенія найти недостающій члевь между обезьяною и человъкомъ, стали описывать дикарей такимъ образомъ, что и въ самомъ дъле стали сомивваться, не составляють ин негры на примъръ созданій даже низшихъ чёмъ горилы и двиствительно ди придичествуеть имъ имя человъна? Поэтому, какъ скоро возникъ вопросъ, составляеть де редегія существенную особенность человъка или нътъ, то извъстный классъ путешественниковъ постоянно сталъ наталкивалься на племена, у которыхъ не было никакого имени Вожества и никакого понятія о немъ; между твиъ какъ другіе путешественники повсюду открывали самые возвышенныя религозныя возэрвнія <sup>9</sup>).

При такомъ положени дъда оплососамъ и ученымъ, которымъ въ интересахъ ихъ міросозерданіи необходимо было отвергнуть всеобщность и прирожденность идеи о Богъ, нетрудно было приводить пълые ряды свидътельствъ о безбожій тъхъ или имыхъ племенъ, выбирая изъ нихъ тъ, которыя были пригодны для ихъ цъли и оставляя безъ вниманія другія. Но очевидно, доказательная сила такихъ свидътельствъ очень невелика.

Но мы далеки оть того, чтобы прямо ваподозривать въ текденціозности и намівренномъ сокрытік истины всів свидітельства, говорящія о безбожік тіх или иныхъ племенъ. Мы готовы допустить, что кікоторыя изъ этихъ свидітельствъ принадлежать путещественникамъ вполив искреннимъ и добросовъстимъ въ своихъ показаніяхъ. Но здісь рождается вопросъ, вполить ли были компетентны въ сужденія о религіозныхъ вівровакіяхъ тів лица, которымъ принадлежать неблагопріятимя свіденія о религіозномъ состояніи того или другаго племени? На этотъ вопросъ въ большей части случаевъ должно отвічать отрицательно. Какъ извістно, большая часть подобныхъ свівденій принадлежить путещественникамъ—натуралистамъ, для которыхъ

<sup>\*)</sup> M. Müller, Vorlesungen über d. Ursprung und die Entw. d. Religion. 1881. 102. 108.



изучение религиозныхъ върований не входило въ кругъ ихъ спеціальных занятій и которые делали наблюденія надъ этими верованіями мимоходомъ. При опанка религіозныхъ представленій динихъ племенъ они обывновенно руководились теми понятіями о религіи, какія сами имфли или какія находили у болье обравованныхъ племенъ. Встръчая въ замънъ этихъ понятій представленія крайне дикія и грубыя, они не хотвли видеть въ нихъ никакого религіознаго характера и забывали, что самая нельпан редигія есть все же редигія, а не отрицаніе ея 10). Другіе путешественники, еще менве внимательные къ изученю религіознаго состоянія дикихъ племенъ и неспособные къ тому по незнакомству съ языкомъ дикарей, единственнымъ основаниемъ для сужденія объ этомъ состояніи считали внівшніе признаки редигіозности, присутствіе или отсутствіе идоловъ, храмовъ, жрецовъ, жертвоприношеній и пр. Но существують племена, стоящія на столь низкой степени умственнаго и соціальнаго развитія, что у нихъ не существуеть еще этихъ внівшнихъ обнаруженій религіозности. Естественно было подобнаго рода путешественникамъ на этомъ основаніи отрицать у никъ самую редигію. Открыть же зачатки редигіозныхъ идей независимо и помимо ихъ внівшнихъ обнаруженій было діломъ нелеткимъ, не только для путешественниковъ—натуралистовъ, но даже для не только для путешественниковъ-натуралистовъ, но даже для людей, болъе знакомыхъ съ языкомъ, бытомъ, правами дижихъ племень и долговременнымъ пребываніемъ между ними пріобратшихъ ихъ дружбу и довъренность. "Европейцу", справедливо вамвчаеть Катроажь, "когда онь даже живеть среди дикихъ племень и уже болье или менье совершенно владветь ихъ язы-

<sup>•</sup> Этимъ объясияются и тв странцыя противоречія (въ достаточномъ количестве подмеченныя Тейлоромъ), встречающияся иногда у одного и тогоже путешественника, который сначала ут верждаеть, что такое-то племя вовсе не имъеть религін, а на дальнійших отраницах своей винги приводить такіе факти, которые для человека, неограничивающаго идеи религи кругозоромъ определеннихь религіознихь понятій, служать яснимь свидательствомь существованія редигів у этого племени. Авторитетомъ подобнаго рода путешественниковъ несовсемъ добросовестно пользуются иногда отрицающіе всеобщеость религіи, завиствуя отрывочныя цетаты о безбожін того или инаго племени и не им'я терп'янія нин желанія прочесть ихъ сочиненія вполит и сопоставить съ этими цитатами факти, сообщаемые тами же писа телями.



комъ, чрезвычайно трудно добиться у нихъ откровенныхъ разсказовъ о вёрованіяхъ, которыя касаются того, что человёкъ имъетъ самаго искреннаго и самаго таинственнаго. Не выходя за предълы Франціи, можно составить себё понятіе о затрудненіяхъ, которымъ сопровождаются изследованія этого рода, если попробовать вызвать какого-либо крестьянина нашихъ горъ, какого-нибудь Баска или Нижне-бретонца, чтобы онъ высказалъ, что онъ думаетъ о привиденіяхъ (revenants) или о ночныхъ сборищахъ вёдьмъ. Что касается до меня, то миё очень часто неудавалось достигнуть этого у людей, съ которыми я жилъ въ самыхъ близкихъ домашнихъ отношеніяхъ". После этого можно судить о препятствіяхъ, какія встрёчаетъ европеецъ при изученіи вёрованій дикарей, которые смотрять на него со страхомъ и недовёріемъ, которые даже не могутъ толково и хорошо высказать своихъ мыслей 11),

Но если независимо отъ извъстій завъдомо тенденціозныхъ и добросовъстныя повидимому показанія путещественниковъ объ отсутствін религін у того или другаго племени вполнв объясняются указанными нами причинами, то ни чёмъ инымъ кромё желанія во чтобы то ни стало отстоять предванятую теорію можно объяснить то обстоятельство, что подобнаго рода факты безъ мальйшей провърки приводятся учеными и философами, какъ доказательство противъ всеобщности религи. Еще страниве то, что извинительное у путещественниковъ отрицание религи или не основаніи несовершенства религіозныхъ понятій или отсутствія культа повторяется и у философовъ, отъ которыкъ мы вправъ были бы ожидать болье точного различенія формы религіи отъ ея существеннаго содержанія. Такъ напр. Леббокъ на ряду съ сомнительными свидътельствами объ отсутствіи религіи у нъкоторыхъ племенъ приводить въ свою пользу и такіе факты, которые говорять только о крайней грубости религіозныхъ върованій, замъчая, что эти върованія "недостойны имени религін"; самый атензив онъ опредъянсть не какъ отрицавіе существованія Бога, а какъ "отсутствіе опредъленныхъ идей объ

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Ест. исторія человіва, стр. 88. О других пренятогвідка ка точнему изслідованію вірованій дикика народова см. Мак Müller, lib. cit. p. 97—109.





этомъ предметь 4 12). Еще ясиве выступаеть этоть странный способъ доказыванія безбожія различныхъ племенъ и народовъ у Бюхнера. Такъ къ безбожнымъ племенамъ у него причисляются древніе Египтяне и всв современныя племена, у которыхъ господствуеть воолятрія, потому что, по его словамъ, "только предзанятое мивніе въ состоянім признавать въ такъ-называемыхъ животныхъ религіяхъ (Thierreligionen) что либо вналогичное собственной въръ въ Бога". Къ числу безбожниковъ онъ относитъ далье и всвур фетицистовъ. Признакомъ безбожін другихъ племенъ (жителей Орегонской области) служить то, что даже миссіонеры затруднялись будто бы найти въ ихъ языка слово, соотвътствующее понятію: Богъ, и что божество у нихъ кажется называется: водкъ. Иныя племена (Калоши, Готтентоты) у него безбожны потому, что у нихъ не найдено никакого культа или что они (какъ напр. Туски и Бушмены) почитають только алыхъ духовъ и демоновъ, и что у нихъ нътъ понятія о промыслъ Божіемъ, а нъкоторые (дикари провинціи Ріо-Жанейро) бевбожны потому, что проходять мимо церковныхъ дверей не поворачивая годовы и не сниман шляпы и т. под. 13). При такомъ щирокомъ понятіи о безбожіи неудивительно, что Бюхнеру удалось записать въ безбожники чуть не всв дикія и полудикія племена! Но кр такого рода доводамъ можно вполна приманить извастное догическое подожение: quis nimium probat, nil probat. На самомъ дълъ большая часть собранныхъ Бюхнеромъ фактовъ не только не подтверждветь его утвержденій о безбожіи дивихъ племень, но скоръе можеть служить къ доказательству противнаго мнънія 14).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Quatrefages, L'Espèce humaine, p. 352. 358.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) L. Büchner, Kraft und Stoff. 1864, 252 et sq.

<sup>14)</sup> Урокъ догини взявотному философу, и соминтельному философу, Вожнеру, дветь здвсь навестный натуралисть Катрфажъ, увазывая на научние пріемы, практивуємые вы области самой же философіи и которые почему-то забываеть Бюжнерь, входя въ область философіи. «При научном наученій религій,» геворить онь «должно опасаться поступать по приміру того филосога, которий, подвергнувъ наслідованію однихъ поввоночныхъ животныхъ, отказался бы признать у животныхъ нашихъ характеристическіе признави животной жизни на томъ только основаніи, что они у нихъ существують въ болье простомь и нежемомъ видів. Здёсь, болье можеть быть чёмъ въ другихъ случаяхъ, должно по-

Сназаннаго нами достаточно, чтобы видеть, накое ничтожное доназательное вначение имфетъ та масса фактовъ, которые противники всеобщности и врожденности идеи о Богъ (напр. Бюхнеръ. Деббокъ и др.) приводять въ защиту своего мивнія. За исключениемъ фактовъ, свидътельствующихъ только о несовершенствъ религіи нъкоторыхъ дикихъ племенъ, а не объ ея отсутствін, за исключеніемъ массы другихъ фактовъ, которые говорять только объ отсутствіи вившнихъ обнаруженій религіозности у другихъ племенъ, остается небольшое количество свидътельствъ объ атеизмъ того или другаго племени, -- свидътельствъ во всякомъ случай сомнительныхъ и противоричащихъ показаніямъ другихъ путешественниковъ. Но еслибъ даже эти свидътельства были и болве достовърны, въ существъ дъла они нисколько не могли бы служить къ опроверженію того общаго положенія, что всь нецивилизованныя племена имбють религію. Во всякомъ случав, и противники всеобщности религіи должны сознаться, что число племень, у которыхъ незаметно признака религіи, очень ограниченно сравнительно съ числомъ племенъи народовъ имъющихъ ее. Отсюда мы имъли бы полное право-

дражать новейшимъ натуралистамъ, которые сумели открыть фундамендальныя жизненныя функціи даже у посліднихь моллюсковь и у посліднихь зоофитовь, даже при отсутствін иногда всяких спеціальных для них аппаратовь. Физіо-. догь не станеть отрицать существованія жизненняго феномена потому только,. что онъ совершается въ другомъ мъстъ организма и при помощи другихъ процессовъ чемъ те, какіе онъ привыкъ встречать у более развитыхъ животныхъ... Не смотря на странность процесса, на функціи не изчезли, ни перемънням своей природы въ глазакъ человъка науки. — Натуралисть, который изучаеть исторіючеловека, антропологь, не должень не поступать не судить иначе; какъ бы простимъ, неполнимъ, наивнимъ, детскимъ, даже нелепимъ ни казалось какое либо върованіе, оно не можеть потерять въ его глазахь своего характера, какь скоро примываеть нь тому, что въ религіяхъ развитыхъ есть общаго и существеннаго. Итакъ, какъ бы не быле несовершенны верованія дикарей, во всехъ ихъ находимъ какъ бы общую формулу, которал объемлеть всё ихъ, два слёдующіе пункта: въру въ существа высшія человъка, которыя могуть нивть доброе и дурное вліяніе на его судьбу, и уб'яжденіе, что существованіе челов'яка не ограничене настоящею жизнію, но что для него остается будущее во ту сторону гроба. Всь народы, каждый человекь, который верить въ эти два предмета, иметь религию. Наблюдение ежедневно более и более подтверждаеть всеобщность этихъжарактеристическихъ признаковъ человеческого рода». L'Espèce 1878, 356.



считать эти племена нъкоторыми исключеніями изъ общаго завона человъческой природы, случайными аномаліями ся и должны бы стараться объяснить эти аномаліи, а не завлючать отсюда. что религія не составляеть всеобщей принадлежности этой природы. Но такое объяснение найти будеть нетрудно, если мы вспомнимъ, что эти племена стоятъ на самой нижней степени умотвеннаго и нравотвеннаго развитія. Чэмъ бы ни объяснями эту низкую степень, -- младенчествомъ ли и природною неразвитостью этихъ племенъ или деградацією человаческой природы,--въ томъ и другомъ случай отсутствіе или лучше-сказать незаметность религіозной иден вполив могла бы быть понитиа, безъ необходимости отназывать человъческой природъ въ одной наъ самыхъ существенныхъ ен особенностей. Если состояніе дикарей, какъ большею частію думають, тожественно или анадогнчно съ состояніемъ первобытнаго человака и представляетъ его мляденческій возрасть, то отсутствіе у нихъ опредвленныхъ религіозныхъ идей также мало можетъ служить возраженіемъ противъ всеобщности и необходимости иден о Богь, какъ и вообще отсутствіе у челов'ява въ его младенческомъ возраств какихъ либо опредъленныхъ понятій, даже самыхъ ясныхъ обнаруженій человіческой природы, --- мышленія, самосовнанія, свободы, дара слова, --- возражениемъ противъ разумно-нравственнаго характера этой природы вообще. Вправъ ли мы заключать отскога, что законы напр. мышленія не врожденны челов ку или что даръ слова есть случайная, а не всеобщая и существенная принадлежность человъческого рода? 15) Но на самомъ дълъ, нътъ

<sup>11.)</sup> Таже самыя основанія побуждають и извістнаго зволюціониста Спенсера признать всеобщность редигія, несмотря на воаможность фактическаго отсутствія ем у нікоторых племень. «Редигіозныя иден того или другаго рода если не вполит, то почти всеобщи. Впрочемь, еслибы даже было правда, что существують племена дикирей не иміющих в ничего такого, что сколько нибудь нашевало бы на теорію творенія, и еслибы даже было несомивнно, что только на извістной степени интеллектуальнаго развитія становится возможнымь появленіе этой теоріи въ ея первобытной формі, выводь на ділів остался бъ тоть же самый. Принимая, что у всіхь народовь, достигших і извістной степени умственнаго развитія, являются смутныя понятія о происхожденіи и таниственной природів окружающих в предметовь, мы тімь самымь предполагаемь, что подобныя понятія суть меобходимый продукть развивающагося мышленія». (Основныя начала 7-й вып. стр. 17. См. А. Гусева. Натуралисть Уоллось. 1879. 92).



нинакихъ основаній считать дикія племена представителями именно младенческаго возраста человъчества. Сами эволюціонисты вынуждены совнаться, что подобное мивніе не имветь никакихъ фантическихъ основаній и что столько же возможно винеть въ состояніи современныхъ дикарей деградацію человіческой природы, сволько и непосредственное, первобытное ея состояніе 16). Что насается до религіи, то возможность крайняго упадка болве совершенныхъ религіозныхъ идей несомивина. "Что религія подвержена упадку, справедливо замвчаеть Максъ Мюллеръ, объ этожь постоянно учить насъ всемірная исторія; даже болве,исторію большей части религій въ извъстномъ смыслъ можно назвить исторією продолжительного нисподенія оть первоначальной ихъ чистоты. Нивто не осмълится утверждать, чтобы религія шла однимъ шагомъ съ прогрессомъ общаго образованія... Не видимъ ли мы напр. что Авраамъ, простой номадъ, былъ совершенно убъщенъ въ необходимости единства Божества, тогда канъ Соломонъ, мудръйшій изъ царей земли, строилъ храмы Хамосу и Молоху?... Индусы, которые за ивсполько тысячь леть назадъ сумъли достигнуть крайнихъ вершинъ философскаго созерцанія, теперь во многихъ містахъ унизились до недостойнаго почитанія коровъ и обезьянъ (17) Но если вполнів возмож-



<sup>16) «</sup>Определеть, что такое мы должем признавать истинно первоначальнымъ, говорить Спенсерь, было бы легио, еслибы только мы имели сведения объ истинно первоначальных дюдяхь. Но мы имбемъ важныя основанія предполагать, что теперь живущіе люди самыхъ низтихъ породъ, образующіе общественныя группи самаго простаго вида, вовсе не представляють человека, какимъ онъ первоначально быль. Вероятно большая часть изъ нихъ, если не все, имели предковъ, стоявшихъ на высшей степени развитія и въ тожь, бо что они вірять и что они думають, могло остаться нічто такое, что сохранилось оть этих высшихъ ступеней. Если теорія непрерывнаго упадка, какъ ее обыкновенно понимають, несостоятельна, то точно также должно признать несостоятельною и теорію непрерывнаго прогресса человечества въ ея неограниченной форме. Съ одной стороны взглядь, что варварство произопло отъ упадка цивилизаціи, не согласень съ фантами; съ другой сторони неть достаточных доказательствъ, чтобы и глубочайшее варварство было столь варварскимъ, какимъ мы его видимъ теперь. Вполив возможно, даже я думаю-въ высшей степени въроятно, что упадокъ былъ такимъ же обывновеннымъ явленіемъ, какъ и прогрессъ». (Sociologie, р. 106. М. Müller, Vorles. üb. d. Ursprung und Entw. d. Religion. 1881, p. 73).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) M. Müller, lib. cit. p. 74, 75.

на деградація человіческой природы, и въ религіозномъ отношенін болье, чвить въ какомъ другомъ, то вполив возможень и крайній предъль ся, -- совершенное почти изчезновеніе признаковъ религіозной идеи. Аналогическіе примеры тому видимъ въ той деградаціи, которой въ исключительныхъ случаяхъ въ виде аномалін могуть достигнуть другія стороны человаческой природы: мы вотръчаемъ напр. случаи потери разума, доходящей до идіотивма, и отсутствіе дара слова, какъ способности произносить осмысленные членораздальные звуки, не говоря о такомъ почти отупаніи нравственнаго чувства и сознанія, образцы котораго можемъ встрвчать въ отдельныхъ личностяхъ даже народовъ цивелизованныхъ. Нътъ ничего невозможнаго и неестеотвеннаго, что подобнаго рода явленія крайней деградаціи духовной природы человъка, доходище иногда до полнаго оживотнънія ея, которыя вотрёчаются у открыныхъ лицъ, могуть иметь место и среди изкоторыхъ отдельныхъ племень, которыя вследствіе вавихъ-нибудь врайне неблагопріятныхъ условій могуть дойти до утраты, хотя и временной, той высшей и характеристической особенности человъка, которую мы называемъ религей! Но существование такихъ племенъ (еслибы они дъйствительно нашлись) очевидно также мало могло бы говорить противъ всеобщности религін, какъ напримъръ случан идіотизма и правственнаго отупънія противъ прирожденности человъку разума и совъсти.

Кромъ указаній на племена дикія ученые, отвергающіе всеобщность религіи, издавна любили семлаться на существованіе цълыхъ атенстическихъ націй и обществъ. Такъ, по словамъ Бюхнера, "первоначальная религія Будды ничего не знасть ни о Богь, ни о безсмертіи. Точно также атенстичны, какъ буддизмъ, объ религіозные системы Китайцевъ, такъ что по Шопенгауеру китайскій языкъ даже не имъсть нинакихъ словъ для обозначенія понятій о Богь и о безсмертіи... По свидътельству всъхъ путешественниковъ Японцы также не върять ни въ Бога, ни въ загробную жизнь. Они, по выраженію одного американскаго путешественника (Ваггоws), нація атенстовъ". А такъ какъ Китайцы, Буддисты и Японцы со включеніємъ дикарей составляютъ большую половину человъческаго рода, то оказываетоя, что большая часть людей атенсты, а идея о дичномъ божествъ, возникшая первоначально между Гудеями, составляеть принадлежность только возникшихъ изъ Іудейства религіозныхъ системъ: христіанства и магометанства 18).

Читателю этихъ и подобныхъ тирадъ, незнакомому оъ соомстическимъ пріемомъ ученыхъ, заботащихся не столько объ истинь, сколько о доказательствь во чтобы то ни стело своихъ любимыхъ теорій, можеть доказаться, что здёсь скрывается какое-то колоссальное недоразумьніе. Китайцы, Индыйскіе Буддисты, Японцы, -- атемсты; между темъ и Китай и Индія и Японія покрыты безчисленнымъ множествомъ храмовъ; въ храмахъ находятся идолы, какъ изображенія боговъ; имъ приносятся жертвы и молитвы; а последователи буддизма, напр., считаются одними изъ редигіознъйщихъ дюдей. Какихъ же еще нужно свидътельствъ существованія редигіозныхъ идей среди этихъ составляющихъ половину человъческаго рода народовъ? Но скоро оказывается, что воб эти народы зачислены въ атенсты не потому, чтобы они въ самомъ дълъ не имъли религіи, но потому, что въ ихъ религіовныхъ и философскихъ сочиненіяхъ проводятся идеи о высочайшемъ начадъ бытія, которыя или не соотвътствують истинному понятію о Богв или бъ своихъ логическихъ результатахъ ведута въ отрицанію этого цонятія. Очевидно поэтому, что если и могуть быть названы атенстическими, то во всякомъ случев только ограничежные кружки образованныхъ лицъ, читающихъ и вполив понимающихъ эти сочиненія; что же касается до народныхъ массъ, то на нихъ можетъ падать развъ упревъ въ незнаніи началь собственной религіи или въ противоръчіи имъ, но никакъ не въ атеизмъ.

Но при болье внимательномъ взглядь на дъло оказывается, что и убъжденія интеллигентныхъ слоевъ указанныхъ обществъ и народовъ далеко не такъ атемстичны, какъ полагаютъ. Несомныно, что не только масса простаго народа, но и высшіе классы общества въ Китав, Японіи, Индіи исполняють правила и обряды своей религіи. Въ виду этого сакта мы должны признать одно изъ двухъ: или обвинить эти классы въ гнусномъ лицемвріи или, что въроятиве, предположить, что самое содержаніе ихъ религіи вовсе не такъ атемстично, какъ думають, и что обнаруженія ихъ религіовной жизни находить смысль и оправданіе въ

<sup>10)</sup> L. Büchner, Kraft und Stoff. 1864 p. 179-180.



икъ теоретическомъ религіозномъ ученів. И дъйствительно, при болье внимательномъ изучение религий этихъ народовъ мы находимъ въ некъ, правда, крайне недостеточныя и дожныя понятія о Богв, но никань не отрицанів самой иден Божества. Такъ нанр. релегіозно-философское міросоверцаніе Китайцевъ есть дуализиъ силы и натерій (Янгь и Инъ), высочайшими обнаруженіями которыхъ служать небо и земля. Но наъ этихъ двухъ первоначаль бытія господствующее значеніе для религіознаго совнанія имветь только первое начало. Небо, какъ начало живое н дъятельное, опредъляется пределогами, карактеризующими истинное монятие о Богь; онь навывается высочайшимь, Владыною всего (Чанть-тя), ону приписывается всемогущество, всевъдение, правосудіє, благость, инлосердіє и пр. 18). Кром'в того, навъ извъстно, въ Китав сильно распространено религіозное почитаніе высшихь оверхъестественныхь существь (духовь, --Чинь) и думъ умершихъ предковъ. Выше всего стоять духи солнца, луны и прочихъ свътилъ, какъ совершенивйщихъ проявленій вержовной силы. Кроив этикъ астрономныхъ дуковъ, вполив соотвътствующихъ богамъ другихъ языческихъ религій, Китайская релига признаеть и существование дуковъ земель, рэнъ; горь; вытровь, также дуковъ-покровителей провижцій, городовъ и пр. За духами второе ивсто въ религозномъ, сознаніи занимають души предковь и славныхь въ неторіи. Китая лиць, мудрецовъ и властителей. Почитание предновъ составляетъ са-

<sup>13)</sup> Названіе Вожества меболь также мало монеть говорить объ отсутствін у Китайцевь «названія или слова для обозначенія донятія о Богь» какь и у других народовь филологическое значеніе словь, обозначающихь это понятіе (словь, котория по коренному и первоначальному ихъ значеній большею частію выражають представленія о світів или днів) не служить препятствіемь соединять съ этими словами истинных понятія о Богь. Подобнія наименованія указывають только на способь первоначальнаго происхожденія не самой иден о Богь, а только словь, обозначающихь эту идею; эти слова, равно какь и другія, служащія для обозначающихь эту идею; эти слова, равно какь и другія, служащія для обозначенія предметовь духовныхь, образовались путемь аналогическаго и символическаго перенесенія словь, обозначающихь предметы и явленія чувственныя, на духовные и абстрактные. Переводь же на Китайскій языка Библіи и христіанскихь религіозныхь сочиненій миссіонерами ясно ноказываеть существованіе вь этомь языка словь, служащихь выраженіемь для самыхь возвышенныхь религіозныхь понятій.



мую обшерную часть религіозныхь обрядовь Китая; съ древивишихъ врешень въ честь ихъ строять храмы или приносять жертвы.—Противъ мнимаго атензма сосъдней съ Китаемъ страны Японіи ясно говорить не только существованіе въ мей храмовъ и религіознаго культа, но и самое содержаміе національной религіи, въ которой считается не менъе семи небесныхъ высшихъ боговъ и восьми миліоновъ Ками, или высшихъ духовныхъ существъ, изъ которыхъ 492 почитаются богами, а остальные привнаются обоготворенными людьми <sup>20</sup>).

Съ большимъ повидимому правомъ можно говорить объ атенамъ первоначальной религи буддизма, которая во главу всего полагаетъ ничтожество (Нирвану) и ясно отрицаетъ браниновое представление о единомъ Брамъ, какъ о высочайщемъ духовномъ началь бытія. Но такого рода представленіе о началь бытія монетъ-быть названо атенстическимъ только по сравнению съ истиннымъ понятіемъ о Богъ, какъ о дичномъ и всесовершенномъ Творце міра; но имъ нисколько не отрицается возможность существованія за предълами и выше настоящаго чувственнагоміра сверхъестественныхъ и высшихъ человъка существъ, которыя для религіознаго сознанія заступають місто божества и составляють объекть религіознаго культа; только при предположеніе такихъ существъ и возможень буддизиъ, какъ редигія. И дъйствительно, извъстно, что ни самъ основатель буддизма Шавіамуни, ни его ближайшіе последователи не отрицали существованіе боговъ индейской минологіи за исключеніемъ верховнаго Брамы. Въ последствии времени место этихъ мисологическихъ боговъ мало-по-малу стали занимать другіе, возникшіе изъ постепеннаго возвышенія до божественнаго достоинства "озаренныхъ свътомъ истиннаго ученія" людей, —буддъ, во главъ которыхъ сталъ высочайшій изъ нихъ Будда-Шакіамуни. На него за отсутствіемъ истиннаго понятія о Бога религіозное сознаніе мало-по-малу перенесло всв предикаты высочайшаго божества. Онъ является уже не смертнымъ человъкомъ, жившимъ въ извъстное время, но воплотившимся божественнымъ, въчнымъ существомъ, -- Богомъ въ точномъ смысле слова. Онъ называется не только величайшимъ между смертными, но и міроправителемъ,



<sup>20)</sup> Quatrefages, l'Espèce humaine 1878. 352.

веемогущимъ, всевъдущимъ, Брамою Брамы, Индрою Индры, богомъ боговъ или возвышающимся надъ встии богами, отцемъ
міра, въчнымъ искупленіемъ всей твари и пр. Историческій
Будда-Шакіамуни есть только одно, хотя и совершенное изъ
воплощеній, этого сверхъестественнаго Будды, которому предшествовали и за которымъ послъдуютъ другіе подобими воплощенія. Кромъ обоготворенныхъ людей мнеологическій пантеонъ
буддизма съ теченіемъ времени получаетъ новое приращеміе въ
Китать и другихъ странахъ чрезъ превнесеніе въ него нульта
туземныхъ духовъ, также получившихъ значеніе отдельныхъ
боговъ.

Религію, которан признаєть бытіє сверхчувотвенных, божественных оуществь, именуеть ихъ богами, устанавливаєть религіозныя отношенія къ нямъ въ формѣ правственных обявавностей и культа, комечно нельзя назвать атеметичесною. Конечно божественныя существа, допускаємыя будизномъ, далеко не соотвітствують нашему понятію о Богѣ, какъ единомъ, абсолютно совершенномъ началѣ бытія. И боги будкійской миноологія, заимствованные изъ Индіи, и обоготворенные люди, въ родѣ Будды и Шакіамуни и вдеельный Будда, который описываєтся такими возвышенными чертами, въ сущности ничъмъ, кромѣ совершенства природы, не отличаєтся оть людей и даже прочихъ міровыкъ предметовъ. И они суть подобно всёмъ другимъ предметамъ міра явленій возниншія изъ ничтожества (Нирваны) и визющія современемъ возвратиться въ тоже ничтожество, изъ котораго вышли, существа <sup>31</sup>). Но должно вспомиять, что въ этомъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Мы здёсь принимаемъ понятіе буддійской *пиресны* въ общепринятомъ значеніи этого слова. Но еще подлежить спору, дёйствительно ли это новятіе тожественно съ понятіемъ пичмо и не выражаеть ли оно окорёе отринація топьсе неистиннаго частнаго и ограниченнаго бытія, наковымъ является чувственно познаваемое бытіе, такъ что въ сущности оно совпадаеть съ обыкновеннымъ ндеалистическимъ понятіемъ объ абсолютномъ. Покрайней мёрё такой положительный характеръ Нирвапа получаеть у позднёйшихъ буддистовъ, гдё она почти ничёмъ не отличается отъ Индёйскаго Врама Ишвара, какъ абсолютнаго безличнаго начала бытія и возвращеніе всего къ Нирвану описывается не какъ прекращеніе бытія, но какъ состояніе положительнаго повоя и блаженства въ абсолютномъ. Болёе подробное изложеніе основнихъ идей Китайской и Буддійской религій см. въ моей статьё: «Религіи культурныхъ языческихъ народовъ,» въ «Правосл. Обозр. за 1880 г. февраль и мартъ».



отношение буддизмъ въ сущности ничемъ не выделяется изъ ряда другихъ языческихъ религій низшихъ формъ. И въ нихъ боти не лучше буддійскихъ; и они возниваютъ, раждаются, происходятъ, неизвёстно какъ и откуда. Вспомнимъ напримеръ космогожію Гезіода и последовательное происхожденіе боговъ изъхаоса, затемъ одинъ отъ другаго. Но все это не препятствовало этимъ богамъ пользоваться религіознымъ почитаніемъ и
не делало последователей языческихъ религій атеистами. Последователей Будды ножалуй можно назваль атеистами, но только въ томъ смысле, въ какомъ назваль безбожниками (йюєоі)
язычниковъ апостолъ Павелъ (Ефес. 2. 12)—въ смысле отсутствія у нихъ понятія объ истинномъ Боге, но никакъ не въ
смысле отрицанія ими идеи о существе высочайшемъ.

Кромъ указаній на атенстическія племена и народы ученые, отвергающие всеобимость и врожденность иден о Богъ, ссылаются на многочисленные случан отсутствія или отрицанія монятія о Богь во вез времена среди народовъ образованныхъ и въ масев, исповъдеменихъ ту или другую религію. Такъ, по словамъ Бюхнера, въ большихъ городахъ, какъ напримеръ Париже и Лондонъ, постоянно встръчаются люди, ноторые не имъють ни малъйшаго поинтія объ ндеякъ, которыя должны быть соединясны съ свовами: Богъ, безамертіе, религія и т. п. Такъ по последнему цензу въ Амглін овазалось щесть милліоновъ людей, которые никогда не переступали порога церкви и не могли сказать, къ накой церкви или нь каному въроисповъданію они принадмежать 22). Что въ высшихъ сдояхъ общества образованныхъ народовъ существовало и существуеть множество атеистовъ, что атеистическія убъжденія раздыляются многими научно и философски-образованными людьми, это также не подлежить сомнъние. Вслибы, говорять, идея о Богъ была врождения намъ, то навъ бы могло случиться, что природа не въ силахъ была отстоять свои права и вызвать идеи о Богв, даже безъ всякаго наученія и воспитанія, что мы видели у людей, у которыхъ совершенно отсутствують религіозныя понятія? Еслибы идея о Бога принадлежала къ числу необходимыхъ понятій нашего разума, то нанимъ образомъ могли бы отрицать ее и считать



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) L. Büchner. Kraft und Stoff. p. 190. 191.

совершенно излишнею люди образованные и притомъ такъ, что отриваніе ея нисколько не отразилось въ ихъ умственной и иравственной дъягельности?

Чтобы среди народовъ образованныхъ, въ большихъ городахъ могли встръчаться лица, которыя не имъли бы ни мальйшаго понятія о Богв и религіи, это чистый вымысель Бюхнера. Положимъ, многіє изъ нихъ никогда не переступали порога крама, но конечно они не разъ видали храмы: спросите этихъ людей, что это за зданія и для чего они существують, -- и едвали найдется кромъ вдіотовъ ито-нибудь, который совершенно не зналь бы о томъ. Согласны, что уровень религіозныхъ полятій у людей, составляющихъ подонки общества въ большихъ городакъ, крайне нивовъ, что они не знають, къ какой церкви или редигін они принадлежать. Но это также мало можеть говорить объ отсутствін у нихъ иден о Богв, какъ аналогичный низкій уровень религіозныхъ понятій у нъкоторыхъ дикарей. Низменность этого уровии доваживаеть вовсе не то, чтобы идея о Богв была не врожденна природв человека, но только то, что для развитія этой иден въ опредъленное и истинное понятіе, точно также какъ для развитія всякаго зародыща или съмени, нужны благопріятныя условін, въ числъ которыхъ дъйствительно заключается и наученіе или воспитаніе, условія, которыя сложились неблагопріятно для дивикъ племень и для отупівншихъ умотвенно и нравственко и вкоторых в жителей больших городовъ. Идея о Богь есть существенная принадлежность разумной природы человъка; но эта врирода конечно "не въ онлакъ отстоятъ свои права", когда они подавляются вившимии и виутренними вліяніями, стреняющими и новажающими эту природу; вина въ томъ падаеть не на самую природу, а на эти заглушающія развитіе ен природной силы вліянія.

Что насается до отрицанія истины бытія Божія людьми образованными и даже научно образованными, то не вкодя здёсь въ разъясненія причинъ этаго печальнаго явлемія, <sup>23</sup>) замітимъ тольно, что око мисколько не можеть говорить противъ природности и всеобщиости редклюзной иден уже потому, что око есть со-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Эти причины указаны нами въ статьѣ: «Атеизмъ» въ «Прав. Обозр.» за 1882 г. февралъ.



внательное отрицание прежде извъстнаго и находившагося въ душъ понятія или истины, а такое отрицаніе предполагаеть предварительное существование отрицаемаго факта. Правда, говоря объ атенстакъ, адъсь имають въ виду не столько отвергнуть факть всеобщности религовной идеи (потому что во воякомъ случав число атеистовъ сравнительно съ массами людей върующихъ въ Бога незначительно), сколько ея необходимость Самое существование атензма, говорять, служить уже доказательствомъ, что идея о Богв имветь случайное происхожденіе и не принадлежить въ числу необходимыхъ и природныхъ истинъ нашего равума; иначе, какъ природная, она не могла бы быть и отвергаема. Но говоря это забывають, что человъческій разумъ обладаеть неограниченною свободою въ области своей познавательной дъятельности, свободою не только познанія истины, но и заблужденія, и что въ силу этой свободы онъ можеть теоретически опровергать самыя очевидныя и необходимыя истины нашего сознанія, самые ясные факты опыта: примары тому представляеть намъ исторія философіи. Не видимъ ди мы, что идеализмъ отрицаеть самое существование чувствениаго міра и видить въ немъ лишь феномень нашего субъективнаго сознанія? Развъ не отрицаетъ скентикъ возможность повнанія и достовърность коренных догических законовъ мышленія? Не отрицается ли часто факть свободной дъятельности и не считается ли столь ясное и живое совнение свободы чистымъ понкологическимъ миражемъ, и т. п.? Почему же не можетъ быть отрицаема и существенно принадлежащая нашему разуму идея о Богв? Это темъ более вовножно, что къ отрицанию ен ведуть не только чието теорегическіе, котя и односторовніе мотивы (какъ въ указанныхъ нами случаяхъ), но къ сожалвнію и многія другія ненормальныя условія правственной жизни.

Но подобнаго рода отрицаніе коренных в истить машего сознанія (въ чисть ихъ и истины бытія Бомія) инсколько не говорить объ ихъ случайномъ происхожденіи и не опровергаеть здаченія ихъ какъ существенно принадлежащихъ разуму и необходимыхъ истинъ. Доназательствемъ тому служить то, что сами отрицающіе ихъ въ своемъ дъйствительномъ познаніи и жизни не могуть обойтись безъ этихъ истинъ и такимъ образомъ противоръчать сами себъ, отрицая то, что на самомъ дълъ от-

рицать не могуть. Отрицаніе ихъ въ сущности мнимоє; оно основано на недоразумъніи и касается часто не самой сущиости отрицаемой истины, но только той или другой формы, того или другаго понятія, въ которомъ они являются въ области нашего познанія. Идеалисть наприм'яръ, отрицая существованіе вившняго жіра. на самомъ діль живеть и дійствуєть такъ, какъ возможно жить только подъ условіемъ признанія его реальности. Абсолютный свептикь, отвергая достовърность нашего познанія, въ самомъ своемъ отрицаніи и опровержеціи истины познанія, мыслить и разсуждаеть по темъ самымъ законамъ мышленія, которые въ теоріи признаеть недостовърными. Отрицающій свободу и самъ дъйствуетъ какъ сущестно свободное и въ своихъ отношеніяхъ къ другимъ необходимо предполагаеть ихъ своболу. Всв они на практике признають то, что отвергають въ теоріи и такимъ образомъ сами себв противорвчать. Такъ точно и ателоть, въ теоріи отрицающій истину бытія божія, въ своей жизни постоянно обнаруживаеть некоторыя явленія, которыя могуть иметь смысль только при предположении этой истины. Въ самомъ двлв, мы видимъ, что атенсты точно также какъ и прочіе люди не чужды стремленій къ высшимъ, идеальнымъ цвдямъ человъческаго бытія: дучшіе изъ нихъ заботятся о счастіи и благосостояніи своего отечества, всего человъчества; въ наше время многіе изъ нихъ въ вамънъ служенія Богу со всею исвренностію пропов'ядують служеніе идеалу. Но могли ли бы витьть какой либо смысль всв эти стремленія и убъжденія, еслибы атензиъ быль последователенъ, еслибы онъ со всею испренностію быль уверень, что не существуеть ничего, кроме чувственнаго? Чтобы стремиться въ идеалу, нужна въра, что дъйствительно сомь, существуеть ивчто такое совершенное, къ чему должно отремиться и чего должно некать. Если идеаль-пустая мечта, не болве, то всв идеальныя стремленія-пустое самообольщеніе; чтобы онъ не быль мечтою, чтобы стремленіе нь нему было разуннымъ и оправданнымъ, необходимо признать, что есть нечто реальное, совершенное, къ чему, какъ къ цели должень приближаться человъкъ; а это реально совершенное и можеть быть только существомъ абсолютно совершеннымъ. Поэтому, если человъкъ серіозно стремится къ каному либо совершенству, возбуждаемый увъренностію въ его истинномъ

быти, то источниномъ этого стремления въ сущности можеть быть только несознаваемая имъ ясно идея абсолютно совершеннаго, --- Божества. Тоже должно сказать и о стремленіяхъ человъка. нъ истинъ, къ добру, къ правдъ, которыхъ не лишены и атенсты: если истина, добро, правда не пустыя слова, а реальныя силы. движущія человівномъ и человічествомъ, то должна быть реальная, субстанціальная основа этихъ силь, - абсолютная истина. абсолютное добро и правда; и если человъкъ, каковы бы ни были его теоретическія убъжденія относительно религіи, стремится въ нимъ, то опять таки въ силу тайной и безсознательной увъренности въ существованіи реальной последней цели своихъ стремленій, - абсолютной истины и добра. При болье глубокомъ анализъ понятій совершенства истины, добра, оказывается, что основаніемъ и вибств последнимъ завереніемъ ихъреальности и потому обязательности для насъ есть идея божеотва. Богъ есть высочайшее совершенство, истина и благо; поэтому и стремленіе къ усовершенствованію, къ знанію, къ добру, въ сущности есть несознаваемое ясно стремление въ Богу. Если теперь это стремление составляеть принадлежность и атеиста, точно также какъ и каждаго человъка, не окончательно утратившаго свое человъческое достоинство, то пожалуй въ навъстномъ смыслъ можно сказать, что на самомъ дълъ изтъ атенстовъ, что самый атензмъ есть не болъе, какъ роковое недоразуменіе, такъ какъ атенстъ, отрицая на словахъ истину бытія Божія, въ своемъ познаніи и въ своей жизни не можеть отказаться отъ техъ принциповъ, которые предполагають эту истину и получають смысль только съ признаніемъ ея.

2) До сихъ поръ мы говорили объ основномъ положенія историческаго доказательства бытія Божія, всеобщности редигіозной идеи. Надъемся, что фактъ этой всеобщности установлень съ надлежащею твердостію и что его не въ силахъ поколебалъ указаніе на мнимое отсутствіе этой идеи у различныхъ племенъ или на отрицаніе истины бытія Божія какъ цэлыми мародами, такъ и ожельными лицами. Теперь мы должны перейти къ оценкъ завлюченія, выводимаго изъ этого факта, и спросить: въ какой мъръ всеобщность религіи можетъ служить доказательствомъ истины бытія Божія? Въ какой мъръ предъ судомъ разума со-

стоятельно танъ-называемое историческое доказательство, бытія Божія?

тія Божія?

Разонатривая это доказательство со стороны его ондососсваго значенія, не можемъ не сознаться, что оно представляєть 
многія слабыя стороны и доступные возраженіямъ пробалы, которые могуть быть восполнены только при цомощи другихъ доказательствъ бытія Божія.

вательствъ бытія Божія. Превде всего можеть быть оспориваема доказательная сила самого факта всеобщности редигіи въ томъ обычномъ видь, въ каномъ онъ утверждается въ историческомъ доказательства бытія Божів. Намъ могуть сказать: вы хотите основать истину бытія Божін на всеобщиости религіозной идеи. Но для этого нужмо, чтобы это идея быца дъйствительно въ широкомъ и строгомъ смыслъ слова всеобщею, то-асть нужно знать и утвердить не только то, что до сихъ, поръ и въ настоящее время всь народы вижють редигію, но что они и будуть иметь и вцередь, во все продолжение бытія человачества, При этома подько условін можно сказать точно, что религія составляеть существенную принадлежность челована и отсюда выводить заключение о необходимости, а затамъ объ истина представления о Бога. Но можеть ли историческое довезательство выполнить это условіе? Очевидно, нать. Напродива, если мы станема судить о будущема по некоторыма характеристическима явленіяма ва прошедщема, то можемъ прикти и въ обратному заключению, имению, что религіозная идея есть не всеобщее и необходиное, а временное и случайное явленіе въ человічестві,—явленіе условинаемее только извъстною переходною степенью его интеллектуальнаго развитія. Мы видимъ, говорять, что въ различныя времена болде сильные и глубовіє мыслители, отвергая мижиіе необразованняго большинства, не признавали бытія Божества. Да и вообще, разсматриван исторію философія, находимъ, что каждое философское ученіе о началь вськъ вещей шло наперекоръ религіознымъ представленіямъ о томъ же предметь, что оплосовія всегда была во вражде съ религіею. Обращая винианіе на эти и подобиыя явленія, показывающія, что развитіе мышленія идеть пропорціонально уменьшенію суевърія, виля постоянный упалокь религіозности по мъръ распространенія просвъщенія, не должны ли мы предположить, что наступить ижкогда время, когда религіозныя пден изчезнуть совершенно въ человъчествъ, когда онъ будуть имъть только историческое значеніе пережитой и забытой минологической стадіи развитія человъчества, какъ думаєть Конть? А если такъ, то фактъ всеобіпности религіи въ промедшень и настоящемъ, не имъя абсолютнаго значенія, не можеть служить и доказательствомъ бытія Божія.

Историческое доказательство, ограниченное отрого своими предълами, не можеть вполнъ предотвратить этого возраженія противъ абсолютной всеобщности религи, - и въ этомъ имение состоить его недостатовь. Такой недостатовь вполив естествень; историческое доказательство стоить на эмпирической почвъ фактовъ; но эмпирически решить вопросъ о будущности редигіи нельзя. Для рашенія этого вопроса необходимо обратиться въ внализу содержанія самой иден о Богь, разсмотрыть слагающіе ее элементы и доказать, что эта идея по самому существу ея, не происходи отъ причинъ случайныхъ, не можетъ быть кажамъ либо случайнымъ, а потому и преходящимъ явленіемъ въ человъческомъ родь. Но рашение этой задачи не входить въ область историческаго доказательства, которое здась для своего дополненія имветь нужду въ другихъ допазательствахъ, основанныхъ на анализъ иден о Вогъ. Впрочемъ и независимо отъ этого дополнения историческое доказательство можеть обратить въ свою пользу самую шаткость предположеній о минмомъ управдненін религіозной идеи въ будущемъ. Дъйствительно, если судить о будущемъ религіи не на основаніи самой сущности религіозной идеи, а по одной аналогіи съ прошедшинъ, то и тогда мы болъе вправъ предполагать ен въчное существоване, пока существуеть человых, чымь уничтожение. Та идея, которая сопровождала человъческій родь оть его колыбели до настоящаго времени при всехъ переменахъ его историческихъ судебъ, которая была принадлежностью умовъ не только младенческихъ и неразвитыхъ, но и высокообразованныхъ, носить на себв достаточно гарантій за свое сохраненіе и въ будущемъ. Есля говорять намь о философахъ, какъ носителяхъ высшаго развития человическаго ума, которые будго бы всегда противоричили принятымъ религіознымъ представленіямъ, то забывають, что они противоръчили именно предотавленіямъ, накъ низшей и менъе адельатной форми пониманія Божества, чтобы возвысить ихъ въ

высшую форму эпанія, - раціональныя понятія о Богв. И въ этомъ отношени они были правы. Что насается до представлеwin o Boph, to be ofment omniced one cocratantes contradictio in adjecto; жей очевидно, что абсолютное не можеть быть предметомъ представленія, накъ ограниченной временно-пространственной формы мознанін; вначе оно перестало бы быть абсолютнымъ. Вотъ почену описсови часто боролись съ сусвъріями, съ частными антропоморфическими представленіями положительныхъ религій, жо не съ самою религіозною идеею, выяснить содержаніе воторой для разума было одною изъ важивнішихъ его запача. Въ этомъ смыслъ Гезіодъ справедінно заметить, что содержвије какъ оплософін, такъ и религіи въ сущности одно и тоже, -- ото "Богъ и изъяснение Вога, и что оплософия есть признаніе содержанія ремичи, хотя вижсую съ твиъ и освобожденіе оть односторонности ся формы и возвышеніе этого содержанія въ абсолютную форму, т.-е. форму понятія. Если намъ указывають на философовь--- атемстовь, то забывають, что они составляють явленіе исилочительное и спорадическое въ исторіи - ондоссойн. Ни по числу ихъ, ни тъмъ болъе по силъ таланта и значени въ области мышленія они далеко же могуть идти въ орявненіе съ числомъ замвинсльных мысличелей, признававмихъ негину бытія Болества,— тэмъ менае могуть быть признаны представителями какой-то высшей интеллитении человъчества. Можно спевать, что но отношению нь насев филоедоовъ они соотавляють столь же незначительное и столь же мало мислощее значенія явленіе, мака напоторын племена, у поторыхи певанатно привнанова рамміочности, на общей месев плементван неводова человичества. Несостоятельна также и та мысль, будто съ развийсиъ образованности упеньивется н религозность и что она грозить нало-но-малу совершенио исчезнуть предъ наплывомъ невиріж. Опять и здісь отчасти видинъ легиомысиенное смищемю форма религии съ ея содержавіемь, отчьсти возведение на стелень явленій, свядотельствующихь будго бы о высшемь развити уна, таликъ, которыя на самонь дыв служать симптомомь ненормальности этого развитія. Двйствительно по упинку накогорымъ иногда болве чувственныхъ и ниповхъ бориз религозиво культа никакъ нельзи судить объ упадко реавточного духа, который ножеть выражиться въ

болве живыхъ и сильныхъ обиоруженіякъ праведвенного чувства и двятельности, чвыть при госнодотять бозинаневинги, траинціонных формь ноложительных религій. Истинное просевщение въ жизни какъ жидемидурмовъ, танъ и править обществъ уничтожаеть суеварів и донныя представленія о Бога, но не религио и самую идею о Богъ. Бали же исторія и представляеть намь инога явленія крайняго упадка религіоаности въ накоторыя эпохи, то эти явления всегда служать признавани упадна и ослабленія енергін народной жизии, а не вступденія ен въ какую-анбо высопую форму развитія. Тавъ въ древней Гредіи свентицизмъ и безбожіе нівкоторыхъ сромстовъ были симптомомъ начинающагося разложенія древней грачаской жизни. Тоже должно сиззать и о последнихъ временехъ римской языческой имперіи, разложеніе которой было только задержано внесеніемь въ ся жизнь новего жизненняго адемента въ хриотівнотвъ Вообще еще Сократь, наблюдая надъ жизнію современныхъ ему народовъ, сдълалъ върное замъченіе, что самые. мугрые и сильные народы суть вивотв съ , тамъ самые редигіраные. Унавывають иногда на впоху первой францувовой реводюцін, кака на примаръ соединенід высокой образованности съ атеканомъ. Но вужно миого увлеченія и пристрастія, чтобы видъть въ этой эпока выражение нормального, а не прайне бодъженнаго состоянія общества. Ненермальность этого состоянія повавала уже поторія скорымь уничтоженісмь его и са тамъ реакцією религіовнаго чувства. Вообще исторія до сихъ перъ еще не прадотавила примера околько-имбиль продожительного и нормального состоянія общества бевъ религія. Невозможность подобного состоянія, невовможность атемотического нерода внолнъ новятна кандому, ето если не на основании акализа самой иден о Богв, то вследотвіе одникъ историчесникъ наблюденій знаеть, какое значеніе имветь велигія въ основаніи в утвержденін общественных свявей. Если упадокь религін всеща ведеть нь упадку гранданской доблести и затамъ самостоятельности народа, то совершенное ея уничтоменіе (еслибы было возможно такое явленіе) окончилось бы поовершеннымъ распаденіемъ встать соціальныхъ связей, разложеніемъ народа, какъ гражданскаго общества, и обращениемъ его въ толиу желнихъ, полудикахъ существъ, общественное возрондение которыхъ опять

возможно было бы не иначе, какъ при цомощи религи. Такимъ образомъ, ограничиваясь даже указаніями прошлой исторіи человъчества, мы вправъ опровергнуть ищущеє въ нихъ основанія предисложеніе о возможности умичтоженіи религи въ будущемъ. Но, повторяємъ, окончательное устраженіе этого предисложенія возможно только при чисто философскомъ внализъ идеи о Богь, который долженъ повазать, что ис случайные какіе-либо мотивы, но существенныя требованія природы человъка ведуть его нъ религіи и обезпечивають ея существованіе, пока человъкь остаєтся человъкомъ въ истинномъ и высшемъ значеніи этаго слова, какъ существо разумно-правственное <sup>24</sup>).

Если накъ основанное на эмпирическихъ фактахъ историческое доказательство не можетъ дать полнаго и истинно философскаго обоснованія всеобщности религіозной идеи, то по той же самой причинъ оно не въ состояніи дать и вполнъ точнаго и удовлетворительнаго понятія о Богъ, истину бытія котораго имъетъ цілью доказать. Оно утверждаетъ фактъ, что всіз народы признаютъ бытіе Божества; но что такое то Божество которов составляетъ объектъ всіхъ религіозныхъ върованій, мы затружнимсь бы отвічать на основаніи представленныхъ историческимъ доказательствомъ винирическихъ фактовъ. Върованія илеменъ и народовъ въ высшей степени разнообразны,

<sup>24)</sup> Съ этой точки зрвнія не отрицають пеобходимости существованія религіи не въ прошедшемъ только, но и въ будущемъ даже философы, отранающіе объективное значение ея. «Положительное знание», говоритъ Спенсеръ «не наполняеть и никогда не тожеть наполнить всей области возможнаго мишленія. На самой врайной траниць важдаго отврытія возниваеть и осегда должень вознивнуть вопросы чво же жожеть далье? Относительно чауки, какъ сферы постепенно расширяющейся, мы можемъ сказать, что всякое прибавление къ ея поверхности приводить ее въ большее и большее соприкосновение съ окружающимъ незнаніемъ. Поэтому всегда должны существовать два способа умственной двятельности. Во все будущее время, какъ и теперь, умъ человическій можеть заниматься не тольке явленіемь укле навестными, но и теми инперестинны мично, на моторое указивають явленія и ихъ откошенія. Отсюда всегда будеть місто для религіи». (Оси. Нач. 17. 18), Но редигія не есть діло только одной теоретической потребности ума; она столько же дело чувства и правственной потребности. Обративъ внимание на последния, Спенсеръ нашелъ бы еще более сильныя основанія къ признанію необходимости религів не только въ настоящемъ, но и въ будущемъ.



начиная отъ самыхъ грубыхъ, въ которыхъ едва мелькаетъ свътъ религіозной иден, и кончая довольно совершенными, принадлежащими культурнымъ религіямъ. Сопоставляя ихъ, мы не найдемъ выхода изъ лабириита самыхъ противоръчащихъ представленій о Богь. Есян станемъ искать аріадинной нити въэтомъ дабиринтв въ томъ, что отанемъ отсъкать и устранять въ религіозныхъ предотавленіяхъ все частное и разнообразное, какъ случайное и ложное, съ тъмъ чтобы въ итогъ нолучить дъйствительно общее вовиъ людянъ и религіянъ понятіе о Богв, то придемъ къ самому туманному и неопределенному представленію или ощущенію чего-то оверхъестественнаго, лежащаго выше человъко. Но это мочто сверхчувственное не воть еще то Божество, истину бытія котораго имветь существенный интересъ доказать оплософія. И если темерь доказательство бытія Божія тымь совершенные, чымь выше и совершенные то понятіе о Богъ, къ которому оно приводить, то историческое доказательство должно занимать невысокое место въ ряду этихъ доказательствъ.

Наконецъ историческое доказательство и въ томъ еще отношенін не можеть быть названо удовлетворительными, что основывается на гносеологическомъ принципъ, который съ строго философской точки арфиія не можеть быть прианань состоятельнымъ. Это принципъ такъ-называемаго общаго смысла. Критеріемъ достовърности онъ признаеть всеобщее согласіе въ признанія чего-либо за истину; согласіе въ чемъ-либо всъхъ людей, какъ говоритъ Цицеронъ, должно быть признаваемо годосомъ самой природы. Для непосредственнаго чувства, для обывновенного мышленія такой критерій нажется достаточнымъ и неоспоримымъ; но философія болье требовательна. Не смотря на то, что принципъ общаго смысла, какъ основаніе философскаго познанія, быль принимаемь многими философами, начиная отъ Цицерона и кончая ондософами Шотландской школы, она справедливо усматриваеть въ немъ существенные недостатви, препятствующіе ему быть принциномъ истинно ониософсиаго знанія 25). Поэтому и доказательство бытія Божія, основан-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Бритическое разсмотраніе принципа общаго симсла, см. въ нашей статьі: «Объ основныхъ началахъ философскаго познанія», въ изд. «Віра и Разумъ» за л. январь.



ное на этомъ принципъ, не вполиъ подходитъ къ типу строго философскаго доказательства. Но въ заменъ этого оно получаеть чрезвычайно важное популярное и практическое значеніе, потому что утверждается именно на томъ самомъ принципъ, который раздъляеть громадное большинство людей при сужденія о предметахъ, недоступныхъ непосредственному наблюденію и опыту; это принципъ авторитета. Мы видимъ, что имъя свое глубочайшее основанів въ самой разумной природь человіна, въра въ бытіе Божіе и въ объективную истину содержанія нашего религіознаго сознанія у дітей и у большинства людей первоначально утверждается на уиственномъ и нравственномъ авторитеть воспитателей, учителей, церкви. Какъ скоро при наступленіи умственной эрвлости человькъ пытается дать себъ отчеть въ своей въръ, то находить, что не только окружающіе еще, но п всв народы во всв времена върують въ Бога и имъють религію. Такимъ образомъ та истина, которая прежде принималась по довърію въ авторитету нъкоторыхъ только лицъ, теперь получаеть новое доказательство и непреоборимую силу, находя себъ подтверждение въ авторитеть всего человъчества. Высшаго удостовъренія истины для человъка, стоящаго на точкъ зрвнія общаго смысла, неть и быть не можеть. Доказать, что такое удостовъреніе есть не мнимое только, что дъйствительно въра въ Бога есть достояние всего человъчества, и составляетъ задачу исторического доказательства, которую оно, какъ мы видьли, и выполняеть вподна удовлетворительно.

В. Кудравфефъ.

## ПАТРІАРХЪ НИКОНЪ

И ЕГО ПРОТИВНИКИ ВЪ ДЪЛЪ ИСПРВАВЛЕНІЯ ЦЕРКОВ-НЫХЪ ОБРЯДОВЪ\*.

## ГЛАВА І.

Время патріаршества Никона.

Вопрось о томъ, кого избрать патріархомъ на місто умершаго Іосифа, быль очевидно жизненнымъ вопросомъ для ревнителей. Понятно, что этотъ вопрось не могъ рішиться безъ дівятельнаго участія ревнителей, которые уже раніве благодаря Стефану Вонифатьеву распоряжались ісраршими кафедрами; понятно также, что ревнители пожелали иміть патріархомъ одного изъ своихъ. Нікоторымъ изъ нихъ казалось самымъ лучшимъ и фетфественнымъ избрать въ патріархи самого главу ревнителей, ихъ главную силу и опору, Стефана Вонифатьевича. Въ этомъ смыслів и подана была челобитная о Стефанії царю и париць 1). Съ несомнівнностію можно думать, что кандидатура

<sup>1)</sup> Нужно замѣтить, что къ мысли поставить Стефана патріархомъ ревнители возвращались и послѣ, когда они уже боролись съ Никономъ и когда они задумивали его низвергнуть. Игуменъ Өеоктистъ въ 1654 году между прочимъ писалъ Стефану: «ми же, о любезный нашъ по Бозѣ, невозненавидѣли тебѣ, но и зѣло любемъ, да владыка намъ будети, и отечъ, и учитель по правой стръ, паче же бесѣдуя о насъ къ Богу мирная Богомъ дарованному ти по Бозѣ сыну, благочестивому государю царю, не о насъ же, но церкви миръ строя отъ настоящаго мятежа, грѣхъ ради нашихъ, внимая прилежно отиа Іоанна (Неронова) лаголомъ» (Матер. для ист. расв. І, 111 и 112).



<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» за 1887 годъ.

Стемана въ потріархи не вотратила бы нивакого серьезнаго препятетвія со стороны царя, который любиль и уважаль своего духовника и привыкъ руководиться его совътами въ перковныхъ движъ, еслибы самъ Стефанъ не отвлонить отъ себя предложеніе патріаршества. Онъ указаль царю на Никона, какъ на человъва опособнаго и вполив достойнаго по своимъ качествамъ занять патріарий престояъ, тымъ болье, что самъ царь уже хорошо внажь Никона, сильно полюбиль его и считаль его самымь подходящимь кандидатомь для катріаршества. Ничего не имъли противъ патріаршества Никона и другіе ревтели, такъ какъ послъ отнава Стесана Никонъ и по ихъ мивнію быль самое подходящее и желанное лицо для занятія патріаршей канедры. Никонъ, какъ мы ныше замвчали, тоже принадлежаль нь кружку ревнителей, быль однимъ тав видима и стопово от ответствительных выполнительный и находился бакь къ Стефану, такъ и къ другимъ ревнителямъ въ близкихъ, дружественных отношенияхь. Впоследствии Нероновы говориль Никону, уже патріарку: "прежде сего совъть инвив ты съ протопономъ Стефаномъ, и которые сонвтники и любимы были, п на домъ ты къ протопопу Стефану часто прівзжаль и любезно о всякомъ добромъ дълъ беседовалъ, когда ты быль въ игумнахъ, и въ архинандригъхъ, и въ митрополитъхъ. А которые боголюбцы посланы государемъ блаженные памяти ко Іосифу патріарху, чтобъ ему поставити, по его государеву совъту, оныхъ въ митрополиты, и во архіспископы и спископы, иныхъ въ архимандриты, и игумены и протопопы, а ты съ госудеремъ духовникомъ протопономъ Стефаномъ тогда быль въ совътъхъ и непрекословиль нигив, а на поставлении ихъ не говориль: неаксіосъ, сиръчь недостоинъ. Тогда у тебя вси непорочній были, в нынъ у тебя тъ же люди недостойни стали... Досель ты другь нашъ быль-на насъ восталь". Въ письмв къ царпив изъ Спасонаменнаго монастыря Нероновъ жалуется, что онъ и братія страждугь теперь "не оть врага, но древле оть любимаго нами по Возъ, нынъ же честь вземна и перемънинася<sup>а</sup>. Игуменъ Өеоктистъ въ письмъ кь Стефану Вонифатьеву говорить, что "братія" страдаеть теперь "не оть врага, но по Возъ отъ отца и отъ дюбезнаго наиъ древле звло ныив же, грвкъ ради нашихъ, жестока бывша къ намъ и горка зъло дотолика,

яко и смерть у когождо насъ предъ очима." 2). Сафдавищеь новгородскимъ митрополитомъ, Никонъ двятельно и энергично осуществляль въ своей спархін идеи ревнителей и поддерживаль съ ними, особенно съ Стефаномъ прежиля близкля, дружеския отношенія. Такъ, отправляясь на Соловки за нощами св. митрополита Филиппа, Никонъ поднесъ въ даръ Стефану дорогую шапку для церковнаго служенія 3). Въ росимон книгь и писемъ, взятыхъ при обыскъ у игумена Осоктиста въВяткъ, между прочимь значится дотписка преосвященнаго Никона митрополита новгородскаго къ духовнику къ Стефану Нифантьевичу, ево руки, на трехъ столбцахъ", изъ чего можно заплючить, что Никонъ, будучи новгородскимъ митрополитомъ, обращался къ Стефану и съ собственноручными письмами 4). Даже по возвращении своемъ изъ Соловецкаго монастыря, когда Никонъ уже хорошо зналъ, что царь предназначиль его въ патріархи, онъ посившиль явиться по свидътельству Аввакума къ Стефану и другимъ ревнителямъ съ поклонами и дасками, конечно въ такъ видахъ, чтобы снова подтвердить свою полную солидарность съ кружкомъ ревнителей и не встратить съ его стороны какой-либо помахи въ достиженіи имъ патріаршества.

Такииъ образомъ выборъ Никона въ патріархи быль обезпечень. Главное дицо ревнителей — Стефанъ Вовноатьевъ видълъ въ Никонъ самаго подходящаго человъва для ванятія патріаршей каседры въ виду тъхъ требованій, какія тогдешнія обстоятельства предъявляли къ новому патріарху. Никонъ былъ сторонникомъ необходимости книжныкъ исправленій, дружилъ съ образованными кісваянами и греками, понималъ нужду и необходимость образованія для московской Руси и вообще съ этой стороны вполнъ приныкалъ къ либеральной программъ передовыхъ лицъ Іосифовскаго времени. Съ другой стороны Никонъ принадлежалъ и къ партіи ревнителей, вполнъ раздъляль и ихъ воззрвнія о необходимости улучшенія разныхъ церковныхъ порядвовъ, въ какомъ духъ онъ уже и дъйствовалъ, сдалациись новгородскимъ митрополитомъ. Следовательно въ лицъ Никона

<sup>&#</sup>x27;) Матер. для ист. раск. т. I, стр. 331—332.



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Матер. для пет. раск. т. I, стр. 47, 82, 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Временникъ моснов. Общ. Ист. и Древи. кв., XIII, стр. 32.

оба указанныя нами выше направденія-Іосифа и Стечана, изсколько было разощеднияся въ последнее время, снова соединялись, такъ что Никонъ могт удовлетворить требованіямъ и тъхъ и другихъ, примиряя ихъ въ своемъ лицъ. Что же касается природныхъ дарованій, энергін и харантера для выподненія намвченныхъ задачъ, то ихъ у Никона было вполив достаточно, темъ болъе, что сильно расположенный къ нему царь готовъ быль оказать ему всякую поддержку. Съ своей стороны и провинціальные ревнители, какъ Нероновъ, Аввакумъ и др. видъли въ Никонъ не только своего личнаго друга, но и человъка, казалось имъ, вполив раздълявшаго ихъ взгляды и убъжденія. Нероновъ говорилъ впоследствии Никону патріарху: "святитель, иноземцевъ ты законоположение хвалишь и обычаи тъхъ приемлешь, благовърны и благочестній тэхъ родители нарищаещь; а прежде сего у тебя же слыхали, что многажды ты говариваль: гречане де и малые Росіи потеряли въру и кръпости и добрыхъ нравовъ ивть у нихъ, докой де и честь твхъ прельстила, и своимъ де нравомъ работаютъ, а постоянства въ нихъ не объявилося и благочестія ни мало" 5). Изъ этихъ словъ Неронова очевидно, что ревнители видьли въ Никонъ до его патріаршества человъка ихъ убъжденій и возаржній или потому, что они не дали себъ труда хорошенько разсмотреть и понять Нивона, или, что вероятнъе, самъ Нивонъ до поры до время въроятно считалъ за лучшее не расходиться съ своими сильными и вліятельными грузьями и даже при случав дозволять иногда говорить имъ въ тонъ. Какъ бы то ни было, но только после отказа Стефана быть патріархомъ ревнители. не живаи никакихъ особыхъ причинъ противиться кандидатуръ Никона, на котораго указываль самъ Стефанъ "). Съ небраніемъ

<sup>6)</sup> Какъ и при какихъ условіяхъ произошло набраніе Никона въ патріархи и какую роль въ этомъ ділів играли ревнители, объ этомъ Аввакумъ сообщаєть слідующее: «Посемъ Никонъ, другь нашъ, привезъ изъ Соловокъ Филиппа митрополита. А прежде его прійзду, духовникъ Стефанъ, моля Бога и постяся седмицу съ братією, и я съ ними тутъ же, о патріарсь, да дастъ Богь пасчыры ко спасенію душъ нашихъ. И съ митрополитомъ Казанскимъ Кормиліемъ, написавъ челобитную за руками, подали парю и париців о духовникъ Стефанъ, чтобъ ему бить въ патріархахъ. Онъ же не восхотіль самъ и указалъ на Никона митрополита. Царь его и послушаль. Егда же прійжаль (Никонъ изъ Соловокъ) съ



<sup>4)</sup> Ibid. crp. 150.

Нинона у нихъ даже соединились особыя надежды: они разсчитывали при немъ играть болье видную и двятельную роль въ церковныхъ двахъ, нежели какую они играли при Іоспов, такъ какъ видъли въ Никонъ не врага, а своего друга и сторонника. и даже свою вреатуру. Впоследствии игумень Осоктисть писаль Стеману Вониватьеву, что ревнители желали бы видеть его своимы отцомы и учителемы вы выры, т.-е. патріархомы на мысто Никона, такъ какъ они ожидають отъ него, что онъ будеть строить жиръ церкви "внимая прилежно отца Іоанна (Неронова) глаголомъ": Конечно и отъ Никона ревнители ожидали прилежнаго вниманін глаголамъ отца Іоанна и другихъ братій. Но ревнителямъ пришлось сноро и горько разочароваться въ своемъ бывщемъ други и единомышленники, на котораго они возлагали стольно надеждъ. Никонъ, сдвлавшись патріархомъ, ръшительно и режи порваль всв прежнія овізи съ ревнителями и даже сталь, къ нимъ прямо во враждебныя отношенія.

Никонъ достигъ своей пъли, онъ сдълался патріархомъ. Кружевъ ревнителей теперь быль для него не только не нуженъ, но еще отъсняль его, мъщаль ему своими притязаніями, своимъ безпонойнымъ стремленіемъ вмъшиваться во всъ церковныя дъла и направлять ихъ сообразно своимъ воззръніямъ и идеаламъ. Уже по самому своему характеру Никонъ не терпълъ ничего, что не подчинялось ему безусловно, не терпълъ ни малъйжато ограниченія своего самовластія, не выносиль никакого противорвчія осбъ. Онъ котъль быть матріархомъ на всей своей воль—ни царь, ни бояре, никто не долженъ быль вмъшиваться въ его патріаршую дъятельность, всъ обязаны были безпрекоомъно исполнять его архипастырскія распоряженія. Не даромъ Никонъ, вступая на патріаршую каеедру, заставиль

нами яко лись челомь до здорово. Въдаеть, что быть ему въ натріархахъ и чтобы откуля помінка какова не учинилась». Въ другомъ мість Аввакумъ говорить о томъ же: «вь літа 7160 году, іюня въ день, по пущенію Божію вкрался на престоль патріаршескій бывній попь Никита Миничь, въ чернцахъ Никонъ, обольстя святую душу протопопа духовника царева Стефана, являяся ему яко ангель, внутрь сый діяволь. Протопопь же увіта царя и царицу, да поставять Никона на Іосифово місто. И азъ оказиной о благочестивомъ патріархів къ челобитной приписаль свою руку; ано врага выпросили и білу на свою шею» (Матер. для ист. раск. т. V, стр. 17, 261—262).



публично умодить себя паря, боярсь и весь, пароды, не деродь онь вваль съ цихъ кдатву, что вев они и во воемь безпрекословно будуть слушаться, своего новаго отца и архинастыря. Онъ видълъ, въ какое жалков, прямо унизительное положение поставиль кружекь ревинтелей (впрочемь не безь, участія, и самого Никона) предпественника его датріарха. Ісонов, канъ кружекъ вершилъ резныя церковныя дила, не обращая внименія на безсильнаго, публично оскорбляемого имъ дегріарха. Съ Никономъ этого не, случится: окъ будеть крвико, стоять во всеоружін патріаршей власти, высоко подниметь ея знамя, униженное при его предпественника, она поставить се рядома св властію самого великаго государя и даже его заставить, покориться себо во всихъ духовныхъ и первовныхъ движъ. Отнынв всвии первовнении тртяни раметь Аправтать дотоко ока святиишій Никонъ патріархъ; отъ него, какъ, цавы церкви, будетъ исходить вся власть, всв первовныя распоряженія; всякій миой псточникъ вдасти, всякое иное движение, не исходящее отъ него, патріарха, онъ вырветь съ корнемь, его архинастырской волю не будуть противиться даже самъ царь и бояре — они клядись ему въ этомъ. Очевидно при Никонъ патріархъ кружку ревнителей съ его притизаніями заправлять и руководить встин перковными дълами рашительно не было маста-

Но съ другой стороны и ревнители, согласившись на избраніе Никона патріархомъ, вовсе не думали вижств съ атимъ устраниться оть дадь, отвазаться оть руководящей рели въ перковных далахь, отъ пріобратеннаго ими значенія плаціянія. Напротивъ, они разсчитывали съ воспествіемъ Никона на патріаршую канедру играть еще болве видную и двятельную роль, тамети стир ньи Никона тамбю и ствиними трядетими во либевленіп церковными дълами. Понятно теперь, какъ долины были ревиптели, минвшіе подъ рукою Никона вершить всь церковныя дваа, отнестись къ своему бывшему другу и избраннику, когда онъ, сдълавшись патріархомъ, не только не сталъ совътоваться съ ними, но даже перестадъ пускать ихъ и въ крестовую! Понятно, какое озлобленіе, накую страстную, непримпримую ненависть должны были почувствовать въ Никону особенно болъе пылкіе члены кружка, почему они до конца жизни имълп о нравственномъ характеръ Никона самое нелестное

представленіе, почему они никогда уже болье не върили ему и во всей его двятельности видвли одно только дурное, подъ всъ его поступки подкладывали всегда самые низкіе мотивы. Понятно также, что ревнители вовсе не думали мириться съ твиъ опальнымъ положеніемъ, на которое такъ для нихъ неожиданно осудиль ихъ бывшій ихъ другь и единомышленникъ, понятно, что они не хотъли сойти со спены молча, не хотъли безъ борьбы поступиться своимъ прежнимъ очень виднымъ и вліятельнымъ положеніемъ. Ранве ревнители боролись, и довольно усившно, съ патріархомъ Іосифомъ, ничто не препятствовало имъ вступить въ борьбу и съ преемникомъ Госифа. Царь по прежнему хорошо относился въ ревнителямъ, въ самой царской семь в они пользовались уваженіемъ и вліяніемъ 7), связи ихъ съ знатными боярскими домами быди общирны и крапки, во глава ихъ по прежнему стояль сильный и вліятельный царскій духовникъ, члены кружка были твено сплочены и готовы всячески постоять другь за друга. И по самому характеру своихъ членовъ кружекъ ревнителей не быль способень остаться въ спокойномъ, выжидательномъ положеніи, онъ уже ранбе привыкъ дъйствовать, бороться, обличать, привывъ о всемъ говорить публично, всенародно. И кружевъ дъйствительно заговориль по своему обычаю не ственяясь, резко и очень обидно для новаго патріарха: не даромъ же въ похвалу членамъ кружка ставилось то, что они говорили "не обинующася лицъ сильныхъ, по пророку Давиду, предъ цари глаголюща и нестыдящася". А между тамъ Никонъ вовсе не принадлежаль къ числу тахъ лицъ, которыя спокойно выслушивають оть другихъ разныя обличенія и назиданія и относятся къ нимъ равнодушно.

Тамъ естественно и необходимо въ силу особенностей характера Никона и ревнителей, въ силу ихъ предшествующихъ личныхъ отношеній, должна была между ними произойти борьба.

cora dua, estanaum a napiapana, se roman ne creata cons-

Овященникъ Казанскаго собора Ивань Даниловь въ 1653 году висаль. Неронову въ Снасокаменный монастырь следующее: «и безъ тебя государь, ни единаго намъ корму не было; а побили челомъ Авнъ Михайловић (сестръ государа) о кормахъ, чтобы попечаловалисл объ насъ; и она сказала: и впредъ де не будетъ вамъ ничево, молилися де, да и вымолили Изана Неронова вонъ». (Матер. для ист. расъ. 1, 32—33).



Но еслибы эта борьба происходила только на почев однихъ личныхь отношеній, еслибы они баролись только изъ-за власти и вліннія, еслибы между ними только римался вопрось о топъ: ато будеть въ двиствительносси управлять двлами русской церкви: Никонъ, или вружовъ ревнителей,--то эта борьба не имъла бы никакого особо важнаго вначени для всей русской перкви и всего народа, не вышла бы изъ границъ обывновенной придворной интриги, не перепиза бы въ кародъ, не вызвала бы раснола въ русской церкви. Если же случилось совершение противное, то значить борьба ревнителей съ Нинономъ далеко не исчерпывалась ихъ личными только отношениями, а имвла подъ собою болье глубоную и инфоную основу, которая дала возможность перенести эту борьбу изъ узкой сферы столкновеній дворцовыхъ нартій на широкую арену народной борьбы, народнаго дъла, которан дала возможность закитересовать въ ней и знатнаго инижнаго аристократа, и простаго неграмотного престыянина, и архієрея, и убогаго инова, словомъ лицъ встять ранговъ, общественных положеній и состонній. Эта борьба уже давно пережила не тельно ея первых зачинщиковь и ихъ ближийшихь последователей, но и калый рись последующих в поколеній, а между темъ юна не превратилась, она съ полной силой продолжается и досель, и ин сами отделенные оть начала борьбы выками, полей-невожей явияемся такъ пли иначе ся зактивными участинами и продолжателями. Ярное ивло, что видеть начано и причину стой ввачной борьбы тольно въ личныхъ очнопрениямь, объяснять он вознинивение ченьної личными ечетами мачавшикъ боръбу значить заключение выводить не изъ двиныхъ песылокъ. Christian and a second of

Нивовъ, сдалиннись патрарховъ, ранительно порваль не только овои прешил, очеть ближи личных связи съ ревнителями, сталь къ наив во вредебныя отношения, лишивъ ихъ прежнире влики на дали периовныя, но выбств съ этимъ онъ отрицательно и враждебно относся и къ саминъ идеямъ ревнителей, но всему тому строю понятий и возграний, представителями и двятельными поборниками которыхъ были ревнители. Разрывъ между Никономъ и ревнителями шелъ значитъ съ самаго начала гораздо дальше простыхъ личныхъ отношений: это былъ разрывъ лицъ, рашительно разошедшихся между собою во взгля-

дахъ и убъяденіяхъ, разрывъ лиць, одинаково помацій меланшихъ и стремившихся въ реоерию въ надичныхъ порядкахъ русской перван, но совершенно различно понивавшихъ исходную точку, задачи, ивли и объемъ реоериы, опособы и средства, которыми она деляна быть преведена. Въ втомъ различій и заключается собственно вся важная и серьезная сторона стодиновенія Никона съ пружкомъ ревнителей, здвоь именно лежали, причины, придавшія борьбъ Никона съ ревнителями широкій народный характеръ, вызвавшія и распространившія въ русской церкви располь.

Мы уже вивомъ, что ревинтели благочестія опотрым на русскую церковь, вакъ на единсквенцую представительницу чистаго имивить неповрежденнаго вравославія, такъ что имъ совершенно чужда была мысль объ испорченности русскихъ благослужебныхъ кингъ, различныхъ нерковимът чиновъ и обрядовъ, и о меобходимости ихъ мепревленія. Въ то же время ревнители очень подоврительно относились къ православию и бавгочестию грековъ и малороссовъ, были принко убъщены, что напакъ не ситдуеть допускать грековы и місвиннь до діятельного участія въ русскихъ дерковинхъ дълахъ; оледовать въ чемъ дибо ихъ сорфтамъ и указаніямъ, тольно святая родная своя старина должиз руководить руссвими, одужить для нихъ опорою и свъточемъ во веей ихъ живии. Исменять русскую перковную старину, опираясь на авторитеть и указанія современных гревова, передвиляеть эту отврину по современному гречесному образцу-значило бы по мирнію ревнителей заврдомо чокажеть русское православіє, вносить въ него поздижёння граческія новическо, значило бы погубить въ конце концовъ не только русскую церкокь, но и русское государство, прочность существованыя жотораго завидить отъ процентания въ немъ чистаго, ничемъ поврежденнаго православія; эти возархнія ревинтелей, что особенно важно, не были ихъ измышленісмъ, но оложились исторически, имъли для себя свои основанія, были достояніемъ едвали не большинства ликъ русскаго общества, в) и потому всегда

в) Эти взгляди и ихъ важное зваченіе въ русской жизне подробно нами указаны въ нашей книги: «Характерь отношеній Россіи къ православному востоку въ XVI и XVII стольтіяхь» во введенів.



могии находить въ массъ и сочувствіе и д'ятельных эмергичных защитивновъ.

Совершенно иныхъ воззраній держелся Никонъ. Если ревинтели будго бы не разъ слыхали, какъ Никонъ до своего нагріаршества говариваль, что гречане и малоруссы потеряли въру, что врвиости и добрыкъ правовъ у нихъ неть, что и постоянства на нихъ не объявилося и благочестів нимало; то лишь тольно Никонъ вошель на патріаршую каседру, какъ отъ него услышали уже совствих другія рачи. Теперь Никодъ сталь говорить, что хотя "онъ русскій и сынь русскаго, но его въра ж убъжденія греческів"; гречане и мелороссы, потерявшіе по прежнимъ его ръчамъ, въру, добрые нравы и благочестіе, теперь етали для него и святые люди и учители закона, теперь по заявленіямъ Никона оказалось, что истинное благочестіе, неповрежденныя церковныя кинги, чины и обряды сохранцию вовсе не у русскихъ, а у грековъ, что всв русскія церковныя особенвости, въ чемъ онъ несогласны были съ тогдащимии греческими чинами и обрядами, должны быть признаны за искаженіе, за отступление отъ истины, почему они и требують немедленняго исправленія ихъ по греческому образцу по указаніямъ и подъ руководствомъ гречанъ. Словомъ Никонъ по вступленіи на патріаригую насепру обнаружиль возаранія и взгляды кажь разъ совершенно протавоположные твиъ, которые онъ будто бы самъ еще недавно высказываль и которые считались аксіомой, догматомъ въ средв ревнителей.

Естественно, что ревнители увидали во всемъ этомъ не только измъну иделмъ кружив со стороны Никона, ио и прямое еретичество. Они стали отыскивать, откуда бы Никонъ могъ набраться своихъ еретическихъ мыслей и остановились на предположенін, которое вазалось вполнъ объясняло непонятиую имъ перемвну въ Никонъ: Арсеній грекъ, сосланный за свою ересь на Соловии, но котораго Никонъ возвратилъ изъ ссылки и съ которымъ онъ сблизился, соблазнилъ Никона и научилъ его своимъ ересямъ. Принявъ свое предположеніе за несомивнную истику, ревнители во всей последующей дъятельности Никона уже логически неизбъжно должны были находить постоянно слъды тъхъ ересей, какимъ Никонъ научился отъ еретика Арсенія, вся дъятельность Никона необходимо должна была являться съ ихъ

предубъщенныхъ воглядовъ только процессомъ, съ цомощие котораго Никонъ стремился заразить своимъ еретичествомъ веле русскую церковъ, чтобы окончательно погубить на Руси православіе.

Но ревнители совершенно напрасно опутывають Арсенія грема, чтобы какъ нибудь обънскить себъ непонятное для никъ поведеніе Никона потріврха. Никонъ въ дъйствительности заравился quasі еретическими мыслями гораздо ранъе своего сблинскія съ Арсеніемъ-греномъ, заравился отъ своего предпесивенника патріарха Іосифа, отъ изданныхъ при Іосифъ и особенио уважанемыхъ старообрядцами книгъ, кановы Кириллова книга и книга о Въръ; онъ заразился отъ тъхъ возвръній на необходимость книжныхъ исправленій, какія заявляли еще до Никома іосифовскіе книжныхъ исправленій, какія заявляли еще до Никома іосифовскіе книжныхъ справщини.

Патріархи Госков, какъ мы видели выше, въ своихи посланіяхъ къ датскому королевичу Вольдежару заявляль, что правеславная вёра во всемъ невредимо соблюдается нашё гренами и русскими, что съ четырьми восточными патріархами "и наша святая великая россійская церковь согласуется правынъ исповъданіемъ", что мы "съ четырьмя вселенскими патріархами и до днесь о православіи сомнаемов. Послёднее Іоснов доваваль и самымъ деломъ, обративнись въ вонотантиновольскому полріарху за рёшеніемъ извёстных вопросовъ. Въ Кирипловой миник, такъ уважаемой старообрядцами, прямо заявляюсь, что четыре вселенскіе патріарха "право и неизмінно віру, данную имь отв святых впостоль, и ихъ учениковь, и седьми вселенских соборовъ, и помвстныхъ соборовъ, ни во чемь ни разрушающе, ни прикладая, ни отлагая проповыдами и проповыдують, держами и держать, и славять пресвятую Троичу, Отна, Сына и Св. Дукан. Въ другой тоже уважаемой отврообрядцами внигв, именно въ книгь о Въръ говорится, что греческая церковь "Духом» соятымь собранных уставь, не нарушаеть, ны отменяеть, то вы мальйшей части не отступаеть, ни прибавляя, ни отымая что, но яко солние одинакою лучею правды, всегда, опре и въ неволи пребысая, септится прасою вырою. Рассійскому народу, говорить таже книга о Въръ, патріарка вселенскаю архіспископа коножантипопольскаю слушати, и ему подлежать и повиноватися въ справахь и въ наукъ духовной есть польва и пріобрытеніе веліе

смосинельное и солиос". Іссифовскіе книжные справщини, кажь мы видьди выше, заявляли, что славямскіе переводы церковныхь жингь непоправны, что ихь необходино исправлять по гречесвинь инигамъ, причемъ самое перравленіе сладуеть перучать лядамъ образованнымъ, научно изучивилинъ языки славянскій и греческій, ны знасиъ такке, что іссифовскіе справщики при исправленія пестодиеве уже справлялись съ греческими книгами.

Воть та ночва, на которой выросли quasi-еретическія возарівнія Никона, воть откука ведеть свое начаде его ресорматорі сное quasi—еретическое направленіе. Никона породиле и веститало время и иден его предшественника на патрівриній наседка. Въ самомъ дъдъ, стоило только Никону усвоить принеденныя нами возарфиін Ісемев, Кирилловой ники, кинги о Вадъ, возарфиін ісемева, Кирилловой ники, кинги о Вадъ, возарфиін ісемева, кирилловой ники, кинги о Вадъ, стоило только ему продолжить далье то, что уже нанато было при Ісемев, кака иза неко; самъ собою выходиль извъестили вамъ Никонъ-реоерматоръ. Арсеній же грекъ быль, тутъ оченицию рашинельно не при чемъ; не Арсеній грекъ создаль Арсенія прека, кака кижинаго оправщика.

Само собою понятно, что если очень онибаются старообрядцы, когда они думають объяснить происхождение Никона реворыя, тора вліянісмъ Арсенія, грека, то не совстви правы, и тв. историви, которые въ дерковной реформа Никона вимпълодько, его личное "прозраніе", когда они объясняють всю реформаторскую дъятельность Никона исключительно его личными спойствани и вачествами: ведней сватыми. умъ Никона даль ему возможность увижьть наши церковные отступленія, которыя до него будтобы и не замвчати, извъстная эдергія и сивтость его характера дали ему рашимость взяться за трудную и опасную для него самого реформу. Въ дъйствительности же необходимость церковной реформы, особенно въ омысла книжныхъ ноправденій, очень ясно прозравали многіе уже ракте Никона, который только усвонить взглями этихъ рацее его прозравликть, и энергичиве продолжиль то, что уже было начато при его предпрественникъ, такъ что Никонъ въ своей реформаторской двятельности быль не болье, кака только продолжателема. Но мало этого. Еслибы церковная реформа Никона двиствительно была, исключительно

его личнымъ двломъ, его только созданиемъ, результатомъ только его личнаго провервнія, еслибы она действительно не имела уже подготовленной почвы въ предшествующемъ времени, не находила бы себв ранве сочувствія и поддержин котя бы и не въ многочисленномъ сначала, но за то въ самомъ передовомъ, болье развитомъ и образованномъ круга тогдашинго общества, то она, какъ только личное двло одного Нивона, едвали и мерда бы совершиться, несмотря на всю энергію и сивлость характера Кикона, несмотря на то чрезвычайное положеніе, которое онъ занималь и въ церкви и въ государствъ. Въ дъйствительности же, какъ мы видыи, дыо стоято такъ, что церковная реформа, за которую взялся Никонъ, настолько уже была подготовлена ранње его, что если бы вивето Никона патріавшую наседру ванить вто-либо другой, не обладавный даже выдающимием особыми личными вачествами, то и этоть другой подобно Никону должень бы быль взяться за церковную реформу, какъ того настоятельно требовали самыя обстоятельства времени, котя онъ и произвель бы ее вероятно несколько иначе, чемъ Никонъ. Для достоянства же и чести Никона будеть по нашему мивнію вполнъ достаточно и того, что Никонъ, сынъ крестъявива, вое накъ обученный грамотв, сначала сельскій пречетникъ, а потомъ священникъ, переселившись въ Москву съумъль понять и опънить силу и великую полезность тогдашнихъ новыхъ умственныхъ движеній въ московскомъ передовомъ образованномъ обществъ, исвренно, честно и съ увлечениемъ приминувъ въ нимъ и потомъ, сдълавшись патріархомъ, остался имъ въренъ, такъ что несмотря на всевозможныя ожесточенныя нападенія на него, на цваый рядъ самыхъ серьезныхъ препятствій, которыя ему постоявно ставили его темные противники, постарался приложить усвоенныя имъ возврвнія передоваго московскаго общества въ жизни, осуществить ихъ на самомъ двив, конечно насколько хватало его личного умвиъя и пониманія. Но этого уже вполив достаточно, чтобы выдвинуть Никона изъ ряда обыкновенныхъ заурядныхъ людей, не прибъгая въ ненужнымъ преувеличеніямъ и подкращиваніямъ личности и дъятельности Никона, не пришисывая ему того, что ему въ авиствительности не принадлежить, и не скрывая тахъ промаховъ и ошибокъ, которые могутъ найтись, какъ и всегда, въ двятельности и Никона.

Но признавая Никона-ресорматора естественными порождені-, еми идей и возграній передоваго московскаго общества времени патріарха Іоснов, мы этими вовсе не хотими сказать того; чтобы на Никона не было вившнихи стороннихи вліяній. Вліянія эти были. Они исходили частію и главными; образоми оти прир шлыхи ви Москву греческихи ісрархови, указанія и совиты воторыхи имили существенное значеніе для ресорматорской діятельности Никона.

Уже при патріархи Іосной из Москву прибыли ученые кіскляме, вызванные для перевода Бибдін съ греческаго языка: Нивонъ познакомился въ Москви съ втими кісваянами и особанно съ ученивишимъ изъщихъ, Епифаніемъ Сдавиненинъ, а это на MOTIO HE ORABATE, HEBECTHARO BRISHIS HE CAMEIS DESCRIPTORES стремленія Винона. Діжо въ томъ, чло при митрополица Петра Могиль въ вісвовой Руси совершилась та же самая церковная реформа, накая произведена была потомъ въ Москва Никономъ; и въ Кіевъ, какъ и въ Месквъ, исправлящеь церковныя кингд съ гречесвихъ, церковные обряды и чины приводились по воз-, можности въ полнов сфотв'ятствіе съ современными греческими чинами и обрядами. Въ виду этого вполив естественно было, что ученые кісваяне, перебравинсь въ Москву, явились здась, поборнивами той же самой церковной реформы, какую они уже, пережили у себя на родина, тамъ болве, что московскія церковныя особенности служили для многихъ поводомъ и основаніемъ ванодозривать православіє не только современных грековъ, но н вісвлянь, со стороны воторыхь поэтому вполив естественно было желать путемъ первовной ресормы въ Москвъ сиять съ себя нареканія москвичей въ неправославін. Въ одной исторической запискъ конца XVII въка о възгольности. Еписанія расказывается, что онь, прибывь въ Москву, стель сличеть греческую Библію съ славянскими переводами и нашель дослава ніе очень недсправными, нонему и сталь заявлять вт слухъ вовиъ, что стыдъ для православныхъ славаны, не иметь у себя хорошаго перевода Библік. "И оттуду, заявляеть записка, вину пріемъ святьний Никонь патріархъ нача, съ греческихъ, прад вити книги славенскія, по того же мудрайшаго іеромонаха Епи-•анія разсмотранію и возващанію, яко книга Дитургіарій премного несогласоваще въ самомъ священнодъйствіи съ греча-

ским свитым интургія: И тако мало-но-малу мудраго и православнаго сего Епиванія словеса допроша въ слухи и самаго Савточествевныего государя царя и великато киная Алексыя Михайловича, всея великія и малым и бъльм Россіи самодержив, что вы славенской Вибліи премногая суть прегращенія въ реченіму и разуменіи, не оть кигрости, но оть простоты и неведвий, и несоглясие величайшее съ едлинского седидесятыхъ преводниковъ, преведшихъ древле при Птоломев Филекслов, египететемъ наръ, съ еврейского на елинскій дівлекть " ...). Заявлене записки объ Еписаніи какъ первомъ подметившемъ поперченнооть савычновихъ переводовъ Библій вовсе невірно, такъ вык Еписыни и вышень быль во Москву именно потому, что туть уже приняна была несостоятельность славянских неревойонь Библи и чеобнодимость ся новиго перевода съ гречеоваго. Исперто и то известе записки, что будто бы благодаря вменно вліянію и разъясненіямь Еписанія Никона пришель къ метсян исправлень наши богослужебныя книги съ треческихъ,--въ этой высан пришли на Москвъ, какъ мы знаемъ, гораздо ранве прибытія Еписсиня. Но не считая Еписсиня иницісторомъ въ книжнихъ никоновскихъ исправленіяхъ, не приписывая ему того вліжнія на Никона, накое усвоиеть ему указанная записка, нельзя однаго не признавать того, что Епифаній, съ которымъ хорошо знакомъ бытъ Никонъ, равно какъ и другіе ученые міскинне могин имъть вначительное вліяніе на окончательнуюръшимость Никона начать перковную реформу, своими знаніями и разъясневіями они могли сообщить ему большую уверенность въ правотъ и полезносии дъда реформы, могли воодушеванть его указанісько на прикачув кожной Руси, совершившей у себя при Петр'в Могиль ту же перковную ресорыу. Мы уже не говоримъ о томъ, что въ дъле самыми каменыкъ исправленій нісвляне, битеродиря образованию внеминить и научному образованию вообще, и именитейсь пинневил и пикатногониюм жизыко стию палож пособиливии дли Никона, который бось образованных и сввдуших в модей, хорошо энавшикь и греческій и славинскій изыки, не імогь бы произвести и семей реформы. Свиз Никонь не

У Опис. руков. Ундольскаго № 1291. Словарь инсителей дукови. чина, т. Г, стр. 178—188.



емать граческаго явыха, по крайней мар'я настолько, чтобы самему руководить всеми частиостями и подробностями книжмихъ исправлений, кочему ученые кісвыяне были для него не только необходимы, но и должны были въ клижныхъ исправлеконхъ вирать видную и влительную роль.

Но особенно сивеное вліяніе на Никона и на самое направденіе его реформы оказали пріважавніе въ Москву за милостинею греческіе ісрархи. Виссевдовін самъ Никонъ торжественно заявлять на соборъ: , завирали иногда моему смиренію, мив Никону получарку, приходящіє из нама ва царствующій трань Москву, своихъ ради потребъ, святыя восточныя церкви святители: восленскій патріариъ Асанасій и Пансій святаго Ісрусалима и Гаврілив святаго. Насерста и прочіс, и осуждали меня много за менеправленіе бежественнаго писанія и за другія жеркевныя вицы, нач комкъ одна, что мы неправильно изобравысыть престисе знамение двуми перстами, на основания будто бы Осодоритова писанія, по нев'яд'внію внесеннаго въ печатныя жани вниги... "И мы, Никонъ патріархь, не только ища пользы себъ, но и прочимъ, но впостолу, дабы имъ спастись, возбужденные такинъ обличениемъ, разсмодравъ и пр. рашились произвести первовную ресорму. Следовательно, по собственному совнянию Нимена из поправление русских церковных чиновъ и обрядовь, въ ченъ ени несоциалны были съ тогдащими треческими, небудили его главными образомъ греческіе ісрархи и что онь въ этомъ случав руководился ихъ советами, указаніями и настояніями. Сближеніе Никона съ греками произоцию тикимъ образомъ: прівакавшіе въ Мосиву за милостынею гречане отвранись вончески пріобрасти себа расположеніе всаха спликъ и вліятельных мир во Москво, особенно техъ, которые были блини нь государю, почему они и не могли не обратить внимание на Никона, который еще будучи Новоепассиимъ эримпандриговть уже быль любимпемь царя. Прівзжіе гречане постираниев расположеть къ себв Инкона. Онь въ это время агреать при двора роль хедатая, ващитинна и покровителя вейхъ стрыхъ, несчастныхъ и обиженныхъ и ему какъ нельви болье шло принять на себя и роль ходатая за бъдныхъ, угнетаемыхъ турками гречанъ. Никонъ дъйствительно сталъ охотно оказывать грекамъ свое особое расположение и покровительство, а гречане,

не исключая самихъ восточныхъ патріарховъ, съ своей стероны всячески старались зановивать предв царскимъ любимномъ. Іерусалимскій патріаркъ Паноїй, будучи въ Москва, предъ наступленіемъ великаго поста между жрочимъ писаль государю: "находясь въ прошедшіе дви у вашей милости, я говориль съ преподобнымъ архимандритомъ спассиимъ Накономъ, и полюбилась мив беседа его. Онъ мужъ благогорейный и досужій м предажный вашему дарскому величеству. Прошу да будеть онъ имъть свободу приходить нь намъ для собестдованій на досуга безъ запрещенія вашего величества". Въ другомъ письмв нь царю уже после поставленія Никона новгородским митропоинтомъ Пансій пишеть: "прославляю благодать Божію, которою просвитиль васъ Духъ Святый, чтобы избрать и возвести на престоль митрополін новгородовой такого честивро и преподобнаго священновнова, господина архимандрита Никова. Онъ достоянъ утверждать церновь Христову и пасти словесныя Христовы овцы... я, богомодецъ вангь, очень тому обрадовался. И если будеть позволение вашего царскаго величества, то им отъ благодати, что имвемъ отв овятыхъ масть, подаржив ему одну мантію<sup>и 10</sup>.) Другой патріврхъ, бывшій вселенскій Азанасій, во время своего пребыванія въ Москвъ тоже усиленно старался пріобрвоть расположеніе уже всемогущаго тогда патріарка Някона. Уважая наъ Москвы, Асанасій присладь государю особую грамату, въ которой онъ о Наконв выражается такъ: "великій господинъ, святыний Никонъ патріаркъ, мава церкви и исправленіе сущіе православные христіансків выры и приводить словесных Христовых овець во едино стадо", и въ припадкъ благодарности за полученную въ Москвъ щедрую милостилю, Аовнасій сулить Никону: "а брату, государь, мосму и сослужителю великому господину святвищему Никону патріарху московскому и всея Руссіи освищати соборную апостольскую церковь Софию премудрость Божію 11). Точно также и другіе гречане менье высовихъ ісрархическихъ ранговъ готовы были волчески заиснивать предъ всемогущимъ Никономъ, который далеко не быль равнодущенъ къ расточаемымъ ему со стороны прівзжихъ гре-



<sup>40)</sup> Греческія діла 7157 г. № 7.

<sup>44)</sup> Ibid. 7159 r. Ne 8.

ковъ похваламъ. Самыми не совстмъ обывновскио сложившимися обстоятельствами своей живни. Никомъ уже сильно быль предрасположенъ выдалить себя изъ ряда обыкновенныхъ; заурадныхъ людей, смотреть на себе вакъ на нечто особос, презвы: чайное, предназначенное совершить что-нибудь выдающееся ведивое, Вследствіе этого Никона всегда быль очень чугова и воспріничивъ но всему, что подтверждено и украпьяно въ немъ эти его представления о себъ; поквалы гречань, выдълявшихь его нов ряда других русских ісрарковь, удивлянщихся выдающимся вачествамъ его ума и сердиа, пріобръди ими подное расположеніе Никона, расположили его по всему греческому настолько, что пріважіе греческіе ісрерки уже сміло могли "васпраць" сму. сивло могли особенности русскихъ чиновъ в обрадовъ, явсогласныхъ съ современными грелесиими, выстевлять; предъ нимъ вакъ неправыя, какъ несогласныя съ кревникы церковнымъ преданіемъ.

Греческіе ісрархи, завиравшіє Никона, не знали славинскаго языка, не могли читать и повемать русских церковиких вишть и потому не имън достаточныхъ основаній для сужденія о томъ, насколько действительно модорчены русскія периовныя книги, въ чемъ и насколько онв нувдаются въ исправленіи и не могли следовательно въ этомъ направление давать Некону какіе-либо совъты и указанія. Сововив другое было съ изпасимыми русскими церковными чинами и обрядами, несогласными съ современными греческими, -- такіе обряды и чины необходимо пряме бросались въ плава пріфажихъ греческихъ ісрарховъ и невольно обращали на себя ихъ внималіе, особенно когда они узнавали въ Москвъ, что именно благодаря между пречинъ втинъ церковно-обрядовымъ своимъ особенностимъ многіе русскіе подоэрительно систрить на правослевіє гремовъ. Въ виду этого зазиранія греческихъ ісрарховъ насались конечно не стольно неисправности нашихъ церковныхъ кингъ вообще, сволько тъкъ церковныхъ обрядовъ и чиновъ, которыма русскіе порозниямсь отъ тогдащинкъ грековъ, что подгверждаеть и самъ Нивомъ, когда говорить, что пріважіє греческіє ісрархи зазирали его за веправильное изображение престнаго знамения двумя перстами: Этого-то рода зазиранія Нивона со стороны прівожих въ Москау восточныхъ ісрарховъ и заставили его прежде всего взяться за

направление наспить первовнить обрядень и чиновъ, честолисныкь съ тогдениями греческими, сооредоточний бро винимите прежде всего и гаввнымъ образомъ на обрадовой сторонф реворны, темъ боже что и симъ Никонъ, нашъ и большинство тогданиями руссимиь, уже но омгаду своимь почний доммень быль придавить обращемъ особение важное значение. Такъ спучилось, что если при папріврхе Ісенею решено было исправлять чами периожных мини съ греческимъ, причемъ однано вовсе не дунали изминить русскій церновный обрикь и приводить его въ повное соответствие об современным греческимъ, то при Нивонь, новь влідність зазираній восточныхь ісраркцвь увимлись двиать фесорму именно съ наменения прежде всего русскато обряда по образцу современные преческаго,--- эта вторина реобрым на рязу от мененени исправления чиступала теперь на порвый плать и се Инкомъ проводиль съ особениою энергією и увлеченіємъ. А такъ какъ Никонъ къ сожентнію бынь теминь невовъюмь, у которыю хладновровіе, умеренность n octoponimocts, coctobanth our samplinia a buthile Ranfords.--непротивь овы быль человыкомь увлечения, праймостей, человынамъ, плохо знавшивъ мару в сдержанность на ченъ бы те ни быно, ченовъкомъ, ноторъй разъ ступивъ на мяньстный путь THE HE OCTANOBIEBARCH, & MICHA TO HOMB TO CAMBRO KOMIR, HE етступал ин предъ какими преградами и преплистрими, -- то и въ двав нашвивниой шив реформы онь не всегда пронимам деяжнуж осторожность и необходимую въ его положени осмотрительность. Рашина исправить русскія церновими квага съ греческить, рашинь русскіе перковими чины и обряды привести въ нолиоз соотвитствие съ современными греческими, Никовъ на этомь уже не останавливается, а идеть далые: оть переносить нь никь греческіе анконы, греческій архіврейскій посожь, греческіе влобуки и маштін, греческіе перковные наибвы, пригиншаеть греческихъ живонистевь, мастеровь серебринаго дала, начинаеть строить ношкосыри по образцу тречеринкь, приближветь из себи развимь греновь, слушаеть имь, динструсть по ихъ совътань и указаніянь, всюду видвитьсть на первий пинне греческій авторитеть, отдавая ску решительное превинцечно предъ виновою русскою стариною, предъ русскими всеми при-

знаваемыми досель авторитетами (a). Все это Никонъ далаетъ не самъ только по себъ, но сильно поощряемый и одобраемый прівзжавшими въ Москву восточными ісрархами милостынскобирателями, которые всячески поддерживають 'Никона въ его гревочиль ской двятельности, подкрыпляють своимы авторичетомы всв его самын кругын и резкін мёры, направленныя противъ русской свищенной вы тлазакь народа стараны, пакы жакь жан нихъ было весьма желательно окончательно уничтожить вов' тв русскій перковики особсивости, ради і которыхь русскіє ізаподовривали православіе восточных хриспіань и относились кь нимъ несколько свысока, а иногра и прямо пренебрежительно. Для трековъ естемпенно было желеть убъдьть руссыми въ томъ, что истинное православіе во всей его чистоть и неизмін-HOCTH HEXOGETCH TO PRENETS, a source "He of pyconexy, the see греческое несравненно выше и лучие выражаеть православіе, нежели русское, которое повтому и должно уступить свое масто и въ самой Москви греческому. Въ виду этого значительная доля ответственности за крайнее увлеченіе Пикона прекосиль-

<sup>· 10).</sup> Овое крайнее укиечение эских греческимы Напомы самы разво выразвить чевъсмения высемы выпрачения на соборы «хита и русскій и сина грусвий», по нов міра и убращенія преческія процесть на колстантиноприняющи принадку Діонисію 1666 года. Никона выражается: «Ищема, держима вся и напиваче греьескіе законы и догнаты». О крайнемъ увлеченіи Никона грекофильствомъ свидетельствують и сами греки. Павель Алепскій говорить, «что у Никона была вражденная любовь из гревамь и из них перковному устройству и порадку, "н что онь, вийски нь жанень, сочувсионив проческой перван. (Чт. Оби.: Ист. и Дров. 1871 г. ин. III, птр. 160, от. Рушинскаго: Ред. быть друс, но овъд. вностр. писателей XVI и XVII въковъ). Греческія власти, бывшія въ Москвъ въ 1660 г. и по требованию паря подавшія свое мивніе о Никонв, между прочимъ задвляють: «явлено есть всемь, яко отъ всехъ бывшихъ патріарховь прежде на Москве вив невозноби вись грекова, якоже святьйний господнив Наконъ патріврив, и чину пососчине первые не ческий ових, чиско семь онь, и впр ссть пругы намъ ибло, не ито нешень сотрошин. (Ист. порада, дала пагріарка Динеста, Н. Гиббенета ч. 1, прил. стр. 203), Самый заклятый прагь Никона Пансій Лигаридъ, говоритъ что Никонъ еще до патріаршества «гремель своею любовію къ гревамъ (филакцииствомъ)» и въ другомъ маста: «Всамъ навастно, что ты (Ни-BORS) PRINTERIALS 'N OFFICERS N'OGNUBERS 'N NOVETONS, HOVERY 'N DECEMB 'THE RE манріврэния, бивод'ятельющи и святе чте правоскаліс». (Его соч. е суде неди Han. v. L pr. 5 # 12).



ствомъ, за иткоторыя его крутыя и не строго извъщенныя и обдуманныя действія относительно измененія вековыхъ русскихъ церковныхъ порядковъ, необходимо парасть; на прівзжавшихъ въ Москву восточныхъ іспарховъ милостынесобирателей, такъ вакъ только благодаря имъ Никонъ получиль полную укъренность въ правоть и полезности всяхъ предпринятыхъ имъ маръ. только благодаря ихъ поощреніямь и одобреніямь онъ не считаль нужнымъ сдерживать и умфрять себя при перемънахъ въ руссвой церковной старина. Впосладствін Никона, оставшись, пость отъеда нее Москвы антіохійского патріарха Макарія одинъ и такъ - свазать съ глазу на глазъ съ русской церковной стариной, сильно обличаемый за ея нарушение особенно Нероновыих, говориль ему, что и старые (т.-е. неисправленные), и новые (т.е. исправленые) служебники одинаново добры и что "все де равно, по накимъ хочешь, по тэмъ н. служишь", и даже, дозволиль Неронову въ самомъ Успенскомъ соборъ двоить при службахъ, а не троить алмицію, т.-е. дозволиль держаться стараго неисправленнаго обряда, какъ совершенно одинаковаго съ исправленнымъ.

Такимъ образомъ отчасти самый характеръ реформы Никона, отчасти тотъ способъ, которымъ она производилась, въ многомъ объясняется именно тъмъ, что Никонъ сильно подчинился вліямію прітьяванняхъ въ Москву восточныхъ ізрарховъ, дъйствоваль по ихъ совътамъ, указаніямъ, встрічаль съ ихъ стороны всегданнюю готовность одобрить и оправдать вств его мітры и распоряженія, имітвнія въ виду привести русскій царковный обрядь и чинъ въ полное соотвітожніе съ современнымъ греческимъ и притомъ такъ, чтобы русскія особенности уступили мітре преческимъ.

Поинтно само собою, что эта двительность Никона шла въ разръзъ съ существовавшими дотоль въ значительной части русскаго общества возэръніями на относительное доотоинство греческаго и русскаго обряда и всего благочестія вообще, вслъдствіе чего она необходимо должна была вызвать собою сильный протесть во ими родной старины, въковыхъ исторически сложившихся народныхъ върованій и убъжденій. Поинтно также само-собою, что этоть протесть во ими родной старины противъ реформаторской двительности Никона быль заявлень пре-

жде всего недавними друзьями Никона, членами кружка ревинтелей, этеми необителями и горячими поборнивами родней ста-BERLI, STREET INDERCTABRITERING TEXTS BOSSPENIE, NO HOTODISM'S Русь признавалась за единственную хранительницу чистаго. ничемъ неповрежденваго правоскавія, которые некропно и предко были убъщены, что не руссиим у греновъ, а гренамъ у русскихъ теперь следуеть учиться потинеому благоческие. Комечно и помимо кружка ревнителей протесть противи ресориы Инкона во ими родной старины и прежинка возорний, еще инчемь не новолеблениямь серьезно во мариін большиногив, непотуривmund by cro trasary abinosti a conformationi, take bit MEANO HOMBERCH GAL CTAPHER, XOTE GAL VED H COMMEMBER, HOLDIOбить бегі борьбы уступать своє изото :новому: :Но і тогда этоть протесть не нивиь бы уже потерыю причра, быль бы разрозненнымъ, чумдымъ одинотва и правильнаго рукаводства, не нивль бы готовых и опытных борновы свое дало! и потому не могь бы вести іст Нивеномь съ овмето немелянну правильную, систематическую борьбу, какую повель противъ него кружекъ ревнителей. Въ немъ Никонъ встретиль вполне организованную и хорощо подготовденную из борьбв силу, уже ранъе игравшую выдающуюся роль въ дълахъ церковныхъ, имъвшую за собою видное прошлое, множество приверженцевъ и оторонниковъ, и потому обобенно пригодную стать во главв направленнаго противъ реформъ Пикона движения, придавъ ему сразу силу, въсъ и значене въ глазахъ общества.

Такъ необходимо должна была произойти борыба между реоориаторомъ Никономъ и кружкомъ ревнителей; не въ силу
только ихъ личныхъ отношеній, самолюбія и под., но вы силу
болье тлубовихъ и пійрокихъ мотивовъ: они должны были вступить между собою въ борьбу какъ представители двухъ не только
различныхъ, но и прямо враждебныхъ направленій въ жизни,
изъ которыхъ одно должно было уступить свое мъсто другому.
Въ этой борьби ръшкіся не личный, а въ выстей степени важный для всей последующей русской жизни вопросъ: останется
ин Русь при своихъ старыхъ идеалахъ, возоръйнуъ, задачахъ
и примую, какъ они опредвивлясь у насъ подъ влийемъ элорентійской уніи и паденія Константинополя, или же русское об-

щество уже выросле изъ кого плятья, которое было спито сму цо мърже виняния она XX и первой половины XVI въка? Побъта Никона очночата бы отречение отъ прошлаго съ его идовлени, дъляни и отремленіями, означала бы призидніє самина русскимь обществомъ посостоятельности, ото прежней живан, необходимоди, ен ревориы, нереспройни на новыкь началька въ. виду, иного. дониманія ов. задана, и приой. Напроливъ побада вружин ревинтелей надъ. Никономъ показала бы, что прежиня основы и устри русовой жизни стоять ощо прочис и прапко, тропрусская жидил, волос не нужистся въ, комить-либо коречныхъ реформакъ, въ перемънска, въ обновления, а будеть предолжаться поправиему, будеть держаться, за прежисе инсалы и верь овяванный съ ними стрей понячій. Въ текомъ или нисмъ разшенія: рачкъ вопросовъ; м эрключествя вось смысть, все велис жон для посторующей русской живни значеніе ожепрополиснию отрасской, обоотренной личными отнощениями борьбы между Никономъ потріорхомо и пружкомъ ревидредей.

## глава п.

Борьба между Никономъ и кружкомъ ревнителей началась немеденно по вступленіи на пагріаршій престоль Никона. Первое открытое и ранинсельное столкновение между ними произопило по поводу следующаго распоряженія Никона, которое она равоследь по всемы московскимы перквамы, преды наступленіемы великаро поста 1653 года: "по преданию св. апостоль и св. отецъ неподобаеть въ первви меданія творити на кольну, но въ поясъ бы вама творити повидив, еще и тремя бы персты есте крестилисъ. Это единодичное нержиданное распоряжение новаго патріарха, покушавшееся, изукнить, скарый, привычный первовный чинъ и обрядъ, должно, было врайне смутить совъсть всъхъ благ гочестивыхъ, модей, воспитанныхъ въ предвиности наличнымъ перковнымъ чинамъ и обрядамъ, недопускавщихъ и мысли, чтобы въ нихъ нувящ и возможны были какін-либо изманенія и передълки. Тъмъ болъе должны были многіе смутиться по поводу распоряженія Никона, что у русскихъ существовало прямое и вполна опредаленное относительно перстосложенія местановленіе Стоглаваго собора: "иже вто не знаменается двіма ператы, якоже и Христось, де есть проилять". Въ виду этого постановленія Стоглавано собора первое ресорматорское двистано Дистона необходимо ставило русскаго блегочертнего человина ва очень затруднительное, положеніе: подчиниться распоряженію поредаленными соборными постановленіемь, значило порверживать и опредаленными соборной влатва; остаться върными соборному постановленію, — значило явиться ослушникомъ своего орхинаю стыря, который уже ранае свядаль всяхь влатвою безироко словно исполнять вся его архипастырскія распораженія.

Особенно сильное впечатавніе распоряженіе. Нявона о поваснахъ и перстосложени должно было произвести въ пружив вевнителей, для которыхъ оно имъло и особенное значение. До сихъ поръ перковные вопросы и предполягаемыя перковныя реформы обсужданись въ средв кружка и имъ щиводинись мъ исполненіе, Теперь Никонъ единолично двиветь важныя первовныя распоряженія, не спрациваясь и не советуясь съ своими друзьями, чамъ ясно даеть понять вружку, что его роль совженива и руководителя по церковнымъ дъламъ уже кончилась, что всими первовилими дилами будеть теперь управлять не пружени ревнителей, а только одна воля и благоусмотрание его, Никона патріарха, Конечно не безъ цван Никонъ посладъ свое распоряжение о повлонахъ и перстосложении прежде всего въ Казанскій соборь нь Неронову, — онь котыль очевиню посмотрать, вакъ вружевъ отнесется въ его единоличнымъ церковнымъ патрівршимъ распоряженіямъ. Кружекъ хорошо поняль относящійся къ нему смысль распоряженія Никона, поняль, что Навонь отврыто и рашительно объявляеть ему войну. Протополь Авванумъ говоритъ, что когда быдо получено распоряжение Никона "мы же задумались, — сощедшеся между вобою, — видимъ, яко зима кощеть быти: сердце озябло и ноги задрожали. Неромовъ мив приназаль церковь; а самъ единъ спрылся въ Чудовъ, -- седмицу въ палатив молился. И такъ ему отъ образа гласъ бысть во время молитвы: время приспъ страданія! Онъ же мив, плачучи, сказаль; таже коломенскому епископу, Павлу, его же Никонъ напоследовъ огнемъ сжегъ въ новгородскихъ

предъижъ; потоиъ—Данінцу, костроискому протопопу; таже сказалъ и всей братіи" 18).

Предчувствіе вружка, что для него наступаеть зима, время отраданій, скоро вполнів оправдалось. Въ настоящемъ его положенін для кружна возможны были два исхода: безусловное подчиненіе новому патріврху и всёмъ его распоряженіямъ съ оставленіемъ всякой мысли о прежней выдающейся роли въ церновныхъ двлахъ, или открытая борьба съ Никономъ, человъкомъ решительнымъ, крутымъ и при этомъ крайне сильнымъ, благодаря своему вліннію на царя. Кружевъ, какъ и следовало ожидать, избраль последнее. Онь всегда считаль себя на страже истиннаго благочестія, быль его всегдашнимь присяжнымь ревнителемъ и поборникомъ, члены кружка темъ именно и славилиси, что они "ревность велію имуще по Бозви, не боллись на обличения лицъ сильныхъ и даже, "по пророку Давиду, предъ цари глаголюща и нестыдящася". Именно, борьба съ нечестіемъ, публичный обличения другихъ за уклонение отъ существующихъ периовныхъ уставовъ и постановленій, составляло такъ-сказать опеціальную профессію членовъ кружна, — создавшую имъ и громкую извъстность, и очень видное общественное положение. Единичное, ничемъ повидимому неоправдываемое распоряжение Никова о повлонахъ и перстосложении давало имъ преврасный случай выступить въ привычной и прежде очень благодарной для нихъ роли обличителей и порицателей нечестія Никова, который ктому же пересталь пускать овоих ведавних другей и "въ крестовую". Въ опровержение распоряжения Никона членами вружна немедленно составлена была записка о поклонахъ и перстосложенія и подана государю, но тоть, вакь догадывается Аввакумъ, передалъ ее Никону.

Нельзя свазать, чтобы первое реформаторское действіе Никона— отмъна двуперстія и распоряженіе о поклонахъ—было выбрано имъ особенно удачно, вполнів достаточно соображено было съ вовзрівніями и понятіями того общества, въ которомъ Никону приходилось действовать. Никонъ, находясь несомивнио подъ сильнымъ впечатлівніемъ "зазираній" прівзжавшихъ въ



<sup>13)</sup> Marep. V, 13.

. Мескву восточных перариова, началь спою ресорму тамъ, что свазу съ нерваго же шага затронулъ церповный обрадь и чинь, т.-е. ту иманно область, на которой по преимуществунновничадось реавтовное нувство русского карода и которал повтому была особенно бытака ому, дорога и съпцения въ ого плаванъ. Русскіе, которымь недоступны были наука и образованіе, а - вмвсть означь, и возможность, воорочнующего усвоения онотемы христанского вброучения выв обряда, по необходиваети оосредовочили ское веньменю на внаимей обрядовой; оторонъ **мриотівноства, воторал** нака напунцию выражению опинеронных . чотина, была банка и понявийе для престаго, исобрасованнаго .. нареда, мало способнаго из отнистенному мышлению. Обрадъ **данны** образона естественне маступаль на первый план въ христіаноной мини русскихь: не оть в врогченія переходили они - из обряду, какъ бы кирровале, а совершено наобороть, - они начинали прежде весто съ обрада и уме презъ обрада и при сто опосредства переходили нь усвоению и повинанию санаго учения, THE WIO DYOCHUMB BOOMSTAIBAND IN YUREL MODERATERY INDERIG всего опредвижний обрада, вий поторого они не могли ни предстанить, ни мислить кристімиства. На самый обрядь и его зна-. ченіе по поторическимъ обстоятельствамы своей жизии русскіе должны были смотреть значительно иначе, жесть мапримерь греки. Греческая цермовь, отправляюь оть ученія Христа и аностоловъ, въ течение своей испорической живии выребочала у себя на основани этого учения падую спотему обрадовы, которыми она выразима видминимъ образомъ содержимое его учетія я свое поняманів его за равлячное время. Понятно, что она какъ создавшая, православный обрядь, знала корошо-его пропохожней, его отношение въ върочения, его испиное аначеніе въ храстівнской жазни. Къ русскимъ обрадь переспель уже готовый, въ существенных чертажь внолей соормировавмійся и законченный; процессь его истерическаго происхожженія и постепенной выработки остался для никъ совершенно неизвъстимъ, почему оби пришский ему однавиское провехождение и значение съ самымъ втроучениемъ. Въ виду увазваниемъ. оботоятельства ная энецительного большинства руссемиъ обрадъ blies tome, wto it bedoyushie; one terme bekers, cents, chackтелень и неизначена, месь и вароучение. Изманить образь но

нхъ мивнію значило тоже, что измінить віпрочченіе; нпой обрядь указываль и на иное ученіе, разность въ обрядь указывала и на разнооть въ учени, а не на иную только визинюю форму его выраженія, такъ что русскій не ученіснь повіряль обрядь, но обрядомъ ученіе; всякій держащійся ниого обряда быль въ его предотавлении мнов врующимъ, ибо правий обрядъ повсюду едина, вака едино повоюну правое вироучение. При этомъ больимиотво русскихъ искренио и тверде быле убъждено, что правый обрядь во всей его первоначальной чиототь и неизменноети состронилом тольфо у нихъ однихъ, тогда накъ у состемен-HING PORCES IN YEMPTEND BOSTOCHERS II DEROCERBIELES XPHOTICES ожь уже нъснольно видонамъщися, восприняль въ себя нъкоторыя новыества. Въ вину подобнава отношения русскихъ къ обряду HOHETHLIM'S GTABORNICH, KAN'S OHROHO GARD BRIDGINGATE MECHO эту непривосновенную и савётную для религіознаго чувства русснихь область ихъ вековымь верованій, ненятно, какого осторежнаго и бережиаго отношенія къ себа требоваль обрядь со стороны нащаго, а между темъ Никовъ безъ всякой предварительной подготовки къ тому общества, безъ всякихъ разъясненій и оправданій овоего неожиданняго распоряженія, изивияєть обрядь, всеми признаваемый доселе за правый, недопускающій нивакимъ перемънъ.

Но этого мадо. Никонъ по непонятнымъ для громаднаго бодьиненства причинамъ измъняетъ тоть именно обрядъ, неизмъняемость котораго утверждена была и ограндена влятною стогдаваго собора, всладотвіе чего Никовъ въ мизнін общества необкодимо долженъ былъ явиться противникомъ такикъ соборныхъ постановленій, которыя въ то время считались для вежкъ обявательными и ин съ чьей еще стороны не возбуждали сомнълійдолженъ быль явиться такимъ человекомъ, поторый свою волю, овое только личное усмотреніе отавиль выше голоса всей церкви, твиъ болве, что Никонъ, фантически упраздияя постановление етоглаваго собора о двуперстін, въ тоже время волее не объяснять, какь его распоряжение о перстосложение относится въ существующему по этому предмету собормому постановлению, прямо ему прогивоположному. Такой образъ дъйствій не особенно удобень быль для Нявона и потому, что на натріаршей каведра она была новына, для большинотва вовсе непавастнымъ

челованомъ, что онъ нетодько не услада пріобрасти того подавляющаго правственнаго авторитета, который бы заставиль его паству спокойно смотрать и на такія его дайствія, которыя съ перваго взгляда могли показаться ей неимающими вполна достаточнаго оправданія ни съ истерической, ни съ каномическай точки аранія, но онъ ималь еще у себя и непримиримыхъ враговъ, всегда готовыхъ самыя правыя и законныя его дайствія объяснить въ дурную сторону и тамъ вооружить противъ него народъ.

Такимъ образомъ первый ресорматорскій шагъ Никова, совершенный имъ подъ живымъ впечанівнісмъ зазираній прівзжавникъ въ Москву за милостынею восточныхъ ісрарховъ, быть по нашему митнію дъйствісмъ поспіннымъ, не достаточно обдуменнымъ и соображеннымъ съ условіями, при которыхъ приходилось дійствовать Никому, а между тімъ такой шагъ долженъ быть имъть для всей послідующей діятельности Никова очель важное значеніє: онъ сразу поволебаль въ мижнім миогихъ довіріє нь Никону-патріарху, заставить зорко-недовірчиво относиться ко всей его послідующей діятельности, даль сильное оружіє противь него въ руки его противниковъ.

Никонъ самъ скоро увидалъ и созналъ ошибочность и поспъшность своего образа дъйствій, и потому немедленно ръшился взяться за дъло реформы иначе, идти къ той же цъли инымъ, хотя и болье медленнымъ, но за то болье върнымъ путемъ.

Овазанное Никону отврытое сопротивленіе со стороны ревнителей благочестія по поводу его распоряженія о перстосложеніи и повлонахъ дало ему случай убъдиться въ томъ, что въ лицъ отвергнутыхъ имъ ревнителей онъ найдеть себъ самаго сидьмаго и опаснаго врага, способнаго дискредитировать въ мивніи общества задуманныя имъ реформы и подорвать самый его патріаршій авторитеть, только опирансь на который онъ сдълать было извъстное распоряженіе о повлонахъ и перстосложенів. Поэтому Никону необходимо было прежде всего такъ или иначе освободиться отъ враждебныхъ ему ревнителей, которые легко могли сдълаться органомъ всъхъ недовольныхъ какъ лично Нивономъ, такъ и его церковными реформами, и тъмъ создать ему массу затруднемій и непріятностей въ будущемъ. Дъйствовать относительно своихъ бывшихъ друзей мягко и примирительно,

постараться привлечь ихъ на отороку задуманной имъ реформы, воспользоваться ихъ ревностію, энергіею и дарованіями для достиженія своихъ пълей-Пиконъ не хотвль, да и не могь, потому что ранве уже хорошо изучиль взглиды и убъеденін своихь бывшихъ друзей, и ясно видъть полную невовномность съ ихъ стороны сочувственно, или тольно терпимо отнестись нь задуманной имъ церковной реформв. Въ виду этого Никонъ принужденъ быль просто отрывться оты своихъ протязательныхъ, заносчивыхъ и опасныхъ для него и его дъла друзей и притомъ такимъ способомъ, который бы даль имъ почувствовать всю силу и могущество Никона и ихъ собственное ничтожество. <sup>4</sup> Всемогущему дарекому любимцу и патріарху нетрудно было найти поводы и способы покончить съ непрінтивни и опаснымъ для него вружкомъ. Протопоцы-ревнители повсюду, где только имъ приходилось дъйствовать, создавали себъ множество враговъ благодаря своимъ резкимъ обличенимъ чужихъ неправдъ, пороновъ и недостатковъ. Никонъ воспользовался этинъ обстоятельствомъ для своихъ прией. Онъ сталь принимать жалобы озлобденныхъ противъ ревнителей и, давая этимъ жалобамъ въру, сталь привлекать ревнителей нь отвътственности. По такой налобъ онъ отдалъ за пристава Логгина, чъмъ крайне были возмущены друзья последняго. Нероновъ выступиль защитникомъ Логгина и между нимъ и Никономъ произошла очень бурная сцена въ присутстви цвлаго собора. Нероновъ до того забылся, что въ присутствии всехъ дозводиль себъ самыя грубыя и резкія выходки противъ патріарха, обвиняя его въ неуваженія и презрвній къ царю, въ неправдахъ, въ жестокости, въ склонности слушать влеветниковъ и наушниковъ, въ довъріи къ людямъ, завъдомо недостойнымъ и въ преслъдовании людей добрыхъ и хорошихъ. Когда напримъръ Никонъ, обличаемый въ неправомъ судъ, заметилъ: "я де вроив Евангелія ничемъ не сужу", то Нероновъ такъ отвъчать ему: "во святомъ Евангеліи написано: Господъ рече, любите враги ваша, добро творите ненавидящимъ васъ; а тебъ вто и добро хощетъ, и ты и тъхъ ненавидишь, а которые влеветники и шепотники, и ты техъ любишь и жалуешь послушаещь. А вто тебъ огласить вого напрасно, жотя за пять соть версть, или за тысящу и ты въры имвешь... тебъ влеветники въявъ клевещутъ на добрыхъ людей, а ты имъ въры имъень... Досель ты протодіанома Григорія и прочихъ, которые нынь въ престовой у тебь совътники его, врагами Божінми и разорителями закона Господня сказывалъ; а нынь у тебъ на соборь то и добрые люди... Досель ты другь нашъ быль, на насъ возсталь. А коихъ ты разориль, и на ихъ мъсто поставиль пныхъ,—и отъ нихъ добраго ничего не слышать. А коихъ ты оставиль, вины на нихъ положиль, что они людей мучать, такъ де неподобно дълать, канъ ты говорищь; а самъ безпрестанно мучищь: старца соловещваго и въ пресной день велъть еси битъ немилостиво. Се того себъ не вмънящь; властемъ зазираещь, а самъ безпрестанно мучищь 14)... Нынъ отъ тебъ боголюбны терпять скорби, и бъды и разоренія". Нероновъ ръзко порицать не одного только Никова, но и весь соборъ. "Не знаю, говориль расходившийся ревнитель, чъмъ вашъ сей соборъ назвать, потому что ненобольные ваше о законъ Господии, но укоривны и

<sup>14)</sup> Обраненія Накова въ жестовомъ обращенів съ поднинаванми обичам. На тугъ имътя место не дичная жестокость, а такъ называемий духъ времени, тогда такъ все поступали. Напримеръ протопопъ Аввакумъ про себя разсказъваеть, что онь обыкновенно приходиль къ утрени рание всехъ и одинъ начиналь полуношенцу: «докаместь сходятся крылошаня, а я проговорю въ тъ коры: Прощаются-ино Богь простить; а могорый дупуеть, та на чень добро ченовмовать: не радукай уся-тово у меня» (Махор. VIII. 91), Но особенно важно для характериотики суровых в нравовы тогдашного времени собственное свидьтельство архіепископа сибпрекаго Нектарія о томъ, что онъ вытерпвіль отъ старца, у котораго жилъ на послушании до своего архіепископства. Вотъ что онъ сообщаеть: «како теривдъ отъ начальника съ нервыхъ монхъ дней: два года по движды на всякій день быть бить въ два времени, а не по едино премя на день бои были. Но и въ светиое воскремение христово дважди бить быль. И того сочтено у меня въ два года но два времени на всякой день боевъ: тысяща четиреста и тридесять. Сколько рань и ударовь на всякъ день было отъ рукъ его честныхъ, техъ не щитаю. Богъ весть и не помию: отъ ранъ великихъ едва дыханіе во мив бисть. Пастирь мой плоть мою сокрумаль, а душу мою спасалы Что ону въ руканъ призучелось, жинъ и жаловаль меня свою спротку и надаго птевца. Учил адмиом и остнома прободаль и полічнома, конма на жеристі медють муку, и пестомъ, что въ ступе толкуть, и кочергою, что въ печи уколье гребуть, и поварнями, что вствы варять... И нетокмо древомъ всякимъ, но и желъзомъ и каменіемъ и за власа рваніемъ и кирпичемъ и что прилучилося въ рукахъ его, темъ раны дать... И въ то время персты мон изъ составы выбити, и ребра мои и кости переломани... (Эта грамата сибирскаго архіонископа Нектарія напечатана въ приложенів).

поносы! Таковы соборы были и на великаго святителя Іоанна Златоустаго и на великаго святителя Стефана Сурожскаго<sup>и 15</sup>).

- Такъ ревнители съ самаго начала патріаршества Никона подвергали всв патріаршія двиствія его самой рвзкой и придирчивой критикъ, находя въ нихъ только одиъ неправды, произволь и жестокости, проповёдуя открыто и рёшительно, что Никонъ недостойный патріархъ. Понятно, что Никонъ не могь остаться равнодушнымъ къ этимъ задорнымъ и ръзкимъ обличеніямъ, имъвшимъ въ виду окончательно подорвать его значение какъ патріарха, тыть болье что все это происходило въ первый годъ патріаршества Никона, когда его положеніе еще не вполнъ окрвило и установилось, почему нападеми на него ревнителей грозили ему серьезною опасностію. Никонъ посившиль окончательно отделаться отъ своихъ бывшихъ друзей. Съ Неронова онъ снялъ скуфью и послаль его подъ кръпкій началь въ спасокаменный монастырь, Логгину онъ остригъ голову, причемъ послъдній, когда его разстригали въ соборъ, не удержался отъ крайне грубыхъ и совстиъ неприличныхъ выходокъ противъ Никона. Съ видимымъ удовольствіемъ, какъ о какомъ-то высокомъ подвига, разказываеть объ этомъ Аввакумъ сладующее: достригше, содрами съ Логина однарядку и наотанъ. Логинъ же, разжегся ревностію Божественнаго огня, Никона порицая и чрезъ порогь въ алгарь въ глаза Никону плевалъ. Распоясался, скватя съ себя рубашку, въ алтарь въ глаза Никону бросыть".--Не смотря на все врайнее неприличіе поведенія Логгина ено однако по словамъ Аввакума было увънчано чудомъ. "И чюду, повъствуетъ онъ, растопоряся рубашка и покрыда на престол'в дискосъ, бытъ-то воздухъ". Но нечестивый Никонъ по словамъ Авванума въ подобнымъ очевиднымъ чудесамъ надъ ревнителями относился очень скептически и насмъщливо. Когда ему допесли, какъ Богъ чудесно далъ заключенному въ теминцу обнаженному со времени разстриженія Логгину шапку и шубу, то Никонъ только разсмівялся и замітиль при этомъ: "знаю-су



<sup>· 16)</sup> Marep. I, 44-49.

я пустоовятовъ техъ 4 16)! Волевь за Логринымъ и Невоновынъ опель поверглись и другіе ревинтели-Авванумъ и Данінгь костромской, которые было подали царю челобитную за Невокова. Даніна быль разстринень и сослань въ Астракань, Аввануна же спасло отъ разотриженія заотупничество царя, по онъ быль сослень въ Сибирь. Тольно царонаго духовника, гламу крумна ревнителей, Инконъ не раннися, или не могь тронуть, хотя тоть и подпорживаль постоянныя сношенія съ опальными протопопами, передаваль ихъ чедобитныя марю, быль предъ нимъ ходатаемъ за нихъ и даже старался примирить ихъ съ Никономъ. Борьбу оъ Стесаномъ Вонисатьевымъ Никонъ очевидно считаль для себя очень рискованного и оправного, тэмъ болье, что Стооанъ, самъ увазавъ царю на Никова, какъ на достойнаго заинть натріардній простоих, держаль себя относительно своего избраннива счень осторожно и сдержанно, и дажо порицаль овенкь друзей за налиниом зеносчивость и горачность относительно петріарха. Въ виду исплючительнаго подоженія Стефана, въ виду его одержанности и миролюбія Никонъ оставиль въ поков глану кружка и, оная о его спощеніяхъ съ опальными протопонами, ограничивался только темъ, что При случав порвцать его, котя и за глава 17).

<sup>17)</sup> Царскій духовникь быль настолько сильнымь человікомь, что могь противиться прямымъ приказаніемь самого парріарха и даже открыто высказывать сму, что онь не желееть нодчинаться патріаршинь распоряженіямь, такъ какъ духовникь подчинень не патріарху, а самому царю, оть которале онь только и получаеть приказанія. Такія отношенія особенно різко проявились въ распрі царлкаго дужовника благовъщенскаго протопона Андрея съ натріархомъ Іоакимомъ. Послъдній потребоваль отъ духовника, чтобы онъ «явился на соборь для церковных» двязь, или бы пришель къ нему святьйшему патріарху для духовнаго двяз». Но протоновь отглинь посланнему пагріарка «что ему на соборь и для духовнаго дала идти непочто и виродь небудеть». Раздраменный этою непокорностью патріархь запретиль духовнику священнод'я вствовать и благословлять, но тоть не обратиль никакого вниманія на запрещеніе патріарха и прямо заявиль патріаршему пославному: «ризничей де отъ патріаржа въ нему приходиль и на соборъ в для духовнаго д'яла ево протопопа въ патріарху призываль, и онъ де отказаль и ныив отвазываеть, что на соборь и для духовнаго дела въ патріарху идти недочто и впредь небудеть. А что онъ патріархъ приказиваль ему съ синомъ ево Иваномъ, чтобъ онъ протопонъ священствовать не дерзалъ и никого жебла-



<sup>16)</sup> Ibid. V, 21-22.

Такъ Никонъ опончательно отдълался отъ своихъ бывшихъдрувей, разоснавъ ихъ по дальнимъ уголкамъ Россіи. Царь ръшительно сталъ на сторону Никона и предоставилъ ему полную
свободу дъйствій въ церковной сферъ, отказываясь отъ всянаго
вибилательства въ церковныя дъла. Нероновъ еще до своей
сомин говорилъ Никону: "подалъ равноапостольный, благочестивый государь, царь и великій князь Аленсъй Михаиловичъ
всея Руссіи тебъ волю, и ты, заснався тако всякія руганія
творищь, а ему, государю, ткасываещь, я де дълаю по Евангелію и по отеческимъ преданіемъ" Стефанъ Вонифатьевъ писаль сосланному уже Перонову, побумдавшему его заставитъ
царя вибилаться въ церковныя дъйствія Никона, что царь "на
себя такого чина не взимаетъ, что управити ему, государю,
благочестіев; и въ другомъ изств; Царь — государь положиль
свою душу и всю Русію на патріархову душу" 18).

Танинъ образомъ Никонъ находияся въ самыхъ благопрінтныхь условіяхь относительно выполненія задуманной имъцерновной реформы. Тв лица, отъ которыхъ онъ только и могъ ожидать серьезнаго противодъйствія себь, находились далеко оть Москвы, въ ссылкъ; парь оказываль ему безусловное довъріе и предоставиль ему въ церковныхъ дълахъ полную свободу дъйствій; власти, бояре и весь народъ уже ранве клялись ему безпревословно подчиняться всёмъ его архипастырскимъ распоряженіямъ, и однакоже несмотря на все это Никонъ встретиль сильныя препятствія на пути къ осуществленію своихъ церковныхъ реформъ и открытое сопротивление возмъ своимъ распоряженіямъ. Противодийствіе исходило отъ его бившихъ друзей ревнителей, которые несмотря на свою ссылку очень чувствительно давали знать о себъ Никону. Они обращелись съ своими челобитными къ царю и въ царицъ, чтобы они защитили ихъ отъ Никона, который несправедиво гонитъ ихъ и проследуеть, причемъ самихъ себя они выставляли му-



гословияль, и онь де того не слушаеть и впредь слушать не будеть... А вплетается де онь патріархь не въ свои діла, безь государева указу ему де до него протопопа и діла нізть». (Рукопись библіотеки Моєк. духовной академін: Подлинное діло о судів надь п. Никономь, л. 423).

<sup>19)</sup> Marep. 1, 85, 91, 106.

ченивым за мравду, спрадальнами за ревность до бдагочесть. "Тін (Павель, Даніндь, Авванумь, Логгинь) пищеть напримъръ Нероновъ царинъ, мучени и темлени, и изгнани ради проценъва заноне, и ради ученія, и за еже побужноги имъ на благое встив. человать, ревность имуще де не единь отъ христань правого пути погращить, но вси спассию да удучеть и чисти предысотворинимъ ны предстанутъ въ день праведняго суда, име и воздаеть комундо по дысовь его". Но ревиштели не ограничаинсь темъ, что представинии Никона чедовъкомъ жеотокимъ, несправодивымъ, годителемъ людей, ревлующихъ о правдъ м блаточестия. Указывая всемъ на единоличное распоряжение Ни-ROBS O MORIOHAND II HOPOTOGROWCHIE, QHE HA HODRIES YES INC. DRATE CTRAK OTEDERO H HACTORTERO BRABILITE O TOME, TO BYCскому благочестию грозить оть Никова серьевная опасность. "Ненана бо ограданія, пишеть Нароповъ въ своей первой чедобитной изрю отъ 6 ноября 1,653 года, нуветь насъ вы таба. государю, вопити, наже скорбей и мученій нашикь моленіє нь. тебъ, госудорю, приношу: но спирать оберовить мя о семь, добы: благочестве истинню во поручний не было и гново Болой, да не синдета... О благочествый нарко, устави, може, бурко, смунающую перивы!... О, благочестиве! молю ти: спорби бо и гоневия, еже претериварнь за мобовь Госпока нашего Імоуса Хіркова, радость намъ вопртину; а еже връти, или слышати моди Божія, смущаемы и нечалію ногружаемы правострів ради и блаточестів. отъ бъдъ и спорбей-нестериимо". Съ своей сторови Аввакума вивств съ Даніндонъ още до своей осыдни уже писаль. дарю: въ особой челебитной: "о, благочестивый парю, ствуду се иривиндоща въ твою державу? учеще въ Роски не стало и глава. отъ церкви отега, понеже овоба вепрь отъ дуга и жили дажай поять и сеть". Во второй челобитной государю, инсаниой ваначаль 1654 года, Нерововъ прямо, уже указываеть жарю, въ чень заключается опаскость, грозищая церкви, "Искупнейя бопрінде, потрясающее церковь, и волико несогласіе, шинеть ожи царю. Чесо ради? всяве въсм. Отпы преданное полівное повизняніе помираємо, и престнаго знаменія сложеніе персть прессвуемо, и ново накако сказуемо не отъ писанія, плачю достойно, собласить приносящо дюдемь, яки же ради Христось кревь свею: пролін... Кольнюю же понлаваніе оть устава прінкомъ, пределя

наго периви святыми отцы, согласующе отъ тыхъ и блаженному, Никону въ своихъ правилъхъ, и нехотящихъ до земли повланичися, пеповлониичесной среси последующихъ текъ глеголеть, юже сказуеть девятьдесять первую въ Дамаскинова книга". Домазывая затемь истинность двуперстія сказаність о Мелетів антіохійскомъ, словами Осодорита, свидътельствомъ Максина грека, книгою о въръ, употребленіемъ двуперскія русскими святыми, Нероновъ говорить: "всвиъ же зринъ несивнемъ и чудесы отъ Вога прославленных, отъ нихъ же ин единъ инако мудротвуя, приложити что сибя, последующе древле бывшимъ отцемъ, и яко постепенія другь не друзь идуще, в предъ отцы непрескачающе, но пребываку въ михъ же научени быниа, симочинь же законовь не полагаюц и церновных вогмать неразоращаму. Симъ ди святьний есны? О, благочестивый царю, яко занещы ихъ, ими же они Вогови угодивши, и въ чудеовхъ велицы явлынеся, тако, яко истинінть прогоняють басовъ; мы же сія негрудде разорити пекушаемся. На сихъ ли возносимся, имъ же видимъ ты, благочестивыи царю, и вси правовързіи киязи, и боляря, и архіерен, и ерен, и православнім хриотіями со стрежомъ многимъ дюбезно святыя ихъ мощи прауете и равамь икъ каспетеся ради обвященія единородных в наших душъ, и яко да молять о насъ человеколюбца Вога, да милостивь будать намь вы день судный, на сихъ вознестися имамы"? Затымь Нероновъ въ той же челобитной говорить церю, что вывств оъ въром русскіе приняли отъ грековъ и княги, которыя "добръ и богоугодно" были переведены на славянскій языкь, а потомъ, благовърнія цери, князи, святители и преподобній отцы "писанів уяснина и тисненію печатному предвива, причемъ преподобивий Максимъ грекъ крвико завъщеваль "вознослинися премудростію и тщетною философією, развращенно же житіе имуплимъ отнодь не деровти святыхъ инитъ таковымъ преводити, ниже вручити таковымъ, Яковъ же окъ лукавый чернецъ Арсеней, о немъ же патріархи ісрусалимскій писаль нь теби, государю, изъ Путивля, что онъ Арсеней еретикь, вельль ся его остерегать. А ныив ока, Арсеней, ванть въ Москва и живеть у патріарха Никона въ кельв, да ево и свидвтеля, врага, поставляеть, а въ древникь велинить мужей и святыкъ чудотворцевъ свидътельство отметаетъ и ложно нарищаетъ". Для ръшенія возникшихъ церковныхъ недоуменій Нероновъ предлагаеть царю созвать соборъ; но чтобы этотъ соборъ быль истинный, "а не соньмище іудеско". "Не единымъ бо архіереомъ подобаетъ собратися, пишеть онъ, но и священно-архимандритомъ, и священно вгуменомъ, и протопопомъ, и священно-иновомъ, івреомъ и діакономъ, въдущимъ до конца божественное писаніе, такожде и въ міръ живущимъ и житіе добродътельное проходящимъ всякаго чина дюдямъ: поискати же гепо, госумарь, и въ пустыни живущихъ иноковъ, искусныхъ отепъ, науку имъющихъ оть божественнаго писанія, паче же житія ради добродітельного ж чистоты и дарованію сподобльшихся отъ Бога, да же спосившествують намь, государь, неточно словеса, но и молитвы ихъ, по исправлению православныя нашея христіаньскій візры, да же истинна свъткъе солнца явится. Тебъ же, государю, яко превеликому столиу, ту предсъдъти и всъхъ връти". Только одного ограниченія для проектируемаго собора желаеть Нероновъ, это-чтобы государь напажь не принималь въ совъть иностранныхъ иноковъ -- "истинъ и благочестію ругателей и ересемъ вводителей" 19).

Царь не только не придаль нивакого значенія этимъ челобитмымъ, вполив положившись въ церновныхъ двлахъ на Никона,
но и запретиль Неронову и конечно другимъ обращаться къ
нему съ жалобами на Никона. Но это не остановило Неронова.
Онь сталь писать цариць, прося ся ходатайства предъ царемъ,
и особенно обращался къ своему патрону и доброжелателю Стеоану Вониовтьевнчу. Положеніе последниго было въ высшей
степени затруднительно. Онъ самъ ранве посовътоваль царю
сдвлать патріархомъ Никона, онъ видъль какимъ исключительнымъ довъріємъ и расположеніемъ царя пользуется теперь Никонъ, и потому ту упрямую, страстную борьбу, которую ревнители затъяли съ Никономъ, онъ считаль безусловно гибельною
для нихъ лично и для мира всей церкви, такъ какъ распря переносилась на религіозную почву и въ дальнъйшемъ развитіи
грозила расколомъ. Стеоанъ сталь дъйствовать примирительно,



<sup>19)</sup> Marep. 1, 23--24, 87-88, 54-67, 80.

посреднически, склоняя объ стороны къ уступчивости, воздъйствуя въ этомъ смысле на царя, а тотъ на Никона. Никонъ изъявляль готовность простить Неронова, если только онъ самъ обратится къ нему съ просьбою о прощеніи, объщаль, въроятно до времени, не настанвать на изманеніи двуперстнаго перстосложенія. Съ своей стороны Стефанъ въ письмахъ въ Неронову совътоваль ему оставить вражду из патріарху "быти у него въ послушении и безъ резсуждения непрекословити ни въ чемъ", советоваль ему отбросить гордое упрянство и попросить прощенія у Никона, въ дъйствіяхъ котораго царь не находить ничего худего, такъ что свою душу и душу всей Россіи положиль на патріархову душу. Но эти доброжелательныя примирительныя дъйствія Стефана не имвии услажа. Нероновъ не только не хотыль иввиняться предъ Никовомъ, не только не думаль прекращать борьбы съ нимъ, но и отвъчаль Стефану укорами, обличеніями въ слебости, приглашеніемъ и его къ борьбъ съ Някономъ. "Момо та, брате, отвъчалъ онъ на примирительный призывъ Стефана, вскую мя оскорбиль еси, воспоминая ми подвигъ оставити и приложитися отъ благоначинанія, яже о Христв, ане добръ подтвержая мя, яко да теченіе окончаю? Или еще не уразума настоящія біды всей Русін? Всякое благочестіє преста и чадомъ церковнымъ вездв плачь... Како ми рече, о возлюбление, яко всуе ин трудъ? Разсмотри добръ превожделение, себе ли. ради сія творю. Не буди то никакоже: но деркве ради и братіи о нихъ же Христосъ кровь свою издія. Что же ми ты, второе пиша, стужаещи? А въ лъпоту ти подвигу мя поострасти: зане азъ восхищенъ, и слышахъ отъ многихъ малая, ты же вся сія зра, нимало болиши, зря люди Божія погибающа. Содрогнися, о превожделение! инъ въкъ насъ ожидаетъ... Не угаси, молю, мадыя искры, дежащія въ тебв, да не оть Бога навазань имаши быти, яко погубивъ правду. Идъже вредъ пріемлеть церковь, и многимъ блазнь бываеть и погибель душевияя, -- какое туть молчаніе? Се въ упрямство не визняй, еже къ патріарху прощенія. не приношу: не въмъ бо себе въ цему согръщив". При этомъ Нероновъ относительно своего дальнъйшаго образа дъйствій ръшительно заявляеть Стефану, что онъ просить у Христа помощи и заступленія, "да дасть ми крівпость, еже и съ братією мосю

за имя его любозно пострадати и съ ними, о Христъ можми господами, смерть или животъ прінти, да въ безакожным ваки съ любезными можми не разлученося « эс).

Тавимъ образомъ Нероновъ отъ лица всей братіи рышительно отказался отъ всякаго примиренія съ Никономъ, причемъ онъ сразу выдвинуль въ борьбъ съ нимъ на первый планъ не свои личныя только обиды и невзгоды, не неправды Никона въ остальной братіи и вообще не свои личныя отношенія кь нему и свои счеты съ нимъ, а интересы церкви и въры, которые будго бы подрываеть Никонъ, всявдствие чего борьба съ Никономъ являлась уже борьбою за правую въру и истинное благочестіе. При этомъ Нероновъ еще до собора 1654 года ясно и опредъденно высказаль главные обвинительные пункты противъ реформаторской двятельности Никона, которые потомъ его сторонники только развивали и варіировали. Именно Нероновъ указываль: на самочинение Никона въ дълахъ въры и благочестия, на отметаніе имъ святой родной старины, на исправленіе церковныхъ книгь съ помощію во всёхъ отношенія сомнительнаго грека Арсенія, вообще на селонность Никона следовать советамъ и внушеніямъ неизвъстныхъ иностранныхъ инововъ, людей очень неблагонадежныхъ во всвхъ отношеніяхъ.

Несмотря на полный разгромъ вружка ревнителей, на всв повидимому такъ благопріятно сложившіяся для Никона обстоятельства, онъ однако не могъ скрыть отъ себя, что протесть вружка относительно его распоряженія о повлонахъ и перстосложеніи въ значительной степени былъ справедливъ, что единоличною своею только патріаршею властію производить такія важныя въ мивніи общества церковныя реформы—двло очень рискованное и очень непрочное. Не могъ не сознать Никонъ и того, что его противники были люди убъжденные, искренніе, вполнъ въровавшіе въ свое призваніе бороться за истинное благочестіе, страдающее будто бы отъ самочинія Никона, что ихъ голосъ въ этомъ случав могъ быть убъдителенъ для многихъ, такъ какъ они опирались на всъмъ извъстную родную старину,



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Marep. I, 70-77, 84-94.

Въ виду этого Никонъ въ своей дальнъйшей реформаторской дъятельности ръшается опереться на болъе прочную опору: на прими соборъ русскихъ јерарховъ, благодаря чему дъло реформы должно было стать дъломъ всей русской церкви, а не одного только Никона. Эти соображенія вызвали соборъ 1654 года, очень важный въ томъ отношеніи, что на немъ Никонъ въ первый разъ торжественно высказаль свой взглядъ на положеніе русской церкви и на тъ реформы, которыя бы онъ желаль про-извести въ ней.

H. KRATEGERS.

(Продолжение будеть).

## нъмецкій церковный историкъ

А. НЕАНДЕРЪ ВЪ ВОСПОМИНАНІЯХЪ ФИЛИППА ШАФФА.

August Neander. Errinnerungen von Philipp Schaff. Gotha. 1886.

Неандеръ принадлежить въ числу первовлессныхъ периовныхъ нсториковъ новъйшаго времени. На русскую церковно-историческую науку онъ впрочемъ имъгъ не особенно звитиное вліяніе. Можеть быть это зависьло оть того, что развитіє двятельности Неандера падаеть на тридцатые и сороковые годы текущаго въка, когда у насъ на церковно-историческую мауку не обращалось большаго вниманія. Влінніе Неандера на русскую науку выразилось въ очень немногихъ фактахъ. Извъстно, что церковная исторія профессора Чельцова написана при пособіи Неандеровой "Общей исторія церкви"; также для профессора А. В. Горскаго сочиненія Неандера были любим вйшимъ чтеніемъ: Горскому очень нравился Неандеръ глубокою своею религіозностію: наконецъ носятся слухи, что Невидерову "Исторію церяви" хотыть перевести съ намецкаго на русскій явыка мавастный онлософъ протојерей О. А. Голубинскій, но почему-го не привель этого намеренія въ исполненіе. Вообще сведенія о жисне и дъятельности Неандера интересны не потому, что Невидеръ имъть значение въ развитии русской богословской науки, а по

Digitized by Google

тругимъ причинамъ. Примъръ Неандера, умершаго назадъ тому 37 лътъ, но о которомъ досель появляются "воспоминанія" въ нъмецкой литературъ, показываеть, какъ глубоко и жизненна бываеть память о замъчательнъйшихъ богословскихъ дъятеляхъ въ средъ нъмецкой публики. Воспоминають обыкновенно о томъ, чъмъ дорожать. Появленіе "воспоминаній" о Неандеръ даже въ настоящее время показываеть, что память о немъ свъжа еще и до сихъ поръ. Какъ мало что-либо подобное встръчается въ нашемъ русскомъ обществъ! Ученики и почитатели нашихъ замраятеминатими басими сосостебову польк севорий ис пишуть "воспоминаній" о своихь знаменитых маставникахъ. Что это скромность или проявленіе косности? Какъ было бы желагельно, чтобы примвръ вацадныхъ писателей, съ талою любовію воспоминающихъ о встях подробностяхъ жизни славнтишихъ богослововъ, и у насъ нашелъ и находилъ себъ достойныхъ подражателей. Если гдв умъстно подражание Западу, такъ больше всего въ подобныхъ случаяхъ... Самъ по себъ Неандеръ имъеть особенное значение въ томъ отношении, что это истинный типъ ученаго профессора-богослова. Безъ преувеличенія можно сказать, что Неандеръ-образъ, достойный подражанія. Въ его лицъ заразъ соединяется все лучшее, что даеть возможность такантмивому профессору имять огромное влінніе на окружающихъ. Вся жизнь Неандера была въ буквальномъ смыслъ служеніемъ - наукв. Въ чемъ состойть такое служение наукв, какимъ путемъ достигается наибольшее вліяніе профессора на его учениковъ, въ чень выражается это влінніе и какъ ображается опо-все это прекрасно можно изучать на Неандеръ. Важно и то, что котя Неандеръ оставался повидимому узкимъ спеціалистриъ - учепыть обником в бо значение не желернывалось трир, что онь сдвлагь жакъ ученый, но онь имвль благотворное реличеное двиствіе на общество-въ широкомъ смыскі втого слова. Какое режение!

Филипть Шасов, надавший въ свить свои носпонинания о Неамеръ, принадленить тоже нь навъстимы дерковнымъ историвамъ нашего времени. Онъ заявиветь жъсто просессора теслогия и ректора семинария въ Нью-Горив въ Америяъ, но своими фогатыми и семовательными свъдъцими въ перновней истории обносно грамноскимъ университетамъ, гдъ омы во дни Неам-дера получилъ богословское образование.

Digitized by Google

Свои "воспомеванія" Шасов начинасть пратимив очеркомв живии Неандера. Воть что считаеть нужний отметить Шаффъ. дълая праткій очеркъ жизни знаменитаго историка. Неандеръ, говорить авторъ, отецъ новъйшей церковной исторіографіи. вель простую тихую жизнь ивменкаго учекаго въ кабинеть и въ аудегорін, среди женгъ и студентовъ. Но темъ не менёе онъ быль необыкноверною дичностію и иміль такое вліяніе, какое и имъли немносте имъ его современниковъ. Въ молодости онъ пережель тоть самый процессь приготовленія вы кристіанству. накимъ прошеть въ древности міръ человіческій; какъ профессоръ и ученый писатель онъ отпрываеть новую эпоху въ пониманія развитія исторіи царства Бовія. Поэтому жизнь его не чужда романтической предести и имветь общій интересь. Давидь Мендель-таково было первоначальное имя Неандера - родился въ 1789 году въ эпоху оранцузской революціи въ Геттивгень оть сврейских родителей, но на семнадцатомъ году обратился нь кристіанству и крестился съ именемъ Неандера. Классическое гимназическое образование онъ получиль въ Гамбургь. Не смотря на богатъйшіе дуковные дары это какъ-то мало отпечатаввалось на вивнинах отношеніях воноши, и легкомысленные его сотоварищи по гимнавін неръдко подсмвивались надъ нимъ. Въ этомъ случав по словамъ Шасса онъ напоминаль знаменитаго Сому Аввината, главу средневъковой теологія. О Оом'в Аквинать разскавывають, что сотоварищи сиотръли на него съ пренебреженіемъ и называли его bos muфия. но однажави на академическомъ диспуть онъ заявиль съ такою силою о своихъ природныхъ дарованіяхъ, что учитель его Альберть Магнусъ воскликнуль: "мы называемъ его нъмымъ быковъ, по скоро его голосъ будеть раздаваться по всему міру". И пророчество это исполнилось. -- Мать Неандера желала, чтобы онъ сдълалоя купцомъ, во не взирая на еврейское происхожденіе, Неандеръ совершенно быль неспособень въ подобной профессіи. Онъ захотыть изучать, какъ Лютеръ и Кальвинъ, юриспруденцію, но потомъ обратился въ изученію теологів, которой и останоя въренъ на всю жизнь. Теологическія науки онъ изучаль въ двухъ унаверситетахъ - въ Галле и Геттингенъ. По окончанім образованія въ университеть онъ возвратнися въ Гамбургь Въ течение 18 мвсяцевъ онь даваль уроки и исполняль

должность помощника процовъдника. Его проповъди отличались убъдительностію и назидательностію, но все же онъ больше годился для канедры, чемъ для проведнической трибуны. Изъ времени пропов'вдинческой двятельности его разсказывають сладующій факть: однажды во время произнесенія пропов'яди Неандеръ урониль въ слушателямъ (у протестантовъ проповъдническая канедра устрояется на высоть) свою руконись, но это не поставило его въ смущеніе: онъ продолжаль проповедь какъ будто ничего не случилось. Осенью 1810 года Неандеръ перебрадся въ Гейдельбергъ и началъ здъсь свое профессорское поприще въ качествъ привать доцента теологіи, въ 1812 году : онъ быль уже назначенъ экстраординарнымъ профессоромъ. А въ следующемъ 1813 году онъ является уже въ званіи профессора церковной исторія въ Берлинсковъ университеть. Къ опредвлению его на эту должность много содвиствоваль извъстный Шлейермахеръ. Неандеръ оставался профессоромъ указанной науки въ этомъ университеть до самой смерти, которая постигла его 16 іюля 1850 года. Въ Берлинъ онъ отдался со всею ревностію церковно-исторической наукв. Только изрідка онъ оставляль Берлинъ и прерываль свою тихую жизнь кабинетнаго ученаго, именно когда во время вакацій въ обществъ своихъ сестеръ или кого либо изъ студентовъ онъ отправлялся. путешествовать для возстановленія своего здоровья или когда онь уважаль въ Въну, Мюнхень и другіе города-съ цълю ознакомиться въ адвинихъ библютекахъ съ редкими книгами и еще ненапечатанными рукописами. На дорогу обыкновенно онъ браль съ собой цълые короба, наполненные томами святоотеческихъ сочиненій. Онъ вель жизнь ученаго бенедиктинца среди шума столичной сумятицы. Его аудиторія была всегда биткомъ набита слушателями; онъ былъ самымъ популярнымъ и самымъ полезнымъ профессоромъ; уваженіемъ и любовію платили ученики талантливому профессору-и это было во все время жизни неандера. простава пристава пристава пристава и пристава по простава по пристава по прист

Въ дальнъйшей главъ Шаффъ изслъдуеть тв вліянія, подъкоторыми развивался могучій богословскій таланть Неандера. Авторъ находить, что не послъднее мъсто въ развитіи таланта этого ученаго имъло его происхожденіе отъ еврейскихъ родителей. Его отець быль обыкновенный еврейскій торговець и ростовщикь, нисколько не занимавшійся своимь семействомь. Но за то его мать была почтенная благочестивая и привлекательная іудення; въ числе родственниковъ Невидера наститывался даже одинь философъ-Феликсъ Мендельсонъ. По рождения Давида (Невидера), младшаго изъ шести его братьевь и сестерь, мать его оставния своего мужа, кань челована недостой наго поведенія, и перевхала съ двтіми ві Гамбурга, примява на себя многотрудную задачуї воспитанія дітей. Неандерь всегда свиго хравиль памить своей матери и паниль ен доброе влиние. на него. Онъ самъ, его братья и сестры и наконель его нать повинули оннагогу и обратацией вы хриспаненю. " Сестра " Неандера Анна проведа свою жизнь съ своимъ братомъ, являясь ангеломъ хранителемъ въ его жизни. Если можно указать обращенів въ христіанству изъ Іудейства, и обращеніе самос! чистое и въ тоже времи проникнутое разумвијемъ, то это -- безъ сомивани обращение Давида Невидера. При врещени она принить новое имя: Іогани Астусть Вильгельнь Неподерь, из знакь панати объ одномъ изъ своихъ учителей Іоганнъ Турлить и друзьнать Августь фонь Энзе и Вильгельнь Нейманнь, которые всв присутствовали при его прещени въ качестви восприеменновъ: Его мавное ими Неандеръ при этожъ выражало ту мысль, что онь едвлялся новымь человокомь во Христь Інсусь. Ибо Неандеръ значить: новый человить (убос dyfp), что чинео: выражается и вымецкимь названиемь одного изъ его вышечказанныхъ другей: Neumann. Существуеть сладующій разонавъ: когда король Прусскій однажды спросиль Неандера: "что служить самымь дучшимь доказательствомь вь пользу христанства "?" онъ отвъчалъ: "Туден, ваше величество". ИНвофъ впрочемъ замвчаеть, что это разсказывается также о Фридрихв Великомъ и одномъ пасторъ, и что этотъ разсказъ только перенесенъ на липо Неандера. Гудейство Неандера по слованъ Шаффа больше напоминаеть филоновово-александрійское іудейство, прочикнутое плотонавмомъ, чъмъ палестинское, которое такъ чуждалось класспческаго образованія. - Второй господствующій звлешенть въ воспитаніи Неандера составляєть платоническая философія, которка ближе прочикъ вычесникъ филосовій подходила во кристіанству и такъ много помогаль обращенію въ христіанство Іустина оплосова, Августина и другихь отцовъ цериви. Въ по-

добномъ же родъ вліяло эта философія и на Неандера, такъ какъ Платона изучиль Неандеръ очень глубоко.-Наконецъ немаловажнымъ элементомъ въ воспитаніи Неандера было благотворное вліяніе Шлейермахера, этого ивмецваго Платона, который своими "рвчами о редигін къ презрителямъ ея" (1799 г.), какъ ивкій священникъ двора Господия, привель столь многихъ благородиванихъ и даровитвинихъ юношей Германскихъ изъ дикой пустыни тогда господствовавшаго раціонализма на зеленьющія пажити истинной религии. Сочиненія Шлейермахера Неандеръ читаль съ великимъ одушевленіемъ. Онъ всегда сознаваль, что Шлейермахеръ много сдвлаль для его христіанскаго просв'ященія, и оба они во всю жизнь оставались добрыми друзьями, хотя и не были интимными друзьями и хотя въ некоторыхъ существенныхъ пунктахъ по вопросамъ религіознымъ далеко расходились другь съ другомъ. Неандеръ имъль болъе ясное и твердое сознаніе граха и искупленія и вообще быль положительнае и реалистичнъе въ своихъ религіозныхъ убъжденіяхъ; онъ не питаль симпатій въ спинозистически-пантенстическому міровозарънію, которое не могло признавать личнаго Бога и которое отличало систему Шлейермахера. Онъ много уступаль Шлейермахеру въ построеніи системы и вообще какъ оригинальный мыслитель, но за то превосходиль его какъ человъкъ практическаго бдагочестія, имъвшій счастіє оживить духъ благочестія среди намецкихъ студентовъ. Шлейермахеръ былъ предметомъ удивленія и страха, а Неандеръ предметомъ почтенія и любви. Шлейармахеръ возбуждаль разсудокъ, а Неандеръ и сердце при этомъ. Неандеръ такими словами возвъстилъ своимъ студентамъ о смерти Шлейермахера (въ 1834 г.): "скончался человъкъ, съ котораго въ будущемъ станутъ начинать новую эпоху въ теологін". И такъ, заключаеть свою ръчь о вліяніяхъ на Неандера Шаффъ, въ своей молодости Неандеръ приготовлялся къ христіанству, пройдя чрезъ міры іудаизма и элленизма. Монсей и Платонь, ветхозавътный законъ и философія были его руководителями ко Христу. Въ этомъ отношеніи онъ является единственнымъ между новъйщими теологами. Нельвя не видъть во всемъ этомъ перста Промысла, приготовлявшаго Неандера къ его профессіи. Здёсь находимъ высшую школу, какую проходить будущій историвъ христіанства. Въ особенности замъчательную

заслугу Неандера, какъ историка, указывають въ томъ, что онъ побороль нъмецкій раціонализмъ, видъвній въ церковной исторіи импь безмысленную исторію человъческихъ ошибокъ и глупостей. Онъ сдълаль церковную исторію книгой назиданія и утвивнія, и притомъ утверждаясь на твердомъ основанія глубокой и точной учености, притическаго изученія источниковъ и здраваго, трезваго сужденія. Въ рукахъ раціоналистовъ и деистовъ церковная исторія стала дикой пуотыней; Неандеръ превратиль ее въ садъ Божій, исполненный прекрасныхъ цвътовъ и плодовъ. И досель, замвчаєть Шаффъ, исторія Неандера остается богатийнияъ ружникомъ внаній.

Посять этих сивденій о Неандорів Шасох обращается из своимъ личныя воспоминаміннь объ этом'в ученомъ, найъ человівий, просессорів и кристівнині: "онъ Неандорії—тапъ выражается Шасох—принаденить из числу тіх писметей, поторые глубие и содержательнію своихъ кингъ".

"Визиний обливь Неандера".--- По своей видиности Неандеръ быть воливний оригинать, даже можно скарать ботве -- самое ръдвое явление въ числъ диковинъ человъческаго мира. И однакожь его странная вибинность прикрапала собой ивчто необыкновенное по своему внутренняму содержанію. Начать съ его платья. Его одежда-поношенный спортугь стариннаго покроя (мы викогда не видали его во фракъ), длянные салоги, доходившіе до волішь: більні гелотукь, небренню повизанный бантомь на бокъ или незадъ; старомення шиния, надвившаяся на одну сторону головы и деже на загашень,—все это ооставляло что-то выходящее вого изъ рина, было въ рёшетельномъ контрастё съ элегантностію новъйнісй столицы (Верлина). И твих не менве вов знавние его, а его знали и король и последній поденьщикь, почительно раселаниващов съ никъ при встрвив. Онъ былъ нъжнаго, хрупнаго твлосложенія, средняго роста, черты липа носили сврейскій отпечатокь, но однакожь дышали благодущіскь и добротою; глубово сидвание гиаза были исполнены отни. Въ своемь набинеть онь окружаль себя неожествомь книгь -- отневъ церкви, сколастивовъ, мистиковъ и реформаторовъ; все это въ ученомъ безперядив разбросано было вездь — въ шкаожкъ, на столь, стульяхъ и на полу, такъ что поевтитель едва могь отыскать себв ивстечно для сидвныя на староподной соов.

Неандеръ быль вполив свободенъ отъ всего суетнаго, почти не обращаль никакого вниманія на вившній міръ; на этоть счеть ходило много смъшныхъ анекдотовъ о Неандеръ. Разсказывають, что однажды Неандеръ прогуливался по"улицамъ Берлина съ половой щеткой подъ мышкой вместо дождеваго вонтика. Въ другой разъ въ аудиторіи онъ вынуль изъ сакъ-вояжа вивсто вниги съ учеными вамътками щетку для платья. Случилось, что Неандеръ, плохо знавшій улицы Берлина, заблудился, - онъ прикнуль извощику, чтобы этоть отвезь его домой и быль совершенно пораженъ, когда узналъ, что извощикъ не знаетъ дома, гдв жиль самъ Неандеръ. "Любезный человъкъ, сказалъ Неандеръ, я думаль, что ты знаешь мою внартиру; ведь ты извошикъ". Неандеръ и извощикъ дожидались до техъ поръ, пока вакой-то случайно проходившій мимо студенть не вывель ихъ изъ-затрудненія. Разъ Неандеръ отправился въ университеть въ халать, но въ счастю быль возвращень домой своимъ переписчикомъ. Разсказывають и такой случай съ Неандеромъ: идя по улице онъ одной ногой попаль въ канавку для стова воды, тогда какъ другая нога оставалась на троттуаръ, и онъ въ такомъ положени - прихрамывая - прошель всю улицу до конца, и когда онъ вернулся домой, онъ тотчасъ же послаль за докторомъ съ пълю просить его помощи но случаю воображаемой хромоты. Если и неистинно, то по крайней мъръ складно (si non e vero, e ben trovato) —припоминаетъ извъстную пословиду Шаффъ, разсказывая эти анендоты. Шаффъ замбчаеть еще, что онъ не можеть ручаться, за правдивость анекдотовъ о Неандеръ, такъ какъ онъ слышалъ ихъ отъ другихъ, и готовъ допустить, что иные изъ нихъ возникли благодаря творческой фантазіи студентовъ, а иные суть просто преувеличенія двйствительныхъ фактовъ. Касательно оригиналовъ еще при жизни 

"Неандеръ въ аудиторіи". — Болье странный видь, чемъ вакой имъль Неандеръ на наосдръ, трудно встрътить. Онъ самъ едвали могь найти дорогу въ университеть, и еслибы и не ваплутался, то во всякомъ случав его могли поставить въ затрудненіе толпы народа и множество акциажей; поэтому его обыкновенно провожаль его письмоводитель отъ Маркграфской улицы (гдъ жиль Неандеръ) до университетскаго зданін "подъ Линами". Изъ чи-

тальной комнаты, где обывновенно собирались профессора въ жаромежучки между лежніным, она ходиль въ судигорію безь провомитаго, по это потому, что вудитерия была ибливи читальной комнаты. Вейдя на каседру, онъ прежде всего схватываль гуожное перо, которое обычновенно заранве приготовлялось и нолженось за пюшитръ. Невидеръ любиль во времи лекци играть перомъ. Онъ мачиналь делино инзимиъ голосомъ, но читаль -бласовнучно и съ душкий; писевныкъ лекий у него не было, ошь читаль наивусть, ниви въ записи лишь сапын нужных выдержин изъ источниковъ. Ома читамъ стои, причемъ перо верталось вь его руминь, часто перенания полежене ногь, голову ONE :TO MESON HERICARIE, TO CHOSE SOOFACHBARD MEDNY, -- STH TOдовими заголици въ особенности бълги части, погда от съ очення вин выправания прочиный динистраний режимовый от от ответствия выправания выправания выправания выправания выправания в прочиный выправания выправа -ферманияма, и были насеоднию экоргичны, что саная пассера тетона была мизверинтився. Понедоніс п Невыдора на наседув било столь порявительно и экспентрикие, что человакь, въ перзмій расс примедшій на лекцій Неаціора, една і погъ удержилинься сеть совина и развительно на быль из состояни ваписынасъ слоть привессора (вань принито мь ибмециих универентосинь). Но всв справнести жебоессоры вство забывались при - DERE TOPO SHITYPERSHE, C'S REBEN'S OHS THTEIS BORIGH, TOR REибличаний учености и разбанит, инсакий, пиский бансталь опъ на наседра: даме свиси инчность Неандера при первой же диранда на цего возбундала бликогование и любовь. Впроченъ -ж. ст. отращиествий Невидера слушатели опоро приникали: ко. -министь провиссира отогупана на заделё плань, погда зависчилиеь об содержаном сто лений или лучие сказать -- указан--man attendance to the state of -авс. удинивыся евицитивности ученыю прообсобры. При изкоженін -шауки сы каседры Неавдерь небытаги всякию даже жалышаго поменновой къ-исоонтвооти. Ворбще одне ин можно встрв--agrs apprend selobsna, orost galeraro ono "bonkon appertanin, высь депри быль оть чаневой Пенцерь.

... "Домашиня шизив" (Невидера.—Уже то, что сейчась сказано с. Меандеры, показываеть, что онъ быль такъ сказать "примелаць что зомив сей". Онъ почти войсе незимоть быль съ твиъ, что навывается движи житейскими, онъ быль вполна свободень

ото всякого рода сустности и стоядь выше того, что для другаго было неизбижною котребисстію, онъ быль вполив индисферентенъ нъ матеріальной оторонъ живии. Извъстный церковный историкъ Газа такь характеризуетъ Неандера: "окъ быкъ монахъ по жизни, бъдный для самого себя, богатый для другихъ". Онъ быль умърень въ пищь и питіи и совершенне чукдалоя спиртныхъ напитиовъ. Отличался общительностію и гостепріниствомъ. Разъ въ недалю онъ пригламаль овежкь ступентовъ иъ себъ на чай и побиль, чтобы и его друзья появляющь за его объдомъ. За объдомъ и часиъ при посътителявъ онъ любить васти рачь о боговловских предметадь, такъ что его оче и ониоз-гиодения и со хамоваров и оче мудростію. Неандеръ не быль женать и посвятиль свою жизнь на службу Господу. Она приведленать из исключенізма, для поторых безбрачие соотвеняеть меральную обязанность. Однажды дружеотвенно къ жему расположенная дама стала севтать ему невъсту. Неандеръ съ наумленіемъ посмотріль на нее и скавань: "развъ и могу найти время дли световотва"? Онь не имъдъ отвращения въ браку, но тольно не испаль сво. Однивдругь юности Неандера разсказываль, что Неандерь вскерв после поселенія въ Берлина деже не прочь быль жемиться, если будеть на то воля Бомін. Онъ бываль въ качестий свядателя на свадьбахъ и быль дружественно ресположень из женамъ и дътниъ своихъ прінтелей. Впроченъ мену во многивъ отношеніяхь для Неандера заміньца его незамужиля сестра-Анна, посвятившая свою жизнь ваботамъ о Невидери. Она ревдъляла его прогудни "подъ Липани" и въ Тиргаргенъ, соправеждала его въ его путеществінкъ, знакомила его съ новостами беллетристики и съ истиннымъ гостопрівмогромъ вотранала мизгочисленных друзей и учениковъ своего брата. Сеотра Неандера Анна или Анхенъ представляла собой вамфчательный тимъ: по наружности она была сврейкой, а по душе кристіанкой, и притомъ отличалась разсудительностію. Она бына очень остроумна и имъла литературное образованіе, но въ тоже времи была хорошей ховяйкой, вообще отинчалось прантическимъ благоразумісмъ и въ этомъ отношенія служняе иъ восполненію прдостатковъ своего брата. Она быда совершение необходима для Неандера: еслибы она не подела завтрака ему или взяла отъ

него стананъ съ водой, то онъ остался бы и голодивить и кавдущимъ. Если она давала ему лекаретво, то онъ принималь его, какъ послушное дити. Если она подавала ему новое платьето онъ надъваль его, но въ томъ только случат, если ома не забыла взять у него старое платье. Тихое и мирное сожите этой оригинальной нары, которому дали названіе: Neanderkinder имъло въ себъ нъчто чрезвычайно привлежательное. Сестра Неандера была его правою рукою въ житейскихъ онтошеміяхъ.

"Неандоръ какъ провессоръ",---Неандеръ прибыкъ въ Бораннъ во время ведикаго націонацьнаго подъема противъ Наполеонов. ckaro gechotesma. Ond beging by stome mayage smanchibilih oth господства невёрія и домнаго просейшенія. Онъ сталь во главів борюнихся противь раціонализма ХУШ віна. Неандеры шваагаль оъ наобрры очень равичобранный теологическій дисциплины. Читаль исторію церкви и новерію догматель, догманину, этину, CHMBOLINKY H. TDAKOBARS, BOB EMBUR Haparo SARBUR SA MORMOTEпісит Апоналинска (поторый она очиталь запечацівнице кингою). Онъ употребляль на дении-смедиевно два или три часа около полудия, читогь нерадно въ больнениемъ сестелий. На перковно-историческомъ семинарів онъ объяснявь, сочиненія Овигела; Тертулліана, Августива и прочить периовникъ лисателей. Мало-помалу онъ привлекь нь себь студениевъ жео встив странъ Германія, цев Швейнерін, Голландія, Сканцинавін, Франпін. Англія и Америки, и сква накодили аудиторію,, въ поворей могли поминаться съ удобствомо многочивлению слупатели Неаниера. Неаниеръ быль одухотворенный наспавинив. Она висдъть тъмъ пършить недивидуальнымъ могнопичемомъ, когормей заставиять слушателя всецью отдеться чтеню прессесора и совершенно забыть обо всемъ остальнемъ. Онв ежедневно ALBERTA A CHRIST EN BOTREGACOIRDE ONGRACACACACO CHRISTO E PIELORIA BY STO MARO BOSS CHORD MYRRY. OHR GALAR totus in illis. Our craвиль свем научно-литературныя работы на второмъ влана по оровнению от товичия и слидать верыми армя-во, стаморимя въ отношени на последния. Его декий были столь же живы и назидательны, вакъ и учены. Что окъ скараль о . Шеллингъ, то еще болье можно свазать с самомъ Неандеръ. Именло, онъ воскреских, въ измеционъ кономествъ любовь, даникую прилья для полета въ высоту. Задачей Неандера, какъ профессора, было

BORNETATE OFOEL BE LYEFE, I CABBAN KTO GOSTEPALE OTOTO CE TAвимь усприемь, какъ окъ" (слова Ульманна). Неть ничего умвительного въ томъ, что студенты съ своей стороны платили Неандеру излижинею признательностію. Ежегодно въ день рожденія его студенты преподносили сму приличный подарокь и давали серенаду, нерадно по этому случаю усеронии большую факсльную процессию, причемъ во всемъ этомъ участвовали не один непосредственные ученики Неандера -студенты бого-. выснового озвужьтета; по текже студенты и съ пручика озкультетовъ.: Неандерь быль проликнуть тлубокимь увеженень из тавному предмету своего университечского премедаванно--- неоновной исторіи, и хороше сознаваль трудность, его иссеторопняго изученія. Знаменичий писичень-богослова Толука свидачальствують, что однажды Неандеры сказаль ому: грудко въ строгой точности изучить двиз одно нарованно стольчів. По навийю Шатра изо всего пристика проссесорова XIX врем имию стве инфир тинопо отронение отнене отнене инфир и виден опвовка отрана, кака Неандерь да Толукъ.

"Невидеръ камъ другъ студентовъ".—Отношенія :Невидера къ опуществить не ограничивались тольно аудигорісй; Онъ любиль етудентова, нача друга и отець, она спотраль из ника, жань ча обботвенних своих детой, которых у него не было. Ни--иотра не ветречелось текой глубовой и сильной любви просессера жь студентана, какой откачался Неанцеры. Каженневно вы жосявобъдения часы онъ отверзаль янь и свой двери и свое -сорден беспропыть съ нами объ ихъ каучныцы вайнтыцы и кумирков, растранения ихъ сомновии, даваль имъ минти и старалов всячения помогать имъ. Въ суббету вечеранъ одъ принципа столько студентовъ на себа снольно ногь выволить вро вабичесть. При: вземь она озможно денеро ос ници овозам менецион ·m/ чувобрани, отръчарь на мхв вопроси; во время свяхь интекжимь беседь онь нии мирали по: романивано перошь нап'же шкат тость режду пальцани. Оше не употребинат тобаку ни въ каконс зидъ, но сейчасъ умазанные инвенные евинтія повидимону обистивий диженін вес миски. Ученнії просессора Нитан (Mitzech), другь по пожиета Неандарова-припожинееть; на случно Шафъ-шизае другую привынну: но фреми чиснія реквій во вудиторін овь начаваль педденно растегиваль

путовины сюртува отв низу до верху, браль препотку нюжальнаго табаку, поломъ столь же медленно начаваль опать засте**гивать сюртукъ, и эта инте**ресная операція повторялась не одина разъ въ течение ленци. Въ то время кожь Неандеръ ванималь собравинися въ нему на нвертиру отуденнова богословсинии боовдеми, сестра его приготовляла: най и за часмъ рав--овазывало, омбищыя или отращныя поторія; припомицала алекдоты, обращанась съ остроуминии вопросами къ разръявнимъ студентвиъ въ рода такого вопроса: "ущо не помолвиены и вы гобполинъ вендилать "? Даме подъ старость сестра Неандера оставальсь бодос и прва: душей, и тактыме, неви и ся брать, **мувствоваль** себя среды студентовънточно дома. Она подобно орасу прико поставлита помощи бывала до полиже. Про осоора HEMOREUM YHUBOPOUTCTOBU JACTE MOXOHOUN DORRHONDER DO CTY-ROUTOWA, BRUMBE OR HERE RICHY SE BEREIN HOLL EMBERNIS TOHOрара. Не было ничего легче для отудентовъ, навы упросить. Незапрера не брать съ того или другого изълиме сепорара. "Къ сожватию простодущный Невидеры нерівдю звы этомы одучав двивания предметоить общана: его упранивали не браль съ никъ генорара и такіе студенты, поторымъ пичего не стопьо бы внести илагу. Наученный горьнимы опытомъ въ позделение -воды своего прооссобротва Неандеръ стала осторожене вилоставиль за правило избавлять отъ венесенгопорера тольке при--деминиты спудентовъ. Въ Берлини въ 1826. году: отпрыно :быхо .: общество: всионоществования больнымъ- студентерь»; днень отврытія выбрань быль день фожденів Неандара: это побудна Намдера подносивьей однособенном тоблотом онувечав на запому мбществу; для глодаржацін юбщества. Вы жатеріальноше юшеоріе--мін жин правиначнівь походь отс. продавив нівкогорілив себинв се**чинраій. Вообще паждыйникь отуденковы, ыв., случев... нужды** на -месчистія паходиль тр. Невридира: серречное гунастіе і и осперетую трукта Шаоот воборить, ачто соны живо помижем тоет чинтересь, жавый обнаружиль Неандеръ въ одному юному сладому отуденту. -Чувствуя жажду релитіонного знакія, южеща эт 14840 году посыщам лежнік Неандера. Узнави объ его біздости, поти повасаль -ему плубовое: оо тувствіе, эмісирашивань у неполеси повробности сего положенія и веспишни затыть къ сестрынитобы кидошир -се жь промощи бъдняку. Шамов, случайно бывший ва набинеть

Неандера во время этой сцены, говорить, что она произвела на свидътеля глубокое впечатлъніе. Тоть же авторъ разсказываеть следующій трогательней случай изъ жизни Неандера. Однажды накой-то студенть съ горестію разсказаль Неандеру, что онь по недостатку средствъ должень прервать занитія чи бросить университеть. Тогда сострадательный просессоры ввяль самую дорогую инигу изъ своей библіотени и отдаль ее отуденту, проси его отправиться съ нею къ автикварію и оть имени Неандера велть у последняго денегь ввайны подъ условісиъ, что инига будеть выкуплена у заимодавца по той самой пънъ, какая будеть двиа нуждающемуся. Камгопродавець дале денегь пуждающемуся, но книги не венль, сказавъ, что опъ не кук-двется въ закогъ, когда денегь пресить Неандерь. Этоть саять авторь возволяннями отину.

"Харавторъ Невидера".- Неандеръ въ полноиз систав быль anique candida, подлено душа Насанания, Изранльтиниць безъ вы и обнана. Его харантеристическими чертами были простота, великодушіє, скромность и любовь. Онъ представляль собою живую налюстрацію на словама Господа: "если не будете вамъ дъти, не войдето въ царствіе Божіе". Онъ быль ноистинъ детя во зав, хотя въ тоже время риганть въ знаніи. Его душа была отврыта преда Вогомъ и людьми. Онъ на нашдому относилон довърчиво и нелегко было ваставить его повършть дуржей нолва. Постому его легно было обмануть. Чакъ больше было его теоретическое спаніе природы человіна въ моторін, тімбь меньше онь знагь живыхъ людей. Онь виаль человічество дучие, ченъ подей. Інчныя его потребности были крайне ограничены, его одежда была самая простас; его унфренность въ ниць и питін напоминала янзнь св. Антонія и двевнихъ: 24кетовъ, которые стыделись необходимости питеть себя. Еромъ того вольдствіе непрактичности и удалеція оть міра онь совершенно не знагъ цены деньгамъ, и соли бы его сестра не взяда на себя заботь въ этомъ отношенія, то онъ вслёвотвію овоей щедрости часто доходиль бы до сумы вищаго. Въ отношени денегь въ его карактера не оставанось инчего еврейскаго. Иго жалованье въ университета ограничивалось только 1,500 телеровъ, и онъ никогда не двалъ попытки добиться увеличения жалованья, что въ Германіи возможно, ябо тамъ разм'яръ жало-

ванья профессора определяются стопенью славы этого последняго. Такіе примары, кака примара Неандера, веська радки въ наниь вынь всеморущаго талера. Однакожь вотовчаются достойныя почтенія невиюченія. О Генрих'в Эвальдів разспавывають, что когда издатель аго сочинений вричиль ому гонорарь за право наданія, то Эвельдь, спазаль: "этого очень много, куда мив давать деньки"? "Положите на проценты", замотник надатель. "Но тогда денегь будеть еще больше"! отвечаль безнорыстный ученый. Луисъ Агессисы (навъстный американскій естествонопытатель) — прикоминаеть котати Шасов. еще случай — . на предложение прочитель изслочько публичных вений въ Нью-Торив ва значительное вознаграждение откачаль: "у меня нить времени делеть деньги".--Радвостный характеръ Неандера, исподвенный дътовой простоты, совъставый, върный долгу свосго. призванія, мягній и силонный вы самопожертвованію .-- основывадся на смиренів. При всей своей понулярности и славъ онъ одновожъ не ославлялен сустностью и гордостью. До посладняго часа жерни онъ осторался смиреннымъ, какъ дита. Онъ часто напоминаль слушателямъ слова Лютера: "мы вов нище". Кро MODERALINE LEBESONE OFFICE CRORS, SOTODING OFFI BENECOME BY SAFбомъ Шаева: Theologia crucis, non gloriae. Эпота девись дайстантельно осуществияся въ его жизни: онъ ниль религею. Не должно одновожь думогь, что Неандерь свободень быль оть чедовъческих слабостей. Онъ отъ природы имъдъ темпераменть чувотвительный и вопыльчивый. Онь не быль соитиментелень н легно подзавался гифву. Безъ страсти иртъ ничего неликаго, разсущаеть Шафов. Добродьтель заключается не въ недавленін, а въ господствовани надъ темпераментомъ. Любовь и ненависть нераздучны. Ненависть есть оборотная сторона дюбви. Подобнаго рода смъшеніе протости и отрогости, дюбви и ненависти было характеристической чертой Неандера. Онъ иногда заблуждался въ примвнения на практика отиха свойства своего характера и переходивь гранццы умаренности. Какъ ученый историкъ, онъ теоретически быль очень гуманень, онъ легко примирялоя съ разными направленіями въ исторіи, даже браль подъ свою защиту еретиковъ и вообще заблуждающихся, потому что онъ въ самомъ заблуждении искалъ зерно истины. Но если же онъ встрвчаль подобныя же заблужденія въ наше время и въ темь.

саномъ университеть, гда онъ профессороноваль, то онь явиния интолерантныма, истерпичныма, Въ примаръ такима отношеній Неандера Шафов указываєть на его отрастную полемику претовь навогорымь вытелентувльных в религозныхь явленій того врамени. Какъ въ частныхъ разговорахъ, такъ и съ наседры онъ съ болъзненною страстностно набрасывален (не чиоминая впрочемь имень вражчееных тиль) не прилемстилескию. онносовію Гереда съ одной стороны, и на онаменалый, угловетній оргодоненник Генестенберга. Во временя Неандера Гегелеви! онноссойн, помьзужен благоприниными обстоянцы стнами, проникав. и на богосповскіе закультеты, не исключая бердинекаго, гда елзащинивомь / быль Маргейнско, цоствевавшійся надъ "пекто- " рального теологією Неандера. Неандеръ стращихся Гегелевой онноссой, опасынсь, что она оринется деспотомъ мысли: с Гепгстенбергова: ортодонсія угрожала: по сужденію Невидера деспотивномъ буквы. Протесть Невидера по мизико Изафа не останси безъ последствій. Филосовін со времень полемини Неандери стала скрониве, а ортодовсія получить болье вримирительный характерь. Шаоов впрочемь находить, что противодвіствіє Немидера Гегелю и Генготенбергу заходило за предвим долживо. И потому считеется ужествымы сказать жечто на защиту тего и другаго. Воть что говорить овъ по поводу Гереля. Гетель уже насколько лать тому казадь умерь, когда я (Шавов) прибыть въ Берлияъ, гдв имъть случай познавониться со вдовой Гегеля, поторую я часто наващаль. Она была благочестиван и очень доступная дама, ревностная слушетельныца сваничлического .. проповедника Госнера, и считала своего полойнаго мужа за : добраго христанина, коти онъ въ церковь не ходиль и на просьбу ел сопровождать ее, какъ оне сообщика мев, даваль характеристическій отвъть: "пилая моя, мысль соть также богослужение". ИГафов находить въ этихъ словахъ Гегели глубокій сиысль. Во всякомъ случав эторь писатель утпорядветь, что еслибы извъстное сочинение Штрауса явилось бы при жизни Гегеля, то онъ отвергь бы его и вообще осудиль бы своихь родикальных учениновъ такъ-называемой дівой сторовы гегельянцевъ. Онъ инвлъ будто бы слишкомъ много историческаго и консервативнаго смысла, чтобы благопріятотвовать отрицательной и деструктивной критикв.

Затамъ въ сочинени ИІвеес сгаруетъ трентатъ пода замиввіемъ: "твологія Исандера"; здась им накодицъ внемизъ веззраній этого ученато и ийкоторую критику икъ, но все вто сдас ли умастно въ книгъ "восмоминаній" о Исандеръ. Постому нав сейнасъ указаннаго трантита им возвисиъ очень межногос-Неандеръ быль одникъ неъ такъ нежимитъ медей, у моторыхъ тесрів и правтина, голова и сердце намодиток въ полиси гарионіи. Не даромы Незидеръ мабраль специя деплюсть слова; рестив езt, qued theologum facit. Ода применять въ этомъ влучав въ теологія те, что старинцай риторь гонорить о прасперація: рестра сар; quod libentum facit Гегекринца подоминалає дави» т вали Навидера "пектораль-ясологомъ". Но заторы накодить, что т такія насимини потемани изъ непочинанія задачи Незадеры поставить благочастіє веших замина.

Замичансьный овить. Церновная исторія Цевидора из Америкі въ амелійського перевода видержала большее число; педаній, чамъ въ Германіи, именно число неданій тамъ перешло на десять. Это авторю обънсияєть тамъ, что на Америкі существуєть интересующанся богословієми публика, между тамъ нака въ Германіи наува очень оторвана и отдалена оть жизни обществи.

Въ внига, постащениой восноминания о Невидера, Шассъ довольно подробно говорить о моследних динх в жавин Ненинсов и его могребеніи. Возьмень белье интересами черты изъ того, что говорить Шаффъ по этимъ вопросамъ. Къ погвальнымъ обычаниь, вивницемь ивсто въ немецири жизни, принадаенить ежетодное правнование дня рождемия, свадьбы в другикъ вамильныхъ воспоменацій въ жизне изврстнаго дица. День рожденія Неандера всегда быль интересиващимъ днемъ для его друвей и студентовъ. Въ этотъ день сестра Неандера приглашала жа объдь болье бананизь из Незидеру его сотовариней и прувой. Студенты таки вы нивче старылов выразить своему достоуважаемому провессору чуводва признательности. Последній разъ день рожденія Невидера (17 января) быль отпраздновань сь обычною реселостію, нинго не предчувствоваль, что празднують его въ последній разъ. Просессоръ Штраусев, любимый проповъдникъ короля Вильгельма IV, провозгласиль за объдожь очень замысловатый тость оледующаго содержаныя: похваливь церковную исторію Неандера, которая дасть сму м'ясто въ ряду отцевъ 🗆 цения, ораговъ ваявиль ири этомъ, что Неандеръ не одинъ писаль свою исторію. (Гости переглянулись между собой. Неаидеръ безпокойно: важитался на прескъ, сестра его недружелюбно посмотръта на говоращаго). Затънъ Штрауссъ продолжать: "да, advora mom, a podmych chilahhlimb meod otedlivione, uto ototu трудь не могь быть написань безь содвёствія помощника на лучию сказать помощинцы - и она среди насъ, это Анхенъ Невидеръ, преденивитая изъ есстеръ, какія когда-либо существовали, оне избапила споего брата отъ всикить мелкихь заботь и хлоноть. Самъ ораторъ оть души сибплея оврему тосту, госки раздъдани веселость орахора; Неандеръ и его сестра иринале тооть оз большим удовольствіеми. Разсказывая объ этомь, Шасов двинеть замічаніе, что этоть тость провозпланиень быль, какъ ему говорили некоторые, не въ день только посищняго празинованія для рожденія Неандера, но быль обычными тостомъ и раньше того при подобныхъ же случаяхъ. Къ вечеру домъ Неандера наполнился гостями, пришедшими воздравить его. Вследь за темъ заблистали отни на удице и починулась сакельная процессія, въ которой приняли участіє до сва студентовъ, мощными годосами пъвнихъ псаломъ: "Господъ пасетъ мя"... Въ компиты воным депутацін отъ студентовъ, благодарми мобимаго наставника за то, что онъ, несмотри на свое болезменное состояніе и увеличивавшуюся сліноту, продолжаль читать девція. Въ последнее время Неандеръ просиль студентовъ не делать ему подарновъ въ дель рожденія книгами и другими вещами; поэтому на этотъ разъ студенты вручили ему извъстную суммуденегь, ванъ ихъ добровольный даръ, въ пользу "общества для вспомоществованія больнымъ студентамъ", общество, которому покровительствоваль Невидеръ. Такъ прошель этоть последній праздникъ въ жизни Неандера. Здоровье Неандера, всегда не кръпкое, въ послъдніе годы его живии особенно расшаталось. Къ тому же онъ почти ослъпъ отъ неумеренныхъ заинтій наукой. Однакожъ онъ до самыкъ последнихъ дней жизни не повидадъ чтенія лекцій и составленія своей церковной исторіи. 8-го іюля 1850 года онъ прочель последнюю лекцію, голось его оть слабости изсколько равъ прерывался, и онъ быль едза въ состоянін съ помощію студентовъ сойти со ступеней васедры. Тамъ не менъе послъ объда (при ченъ онъ почти не ътъ),

онъ продолжать диктовать писпу главу изъ заключительнаго тома своей церковной исторіи. Даже за нъсколько часовъ до смерти имълъ такую ясность мысли и твердость памяти, что коть чрезъ силу, но диктоваль писцу продолженіе своего капитальнаго труда. Такъ любилъ Неандеръ науку. Онъ скончался 14 іюля. Ръдко чья-нибудь смерть возбуждала—замъчаетъ Шаффъ,—такую неподдъльную печаль, какъ смерть Неандера, и ръдко чье-либо погребеніе привлекало такую массу почитателей, какъ было при погребеніи знаменитаго профессора церковной исторіи. Цълый университеть почувствоваль невозпаррадамую потерю. Со слезами студенты встратили извъстіе о смерти великаго мужа и съ понившими головами шли за его погребальной колесницей.

A-03.

## ТАЙНА ПУТЕЙ ГОСПОДНИХЪ.

Знаемъ, что дюбящимъ Бога все содъйствуетъ во благу. (Къ Римл. VIII, 28).

Сегодня, братіе, я беру на себя ръшеніе трудной задачи: я хочу доказать участіе Провидънія въ нашей жизни, я хочу выяснить, что любящимъ Бога, по выраженію апостола Павла, все содъйствуеть во благу.

Это одна изъ самыхъ первоначальныхъ истинъ. Что сталось бы съ христіанской вёрою безъ вёры въ божественный промыслъ, какой смыслъ имъло бы тогда наше существованіе? А между тёмъ сколько людей, которые признавая эту истину въ теоріи, никогда не испытывали ея могущественнаго и утёшительнаго вліянія въ дёйствительности! Сколько лицъ между вами можетъ-быть почувствовали невольное сомнёніе, лишь только я прочелъ текстъ своей проповёди! А внё столь тёснаго кружка вёрующихъ, съ какой улыбкой встрёчаютъ мысль, выраженную здёсь апостоломъ! Одни съ улыбкой сожалёнія, ибо не видятъ въ ней ничего, кромё минутнаго утёшенія, пригоднаго только простякамъ; другіе съ улыбкой презрёнія, потому что считаютъ невыносимо тщеславными нашу увёренность и спокойствіе духа, почерпаемыя нами въ мысли, что мы служимъ предметомъ почисченія Промысла, что Господь отечески объ насъ заботится.

Впрочемъ будемъ безпристрастны: эту истину часто представляють въ такомъ видъ, что люди съ любящимъ и благороднымъ сердцемъ имъютъ полное право отвернуться отъ нея. Конечно, когда и вижу, макъ христіанинъ, удрученный на одр'в бользии страданіями, горемъ и нищетой, отнюдь не сомирвается въ благости Божіей, а благословляеть руку, посылающую ему месмитакія и безъ увлеченія, но непоколебимо утверждаеть, что все клонитон во благу его,—я тронуть этимъ, я благоговым предъ нимъ, ябо узнаю здась выраженіе чувства апостола Павла и мысль его воедужевлявшую.

Но ногда я вику кристіання, предавшагося изибисной и правдной мини, утопающего въ избитит эгоистичниго счастьи и въ роскопи, не ограничиваемой нинакими добровольными жертвізми, когда я вику, что этоть христіаннить, какъ и многіе другіе подобные сму, тациятся мыслю, что это участь вось участь избранняго, что само Провиденіе все приспособило къ его благонолучію, здоровью и богатству,—тогда я понимаю улыбну скептива, тогда я вовое ве удивляють его негодованію.

Неправда-ли, что очень часто именно въ этомъ узномъ смысле представляется великая мысль объ участін Божісмъ въ напрай жизни? Воть, напримерь, въ городе свиренствуеть какая нибуль эмравительная больвиь; върующій уцальвийй среди вособисей смертности видить въ этомъ обстоятельства знавъ чрезвычайнаго благоволенія именно из нему Господа. Или воть человінь, спасплійся отъ кораблекруменія; равоназывая о своемъ спасенія, онъ дость новять, что Богь лишь о немь имъль ваботу и попечение, и этимъ способомъ думаеть донавать проявление дългельниго участи Провиденія. Это приводить мив на память изреченіе одного мив этенстовъ древности, неречение сохраненное намъ Цинерономъ 1). Филосоръ Діагоръ, прибыръ однажди въ Самоеракію, ностинъ ивстный городской храмъ, гдв сну показали развицанным мо отънама приношенія морякова богама хранителяна. ...... Осмалишься жи теперь, спросили Діагора---отрицать провиданіе боговъ при видь отольких свидетельствь ихь заступничества?-Акь,-отвичать Діагоръ, —нужно было-бы выслушать также свидительство твив, которые были потлощены вознами". Слова жестокія, но они ничуть не удивляють меня.

Въ семоиъ деле, если мы броусловно должны признать, что

<sup>&#</sup>x27;) Cleoronis «De natura deorum»; cap. III, vers. 87.

Господь действуеть въ нашихъ судьбахъ, спасая намъ живны и предохраняя насъ отъ опасности или страданія,--то столь же ръшительно должны мы отклонить притязанія тэхъ, ято видить въ этомъ вившнемъ избавлении отъ напастей извъстное знамение особеннаго въ нему благоволенія Бога. Нівть, тіхть несчастных которымъ подкосила зараза, техъ мореплавателей, которымъ поглотило море, --- Богъ любиль ихъ также канъ насъ, а можеть быть даже больше насъ. Не могу выразить, что я испытываю, видя канъ хрискіане, воснитанные на откровенін, произвосять свой безразсудный приговоръ надъ опредъленіями Госкода, какъ они нетолковывеють ихъ въ смысле, соответствующемъ ихъ бливорукости и ограниченности ихъ пониманія. Напрасно отало быть инига Іова осудила это заблужденіе болье сорока выковы тому назадъ; напрасно заявляль намъ самъ небесный Учитель, что Галилеяне, погибшіе подъ развалинами Силоамской башни, не были виновиће другихъ; напрасно все священное писаніе увъщеваетъ насъ бевропотно склонять голову предъ испытаніемъ и стараться видеть въ немъ при содействии веры знамение благости Божией? Нервано приходится слышать, какъ эти люди стараются объеснить своими холодными и напыщенными разсужденіями пути Предвачного. Ребенокъ ди отнять смертью отъ нажими поисченій о немъ отца и матери,-они задають вопрось, не быль-ми онъ идоломъ своихъ родителей; постигаеть на ихъ ближияго капос-нибудь тижелое несчастіе, -- они начинають разсуплать, не случилось ин это въ виде справедливаго возмездія за какое-иибудь тайное злодвяніе. Можно-ли измірить, бралів, скольно тяжскихъ ранъ нанесли больному сердцу, въ минуту спорби эти жестокосердным слова и разсужденія?

Въ чемъ же заплочается основная мысль, на которой вознанають подобнаго рода заблужденія? Въ предваятомъ мижнік видіять дійствіе воля Божіей только въ извітетныхъ оботоятельствахъ; въ мижнін прямо противоположномъ мысли апостола. Павла, утверждающаго что вож обстоятельства клонятся но благу любящихъ Бога.

Это-странию упорное заблуждание; его можно встрачить всюду, и проявляется оно въ формахъ особенно вредныхъ христіанскимъ варованіямъ. Есть люди, которые усматривають вманительство Провиданія только въ непредвиданныхъ, меключи-

тельныхъ, изъ ряда вонъ выподнияхъ происичествияхъ; танъ больнивото видить персть Провиденія тельно въ велинить со-бытілхъ, потрясскощить міръ. Какъ преронъ Илія, не врезумив-мійся еще своимъ видъніемъ, телна инсеть Бога въ бурѣ, въ эсиметрясскій, нъ цетребительномъ пламени; она не умівсть упочанть "нажнаго и дегнаго духновенія", иъ которомъ пронвиненся постоянная діятельность Провиденія.

Есть христівне, которые не совнають веля Вожіей въ двйствін правильных и постоннямих запоновъ, посредствомъ которыхъ Бегь управляеть піромь. Изъ-за тего, что эти зановы свариоть своему непреложному теченію, из-как того. что солицакаждое утро восходить надъ добрыми и элыми, жхъ въра мъ Промысть полеблется, и даже самая мысль о неизмънности зажоновъ природы имъ непріятна, ибо охлаждаеть согравающее ыхъ чувство въры. Вогь проявляется для нихъ вполив тольно въ такихъ явленіяхъ, законъ которыхъ имъ еще неизвъстенъ. Напримъръ, исцълскіе бользин, въ которомъ наука не принимала нивакого участія, по ихъ мижнію долено прямо приписать дъйствію проимела Божія; но если бы здъсь визшался врачь, то съ жхъ течки эрвнія онъ отодвинуль бы Бога на задній планъ. Отсюда исходить спедствіе, которое не замедлило вывести исверіе. "Невежество,-говорить оно,-есть мать веры, такое-то происсивотніе въ мавйстное темное время приписывается двиствио воли Божіей, но завтра болье просвыщенное покольніе найдеть въ менъ проявление закона". Отеюда невърующие двлають выводъ, что "въра въ вовдъйствіе Бога на міръ уменьшается примо пропорціонально возрастанію просв'ященія". Воть съ этимъ-то заблужденіскъ ны и должны энергично бороться. Нъть, Воть проявляется не тольно въ томъ, что насъ поражаеть, предъ чёмъ мы останавливаемся въ недоумёнія: апостоль Павель говорить, что все содвиствують исполнеом Его предначертаній. Омь явлиется и въ неизмънных саконах природы и въ частныхь случаяхь действія Своего промышленія. Онь присутствуєть въ раскатахъ грома и бурп и въ мирномъ и свётдомъ сілнін зари; Онъ находится въ мрачной тучь, нависшей надъ опустошеннымъ скорбію домовъ, и въ детской улыбка и редостяхъ счастивой семьи; Онь является и въ тайныхъ сыяхъ повинующихся велёнію свеего Творца, когда гробы отверзаются

чтобы восвретить жиени своихъ мертвеновъ, но Онъ же присугствуеть и тогде, какъ мы отдасиъ охладъзние остания наникът новойнивовъ могажъ, ноторая никогда не разверамется передъ нами; Онъ накодится съ тъми, кого постигаетъ тяжесты испытания и съ тъми, кого минуетъ оно;—присутствуетъ вездъ, братие, ибо если-бы Онъ не былъ вездъ,—Онъ не былъ бъл нигдъ.

Отвергнуют такимъ образомъ ложныя представленія, въ которымъ наша ограниченность в высокомъріе неръдко изображали себъ виживательство Божіе въ нашу жизнь, постараемся теперь проминнуть въ средоточіе мысли апостола: все вленится но бляту любящихъ Бога.

Первымъ носледотвіемъ этого будеть следующая плодотворием мысль: случая неть, все событія стрематся къ одной целе; ата кель въ своемъ конечномъ исходе есть осмованіе парствія Божів. Но кроме этого здесь есть еще одна мысль: апостоль утверждаєть, что все явленія, направлясь къ этому общему результату, содействуєть также личному благу любящихъ Бого. Разберемъ последовательно каждую изъ этихъ мыслей.

Все стремится къ одной цели—воть первое полежение апостела. Это была новая мысль; она родилась въ тоть день, вогда Госнодь научиль своикъ учениковъ обращаться къ Богу со словами: "Да пріндеть царствів Твое". Это быль дучь свёта, впервые озаривній міръ. Нужно заявлять отврыто, брачіс, что да идея, которая видить въ историческихъ событіяхъ осуществляніе извъстной цели, та идея, изъ которой возникла севременная вёра въ прогрессъ,—чисто христіанская идея. Античный міръ никогда не зналь этой идеи, и что въ особенности изумительно, опъ не существуеть и понынё им у одного народа внё христіаніскихъ странь.

Впрочемъ нечего удивияться этому. По правдъ спасать этоекоръе върование чъмъ истина, могущая быть доказанией. Разсудокъ, предоставленный самому себъ, пришелъ бы къ противоположному заключению. Въ самомъ дълъ, какъ можно призмать
божественный планъ или дъйствие Промысла въ кровавомъ эръимпъ, называемомъ историей, въ этой послъдовательной сиънъ
покольній, проходящихъ другъ за другомъ по всемірно - историчесной сценъ, но неумъющихъ воснользоватся опытомъ своихъ

предпественинговъ и постоянно возобновляющихъ ихъ попытки, въ втихъ античныхъ цивилизаціяхъ, такъ безследно исчезнувшихъ, въ этомъ нагломъ торжества силы и хитрости въ вакъ, считающій себя просвіщеннымь, въ этихъ неудачахъ, постигающихъ дучнія предпріятія, въ этомъ упедка, наконецъ, и въ этомъ разслабленін, сопровождающихъ цивилизацію и заставдяющихъ наиболье просвыщенные народы сожельть о бодрости, которой они обладали во времена своей верварской юности. Одинь глубокій мыслитель, однив изв свимхв выдающися историковъ новаго времени выразиль по этому поводу свои убъжденія, говоря, что человічеству, кака и колесу, візчко суждено описывать кругь: воть последнее слово техь, чья душа не озарена сватомъ христіанской вары въ Промыслъ. Тамъ не ненав. брадіе, вридъли бы ито рашился повторить эти слова нына. Теперь все среди насъ верять въ прогрессъ: наше время заимствовало у христіанства его въру въ конечное торжество оправедивости и истины; даже сами атенсты заявляють, что человъчество двигается впередь, повинуясь какому - то промыслительному року. Но это върование, братие, принадлежить намъ, христівиство дало его міру, не допустимь же, чтобы мірь обратиль его противъ насъ! Мнв приходилось видеть, какъ омущенине и огорченные зрадищемъ этого міра христівне предаются бездъйствію и унынію, какъ они отчаяваются въ будущемъ и ограинчиваются дищь стирческими воплями и жалобами на сопреиенный моряковы вещей. Отбросиив дольше оты себя эту труодивое изстроніе. Грядущее для изсъ есть торжество истины, сиравединости, дюбви, водворение парствия Божия. Все содфйетрусть этону; все служить из созиданію вфинаго храма, гий всь творенія Божія будуть повлоняться Творцу; вонное сміняющее друга круга покольніе кладеть сюда свой камень и такимъ образомъ зданіе ростеть. Я знаю, какъ трудно наднему ривву разомотрять общій плань адого эданія. Мы живемь еще въ тогь неопределенный моменть, ногда ночная мгла сдва-сдва оваряется ванимающейся зарею, когда въчныя истины рисуются нашему врору въ смутныхъ и колеблющихся образакъ, исчерающихъ при первомъ облакъ сомивнія. Но еще не видя мы виримъ, и наща врра не обманстъ насъ. Если не мы ощибаемоя, если не Богу Евангелія принадлежить консуная власть и

последнее слово всего, то тогда вся исторія не более накъ жалкая комедія безъ смысла и цели, подчиненная исключительно случаю, тогда следовало бы воскликнуть: "Станемъ есть и пить, ибо вавтра умремъ"!

Върить въ такой общій плань, по которому все содвиствуеть славъ Воміей, безъ сомньнія много значить: въ этой увъренности завлючается огромная сила и ни съ чёмъ несравнимое утышеніе. Но этого еще недостаточно. Мнъ мало знать, каковъ вообще планъ Провидьнія, мнъ нужно знать, къ чему я уготованъ по его воль. Воть эту-то именно мысль и разъясняеть апостоль Павель. Все, говорить опъ, содъйствуеть ко благулюбящихъ Бога. Такимъ образомъ кромь общаго предпачертанія, приводящаго насъ къ царствію Божію, существуеть еще частный Промысль, касающійся тъхъ, кто любить Бога, к во неемъ содъйствующій ихъ благу. Это-то и остается намъ покавать.

Но какъ достигнуть этого, не становясь лицомъ къ лицу со всёми возраженіями противъ данной истины? Попытаемся же по мёр'в возможности опровергнуть ихъ всё.

Прежде всего наше върованіе обвиняють въ надменности. "Какая самоувъренность, говорять намъ, —думать, что мы, такія жалкія созданія, составляємъ предметь неусыпныхъ заботь Божінкъ".

Такъ вы полагаете, что это—гордость? Но въ такомъ случав видя, какъ вашъ маленькій сынъ становится передъ. сномъ на кольни и въ простой довърчивости чистаго дътскаго сердца разсказываеть Богу о своихъ проступкахъ, прося Его помощи, чтобы стать дучшимъ,—вы полагаете, резонеры, что передъ вашими глазами тоже одно проявленіе чувства гордости? Гордость у ребенка? Но такъ-ли это? Можно-ли искренно допустить это?

"Но, отвътите вы мив, — христівне, равсуждающіе о бодротвующей надъ ними любви Божіей, далено не обладають этой милой дътской простотой". Конечно нъть, я согласенъ съ вами; сейчасъ только-что, ставши на вашу точку эрвнія, я указываль, что гордость дъйствительно часто извращаеть и портить ихъ въру, но что же отсюда следуеть? Что они люди и люди грэшные, а больше ничего. Само Евангеліе говорить, что лучше всего имъ было бы стать снова двтьми. Обинняйте ихъ, если котите, но же приписывайте надменности ту сыновную преданность, съ какой они припадають въ стопамъ сврего Отда Небеснаго и неего обидають отъ Его благости.

Вы настанваете на нашемъ ничтомествъ; но на какей бы отенени ничтомества вы насъ ни постанили, —вамъ не удермать непреодолимато порыва души нашей къ Вогу. Если-же мы межемъ возвыситься до къры въ Воге; до любви въ Нему, до сознанія, что Оть одинъ можеть уташить насъ, то будеть ли тордостью въра въ то, что наше стремденіе къ Нему, стремденіе, Имъ же самимъ влошенное въ насъ, не остается чистымъ? Обвиняйте, если танъ, въ гордости влабое растеніе, каждый день при восходъ солица поворачивающееся въ нему и развертывающее свои листья, чтобы вдыхать его животворную тенлету. Но если вы удивляетесь этому тайному закону, побуждающему его инстинативно искоть живнь у неточника всякой жизни, то предоставъте душъ человъческой почернать себъ силу и помощь у Бога, отъ которато оне все нолучила, который одинъ тольно можеть удовлетворить ее вполить.

Но вы остаетесь при споемь и стараетесь убедить насъ мыслью о подавляющемъ величи Бокіемъ. "Богъ, — говорите вы, слишкомъ великъ, чтобы думать о всёхъ нашихъ просъбахъ и все устроять къ нашему благу". Но въ какого, же Бога вы тогда въруете и какъ представляете вы себъ Его величе? Какъ Богъ, вложивній въ самыхъ ничтожныхъ тваряхъ своихъ секровища разума и предусмотрительности, Богъ, укращающий птицъ небесныхъ и полевые невты съ такимъ изиществомъ и блескомъ, какого не можеть достигнуть наше искусство, — этогъ ли Богъ ощиномъ великъ, чтобы обращать внижніе на наши скорби и наши молятьы? Какъ будго высшее величе не сотъ вибогъ съ тъпъ и высшая заботливость, какъ будго любовъ умаляется отгого, что охватываетъ собой всю вселенную, какъ будто веяческое знаніе и безконечное милосердіе не представляють собой проявленій свойствъ Божества!

Вы обвиняете насъ въ гордости? Но позвольте сназать и вашть въ сной чередь, что я не върго вашему смиреню. Я не върго ему, ибо тысячи разъ видаль, какъ буйный человънь старается отделеност и спрастем сноей натериности и спраст

ваеть свое непоноротво пода маской смиренія. Развъ можеть быть омиреннымь тоть, ито совсёмь не хочеть прибёгать из Богу, ито утверждаеть, что онь самь себё довлёсть, ито въ себё самомь ищеть сму свою, тогда накь въ действирельности онь слабъ, зависимь, малокь, тогда накь довольно одного дуновенія, чтобы имевергнуть его въ ничеомество. Воть вдёсь-то м проявляется надменность,—нь этомь сопоставленія от Всемогу-примъ слабаго и грёшнаго существа, дерзающаго сказать Ему: "Пусть Тебя призывають другіе, я же обойдусь и безъ Тебя".

Устранивши это возраженіе и встрачаю имое. Когда я говорю о вившатальства Бога ва мою жизнь, когда я утверждаю, что по Ето мредначертаніямъ все влонится на моему блару, нацин инившиніе стоими начинсють обвинять меня ва себялюбім. Съ цих точки зранія человань цикогда не должень заботиться о самомъ себа. Одъ обязань повиноваться долгу, воть и все. Ему изта дале до того, каковы будуть сладствія этого новиновенія для него овмого. Она должена довольствоваться служеніємъ нетина и справедливости; онь вадь знасть, что его трудь оповобствуеть иха торжеству. Это и должно быть единственнами мотивомъ его даятельности, а все остальное ниже и недовтойно его.

Вы вев, братіе, слыхали это разоужденіе и знасте, что во вия этей самой доктрины люди отрицають христіанское вівроваміс въ будущую жизнь, заявлян, что нравственность должиз обойнись безъ него. Если они хотять свазель этимъ, что пороня эв чисто личной выгодой есть корыстолюбивый расчеть, достойный воякаго пориценія, если они хотять осудить этимь такь, вто служить Богу исключительно реди будущаго воздагражденія, то конечно оди совершенио правы, но имъ не манаеть вспомнать, что все это уже высказано въ Евангеліи оз неподражесмей силой. Дукъ корыстнаго расчета неквиъ не быль такъ отрго осужденъ, какъ Інсусомъ Христомъ. Но инъ того, что я долженъ служить Богу безъ расчета, совсемъ не следуеть, ито я долженъ быть равнодущнымъ къ своей участи и во имя ообственнаго достоинства отвергать Превиденіе, влонящее все жъ моему благу. Поступать такимъ образомъ значиле бы подевлячь свою приреду, заглушать въ себъ тайный голось, наменыналицій мий, что мее благо и опасеніе заплючаются въ повиновеніи Богу.

Да и промъ того я не довъряю этому сверхчеловъческому совершенству, которое, подъ предлогомъ возвышения нашего достониства, лишаеть насъ всядого утвщенін въ напастяхь. Мий вепоминается по этому поводу одина правоучительный древнеминива, мунъ которой погибъ при корабленрушенін, и домъ которой огоріль, сиділа на разважныхъ своего жидища и горьно рымела. Въ это время из ней педходить мудрещь и говорить ей: "Кого ты вининь въ несчееми? Вътеръ и огонь? Не хочешь ли, ты, чтобы сововмъ не быле ни вигра, ни овия? Но еслибы витеръ не дудъ, то какъ би могат вернуться домой моряни? Но солибы огонь не горъль, то что бы тебя согравало"? Воть, бретіе, уташенія нашихь итиропоры они стараются потонить наши инчныя спорби въ-томъ отвисченном в понятія, которое называется общественным биагенъ. Можетъ-бъегь это согласно съ филососіей, но я не хочу винть этой издавающейся надь спорбью философіи. Нать, я благо**елекию** Бога Евангелія ва то, что Онь жасть какь другія уть: шени, за то что Овъ не превираеть нашихъ спорбей, за то что пресинуя свои въчние планы, Онъ не оставляеть безь виниванія ни одного изъ євоихъ твореній и очитаеть икъ слебы IL ROME BAT BRIOXH.

Вовращающе намъ идуть далве. "Монно ли хумать, — теверать они, — те Богь заботится о кажденъ изъ Своихъ сезданій въ оправляюти, ногда Онъ управляють міромъ по неизм'янникъ и ведопускающимъ исключенія замонамъ? Не подагаете ди вы, что эми замонам могуть препратить свое дъйствіе не вашему произграм, что вы можете набъинуть, общей учести, что бользав или смерть пошадить касъ потому, что вы можете Бога, меншесь бар: насвете себя бто дътьмя? Время чудесь миновалось. Нивто му вижеловъ не сойдеть съ неба, чтобы пичать васъ; калъ кътогда прорама Илію, начья рука не остановить солнца, чтобы продлить ма день ваму жизнь, кичей голось не возвратичь продлить ма день ваму жизнь, кичей голось не возвратичь ствуеть, то Онь царствуеть посредствомъ законовъ, которые не могуть быть упразднены, и подъ владычествомъ этихъ не-

предожныхъ законовъ нётъ мёста для проявленія отечесной ваботливости, предметомъ которой вы себя почитаете".

Я не считаю сильнымъ это возражение. Да, мы допускаемъ, вакь и вы, что Богь ссть Богь порядка, что Онъ управляеть міромъ посредствомъ законовъ, но что это значить, накін слърствін думаєте вы извлечь отсюда? Не то-ли, что Богъ не нежега проявлять, что Онъ не можеть оказаль особливато благоволенія тінь, нто Его любить? Но въ такомъ случать государь благоустроеннаго государства, гдв ваконы справединвы, сильны и непоколебимы, государь, создавній и соблюдающій эти заноны, также не могь бы оказать расположение никому шур своикъ подданныхъ, не могь бы утвинть страждущаго, поднять паднаго, нбо установленный имъ порядовъ повещаль бы ему проявить свою любовь? А въдь именно такую роль отводять Вогу и во ния этого возарвнія міньмоть намь віврить въ Его участіє въ насъ, въ Его провиденіе. Неть, чтобы быть догически неследовательными, надо идти дальше. Надо прямо сивзать, что Богъ до такой отепени свявань созданными Имъ же законами, что выв ихъ нъть больше изста ни Его могуществу, ни Его свободъ, ни Его любви. Надо отрицать въ одно и тоже время и это жогущество, и эту свободу, и эту любовь, надо утверждать, что нъть Бога кромъ законовъ, управляющихъ нами, и такимъ образомъ вернуться въ фатализму язычниковъ. Но если вы отступаете предъ подобивими заключеніями, если ваше сердце фвашъ умъ противятся имъ, если для васъ Вогъ существо свободнов и властное, то по какому еще праву, на какомъ основани ставите вы предълы Его могуществу, какъ можете вы поившать Ему устроять все но благу любящихъ Его? Тогда вопражения переносятся на другую почву; призывають въ свидетели опыть, сомимотся на факты и говорять намъ примърно такъ: "къ чему вов эти разговоры о божеотвенномъ вмешательстве и о Провиденіи, нъ чему даскать себи надеждей, что все клонится из вашему благу? Дъйствительность безжалостно изобличаеть неправоту вашихъ върованій. Вы, молящіеся, празвъ вы въ большей безопасности чъмъ остальные? Развъ неудачи и горькія разочарованія реже постигають вась? Разві болізнь забываеть о васъ? Развъ смерть ръже посъщаеть ваши жилища? Развъ. желая избъгнуть грозящихъ вамъ золь, вы не принуждены прибътоть нь тъмъ же объщения оредскимъ, на вели уновиваотъ опыть? Да ито! Какъ и мы, вы разочаровываетесь, вы страдаете, вы унираете и при вовиъ томъ вообращесте, что век текущи явления высмятся нь вашему блату"!

Воть, брахів, семое опасное и семое распространение возражене противь нашего въровенія. Сколько разъ я одиналь эту мысль им» устъ невъщь и мудрению, сполько разъ можетьбыть она охланила вани можитьы и венеренивала нерывь ваниего сердца, вамвающиго их вомощи Боргіскі

Преще чем отвечать на это, — необходино десь инвоторые предварительныя объемения. Вся сила этого возращения основинается на томы семть, что мобиміе Вого страмоють отольно же, сколько и другію, откуда закиочають, что сміщно было бы воображать, что все сольйствуеть исъ благу. Не разсущая такимъ ображомъ ситинивають благо върующаго, съ его видимымъ счастьемъ, -- смешеніе, котораго мы не встретимъ нагав въ Священномъ Инсанін. Кака темпе станоге вы различать эти два пошита, часть многое вамъ будень доно. То, что Богь очи-TACTA HAMINED GRAFONES, CORCANA DE TO, UNO MAI HADANDACMA MAжимъ счаствомъ. Для насъ снастье заключается въ услаха, въ впоровы, на слана, на богатотна, во всеобщема уважения, можетъ-быть даже въ удовольствін; для Бога нешеле благо состоитъ въ праведности и спасснін. О, брать мой! Ты мечталь о силь, богаточна, вліннік, уваженік, — в воть планы твои рунівтся, средства твои уменьвымогоя, ренутація твоя подорвана, вдоровье недземиено, твоя земная нервера разбите напестде. Ты, сестра моя! Ты мечелла о руковлескавіяхи остта, о побідахь, объ ументельной суств, -- и водь передь тобою цечальная дайствитомьность обизанувато чуватьа, погобщихы менталій и воёхы униженій записимаго моложенія. "Жастовоя участь", — свожете вы, жонеть-быть, -- но не симните споимы приговоромъ. Согласно Вольсму усмотрению ваксь-то и простос ваме истинное и вриное благо. Эдноь, во несомотьи им научитось видить живнь въ од настоящемъ свёть, отрешитесь отв всего, что себядюбиво и -инэменно, поймото всю иризрачность міролихь почестей; повнаете четимную любовь и вое величіе и следость жертвы; здась обратоге вы путь къ живин въчной, такъ что конфери вобыт, костожить обнавань онаженся, что все влоненось на данаму блегу.

Равъяснавния это (а вы видите, что текое разъясновніе бико необходимо) верненся из тому вограженію, которымъ котить насъ опроверичуть. Намъ выстивняють на видь, что біда нестиваеть вірующаго такие намъ и необрующаго, того, ито комится, такие какъ и того, ито не момичея. Утверидають, выраженоь словами Еницерівста, что все случается равно со вейни от правединномъ и нечестивнить, съ члетинъ и нечистанъ, съ члетинъ и нечистанъ.

Я отвічаю: повидимому это тимь, и и понимаю мочему это такь. Я можимаю, ночему боть не совитильств томора міру со стастьемы и бамочестіє съ усцікомь; селибы это бинц чинць, то Ему повишенались бы, чтоби стоть счастивнини, и такимь образомы Богу одужили бы лишь керыстолюбци. Но невторию, это справедливо тольке последимому, и такъ можета думамь только тоть, ито слишкомы пиверхимостно и легие сметрить на діна. Божін.

Преще всего и беру во свирательство испорію.

Вы върите, братіе, въ прогрессъ, вы върите, что черезе твиу въковъ тинотся свътмый следъ, но которому можно прессытать невъстный промыслительный пламь; вы върите, что спрагодинвость возвышаеть народы, что где больше въры, правсиверной силы и честности, темъ выше степень ногущества, свободи, просвъщейн, выше степень ногинняго очастья.

Хорошо; но разъ вы допускаете это, то тімо саминь уже вы отрицаєте разънкость, которую только-что признавали, про допустить, что грянущее принадлежить потинь и оправединески, вначить признать, что въ понцъ-понцевь вёсы сименаватся вы эту сторону, т.-е. не одно и томе выпадаеть на домо экремединнаго и иссиравединнаго, ко одно въ номечнить репультить береть верхъ надъ другить. Но если это темъ, то я учисрищать, что занень вёрный нь общемь должень быть вёреть и въ темпеностяхъ. Если по предначертения Госмова все плоциков: въ торжеству добра въ кірв, то вое должно влениться такив лъ

Затемъ я присову въ свидетени самить въружинкъ: нессиненно, что они чилють здесь право голоса. Вы геворять, :wao беда постигаеть ихъ также жакъ и другияъ, вы видите, что они подвержени темъ же случайностить и сворбниъ: же спресиме нкъ, и ожи вамъ отвътять, что подъ ноировомъ происпествій, составляющихъ вибшиюю рамку ихъ живни, они научились повивають и равличать даже до подробностей проявленіе воли ихъ Вожественнаго Руковедителя, заставившаго ихъ прейти не ими избранную школу, удаляющаге ихъ отъ міра и самихъ себя и тъмъ избавляющаге икъ отъ нокушенія. Они скажуть вамъ, что имой разъ доказательства Божественнаго Провидьнія становимись дли нихъ осязалельними, что они вырывали у никъ слезы умилемія и признательнести; они скамуть вамъ, что въ самыхъ тамихъ испытаніяхъ, посвіщавшихъ ихъ, они старивали знави Вожественной благости... Да, эти моди, на ноторыхъ вы смотріми накъ на жалкую игрушку судъбы, отвітить вамъ, что случай пустое слове, и что все содійствовало ихъ благу со-пласно волі Господией.

Вы думаете опровергнуть насъ, увазывая на то, что ненытанія ностигающія праведнаго и нечестиваго совершенно томдественны, а сладовательно сманию предполагать, что все содайствуєть благу перваго. Но заматьте, что влінніе на насътого или другато происшествія зависить отъ двукь причинь: оть свойствъ самого преиспествія и оть настросція дука того лица, на нотораго оно дайствуєть.

Такт вота даже на тома случай, когда по вибшности все тожественно то судьба дюдей мобащихь и нелюбящихь Бога, необходимо однако допустить, что согласно настроенію дука перваго вса случайности его жизни могуть содбйствовать его благу. Это потому такть, что явленія будуть вліять на него сообразио тому расположенію духа, съ намить оць ихъ воспринимають: въдь ничто иное вакъ его же душа даеть имъ ихъ мастоящую всяу и значеніе. Примъръ еще мучше расъяслать вамъ мою жисль.

Посмотрите на тайния, размо вакт и явныя силы природы, могория порой ужасають насъ сносй способностью къ разрушелю. Въ наящиемъ цавтив сирывается тайный ядь, оть котораго можно засичть непробуднымъ снопъ; въ воздука свирапструстъ ураганъ, спроизданающій все на своемъ пути; наръстращенъ свениъ непреодолжнымъ стренленіемъ къ расширенію; электричество разсакаетъ молніей темное набо и зажигаетъ порой наши дома. Поставьте лицемъ къ лицу съ этими силами

нецивилизованнаго, невъжественнаго, дигого человова, и онъ ничего не увидить здесь проме страдочія и сперти. Но является человать 19 вака, и происходить начте совершение иное; онь новлежень ядь изъ претив и роспредствомъ испусной смеси вриготовляеть изъ него ликарство оть своихъ боливней, черпая живнь въ томъ, что дожно было бы причинить ону оморть; онъ подставанотъ вътру крымья мельниць и паруса стояблей и заставляеть служить себё эту стращную силу природы; онь дота воставиводо ота, ставилави и стави схатарвина ся ставаний сложномъ жода машинъ, вертоть волеса, поднимать молоты, ткакъ одежду, молоть зариа и воздвигать съ необывновенной быстротой зданія; онь завлядеваеть даже молніей и заставляють се поновамътной мети, продоженной въ глубинахъ океана, перемоситьсвою мысль на другой конецъ свёта; такимъ образомъ все эти стахійныя и разрушительныя силы подъ вліяніемъ его генія содъйствують вы продолжению его живни, въ са удоботвамъ, жъ вя обогащенію, из на воявниченію во возха отношеніяхъ.

Воть, братіс, слабое, но върное изображеніе того способа, кажимъ душа върующаго можеть обратить въ свою пользу всъ интейскія случайности, всъ напасти, ее постигающія. Вы сказали: одно и тоже случается со всъим людьми, върующими и нечестивыми, молящимися и богохульствующими", но развъ вы не видите, что туть нѣть ровно ничего роковаго, что въ дъйствительности одни и тъ же событія приводять иъ совершенно различнымъ и даже прямо противоположнымъ результатамъ: тъть ито не признаеть Бога, они приводять иъ ожесточенію и рочноту, тъхь же, кто смиряется передъ Нимъ,—къ праведиости и живни въчной.

Постигнеть-ин христіанима неудача, горе, болжань, самым жестокія страданія, и вы увидите, что душа его овладветь втими умасными силами, долженствеванними сопрушить его, вы увидите его смиреннымь, молящимся, благословляющимь и намодищимь тайну истинняго величія, тайну торжества дужа и праведности въ томъ, что могле бы быть для него смертью.

Дивно торжество Дука Господня, во тысячу разъ болье дивно, чемъ торжество человъческого гемія, ибо благодаря ему все со-дійствуєть но благу любищихъ Бога.

Въ этомъ, братіе, заключается тайна жизни, въ этомъ была и тайна силы аностола Павла, ибо онь быль живымъ воплощеніемъ того изреченія, которое онъ намъ оставиль. Если судить телько по одней нившности, то трудно представить такъ неблагопрілтво сложившуюся жизнь, какъ его. Вамъ, пропов'яники слівдего и безмалостиемо рода, -- не намется ли вамь этогь апостоль безумцемъ, погра онъ восклицесть, что все содействуеть его благу? Все? Какъ, даже его слабости, его увлеченія, всв неровиости его сильной натуры? Какъ, даже его неудачи, его бъдность, его оцаслости, пораблекрушения и плънения? Какъ, даже безпрерывныя просывдованія, засады его враговъ, недовъріе въ нему христань, непримиримая менависть Евреевь и издавательства Грековъ? Какъ, даже тъ испытанія, подъ бременемъ которыхъ онъ изнемогаль, заботы, терзанія, слезы и томленія? Какь, даже препятствія къ его пропов'яди, его израненное и обремененное оковами тело, темница въ Римъ, одиночество постигшее его въ последнія минуты жизни и наконець мученическая смерть? Кажется этого было болве чвиъ достаточно, чтобы заставить его сомнъваться въ участіи Бога въ его судьбъ. Но вы видите, что этоть великій апостоль въ самыхъ напастяхъ почерлаетъ себъ жизнь и силу. Вы видите, какъ подъ бременемъ иснытаній онъ становится все болье смиреннымъ, простымъ, милосерднымъ; вы видите, какъ ширится сердце его, словно потокъ, на пути котораго ставять преграды, все растеть и растеть твиъ выше, твиъ сильние, непреодолимие, чимъ больше встрвчаеть онъ препятствій; вы видите, какъ въра его разсвеваеть тучи, готовыя охватить его, и сіяеть все ярче и сильнве, вы видите, словомъ, что апостолъ Павелъ нашелъ источникъ сиды въ томъ, что повидимому должно было бы стать для него мсточникомъ слабости.

Не удивляйтесь этому: у подножія креста окрівна душа его, сюда приходиль онъ ежедневно искать силы и мудрости, здісь научился онъ візчно памятовать, что любящимъ Бога все содійствуеть ко благу. Кто-бы могь подумать, что кресть послужить орудіємъ торжества истины? Кресть, водруженный при слабомъ мерцаніи первой страстной пятницы, кресть съ распятымъ на немъ Праведникомъ, всёми покинутымъ и тщетно взывающимъ къ самому Богу,—этоть поворный и страшный кресть

#### TIPAROCHARHOE OBOSPEHIB.

тался символомъ полнъйшей неудачи, смерти, позора, безу-. А теперь? Теперь кресть есть жизнь, надежда и спасеніе а.

Іщите же, братіе, вашу силу тамъ, гдв святой Павель обрвль ю. Подъ гнетомъ удручающихъ васъ невзгодъ вы сомивваерь въ томъ, что все клонится къ вашему благу, вы рошцете Бога и не върите Его дюбви. Подождите, настанеть день, да Господь оправдаеть пути Свои, когда не будеть больше чая, и самый рокъ исчезнеть, какъ безсмысленный бредъ; танеть день, и онъ близокъ, приближается день, когда объявнете день, и онъ близокъ, приближается день, когда объявнете предъ Нимъ и познаете, что всъ пути Его направись къ вашему спасенію и въчному благу.

named and information of the control reported to the opening of the aspectation of the same of DEBENTY PAGE, SEMENTE TO TEXTS, OTHER SECTION ADDRESSES OF STATES 7 to the responsibility of a personal complete for the area territorial phone and the contract of the ere country were on growin from an ore again. In , as a The Largeton articles as abyten . Thinker with the joint course canno agrees or notify. The strong bases ourse vigorouse and copy assumptions and house outpermake, upon that MALONEO CON TRAPAS COMPANA AND STREET CO. CERTIFIC IN nich, an regus non-passes sames som passes on a THE YEAR STREET, THE TAKEN WIND COLUMN THE PARTY WALL THE they are discussed that available his control to your areas presentations. there are a major non-private in many actions to tomorry stay; arrest specience absolute and operiors of propose graphs at the transfer and makes oppose the account are seen as wellproblems - Association

# ПИСЬМА

### КЪ ПОЧИВЩЕМУ ВЪ БОЗЪ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНТЪЙШЕМУ МАКАРІЮ МИТРОПОЛИТУ МОСКОВСКОМУ.

Предлагаемыя выше письма разныхъ лицъ къ незабвенному архипастырю московскому высокопрессвищенивниему Макарію доставлены для напечатанія въ нашень изданіи достоуважаемою Е. Н. Булгановою, вдовою покойнаго брата митрополита протоіерел Казанскаго въ С.-Петербургъ собора, А. И. Булгакова. Мы глубоко благодарны ей и вийсти съ нами безъ сомнинія раздиляють эту благодарность наши читатели за доставление возможности обнародовать письма, которыя представляють разнообразный интересъ какъ по отношению къ высокой личности, къ которой они адресованы, такъ и по разнообразнымъ положеніямъ и отношеніямъ лицъ писавшихъ. Въ сохранившихся письмахъ иміются письма: протојерея А. В. Горскаго, прот. Іосифа Вас. Васильева, проф. К. И. Невоструева, преосвященныхъ-Елиидифора тавричесваго, Кирилла мелитопольскаго и изкоторыхъ другихъ. Мы начинаемъ съ писемъ преосвященнаго Елиндифора. Последній, по слованъ почтенной доставительницы писемъ, "былъ особенно уважаемъ и любинъ высокопреосвященнымъ Макаріемъ. Онъ быть ректоромь білгородской семинарін вь то время, когда последній учался въ семпларін. Изъ разсказовы покойнаго BUCOROSPOCESSMENSATO Massels serected, 470 CD DERES FOLD онь пользовался особеннымь вниманіемь своего ректора, дакь что даже онъ и жилъ въ квартиръ его. Съ большою любовио  1.

уваженіемъ и довъріемъ относился онъ къ своему бывшему наставнику и руководителю и эта привазанность сохранилась къ преосвящ. Елпидифору до самой его кончины. Живя у преосвящ. Елпидифора, покойный митрополить Макарій сроднился съ нимъ всею душою, (даже усвоилъ почеркъ письма его, какъ это видно изъ подлинныхъ писемъ преосвящ. Елпидифора). Вотъ главная причина, почему эти два почившіе святителя вели до самой смерти переписку самую дружескую и интимную". За построчныя примъчанія мы обязаны глубокою бгагодарностію усердному почитателю памяти почившаго іерарха достоуважаемому о. аржимандриту Спасоандроніевскаго монастыря Рригорію. Ред.

### преосвященнаго елпидифора 1).

Ваше высокопреподобіе,

Достопочтеннайшій отець архиманарить!

Сего октября 7 дня имъть я удовольстве получить пріятнъйшее письмо и дорогой подарокъ вашъ <sup>3</sup>): приношу вамъ за это искреннъйшую мою благодарность. Сердечно утъщаюсь и радуюсь, видя какіе обильные и полезные плоды трудовъ вашихъ, въ которыхъ вы очень-очень немногихъ имъете и будете имъть предшественниковъ и послъдователей. Да подкръпляетъ только Господь силы ваши; и вы сами приберегайте здоровье свое, чтобы вы могли и впредь надолго еще трудиться на пользу другихъ.

Вчера одинъ экземпляръ книги вашей представилъ я высокопреосвященнъйшему нашему владыкъ <sup>в</sup>): и онъ поручилъ мнъ изъявить вамъ великую его благодарность, и вмъстъ объщалъ

<sup>\*)</sup> Архівинскої в Наканорі, съ 1848 г. ноября 20 митрополить новгородскій и с.-петербургскій, сконч. 17 сент. 1856 г.



<sup>4)</sup> Архіспискова таврическаго. Единдифоръ Бенедиктовъ ст 1842 г. изъ ректоровь варшавской семинаріи еписковъ острогожскій, викарій епархін вольнской, которая ст 1848 г. янв. 17 до 1 іюля 1860 г. управлялась архісписковами варшавскими; съ 1848 марта 1-го еписковъ харьковскій, ноября 6-го подольскій, съ 1861 г. мителій. съ 1860 г. янв. 27-го армісписковъ таврическій, но 25 мануровень по больскі по 25 мануровень по 25 манур

з) Новоизданную книгу: «Введеніе въ православное богословіе», соч. архимандрита Макарія, насцектора с.-петербургской академін, 1847 г.

сявлять распоряжение о томъ, чтобы пустить въ жодъ выпру весну по епархівльному и училищному овоему въдомотву. О ототъяжь изъ вниги вашей, помъщенныхъ въ "Христіанскомъ Чтенів", омь очень хорошо отвывелся: не нравится только ему впобиле унотребленіе одова рамина вийсто виры, которое онь мавивнеть языческимъ. Кажется, надобно недвиться, что наша брани --учившіеся и учащіеся захотять снабдить себя книгою вашею, при совершенномъ невивній подобныхъ внигъ. Для удобивищаго употребленія ея въ рукахъ, по моему, вамъ бы лучще раздылить ее на два тома. По названію — введеніе, и не видя самаго объема книги, иные могуть подумать, что цвна ей очень дорога: при другомъ названіи и при дву-томности ни кому и заглазно пана не показалась бы великою. Пинаю прінтичю: надежду, что вы не остановитесь, подобно другимъ, на одномъ введеніи; а сами будете идти и другихъ вводить и въ самую науку. Ужели не поддержать засъ на этомъ поприщв, и не вознаградить трудовъ вашихъ? Тогда стыдъ и срамъ нашей братій! Страшная пришеница изъ Азіи, благодареніе Господу Богу, съ 25 сентября совершенно і уже оставила нашть городъ, "палый масяць или и поболье производивши завсь опустошене. Довольно она и завсь собрала жертвъ—едва ли не болье 3000: но слышно, что въ Курскъ и Бългородъ она дъйствовала опустощительные. Страху для вевиъ было болье, нежели отъ чумы: оть этой можно обезопасить себя предосторожностями, а от холеры нать варных предохранительных средствы, и вся медицина предь нею въ тупивъ становится. Предохраненіе себя отъ простуды и отъ всего того, что служить въ разстройству желудка, наиболье предохраняеть оть губительнаго развитія бользии: а свисна ея, важется, вев получають въ себя, когда она гдв водворяется. Да сохранить Господь и помилуеть всёхъ, до коего еще не достигла эта тяжкая година. Здёсь ученикамъ семинаріи і), по случаю на-шествія колеры, дана была отсрочка после вакалін, и доселе еще учение не началось. Умерии сдвеь три просессора, одинъ еще живой теперь подаль прошеніе объ увольнеміи его отв семинаріи: воть сколько здёсь вакансій для вашихъ воспитанниковъ; пожалуста, присылайте хорошихъ; а то, право, здъщняя

Digitized by Google

Commence of the Control

<sup>4)</sup> Волинской.

соминирія не можеть похвалиться своими наставнивами. Да что? Рентерь адвішній і), по окончанін годичной зредкі своего служенія въ Петербургъ, возвращится ли къ своему мъсту? Очень очень нужевь здась наличный и хероцій начальникі семинаріп.

. Признивая на васъ Божіе благословеніе съ попревнижь почтеність и любовію всегде мижю быть

Вамего высовопреподобія блапежелательній пій слуга
Елиндифорь еп. острогожскій.
10 Октября 1847.

Ваше высокопреподобіе,

Достопочтенивимій отець ректоры!

Оть полноты радостнаго сердца поздравляю васъ съ поступленіемъ въ новое званіе и на новое поприще служенія . Теперь еще общиривший кругь и большая свобода для двятельности ващей открывается: и оть вашей ревности и благоразумія съ пріятностію и твердою надеждою ожидаемъ еще новыхъ и большихъ общеполезныхъ трудовъ. Господь да подкращить эдравіе и силы ваши и да сохранить васъ оть наватовъ и прилоговъ вражінхъ. Да и сами, не перестану повторять вамъ, приберегайте свое здововье. На викаріатство подольское никто еще не навначенъ: желаю и съ радостію ожидаю, что займеть оное возлюбленный мой о. Макарій, по примъру двухъ своихъ предшественниковъ ?).

Кого-то вы изберете себъ въ инспекторы \*)? И кто будеть ректоромъ Кіевской академіи? Подагать надобно, что на сіе посевднее мъсто поступить тамошній же докторъ \*). Повмотръдь бы

<sup>\*)</sup> Антоній Амфитестровъ, ректоръ съ 1845 г. кіевской семинаріи, съ 1851 г. кіевской академія.



<sup>\*)</sup> Архим. Христофоръ Эммаусскій, съ 1848 г. ректоръ петербургской семинаріи, виоси: ейномонъ вологодскій.

<sup>\*)</sup> Макарій, депосрь бегословін, быль назначень реплоромь с.-полорбургской ададенін 20 дек., 1850 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Макарій назначент, въ 1851 г. янв. 20-го, епископомъ вининцкимъ, викаріемъ подольскимъ, съ оставленіемъ при академін.

b) Назначенъ архим. Іоаннъ Соколовъ 8 янв. 1851 г., впосл. епископъ смоленскій.

теперь на о. Евисихія \*. Въ Воронежь еще слышно было, что окъ въ Пенев нуды какъ корохерился.

Да, здоровье мое канъ-то стало мий изминять. Въ конци ноября и нанала декабря какъ бы горячка напала на меня и гордо сильно захватило. Это прошло, но всладъ затимъ открылась боль въ поясикца, которая по временамъ чувствовалась, но не такъ сильно, какъ ныша, и ноторая продолжается и досела, не уступая врачебнымъ накоторымъ пособіямъ, и затрудняеть даже меня въ совершеніи богослуженій.

О. Инспентора своего Аленеія 10) и прежде представлять из соборному іеромонашеству, и нынё представить из наперсному мресту. Заложите за него словечно, гдё можно и нужно, чтобъ мов представленіе не осталось втуне. Оне вполий заслуживаеть утвішеніе и поощреніе: оне ино всёха сила трудитоя, каке рыба ебъ ледь бъетоя, по пословицё; но, говерять оцять, одина не поль не воина!

Призывая на васъ и на новое служение ваше воссовернитедьное Бежіе благословение, съ конреннимъ почтениемъ и любовію всегда имею быть

Вашего высокопреподобія усердивищимъ слугою Елиндифоръ ей. подольскій.

9 Генвари 1851.

3. Преосвященнъй шій владыко,

Возлюбленивишій о Господі брать и сослужитель!

Рукописаніе ваше отъ 17 іюля нашло меня уже въ Казани 2 августа. Искреннъйше благодарю васъ за неизмънно продолжаемую вами любовь ко мнъ, кеторою я всегда утъщаюсь и горжусь.

Радуюсь купно съ вами приведенію къ концу великаго труда вашего <sup>11</sup>). Трудъ сей стоилъ вамъ, конечно, многихъ силъ и

<sup>\*</sup> Помнится, архим. Евпсихій, ректоръ пензенской семинаріи, бывшій въ то время въ Петербургів на чредів священнослуженія. Ред.

<sup>•••)</sup> Алексій Новоселова, съ 1849 г. ниспектора подольской семинаріи, впоса. епискона екатеринославскій; сконч. ва Донскова монастира, гда жила на покоа.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Въ 1852 г. издант IV томъ (предпосийний) правоснавно-догманическаго богословія епископа Макарія.

немалаго времени: но можете за то утвинаться върною надежного, что онъ долго-долго будеть жить въ честь и славу вашу и из пользу общую. Весьма пріятно мив было слышать, пріятно и вамъ передать самый благоволительный отвывъ высовопреосващеннаго Григорія какъ о трудв вашемъ такъ и о личности вашей 12). Но при этомъ не могу преминуть, чтобы спять и опить не сказать вамъ: приберегайте свое здоровье; всего и за всемъ одни не передълаете. Я считаю уже себя въ правъ давать другимъ такой совъть, самъ утративши уже свое здоровье, и потому болье уже теперь понимая цену этого главившиято и истиниаго блага на вемль.

Вы опавиваете сипсхождение къ моему маранью бумажному, давая ему мъсто печати въ сероемъ журналь 13); это подстрекаетъ мени еще пытать ваше теривние и сипсхождение. Воть и еще посылаю вамъ тетрадку своего издалія. Если не будеть совершенно противна цъли и общему строю изданія, то дадить ей въ немъ мъстечко: а въ противномъ случать оставите исдъ спудемъ. Болье уже не буду навизывать вамъ своего балкаету.

Воть уже скоро два мвсяца, какъ я въ Казани и окера экспчится срокъ даннаго мнв отпуска: но что сказать вамъ о состоянии моего здоровья? Не могу еще порадоваться и похвалиться чвмъ-нибо. Временемъ дваается какъ будто получше, а послъ опять хуже; вообще же противъ того состоянія, какъ прівхаль я въ Казань, какъ будто чувствуется нъсколько поболье кръпости въ ногахъ. Врачи настоятъ, чтобы я и сентябрь еще здъсь пробыль: но я не думаю послушаться ихъ, и располагаю въ концъ сего мъсяца отправиться обратно въ свою Вятку, положившись на волю Божію.

Поручая себя молитвамъ вашимъ, съ искренивищею любовно и почитаніемъ всегда имью быть

Вашего преосвященства покорный слуга . Е пидифорь еп. вятскій.

20 Авг. 1852. Казань.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Слова Елиндифора въ «Христ. Чтевін» 1851 — 1858 гг. отличаются живостію образовь и чистотою выраженій.



<sup>12)</sup> Грегорій Постинковь архісписковь казанскій, вноси митрополить новгородскій и с.-петербургскій, оконч. 17 іюня 1860 г.

4. Преосвященный шій владыке,

Возлюбленнайшій о Господа брата и сослужитель!

И въ сентябрскую внижку "Христіанскаго Чтенія", по милости вашей, вошло еще порожденіе пера моего. Паки благодарю васъ за такое доброе ваше ко мнв вниманіе и снисхожденіе. Но прошу васъ нелицемврно, — не оказывайте уже излишняго снисхожденія: если что представляется очень незралымъ, того и не пускайте на свътъ.

Съ вечера 8 сего мъсяца и уже въ Виткъ своей. Врачи еще на мъсяцъ удерживали меня въ Казани: но очень уже скучно стало тамъ жить; да и срокъ увольнению моему истекъ. Два мвсяца съ прибавкомъ выжилъ тамъ: а что вынесъ отгуда? Недугь мой не котвые совсим остаться въ Казани, несмотря на усердное около него ухаживанье сперва двухъ, в подвонець и трежь врачей, но возвратился опять со много въ Вятку. Впрочемъ, благодарение Тосподу, есть ивкоторое облегчение: совершаю теперь священнослуженія съ меньшимь противъ прежняго затрудненіемъ. И еслибы даль Господь, чтобъ недугь не отигчился, а удержался въ той степени, какт теперь; то я сталъ бы какъ-нибудь бороться съ нимъ и продолжать свое служеніе. Продолжаю и здесь пользоваться по наставлению казанскихъ врачей: что уже дасть мив Господь далье? Врачи твердили, что нужно бы мив пожить не въ Вяткв, а гдв-либо въ болве тепломъ влимать: но это отъ нашей воли не зависить; и гдв укажуть жить, тамъ и живи. Да будеть во всемъ воля Божія!

Позвольте передать вам'ь мои мысли по поводу одного положенія вашего въ ученіи о молитв'я за умерших в работо полосущественных условій покаянія, для полученія совершеннаго прощенія граховъ, вы поставляете, чтобъ кающісся кайствительно обратились отъ нихъ и принесли плоды достойные покаянія, а послику умирающіє втяхъ плодовъ еще не приносять,

<sup>14)</sup> Богословіє Макарія предварительно печаталось є «Христ. Чтенін», гдё и прочиталь преосв. Елиндифорь о молитей за умершихь. Ср. V томъ (носледній) Вогословія. Пог., 1858, § 257, стр. 172—173.

то и нужны и подерны вир модитвы опыя. Но вакъ этого требовать отъ умирающаго, когда онъ не имветь уже для сего времени-не по своей воль? Разбойникъ, на крестъ только покаявшійся, со креста въ рай пришель. Мучители, при исполненіи только казней обратившіеся во Христу, и туть же мученическую смерть пріявшіе, кром'в мученичества другихъ плодовъ не принесшіе еще, ублажаются церковію. Въ текстахъ о плодахъ, достойныхъ пованнія, пованніе разумвется не вавъ такиство. Покаяніе тамиственное есть второе крещеніе: а после крещенія вскоръ умирающіе почитаются очищенными отъ вожхъ сквернъ граховныхъ и достойными насладія царства небеснаго. Грахи суть бользии: чтобы освободиться оть бользней, нужно только врачество противъ нихъ самое върное и дъйствительное; а благодать Божія, въ достаточной мёрё умирающимъ принятая, развё "не сидьна вдругъ очистить его отъ всёхъ сквернъ грёховныяъ? Оть продолжающих жить после пования требуются плоды, достойные показнія, какъ свидетельство и плодъ искренняго раскаянія, а не вакъ условіе для полученія прощенія; по этому и тяжкіе гръшники, но принесшіе искреннее и живое раскаяніе, оставляются безъ всякой епитиміи. Вообще оправданіе усвояется нами по въръ, а не за добрыя дъла. Горе наше то, что вакъ въ жизни, такъ и при смерти недостаеть у насъ подной и живой въры и расканнія, для принятія всеочистительной благодати. Благо намъ, если коть начащом дука перенесемъ за гробъ: этому-то начатку, чтобъ развился, нужны и полезны модитвы. Если католики епитиміямъ дадуть значеніе плодовъ достойныхъ покаянія; то въдь мы съ ними сойдемся.

Ну вавъ вамъ покажутся такія мои мысли? Простите. Есмь всегда съ искреннимъ къ вамъ почтеніемъ и любовію.

Ей. Е-ръ.

30 Cent. 1882.

Уже написано было это письмо, какъ получиль и новыя кинжки вали: введеніе <sup>15</sup>) и 4-й томъ богословія: приношу вамъ за нихъ благодарность, и немедленно сділаю о вихъ распоряженіе по епархіи. Но нынѣ вы что-то поскупились—прислади: безъ переплета и безъ подписи.



<sup>16)</sup> Вышло 2-иъ изданіемъ?

 Преосвященивйшій владыно,
 Возлюбленный о Господъ брать и сослужитель!

За братолюбное рукописаніе ваше отъ 1-го сего генваря и при немъ три внижки послъдняго тома вашего богословія приношу вамъ сердечную мою благодарность. Скажу вамъ нелицемърно, что вы совершили такой трудъ, принесли такой връдый
и многосочный плодъ, какихъ никому еще и изъ зивменидътъ
дълателей въ духовномъ нашемъ вертоградъ совершить и принести не досталось въ удълъ. Не лагией и еще возложенъ на
васъ трудъ составить учебникъ 16): но вы имъ много уже не затруднитесь, и тъмъ окончательно довершите то, чего требуель
общая польза духовного нашего образованія. Да нодкрынить
только Госцодь здравіе и силы ваши, чтобъ не полубодьное, а
совершенно крънкое было ваше здоровье.

За полученые отъ васъ для спархія 50 экс. Введенія и 4-до тома богословія въ самомъ скоромъ времени получите вы следующія деньги, вмёстё съ требованіємъ присыдки 5-го тома. О шёнё на сей последній томъ вы ничего не нацисали: но я пологаю, что цёна такая же, накъ и на предыдущіє томы. По неполучению еще генварской книжки Христіанскаго Чтенія, щё вёроятно, объявлена будеть цёна, не имёю подтвержденія этому.

Состояніе мосто здоровья то насколько получие, то опять куже, и постоянно въ плохомъ положеніи. Что будеть съ наскупленіємъ весны, когда погода будеть темліве?

Нововызваннаго на чреду о. Мигрофана не оставате своимъмилостивымъ вниманіемъ \*.

Посыммо при семъ еще двё проповёдки на ваше благоусмотраніе.

Съ душевнымъ почтеніемъ и искреннайшею любовію всегда нивю быть

27 Генв. 1853.

Вашего преосвященства покорнъйшій слуга Елиндифорт еп. вятскій.

Digitized by Google

<sup>\*\*)</sup> Макарій составить «Братире начертаніе правосламио-догматическаго бегословія» въ 1858 г., долго остававшееся въ рукописи. Ныні сочиненіе это извістно подъ другимъ заглавіемъ: «Руководство къ изученію христіанскаго православнодогматич. богословія». С.-Пб., 1874, изд. 2.

<sup>\*</sup> Не Митрофанъ ли, Стеженскій, магистръ X курса моск. академін, въ которую поступиль онъ наъ казанской семинаріи?

6. Преосвящени в й шій владыко.

Воздюбленный о Господа братъ и сослужитель!

Получивъ пріятивние извастіє о всемилостивайщемь награжденіи вашего преосвященства орденомъ Св. Анны 1-й степени, посившаю привътствовать вась съ полученіемъ сего новаго знака Монарінно вниманія нъ трудамъ и достоянствамъ вашить. Всякое ваше благоспівние и возрастаніе истинно радусть меня. Да дарусть вамъ Господь еще и еще получать подобныя утішеній, которыя вы вполив и им для кого независтно заслуживаете, и вмість съ симъ да подкрічилеть здравіе и силы вами къ благопосийнному продолженію общенолезнійнихъ трудовъ вашихъ.

Въ споромъ времени уже ожидаю себъ отъ Свят. Синода дозволенія на просимую мною повідку въ Москву. Не очень бы она пріятна и желательна; но, камется, не обейнуєь безъ пея. Ломота и слабость въ понснить и нотахъ, благодареніе Господу, нынь значительно противъ прежняго уменьшились; но продолжають еще по временамъ съ силою возобновляться, и постоянно не мало связывають и затрудняють меня въ дъйствіяхъ и движеніяхъ. Московскіе врачи не помогуть ли мнъ совствиъ освободиться отъ этихъ недуговъ, или по крайней мъръ, не приведуть ли ихъ въ такое состояніе, чтобъ мнъ уже не тяготиться ими?

Не предполагаете ин ны нынъ совершить накое либо путешествіе, чтобы при накоторомъ освобожденія отъ напряженныхъ трудовъ и занятій, поосважиться въ своихъ онижь?

Поручая себъ любви и святительскимъ молитвамъ ванимъ, съ искреннъйшимъ почитаніемъ и любовію всегда имъю быть

Вашего преосвященства покорнъйшимъ одугою ; Елицифоръ еп. вятскій.

13 Мая 1853.

Посилаю при семъ еще дев преповедки на усмотрение и благониволение више.

### 7. Преосвященнъй шій в дады ко,

#### Возлюбленнъйщій о Госпока брать и оослужитель!

За дружелюбное рукописаніе отъ 28 октября и за благоснизхожденіе, какое оказываете къ малоэріздымъ порожденіямъ пера моего, приношу вашему преосвященству сердечную мою благодарность. И поощряємый тамъ вашимъ благоснисхожденіемъ, дерзаю еще препроводить при семъ двів пропов'ядки на ваще благоусмотрівніе.

Критическій вашъ очеркъ поторік раскода будеть сочиненіе презанимательное и преполезное 17). Въ немъ предметь этоть представляется гораздо въ ясивйшемъ свътъ, нежели какъ это было представлено въ другихъ досель отпечатанныхъ сочиненіякъ о семъ предметь. Но мив думается, что очень не излишне было бы, еслибы въ замъчаніяхъ вмъсто однихъ цитатъ было по болье вносимо самыхъ мъстъ цитуемыхъ, особенно такихъ, гдъ ясно и разительно выставляется или обличается какое либо ложное мивніе. Книги, на которыя дълаются ссылки, ръдко у кого имъютом, в ваме сочиненіе разойдется по мноримъ рукамъ. Нельзя не изумляться много образной вашей дъятельности: какъ все скоро и успъшно идеть подъ руками вашими! Да сохранихъ и укръщить Господь здоровье и силы ваши.

О расколъ немало было хорошихъ книгъ и рукописей въ библютель покойнаго преосвящ. Игнатія 18); гдь эти книги и рукописи?

За симъ обращаюсь въ вамъ съ покоривниею просьбою. У насъ удаляется отъ своей должности смотритель Вятокаго духовнаго училища. Семинарское правление представило акаде-мическому объ опредвления на масто удаляемаго другато здашняго протогерея, бывшаго прежде профессоромъ въ здащней семинарии магистра Герасима Никитникова 19). Протогерей этотъ мяз кажется благонадежнымъ и достойнымъ человакомъ, и же-

<sup>41)</sup> **Нечапало**сь оно п<del>орвопанально</del> въ журнала: «Христ. Членіс.»

<sup>14)</sup> Игнатій Семеновъ, архіонисконъ воронежскій, сконч. 20 янв. 1850 г.

 <sup>&</sup>quot;) Магнотръ мос. академін VI курса. Извістно сочиненіе его объзнитнийниз.
 М. 1888.

лалось бы, чтобы наше избраніе получило утвержденіе. Я самъ написать объ этомъ къ графу <sup>20</sup>) или Г. Карасевскому какъ то не осмъливаюсь, не будучи имъ керощо навъстень. Посаму и прошу васъ покорнъйще, не заложите ли вы по этому предмету словечка Александру Ивановичу <sup>21</sup>)? Или мнъ присовътуете написать къ кому инбо?

Иоздравляю васк съ наступающимъ радостивищимъ праздинномъ Ромдества Христова и прінскренні желаю вамв срітить и препроводить его въ полномъ веселін и радованіи духа в сердца.

Поручая себя святительскимъ модитвамъ вашимъ, съ душев-

Вамего преосвященства покорнъйшій слуга Елиндифоръ еп. вятскій.

1 Декабря 1853.

Христіанское чтеніе и въ будущемъ годі надінось подучить отъ вась также, какъ и въ настоящемъ годі. Получено ли вами письмо мое отъ 31 Октября \*?

8. Преосвященнай шій владыко,

# Возлюбленивншій о Господъбрать и сослужитель!

Вчера только имъть я удовольствіе получить рукописаніе ваше оть 13 апръля съ новымъ сочиненіемъ вашимъ—исторією раскола в ), и примошу вамъ за то и за другое душевную мою благодарность. О снабженіи нъкоторыхъ церквей въ епархіпоною книгою вашею непремину немедленно сділать распоряженіе. Книга эта полезна и необходима особенно для тъхъ церквей, гдъ въ приходъ есть раскольники. Позамедлится нъсколько высылка къ вамъ денегъ за книгу, которыя будуть требоваться отъ церквей.

Я какъ-то спращиваль вашего мивнія о церкви единовърче- '

<sup>12) «</sup>Исторія русскаго раскола, няв'ястнаго подъ именемъ старообрядства С.-Пе-



<sup>. 10)</sup> Графъ Н. А. Протасовъ, оберъ-прокуроръ Св. Синода съ 1836 по 1855 г.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) А. И. Карасевскій, директоръ духовно-унобавго управленія, ум. въ декабрѣ 1856 г.

<sup>\*</sup>У Письма этого ин не имбемъ.

ваше инвніе для повірки моего собственнаго мивнія, которое, признаюсь намъ, у меня не совсімь благопріятно. Я, можеть быть, ошибочно, эту церковь считаю какимъ-то непонятнымъ учрежденіемъ, мало соотвітствующимъ на діл своей ціли, унизительнымъ для православной церкви и опаснымъ—чтобы не породило разділенія церквей и церковной іерархів.

За нъсколько дней предъ письмомъ ващимъ изъ приложениаго къ П-ргонимъ въдомостямъ отчета академии наукъ узнатъ д объизбрании васъ въ ординарные академии, и сердечно этому порадовался; и особенио утъпшися въ томъ же отчетъ помъщеннымъ отзывомъ преосвящ. Инножентія о ващемъ православнодогматическомъ богословіи <sup>22</sup>). Вседушевно поздравляю васъ отою новою почестію. Но ужели эта новая почесть надагаещъ
непремънную обязанность ежегодно составлять какое-либо сочиненіе? Ежели здоровье ваще требуеть отдыха отъ усиленныхъ
трудовъ; то непремънно надобно и возымъть этоть отдыхъ.
Въдь, еще въ младенчествъ мы учили въ катихизисъ, что надобно
беречь свое здоровье, какъ дражайшій Божій даръ. Отъ васъ
теперь семинаріи и церковь ожидають только учебника по догматическому богословію. Употребляемый теперь въ семинаріяхъ
учебникъ Антонія <sup>24</sup>) надобно непремънно замънить другимъ лучшимъ: онъ многословенъ и пустословенъ, а отчетливости и доказательности мало. Здоровье мое съ разными перемънами тянется по маленьку: но возстановленія его, конечно, нельзя уже
надъяться. Что потеряно, того уже не возвратишь.

Поручая себя вашей любви и свитительскимъ молитвамъ съ душевнымъ уваженіемъ и любовію всегда имъю быть вашего преосвященства

Покоривний слуга Елиндифоръ еп. вятейна:

А не жожить нашей применуться из пробиной пода посланная проповедка моя на 24 неделю?

Да Исторію раскола выписывать—оть вась ли самихъ непосредственно, или по прежнему изъ канцелярін академическаго правленія?

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Православно-догнатическое богословіе архин. Антонія, ректора кіевской дух. академін.



<sup>3</sup> Mais 1855.

<sup>13)</sup> Отзывь Инновентія, архієп. херсонскаго, который разсматриваль этоть важний трудь по порученію Императорской академіи наукь, см. въ кылгі: исторія с.-петербургской дух. академіи», соч. Иларіона Чистовича. С. Петербургь, 1857, стр. 281—285; «Правосл. Обозрініе» 1879 г. № 4.

#### 9. Преосвященный шій владыко,

# Возлюбленный о Господъ брать и сослужитель!

Газеты возвъстили, что благоволительное царское вниманіе из общенолевнымъ неусыннымъ трудамъ вашего преосвященства почтило заслуги ваши новымъ знакомъ отличія <sup>28</sup>). Сердечно радуюсь этому, поздравляю васъ и желаю, чтобы Господь подвримять ваше здоровье из благопосившному продолженію техже трудовъ, и впредь сподобляль васъ утьшенія видеть должное возданніе за нихъ.

И мы наконець третьяго только дня получили вресть — за горькую минувшую войну, кресть, также безцвътный какой-то, какова была для насъ и самая война<sup>26</sup>). Большаго мы еще не заслужили. Хорошо, ежели только заслугь никакихъ не видять: но прискорбно, ежели еще положительно что либо худое и зазорное воображають. Прискорбно, потому что крайне это несправедливо. Скорбь — не за почести и славу, но за истинную честь, ежели она страдаеть.

Опять еще хочу стужать вамъ о рукописи своей. Томитъ меня не просто только замедленіе въ обратномъ полученіи ея, а опасеніе, не находится ли въ ней многое такое, что не позволяеть ей выйти изъ цензуры. Вообще у меня нынъ — какоето недовъріе къ себъ.

Поручая себя братской дюбви и молитвамъ ващимъ, съ душевнымъ почтеніемъ и совершенною преданностію всегда имъю быть

> Ващего пресевнященства непориваній слуга; Елиндифорь еп, вятскій,

13 Mais 1857.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>), Макарій єз 1857 г. апр. 7 Всемилостивнище пожаловань знаками ордена св. Анны 1 ст., украшенными Императорскою короною.

<sup>24)</sup> Война 1853—1856 м.

10. Преосвященнъйшій владыко,

# Возлюбленнъйшій о Господъ братъ и сослужитель!

Братолюбное посланіе ваше отъ 18 іюня получено нного 2 іюля. Тамбовъ нъ Вятив ближе II--- рга: но письма наши те-перь всегда долже будуть находиться въ пути, нежели накъ это было на разстояніи между П-ргомъ. Посла цисьма вашего, въл которомъ вы извъщали, что еще оставляетесь въ П-прив. я наумился, получныше отношеніе ваше, какъ отъ Тамбовскаго епископа<sup>27</sup>). Что за причина была въ настоянию преосвящ. Григо-: рія о вашемъ удаленів вет П-рга? Прежде онъ, казалось, быль въ добромъ къ вамъ расположенія, накъ это я видадъ изъ отзыва его о васъ въ 1852 годъ въ бытность мою въ Какани, и какъ, помнится мнв, тогда я писаль вамъ. Не Агаевигель ди это его разотрондъ 38)? Но жизнь ваша въ Тамбовъ, върно, послужить къ укращенію ослабленнаго вашего здоровья: и этовеликое и существенное для васъ благо. Для другихъ очень много пожили и потрудились: надобно же нъсколько цожить н для себя собственно-для поддержанія своего здоровья. Постдохнувщи и поукръпившись въ здоровью, найдете возможность опять продолжать ученые, обще-полевные труды. Непріятно, что на новомъ ивств встретило васъ вслекое разстройство. дъль по всъмъ частямъ управленія: но Богъ дасть, все придеть въ порядовъ. Нужно вамъ исправлять самые дома свои: но хорошо еще, что для этого оставлены ванъ достаточныя оредства; а мив такъ въ Харьковъ пришдось ни устройства дома, ни денегь ни конъйки не найти. Въ семинаріи Танбовской нашин вы землячка своего о, Өеофплакта: какъ-то онъ подвизается на своемъ поприщъ 39)?

<sup>27)</sup> Съ 1 мая 1857 г.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Агаеангелъ—епископъ ревельскій, викарій с.-петербургскаго митроп. Григорія, съ 1868 г. архіспископъ вольнскій, сконч. 8 марта 1876 г.

<sup>(</sup>э) Өеофиланть съ 1852 г. ректоръ тамбовской семинаріи, съ 1858 херсонской сем., съ 1868 викарій, св. 12 янв. 1869 г. Онъ биль урожденець курской епархін.

Я въ своей Вяткъ прозябаю въ миръ и тишинъ; дъла у насъ идутъ порядочно; всъ служащіе при мнъ весьма мирны ко мнъ и духомъ своимъ и дъломъ. По этому, пожалуй, коть и навсегда оставаться бы въ Вяткъ: но для здоровья моего, думается, благопріятнъе было бы мъсто не въ такомъ суровомъ влиматъ, какъ здъсь. Но проситься откуда-то куда не буду; а какъ Богу будетъ угодно и начальству, такъ пусть и будеть. Желалось бы только, чтобы начальство перестало смотръть на меня сквозь ту тънь, которая такъ несправедливо была на меня наброшена великимъ умершимъ уже теперь благодътелемъ<sup>20</sup>).

Воть вы своимъ опытомъ теперь узнаете, что на епархіи не такъ легко заниматься нарочитымъ составленіемъ проповъдей. Но для васъ весьма много премнущества въ томъ, что можете говорить безъ приготовленія: такія поученія, если и не будуть въ печети, но будуть напечатаны глубже въ душахъ слушающихъ. Я безъ предваричельнаго написанія нивакъ не могу ничего свазать: отъ недовфрія къ себъ духу нѣтъ, и не смъю отважиться на это. А и писать теперь, поотвынии въ бользни, какъ-то болье затрудняюсь, нежели какъ это было прежде. Да и духъ мой нынъ какъ-то поупаль подъ тяготою бывшей бользни твлесной и незаслуженнаго неблаговоленія начальства. Проповъдки мои, одобренныя уже цензурою, печатаются: но весьма медленно это дъло идеть. Типографщикъ объщаль было объ части отпечатать къ августу, но по дълу только 1-я часть къ тому времени выйдеть.

Что это преемнивъ вашъ въ П—ргв долго не назначается <sup>81</sup>)? Видно, и о. Кирилиъ <sup>82</sup>) не пользуется благоволеніемъ милостивъйшаго архипастыря. Какъ дъла теперь творятся: можно ли мив будетъ теперь получить отъ васъ более откровенный ответъ?

<sup>3:)</sup> Кириллъ, инспекторъ с.-петербургской академін, потомъ съ 13 окт. 1857 г. епископъ мелитопольскій, начальникъ дух. миссіи въ іерусалимѣ; отозванъ 22 іюня 1863 г.; сконч. въ Казани 10 фев. 1866 г.



<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Въ харьковской спархін онъ быль архісресть нёсколько только мёсяцевь, съ 1 марта по 6 ноябри 1848 г. Это что нибудь да значить. Предмёстникомъ его по управленію этою эпархісй быль Инновентій, сконч. 26 мая 1857.

<sup>31)</sup> Назначенъ въ 1857 г. архим. Өеофана Гозарось, послѣ епископъ, владимірскій, ув. на покой 17 іюня 1866 г.

Я нынѣ для путешествія по спархіи своєй отправляюсь съ 16 сего іюля, и предполагаю пространсявовать до 13 августа. Прежде я на вто употреблять іюнь; но нынѣ по особенному случаю надобно было памѣнить это.

Будьте вдоровы и благоделетвенны. Остаюсь всегде съ испремнъйшею любовию и почтеніемъ.

Покериваній вань слуга, Е-рь ен. в-скій.

5 IDEA 1857.

Требованіе наше 50 экз. Русской исторіи церкии <sup>34</sup>) вашей послано за маєже, при вкадення, премленія.

11. Преоовищеннъйшій владыко,

Вездюбленнъйшій о Гоолодъ братъ и сослужитель!

Около полугода не получая отъ васъ никакого отзыва, я быль уже въ недоумъніи, что бы значило такое ваше модчаніе; ужь не осворбились ли вы на меня за что-нибудь? Но воть братолюбивое посланіе ваше отъ 12, полученное мною 26 сего. генваря, вывело меня изъ этого недоуменія. Вамъ при вступленіи на новое поприще служенія <sup>34</sup>) предстояль великій трудь, много занятій и хлопоть. И мив весьма пріятно слышать, что всв эти ваши труды и хлопоты увенчались желаемымъ успехомъ. Я полагаю, что не безъ нъкотораго, явнаго или тайнаго, вамъ въ этомъ было противодъйствія со стороны предмістника вашего 25). Тъмъ трудиве, но за то тъмъ пріятиве препобъдить затрудненія и достигнуть своей цели. Только, что вы на настоящемъ мъсть своемъ не имъете возможности продолжить прежникъ своихъ ученыхъ трудовъ: но утвшайтесь твмъ, что жальють о вась и за вась всь, ближніе и дальніе, знающіе и цънящіе по достоинству ваши заслуги и достоинства, и что

<sup>\*\*)</sup> Исторія русской церкви. Спб. 1857, т. І, ІІ ч. III.

<sup>34)</sup> Въ тамбовской еп.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Преосв. Николай Доброхотовъ уволенъ 7 апр. 1857 г.

не замежить придти время, когда воздастся вамь по достоянию. Noous rex, nova lex: Beerga byo Sarberth, xota food lex he всетда оказывается дучие прежимъ. Прінтенъ для меня таной дестный отзывъ вашъ о книжонкахъ монкъ: но не ирибевяло ли имъ прасоты въ главить валихь общее ваше доброе по мив расположеніе? Не знаю, примесуть ли онв мив векую-либо пользу отъ тъхъ, иже во власти суть надъ нами? Книжки посланы были мною преосвященнымъ Филарету<sup>36</sup>), Григорію, Аванасію и Ниду<sup>27</sup>) и оберъ-прокурору<sup>28</sup>). Отъ перваго и последняго получены мною и отзывы о получении ихъ съ благодарностию; а трое среднихъ не удостоили меня никакимъ своимъ словечкомъ. хотя Асанасій и Ниль-одновашники и одновременники мив по академін. Къ другимъ же чинамъ не посыдаль я книгъ, не бывши прежде ни въ какихъ отношеніяхъ съ ними, и потому считал неприличными совачься въ нимъ съ своимъ предуктомъ. Заискивать что и чъмъ-шебо у мірскихъ властей-не въ характерв у меня. Что Господу Богу угодно, то пусть и да будеть. Впрочемъ, признаюсь вамъ, видимое какъ будто неблаговоленіе свыше нъсколько тревожить иногда сердце; не по честолюбію это, котораго, право, не имъю, а по самолюбю-по той мысли, не приписывають ли мев какой-либо черноты въ дъйствіяхъ. Напрасное очерненіе больно терпіть. А тружусь я по всей мврв силь и разуменія и по всей чистоть совъсти своей.

Проповыдь вашу<sup>39</sup>), которой экземпляръ вы теперь мив прислали, я имыть удовольствие прочитать давно прежде по присланному сюда къ одному лицу экземпляру. Болые и болые пускайте въ обращение богатый таланть слова своего, чтобы онъ приносиль душевную прибыль душамъ христіанскимъ. Когда отпечатаются слова ваши, тогда и мы будемъ имыть удовольствие пользоваться ими. Христіанское чтение что-то стало запаздывать: досель еще генварская книжка не получена. А въ про-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Слово на новый годъ, сказанкое въ каоедр. соборъ.



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Разумбется моск. митрополить.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Азанасій Соколовъ, архіспископъ казанскій, и Ниль архісп. ярославскій товарищи Елиндифора по академіи с.-петербургской (VI курса).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Графъ А. П. Толстой, съ 10 сент. 1856 по 2 марта 1862 г.

грамм'в объщано улучшеніе: вивото 10 будеть пом'вщаться не мен'ве 12 печатных в листовь въ кандой клижків! Какъ-то пойдеть новая духовная бес'яда \*? Изданіе дешевое: дай Богь усп'яха. Не слышу еще ничего о движеніи, которое произсило или произойдеть по случаю ванансін въ Кіев'в <sup>40</sup>).

Тамъ вотъ и викарій очистиль свое ивстечко 11).

Простите; будьте здоровы и благоденственны, и не забывайте дюбовію и молитвами своими.

Душевно вамъ преданнаго Е. Е.

31 Tens. 1858.

12. Преосвященнъйшій владыто,

Возлюбленнъйшій о Господъ братъ и сослужитель!

Братодюбное посланіе ваше отъ 26 анрівля долго залежалось у меня безъ отзыва, противъ обывновенія моего. Вскор'в но полученія его я не висаль къ вам'ь потому, что вы тогда им'яли быть въ отсутствій изъ своето Тамбова; а туть я самъ 3-го Іюня пустился въ странствованіе по области своей; воєврамившиоь же во свояси 26 іюня вечеромъ, должень быль ноуправиться съ накопившимися въ отсутствіе мое и привевеннятии съ собою изъ странствія бумевами. Теперь эти задержив повенчимись, и вы, полагаю, налодитесь въ Тамбов'в; посему и берусь за пере, чтобы отозваться вамъ на посланіе ваше.

Душение благодарю васъ за нивое участіє ваше въ последованиемъ ныме для меня обрадованіи Монаринею маградою <sup>148</sup>). Ни до Пасхи, ни после Пасхи долго не молучан цикамить слуховъ е себе, я поличать было уже, что и наше остащеь въ забыщай, вакъ 23 апрёли получаю и частими извести и есонціальное отъ оберв-прокурора объ оназанномъ ко миз благоводительномъ

<sup>\*</sup> Духовная Бесіда—журналь, предпринятый при петербургской духовной семинаріи при митроп. Григоріи.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Филаретъ митроп. кіевскій сконч. 21 дек. 1857 г. преемникомъ его былъ съ марта 1858 Исидоръ, нынё митроп. новгородскій и с.-петербургскій, товарищъ Елиндифора по академін.

<sup>41)</sup> Аполлинарій вигилянскій сконч. 10 янв. 1858. Преемникъ его—Антоній, ректоръ кіевской ак.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Награжденъ быль візроятно орденомъ св. Владниіра 2 ст.

вниманін начальства. Постону и обрадованіє для меня было, можно сказать, неожиданное. Слава и благодареніе всеблагому Господу, милостивно привравшему на моє недостоннство!

На сихъ дняхъ изъ вашей консисторіи получены и деньги за вниженки мои. Искреннайше благодарю васъ за оказанное вами великое содайствіе къ сбыту этого продукта моего. Еще посываю въ цензуру 3-ю часть, въ которой помащены ароповади (28), не вощедшія въ прежнія книжки и частію говоренныя уже посла состава тахъ книжекъ, и катихизическія бесады (20), говоренныя мною въ воронежской семинаріи 48). Могу ли наданться, чтом эту книжку вы возьмете въ свою епархію, когда она отпечатается?

Скоро ли ваши книжки выйдуть въ свъть изъ-подъ прессовътипографскихъ?

Въ странствіи моемъ въ первую половину сопровождали меня дожди и холодъ, а во вторую—велиній жаръ; и дважды разстроивалось мое здоровье—въ первый разъ отъ холода и скверныхъ дорогъ, а во второй уже отъ жары. Впрочемъ, благодареніе Господу, это разстройство не имъло продолжительныхъ вредныхъ последотвій.

**Канъ** вы управляетесь съ молоканами и другими отступниками отъ православія?

Много им ихъ у васъ въ епархін, и есть и успіхъ въ обращеніи ихъ? У меня таковыхъ отступниковъ много — болье 40 тысячь, и вновь еще обнаруживаются отступленія, — особенно съ 1856 года по распространенной мольт и даже подложнымъ манифестамъ, что милостивъйшій нынішкій Государь дозволиль свободно всякому обращаться въ расколь. Успіха же во вразумленіи заблуждающимъ весьма мало. Это меня очень озабечиваеть и безпоконть. Много въ этомъ злів вимовато духовенство, небрежное въ исполненіи своихъ обязанностей и не всегда похвальное въ своемъ поведеніи; но нельзя оправдывать и къйствія гражданскихъ властей и самыя законоположенія, послабительныя для отступниковъ. Вотяки и Черемисы крещеные, слишкомъ мало еще пронивнутые христіанствомъ, также не ра-

<sup>42)</sup> Быль онъ ректоромъ этой семинаріи съ 1832 по 1842 г.



дують меня. Но въ этомъ виновато уже одно духовенство, которое заботится только о томъ, чтобы отъ овеченъ своихъ пользоваться шерствою и тукомъ.

Высокопреосвященнъйшій Григорій и послѣ освященія Исакіевскаго <sup>44</sup>) собора остался не приголубленнымъ. Это что-нибудь да значитъ. Кто въ Рязень назначенъ, не имѣю еще свъдънія <sup>45</sup>). И харьковскій Филаретикъ призванъ къ кормилу церкви <sup>47</sup>)! А въ Харьковъ не благовидная была у него исторія <sup>48</sup>), и вообще дъйствія его не очень тамъ одобрялись: но ему все хорошо съ рукъ сходитъ.

Ихъ превесходительствамъ Карлу Карловичу и Юлін Васильевнъ мое душевное поклоненіе. Я очень памятую ихъ доброе ко мнъ въ Харьковъ вниманіе и расположеніе. И мои здъсь отношенія съ начальникомъ губерніи доколь хороши: дай Богь, чтобы и впредь таковыя продолжались.

Радуюсь, что вы пользуетесь ныий лучшимъ прежняго здоровьемъ. Сердечно желаю, чтобы и впредь нисколько оно вамъ не изманяло для благопоспашнаго продолжения служения на пользу и въ слава святой церяви.—Съ искреннайшимъ почтеміемъ и любовію всегда имаю быть

Вашего преосващенства поворнъймій слуга Елпидифорзеп. вятскій.

11 hour 1858.

#### 13. Преосвященнъй шій владыко,

### Возлюбленный о Господъ братъ и сослужителы!

Съ приближающимися праздниками Рождества Христова и новаго года душевно привътствую ваше преосвященство, и прі-

<sup>44)</sup> Перестройка его, начатая 1819 г., окончена въ 1858 г.

<sup>45)</sup> Преосв. Смарагдъ изъ орловской еп. 5 іюня 1858.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Филаретъ, архіеп. харьковскій, вызванъ быль въ С.-Пог. для присутствованія въ св. синодъ.

<sup>45)</sup> См. подробиве въ письмахъ моск. митроп. Филарета въ архіен. тверскому Алексіво. М. 1883, стр. 176, 178 и 180. Преосв. харьковскій вель себя не осторожно въ отношеніи въ роднымъ.

искреннъ желаю вамъ срътить и препроводить ихъ въ совершенномъ здравіи тъла и въ полномъ веселіи и радованіи духа и сердца; и также срътать и препровождать ихъ еще во многіе и многіе годы.

Какъ вы подвизаетесь и успъваете на святительскомъ поприщъ своемь? Что паства ваша кушевно ночитаеть вась, это слышно, но вы довольны ли своею паствою? Редуеть ли она попечительное о ней ваше сердце своею внимательностію и покорностію валиему слову и двлу? Мий весьма пріятно было бы, еслибь все это на дълъ было положительно. Послъ письма моего из ванъ оть 11 іюля въ оботоятельствахъ живии моей изть живаюй перемъны. По премнему каводять особенную тучу на сердце двиа распольническія. Зараза эта не только не сопращается, но н распространяется еще: котя много бумаги и черниль иждиваемъ въ ослабленію ея. Жатва многа, двлателей же усердныхъ и разумныхъ мало. Сколько у васъ въ спархін считается открытыхъ отступниковъ отъ святой церкви? И есть ли у васъ такъ называемый севретный совъщательный номитеть 40)? Горе намъ настырамъ! Въ простомъ народъ-слъпота и явва раскола; а въвысшемъ влассъ-совершенное безвъріе и безбожіе! Въ самомъ духовенствъ-если не маловъріе, то какая то холодность и безжизненность въ отношеніи въ върв и пастырскому долгу своему!

Смъю полюбопытствовать у васъ о преосвященномъ Кирилл во): какъ онъ поживаеть и подвизается на многотрудномъ поприщъ своемъ—съ миромъ ли и съ усиъхомъ ли вавимъ либо? Здъсъ не такъ давно пронеслась было молва, что онъ послъ разныхъ посрамленій накомець даже принялъ мученическую кончину: это крайне опечалило мени Я вседушевно желаю, чтобы служеніе его во святомъ градъ послужило къ чести его и къ пользъправославія.

Съ душевнымъ почитаніемъ и совершенною преданностію им'єю всегда быть.

Вашего преосвященства покорнайшій слуга Елиндифоръ ен. вятскій.

12 Дек. 1858.



<sup>49)</sup> По двламъ раскольническихъ и селтанискихъ.

<sup>60)</sup> Начальникъ дух. миссіи въ Іерусалимѣ.

14. Преосвященнъйшій владыко,

### Возлюбленный о Господъ братъ и сослужитель!

Отношеніе и висьмо ваше получены были мною еще 22 денабря; но досель я не отвывался вамь, подвидая изъ И---рга самыхъ книжекъ вашихъ, которыя только въ воний промедшей недъли пожаловали во мић 51). Приношу вамъ за нихъ душевную мою благодарность. По моему онв стоять того, чтобы польвоваться ими въ церквахъ, по разнообразію и назинательности предметовъ, по враткости, по ясному, выразительному, отчетиивому и общепонятному образу изложенія и выраженія. По этому я сдълъть распоряжение о выписко ихъ для церквей вворенной мев епархін въ числе 100 экземпляровъ: и следующія за нихъ деньги 250 р. сер., если не съ сею же, то съ следующею почтою изъ консисторіи пошиются въ редавцію Христіанскаго Чтевія. Третья часть монкъ продуктовъ въ декабрв только начала здась же початалься, и нь феврала думаю выйдеть изъ станковь типографскимь. Долго не было приступлено въ этому за неполученіемъ требованнаго вновь изъ Петербурга шрифта. Шрифтъ такой же, какъ и въ первыхъ двухъ частяхъ. Не знаю еще, что содержатель типографіи теперь возметь; а прежде взяль по 60 к. сер. за ту и за другую часть порознь, по числу всвяъ отпечатанныхъ экземпляровъ съ его бумагою и первою корректурою.

Что это за неотвязная такая привязалась въ вамъ лихорадка? Развъ мъстность Тамбова благопріятствуєть развитію и поддержанію такой бользни? Или въ Тамбовъ, также какъ и въ нашей Вяткъ, порядочныхъ врачей не находится? Вседушевно желаю, чтобы отвязалась отъ васъ эта неотвязная лихоманка, и чтобы вы вообще и всегда наслаждались полнымъ здоровьемъ. По опыту своему знаю, какъ много бользненность тъла стъсмяеть и убиваеть духъ, даже и при благопріятныхъ въ другихъ отношеніяхъ обстоятельствахъ. Я не могу похвалиться большою кръпостію

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) «Слова и ръчи Макарія, енискона тамбововаго и шанкаго», т. І и П. Спб. 1859.

силь, но радуюсь и благодарю Господа, что не терплю нынъ положительныхъ недуговъ.

Сильно нынъ нападають на духовенство и на самый высшій разрядь членовъ его. Отъ чего это происходить, и въ чему поведеть и приведеть?!

Поручая себя братской любви и святительскимъ молитвамъвашимъ, съ душевнымъ уваженіемъ и совершенною преданноетію всеца вибю быть

Вашего преосвященства покорнъйшій слуга Елпидифоръеп. вятскій.

9 Perm. 1859.

Думаю, что письмо мое въ вамъ отъ 12 декабря дошло до васъ. Напишите что нибудь о преосвященивайшемъ Кирилле, если что знаете.

Да что за причина перемъщенія вашего ректора въ Одессу \*\*), а одесскаго къважь \*\*)?

15. Преосвященнъй шій владыко,

Вовлюбленнъйщій о Господъ брать. и сослужитель!

Вчера имълъ я удовольстіе получить братолюбное рукописаніе ваше отъ 10 сего іюля. Душевно благодарю васъ за привъть и за благожеланія ваши мнъ на новомъ поприщъ моего служенія. И васъ взаимно и пріпскреннъ поздравляю также съпоступленіемъ на новое поприще служенія святой церкви, и желаю вамъ благопоспъшнаго и благопріятнаго для васъ прохожденія сего поприща. Надъюсь, что и въ Харьковъ 54) будутъ васъ любить и цънить не менъе, какъ и въ Тамбовъ, и вы въ Харьковъ для души и сердца своего найдете не менъе, а еще болъе, какъ и въ Тамбовъ, пищи и наслажденія. Спасибо харьковъ, что они и меня еще досель добръ вспоминають.

Да, вотъ и я въ Петербургъ, присъдаю въ креслахъ верховнаго нашего ареспага. Нелицемърно вамъ говорю, что это ни-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Макарій еп. харьковскій съ 18 апр. 1859 г.



<sup>52)</sup> Өеофилантъ въ 1858 г. переведенъ въ керсонскую семинарію.

<sup>53)</sup> Серафинъ (Аретинскій) свои. въ санъ архіспискова воронежскаго.

когда ни въ мысли, ни въ желанія не входило; и потому не только не порадовало меня, но еще и грусть навело. Вы знаете, что заживнь наша вдёсь знаете и мой характеръ, робкій и трусливый. Ободряюсь только надеждою на Господа Бога и темъ, что теперешнім сослуживим мои преосвящ. Исидоръ (кіевскій) и Димитрій 55)—дюди тоже не лукавые и не хитростные, и добрые. На путяхъ жизни моей все накія-то неожиданности и особенности встрвчають меня. Воть и теперь-вызвань я сюда, и не время моего отсутствія управленіе моею епархією поручемо другому емискому 56); ногда же это бывало? И что я теперь для своей епархін? Совершенно чужой!? Не буду знать, что тамъ цвется; могуть начередить тамъ и Богь въсть что; и я чрезъ годъ должень буду возвратиться туда, какъ опять на новую для меня епархію! Всв чудятся этой необычайности и странности: но старшій и первый изъ ареопага нашего 57) на спросъ мой: въ какомъ отношеній во мив должень быть назначенный управлять епархісю? Отвътиль: пусть онъ управляеть, какъ знаеть. Признаюсь, непріятно это мив. Буду я при этомъ свободень оть множества дълъ и отвътственности по нимъ, и хорошо еслибы мив не привелось уже возвращаться на прежнее мъсто: но Богь въсть, случится ли это. Да творить Господь со мною святую волю GBOID.

Предмістникъ ващь 58) и отсюда не съ очень добрымъ мийніемъ о немъ выбхать. Вятка любезно проводила меня 2 іюня. Бхать я до Мосивы чревъ Кострому и Ярославдь на обычныхъ для этого четвероногихъ, а отъ Мосивы по чугункъ, и прибылъ сюда 15 іюня, а 17-го введенъ и въ присутствіе Свят. Синода вибств съ преосвящ. Димитріемъ, прібхавшимъ 16 іюня. Помівщаюсь я теперь на Васильевскомъ островъ въ 8-й линіи ца Благовъщенскомъ синодальномъ подворьъ, вамъ, полагаю, также

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Преосвящ. Филареть изъ харьковской переведень въ черинговскую епархію 2 мая 1859 года; сконч. 9 авг. 1866 г.



<sup>55)</sup> Епископъ жерсонскій, съ 1860 года архіепископъ.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Никодиму, вазанскому викарію, впосл. еп. енисейскому. Онъ съ 1935 по 1841 годъ быль ревторомъ вятской семинарін.

<sup>51)</sup> Митрополить Григорій.

извъстномъ. Помъщеніе и для меня собственно и особенно для свиты моей тъсновато. Но, живя на бивакахъ, нельзя требовать и желать всъхъ удобствъ осъдлой домашней жизни. Не знаю, перемъстять ли меня на Семеновское подворье, когда выъдетъ изъ него преосвящ. (тверскій) Филовей. Тамъ во многомъ отношеніи жить было бы лучше: но здъсь наше дъло—не искать воли своея, а творить волю пославшихъ или посылающихъ.

На смоленскую спархію досель еще никто не назначень. Въ Синскь теперь собираемся ми только одинь резъ нь недвлю, да однажды вечеромъ нъ преосвящ, митрополиту для разсмотрънія перевода Новаго Завіта на русскій язынъ. Съ сентября уже трижды къ неділю застданіе въ Синодів. Здоровье мое здісь что-то начало колебаться. Игуменію Емчлію 50) поберегите, накъ немощивій сосудь. Получено-ли вами письмо мое отъ 6 марта в внижица при немъ? Преосвящ. Никодимъ (викарій казанскій) еще при мив прибыль въ Вятку.

Поручая себя братской любви и молитвамъ, съ душевнымъ почтеніемъ и совершенною преданностію иміню всегда быть

Вашего преосвященства покорнъйшій сдуга Едпидифоръ еп. вятскій.

16 inx. 1859.

16. Преосвященнъйшій владыко,

Возлюбленный о Господа братъ и соодужитель!

Братолюбный привыть вашъ мив, на крилахъ молніи отправленный изъ Харькова въ 8 час. 41 мин., прилетиль въ Петербургъ въ 10 ч. 5 м., а у меня на столь усылся въ 12 часовъ угра 2 ноября. Что подумали и сказали бы объ этомъ почтенные наши предки? Благодарю же васъ душевно за такой привыть вашъ. Чрезъ тридцагь четыре года привелось мив провести этотъ день (ангела) въ томъ же великомъ и славномъ го-

<sup>\*\*)</sup> Иг. Емиків, основательница Верхо-Харьковскаго Николаевскаго девичьяго монастыря, сконч. 28 мая 1873 г. Жизнеописаніе ея см. въ ноябр. и делабр. кн. «Душепол. Чтенія» за 1885 г.



рокі, гді проведены были четыре года веселой юности 60). Такъто тесквенься по білу овіту изъ угла въ угодъ, и не знасшь, гді еще Госнодь приведеть провести послідніе дни жизни своей на землі! Что же бы мий сказать вамі на привітное слово ваше? Четыре місяца съ половиною уже прожили въ Питері, поознакомились съ его туманами и грязью; и онзика моя, благодареніе Господу, стала переносить икъ терпівливо. Три раза въ неділю собираємся въ ареопать свой; а что ділаємі? Не знаю, что и какъ отвічать вамі на это. Теперь призванные для засіданія всії уже у насъ собрадись. Кієвскій митроповить прибыль сюда 10-го, а литовскій (митрополить Іосифі) 26 октября. Три митрополита теперь засідають: давно уже, съ 1842 года, не было такого засіданія 61).

На смоденскую спархію отъ Синода представлены кандидатами: кісвскій винарій (Антоній) и ректоры семинарій: новгородской Никандръ 62) и псковской Аполлосъ 63). Надобно полагать, что Государемъ утвердитоя (и утверждень 31 окт. тою осе 100а) первый кандидать. Тогда въ Кісвъ винаріємъ, конечно, поступить тоть, кого избереть высопреосвящ. Исидоръ 64). Написанъ и подписанъ уже отъ Синода довладъ къ Государю объ учрежденія особой (таврической) епархіи въ Крыму: но какая на это будеть воля Государя еще неизвъстно. Пермскій винарій, екатеринобургскій епископъ Іона (Капустинъ) прислагь прошеніе объ увольненія его (и уволень 21 ноября) на покой, по крайнему разстройству здоровья. О выборъ на его мъсто еще не было ръчи. Кончившихъ нынъ куреть въ академіямъ петербургской и кісвской утвердили въ степеняхъ, не требун сочиненій на разсмотръніе. Эта благодать ради Нектарія! 65).

Съ 30 сентября живу на Семеновскомъ спиодальномъ подворьъ-привольнъе, нежели какъ на Благокъщенскомъ. Этимъ

<sup>44)</sup> Нектарій Нахеждинь съ 1859 года ректорь петербургской академіи и еп. виборгской.



<sup>60)</sup> Въ с.-петерб. академін онъ окончить образованіе въ 1825 г.

в) Въ 1842 году оба митрополита вісвскій Филареть и московскій отнущени из Петербурга въ свои спархів уже безъ возкрата.

<sup>6:)</sup> Нынь архіспископь тульскій.

<sup>61)</sup> Съ 1866 года епископъ вятскій, сконч. архіепископомъ.

<sup>61)</sup> Поступнав ректорь тамбовской семинарін о. Серафимь.

я обязанъ преосвящ. митрополиту Іосифу, пожелавщему помъститься на Благовъщенскомъ подворьъ. Какъ вамъ нравится Харьковъ и житье-бытье въ немъ? Я доселъ съ любовію вспоминаю о немъ. Тамъ у меня и теперъ есть залогь: учится и живетъ въ гимназіи племянникъ мой, сынъ брата Василья, Владиміръ.

Простите; будьте здоровы и благоденственны.

Остаюсь неизмённо душею и сердцемъ любящій васъ и почитающій Е—ръ еп. в—скій.

4 нояб. 1859.

17. Преосвященнъйшій владыко,

Воздюбленный о Господъ братъ и сослужитель!

О состоявшемся новомъ мив назначения, по которому, следуя въ новому мъсту своего служенія, я должень буду вхать и чрезъ Харьковъ, я не извъщадъ васъ потому, что вы могли узнать объ этомъ изъ другихъ, печатныхъ, источниковъ. Нынъ изъ письма ко мив г-жи Костевской вижу, что вы ожидели и ожидаете скораго прибытія моего въ Харьковъ. Чтобы вывести васъ изъ неизвъстности по сему предмету, долгомъ поставляю увъдомить васъ, что путешествіе мое отъ съвера къ югу не скоро еще предначнется. Я оставленъ въ Петербургъ до окончанія назначеннаго мив годичнаго срока присутотвованія въ Синодъ, именно до 27 апръля. Поэтому придется мив оставить съверный нашъ престольный градь въ первыхъ числахъ маія мъсяца, и въ Харьковъ быть около половины того мъсяца. Тавимъ образомъ въ Симферополь, ко времени моего туда прибытія, успъють уготовить мив какую-либо обитель. Я не премину извъстить васъ, когда ръшительно и опредълительно предположится мой вытадъ изъ Петербурга, и буду надвяться, что когда прибуду въ Харьковъ, вы не откажитесь путинка на перепуть принять подъ кровъ свой.

Наконецъ уже и Высочайше утвержденъ преемникъ мет въ Вятку—здъщній (петербуріскій) викарій преосвящ. Агасангель; а Никодимъ обращается изъ Вятки на прежнее свое гивадо. Это

преосвящ. Никодима, конечно, не порадуеть: но надобно идти по пути, какии вого Промыслъ Божій ведеть. Преосвящ. Гриторію почему-то угодно было викарія своего сбыть на епархію. Кто здісь будеть преемствовать Агасангелу, еще неизвістно: гадательно только, этоть жребій достанется ректору здішней семинаріи Леонтію 66); по крайней міріз доселів такъ гадають. Но можеть быть, это гаданіе совершенно ложно: самъ тоть, отъ кого главнымъ образомъ зависить выборъ, намъ никому еще не открываль своей тайны. О вашемъ ректоріз Герасимъ состоялось опреділеніе, чтобы отпустить его въ Калугу: но едвали не получить онъ другаго назначенія 67).

Съ душевнымъ почтеніемъ и братскою о Господъ любовію имъю всегда быть

Вашего преосвященства покоривашій слуга Канклифоръ архіон. таврическій.

21 desp. 1860.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Герасимъ изъ карьковской переветенъ въ калумскую семинарію; споич. Въ санъ епискова астражанскаго, 24 іюня 1880 года.



<sup>46)</sup> Онъ и быль назначенъ 18 марта 1860 года; нинё онъ архіописконъ зармарскій и членъ Св. Синода.

## HOBOE РАЗМЫШЛЕНІЕ ПО ТОМУ ЖЕ ВОПРОСУ\*.

Редакція "Православнаго Обозранія", какъ говорится, нежданно-негаданно получила два № — 44 и 45 "Еженедальной хроники Восхода", — получила по всей вароятности отъ редакціи этой газеты съ цалію дать прочитать отзывъ ея или ея сотрудника на мою статью, помъщенную въ октябрьской книжка "Прав. Обозранія" за 1887 г. подъ заглавіемъ: "Размышленіе по вопросу о допущеніи датей еврейскаго племени въ наши учебныя заведенія".

Оставляя вопросъ открытымъ: прилично-ли на этотъ разъ поступила редакція "Восхода"?—я, написавшій вышеозначенное "Размышленіе", пополняю его новымъ.

Принято во всемъ образованномъ мірѣ при разборѣ даннаго литературнаго произведенія относиться въ нему, какъ говорится, объективно, т.-е. не касаться личности писателя и не разсуждать: рясу ли онъ носить или фракъ, брѣеть бороду или нѣть. "Восходъ" повидимому (да, именно только повидимому) не понимаетъ даже этого общепринятаго правила и ему прежде всего понадобилось причислить мена въ сонму духовныхъ лицъ, что ему представляется даже "очевиднымъ" 1). Мы позволяемъ себъ

<sup>\*</sup> См. октабр. вн. «Православн. Обосрфиів» за 1887 г.

<sup>1)</sup> По всей вероятности поводомъ для «Восхода» причислить меня въ духовнимъ кищамъ послужило то, что я въ овоей статье привель искоторыя изречения изъ Св. Писанія. Более чемъ странно думать, что Св. Писанія читалоть у насъ

заподоврить въ этомъ, какъ говорится, заднюю мысль. Причисленіемъ меня къ духовнымъ лицамъ "Восходъ" хотвлъ на первыхъ же порахъ подорвать вредить въ мое "Размышленіе": такъ де могуть размышлять только православные попы во имя своего долга и профессін; а стало-быть и размышленія или сужденія ихъ не могуть быть чужды некотораго пристрастія. Но да ведаеть "Восходъ", что на этотъ разъ онъ жестоко ошибся и его замысель должень быть отнесень къ разряду неудачныхъ. По одной дворянской родословной книгъ я числюсь потомственнымъ руссвимъ дворяниномъ-землевладъльцемъ; предъ оставлениемъ государственной службы я имълъ честь занимать каседру просессора университета; состою членомъ немалаго числа ученыхъ обществъ: самъ 17 леть быль редакторомъ одного журнала и столько же лътъ севретаремъ ученаго общества; не буду хвалиться сколько мною написано или напечатано, но имъю право сказать, а другіе подтвердять сказанное, что мною напечатано немало. Но нажется этого довольно, чтобы убъдить "Восходъ", что я не принадлежу из составу православнато русскаго духовенства, которое, да будеть въдомо "Восходу", я глубоко уважаю какъ служителей алгаря Господня, и притомъ оказавшихъ и оказывающихъ безцвиныя услуги русскому народу и царству.

Думать и проводить мысль, что защитою православной вёры и русской народности занимаются (изъ корыстныхъ-де видовъ) одни духовныя лица можетъ только тоть, кому невёдомы духъ русскаго народа и та животворная, могучая сила, которая возрастила и сплотила русскій народъ въ міровое, могущественное и обширнійшее царство,—сила православной нашей вёры. Мы извиняемъ въ евреяхъ этого рода невёдініе; по самому ходу исторіи космополитизмъ долженъ быть присущь имъ. Это племи со следами крови Праведника, испов'ядуемаго нами, христіанами, Господомъ и Спасителемъ міра разсіяно по всёмъ частимъ земнаго шара; оно уже около двадцати вёковъ лишилось своего

только духовных дица. Мий навистны дичности, которыя всю жизнь свою посватели спеціальными трудами и однако очень хорошо были знакоми съ Св. Писаніеми, особенно съ книгами Новаго Завита, какови: Н. И. Пирогови, Г. К. Щуровскій, Н. И. Костомарови, М. П. Погодини и многіе другіс. Очиманних вигелестови у наси немного. Авт.

отечества, а чрезъ это лишение лишилось и того чувства и сознанія, которыя вощин въ плоть и провь истинныхъ, родныхъ дътей всяваго отечества. Трудно привести примъры, чтобы евреи, живущіе въ данномъ государстві (мы не говоримъ объ единицахъ) приносили, даже въ самыя тажкія годины испытаній его, ть жертвы, которыя приносятся природными членами государственной семьи. Ловить въ мутной водь рыбу, наживаться въ годину народныхъ бъдствій и жертвъ-это другое дело. И мы также не знаемъ, гдъ, въ какихъ странахъ, въ какихъ государствахъ, еврейское племя всею душою, всвыъ сердцемъ слилось бы съ твиъ народомъ, среди котораго оно живеть; и напротивъ, не вездъли оно представдялось въ образъ какого-то особияка, живущого жизненными соками другихъ. Защита отечества есть первый священный долгь каждаго гражданина, могущаго носить оружіе; но, не ходя далеко за примърами, мы у себя видимъ, какъ безчастно относятся въ этому многіе изъ живущихъ у насъ евреевъ. Въ своей стать в навваль евреевъ соотечественниками; но это название далеко неравносильно названию: истинные дъти отечества,—названію, которое русскій народь заслужиль всею своею исторією. "Восходъ" говорить, что "евреи несуть такія же общественныя и государственныя повинности и даже чуть ли не въ большемъ размъръ, какъ и всъ прочія, и потому должны пользоваться удобствами и благами, которое (ыя?) государство предоставляеть другимъ". Не слыхали мы о примърахъ благороднаго и самоотверженнаго служения обществу и государству со стороны еврейскаго племени, -- служенія, которымъ полны исторіи всяхъ государствъ, въ томъ числе и наша, и заметимъ, что только подобное служение уравниваеть всвиъ гражданъ даннаго государства во всъхъ ихъ правахъ, а не "несеніе общественныхъ и государственныхъ повинностей": не изъ этого "несенія" (которое иной разъ двиается, какъ говорится, изъ-подъ палки, напр. отбывание евреями воинской повинности) слагается сила и строй государственной жизни, а изъ духа народнаго, изъ братской любви членовъ государственной семьи. И очевидно, что тъ члены, которые не проникнуты такимъ духомъ, такою взаимною любовію, не имъють права эпользоваться удобствами и благами, ноторыя государство предоставляеть другимъ, составляющимъ духъ и душу народа".

Да, пусть еврейское племя не думаеть, что въра во Христа Спасителя, русская народность, сознаются и глубоко чувствуются одними лицами духовнаго званія: то святыни всего русскаго народа, за сохраненіе которыхъ онъ диль потоки своей драгоцънной крови и не жалълъ никакихъ жертвъ. Еврейскому племени, потерявшему самую идею объ отечествъ и любовь въ нему, свойственно не сродняться съ русскимъ народомъ, и конечно ему "непонятна и чужда" та могущественная сила, которая заключается въ словахъ: "за въру, царя и отечество". Эта сила при извъстныхъ историческихъ событіяхъ поднимала и воодушевляла весь русскій народъ; она всею своею полнотою живеть въ немъ и теперь, въ дни мира и спокойствія, и направляеть къ свыше предопредъленнымъ цвлямъ весь строй народной и государственной нашей жизни. Вотъ что говорить съ церковной канедры одинъ изъ нашихъ архипастырей, всеми даже заграницею признаваеный какъ самый глубокій мыслитель <sup>2</sup>). "И она, такъ-называемая наша интеллигенція, постигда и постигаеть, что вера наша, что наше православіе, что кресть Христовъ-наше народное забрало противъ целой враждебной намъ Европы. За въру, за царя православнаго, за русскій вресть Христовъ! Этоть кличь раздается на всехъ устахъ всегда, когда туча европейской вражды начинаеть облегать нашу отчезну, Такъ было въ отечественную войну 1812 года. Такъ было въ севастопольскій погромъ. Такъ было и въ последнюю восточную войну. Вспомните, что во время севастопольскаго погрома чуть было не вся Русь поголовно не сдвинулась съ свонхъ масть, какъ только возглашенъ быль призывъ Св. Синода всыхъ на ващиту отечества. Вспомните, что во время послыдней восточной войны всв интеллигенты, какъ и массы народа, являли міру невиданное, неслыханное зралище: многія тысячи съ тавъ-называемыми ннгилистами во главъ неумолчно пъли царскій тропарь: "Спаси, Господи, люди твоя и благослови достояніе твое, побъды благовърному Императору нашему на супретивныя даруя и престомъ твоимъ сохраняя върное Тебъ

Архіспископъ херсонскій Никаноръ, въ «Поученін въ день священнаго коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ», т. III, стр. 231.

твое жительство". Въ грозную годину отечества всъ, даже интеллигенты, чувствують, гдъ наша инстинктивная народная сила. Оттого даже интеллигенты тогда не имуть срама, всегда имъ присущаго, исповъдать себя христіанами и всенародно распъвають церковные тропари о силъ креста".

Но довольно о могущественной силь православнаго креста, который и до нынь по апостолу—іудеямь соблазнь, еллинымь же (подъ которымь мы разумьеть современныхъ глашатаевъ безвърія въ самое высшіе для человъчества идеалы) безуміе, а намъ спасаемымъ силою креста—сила Божія.

Казалось бы довольно; но для вящаго вразумленія Восхода и иже съ нимъ мы еще кое-что прибавимъ.

И среди кровныхъ дътей русской земли есть блудные сыны и дщери, зараженные духомъ космополитизма, отрекающеся или уже отрекшіеся отъ своего рода, отъ родной имъ исторіи съ ея завътами, отъ выстраданныхъ, завоеванныхъ доблестями и жертвами, исторически сложившихся, вполнё заслуженныхъ правъ многомилліоннаго русскаго народа, правъ на свое міровое значеніе; но этого мало: наши вровные блудные дети съ холодностію, съ презръніемъ и даже враждебностію смотрять на въру отцевъ, на самодержавіе-эту первооснову народнаго духа и могущества русскаго государства. Да, не скрываемъ, есть у насъ такіе блудныя діти; но сколько ихъ? можно ли считать ихъ даже сотнями? Въримъ и не безъ прочныхъ, даже непреложныхъ основаній, что корни великаго и величественнаго русскаго дерева, раскинувшаго свои могущественныя вътви въ двухъ общирнъйшихъ частяхъ свъта, захвативши ихъ чуть не половину, глубоко нъдрятся въ своей исторически въками наслоившейся и удобрившейся почвъ, и не тронуты тлетворнымъ дыханіемъ современныхъ разрушительныхъ стихій или накими нибудь червями.

Прибавимъ еще и слъдующее.

У всякаго исторически сложившагося въ болье или менье крупную и сильную государственную семью народа есть своего рода задачи, свое призваніе, свои историческіе завъты. И Богомъ избранный Израиль имълъ свой завъть,—завътъ всемірнаго значенія: сохранить въ родъ человъческомъ въру въ единаго истиннаго Бога и дать изъ кольна Гудова Искупителя и Спасителя міру. Для исполненія этого всемірнаго завъта избранному

народу Божію вельно было употреблять всевозможныя изры, даже истреблять все враждебное ему и его высокому призванію. Судьбы Божін неисповедины: такъ написано и въ ветхозаветныхъ книгахъ. равно чтимыхъ за священныя и евреями и нами, христіанами. Да, "Божія" знасть только Духъ Божій, и предназначенія, судьбы народовъ въ Его всемогущей десницъ. Но мы, русскіе, не можемъ не видъть священнаго и освященнаго вънами завъта нашей исторін, изъ-за котораго уже столько пролито родной намъ крови и столько принесено народныхъ жертвъ: завъть этоть-родъ или племя славянъ, слитіе въ одну родственную семью братьевъ намъ по крови и въръ. Что общаго съ этимъ завътомъ имъютъ живуще у насъ еврен? не сторонятся ли они отъ этой исторической задачи своего новаго отечества? Мало этого: не враждебно ин они относятся къ славянству? Если объ этой враждебности (по врайней мъръ явной) нельзя сказать по отвошенію къ нашимъ евреямъ, котя и можно бы имъ припомнить ихъ поведение при вторжении въ русско-славянское царство Наполеоновских полчищь: то имжемъ полное основание сказать о ней по отношению евреевъ, живущихъ въ другихъ государствахъ, особливо въ Австрін, что такъ видно въ прессъ, завъдуемой евреями. После этого, что же значить заявление евреевъ, что они несуть наравив съ кровными сынами Россіи разныя общественныя и государственныя повинности? Во истину эти повинности должны считаться ничтожествомъ предъ жертвами крови и народнаго труда, которыя приносиль и приносить русскій народъ во исполнение хотя бы напр. упомянутаго завъта его исторін. Пусть евреи сольются въ одну душу съ нами, съ славянскимъ міромъ, съ исторією ихъ новаго отечества, и тогда мы назовемъ ихъ родными нашими братьнми, со всёми правами на все достояніе русской вемли. Но "аще переманить соіоплянинь кожу свою, рысь пестроты своя"? А не перемънять рыси пестроть своихъ; то пусть и оставять притязанія пастись на одной пажити съ овцами.

По пророческому слову Писанія ветхій Израиль въ свое время составить одну родственную семью съ новымъ, т.-е. евреи вступять въ царство Христово и тогда конечно для нихъ будуть открыты братскія объятія всего христіанскаго міра. Когда придеть это благословенное время—мы не знаемъ, хотя и молимъ

Отца пебеснаго: да пріндеть царство Христово. И накоторые изъ современныхъ глубовихъ мыслителей полагаютъ, что евреями уже продагаются пути къ этому дарству. Мы не незнакомы съ еврейскими племенами, съ его образомъ мыслей, съ его върованіями, и воть что можемъ, едвали ошибаясь, сказать: одни изъ этого племени преданы самому грубому матеріализму; для нихь міръ идей, върованія въ высшіе идеалы человъчества не существують. Такихъ, заметимъ, немало и въ христіанскомъ міръ. Другіе убъждены и открыто проповъдують свои убъжденія, что самая высокая, очищенная въра есть въра іудейская, и она будеть господствующею среди рода человаческого. Эти евреи върять въ ветхозавътныя книги, какъ въ откровеніе свыше. И странно, какъ они не дочитаются до Искупителя рода человъческаго, о которомъ говорится и "въ псадмахъ, и у пророковъ". Но самая огромная часть евреевъ живеть надеждою на явленіе среди этого племени Мессіи и при немъ на всемірное владычество еврейскаго племени. Оставляя Евреевъ, встмъ существомъ своимъ погрузившихся въ матеріализмъ, мы не можемъ не скавать, что мечтаніе о будущемъ господства іудейской вары нан ожидаемаго Мессіи главнымъ образомъ происходять отъ незнакомства евреевъ съ трудами какъ прежнихъ, такъ и современныхъ христіанскихъ богослововъ и историковъ. Но мы въримъ, что будеть услышана Отцемъ небеснымъ молитва всего христіанскаго міра: да пріидеть царство Его единороднаго Сына, Господа нашего Іисуса Христа; евреи стануть подъ знамя вреста и евангельской любви, и обнимемъ другь друга и скажемъ: мы-братья. Но до той поры не естественно рысямъ пастись на одной пажити съ овцами, и благоразуміе требуеть охранять последнихъ отъ...

Есть у насъ, русскихъ, и другая міровая задача,—задача въ глубинахъ Азіи, куда мы стремимся внести свътъ Евангелія и цивилизаціи. Такъ у насъ уже не одно стольтіе истинно съ полнымъ самоотверженіемъ трудились и трудятся наши апостолы Христовой въры и общечеловъческаго образованія з); туда обращены взоры верховной нашей власти. Но проявили ли здъсь,

<sup>&#</sup>x27;) Нашимъ еврениъ, называющимся нашими соотечественниками, не худо бы прочитать сочинение г. Барсукова о подвигахъ почившаго митрополита московскаго Инновентия.



въ выполнени этой человъколюбивъйшей, столь пирокой, истинно міровой русской задачи, которая должна считаться и государственною,—чъмъ нибудь наши соотечественники—евреи? стали ли они съ нами на одну дорогу, ведущую къ міровымъ цълямъ? Стали и идуть въ слъдъ за направляющимся туда русскимъ народомъ, держащимъ въ рукахъ своихъ крестъ всеобщей любви и пальму мира,— идутъ... но ради своихъ исключительныхъ, всъмъ въдомыхъ пълей.

Русскій народь предъ лиценъ всего міра можеть сказать, что сераце его растворено въ самой братской дюбви. Сколько племенъ слидось съ нимъ въ родную семью, и сливийеся не иначе понимають себи какъ чисто-русскими жодьми. Такъ ведика сида православнаго преста и евангельской любви, подъ знамя которыхъ становятся разныя племена, входящія въ составъ русскаго государства. Но русскій человіжь любить однихь ли братьевь въ върж? Онъ не только не враждуеть, напротивъ дружить и ов татариномъ, и съ калиыномъ, и съ башкирцемъ и т. д. И почему? онъ здась не видить замкнутести въ себя, пресладования однихъ личныхъ интересовъ, желанія жить на чужой счеть, коримпься чужими трудами. Евреевъ инкогда хотиля у насъ сдилать вемледальцами, отводили имъ лучше участии вемли; но не привилось это из нимъ ); а между тёмъ неть сометна, что русскій народь иначе смотрыть бы на нихъ, какъ на сивдающихъ подобно ему въ потв жица свой жавбъ. И сколько теперь слилось бы евреевь съ русскийи людьми, если бы они въ потв лица возделывали землю и бли бы собственный свой клебъ. Наразвитетво евреевъ-вотъ что не подуша русскому (да ему ли одному?) человъку; а потому - то онъ не можеть равнодушно смотреть на притяванія ихъ равноправно пользоваться темъ, что русскій народь добываеть провыю и потомъ.

"Можеть быть при современномъ въяніи всякаго рода легкошкіслій, самопроизволеній (либерализма), и безразличности (индесеренінама), иные мои братьи по крови назовуть меня отсталымь, отжившимъ свой въкъ и несочувствующимъ движенію

Можеть быть теперь идеть это дело иначе: мы говоримь о недавнемъ промедмемъ.



впередъ (прогрессу); но мы воть что еще позволимъ себъ сказать. И въ западной Европъ, и въ Америкъ, и у насъ быстро распространяются идеи космололитизма, и неразлучныхъ съ нимъ—анархіи, соціализма и т. п. порожденій самаго узкаго себялюбія. Но гдъ корни этого адскаго зла, съ распространеніемъ котораго неизбъжно должны рушиться всъ сложившіеся строи народно-государственной жизни, строи, которыхъ самая индивидуальность имъеть глубокій смыслъ въ жизни народовъ, какъ міровое значеніе въ родъ человъческомъ? Не въ той ли средъ (мы адъсь не разумъемъ однихъ евреевъ), для которой ubi bene, ibi patria.

Нынъ у насъ въ ходу личныя убъжденія; и громко проповъдують, что этихь убъжденій, хотя бы они шли напереворь здравому смыслу, отнюдь не следуеть стеснять или обуздывать. Знаемъ мы, что глашатан этой морали-первые и притомъ, если позволительно такъ выразиться, самые страстные бичи убъщеній несогласныхъ съ ихъ образомъ мыслей. Такъ (какъ это видно будеть ниже) поступиль со мною "Восходъ". Но во имя адраваго смысла и безпристрастія позволю себъ поставить вопросъ: какъ чисто-кровный русскій человікь, съ береговъ родимой русскому народу матушки Водги, могь ди я равнодущно слыщать и читать, что молодые люди еврейского племени такъ низко смотрять на въру во Христа Спасителя, на возродивную и возрастивщую меня и родной инв народъ православную цержовь? Они смотрять на нее навъ на средство получить университетскій дипломъ. Это обстоятельство припомиило мив другов еще болве прискорбное и оскорбительное для всего христіанскаго міра. На Нижегородскую ярмарку во время око являлись (а можеть быть и теперь являются) еврейки для извастного рода промышленности. Но такъ какъ эта промышленность не подходить подъ узавоненный цензъ, дозволяющій евреямъ проживать во внутреннихъ губерніяхъ, то эти промышленницы обывновение подавали прошеніе о принятін ихъ въ лоно православной церкви. Имъ конечно не отказывали, но назначали мъсяца два или болъе для испытанія ихъ совъсти; но такъ какъ съ этимъ срокомъ кончался и срокъ ярмарки, то жаждущихъ православія не оказывалось. Какое грустное, тяжелое, надо подагать и для самихъ евреевъ, сопоставление между университетокимъ дипломомъ и овидательствомъ на самую презранную промышленность.

Этимъ и следовало бы кончить съ "Восходомъ". Суть дела высказана, именно, что не один духовима лица, но мы все, русские люди, стемъ на стране нашей веры и народности. После этого действительно не стоило бы более останавливаться на статье "Восхода", которую, да простить великодушно "Восхода", исльва не назвать наборомъ одниже бездоказательных слевъ. Но воть что для меня и знающихъ меня по печатному слову невость, которую въ первый разъ принлось услышать небу невость, которую въ первый разъ принлось услышать нему неосей безъ малаго подувелювато мосго служенія печатному слову. Новость ета: яко бы я "неумудрился писать правильно и удобоновитие не русски", и въ доказательство приводять следующи отроли, жазвавши ихм. "тарабарщиной". Даю эти строки на судь всего образованного русскаго міра. Этими строками, нало эзмерять, я началь свое "размышленіе", помещенное въ

"Изкоторыя изъ изропріятій (им равунвенъ саммя выдаюшіяся), вносними въ объесть нашего народнаго образованія, такъ ботакъ самини благотворными носл'яствіями, что никто жет истинас-благомыслящихъ руссихъ людей не можеть не пинести из отоящинъ во влавъ народнаго просв'ященія; и если им, современники, еще неотрезвивнісся отъ разнаго рода броженія, чужнаго и нашей върз и нашей народности и даже веобима здраваго симела, не ум'яскъ достойно цінить этихъ заобима здраваго симела, не ум'яскъ достойно цінить этихъ завліжне этихъ м'яропріятій, оц'янять ихъ во всей полноті ихъ поведуть не какимъ-набудь "распутіянъ и халугамъ" 5), т.-е. не изм'явать ныків нем'яченныхъ путей".

<sup>\*)</sup> Вивето «хадугамъ» было напечатано «хапугамъ», въ чему «Восходъ» и придрался. Но немного нужно вибть здраваго смысла, чтобы догадаться, что здесь опечатка: распутія и хапуги не вяжутся между собою. И то и другое слово—слова славянскія (взятыя изъ Евангелія) и неріздко можно встрітить ихъ даже въ світской интературі, какъ и множестно другихъ славянскихъ словъ; въ духовной же литературі славянскій языкъ занимаетъ почетное місто. Аст.



Не знасив, жроив "Восхода" отыпфиси и что другой, который позволить бы сказать, что эти строки написаны и неправильно и непонятно, что онъ-"тарабарщина". Но вто ве видить здвсь задней мінски "Восхода"! Въ приведенных отронамъ отдается должнай дейь искренивищей призимельности и самыр глубоваго уваженій т. министру народнаго просв'ящемія, когорый такъ высоко пънить русскую народность. Конечно это не можеть правиться "Восходу", и воть: онь намень эт наминкь словахъ малограмотность, тарабаршийу; т.-е. пустословіе, когорому нельзя-де вършть, нъчго непоинтисе. Непоинтисе для "Весхода", но понятное намъ, руссиимъ, и мы бъеме челонъ в спру землю этому мужу высовой правды, дающему во писовать большый просторъ провнымъ дътямъ Россіи, чъмъ спревит, пови би и нашнив сообечественникамъ. И имбенъ основане живить, что есян во чинбинемъ году принято въ университетъ до десища св-·реевъ раци представленного ими свидътольства о принячи жанстіанской візры, то на будущее время на нодобими инчисти - Меснетрить стание, камы на нимерородских премышлениць, ·ћ.<sup>16</sup>6.<sup>11</sup> будут\$ подбертать ихъ болье серыезнему пометалію. Еще одно Завъчано, относящееся нь догим "Всохода". Въ своей стать и сказаль: "за менлючением сравивисьно натожнаго . женьшинего . (жез истиню-образованцихъ) вов еврои въ дущи враги хриотіанства и хр<del>иотіанъ" и т. д. Кака</del>я варанам, меняванном, поднаванном от выпом от выпом выбрым выпрам выбрым выпрам выбрым выпрам выбрым выбр учивынося въ руссиихъ пнолажь, долины быть причисление нь - метинию-обрановенийну- модину и всь должин быть плиновных въ упоминутов нами моньинистве? Но по догина "Восходе" чикъ полине быты, чи опъ, просиокъ , говорить: "не сейснявь обърдуеты доступъ : обронять мь, учебным немежения начимотерости. продилго пробинити, а мапротивъ, всевозможныть образомъ поощрять ихъ въ поступленно въ эти заведения". Да этдь этого не дълается и для провныхъ дътей Россіи, отцы и праотцы которыхъ кости свои влали за русскую землю! Слышали мы и притомъ изъ самаго върнаго источника, что одинъ студенть—еврей разглашаетъ по стогнамъ первопрестольной Москвы: что онъ готовъ креститься, если отыщется такой крестный папенька, -который положиль бы въ государственный банкь капиталь, съ

котораго проценты шли бы на его образованіе и который по окончаніи курса составиль бы его неотъемлемую собственность. Это еакть! Не такихъ ли дътей или юношей должно поощрять къ поступленію въ русскія учебныя заведенія?

Но довољено для "Восхода", съ которымъ болве говорить не намврены.

Из. Палими состовъ.

19 annapa 1888 r.

Here has a superior of the control o

<sup>\*</sup> Parta or compandients romopolically the management of the manage

## ЕСТЕСТВЕННЫЙ ЗАКОНЪ ВЪ ДУХОВНОМЪ МІРъ.

«Natural Law Spiritual World» by Henry Drummond. »\*.

Въ предисловін въ свой княге профессоръ Друммондъ заявляеть, что предметонъ его изследованія служить законь. Онъ задался мыслію показать ученому міру, что сверхъестественное не противоественно. Богь есть Творець какъ міра естественнаговидимаго, такъ и міра сверхъестественнаго-невидимаго. Онъ есть Богь порядка; законо же есть определенный порядоко явленій природы. Законы природы указывають на то, чего должно человъку ожидать въ окружающемъ его міръ. Они неизмънны. Что такое законы природы сами по себю, мы не знаемъ; да врядъ ли они и существують сами по себь. Они важны для насъ подобно несуществующимъ въ дъйствительности параллельнымъ пругамъ и меридіанамъ. Профессоръ Друммондъ спрашиваеть, не простирается ли восподство закона и на міръ духовный? И отвъчаетъ на это утвердительно. Онъ старается показать дямъ науки, что строгая непрерыеность (the Can of Continuity) не нарушается въ духовномъ мір'в и указываеть въ

<sup>\*</sup> Книга съ содержаніемъ воторой знакомить предлагаемая статья, вст рітила корошіе отзыви англійской печати и сочувственный пріемъ въ обществі, что доназивается тімъ, что ома до 1887 г. видержала 19 изданій и вишла въ 61 тмс. экз. Она интересна въ томъ отношеніи, что представляеть оригинальний опить сблеженія результатовъ естествознанія въ его настоящемъ видії съ истинами христіанскимъ откровеніемъ. Ped.

особенностя на то, что въ духовной жизни дъйствують твже самые біологическіе законы, которые управляють процессами жизни растительной и животной; хотя конечно духовная жизнь имъеть и свои особенныя, ей одной принадлежащія свойства.

"Господство закона", говорить прос. Друммондь, "мало по малу проникаеть во всв области природы, повсюду превращая знаніе въ науку. Природа предъ глазами ученаго является стройнымъ цваьмъ, управляемимъ строго опредвленными, неизавиными законами, неужели же духовный міръ одинъ все еще будеть оставаться великимо исключениемо и лежать вив области закона! Богословіе стоить особнякомъ. Въ этомъ конечно виновата наука: Богословіе ожидало, пока она дозрветь до него; будучи величайшею изъ наукъ, богословіе въ порядив вволюціи должно быть последнимъ. Наука ничего не хочеть знать о великомъ исключеніи. Медленно и постепенно въ теченіи въковъ науки одна за другою кристаллизировались въ геометрическую форму. Каждая изъ этихъ формъ не только совершенна сама по себъ, но и по отношению въ прочимъ формахъ. Многія формы должны были усовершенствоваться прежде духовной. Неорганическій міръ долженъ быль быть приведенъ въ порядокъ прежде органическаго и міръ вещественный прежде духовнаго.

До сихъ поръ богословіе основывалось на авторитеть, а не на законъ. Теперь настало время для положенія новаго основанія. Само собою разумъется, что научный методь не уничтожить коренныхъ отличій духовнаго міра отъ вещественнаго. Совершенное единство возможно лишь тамъ, гдъ существуеть безконечное разнообразіе явленій, безконечная сложность отношеній, но великая простота закона. Наука тогда только достигаєть совершенства, когда всъ извъстныя намъ явленія можно будеть расположить въ видъ большаго круга, въ которомъ немногіе, точно опредъленные законы будуть радіусами, въ одно и тоже время раздъляющими и соединяющими—раздъляющими явленія въ отдъльныя группы и соединяющими ихъ въ общемъ центръ».

"Если въ природъ господствуетъ стройный порядокъ", замъчаетъ далъе проф. Друниондъ, "то человъкъ во всъхъ отношеніяхъ: въ физическомъ, въ уиственномъ, въ иравственномъ и въ духовномъ не можетъ представлять собою исключение изъ этого порядка".

Наука требуеть, чтобы все относящееся въ жизни было разсматриваемо на научномъ основаніи. Что такоє жизнь и въ особенности духовная жизнь, наука сказать намъ не можеть; мы почерпаемъ наши свъдънія объ этомъ предметь изъ божественнаго откровенія и изъ внутреннаго опыта. Наука имветь дъло только съ фактами. "Приниман во внимание извъстные намъ факты духовнаго міра, мы постараемся", говорить проф. Друммондъ, привести ихъ въ порядокъ и открыть законы управияющіе ими. Этимъ мы положимъ начало для переизданія богосдовія на научномъ основаніи. Явденія естественной жизни поддежать разсмотранію біологіи. Хотя это наука еще молодая, но ей удалось уже открыть нъкоторые неизмънные законы жизниа. Въ своей внигь проф. Друммондъ старается показать действіе нъвоторыхъ изъ этихъ біологическихъ законовъ въ духовномъ міръ. Основной законъ біологіи есть законъ біогенезиса "Отпе vivum ех vivo« Разсмотрвнію двйствія этого закона въ духовномъ мір'я посвящена первая глава вниги проф. Друммонда.

Какъ въ природъ жизнь не зарождается сама собою изъ неорганическихъ веществъ, но развивается изъ живыхъ зародышей продуктовъ живыхъ организмовъ, такъ и духовная жизнь въ человъвъ есть даръ живаго Духа Божія. "Духовный человъвъ", говорить проф. Друммондь, "не есть простое развитие естественнаго человъка. Онъ новое твореніе, рожденное свыше отъ воды и Духа" въ таинствъ Св. крещенія. "Полагать, что естественный человакъ, постепенно улучшаясь, самъ собою достигаетъ въчной жизни также нельпо, какъ думать, что растворъ свиа, мало по малу, безъ съмянъ и зародыщей самъ собою породить жизнь 1). Это ученіе о духовномъ рожденій человыка "ото воды и Духа" пропов'янывалось церковью въ теченіе цалыхъ 18-ти въковъ. Но приверженцы біогенезиса въ религіи почерпали свои доводы исключищельно изъ божественнаго откровенія. Отношеніе этого ученія къ общему строю природы не было еще обнаружено. Значеніе его было чисто догматическое и, такъ какъ оно основывалось на сверхъестественномъ авторитеть, то и имьло въсъ только для дюдей, признающихъ сверхъестественное. Въ

Digitized by Google

¹) См. «Прав. Обозр.» 1879 г., № 2. Статью о «Самозарождейи».

этомъ пункть христіанотву приходилось, бороться съ естественною религіею (Natural Theology). Конечно, прямаю авторитета. природы въ твономъ емысла жась испеть конечно нечего. Въ вопросъ о зарондении дуковной жизын ен голось по необходи-MOCEN BENTS; OTA HOS NEL MORENTS ORBIGATS ARRISS OTRAGENHADO SXA или авалогів. И если такую акалогію мы найдемъ въ біогенезись, то самое сущсотвенное учение христанотва будеть постановлено на научную почву и окажется основанными на законъ природы. До настоящаго времени полебной анадогіи не было усматриваемо. Въ природъ мы не находили явленія паралелльнаго тому духовному явленію, о которомъ мы вдёсь говоримъ. Теперь же двло другое: съ позвышениемъ біогонезиса на степень нарчито факта вев задечи по отношению возникновения жизни постепняются иначе. Когде наука говорить, намъ, что натъ самоварождения жизни, то что мы выводимъ изъ этого? Изъ этого мы выводимь, что "доступь изъ матеріальнаго царства въ растительное или въ животное герметически запритъ и запечатанъ со споромы минерального царства. Этотъ неорганическій міръ отделень оть живаго міра преградами, ноторыя никогда сще до сихъ поръ не были преодольны измутру. На привнение вещесива, ни перемъне среды, ни химические процессы, ни электричество, ни никакая сорма энергін, ни никакая эводюція—ни что. но можеть одарить намальйшиго атома ископасиаго царства аттрибутами жизни. Только тогда эти мертвые атомы могуть быть одарены жизненными одойствами, когда какое либо живое существо придеть дъ сопридесновение съ нами: безъ этого соприкосновения съ жизнио они останутоя навсегда въ неоргаинческомъ міръ. Такиствринції волонь, охраняющій входь въ живой мірь, есть запонь біогенезиса. Законь этоть составляеть. такую неопредолицую пом'яху для объясненія н'якоторых в ворих эволюдів, что передви не меро по своему числу и тяжеловісности безиримърны. Но онъ выдерживаетъ испытание побъдоноемо. Для современнаго глаза природа является разсвченною на двое. Физическіе заколы могуть объяснять неорганическій жірь; біомогическіе ваноны могуть давать отчеть нь развитія органического; но въздинтъ, дъ оти оба міра вограчаются, на той странию грания менку мерквымъ и живымъ, маука безнольна. Богь вложить все на земль и на небъ въ руки природы, но вознавновеніе жизни сохраннеть въ Своенъ непосред-

Гдв въ духовномъ мір'в найдемъ мы явленіе соотвітствующее этому? "Со стороны природы доступъ изъ естествениаго міра въ духовный герметически закрыть и запечатань. Дверь изъ естественнаго міра въ дуковный заперта, ни одно живое существо не можеть отворить ее". Зародышъ духовной живни быль вложень въ думу человъка непосредственио самимъ Богомъ, ноточникомъ всякой жизни и темъ более духовной. "Адамъ сталь душею живою". Типо перваго человика было создано из прика земною; въ невъ следовательно проме зародыща духовной живни была и жизнь общая съ живетными и растеніями. Если бы Адамъ не согращияъ, то зародышъ дуковной жизни развился бы въ немъ и мало но малу "возможность не умереть превратитилась бы въ невозможность умереть и вовножность не сограшить превратилесь бы въ невозможность грашить. Адамъ паль осуществивъ вовножность гръха и смерти. Если бы отъ въка Вогь не предопредвание Искупителя, то зародышь духовной жизни быль бы навсегда заглушень въ человъкъ.

Изъ біологін мы внаемъ, что въ основаніи всіхъ живыхъ существъ лежитъ протоплавия, состоящая изъ углекислоты, воды и виміака, которые въ свою ечередь распадаются на углерокь, водородъ, кислородъ и ваотъ. Низшіе организмы представляютъ собою неорганизованную частичку протоплавии. Чамъ выше иы подвигаемся по лъстницъ живыхъ существъ, тъмъ сложные и опредоленное становится ихъ организація, пока ны не доходинь до человъка. Тоже самое и въ духовной жизни. Во время патріархальнаго домостроительства Духъ Божій дъйствоваль на каждаго человъка индивидуально-духовкая жизнь не имъла тогда точно определенных органовъ. Во время Тудейскаго домостроительства духовная жизнь является болве организованною; совершенства же органиваціи она достигаєть въ христіанской церкви, организація которой уподобляется организаціи человіческаго тыль. (І Корине. 12, 12-27; Римл. 12, 4-5; Ефесян. 4, 4-16). Въ таинствъ Св. прещенія каждый человькь, каждый младенець, одаряется духовною живнію, живнію воспрессмія Христа, онъ рощдается свыше отъ воды и Духа и становится членом тыв Христова, которое есть церковь. Онъ не есть свободная, независимая духовная монада, ведущая самостоятельную жизнь, но ампь отдельный члемо сложнаго организма перкви, глава которой есть Христось. Эта духовная пристівнская жизнь не можеть самозародимыся въ душь человна. Господу было усодно установить для зарожденія ся таинство св. крепцанія и проповъдь Его служителей, получившихъвласть и порученіе отъ Него въ таинствъ священства.

"Никакая органическая персивна, пикакое изміненіе среды, никакое умственное напраженіе, никакое нравственное усиліе, никакое развитіе харантера, никакой прогрессъ цивилицаціи не можеть наділять ни одну человіческую душу скойствами духовной христіанскей жизви. Духовный міръ ограждень оть ближайшаго кь нему по порядку низшаго міра закономи біогенезиса—"вели нто не родится свыше... Если кто не родится оть воды и Духа не можети войти въ парствіе Божіе" т.-е. не можеть одіваться причастникомъ новой духовной жизви, жизки воскресскія, исходящей оть главы Христа и наполняющей Его тіло—церновь.

"Не сказано, что естеотвенный человъкъ не войдета въ царствіе Божіе, если необходимое условіе не будеть имъ выполиено, но что онъ не можето войти. Допущенів его въ это царотво научная невозножность. Если минераль не родится сомше-оть парства непосредственно сесте его-онъ не можеть войти въ царство непосредственно высшее его. И если человить не родител свыше, то по тому закону онъ не можеть войти въ парство непосредственно высмее его. Растеніе пускаеть свои корни въ мертвый неорганическій міръ, принасается нъ его минерадамъ и газамъ своею тайною жизни и выпосить илъ облегороженными и измоненными въ живой органическій міръ. Духъ Божій своею тайного жизни прикасается къ мертвымъ душамъ людей, переносить ихъ черезъ бездну, откаляющую естественное отъ духовнаго, духовно неорганическое отъ духовно органическаго, надължеть ихъ новыми способностями, такъ что они видять парствіе Божіе".

"Отнуда же мы внасиь", опрашиваеть проф. Друниондь, "о существовании этой великой бездны при входь въ духовный міръ? Мы узнасиъ о ней прежде всего изъ божествонного отпровенія. Наука не можеть служить перемя источникомъ нашихъ свіденій

11

о дуковномъ міръ. Что такое наука какъ не то, что естественный міръ сообщаєть о себа естественному человану, и что такое божеотвенное откровение какъ не то что духовный міръ сообщаеть дуковному человаку? Не имаеть ин дуковный міръ такого же непреложного права объяснять свои собственныя явденія, накимъ пользуется міръ естественный для объясненія своихъ? Можетъ ли минералъ знать что либо о животной жизни; можеть ди онъ сказать, что находится за узними предълами его коснаго существованія? Такъ какъ онъ ничего не знасть другаго промъ химическихъ и физическихъ законовъ, то что значили бы его разсужденія о началахъ біологія? И даже вогда катой либо поститель изъ высшаго міра напр. корень живаго дерева, проникнувъ въ его темное убъжнще, удостоить его своимъ прикосновеніемъ, то можеть ли иннераль позволить себъ опредвинть форму и намерение загронувшаго его существа? Да можеть и онъ вообще знать, что быль затронуть, пова протонявама не совершить надъ нимъ своего благотворнаго дъла? Всякое сведение о царствахъ высшихъ его можеть минералъ подучить только чрезъ сообщение свыше. Аналогія изъ низшаго міра можеть сдваять такое сообщеніе понятнымъ и віроятнымъ, но первое свъдение о немъ должно быть ниспослано вакъ откросеміє. Точно также если существа органическаго царства могуть узнать что либо о царствъ духовномъ, это внаціє своимъ жервымь источиваюмъ должно иметь откровение. Люди, отвергающие этоть источникъ познавія духовнаго міра, но закону біогенезиса не могуть имъть инаго. Второе рождение также неповятно богослову, какъ первое рожденіе эмбріологу. Если бы наука начала утверждать, что можеть понять зарождение дуковной жизии, то ена погръщила бы противъ закона біогенезиса. Претензія на понимание духовного міра наукою безъ помощи божественного отвровенія была бы претензією низшаго міра герметически вамкнутаго отъ всякаго сообщенія съ міромъ высшимъ. на здравое пониманіе его явленій и законовъ, "Душевный человить не принимаеть того, что оть Духа Божія нотому что онь почитаеть это безуміемь; и ме можеть разумьть, потому что о семъ надобно судить дуковко". Заметьте, что здёсь не снавано ме разумнеть, но не можеть равуньть. Это не такко богословвый догмать, но в научная необходимовть.

Какое различе менду человивом сотественнымъ и духовнымь? спращиваеть прос. Друмиондъ. "Различе между ними такое же вакое существуеть между нірокъ неорганическимъ и органическемъ, мертвымъ и живниъ. Какое различе между криоталломъ и организмонъ, наиномъ и растеніемъ? Между ними много обпаго: оба соотавлены неъ тъхъ не атомовъ; оба проявляють тв же общія свойотва матерін; оба подчинены овзическимь законань: оба могуть быть прекрасны. Но кром обладанія возмь темь, чемь обладаеть кристаль, рестеніе миветь въ себв -сверкь того вос-что имос-таниственное ивчто, называемое осызми. Жизвъ не сеть нъчто такое, что существуеть и въ криотакив, но жинь въ менве развитой фермв. Въ пристакив нътъ ничего подобняго жизни, инчего похожаго на первое зарождение ея. Въ растения есть изчто новое, оригинальное, присоедименмое къ нему сверкъ всего того, что ему обще съ кристалломъ. Такъ и дуковный ченовить во св. прещени одвренъ ковою жизнію, безколечно болье различною оть жизни естественного человика, чинъ дънтельная живнь растенія различка отв. инерцін намия. Естественный человакъ главнымь обравомъ принаддежить къ теперешнему порядку вещей и обладаеть только выспинкъ свойствомъ естественной животной жизни. Но эта жизнь такъ бъдна, что она вовсе не жизнь. Не имъющій Сына не имъета жизни; но имъющій Сына ммюень жизнь — повый, отличный оть прочихъ и сверхъестеотвенный даръ. Онъ не готь міра сего. "Естественный человъкъ" мыслить о вемномъ. Наше же жительство на небескить, говорить св. ап. Павель (Филип. 3, 19. 20). Духовный человых принадлежить вычности; еще не открылось что онъ будеть (Іоан, 3, 2).

"Вединій законъ біогенезиса отдичаєть христіанство отъ вобать другихъ религій. Онъ поотавляєть религію Христа на совершенно единственное въ своемъ родъ основаніе. Нітть и не можеть быть амелогія между пристіанствомъ и напр. буддизмомъ или магометанствомъ. Никто въ истинномъ смысліє слова не можеть скасать, что вміжницій Вудду имість жизнь. Будда не имість никакого діла съ жизнію; онъ имість діло съ нравственностью. Онъ можеть поощрять, производить впечатлібніе, учить, руководить, но ничего мосато не прибавляєть къ душів испов'ядующаго буддизмъ. Эти религіи могуть быть развитіемъ

естественнаго человъка, одерениато умственными способностями н нравственностью. Христіанство же заявляеть, что оно есть нвито болве этого. Христіанинъ есть человинь одаренный умственными способностями и нравственностью виюсь еще начто ниое. Христіанство есть одвреніе духовняго челов'яка новою жизнію, по качеству совершенно не похожею на что-либо въ природь. Если мы теперь спросимъ, что такое этотъ чудный и новый даръ въ своей природъ и жизненной сущности, то получимъ короткій отвіть-это Христось. "Иміноній Сына Боэсія, имъеть жизнь". Говоря это, не переступаемъ ли мы за научные предвлы? И да и нътъ. Наука указала намъ на раздичів; она ничего не можеть сказать намъ о природъ этого различія, кромів только того, что этоть новый дарь, эта новая жизнь, совершенно отличенъ отъ всего того, что подлежить ея въдънію. Это не просто жизненность, не умственное или нравственное различіе, но мочто превышающее и то и другое. Отпровеніе вступаеть въ свои фирава и называеть намъ этотъ даръ, говоря, что это Христосъ. Въ подтверждение этихъ словъпроф. Друммондъ приводить следующія изреченія Св. Писанія: "Или вы не знаете самихъ себя, что Інсусъ Христосъ въ васъ"? (П Кор. 13, 5). "Развъ вы не знасте, что тъла ваши суть члены Христовы"? (I Кор. 6, 15). "Я живу и вы будете жить. Въ тотъ день узнаете вы, что Я въ Отцв Моемъ, и вы во Мив и Явъ васъ" (Іоан. 14, 19-20). "Мы прійдемъ къ нему и обитель у него сотворимъ и (Іоан. 14, 23). "Я есмь доза, а вы вътви; вто пребываеть въ Мив и Я въ немъ, тотъ приносить много плода; ибо безъ Меня не можете дълать ничего". (Ісан. 15, 5). "Я сораспялся 2) Христу и уже не я живу, но живеть во мив Хриетосъ". (Галат. 2, 19-20).

Изъ этихъ изреченій проф. Друммондъ выводить соперсых, что они не просто риторическія фигуры, но ясими заявленія о двиствительныхъ фантахъ. Восторыхъ, что дуковная жизнь не есть изчто вив насъ находящееся. "Растительная жизнь не содержится въ резервуаръ гхъ-то на небъ", говорить проф.

<sup>\*)</sup> Сравн. Рима. 6, 2—7 гдів исно, что мы сораспялись Христу въ таниствів св. прещенія.



Друшиещать. "Жизнь накодитен 60 врявомъ растеніи, внутри его. соботвеннаго существа и тивней и продолжаеть пребывать въ немъ до самой его смерти. Эта лекълизация жизни въ индивидуумв и ость именно то, чвить осименность отличается оть другихъ силь природы накъ напр. отъ магнетизма или электричества. Жизненность имъетъ много общаго съ модобными силами какъ магнотизмъ и электричество, но между нами существуетъ одно коренное размиче, а именно то, что жизнь нераздально свизана съ организмомъ и постоянно пребываеть въ немъ. Ученіе о сохраненіи и видоням'вненіи силь неприм'внимо въ жизни. Естествоиспытичень меметь видоизменить магнитную силу во что-лебо вное---въ теплоту или въ движене или въ овътъ и затемъ опить въ магнетизиъ; но біологь не можеть, лишивъ жизни растеніє наи животное, опять оживить игь. Жизнь не есть одна изъ бездомныхъ силь обитающихъ въ пространства, по ивчто опредвленное и постоянно пребывающее са организать. Духовная жизнь не есть обывновенная форма энергін и силы. Аналогія природы побуждаеть насъ придти кь этому заключеийю, но туть природа останавливается. Она не можеть сказать намъ, что токое духовная жизнь. Эз неимъніемъ естественнаго свъта ны обращаемся въ свъту откронения и спрацияваемъ сосв. ап. Павломъ: "Кло Ты Господи?" и получаемъ въ отвътъ "Я Інсусъ". (Д. А. 9, 5). Некоторые ученые говорять, что духовная жизнь: есть только развитіе обыкновенной жизни, подобис тому накъ докторъ Бастіанъ говорить, что естественная жизнь образовывается по темъ же законамъ, которые управляютъ простыми химическими соединениями. Съ научной точки врвия это есть ересь самоварожденія, ересь до того обезславленная, что едва ли во всей Европъ найдется авторитеть раздължовий ее. Кию Ты Господы? Если мы не мотимъ привиналь теоріи самозирожденія, то должим принячь отвъть: "Я Інсус», такъ какъ живнь пораждается только живнію".

Въ конив главы о біогенезисъ проф. Друммондъ справивваеть, что мы можемъ заключить о воерожденін въ индивидуальной душъ"? "По аналогіи съ біологією", говорить онъ "мы въ правъ ожидать троякаго: воперенях что новая жизнь зарождается міновенно; вовторыхъ, что она не прикодить примимными образома и въ третънихъ, что она развивается постепенно". Два последніе пункта

неоспорамы, Постененность роста и пепраивтность жизки при--опо очони инерж віноджочно вимономим о он нивов котонорять. "Но въдь это единственный путь, кажимъ можеть вародиться жизнь. Жизнь не можеть придти постепенно; здоровье можеть придти постепение, точно такъ же накъ и строение организми, расположение въ немъ частицъ, но живнь не мижетъ. Могуть быть случан-и даже съ большинствомъ людей - что моменть сопривосновенія съ Живымъ Дукомъ быль безсозма-. *телен*а. Но дъйствительный моменть возрождения и сознательный две различныя вещи. Наука ничего не решаеть относительно совнательнаго момента. Еслибы она рашала этоть вопросъ, то въроятно свазала бы, что сознательный и реальный моменты, возрожденія радво совпадають. И мь сотсотвенной жисни сознательный моменть не есть дъйствительный моменть зарожденія живни. Момонть рождемія въ мірі естоственномь соть моменть безсовиздельный: мы узмасмь, что родились только многовремени спустя. Такъ мгновеніе зарожденія духовной жизии въ душт новокрещеннаго младенца безоозномельно для него, но триъ не менье реально. Эта жизнь можеть рости и развиваться ж приносить плоды: но съ другой стороны отъ недостатва пище ж ухода она можетъ зачахнуть и быть заглушенною жизвію сетественного человена, который не умериналегися въ такистве св. крещенія, но только распинается со Христомъ. Обладая свободном волею, человъть можеть освобежеть со преста своего встжегочелована, ноторый нотомъ можеть жить и развиваться въ ущербъ духовному, канъ что не видно будеть ни мальниваго признава. вогрожденія и повой жизни, полученнай въ водахъ св. прещенія. Но тамъ не менье эта жизнь получени человыкомъ; вочь почему периовь учить, что прещение не повторяещея. Будеть время, когда. Самъ Господь Богъ отстисть сухід в'ятви, не припосящія плода. Для того чтобы натвь моме приносить плоды, она делина питаться совами виноградной дозы, вось почему пром'я таниствасв. крещемія Господь установиль въ церкви и таинство «в. Причащенія. Онъ говорить: "Клю пребываеть во Мив и Я вънемъ, тотъ приносить много плода" (Іоан. 15, 5) и "Ядуній Моно плоть и піющій Мою прось пробывають во Мив и Я въ немъ". (Іван. 6, 56) Ап. Павель оть Самого Господа принять то, что "Господь Інсусъ въ ту ночь, въ поторую предень быль, 63246

женово, и, воеблагодаривъ, предомиль в сказаль: прімите, ядите, cie ecme melao Mos (naome Mos), se bace comenes; cie teopete въ Мое воспоминание. Такко и чому поскв вечери, и сказаль: сія чаша есть новий завимь вз Мовй крови, сів творите ногда тольно будете пить въ Мое восномиваніе. Ибо велкій разь, конда вы подыте яльбь сей и пьете чашу вію, стерть Господню возвыщаете, докомь Онг прійдеть в). "Возвіщаете" Кому? Богу Отку н вамъ святымъ. Веть установление такиства св. эвхаристін — святой новозавітной мертвы или говоря проотыть неывомъ объдни. Это наналь, посредствомъ котораго жизнь Христова неливается въ душу наждаго верующаго. Тело и Кровь **Христа** вомотиму суть мища и мише <sup>4</sup>) для духовнаго человівна, поддерживающіє и питающіє въ немъ новую духовную жизнь, подученную имъ въ водахъ святаго крещения; а также ироностов Слова Белгія и чистіє Св. Пновнія суть пища духовная, необходиная для подрожения духовной жизни. Эту препоеводь и истомование Св. Писания Господь поручить своинъ слу-MHTCHIMB, HOLYTSKIMEME BLACTE H CHLY AIR HOHOLHCHIR STOPO порученія въ таниства *величенства* (Есес. 4, 11—16 I Тимов. 4, 14 и многів ка.) Итакъ законъ біогенезиса поставляеть когмать церкви о возрождении человика вы водахъ св. прещения на научную почву. Можеть за дуковная мизаь сообщаться другимь? Конечно, безъ вояваго сомивнія мометь. Господь напры Інсусъ Христосъ: даль Своимъ аностоламъ, а чрезъ нихъ и вовиъ постановлениямъ ими служителямъ Своимъ торжественное порученіе: "Идите жаучиме всв пароды, кресмя ихь во имя Отца и Сына и Св. Духа" (Мато. 28, 19) и "Идите по всему міру и проповидуйте Евангеліе воей твари. Кто будеть опровинь и престипся, спасень будеть; а ито не будеть въровать осущень будеть" (Мерка 16, 15-16).

Какъ обнаруживается духовная жизнь? Всякое дерево познается по плодамъ своимъ; "плодъ же Духа: любовь, радость, миръ, домотертние, благость, милосердіе, впра, кротость, воздержате". (Гакат. 5, 22—93).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I Корине. 11, 23--26.

<sup>4)</sup> Ioan. 6, 55.

Гдв обитаетъ духовиая жизнь? Въ Твла Христовомъ, которое есть иемеев; а гдава церкви—Христосъ. Въ Св. Писанія глава церкви—Господь Інсусъ. и вса чланы тала его—вса прещеные—названы одини Христом (I Кор. 12, 12). Капія условія духовной жизни? На это ясный и полный отвать дается накъ въ посланіяхъ апостольскихъ, такъ и въ твореніяхъ св. отпевъ церкви.

Во второй главъ своей ништи профессоръ Друмможъ указы-. ваеть на дваетвіе встественного закона амисизми (ресерсіи) въ духовномъ міръ. Въ сиду этого зекона въ міръ естественномъ "всякій органыянь, из усимыною шійся улучинаться или по пройней мырь сохранять то, что импеть, должень пельшуемо выраже даться, все болье и болье уподоблясь энгией формы ооизний. Дъйствіе этого закожа всеобще, какъ въ растительновъ, такъ и въ животномъ царства. Садъ, засаженный розами и влубникой и въ теченіи ивсполькихъ леть предоставленный самому себъ. придеть въ запуствије: растонія из мочезнуть, но изминятся въ худине: вижето пышныхъ розъ выростеть шиновини и вижето вдубили медкая земленика. Домашнія животныя, предоставленныя самимъ себъ, дичають и теряють всъ удучженія, произведенныя въ ихъ породе уходомъ человека. Да и самъ человекъ не соотавляеть исключенія изъ этого всеобщаго сакона. "Природа анасть его только бакь животное-подцарства нозгоночного еласса маскопинающаю порядка деурукаго; а ваконъ этавизна (реверсіи) действуєть во всемь твореніи. Если человыть начноть неральть о своемь тыть, то по вивлинему выку мало-помелу уподобится дикерю; если онъ не станеть заботиться о своемъ умъ, то впадетъ въ слабоуміе и безуміе; если возперадить о своей совъети, то погрузится въ безваконие и пореки. Таково дъйствіе атавизма въ міръ естественномъ. Посмотримъ, простирается ди господство этого закона и на міръ духовный.

Мы видвли, что хотя Богь вложиль въ душу перваго человъка зародышъ духовной жизни, этоть зародышъ не мога развиваться въ немъ, потому что Адамъ согрымиль и подвергся осужденію смерти. Смерть воцарилась и надъ всею землею, вслъдствіе проклятія, произнесеннаго Богомъ послъ гръхопаденія первыхъ людей (Быт. 3, 17). "Независимо отъ закона атавизма", говорить профессоръ Друммондъ, "во всякомъ живомъ организмъ

дъйствуеть заночь смерти. Мы обывновенно воображаеть, что природа полна жизни; на самомъ же дъл она полна смерти. Нельзя свазоть, чтобы для растенія естественне было жить. Равсмотрите хорошенько его природу и вы убъдитесь, что его естественное стремление не жить, но умираль. Оно укернивается оть умиранія тольно благодоря временному двру, который даеть ему пратковременное господство нать спихінин-даеть ему власть обращать себъ на пользу дождь, солнечный свыть и воздухъ. Отнимите у него на минуту этогь временний даръ и его инстоящая природа тогчась же обнаружится. Вивото одержанія побъды недъ природове оно будети побъщено ею. Все, что повидимому способствовало его росту и прасотв, обращается противъ исто и заставляеть его разрушаться и умирать. Солис, согрававшее его, изсущаеть его теперь; воздухъ и дожда, питавшіе его, темерь повергають его въ гнісніс. Тв самыя силы, которыя им ассоціируемъ съ жизнію, когда настонщая ихъ природа обнаруживается, оказываются на самомы двив служителями смерти. И это не чонено въ растительномъ и животномъ царстважь, но и въ самомъ человънъ. Воздухъ не есть жизнь, но также и это до того буксально вврно, что единственный способъ предохраненія организмовъ, повинутыхь жизнію, оть тлавін соть удаление воздуха. Живнь есть только временная остановка двйствія этихь разрушительныхь сыль, и опреділеніе ся какь побщей суммы вежь функцій, противодействующихь смерти" есть самое точное опредвление. Точно также и духовная жизнь есть общая сумма вськь функцій, противодзійствующихь грёку".

Св. апостоть Павель говорить: "однить человиком грихь вошель въ мірь и гриком смерть" (Римл. 5, 12). Въ 7 глави того же посламія апостоль указываеть на дийствіе закона гриха и смерти въ души человика и восилицаеть: "бидный я человикь, иго избавить меня оть сего тила смерти?" (Рим. 7, 14—24). Во 2 стихь 8 главы им читаемъ "эаконъ духа жизни во Христом Інсусь освободиль меня оть закона гриха и смерти". Въ водать св. крещенія христіанинъ умерь со Христомь и содилаль причастникомъ новой жизни,—въ его возрожденной души началь дийствовать иной законъ: законъ духа жизни во Христь Інсусь (Рим. 6 глава). Если христіанинъ вознерадить объ втой новой духовной жизни, то въ силу закона агавизма (реверсім)

онъ долженъ угратить ее. "Если живете по плоти, то умреме, а если Духомъ умершвалете кала илотскія, то живы будете" (Римл. 8, 13). "Въ еклу чисто естественнаго закона", говоритъ профессоръ Друмиондъ, адуша предоставлениая самой себъ, не воспитываемая, не охраняемая, исминуемо но своей собственной природа должна подпасть смерти". "Душа согращающая волжив умереть". Она должна умереть не момно потому, что Богъ приговариваеть ее нь смерти, но потому что она не можеть не умереть. Она пренебрегала функціями, противящимися граму и смерти, и въ теченіи всей своей живни умирала. Наказаніе завлючается въ самой природъ гръха и приговоръ приводител въ теченін всей жизни гращника обыкновенными процессами, подпранляющими его от потрясоющею точностью остественнаго закона. Заглянемъ въ намеры суда, въ палаты госпиталя или сумасшедшаго дома и ны увидимъ тамъ, какъ природа подведитъ итоги съ грекомъ. Когда Богъ дель такимъ обревомъ зеконъ въ руки природы, Онъ повидимену дареваль ей два правила, на воторыхъ она должна основывать свои приговоры. Одво формально выражено въ следующихъ словахъ: "чию посъсию челоерка, то и пожнета" (Гал. 6, 7); другое нефермально въ одвдующемъ текств: "како ны избъские вазнерадъвъд" (Евр. 2, 3). Въ первомъ изречени выраженъ положительный законъ, имъющій дьто съ грахами совершенія; во второмъ нареченів содержится отрицательный законъ, имъющій дело съ грехами упущенія. Онъ ничего не говорить о свянів, но о несьянів. Онъ обращается въ нерадиным душамъ и грозить имъ погиболью. Задавая вопросъ, какъ мы избъжимъ вознореднять. Аностоль не даеть на него ответа, такъ какъ отогь ответь самъ собою очевидень: мы не можемь набъжать погибели, вознеражьвь о своемъ спасенія, точно также какъ не можеть избъжать потопленія человъть, упавшій въ море и не выучившійся пленать. По самой природъ вещей онъ не можеть не долонуть-не можеть не погибнуть и тоть, кто вознерадить о великомъ снасения. Но цочему же простое нерадъніе влечеть ва собою такія роковыя последствія? Почему такой большой грекъ ничево въ особенности не съять?

Понятія *спасенів*, нерадиміє и избължаміє вывють межку собою существенную ненарушимую свявь. Что такое спасеміє? Спасеніє



не есть только прощеме гранова, но окончательное побавление LYMIN OT'S CANBIO CEPENDENIA RO 317, OT'S HARRONIOCTE RE-MONEY ... Оно обнимаеть собою весь процессь избавления души от силы граха и самости, который золжень совершалься изо два въ довьвъ душв каждаго человека. Мы видели, что: со: времени : грехопаденія ви дунув наждаго чаловіна находитол сотественное кам чало, стремящееся поняметь человыма, духовие умершванть его, увлекать его на уровень жевотнаго, ослашинть его расумъ, омеч сточать совесть, параливовать волю. Это диятельное разрашиющее встветвенное пачало есть эрпав. Для противодыйствія этому Богь во св. прещеми даровань намъ другое начано, ноторое останавливаеть во нашей душть дъйствіе злаго лючала, обра-/ щаеть нась въ другую сторому и заставляеть стрениться подругому пути. Это дъятельное духовное начало есть списсийс-Коща человать чувотвуеть, что заын силы дайствують въ егодушть, неудержимо увлекая эго яз погибеди, для него существуеты одно только средство набажанія этой погибели, а именно-чвань. можно приние укваниться за высмую благодолную онлу и предаться влечению ея и руководству. М такъ кань эта вторал сила, сила благодати, веть дъйственная сила, погущая парализовать: силу грана, то какъ можеть человамь избажить погабели, если онь вознерадить о ней? Изъ самой природы опаселія ясло что. одно тольно нерефание можеть содылать его недыйствительнымы: Поэтому Св. Писаміе приметь такее важное вимченіе: кериде-жио о спасета. Оно не гозорить о погибели тахъ людей, которые будугь поперать ногами велинее спасеніе или сомивы: валься въ немъ или презирать его или отвергать его---объ-этомы. нечего было и гонорить. Отравивнийся человень умреть, еслине приметь противожня: все равно-бросить и онь это противонию объ. можь жин поставить у себя въ изголовыи, и унирал станетъ тольно опотредь на него не приниман его -- опр умреть все равно, убичтожить ли онь противоние въ иман страсти илихолодно отвежется привять его. По самей природа спасснія избънский потибели невозножно, если вы вознерадима. Спясонюесть опредъленный процессть. Если человика отназывается подчиниться этому процессу, то помятно, что онъ не можеть быты онасенъ. "Тъмъ, поторые приняли Его, Окъ даль сласть быть

чадеми Божівни" (Іоан. 1, 12). Если челового не хочеть польвоветь са этого васстию, онь не можеть избужать погибеди".

Темерь спремивается, что вначить, пользоваться влестю, быть чадомъ Бомінмъ"? Что вначить "подчиниться опредвлениому процессу спасенія"? Въ такиствъ св. крещенія христівникь содылань быль чаномъ Божінив и въ тоже времи членомъ тада Христова, т.-с. цернен. Церновь, наша духовная мать; инветь въ своемъ въдении прощесов спасения. Въ церкви существують такиства, посредствомъ ноторыхъ совершается процессъ спасенія въ индивидуальной душть. Если человых отдылеть себи оть церкви, не принимаеть участія въ ся тапистваль, не подчиняется ся ужоду и надзору, то онъ нерадить о своемъ снасенія и не можеть избакать погибели. Конечно таниства сапи-по-себь и невасисимо отъ самодъятельности человъва не могутъ спасти его - онв не велшебное средство, но пеобходимых условів и помощь для развитія въ душе христіанина духовной жизни. "Проследемъ", говорить проф. Друммондъ, "каково вліяніе нереденія о спасеніи на думу человівка. Нерадівніе не только лишаеть душу человыка возможности избыжанія вычной погибели, опо отнимаеть отъ жел и самую способность на спасению. Ап. Тука говорить, что въ посабинее время появятся люди "кушевные, не имъюще духа (Іуда 19), т.-е. утративше самую способность къ воспрінтію дуковной жизни. Въ міръ естественномъ природа отнимаеть органь у животнаго не пользующагося имъ или нивводить его въ зародъниевое состояніе. Такъ у врота, проводящаго всю свою жизнь нодъ землею, органъ зрвнія въ зародыпервом соотоями. И духовное око человъка въ силу естественнаго закона должно потускивть если человить, пренебрегая унотребленіемъ его, избираеть ходить во тыть. Оть употребленія всякій органь, всякая способность срганизма развивается, а отъ нераденія вырождается какь въ міре естественном такъ и въ мірь духовномъ. Вотъ объяснеміе изреченія Христа: "кто не имветь, у того отнимется и то что имветь, а потому восьмите у него таланть и дайте имвющему десять талентовъ.

"Иногда", говорить далье прос. Друммондь, "вслыдствій особаго рода сдыки съ испушеніемъ вырождающанся душа можеть носилься въ самой безднів ада и съ тоже сремя ничемъ особеннымъ не обнаруживать этого своего ужаснаго состоянія. Раз-

сматривая маценьную Crustagea, живущую въ осерахъ Мамонтовой пещеры въ Кентуко, мы съ удивленіемъ находимъ, что это животное одарено вполив развитымъ органомъ врвнін. Бладнота головы прерывается двумя пятнами чернаго пигмента, воторыя для наблюдателя представляются органомъ. врвнія. Но вачемъ глаза этемъ животнымъ, проводящемъ жизнь въ стоячихъ водахъ, явдь которыми царствуеть вичая ночь. Неужели вакомь природы нарушенъ для нихъ! Небольшой ударъ скальпеленъ. одинъ выглядъ въ лупу и сепреть обпаруживается. Эти глава одна насившива. Съ виду они органъ эржнія: вижшияя оболочва глаза цъла, но за нею масса тявнія. Оптическій нервъ евежившаяся, атрофированная, безчувственная инть. У этихъ мивотныхъ сеть органъ эрвнія, но нать эрвнія. Унихъ сеть глава, но они не виднув. Живи во тьив и отназывансь смотроть, эти животныя потерями способность видеть. Разрушение способности постоянно следуеть за неупотребленісмъ ся. Есть люди, для которыхь воистину инть Бога. Они не могуть видыть Вога, потому что ва неупотребленіемъ утратили свое духовное око. Дъйствіе нераденія обнаруживается не только после нашей смерти, но н въ теченів всей жизни. Процессь вь полномъ развитіи уже теперь и наждый демь есть демь отчета. Каждая душа есть внига суда, а природа-антель, отивчающій въ ней каждый совершенный гръкъ. Какъ въ день страшнаго суда вов люди будуть судимы великимъ судьею, такъ теперь вов судимы природою. Вчерашній грахъ влечеть за собою, какъ часть своего наказанія, сегодняшній грахъ. Все дела наши въ молчаливомъ возмездін следають за нами до могилы". Все, что человекь делаеть, го-BODETE MIN O VENTE MEICHATE, OCTABBIRCTE CARRE HA OFO MOSTY H на его душть. Если дъйствіе повторяется, опять оставляется сладь, пакающій на прежній стать и ускливающій его. Воть почему первый грахъ тажель, а потомъ далается все легче и легче грашить. Но благодареніе Богу: въ танистви св. исповиди дийствіемъ Луха Святаго эти следы тамиственнымь благодатнымь образомъуничиожаются и душа человика обновляется. Еслибы Господь не даль своимь апостоламь, а чрезъ нихъ и всемь, получившимь рукоположение въ таинствъ священства, власти равръметь гръхи, то вто могь бы спастись!

"Души некоторыхъ мюдей", говорить далее прес. Друшнондъ, до того измежнени грекомъ уже теперь, что совершенно непонятно накъ для нехъ возновно еще спасеніе. Отраненое дъло виасть въ руки Бога живаго. Страшное даже тогда, если бы олдососы были правы, полаган, что руки Вога живаго суть законы природы. Всякая надежда ма мебо для нерадивой души ость тольно выражение невъжества, обманчивая мечта. Какъ межеть душа . Спястись на небъ, если всю свою жизнь эдъсь на земль она препебрегала средствами спасежія отъ міра и самости? Откуда взяться способности из небу, если эта способность блягодатісю Вожією не была развита въ душь на земль? И такъ эти три понятія: спасеніе, избъжатіе и нерадыніе связаны нежду собою не случайно, но органически. Избъжание есть постепенное развитіе новаго человіна-оно указываєть на совлеченіе ветхаго человъна и на облечение во Христа. Христанинъ благодатио Божію танъ долженъ воздальнать свою душу, чтобы все силы ея были отворены для Бега, и лицевря Вога, отвлежаемы были бы оть грэха. Идея въ томъ, чтобы на развалинахъ ветнаго воздвигать новое твореніе, которое должно постепенно развиваться, въ то время какъ ветхое, всябдствіе нераденія о немь, будеть вырождаться". Иначе говоря, мристівнинъ призывается на брань духовную противъ міра плоти и діавола. Въ 6-й главъ пославія св. ап. Навла въ Есеспивмъ перечислено неше духовное вооружение. Брань эта продолжается въ течение всей земной живани христіанина и если хоть на минуту онъ слошить оружіе, то неминуемо будеть побъждень своими врагами.

Проосссоръ Друммондь зананчиваеть вторую главу сноей книги невоторыми указаніями на развитіе духовныхь снособностей. "Въ дуковной природе человека есть чувство эримія", говорить онь "оставьте это чувство нераввитенть и вы непогда не почувствуете недостатка въ немъ. Вы только ничего не будете видеть. Но развейте его и вы будете видеть Бога. Путь, по которому оно развивается, указана намъ Господомъ: стремитесь на чистоте сердца, ибо "чистые сердцань украть Вога". Есть чувство слуха. Нерадите о немъ, не развивайте его и вы невотда необмутите педостатка въ немъ, но только начего не будете слышать. Развейте его и вы будете слышать голосъ Бога. Путь, по которому развивать его, указанъ намъ: повинуйтесь

Христу. Содължитесь овцею стада Его. Овци Его слушаются голоса Его и Онъ называеть ихъ по имени. Есть чувство ослзамія, подобное тому, накое было у женщины, коснувшейся края одежды Христа, дивное электрическое прикосновеніе, называемое опрою. Есть чувство окуса и духовный гладь и духовная жажда Бога; нъчго, что опушаеть и видить, что благь Господь. Есть таланть одохновенія. Нерадите о немъ и вся сцена духовной жизни будеть мертва для васъ. Развивайте его и священный огонь проникаеть въ вашу душу и все твореніе освятится Богомъ. И наконець есть великая способность мобем, посредствомъ которой вы будете со всёми святыми все болье и болье постигать высоту и глубину и долготу и ширину любви Божіей". (Ефес. 3, 18).

Третью главу своей вниги профессоръ Друммондъ посвящаеть разсужденію о роств духовной жизни. Канъ въ мірт естественномъ, такъ и въ мірв духовномъ рость есть жизненный, органическій процессь, совершающійся самопроизвольно и ташственно. Всякій организмъ растеть извиутри, развиваясь изъ живете зародыша сообразно своимъ собственныма законамъ. Предметы мертвые, неорганические увеличиваются, приниман новыя частицы извить. Для всякаго живаго организма существують опредъленныя и неизменныя условія роста. Ни одинь организмъ заботясь не можеть прибавить себъ росту хотя на одинъ доноть; отъ него требуется только то, чтобы онъ пребываль въ необходиныхь условіяхь роста. Эти условія суть: теплота, свыть, воздухъ, пища и питье. Все это организмъ находить въ окружающей его средв; самъ онъ ничего не производить, ничего не вырабатываеть-природа создаеть все, его же двло пользоваться ея дарами и пользуясь ими рости. Тоже и въ духовномъ міръ. Духовный рость есть тоже жизненный процессь, поддерживаемый и сохраняемый непосредственнымъ и таинственнымъ внутреннимъ началомъ-благодатнымъ действіемъ Святаго Дука. Живой зародышъ этой новой духовной жизии быль вложень въ душу христіанина въ таинствъ св. прещенія. Условія для духовнаго роста всв созданы Богомъ и находится въ церкви. Христанинъ самъ ничего не производить, ничего не вырабатываеть; ему не о чемъ безпоконться, его единственняя обязанность пребывать въ этихъ условінхъ, не препятствовать благодати Божівй двй-

ствовать на него. Весь процессъ духовнаго роста превышаеть наше понимание. Не мы трудимся, Бою трудится надъ нами. "Богь производить въ насъ и хотеніе и действіе но Своему благоволенію". Оне создаль нась во Христе Інсуст на добрыя . гъла, которыя предназначилъ намъ исполнять (Галат. 2, 13: Ефес. 2, 10). "Богъ создаеть, человекь извлекаеть пользу", говорить профессоръ Друммондъ, "весь трудъ въ міръ сводится только на извлечение пользы изъ существующихъ уже въ природь силь". Многіе полагають, что Христось есть только веливій учитель нравственности подобно Конфуцію или Будув. Еслибы это было такъ, то не существовало бы никакой разницы между христіаниномъ и моралистомъ. А между тімъ "между ними", говорить проф. Друммондъ, "громадное различіе, такое же какое между живымъ цвъткомъ и мертвымъ присталюмъ. Христіанинъ дъйствуетъ изъ глубины своего существа, моралисть-съ поверхности. Одинъ есть организмъ, въ глубинъ существа котораго Живымъ Богомъ насажденъ живой зародышъ; другой есть вристаль, быть можеть очень врасивый, но тамь не менье *только* присталль—ему недостаеть жизненнаго начала роста. Воть почему спасение никогда прямо не связывается съ нравственмостію. Не то, чтобы спасеніе не требовало нравственности, но оно требуеть такъ много нравственности, что моралисть никакъ не можеть удовлетворить этому требованію. Конечная цъль спасенія есть совершенство; человъкъ самъ собою безъ благодатной помощи никогда не можеть достигнуть совершенства. Это возможно только жизни. Для достиженія совершенства потребна громадная сила роста и движенія, поэтому человівь, иміющій внутри себя духовную жизнь, ближе къ цвли, чэмъ человъкъ имъющій одну только нравственность. Последній никогда не можеть достигнуть совершенства, первый должень достигнуть его. Нравственность развиваеть характеръ по одному или двумъ направленіямъ, но никогда сама собою не можеть всесторонне усовершенствовать челована. Конечно христіанинь не достигаеть совершенства въ этой земной своей жизни. Время вемной жизни слешкомъ коротко для такой величественной эволюцім. Въ этой жизни видень одинь только колось безъ зерень: иногда одинъ только маленькій пророческій стебелекъ. Люди совершенно неосновательно смаются надъ несовершенствами набожнаго человъка. Стебелекъ вещь малая; онъ часто пачвается и попирается ногами, но онъ живое существо. Вольшой камень лежащій близъ него производить большее впечатлівніе, только онъ никогда ничівть другимъ кропів какъ камненъ не будеть. Но этотъ маленькій стебелекъ еще не открылось что будеть (І Іоан. 3, 2).

Мы заметили выше, что всякій рость, какъ въ міре естественномъ, такъ и въ мір'в духовномъ совершается самопроизвольно и таинственно. Подобно тому какъ растеніе таинственнымь образовъ наперекоръ земному тяготвию пускаеть вверхъ свой тяжелый стебель и листья; такъ и душа христіанина подвимается превыше міра сего, наперекоръ граху, развивая свои возвышенныя добродьтели и танственно формируясь въ образъ Христа. Христіанциъ есть единственное въ своемъ родъ явленіе; подобно поэту онъ не вырабатывается, но рождается. Съ простой человъческой точки зрънія вы не можете объяснить его, и еслибы вы могли объяснить его, онъ не быль бы христівниномъ. Если вы можете объяснить характеръ и поведение человъка философскимъ ученіемъ о вліяніяхъ, твердостью воли, благопріятною средою, то такой характеръ не есть продукть духовнаго роста, но лишь успъшное подражание ему: подобно тому какъ восковой цвътокъ есть только подражание живому. Въ одной изъ своихъ университетскихъ проповъдей проф. Мозле очертиль оба характера чрезвычайно выразительно: "возьмите обыкновеннаго свътскаго человъка", говорить онъ, "все, о чемъ такой человъкъ думаетъ, все что онъ дълаетъ, весь кодексъ его обязанностей взять цъликомъ изъ общества, въ которомъ онъ живеть. Вст его правила жизни заимствованы: онъ не хуже другихъ, онъ исполняетъ свои обязанности такъ какъ принято ихъ исполнять среди тахъ, гда онъ живеть. Онъ отражаеть установившіяся мивнія, идеть за толцою. Его цвли и жизненныя стремденія взяты имъ изъ окружающей его среды. То, что почитается въ свъть почтеннымъ, желательнымъ, выгоднымъ, хорошимъ, то и онъ почитаеть таковымъ. Всв его побужденія проистекають изъ видимыхъ источниковъ. Было бы безуміемъ утверждать, что въ подобномъ характеръ есть что либо таинственное; откуда подобный характеръ, мы знаемъ точно также какъ знаемъ причину многихъ обыденныхъ явленій. Но существуетъ другой характеръ и другое расположеніе ума, о которыхъ воистину можно сназать "не знаещь откуда приходить и куда уходить". Есть люди выдающіеся изъ толпы, съ отпечаткомъ небеснаго рожденія, съ дыханіемъ Бога на нихъ. Они не болье добродьтельны чъмъ первые, но иначе добродьтельны; они не похожи на другихъ и носять на себь безъискусственно и прирожденно отпечатокъ кроткаго и смиреннаго духа. Васъ поражаетъ въ этомъ характеръ то, что вы тотчасъ же чувствуете, что онъ не міра отъ сего. Въ этомъ характеръ ньтъ ничего табуннаго; онъ не есть отраженіе какой либо моды или свътскаго минутнаго направленія; онъ возникаетъ изъ внутренняго источника подъ благодатнымъ дъйствіемъ Св. Духа Божія и есть твореніе, о которомъ въ Св. Писаніи сказано: "Не знаешь откуда приходить".

А. Комарова-Наумова.

Лонгонъ.

# ОТЧЕТЪ

### ПРАВОСЛАВНАГО МИССІОНЕРСКАГО ОВЩЕСТВА

24 1886 годъ.

Дентельность совета и комитетовъ Общества состояла главнымъ образомъ въ изыскании и собирании пожертвований на нужды миссій. Она выразилась въ аледующихъ результалахъ по совету и комитетамъ.

Въ кассу Совъта членскихъ ваносовъ, единовременныхъ пожертвованій и процентовъ на ка-. и доходовъ отъ Боголюбской миссіонерской въ Итого . . . . . . 61594.47 Ho Kommtetams: Нижегородскому ..... 850.92 Одессвому...... 2509.99 Астражанскому ...... 2000.62 Благовъщенскому \* ..... Оренбургскому ...... 1435 . 88 Орновскому...... 1157.15 Ваахимірскому...... 1657.29 Пермскому...... 2546.99 Вологодскому ...... 1341.01 Воронежскому .......... 1538.05 Самарскому ...... 1464.77 Вятскому ...... 1816.04 Симбирскому ...... 442.23 .Донскому ...... 1390.56 Смоденскому................... 1477.01

|                      | 000         | 1000,bchom;   | 2001.00 |
|----------------------|-------------|---------------|---------|
| Каменоцъ-Йодольскому | 4490 . 481/ | Tomenomy      | 354.58  |
| Кишиневскому         | 44317       | Уфинскому     | 2610    |
| Кіевскому            |             | Харьковскому  | 3660.22 |
| Костромскому         |             | Черниговскому |         |
| Мансвому             |             | Якутскому     |         |
| Могилевскому         |             | Ярославскому  |         |
|                      | • • • • • • |               |         |

Калужскому..... 500. —

**Иркутскому** ..... 4769 . 58<sup>3</sup>/<sub>4</sub>

Тамбовскому...... 1152.77

<sup>\*</sup> За непредставленіемъ отнета за 1886 годъ свідзіній въ Общему Собранію не низлось.

Изъ представленной таблицы сборовъ и пожертвованій по епархіальнымъ комитетамъ можно видёть, что они были производимы довольно успёшно и составили сумму 55962 р. 7½ в.

По совъту въ увеличению средствъ миссіонерскаго Общества сдвланы были въ прошедшемъ году свои распоряженія, изъ которыхъ заслуживають упоминанія въ настоящемъ отчетів особенно два следующія: 1) назначеніе настоятеля московскаго Покровскаго миссіонерскаго монастыря членомъ совъта православнаго миссіонерскаго Общества и поставленіе самаго монастыря чрезъ это назначение въ ближайшее отношение къ миссіонерскому Обществу, согласно опредъленію Святвишаго Спнода отъ 19 мая 1870 года и 2) порученіе наблюденія за кружечнымъ сборомъ пожертвованій по жельзнымъ дорогамъ приходскимъ священникамъ во всёхъ тёхъ мёстахъ, гдё поставлены были для сего сбора вружки еще въ 1867 и-8 годахъ, въ бытность главнаго управленія Общества въ С.-Петербургв. Плодомъ перваго распоряженія, сділаннаго председателемъ совета православнаго миссіонерскаго Общества, было ближайшее ознакомленіе настоятеля Покровскаго монастыря съ положеніемъ миссіонерскаго діла, болье правильное руководство въ завідыванія Боголюбскою часовнею я благопотребная и скорая помощь оть избытковъ монастыря миссіямь и пребывающимь изъ нихъ миссіонерамъ, кановая помощь выражалась въ денежныхъ и вещественных пожертвованиях от Покровского монастыря: въ пользу Общества (500 р.) и особенно алгайской миссін (1000 р.), а также исправлявшему должность начальника камчатской миссіи священнику Трусову (75 р.), во время провзда его чрево Москву. Последствія втораго распоряженія, сделаннаго также по предложению высокопреосвященивищаго предсвдателя Общества, хотя еще не вполна обозначились, но несомнънно должны содъйствовать увеличению ередствъ Общества, если судить по опытамъ наблюденія за этими кружками, произведеннымъ въ предвлахъ одной московской губерніи, въ которой пружечных сборовъ со станцій жельзных дорогь получено-252 р. 10 в.

Всего же въ правосланомъ миссіонерскомъ Обществъ пожер-твованій поступило 117,546 р.  $54^{1}/_{8}$  кои., что съ присоединеніемъ 31,089 р. 93 кои., кружечнаго сбора на распространеніе нравославія между язычниками въ Имперіи составляетъ 148,636 р.  $47^{1}/_{2}$  коп. Въ сложности съ остаткомъ 1885 года въ 550,513 р.  $76^{3}/_{4}$  коп., въ приходъ было 699,150 р.  $24^{1}/_{4}$  к. За исключеніемъ мвъ сей суммы 160,357 р.  $25^{1}/_{8}$  коп., поступившихъ въ 1886 году въ расходъ (о которомъ будетъ объяснено ниже), къ настоящему 1887 году осталось 538,792 р.  $98^{2}/_{4}$  к., по распредъленію же жа капиталлы: неприкосновеннаго \$60,110 р. 65 коп., запа-

снаго 55,763 руб.  $48^{4}/_{4}$  к., и расходнаго 122,918 руб.  $85^{4}/_{2}$  ноп., и сверхъ того осталось 90 коп., суммъ переходищихъ. А всего въ остатиъ: 538,798 руб.  $88^{3}/_{4}$  коп.

Исъ воступившихъ въ кассу совъта сборовъ и помертвованій обращають на себя особенное внимание следующия: 1) отъ членовъ Инператорской фамили: а) Его Высочества, Государя Великаго Киязя Константина Николаевича и Великой Княгини Александры Іосифовны 100 руб., б) отъ Его Высочества, Государя Великаго Князя Николая Николаевича Старшаго 50 р.; 2) отъ высокопреосвящениващаго председателя православного миссіонерскаго Общества, митрополита московскаго Іоанникія 500 руб.; 3) отв члена совъта графа С. В. Орлова-Давыдова 4,000 р., изъ нихъ 3,000 р., на построеніе храма въ Японіи и 1,000 р., на построеніе архіерейскаго дома съ церковію и училищемъ въ г. Бійскъ, виъсто сгорженихъ; 5) отъ члена совъта о архиманярита Понровского монастыря Андрея 1,500 руб., изъ нихъ 1,000 руб., пожертвованные имъ на построеніе храма въ Бійскв и 500 руб., изъ монастырских в суммъ нъ пользу Общества; 5) отъ члена совъта, протојерея А. М. Иванцова-Платонова --200 руб., на построеніе храма въ Японіи; 6) отъ преосвященнъйшато Аленоандра еписнопа можайскато 200 руб., изъ нихъ 100 руб., въ обезпечение членскаго взноса его преосвищенства и 100 руб., пожертвование неизвъстнаго; 7) неизвъстнаго на построеніе храма въ Японія, на поминовеніе о упокоенія р. б. Марін, 3,000 р.; 8) оть душе-принащицы тульской м'вщании Матроны Павловны Тихомировой, по духовному вав'вщанію штабъ - ротмистра В. Хомнкова на поминовеніе, 1,500 руб.; 9) оть А. Н. Явнивова, въ память 25-летияго юбился высовопреосвященный шаго митрополита Іоанникія, 1,000 р.: 10) чрезъ И. С. Владимірскаго оть особы, пожелавшей остаться неизвъстною, въ пользу Алтайской миссім 1,000 руб.; 11) отъ А. К. Трапезнивова на построеніе храма въ Японіи 1,000 руб.; 12) отъ отставнаго поручика и кавалера Петра Рафандовича Рудомазина, на поминовение о здравии и за уповой по данному списку, на построеніе храма въ Японіи, 1,000 руб.; 13) отъ г. С. Ш. для присоединенія въ неприкосновенному капиталу Общества, на поминовеніе сродниковъ по данному помяннику, 1,000 руб, 14) отъ П. М. Третьякова на построеніе храма въ Японіи 500 руб.; 15) чрезъ Анну Оедоровну Аксакову на построеніе храма въ Японіи оть разныхъ благотворителей 328 руб.; 16) отъ Н. А. Найденова на построеніе храма въ Японів 300 руб., 17) отъ поллежскаго секретаря И. В. и С. В. Хомяковыхъ ежегодный ихъ членскій взнось по 100 руб.—200 руб.; 18) оть душеприкащиковъ покойнаго крестьянина рязанской губерніи и временнаго купца Оедора Львовича Бронина, въ пользу алтай-

ской миссіи, на поминовеніе по данному помяннику, 200 руб.; 19) отъ Н. А. Садомова 100 р.; отъ Е. Г. Потапова 100 р., и отъ М. А. Потаповой 100 руб,; 20) чрезъ овященика г. Кременень, вольнекой губернів, капитана Свленкаго оть разныхъ благотворителей-100 руб., въ пользу Общества и 150 руб., на построение храма въ Японіи, всего 250 руб.: 21) чрезъ благочиннаго протојерен Николан Іоанновича Надеждина отъ N на построеніе храма въ Японіи 200 руб.; 22) отъ грама А. В. Бобринскаго въ подьзу ядонской миссіи за 1885 и 1886 гг.--200 руб.; 23) отъ настоятеля восиресенскаго, Новый Іерусалимъ именуемаго, монастыря 100 руб.; 24) отъ Е. Д. Разсказовой жены отставного фейерверкера 1 кл. 103 руб. 24 кон., обезпеченіе ся членскаго ваноса; 25) отъ почетных граждановъ Александры и Клавдіи Гавріндов. Поповых обезпеченіе ихъ членского взносо по 100 р. наждой - 200 руб.; 26) отъ почетнаго гражданина М. П. Щербачева на построеніе храма въ Японів 100 руб.; 27) отъ А. Журавдева на построение храма въ Японім 100 руб.; 28) чрезъ титулярнаго совытника В. С. Бронникова, въ память новопочившаго р. б. Миканда и на поминовеніе его сродивковъ по данному помяннику, 100 руб.; 29) почетной гражданки Спиридоновой, о спасеніи Маріи, обезпеченіе ен членского вноса, 60 руб.; 30) отъ коллежского совътника М. И. Соколова обезпечение членского ваноса 60 руб.; 31) отъ московскаго мъщанина С. И. Дунаткина 53 руб. 32) отъ ввященника александроневской, въ мъщанскомъ училище, цериви I. Н. Бухарева на построеніе храма въ Японіи 50 р.; 33) отъ С. А. Зиновьевой на то же 50 руб.; 34) отъ М. П. Вахиистрова на то же 50 р.; 35) отъ крестьянина деревни спасской Григорія Петрова 50 руб.: 6) чрезъ Адексия Никодаевича Дьячкова отъ неизвъстнаго на построение храма въ Японии 50 руб.; 37) отъ священника таврической спархів Кипрівна Муралевича 50 руб., изъ нихъ 40 руб., въ подъзу японской миссін и 10 р., православному священику Павлу Савабе, на поминовение о адравия и спасеніи ісрен Кипріяна, Маріи и чадъ ихъ; 38) отъ свищенника скатеринославской спархін, извъстнаго совъту, но саблавщаро ваявленіе, чтобы имя его было не упоминаемо въ отчетахъ 610 руб. Особеннаго же благодарнаго упоминанія заслуживаеть пожертвованіе оть Давыдовой пустыни, которая обезпечила навсегда свой взносъ на распространеніе православнаго христіанства между язычниками внесеннымь въ московское попечительство о бъдныхъ духовного званія капиталомъ, съ котораго ежегодно будеть получаться Обществомъ процентовъ 1,100 р., съ назначеніемъ 100 руб., употреблять на общія нужды миссій, а 1,000 руб., на пользу японской миссім.

Крома денежныхъ пожертвованій чрезъ Совать Православнаго Миссіонерскаго Общества поступили пожертвованія вещами, которыя своевременно препровожделись въ миссіи, согласно воль благотворителей. Изъ нихъ заслуживають преимущество вниманія: 1) поступившіе чрезъ Мосновскую Мінцанскую Управу; а) напрестольный серебряно-вызолоченный престь, чеванной работы, съ накладнымъ рельефнымъ изображениемъ распятаго Господа Інсуса Христа (5 вер. вышин. и 3 вершна шир.); б) напрестольное большаго формата Евангеле съ серебряновызолоченною чеканною верхнею доской и таковымя же срединого и наугольниками на оборотной сторонь; в) плащаница мадиноваго бархата шитая волотомъ, съ живописнымъ изображеміемъ Христа Спасителя. Всъ эти вещи управою пріобрътены на пожертвованный въ оную капиталь П. В. Трухменева и препровождены по назначенію въ Алгайскую миссію для церкви архіерейскаго дона въ Бійскь, имвющей быть на масть въ прошдомъ году сгорвешей; 2) отъ о. архимандрита московскаго Покровского миссіонерского монастыря Андрея для алтайской каеедры пожертвованы: а) две митры, изъ которыхъ одна шита волотомъ по серебряной парчь, а другая по малиновому бархату шита золотомъ и укращена жемчужными бусами и разноцветными камиями и б) одинотяная въ серебряно-вызолоченомъ окладъ панагія, съ серебряно-вызолоченною же при ней цъпочкою; 3) чрезъ протојерея и члена совъта І. Н. Рождественскаго пожертвованы: двое серебряно-вызолоченных сосудовъ съ пож ными въ онымъ приборами, назначенные также для Алтайской архіерейской церкви въ Бійскь; 4) полное священническое и діаконское облаченіе изъ бълой съ шелковыми цвътами парчи для Алтайской миссіи, еще облаченіе золотой парчи для церкви Иссыкъ-Кульскаго монастыря отъ Казанской у Калужскихъ вороть церкви: 5) два фелони, два стихаря, напрестольная одежда, подризнивъ и воздухи, присланные игуменіею елецкаго Знаменскаго женскаго монастыря (Орловской епархів) Клеопатрою для отсывки оныхъ въ миссіи по усмотриню совита.

Расходъ Православнаго Миссіонерскаго Общества за истекшій 1886 годъ въ количествъ 160,357 руб. 25½, к. произведенъ былъ на следующія статьи: 180,875 р. 44½ коп. отпущемо на содержаніе миссій и миссіонерскихъ учрежденій въ число суммъ, назначенныхъ по смътамъ 1835 и 1886 гг., утвержденнымъ общимъ собраніемъ. Сверхъ смъты: а) отправлено по постановлевію прошлогодняго общаго собранія изъ кассы совъта 5,000 р. на построеніе архіерейскаго дома съ церковію и училищемъ, вмъсто сгоръвшихъ, въ городъ Війскъ и кромъ того 3,077 р., поступившихъ на тотъ же предметь отъ разныхъ благотворителей въ теченіи 1886 г.; б) 11,391 р. 92 к. отправлены къ начальнику Японской духовной миссіи епископу Николаю, поступившіе въ 1886 г., съ назначеніемъ на построеніе храма въ Тоокео и 10 руб. для передачи японскому миссіонеру священнику
Павлу Савабе; в) 494 р. 50 к. уплачены редактору изданій Общества Любителей Духовнаго Просвіщенія протоіерею В. П.
Рождественскому за 238 годовыхъ экземпл. Московскихъ Церковныхъ Відомостей, высланныхъ въ сибирскія миссіи, за уступкою половинной ціны стоимости изданія и 100 р., уступленныхъ какъ пожертвованіе редактора въ пользу Миссіонерскаго
Общества; г) выдано 75 р. въ пособіе на содержаніе возвратившемуся изъ Забайкальской миссіи на родину священнику-миссіонеру П. Шаврову; д) 265 р. израсходовано по особымъ опреділеніямъ въ комитетахъ и е) 9,168 р. 39 к. израсходованы
по производству діль общества въ совіть и комитетахъ.

Двятельность нашихъ миссій и миссіонерскихъ учрежденій при содъйствіи Миссіонерскаго Общества съ успъхомъ продолжалась въ тъхъ же мъстахъ, какъ и въ предыдущіе годы, начиная съ ближайшаго къ Москвъ Поводжья, продолжая азіатскими владъніями Россіи и кончая сопредъльною съ ними Японіей.

Въ Казани Братство св. Гурія съ твердостію и достоинствомъ стояло на страже православной ввры среди магометанствующаго и язычествующаго инородческаго населенія по вижнему теченію Камы и Волги. Оно заботилось объ утвержденіи и распространеніи христіанскаго просвещенія между татърами, чувашами, мордовцами, вотяками, черемисами и прочими инородцами посредствомъ 1) братскихъ школъ, 2) миссіонерскихъ собеседованій и 3) переводовъ книгъ на инородческіе языки.

Въ истениемъ году число всвуъ школъ, находящихся въ въдвни братства, было 94. Учащихся въ нихъ было 2,977 человъть, сравнительно съ предшествовавщимъ годомъ—болье на 104 человъка.

О значени этихъ школъ можно судить по отзыву одного мъстнаго священника, наблюдавшаго въ теченіи нъсколькихъ лътъ за ихъ дъйствіемъ на возрастаніе христіанской въры и благочестія среди врещеныхъ татаръ. Онъ свидътельствуетъ, что... "приходская его школа, въ теченіи 14 льтъ научивъ грамотъ не одну сотню дътей, изъ которыхъ многія уже возмужали и стоятъ во главъ семействъ, внесла въ семью не только знаніе молитвъ, заповъдей и праздниковъ, но и научила соблюденію и исполненію нъкоторыхъ обрядовъ, до открытія школы ръдко кому извъстныхъ (каковы: посты, молебны и поминовеніе усопшихъ въ родительскіе дни). Если къ сему присовокупить еще и то, что богослуженія церковныя съ каждымъ годомъ постщаются все усердиве и усерднье, а число говъльщиковъ и причастниковъ въ великій постъ все болье и болье возрастаетъ, то благотворное

влінніє школы на мастное населеніє сранеть для всякаго совершенно безопорнымъ и даже очевиднымъ". (Изъ отчета братства св. Гурія 1885—6 яг. етр. 27).

Для веденія миссіонеродикъ бестве со ветосными высокопреосващенныйшимъ повровителемъ брегства, архіепнекономъ назансвимъ Палиониемъ, назначено изсполько свищения омъ, извъстных своем опособностію и ревностію из обращенію забауждающихов, и они от большимъ успаховъ вели эти собесадованія въ укаванныкъ имъ мъстакъ, Особеннаго вниманія заслуживають бестры завтрующаго центральною крощено-татарскою школой въ Карани овященинка В. Тимовоска. Эти бестил состоями въ связи со школьною двятельностию о. В. Тиморесва и составляли канъ-бы дополнение ен. Многие жеъ крещеныхъ татаръ по пріведь въ Казань обтенвання во не нентральной прещено-такарской шволь. Утромы и вечеромы воспитанняки жиоды обывновенно собираются въ нерковь и общинъ хоромъ (около 100 чедовань) начинають свое громогласное паніс молитивы Въ перерывата между пријемъ и чтенјемъ можитвъ о. Василій имветь обыкновение товорить поучение и баспровать съ ученивами но разнымъ религозно-вранственнымъ вопросемъ,---точно также и во время праздинчных витургій. Прівакіе очень часте приходять въ нереовь и слушеють эти бестам о. Василя. Канимъ сильнымь и бладотворнымь вліннісмь сопровождается миссіо-нерская двятельность о. Василія,—объ втомъ свидътельствують постивние въ прошенщемъ году казанскую прещено-татарскую школу миссіонеры-архипастыри-Владиміръ, епископъ ставропольскій и Веніаминь, архівнискогь пркутскій. (Ивъ прилож. нъ отчету братетва, стр. 24, 25 и 26).

Для распространенія истинъ православной візры въ среда инсромень нувемь милгь на иноредческих азыкахь по врежнему продолжала свои труды состоящая при Братстви переводческая коминссія. Въ состовъ ся вкодили братчики: Н. И. Ильминскій, В. В. Миротворцевъ, И. Я. Якевлевъ. Изъ приложениего въ отчету Братства поднаго увазателя изданій переводчаской коммиссін видно, что переводы издаются въ больнюмъ количествъ и, несмотря на то многле ивъ михъ на татарскомъ и чуващскомъ языкахъ выдержали 2-е, 3-е, 4-е и даже 5-е изданіе. Это обстоятельство убъдительно и безопорно говорить о насущной потребности овиженных пороводова для инородцова. Архипастыри, собиравинося вы Карани въ 1885 году, въ свеихъ постановиніять свидопольствують о переводческой коммиссін, что "оне своею неустанною религовно-просвитительною длятельностью оріобрала вполив внолуженную извастность и дало христіанснаго просв'ящения внородневъ ноставиле на твердую почву". Кромъ означенныхъ учрежденій, находящихся въ завідиваніи Братотна

св. Гурія въ Кавани, обращаєть на себя вниманіе частный назанскій миссіонерскій пріють. Основанный въ 1875 году, по
благословенію покойнаго митронолить Иннокентія, пріють имветь
пълію подготовить желающихъ ноступить на миссіонерское слуменіе вакъ въ казанской епархів, такъ и въ Сибири. Румоводителями пріюта состояли профессоръ анадеміи, протоіерей Е. А.
Маловъ и помощинть смотрители Казанскаго духовнаго училища
А. Е. Яблоковъ. Слушателями илъ были воспитанники 3-хъ
старшить няассовъ мъстной осминаріи и студенты академіи. Занатія руководителей состояли главнымъ образомъ въ сообщеніи
влушателямь миссіонерскихъ энаній, направленныхъ преимущественно противъ ислама.

Ближайнан из Казана и находящанся въ жавовъ союзь обменія съ ен двятелями на миссіонерокомъ поприща—ватайсная мносія и вы прошедшемъ году, накть и въ предпествовавніе, отмичалась среско блегоустросимостію. Комечно, перавливное ес бъдствіе много повредняю ен уопъхамъ и отвленяю вниманіе. начальника ен оть закунанныхь плановъ кин кальнейшаго расвити миссін, сосредоточивь всв. заботы его на восотановления разрушеннаго огнемъ зданія, яо оно не показало вею эпергно въ трудныхъ оботовтельствихь опытнаго руководителя миссіи и высоную отепень сочувствія и уважевія, наное звелужиль миссія ва долгій періодъ своего благотворнаго служенія церкви и отечеству. По милости Божісй постройна архісрейскаго дена въ Війсив, пріостановлення въ 1886 году, по случаю наступленія зимы, въ настоящее время производится съ успаномъ и есть надежда, что и домъ на мъстъ сгоръвмаго явится скоро въ дучшемъ и болъе прочномъ видъ и жизнь его обитътелей потечеть попрежнему мирно и безопасно.

Въ дичномъ состава автайсной инесін, въ центральномъ пункта при бійскомъ архіерейскомъ домъ и при 11 станахъ, находивось: 1 протоіерей (онъ же и помощникъ начальника), 1 ісромонахъ, 12 священниковъ, 3 діанона; причетниковъ, учителей и толмачей 33, учительникъ 6 и 1 фельдиеръ. Въ въдъніи начальника автайской миссім находились еще два монастыря, учрежденные съ миссіонерского пълію: Чольшиминскій мунской и Никольсьскій (въ Улалъ) женскій.

Разноплеменная настна инестетерская состояле изъ 205 мисстетерских селеній улусовь и 13 деревень съ жиченями около 20,000 человъкъ обоего пола. Во всекъ этимъ селеніних жерквей и молитвенныхъ домовъ 38. Проповъдь христіанская быстро распростравнетоя по Алтаю, котя ясычниковъ остастся въ немъ еще около 17,000. Чтобы огласить свангальского проповъдію по возможности всё дебри и ущелья Алтая, проповъдники совернгали прездам по ввереннымъ имъ отделеніямъ съ неутомимого режиостію, попытывая неписибрныя трудности пути, съ явною **емесностно цинирг**ься живим; последнее въ особенности выпидыло на долю миссіонеровъ Челишиманскаго отраленія, въ предбла нотераго входить Теленное озеро. Но накъ ни быши трудны и эмесны путешествія в'вропропов'ядинновъ, труды вхъ больжено частко вънчанись успристь, особение среди немуниковъ Чольнималскиго открыемія. Здівсь вниманіе слушателей-намчим новъ къ въропроповъдникамъ возристало до того, что ими оставляема была работа, если пропорадника являлся ка- нима ва рабочую нору. Иные изъ язычниковъ благодарили проповъдинводъ за беседу, другіе просиди ихъ синготь споихъ идодовъ и, навонець, бывали такіе, поторые по окончаніи беседы инесіопера маъяния меланіе тотчась преститься, что еще вы недавнее время быле весьма режимъ исключениемъ. Благодать Божія видине дъйствуеть чрезъ миссіонеровъ. Трудами имъ для периви Божівй пріобрытоно нав язычества 607 чел. обосто пола и изъ матомотомотва 15 чел. об. п. Если общан цифра обращенныхъ насколько менье протива предыдущего года, то вто вависало от неблагоприятных обстоятельную, вы какихы наминивов MERCIA DE TOOMSEMOND PORY

Для утверящения въ веръ и благочески обращенныхъ изв немчества во вожкъ нержвахъ и молитеснимъть домакъ, или при отсутствинить въ переносныхъ палатияхъ и въ самыхъ жилыхъ помъвъеніяхъ совершаены была богослушенія на алгайскомъ и перковно-славлистомъ нарвијялъ. Во дни ов. четыредесятивцы и другіе посты-писсіоноры посвіщали свои отриснія, располагали и приготовляли обращенных посредствомъ богоолужения и пропоиван къ нополнению христівнокаго долга-неповъди и причастія св. Таннъ Христовыхъ. Обученіе и воспитаніе детей прододжалось во вовкъ станала инесін съ неменьшинъ усердіемъ и заботливостію. Мальчини и дъвочни обучасны были нелитвамъ и начальнымъ истикамъ въры, чтенио и въню по-алтайски и но-русски и начальной ариометинъ. Высшее образование для миссионерскихъ цълей давадось въ Катихитаторскомъ училиць подъ личнымъ наблюдениемъ начальника мносіи. Йзъ него въ прошеднемъ году вышло на служеніе миссіи въ качествъ учителей для первопачальныхъ миссіонерскихъ школъ 6 человенъ. Въ Уланскомъ мененомъ училище, руководимомъ сестрами монастыря, промъ грамотности преподаваемы были и жененія рукодолія. Всохо шиоло миссіонерских в въ 1886 году было 28 (болье противъ 1885 г. на 3), учащихся обосто пола всего 734 (болве на 139 чел.). Стремленіе къ грамотности особенно замътно у Чолышмано-Улаганскихъ невокрещенихъ, изъ которыхъ нокоторые выучились гранотв онноучкой. Въ отпрытую же въ отчетномъ году Кондомскую шногу неступили учиться грамоть жальчини и девочни некрещеные, что составляеть отрадное и знаменательное явленіе для миссіи.

Digitized by Google

Большая часть адтайскихъ миссіонеровъ обладаеть медициискими познаніями и въ состоннім подавать врачебную помощь какъ своимъ прихоженамъ, тамъ и бликайшимъ въ нимъ некрещеньмъ инородиамъ. Сверхъ того имвется ослъдиеръ, восве шающій въ опредъденное время новокрещеныхъ для помечи имъ менциинской помонци. Для безпріютныхъ и безномощимих имвются во всехъ станахъ миссін избы и бревенчатыя юрты, А въ Улага дайотвують болае организовенныя учрежденія, какъто: приоть для сироть и приходское попечительство. Благотворное влідніе миссін обнаруживается удучшенісмъ не только нравственно сти, ио и самого быта инородцевъ. Селенія новопреженыхъ быстро возрастають и матеріально улучшаются. Такъ главный отакъ ватайской миссін-Улада въ теченіе воследняхъ 18 -жоп соонд смер эфкод пиновори феторумски об поличирову стер акелод еженнавилиъ базаромъ, исключая воскресныхъ двей, и никольском ярмарком въ теченіе недали. Говоря объ алгайской миссін, не налишне замітить, что м'ясто ревностививало сотрудника названной мнооін поконнаго протоісрея Наполея Динтріевича Лаврова, оъ недавняго времени заняль Московской Троицкой на Шаболовка церкви священника Весилій Ослоровича Рудневъ и съ искренивиъ расподожениемъ и дюбовио исполняетъ порученія отдаленной мисоін, заботинво изыскивая средства нъ скорой и разнообразной для нея ломощи.

Подъ управленіемъ начальника алтайской мносін двиствовала еще Киргизская миссія, личный составъ которой ограничивается однимь священникомъ, пселомишкомъ и толмачемъ. Первоначальнымъ мастопребыванісмъ миссіонеру указанъ быль г. Усть-Каменогорскъ, куда онъ и прибылъ въ 1881 году, - отсюда въ 1883 году переселился сначала въ Семипалатинскъ, а потомъ въ казачій поселокъ Буконь, где и утвердился окончетельно. Киргизской миссіи предлежить поприще чрезвычайно общирное: въ двухъ только уведахъ-Семинелатиновомъ и Усть-Каменогорскомъ около 200,000 киргизъ, а во всей Семиналатиновой обцасти около 500,000 киргизъ, а затъмъ въ сосъдвей Акиолинской области около 350,000 к.; области Семиръченская, Туркестанская также со многими сотнями тысячь киргизь. Киргизы подобно ватайцамъ были недавно въры языческой (шаманской), потомъ стали подраваться вліянію магометанотва и оффиціально считаются по въръ магеметанами. Хотя они чужны осщатизма истыхъ магометанъ, но оказывають немело сопротивления въ распространеню среди нихъ христівнства. Крещеміе киргизовъ, въ особенности женщинъ, соприжене съ опесностями для нихъ. Родные и ближніе магометанской среды употребляють всв способы, чтобы не допустить ихъ до нринятія ов. прещенія. При такихъ обстоятельствахъ малочисленная виргизокая миссія въ нороткое время

своего существованія не могла достаточно развить свою діятельность; всв понесенные ею досель труды не болье наль подготовительныя работы, но тамъ не менье они успыла уже возбудить из собъ сочувствие. Въ отчетномъ году миссионеръ имъль возможность прожить накоторое время латомъ въ виргизскихъ стойбищахъ, при случав предлагая христіанское ученіе киргивамъ и инфлъ утъщение увеличить юную церковь киргизскую 9-ю повыши членами. Но большую часть времени онъ употребдять на такія пастырокія заботы, которыя могуть служить къ возвышению редегозно-правственной жизни буконцевъ, какъ главнаго средства жь кристрительному возбуждению расположения въ жристіанству ореди виргивенаго населенія. Поученія, которыни окончивальсь почти камдая литургія, общее народное пъпіе въ прамъ, частыя домашнія настырскія наставленія, наблюденіе и руководство въ мъстной школь, усиленное съ поступленіемъ въ нее учителемъ псаломинка мнесин, новокрещенато изъ алтайскихъ инородцевъ, довершившаго свое образование въ казанокой учительской семинарів,—воть на чемь сосредоточено было вниманіє ниргисскаго миссіонера. Въ октябръ отчетнаго года посътиль Киргисскую мнесію г. Степной генераль-губернаторъ Г. А. Колиановскій и воть нань отоявался о пвятельности тамошнято миссіспера о Сильковскаго въ оффицальномъ писвив своемъ въ начальнику миссій: "постройка въ Букони перкви и ея украшеніе, претрасное состояніе школы, ослабленіе между мъстнымъ населеніемъ пагубной склонности къ пъниству-все эте влоды неутоминой заботливости о. Синьковского". Для одиноваго труженика среди инргизскихъ степей отвывъ прайне утвшительный! Но еще отраднье тв значи вниманія и высокаго поировительства, какіе оказаны миссін въ это посвщеніе самимь г. Степным в генераль-губернатором в и которые свидытельствують о живомъ христанскомъ настроении высокаго посвтители, а ниенно: совершенное ослабление власти киргизскихъ управитедей по отношению къ новопрещенымъ, обязательство управителей оказывать всякое законное содъйствие миссии, особенно въ предупреждение похищения виргизами новопрещеныхъ и въ энергическомъ розыскъ похищенныхъ, распоряжение о немедленномъ отводъ для новокрещенныхъ участва земли, указанняго уваднымъ начальникомъ и миссюперомъ, денежное пособіе новопрещенымъ и объщение снабанть ихъ земледъльческими орудиями. Кромъ сего г. генераль-губернаторъ предложиль миссіонеру заявлять ему о всехъ нуждахъ миссіи, школы и прихода, объщая евазывать всявое содъйстие, какое только возможно съ его стовоны. И содыйствів это не замедлило выразиться въ распоряженін объ увеличенін содержанія учителю Буконьской інколы согласно ходагайству миссіонера.

Говоря о киргизской противомусульманской миссін, остественно уномянуть о миссіонерскомъ Троицкомъ монастыръ на Иссынъ-Куль въ туркестанской обласки, построение которого предпринято при содъйстви генераль-губерногора Г. А. Колпановскаго съ цвлію иметь здесь новый опормый пункть для миссіонерской дъятельности среди киргизскихъ отепей. Туркестенскій преосвященный Неофить, въ отношени отъ 31 марта настрящаго года, сообщаеть о немъ свъденія, по коммъ можно мивть вобрыя надежды на будушность Иссыкъ-Кульского монастыря. "До прізада присланиаго совътомъ православнаго миссіонерскаго Общества монаха Іоны при монастырскихъ постройнахъ жилъ насмиый лишь сторожъ, за которымъ двиствительнаго наблюденія не могле быть. Этимъ объясняется найденная преосвященнымъ Неоовтомъ при первомъ его посъщении монастырскихъ построекъ въ май 1884 года ихъ запущенность. Съ пріведомъ же ісродіакона Іоны на монастырскій участовъ, образовалась малая, но усердная братія-три старца мірянина, которые подъ руководствомъ о. Іоны безвозмездно трудились безъ всякаго роцота, съ полною готовностію на всякое дело. Богъ благословляль икъ двланіе, - и монастырскія постройки благоустроялись. Монастырское хозяйство шло добрымъ порядкомъ. Въ этомъ преосвященный убъдился лично, проживъ на монастырскомъ участив съ 30 августа по 7 сентября 1886 года. Онъ нашель, что прежий монастырскій дом'ь снаружи и внутри отдичался порядком'ь н опрятностію, --- его моленная комната, укращенная образами, присланными отъ разныхъ благотворителей чрезъ совътъ православнаго миссіонерскаго Общества, живо вапоминала цервовы Въ ней преосвященный дважды отслужиль всенощное бавліе и ежедневно по утрамъ и вечерамъ молидся съ монастырскою братіей. Монастырскія службы и за ними скотный дворъ также содержащсь исправно. Осмотръ хозяйства и всего вледения мостырскаго убъдкав преосвященнаго, что положениее монастырсваго участка дъйствительно удобно для благоустройства и процвътанія обители. Почтовая дорога изъ Пишпека въ Караволь проходить близь саверной границы ея, два горамя рачки "й итпорти праницы ея съ востона и занада, занивъ "Долгій" представляеть ей прямое сообщение съ озеромъ, отъ береговъ котораго на юга отразана она землями крестьянскими и киргизсвими. Монастырскій участокъ богатый дугами и передогами, а что всего важиве-ключами и горными рычками, способенъ для хавбополнества и лесоразведенія, для пчеловодства и свотоводства, не говоря уже о рыболовства въ валивахъ озера и въ самомъ озеръ. Недаромъ онъ считается дуншимъ во всемъ иссынъ-нульскомъ увадъ. Ісродіанонъ Іона завъдываль монастыремъ съ 23 іюля 1885 года до половины септибря 1886 года,

вогда сдать его назначенному Святейщимъ Синодомъ настоятелю івромонаху Миханау. По свядетельству преосвященнасе турког станскаго особенную овою распорядительность опъ обнаружилъ при ремонтировкъ монастырскихъ построявъ. Хозяйстванициъ образомъ онъ привель монастырскій домъ со службами въ порядовъ, изракходовавъ только 142 руб. 12 коп. на всё исправления, которыя по соображеннямъ архидектора должны были обойтись около 600 рублей.

Въ настоящее время Иссыкъ-Кульскимъ монастыремъ управляеть іеромонахъ Миканлъ, наъ монашествующихъ Ново-Асонской Свято-Михайловской Закубанской пустыни; монастырокой братін при немъ состоить на лице 9 человъкъ. Кромф нихъ въ монастыръ временно проживають; одинъ іеромонахъ и одинъ мірянинъ-работникъ. Монастырская братія держится общежитія, хотя еще не имъетъ опредъленнаго устава. Въ конца прошлаго года настоятель устроить въ монастырскомъ домъ временную первовь во мия Божіей Матери-Одигипрін. Эта домовая для малой братів вполить достатачная нервовь освящена 11 января сего года.

Въ пынвинемъ поду на постройки Иссыкъ-Кульскаго монастыря внесана въ смъту правослевнаго, инсојенероваго Общества сумма свыше 13,000 руб., оставшаяся неистребованною въ предыдущіе годы. Кромів того монастырь можеть расчитывать на отпускъ изъ суммъ Святвішаго Синода 5.000 р., указомъ отъ 31 января 1883 года назначенныхъ въ пособіе на устройство въ туркестанской епархіи Иссыкъ-Кульскаго Тромциаго монастыря.

Подяв миссій томской спархін—алгайской и ниргивской углубляясь далье въ Сибирь—по прежнему двиствовали еще дви миссін: иркутская и забайнальская, обів—въ предвлахъ приусской спархін.

- О составъ и дъятельности этихъ миссій имъются слъдующія свъдьнія, заимствованныя изъ подробныхъ отчетовъ, присланныхъ въ Совъть отъ ихъ начальниковъ.

Въ приутской дуковной миссін при 17-ти станахъ состоялос начальнинъ миссін Макарій спископъ киренскій, 18 священниковъ и одинъ діаконъ (изъ нихъ священникъ и діаконъ съ званісмъ сотрудниковъ миссіи), 17 исаломщиковъ и з крещеныхъ инорожда изъ повокрещеныхъ ламъ съ званісмъ переводчиковъ при миссіонерахъ.

Въ составъ забайкальской миссіи находились: начальникъ миссіи преосвищенный Мелетій епископъ селенгинскій, 1 нгуменъ, 4 іеромонаха, 18 священниковъ (4 изъ бурять), 4 діакона (2 изъ бурять), 1 послушникъ, 13 псаломщиковъ (5 изъ бурять), 4 учительницы (1 изъ бурять) и 4 переводчика изъ новокрещеныхъ дамъ.

Дъятельность миссій продолжалась при тэхъ же накъ и ранее условіяхь—борьбы христіанства съ буддивномъ, который такъ же глубоко пустиль свои корил въ тамошнемъ крав, какъ въдругихъ мъстахъ магометанство: Притономъ его служать многочисленные и богатые дацаны (буддійскіе монастыри), въ которыхъ число ламъ (буддійскихъ монаховъ) чрезвычайно множится.

При дацанахъ сотни домовъ, построенныхъ тайно отъ правительства, съ цвлю пропаганды буддизма чрезъ обучене бурятскихъ дътей тибетской грамотъ и печатане будлискихъ внигъ и молитвъ. Но не въ дацанахъ только, но и подлъ нихъ идетъ ламская пропаганда, ламы расходятся по инередческимъ улусамъ и проникаютъ всюду съ своимъ лжеученемъ. Они успъли внушить инородцамъ, что одинъ изъ трехъ сыновей въ семъв непремънно долженъ быть ламою. Ламы не щадятъ и новокрещенныхъ, потемияя ихъ въру своими баснословными разсказами о ложныхъ богахъ и мнимыхъ святыхъ въ Монголіи и Тибетъ, родинъ буддама \*. Исъ разокавовъ миссіонеровъ видио, что ламы являются, даме проживаютъ въ улусатъ и разъвляютъ по нимъ съ явною цвлю пропаганды.

Если же ламы въ чужомъ въдомствъ, среди людей исповъдающихъ другую въру, такъ наизе распоряжаются, пенятно, что дъ-

<sup>\*</sup> Какъ хитро ламы действують повсюду на простыхь бурать, можно видеть изъ записки кударинскаго миссіонера Миронова, представленной чиновнику особыхъ порученій пріамурскаго генераль-губернатора: «заявится дама въ какомълибо дальнемъ отъ центра миссіонерскаго стана ўлусь къ своему пріятелю, го-ворить миссіонеръ,—его принимають съ почетомъ. Лама стар**ается держать осбя** важно, пренмуществуя предъ удусниками своей отмынной желгой одеждой, вздернутыми вверхъ носками своей обуви и подобострастнымъ ухаживаніемъ за нимъ человена-прислуги, котораго онъ привозить съ собою. Въ доме бурята собираются улусники-сосъди крещеные и некрещеные посмотрыть на него и послушать какъ выходца изъ дальней и неведомой для нихъ страны. Хитрецъ, пользулсь минутой особеннаго вниманія въ нему слушателей,—чего-чего не наговорить: и угрози и утвшенія, и ворожбы и разгадыванія доли каждаго въ будущемъ, и об'ящанія слави и богатства, и обилія дівтей. Чімъ слушатели остаются довольни, а особенно если къ тому лама прибавить каной-либо фокусъ. Но этому многіє изъ прещеных вивсть съ непрещеними часто модаются лин и общану ламъ. Угостившись до сыта и воспользовавшись наживою, лама отправляется весвояси, оставияя на память разние предметы своего культа какъ некрещенымъ, такъ и крещенимъ. По отбытін ламы—несчастные, обманутые, начинають развышивать полученныя вещи оть лами, какт-то: молитвы напочатаниия но-тибетски на бумажей или холотинкахъ, талисманы въ тряжкахъ самитые, разние буржаны-шигимуни и аючн, которыя и вывъшивають на володахь дверей своихь домовь, иривизывають на мею своихъ детей и къ людькамъ младенцевъ. Бурханы или изображенія ламскаго божества у некрещеных инородцевъ-сторонниковъ ламъ пом'ящаются вы домахъ на видномъ м'ясть, вы переднемы углу, гдъ у русскихъ-становятся св. инони, на полочие нарочно приготовленией, и мы нимъ привашиваются намскіе четки. Дійствуя такимъ хитримъ обравомъ—дами возводять самыя изысканныя клеветы на въру кристіанскую, приписывая ей различныя постигающія страну білствія».



лають они тамъ, гдъ у нихъ свои дацаны и гдъ буряты считаются досель ихъ прихожанами.

Справедливость требуеть однако заметить, что вторжение ламь въ область нашихъ миссій за последнее времи стало остороживе и менъе опасно благодаря тому вниманію къ дълу миссій, какое оказывается со стороны новаго начальника вран, графа Игнатьева, о чемъ неоднократно съ признательностію упоминается въ отчеть по иркутской миссін. Это надо приписать также влінніе новыхъ порядковъ, вводимыхъ по его же распоряженію въ инородческое управленіе и видимо направленныхъ въ огражденію правъ крещеныхъ инородцевъ и въ защите ихъ отъ угнетенія языческихъ властей. Законное представительство крещеныхъ и участіе ихъ въ управленіи смішанныхь обществъ инородческихъ оказалось уже во многихъ случанхъ благопрінтными последствінми для двла миссіи\*. Трудами миссіонеровъ по милости Божіей

1) Поставить ламъ въ положение раскольническихъ наставниковъ, не придавая имъ, какъ ламамъ, никакого оффиціальнаго значенія (мивніе пріамурскаго генераль-губернатора барона Корфа).

4) Строжайше запретить датямъ для обучения жить въ дацанахъ и вообще учиться гдв бы ни было ламскимь, т.-е. тибетскищь внигамь, чтобы ограни-

чить размноженіе ламства.
5) Простимъ бурятамъ входъ въ дацаны для молитвы не воспрещать, такъ

какъ они ходять для молитвы и въ православныя церкви.

Въ видахъ ограниченія дамства и устраненія внутреннихъ препятствій въ дъль христіанской проповеди по митнію преосвященнаго Мелетія, начальника забайвальской миссій, требуется однако въ законодательномъ порядкъ привести въ исполнение изкоторыя правила, выработанныя на събадъ сибирскихъ архипастырей, совывство съ генераль-губернаторомъ и губернаторами, сущность которыхъ онъ излагаеть въ следующихъ пунктахъ:

<sup>2)</sup> Такъ какъ раскольникамъ воспрещается оказательство раскола, т.-е. постройки церквей и часовень безь особаго разрышенія правительства, открытое богослужение, употребление колоколовь и проч., такъ и за намами оставить только нына существующія кумирии, которыхь и теперь слишкомъ много (а потому лучие бы сократить ихъ число) и запретить всякое служение выв дацановъ.

<sup>3)</sup> Поелику опыть ноказаль, что ограниченіе ламства штатами не достигаеть ціли, потому что въ глазахь бурять и нештатный лама — тогь же лама, то обязать всіхъ, кто хочеть быть ламою, жить безвиходно въ дацанахъ, на которые смотрыть какъ на особые улусы съ своимъ выборнымъ старшиною, игнорируя различіе между замами, по нхъ духовнымъ должностямъ.

<sup>6)</sup> Наказаніемъ за служеніе вив дацановъ для неживущихъ въ нихъ должно быть на первый разъ помъщеніе противъ воли въ дацанахъ, а при повтореніи преступленія—выселеніе изъ преділовь инородческого населенія. Посліднее наказаніе должно быть и для живущихъ въ дацанахъ ламъ за совершеніе служенія вив дацана.

<sup>7)</sup> Пронитываться дамы, какь и всё буряты-улусники, должны оть земель, примежеванныхъ въ дацанамъ. Отъ нихъ же ламы какъ и всф буряты должны влатить подати.

<sup>8)</sup> Для преследованія злоупотребленій дамства определить более начальниковъ изъ христіанъ, чемъ язичниковъ, и притомъ оседно водворившихся. Земская полици одна не въ силахъ справиться.

приведено въ въръ Христовой значительное число язычниковъ, а именно: въ иркутской миссіи 1,751 человъкъ, въ забайкальской—354 человъка, итого 2,105 человъкъ.

Объ училищномъ образованіи инородческихъ дътей, которое вездъ служитъ средствомъ для упроченія миссіонерскаго дъла,— по миссіямъ иркутскимъ изъ отчетовъ извъстно слъдующее: по забайкальской миссіи съ учрежденіемъ церковно-приходскихъ школъ число учащихся при церквахъ возрасло до 1200. Всъхъ школъ въ области уже 96, считая наиболъе прочныя и постоянныя. Читинское церковно-приходское братство свв. Кирилла и Менодія и св. Иннокентія праздновало уже первую свою годовщину и радовалось этому успъху.

Въ общемъ числъ школъ— миссіонерскія училища, какъ ранъе открытыя, заслуживають большаго вниманія. Ихъ въ отчетномъ году было 16, съ 302 учащихся (224 муж. п., 78 жен. п.).

По иркутской собственно миссіи въ 13 миссіонерскихъ школахъ учащихся было 240 человъкъ обоего пода. По программъ преподаванія—эти училища соотвътствовали начальнымъ приходскимъ школамъ. Тамъ, гдъ при станахъ миссіи существуютъ школы отъ министерства народнаго просвъщенія и гдъ не представляется необходимости къ ваведенію особыхъ миссіонерскихъ школъ,—мъстные миссіонеры занимались въ нихъ обученіемъ дътей Закону Божію. Такихъ учащихся у миссіонеровъ въ отчетномъ году насчитывалось 270 муж. п. и 240 жен. пола, а всего тъхъ и другихъ 510 человъкъ.

- О состояніи и діятельности камчатской миссіи въ совіть никаких свідіній благові і і і комитетом не выслано; почему и отчеть о ней имітеть быть представлень не раніве будущаго года по полученіи точных и опреділенных свідіній оть комитета \*. Изъ прочих мітетностей Сибири, гді есть хотя

Такъ какъ правила эти основаны на мивијяхъ представителей власти государственной, то позволительно надвяться, что и закономъ они будутъ приняты и служителями закона будутъ приведены въ исполнение. Для интересующихся миссіонерскимъ дъломъ и сочувствующихъ его успъхамъ—во всякомъ случав полезно знать, что требуется для его процватанія.

<sup>\*</sup> После общаго собранія православнаго миссіснерскаго Общества благовіщенским комитетом быль представлень совіту отчеть, изъ котораго совітомь заимствуются слідующія свіддінія: въ 12 станахь, въ которыхь была сосредоточена по камчатской епархін миссіонерская діятельность, крещенных взъ язычества било въ отчетномъ году 281 чел. (163 муж. п. и 68 жен. п.); въ 9 миссіонерскихь школахъ учащихся было 121. На содержаніе камчатской миссіи въ 1886 г. къ оставшемуся въ распоряженіи благовіщенскаго комитета отъ 1885 г. каниталу 1,197 руб. 83 коп., въ 1886 г. поступило 750 р. 33 к. Итого 1,948 р. 16 коп. Израсходовано въ 1886 г. пъъ комитетскихъ суммъ, въ томъ числів вы данныхъ занмообразно 465 р. 16 к.—484 р. 93 коп; въ остатий къ 1887 году 1,463 р. 28 п. Сверхъ того къ остатичныхъ отъ 1885 г. 4.028 р. пересланнымъ

шъкоторви миссіонорская двительность, имъютси следующія сведенія о количестве ирещеныхъ изъ изычниковъ.

По енисейской опархім просвіщено св. крещеніемъ взрослыхъ инородисвъ 63 челоніна обосго пола.

По тобольской епархіи перешедшихъ изъ язычества въ православіе съ принятіемъ св. прещенія: по обдорской миссіи мужескаго пола 91, женснаго—48. Инородневъ со смішаннымъ населеніемъ, т.-е. гді мужь христіанинъ, а жена язычница и наобороть, просвіщено прещеніемъ 301 челов. обоего пола.

По сургутской миссіи изъ явычниковъ муж. п. 8 и женск.—3. Со смышаннымъ наседеніемъ мужчинъ 22, а женщинъ 12. А по обоимъ станамъ обдорскому и сургутскому визств крещено 485 человъкъ.

По уфимской впархів крещено візь татаръ 3 челов. об. пола, изъ башвиръ 19, изъ язычниковъ 8 и 2 еврея, а всего 32 человъка обоего пола.

О состоянін россійской духовной миссіи въ Японіи начальникъ оной преосвященный Николай, епископъ ревельскій, върапортъ своемъ извъщаетъ, что къ собору 1886 года 30 іюня—4 іюля состояло:

Церквей (общинъ) 205 болъе на 21; священнослужителей 16 менъе на 1. Въ томъ чискъ: епископъ 1, архимандритъ 1, игуменъ 1, іеромонаховъ 2, іеросвъ 8, діаконовъ 3.

Изъ нихъ русскіє: епископъ, архимандрить, игуменъ и 1 ісромонахъ; японсніє: 1 ісромонахъ, 8 ісросовъ и 3 діанона.

Руссиихъ свътскихъ членовъ миссіи 2 (1 учитель півнія и 1 діаконисса). Проповъдниковъ 104 болье на 10; христіанъ 12546 болье на 1271; крещено за годъ 1470 болье на 3; браковъ совершено 46 болье на 13; умерло за годъ 199 болье на 26; церковныхъ зданій 148 болье на 27.

Издержано христанами за годъ на проповъдниковъ и другія перковныя нужды 4,815 енъ 15 сенъ менте на 875 енъ и 95 сенъ. Приготовлено христанами на содержаніе проповъдниковъ 2,435 енъ 37 сенъ болье на 175 енъ 41 сенъ.

На соборъ утверждено было избрание двумя общинами (въ Масбаси и Санума) священияковъ для себя съ тъмъ, чтобы оные были на содержании избравшихъ общинъ ихъ церквей. По причинъ слишкомъ большой общирности южнаго прихода, состоявшаго доселъ изъ всъхъ церквей отъ Вокаяма и Оссака на югъ

Digitized by Google

нзъ соебъта въ 1886 г. вновь было препровождено изъ соебтской касси 8,437 р. 61 к. Изъ сихъ сумиъ въ отчетномъ году употреблено въ расходъ 5,626 руб. 63 кон. и въ остаткв затвиъ къ 1887 году миссіонерскихъ сумиъ въ благовъщенскомъ комитетъ состоить 6,838 руб. 98 коп., а всёхъ сумиъ въ остаткъ 8,302 руб. 21 к.

по Ниппону и изъ перквей на Сикоку и Кіусіу, соборъ призналъ необходимымъ поставить еще одного священника для острова Кіусіу. Всё трое избранныхъ немедленно пость соборъбыли рукоположены, обучены и нымъ усердно проходять свое служеніе.

Изъ состава члоновъ миссін—нгуменъ Владиміръ и ісромонахъ Георгій выбыли, по бользии, первый—въ Россію, а вто-

рой-на Доонъ.

Проповъдь въ странт продолжается такъ же, какъ и прежде, свободно и успъшно. Можно только пожалъть объ одномъ, что проповъдниковъ слишкомъ недостаточно для удовлетворенія всёхътребованій. Не проходить недъли, чтобы не поступило откуда нибудь просьбы прислать проповъдника, чтобы утолить жажду, Богъ въсть какими путями возникшую,—слушать христіанское въроученіе, такъ что приходится недозръвшихъ учениковъ катихизаторской школы разсылать, —но и это капля въ морт нуждъна проповъдничество.

Училищное дело миссіи идеть своимъ чередомъ. Въ двухъвлассахъ катихизаторской школы ныне состоить 33 ученика. Въ семинаріи после каникулъ прошедшаго 1886 года сделанъ быль новый пріемъ учениковъ и теперь въ ней три класса: въстаршемъ 18, въ среднемъ 29, въ низшемъ 60, всего 107 уче-

никовъ. Въ причетниковской школъ 10 учениковъ.

Женскую миссійскую шводу въ концѣ отчетнаго года постигло несчастіє. Сторълъ домъ, гдѣ она помъщалась. Но это не только не было слишкомъ ощутительною потерею, а дало напротивъ случай благодарить Божіе промышленіє. Живущая при миссіи графиня Ольга Евфимісвна Путятина строитъ нынъ помъщеніе для 100 ученицъ, тогда какъ въ прежнемъ съ трудомъпомъщалось 35 ученицъ. Въ оставшихся зданіяхъ нынъ состоитъ-32 ученицы и учебныя занятія продолжаются.

Въ ховодатскихъ миссійскихъ училищахъ для мальчиковъ и дъвочекъ съ главнымъ преподаваніемъ Закона Божія учащихся въ отчетномъ году было 236 человъкъ.

Въ истениемъ 1886 году миссією отнечатаны переводы слёдующихъ изданій: 1) Толковаго Евангелія отъ Іоанна, епископа Михаила, 2 полов.; 2) Толковаго Апостола, его же, 1 полов.; 3) Толкованія посланія въ Ефесеямъ, епископа Өеофана, 2 половина; 4) Житія святыхъ за май, составленныя Бахметевой; 5) приміры изъ житія святыхъ; 6) Пространный Православный Христіанскій Катихизисъ (2-мъ изд.); 7) Записки по церковному законовідівню, сочиненіе протоіерея Скворцова (вторымъ же изданіемъ)".

О построеніи соборнаго храма во имя Воскресенія Христова при миссіи преосвященный Николай въ рапортв своемъ отъ.

Digitized by Google

19 января пишеть: "Слава Господу Милосердому! Руками върныхъ рабовъ Своихъ Онъ посладъ миссіи помощь, давшую возможность въ теченіе года продолжать работы безостановочно. Мы уповаемъ, что Онъ и впередъ не отниметъ Свою помогающую десницу отъ миссіи и не допустить доведенному уже до весьма значительной высоты храму Его остаться не оконченнымъ на посмъяние иновърнымъ и инославнымъ. Но упование это не избавляеть меня въ настоящее время отъ очень труднаго положенія лутника, застигнутаго темною ночью и незнающаго куда ступить, при неотложной необходимости подвигаться къ назначенной цвин. Воть и опять, продолжаеть онь, все средства истощены, и не только истощены, но и передержано слишкомъ 6 тыснчъ рублей металлическихъ". Въ этомъ трудномъ своемъ положени преосвященный Николай обращается къ совъту православнато миссіонерскаго Общества съ просьбою представить лицамъ благочестивымъ и благотворительнымъ настоящую великую нужду мносін, возбудить ихъ сочувствіє жь ней и вызвать миъ на пожертвованія, "Такимъ путемъ придеть номощь миссін!" говорить онъ, я въ этомъ глубово увъренъ, и Господъ не попустить быть тщетной сей въръ, если только мол убъдительная просьба будеть исполнена". Совыть отнесся къ сей просьбы съ подобающимъ вниманіемъ и имвать утвіщеніе уже видеть, что Госнодь не попустиль быть тщетного глубовой вири строителя: неизвестнымь лицемь доставлено въ кассу совета десять тысячь рублей, которые вивств съ другими частными пожертвованіями, составившими сумму свыше 700 руб., отправлены уже въ Японію. Но имвя въ виду, что для овончанія постройки потребно всей суммы не менве 50,000 руб., о чемъ извъстно изъ последующего рапорта преосвященного Неколая,--советь пользуется настоящимъ случаемъ, чтобы повторить во всеуслышание просьбу о помощи на построеніе храма Воскресенія Христова заключительными словами самого начальника россійской духовной миссін въ Японін: "Да возбудить Госполь состраженіе въ миссін, да расширить сердца одаренных благами земными жертвователей и да избавить чревъ нихъ мисоію отъ бъдствій без-HOMOIDHOCTH!

# ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

# О НЕДОБРОКАЧЕСТВЕННОСТИ СУЩЕСТВУЮЩАГО ВЪ ПРОДАЖЪ ДАМПАДНАГО МАСЛА.

Святвиций Спнодъ, имън особое попечение о томъ, чтобы предъ святыми иконами возжигаемъ быль согласно съ церковнымиправидами чистый елей и въ виду справедливыхъ сътованій на недобровачественность обращеющагося въ продаже лампаднагомасла, предоставить г. Синодальному Оберъ-Прокурору сдалать зависящее распоряжение объ изследовании разныхъ сортовъ дампаднаго масла, съ темъ чтобы о последствіяхъ таковаго изследованія поставить засимъ въ известность епархіальныя начальства. Всладстве сего козяйственное при Святвищемъ Синора управленіе, собравъ насколько сортовъ деревяннаго масла разныхъ торговыхъ фирмъ, а танже образцы того же масла изъ тамежень С.-Петербургской, Одесской и Таганрогской, получаемаго непосредственно изъ за границы, препроводило таковые къ директору Технологического Института съ просьбою подвергнуть имъ химичесному изследованию относительно ихъ качества, чистоты, безвредности и безопасности при гореніи. По произведенному навначенною Учебнымъ Комитетомъ С.-Петербургскаго Технологического Института Коминссією изслідованію вышеозначенных сортовъ масла оказалось, что доставленные изъ таможень образцы представляють чистое оливновое масло: по доброначественности опо составляеть высшій сорть одивковаго масла, не содержить никакой подмеси, не иметь запаха, хорошо горить въ дампадажь и при горбий не распространиеть ни копоти; ни запаха; изъ другихъ же образцовъ масла, подвергавшихоя изследованію, одни оказались также чистымъ оливковымъ, нонизшаго сорта, масломъ, называемымъ деревяннымъ масломъ, которое не содержить примъсей, горить хорошо, но при горъніи даеть копоть и запахъ; нъкоторые же образцы оказались или растительнымъ масломъ, смъщаннымъ съ значительнымъ, но неодинаковымъ количествомъ минеральнаго масла, или минеральнымъ масломъ различной очистки, но безъ примъси растительнаго, или одивковымъ масломъ низшаго сорта, но содержащимъ примъсь неоливковаго растительнаго масла, или вообще смъсью растительнаго, но неодивковаго масла, а также съ примъсью въ

Digitized by Google

значительномъ количествъ минеральнаго и коносоваго масла, При чемъ всв подвергавшіеся аналитическому изследованію образцы масла оказались не имвющеми ниванихъ примвсей, которыя бы при горвніи въ дампадахъ образовали вещества, вредно дъйствующія на здоровье людей; но оливковое масло низшаго сорта, называемое деревяннымъ, даже безъ примъси другихъ растительныхъ веществъ при горвніи неизбажно образуєть копоть, иоторая, садясь на предметы, болве или менве грязнить ихъ. Признавая полевнымъ о вышензложенныхъ результатахъ изслъдованія разныхъ сортовъ дампаднаго масла сообщить для общаго свъденія, и усматривая возможность пріобретать чистое оливковое масло непосредственно изъ заграницы чрезъ таможни, съ платою за пудъ отъ 9 р. 50 к. до 11 р. 50 к., по каковой цвив ныив продается въ давкахъ дампадное масло съ различными примъсями, Святвйшій Синодъ опредвляеть: объ оказавшейся по изследованію недоброкачественности имеющагося въ продажв лампаднаго масла предложить Епархіальнымъ Преосвященнымъ войти въ соображенія; не признають ли они возможнымь поручить найболье достаточнымь монастырямь или церквамъ, а также и епархіальнымъ свичнымъ заводамъ, выписывать непосредственно самимъ изъ заграницы лампадное оливковое масдо въ количествъ, потребномъ для снабженія имъ исъхъ церквей епархін, при чемъ свъденія о фирмахъ, торгующихъ оливковымъ насломъ, могуть быть получаемы изъ хозяйственнаго управленія при Святвитемъ Синолъ.

# ОБЪ АССИГНОВАННЫХЪ ИЗЪ ГОСУДАРСТВЕННАГО КАЗНАЧЕЙ-СТВА СУММАХЪ ПО СМЪТЪ СВ. СИНОДА НА 1888 ГОДЪ.

На наступившій 1888 годь, по Высочайше утвержденной 29-го декабря минувшаго года государственной росписи, ассигновано изъ казны на расходы по въдомству Св. Синода 11.030,477 р. Сумма эта по десяти главнымъ подраздъленіямъ смъты Св. Синода назначена на слъдующіе предметы:

1) на содержаніе центральнаго управленія Св. Синода, въ томъ числъ на содержаніе членовъ и присутствующихъ Св. Синода, оберъ-прокурора и товарища его, синодальной канцеляріи, хозяйственнаго управленія и контроля при Св. Синодъ, канцеляріи оберъ-прокурора, московской конторы Св. Синода, главныхъ священниковъ и ихъ канцелярій и комитетовъ для цензуры

духовныхъ внигъ, со всёми хозяйственными расходами означенныхъ учрежденій \* 246,789 р.

- 2) на содержаніе синодскихъ зданій въ С.-Петербурга и Москвъ 10,541 р.
- 3) на содержаніе духовныхъ консисторій въ 56-ти епархіяхъ, духовныхъ правленій и епархіальныхъ канцелярій въ 6-ти епархівхъ 649,001 р.
- 4) на содержаніе епархіальныхъ архіереевъ, ванедральныхъ соборовъ, архіерейской свиты и архіерейскихъ домовъ въ 60-ти епархіяхъ, а также 15-ти викарныхъ епископовъ 792,962 р.
- 5) на содержаніе лавръ, ставропигіальныхъ монастырей, мужсвихъ и женскихъ монастырей епархіальнаго въдомства, въ вознагражденіе за отошедшія отъ нихъ въ прошломъ стольтія въ казну населенныя имънія и другія недвижимыя имущества, частію же въ замънъ штатныхъ служителей, которыхъ монастыри лишились по освобожденіи крестьянъ отъ кръпостной зависимости, а также въ замънъ слъдующихъ по положенію отъ казны земель, жельницъ и рыбныхъ ловель 402,472 р.
- 6) на содержаніе городскаго и сельскаго духовенства, миссій и миссіонеровъ по утвержденнымъ въ разное время штатамъ и назначеніямъ 6.399,904 р.
- 7) по строительной части, въ томъ числъ: на содержаніе енархіальныхъ архитекторовъ въ 8-ми западныхъ епархіяхъ 4,673 р., на внутреннюю отдълку храма Св. Владиміра въ Херсонисъ Таврическомъ 100,000 р. и вообще на расходы по строительной части, большею частію уже разръшенные или имъющіеся въ виду, 160,285 р., а всего 264,958 р.
- 8) на улучшение содержания духовно-учебныхъ заведений; вътомъ числъ собственно на расходы по симъ заведениямъ (духовнымъ академиямъ, семивариямъ и училищамъ), въ дополнение къ специльнымъ и мъстнымъ средствамъ духовнаго въдомства, 1.569,360 р. и на расходы по устройству и содержанию школъ (церковно-приходскихъ) для народнаго образования 175,500 р., а всего 1.744,860 р.
- 9) на расходы разнаго рода, какъ-то: на выдачу пособій (по 30 р.) ново-рукоположеннымъ и перемъщаемымъ священникамъ сельскихъ приходовъ въ епархіяхъ, гдъ производится духовенству штатное содержаніе отъ казны, на прогоны и путевыя издержии, когда выдача ихъ положена по законамъ, какъ напр. при поъздкахъ преосвященныхъ для обозрънія епархій, при опредъленіи священно-церковно-служителей бълаго и монаше-

<sup>\*</sup> Изъ всёхъ центральныхъ управленій Св. Синода только учебний комитеть при Св. Синода содержится на спеціальныя средства духовнаго в'ядомства (духовно-учебный капиталь).



отвующаго духовенства въ камиатокую епархио изъ другихъ епархій, при опредъленіи священняювъ въ поляк и во олоть, и тому нодобныхъ, опредъленныхъ существующими правилами, случаяхъ, на заготовленіе св. Мура въ Москвъ и Кієвъ, на изготовленіе, упаковку и разсыкку бриліантовыхъ орденскихъ знаковъ, напероныхъ крестовъ и другихъ знаковъ отличія, жалуемыхъ духовнымъ и другимъ лицамъ за службу но въдомству Св. Свнода, на пособіе Обществу возстановленія православнаго христіанства на Кавказъ, на добавочное жалованье служащимъ по духовному въдомству въ привилегированныхъ губерніяхъ, на экстраюрдинарные и другіе разные расходы 321,739 р.

н 10) на содержаніе духовныхъ учрежденій за границею н пособія имъ, въ томъ числь: на солержаніе алеутокой архіорейокой ванедры въ С.-Франциско и духовенства въ алеутекой епархін (въ с. Америкъ), на содержаніе заграничныхъ церквей въ городахъ Ниццъ, Прагъ (въ Богеміи), По (въ Южной Франців) и духовныхъ миссій: въ Іерусалимъ, Пекинъ и въ Японів, на милостинную дачу, Высочайше пожалованную въ разное время нъкоторымъ правосдавнымъ учреждениямъ на востокъ, на разницу въ курсв при переводъ содержанія тэмъ изъ поименованныхъ учрежденій, которымъ таковое положено отпускать по металическому курсу, и на банкирскіе расходы 197,251 р., нтого 11.030,477 р. составляющихъ около 1,2°/о встать государственных расходовъ, исчисленныхъ по государственной росписи на текущий годъ въ суммъ 888,082,110 р. По сравнению съ сивтнымъ назначениемъ прошлаго года, сумма, ассигнованная по смете Святейшаго Синода на 1888 г., представляеть увеличение на 42,335 р. Увеличение это произошло отъ внесенія въ смъту Святвишаго Синода на настоящій годъ новыхъ расходовъ, главнымъ образомъ на содержание вновь учрежденнаго великоустюжскаго духовнаго правленія и тамошняго викарія, на содержаніе причтовъ въ нівскольких виовь открытыхъ приходахъ на окраннахъ Россіи, накъ напр. въ селеніяхъ Михайдовив и Гренадерсив вновь присоединенной отъ Турція Карской области, слобода Ведено (бывшемъ украплени, прославденномъ въ 1859 г. подвигами русскихъ вонновъ) Терской обдасти, на Командорскихъ островахъ камчатской спархіи, въ имъніи Іерденъ римской епархін, гдв мъстное населеніе присоединилось къ православной церкви, и на добавочное жалованье служащимъ по духовному въдомству въ привилегированныхъ губерніяхъ согласно вновь установленнымъ по сему предмету правиламъ.

Какъ ни значительна сама по себъ сумма, отпускаемая изъ государственнаго казначейства на расходы духовнаго въдомства, тъмъ не менъе — замъчаютъ "Церк. Въдомости" — ислъзя не приэнать, что сумна эта далеко недостаточна на удовлетвореніе многихъ существенныхъ его потребностей. Особенно незначительна сумма (6.899,904 р.) на содержаніе городекаго и сельскаго духовенства, которое поэтому во многихъ центральныхъ епархіяхь до настоящаго времени не обезпечена содержаність оть казны даже въ техъ ограниченныхъ разиврахъ, въ какихъ оно положено по другимъ епархіямъ внутри Россіи \*. То же самое следуеть сказать о сумме (175.500 р.) на расходы поустройству и содержению церковно-приходскихъ школъ, которымъ со стороны Святайшаго Синода, всладствіе ограниченности этой сумны, можеть быть оказываемо вспомоществоване только въ случаниъ крайней необходимости, и притомъ далеко не во всехъ. Но необходимо иметь въ виду, что ассигнование сумыть изъ государственнаго казначейства зависить отъ состоянія средствъ, которыми оно располагаеть для удовлетворенія вообще государственныхъ потребностей \*\*.

## ЮБИЛЕЙ М. И. КАРИНСКАГО.

4-го сего января исполнилось 25 лътъ службы по духовноучебному въдомству ординарнаго профессора с.-петербургской духовной академіи Михаила Ивановича Каринскаго, съ 1869 г. состоящаго профессоромъ академіи сначала по предмету метафизики, а потомъ по кафедръ исторіи философіи, каковую и занимаетъ до настоящаго времени. Званіе ординарнаго профессора онъ получилъ въ 1880 году послъ публичной защиты въ здъшнемъ университетъ сочиненія подъ заглавіемъ: "Классификація

<sup>\*\*</sup> Кстати при этомъ упомянуть, что съ проилаго года правительство пришло съ новою помощію перковно-приходской школь. Въ Высочайше утвержденныхъ 9 іюня того года смѣтахъ земскихъ повинностей на трехлѣтіе съ 1887 г. въ губерніямъ, въ которыхъ не введены земскія учрежденія, а также но Сибиры, назначены слѣдующіе предаты на пособіе церковно-приходский шиоламъ: по губерніямъ астраханской, виленской, витебской, водынской, гродненской, кіевской, повенской, минской, могилевской, оренбургской, подольской, ставропольской, тобольской, томской и по забайкальской области по 10.000 р. на каждую губернію в область, по туберніямъ иркутской и енисейской по 5.000 р. в по архантельской губерніи 2.000 р.



<sup>\*</sup> Въ следующихъ епархіяхъ не производится духовенству содержаніе отъ казни: владемірской, воронежской, вятской, допской, кишиневской, курской, московской, вижегородской, оразоской, рязанской, семопревой, тамбовской, тудъской и ярославской. Въ остальнихъ епархіяхъ за исключениемъ нъсколькихъ убязовъ во внутреннихъ епархіяхъ духовенству производится штатное содержаніе иль казны, которое составляетъ: въ холиско-варшавской и рижской епархіи отъ 1000 до 1900 р. священнику, въ епархіяхъ западнаго края отъ 800 до 500 р. и въ епархіяхъ ввущи России отъ 96 до 240 р. въ гель.

выводовъ "; и удостоенъ историко-филологическимъ факультетомъ степени дектора оклосовін. Въ день юбилен соступнивны и ученики Миханиа Ивановича собранись въ его квартиву, чтобы принести поздравление по случню этого знаменательного для него дня. Торжество имвло чисто семейный, доманный характеръ, чуждый всякой оффиціальности. Академическая корпорація преподавателей и служащихъ чрезъ преосвященного ректера академін : епископа Автонів и отаръйшикъ своикъ членовъ воздала дань уваженія дичнымъ качествамь и просессорскимъ заслугамъ Миханла Ивановича. Студенты академіи въ свою очередь яркими чертами обрисовали впочатление, дажее они вынесять съ его лекцій. Михаиль Ивановичь быль глубоко тронуть оказаннымъ ему вниманісив и благодариль всихв за чувства, съ такою искренностью и непринужденностью высказанныя. М. И. Каринскій-уроженець мостовомій, и въ профессоры академія перешель изъ преподавателей московской семинарін въ 1868 году.

### къ болгарамъ.

Одинъ московскій славянофиль прислаль одному карьковскому литератору, тоже нечуждому славянофильскаго направленія, маститому писателю и бившему профессору университета г-ну П—ву стилотнореніе, когоримь от восиламеняль родственное чувство россіянь на защиту Болгаріи, когда омончажельно ръшена била для того война протцву турокь. Г. П—въ, прочитавь присланное стихотвореніе, нашель его превосходнимь, исполненнимъ высокаго патріотическаго и славянолюбиваго духа; но, воздавь полобающую честь произведенію, онъ въ то же время московскому пріятелю отвисаль, что стихотвореніе очень хоромю, но не ко времени, и что болгары требують темерь совсямь другаль, далене на сочувственнихь отношеній. Почему и призиваль его кь другаго рода стихотворному паліянію, согласному съ теперешнимъ безобразнимъ положеніемъ болгарь, и этоть призивы выразняє съ своей сторони въ такихъ ямбахъ:

Умель ты, мой поеть, пріятель вдохновенный, Звать русскія сердца на подвигь возвышенный, На брань священную, къ спасенію болгарь, чтобъ имъ завоевать златой свободы дарь, И твой призывный кличь явился не безплодень. Поникъ главой Балканъ, болгаринъ сталь свободень. Какую-жъ мзду за то брать Россь себъ стяжаль? что въ благодарность онъ за подвигь свой снискаль? Чужденіе, вражду онъ встретиль въ свобожденныхъ, Забвенье тяжкихъ жертвъ, въ брани принесенныхъ!!

Рази-жъ всей силою стиха сихъ лже-друзей,
И правды гнъвъ на ихъ безчинія издей.
Вовстань съ Шекспировскийъ запасомъ разкой брани
И брось ее въ лицо неблагодарной дряни.
Бичуй Кобургскаго и Баттенберга съ нимъ

Digitized by Google

И оъ Трона Княжества толченъ дай обониъ. Греми правителей, бевправно въ власть вступившихъ, И тъмъ Болгарио изъ края въ край вэмутившихъ, И гизвъ небесъ на ихъ безбожныя главы, За эло Святителю, ты омъло призови.

На это пригламеніе московскій патріоть отвітнях слідующим и стихами, тоже въ тожь пригламенія манисанными местнотовникь. либомъ:

Болгаре! Какой влой духъ вамя овладъль И мракомъ всв умы у васъ поврыть успъль? Канъ благодарности въ васъ память потеннялась, Забвеніемъ добро несчетное нокрылось? Несчастные ожины! Куда стремитесь вы, Безпечно очертя безумныя главы? Кому вручили вы державную корону? Кому отврыли шуть из управдненному трону? .Католеку, врагу для въры праотцевъ, Который, на престоль надежные возсывь, Потщится западу предать вась въ обладанье И въру извратить, врагамъ на посмъянье. Я вижу: возстають изъ въковыхъ гробовъ Скинтродержавные Цари вашихъ отцовъ, И съ изумленьемъ зрять, какъ вы пришли къ рашенью, Чтобъ инославному отдать себя раденью. О слышу я, они провлятьями гремять И всеми бедами на васъ съ небесъ грозять!! Что побудило васъ искать себъ для власти Чужеплеменника? Иль оть какой напасти Вы мните чрезъ него избавиться когда? Онъ первый измънить, какъ явится бъда! Что добрый брать-Россь вамъ вдругь опостылымъ сталь? Иль мало жертвъ за васъ въ брани онъ заклалъ? Неблагодарные! Сочтите то число, Которое людьми за васъ въ бою легло! Сочтите число жертвъ, во златв принесенныхъ И безвозвратно въ васъ со кровью погребенныхъ. . Гдв больше вы могли сочувствія найти, Какъ не въ странъ родной, которая спасти Оть рабства тяжкаго усердно васъ хотвла И въ подвите своемъ блистательно успъла? Пускай-же среди васъ во Храмахъ не гремить И православное вамъ ухо не разитъ Неслыханно у васъ названье Фердинанда, Чтобъ восхищалась твиъ злорадно пропаганда, За причиненный же Святителямъ позоръ Падеть на васъ тоть огнь, что потребиль Гоморъ.

Digitized by Google

### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

Во всёхъ книжныхъ магазинахъ и у вдовы протојерея Е. Н. Булчаковой (Загород. просп. д. № 58, кв. 23) продаются сочиненія высокопреосвященнаго Макарія митрополита московскаго.

Введеніе въ православное богословіе. Ц. 2 р., придагается на перес. за 2 Ф.

Православно-догматическое богословіе. Два тома ц. 6 р., на пе-

Исторія христіанства въ Россіи. Ц. 1 р. 50 к., на перес. за 2 с. Исторія русской цернви. Томы 1, 2, 3, ц. 4 р. 50 к. на перес. за 5 с.; томы 4 и 5, ц. 4 р. на перес. за 3 с.; томы 6, 7, 8 и 10 по 2 р. каждый, на перес. за 2 с. на каждый; томы 9 и 11 по 2 р. 50 к. наждый, на перес. за 2 с. на каждый; томъ 12—цена 3 р., на перес. за 3 с.

Слова и ръчи (сказанныя въ Вильив). Цвна 1 р. на перес. за 1 е.

Наше переходное время Н. М. Павлова. 1888 г. Сборникъ статей пом'ящавшихся преимущественно въ газетахъ: День, Москва и Русь.

Для подписчивовь Русскаю Архива цвиа 1 р., въ отдельной продажь 2 р. Содержание са следующее: І. Черты направлений нашей литературы и ихъ отгения. П. Полемина гареты "День" съ "Московскими Ведомостами« и съ газетою "Весть". ПП. Новая общественная организація и старый казенный строй. IV. По поводу разныхъ политическихъ событій, некрологи, заметки и мелочи. V. Статьи разнаго содержанія.

Продается въ книжныхъ магазинахъ Суворина и другихъ въ Москвъ и Петербургъ.

Правеславное ученіе е христіанских добродітеляхъ: Вірі, Наденді и Любен. Свищ. Георгія Надеждинскаго. Ціна 2 р. Получать можно въ книж. маг. Тузова въ Петербургі, Леухина въ Москві, Чернова—въ Саратові и въ типографіи Феокритова въ Саратові. Отъ автора, свящ. села Голиціна Саратов. г. Аткар. у., можно получать туже квигу за 1 р. 50 в. съ пересылкой.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

HA

# ВАРШАВСКІЙ ДНЕВНИКЪ

въ 1888 году.

#### подписная цъна.

| Въ Варшавъ:  |           |    | Съ пересылкою: |    |             |    |      |   |      |
|--------------|-----------|----|----------------|----|-------------|----|------|---|------|
| На годъ      | 9 руб.    | 60 | KOH.           | На | РОДЪ        | 12 | руб. | _ | коп. |
| " полгода .  | 4 "       | 80 | 77             |    | полгода     |    |      |   | 77   |
| "три мъсяца. |           | 40 | י ת            |    | три мѣсяца. |    |      | _ | n    |
| " мъсяцъ     | <b></b> " | 80 | מ              | ;j | мъсяцъ      | 1  | n    | _ | 27   |

За границу (подъ бандеролью), на годъ—15 руб. (20 гульд. или 40 франковъ), полгода—7 руб. 50 коп. (10 гульд., 20 франк.), три мъояща—3 руб. 75 коп. (5 гульд., 10 франк.), мёсяцъ 1 р. 25 к.

Для убъяныхъ и гминныхъ управленій, магистратовъ и гминныхъ судей по 10 руб., а для православнаго духовенства и начальныхъ учи-

телей по 8 руб.

Подписва принимается въ Конторъ Редакціи (Варшава, Медовая № 20), а также въ книжных макаричахъ Н. П. Карбасникова, въ С.-Петербургъ, Литейный пр., № 48-й; въ Москвъ, Моховая, д. Коха, и въ Варшавъ, Новый-Свътъ, № 65.

"Варшавскій Дневникъ" выходить ежедневно, кром'в воспресныхъ и праздинчныхъ дней. Въ случав важныхъ событій въ политической жизни редакція старается выпускать нумера и по праздничнымъ днямъ.

Задача "Варшавскаго Дневника" быть выразителемъ интересовъ населенія этой окранны русскаго государства и слідить за вопросами, имъющими общерусское значеніе. Газета ставить себі цілью наблюдать за развитіемъ политической, общественной и литературной жизни всего славянства и мість корреспондентовь въ различныхъ славянскихъ земляхъ.

Варшава.

Редакторъ-издатель П. А. Кулаковскій.

## О ПОДПИСКЪ НА ИЗВЪСТІЯ

# C.-NETEPBYPICKAIO CAABAHCKAIO BAAIOTBOPNTEALHAIO

ОБЩЕСТВА.

въ 1888 году.

## годъ пятый.

Издаваемым С. Петербургскам Спанишими Внаготноричельным Обществом "Извёстія", сверка обнародованія журналова совета и общих собраній, свёдёній о поступаемых ножертвованіям и слёдовательно, сверка ознакомиснія читателей са дёнтельностью Общества, имбюта цёлью—внакомить Россію са прошлым и современныма поположеніема всёха славянских страна и народностей, са иха стремленіями, потребностями и интересами духовными, общественными и акономическими. Съ сентября 1887 г. "Извъстія" стали выходить подъ нашею редакціею. Предложивъ Совъту Общества наши услуги, мы имъли въ виду послужить этому изданію нашими свъдъніями, пріобрътенными долгою трудовою жизнью, посвященною книжному и живому изученію роднаго и любимаго славянскаго міра, воснользоваться нашими обширными знаконствами въ зейлять славянскить и нъкоторою обытностью въ устномъ и письменномъ на васедръ и въ литературъ служенія славяновъдънію, славянскимъ задачамъ и интересамъ.

Вопросъ Восточний, Славанскій — вопросъ міровой, но никого онъ такъ близко не касается, какъ насъ, Русскихъ, всёхъ Славянъ и тесно географически и исторически связанныхъ съ ними Румынъ и Грековъ. Посвященное посильному освёщенію этого вопроса, уясненію взаимныхъ отношеній, общихъ и частныхъ интересовъ всёхъ этихъ народовъ важности ихъ взаимнаго оближенія и мярнаго сожитія, наше повременное изданіе имбетъ, кажется, разумное основаніе занимать изв'єстное м'єсто среди органовъ русской, западно-славянской, румынской и греческой печати.

Въ 1888 г. "Извъстія" будуть выходить ежемъсячными выпусками въ три печатныхъ листа около 15 ч. каждаго мъсяца, за исключеніемъ лътнихъ мъсяцевъ, когда выйдуть вмъсть майская и іюньская, іюльская

и августовская книжки, каждая въ шесть листовъ.

Программа. І. Дъйствія С.-Петербургскаго Славянскаго Благотворительнаго Общества и другихъ Славянскихъ Обществъ въ Россія и заграницей. II. Славянское обозръніе. ПІ. Славянскія библіографическія извъстія. IV. Объявленія.

Подписная годовая цвиа для всёхъ подписчиковъ безъ различія въ

Россін и за-границей, съ доставкой и пересылкой, три рубля.

Срокъ годовой подписки считается съ 1-го япваря 1888 года. Подписка принимается въ С.-Петербургъ, въ помъщении "С.-Петербургъкаго Славянскаго Благотворительнаго Общества", на площ. Александринскаго театра, д. № 7.

Тамъ-же можно получать "Извъстія" 1884 и 1885 годовъ по два

рубля, 1886 и 1887 гг. по три р. за годовой экз.

Отдельные нумера "Известій" по 30 коп. будуть продаваться въ кинженить изгожинать "Новаго Времени" въ С.-Петербурга и Москва, и въ Славянскомъ Обществъ.

Редавторъ: Владимірь Ламанскій.

БОЛЬШАЯ ЕЖЕДНЕВНАЯ ПОЛИТИЧЕСКАЯ, УЧЕНАЯ И ДИТЕРАТУРНАЯ ГАЗЕТА

# СЫНЪ ОТЕЧЕСТВА

(ИЗДАНІЕ ОСНОВАНО ВЪ 1812 ГОДУ).

Вступивъ съ 4-го числа октября 1887 года въ семьдесятъ шестой годъ своего существованія, газета съ 1го ноября вновь реформирована, значительно дополнена новыми отдълами и увеличена въ формать до размъра большихъ столичныхъ газетъ (безъ повышенія подписной ціны) и по своей общирной программі, всесторонней разработві современныхъ вопросовъ и своевременному сообщенію выдающихся новостей, какъ изъ русской, такъ и иностранной жизни, можетъ вполей заміннъ собою

дорогую по подписной цвив газету и еженедъльный журналь.

При воскресных нумерах разсылается приложение въ видъ еженеифиьнаго

## ИЛЛЮСТРИРОВАННАГО ЖУРНАЛА.

въ который войдутъ: историческія и современныя пов'єсти, романы. разсказы (оригинальные и переводные), портреты современных и исторических деятелей, рисунки бытовые, исторические и современ-

ные преимущественно изъ русской жизни, а также каррикатуры. Ежемвсячно при одномъ изъ воскресныхъ нумеровъ придагаются къ домашнему производству

### "МОДЫ и РУКОДВЛЬЕ"

съ приложениемъ образцовъ вышивовъ, вязаний и другихъ дамскихъ рукольній, а также выпиловочных работь при объяснени производства работь и указанін матеріала.

Гг. подписчики, выславшие сполна годовую подписную плату до 1 ливаря, имѣють право получить на выборь одну изъ трехъ нижеозначенныхъ картинъ-олеографій, отпечатанныхъ въ насколько красокъ на эстаминой бумагь съ лакировкою и рельефомъ:

1) "крещеніе Кіевлянь при св. князі Владимірь" (издана въ виду наступающаго 900-льтія—15 іюля 1888 г.). Размеръ карт.: 1 арш. 2 верш., выс. 14 верш.

2) "Смерть Ивана Сусанина" (издание второе тождественное съ первымь). Разифръ картины: 1 аршинъ, высота 3, аршина.

3) "Дънченикъ въ Малороссін" (съ картины профес. А. Маковскаго).

Размірь картины длина 1<sup>1</sup>/<sub>3</sub> аршина, высота 1 аршинь. Желающіе получить, кромі одной (безплатной) картины—остальныя двъ, благоволять выслать за каждую по 1 руб. и на доставку прибавить: по 10 к. за экз. (если требование трежь картинь будеть одновременно).

### подписная цена ежедневной газеты "сынъ отечества" съ еженед тльными и ежем тсячными иллюстрированными прилеженіями:

Безъ доставки и пересывки: на годъ 7 руб.-на 6 мъс. 3 р. 60 к. Съ доставкою и пересылкою: на годъ 8 руб.—на 6 мвс. 4 р. 50 к. Желающіе получить картину-одеографію благоволять выслать 80 к. Безъ этой приплаты премія не высылается. Въ разсылкі олеографій соблюдается очередь поступленія требованій.

За редактора М. КУПЛЕТСКІЙ, Каратоль С. МОБРОЛЖЕВЪ.

Адресь Главной Конторы: Спб., Невский пр., у Аниченна моста, **д. №** 68—40.

Ценворъ свящ. Іоанна Петропавловскій.



Отъ Московскаго Луховно-цензурнаго Комитета печатать дозводяется. Москва. Января 28-го 1888 года.

# НВСКОЛЬКО СЛОВЪ ПО ПОВОДУ ЮБИЛЕЯ ПАПЫ

Недавно натолическая перковь съ велинить тормествомъ справляда интидесятилитый юбилей сващенства своего главы. Въчный 
городь переполнился многочесленными толпами благочествныхъ 
католиковъ, съ разныхъ концовъ примедмихъ новлошиться юбиляру. Общирные залы Ватинана оказались недовольно простерными для помъщенія изобильныхъ приношеній, которыми привътствовался святый отецъ по случаю своего юбилея. По многочисленности прибывшихъ по этому случаю въ Римъ мноле тамъ 
и не добились чести въ личной аудіенціи вмъсть съ другими липевръть папу. Пресса вськъ европейскихъ странъ не осталаєь 
безучастною къ торжественному событію католическаго міра. 
Едвали есть какая газета, которая обошла молчаніемъ этотъ

вакть.

Много вопросовъ невольно возбуждается при видь такого торжества папы и папотва. Несколько леть тому назадь, именно при восшествій темерешняго папы на папскій простоль, ногда папство находилось въ оккрытомъ раврывё чуть не со вобми европейскими государствами, когда сочувствіе из нему народныхъ массъ представлялось слабымъ и неглубонимъ, ногда вследствіе провозглашемія догмата папской непограмимости и принциповъ Сильбуса оно представлялось покинутымъ всеми прежиним своими друзьями,—возможность подобныхъ чествовамій папы показалось бы пожалуй соминтельною. Чему же припи-

сать эту перемъну отношеній къ папъ и какъ разумьть эти недавнія ликованія въ честь его? Относить-ли ихъ только въ личности теперешняго папы, или въ тому принципу, въ той идеъ, представителемъ и носителемъ которой считается папа? Иначе сказать: обнаружилось ли эдъсь просто расположение въ уживчивому, хорошему человъку, каковымъ по личнымъ своимъ расположеніямъ считается теперешній папа, или здёсь сказалось на время было притаившееся, но не исчезнувшее преклоненіе предъ тою силою, олицетвореніемъ которой служить папа, по отношенію нь которой заслуга теперешняго папы заключается въ томъ, что онъ своею двятельностію способствоваль оживленію прежнихъ почтительныхъ отношеній въ ней, нарушенныхъ было и нъкоторыми новыми въяніями и упрямою несговорчивостію прежняго папы? Нэтъ сомненія, что среди римскихъ католиковъ немало найдется такихъ, въ которыхъ событія последняго времени возбудили свътлыя упованія относительно папотва и возвращенія его къ первенствующей роди на политической арект, въ которыхъ восиресли мечты о возвращении папъ свътской власти и утраченнаго изста среди государей Европы, объ авторитетномъ значевім суда и голоса папы по спорнымъ вопросамъ международной политики. Но немало также найдется пожалуй и такихъ людей, которые твиъ же самымъ событіямъ дадуть иное толкованіе, которые, считая несбыточною химерою правдныхъ умовъ предположенія о какомъ либо возвращенім папства къ политической и государственной двятельности, всв недавнія чествованія теперешняго папы назовуть придичествующими и подобающими ему по его сану папы, не болье того, вполев заслуженными имъ благодушнымъ невмъщательствомъ его въ политическую жизнь и политическую борьбу европейских державъ.

Оставляя пока въ сторонъ разсуждения о томъ, какая изъ этихъ перспентивъ представляется болъе въроятною, мы считаемъ возможнымъ бросить взглядъ на то, что даютъ оакты, т.-е. тотъ видъ политическаго положения панства, въ какомъ застаетъ его юбилей Льва XIII. Въ послъднее время немало было говорено лестваго по адресу къ панъ, жемало восквалялась его политическая мудрость и осторожность, благодаря которой улучмились отношения панства къ европейскимъ госудерстванъ, давно разстроенныя безгактною, бликорукою, боевою политикою его прешиественины. Каного же рода улучшеніями своихъ отпошеній обязано папство Льву XIII?

Онною изъ самыхъ трудныхъ задачъ для Льва XIII при самомъ вступленіи его на паповій престоль было установленіе извъстныхъ отвошеній на свытокому правительству Италіи. Предмественнить его на папскомъ престоле просто не котель признать законности самаго факта отторженія оть него світокой власти, смотрълъ на это какъ на святотатетвенное пожищение нервовнаго достоянія, вакъ на акть насилія и грабежа, считаль себя не иначе какъ обобраннымъ и обворованнымъ и конечно не допускать даже и мысли о возможности признама съ своей стероны законности прави итальянского правительства на владеніе исконныма достояніема церкви. До конца своей жизии онъ останся непримиреннымъ им съ самою этою светскою властію, деранувшею поднять руку на панское достояніе, ни оъ ительявскихъ народомъ, допустивнимъ этотъ актъ отгоржения отъ папы светской власти и даже приветствовавшимъ его. Въ втомъ событін онъ видвль не висе что, напъ проявленіе того вражевбнаго хриотіанству, церкви, папству дука невірія и отринанія, которымъ заражены современныя общества; какихъ лебо вныхъ мотивовъ и побужденій для этого событія онъ недопускаль и законности ихъ не признаваль. Въ такомъ убъщение его могдо подверживать немало и то обстоятельство, что точно также смотръли на Западъ и многіе на это событіе. Один свътскія владвиз панства искрение считали какимъ-то такиственнымъ достоянісив и съ соврушенісив сердца подобно своему святому отцу видъди въ посягательствъ на это тамиственное и священное достояніе преуспънніе того дука нечестія, для котораго нъть инчего завътнаго и святаго. Были и другаго рода люди, которые подобно первымъ не будучи въ состояни въ своемъ сознании разделить светскую власть папы отъ достоянства его собствеяно нать папы, но будучи провикнуты совобыть противоноложными чувотвами въ церкви и христіанству, наоборотъ вриватствовали это событів, считая его ударома, маправленныма противъ пашы, какъ главы церкви, какъ представителя и посиосля духовимить и церковныхъ принциповъ, словомъ ударемъ намъ бы противъ самой цериви. Исходною точною и тажь и другииъ служило опибочное смашение двухъ разнородныхъ принциновъ,

IIDONCXOJEBILICO OTE BOCCIETANHOR BERAME EDEBNICE BERETE OTE два принципа неразрывно соединенными въ лицъ пашы. Раздъдиль ли эти убъжденія Левъ XIII при своемь, вотупломія на папскій престоль, или нъть, но ему нельзя было на осудить подетику своего предшественника безъ опасенія разомъ уронеть престижъ папства, ни продолжать ее въ томъ остромъ и боевомъ направленіи, каное получила она при его преднественникъ. Теперь обнаружались последствія той самостоятельной политики. вакую принять Левъ XIII. Оказалось во-первыхь возможнымъ номерять съ папотвомъ итальянскій народь собственно, вернуть его къ прежиниъ чувствамъ преданности и расположения къ папскому престолу. Этотъ повороть въ расположенияхъ итальямскаго народа довольно замётень; сочувствие нь церкви ростеть быстро и заметно; влінніе духовенства на народъ усиливается и всего ясиже оно обнаруживается въ періодь выборовъ на обшественныя и представительныя должности; всякая политическая партія считаеть важнымь и полезнымь для себя союзь съ духовенствомъ и употребляеть усиля заслужить расположение и помержку его; любопытиве всего то, что бывають случан, когда прежніе гарибальдійцы являются въ роли усердныхъ клерикадовъ. Чамъ объясимъ такой повороть въ чувствахъ и расподоженіяхъ итальянскаго народа? Віроятнымъ представляется то мивніе, что самъ по себв въ глубинъ своей совъсти итальянскій народь накогда и не быль враждебень папотву, какъ учреждению церковному, что этоть народь не быль развращень наними либо влінніями, всецало отторгнувшими его оть цержви и ея служителей. Конечно онъ привътствоваль вакъ радостное событіе объединеніе Италіи, заключившееся занятісмъ Рима итальянрянии войсками, но онъ приветствоваль это не за то, что ниъ ваносился якобы смертельный ударъ папству, какъ учрежденію церковному, а какъ событіе, удовлетворявшее надіональнымъ требованіямъ. Между Піемъ IX и итальянскимъ наводомъ лежало глубокое недоразуменіе, мешавшее имъ понять другь друга. Для Пія ІХ штальянскій народъ представлялся глубоно развращеннымъ въ редигіозномъ отношенін, враждебно настроеннымъ по отношению къ церкви. Для итальянскаго народа его наца представлялся врагомъ итальянской національной чести, п славы. Не такъ ввидинумъ на дело и же такъ новель дело преемникъ Пія IX. По всему видно, что омъ рацился признать завонность національных чувствъ итальянскаго народа и не щти въ разръзъ съ чими. Съ его благословенія итальянское духовенство стало участвовать во вобхъ проявленіяхъ національной жизни итальянскиго народа и воздерживаться отъ всего, что могло раздражать, оснорблять народь. возбуждать въ немъ непріязненныя чувства по отношенію къ церкви, къ ея служителямъ и ея главъ. Такими дъйствіями дъло примиренія итальянскаго народа съ папствомъ на половину пошло на ладъ. Нельзя вонечно понимать это примирение въ томъ смыслв, чтобы итальянскій народь отренся въ пользу папства оть своихъ національныхъ чувствъ по отношению къ королевству, къ которому онъ остается при прежнихъ чувотвахъ преданности и расположенія. Народъ, любовь и расположение котораго каждая изъ сторонъ желала бы монополизировать въ свою пользу, повидимому не хочеть знать о вакихъ-то счетахъ между цапствомъ и кородевствомъ; самое искрениее его желаніе видёть эти об'в власти въ тъсномъ союзв между собою. Но желаеть ин того же самого папство, составляеть ли тоже самое конечную цель политики теперешняго папы, -- это още вопросъ.

Не такъ повидимому очевидно сближение между папствомъ и итальянскими королевствомь, котя и здёсь сравнительно съ тамъ, что было при предшественника Льва XIII, заматно какъ будго удучнение. Правда и теперешний папа не принимаеть закона о гарантіяхъ и прододжаеть подобно своему предшественнику считать его оскорбительнымъ для чести папства, правда онъ заключился въ Ватиканъ и продолжаетъ выдавать себя за павника и узника, но во взаимныхъ отношеніяхъ папства и королевства нать уже той остроты и вакости, какая была прежде. Есть много случаевъ, когда власть королевская чувотвуеть нужду въ сочувствіи и содъйствіи папства и церковной власти; некоторын явленія гражданской жизни Италіи утратили бы многое, не будучи укращены сочувствіемъ церковной власти; точно также во вижшимъ дълахъ, по преимуществу въ томъ, что касается колоніальной политики итальянскаго королевства, услуги церкви н ея служителей приносять немалую пользу королевству. И служители церкви, съ въдома конечно папы и по негласному его разръшенію, не отказываются въ потребныхъ случаяхъ дълать

одолженія для свічтекой власти. Но къ огорченію свічтской власти. обратных случаевъ, когда бы папство нуждалось въ сочувствия королевской власти, когда бы последняя могла ответить панетву вваниными услугами и одолженіями, совобив почти игть. Это обстоятельство ставить королевство въ правотвенную зависимость отъ папства, въ не особенно пріятное положеніе одолжаемаго, но не могущаго въ свою очередь одолжить. Воть эта-то неравномерность во взаимных услугахъ покалуй и можеть въ извъстной степени затруднять взаимное оближение двухъ силъ. Эта почти постоянная обязанность во всёхъ своихъ интересахъ подчиняться наиству причиняеть особую интенсивность недовольству юнаго государства и побуждаеть его быть до щепетильности туткимъ во всему, что мало мельски можеть угрожать его достоянству. При такомъ настроенін маловажное оботоятельство можеть стать поводомъ въ непріятностямь. Оно такъ и саучилось въ самый разгаръ юбилейныхъ торжествъ въ честь папы, когда синдикъ города Рима-герцогъ Торлоніа быль отставленъ отъ своей должности за то, что безъ позволенія своего правитильства осмедился праветствовать папу. Среди всеобщихъ ликованій подобный поступокъ итальянскаго прявительства обнаружилъ скорве неумъстную и несвоевременную придирчивость п итальянского правительства, чемъ заботу объ охранени овоегодостоинства, какого либо посягательства на которое никто не видвив въ поступкъ синдика Рима. Уклонение итальянскаго правительства отъ малейшаго даже участи въ юбилейныхъ привътствованіяхъ папы не могло пройти незамвченнымъ и нонечно едвали оно могло быть истолковано въ смысле особенно благопрінтномъ для самолюбія итальянскаго правительства. Можно предполагать, что это уклоненіе скорте всего обнаруживаеть неудовольствіе и безпокойство итальянскаго правительства поповоду встать отнять чествованій папы, равно какть и вообще по поводу усиденія значенія и вліянія папства, обязаннаго всемь этимъ благоразумію теперешняго папы. Не окрышее еще политически, не ставши еще твердою ногою среди политическихъ силь Евроны, молодое итальянское королевство обнаруживаеть свою неувъренность и опасеніе за себя въ виду успъховъ своего соперника, оспоривающаго некоторую часть его правъ.

Сводя итогь сказанному, жы можемъ вывести то заключеніе. что вопросъ объ отношенияхъ папства нъ итальянскому правительству нельзя еще считать окончательно рашеннымы, но Льфу XIII кажется удалось хоть немного расчистить путь къ нъкоторому рашенію его. Нельзя думать, чтобы осуществились идем "непримиримыхъ" о возможности оставленія Рима итальнискимъ правительствомъ и о предоставлении папъ его прежинкъ свътскихъ владеній. Нельзя равно думать о возможности отреченія папотви отъ независимости и о вступленіи его въ положеніе, покровительствуемое итальянскимъ правительствомъ. Возможенъ еще одинъ способъ ръшенія этого вопроса и кажется онъ начинаеть пріобратать себа сторонниковъ. Это - предоставленіе въ распоряженіе папы нікоторой части Рима, гді біл папа чувствоваль себя полновластнымъ государемъ; осуществление этого плана повидимому не представляеть великой трудности; оно возможно подъ условіемъ дружелюбнаго расположенія въ папству мъстнаго населенія и подъ условіємъ обезпеченія его независимости отъ вакихъ-либо посягательствъ со стороны свътскаго правительства; благоразумная политика руководителей папства можеть эту возможность сделать действительностію.

Посль Ивалін отношенія папоква нь протестантской Германіи представляли другую трудную задачу для Льва XIII при вступленія его на папокій престоль. Въ послідніе годы его преднеотвенника отноменія эти отличались прайме враждебникъ карелтеромъ и отвывались весьма неблагопріятно на положеніе месолической перкви въ Германін. И нельзя было ожидать благопріятного для чести, достониство и самолюбія палотва исхода изъ этих отношений, ябо канству приходилось имять дело съ искуснымъ и опытимить въ дравъ политики человеномъ, поминивнінамов'ї вид выплані протови воб притовой пономеря по обо смини элементы, съ динаопатомъ гордымъ своими успъками въ борыбъ н съ внутрожними и съ визщиними врегеми, семоувбрению и твердо заявившим при самомъ началъ овоей борьбы съ падствомъ о пежелавів вити въ Каноссу. Пресминку Пін ІХ при такомъ положенія діла оставолось повиниому одно — походно силонить голову и ценою этой покорности нупить мирь для католической

церкви Германіи. Надежду на это возлагать самъ нанцлеръ германской имперія въ последніе годы жизни Пія IX, открыто выоказывая увъренность, что преемнивъ Пія несомивню будеть чедовъть болье сроворчивый и что съ нимъ легче будеть улввить взаимныя отношенія между государственною властію въ Германіи и папственъ. Событія последняго времени дають возможность судить, на сторона чьей политики оказался перевасъ. на сторонъ папской, руководимой саминъ Львонъ XIII, или на сторонъ германской, руководимой Бисмаркомъ. Именно: мы видимъ значительныя уступки, сдёланныя германскимъ правительствомъ по вопросамъ внутренней церковной политики, выразившіяся возвращеніемъ католической церкви многаго, что у нея было отобрано въ эпоху изданія пресловутыхъ майснихъ законовъ, отивнениемъ самихъ этихъ майскихъ законовъ. Мало того: иъ третейскому суду папы Бисмариъ обратился въ спорв затвявшемся между Германією и Испанією изъ-за Кародинскихъ оотрововъ, т.-е. на его ръшеніе онъ отдаль одинъ (хотя не изъ самыхъ крупныхъ) вопросъ своей даже визиней, международной политики. Все это похоже на то, что въ военныхъ дъйствіяхъ называется отступленіемъ армін, снятіемъ осады, которое всегда бываеть следствиемъ сознания перевеса силь на стороне противника. Характеръ настроенія, господствующаго въ политическихъ сферахъ Германіи по отношенію къ паиству, всего лучше свидетольствуется настроеніемъ печати въ этомъ вопросв. Печатные органы національно-ляберальной партіи, той самой партіи, которая ивкогда рукоплескала вових ивропріятілих, инвашинь прию сокрушить значение и силу католической церкви, въ настоящее время проповедують такія теоріи, подъ которыми не постыдился бы дать свою подпись любой ультрамонтанивь, гласное и открытое выражение которыхъ лать десять чому назадъ не сопце бы двромъ никому, въ родв того наприи., что желанія и рещенія пацы долены служить для натолина закономъ какъ въ СВЕТСКИХЪ, ТОКЪ И ДУХОВНЫХЪ ДЪІЗХЪ, ЧТО ВСЯВІЙ ИЗГОЛИВЪ ТОряеть надежду на спасеніе думая иначе, что въ вопросакъ внутренней политики онь не смъсть мирть свое несависниос оть указаній папы мивніє и т. п. Такимъ образомъ политика Льва XIII удалось достигнуть весьма значичельного улучшенія отношеній панства въ германскому правительству, и притомъ основаннаго

не на карикъ-либо уступнакъ унивительникъ для чести и достоинства папатва, а соверженно напротива, доминато папотву почетное и зліячельное положеніе. Естеривеннить является вепросъ: мень все это скучвассь, камія причины погли привести ит сблишению дей чущым и деле вреждебные силы? Нельзячконечно думать, чтобы въ основу отого еблишения и союза легли накія-либо сердечніле влеченія, навое-инбо виупреннев еродоподибо о какомъ-либо : сеодочномъ : ородочвъ : межну папствемъ .. и протестантского Германією не менеть быть и рачи, твиз белбе. что во глара поличики протестантской Германіи отоить человътъ, поторый продаетъ свою дружбу и любовь тому, жто корошо за нее платить, -- сердне, чувства и васченія котораго жь Holentherrich Züstersme, or konophine uprecozetor cup unive ибло, также безрапличими, комъ у продовива на полуженских, поторые спотрять и торгують его торярь, -- который сынь собъ даль кличку манлера, для котораво стало быль волися одбина вижеть интересь только въ одучат своей выгодность. Нельвиконечно ручаться и за прочность этого союза наполва съ гормансиниъ правительствомъ, токъ какъ отокъ союзъ продставляется чнотою случейностію; у него міть вчере, міть и завтра, то-есть натъ того, что дветь прочность и устойчиваеть модобнымъ союзамъ,---пания либо историческихъ традини въ промвомъ, или върщихъ залоговъ на бузущее. Сторопивин политика горманскаго правительства, охраняя достоннечес; сл. въ этомъ дъгъ, уперидаютъ, что семо папетво вынуждено велеть и домогаться селова съ Германіею, такъ жакъ живаков:другов государство не представляеть доставочными ручатедьствы за благомадежность союза съ. инсъ. Франція бідствусть оть лязь, конобъжно сопровожимищить республиканскій режимь; испанское . Водел водел вен в водел в в поста в потраван объедения объедения в при в поста в по существованіе; Росаін поглощена по гордо множествомъ своихъзадачъ внутреннихъ и вившнихъ: одна Германія представавстоя. на жана тою возмобленною страною, гдв онь можерь найти для себя бевопасную свящ проив того, говорять они, при помени: только. Германін пана можеть надвяться достигнуть разрённенія своихъ спорожь со итальнискимъ правительствомъ вув. смысле блавопрівтномъ для папетва: Но нетрудно вежетить понусотвенность подобныхъ спображеній. Напству не зачемь могать споры

въ соють съ иностранными державани, ибо оно не сои учрежденіе, охранивное весняою силою. Линенвенное споих сафтенних владеній, переставин быть европейскою державою, напетво избавилось твих оть той выбочи, которыя угнетветь всяную держалу, упрочить свою безопасность и благосостение семномъсъ накою-либо сильною держаною. Не настолько и беврансумно папотво, чтобы чович на приманку возножности возвржиеми свътсявать вавдини при помощи Германіи, ибо оно знасть, что интересь пелитики самой же Германіи требуеть не допуснать окончательнаго убщенія римскаго вопроса, дабы нуи помощи его держать въ въчновъ подминения себъ Италию и папотво. Выясницийся доссив харангоры германской политики показы-BROTE, UTO BOO OR MONYCOTEO BURNEOUSCTOR BY YMEREN MONEGO 60. перинчествующей съ вем держава вевязень некую-либе плопотливую заботу и въ умъще педопускать эту заботу до эксплатепьного разрешенія. Итакъ не пакотво вынущено было домогаться союза съ горманскими правительочномъ, и соли были какін побужденін, вынуждевнін памочно или искать отого союза, пли не отвергать его, то какія-анбо другія. Такія мобуваснія папство сворбе весго ногло найти въ желанін вобративь зависящими отъ него средствами миръ католической церкви въ Германія, раубоко потрясонный майскими законами и церковною. политилого германского правительства. Канъ на прина выдержна натолическаго дужевенства и накъ ни упорне оно въ сиранскін своихъ интересовъ и правъ, но оставаться дожо при тимелемъ положеніи оно не желало и комечно радо бы было, солибы представился случай выдти изъ этого положенія съ честію. Участь начолической церкви въ Германіи конечко заботила и шапу к должив была вовбундать въ немъ желаліе устранить ото положене вависищими отъ исго средствами и тока конечно съ честію для натоличесной церкви. Такой случай представило саможе германское правительство.

Въ гооударстве се парламентските огрость лица, стемин у коринда правленія, часто въ своихъ предватертинівнъ связаны бывають волею и убъеденівна членова первамента и для усившиваго проведенія государственныхъ задачь выпуждены бывають невать опоры въ более сильной партін парламента, или копуственно создавать таковую, если наличная партія съ преобле-

дающимъ жарактеромъ оказывается не на сторомв государственной. Въ такомъ положения почти постоянно нахожится вилеь Биенериз. Ему протоянно приходялось сентаться то съ тою, то CE ADYFOR HADTISES, H DE CRONK'S HINDORUNG A CHÂLENNE HERHAND искать опоры то въ той, то въ другой партін. Леть десять тому. навадъ банидеро германской имперіи быль очень далекь не только отъ велого-либо неифренія, по даже отъ калей либе истоли свиээть свою полическую деятельность ов текъ-казываемою клеринальною партією. Его сердце въ то время не лежело къ этой партін, потому что самын цвих и задача этой партіх возбуждали. въ немъ антипотін. Противодайствів отой партін въ то время онъ не болгел, ибо прополькими сильними ударали онъ напрадол привести се въ состояніе поливинато безсилія. Удаленість больс вожнетите и спосообнике пребелявныетен йлиоти типиле оо военое и руководиволей и твих отничь у неи новможность играть наную жбо родь на политической сценв. Другін политическін партішпредставлящась въ то время болье эсслуживающими вниманія. Но продолжительный оныть иривель наявя Висмерка, къ убражденію въ томъ, что эти другія партін нан слишкомъ нало деготь н слишкомъ многаго требують, или при столиневеніи съ другими партіями овазываются педостаточно сильными, чтобы съ уситьмомъ достигать своей цван, или не отпичаются единорушіемь и единомыслемъ своихъ членовъ, чтобы представлять изъ себя твердо сплоченный строй. Проинцательный вворь канцлера усщетрель достопретва и превосходство той нарти, на которую онъ прежде смотрвать от премебреженіемъ: ея единство и твердость, ен снособность из упорному преследованию разв намеченной цеми, оя неуступчивость и безпощадность нь другимъ партіниъ, опасность ся прочиворяйствія и вражды. Разъ уб'ядившись вътакихъ дестоинечвахъ втей партів, Бисмаркъ помелаль привлечьее на свою сторону,--изъ партін ошкозиціонной превратить ее въ правительственную. Ея сочувствіе и ся содъйствіе было для него важно при проведения накоторымъ важнымъ законопроскторъ, насавшихся внутренней молитили, при обсущении вопросовы о септемать, о новыхъ налогахъ, монополінкъ. Вопросъ заниочания въ томъ, канъ помирить ее съ собою, ванъ помедень оъ такими несгеворчивыми дюдьми, каковъ жапр. Виндгорств. Ясно было, что эта партія сильна выдающимися способностини.

CHONK'S BORGON, NO CHIE CHARM'S TRM'S, TO 28 CHIMION STRUCT представителей стояли тысячи жетолического населения. Задача была не въ томъ, чтобы привлечь на свою оторону этихъ представителей, а привлечь и войнъ тахъ, мого они представляли. Невелини требовались устана, чтобы усмотрать, что влючь въ сердцу этой партів хранитов въ Ряма, въ Ветикана, въ рукахъ пацы. Сдвиавили такое отпрыта, киязь Бисмариъ, намъ и свойственно человену, воторый привынь быть наверняка, котыль точеве удостовериться, явсяющью можеть быть сильно влінніе палы и наскольно его слово имбеть вначение или совъсти католиковъ. Касавшісов этой отороны дала вопросы набать порученіе разъяснить граза Арнинь, како это явствуеть наз нивемь къ нему князя Бисмерка. Убършвинсь въ томъ, что ему быле нужно, ниявь Бисмариъ рэщинся на тога шагь, который противорачиль. всему предпастворавшему направлению его перковной модитини, т.-е. вступнуь въ союзь съ папоскомъ. Но зкось онъ вспритидов оъ людьми не мание его осторожными и предусмотрительными, не меже его привышини быть навыраяка, не меже его воркими насчеть довущемъ. Согдашение съ полотвомъ было возможно на почва отивненія майских законова. Но купить дружбу недевникъ враговъ одними посудами и объщаніями было нельвя. Нужны были твердые задели и несемингодыные ручегодыства въ дъйствительности тълъ объщаній, на которыя не скупился Бисмарка... Результатомъ атихъ сношеми съ попотвомъ и является то направленіе церковной политиви германскаго правительства, о вочоромъ мы свавали въ началь отой главы. Здёсь можеть быть сделань одинь вопрось: наскольно такой благопріятный для панства и наголической цернан, исходъ можеть быть праписань дичному искусству напы Льва XIII и насколько окъ можетъ быть поставлень въ собственную васлугу паполва подъ его руноводствомъ и не выриже им будотъпотичноти эту васдугу особенному значению клерикальной цартии въ Германія, созданному нопусствомъ ен вожей? Недван доначно оспорявать и то и другое, т.-е, важное значение этой жертил и искусство, са руководителей. Но не севретъ в то, что осботвенное личное настроеніе руноводителей ся и тахъ члемовъ ся, которые застільють въ парламентъ, далеко отъ примирительныхъ гонденцій. Имъ пріятиве быть въ опповиція правительству, чэмъ сдужить цвнямъ его, и еслибы отъ нихъ зависвло, то примирене даже на выгодныхъ для цермовной изртім условіннъ едва ли бы состоялось. Но нельзя быть нашистомъ болве самаго папы; это не разъ повторяль Левъ XIII. Отназавшись следовать приказаніямъ папы, представители этой партіи теряли подъ собою почву и принимали дальнейшее веденіе борьбы на свой личный страхъ. Это верно повиль инязь Бисмаркъ и нотому помимо ихъ повель дело съ папою. Заслуга папы состоить въ томъ, что онь сталъ выше личныхъ интересовъ изрестной партіи, не отомествилъ дела перкви съ деломъ одной группы. Искусство же его состоить въ томъ, что усилями и усивхами этой партіи онь съумъль воспользоваться для возвышенія чести и достоинства папства съ одной стороны, для возвращенія благосостоянія натолицизму въ Германіи—съ другой стороны.

Періодь времени, копра во глава католической церкви стоить Левъ XIII, по необходимости долженъ составлять собою воворотный пункть въ исторіи папетва. Та задачи теперешияго папства, о которыхъ мы свазали вмию, конечно должны стоять мога на первомъ нланъ, Разръщение вопросовъ о такомъ или иномъ отноменів папотва ка ввропейскима государствама, удаженіе этихъ отношеній тамъ или другимъ способомъ, все это и все тому подобное должно, -- можеть быть еще и долгое время, -нграть первенетвующее значение вы положении вапотва. Но вое это есть для теперенняго папства васледіє всей многовековой прошлой исторіи папства, когда посліднее являлось своєго рода государствомъ и долино было репулировать свои отношенія иъ народамъ и государствамъ по этому своему положению. Не споро еще исчезнеть этоть образь попотва, опредвливнийся такимъ характеромъ его, и не своро пансяво получить каной-либо другой образъ сообразко какому либо другому характеру его. Упраздненіе світской власти папства рано шли повіжо должно повести къ тому, что силы папства должны обратиться въ нованъ задачамъ и новымъ вопросамъ. Сами повложники положва готовы видътъ изчто провиденціальное въ событів управшенія срътеной виасти паметва, начто нужинее его нотупить на новый путь. Гев же, въ какой области дожно искать папотво этихъ невыхъ

вальчь для себя и новой инин для своей авятельности? Оъ точки эрвнія интересовъ истиню церковныхъ можно было бы сказать, что папотву, какъ учреждению церновному, нъть надобности ходить далено за этими задачами. Общирное и благодарное поле для своей динтельности оно могло бы найти близко. Преобразившись въ духовную сиду, чуждую гордыхъ притязаній властвовать, паиство могло бы послужить великому делу спасенія западнаго христіанина, -- обновленію и возрожденію религіозно-хриотівиской жизни на Западъ, укръпленію въры, очищенію жизни, возращенію христіанских начадь правственности, - далве: борьбв оъ невъріемъ и безвъріемъ, съ распущенностію нравовъ, съ раставвающимъ и разлагающимъ направленіемъ европейской цивидизаціи. А потребность въ томъ настоить, ибо въ духовной жизил Запада примъчается истощаніе, оскудъніе и какъ бы изнеможеніе животворныхъ силь. Вступленіе папства на этотъ путь конечно послужило бы ко благу и величію западной церкви и управдненіе свётской власти папъ, столь опланиваемое теперь панистами, въ последующей исторіи панства отмечено было бы навъ событие счастывое и спасительное. Историки говорять, что папство и вообще западная церковь оказали великую услугу народамъ западной Европы, въ экоху ихъ юности смягчая свониъ вліянісиъ ига грубые правы, устраняя безправіс, ограничивая произволь сильного, способствуя просвещению. Подобную же услугу тамъ же народань, но уже въ періодъ ихъ старчесной дряблости, могла бы оказать западная церковь и второй разъ, еслибы сама не была ослаблена глубовить недуговъ осуетившагося въ міронихъ дъгахъ папотва. Дъго возрожденія долино начаться съ головы. Еслибы селсительнымь по своимъ посийдствіямъ оказалось исприсніє палотва отъ одного недугасвитской власти, то можно было бы ожидать, котя можеть быть и въ отдалениемъ будущемъ, уврачеванія и другой язвы паметва, нановою должно быть признано то, что разуменоть подъ словомъ "реманизмъ". Спасительныя послъдствія этого событія могли быть еще болье животворны и шодотворны: но это для нашего времени лежить за горизонтомъ наблюдения и равсуждения.-Занъчается ли по прайней мёрё навое любо паклопеніе папотва ив двительности въ офера интересовъ чисто церковныхв? Воспитанная въками привычва смотреть на собя кака на силу, приз-

ванную тольно властвовать, не хочеть повинуть папства и на настоящемъ переходномъ его состоянія, а нудвуъ его исвать себв въ другихъ сферахъ той пищи и удовлетворения, ноторыхъ оно лишилось вследствіе прекращенія светской власти. Въ последніе годы особенно усилилась миссіонерская деятельность катодической церкви, но эта дъятельность одушевляется не столько святою ревностію о спасеніи людей, пребывающихъ внъ церкви Христовой, и о величіи церкви вселенской умноженіемъ числа спасаемыхъ о Христъ, сколько ревностію о славъ и величіи папства умноженіемъ числа признающихъ папу своимъ главою: потому усилія этой миссіонерской двятельности часто направляются не въ насажденію въры тамъ, гдъ досель не призывалось имя Христа, а въ разрушенію дела другихъ христіансвихъ церввей, по преимуществу церкви православной и къ отторженію отъ нея ея членовъ; такъ усилилась католическая пропаганда среди славянъ балканскаго полуострова и на православномъ Востокъ. Усиленіе ватолицизма въ странахъ, бывшихъ нъкогда ватоличесними, но отторженныхъ отъ католической церкви лютеровою реформою, могло бы еще быть привътствовано какъ факть благопріятный, ибо туть люди были бы ближе въ спасенію, чамъ оставаясь въ лютеранства, еслибы внутренняя цанность ихъ успаховъ не была омрачаема несправедливыми опасеніями, что всякіе успъхи ватоличества означають собственно успъхи папства, т.-е. совершаются во имя накоторых особых цвлей, посторонних цваямъ чисто церковнымъ, и въ своемъ конечномъ развитіи влонятся въ тому, чтобы подчинить игу папства политическую и общественную жизнь народовъ и сдълать ее служебнымъ орудіемъ папства въ достиженіи имъ своихъ задачъ. Таковъ характеръ миссіонерской дъятельности католической церкви, который какъ нельзя болъе удачно на языкъ европейской печати обозначается не особенно симпатичнымъ именемъ "пропаганды"слово, выражающее собою начто отличное оть того, что разумъется подъ именемъ "апостольства". "Апостолъ" и "равноапотолъ и ничего не "пропагандировали", ибо не искали славы человъческой и не руководились измышленіями человъческими. И такъ усиленіе миссіонерской двятельности при Львъ XIII, выразившееся открытіемъ 18 новыхъ архіепископій, 46 епископій и 25 апостольскихъ викаріатовъ, что считается въ числе засмугь ого папства,—могло бы быть истинною заслугою его только тогда бы, когда бы из нему не примышивались мотивы чуждые тому духу, который влечеть проповъдника въры.

Расширеніе задачъ миссіонерства и усиленіе католической пропаганды, совпадая со временемъ упраздненія світской власти папства, невольно возбуждаеть такимъ образомъ предположеніе о некоторой зависимости перваго оть последняго. Нельзя конечно утверждать, чтобы первый факть быль прямымо посявдствіемъ посявдняго, ибо духъ пропаганды въ томъ смысяв какой усвоили мы ему выше, быль всегда присущъ панству покрайней мъръ со времени раздъленія церквей и стояль въ самой тъсной связи съ самою идеею папства. Упразднение свътской власти папства вызвало только усиленіе пропаганды, ибо отвлеклосюда силы папства, думается намъ, если только мы не ошибаемся въ своихъ предположеніяхъ. Подобное совпаденіе примъчается по отношенію и въ другому некоторому явленію. Не выяснилось еще вполив, но довольно ясные намски уже обнаруживаются на стремленіи папства подчинить своему руководству то движеніе, которое въ западной Европъ довольно замътно усиливается. Одряхлъвшій строй государственной жизни Европы чувствуеть угрожающую силу этого движенія, опасаясь результатовъ, къ которымъ она можетъ привести. Это движение извъстно подъ именемъ соціалистическаго. Въ средъ людей, преданныхъ папству, находится люди убъжденные въ томъ, что государственныя власти безсильны предъ этимъ движеніемъ и не въ состояніи подчинить его своему руководству, такъ какъ оно идеть въ разръзъ съ теми принципами, охранять которые считаеть себя призванною власть государственная, -- своими демократическими стремлениями оно подрываетъ авторитетъ верховной власти, своими космополитическими тенденціями оно разрушаеть идею служенія родной странв, своими коммуннистическими идеями отрицаеть идею собственности и т. д. Но церковь, говорять, будучи учреждениемъ вселенскимъ, нося название "католической", учреждениемъ, въ которомъ всв члены равны, идъже нъсть Еллинъ и іудей... рабъ и свободь, церковь, непротиворича своимъ началамъ, можетъ взять подъ свое руководство это движение. Досель, говорять, церковь католическая относилась къ этому движенію не сочувствуя ему

м осущая превратныя и деструктивных доктрины, проповідуеныя ими, и внушал сторонививые его умеренность, терпеніе и дюбовь. Но теперь съ легкой руки Кеттелера, извъстнаго епископа Майнцскаго, отношение предатовъ католической перкви къ этому движению стало ченяться. "Соціальный вопрось, говорить аббать Винтереръ, внутрение связанъ съ вопросомъ религознымъ. Церковь не можеть игнорировать этого вопроса. Чтобы ей игнорировать этоть вопросъ, нужно вычеркнуть изъ Евангелія сін ненвгладиныя слова: "Misereor super turbam." — "Я глубово убъяденъ", говоритъ вардиналъ Гиббонъ, -- въ томъ, что въ настоящее время им имбемъ дело съ вопросомъ, который касается не исключительно тольно людей изъ рабочаго класса, по премиуществу дорогихъ для церкви призванной нашимъ божественнымъ Учителемъ для благовъотвованія бъднымъ, но съ вопросомъ, въ которомъ сочетались самые существенныя интересы церкви и человаческих общества ва иха будущема. Всякій, кто развыслять о путяхъ, которыни Божественный промысскъ ведеть современную исторію, должень привнять, какое выжное значеніе получаеть въ настоящемъ и наное важнее значеніе получить въ будущемъ разумъ народа. Не тайна конечно то, что великими попросами будущаго явлиются не вопросы о вожив, оннансахъ и торговив, а именно вопросы объ улучшения положенія народныхъ массъ; поэтому діломъ особенной важности является, чтобы дли этихъ массъ, составляющихъ тело челевъческаго рода, це<del>рво</del>вь открывалась со отороны гуманности и справедливости". .- "Досоль міръ управляется династіями, -- товорить еще другой архіописнонь, -- отсель съятый престокь завиючить союзь съ народомъ; дли этого онь имънть епископовъ въихъ отнониениях въ народу оправодивыхъ, поотоянныхъ в дечныхъ. Чвиъ неиве и ислеве будугь эти стисшения, твив сильнье будеть укранияться авторитеть духовной власти свячаю престоль".-- Дополнинь эти питаты словами еще одного предата, вибющими значеніе по особенному положенію его: "въ виду шногихъ современныхъ овитовъ, говорить онъ, невольно является такой вопросъ: адепты теперешней цивилизации, отраживаниеся оть первы Бога, вивете того, чтобы вести наса впереда, не отбрасывають ин насъ на изскольно въровъ назадъ, къ тъкъ ирачнымъ временамъ, когда рабочно губило аначичельную часть

чедовъческий существуеть только для немногихъ приведлигирочедовъческий существуеть только для немногихъ приведлигированныхъ: "humanum paucis vivit genus". Послъднія сдова принадлежать пастырскому посланію архіспискова Перузскаго—нынъпаны Льва XIII. Изъ этихъ многихъ свидътельствъ видно, что въ средъ высшаго католическаго духовенства разныхъ странъ если не охожчательно созръло, то близко къ этому убъжденіе въ необходимости поставить перковь католическую въ близкое отнощеніе къ названному движенію и подчинить послъднее руководству дицъ, стоящихъ у кормила католицизма.

Выше мы сказали, что не выяснилось еще, съ какой стороны намърена католическая церковь, управляеман пацствомъ, подойти къ этому движению; выяснилось только желаніе забрать въ свои руни это движеніе, но вакія средства употреблены будуть для этого-воть вопросъ. Одинь путь можеть быть такой, что для этого католическая церковь пожертвуеть свою традиціонною привычкою иди объ руку только съ привиллегированными классами и подобно Іерововму пойдеть впереди изрода нь привиллегированнымъ классамъ съ грознымъ требованіемъ: облегчи налоги, уменьши подати. Но едвали такой путь приведеть къ упрачеванію соціальных недуговъ, которыни страдаеть западноевропейское общество. Поучительный прецеденть въ этомъ родъ у многихъ на паняти. Папа Пій IX при восществін своємъ на палскій престоль думаль было подчинить своему руководству національное движеніе итальянцевъ и вызваль было на время восторженных чествования себя, но очноломъ этого было фыотво пашы, проклятіе жит этого движенія и полный разрывавъ чувотважь менду попою и ительянцами... Вовможенъ конечно и другой путь. Досель это движение заявило себя враждебныма. по отношению из иристинству, его учению, зелювания и обътованіямь. Чтобы заставить людей этого движенія выставить, вињето всяного другаго внемени знеми Евангедія и церпри нужно ображить ихъ умы и сердца на Евангедію, превратить волновъ въ винцевъ. Это путь всего сообразные съ испаннымъ существомъ церкви. Но чтобы идти этимъ путемъ, нужно много: и иного такого, чего у аббатовъ, предатовъ и дариналовъ, словома, у высших соновников дериви котолической инпъ-Успрать всявого дряз много завидить отр того, наскольно наврение и чистосердечно относятся люди въ двлу, наскольно они чужды какихъ либо своекорыстныхъ и эгоистическихъ цвлей. Если папство и всв его приспъпники проникнуты исвреннимъ собользнованіемъ о скорбяхъ народа, желаніемъ порадъть о немъ, стремленіемъ уврачевать тв язвы, которыя называють соціальными, то такія чувства можно назвать добрыми и внушаемыя ими двйствія могуть привести въ благимъ послъдствіямъ. Если же за всвии разглагольствіями о нуждахъ и страданіяхъ народа скрывается эгоистическая и властолюбивая цвль, т.-е. нежеланіе накормить, угропить и пряручить звъра, а желаніе посадать его на цвпь, держать голоднымъ и пользоваться имъ для устрашенія недруговъ, то трудно ожидать, чтобы такія свмена могли принести добрые плоды...

Свящ. М. Воздвиженскій.

## АПОЛОГЕТИЧЕСКІЯ ИЗСЛЪДОВАНІЯ.

## предисловіє.

О причинахъ религіознаго невѣрія. — Роковая проблемма современной мисли. — Необходимость изслѣдованій о происхожденіи и истинномъ значеніи религіи вообще и христіанства въ особенности. — Преобладаніе апологетическаго интереса въ современномъ богословіи. — Трудность задачи современнаго апологета. — Основния религіозния идеи. — Методъ философскаго изслѣдованія о нихъ. — Критика ифкоторыхъ философскихъ предразсудковъ касательно изслѣдованія трансценцентныхъ вопросовъ. — Постановка вопроса о началѣ міра. — Связь этого вопроса съ вопросомъ объ идеѣ Абсолютнаго. — Неубѣдительность для невѣрующихъ такъназываемыхъ доказательствъ бытія Божія.

Редигіозное движеніе XVI въка дало сильный толчекь къ развитію антицерковныхъ направленій въ области богословія. Одной изъ главныхъ основъ реформаціи было, какъ извъстно, отрицаніе важности священнаго Преданія, какъ другаго источника христіанской религіи, необходимаго при св. Писаніи. Это отрицаніе внесло большой произволь въ рішеніе богословскихъ вопросовъ въ протестантскихъ обществахъ. Послідствія такого произвола не замедлили обнаружиться въ возникновеніи разнаго рода секть, которыя выділились изъ этихъ обществъ. Уже въ XVI вікт социніане, выходя изъ основныхъ принциповъ реформаціи, отвергли церковный догмать о Св. Тронців, какъ противный будто бы разуму, равно какъ и ніжоторые другіе догматы. Свободные мыслители XVII віка отвергли, кроміт того, еще церковное ученіе о промыслів, о необходимости сверхъесте-

ственнаго отвровенія и пр. Таковы англійскіе деисты, привнававшіе бытіе личнаго Бега, но отвергавшіе ученіе о промышленів Его о мір'я и смотр'явшіє на христіанскую религію, какъ на продукть естественнаго развийя человечества. Чревъ сочиненія денетевъ подобныя иден отали распространяться въ Германія и во Франціи. Въ посятиней еще съ XVII въка возникло сенсуалистическое и матеріалистическое направленіе философіи, главнымъ образомъ нодъ вліянісмъ возрожденія идей древней греческой оклосовін. Когда денстическое, ученіе провикло во Францію, мночіе представители оранцузской интеллигенціи, усвонвъ себв это учение, въ популярной сорыв распространили его по всей образованной Европъ, чему способетвовало то обстоятельство, что оранцузскій языкь быль въ то время общинь языкомъ образованныхъ людей. Другіе же, познакомившись съ этимъ ученісмъ, сділали дальнійшій шагь въ томъ же направление мысли, т.-е. устранили изъ своето міросоверцинія влею о личномъ Богь и безсмертін души і). Антицерковныя и анти-

<sup>1)</sup> Кака легко француви отдениваются оты иден Бога и объясняють ед провсхожденіе, типическимъ образчикомъ этого можеть служить слідующее резонированіе одного изъ блестищихъ представителей партіи «свободныхъ мыслителей» въ современной Франціи, — Тэна. «Возьмите міръ въ томъ видь, въ каномъ представляють его науки: это правильная группа, вли, если хотите, радь, который имберь свой зановь, и внусто богие. Если отвлень оть рада этоть завонъ, то вы можете сказать, что первый есть произведение посыванию, и смотрыть на этоть законъ, какъ на силу. Если вы имвете немного воображенія, то сдвлаете изъ этой силы отдёльное существо, помещенное виж пределовъ опыта, духовное начало и сущность чувственных вещей. Воть метафизическая сущность. Если вы будете продолжать это движенів, когоров, разы начавимы, пометь бить остановлено только усиленными выпражениеми уме, то Бога преобрежуется вы принциих не только вистій, но и единственний; сущность философская становится мистическимъ существомъ. При усиленія діятельности воображенія, вы прибавите, что этоть духъ, помъщенный вий времени и пространства, обнаруживается во времени и пространства, что она везда присутствуеть, одущевляеть собою все, что отъ него происходить всякое битіе, движеніе и жизнь. Прододжая находиться въ подобномъ настроеніи мечтательности и экстава, ви объявите, что этоть принципь единства реалемы; остальное все имбеть только важущееся битіе. Съ этого менента вы лишены всявихъ средотвъ въ его опредвлению; для того, чтобы достигнуть новышейя о немъ, вы прибъгаете не къ яснить иделиъ, а из иному пути; вы предпочитаюте чувство и экзальтацію. Если вы склонен из меланховін, то ви будете стараться прибливиться из нему

религіозныя иден въ XVIII вака пропагандировали въ особенности такъ-называемые энциклопедисты.

Между тами какъ какъ францувы щих танивъ образовъ быстро къ отрицацію всего сверхчувотвеннаго, намцы ная къ тому же результату гораздо медлениве. Денетвческія и малеріалистическія иден, проникнувъ въ Германію, еще болве усилили то направленіе богословской мысли, поторому начало бымо положено ресормацією. Уже ранве въ протестантених церковных в обществахъ образованся взилять, по которому принисывалось автономное значение разуму въ области богословія, кота первые реформаторы въ теоріи и относились въ свободе человаческаго разума весьма педовърчиво 2). Въ XVIII въкъ это направленіе разрешилось поливешимъ раціонализмомъ. Стали вритически относиться уже из самыма инигама св. Пновнія, начали отрицать въ нихъ сверхъестественный влементь, ихъ каноничесное достоинство и подминисть. Понятно, что когде было ведервено во митніц образованныхъ людей значеніе самыхъ основъ христіанской религіи, то и вся совокупность ея ученій стала возбуждать различныя сомнанія, возраженія и отрицанія. Варованіе въ ея богооткровенное происхождение было отвергнуто, какъ грубое заблуждение невъжественныхъ умовъ. Распространению религіознаго невърія не мало способствовала и германская Фидософія. Пройдя чрезъ фазу кантовскаго критицизма, она приняла пантенстическое направленіе, которое въ коловань текущаго стольтія выродилось въ матеріализмъ.

Во Франціи въ это же время матеріалистическое міросозерцаніе получило новую обработку на основаніяхъ главнымъ образомъ методологическихъ. Оно явилесь нодъ агадою отрого-научнаго метода и приняло громнее навианіе незиписизма. Въ этомъ видѣ оно пріобрало себъ многочисленныхъ приверженцевъ во всъхъ образованныхъ странахъ Европы, но въ особенности въ Англіи. Тенденціозный позитивизмъ можно считать однимъ изъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лютеръ называль свободный человіческій разунь бішенних безунцень, отк котораго сибдуеть отказалься, чтоби спасти его. Подобнаго же возгрінія держался и Менацитовь, Сб. Loc. theolog. Ed. August. 1821, pag. 10.



дугамъ воздыханій и повлощеній» (видержка у Cara, L'idée de Dieu dans la critique au XIX siècle, 4 edit. 1868, Paris. p. 181).

тосполотвующих въ настоящее время направлений высли въ образованных влассах народовъ Европы.

Но если значительный проценть современнаго образованнаго общества, держащійся идей матеріализма или паниосинзма, заражень невърјемъ, то несравненно большая его часть косиветь въ религіозномъ скентицивыв и мидифферентивыв. Еще рапірнализиъ успъль возбудить во многихъ умахъ сомивне въ истинамъ религи. Матеріалистическія и пантенстическія ученія укръпели и распространили это сометніе. Вы самонь ділі, при виді иножества ушныхъ, образованныхъ и даже ученыхъ лицъ, отрицательно относящихся пь редития, не можеть и возникнуть въ чив иного вврующаго сомивние ва тома, во что она ввруеть, накъ въ непреложную истину? Природа сомивни такова, что разъ зародившись въ умв, оно растеть все болве и болве, пона не обранител въ самое мучительное состояние для челована, ноторый типетно тога старается найти собственными силами выжедь изв него. Вопросы одинь иучительные другого неизбыйно овладывають его уновь, и въ сознани собственнаго безсиля ния вінавито ихъ объ вервяво отвновится мертвою или отчаннія или поливниего равнодущія из высшимо запросамь духа. Вь болве возвышенных умахь эта безнадежность удовлетворить своей жажде истины ен виду велинихь загадокь бытія, вы связи сь яснымъ сознаніемъ бъдетвій бытія, является въ видь чувства міровой скорби. Лишь немногіе употребляють благородныя усилія выйти изъ этого ненормальнаго и тягостнаго состояній духа. Вольшинство же, неубдио до нонца жизни, продолжаеть косивть въ своемъ скептицизмъ: По замъчанио Теттингера, скептицизжомъ варажено громадное множество лицъ, такъ что въ сравнения съ числовъ сомнивающихся и полеблющихся число евбственно атенстовъ незначительно Э. Правда, многіе изъ сомив, вающихся и полеблюйнихон, повидимену, уже совстви отназались отъ религи. Они стыдятся остатковъ своей религозности и по-Но въ глубинъ души у нихъ скрывается еще искра въры, которая хотя и слаба, однаножь, при благопріятныхъ условіяхь,

<sup>\*)</sup> Геттинеръ, Апологія христіанства, часть І, отдаль І, чт. ніе 1: о причивих режигіознаго сомінені.

можеть еще разгореться въ светное и чистое пламя веры. Для мыслящихъ людей этой качегорім мензбіженъ мучительный вопросъ о христіанствъ: что оно такое, представляетъ-ли оно собою, дъйствительно, богоотировенную религію, или же оно только продукть чисто естественинаго развитія человъческой мысли? Можеть быть, еще болье, чемь сомеввающихся, людей совершенно индифферентныхъ къ религіи, совсёмъ устранившихъ мысль о ней изъ своего умственнаго обихода, накъ будто ученія и требованія релисіи ихъ не насаются. Нормально-ли такое состояніе образованной части современнаго человъчества? Какъ бы ин быль решесив вопрось о христіанстве, во всявомъ случав подобное состояніе умовъ нельзя не признать въ высиней степени печальнымъ, бользненнымъ. Въ самомъ дълъ, возможно только одно изъ двухъ: или христівнотво есть редигія богоотпровенная, или же оно-произведение чисто человаческое. Въ первомъ случев, очевидно, необходимо ввровать и жить такъ какъ учить христіанство. Невърующіе, по ученію Евангалія, неизбъяно погибнуть на въни. Иже въру иметь и престинся. спасень будеть: а иже не иметь впры, обуждень будеть (Марк. XVI, 16); таково свидетельство самого Христа Спасителя. Во второмъ случав, вакъ не менве очевидно, необходимо со всею возможною достовърностію дознать, что христіанство, дъйствительно, есть ученіе чисто-человічесное, а не Божіе, прежде чімъ усвоить себь такое убаждение. Въ обонкъ случаяхъ, сладовательно, совершенно необходимо самое тщательное и глубокое изучение вопросе о происхождении и истинномъ достоинствъ христівнской религіи. Отсюда ясно, что надлежащее научное обследованіє этого вопроса, въ виду вышеуказаннаго отношенія въ -жьожен отемнемерного стероко схимная окардо информация нія, является ділонъ первой и самой настоятельной необходиности. Это дело темъ важнее, чемъ ужаснее духовное состояние вськъ этихъ мовърующихъ, соминавющихся и напрофорентиль, упрожающее имъ въчной гибелью. По степени практической важности никакія другія изсладованія не могуть съ нимъ сравинться. Поэтому неудивительно, что дентръ тяжести современной богословской науки лежить не въ догматикъ и не въ морали, а въ аподогетическомъ или основномъ богословіи. Апологетическій интересъ, по современнымъ условінмъ жизим и науки, оказывается

CTOUR IIDCOGUARANIMMA, TO HOUMEROCTA COGOD GOLTO HAR MONTO вочти вев богословскій научи, начиная от библейскаго богословія BY DESIRVELIES 6TO OFFICEREL TO HEGTHDERED POLOCHOBIE BEHINDERтельно. Воюду выступаеть въ нихъ на видный планы необходимость лучной заничы христівновой истимы и дучной подротовки из ней. Нашъ въкъ культурной борьбы въры и невърія предотавляють существенное сходство со вторымъ и тротьинъ врнями новой ODLL ROTAL XDECTIONCTBO ROTHEO CHILD BLUEDWATH VEODHYM GODLOV за существованіе съ грако-римской прыческой интелировнісй. Новъйшее матеріалистическое міросоверцаніе, съ которымъ приходитоя вости борьбу современной оподорежить, во минусом напоминасть натуралистическія ондософены античало міра. Не варемъ Штрауссь, одинъ неъ ревностивникъ неборнивовъ Tank-Hoslip Bombpo , whetero fymanisms ", hopfing upoterouseвысемыго хриотельству сро површинии врагоми, жолькь возрокветія превис-явыческого идеала. "Србитан, гарменически раванинаяся гуманность, человалность Греція, уваренное ва овможь себъ мущество Риме, ....вогъ что", но оповемъ Штренеса, мы опить должны въ собъ выробототь, переживъ данные христіаноже выва и обогатившись ихь умотренцыми и превотренными пріобратеніями" ), Но если на настоящее время пристіанствя апологотина въ импоторымъ озномоніямъ опонть въ тонимъ не VELORISED, DE RARRIS QUA CTORIA 17-18 DEBORD, TOMY HABAIS. то въ другикъ отчощовіяхь, положеніе оя теновь далово ньое. Задача современнаго апологога тимъ трудиве, чимъ менъе вез-MORHOCTH MIR HEFO CHARGEL BY SRINETY MORGENOUS, UNG-MANYAL такое, что на быле бы уме докторене многе ресь ранке, или по праймей морь, не было бы уже сказано прив-небудь другимь. Въ этомъ отпошаніи вполив опровединю, замівнаніе, желойного просессовре Н. П. Режиссивенского, что же лекто было бы из наотелное время манумогь что-инбудь существенно навое въ RESIDENCE REPORTED THE PROPERTY OF THE PROPERTY AND PROPERTY MINOROUSE PROPERTY AND BROOGHER E MAKO PONIALDENK'S YMORS, RHODINEKS OROK CLORINGE PRYME BS SPE COLLOTE REPORCEDELL H WEO H TOTAGE HE MALO RIG

<sup>4)</sup> Strauss, Der Romantiker in dem Throne der Casaren. Cf. проф. H. II. Рожедественскаго, Христ. апологет. Курсъ основнаго богословія. Спб. 1884, т. І, стр. 37.



совствивний продоставлений и учений предостерень самый смётый умы оты предостерень самый смётыный доменень продоставля и предоставля предоставля и предоставля на предоставля по предоставля предоставля на предоставля по предоставля предоста

Религія можеть быть разсматриваема съ трекъ точень вранія: 1) съ точки врзній принципальной, т.-е. со стороми текъ началь нан текъ воренныхъ истинъ, ноторым лежать въ ся основа, 2) съ точки врзнік неихологической, т.-е. со стороны ен сущности и происхежденія, и 3) съ точки зраній исторической, т.-е. со стороны текъ сорит, въ которижь оби сумностческий въ премисе времи и существуеть темерь.

Становись на принципальную точку зрийня, мы видимы, что вы обнень всиной режими лемогь доб иден: 1) иден суправитурального нь космост и 2) идея суправитурального вы человынь. Нервую обышистенно называють идеей Абсолютиис или идеей вога. Вторую обозначають терминами: субстанцальность купи, самостойтельное вачело псикической чизами, дуковность и бевсмертіе чаловической души и под. Это цей идеи и будуть главчами: предмечени предлагаемых инследованій.

Ми начини сное издажене основнике идей религи ст рисспотрения вопреса объ идее Абселютного или супранитуральнаго то весто преще всего косиемся (метала изслидения зесй пребления. Едва-ин нужно говорить, что вопрост относительно иле Абселючного принадленить из числу такъ, вс-соторить бегошение непосредоченно еспринасается от оплососий. Вое вепрост оплосоский. Накоторые изментаци учиридени, что изследение насетельно макимы-инбе жаз нашимы прой и происхождения. Чтобы знать, какую приу имеють наши идеи, мы должны знать, какъ мы приходимъ въ нимъ. Если бы такия



<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ор. сіt., стр. 16.

возврънія балап правиньны, то рішенів философскахь вопросовь намь нужно было бы начинать съ исихологические инъ-изслвдованія, обращая должное вниманіе на чудеса ассосіаціовальной поихологіи, осли надвенен достижнуть каного-набудь здраваго завиюченія. Но этоть методъ должно прявнать совершенно превратныть и безполезныму. Происхождение и история жаной-нибудь имен ничего не рашають относительно ен значения и мын-MOUTH, HOLE'S TOTO RESTS ORS. THE BOSHMERS, EN HEREOCTS HOLEHES быть опредынена только ся совержаніемь и непосредственней очевидностью, съ камою мыслится это совержание. Искхологичеокій отчеть въ происхожденім каного-инфудь уб'ядемія ун'ютенъ n nubeto onicocorrià materico toliko... nociè topo; kond ... ceo найково основательнымь; но прожне этого онь не имбеть оплосообного значеніг. Заблужасніе относительно этого пункта ечень распространено како между эпріористами, тако и между энпирикани. Первые думають, что извъстное положеное отоковится безспорныйть, погла доказана его пропремность, така будго вромгомире, вспременно чолино: омер: неданизыть. Сами выпирини соглашаются съ последователями запрічризма за этомъ лужить. Миль въ своемъ "Оброрв онносовін Гамельтона", допускаєть безоникочность первичных убъексый, не моднимаеть вопрось о товь, высл. убращения дъйствительно первичны. Онъ думесть, что если бы мы могли заглянуть въ умъ ребенка, ногла омъ неходител спе на руннув корингицы, то получили бы первоначальное философское отпровоніе. Другіе; подъ влінність идей о наследотвенности и зачиноги, намерячен нь пероумани, исизть-ли этоть цервичний экспенть въ первомъ полице, мли въ первичной матерін туманицив масев "); но вой : эни одинаково соглашнотол, что сели бы мы напри это, то получим бы безепорную истину / Это, повечно, выблужение. Не оченщие, что врожденное непременно делино быты нетривымы. .. Не очению, что ребеновъ или политъ, жие первичная туманная масса соть поточникь чествго, неискаженняго завнів. Поэтому, поска тово какъ доказана врожденность импого-нибудь положения, вопросъ **Убъ** его истинисти оставтся отпрытымъ; отвътъ на этотъ воивось иожеть быть получень только тагда, если вывого изеко-

<sup>4).</sup> Си. «Внеценіе вът петирію ченця». Лапрова (Миртина) на журн. «Знаміе».



LOPHYCORATO BORDOCA O IIDORCXOMECHIE HACH MM CODETRES BURNAніе на вопросъ объ ся основаніямь. Консчно, трудно найчи другую доктрину, которан была бы такъ несогласна со верин обычными стремленіями мыоли, какь это ученіе, якцущее нежну сворве въ грубыхъ зачаткахъ сознавія, чамъ въ его полномъ проявления. Всякое понятие о прогресов, всякая форма развития, всякая аналогія природы спорте приводять въ противоположному вагляну,--- ниенно къ тому, что наши уметвенныя опособности наиболье компетентны отночнестьно потины въ своей развитей оорив, а не въ своихъ грубниъ зачатнать. Поетому, котя неученіе генезива и ноговія наших ндей виботь пвихологическій интересь и очень важно для распракты происхождения разныхъ предразсудковъ, но опо нивогда не моместь инъть притяземія на опредвление соотоятельности порсникать щей, не разрушая самосебя. Такое опрежение всегла долино быть принцинальнымъ ожносо оскимъ вопросомъ, а не пениокогическимъ. Глевный вепросъ относительно пеникто ониссоссиото убъщения касается не происхожденія его, а яспости его содержанія и сопласія составныхв его врей между собою.

Капрое убъщение можетъ быть развистриваемо съ двухъ оторомъ. На него можне сметръсъ или какъ на произведение канихъ-нибудь причинь, или же какъ на заключеніе, выведенное нать канекъ-мибудь основаній. Очень иногія наз нашикъ уб'яденій суть произведенія, а же выподы. Они произведены въ насъ, а не выведены нами. Это въ особенности отвосится въ обывковенному, такъ называемому непригическому уму. Его убъядемін суть произведенія, а не вмводы. Но сели убъяденіе долино нивть воков-инбуль значеню въ раціональной спотемв идей, оно должно быть болье, чэмъ простымь произведениемь; оно должно инъть режіональных основанія. Поотому, осля бы вакія-небудь убъщенія были освершенно явунацы, коль произведенія нан наить простые фанты, для неографияния вое-таки: остороднов бы основанія этакв убівщеній. Отемде видю, что вощость о причинахъ убъщения совершение опишень отъ вопроса объ основаніяхъ. Не одна идея не долина быть принимаема или отверracha by chay on hotopia, no ship by chay gottotounocth man недостаточности ея основаній. Для философіи не важно, въ чемъ убъщены люди; она старастся скорве увнать, накія основанія они имфиоть для одожев убъядовій. Поэтому, только ті ноложенія достойны онлососского примятія, поторыя очелиды сами собою или же выподены иль другихь положеній, которыя очевидны сами собою <sup>7</sup>).

Другое оплосоосное предубъядение, поторое мы теперь же должим устранить, чтобы дальнойнее наше изложение не вовбуждало напрясныхъ возраженій или недоразуменій, состонув By muthin o tony, uto bearis escapadearis othochreadin edinusпівльной сторожи иден Абоолютнаго или суправатуральняго въ космось не только излении и безнолезем, но въ сакомъ суще-OTB\$ CROSES COREPHICHEG BEDGEORAFAHLA. CYTROTEYOTA MHOTOчесленный иласов имсинтелей, произвольно нескачоющих продълы велиону будущему движенію одлососокой мысли, верение и навсегда исплочая изъ ся области вев вопросы, для рвиюнія поторыхь при мастелијемь состоянім научныхь исследовеній саниномь мало или волое не представляется данных . Изъ того положенія, что оппособи должна почернать исторіаль иля своимь постросній изъ содержанія частных нвукь, необходимо вытекветь, что прекъды облософін находятся въ прямой зависниости отъ соотонийя частивихъ морть и что съ расширениемъ области последнить, сотоственно, должны расшириться и предвам онносооне. Но превымая эти выводы, имолители упонинутой неволы впадають въ погращность посившиаго обобщения, калея настояiree coctornic haven hachipasone has benedit syryhish onlocosis. Изъ того, что извастиме вопросы недоступны для изследования при данныть средствахъ науки, следуеть ли, что и въ будущемъ они будуть отонть всегда ва предвисии всикаго человаческиго познавія? Многіє вопрови, срвавнійся въ настолице время предметемъ точныхъ москварованій, ийногра навались столь мотрансцендентными, намь и простобутые вопросы о сущностихь. До отврытія сполтрального апалняя вознежность изследованія минического состава небесных тель должна была насаться тыкь же мело вероизною, какь и решеніе вопроса, напр., о нействін твать на разотоннін. Новтому, едня-ин было бы вінибочный ваключение, что траноценцентность иногихь вопросова

<sup>&#</sup>x27;) B. Bowne. Metaphysics. A study in first principles. London. 1882. P. 13-17.



должна иметь только отнасительная, а не бавусловною значеню. Если преживаременно ставить задачи, для этимоми воторымъ ещене майлено положительнымъ дамилеть, ни аминомусскимъ, ни ви-, воднымъ путемъ, значило бы идти въ разръвъссъ требевеніями научнаго метода, то же менто было бы несовласно еть его лреонизми считать на отомъ осмования такія задачи соворшенно неразръщимыми. Истанно-научное отношене въ предметамь и науки и ондософін требусть воздерживалься нама оть того, чтобы преидевременно ставить та или другіе вопросы, такть и оть того, чтобы прекцавремение исвиниять иль чет области начни или онлоссови. Если но вакому либо нев такина вопросовъ, не допускающихъ подожительнаю; рашенів пои данномъсостояній научийх висеждованій, вал двухь чак инсполькихь. овью воправинения обыт-соля оно винений оно скинист въроятнымъ, то уже это самое обстоятельство межеть служить основаність для того, чтобы вовлерживаться отъ моженанія такоро вопроса борусковно неразранивымь. Ограничирать область ондоворім только тіми вопросами, поторые допускають точнов. ніваводост вілость осной йо ствавання на однивис, одноше с , еви йодими вад стоси "намес вічву остод вон від ствненем и остальных наука, прогресоденое жижение которых вестороничивается инкакими предблами, прома тахъ, поторые поставле-. ны имъ условіним маучного мотодо. Тольно то томь случов слівдополо бы признеть ванную проблему неразрацимею, если бы. можно было допавать, что она правышаеть разм'яры познава+: тельных в силь человена. Но во многих в случескы трудье финедълить, вависить ди неразрушимость такой проблеммы и восбще, немовивраемость какихъплибо предметеръ отъ того, что ота пробияния превышаеть, размиры пренавательных способирстей че-. лоржи, или же только отъ несорершенство знаний и методовъ неодърованія въ данную эпоху. Та, которые думають отмалить неповияваемое оть повияваемого опреквленными границами. прионавъ навъстные вопросы навеских ногоступными нашему: знанію, въ сущности пероступоють эти прокана, такь номь очи, тають себя довраточно, ви**миними** то, что сами яю признали не<sub>ті</sub> познаваемымъ. Для того, чтобы признать что-либо непознаваемымъ, нужно въ точности знать, что дъйствительно оно непознаваемо. Доказательство непознаваемости или неразраши-,

морян каннат-шба волиросова, поновываются обывнованио, на неволиожности: солифвить; поссояния вопролимы, фогродилоннов.: представление мутемы чискаго мыпцения мли апріориотичеснимь. Прикому проценуь, этого доновательства по самому предиску ого-(апріорному), можеть быть ведень только апріориотическим же геровитоди индарито да актора итири: стирогоро, сти ; стирборо чій между возможными рэдценілим вопроса ж потому имветь каракжерь чисте дівлектическій. Но невозможность эпріористичесваго рашенія, вопроса еще не свидательствуєть о томы, что: соверіненно невозможно и эминрическое или основанное наэмпиричестихь допилькь; его решене. Эмпиринескія допили и вытокающія иза ника заключенія мосуть не совнадавь или даже: или въ разрязъ съ полазаніния апріористического анализа. проблеммы. Изгинность этихь положеній всего лучше проварить. на какоми-либо вопросъ изъ числе такъ, воторые прицято иззывать пранспендентными и которые Льюнсь наяваль метамиирическими, въдотниче отъ вопросовъ метеризническихъ, признанныхъ имъ доступными для рэшенія на основеніяхь ожинрическихъ. Такой вопросъ представляеть намъ любая изъ честорекъпосмологических идей, которыя Канть въ своей "Критика чистаго разуна" сводить къ четырень антиноміямь чистаго разуна, Воньмень, первую изъ дтихъ витиненій, жесеющуюся: міровой. величины, и притомъ ограничимоя только; одной отпромой отей: антиномін, именно поскольку ода каслетов подпинны міра од еременн. Вопросъ, который будеть предпетомъ: нашего обсужает. нія, раключаєтся въ следующемь: одинановые ли основанія имьють ва себя, корись и антиговись, иръ интермять достоить антиномія, или же на сторона котораго-нибки пав нахъ больше върожености?...

Радемотранів этого вопроса ненвожно нриордеть, нась дапругому вопросу—объ абсолютномъ началь бывія или во індей: Бега. Иден эта ниветь тарную оварь, съ вопросомъ о немаль міра, такъ что есди будеть доповно, что міръ сотеремь, тр. съ втимъ вифеть, будеть доповно быть Бенів, метому что міръ, мер сотверить додьно. Богъ, Повтому, вифото того, чтобы допантирить бытіе Божів, мы шертересмоп не симосородици и поровно науцинить, регованіять ревсмотріть попрось о нацель і мірового: процесть, от праводення виротом.

нести виветь вдея о сотворенім міра. Такой путь аргументація звотовалеть насъ примить то обстоятельство, что извъстимя generated the series of the se сихъ поръ излагали, мало убъдительны или почти вовов не убъдительны для невърующихъ. Съ одной отороны, вов эти допавательства вы большей или меньшей степени субъевтивны и для различных людей нивноть далего неодинаковую ценцооть, а съ другой - при настоящемъ соотояніи ихъ научной обработии, имъ могуть быть со стороны невърующихъ противоноставлены takih bospamenia, rotophia be shaqetelehon whyb mumants hwe доказательнаго вначенія. Такъ, онтологическому доводу невврующе противопоставляють учение объ запропоморожемъ, или сиймизмъ, перазвитыхъ дюдей; пова не будеть вноляв выяснено настоящее отношение этой теоріи нь вопросу объ вдей Вого, до твиъ поръ онтологическое доказательство не можетв имъть большого значенія. Коспологическому допавательству, по пройней мере во томо виде, во какомо его до сихо поро излаголи, можеть быть противопоставлено ученю о безначальномъ быты міра. Физико-телеологическое допазительство уже потому не можеть быть убъдительнымы для невырующихы, что во первыхы, они противопоставляють сму учение о безсовнательной издесообразности силь и законовъ природы, въ частности пълссообразныя явленія въ мірв органического объясняють сотественнымъ приспособлениемъ, боръбою за существование, естестиенныть подборежь и наследственностію; а во вторыхъ, полная цвиссообразность устройства вселенной можеть быть донавана мемко съ тепстической точни врвнія; слідовательно, это доказательство общо ва порветной шврв знадется на тока, что докжно быть имъ доказано. Почти тоже самое нужно сказать и объ жетерине - телеплотическом довомь. Историческая иннова Вония и поситивноты съ Контомъ во главъ сдължи уме, повидиному, блестиціс опыты объяснить исторію человічества дій-CTRICATS' BY HER COTTECTBEHHOR HOCONOMINACTH, HAR TARRES ME немомописть законовь, какіе действують во вившней природи; по крайней жири, оти описы для невирующихъ болье убильтельны, чень историно-голеолегический доводь бытія Вомін. Уто населен до привственные доменанскые поторому Канть приданать наибольшее вначение, даже считаль его единствению со-

стоятельнымъ, то оно по преимуществу носить на себъ характеръ субъективный; оно, какъ говорится, имветь значение только ad hominem. Всемъ этимъ мы не хотимъ сказать того, что доказательства бытія Божія совершенно безполезны; мы только утверждаемъ, что при настоящемъ состояніи ихъ научной обработки, они не могуть быть убъдительными для невърующаго, который можеть противопоставить имъ свое объяснение того наи другаго явленія природы или человъческой жизни, объясняемаго въ этихъ доказательствахъ бытіемъ невещественнаго Абсолютнаго Начала; они могуть лишь поддержать въру въ сомиввающемся и колеблющемся, но не вызвать въру въ томъ, кто совствить ея не импеть. Поэтому, оставляя въ сторонт такънавываемыя доказательства бытія Божія, мы обратимся собственно въ идев о сотвореніи міра, въ томъ убъжденіи, что если эта идея будеть утверждена на прочныхъ научныхъ осно-. ваніяхъ, то вивств съ нею сіблается несомивиною и истина бытія Божія. Научное обоснованіе истины сотворенія міра и вообще защищение теистической идеи для современной христіанской апологетики значительно облегчено тамъ оружіемъ, какое даеть ей въ руки новъйшее естествознаніе.

## вопросъ о началв міра.

Опытъ новой его постановки.

Certissimum est atque experientia comprobatum, leves gustus in philosophia movere fortasse ad atheismum, sed pleniores haustus ad religionem reducere. Baco. De augm. scient. I, ab init \*.

Высокая важность вопроса. — Двоякая точка зранів на него: догматическая и критическая.

Къ числу важнъйшихъ проблемиъ философіи, безъ сомивнія, долженъ быть отнесенъ вопросъ о томъ, безначаленъ-ли міръ, или его существованіе имветь начало? Мыслящая часть человъчества всегда сознавала высокую важность такого или иного ръшенія этого вопроса для своего міросозерцанія, и потому ръшеніемъ его философская мысль занималась съ самой глубокой древности и до послъдняго времени, хотя приходила къ различнымъ и часто даже совершенно противоположнымъ результатамъ. Вопросъ этотъ всегда находился въ тъсной связи съ основными положеніями различныхъ философскихъ ученій. Пытаясь объяснить сущность и происхожденіе міроваго процесса, философы неизбъжно должны были касаться этого вопроса и давать на него такой или иной отвътъ. Сообразно съ различными началами, лежавшичи въ основъ ихъ міровоззръній, они

<sup>\* «</sup>Не подлежить сомитнію и доказано опытомъ, что поверхностное знаніе философіи можеть вести къ безбожію, но болте глубокое ея изученіе можеть снова привести въ религіи».



приходили къ различнымъ и даже противоположнымъ его решеніямъ. Одни мыслители находили возможнымъ решеніе этого вопроса, другіе же, путемъ вритики человеческаго познанія, доказывали невозможность всякаго его решенія. Отсюда получаются две точки зренія на вопросъ: 1) догматическая и 2) притическая.

## Догматическія ръшенія вопроса оначаль міра.

Два основныя решенія вопроса.—Анализь понятія о реальности.—Классификація раздичныхь догматическихь решеній вопроса о начале міра.—Представители ученія о безусловной безначальности міра вы исторіи философіи.—Первая группа: злеаты, панагорейцы, Аристочель, Джіордано Бруко, Спиноза.—Вторая группа: Гераклить, Эмпедокав, стоики, изкоторые изъ новейшихь матеріалистовь.—Учеція объ относительной безначальности міра.—Главныя ихт направденія: матеріализмь, дуализмь, пантензмь.—Представители всёхь этихь направленій въ исторіи философіи.

Такъ какъ данный вопросъ имветь дилемматическую форму, то всв разнообразныя догматическій его рвшенія могуть быть сведены къ двумъ основнымъ воззрвніямъ: 1) бытіе міра безначально, 2) оно имветь начало. Въ исторіи философіи оба эти воззрвнія неоднократно повторяются съ глубокой древности до новвішихъ философскихъ системъ.

Анализируя понятіе о реальности, мы находимъ въ немъ два частныя понятія: 1) понятіе о бытіи вообще и 2) понятіе объ опредъленномъ видъ существованія. Каждый реальный предметь не только существуеть вообще, но существуеть въ извъстной, опредъленной формъ, находится въ опредвленномъ состояніи. Своею первою стороною, т.-е. бытіемъ вообще, реальный предметь отличается отъ всвхъ нереальностей (отъ несуществующаго), второю же стороною, т.-е. опредъленностію своею существованія, онъ отличается отъ другихъ реальностей. Ходя это различение имъетъ чиото абстрактный характеръ, такъ какъ въ двиствительности бытіе не отдълимо отъ того, что сообщаеть ему опредвленность; но оно не лишено значенія для нвкоторыхъ практическихъ целей мышленія, въ особенности въ твхъ случаяхъ, гдв необходимо точное разграничение существенно сходныхъ между собою идей. Въ настоящемъ случав это различение можно положить въ основу влассификаціи различныхъ

возарвній на происхожденіе міроваго процесса. Какъ во всякой реальности, такъ и въ той совокупности реальностей, которан называется міромъ, можно различать 1) бытіе вообще и 2) опредъленный видъ существованія. Можно мыслить міръ отъ въчности существовавшимъ въ состояни существенно сходномъ съ настоящимъ. Но можно также представить себъ, что данному состоянію міра предшествовало безначальное существованіе его матеріальнаго или духовнаго субстрата или основной его реальности. Наконецъ, можно отрицать безначальность какъ дъйствительнаго состоянія міра, такъ и потенціальнаго бытія его въ формъ какого-нибудь субстрата, или основы. Такимъ образомъ, получаются три главныхъ решенія вопроса, изъ которыхъ второе занимаеть посредотвующее мъсто между двумя другими, составляющими полную противоположность между собою. Всв эти различныя решенія имвють своихъ представителей въ философскихъ школахъ какъ древнихъ, такъ и новыхъ.

- 1) Мыслители, давтіе первое изъ трехъ указанныхъ ръшеній, утверждали, что міръ въчно существовалъ и будетъ существовавть въ томъ видъ, въ какомъ онъ существуетъ теперь. Такъ какъ форма существованія міра можетъ или всегда оставаться существенно одною и тою же, или же періодически смъняться другими формами, то это возэръніе даетъ начало двумъ различнымъ ръшеніямъ вопроса о бытіи міра: а) форма существованія міра всегда остается существенно одною и тою же, такъ что въ этомъ смыслъ міръ можно назвать непзмъннымъ; b) формы существованія міра періодически смъняють одна другую, такъ что бытіе міра представляєть непрерывный круговороть, въ которомъ одинъ видъ бытія превращается въ другой.
- 2) Мыслители, представивше то ръшение нашего вопроса, что міръ по своей основъ безначаленъ, по настоящему же своему существованію имъетъ начало, учили, что отъ въчности существующее абсолютное начало бытія предшествовало образованію міра. Смотря по различію взглядовъ на абсолютное начало бытія, это воззръніе имъетъ двоякую форму: а) одни принимаютъ идеальное начало бытія (духъ, идею), b) другіе веществовало (матерію, атомы). Мыслители, которымъ принадлежитъ первал форма ръшенія, различнымъ образомъ смотрятъ на образъ и способъ, какимъ міръ произошель отъ абсолют-

наго начала; отсюда получаются два направленія: а) одно учило, что мірь произошель чрезь истеченіе (эманацію) изъ абсолютнаго начала (системы эманаціи), в) другое же утверждало, что абсолютное начало имманентно бытію міра, такъ что моменты развитія абсолюта совпадають съ моментами развитія міра (системы имманенціи). Мыслители, которымъ принадлежить вторая форма втораго рѣшенія вопроса о бытіи міра, точно также расходятся между собою во мивніяхъ: а) одни говорять, что матерія начала развиваться извнутри себя самой, вслѣдствіе внутреннихъ причинъ (строго матеріалистическое направленіе); в) другіе же, напротивь, держатся того мивнія, что матерія начала развиваться вслѣдствіе вняшили воздѣйствія на нее со стороны другаго абсолютнаго и уже духовнаго начала, именно Бога (дувлютическое направленіе).

3) Последняя форма втораго решенія всего ближе подходить въ третьему решенію вопроса, по которому ни міръ, ни самая матерія не существовали отъ вечности, но во времени получили бытіе отъ внешней причины, именно Бога (тенстическое направленіе въ строгомъ смысле). Этимъ исчерпывается все разнообразіе догматическихъ решеній нашего вопроса.

Изъ представленной классификаціи различныхъ ученій о происхожденія міра можно видеть, что представители ученія о безначальности міра разділяются на двіз главныя категоріи: 1) на мыслителей, учившихъ о полной безначальности міра и 2) на мыслителей, учившихъ объ относительной безначальности міра. Къ первой категоріи принадлежать изъ древнихъ философовъ: элеаты, Гераклить, писагорейцы, Эмпедокль, Аристотель, стоики, а изъ новыхъ-Джіордано Бруно, Спиноза и часть новъйшихъ матеріалистовъ. Ученія всвхъ этихъ мыслителей, при сходствв въ основномъ взглядь на міръ, какъ на безначальный и по матеріи, и по формъ, расходятся въ томъ, что одни считають міръ существенно неизмъннымъ, другіе же видять въ его жизни періодическія изміненія. Къ первымъ относятся: элеаты, пивагогорейцы, Аристотель, Джіордано Бруно, Спиноза и часть новъйшихъ матеріалистовъ; по вторымъ-Геравлить, Эмпедовль, стоиви и другая часть новъйшихъ матеріалистовъ.

Элеаты отвергали возможность всякаго происхожденія или вознивновенія; по ихъ ученію, какъ оно развито Парменидомъ,

"истинно сущее не произошло и не разрушимо; оно есть единственно цълое, прирожденно, неподвижно и въчно; оно не было и не будетъ, но есть всегда, какъ безпрерывность "). Такимъ образомъ, все существующее является у Парменида не имъющимъ начала").

 $\Pi$ иваторейцы въ ученіи объ измѣненіи и движеніи не расходятся съ элеатами. И то и другое не согласно съ ихъ абстрактнымъ идеализмомъ. Они не признають происхожденія міра во времени. Міръ существуєть  $\dot{\epsilon}$  сі $\dot{\omega}$  с

По ученію Аристопеля, отъ вічности существують вийстів идея или форма (είδος) и вещество или матерія (ΰλη), соединеніе которых і составляєть міръ. Поэтому, матерія никогда не была безформенной, т.-е. никогда не находилась въ хаотическом состоянін 11). Верховное существо, которое есть чистая форма и чистая дівятельность (actus purus), все приводить въ движеніе. Эта первая причина или первый двигатель (πρώτον κινούν) дійствуєть оть візчности. Поэтому, и движеніе, имъ производимое, также совершается оть візчности. Слідовательно, вселенная не иміветь пи начала, ни конца во времени, хотя ограничена въотношеніи пространства 12).

Джіордано Бруно († 1600) училь, что Богь и вселенная — одно; Богь не перводвигатель, а душа міра, который есть толькоего обнаруженіе или развитіе. Поэтому, вселенная не можеть имъть ни начала, ни конца <sup>13</sup>).

По ученію Спинозы, Богъ есть вселенная, разсматриваемая какъ саusa sui 14). Оба эти термина обозначають одну и туже

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Веледиять Опиноза. Этина, изложенная геометрическимы методены. Пер. съ дат. подъ ред. проф. В. И. Модестова. Спб. 1886. Кн. І. Опредыленіе І (стр. 5): Подъ именемы самопричины (сацва вці) я разумію то, сущность чего заключаеть вы себі существованіе, или то, природа чего не можеть быть представлена иначе, какы существующею.



<sup>\*)</sup> Иберестъ. Исторія философіи. Пер. Фоккова. Спб. 1876. Томъ 1, ч. 1. стр. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Бауэръ. Исторія философін. Пер. подъ ред. Актоновича. Спб., 1866, стр. 17,

<sup>10)</sup> Веберт А. Исторія овропейской философіи. Пер. И. Лининченко и В. Подвисоцкаго, подъ ред. проф. Козлова. Кіевъ 1882, стр. 25.

<sup>&</sup>quot;) Aristot. Metaphys. XII, 6, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Веберъ. Ор. сіт., стр. 77.

<sup>&#</sup>x27;') Ibid. crp. 203—204. Bayops, crp. 171—172.

природу, которан есть и источникъ всёхъ существъ (паtura паturans sive Deus), и совокупность тёхъ же озмыхъ существъ, какъ ен дъйствій (пatura naturata) <sup>15</sup>). Такимъ образомъ, міръ, которому имманентна субстанція (sive Deus) <sup>16</sup>), отъ въчности <sup>17</sup>) находится въ совершенномъ состояніи, потому что онъ есть только обнаруженіе всесовершеннаго существа. Повтому, постепенный переходъ міра отъ несовершеннаго къ совершенному состоянію, или развитіє, не мыслимъ. Нельпо было бы, еслибы отъ въчности не существовало въ совершенномъ состояніи то, сущность чего состоять въ томъ, чтобы быть причиною своего собственнаго существованія <sup>18</sup>).

По ученю Герактита, міръ не произошель, но всегда находитея въ происхожденіи, сущность котораго есть постоянное превращеніе основной стихіи всего сущаго—огня въ различные предметы и явленія природы. "Никто изъ боговъ и никто изъ людей", говорить Гераклить, "не создаль этого міра, все одного и того же; онъ быль всегда и візчно будеть живущимъ огнемъ, то воспламеняющимся въ извістномъ размірть, то снова потухающимъ" 19). Такимъ образомъ, міръ, по Гераклиту, без-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Κόσμον τον άυτον άπάντων ούτε τις Θεών ούτε ανθρώπνω ἐποίησεν, άλλ<sup>2</sup> ην del και έσται πθρ deίζωον, άπτόμενον μέτρω και απτσβεννύμενον μέτρω. Clem. Alex. Strom. V, 559.



<sup>16)</sup> Сходія полож. ХХІХ (стр. 45—45): подъ natura naturans нужно разуміть то, что существуєть въ себі и представляется посредствомъ себя, или ті аттрибуты субстанцій, которые выражають вічную и беоконечную сущность, т.-е. (по король. 1, полож. 14 и король. 2 пол. 17) Бога, поскольку онъ разсматривается какъ свободная причина. Подъ natura же naturata я разуміть то, что вытекаеть изъ необходимости природы Бога, т.-е. всі состоянія (modi) аттрибутовъ Бога, поскольку они разсматриваются, какъ вещи, которыя существують въ Богі и которыя безъ Бога не могуть ни существовать, ни быть представляемы.

<sup>44)</sup> Пол. XI (стр. 16): Богъ или субстанція, состоящая изъ безконечно многих аттрибутовь, изъ которыхъ каждий выражаетъ въчную и безконечную сущность, необходимо существуеть.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Опред. VIII (стр. 6): Подъ *въчностью* я разумѣю само существованіе, насколько оно представляется необходино вытекающимъ уже изъ одного опредыленія вычной вещи.

<sup>18)</sup> Пол. XXI (стр. 36): Все, что вытекаеть изъ абсолютной природы какогонибудь аттрибута Бога, должно было всегда и безконечно существовать, или же посредствомъ того же аттрибута существуеть вачно и безконечно.

началенъ и по своей основъ, и по своимъ формамъ или быванію. Выходя изъ такого принципа, Гераклить, естественно, долженъ былъ смотръть на бываніе не какъ на частное явленіе, но какъ на всеобщій, безусловный законъ, которому подчинена вся жизнь вселенной. Самыми обыкновенными обозначеніями понятія о бываніи у Гераклита служатъ слова: превращеніе и особенно теченіе (рой). Такимъ образомъ, хотя Гераклить точно также, какъ и элеаты, признаетъ міръ не происшедшимъ, но взглядъ его на жизнь міра, какъ на постоянное движеніе и теченіе, дълаетъ его ученіе прямо противоположнымъ ученію элеатовъ о бытіи покоющемся зо).

Эмпедоказ училь, что мірь ввчень. Жизнь міра состоить въ періодическом соединеніи и разділеніи четырех основных стихій: огня, воздуха, воды и земли. Соединеніе стихій образуеть гармонію бытія, офоїроς; разділеніе их производить тоть порядокь вещей, при котором живуть люди. Соединеніе стихій сміняется их разділеніемь, а разділеніе постоянно переходить въ соединеніе, за которым послідуеть новое разділеніе и т. д. до безконечности зі).

По ученію стоиков, міръ составляєть твло божества, которое есть его движущее начало, теплота (πνεῦμα πυροειδές, πῦρ τεχνικόν, πῦρ νοερόν). Божество, или огненный энирь, образовало себъ свое твло, посредствомъ измъненія своей собственной сущности; изъ себя самого оно произвело міръ, слъдун, съ одной стороны, необходимости своей природы, а съ другой своему желанію. Какъ эта идея объ огненной природъ жизненнаго начала въ міръ заимствована стоиками изъ философіи Гераклита, такъ оттуда же взято ими и ученіе о періодическомъ обновленія міра посредствомъ огня 22).

Разсмотрънныя пантеистическія учепія, какъ можно видъть изъ ихъ содержанія, въ существенномъ согласны между собою, въ частностяхъ же расходятся: именно, одни (элеаты и Спиноза) утверждають, что самая субстанція не измъняется, измъняются



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ибервегъ. Ор. сіt., стр. 112. Гогоцкій. Философскій лексиконъ. Кіевъ, 1861, стр. 265—268, 265—266.

<sup>\*1)</sup> Eayops. Op. cit., crp. 24.

<sup>22)</sup> Веберь, стр. 95-95. Бауэрь, стр. 137.

же тольно ея акциденцін; другіе (какъ, напр., Геранлить) признають, что изміняется и саман субстанція, хоти это изміненіе есть только круговороть бытін.

Нъкоторые изъ матеріалистовъ признають абсолютную бевначальность міра и слъдовательно должны быть отнеселы въ разсматриваемому направленію. Одни изъ матеріалистовъ этого рода примывають въ первой его формъ (т.-е. въ элевтамъ и Спинозъ), другіе—во второй (т.-е. въ Геравлиту). Изъ числа первыхъ можно назвать Клольбе <sup>23</sup>), изъ числа вторыхъ—Молешотта <sup>24</sup>).

Мыслители другой ватегоріи утверждали, что міръ только относительно безначалень, потому что хотя его безконечная основа или основная реальность существуєть отъ въчности, но настоящее его состояніе имъеть начало во времени. Къ этой категоріи относятся изъ древнихъ оплософовь іонійскіе гилозоисты, атомисты, Анаксагоръ, Платонъ и неоплатоники, а изъ новыхъ—Фихте, Шеллингъ, Гегель, Гартманъ и часть новъйшихъ матеріалистовъ. Ученія всѣхъ этихъ оплософовъ можно раздълить на три направленія: 1) матеріализмъ, 2) дуализмъ и 3) пантеизмъ.

Іонійскіе гилозоисты: Өалесь, Анаксимандръ и Анаксименъ искали познанія о началь всіхъ вещей. Өалесь очиталь началомъ вещей воду, Анаксимандръ—, безграничное" (ἄπειρον), т.-е. какое-то неопреділенное первоначальное вещество, Анаксименъ—воздухъ, изъ котораго вещи произошли "путемъ сгущенія и расширенія". По ученію атомистовъ и новізшихъ матеріалистовъ, візчная матерія, состоящая изъ атомовъ и находившался изначала въ однообразномъ движеніи, по ніжоторымъ причинамъ или случайно, сложилась въ такія комбинаціи своихъ частипъ, что мало по малу начала организоваться, пока не дошла до настоящаго своего состоянія. Наиболіве выдающимися представителями этого ученія въ древности была: Левинпъ, Демокритъ, Эпикуръ и его посліждовители 25). Ученіе новійнихъ

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ибервегь, стр. 197—201. Бауэрь, 29—32. Гогоцкій. т. I стр. 221—225, т. II стр. 555—557. т. III стр. 245.



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Czolbe. Nene Darstellung des Sensualismus. Leipzig. 1855.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Moleschott. Kreislauf des Lebens. Phisiologische Antworten auf Liebig's chemische Briefe. Mainz 1852. 4 Aufl. 1862.

матеріалистовъ во всей полноть изложено въ "Système de la nature" барона Гольбаха <sup>26</sup>), а также въ сочиненіяхъ Фогта <sup>27</sup>), Бюхнера <sup>28</sup>), Фейербаха <sup>29</sup>) и другихъ.

Философы дуалистического направленія учили, что отъ въчности существуєть матерія, которая во времени была организована Богомъ въ міръ. Къ этому направленію принадлежали: Анаксагоръ, Платонъ, Сенека и др. <sup>20</sup>).

Неоплатоники были главными представителями системы эманаціи. По ихъ ученію, единое аблолютное, переполивишись своєюполнотою, черезъ рядъ эманацій излило изъ себя міръ <sup>81</sup>).

Въ концѣ прошлаго и началѣ настоящаго столѣтія пантемамъ былъ возобновленъ Фихте, а въ первой половинѣ настоящаго столѣтія онъ достигъ своего апогея въ ученіяхъ двукъ знаменитыхъ философовъ, Шеллинга и Гегеля. По ученію Фихте <sup>22</sup>), внѣтиній міръ или не-я есть только ограниченіе, заключающееся въ самомъ л. Поэтому необходимо, чтобы этому ограничемію предшествовало бытіе, не имѣвшее еще ограниченія. Первона-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Ueberweg. Grundriss der Geschichte der Philosophie. Dritter Theil 3 Aufl. Berlin. 1072. S. 231 und folg.—I. S. Fichte. Sämmtliche Werke, hrsgb. von. I. H. Fichte, 8 Bärlin, Berlin 1845—46.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ум. 1789 г. Полное заглавіе его сочиненія—слідующее: Système de la nature ou des lois du monde physique et du monde moral. London (въ дійствительности Amsterdam или Leyden), 1770.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Köhlergaube und Wissenschaft. Giessen 1855.—Physiologische Briefe. Stuttgart 1845—47.—Bilden aus dem Thierleben. Francfurt a. M. 1852.—Vorlesungen über den Menschen, seine Stellung in der Schöpfung und in der Geschichte der Erde. Giessen, 1863.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Kraft und Stoff. Empirisch-naturphilosophische Studien, in allgemein verständlicher Darstellung. Francfurt a. M. 1855. 11 Aufl. 1870. 15 Aufl. Leipzig, 1874.

Grundsätze der Philosophie der Zukunft. Zürich, 1843.—Philosophie und Christenthum. Leipzig, 1839.—Das Wesen des Christenthums. Leipzig 1841.—Grundsätze der Philosophie der Zukunft. Zürich, 1843.—Das Wesen der Religion. Leipzig, 1845. 2 Aufl. 1849.—Vorlesungen über das Wesen der Religion, gehalten 1848 in Heidelberg, gedruckt. im VIII Bande der Werke. Sämmtliche Werke, 10 Bände. Leipzig, 1846—66.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Ибаресть, стр. 183. Вазэрь, стр. 36—28, 66—68, 98—100. Щесьзерь, А. Исторія философін. Пер. подъ ред. проф. Юркесьча. 1864. т. І стр. 31—33·90—91, 115—122.—Senec. Epist. LXV, n. 3—15.

<sup>31)</sup> Бауэръ, стр. 159.

чально есть только абсолютное я, само себя полагающее. Я, всявдствіе внутренняго, т.-е. заключающагося въ его собственной природъ, толчка, противополагаетъ себя не-я. По Шеллингу эт), абсолютное тожество идеального и реального, или природы и духа, называемое у него иногда всеобщимъ разумомъ, по присущей ему необходимости, во времени разрёшилось раздвоеніемъ ихъ, которое и явилось, какъ міръ. По ученію Гегеля 34). абсолютная идея, или чистое бытіе (an-und-für sich Sein), въ силу, внутренней необходимости, противополагаеть себв внвшиее бытіе, или инобытіе (Andersein); отсюда является вившній міръ, который развивается по законамъ догическаго мышленія. Возарънія философовъ пессимистическаго направленія на происхожденіе міра не отличаются существенно отъ ученія объ этомъ предметь абсолютного идеализма. По ученю Шопенцауэра 35), міръ есть объевтивація основной реальности, которую онъ называеть волей.

По Гартману за), міровой процессь есть діятельность "безсознательнаго". Этоть процессь имбеть свое начало и можеть имбть конець.

Воть résumé вовхъ догматическихъ рашеній вопроса о началь міра, принадлежащихъ къ двумъ первымъ изъ указанныхъ трехъ главныхъ формъ его рашенія. Теперь перейдемъ къ воззраніямъ представляющимъ критическое отношеніе къ этому вопросу.



<sup>33)</sup> Sämmtliche Werke, hrsgb. von K. I. A. Schelling (сынъ Ф. В. IIIеллинга). 1 Abth. 10 Bde, 2 Abth. 4 Bde. Stuttgart und Augsburg 1856 und folg. *Ueberweg*. Ubi supra, S. 240 und folg.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) G. W. F. Hegel's Werke, vollständige Ausgabe durch einen verein von Freunden des Verewigten. Bände I—XVIII. Berlin, 1892 und folg.—*Ueberweg*, Ubi supra, S. 269 und. folg.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Die Welt als Wille und Vorstellung, 4 Bücher. Leipzig. 1819. Zweite Auflage 1844. 3 Aufl. 1859.—Міръ какъ воля и представленіе. Переводъ А. Фета. С.-Пб. 1881.—*Ueberweg.* S. 287 ff.

<sup>\*\*)</sup> Philosophie des Unbewussten. Berlin, 1869. 2 Aufl. 1870. 8. Aufl. 1871 f.—Сущность міроваго процесса жин философія Вевсомнательнаго. По 2 німецьюму надавію полное наложеніе съ присоединеніемъ предисловія, введенія и крятической оцінки системы. А. А. Козлова. Выпускъ 1 и 2. Москва, 1873—75.— Ueberweg S. 354—355.

Критическая точка зрънія на вопросъ о началъ міра.

Первая Кантова носмологическая антиномія чистаго разума. — Содержаніе антиноміи. — Кантово ея объясненіе. — Основной паралогизмъ раціональной космологіи. — Кантово разрешеніе первой космологической антиноміи.

Разсматривая во 2 книгъ своей транспендентальной діалективи систему идей, лежащихъ въ основъ раціональной космологіи, Кантъ противопоставляеть имъ ученіе объ антиноміяхъ чистаго разума, т.-е. о противоръчіяхъ, въ какія разумъ неизбъжно впадаеть, когда судить о міръ, какъ о цъломъ. Въ такое противоръчіе разумъ впадаетъ, когда онъ пытается, напримъръ, опредълить величину міра въ пространствъ и времени. Это противоръчіе составляетъ первую космологическую антиномію чистаго разума. Содержаніе этой антиноміи, насколько оно касается величны времени міроваго существованія, состоить въ слъдующемъ:

Тезисъ.

Міръ имъетъ начало во времени.

Доказательство.

Допустимъ, что міръ не имѣетъ никакого начала во времени; тогда мы должны представить себъ, что до каждаго даннаго мгновенія протекла уже цълая въчность и, слъдовательно, безконечный рядъ одно за другимъ послъдовавшихъ состоявій вещей въ міръ. Безконечность же ряда состоитъ въ томъ, что послъдовательный синтезъ его никогда не можетъ быть конченъ. Слъдовательно, безконечный протекшій міровой рядъ Антитезисъ.

Міръ не имѣзтъ начала во времени.

Доказательство.

Допустимъ, что міръ имѣетъ начало. Такъ какъ начало есть существованіе, которому предшествуетъ время, когда вещи не было, то міру должно было предшествовать время, когда его не было, т.-е. время не наполненное. Но въ пустомъ времени невозможно возникновеніе вещей: ибо условія бытія во всякой части такого времени ничѣмъ не отличаются отъ условій небытія (будетъ-ли бытіе возникать само собою, или отъ

невозможенъ, и начало міра есть необходимое условіе его существованія.

другой причины). Поэтому, хотя въ мір'й многія вещи могуть вознивать, самъ одъ, однакожь, не имъсть начала и безконеченъ по отмощенію жь прошед-шему времени <sup>27</sup>).

Происхождение этой антиномии Канть объясняеть тамъ, что идея міровой величины оказывается для разсудка или слишкомъ великой, или слишкомъ малой, потому что предметъ этой идеи, ванъ бы мы ни приспособляли его къ нашему пониманію, не соотвътствуеть ей. Идея о безначальности міра слишкомъ велика для нашего разсудка, который въ своемъ регрессивномъ синтевъ не въ состояніи обнять всей протекщей въчности. Идея же о началь міроваго бытія слишкомъ мала для всякаго возможнаго разсудочнаго понятія, потому что связанное съ нею представленіе о предшествовавшемъ времени, по закону опытнаго познанія, заставляеть снова спрашивать объ условіи этого предшествовавшаго времени; цель космологической идеи, которая состоить въ томъ, чтобы въ данному условному путемъ синтеза найти безусловный рядъ условій, такимъ образомъ не достигается. Антиномія міровой величины, какъ и другія космологическія антиномін, основывается на следующемъ условномъ силлогизме: если дано условное, то данъ и весь рядъ его условій, т.-е. міръ, какъ целов. Но условное дано намъ въ опыте. Следовательно, данъ н весь рядъ его условій, т.-е. міръ. Разсмотримъ, что означаетъ терминь условное въ той и другой носылев.

Осуществленіе условисто мослимо телько тогда, если дана вся совокупность его условій. Здівсь связь условнаго съ безусловнымъ иміветь чисто разсудочный характерь; подъ условнымъ въ этомъ случай разумівется мысленный объенть (вещь въ себів). Во второй посыми подъ условнымъ разумінотся явленія, которыя даны намъ въ обыті и которыя суть не что вное, накъ наши представляемія. Такимъ образомъ, средній терминь въ обівнує посымахь представляєть не одно и тоже понятіе, а два

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Кантъ, Критика чистаго разума, пер. проф. М. Владиславлева. Спб. 1867, стр. 354—355.



разныя полятія. Следовательно, данный силлогизмъ содержить въ себъ quaternio terminorum. Онъ представляеть неправильное умовакиючение вслъдствие смъщения различныхъ вначений слова (fallacium figurae dictionis). На этомъ паралогизмъ основываются всв сужденія чистой (раціональной) восмологіи. Изъ того, что условное намъ дено, навъ явленіе, отнюдь не следуеть, что вместв съ нимъ намъ дана и вся совокупность явленій, составляющая полный рядъ его условій, т.-е. міръ, какъ целое. Мы знаемъ о міръ только на основаніи нашего опыта. Поэтому, для насъ міръ простирается дишь настольно, наснольно простирается нашъ опытъ. Для насъ онъ есть всегда нъчто условное и потому не можеть имать ни конечной, ни безконечной величины. И тезисъ, и антитезисъ антиномін-оба ложны. Міръ, какъ цълое, вообще не есть какая-нибудь данная величина. Міровое цілое не составляеть предмета нашего опытнаго познанія, а представляеть вещь въ себъ, идею, мысленный объекть. Мы сами производимъ міровое целое, и такъ какъ оно никогда не можеть быть предметомъ нагляднаго представленія, то никогда не дается намъ, а всегда, такъ-сказать, только задается намъ, т.-е. составляетъ цвль нашего познанія, никогда, впрочемъ, недостигаемую.

Вопросъ о міровой величинь не составляеть предмета нашего познанія, а только побуждаеть стремиться къ разрышенію его. Поэтому, идея міровой величины, вмысть съ другими космологическими идеями, представляеть не конститутивный, а регулятивный принципъ знанія.

"Философія условнаго" лорда В. Гамильтона и выводы изъ нея по отнешенію въ вопросу о начиль или безпачальности времвии. — Основная формула «философія условнаго». — Сущность разсужденій Гамильтона относительно невозможности составленія разсудочнаго понятіи объ ограниченномъ и безконечномъ времени.

Кантовскимъ ученіемъ объ антиноміяхъ внушена была цавъстному англійскому мыслителю лорду В. Гамильтону основиая мысль его "оилософія условнаго". Этимъ выраженіемъ обозначается, въ общирномъ смысль, доктрива Гамильтона объ отнесительности (условности) человычество познанія; въ тъсномъ смысль, философія условнаго состоить главнымъ образомъ въ одной формуль, которую Гамильтонъ считаетъ основнымъ закономъ человъческаго познанія. Этоть основной законъ формули-

руется у него следующимъ образомъ: "Есть вещи, поторыя могуть быть, даже должны быть истинны, и возможности которыхъ равсудовъ, однаноже, совершенно не способенъ уяснить или нотолковать себъ за). Что это за вещи и въ какомъ отношении въ нимъ находится условное, или относительное, составляющее предметь человического познакія, съ большею или меньшню полнотою объясняется въ въскольних мъстанъ сочиненій Гамильтона. Такъ, въ критикъ облософіи Кувела объ говорить: "Условное есть среднее между двумя крайними сужденіями-двумя необусловленностями, взаимно исключающими одна другую, ни одна изъ коихъ не можеть быть постигнута возможною, но одна изъ которыхъ, по началанъ противорвчія и исключеннаго третьяго, должна быть допущена, накъ необходиман... Духъ не представляется постигающимъ равно возможными два сужденія, разрушающія одно другое, но лишь неспособнымь уразумёть возможности того или другого изъ крайнихъ, одно изъ коихъ твиъ не менъе, въ силу ихъ взаимной противности, онъ принужденъ признать истиннымъ " 30). Затъмъ Гамильтонъ примъняеть эти общія разсужденія къ нікоторымь предметамь познанія: пространству, времени и свободъ воли. Разсмотринъ здъсь ходъ его разсужденій отвосительно невозножности составленія разсудочнаго понятія объ ограниченномъ и безконечномъ времени.

Время можеть быть разсматриваемо или вакъ некоторое целое, или какъ некоторая часть; и въ томъ и въ другомъ случае напръ разсудонъ впадаеть въ противоречія. Вопервыхъ, принимая время, какъ некоторое целое, мы должны, очевидно, признать его или ограниченнымъ, т.-е. именощимъ начало и номещь, или же неограниченнымъ, т.-е. безначальнымъ и безконечнымъ. Такимъ образомъ, получеются два противоречивыя предположенія, которыя оба не могуть быть истины; во одно изъ нихъ, по замонамъ противоречія и исключеннаго третьиго, долено быть истинно. Попытаемон понять возможность какой-нибудь изъ зумхъ коключающихъ одна другую альтериативъ.

Можемъ ли мы реализировать въ мысли ограничение время,

<sup>&</sup>quot;) W. Hamilton, Discussions, p. 624. Милле, Обеоръ философін Гамингегона, 72—73.



<sup>38)</sup> Discussions, p. 724.

т.-е. представить себъ, что за его предълами и въть болъе никакого времени, которое бы ему предшествовало или за нимъ
слъдовало? Какъ бы великимъ мы ни представляли себъ время,
все-таки мы не только можемъ мысленно перенестись черезъ
его предълы, но даже не можемъ не перенестись чрезъ нихъ.
Мы не способны представить себъ какое-нибудъ время иначе,
какъ заключающимся среди нъкотораго еще болъе продолжительнаго времени, предъловъ котораго мы никогда не можемъ
достигнутъ. Итакъ, мы не можемъ мыслить время ограниченнымъ.

Разсмотримъ теперь другую альтернативу. Можемъ ли мы понять возможность безконечнаго или безпредвльнаго времени? Допускать это значило бы прямо допустить противоръчіе, значило бы утверждать понятность непонятного. Мы можемъ понимать какую-нибудь мысль, только мысля ее внутри чего-нибудь иного или подъ чвиъ-нибудь инымъ; но мыслить такъ безконечное значило бы мыслить безконечное конечнымъ, что нельпо. Итакъ ясно, что мы такъ же мало способны реализировать въ мысли безначальное и безконечное время, какъ и представить себъ ограниченное время. Объ эти непостижимости суть взаимныя противоръчія; мы не способны понять возможности ни того, им другаго; между твиъ, по закону исключеннаго третьяго, то или другое изъ нехъ должно быть принято. Тоть же самый результать получится, если мы будемъ разсматривать время, какъ накоторую часть, какъ далимов. Если ны будемъ мысленю дълять время, то не въ состоянии будемъ ни понять возможности абсолютнаго minimum'а времени, т.-е. такой малой части времени, которая болве уже не можеть быть делима на части, но которая все-таки представляеть некоторую, хоти и безконечно малую, длительность, ни съ другой стороны проделжать эту дълимость до безвонечности. Но такъ какъ эти продивоподожности противоръчивы, то или та или другая цвъ нихъ должна быть истинной. Такимъ образомъ, мы не можемъ себъ прадставить ни абсолютныго начала времени, ни его безначальности, ни абсолютнаго окожчанія, ни безнонечно длящагося продолженія, хотя то или другое должно быть истиннымъ.

Подобно Канту и Гамильтону, Гербертъ Спенсеръ также считаетъ вепроеть о началъ или безначальности міра недопускающимъ никакого догматическаго ръшенія, лежащимъ за предълами всякаго человъческаго познанія.



Спецсерова пригина одинествующих» гипотезь о происхождения вселений. — Раздаление Спенсером» существующих» гипотезь о происхождения вселений на три категории: атензи», дантензи» и тензи». — Критика атенстической гипотези (о самосуществования вселенной). — Критика пантенстической гипотези (о самосуществования вселенной). — Критика пантенстической гипотези (о самосуществования вселенной). — Критика тенстической гипотези (о сотворения вселенной видинины дантеленны). — Спиновический харантеры докатий, демакцимы зы основы всёмы космологическихы гипотезы.

Разсматривая конечныя религіозныя идеи во 2-й гл. трактата о "непознаваемомъ", Спенсеръ подвергаетъ критическому изследованію существующія гипотезы о происхожденіи вселенной и приходить къ тому заключенію, что по этому вопросу не только ни одна изъ общепринятыхъ гипотезъ не можетъ быть признана состоятельною или даже только мыслимою, но и вообще невозможно составить какую-нибудь понятную гипотезу. Сущность его разсужденій объ этомъ предметь состоить въ следующемъ.

Относительно происхожденія міра можно составить такую тридемму: или 1) онъ существуеть самъ собою, или 2) онъ произведенъ самъ себя, или наконецъ, 3) онъ произведенъ какимънибудь внъшнимъ дъятелемъ. Эти три предположенія дають троякое воззръніе на міръ: атеизмъ, пантеизмъ и теизмъ, Не входя въ разсмотръніе того, на сторонъ котораго изъ этихъ предпоженій больше въроятности, Спенсеръ задается вопросомъ: понятно ли хотя одно изъ нихъ? Критическій разборъ каждаго изъ трехъ предположеній приводить его къ отрицательному отвъту на этоть вопросъ.

Критика первой гипотезы основывается у Спенсера на анаимът понятія о самосуществованіи. Понятіе это адекватно мысли о самостоятельномъ существованіи, независящемъ отъ какой-нибудь причины. Признавая существованіе безъ всякой предпествующей причины, мы этимъ самымъ исключаемъ мысль объ его началъ, потому что допущеніе мысли о началъ существованія было бы равносильно утвержденію, что оно зависько отъ какой-нибудь причины, а это противоръчило бы идет о самосуществованіи. Такимъ образомъ, самосуществованіе есть существованіе безъ начала. Но этого нашъ разсудокъ никакимъ образомъ не можеть постигнуть. Мы не въ

состоянія реализировать въ мысли представленія о безконечномъ прошедшемъ времени; между твиъ токько это представленіе, еслибы оно было возможно, могло бы сдълать для насъ безначальное существованіе. Предположимъ **СМИНТВНОП** - лее, что мы могли бы понять самосуществование. Можеть ли эта мысль сколько-нибудь подвинуть нась въ решении давной проблеммы? Существование вещи не можеть сдылаться болье понятнымъ отъ мысли о томъ, что она существовала ранве въ продолжение ивкотораго времени; если же существование вещи ни мало не объясняется всявдствіе дознанія, что оно продолжалось въ теченіе какой-либо единицы времени, то оно не можеть саблаться болбе понятнымъ и отъ совокупности такихъ единицъ времени, хотя бы она увеличилась до безконечности. Такимъ образомъ, гипотеза самосуществованія не только совершенно непонятна и не можеть служить нь раскрытію тайны существованія вселенной, но еще болье подтверждаеть неразрышамость этой тайны.

Столь же мало можеть быть реализировано мышленіемъ и пантеистическое предположение. Мысль о самопроисхождении или самосотвореніи означаєть, что потенціальное бытіе, всявдствіе внутренней необходимости, перешло въ дъйствительное бытіе. Потенціальное бытіе можеть быть мыслимо или что, или же какъ ничто. Если потенціальное бытіе мыслится, вакъ нъчто, то оно не можетъ быть отличено отъ дъйствительнаго бытія. Если же оно мыслится какъ ничто, то приводить нь двумь нельпымь идеямь: вопервыхь, что ничто, которое есть тольно отридание всякаго бытия, мыслится, какъ начто большее, чъмъ простое отрицаніе, и вовторыхъ, что данное ничто обладаеть способностью перейти въ нъчто. Далъе, мы не можемъ понять внутренней необходимости, по которой потенціальное бытіе переходить въ двиствительное. Если эта необходимость всегда была присуща потенціальному бытію, то оно не могло ни на одинъ моменть оставаться потенціальнымъ, а должно было всегда быть действительнымъ. Въ противномъ случав необходимость перехода должна была привзойти въ потенціальное бытіе со-вив, а это противоричило бы предположении о самосотвореніи.

- Жо предволожимъ возможность потенціальныго бытін, отлич--Maro ar Greegem agoresis in Colhectem action of the source of the нее, некъ обусловиенное внутрението неебходимостью изивнение. И при этом предположения мы инспольно не подвигаемся въ увшенін вопроса, а только осложнявив его. Возникаєть новый вопросъ; откуда взялось само потенціальное бытіе? Оно не боже для насъ поинтио, чемъ и действительное быте. Для объясненія его потребеванось бы сділать тіже три предположенія, которым средены были относительно действительной вседенной, т.-е. гипотезы о самосуществованіи, самосотвореніи и проиохоживнія ота вивымей причины. Мімсль о самоготнореніи потенціальной неслешной поставила бы насъ на такое же затруднение, какъ щен о самосетворения вообще. Для обънснения такой потенціальной вселенной нужно было бы предположить существование другого предпествовавшего ей потенціальнаго бытія и т. д. до .. беспомечности. Если же переходъ потенціальнаго бытія въ двиотвительное требуеть для евоего объясненія признанія вивиней вричния, то безполезно и допускать предположение о потенці-- альномъ бытін.

Третья, теистическая, гипотеза о происхожденіи вселенной объясняеть твореніе по аналогіи съ механическимъ дъланіемъ. По этой гипотезь, небо и земля сотворены были подобнымъ же образомъ, какъ ремесленнивъ дълаетъ какую-нибудь утварь или какъ художникъ создаеть какое-нибудь произведение. Но помимо того, что мы не имвемъ никакихъ средствъ узнать, въ какой мъръ это сравнение можеть соотвътствовать чему-либо дъйствительному, оно нисколько не объясняеть намъ самаго главнаго въ данномъ вопросв, именно происхожденія матеріала, изъ котораго состоить мірь. Ремесленнивь и художнивь делають свои произведения изъ готоваго матеріала, которому оня придають только извъстную форму. Поэтому, представляя себъ создание міра аналогичнымъ механическому двланію, мы этимъ самымъ допускаемъ предположение, что прежде существовавшая матерія была приведена въ тоть видь, какой представлиеть вселенная. По откуда взялась матерія? Сравненіе, лежащее въ основъ обпепринятой космотоніи, нисколько не разъясняеть этого, в потому оно не имветь никакого значенія.

Тоже затруднение представляется намъ, если отъ міровой матерін мы; перейдемъ нь міровому пространству. Отнука омо? Гипотеза сотворенія можеть дать только однить отвить ма этоть вопрось: пространство сотворено такъ же, какъ сотворена содержащамся въ ненъ матерія. Денущеніе мысли о сотворенім пространства содержить въ себъ предположеніе, что прещде авта творенія пространство не существовало. Но мебыкіе пространства совершенно не мыслимо. Никакимы усилість ума ми не можемъ отращиться отъ мысли о пространства не только по отношенію кь настоящему состоянію вослежной, не и по отношенію кь тому предполагаемому времени, когда она не существовала. Невозможность представить себъ небытіє пространства ділесть мевозможнымъ, повтому, допущеніе мысли о сотвореній его.

Но даже еслибы можно было понять сочнореніе важь матеріи, такъ и простренства, вепресъ все-таки отъ этого не быль бы приведень нь окончательному рашенію, потому что остается необъяснимымъ, откуде явился вившній двятель, сотворившій вселенную. Для объясненія его бытія нельзя савлеть пинкъ предположеній, кром'в разсмотрівных трехъ гипотезь: самосуществованія, самосотворенія и сотворенія визшивив двятелемъ. Приложение последней гипотезы къ объяснению бытив вижшняго двятеля повело бы насъ въ безвонечному множеству такихъ дъятелей, нисколько не разъясняя тайны. Вторая гипотеза. подобнымъ же образомъ повела бы насъ, какъ было доказановыше, нь безконечному ряду потенціальныхъ существованій. Остается только первая гипотеза, которою обывновенно и довольствуются. Но едва ли нужно говорять, что перенося тайну происхожденія міра на предполагасмую вижинюю его причину, мы нисколько ея не разращаемъ, а въ сущности остаемся тамъ же, гдв были въ началъ. Самосуществование абсолютно не мыслимо, какому бы существу оно ни было приписываемо.

После вритическаго изследованія существующих гипотезъо происхожденій вселенной оказывается, что все оне не только совершенно несостоятельны, но и никаким образом не могуть быть реализированы въ мысли. Разематривая эти гипотезы, мы находимъ, что каждая изъ нихъ содержить въ себе опитив-

шыя символическія понятія <sup>40</sup>). Такъ, понятіе о самосуществоважін составлено по аналогін съ представленіями о человъкъ, который самъ достаеть себв средства для жизии, объ аппарать, воторый двиствуеть самъ собою, о дерева, которое само собою развивается и под. Понятіе о самосотвореніи симводизируется съ помощью такихъ идей, какъ представление о формирования облака невыдимыхъ паровъ; мысль о сотворенін міра вившинить двятелемъ, какъ мы видели, оближается съ представленіемъ о действіи художника. Но во всвиъ этихъ случаяхъ символическія понятія вводять насъ въ обмень. Они новсе по принадлежеть нь одному влассу съ идеями, по аналогів съ которыми составлены. Последнія могуть быть вполив реализированы въ мысли; первыя же мы совершенно не въ состояние развить въ реальныя понятия. Всъ три гипотевы приводять насъ въ предположению самосуществования. Не поняще е самесуществовани пеобходине свиско. От имслію о бергоночном пределенів ва прешением, времени А. эта щоя, булучи соворшению менекоминой, діклосов, споль шепредпримента в предпримента в примента в предпримента в предпримента в предпримента в предпримен жанъ составная часть, и поторым отановитов сще болье жени-CTHURINE BOLDROLDIO HONOCHERINGOLE TRABLES OBORES COCKEDIMEN вдай. При ведной пошечив почить существование кіра, мы натранивармод только на мовых тайны, поторых дыского «СРО-непостижниость еще болье лекой.

Перейдемъ темерь из обсущению приопенным постръній Канта, Гамильтона и Снавера да заимающій даст вопрось и праще неего ображнися из нарвай Кантовой комолетической админенци чистаго разума.

Архимандритъ Борисъ.

Описологоскими Оненсеръ называеть понятія о таких предметахъ, о которнав ми не ношемъ составивь собі дозкратнаю представменія, а принуждени инсцить съ помриію онивологь, общида яги предмети съ другими, боліе намъизвістними. Такимъ симводическимъ характеромъ отличается большая часть нашихъ понятій о слишкомъ большихъ величинахъ, большихъ періодахъ времени, громаднихъ пространствахъ, вообще о предметахъ, которыхъ аттрибути слишкомъ общирны или иногочислении, такъ что не могутъ бить соединени въ одномъ актъ соединени стр. 28 и сл.).



## ЕСТЕСТВЕННЫЙ ЗАКОНЪ ВЪ ДУХОВНОМЪ МІРЪ\*

Въ четверней глава своей инии просевсора Друмеща рессундаенть с емерим Опредаление смерти иного записать стаопивна на вепресъ, что текое инвны. Жири, по опредаления современней бологи, если опредаления комбинских римородимихизманий нако одновременнать, мать и посмедовательных, соопившеннующих винаниях существенных и посмедовательностим наи короче жизм всть пепрерывное приспессования внутранного отношений пр отношениям впишким. Одинь или две примъра тотчасъ же уяснять это вашее положение.

По выше данному определеню живии массил этиминельная чарка армено ерганизма сосмонные строить, что оне мексовительного строительного, всигом соотвенизмени со есле скруживания сисредою, т.-е. со всёми окружающими его предределени, нами на нихъ, но въ особенности подвергансь ихъ вліянію. И въ силу этого соответствія онъ имфеть право называться живымь. До техт поръ пока онъ находится въ соответствіи съ какою-либо частью своей среды, онъ живеть. Поддерживать это соответствіе значить поддерживать жизнь. Если въ окружающий средь пре-израться приспособиться къ этой перемень. Онъ будеть продожать жить только до техт поръ, пока ему будеть удаваться приспособленіе, къ одновременнымъ и последовательнымъ измъ-

<sup>\*</sup> См. январ. кн. «Прав. Обоер.» за текущій годъ.

невілив ва среда по мара роскирноводін шив. Ира принара будеть понячене, что нег подравумиваемь подь перемёною въ онрушающей, средь и ульника такке твенал свясь, оуществуюныя межку организмомъ и сво средену. Возымемь анвийского грамраменаго : чиноринка, срада допораго въ адной нев областай Инфил Эта справа подрергается случайными и продолжитель. ныщь засумник, вленищим за собор періодическіе голода. Колда наступация импа нора голода, ченовникъ котчасъ; начинастъ принспособилься из такой важной неремень. Облада сиссобнестью передосновия, онь можеть верейни въ белье: вледеродиро облюсть нан же, общеден средствени пріображенія, монесть нуплем увелиния сунку "вижиних отношеній", пообходимых деп. продолжения жизни. На если нечену либо ему не удестея приспособиться пр изименицив оботоятельствинь, то прас его вийнеть нов. соотийновый ов средом, сто виутрений отношенія" но будуть приводовоблены дви виженника", и жизни воо: долине. препредержен, чес. говоря по просту-оны умрень съ володу, если ому не удастви мущин проденольствіе или переяе-. личное нь болье паодородины область.

Ири обышеванные обстоятельствать и въ здоровомъ во-PRINTIONO - EMPERIMENTO - PRO INCIDENCIA CONSTRUCTION - CONSTRUCTION - PRO INCIDENCIA CONTRACTOR - PRO INCIDENCIA низова иго болбони жин «каному-либо другому» жлучава: эканода суль: янь этога состяжнотвія, организми ва осой части сесей соді--труково на виректводен. Вкоге , вторио вте: "импектори привлени отни можеть быть масеныма жен обениь. Часто оптанияма noments that's marriago in othomesias by whome spent has become время планен во стивнения по вой оредь. Таки во премя голеда DIS CEPANTS, NAJORTHEM: MONTOTS, JEHRHTSQR, MISKOMODING WHAAG CROKEIS: осотивноствий съ средою чрекь персивну променентую въ ней, но не весхъ авониь сеопъйтогній съ дею. Прадметы респолиц. ноговини они изноща нольевелся, не вривозятья белте въ отрану, живозици, спабизация сло, столь, уделени отъ ного. One repodentiones conjectus comme, no an iiperbrank and contratствія. По отношенію но восму этому онъ мертиъ. Иногда среда намъняеть человану, а иногра ого сеобственняя организація омы ни не менеть присполобиться или не присполобиться но во волюми случав планими за это мвечною смертію. Глучой

четовние мертвъ для міра звукова; сліной вымень изъ лоствітствій съ другою общирною частью среды. Красота моря и
неба, сорны облановъ и гора, черты лица: и жесты друга для
него ника бы не существують: Они туть, смунимальния и ревызные для всіхь, но не для него. Допускить, час унть теленова;
непредился. Вссь мозгь его зарашень, нерваг чущетвь, посредники его соотвітовнія со средою, мерсетають сообщить зану о
тонъ, что происходить въ нижинемъ міръ. Визний міръ продолжаєть существовать, но не для него. Макеневъ ністо предправильное порывается и вет части организма проправдянть свою
діятельность. Легий отказываются поддерживать сеспейтовніе
съ воздухомъ, сердце—съ провію. Ність болие инжиюте сеотвітствія со средою и человінь—безнувственный трунь.

"Текерь", говорить даже прос. Друковия, "научное зийчение оперти увсново. Она есть разрушение чего-жебо оъ организать, влекущее за собою прекращение соотвътотна св. каковълябо необходимот частью среды. Смерть семь резульност препращения соответствия. Эта предварительных объиснения весьма котати могуть быть заключены одожани г. Герберта Спеносра: "Смерть оть естественной дряхлости", говорить ошь, премодеть от того, что въ старости соответствія манцу провежоднінни и необи відокомею чинки пілктимиров имеровію физикать об BOSOGRERICHISM'S CHIL HOCTSHORMS REPESTANCE SOCTESTOR CORTE отношеніямъ между кислородомъ, пинцею и постопревіемъ тенка: окруженощею средою. Смерть отв болжени промекодить вик: потому, что организмъ уще по самой своей природъ: же способемъ вравновъщиваль обывновенные вижшие процессы обывновежными внутренними продессами или вежистию необычаймого вывымяло дъйствія, на которое не было отвіше во внутренномъ дъйствія. Вцеванная смерть предполагаеть накія-либо смежных меженическія переміны, причных которыму не быле замічены по невинанию или же такъ вапутаны, что последоски имъ не мотии быть вреквенны и слековоеснью изколорыя отношения въ органивит не были присповоблены не отношенияме въ средв". "Съ, помощие этихъ простыхъ, бідлогическихъ перминовъ", говорить прос. Друможев, "мы можемъ теперь приступить изразсмотриню паралледьнихъ явлений омерии въдуковнемъ міръ. Фанторовъ здвов теше ква: организми и среда. Описипеніе:

Digitized by Google

менку неми менечь быть направо несе сествуществик. Иргина, на жогорую должно ображить особое вниманіе, сосновть из, тошь, ueo quaderan emests come atoricuria coograficaria reservo obtainer можь и думовною ородою что такое філосиси срода? Подъ сене: CONSCINUOUS OPEROES: MAI PARTMENTA DOS TO, AND ORD YMASTA CONSCINA наро человъка, весь вижний ніфъ, ва которойть овъ живель и даниется и существуеть. Эко не вимчить, члобы человым невреміння находинся, за непосредованняє свей і техній со-вебии: чънчин среди. Наподится за онъ въ составлествие съ-тою выс INVIOLU GROUPE CORRE, STA HARTE: NO RESCONDETA CYMICORD CRAFT. Осотивиствіє от средом можеть быть созметольными жин жезсовнетельнымы, в должно помниты, что совневаемая среда же сов орода, Всо; что опружаеть ведонёна, освиванение имътими нічь, соотавляють его среду. Дуна и забады суть часть средь. жет диогь жив и же видель. Полирим отрание насти сл. потиченовние несьми рако закачаеть на себа ихъ выние. Въ семоить обящирноми своеми значение среда: вомо вес, чиво средеспериено опоченняю человиям. Раздичные чоргодировки выходяеми. съ втою средою въ болье или шенье молномь соответский Ив самой внемей ступови біологической протвимы вспричаются оргамизмы, имвичне самое ограничение соотивистые ве средою, Дерево напр. инмодится на соотв'ятелий съ ночного посредствонъ CROSTO RODEN H COMOUNT OF COMMENSIONS CONTINUE H BOSTANOMP посредствовъ вистьевъ: Но евонит сравнительно виспинь разви-THEM'S ONO OTHER DARG OF BOOTO MIDS, HE HOTOPOMY MESSOTS HOTOFFE. беже высеків формы. Одно уме отсутствіе способности из жередвижению ризко ограничиваеть пруга его соотвичный, чака что по отношение нь общиной чести окружностий его природы одо войствину жеринео. Журувніе одинающиго его корик гручьи не производить на него инканого впечативнія. Динкая жизнь нестионных пода сре тако не возбущесть въ вена уденения. Нашами изтеринения заботы причин, свиншей гивадо на сто вътвяхъ, не вызывають въ немъ отзывнаго сочувствія. Оне не межеть имоть соответствия со всемь этимь. Оно безчувственно, мертво по отномению къ ручью, наобхомимъ и птикв. И этобезчувствие соть оперть. Пуина, стоящая на болые высокой ступови біологической люствицы, находится въ сотрытствів съ болье общивного оредого. Ручей и наобновым реальным для жен. Она виземь, что вы гором винивогь любовной пъсив своесе винив, опыболбе жива ченъ дерево. Но жизнь итини не сога еще замила. жень. Ламе во вепосреженно опружающей штику сред ссеь. многое такое, но отношение из чему она мерква. Вмеркое из эст среду болье выссеції организнь, человіни мекр. и посметрине, на спольно из немъ белее инени. Множеские сторенъ из насткоможь, ручь в нереви, не оуществующи для мины, виймихзначение для мего. Выпран опособность инпорить соответствующее приименне. Человичь есть навеа ссоимающий и полому то омь живь по отношное бесчисленных мрежевевь и вличий, по отношение нь которымь имение организом мертам, она нас. вобхъ тварей наиболье живое существо. Мналь описки и сположносморти скальное теперь научное оченщиостью. Вся организмичастью живы, частью жертам. Дерево, находись из соответствия съ небельного честью среды, живо относительно этой чести; новесму, что вий оя, оне перево. Ибеление бельній прукь пренеклежить настномому и птиць. Но все-чами имь имь очень маль и не врему, что вив его; ели портых. Тапис и ней прочис OPTRIBUTE MINER II. MOPTERS -- STREET CHAMMER IN THE TOTAL PROCESS. ROOTA BOUDGOD: HEXORETON HE WOLOTERS BY GOOTSTTEENIN OF SOME средовой Есть ин состоровском ченованомъ---еня средой Мин. же ме-жду элими моружилии иругами существуеть одинь, до поворего человить со своими мисгоровичиний осоровичествий още недостигь? Боли такъ, то это смерть. Вонросы внени и внории для Bernero opteniena corl boupost o roma, spoula spopel moments. онь освания. Боли соть хоть однив пруга или осименть пруга. которяго человёни не достираеть, об ноперымъ не находител: пъсоптинатистия, поторого не внасть, нерызалинень, истератоп несоотонть, то по отномению отого прусь бив меревый О. модяжь. вообще намон скавать, чтобы оне были ва живомъ опочнать. сини св. тою частью среди, новоран жанивается духовинию жіромь. Вамильте, что упопреблая перынив дулогими лера, как жез вводимъ новаго фактора. Мы слёдани шарь за шарокъ за: все : болье и болье разраставшемся средою и теперь десинган до ея вининяго круга. Дуковный мірь ость вининій кругь міра, естественного. Мы раздвижение имъ только для большено удобсива изаквистанія, подебно тому накв разділяющь міра : живор-HIGH'S OF MIRA PROTORIE, TORGE RAYS OHR IDEHCAROMET'S HIS OF-

ному и тому же міру. Они различныя части одной сремь. Томио также остоотвенный мірь и дуковный одинь мірь, витивонніе вруги отого міра называются сохоственный мівомъ, а вифиніе — духовими. Мы навываеми ихъ духовищи міромь TOJILKO HOTOMY, TTO OHK HOCBEHHOLOTE HOOK HER TOOM HOCE. То, съ ченъ мы находимся въ поответстви, мы навываемъ естественнымъ; то же, съ чъмъ у наръ модо спотротожна наи во-BCC UBTL COOTESTCTRIS. MIN HARLINGS ME AUXORITHMS. He ROTES HOявляются организмъ, могунцій свободно входить въ соопистиво. съ этими вижшинии кругами, разлиция по необколимости женезаеть. Для этого организма духовное отеновирея наришимъ ватгомъ естественного. Но чвы большинство модей не неколетел. въ соотвътоския съ этимъ наружнымъ прукомъ своиы Манау тъщь . этога наружный круга среды соозавляеть преинтисствение обвтаніе Бомества, Замениме слово сорменменній словом общенів и тепарь мы не можемь точнае опрежелять двержое осноженае реаличных отписть, человащества. Тр. меры, коморые непеданне. общения съ Багомь, моням; ту мая, котарыя на намоджись, съ абывения, сь Боломь— межнень. И тексь, дуковива операть соть опчущение души: человина отъ Бога или отприточной общения от Бозана. Нелуковный человака тора, кто живера ва ограниченной орега окоро: міра, "Сластолюбивая започео умарла" говорина апратоль (I, Тим. 5, 6), "Плотовія помышленія суть смерть". (Рим. 8, 6). Имать плотекія помышленія въ перевока на немишні, ярыка, означасть ограничиваться въ сфотраствіять светь сродою естоопрендаго чолована. Эти помыционія не оуть помычнонія: необходиме почостивния или прино порочина Ума иноголя доро-упил тір баркос, уже по ваной своей природь, огренционичны.» способностящь и пременнымъ, пълямъ, ость бачатос-вмерть. Этотъ земной умъ можеть быть благоводенъ, обогащенъ обрезопанісмъ, высокаю полека, добродателемь и чистъ, ио оне ме . знаеть Боза. Онъ находится въ соответствій съ небесными автядами, измаряеть величину времени и пространства; по двары; небесныя не небо: пространство не Богь, Языкъ богооловія о естественномъ четовнив часто почитается слишкомъ отпоримъ... Антроподогію св. ап. Павла, обриннють въ, оскорбленіи человъческой природы. Культурные люди возстають противъ ученія о томъ, что душевный человань не принимаеть того, что ость

Духа Бомін, потому что онъ почитаєть это безумість: и не можень разуметь, потому что о семь падобно судить духовнов. (1 Кор. 2, 14). Даже ивкоторые изъ современных богослововъ отназываются принямать самое ясное изречене Господа Інсуса Хриота, что "соли ито же родится опыше, не можеть увидить царотніе Вежіс" (Ісан. 8, 3). Но это суровое ученіе с духовной смерти человачества тейерь не есть уже исключинельно догмать богосленія. Исторія шисля нашего стольтія доназываеть, что мірь самъ собою принежь на технеу порваго въка. Агностическая, такъ навываемы въ ваглійской метературь (оть греч а-неті тубокш знам) поэнтивнотская нікола — воздвигаеть цалую антехристіанокую систему на этомъ самомъ учения. Но, торысственно запвдян о человъческой неспособнести знать что-либо о Богь и о духовномъ міря и старонсь побредотвонь вігого подорнать основы дуковной редиги, она безсовнательно и невольно является вамныму свидочения объ истинести учени христанского. Что такое авпостиниемъ камъ не подтверждение словъ св. ап. Павла и Санаго Гоопода? Христівнскій апологеть напрасно не вірить свидвижноству жиностики о себь самень. Когда агиостика говорить мер, что слукъ, глукъ, номъ, нечувствителенъ, мертвъ по отпошейю къ духовному міру, я должень ему върить: Господь Інсуеть говорить это, св. ап. Павель говорить это. Когда люди агноотическаго жамравденія въ наужь говорить, что кичего не зниють о вивимемь кругь среды, мы обязаны вврить ихъ испрениости, недобно тому наиз веримь погда человать, лишенный слуха, говорить намъ, что вичего не знасть о музыкальномъ міръ или человань безъ внуса-о міра испусства". "Но, снымуть мини, замичаеть далые прос. Друммомуь, "человымь науки не отвергаеть Бога. Если мы будемъ смотръть на самую суть, а не на слова, им скоре увидемъ, что у исто соть богословіє и Вогь, самоє поравительное богословіє; самий страшный и славный Богь. Навовите его вакимъ угодно именемъ-Творцомъ, Высшимъ Существомъ, Великой первой причиней, Силою - у науки есть Богъ и вирующий въ это, несмотря на весь протесть съ его стороны, имъеть богословіе. Тоть въруеть въ Бога, кто чувствуеть себя въ присутствін сылы, которан не онъ самъ и ноторая безнонечно превышаеть его, --- сим, въ разсмотраніе которой онъ погружень, въ познаніи которой находинь безопасность и счастів. А тековою является природе для человъиз науки 1). "Замътимъ сипрение", продолжаеть цвое. Двумощеь, "что таковою является природа весьма немногимь. Ихъ собственное признаніе противоръчить этому и обличаеть икв. Что они "погружены въ разсмотреніе", мы окотно веримъ: что они монуть находинь безопасность и очастів въ познавін Его, весьма возножно, еслябы только они вивли это поснаніе. Но этого познанія по ихъ собственнымъ сдовамъ они и не имають. Они отвергають не Бога, но общение съ Нимъ и это отсутстие общенія еъ Богомъ двиветь ихъ Бога Невидомым Богомъ, в нхъ самихъ мертвыми. Выть въ соответстви съ силами природы, съ великой невъхомой конечной причирой невечно не значить жить. Господь Інсусь Христось говорить: "Сія же сегь живнь въчная, знать Тебя, Единего Истиннаго Бога и посленнаго Тобою Інсуса Христа (Іоан. 17, 3)". Еслибы Сықъ Божій не вочеловачился, то люди невогда не могли бы прияти ка познанию Бога и вступить въ общение-въ соотватотние-съ Нимъ. Онъ навсегда оставался бы неваломыми Богомъ. "Бога не видаль нивто и нивогда; единородный Сынъ, сущій въ надра Отчешъ, Она явила", (Іоан. 1, 18).

"На основанія услугь въ пользу режигін, которыя мы старались навлечь изъ естественных наукъ", замічаєть пров. Друмондь, можно пожалуй подумать, что положительное содійствіе науки откровенію очень велике. Напротивь того, оно васьма незначительно. То-есть положительное содійствіє весьма незначительно. Содійствіє науки въ общемъ огромно, оно обнирибе, чімъ мы можемъ себі представить; но еслибы намі не было дано откровенія семию, многотонный и даленослышницій голось природы оставался бы навосяда для насъ німымъ".

Въ нятой главъ своей книги прос. Друммондъ разсматриваетъ съ научней точки врънія христіанское ученіе объ умерщиленіи плоти. "До сихъ поръ мы разсматривали отношеніе естественнаго человъка нъ духовнему міру", говорить онъ; "теперь мы будемъ говорить объ отношеніи духовнаго человъка нъ естественному міру. Имън въ виду основной принципъ, что отношеніе состоемостивности семь смерти, им найдемъ, что отношеніе

<sup>1)</sup> Natural Religoin. p. 20.

- куховимий человым къ сотсотвенному міру! ижи по правней міврь къ невъстной части этого міра, должно быть смертію. Душа христіанина от самаго момента зарожденія въ ней духовной жизни накодится въ соотретствие съ двумя противоположными и вреждебными другь другу средами. Гланная забота возрожденнаго человъна оводится на то, како ему выйти изъ спотвътствія съ нисшею средою, мъшающею развитію его духовной жизни. Ни одинъ человъть не исметь жить объеми жизнями. Поступать и по духу и по плоти правственно невозможно: ибо плоть желаеть противнаго духу, а духъ противнаго плоти (Гал. 5, 17). "Нивто не можеть служить двумъ господамъ" говорить Господь Інсусъ. Что же туть двисть? Исходь одинь — мы должны умеремь для міра, плоти и діавола. "Умереть для какой-либо среды", говорить проф. Друмондъ, "значить превратить соотвътствія съ нею, отръзать себя отъ нен, отъ всякаго сообщенія съ нею. Духовный человать перешель отъ смерти въ жизнь, естественный чемовъкъ долженъ перемодить отъ жизни въ смертъв. Хотя въ тажистве св. крещенія всякій христіанинь родился духовно, подучиль новую жизнь, по старал основа жизни не искоренена въ немъ окончательно, ветхій человъкъ только распять со Христомъ во св. прещенін (Римл. 6, 3-14), но не умершелень, какъ было уже нами вамъчено выше; а потому для всякого христіанина возможно возвращение всиять и новое добровомное порабощеніе граху, нхоти и діявому. Таковой человань не перестает быть христаниновь и чадовь Боминь, хотя несомнино погибиеть, если пребудеть из работий граха до своего смертнаго часа. Когда предваржощею благодатією Божією таковой человым приходить въ себя и приносить покалніс, опъ не нуждается во второжь крешенін, которое ни подо какимо виодожь не можеть быть повторяемо; но въ церкви существуеть другое такнотво, а именно такнотво св. покажил и исповеди. И состояніе такого человъка есть не возрожденіе, совершающееся только рысь въ жизни въ моженть св. прещенія, а обращеніе. Человикъ, сотворенный по образу и по подобно Вонію, въ свотемъ составъ есть существо трісбинос, состоящее изъ духа, · души и тола (Обова: 5, 98). Посредствоит тола человыть состоить въ соотвътствіи съ міромъ вещественнымъ, посредствомъ духа онъ входить въ общение съ міромъ духовими и съ Са. минъ Богонъ. Душа всть храницище личности челована. На душу дометоя сабды оть врого того, что происходить высь въ твив такъ и въ духв человека. Она есть существо изманяющееся ван въ дучщену наи въ худщему. Весь родъ человъчесній произошеть отъ Адама, согращившаго и падшага. Видоизменекіе, произведенное въ душа первего человака грахомъ, было передало виз и его датамъ. Дати Адама вивота съ кизнію подучили и маклонироть во эду т.-с. на ихъ дуплахъ были уве извъстные унаследованные отъ родителей смоды и, такъ ванъ между этими одъдами было много злыхъ т.-е, проиомецияхъ отъ влыхъ помысловъ, словъ и дёлъ, то и вти злые следы уже съ самою живнію подучены были дітьми Адама и Евы. Эти адме ольны ва банрамка новойожисничим изобенных составляти начало той страшной умии граха, которая мало-по-малу оковала весь родь человическій. Всякая здая нысль, всякое дурное слово ми кало оставляло на душахъ порвыхъ возроставшихъ детей мосый ольдь и если ототь новый следь падаль на старый, миссмодованный душею следь, онь делался глубже; такъ что декти этихъ детей получали отъ своихъ родителей души уже съ более глубоним следоми злыми и добрыми. Испорченность и грековность все болье и болье возростала въ человъчествъ. Но съ . другой стороны Духъ Божій производиль вжінню на духь модей, - тоже оставляя следы на ихъ душакъ, такъ что доброе свыя не было вполев заглушено. О дъйствінкъ Дука Борія въ тененін . паттівриальнаго и ветковаватнаго демостроительствъ мы не буцемь говонить зайсь; заметимь только что моль можка въ душакъ людей не есть иноспаваніе (метафора),--- это біравическій факта. Эта цвиь воменини существуеть въ душт важдого нововожненняго млядения и состоять из соспанности вспан умасмодованивать, имь от во родителей душевника смыдовы, менцу, ноторыми много адыхъ и гръховныхъ навленностей. Інсусъ Христось сказаль індениь: "Если не уваруете что это Я, то умрете въ грвиамъ ващикъ" (Lean, 8, 24). Человенъ самъ осбою мижике не можеть избанить свою душу оть упаследованной норчи: тольно для Бога это возможно, "Вояній крамощій грама, воть рабо -пръка... Если. Сынь Болій освободить вась, то истинцо соободии . будете" (Іоан. 8, 34. 86). "Кто двласть гража, тоть оть да-. воло", доворить св. ми. Ісанаь, ...потому что сначала діяволь со-

гръщияъ. Или сего то и явился Скинъ Вожій, чтобы разручинивъ дъла діавола". Свосю престною спертію Господь лишить діавела слести накъ душею человъка; въ танкотвъ съ, прещемя окъ даруеть челевину свободу отътрика и смерти. Получан мижиь отъ воспресенія Христа, христанник челучасть съ нею и такиственную духовную силу противожниствовать загать унасладованныть ими отъ редетслей наклонностичь. "Законъ Духа жизни въ Христв Інсусь освободиль меня отв занона грана и смерти" говорить св. ап. Павель (Римл. 8, 2). "Стойче въ свободо, которую -даровань наих Христось и не подвергайтесь опить жу работва" увъщеваеть онь Галатовъ (Гал. 5, 1). Св. ап. Ізповъ пишетъ, что христівне будуть судины по закону свободы (Івк. 2, 12. І Петра 2, 16). Грихъ непрещенаго человина есть болье или менъе явленіе естеотвенное, объяснимое, тогда накъ грахъ христівнина есть противовственнов возвращеніе мертвеца. Когда xpectianers premets, one oceoforgaets co epects ebosto betжаго человака. Воякій гражь опичь оставляеть слада на возроиденней и опытой из св. врещени думъ, образуя собою звено новой цени грела и смерти. Бисгодарскіе Богу, что Онъ учредить въ церкви таннотва св. пования и св. причащения! Когда хричтанинь, согранивний посла св. крещемя, прибычеть из таниству св. поповъди, следъ его грънциять манслей, словъ и дъть въ жоменть свищенияческого разрышения такиотвеннымъ образомъ истаниваются съ его души наи върнае духовная жизнь входить въ сври права и преодоловаеть иль двиствіе. Въ таинотвъ св. причащения онъ соединяется со Христонъ и содбашвается сильнъе враговъ своихъ: міра, шлоти и діавола. Влагодичное действие Св. Духа ножно уподобить техлотие, воторая, процикая между частицами трла, ослабляеть сцениеще нежду инин, лекь превращая въ воду, воду въ паръ. Такъ и въ духовной визни Духъ св. разрушаеть притягательную силу старыхъ грековныхъ следовъ въ душе. Когда теплота удалиется, сила частичного притижения опять возрастаеть и паръ превращается въ воду, вода въ ледъ. Такъ, если человъкъ противится дъйствію св. Духа, оспорбанеть Его (Ессо. 4, 30) удажнеть Его отъ души своей, - прежине гръковные слъды съ новою силою начинають оказывать на него сное вліние и онь внадаеть (въ худыее состояніе. Посль этихь изспольнихь предварительныхъ

замечаній мы можемъ опять обратиться нь прос. Друмонду. «Существують три способа", голорить онь, "накими духовный человёнь можеть удалиться оть старой срады или оть той части ел, которая прямо становится номёхою для его духовной живни, а именно: 1) минованиом умерицеленісмь, 2) постенвиным умерицеленісмь, 2 постенвиным умерицеленісмь, что эти три способа соотвётствують тремъ различнымъ формамъ искушенія, такъ что мы можемъ разсмагривать ихъ каждый въ отдёльности.

І. Міновенное умершеленіе. Св. ап. Павель сов'ятуєть христіанамъ, желающимъ "жить для Бога", умереть для грвха. Если духовный человить не убъеть граха, грахъ убъеть его. Совнавая это, онъ делиень отвреться сопращеть число свеихъ соотвътствій, удерживая тв изъ никъ, которые недуть къ боле полному развидію его духовной жизни и безусловно прерывая ть, которые влекуть его въ противоположную сторону. Это превращеніе соответствій есть добровольный акть, распятіе плоти, самоумершиленіе. Есть иного граховь, которые должны быть побъядены сразу, игновеннымъ умерщваеміемъ, а то ихъ совсемъ нельзя будеть победить. Если пьяница будеть себе позволять напивалься онерва только по вечерамъ, потомъ черезъ вечеръ, затвиъ тодько по субботамъ и наконенъ только на Рождествъ, то онъ врядъ ли избавится отъ пьянство. Какъ можетъ исправиться воръ, уменьшая ностепенно число кражъ со взломомъ? "Кло вралъ впередъ не вради" есть единственно приложиный, нравственный и человъколюбивый способъ. Полное воздержание есть строго біодогическая формула. Она предполагаеть игновенное разрушении соотвётствия съ извёстною частью среды, чревъ совершенное удаление соединительных звеньевъ. Конечно игновенное умерщвление можеть не быть примънимо ко всимы случаниъ, но если какал-дибо часть граховной жизни человака можеть быть побъщена немедленнымь умерщвленіемь, заставот нетоврем поставаний при при при при поставению поставенного поставе смертію воистину жестоко.

"Къ особенности гръховиято состоянія", говорить далае проф. Друмондь, "относится то, что люди связываются со зломъ главнымъ образомъ однимъ какимъ либо соотвътствіемъ. Обстоятельства настолько стъсняють насъ, что оставляють на жизни каждаго индивидуума мъсто для одного только обычнаго гръха.

Для многихъ порвать съ нистею средою значить именно порвать оъ этимъ особеннымъ гръхомъ. Гръховная среда ограничивается для нихъ часто небольшою, но хорошо опредъленною соерою. Если соприносновене въ этомъ пунктв не будеть уничтожено, то они на самомъ дълв находятся въ соотвътствіи со всею нисшею средою. Между новою и старою живнію можеть существовать одно только небольшое сообщеніе, но его достаточно для того, чтобы поддерживать старую жизнь. До тъхъ поръ пока оно существуетъ, жертва не "мертва для гръха" и сладовательно не можеть "жить для Бога"; отсюда вытекаетъ разумность еловъ: "Кто соблюдеть весь законъ и согращить въ одномъ чемъ нибудъ, тотъ становится виновнымъ во всемъ". (Ганова 2, 10). И въ естественномъ міръ страдающій въ одномъ органъ долженъ умереть, хотя бы всъ остальные его органы были въ совершенно здоровомъ состояніи.

И. Постепенное умерщеление. Изъ словъ Св. Писанія Римл. 8, 5-13 и Кол. 3, 1-10 ясно, что никаной мгновенный процессъ не можеть вполнъ перевести человъка изъ стараго отношенія въ новое. Порвать разъ навсегда и по всемъ пунктамъ со старою средою просто невозможно. До такъ поръ пока возрожденный человъкъ живеть въ этомъ міръ, старая среда во многихъ пунктахъ будеть для него сильнымъ искущениемъ. Преододъвать это искушенія возможно только постепенно. Трудность въ этомъ случав возникаетъ изъ особенности искушенія. Разница между гръхомъ пьянства и хоть бы гръхомъ вспыльчивости состоить въ томъ, что въ первомъ случав человвкъ имветь дъло главнымъ образомъ со средою, а въ последнемъ съ соотвътствиемъ. Искушение пьяницы есть извъстная и опредъленная величина. Его спасеніе въ избъжаніи извъстнаго матеріальнаго предмета. И пока онъ держится въ сторонъ отъ "вивиняго отношенія", говоря языкомъ Спенсера, ему нетрудно совладать съ "внутреннимъ отношеніемъ". Человъкъ же борющійся противъ дурнаго расположенія духа мало зависить оть своей среды. Какъ бы онъ ни видоизменять ее, его раздражительность будеть таже. Онь главнымь образомь имветь дело съ соответствіемъ-съ расположеніемъ своего духа. А это влечеть за собою долгую дисциплину. Это случай не дли хирурга, но для доктора и ножъ тутъ столь же безполезенъ какъ и при лихоредити: "Два процесса умеривация плоти, описанные выше", зависять оть двухъ разиминить серественных принциперь. Миносенное умерираемое 
напр. находить свою аналогию въ садоводственной операціи очищенія вътвей, причень жизнь отвлоняется отъ безмолезнаго въ 
полезный каналь. Часть разгенія, монополизирующая большую 
сумму онгъ всего организна и не принссящая соотвётственнаго 
плода, отріванвается, такъ что жизненные процессы могуть двятельно освершиться въ болье плодовосных частяхъ (Ісан. 15). 
Посмененное умериваеми основывается на законъ вырожденія. 
Туть безполезный члень не отобкается, но просто не упражняется, а всябдствіе этого постепенно разрушается".

. И. Ограничение. Не мело воть соотв'ятствій, которыя сами по себъ невинны, но нагубны лимь въ своихъ крайностяхъ. До извъстной степени они законны и необходимы; за этимъ предъломъ же могуть содблаться не только безполевными, но и грещными. Леченіе ихъ ваниючается въ процессь ограниченія. Прижеромъ этого можеть служить любовь нь деньгамъ. До извъотной отепени ета любовь допустима; за этимъ же предвломъ становатся худшинь нов грековь. "Не можете служить Богу и Маммонъ" свазалъ Господь. Въ известномь пункта объ службы становятся несовивстимыми, а следовательно одно изъ соответствій должно прекратиться. Гот оно должно прекратиться, всякій человъкъ долженъ ръшить самъ для себя. Въ этомъ-то и состоить въ одно и тоже время и трудность и достоинство ограниченія. Но существуєть другой влассь случаєвь, при которыхь примъжение этого способа опредълить еще трудиве. Въ окружающей насъ средв существуеть множество предметовъ, которыми мы можемъ вполив законно пользоваться, но лучше было бы еслибы мы не пользовались ими.

Эту главу прос. Друмондь заканчиваеть заключеніемь, въ которомь указываеть на изреченіе Господа Іисуса Христа, любящій душу свою погубить ее: а ненавидящій душу свою въ мірѣ семь, со-хранить ее въ жизнь вѣчную "(Іоан. 12, 25). Развѣ грѣхъ любить жизнь? Не грѣхъ, но ошибка. Грѣхъ любить извѣстный родь жизни, а ошибка пюбить весбще жизнь. Потому что это есть заграченная любовь. Христось не говорить, что дурно любить жизнь. Онъ только говорить, что это потеря. У каждаго человѣка только

новъстное водичество мизни, времени, вниманія; если онъ тратиль свои силы на демиую свою живиь, то остается из потеры, цотому то Христось и говорить: немеридьте инамь, офеничискими ее для того, чтобы не отвленать своей любви отв чего либо болће заслуживающаго се. Консино это относится не ко всякой жизик. Мы должны неневидеть тельке жизик "въ этомъ мірев", такъ какъ подъ нею подразумъвается уподобление этому міру. Это не указываеть только на ногоню за мірсними удовожьствіями, но на прекленение предъ мижниемъ мира, на безовзнательное подчиненіе редигіи этому мивнію, на заглушеніе порывовъ дупів нь высшему изъ-за болени показаться смешнымь. Воть что-Христосъ поведеваеть нашь ненавидеть. "Кто любить мірь, въ томъ нёть дюбви Отчей", говорить св. эл. Іоаннъ (І Іоан. 2, 15). Есть два пути иснавидёть міръ; одинь изъ нихъ полинный, другой домный. Илкоторые дюди ненавидать живиь, потому что пресытились ело и не находять уже ва ней ничего пріятнаго. Другой путь-путь религозный: "Никто не можеть служить двушь гослюдамъ; ибо или одного будеть немавидеть, а другаго любить, вли одному станеть усердствовать, а о другомъ перадомы (Мато. 6, 24). О фрумома нерадлень вто вначить ненавидель, ограничивать жизнь. Это не мизантропія, а христіанство".

Шестую главу своей вниги прочессоръ Друмондъ посвящаеть разсунденію о въчной жизни, "Одно нез напраживання пріобрътеній современной науки есть опредъленіе въчной жизни", говорить окъ. Въ течени въковъ христанство авторитетнопрововглашало догмать о въчной жизни, но по отношению того, щие въ духовной жизни носить на себъ необходимый влешенив въчности, оно безмольствовало. Современной біологіи принадлежить заслуга научнаю опредвленія необходимых условій в чной жизни. Сама наука не заявляеть претензія на выполненіе этихъ условій иди на обладаніе въчною живнію; она просто разбираєть ижь безь отношения нь тому, можеть як вогда либо явиться организмъ, могущій выполнить ихъ. Редигів съ другой отороны утварядаеть, что существують организмы, обладающе въчного жизнію. Намъ предстоить рішить теперь---исполняють ли органазмы, претендующие на личную жизнь, условия, гребуеныя наувою или же ихъ условія иныв? Однивъ словомъ, научно ли хри. стівнокое ученіе о въчной жизни? "излишне конечно говорить ",

рамичаеть проссоорь Друкондь, что научное спредыств ESTHOR MESHI GILLE COCTABUSED GEST SCHERES OTROHISHIS 25 98" лигим Герберть: Спенсорь, ночерому мин обязаны этимъ опрез MESCHICHE, HEDERIC KONOGEO SARBETE, ATO ONO COOTSBIONO HMS висинъ безпристрастно и независимо. Изъ общей связи, въ коз Topoli, ore copequathic anisoton, bingle, 470 mich to pourtin Glissi далень оть авторя вто. Оны забониво аналемруеть отполнения существующия между средою и живайю, развивають принциять; **да основани колораго мири» высока пли низка, дожта или ко**ч вотки, жовазывають, ночему организами живуть и почему они умириють и меновень опредвинеть : усирвін, при вотериих органивить могь бы польвониться враною и совыршенною высти. Дия Е: Спенсера 970 конвино одно только умоврвије, танъ: накъј условій для вічной жизми ність и же жожеть быть вы естественномъ мірів. Прежде чінь мы приведемь полное опредвиеніе Г. Споисера, для большей яслести им напомини виригий простые біомогическіе озкты, служещие для него основаність. Разбирая вепросъ о смерти, мы видели, что существують различный степени эспени, т.-е. что один организны находятся въ болве подномъ и совершениомъ соответстви со своею средою, чемь другіс. Сунна соответствей организма определяется большем или меньемен сложивотью его. Стопонь совершенства жизни немынлется пропорціонально со степенно полноты свотентеннія. По мір'я дестроную чинатой, боловиченой оп поменямины им виня отог MUSHB OTBHOBUTCH HOLITSO H HOMESO, GOTATS IN GOTAGE, BCC 4YBотвительные и отзывчивые по вое болье и болье респириющейся средв. Теперь становится ясне, что существуеть опредвление очношение межну влеяоностью организма, и продолжительностью его жижни. Такъ какъ смерть въ организмъ явинется всявдствіе отсутствія приспособленія къ какой-либо перепънь въ средь, то мев этого следуеть, что та организмы будуть долговачные, которые способим быстрве и успринве приспособляться къ переженамъ въ средъ своей. Способиость же организма приспо-COORDERS SABRERTL OF STRUCKE BYO CLORROOTH, T.-C. OTE BOAKчиных того круга среды, которую онь можетть контролировать овонив соотвітотвівни. Такъ мапр. въ жазин поякаго животнато есть предресты, прямо наи косвенно опасные для его жизаи. Есла спарядь его соотвиствій недостаточно половть для того, чтобы мри всевовножных обстоятельствахь избётать этикь описностей; онъ рано или поздно долженъ содължився мертвою жкъ. Подняменсь по абствице жизни, мы нодвигаемоя по аботвице долго. въчности. Всякая смерть правтически происходить одним и тамъ же путемъ: извистная перемвиа въ средв. не находить отвыва въ соотвътствующей перемънъ въ организмъ и опъ умирасть. И наобороть, чемъ более организмъ въ силу свой сложности можеть примъняться по всемь частямь среды и ко всемь пе-priori", говорить Г. Спенсеръ, "что танъ канъ переивны въ Физическомъ соотоянии среды могуть останавливель иропессы. происходящіе въ организмъ, и такъ канъ соотв'ятетвующія перемёны въ организме имеють способность пряме или косвение уравновъшивать эти перемъщы въ средъ, то изъ этого сладуетъ, что жизнь будеть коротка или долга, низка или высова соотвътственно тому, изсколько перемвны въ среда находять отвывъ въ переменаль въ организме. Жизнь будеть продолжаться тольно до техъ поръ, пока продолжается соответствів; полнота жизми пропорціональна полноть соотв'ятствія и жизнь будеть совершенна только при совершенствъ соотвътствій"..., Теперь мы приближаемся", говорить профессоръ Друмощъ, "къ научному опредъленію вачной жизни. Требуемое есть организмъ, одаренный исилочительного рода соответствіемь. Это соответствіс должно находиться на недосяваемомъ ресстоями отъ "неременъ въ физическомъ состояній среди", которые "могуть останавливать процессы, происходище въ организмъ". Прежде чамъ достигнуть ввиной жизни; мы должны оставить за собою всв обыкновенныя, необходимо прекранеющіяся соотв'ятсявія: Мы деляны найти такой организмъ, который быль бы настольно высокъ и сложень, что въ известномъ пункте своего развития пріобреталь бы соответстве, которое органическая омерть была бы безсильна прекратить. Однимъ словомъ мы должиы выйти явъ той конечной области, гдв. соотивтствія зависять от преходящей и матеріальной среды и войти въ следующую область, гда среда, съ которою организмъ, устанавливаетъ соответсивіс. сема по себе вечне. Такая среда действительно, существуеть. Среда духовнаго міра находится вис влінній "опрических». черемвив", которыя рано наи поздно прерывають процессы; про-

исходище во всахъ консчинкъ организмахъ. Итекъ, если мы можемъ найти организмъ, вощедній въ соотв'ятотвіе съ духовнымъ міромъ, то это соотв'ятствіе будеть им'ять въ соб'я олементь въчности, если только и другое ся условіе будеть выполнено. Это другое условіє состоить въ томъ, чтобы и среда была совершенна. Если она не совершенна, если она не самал высшая, если она одарена конечнымъ свойствомъ измённемости, то неть гарантія въ томъ, что жизнь организма, вошедшаго въ соответствие съ нею, будетъ вечною жизнію. Въ ней могуть проввойти такія переманы, на воторыя организмъ не можеть отозваться и жизнь въ немъ должна будеть превратиться. Но допустивь существование духовного организма, находящаюся въ совершенномь соотвытотой съ совершенного духовного средого и необходимое условіе для візчной живни выполнено. Теперь мы ножень перейти нь опредълению въчнаго существования Гербертомъ Спецсеромъ", замичаеть профессоръ Друмондъ. "Совершенное соотвътствіе есть совершенная жизнь. Еслибы въ среде не происходило иныхъ перемень какъ только те, на которыя организмъ способенъ одзываться, то тогда получилось бы въчное существование и въчное знание" (Биология Спексера, отр. 88). Воздерживаясь отъ вопроса о возможности выполненія этихъ условій, обратимся из опредвленію вічной жизни Господомъ", говорить профессорь Друмондь. "Сія же есть жиннь візчная, да зназоть Тебя, единаго нетиннаго Бога и посланнаго Тобою Імсуса Христа" (Іовн. 17, 3). Итакъ, вфинан живнь есть-познание Бога. Знать Бога значить находиться въ общени, въ соответствии съ Нимъ, Находиться въ общени съ Богомъ значить находиться въ соотвытстви съ совершениою средою. Организмъ, достигній этого, по самой природь вещей долженъ жить

Главный пункть соглашенія между научнымъ и редигіознымъ опредёленіями візчной жизни соотоить въ особенномъ и личномъ отношеніи, опредёляемомъ изкъ соотвітствій съ различными средами. Жизнь художника есть соотвітствій съ различными средами. Жизнь художника есть соотвітствіе съ искусствомъ; музыкають съ музыкою. Оторвать ихъ отъ ихъ среды значить въ этомъ отношеніи прервать ихъ жизнь. Быхъ оторванными отъ всякой среды есть смерть. Обрісти новую среду и уста-

вовить соответствіе съ нею значить обрести новую жизнь. Жить висцить находиться въ соответствін, и находиться въ соответствін эначить жить. Это вірно съ научной точки орінія; вірно ли это съ религовной? Веська нажно знать, что и для религи вопитіе о живни есть понятіе о соотвітствін. Будущая жизнь же есть одно только однообразное и моноченное продолжение супаствованія. Простая нескончисность бытія можеть и не быть бивгомъ-только начество въчной кизни составляеть небо. Когда мы оставляемъ нвуку нозади себя, это качество или это сествыпоствіе получають новое иня-оно отановится общеніемь. Существують и другія названія для него, религіозныя и богословскія. Оно можеть быть ввиючено въ общее понятіе въра, или же мы можемъ назвать его болве личнымъ и специфическимъ терминомъ мюбось. Чего бы наука ни потребовала отъ соверщеннаго соответствія, все можеть быть удовлетворено познаніемь Бою. Ноть ни одного соответствія, которое удовлетворяло бы всемь условінив. Все соответствія въ міре носять на себе признавъ своей спертности. Одно только познаніе Бога не имветь въ себв этого признака. Знать Бога, находиться въ общения съ Нимъ, быть въ соответствит съ вечностью-воте то "вечное существованіе", о которомъ говорить Виблія. Но вакъ войти въ соотвътствіе съ въчностью и ванъ поддерживать это соотвътствіе? Наука не можеть дать на это отвъть; онь можеть прияти къ намъ изъ одного тольно источника, а именно изъ отпроведія Самого Вичнаго. "Всякое повнаніе заплючается въ средь, говорить профессорь Друмондь. "Когда и хочу знать что либо о минераламъ, я обращаюсь нъ минераламъ. Когда я хочу знать о цвътахъ, я изследую цвъты, когда я хочу познать Бога, я обращаюсь въ Богу. И онъ отврываеть о Себв Самомъ, и чтобы облегчить мив познаніе, Онъ Самь долается человькомо и отирываеть для людей общение съ Собою чрезъ Господа нашего Іноуса Христа. Это и есть соответствіе и среда, которыхъ я ищу. Онъ Самъ увёрлеть Меня: "Сія же есть жизнь въчная, да энають Тебя единаго истиннаго Бога и посланнаго Тобою Інсуса Христа" (Іоан. 17, 3). И Его возлюбленный ученикъ говоритъ: "Сънъ Божій пришель и даль намъ свъть и разумъ, да познаемъ Бога истиннаго" (I Ioan. 5, 20). Войдя въ соответстве съ вечною средою, мы должны продолжеть, углуб-

лять, распространить и обогащать началое соочентствіе, какъ и при всякомъ другомъ нормальномъ развитии. Вскоръ вы замътимъ, что и среда тоже соотретствуеть съ нами. Вліяніе среды есть одно нав свыму существенных учений современной біолотін. Если въ мірв естественномъ вмінніє среды велико, то темъ сильнее должно быть вліяніе духовной среды на духовном. міръ. Возрастаніє въ благодати описывается иногда какъ странльні, мистическій, непонитный процессь. Это дійствительно мистическій процессь, во вовсе не странный и не пеновятный. Онь совершеется по закону природы и его руководящее начало сотв вліяніе среды. Возножность его зависить оть подвижности организма; результать-оть объема и частаго повторенія невысоныхъ соотвътствій. Эконопіонисты говорять намь, что подв вліянісмъ среды абкоторыя водныя животныя приспособились къ жизни на сушъ. Дънна первоначально жабрами, ови нало-поману всябдотвіе усилій вдыхать атмосферный воздухъ, пріобрівля дегкія. Въ мододыть организмахь сообразно типу предковь жабры продолжають существовать, какъ капр. у головастива; но съ приближеномъ врвлости появлиются настоищія легвія и жабры постепенно атрофируются. Неумели же ученые, признающе этоть факть, могуть отверготь его духовную аналогио? Неужели учете о возрождении все еще будеть продолжать каваться имъ ненаучнымъ?

Въ заимочене свеей гиавы профессоръ Друмондъ указываетъ, что въ опредълени Г. Спенсера пропущено одно весьма важнос слово. "Совершенное соотвътствие со средою не есть еще въчная жизнь ", говершенное соотвътствие со средою не есть еще въчная жизнь требуетъ опочной среды. Требование въчной среды при совершенныхъ соотвътствияхъ не такъ ясно выражено Г. Спенсеромъ. А это весьма важно. Организмъ можетъ оставаться въренъ своей средь, но что если среда измънитъ? Обладая способностью приспособления организмъ можетъ усившно приспособляться къ средъ; но что если среда совершение изчезветъ? Что если земля притянется солнеемъ? Это такая перемъна, для которой не можетъ бытъ заготовлено приспособления. При неизмънной же средъ, въ соотвътстви съ ноторой накодятся духовный организмъ, непрерывность и постоянство соотвътствия гарантированы вполив. Эта-то въч-

ность и неививняемость среды и отличають религозное со-

Седьмая глава вниги прос. Друмонда посвящена разсужденію о духовной средв. "Насявдственность и среда суть главные дънтели органическаго міра. Воякій организмъ ссть прогуктъ наследственности и среды. Во воякой оволюція два влавныть двятеля: природа органивив и природа условій, говорить Нарвинь. И въ духовномъ міра дайотвують та же вліднія насилиственности и среды, говорить прос. Пруммонть. Тайна хорошо распредвленией и успащной жизии состоить въ томъ, чтобы постояние пользоваться всякимь случаемь все совершенные и совершенные приспособляться ко лучшими и высшимы условіямъ, уравновъщивая въ то же время видпречисе зао болье чистымь сміжнісма, дийструющимь изацив". Что это вначить? Мы видели выше, что наша душа уже при первомъ появленіи своемъ во сръть имъло на себъ уноскъдованные отъ родителей и предвовъ следы, между которыми было много граховныхъ, повагающих начало граховнымь наидонностямь. Хотя въ таниствъ св. прещенія мы получили новую духовичю жиснь, а съ нею и таниственную благодатную силу условно противодъйотвовать унаследованными вліяніями; но мы не всегда пользовелись этою благодатиою силою и своими дуримии грёховными мыслями, словами и дёлами усиливали унаслёдованныя дурныя наклонности. Эти-то наклонности и соотравляють въ надней душъ то онутреннее зао, о которомъ говорить здесь проф. Друмондъ. Чистое вліяніе извинь есть вопервыхъ вліяніе благодати св. Духа, преподающейся намъ чрезъ таннотва намей духовной материцеркви, а вовторыхъ вліяніе окружающей насъ кристівнской среды. "Дело наследственности", говорить далже проф. Друм-MORED, "HAROGUTCH 6N/16 HAMIETO HORTDOMS, OHO HE SOBREMEND ONL насъ: никто не мометъ избирать свою среду. Влічніе среды можеть быть разсматриваемо въ двухъ гланныхъ видекъ: 1) среда поддерживаеть жизнь срганизма; 2) видонемвилеть ого. Наша ореда есть то, чёмъ мы живемъ и движемся и существуемъ (Двян. ал. 17, 28) и бесъ чего ны не жиле бы, не двигелись бы и не существовым бы. Въ организив сопрыто нечело живни, въ среденен условія. Организмъ самъ по себв есть только часть; природа-его дополненіе. Одинь, отръзанный оть всего

овружающиго, органивых во существуеть. Чтобы вонить высдерживающее вліяніе средії възмивочномъ мірв, мы должны вспениить, что покразумъваеть біологъ подъ визиними гусловіями жизни. Всякое живое существо въ нориального соотсяній для своего развитія нуждаєтся въ средв, содержащей воздуха, совта, жеплоту и воду. Кром'в того ему необходима пища. Сомьдесять сотыкь человеческого тела состоять изъ воды, остальное жеть гановъ и вемель. Все это доставлено средою, У здоревато веросляго человака опедневно испаряется до двука фунтовъ воды. Запасъ ся находился въ средъ. Среда соть неусвоенная нами часть насъ самикъ. Исвоетным части ея постоянно отприятотся оть нея и прибавляются нь нашему организму. И пова организми предолжаеть рости, двиствовать, дунать, говорить, работать или совершать иное какое исправление, требующее запаса энергін, до такъ поръ онь постоянно будеть чернать изъ окружающей его среды. "Эта истина до того важна нанъ въ оминчесномъ такъ и въ дуковномъ міръ", замвнасть проф. Друмовка, "что мы не потеряемъ времени, если прослидимъ ее и въ другомъ отдълв науни. Значеніе ся въ біологія очевидне; обратимся къ жинін. Когда пусовъ угля брошенъ въ огонь, им говоринь, что оть кего распространяется въ комната извистное поличество тепле. По народному представлению это тенио находитея въ углъ и освобождается во время процесса горонія. На самомъ же доль энергія темла только отчасти содержител въ угий; она настольто же и въ окружающей средв т.-с. въ инслородъ; нанъ только они приближаются на извъстнос разстояніе одинь кы другому и подвергаются вліянію темвоты. они соединяются. Появляющаяся въ этоть моменть теплота проноходить не оть углерода поплечивально и не оть жислорода неключительно; оне обязана своимъ происхондениемъ энергін, развивающейся при кимическомъ соединении. Итакъ, она пронокомить частью отъ умя, и частью отъ среды его. И въ духовномъ міръ бевъ среды не можеть быть жизни. "Везъ меня не можете далать жичего" (Іоан. 15, 5) говорить Імеусь Христосъ. Въ духовный органивны вложено начало дуковной жизии, но онъ самъ по себъ же самобытенъ, онъ требуетъ другате - вакторы, того, въ ченъ бы онь могъ жить и двиралься и существовать, онь требуеть духовной среды. Что же такое духовная

ореда? Дуковная среда въ Бога, Безъ дуковной орвды душе медобна углю безъ вислорода, рыбв безъ воды, животнему остову безъ визшимъ услевій жизни. Бесъ Бога не межеть быть не духовной жизне, им мысле, ни энергія. Главное заблужиеніе въ редигіорной мизин заключается въ почытих оснив безь ореды. Кана часто, чувотвуя нужду ва сила для побады падъ жіромъ, мы стараемся сами породить эту скау внутри себя, вивото того чтобы мелитвою и принятісмъ св. такиъ воспринимать ее изъ духовней среды своей! Зачёмъ стараемся мы дышать безь воздуха или пить безы источника? Къ чему эта ненаучная попытка поддерживать духовную жизнь въ течения мъсяцевъ безъ духовной среды? Мы небреженъ объ угренней и вечерией домашней политва, не посыщаемъ храма по праздникамъ и воспресеньямъ, не говъемъ, не причащаемся, не читаемъ Св. Писанін и потомъ удивляемся что безенльны бероться съ міромъ, плотію и діяволомъ. Да отвуда же взяться въ насъ духовнымъ сидамъ, когда мы пренебрегаемъ средствами возобновленія ихъ, такъ щедро предлагаемыми намъ намено духовною матерью — церковью!... "Это потому", замачаеть пров. Друмондъ, что мы не совнаемъ хорошелько необходимости дуковной среды; не реализируемъ того, что душа упреть безъ Бега, вакъ тело безъ пище. Какую бы знергію ян проявляла душа, эта энергія должне быть воспринята ею певит. Мы не творим, но твиры. Богъ наше прибънкще и сила. Поэтому общение съ Богомъ есть научная необходиместь и ничто такъ не помогаеть разбитому духу, борющемуся среди упадка своей религозмой жизня, навъ здравое усвоеміе простаго біологическаго принципа, что безь среды не можеть быть ни эпергіи ни жизни. Въ естественномъ мір'в мы поступаснь по этому принципу безсовнательно и автоматически пользуемся средою для поддержения своей естественной жизии. Но въ дуковномъ мір'я мы должны всему этому учиться. Мы новое твореніе и должны пріобретсть навыкъ жить. Мы должны имъть въ виду тронкое: вопервыхъ, что организмъ содвржитъ въ себв тольке часть того, чте су**мественно** необходимо для его живни; вовторымъ-что остальшвя часть находится въ среда; веретьихъ---что условіе полученія недостающей организму части состоять въ простоять воспрівтів ся изъ средії. Въ переводо на религіозный языки эти

вредгожения заключають нь себь догимы громадиаго практи« честого значенія. Голоря, что организми записчаеть въ себъ только часть, или невторяемъ обактельскую исповедь с крайной безпомениести человава. Кто не содрагался новъ болбаненимысимитомомъ овоей неполночы, недостатка въ духовной энергія, своей безпоменяюти по отвошению но граху? Тенерь намъ новятно и то и другое, и пустота нашей жизни и безсиле воли: Какъ всявая другая сила, духовная: энергія находится въ средъ, "Базъ меня не можете двлать ничего", говорить Господь. Безсвие есть нормальное состепне не только духовнаго организма, но и всякаго другаго виз его среды. Полная зависимость души отъ Бора не есть исключительная тайна и человичесное безсиліе не соть произвольное явленіс--- это законъ природы. Сознавъ это, мы перестаемъ рерять свои силы и свое время на порожденіе дуковной эмергін жь своой душів, и начномъ искать новаго источнива энергіи. Оджать только путь отврыть для насъсудя но аналогін природы: мы должны обратиться къ своей дукожной средв.

Среда духовной жизни---- Въ Богъ. Какъ природа составляеть до-полненіе естественной жизни, такъ Богъ есть дополненіе жизни духовной. Еврейская поовія вся превсполюсна этою высокою идеею. "Какъ лань желаеть въ потокакъ воды, такъ желаеть душа мод на Тебь, Боже!" (Пс. 41, 2). Какая прекрасная аналогія между естественнымъ в духовнымь лежить въ основа этихъ словъ! Какъ дань желаеть своей среды, такъ человъкъ-своей; вакъ иотони водъ восполняють сотественную нужду, такъ точно Богь восполняеть духовную нужду человъва. Краткое изреченіе ов. ап. Павла "вы имвете полноту въ Немъ" (Коес. 3, 19) оъ научною точностью выражаеть отношение человака къ Богу. Въэтомъ суть всей библейской ангропологіи-полнота человіна въ Богъ и неполнота его въ отдаленін отъ Бога. Въ чемъ Богъ нополняеть человъка? Что въ жизни нуклается въ понолнения? Низшая органическая жизнь полна. Невозможно представить себъ что-либо болье совершенное въ своемъ родь накъ напр. лилія или ведръ, или муравей или муравь вдъ. Наскодько щы ножемъ сумиъ, эти организмы не имвють на въченъ недостатка. О нихъ можно оказать, что ожи имиотъ полноту въ природъ. И о человака съ животной стороши можно утвердительно окавать, что ого среда вножив удовнетворяеть его. Но какъ тольно ны выходимь за предвлы чисто животной жизни, им ветрочасич вемодноту. Симптомы оперва одабы и проявляются лишь въ неполятномъ безпокойстко и въ неопределенномъ чувотво, что чего-то недостаеть. Затыть дихорядочное состояние воерастаеть и мало-по-малу переходить въ постоянное отрадание. На изкоторыхъ людей нападмоть такіе мрачные моменты, могда безпокойотво переходить въ уметвенную агожно, въ сравнения съ которой всь земныя отраданів-ничто, моненты, когда забытая душа можеть лишь въ ужасъ взывать о живомъ Богъ. Первое оознание духовной неполноты пробуждается въ человий об первымъ зарожденіемъ интеллектуальной жизни. Это моменть торжественный, когда медленно движущійся мозгь доходить до предыв овоего умственнаго горизонта и, заглядывая за него, не видитъ ничего болье. Его усилія содыльнюють бездну еще глубже. Его нрикъ не пораждаетъ эха. Гдъ среде для пополненія разумной души? Люди или находять ее или не всер своер жиень проводять въ усиліямъ заврыть глаза. Въ интеллектуальной жизни выборъ дежить между христіанствомъ и агностицизмомъ. Агностикъ правъ, когда провозглащаеть о овоей неполноть. Кто не имъеть полноты въ Богь, тоть на въкъ останется неполнымъ. Еще струдно ответом для человева задача, когда онъ начиваетъ изследовать свою правственную и соціальную природу. Опять выборъ двоявій: христіанство наи пессинивив. Но настоящій нривись наступаеть, когда мы достигаемь высоты религіозной природы. Тамъ безъ среды тьма невырасимая. Тайна содълывается до того прискорбною, что люди бывають принуждены сами для себя создавать среду. Отсутствіе среды тутъ неныслимо; вымнерикароп сперты от из боле стеми инжер идок или Богу, или природъ или закону. Но мученія аленэма суть только отрицательное доказательство человаческой неполноты. Болье сильное свидьтельство представляеть собою моминес пристіанина.

"Человик задаеть своей среда три вопроса", говорить далые проф. Друмондь, "три символа своей неполноты, проистекающие мяк трехъ различныхъ пентрова его существа: первый вопросъ ума: "Что такое истина?" Котествениал среда отвичаеть: "умножение знания умножаеть печаль" и "много читать утомительно".



Христесь отвёчаеть: "научитесь оть меня... и найделе покой душамъ вашимъ . И такъ, мыслъ намодить свою полноту во Христь. Второй вопросъ посылается нашею правственном природою "нго покажеть наиз благо?" Міръ говорить: "пить дьдающаго добро, нътъ на одного", а Христосъ говоритъ: "нивто не благь, какъ только одинъ Богъ<sup>2</sup>. И наконецъ раздался вомль духа: "где тоть, которато ищеть душа мол?" Ответь подебень. предыдущимъ: "Смотрю на правую сторону и вижу, что викто не признаеть мени: не стало для меня убъщица, нивто не заботится о душъ моей. Я воззваль нь Тебъ, Господи, я сказаль: Ты прибъжнще мое и часть моя на вемльживыхъ". "Пополнение жизви теперь вопросъ дня", замічаеть въ заключеніе прос. Друмощть. Важно обратить внимание на то, какъ онъ рашается. Если мы обратимся въ науве или въ философіи, оне укажуть на фволюцію. Конечно отъ эволюція должно ожидать дальнійшаго усовершенствованія жизни; но эта эволюція должна включать вобкъ очеторовъ. Невозможно жить въ половинной средв. Намъ нушенъ организмъ пополняемый всею средою. Жизнъ твла можеть накодить свою полноту въ физическомъ мірѣ; это его завонная среда. Жизнь чувствы низшая и высшая можеть усовершенотвоваться въ природъ. Даже жизнь мысли можеть находить широкое пополненіе въ окружающихъ предметахъ, но высшая мысль и совъсть и религозная жизнь могуть усовершенствоваться тольке въ Богв.

Въ восьмой главъ своей книгъ прос. Друмондъ указываетъ на дъйствіе естественнаго закона "сходетва съ типокъ" въ дуковномъ міръ. "Христіанская жизнь, говоритъ онъ, "не есть неопредъленное стремленіе въ праведности. Религія по отношенію
своихъ процессовъ не таинственнъе біологіи. Въ біологіи много
таинственнаго: мы почти ничего не знаемъ ни о жизни, ни о
развитіи; таже таинственность и въ въ духовной жизни; но самые процессы жизни какъ естественной, такъ и духовной весьма
точны и опредъленны; они совершаются по безошибочнымъ и
простымъ законамъ, которые тождественны какъ для міра естественнаго такъ и для духовнаго". Одинъ изъ такихъ законовъ
есть законъ сходетва съ типомъ. Въ книгъ Бытія говорится, что
Богъ создалъ растенія и животныхъ каждое по роду его (Быт. І,
11—12; 21—22: 24—25) или, говоря языкомъ науки, сообразно

сь типоль во. "Подъ вдинствомь типа", говорить Дарвинь, подразумъвается оходство въ строеніи, которое мы видимъ въ органическить существанъ одного и того же власса и которое вполив мезависимо отъ привычекъ ихъ жизни". Сообразно съ этимъ закономъ всячое живое существо напечативнаетъ на свонхъ детяхъ свой обрасъ. Собава согласно со своимъ типомъ роживеть собану, птида-итину. Если ботаника спросять: вакое разлечіе между дубомъ, цальмою и мхомъ, она снажеть, что эти растенія отличаются другь оть друга самыми різжими чертами, накія только изв'ястны навесноннаціи. Но если передъ нимъ подожать зародими этихь тремъ растеній и попросять его опрерванть различіе между ними, онъ найдеть невозможнымъ различить ихъ. Онъ даже не будеть въ состояни сказать, который заредына пальмы и который мка или дуба. Тоть же опыть можеть быть произведень и съ зародышами животныхъ, Наискуснъйшій неблюдатель при вовхъ пособіяхъ химік и оптики не будеть въ состоянія различить, который зародышь червя и который орда, слона и даже самого человъва. Но существуетъ начто еще болье поразительное. Сравните два рода зародышей, растительный и животный, и туть вы не найдете ни твии различія. Дубъ и пальма, червь и человіять — всі начинають жизнь одинаково. Если мы подвергнемъ анализу вещество, лежащее въ отмованіи волкой жизни, то найдемъ, что око прозрачно и студенисто и болъе всего походить на яичный бъловъ. Оно состоить изъ углерода, водорода, кислорода и азота. Название его протоплазма. Это вещество не только дежить въ основания вовкъ живыхъ организмовъ, но оно же служить и для дальнейшаго строенія ихъ. Это глина горщечника. Звіри и птицы, пресимивношеся и рыбы, молюски, черви, подины и всв роды растеній, вов. состоять изъ строительныхъ единиць одного характера, а именно изъ массъ протоплазмы" говорить Гексли (Нихley) "Что же опредъляеть различіе между живыми организмами?" спрошиваеть прос. Друмондь. Что заставляеть одну частичку протоплавмы рости въ собаку, а другую, совершение такую же, въ человъка? Таинственное ивчто, проникцувшее въ протоплазиу", отвачаеть онъ. "Ни одинь глазъ не можеть увидать это начто, никакая наука описать. Есть начто различное для человъка и мъчто иное для собрин, такъ что хота въ обоихъ

случаяхъ одно и тоже вещество, но оно построяется совершенно различно. Протоплазма есть глина, а это изчто есть жизньхудожникъ, выдълывающій глину. И такъ какъ глина одна, а между тъмъ изъ нея образованы всъ эти разнообразныя стрмы, то необходимо следуеть, что различие въ кудожникахъ. "Не всякан плоть такая же плоть", говорить св. ап. Павель, "но иная плоть у человъковъ, иная у скотовъ, иная у рыбъ, иная у птицъ" (І. Кор. 15, 39). "То есть", говорить проф. Друмондъ, "существуеть одна жизнь, производящая червя, другая -- образующая собаку, иная-творящая человака. Вотъ что происходить въ животномъ царствъ: птичья жизнь овладъваеть зародышемъ птицы и созидаеть его въ птицу-свой собственный образъ. Жизиь пресмыкающагося овладъваеть другою зародышевою частичкою, ассимилируеть окружающее ее вещество и образовываеть изъ него пресмыкающее. Такимъ образомъ жизнь пресныкающагося производить воплощение себя самой. Видимая птица есть воплощение невидимой птичьей живни. Научный законъ, по которому это происходить, есть законъ сходства съ житом. Но всъ эти низшія явленія только вллегорія. Существуєть другой родъ жизни, съ которымъ неука до сихъ поръ еще нало ознакомлена. Эта жизнь повинуется тому же закону. Подобно тому какъ птичья жизнь созидаетъ птицу- образъ себя самой; визнь Христа созидаеть христіанина-образъ Христа во внутренней природъ человъка. Когда въ такиствъ св. крещенія человъвъ содълывается христіаниномъ, живь Христа Духомъ Святымъ входить въ его душу. Начинается развите. Животворящая Христова жизнь овладъваеть душею, облагораживаеть, одухотворяеть ея способности, преобразовываеть и очищаеть ихъ. Сообразно великому закону сходства съ типомъ этотъ преобравовательный процессъ совершается въ теченіи всей жизни христіанина "доколь не изобразится въ немъ Христосъ" Галат. 4, 19). Весьма замвизтельно, что о процессв возрожденія въ св. Писаніи говорится біологическимъ языномъ. Христіанинъ есть новое твореніе, новый челововь, мледенець; онъ рожденъ отъ Бога и есть Божіе твореніе. "Облекитесь въ новаго человъка", увъщеваетъ св. ап. Павелъ Колоссянъ; "поторый обновляется въ повнании по образу создавшаго его" (Кол. 8, 19). "Мы преображаемся въ тоть же образъ оть славы въ славу од пишеть тоть же апостоль Кориненнамъ (2 Кор. 3, 18). А въ другомъ мъсть онъ говорить, что это преображение во образъ Христа есть комечкая пъль всей христіанской жизни. Весь планъ домостроительства Божія влонится къ тому, чтобы изобразить въ христіанахъ Христа. "Кого онъ предулмалъ, тъмъ и предопредълня быть подобными образу сына своего". (Римл. 8, 29). Люди ищуть начала христіанства между оплосовінии перваго въка. Ученые все еще сравнивають его съ этими оплосовіями. Канъ мало приходить имъ на умъ, что христіанство есть нѣчто несравненно большее чъмъ оплосовія, что оно заключаєть въ себъ пѣлую науку—біологію. Пытаться объяснить духовную жизнь выраженіями, въ которыхъ мы говоримъ объ умѣ, все равно что сравнивать вослогію съ химією или ботанику съ геологіей—живое съ мертвымъ.

Есля вышеуказанная аналогія можеть быть выработана, то мы въ правъ ожидать оть нея отвъта на три вопроса:

Вопервых: что въ духовномъ мірѣ соотвѣтотвуєть прото-

Восторых что такое духовная жизнь или сокрытый художникь, обрабатывающій духовную протоплазму?

Въ-третьих»: что мы знаемъ о процессв и о планв?

Протоплазив въ духовномъ мірв соответствують духовныя способности человъва: умъ, чувства, воображение и воля. Замъчательно, что вакъ естественная протоплазма состоять изъ четырекъ элементовъ, такъ и дуковная. (Ефес. 4, 8. 11—16; Откр. 4. 6-11.-Быт. 3, 24; Ісвек. 1-ан глава и 2, 1. 3, 23 9-ая и 10-ая главы.) Всякая нормальная протоплазма имветь два необходиныхъ свойства: жизнеспособность и удобообразовательность или пластичность. Не всв вещества способны служить физической основою для жизии. Что такое заключается въ извъстной пропорціи углерода, водорода, кислорода и азота, что они содълываются способными къ воспріятію жизни, мы не знаемъ. Мы знасмъ только одно, что жизнь въ природъ всегда ассоцінруется съ этою особенною оканческою основою и никогла съ другою. Но мы не въ танихъ потемкахъ по отношению дуковной протоплавны. Когда мы разсматриваемъ эту сложную помбинацію, на которую мы указали накъ на основу духовной жизни, мы находимъ въ мей нъчто, придающее ей особую не-

обходимую способность нь тому, чтобы служить протоплазмою Христовой жизни. Мы открываемь по крайней мэрэ одну причину не только того, почему этоть родь жизни должень ассоці**мроваться съ этого рода протоплазмою, но и того,** почему онъ нивогда не можетъ восоціпроваться съ другими родами, повидимому оходными съ этимъ,-почему напр. духовная жизнь не можеть быть привита къ интеленту собаки или къ инстинкту муравья. Протоплазма въ человене сверхъ общихъ съ животными инстинктовъ и привычекъ имъетъ еще нъчто икое. Она обладаеть возможностью воспріятія Бош и въ этомъ завлючается ен жизнеспособность. Другое необходимое свойство нормальной протоплавны удобообразовательность или пластичность постоянно возрастаеть по мара того, какъ мы поднимается по ластвица шивыхъ существъ. Кристаллъ кремнеземъ, коть тысячу разъ распускайте его и опять возсовдавайте, накогда не приметь иной оормы кромъ шестнугольника. Растеніе пластичеве кристалла въ своихъ элементахъ, но и оно мало способно иъ перемънамъ. Уже самая неизманность его сферы, прикрапление на всю жизнь ть одному місту на землів есть символь нівкотораго рода уни-. женности. Животное во всехъ своихъ членахъ подвижно, чувствительно, свободно; высшее животное, человъвъ-существо самое подвижное, наимение подчиненное застою, наиболие впечатлительное, наиболе открытое для перемены. Въ душе человъка пластичность, удобообразовательность, способность къ неремвив достигаеть высшей степени. Уто такое духовная жизнь? Естественный законъ есть протоплазма духовной жизни, духовный человъкъ есть ея произведеніе, самая жизнь есть нъчто отдичное отъ того и другаго. Эта жизнь есть Христосъ. Онъ самъ сказаль о себъ "Я есмь живнь". Согласно съ закономъ біогенезиса живнь можеть пораждаться только жизнію. Христось тоже говорить, что пришель въ міръ даровать людямъ жизнь. (Іоан. 10, 11) Это не могло относиться въ естественной жизни, жоторую люди уже имъди. Кто имъетъ Сына, имъетъ другую живнь. "Или вы не знаете самихъ себя, что Інсусъ Христосъ въ васъ?" (2 Кор. 13. 5) Есть люди характеромъ чрезвычайно похожіе на Того, Кто есть жизнь. Въ нихъ проявляется сходотво съ ихъ типомъ; зная, что организація типа можеть быть про-. меведена только жизнію типа, ны невольно заключаюмъ, что

Digitized by G1909 e

въроятно и здъсь работала жизнь типа. Если изть дъйствія безъ причины, то въ чемъ иномъ причина существованія христіанина накъ не воХристь?

Теперь посмотримъ, что мы знаемъ о промессъ уподобления и о планъ. Ненозможно входить въ глубину подробностей великаго чуда, посредствомъ котораго духовная протоплазма содълывается подобною образу Сына Божін. Мы входимъ въ эту область только настолько, насколько законъ сходства съ типомъпонуждаетъ насъ. Намъ нужно изследовать не столько природу
процесса, околько его общее направленіе и результаты.

Дойдя до этого пункта, мы замвчаемь, что туть является новый: элементь, принуждающій вась оставить позади себя воологію. Этоть элементь есть совнательность выбора. Животное сообразуется своему типу слепо; человекь же одарень свободною волею. Следовательно для человека необходимо некоторое отпровеніе о типъ. Это откровеніе можеть придти только оть тива, а потому "Слово отало плотію" (Іоан. 1, 14). Воплощеніе есть откровение жизни типомъ для того, чтобы "какъ въ веркалв, взирая на славу Единороднаго, мы преображелись въ тоть же образъ". (2 Кор. 3, 18). Вторан Упостась пресвятой Тронцы, содъловшись человъкомъ, представляеть людимъ недосягаемый идеаль, въ которому они сознательно могуть стремиться. Теперь спрашивается: накъ долженъ христіанинъ уподобляться Христу-своему типу или върнъе идеалу? Какъ долженъ на практикъ совершиться этотъ процессъ? Сообразно біологическому закону, существующему и для міра естественнаго. Можеть ли. протоплазма сама уподоблять себя своему типу? Можеть ли вародышъ самъ себя созидать? Конечно нъть: сходотво съ типомъ производится жизнію типа, а не протоплазмою; организація есть результать жизни, а не причина ея. Сходство съ типомъ производится типомъ. Христосъ содълываетъ христівнъ"-По вознесеніи Своемъ на небо Христосъ ниспосладь Свитаго Дука на своихъ учениковъ и даровалъ дары человъкамъ, поотавивъ однихъ апостолами, другихъ проровами, иныхъ евангелистами, иныхъ пастырями и учителями для усовершенія овятыхъна дело служенія, для созиданія тела Христова, т.-е. церкви, доколь всь придуть въ воврасть мужа совершеннаго въ мъру . полнаго возраста Христова, т.-е. пока во всехъ христанахъ

Digitized by Google

мнобразится Христосъ, т.-е. нова всв они достигнутъ сходства. съ типомъ. (Есес. 4, 1 Корине. 12 Римя. 12). "Обратите вниманіе" говорить далже проф. Друмондь, и на страдательный залогъ въ слъдующихъ изречениять "рожденный отъ Бога" (1 Іван. 5, 18). "Новый человёкь обновляется въ наяваніи по образу создавшаго его" (Кол. 3, 10) или: "мы преображиемся въ тотъ же образъ (2 Кор. 3. 18) или: "предопредълдъ быть подобными образу Сына Своего" (Римл. 8, 29) или же "донолъ не изобравитоя въ васъ Христосъ" или "соли кто не родигоя отъ воды и Духа, не можеть войти въ царствіе Божів". Есть одно ивреченіе, повидимому указывающее на другую сторому: "со страхомъ и трепетомъ совершайте свое спасеніе", но далве, вакъ. бы опасаясь ложнаго толкованія, апостоль прибавляеть: "потому что Богь производить въ васъ и хотеніе и дейсчвіе по своему благоволенію " (Симл. 3, 13). "Развів человіння тольно глина въ рукахъ горшечника"? спрашиваетъ въ заключение прес. Друмондъ. "И да и нътъ" отъчасть онъ. Для лучшаго пониманія сего обратимся въ естественной жизии. Въ поддержании этой жизни принимають участіе и природа и человить. Гораздо большая часть совершается для насъ природою: дыханіе, отдъленія, провеобращение, совидание организма не подлежать контролю человъва и совершаются помимо его; но въ цъломъ участіе чедовъна не менъе необходимо. Напр. онъ долженъ принимать пищу. Ему нечего съ нею дълать после того какъ онъ принялъ ее: съ момента, какъ она проходить въ его уста, ею овладъвають реслексы; но иниціатива принадлежить сму и безъ нея начего не могло бы быть. Тоже и въ духовной жизни. Пусть человъкъ избереть родъ живни; ежедневно питаеть свою душу, томя голодомъ свою веткую природу; пусть постоянно пребываеть живою вътвью на лозь (Іоан. 15), и жизнь истинной лозы будеть отремиться въ его душу, ассимилируя, обновлян, уподобляя типу, пова Христосъ, върный Своему собственному закону, не изобразится въ немъ.

Въ девятой и въ десятой главахъ своей вниги проф. Друмондъ говоритъ о последствияхъ естественнаго и духовнаго паразитизма. "Паразиты—дармовды природы", говоритъ онъ. Біологу известны два главныхъ источника паразитизма. Вопервыхъ желаніе обезпечитъ безопасность безъ живаго упражненія спо-

собностей, и вовторыхъ стремление поглощать пищу, не добывая ее. Первое во многихъ случаякъ въроятно есть лишь предварительная ступень. Животное, ища убъявща, неожиданно находить, что туть же можеть иметь и известное поличество нищи. Будучи сперва быть-можеть теснию обстоятельствами и понуждаемо отнять у своего укрывателя его пищу или потибнуть, оно постепенно пріобретаеть привычку извлекать вст свои вапасы изъ того же источника и мало-по-малу превращается въ полнаго паравита". Въ примъръ перваго рода паразитизма или полупаравитивна, канъ называеть его проф. Друмондъ, онъприводить Рака отшельника (Радагия) въ примъръ вторагополнаго паразитизма-Сакумину. Особенность рака отшельника состоить въ томъ, что онъ живеть въ покинутой раковинъ трубянки или другаго молюска. Пріобретя такимъ образомъ дешевую безопасность, ракъ отшельникъ пострадалъ въ своемъ собственномъ внатомическомъ строевін и какъ разъ настолько, насколько заимствоваль извив. Вивсто того, чтобы оставаться совершеннымъ ракомъ, онъ допустилъ нъкоторымъ важнымъ частямъ своего тъла ухудшиться, многіе живненные органы его частью или вполив выродились и атрофировались. Обезпечивъ дешево свою безопасность, ракъ отшельникъ потерялъ свою независимость. Изъ его анатомическаго строенія ясно, что онъне всегда быль тъмъ, что онъ теперь. Онъ преднавначался для болье высокаго существованія. Его предки безъ-сомивнія быль болъе или менъе совершенными раками; конечно мы не можемъ сказать, до накой степени развитія они достигли прежде чемъполупаравитская привычка укоренилась въ породъ ихъ. Но съ того самаго момента какъ это твореніе начало опираться на вижнию помощь, оно стало приходить въ упадокъ и постепенно потеряло въ себъ самомъ все то, что заимствуеть теперь извиъ. Такъ какъ для рака отщельника обезпечение бевопасности и прибъжища было теперь гарантировано, то одно цеъ главныхъ побужденій къ дъятельной жизни потеряло свою силу. Миожество отправленій превратились и всв части сложнаго организма, служившія для этихъ отправленій, отъ недостатка упражненій кли совершеннаго неупотребленія мало-по-малу ослабали и наконецъ въ силу неумодимаго занона, по которому органъ безъ употребленія долженъ подвергатьон медленной, но неизбеж-

ной атрофіи, твореніе потернію не только всю силу двименія въ этихъ частяхъ, но потеряло и самын эти части, погрузившись въ состояніе относительного вырожденія. Съ другой сторовы у каждаго нормальнаго ракообразнаго животнаго брюшная частьтела покрыта толотою чешуею. У отщельника эта чешуя является въ видъ тонкой и нъжной перепонки-ясно какимъ желкимъ существомъ оказывается этогъ ракь, когда бываеть принужденъ пожинуть чужое убъявще. Четвертая и пятая пара конечностей такъ малы и слабы, что совершенно безполезны или даже вовсе въ зачаточномъ состоянія, и хотя прибавочное развитіє концахвоста въ органъ, которымъ животное держится за свое импровизированное убъжище, можетъ-быть принято за слабое вознагражденіе, но изъ всего строевія этого животнаго ведно, что оно допустию себя подвергнуться сильному вырождению. Однимы словомъ въ ракв отшельникв мы имвемъ дело съ окзіологичеснимъ ретроградствомъ. Въ твив рака отшельника часто можно вигьть маленьній организмъ, покожій, котда его увеличить, на иннівтюрный турецкій бобъ. Пучекъ корксобразныхъ отростковъ висить съ одной стороны его; концы втехъ отростиовъ развътвляются на наитончайшія инти, распространяющівся по живымъ тканямъ рака. Этотъ простой органиямъ извистенъ естествоиспытателямъ подъ именемъ санумины и, хотя зрвлое животное, обо не живеть другихь членовь, кромв названныхь. И следа строенія не обнаруживается внутри грубаго почин безжизненнаго твла; у ного нъть ни ногь, ни глазъ, ни рта, ни горіа, ни желудка и никакого иного органа ни вившияго, ни внутренняго. Сакулина типическій паравить: посредствомъ овоихъ нитеобразныхъ воровскихъ ворней она автопатически всасываеть готовую шишу изъ твла рака и живегь всещьго на счеть своего нормильца, щедро доставляющаго ей пищу, убъянще и все необходимое. Относительно последствій для нея самой ата сдвика можетъ показаться довольно удовлетворительной; но когда ны изследуемъ исторію жизии этого маленькаго творенія, то увидимъ картину вырожденія почти безпримірнаго въ природів. Самое върное указаніе на то, къ чему предназначалоя извъстный организмъ, находится въ его вибріологіи; а потому обратицоя въ разсмотранію сакулины въ самый ранвій періобь ся развитія. Когда ея зародышь впервые появляется на свъть, въ немъ нъть

и наиотраленивания сходства съ самой сакулиною. Біологамъ онъ даже извъстенъ подъ другимъ названіемъ маспачуса. У этого маденьнаго организма овальное тальце, снабженное шестью суставчатыми ногами, которыми онъ быстро двигается по водъ. Въ течени извъстнаго времени онъ ведеть дъятельную и независимую жизнь, прилежно обезпечивая себв пищу и избъгая враговъ своею собственною доблестью. Но вскоръ происходить перемъна. Насладственное заражение паразитизмомъ — въ его врови и одъ начиваетъ приспособляться въ нищенскимъ вривычнамъ своей породы. Прежде всего маленькое твльце перегибается на двое и изъ двухъ переднихъ конечностей пробиваются удинненныя мочки. Четыре заднихъ ноги совершенно мечезають, и на ихъ месть появляются на время двенадцать коротковатыхъ циавательных органовъ. Преображенное такимъ страннымъ образомъ животное отправляется на поиски подходящаго кормильца и въ несчастный часъ судьба натываеть его на рака отшельника. Посредствомъ своихъ двухъ мочкоподобныхъ отростковъ, которые впоследстви развиваются въ корнеобразные органы, она проникаеть въ тело рака и мало-по-малу принимаеть мешкообразную форму: вов ен плавательные ноги отпадають -- они никогда не будуть ей нужны-и животное на всю свою остальную жизнь водворяется паравитомъ.

Въ томъ, что сакулина есть результать вырожденія, зоологь убъждается между прочимъ тымъ сактомъ, что почти во всёхъ другихъ случаяхъ, когда животных начинають жизнь въ сормъ навиліуса—а такихъ животныхъ нёсколько — навиліусъ, развиваюь, проходить чрезъ все высшія и высшія степени и наконецъ достигаеть высокаго совершенства, обнаруживаемаго креветомъ, омаромъ, крабомъ и другими ракообразными. Но вмъсто того чтобы, пользуясь благопріятными случаями, достигать все большаго и большаго совершенства, навиліусъ-сакулина, дойдя до извъстного пункта, поворачиваеть назадъ. Это животное отназывается отъ борьбы за существованіе, и начавъ въроятно искать сперва только убъжища, кончаеть заимствованіемъ и пищи, и падая все ниже и ниже, превращается наконецъ въ совершенно зависимое существо. Въ глазахъ природы это преступленіе, и она не можеть не наказать сакулину за нарушеніе

закона эволюціи, и наказаніе сообразно удивительному способу, которымъ природа всегда наказываеть, совершается ествотвенными процессами внутри собственной органиваціи животнаго. Навазвије санудины состоить именно въ томъ, что она санудина, тогда какъ могла быть ракообразнымъ. Вивого того чтобы быть свободнымъ и независимымъ организмомъ, высокимъ по отроенію, оригинальнымъ по дъйствіямъ, живымъ по эксргіи, она превратилась въ неподвижный и почти безформенный ившокъ, удерживаемый въ постоянномъ завлючении и осужденный на живую смерть. "Сообщивъ предварительное понятіе о существенныхъ принципаль паразитизма, мы можемь теперь перейти", говорить профессоръ Друкондъ, въ соотвътствующинъ явленіямъ въ нравственной и духовной сферахъ. Прежде всего посмотримъ, чему мы можемъ научиться изъ примъра рака-отшельника. Разница между ракомъ-отшельникомъ и настоящимъ паразитомъ состоить въ томъ, что первый пріобрель полупаразитскую привычку по отношению въ безопасности только. Относительно духовнато начава имветь мвого следующее положение: осе, что обезпечиваеть для индивидуума безопасность безь личнаго усилія сь его стороны или безъ живато упражненія его способностей, зибельно для нравственнаю характера. Мы не начненъ съ опредленія словъ. Еслибы мы опредвлили, что такое безопасность или спасеніе, то не потребовалось бы никакого дальнийтаго разсужденія объ этомъ предметв, и законъ быль бы очевидень самъ по себв. Но мы долины имъть дъло съ идеями о безопасности въ томъ видь, въ какомъ онъ являются въ народномъ представлении, и наша главиан цвль будеть состоять въ изложении паразитной доктрины спасенія. Что такое эта доктрина, будеть понятиве, если мы укажемъ на ея два руководящіе вида. Къ первому относится ученіе римской цериви; ко второму ужкое еванголичесное ученіе. Мы беремъ эти ученія не въ ихъ идеальной формъ, но въ той, въ накой они исповъдуются низшими влассами. Римскій катомицизмъ предлагаетъ массамъ раковину молюска. Имъ нужно только укрыться въ его лонъ и они "спасены". Но это лишь вившиня безопасность, имвющая мало жизненной связи съ индивидуальною душею, подобно тому ванъ мертвая раковина трубянки не связана органически съ живымъ ракомъ-отшельникомъ.

Сиасеніе есть отношеніе въ одно и тоже время вывое, личное и духовное; это же механическое и чисто внашиее. Подобио раку-отшельнику въ раковину молюска бъдная душа стремится въ доно Рима, ища нодобно Адаму въ раю сопрыть свою наготу отъ Бога. Римскій католицизмъ сводить цаль резигіи на себялюбіе и предлагаеть безопасность безъ духовности, Мы не говорииъ, замвчаетъ профессоръ Друмондъ, чтобы въ этомъ теоретически состояла цвль римской церкви, но таково практичесное двиствіе ся на массы народа. Паразитивить узкой свангелической школы совершенно различень оть римскаго. Въ этомъ случав паразить упрывается за известнаго рода силлогизмомъ. "Вы върите, что Христосъ умеръ за гръщинковъ; вы гръщинкъ, следовательно Христосъ умеръ за васъ; а потому си списени". Что это такое накъ не иной родъ раковины? Могла ли быть болве простодушно придумена довушка для застигнутой мракомъ души? Теперь обращаются къ расуму и приглашають душу уврыться въ изгибахъ силогияма и искать защиты въ догматв. Но догиать можеть имъть танже мало соприносновенія съ душею,. накъ онъшняя только принаджежность въ церкви и маханическое: участіє въ таниствахъ, и также мало вліять на жизнь и характеръ какъ камень или известь.

"Для поддержанія жизни", говорить далье Друмондь, существенно необходяма пища. Для добыванія пищи нажній организмь снабжень особыми способностями. Коночная выгода для организма зависить не столько оть наличнаго количества добываемой пищи, сколько оть упражненія способностей требуемаво этимь добыванісмь. Въ одномъ смысль упражненіе есть только средство для достиженія цали, именно для нахожденія нищи; но въ другомь, одинаково реальномъ смысль, упражненіе есть цаль, а пища лишь средство для возбужденія его. Безъ пищи упражненіе невозможно; а безъ упражненія пища безполезна. Все, чмо обезпечиваемь для организма пищи безъ труда, пацібно для него и стровождается вырожденіемь и потерею частей. Дъйствіе этого закона мы видьля на сакулинь.

Церковь есть *духовный орьанизм*ю, состоящій изъ отдільныхъ духовныхъ членовъ. Чёмъ совершеннёе организмъ, тімъ ясибе проявляется въ немъ принцинъ разділенія труда. Амеба не

ниветь нивакихь диференцированныхь органовъ; человъческое тьло навболье диференцировано; оне служить типомъ высшаго духовнаго организма христіанской церкви. (І Кор. 12. Римл. 12, 5). У этого духовнаго организма есть особыя духовныя отправленія, между которыми главное місто занимаеть Богослуженіе. Второе лицо Пресвятой Тронцы Господь нашъ Інсусъ Христось въ Своей человъческой природъ сидить теперь одесную Бога Отна и ходатайствуеть за насъ и за весь міръ. Богослужение христанской церные есть отголосокъ этого ходатайства. Св. ап. Павель иншеть кориженных "всякій разь когда вы вдите живбъ сей и пьете чашу сію, смерть Господню созетьщаете доколь Онъ пріндеть (I Кор. 11, 26). Мы инвемъ дервновеміє входить въ святилище дукомъ (Евр. 10, 19) т.-е. духомъ своимъ христівнинъ во время совершенія Богослуженія волстину входить во святилище т.-е. на небо, гда глава церкви-Христось, н содышвается соработником Господа въ Его ходатайстви за ніръ. Это-ковая способность, требующая управненія и находящая это упражнение въ Богослужении христіанской церкви. Конечно, если христівнинъ приходить въ цервовь послушать пввчихъ или пропов'ядника и таломъ только присутствуеть во крамъ, а душею и духомъ далеко, то онъ не только не спосывшествуеть общественной молитев, но является настоящимь паравитомы; но если онъ принимаетъ участіе въ общественновъ Богослуженін какъ духовный членъ духоваго органивма, окъ не только духовно самъ развивается, но споспеществуеть духовному росту и всего организма.

Въ одиннадиатой и последней глане своей винги проф. Друммондъ проводить различіе между прасотою нравотвенною и дуковною, между религісю природы и христіанствомъ. "Больніннство людей почитають религію существенно тожественною съ
нраветвенностью, говорить онъ. Цельін философскія шиолы обращались съ христіанствомъ какъ съ вопросомъ о пранственной
прасоте и толновали о его месте ве ряду другихъ системъ этини.
Въ богословін неть более трудной области накъ та, гда сопоставляются правственность и религін и предпринимаєтся попытка
согласованія между правственною философію и догматомъ о
благодати. Въ наши дни существуєть целая пикола высоноправ-

ственныхъ людей, исповъдующихъ самый крайній матеріализмъ и не имъющихъ ничего общаго съ христанотвомъ. Ихъ система нравственности признается возвышениве и совершениве христіанской системы, и мы нерэдко призываемся въ выбору между этими двумя системами, ванъ будто все дело въ нравственности, а христіанство или атекамъ, воспитавине ее, сами по себъ не важны. На полив музея стоять два нидина съ вемлею. Небольшая гора въ Арранъ доставила одинъ; содержаніе другаго съ о-ва Барбадоса. Вагинеувъ въ дупу на арранскую вемлю, мы увидимъ, что она состоитъ изъ маленьнихъ симметрическихъ проарачныхъ вакъ хрустель предметовъ. Вещество это есть кремнеземъ-естественное стекло; а преобладающая форма -- шестисторониям призма съ маленькими пирамидками на обоихъ своихъ концахъ. Направивъ лупу на другой ящивъ, мы увидимъ собраніе маленькихъ стеклинистыхъ или фарфористыхъ предметовъ, сооруженныхъ въ любопытныя формы. Вещество туть химически тоже что и въ первомъ ящикъ, но углы пирамидъ и призмъ уступили мъсто изогнутымъ линіямъ, такъ что получилось совершенно иное очертаніе. По вившнему виду это собраніе микроскопическихъ уриъ, кубковъ и вазъ, богато изукрашенныхъ маленькими изванными дисками или отверстіями, расположенными правильными рядами или поясами на чистой поверхности. Каждая прошечная урна изванна безошибочно-пропорціонально и цълое являеть картину волшебной красоты. Если судить съ точки эрвнія врасоты, то содержимое въ обожкь ящивахъ одинаково. Однако между ними одно важное различіе: они относятся къ двумъ отдельнымъ мірамъ: одни принадлежать къ живому міру, другіе-жъ мертвому. Одни вристаллы, другіе раковины. Никакая сыла на земль, промъ жизни, не можеть произвести эти маленьнія урны. Если мы расплавимъ ихъ въ своей лабораторіи, то никакимъ искусствомъ жимін не будемъ въ состояніи опять возсоздать ихъ скульптурныя формы. Съ другой стороны для химіи нетрудно воспроизводить кристадлы. Мы можемъ распустить арранскую землю и безчисленное иножество разъ воспроизводить ся нирамидии и призмы. Съ художественной точки эрвнія это различіє ничего не значить. По красоть кристалль и рановина одинановы. Но для человъка науки это тожество по

*прасотт* ничего не означають; ему нужень отвать въ терминаль химін: органическіе ли они или неорганическіе? или въ терминяхъ біологін: живые они или мертвые? Когда ему говорять что одинъ живой, а другой мертвый, тогда онъ пріобретаеть характеристическое и функаментальное научное различіе. Съ этой точки эрвнія сколько бы присталь и раковина не имвли общаго по веществу и красоть, они отделены другь отъ друга пирокою и непереходимою бездиою, Итакъ, илассионизнія этихъ Формъ зависить отъ точки зрвнія, съ которой мы на нихъ смотримъ; мы рвшимъ, что оби сходны наи несходны, родственны или неродственны, смотря потому, будемъ ли мы судить о нихъ съ точки врвнія искусотва или науки. Теперь спрашивается: не существуеть ли такого же кореннаго различія между людьми, облеченными повидимому общимъ характеромъ нравственной прасоты, какое существуеть между кристалломъ и раковиною? Удовдетворительна ди еъ точки зрвијя науки и христјанотва общепринятая классноивація: людей, основанная на нравотвенной красоть? Передъ нами напр. два характера чистые и возвышенные, украшенные великими добродетелями, руководимые возвышенными побужденіями и вызывающіе всеобщее восхищеніе; спрашевается: не можеть ли это сходетво во вижиней формъ быть сопровождаемо совершеннымъ различіемъ во внутренией природь? Подобно канъ между кристалломъ и рановиною не можеть ли и туть существовать более глубокое и основное различіе, столь же фундаменчальное накъ различіе между органическимъ и неорганическимъ? Оъ біологической точки зрвнія недостаточно сказать о двухъ характерахъ, что они оба прекрасны • Такъ нанъ, повторнемъ, нинакое функаментельное различіе въ наукъ не зависить отъ красоты. Мы требуемъ отвъта въ тернинахъ біологін и желаемъ знать, плоть они ими духі? живые наи мертеме? Если это дъйствительно научный вопросъ, если это вопросъ не нравственной окассовіи только, но и біологіи, то мы принуждены отвергнуть красоту, какъ нритерій духовности. Мы не говоримъ, что дуковность нравственно не прекрасна. Мы не говеримъ также, что нраветвенность не вритерій. Мы говоримъ лишь, что съ научной точки зрымя она не притерій. Предлагая новую класспонкацію, мы оставляемъ кепривосновен-

нымъ мърило правственности, весьма драгоценное въ своей соботвенной области. Указанів на истинное основаніе даленія не только не уменьшееть важности нравственности, но служить ея интересамъ, интересамъ нравотвенной красоты, воистину превышающей все, чего только возможно достигнуть въ чисто естественныхъ предълахъ. Оправдание для введения иной влассифиваціи двоявое. По научному принципу классионнація должна основываться на самыхъ фундаментальныхъ харантеристическихъ чертахъ. Прежде чвиъ принципы классифиваціи были поняты, организмы распредвлялись по накому-либо чисто вившиему сходству. Такъ растенія по своей величина распредалялись на травы, кустарники и деревья; животных по своему визшнему виду на итицъ, звърей и рыбъ. На этомъ основаніи летучая мышь была птица, вить-рыба. И до того искусственны были эти рания системы, что животныя часто относились къ растеніямь, растенія-къ животнымъ. Популярная власснонкація, каковы бы ни быле ся заслуги съ практической точки арвнія, основывается существенно на морфологіи. Все современное стремленіе науки влонится въ тому, чтобы на ряду съ морфологическими соображеніями допускать болье глубокія обобщенія физіологіи и эмбріологіи. Но независимо отъ требованій современной научной культуры, очевидно, что христіанство, будучи не только философією, но и біологією, не можеть классифицировать людей въ терминахъ одной ондософін. Ветхій Завіть ділить людей на "народы внающіе Бога", и "народы невнающіе Бога", разділеніе, навъ ны уже видъли выше, существенно біологическое. Въ Новомъ Завъть во всъхъ изреченіяхъ Христа и апостоловъ постоянно имъется въ виду основное различіе, покоющееся на возрождении. Въ чемъ же состоитъ различие христівнина отъ моралиста, дуковной прасоты отъ правственной? Это различіе органического отъ неорганического. Нравственная красота эсть продукть естественного человъка, дуковная же прасота продукть духовнаго человъка.

. По закону біогенезиса они отдълены другъ отъ другъ самыни глубочайшими чертами изъ извъстныхъ наукъ. Этотъ законъ лежитъ въ основанія накъ біологіи, такъ и духовной религіи. Все здакіе христіанства будеть смутно и неясно, если мы пре-



небрежемъ этинъ законъ. Основный законъ онзики состоитъ въ томъ, что всякое тыро будеть останаться вы поков или двизаться по одному и тому же направлению до тъхъ поръ, пока какая-мово оила не нарушить этого покоя или не изменить направленія этого движенія. Основный законъ біологін состоить въ томъ, что минераль остается минераломъ, плоть остается плотію, духъ-духонъ. Минеравь остается въ неорганическомъ мірѣ до тѣхъ норъ, нока имъ не овладесть нѣчто, называемое жизнію, находящееся сип неорганическаго міра; естественный человъкъ пребываеть сотественнымъ человъкомъ, пока духовная жизнь, находящаяся сых остественной жизни, не овладветь имъ, не возродить его и не изивнить въ духовнаго человъка. Опасность от сопоставления духовного біогенезиса съ закономъ движенія не существуєть для тахь, кто сознасть разницу между онзикой и біологіей, инерцією и жизнію. Изивненіе состоянія въ духовномъ біогенезись не есть простое измененіе направленія чувствъ на новый предметь и воли въ новый каналь. Перемъна завлючаетъ въ себъ все это и еще нъчто болъе глуболое: это есть изивненіе природы, возрожденіе, переходь оть смерти въ жизнь. Отеюда сравнительно съ этою высшею жизнію естественная жизнь вовсе и не жизнь, а смерть, и съ точки эрвнія христівнства остественный челов'ять мертвъ. Словами: "рожденное оть плоти сеть плоть и рожденное оть Духа есть духъ" (Іоан. 8, 6) Христось формулируеть основной законъ біологіи религін и кладеть основаніе для классионкаціи. Онъ раздълиеть людей на два пласса: на живых и на неживых. Св. ап. Павель проводить последовательно эту власононкацію, основывая на ней все свое учение и въ духъ словъ Христа подравдвяни людой на духосных — пусинатькох и плотеких фихькох (1 Kop. 2, 14).

Говорить, что характеръ нехристіанина также нравственно прекрасенъ какъ и характеръ христіанина, значить утверждать, что вристаль также прасивъ какъ и рановина. Это во многикъ случанхъ можетъ-быть справедиво, но никакъ нельзя сказать, чтобы христіанинъ и нехристіанинъ были бы въ одномъ и томъ же смыслъ слова живы. Какъ бы велико развитіе правственной прасоты въ естественномъ человъкъ ни было, плоть все-таки

есть плоть. Человъкъ есть правственнее животное, и достигая высокой нравственной красоты характера онъ повинуется только закону своей природы — закону своей плоти, и никакое усовершенствование естественнаго характера не можеть перенести его въ духовную сферу. Теперь можеть возникнуть вопросъ: ощутительно ли это различіе между возрожденнымъ и невозрожденнымъ человъкомъ въ практической жизни? Мы должны допустить, что на практикъ расповнавать эти оба характера весьма трудно. Различіе во отношенім красоты между кристалюмъ и раковиною неуловимо. Но обратимъ на минуту наше вниманіе не на ихъ вившній видь, но на сокрытыя въ нихъ возможености, на яхъ отношеніе къ будущему, на ихъ місто въ эволюціи. Кристалль достигь до крайняго предъла своего развитія и красоты. Разбейте его въ куски и дайте ему случай снова возооздаться и онъ приметь какъ разъ ту же самую форму. Въ кристалив мы . имвемъ высшую степень красоты неорганическаго міра. Равовина же представляеть собою далеко не высшее совершевство органическаго міра. Сама по себ'в она есть наисмиреннъйшая формабезпозвоночнаго подцарства органическаго міра; въ отомъ міръ существують другія формы, столь во многихь отношеніяхь различныя отъ раковины, что принять ихъ за нее просто немыслиме. Въ моралиств нехристівнинъ мы имъемъ дъло съ высочаннимъ совершенствомъ органическаго царства; тогда навъ духовный человъвъ есть самая низшая форма духовнаго царства. Сопоставлять ихъ и удивляться тому, что одинь повидимому такъмало лучше другаго, ненаучно и месмраведливо. Духовный чедовъкъ есть просто неразвивнийся еще зародышъ, сокрытый въ своемъ земномъ коконъ, тогда какъ моралисть представляетъ въ своемъ характеръ результать въковаго восинтанія и эволюцін человъка. Естественный характеръ находить свои предълы въ органической сферв, но ито опредвлить предвлы дуковнаго? Даже теперь ошъ очень препрасенъ нравственно; даже въ зародышевомъ состоянии онъ содержитъ пророчество о своей будущей славы; но еще не открылось, что онь будеть" (1 Іоан. 3, 2). Туть прос. Друмондъ посвящаеть инсколько страниць указанію на то, какъ расповнать, получили ли мы новую жизнь и принадлежимъ ли къ живымъ?

Далве. "Христіанство", говорить проф. Друмощъ, ознаменовываеть пришествіе новаго маретеа. Его отмичіе отъ низшихъ дарствъ фундаментально. Отъ своихъ членовъ опо требуеть двятельностей и отвывовъ совершенно новаго рода. Они должны прежове есего искать этого парства и исключетельно жить для него. Это исключительное право нарочва надъ своими членами свойственно не одному только христіанству. Это законъ для всвиъ отабловъ природы, что всикій организмъ долженъ жить для своего царства. Всякая область имветь свои особыя требованія, всякое царство ожидаеть оть своихъ членовъ безусловнаго повиновенія и всегда за неверность наказываеть смертію. Предполагаемое нами очношение царства Христова къ минеральному и животиому царетвамъ жонечно основывается не на томъ тольво, что въ Св. Писаніи духовный міръ называется царствомъ Христовымъ. Это не простая игра словомъ царство. Наука требуетъ классионкаціи каждаго организма. Туть передъ нами организмъ единственный въ своемъ родъ, живой энергическій духъ, новое твореніе, въ водахъ св. крещенія возрожденное Богомъ.

Исходя изъ того пункта, что духовная жизнь должна быть изучаема біологически, мы тотчасъ на первомъ шагу въ научномъ изследованіи должны приступить къ помещенію духовнаго организма въ свойственный ему классъ. Въ настоящее время два царства известны науке: неорганическое и органическое. Мы не можемъ отнести духовный организмъ къ неорганическому царству потому, что онъ живое существо; онъ не принадлежитъ также и къ органическому царству, потому что одаренъ такого рода жизнію, которая безконечно выше какъ растительной такъ и животной. Куда же его поместимъ? Такъ какъ нетъ известнаго науке царства, въ которое мы могли бы поместить духовный организмъ, то мы должны создать такое царство или скорее мы должны включить въ научную программу уже существующее, но еще не признанное наукою царство—и это царство есть исрство Божсіе.

Обращаясь теперь къ болве широкому взгляду на содержаніе науки, мы покидаемъ индивидуальные случаи и переходимъ къ начертанію системы природы въ ея цвломъ. Общая идея сего следующая.

Вепервыхъ, на дей находитоя минеральное или неорганическое царство. Его отличительные признави состоять въ томъ, что оно во первыхъ мертво по отношеню во воему, чтовыше его; вовторыхъ, будучи мертвымъ, оно доставляеть опвическую основу жизни для царства непосредственно высшаго его и существенно необходимо для этого царства. За неорганическимъ царствомъ слъдуеть органическое, къ воторому принадлежать растенія, животныя и человъвъ. И это царство мертво по отношенію ко всему, что выше его, но, хотя мертвое, оно въ свою очередь доставляеть основу жизни для царства по порядку ближайшаго въ нему. Наконецъ мы достигаемъ до духовного царства".

Эту последнюю главу своей книги проф. Друмондъ ваканчиваеть приложеніемъ теоріи эволюціи къ понятію о царстве Божіємъ. Онъ находить, что безъ этого царства эволюція не полна.

А. Комарова-Наумова.

Лондонъ. (42 Store Street Bedford Square W. C.).

## изъ ученой командировки на востокъ.

Предъ нами мебольшая книжка подъ заглавіємъ "Краткій отчеть о научных ванятіяхь доцента авадемін Миханла Машанова во время помандировки его на Востовъ съ 1-го октября 1885 года но 1-е октября 1886 года", напечатанная по опредъденію Совета назанской духовной анадеміи. Какъ известно, достопочтенный профессоръ Казанской академін по канедрв арабсваго языва Михаилъ Александровичъ Машановъ предпринималъ нелегиое путеществіе съ цалію каученія ислама на ивоть его чудной родины — въ Аревіи и Егинтв въ теченін двухъ лать 1885 — 86 гг., и воть результатомъ этого путемествія явился ноко небольшой отчеть за первый годь командеровки почтеннаго профессора-оріенталиста. Говоримъ пова, такъ какъ вполив увърены, что нашъ ученый путешественникъ не замедлить обнародовать результаты своихъ изследованій въ более обширномъ видь. Но и вышедшій краткій отчеть сообщаеть намъ въ высшей степени интересныя свъдънія относительно ислама, съ боторыми, думаємь, не безполевно повнаномить нашихъ читателей.

Первонанальнымъ мъстомъ своего пребыванія на Востокъ М. А. Машановъ избраль городъ Джедду, во 1-хъ по причинъ дешевизны содержанія; во 2-хъ по чисто научнымъ мотивамъ—вслъдствіе близости языка арабовъ Джедды иъ образцовому арабокому языку—кораническому и въ 3-хъ наконецъ съ цълію изученія быта и правовъ арабовъ Джедды, "которые меньще

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\, \overset{\bullet}{Google}$ 

подверглись европейскому вліянію и среди которыхъ, следовательно, лучше наблюдать эти стороны жизни, чвиъ у другихъ арабовъ, гдъ нужно было бы много отдълять, какъ чуждое, обязанное своимъ появленіемъ вліянію европейцевъ, ихъ правовъ, цивилизаціи и отчасти христіанства" (стр. 3). Еще во время своего продолжительнаго пути, начиная съ Константинополя, нашъ ученый путешественникъ старался нъсколько знакомиться съ разговорнымъ арабскимъ изыкомъ путемъ разговоровъ съ ъхавшими съ нимъ на одномъ пароходъ арабами, причемъ оказадась значительная расница въ произношении словъ арабскихъ его собственнаго и жавникъ природныкъ арабовъ, такъ чтоприходилось варіпровать выраженія на насколько манеръ. Поприбытіи въ Джедду пришлось немало времени и трудовъ употребить на устройство помъщенія за отсутствіемъ здъсь гостинницъ, а затъмъ за поисками для занятій ученаго араба-шейха, такъ какъ "Джедда, по словамъ г. Машанова, насколько извъстна евоимъ мусульманскимъ фанатизмомъ, настолько не славится своею ученостью " (стр. 4). Наконецъ объ эти трудности удалось кое-какъ преодольть. Следовало приступить къ изучению арабскаго языка; было условлено часа полтора ежедиевно заниматься изученіемъ арабской грамматики по системв самихъ арабовъ. Но вспорт (послт 3 - 4 уроковъ) оказелось, что при плохомъ навыка въ разговориомъ арабскомъ языка изучение грамматини крайне затруднительно. Всладствіе этого пришлось предварительно заняться устной арабской річью по сочиненію пейха Мухаммеда ибиъ-Ахмедъ-ибиъ-Ахеа (на подобіе священной исторіи ислама). Такъ продолжались занятія съ шейхомъ около 2-хъ мъсяцевъ. а затымъ приступлено было къ изучению арабской граммативи въ системв арабовъ.

Гранматика у арабовъ, говорить М. А. Машановъ, получила общирное развите и была приведена въ грандіонныя системы, — системы совершенно чуждыя нашему понятію о строб словъ и языкъ... Можно считать несомивннымъ, продолжаеть нашъ ученый, что наука утверждалась среди арабовъ въ цвътущій періодъ ихъполитической жизни и пивилизаціи на основаніи предшествовавніей цивилизаціи и наукъ Греція, переденныхъ имъ въ разныхъ переводахъ, преимущественно чрееъ посредство сирійневъ. Не это справежливо лишь по отношенію къ тъть наукамъ, которыя

могли быть перенесены отъ грековъ въ арабамъ, вогда этому не встръчалось неустраний аго преинтетвія ни со стороны ихъ языка, ни со стороны ихъ новой въры. Тъ же науки, которын отдъляль оть грековь или совершенно чужный, діаметрально противоположный явыкъ или неподходящія воварвнія и уставы новой религи, естественно должны были получить свое начало прямо у арабовъ. Такъ было дело съ граммативой, законовиденісмъ и ніжоторыми другими науками ислама, -- съ первою всявдсвые языка, со второю вследствіе ислама. Грамматика арабснаго языка, какъ семитическаго, не могла быть поставлена на законажь грамматики языка греческаго, какъ индосквопейскаго, всявлетвіе той непроходимой пропасти, которая разділяєть эти двъ вътви человъческого языка. Арабы разработали самостовтельно законы овоего родняго явына и самостоятельно изложили нхъ въ своихъ грамматикахъ, основанныхъ на другихъ началахъ, чвиъ начала грамматики греческой, а по ея образцу и вежкъ грамматикъ языковъ индоевропейскихъ" (стр. 9 -- 10). Побудительной причиной, вызвавшей первичное появленіе арабоной граммативи, г. Машановъ считаеть стремленіе ихъ сохранить точное понимание своей священной книги Корана (ibid). "Самостоятельное появление среди арабовъ ихъ грамматики и вообще всвять наукъ, касающихся явыка, по словамъ г. Машанова, ясно -сознается самими арабами. Арабскій мыслитель Ибнъ-Хальдунь, живоснонцируя разныя извёстныя въ его время науки, очень метко и верно замечаеть о наукахъ, относящихся въ арабокому языку, что слово, ръчь есть выражение говорящаго о предметь цвли его. Это выражение производится органомъ слова. Поэтому слова, зависящая отъ особенностей действующаго при этомъ органа. Такъ бываеть съ явыкомъ наждаго народа. Но особенностію, явившегося волюдствіе того у арабовъ, быль совершенный и наиболье ясный языкь по отношению къ указанию словомъ на предметь цвин, такъ канъ однимъ и твиъ же пореннымъ словомъ указывается на множество значеній, благодаря дегнить изминеніямь его или посредствомь харанять, которыя отличають действительный залогь оть страдательнаго, масирурь оть муда оа, или посредствомъ прибавки нъкоторыхъ буквъ къ корию, чрезъ что выражаются разные новые оттении действій,

не нужнаясь въ малыхъ словахъ. Это исключительная особенность арабскаго языка и, конечно, более или менье всехъ семитических пвыковъ. А что касается другихъ языковъ, те для обособленія подобнаго симсяв и этих многоразличныхъ оттёнжовъ состоянія предметь требуются другія слова, указывающія на это. Вследствіе этого речь других в народовъ при одномъ и томъ же содержании длиниве рачи арабовъ, котя емыслъ, выраженный этими речами, одинь и тоть же, такь что для определенія предмета річи тамъ, грь другіе народы куждаются въ вногоразличныхъ, совершенно независимыхъ по корню словахъ, арабъ выражаеть это однимъ и темъ же кореннымъ словомъ, видонамвия его посредствомъ харанять и полагая его въ разныхъ его формахъ, не нуждаясь въ творчествъ новыхъ корней слова. Это драгопънное наслъдіе арабовъ передавалось съ невапамятныхъ временъ отъ родителей къ ихъ детямъ во всей чистотв и совершенствв рвчи. Но ногде нвился ислемъ и объединиль разные народы, когда власть нередко была въ рукахъ правителей чуждыхъ по происхождению арабамъ, когда въ исламъ вошло множество другихъ народовъ, когда многія чуждыя по происхожденію арабамъ лица обарабились, въ область арабоваго языка примешалось множество чуждых словь. Эта область измънилась, подъ вліяніемъ лиць обарабившихся вошло въ арабскій языкъ много словъ съ разными ихъ отгънками, свойственными не врабскому языку, а первичному языку лицъ обарабившихся, благодаря ихъ слуху, ноторый по своей природной наклонности быль воспріимчивь къ этимъ словамъ и чуждь быль пониманія чистоты арабскаго языка. Люди науки испугались, чте область чистаго арабскаго языка попортится, и что если продлится подобное состояніе вещей, то могуть навсегда загвориться двери Корана и предавія для потомковъ. Поэтому они на базисъ Корана, сунны и живой чистой ръчи арабовъ установили законы для этой области, которые бы охраняли первичный чистый языкъ арабовъ отъ разныхъ чуждыхъ ему измененій, и, соединивъ подобное съ недобнымъ, начертали правила ръчи арабокой въ системахъ грамматики, напр. опредвляли, что подлежащее глагольное и изтинательное чиветь дажму на концв, прямое дополненіе имъсть фатху на неследней букве и т. п. Далее они увидвии, что съ изивненіемъ харанять изивняется соотвітственко

оттрновъ висченія. Постому они стали технически называть это. а слова, которыя вывывають въ другихъ словахъ подобныя измъненія, назвали словами управляющими и т. п. Все это совреиснемъ провратилось въ техническіе грамматическіе термины. Далье явилесь лица, воторыя посвятили этой области науки свои спеціальныя изольдованія, совдали системы этой науки въ полномъ ея объемъ и назвали эту науку техническимъ словомъ" (стр. 12-13). Вообще, замъчаетъ г. Машановъ, строй этимскогін арабокой грамматики въ системв арабовъ очень похожь на строй европейской грамматики въ системъ евреевъ, равно какъ ихъ синтавсисъ отличенъ сравнительно съ онитансисомъ грамматикъ еврейскихъ языковъ. Характерная особенность этой части грамматики въ системахъ арабовъ состоить въ способъ ихъ разсматривать разныя формы глагода съ точки врвнія синтансиса, именно въ разныхъ лицахъ, числахъ и временакъ глагольной формы они видять целое предложение, а не одно простое видоизмънение выражение человъка о дъйстви или страданін предмета, въ разныхъ прибавочныхъ нъ глагольной формв буквахъ видять не только выраженія лиць, чисель и времень, но и подлежащее и сказуемое глогольныя и пр. Таковы характерныя особенности грамматической системы арабовъ, по изследованію г. Машанова. Мы не считаемъ нужнымъ останавливаться на частностяхь, отеымая желающихь къ самому отчету, а ограничиваемся лишь одними выводами (стр. 7-26).

Послъ изучения арабской грамматики нашъ ученый путешественникъ ръшилъ начать изучение догматики ислама по учебнику Синуса съ его шархомъ и хашией Дасуки, какъ отличающемуся логичностию доказательствъ, стройностию изложения и выдержанностию научной терминологии 1). Догматика Синуса из-

<sup>1)</sup> Замичательный случай, ярко характеризующій фанатизми мусульмани, передаеть М. А. Машанови. «Я не взяль сь собой изъ Казани, говорить онь, ни одной догматики. Поэтому нужно было пріобристи какую-либо догматику, болие или мение обширную и подробную, вь Джедди. Сь этою цилію я отправился на базарь, гді въ одномъ прилавий видиль раньше кипы арабскихъ книгь, пришель и сталь разсматривать книги, лежавшія по близости отъ края, — все это были разныя исторіи и т. п. Просмотривши нісколько такихъ книжекь, я взяль одну изъ лежавшихъ подальше книгь. Это быль какой-то фингь о молитий и омовеніи. Книговрозавець, земітивши эту книгу из моихъ рукахь, тотчась врянь се



въстна подъ названіемъ "Мать доказательствь" и изобилуеть многочисленными толкованіями, плоссами и поясненіями.

Догматика называется у мусульманских ученых главнымъ образомъ словомъ, потому что она болье другихъ наукъ подвержена разногласіямъ и спорамъ, а потому и болье ихъ нуждается въ словъ къ противникамъ и въ опроверженіи ихъ посредствомъ слова, а также и потому, что при доказательствахъ своихъ она большею частію опирается на доводахъ, воспринятыхъ чрезъ слово отъ другаго, разумъется конечно слово пророка и др. А богословы на основаніи этого и по преимуществу богословы-догматисты навываются занимающимися наукой слова.

Мусульманскія догматики при существенномъ еходствів по плану, методу и системъ разнятся только въ отношени взгляда на нъкоторые предметы, входящіе въ облесть догматики и въ этомъ отношение распадаются на двъ общирныя группы: амаритскія и матуредитскія, получившія свое названіе оть ученыхь Эль-Амари и Эль-Матуреди, давшихъ системы догматикъ. М. А. Машановъ излагаеть планъ и систему догматикъ того и другаго тица, находя существенное различіе икъ въ догматакъ относительно субъективныхъ свойствъ Божінхъ и таквина (етр. 33-42). Относительно метода мусульманско-арабскихъ догматикъ М. А. Машановъ говоритъ, что всв онв отличаются чрезвычайно схоластическимъ направленіемъ и крайне метафизическими тонкостями, характеризующими ихъ доказательства, что даетъ имъ видъ скорве философской системы, чвиъ догматики. Редко вы можете встретить въ догмативе арабской, продолжаеть онъ, какое-либо мъсто изъ Корана, сунны и иджиаи, и притомъ только относительно ивкоторыхъ, очень немногихъ пунктовъ догматической системы. Напротивъ всё доказательства ведутся часто

у меня или лучше сказать вырваль изъ рукъ, замѣтивъ миѣ, что эта книга редигіозная, и я, какъ христіанинъ, не долженъ прикасаться въ ней, чтобы не осквернить ея. Дѣлать было нечего,—я возвратился домой ни съ чѣмъ», заключаетъ нашъ ученый (стр. 26). Послѣ этой неудачной попытки пришлось обратиться къ посредничеству шейха, однако и съ нимъ нужно было вести дѣло очень осторожно: потребовалось усновонть его клятвой, что никогда не унотребитъ во зло своихъ свѣдѣній изъ догматики ислама. Все это наглядно рисуетъ крайній фанатизмъ мусульманъ, несмотря даже на то, что нашъ ученый, какъ онь самъ воворитъ, всегда выдаваль себя за арабиста-филолога и юриста (стр. 27).



догически-схоластическимъ методомъ. Утвердивши предварительно путемъ мета е изиче одимъ какой-либо догматъ, накъ основу всей системы, арабскіе богословы затімь изь этого основнаго догмата выводять путемъ силлогизаціи всв прочіе догматы и прибъгають къ Корану, суннъ и идживи только тамъ, гдъ ихъ даже крайне сходастическое мышденіе не могло найти средства утвердить, котя бы отдаленнымъ и побочнымъ путемъ, извъетный догиать и вывести его изъ предыдущаго" (стр. 42-43). Причину подобнаго сходастическаго метода арабско-мусульманскихъ догматикъ ученые шейхи въ Дшедде и Канро находять въ проискомденін и полемическомъ характер'в нхъ: такъ какъ де Корана и другихъ источниковъ не признають ихъ протившики, то приходится все свое ученіе основывать на доведакъ разума. Тоть же мотивъ умазывають и нъкоторые авторы мусульманснихъ догиатикъ (напр. Таотавани). Такимъ образомъ, говоритъ М. А. Машановъ, къ догматикъ примъщались многіе предметы изъ филосооін, которые потому и вощи въ ся систему, а вивств съ этимъ вошло въ нее и много нелъпаго изъ онлосооіи. Это дошло до такой врайности, что ученые ввели въ догматику большую часть предметовъ наукъ опытныхъ и метафизическихъ и предались изучению наукъ математическихъ, такъ что догматика почти не отличалась бы отъ философіи, еслибы не входили въ кругъ ся предметы, основывающеся на доказательствахъ словами Корона, сунны и нажмая" (стр. 43-44). Громадное большинство догматовъ доказывается и выводится изъ другихъ догистовъ на основанім метафизически-догических доказательствь, называемых у арабскихъ ученыхъ между прочимъ умственьыми доназательствами. Только совершенная невозможность метафизического доказательства заставляеть арабскаго богослова прибъгать къ доказательству на основанім Корана, но и здісь онь не можеть вполить отръщиться отъ силлогизаціи. М. А. Машановъ съ прлію познакомить съ этимъ методомъ и показать приложение силлогизаціи нъ догматикъ мусульманско-арабскими богословами приводить издожение и доказательства догмата о единственности Бога изъ Синуса въ комментаріи на него Дасуки (стр. 45-55). Оставля въ сторонъ подробный разборъ всего этого, сошлемся на извъстное положение символа мусульманской въры, указываемое М. А. Машановымъ. Такъ изъсловъ "неть Бога, иреме

Бога" выводятся путемъ силлогизмовъ всё догматы касательно Бога, Его сущности, свойствъ и действій; а изъ словъ "Мухаметъ посланникъ Божій" точно такимъ же образомъ выводятся всё догматы относительно посланниковъ Божіихъ, загробной жизни, страшнаго суда, ангеловъ и проч.

Какая же причина схоластически-метафизического характера арабско-мусульманской догматики? Мы указали уже объясненіе причины этого, данное шейхами-именно полемическое направленіе догматики не только противъ разныхъ еретиковъ ислама, но и противъ христівнъ, іудеевъ, язычниковъ и разныхъ оплосооснихъ направленій, противныхъ исламу. Но вто, по словамъ -М. А. Машанова, только отчасти объясняеть схоластическій характеръ догиатики ислама. "Главную причину этого характера мусульманской догматики я полагаю, говорить М. А. Машчановъ, въ томъ, что она создалась не на полемическихъ началахъ, а на началахъ совершенно чуждыхъ исламу системъ греческихъ оннософовъ и системъ христівнскихъ учителей, и потому естественно шла этимъ путемъ, забывъ о Коранъ, суннъ и иджман, или, лучше сказать, находя труднымъ построить догматику на этикъ основакъ въ дукъ философскомъ или христіанскихъ учителей. Въ самомъ дъль, арабы съ новой своей религіей и мечемъ явились въ міръ полными невъждами, какими ихъ по страведливости называеть Коранъ. Здесь они на первыхъ же порахъ столкнулись съ христанствомъ, получившимъ уже полную систематизацію своихъ догматовъ, съ ихъ доказательствами, раскрытіями и поясненіями; встрътили дальше переработку древнегреческой философіи и особенно сильное изученіе Аристотеля, а также и школь древнихъ философовъ. Вскоръ, лишь только немного охладъль фанатическій пыль ислама, мы видимъ при дворакъ халифовъ ученыхъ сирійскихъ кристіанъ, ученыхъ въ развыхъ отрасляхъ науки. Естественно арабы почувствовали вскоръ необходимость дать системетизацію неламу, вакую дали греви христіанству и философіи. Но какъ они должны были приступить въ этому? Коранъ трудно поддавался систематизаціи, при его крайней безсвязности и множеств в противоръчій. Это арабы сознавали, что доназывають ихъ очень раннін попытки примирить противорючія Корана. Сунна представляла еще большій хаось и еще большія противорьчія. Одно уже исключеніе

громаднаго большинства преданій лучшими арабскими собирателями ихъ, напр. Бухары показываеть, что ота слабая сторона преданій не ускользнула отъ вниманія ученыхъ арабовъ. Такимъ образомъ Коранъ и сунна давали очень плохіе и низкіе бависы для систематизаціи религіи нелама въ ся основахъ т.-е. ногматахъ. На ряду съ этимъ арабы видвли огройные системы греческой философіи. За нее-то они и ухвалились, чтобы создать систему догматовъ искама, обосновавъ ихъ на техъ докавательствахъ, которыя они привыкли считать очень убъдительными подъ вліяніемъ гречеснихъ философскихъ идей, передвиныхъ имъ спрійскими христівнами---ихъ учителями при дворахъ халифовъ. Таниръ обравомъ явились системы догматовъ ислама, расположенныя въ схоластическомъ порядкъ, обоснованныя в утверждаемыя путемъ логики и метафизини. Прочитайте догмативи арабовъ мусульманъ, и вы сразу почувствуете, что это дътище философіи, а не Корана и сунны. Хотя вы и вотретите на каждомъ шагу опровержение греческихъ философовъ, но строй доказательствъ и этихъ опроверженій, и даже самос опровержение ихъ, безпрерывное на памионъ шагу, ясно показывають вамь, что догматика ислама ость дочь греческой ондософія, только дочь неповорная, постоянно бранящая свою мать тамъ, гдв она несогласна съ нею, и мелающая ей всвиъ ужасовъ адскихъ мукъ. Однако греческая философія не давала прямо и непосредственно арабамъ обравца построекія мусульманских догматовь въ системв яхь докавательствъ, такъ какъ философія не имъетъдъла съ догиатами въры. Въ этомъ случав на помощь арабамъ явилось христіанство, и сирійскіе христівне познаномили врабовъ - мусульмань съ научными системами и раскрытіемъ христіанскихъ догматовъ, в еретические споры въ христіанствъ указала арабанъ даже на самый методъ приложенія греческой философія въ христіанотву, такъ какъ при этихъ спорахъ, какъ православные, тамъ и еретиви постоянно прибъгали нъ помоще философіи для овоихъ довазательствъ и опровержение противниковъ. Арабы - мусульнане слушали своихъ христіанскихъ учителей, читали ихъ богословско-**ФИЛОСОФСКІЕ** ТРАКТАТЫ ЗА И ПРОТИВЪ ПРАВОСЛАВІЯ, ЗНАКОМИЛИСЬ съ систематическимъ издожениемъ техъ или другихъ догматовъ и, пріобрътая значительный запась свъдъній въ этой области, перенесли его въ свей исламъ и создали догиатическую систему пслама. Когда прошеть блестящій періодь арабско-мусульманской образованности, последующие арабские богословы занялись тольно компилаціей и передвляой этихь догматическихь системь, поторыя оставили намъ въ наследство ихъ ученые и образованные арабы-мусульнане. Воть по моему мивнію, говорить почтенный ученый, причина схоластическо-метафизического характера арабсво-мусульмансвой догнатыки" (стр. 56-58). Подобнымъ карактеронъ отличается по слованъ М. А. Машанова самая популярная и общераспространенная среди арабско-мусуньманскаго востона догматика, не говоря уже о богословскодогматическихъ трактатахъ, еще болье проникнутыхъ этимъ харавтеромъ. Для поясненія того, насвольно знакомы арабскомусульманскіе догматисты съ философскими ученіями грековъ и нодъ нанить вліяніемъ ихъ они находится, М. А. Машановъ приводить слова Тоотавани въ его комментаріи на Насаон (стр. 59-61). Но эта родотвенная связь между арабско-мусульманской догматикой и греческой философіей, по словамъ нашего ученаго, имъла какъ выгодную, такъ и невыгодную сторону.

"Первая (т.-е. выгодная) прежде всего выразилась въ строгодогической системъ этой догматики, особенно это нужно замътеть о догиативахъ амаритскихъ, --- догиативи матуредитскія дадено уступають имъ въ этомъ отношеніи. Эта строгая догичность и стройность системы арабско-мусульманских догматикь поражаеть читегсяя съ первыхъ страницъ книги, и его удивленіе увеличивается все болъе и болъе со чтеніемъ, когда онъ замъчасть, какъ авторы, обосновавше одинь догмать путемъ метафивических в доказательствъ, строго логически выводять изъ него другой догмать, взъ этого-третій и т. д., или на одномъ прочно по ихъ мивнію доназанномъ догмать утверждають песколько ADTENTA, COCTABLISMILINE OTDACHE STOTO GOTMATA, MIN BEITCEARDщіе изъ него какъ следствія утверждають путемъ силлогизацін; читатель - мусульманинь должень почти неизбежно идти всять за авторомъ, признавая его положенія и убъщаясь въ его доводахъ; вся-догматическая система, хорошо понятая, прочно укореняется въ головъ мусульманина, онъ при всякомъ удобномъ случав знасть строго-логическое доказательство из-

BECTHARO GORMATA, SHACTE OBRSE OFO CE APYREME ACTUATOME. BEдетъ ту сторону, на которую можно сделать то или другое вовраженіе, и знасть, какой отпоръ можно дать оппозитору. Въ самомъ деле, допустите, согласитесь и привнайте совершено вернымъ учение мусульманскихъ догматикъ, обынновенно превпосылаемое изложению собствению догиатовъ-учение о субстанціяхъ и акциренціяхъ, какъ составныхъ частяхъ міра, съ темъ характеровъ понятія о нихъ, какое сообщають эти догметник. н вы болье или менье должны будете согласяться со всымь ученіемъ догивтики, излагаемымъ дальше. Это-выгодное вліяніе оннософіи для арабско-мусульманской догматики. Едва ли оно вполив вознаграждаеть ту невыгодную сторону этихъ догмативъ, причина воторой также заключается въ этомъ вліявія философіи, Прочитавъ догматику и вдумавшись серьевно после этого во вею си систему, вы ясно видите, что вся она энидется на укаванномъ выше ученіи о субстанціяхъ и акциденціяхъ, ноторое положено базисомъ ел. Въ ней нъть положительнаго религовунаго базиса ни изъ Корана ни изъ сунны. Велъдствіе этего, когда вы путомъ тоже метафическихъ доказательствъ подрываете это ученіе, положенное бависомъ, вся догматическая арабскомусульманская система оказывается безъ основанія; ни одинъ ея догмать не будеть имъть никакого доказательства. Но осмеваніе догматики, науки обнимающей собою сущность въры, на накомъ бы то ни было метафизическомъ положеніи разв'я не есть основание дома на песит? Этимъ-то и можно объяснить огромное число мусульманскихъ сентъ, ноторыя діаметрально расходятся между собою въ самыхъ коренныхъ догматахъ и наръдко ниспровергають своимъ ученіемъ всю сущность ислама. Если исчезло появление сресей из мусульманскомъ мір'я въ въстоящее время (хотя и далеко не вполев), это можно объясмить упадкомъ ондосооскаго образованія на Востомъ, всявдствіе чево сочинения прежнихъ онлософо-богослововъ получили почти силу символических внигь за незнаніемь и за неимвніемь ничего лучшаго. Другая невыгодная сторона оплософскаго вліянія на арабско-мусульманскую догматику отразилась въ ся терминологіи и способъ изложенія, которыя до крайности затрудняють чтенім и понимание этихъ догматинъ. Вследствие огромного различия въ

стров греческого языка, какъ индоевропейского, и въ отров арабскаго языка, какъ семитическаго, оплософо-богословы арабскіе естественно доджны были встретить большое затруднение въ передачи тихъ философскихъ терминовъ, которые образовались въ гречесвомъ язывъ няъ сложенія двукъ пли болье словъ въ одно; накъ извъстно семитеческіе наыки не допускають подобнаго соединенія словъ вибств, въ видв сліянія ихъ, иле по прайней мірт ограничивають это до ничтожнаго минимума. Нужно было перифразировать эти термины-и вместо одного греческаго слова получалась целая ораза, выражающая собою одно онгософское понятіе. Съ другой стороны при неисчерпаемомъ богатотнъ арабскаго языка для выраженія различныхъ отношеній мыслящаго субъевта нъ мыслимому объекту въ одномъ словъ, въ чемъ ему уступають место все известные языки, арабы должны были при перевода извастняго положенія прійти къ сомивнію относительно его частивищаго опредвленія, чего не даваль имъ греческій терминь, такъ какъ онъ не касался этихъ отмощеній въ своемъ языкв. Всявдствіе этого происходило чрезвычайно тонкое ограничение этого термина въ врабскихъ оплософсиих сочименіях и въ частности въ догматикв. Все это было причиной крайней трудности пониманія арабской догматики даже для природныхъ арабовъ. Мив не разъ, говоритъ далве М. А. Машановъ, приводилось испытывать природныхъ арабовъ, довольно образованныхъ, но мало знакомыхъ съ богословіемъ, и они или совершенно не понимали извъстныхъ положеній догматики, или понимали неправильно" (отр. 61-63). Для подтвервденія всего этого М. А. Машановъ представляєть по возможности бунвальный переводъ словъ Таотазани (стр. 63-65). Вельдствіе всего этого "арабско-мусульманскій догматики, продолжаеть онь долже, становится почти совершенно недоступными для простаго образованнаго араба, желающаго самостоятельно познакомиться съ догматической системой ислама, безъ помощи нокуснаго щейха онъ едва ин извлечеть накую-либо пользу изъ чтенія арабско-мусульманских догматикъ. Мив раза два-три, говорить М. А. Машановъ, праводилось разговаривать по этому новоду съ довольно образованными въ европейскомъ смысль слова арабами и читать имъ изкоторыя, притомъ не самыя трудныя места догматить; опазывалось, да оми и сами привнавались, что они ,не понимають смысла, или очень мало понямають " (стр. 65—66).

Изучение догмативи ислама въ ел арабсникъ системахъ проделжалось полгода, по окончании чего нашъ ученый путешествевникъ подъ руководствомъ тогоже ученаго шейха въ Каиро приступилъ къ изучению мусульманскаго религіознаго Фикга, замвчанія о которомъ М. А. Машановъ объщаеть дать въ другомъ своемъ отчетв по окончаніи командировки. Наряду съ этимъ изученіемъ имъ проходились самостоятельно еще риторика и логика, но въ размърахъ очень скромныхъ, какъ побочные предметы его спеціальности; свободное отъ занятій время было посвящаемо чтенію арабскихъ книгъ самаго разнообразнаго содержанія для пріобрътенія большаго навыка въ арабскомъ языкъ въ разныхъ областяхъ науки и литературы <sup>2</sup>).

Таково состояніе арабско-мусульманскаго богословія и въ частности догматикъ, вынесенное нашимь ученымъ профессоромъ изъ его двухгодичнаго изученія ислама на Востокъ. Что сказать по этому поводу? Остается высказать лишь одно глубокое сожальніе, что мы досель такъ мало обращали вниманія на это, слишкомъ ревностно вооружившись противъ пресловутыхъ богослововъ такъ-называемаго отрицательнаго направленія ли опровергая неръдко самыя сумасбродныя и нельпыя теоріи. Тогда какъ среди насъ и съ нами живетъ громадная масса такихъ людей (т.-е. мусульманъ), изученіе которыхъ заслуживаетъ даже большаго сравнительно вниманія. Не пора-ли повтому умърить свою ревность и энергію въ отношеніи отрицательныхъ богослововъ и обратить апологетическо-миссіонерскую двятельность на по-



<sup>\*)</sup> Ститаемъ нелишнимъ замътить, что М. А. Машановымъ во время его командировки на Востокъ пріобрътени для библіотеки Казанской академіи болье или менье капитальния сочиненія по отділу мусульманскаго богословія и арабскаго язикознанія. Между прочимъ заслуживаетъ вниманія коллекція толкованій Корана, коллекція по отділу мусульманскаго Фикга, общирная коллекція по мусульманскому догматическому и нравственному богословія, коллекція по арабскому язикознанію. Всего пріобрітено на сумму 492 р. 51 к., въ количестві 84-хъ названій, болье чімъ въ 100 томахъ.

ствдователей ислама, въ большомъ ноличествъ живунимъ въ предълахъ Россія? А симнатичному профессору - оргенталисту М. А. Машанову, предпринявшему въ интересахъ науки и православія столь трудное путешествіе по дальнему Востоку, отъ всей души пожелаемъ дальнъйшихъ успъховъ и силъ на избранномъ имъ учено-миссіонерскомъ поприцъ.

С. П. Г.

. Казань. Января 30 дня, 1888 г.

## ОТНАЗЪ ІИСУСА ХРИСТА

ПО ВОПРОСУ О РАЗДЪЛЪ НАСЛЪДСТВА \*).

Тогда кто-то изъ нерода сназаль Інсусу: «Учитель, скажи брату моему, чтобы онь раздівлять со мною наслідство». Онь же сказаль человіку тому: «Кто постаниль Меня судить или ділить вась?» При этомъ сказаль имь: «Смотрите, берегитесь любостяжанія, мбо жизнь человіжь не зависить оть изобялія его выбінь». (Оть Луки сл. XII, ст. 13—15).

Меня долго, братіе, приводиль въ недоумъніе отвъть Інсуса Христа въ тольно-что прочитанномъ мисю текств. Его отмазъ казался мив очемь страннымъ. Вотъ передь Нимъ два брата, одинъ изъ ноторыхъ требуеть своей доли въ общемъ наслъдствъ. Развъ не слъдовало ръшить этотъ правовой вопросъ? Но кто можеть ръшить его лучше Святаго и Праведнаго? Тъмъ не менъе Інсусъ Христосъ властно и стрего отказывается даль ожидаемое отъ Него ръшеніе. "Кто поставиль Меня,—говорить Онъ:—судить или дълить сасъ?" Эти слова не допускають другаго толкованія промъ буквальнаго. Положеніе Христа ръшительнос. Онъ не хочеть произнести приговора по предложенному Ему правовому вопросу, потому что не для этого сошель Онъ на вемлю.

Теперь я попытоюсь преждевсего отыскать причину этого новидикому страинаго отказа Інсуса Христа, а затымъ изследовать

<sup>\*)</sup> Веська Берсье, дерев. съ франц.

смысять наставленія даннаго имъ двумъ братьямъ: "смотрите, берегитесь любостяжанія, ибо жизнь человъка не зависить отъ изобилія его имънія $\alpha$ .

Почему Інсусъ Христосъ отказывается вившаться въ споръ о наслъдствъ? На это обывновенно дается такое объяснение: "Інсусъ Христосъ, -- говорять намъ -- заботится только о въчномъ благв душъ, а всв остальные людскіе интересы вполнъ чужды Ему". Это объяснение вполни заслуживаеть внимание тимъ болве, что оно исходить изъ усть людей, считающихъ себя наиболъе передовыми въ духовномъ смыслъ, и я заметилъ, что оно охотно принимается невърующими, которые пользуются имъ какъ оружісиъ въ борьбъ противъ христіанства будто-бы во имя человъчества. Но это объяснение дожно, и мы не должны дозволять врагамъ христіанства осуждать его такъ легкомысленно. Правда, Інсусъ Христосъ выше всего ставить спасеніе и благо души, но не следуеть забывать, что Его милосердіе охватываеть человака во всей его цалости. Я бы могь представить много доказательствь этому изъ Его изреченій, но есть ивито еще болье значительное, чвиъ отдыльные тексты, -- это отношение Інсуса Христа въ твиъ страданіямъ и несправедливостямъ, которыя Онъ встръчаеть. Благородное негодованіе, охватывающее Его при видь неправды, глубокая жалость, проявдивицанся во всемъ спрымъ и обездоленнымъ, постояния заботвивость о стредения телесныхъ, многочисленныя чудеся для -выстранция подокого или синкатор станования подокого, несравнениая нъжность, звучащая во всякомъ Его словъ и проникающая до сихъ поръ бальзаномъ дивнаго утъщенія въ сердца встав удрученныхъ-воть что следуеть вычеркнуть изъ Евангелія, если видъть въ немъ лишь исключительный суроный аскетивиъ. Но вычеркнуть это - эначить ужичтожить вое Евангеліе. Воть къ чему должны прияти люди, защищающе это ложное положение, и такой ноходъ нонечно служить лучшимь опровержениемъ его. Но возвратимся въ нашему вопросу. Почему імеуєв Христосъ отказывается вившаться въ споръ двухъ братьевъ?

Вліять на людей и перевоснитывать ихъ, братіс, можно двумя способами: вибинимъ и внугрешнимъ! Первый осотоять въ обнародованіи правиль, въ установленіи законовъ, въ правительственныхъ распоряженіяхъ, въ рёшеніяхъ всёхъ нравственныхъ

и политическихъ вопросовъ на основании извъстныхъ положеній. Второй имъетъ пълью перемъну сердца и воли. Изъ этикъ двухъ способовъ Інсусъ Христосъ выбралъ второй; Онъ остался ему неноколебимо въренъ, и этого одного довольно, чтобы доказать божественность Его посланничества и въчное значеніе Его дъла.

Но предположимъ на минуту, что Онъ избралъ первый способъ и посмотримъ, въ ванинъ следствіямъ приведеть это. Братья просять Его разделить между ними наследство. Съ этимъ повидимому очень простымъ вопросомъ связало много другихъ. Имъли-ли оба брата равное право на наследство? Какова была воля отца? Не утратиль-ии одинь изъ его сыновей всякаго права на наследство вследствіе неблагодарности или порочной жизни? Не следовало-ли выдать другимъ родственникамъ или слугамъ извъстную часть наслъдства? Наконецъ нельзя не принять во внимание мъстныхъ законовъ. Вотъ сколько затруднительныхъ и щекотливыхъ вопросовъ вызываль собою вопросъ о раздель. Я допускаю, что Інсусъ Христосъ по Своей божественной проницательности и непогращимой праведности могь властно рвшить всв эти вопросы, но что бы изъ этого вышло? Прежде всего заивтьте, что это рашение не изманило бы ничуть сердца этихъ двухъ братьевъ. Если они были несправедливы и завистливы, то они остались бы тами же и посла произнесснія рашенія. Предполагая, что они подчинятся приговору, мы получимъ въ результать только практическое разръшение вопроса по гражданскому праву-воть и все. А справедливость и милосердіе были бы удовлетворены только въ томъ случав, если-бы братья пронивлись ученіемъ Інсуса Христа, и сами бы полюбовно раздълили между собою наслъдство. Воть въ чемъ бы заключалось истинное торжество, и Христосъ хочеть достигнуть именно его.

Но это еще не все. Допустивъ, Інсусъ Христосъ вивсто того, чтобы быть спасителемъ и воспитателемъ души человвческой, становится судьею надъ земными благами. Разъ Онъ вступиль на этоть путь, Ему нельзя бы было сойти съ него; разъ Онъ постановиль непогращимое рашение на предложенный Ему вопросъ, необходимо, чтобы Онъ рашаль и вса остальные вопросы, которые, будьте уварены, не замедлили бы предложить Ему. Опра-

ведливо-ли, что Еврен подчиняются игу Римлянъ? Справедливо-ли, что Фарисси занимають господствующее положение въ Изранлъ? Справедиво-ли, что законъ не защищаеть бъдныхъ отъ притьсненій богатыхъ? Справедливо-ли, что существуєть рабство? И воть по всемъ этимъ вопросамъ Інсусу Христу придется произнести приговоры въ качества Верховнаго Судін; Ему придется обличить всв несправедливости и всю ложь общественнаго строя, осудить или уничтожить... Но подумали-ли вы объ этомъ? Въдь это значить провозгласить необузданную всемірную междоусобицу. Это значить свергнуть всв неправедливыя власти, произвести всеобщую революцію, а такъ какъ ярость защиты всегда возрастаеть съ простью нападенія, - ото значить произвести ужасную войну и залить кровавымъ потопомъ все человъчество. Вотъ крайнія догическія следствія того положенія, въ ноторое сталь бы Інсусь Христось, сойдя съ пути Своей дужовной миссіи, чтобы стать соціальнымъ судьей и реформаторомъ. Но не думайте, чтобы этою цвною Онъ переродиль міръ. Какъ спорящіе о наслідстві братья, выслушавь изъ усть Христа самое праведное ръшеніе, остались бы тэми же, что и прежде, точно также и міръ, увидавъ разоблаченіе всехъ несправедливостей и попытавшись утопить ихъ въ крови, вышель бы изъ этой борьбы болве ненавидящимъ, гиввнымъ и развращеннымъ, чемъ прежде. Въ самомъ дълъ, для перерожденія общества недостаточно перевернуть его вверхъ дномъ, какъ недостаточновспахать поле, чтобы сдвлать его плодороднымъ. Для этого нужно начто иное: общество, какъ и почва, нуждается въ новыхъ съменахъ, на немъ следуетъ посеять новыя начала жизни. Інсусъ-Христосъ быль святелемь: это сравнение часто приводится Имъ самимъ и преврасно обрисовываеть оригинальность и новизну Его дела. Онъ не навязываеть истины путемъ насилія или кавого либо принужденія. Онъ влагаеть ее въ сердца, - тамъ должна она прозябнуть, -- медленное прозябаніе, тягостное совершенствованіе, но оно мало-по-малу передалаеть міръ. Такимъ обравомъ Евангеліе, вивсто того чтобы дать обществу новое государственное устройство или новые законы, заложило въ основы этого общества, т.-е. въ глубину души человъческой принципы правды и любви, заставляюще людей бодретвовать, потрясающе ихъ эгонамъ и подрывающие въ корив всв несправедливости;-

ть принципы, которые вывовуть всь будущія преобразованія, какъ они уже вызвали всь бывшія.

Многіе удивляются, что Інсусь Христось и Его впостолы не возставали ни противъ древняго рабства съ его возмутительной безиравственностію, ни противъ законовъ, порабощавшихъ жену и дътей мужу, ни противъ общественнаго неравенства, тяготъвшаго надъ бъдными, ни противъ деспотизма правительства, угнетавшаго міръ. О, братіе! Нападать и проповъдывать возстаніе было бы очень легко; совсъмъ иное дъло—дъло новое, божественное—отвергнуть борьбу силой противъ силы, зломъ противъ зла и смъло пытаться преодольть зло добромъ и разсчитывать на побъду, влагая въ сердца чувства правды и милосердія, чтобы оттуда онъ перешли и въ законы и въ общественную жизнь; совсъмъ иное дъло уготовать Богу грядущее этой обильной жатвы и умереть, поливши Своею провью борозды, въ которыхъ прозябаетъ это съмя.

Я думаю, братіе, что указаль достаточно ясно, почему Інсуоъ Христосъ такъ категорически отказывается вившаться въ споръ между двумя братьями. Теперь мив хотьлось бы вывести отсюда одно непосредственное, очень близко касающееся современной жизни следствіе.

Каковы должны быть отношенія хриотіанской религін въ политивь? Если Інсусь Хриотось отнавался быть пооредникомъ въ правовомъ вопросъ о наслідстві, должны-ли мы и можемъ ли хота отчасти примішивать религію въ области политики? Вотъ этоть-то вопрось я и хочу освітить между прочимъ, и не думаю, что кто-нибудь станеть отрицать его важное значеніе.

Изъ исторіи мы видимъ, что ни одно вліяніе не было такъсильно въ соерт политини, какъ вліяніе ремигіи. Религія создаеть характеръ народовъ, опредъляеть ихъ судьбы; это можно наблюдать во вст времена. Почему Индусы поднали гнетумему кастовому строю, сконавшему ихъ навсегда? Развъ они по самымъ свойствамъ расы неспособны къ усвоенію принципа равенства? Нътъ, наука доказала, что они происходять отъ одного съ нами племени, что у насъ один и тъже предии, и что ихъ языкъ служить корнемъ верхъ нашихъ языковъ. Но религія Индусовъ учить, что Брама при сотвореніи міра раздълить людей на чежире класса: мрецовъ, вонновъ, торговцевъ и рабовъ, что эти не долины смышиваться, что ихъ раздылаеть непреодолимаю ствна. Таково ученіе, убившее у нихъ прогрессъ и узаконившее. угнетеніе. Отчего Арабы дошин до такого полнаго упадка? Развъ они обдедены умомъ и внергіей? Нать, у нихъ была накогда саман блестящая дитература, они были способны къ самой геройской самоотверженности. Но ихъ религія проповъдывала имъ фатализмъ и этотъ фатализмъ вощелъ имъ въ щлоть и кровь. Въ Коранв сказано, что Магометь, увидавъ въ первый разъ соху, провлять ее, какъ орудіе рабства; провлятіе пророка тягответь съ тъхъ поръ на его племени и налагаетъ печать безсилія на всв его стремденія. Да, религія образуеть народы и хотя поверхностные наблюдатели воображають, что религія теперь не имъеть значенія, но дегко показать, что въ основ'я всёхъ вединихь вопросовъ, волнующихъ міръ въ настоящее время: во Франціи, въ Ирдандіи, въ Италіи, въ Испаніи, на Востокъ, всюду лежить вопрось религіозный. Заниматься политикой, не принимая въ расзчеть религіи — безумное предпріятіе. Что можно сказать объ архитекторъ, который сталь бы возводить зданіе, не обращая вниманіе ни на влимать, ни на переміны температуры, ни на атмосферическія условія? Религія это-атмосфера души, и безумно поступаеть тоть, кто думаеть основать нечто устойчивое, не принимая въ разсчеть религіи.

Итакъ, братіе, я убъжденъ въ глубокомъ вліннія христіанства. на политическія судьбы народовъ. Я увірень, что чімь больше та или иная форма христіанской религіи приближается въ духу ученія Інсуса Христа, твиъ болве свободны, могущественны в счастливы исповыдующие ее народы; наобороть, чымь болте цсивжено въ въронеповъданіи Христово ученіе, тъмъ ближе стоять нь анархіи принявщіе его народы. Я вірю втому, да н не только върю, но вижу, и чтобы отрицать это, надо преднам вренно закрывать себъ глаза. Но весь вопросъ въ томъ: при нанихъ условіяхъ христіансвая рединія можеть спасать народы? Я отврчаю: дриствуя подобно Христу вполна духовнымъ обравомъ, освобождав души, проповъдуя имъ справедивость, праведность, любовь, и при отихъ-то условіяхъ поравительно осуществияются спова св. Писанія: "ищите прежде всего нарствів Бощія и правил ого, и все остальное приложится вамъ и. Но: если церковь сочтеть эту роль слишномъ свромной для себя,.

если она захочеть выступить на политическее поприще, если она послумаеть призыва партій, если она забудеть примъръ Учителя и вывшается въ то, во что отвазался вывшаться Христосъ, -то она унивить свое достоянство и погубить свое дело. Не следуеть ставить Евангелі е подъ знамя политической партін вакъ бы ни была она либеральна. Евангеліе стоять выше всъхъ партій, оно обращается ко всемъ и всемъ равно проповедуєть справедливость и милосердіе. Его нельзя подчинять вліявію кавой бы то ни было политической системы. Будемъ имъть, какъ граждане свои убъжденія по ежедневно возникающимъ общественнымъ вопросамъ, но воздержимся отъ отожествленія ихъ съ Евангеліемъ. Церковь- это святилище всехъ объединяющее, это горнее мвсто, куда стекаются люди, чтобы вздохнуть чистымъ воздухомъ правды, милосердія и взаимной любви; у ея двери нужно отнинуть всяче помыслы о политическихъ системахъ, чтобы вумать лишь о томъ, что истинно и въчно. Въ ней всякій чувствуєть себя грашнымъ, преступнымъ, и предъ мольбой въ Господу о прощени должны замоленуть все разъединяющія воспоминанія. Воть чамь по меньшей мара должна быть церковь.

Сказанное о политикъ я скажу точно также и объ экономическихъ вопросахъ; мнъ кажется даже, что сюда еще ближе относится слова Спасителя. Вотъ передъ Інсусомъ Христомъ стоятъ два брата и просятъ Его ръшить, кому должно принадлежать наслъдство. Одинъ братъ это—классъ собственниковъ, другой—толпа пролетаріевъ. Первый говоритъ Ему: "обезпечь мнъ мое владъніе, водвори порядокъ и усмири безумныя страсти". Другой говоритъ: "Ты, бывшій Самъ бъднымъ, етань на сторому бъдняковъ и доставь имъ торжество справедливости". И вотъ я какъ будто слышу отвътъ Учителя на эту горячую мальбу: "О люди! Кто поставилъ Меня судить или дълить васъ "?

И на самомъ дълв, братіе, Христосъ не можетъ быть ни за твхъ, ни за другихъ, ибо Онъ равно за всвхъ! Одни хотятъ, чтобы Онъ сталъ на сторону богатыхъ. На этомъ условіи они вонечно окажуть поддержку цериви уже по одному тому, что она станетъ тогда по извъетному грубому выраженію сторожемъ ихъ денежныхъ сундуковъ. Они видятъ въ христіанской религіи оплоть противъ революціи и ради этого поддерживають и распространяють ее, можеть быть даже не въруя въ нее. Оставаясь въ влубнив души свептиками, они склоняются предъ Інсусомъ Христомъ, лишь бы только Онъ приняль ихъ интересы подъ свою святую охрану. Но Онъ не желаетъ этого. Почему? Да потому, что за правами и имуществомъ богатыхъ часто проется много несправедивостей, и Онъ, Святой и Праведный, не можеть освятить ихъ своей Божественной властью. И мы, Его ученики. не можемъ согласиться помъстить подъ охрану Евангелія, --блага общаго всёмъ людямъ, --частные интересы какой-либо партін иди власса. Мы думаемъ, что принимать современный общественный порядокъ такъ, какъ онъ есть, не желая горячо его удучшенія подъ вдіяніемъ милосердія и справедливости, значить быть безсердечными, значить отречься оть духа І. Христа. Братіе! Если вы христіане, то конечно согласитесь, что долженъ быть извъстный минимумъ вещныхъ благь, которыми следуеть обладать каждому человыку. Этоть минимумъ есть возможность жить, спасая душу свою. Такъ воть арвло обдумавши свои слова, я заявляю предъ лицомъ Господа всеслышащаго, что существуютъ такія жизненныя положенія, гдв это возможно лишь чудомъ. Есть степень нищеты, при которой неизбъжно утрачивается всякое чувство чедовъческаго достоинства. На нашихъ фабривахъ допускается такое смешеніе половь, которое убиваеть стыдь и оскверняеть душу; въ подавляющей, тягостной работв детей, осужденныхъ быть какими-то вертящими машинами, лежить непреодолимое препятствіе въ ихъ нравственному развитію, а въ труде по воспреснымъ днямъ заплючается смерть всякой вере и религіи. Было бы несправедливо слагать теперь на одинъ ваяссъ собственниковъ всю отватственность въ этихъ вошющихъ бъдствіяхъ, являющихся на самомъ дълв столько же продувтомъ времени, обстоятельствъ и ошибокъ предшествовавшихъ покольній, но еще болье несправедливо и безбожно признать эти бъдотвія неизбъжными и требовать оть Інсуса Христа, чтобы Онъ освятиль и обезпечиль навсегда преимущева имущихъ классовъ при этихъ условіяхъ. Ніть, І. Христось не свіляеть этого. Напротивъ, Онъ пробудить въ ихъ совъсти тайное безповойство, Онъ напомнить имъ, что они лишь хранители вифрениаго имъ богатства, встревожить ихъ мыслыю объ ответственности, на-

lorgomoù exa holomorigna, Oba smyteta exa brohema, bendogba въ нахъ сознаніе чрезмарной перавноправность, отдаляющей икъ OTS ADVERTS ANGER. HORS STEMS BAIRHIGHS ONE BOHOMERYS, 4TO ихъ неотношный долгь состоить инсине въ томъ, чтобы умень-META STO DASCTORNIC, HOMESTA HARMEYS, HOMESTATA HIS BOSTONEство, обезпачить имъ средства из существованию, просвящить ихъ умы, видеть въ нихъ разунно-правотвонныя существа, свонкъ товарищей, а не рабовъ, пріобщить ихъ насколько возмежно въ общему двлу и никогда не только не противиться, не горячо содвёствовать тамъ реформамъ, которыя делають многихь кчастниками благъ, составлявшихъ преже привидению единияъ. Вотъ о чемъ должно напоминать Евангеліе богатымъ, вотъ что должны мы говорить имъ и сегодня, и завтра, и воегда, хотя бы нашъ голось вазался имъ назойливымь, котя бы наша настойнивость тяготила ихъ. О, братіе! Есть изчто гораздо болве невыносимое чвиъ наши напоминанія,—это ть бъдствія, которыя нась отоужають, и забывать которыя мы не имбомь права. Но навой бы силой, обладаль нашь голось, солибы наша благотворительность стояла также высоко, какъ глубоко униженівли отреданіе напижув братьевъ, котя въ одномъ этомъ городы!

Дрийе желають, чтобы I. Христось сталь на стороня неннущих и закрапиль ва ними из долю наслъдства. Но Она не сдълзеть этого, потому что, солибы Онъ даже Господней властью и присудиль кандому равную часть имущества,--- это раменю нивло бы значение лишь на сегодня, а на завтра равенство неезбажно бы нарушнессь. Дайствительно, намъ още недовастно ръщение этой соціальной задачи, а люди воображающіе, что они отыскали его-или мечтатели или обманиции. Я уже сказаль, что у каждаго человика есть одно прево, обладение которымъ мы должны предоставить вовмъ не только на словахъ, но ж на двяв,-это право жить, спасая душу овою. Вполив законно, чтобы на ряду съ этимъ правомъ каждому человъку были открыты вев пути въ достижению другихъ правъ, не иго идетъ дольше этого, ито требуеть во имя Хриота равенетва владенія и пользованія, тоть обманываеть и лжеть. Есть равенство справодивое, а именно ревенство въ общикъ правакъ и предъ закономъ, но разва возможно полное равенетво виа этой областы? Разва природа создала насъ равными по талантамъ, по здородью, по иравстичной и онентеской силь и по всимого рода способностина? Развы инущественное разейсиво, установленное сегодия занономы, ножеть просуществовать до завтра безь самылы тигостныхы притычнейй? Поэтому напрасно было бы прицти из Інсусу Христу и спанать Ему: "Господи, спами брату моему, чтобы оть рандымиль со иной наслыдство". На эту повидимому справедливую просьбу Імсусы Христосы ничего не очеренить.

Онъ инчего не отвътить, потому что Его задача выше. Она соотоять въ тойъ, чтобы обливить во взаминомъ уважении и любы тваъ; кого резуванотъ ихъ интересы. Пусть это будеть и нашей задачей. Я знаю, что это очень трудная задача,--но им все-теми ме перестанемь бороться съ ненавистью, которую размитають съ такимъ рвеніемъ другіе, съ ненавистью между дътыми однего Отца, между тами, которыхъ пазывають бадовнями счастін, и между твми, которые пазывають себя обездоленными. Мы не персотаненъ повторить имъ, что ненавноть безбожна, и что она ни къ чему не приводить. Мы будемъ бороть ол съ претрительной надменностью одижи и со злобной завистью другихъ. Ставши выше этой отвратительной борьбы страстей, мы будемь призывать вевхь къ единение въ молитвъ предв Господомъ и во взаимномъ прощеніи среди того свитильца, гдв по прекрасному выраженію Св. Инсанія богачь и бъими встръчаются, памятуя, что ихъ сотвориль Въчно Cvuii.

Топерь, выяснивъ причиму откаса I. Хриота и ноучительный симсиъ, заключающійся въ немъ, разберемъ наставленіе, данное Има двумъ братьямъ, пришедимиъ просить Его посредничества: "сметрите, берегитесь любостяжанія, ибо отъ обилія ямізнія не зависить жизнь человівка".

Это наставление отнюдь не представляеть собою общей оразы. Христось читаль въ думув всёхъ, къ кому обращелся съ рёчью, и тамъ увидъль Онъ истинную причину распри ихъ. Этой причиней было порыстолюбіс. Есть два рода корыстолюбія: корыстолюбіе лица вавидующаго; не одинановыя въ главахъ людей, они равны предъ Богомъ. Я не сталу говорить о томъ, сколькихъ братьевъ разделило корыстолюбіе, еколью семействъ оно местоно равъединило, чтобы не

Въ самомъ дъть, опышеть съ наведры грощие велгивом от тщетв богатствъ—двло крайне обывновенное; само собой разумъотоя, что эти воскличания никого не обращають, петому что справендико ди, изтъ ди, но никто не върштъ мекренности отниъсловъ: всякий считаеть ихъ условнымъ риторическимъ оборотомъ, утративниямъ уже способиесть трогать сердиъ.

Внивнемъ въ дало глубие. Виновенъ ин владърний въ томъ, что онъ владъетъ? Во ими Евангелія, права и описности мы; должны отвътить: изтъ, не виновенъ. Но и пойду дальше: естъ ли. что либо преступное въ желани увелинивать свое имущество и и если есть, то почему? Обыкновенио на этотъ вопресъ отвъ, что это преступно. Купцы и банкиры выслушивають по восиресеньямъ проповъди на эту тему и новидимену соглашаются съ ними, но на другой день принимостоя за свое дъло неживы еще съ бальшимъ жеромъ. Это потому тапъ, что человъну впомир естественно стремиться въ распиренно того пруга дънтельности, въ которомъ онъ вращается. Въ ученомъ постоянно живетъ жалда знанія, въ дъльць — жалда пріобрателія. Это танъ есть, да и делино быть такъ, и если вы уничтожите въ людихъ это сиремивно, то убъете всяцій трудь и прогрессъ.

Въ чемъ же здо? Гдв оно начинается? Руководись Евангелісма, и отвіну прамо: въ себялюбін, приоволивнощемь себі то, что должно быть носвящаємо Богу. Мы получили оть Бога блага и смособноски, какъ средства для выполненія нашего насначенія, а не наше самое насначеніе или ціль. Мы христівне, и пімью нашей жизни должно быть служеніе Богу и ближнимъ Средства, данныя намъ Богомъ для достивенія этой міли, суть способностя, знанія, богатотва, и зло начинается, кога маз этикъ средствъ мы сділяюмь ціль. Приведу наснолько приміровъ, чтобы ослівнить вту мысль. Богь даль намъ любовь къ самимъ себі; жітъ ничего закомийе чувсяна самосохраномія, мона оно лиляется средствомъ, но поставьте его цілью, и оно сталеть акомамомъ. Богь даль намъ знанія, намъ средство въ достивомю мотивы, но окранайте изъ наужи ціль, и она сталеть проломъ. Богъ даль; намъ свободу съ тімъ, чтобы мы добровольно служимі. Емур.

сквавите изъ нея придете из свободь липь свою личную независимость и вы придете из гордости. Боть даль намъ бо-гаточно, кань средство из двятельности; сдълайте изъ него цъль, и это будеть порыстолюбіе.

Италъ ворыотолюбіе, по подлинному выраженію І. Хряста, заключаєтся въ темъ, что люди полагають жизнь свою въ нивнін своємъ.

І. Христось не осуждаєть трудолюбивате владільна; Онь ссуждаєть того, ито видеть жизнь свою въ благахь міра сего, все равно, обладаєть онь ими мих ифть, потому что у бъднява тоже можеть бычь завистивое корыстолюбіе, какь у богача скуное верыстолюбіе. Въ свъть назвивають корыстолюбіемъ только скареднаго сирагу, но Слово Бошіе судить глубие. Оно замічаєть корыстолюбіе во вожкь его проявленіяхъ и клеймить ихъ всь однивлово.

Что приметь во деньгамь молодой человрить и свртская женприма? Восможность визминей изминости, шумпей разовнимой жини и логимъ удовольствій. Что цънить въ дольгахъ зрільій челований? Возможность добыть посредствомы михы могущество и влічніе; она служать нодмостками ого честолюбію. А старинь, совнающій уже, что для цего въть честолюбія, отаривь съ вамвнужних и очеротвъвшинъ осрдисиъ, котораго нельвя тронуть никаними воззваніями, представляеть собой отвратительное эрвлище любви из деньгамъ ради самыхъ денегъ. Но по ученію Инсанія во войхъ этихъ привлеметельныхъ или отталинвающихъ, расточительныхъ или скародныхъ обриахъ корыстолюбія кростоя одно и томе идолоповленотою. Будеть ли идоль изящимы илигнуснымъ, от все таки остостся идолоть, и все корыстолюбны сходится въ одномъ общемъ стремдения видъть жизнь свою въ своемъ имуществъ. Но истиная жизнь завлючается не въ этомъ. Я говорю это канъ боготымъ, танъ и неимущимъ, и ито виссть? можеть быть переме веймуть меня дучие последнихь. Истинная живиь прежде эсего въ душъ, а не въ обладаемихъ благахъ. Двате невънкъ боготъйшую въ міръ библіотеку, поседите больнаго за самый роскошный объдъ, окружите истощенное, высохпростиненто ферди самыни частыми и прачении неслемдевілив чувотва, и вы волучите оснавательнийшее донаватольство, что жизнь заключается не въ обладаемыхъ благахъ. О, сполеко разъ мы видимъ окорбь и терваніе дука въ домакъ, изъ бегатотво соередоточило весь свой блесиъ, сколько видимъ ремъ сердна, наиселеныхъ взаимной невърностью, сколько разъ видимъ отарика отца, сходящаго въ могилу изъ-за неблагодарности сына, сколько разъ ветръчаемъ пресыщенность, отаращене къ инзин и даже неспособность наслащаться сю! Недаромъ уме давно замъченъ тотъ сактъ, что самоубійцы чаще встръчаются между богатыми чъмъ между бёдными.

Да, братіе, въ судьбахъ человъческих ворежо больше равенства, чънъ мы полагаемъ. Бегатетво не снасаеть отъ болъзни и не возвратитъ матери умершаго сына. Есть такія сердечныя и душевныя сворби, которыя ни въ чемъ не уступять самой умасной нищетъ.

А что если мы помыслимъ объ истинной жизни, о той жизни, которая должна будеть перейти въ ввчную жизнь, если мы перенесемся мысленно къ тому торжественному часу, когда намъ придется отдать отчеть въ нашемъ существованіи, когда вов наши двйствія будуть взявшены на въсахъ Непогръшимаго Верховнаго Судіи? Тогда и жестокій богачъ и свътская женщина услышать ужасный приговоръ: "вы искали свою жизнь въ благахъ міра сего, и воть вамъ слъдствія вашего эгонзма и суетности". Да, этотъ часъ пробьеть аля всъхъ насъ черезъ десять въть, черезъ пять лъть, можеть быть завтра, и всъ заклятія, всъ сопротивленія, всъ насмышки не замедлять его прихода, какъ прикъ или хохоть безравсудныхъ смълчаковъ, уносимыхъ быстриной водопада, не задержать ихъ отъ паденія въ бездну.

Нѣтъ, жизнь заключается въ иномъ! Она въ прощеніи Бога, она въ примиреніи съ Нимъ, она въ единеніи съ І. Христомъ, въ познаніи Его, въ въръ въ Него и въ любви къ Нему, Спасителю душъ.

Вы, сердца, обманутыя міромъ, испившія кубокъ его наслажденій и нашедшія на див его вдкую горечь, и вы, озлобленныя сердца, которымъ было отказано въ мірскихъ утвхахъ, вы— бъдняки или богачи, счастливые или обездоленные—обладаете-ли вы истинной жизнью? Считаете ли Бога—Отцемъ, Христа—Спасителемъ, ввчную жизнь— блаженною двйствительностью, наслъдствомъ, которое никто не можеть похитить? Вотъ истинный

непочнить жизни, воть счастье, предъ которымъ все остальное призрамь и суста, воть благо; обладате которымъ и нь скорби, отрадати и смерти открываеть надежду, радость и блаженство. Счастивъ тоть, ито линась всего; чему такъ завидуеть; на что такъ падекъ міръ, обладаеть твердымъ прибъжниемъ въ любви иъ Інсусу Христу, съ которымъ никто не разъединить его. Счастивъ тоть, кто обладаеть царотвомъ Господнимъ на землъ въ унижения, въ нищетъ, въ угистения, но несомивнио изкогда будеть наслаждаться царствомъ Господнимъ на небеси, въ безко-нечной славъ и въчномъ блаженствъ съ Інсусомъ Христомъ.

## КЪ ПОЛУГОДОВЩИНТ ПАМЯТИ О М. Н. КАТКОВТ.

I.

Stat magni nominis umbra.

Lucanus.

...для твать безсильно времени прущенье, Чье восноминанье Погрузить въ раздумье и изъ сердца слёзы сладкія исторгиеть.

А. Н. Майковь.

20-го іюдя минувшаго года въ своемъ подмосковномъ имѣніи с. Знаменскомъ, подольскаго увада, скончался Михаилъ Никиооровичъ Катковъ.

23-го івдя семейство и родственники почившаго, бывшіе его сотрудники по его изданіямъ, рабочіе арендованной имъ Московской университетской типографіи, множество лично знакомыхъ и незнакомыхъ его почитателей и массы простаго народа изъ ближайшихъ сель и деревень на рукахъ перенесли его гробъ—
на протяженія двадцати семи версть — въ Москву, въ храмъ, созданный имъ въ имъ же устроенномъ въ сотрудичество оъ Павломъ Михайловичемъ Леонтъевниъ Лицев цесаревича Николая. Инстије тронужесь изъ с. Знаменскаго въ семь часовъ по полудни и остановилось у мисейскаго крама въ началь третъяго часа по полуночи, и на всемъ пути сельскіе и городскіе храмы въ ночное время напутствовали гробъ литіями.

25-го іюля по окончаніи въ лицейскомъ храмѣ установленныхъ церковію богослуженій въ третьемъ часу по полудни подняли гробъ и также на рукахъ, но чуть не всею Москвою, перенесли въ Алексъевскій монастырь и тамъ предали землѣ поодаль, но не далеко отъ могилы П. М. Леонтьева ').

Московскій митрополить Іоанникій, его викаріи. всё почетній шіе представители московскаго духовенства, московскія военныя и гражданскія власти, множество почитателей, а въ числе ихъ нарочно прибывшій изъ Петербурга министръ народнаго просвіщенія И. Д. Деляновъ съ нівоторыми членами совіта его министерства, и сплощныя—не смотря на дождь—массы народа по всёмъ Улицамъ погребальнаго шествія—на протяженіи семивосьми версть, все соединилось, чтобы придать посліднему земному странствованію бренныхъ останковъ М. Н. Каткова подобающую его достославному имени и великимъ заслугамъ торжественность.

Въ теченіе послідней трети прошлаго імля телеграфическія нити чуть не всей Европы не переставали передавать вдов'в почившаго чувства горестнаго соучастія въ понесенной ею утрать. Всіз обращенныя въ эти дни къ семь почившаго телеграммы получили теперь значеніе такихъ современныхъ ему историческихъ свидітельствъ, которыя признали въ немъ геніальнаго представителя русскаго національнаго духа, самоотверженнаго патріота, великаго государственнаго діятеля, печальника—страдальца, подвижника—героя и великана русскаго государственнаго діятеля, печальника—страдальца, признали человівка, который успівль въ своей жизнедівятельности отмітить себя чертами величія и во всю жизнь— чтобы сказать стихами князя П. А. Вяземскаго—

Быль чисть передъ судомъ и совъсти, и свата, Брать върный ближнято, отчизны върный сынь.

Въ одну недълю множество телеграмиъ и всучительнымъ словъ, променосеннихъ чуть не со всёхъ нерковнихъ къссиръ Россіи, не меньшее число непрологивъ и газечнихъ стегей из руссмемъ и на всёхъ обравованныхъ языкакъ. Европи, все это въ одну ведъло сеставило целью томы, несвященные болъе или

<sup>1)</sup> Скончался 12-ю годани ранве своего друга, 24 марта 1875 г.



мете изтимъ очеркамъ высовой личести М. Н. Каткова и достигнутего имъ вначения въ России и Европъ. Даме изменил гавелы, ненетово вращовавшия сму за неогдане годы, во дви, слъдовавние за его комчиною, подчинились правственнымъ придичиямъ и въ своихъ статьяхъ объ исиъ воздали "dem Verdienste seine Kronen".

Вдова и двти М. Н. Каткова, а за ними и весь русскій міръ могуть утішиться единодушнымъ отвывомъ безприотрастныхъ модей всего просвищениего міра о высокить дарахь почившаго в величихь его заслугахь Царю и отечеству. Россія однакожь не можеть не ставить выше всехь приговоровь, во главу всехь отзывовъ, телеграмму, которою Его Величестве Тосударь Императоръ всемилостивъйше соизнолиль почтить вдову почивщаго, С. П. Каткову. Приводимъ буквально эту телеграмму:

Вмьсть со всти истинно русскими модьми глубово скорблю о вашей и Нашей утрать. Сильное слово покойнаго мужа вашего, одушевленное горячею мобовио къ отечеству, возбуждало русское чувство и укръпляло здравую мысль въ смутныя времена. Россія не забудеть его заслуш, и вст соединятся съ вами въ единодушной молитот о упокоеніи души его.

Такъ, въ утвшеніе вдовы одного изъ своихъ варнопожанныйшихъ, отозвался русскій Царь, прежде чъмъ "вст ислиню-русскіе люди" успъли высказаться. По корендымъ свойствамъ русскаго національнаго духа русскій Царь знадъ, не могь не звать, не могь даже не поручиться за то, какою глубокою скорбію отзовется въ наждомъ изъ его втрноподданныхъ чувство утраты Баткова.

Такъ ясно сказалоя въ даниомъ случав истинный національный духъ истинно русскаго Царя. Такъ въ царственномъ отзывъ Его Величества оправдался историческій смыслъ непрерывноподвижнической дъятельности М. Н. Каткова, я съ нимъ—и всёхъ, до него пережитыхъ нашемъ нокольніемъ, лучшихъ и въщихъ сыновъ Россіи. Это оправданіе получаеть въ глазахъ "всёхъ истинно русскихъ людей" значеніе себытія исторического. Въ втомъ событіи осуществилось, поднячое въщимы людьми нашей родины до полноты своей сиды, русское національное самосовнаніе, осуществилось и воскрешенное тъми же людьми русское государственное самоуваженіе, осуществилось по духу нашей

исторін и по требованіямъ нашей жизни ясно опредъленное чами же людьми наше русское національное государственное исповыданіе, то исповіданіе, въ силу воторато Царь и народь въ Россін-одно. И "безконечная Россія, словно въчность на земль « ), вившеть така много сказавшую на весь былый свёть телеграмму Государя Императора въ Отечественную и перемесеть во Всемірную Исторію.

Къ правде и полноте, нъ силе и величію этой телегранные, въ небывалому доссле множеству однородныхъ отзывовъ, принесшихся во гробу М. Н. Каткова со вевхъ кондовъ Россів и нуъ разныхъ странъ Европы, что можемъ ны еще прибавить?... Бывшій личный органъ почившаго, "Моск. Въд. с долго не переставали однакомъ печатать цваме ряды отовсюду получаемыхъ ими почетных объ немъ отзывовъ. Иначе и быть не можетъ: велиніе люди різдки, и горестное чувство утраты ихъ переживается не днями, а годами. "У кого что болить, тоть про то ш говорить". У всвяж, лично или заочно сколько-нибудь знавшихъ М. Н. Каткова, со дня его кончины должна жить на душъ потребность пересказать, пока смерть не оковала каждому уста, все, что вто знаеть и помнить о дорогомъ челована. Да проотить же пишущему эти строки желаніе высказать личный его взглядь на то, накъ и чемъ почившій успель въ своей жизнедъятельности съмоопредълиться для служенія своему признанію и въ своемъ ему служеніи.

II.

Блажевъ, вто повяль съ колибели Свое призванье въ жизни сей, И сивло шель между зыбей Къ предълу избранныя цёли.

A. H. Maŭkoss. '

Crescit animus, queties coepti magnitudinem attendit. Searce.

Въ текущемъ столътіи русское національное творчество создало многочислениме ряды даровитьйшихь представителей своей сням на всяхъ поприщахъ русской государственной и народной

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Киязь II. А. Вяземскій.

вывываниельности. Чтобы не разбразывай ся выслиб но вовых mempanana) "sa empananie beierasahnaro nordahin koctatoria енинуть выминомъ области богословии билособи и нашей погореческой и мукожествонной словесности. Безпристрастиви исторія суміла найти въ этихъ областихь и успіла записать на свонкъ страницакъ столько почтеннъйшикъ дъятелей: что на повменный перечень ихъ и проневедений ихъ едва достало бы мълаго тома. Приномнимъ на выдержку Платока, Филарета (MOCK.), MHORERTIS (MOPO.), MAROPIN, FOLYGHICRAFO, FOPCKATO, EMръсвонаго, Хомивова, Самарина, - или Карамвина, Погодина, Соловьева, Коотемарова, — или Жуновекаго, Иушкина, Виземскаго, Тютчева, Гоголя, Тургенева, Толстыхъ, Достоевскаго, 🗓 нии Аксаковыхъ, Данилевскиго, Леонтьева, Каткова и иногихъ другихъ. Почтинъ спромпесть подвизающихся въ тонъ же неправленіи на нашихъ глазахъ и не будемъ называть достойныйшихъ именъ ихъ.

Изъ цълого соние названныхъ и подразумъваемыхъ неми духовныхъ и евътскихъ писателей вершины первенства достигми, конечно, Филаретъ, Пушинтъ и Катковъ: и при мизни они полъгвовались неотразимымъ вліяніемъ и по смерти не перестанутъ житъ въ благодарной пашяти потомотва:

Не напрасно сблинаемъ мы эти дорогія всей Россіи имена. Достаточныя основанія для ихъ облиненія даны и отприты для всекть и въ творческихъ дарахъ ихъ, и въ плодотворной дінтельности и во взавиномъ признаніи — хотілось бы скарать — ветин трошин одинаковато духовнаго сродства съ творчества. — и признанія россіи и съ личной въ кандомъ силою творчества.

Къ негромкому голосу знаменитвишаго въ текущемъ стемина московокаго јерарха внимательно прислушивалась не одна привосмовима пермовь въ Россіи и за ен предълами, но и воб имеславныя церкви христівнского міра, а за ними вънценосцьг и выдававшіеся представители государственной мудрости на обойкъ молушаріяхъ. За то и онъ виадвиъ даромъ слышать жизненные голоса Россіи и всего просвъщеннаго міра. По образу евоей жизни една не совсёмъ чумдавнійся ен проявленій и отремленій въ дениахъ выка сего питрополить Филареть зорко следиль за мини и мощнимъ смовомъ съ высоты церковной каседры веостирять ихъ правду вля обличаль ихъ неправду. Обыкистенному че-

дольну трудно представить себь, отнуда брагось у такого телеспоберенды него человена стольно силы духа, деме времени, чтобы во наукать изъ виду выдаваниями явленій современной сму ве тодымо духовной, но и сретской словасности. Тайну того, новыж какъ услеваль онь значомиться съ вими, унось онъ съ собоюпъ могилу.

. Ho to, uto out suspending, chertrelighted bodies usbectвый факть: Филареть, ученый монахь, іфрархь-администраторъ. советникь церей, въ таких своего усдинения сумвать отметать у ренівльного Пушкина и участливо отнесон из его дуковными. полебаніямь въ свойственной поэту отихотворной формв, И Пушкинь по останся глухимь из святымь призывамь пологотогия, но уже сказавшагося геніальнымъ, Филарета: въ его отвывахъ Пушкинъ сумъть подслушать "голось сервоние", вызывершій на глаза поэта очистительныя слезы и духовно-оплодотворявшій творческія его силы. Точно также и Каткова Филарогь порвый отметиль и гласно почтиль своимь высонимь вниманіомъ: еще въ 1864 г. въ день именинъ Миханда Нинисоровыча, 8-го ноября, митрополить присладь сму въ благословеніс ваени Архистратига Михаила. И Катковъ, подобно Пушкину, ормъть оприят значение вгіраженняго ема внимини: опр не ревъ ценално заявлять, что будеть хранить святительское благословоніе, какъ святыню и величайное свое сокровище, --- сумбль опенить и ведиче самого митрополита, ибо по смерти его въ диторатирной и изметельской овоей деятельности едва ди не больно ворхъ успрать сараеть для проставленія веливаго сро имени великимъ заслугъ и высокихъ по духу, совержанию и верых произведеній. Съ полною увіренностію можно свавать. вое и Пушкинъ, есан бы дожилъ до поры Катнова, водобно Фиверету отметиль бы его; ибо и Каткова вы следь за Филаретомъ: порвый на Россіи печеню признать величіє Пупнине и водна же? още жъ 1839 году, когда Каткору едра ди неполинлось сопорщеннолькіе. По русской неслевнию прыбава рыбава вижить HRIQIEKS".

ан Просимъ вершиять небольшое опступление. Сейчесь принеденмос, сейщение о техомъ решескъ развити творческей провинательности въ М. И. Катисей—ис отыху нашему пришлесь намътельности висовые тольно по смерти, его. Пользуемся случестьчтобы за сеобщение такого драгопаннато о М. Н. свъджия нечанно высказить глубокую благодарность лицамъ, когорые при жизни его собрадись вокругь него, а по смертя его продолжиети наданів Московских Видомостей:

Для твхъ читетелей, которые подобно намъ не имван въ виду такого одинаково для вобка дорогате свъденія, букваньне перещен чатавиъ его изъ Московских Въдомостей 3).

"Первымъ произведениемъ М. Н. Катиова, появившимия въмечати, слъдуетъ считать предволовіе къ переводу въ Оточ. Зот: 1839 года притического отзыва Варнгагена-сонъ-Энэе о Пушимиъ. Отзывъ этотъ въ то времи, чревъ два года по сперти веливате моэта, имълъ, поизтно, особенное значеніе для Россіи и оразу привлекъ вниманіе къ имени его переводчика". Вотъ олова Катиовъ

. Нашть велиній поэть нашель наконець себв отзывь въ сердив Германія— въ Пруссіи. Чье сердце не забьется сладими восторгомъ и мужественною гордостью, ито истемно русский (это мы подчервнули) не заплачеть оть ужиленія при следуюшихъ отронахъ извъстнаго германскаго біографа и иритика? Попрайней мара въ нашей живни было мало такихъ вдохновенныхъ чувствованій, какъ при этомъ благородномъ, при этомъгерманскомъ отзывъ на годосъ нашего Пушкина, нашего великаго Пушкина, въ которомъ жило и которымъ проявилось все лучшее нашей жизни... Всв минуты высоваго наслаждения, дарованныя Пушиннымь и разсъявныя въ жизни пингущаго эти строки; собрадись и сосредоточились въ эту свитлую, въ эту песравненную минуту. Еще подъ ен наитіемъ, еще когда сердце не остыло отъ сладваго чувства, руна чертить мертныя буквы... Пушкинъ! Мы такъ мало оцвинан тебя, такъ мело севлали для твоей славы!

"Смъще бы, можеть быть, показалось многимъ, еслибы сказали, что Пушкинъ—поэтъ всемірный, стоящій на ряду съ тъми немногими, на которыхъ съ благоговъніемъ взираетъ цълее человъчество. Имъ было бы смъщно; а отъ чего имъ было бы смъщно? Что если мы снаженъ, что сейчасъ сказали, отъ лицаиностранца, чуждаго всякаго пристрастія, иностранца, который судитъ о Россіи и объ ся явленіяхъ не какъ члень народа, а

³) 31 іюля, X 208, стр. 4, въ концѣ 6-го столбца.



пакъ члекъ целаго человъчества, что скажугъ они тогда? Не сважется ин тогда, что своею насмъщною они омъялись недъсамими собою?..

"Мы твердо убъждены и ясно созмосмо (опять мы подчеркиваемъ), что Пушкинъ — поэть не одной какой-нибудь эпохи, а поэть цвлаго человъчества, не одной какой-нибудь стравы, а пълаго міра; не дазаретный поэть, какъ думають миогіе, не поэть страдамія, но великій поэть блаженства и внутренней гармоніи. Онъ не убоялся низойти въ самые сокровенные тайники русской думи... Глубока душа русская! Нужна гигантская мощь, чтобъ изсладить ее. Пушкимъ изсладить ее и побадоносно вышель нев нея, и извлекъ съ собою на свать все запаснное, все темное, крывшееся въ ней... Какъ народъ Россіи не ниже ни одного поэта въ міръ, такъ и Пушкимъ не ниже ни одного поэта въ міръ".

Такъ рано, при первыхъ пробахъ пера, въ юношески-пылкомъ отзывъ своемъ о Пушкинъ М. Н. Катковъ нервый въ Россіи будто пророчиль то, что почти полувакомъ позднае на Пушкинскомъ юбилев въ Москвв подъ угломъ своихъ возврвній, доказательное высказаль въ полномъ разцейть умственной врыдести О. М. Достоевскій. И этоть юношескій приговорь Каткова, подкрапленный Достоевскимъ, въ наши дни пріобраль общее признаніе ученой критики въ Европв. Не безъ умысла позволили мы себв это небольшое отступленіе: оно служить намъ, вакъодно муь оправданій нашего сближенія Каткова съ Пушкинымъ. Въ тайникахъ высовихъ созданій Пушкина черпнула первые свои зачатии и на этихъ созданіяхъ проявила первые свои проблески всепроницавшая мыслительная сила въ Катковъ. Потомъ эта сила последовательно росла въ немъ въ соотретствіи СЪ непрерывавшимися самообразовательными трудами, -- съ возрафравшою со дня на день научною эрудицією и литературною мачитанностію, доросла до самодъятельнаго творчества и послъдовательнымъ творчествомъ въ русскомъ національномъ духъ подняла своего носителя до равноправія съ Пушкинымъ въ отечественной исторіи.

. Въ дальнъйщемъ изложения постараемся оправдать это завлючение. Сближеніе трехъ выше названныхъ величайшихъ въ области русскаго слова представителей нашего въва оправдывается разятельно ясными сходственными между ними чертами. Не беремся собрать всв черты; приведемъ — какія только вспадуть намъ на мысль.

Всё трое, — скажемъ, въ равной степени владели высокимъ даромъ многообъемлющей, чуть не всеобъемлющей, неутомимой и ненасытимой мыслительной силы. У всёхъ трехъ былъ не выраженію поэта <sup>4</sup>), и "общій признажь Бога — вдохновенье", вдохновенье стало-быть однородными идеалами прекраснаго, высокаго, свитаго и зав'ётнаго. Эта сила, по выраженію другаго поэта <sup>5</sup>), "ставила ихъ рядовъ, подъ одно божественное знамя". Подъ такимъ благодатнымъ и во всю ихъ жизнь неизм'ённымъ знаменемъ должны быть твориться и рости въ ихъ дух'ё одни благодатныя стремленія, а эти стремленія не могли не отзываться въ ихъ нравственномъ строт и въ словесномъ его выраженіи,

> «Какъ натянутыя струны Между небомъ и землей» °).

Нельзя не признать и одинаково неутомимой во всёхъ трехъ жажды самообразовательнаго самоуглубленія и образовательнаго познанія,—чего же?—и самихъ себя, и своего общества, и своего народа, даже всего человічества. Во всемъ Божьемъ мірів искали и находили они оправданіе своихъ высовихъ идеаловъ: иначе не поднялись бы до всемірной извістности при жизни. Благодаря неудержимымъ стремленіямъ высокаго духа, отмітили они его необычайную силу непрекращавшимся ростомъ въ широту и глубину своего міросозерцанія и своихъ послідовательныхъ воззрівній и убіжденій 7). Сила достигнутаго каждымъ изъ нихъ самообузданія и само-подъема въ области творческаго духа выступила до очевидности ясно во множестві оставленныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Каткова зачастую печатно упрекали въ изменчивости убежденій, будто убежденія могуть быть неизменными. Все въ человеке меняется. Убежденія подчиниются тому же закону. Корень слова: убежденіе—бёда. Въ жизни и дуле неврерывно переживаются новыя перерывно переживаются новыя перерывно переживаются и убежденія.



<sup>·)</sup> Пушкинъ.

Бенедиктовъ.

<sup>•)</sup> Графъ А. К. Толстой.

наждымъ произведеній: безъ непрерывно-упорнаго подчиненія воли нескончаемыми процессами духовнаго творчества не доотало бы у нихъ ни онжической силы для безсонныхъ на десятки льть ночей, ни отвъренной каждому продолжительности жизни, чтобы написать столько, сколько каждый написаль. Живя въ трудь и трудомъ, во веесторонности добытыхъ этою человеческою силою знакій и въ глубинь изощренной разумьніємь ихъ проницительной притини черпали они и силу, и овободу мысли и духа,---черпали и непрекращавшееся возбуждение, и возбуж-денные порывы убъдить, въ чемъ должно и осуществить, чтоможно. Изъ такого счастиваго сочетанія величайшихъ природныхъ дарованій съ нескончаемыми усиліями въ непрерывавшемся трудъ исходило и постепенно возрастало поднимавшееся надъ всеми современниками духовное ихъ первенство. Другими словами, - непонижавшаяся высота и непрерывавшійся подъемъ личнаго духа и труда - таковы были источники силы и права ихъ на первенство. То было первенство, не данное преимуществами ни высокаго рода, ни унаследованнаго богатства, ни служебнаго положенія; то было первенство, ни откуда извив не заимствованное. Далось оно сокровищница личного духа въ каждомъ; а эта сокровищница не переставала пополняться громадною начитанностію, изумляющею эрудиціею, - то же, что встии сокровищами, добытыми человъческимъ духомъ во всемъ человъческомъ міръ.

Пушвинъ едва пережилъ возрастъ страстныхъ увлеченій и не успълъ весь высказаться. Филаретъ перешелъ отмъренные большинству людей предълы жизни. Катковъ достигъ этихъ предъловъ. Потому и свойства Филарета и Каткова выразились съ
полною опредъленностію.

При непрерывавшемся множествъ занятій, дъль, трудовъ у того и другаго никогда не могло быть избытка во времени, не всегда быль и досугь для необходимаго отдыха. Оттого у нихъ не могло быть и "духа праздности, унынія, любоначалія и празднословія". Оттого же не могло быть ни поступковъ, ни проступковъ противъ совъсти,—не могло быть и тревогъ недовольной собою совъсти. Съ наибольшею основательностію слъдуетъ предполагать въ томъ и другомъ совъсть чуткую, но покойную, — просвътленную не ниспадавшею высотою духа, —примиренную и

безтревонную. Пуский виметь нась въ пристрастии, пуский возрамность опольно угорио, мы и при значи теко и другого проднематали—котплесь бые свавать: своими глазами задели—и посмерти ихъ не отнажемен признашать въ томъ и другомъ доступнуюлюдимъ чистоту соверсти.

Ота сниа человической души тревовител и опрачается смупритими ясность ся чувственнями похочениями, почествения пожислени и всяческими пораженими духо гордани: Таковы: себниюбіе, самомивніе, самопрововнесомів, честолюбіе, властолюбіе, славолюбіе, своекорыстіе, недкупность или проделиность и т. п. Вто отделся этимъ себялюбивымъ, своелюбивымъ н. своевольнымъ страстямъ, тотъ неминуемо светъ въ жизни злобу и пожинаеть грубыя слабости въ родъ гордости, зависти, ссоръ, раздоровъ, ябедъ, клеветъ, интригъ, вымогательствъ изъ-за личной выгоды и правственнаго безудержья в. У кого же-да простять намъ выражене-повернется языкь возвести на Филарета и Каткова хулу въ какихъ бы то ни было грубо-эгоистическихъ страстяхъ и слабостяхъ? Ето сколько-нибудь способенъ судить о другихъ не по себъ, тотъ не можеть не понять, что страстями и слабостями грубъйшаго эгонама страдають въ жизни только люди души низменной и ума "землеперстнаго". Такой-ли души, такого-ли ума были Филареть и Катковъ? Они напротивъ выделялись всемъ заметной высотою души и всеми признанною ясностью ума. Этими силами они поднялись до обдаданія нравственной возможностью дегко жертвовать во всю жизнь всёмъ личнымъ, не исключая и самихъ себя на пользу общую. При нравственномъ уровив такой высоты не можеть даже мыслиться въ твкъ же самыхъ людихъ что-нибудь въ родъ всвиъ доступнаго себялюбія и своекорыстія. Мы лично слышали отъ многолетняго непосредственно - подчиненнаго митрополиту Филарету, что за все время своего главенства на московской митрополін только однажды, когда получилось достаточное основаніе предполагать, что ему придется покинуть ее и удалиться "на покой", спросиль онъ у этого подчиненнаго; "сколько у насъ денегъ"? Щедро обезпеченныя имъ благотворительныя учрежденія достославнаго его имени сильные словъ свидытельству-

<sup>&</sup>quot;) Достоевскій.

ють, что не на себя употребляль онь выконные доходы и не реднымъ и близвимъ раздавадъ ихъ. И надъ свъжею могилою Кат-, нова въ устраненіе от его чистой личности клеветь и хулы позволимъ собъ нечадно выдать его севреты: безсонный затридцать леть самомучитель-трудолюбець осиротельных семьямъ бывшихъ овонкъ сотрудниковъ и типографсияхъ мастеровыхъ выдаваль ежегодно больше двадцаги тысячъпенсін. °) — И Пушвинъ, величайщій по общему привнанію носитель русскаго дука, всю жизнь прожить нушдансь, а зачастую и прайне нуждансь въ деньгахъ. Величіе и грубое денежное своскорыстіе очевидно въ одномъ лиць несовмъстимы. Изъ безпристрастныхъ людей никто вонечно не упревнеть ни одного изъ этихъ присиопоминаемыхъ всею Россіей великановъ русскаго духа ни въ этомъ и ни въ какомъ другомъ изъ болъе тонкихъ видовъ своекорыстія. Вся жизнедьятельность ихъ безкорыстио и всецью посвящена была высочайшимъ духовнымъ стремленіямъ во всемъ святынямъ добра, Царю, Отечеству и родному народу. Въ это служение затрачивалась вся личность целикомъ до самозабвенія. Оттого личная жизнь каждаго была сплошнымъ подвижническимъ страдальчествомъ, добровольнымъ самозакланіемъ, полнымъ тревогъ, заботъ, безсонныхъ ночей и лишеній всяваго рода. Не будь они олицетворенное безкорыстіе, не было бы у нихъ ни зервальной ясности духа, ни несмущаемаго покоя совъсти; а помимо этихъ сокровищъ души откуда взялась бы и сила искренности и властности, съ которыми каждый высказывыся? Кто на всю жизнь добровольно решился "взать вресть" своего призванія, тоть не можеть не "отвергнуться себя"...

Коснувшись совъсти, заглянемъ и въ сердце. Остался отъ покойнаго князя П. А. Вяземскаго стихъ, поэтически рисующій образъ сердечной чуткости въ человъкъ:

## Сердце всинхнуло до дна.

Этоть сильный стихъ, сдается намъ, можно отнести только къ тому моменту въ жизни нашихъ героевъ, когда въ каждомъ изъ нихъ впервые проявилась творческая сила духа. Всеобъят-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Свидътельствуемоя совъстію, что не отъ членовъ семьи его узнали мы эти секрети, и почтительнъйше просимъ многоуважаемую С. П. Каткову и ел дътей извинить намъ простительную въ данномъ случай нескромность съ нашей стороцы.



нымъ выменемъ "вельките вого пламени вого правны: насто пользя збыло бы положение вого пламени вого правны: насто пользя збыло бы поставить отольно и такъ, сколько и пламъ они пажий. на своей чрода создали. Они мисто любын, потому и много постави.

И въ міра авголова нашелоя на свое премя не безгращиції, Совсинь бозграниныхы, а потому и безупречныхы людей лимы и не можеть быть на савть. Еслибы они быль, жизнь икъ на была бы подвигомъ. Филарета и Катдова въ. частвыхъ. боявдахъ и въ печати не разъ обвиняли въ избыткъ ни передъ къмъ и ни передъ чъмъ неуступавшаго упорства и "мужественной гордости". Первое составляеть существенную черту и неотделимое свойство силы характера. Вторая могла быть только оормою, хоти и не для всехъ удобонятною, заслуженного наждымъ самоуваженія. Самоуваженіе-черта благородная и облаг роживающая, это -- добродътель; это въ своемъ роде рычалъ, увеличивающий силу на подвигь, орудіе, пособляющее подвигу, Во всехъ трехъ это свойство-скажутъ намъ - преявлялось не въ избытив, а въ преизбытив. Такъ могдо и можеть назаться, ибо редво вто судить о другихь не по себе. Не для всехъ н не у всехъ есть марка божескаго безпристрастія. Еслибы и справедивъ укоръ въ сейчасъ выскаванномъ преизбыткъ, то духовные грахи такихъ свойствъ, отъ которыхъ больше пользы, чъмъ вреда, не на много понижали бы ту цвломудренность души, въ воторой друзья и враги никогда не отвазывали Фидарету и Каткову.

Предшествовавшее изложение приводить къ прямому завлючению, что характеризуемые нами люди личнымъ самоодолениемъ во всемъ эгоистически-личномъ поднялись не только до умственнаго, но и до правственнаго первенства между своими современниками.

Высщія основы и неодолимую силу такого высоко-нравственнаго характера могли они почерпать только въ духв нащей церкви. Этою же высотою характера засвидательствовали они и свою непололебиную преданность отечественной церкви. Пушживъ почти не пережилъ поры "безумныхъ увлеченій", однакоже всамъ извастны минуты такого христіански-высокаго поэтическаго въ немъ вдохновенія, когда его лира настраивалась какъ "цавница духовная". Филареть и Катковъ завадомо всамъ были моврение и плубоко върующие лиди, повориме сымы редвой церкви, ревисствие и горяче ел стоители. Благочесте въдухъ и миния было неизмъншенть, для всъхъ открытымъ, ихъсвойствомъ. Отсюда новекала и едва дестивнима на земиъ безупречность ихъ въ служени привванию и въ образцоной строгооти минии. Они шили такъ, что имъ не только тратиться на чтоимбудь небезупречное, но ни хворать, ни даже усмъхнуться быле неногда. Воть отчего въ душахъ ихъ

> Въ яркихъ радугахъ сливались вдохновенця, И въры огнь живой потоки свъта лилъ.

И всвят этихъ высокихъ свойствъ души и духа не было бы достаточно для уваковачившей этиха людей изумительной, творчески-плодовитой духовной производительности. Нужно было еще, чтобы и родились они въ истинно-русскихъ семействахъ, и воспитались на рукахъ душевно-чистыхъ русскихъ людей, и послъдовательно выросли для своего призванія по всестороннемъ изученім и глубочайшемъ разумінім корней, основъ и особенностей нашего русскаго національнаго дука. "Глубока ты душа русская! Нужна гигантская мощь, чтобъ изследить ее. Пушкинъ изследиль ее". Такъ въ юношескихъ порывахъ восклицаль едва совершеннольтній Катковъ, говоря о Пушкинь. Такъ и мы можемъ сказать теперь, "проводивъ на великое иладбище исторів" 10) Филарета, Пушвина и Каткова: всё трое владели и одинаково глубокою русскою душою, и одинаково "гигантскою силою" ся разумънія въ себъ и другихъ. Будь не такое, а иное лакое-нибудь, произвольно избранное ими построеніе духовной ихъ сущности, не подняшись бы они до разумънія законныхъ и незаконныхъ явленій, движеній и стремленій въ нашемъ государственномъ, общественномъ и народномъ организмъ. Утвердись они духовно не на своихъ русскихъ православныхъ, а на ванихъ бы то ни было иныхъ, хотя бы и громкославныхъ, но не родныхъ началахъ, они блуждали бы душою и духомъ вив почвы, пространства и времени. Только одна своя природная почва, только одни свои родный основы и начала создають повоюду

Digitized by Google

<sup>10)</sup> Профессоръ Т. Н. Грановскій.

веність. Вит михь условій итть и не мометь бань, не бывадо и не будеть геність. Генін всего міра всегда и венть были наміснанны. И эта черта родной напіональнести въ разной мірть очичаєть трехь нашихь герость. Благодаря ей, и тельне ей, они смогли субляться геропин уруссиаго діла". Говорнит: герамии, почому что важдый пасрыть его въ жизни, ділт и слевіне на одномъ поприцій своєго призванія, но и на другихь, не муждансь на одного изъ михь и не отпрещивансь отъ "русскаго діла" на наждомъ, каль бы на далено отстояне оно отъ спеціальностей призванія. Ни одинь не отправривалея малодущию и цінню пословицею: "моя неба съ праю, я жичего не знаю".

У Филарета изба совсеми была ст праме, е увго они не вналь, чего не насался, чего не раврешаль своем святительском мудростию? Запропивать ди область его смеціальности? Тами и его насижнивать, но поторому выучилась и будеть учиться вся Ресейя; тами и томы и болословскаго содерженія, м полемических сочименій, и слова, и процестарей, м частной нарешени, всего и не сочимнь. Доспатечно прочесть тольне одну небальшую винмечну, выбранную изи его процестареній, педы названієми: "Гоордарственное ученіе митрополита Филарета", чтобы уб'ядиться, что мудрый ознуштель не оставиль начего незатропутыми и навывененными для истовой государственной мудрости въ "руговоми двіль".

Панима же вособлениющима не природа своей была и Пункциа. Она только не успаль вполив высказаться. Но и одного "Бориса Годунова" было бы дестаточно, чтобы простыми глазами увидать, до каниха слубочайщих ворней русскаго духа достигало око разуманіе и ва каниха чудныха, полиыха жиной правды и солнечной доцести образака увановачиль ожь это національное овое разуманіе. Пункциа крома того и прямо отвывался на современных ему политическіх требованія родной страны. Ва то миснио время, когда надна дипломатія, невдомека и на балу нама, начала перереждаться иза русской ва нерусскую, Пункцианай неостановий неостановий облица дипломатический подайствовать не мецьцю патріотически опланна и національно-грозной дипломатической поды. Не забудама и той "Записки", ва воторой още ва 1826 году Пункциа обличаль преобладация за современножь ему большинства высщиха пружнова русскаго респальном сму большинства высщиха пружнова русскаго

общества "инберальным вден", какь "необходиную вывасну карошьго воспитанія", а припрытое такини ничтомивни выв'ясками "влінніе чунеземного идоплотивна", когъ "пагубнов для конного отечества". Слишкомъ покотолени прошло со времени предосъвленія "Записки" гоніальными проиставитоломи русскаго національнаго творчества, а мы все сине не сбразумениев и даже забыли объ этой "Запискъ", едва не забыли семого Пупикина. Пыталея-было Гоголь въ своихъ "Арабескахъ" укорять насъ ва то, что "мы инфенъ чудный даръ дълать все ничтожнымъ". Пыталон-было и винзь П. А. Виземскій указывать, откуда винлом у насъ этоть влодъйствующій всему свитому для насъ даръ. "Невозможно исчислить, сколько глукостей совершается у насъ во имя и ради пошлаго либерванама", писаль наявь Вязомскій. А мы эту такъ еще недажно модную и управливную наспею жизнію пошлють допустили до того, что она въ толотыхъ журпакахъ мавизывала нашай моледежи обязанность, чуть не необходимость забыть Пушкина. Не скроемъ и того, что и по сей часъ у насъ есть люди, до того заражениме вліяність "чужевемного идеологивча", что могуть серьёзно ничичьол не очень давно для нихъ придуманнымъ, а ими тольно усвоемнымъ провванісмъ "нителлигентовъ". Не грышно пророчить, что будущіє Маколен и Карлейли русской исторіи прочтуть въ этомъ провваніи невольное признаніе въ сознаваемомъ, но не ясно выснавываемомъ недостатив въ теперешией Россіи людей по-русски варявомыслящихъ.

Разсматривая М. Н. Каткова съ указанной сейчасъ въ Пушпинв и Филаретв стороны, едва ли кто придумаеть и подскажеть, чего въ областяхь духа и русской живни не кеснулся Катковъ во многихъ томахъ, которые должны же ногда-нибудь напечататься изъ передовыхъ его статей. Въ этихъ томахъ грядущія на смёну нашь поколенія найдуть, можно сказать, вициклочедію русской государственной мудрости и догматику русскаго національнаго дела. Не даромъ въ трудахъ составленія такой энцивлопедіи и догматики во всю жизнь пылно гореда и скорее, чемъ не грешко намъ быле бы желеть, сгореда великая душа сваскиваещаго всей Россіей патріота. Не безследно же должно пройти ето семоприношеніе въ жертву Царю и отечеству. Почти непеловеческихъ усилій стоиле ещу нескомчаемам и не томько ли-

тературная, но и жизнемкая борьба со вебым видами уканашной княвемъ Вяземскимъ пошлости. Не забудемъ тромовъ в туловъ, влорадныхъ и предательскихъ ен глумленій нагь высокою личностію и чистыми стремленіями почивінаго, когда весь человъвъ въ немъ словно претворямсн въ живую силу и энергію, чтобы последовательно настеять на святой обязанности нашеге **вравительства** "защитить" 11) нашу жолодемь оть гибельныхъ увлеченій "вліяніями чужеземнаго идеологизма чрезъ преобра-•бразованіе нашихъ гимназій и университотовъ. Достиненість этого прообразованія сдается нанъ Киткову посчастивилось навсегда одольть господствовавшую у насъ пошлость. Всенаредный горестный отникъ на его кончину даеть наглидную мъру всенароднаго его приживненнаго вліннів. Это влінніе можеть слушить немалымъ ручательствомъ за то, что убъщениямъ Катпова суждено надолго пережить его, а именуемому у насъ либерализмомъ злому порожденію "чужеземнаго идеологизма" среди понольній, прошедшихъ чрезъ нынішніе университеты и гимнавін, никогда больше не удастся поднять свое значеніе въ Россіи выше осмвянной геніальными представителями русскаго дука noulacenti.

Кажется, достаточно оказано для оправданія сближенія Каткова съ Филаретомъ и Пушкинымъ; достаточно и для доназательства, что они сдыланов равносильными великанами "русскаго двла" только потому, что были равномърно глубоко національны. Камъ Пушкинъ признается народнымъ нашимъ повтомъ, такъ Филаретъ ранъе или повже признается народнымъ ісрархомъ, а Катковъ — народнымъ политическимъ писателемъ въ Россій.

Если такъ, то нельзя удивлятьен, что имъ равно доступны были вев совровища, вев тайники и вев чары роднаго слова. Вев трое были равносильные художники въ областяхъ нашего народнаго языка и нашей литературной рѣчи. Точность, выразительная сила, необычайная прасота, едва не живописная образность и неотразимая убъдительность слова,—таковы были орудія, которыми оми вею жизть боролись и овладъли міромъ въ областяхъ своего прияванія,—потерыми и пе смерти увъновъчник

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Записка Пушнина. См. Девятнадцатий высъ, 1872 г., стр. 209—215.



"Овладъди міромъ", свавали мы Да, такъ можно скавать и осэтпраувеличенія. Освоившись съ висленцами корней и поднявникъна высоты предусмотрительности въ своихъ народныхъ идеалахъ, зедачахъ и дъдахъ, не могли они не наоприться до чуткости въ перинномъ разумъніи современныхъ движеній общечеловъческой мысли и жизни. Они и не остались равнодушными и безмолеными зрителями этихъ движеній: за всю Россію на весь бълый свъть высказывали они свои взглады не эти движемы, и эти взглады вожии принимались, накъ русскіе, каковыми и были мо наліональному духу самихъ нисателей. Отвывивостію этихъ воликихъ людей на все міровое добыто ими всемірная при жизни цавъстиссть, а этою извъстностію обермечано за ними правона печатныя объ нихъ страмицы въ неторіи всемірной циви-

Камдый геній, сказали мы, можеть быть только національным . Ни восмонолитическихь, ни интернаціональных генієвъ нигрівникогда не бывало. Генієвъ вообще немного: они родятся въвами. Не такъ богато ими человъчество, чтобы всемірная истерія не считаль народных генієвъ своими: иначе человъчество и его исторія остались бы сововить безъ генієвъ. Признасть она своими и трехъ нацихъ въ текущемъ стольтіи велинамовъ въ области русскаго языка.

Свое и чужое враждующее "русскому двлу" недоброжелетельство упремнеть наст въ томъ, что пишемъ не характериедику, а памегирикъ, или нъчто въ редъ похвальныхъ слевъ, обычныхъ въ нашей литературъ за прошлое стольтіе. Могутъ упрекнуть и въ томъ, что наше quasi—похвальное слево нереполнено личными мизніями, соображеннями, догадами и нечим не освъщено сактами. Ничего иного вромъ похвальныхъ, словъ но смерти М. Н. Каткова не писалось объ, немъ въ русскихъ и нерусскихъ статъяхъ. Полноту сактовъ кандый можеть найти въ десятвахъ томовъ, оставленныхъ дерактеривуемыми лицами.

Мы успали наматить самыя общіх очертанія (вонтуры) высокой личности М. Н. Каткова. Вр. этихъ очертаніяхъ онъ выступиль, вакъ глубочайшій мыслитель, даровитайшій писатель и правственно-сильный человакъ государственнаго ума. Мы самчили его съ Филаретомъ и Пункинымъ, чтобы на сравнения съ ними основать завлючение о его значении въ нашей истории. Переходимъ въ этому завлючению.

Филареть и Пушиннъ умерли и не повторились; подобно имы не повторится и Катковъ. Это не значить, что изсикла творческая сила нашего народнаго духа. Пророчество великаго Ломоносова, что

> Будеть собственных Платоновъ И быстрыхь разумомъ Невтоновъ Россійская земля раждать,

будеть по прежнему исполняться: будуть равносильные характеризуемымъ великаны русскаго духа; но Филареть, Пушкинъ и Катковъ не повторятся, потому что исторические дъятели не повторяются.

Выскажемся опредъленнъе.

И сонмъ пережитыхъ нами и выше на выдержку названныхъ представителей русскаго слова, и живущие между нами, но не именуемые здъсь писатели, и всъмъ памятные герои и государственные умы отечественной войны и эпохи освобожденія престъянъ и минувшихъ воинъ за освобождение славянъ, -- всв болъе или менъе прославившіеся у насъ и за нашими предъдами на всвуъ поприщахъ нашей государственной, общественной и народной жизнедъятельности люди были и произведеніемъ, и олицетвореніемъ, и выраженіемъ достигнутаго нашимъ отечествомъ историческаго момента. Разко выдающеюся и самою жарактерною чертою, критеріумомъ этого момента следуеть признать освобождение. Видивишими его фактами выступили сперва освобождение крестьянъ, а потомъ и славянъ. На много раньше этихъ фактовъ сказались во всёхъ сильныхъ мыслію людяхъ стремленія къ освобожденію отъ угнетавшихъ Россію вліяній "чужеземнаго идеологизма". Но вредныя его вліянія успали такъ глубоко врости въ духъ и жизнь руководящихъ и образованныхъ представителей нашего общества, что изъ-за нихъ русскіе по врови и языку люди за ръдкими исключеніями почти переродились въ нерусскихъ по духу. Освобождение въ духъ-то же что свобода духа. Это даръ немногихъ. Распространение его на массу, кичливую своимъ лжемудрственнымъ для Россіи евро-

пензмомъ, можетъ совершиться не одною сивною покольній. Трудность и медленность духовнаго перерожденія массы команующихъ въ жизни дюдей обусловливается отчасти силами выростившихъ ихъ предразсудковъ и заблужденій, а болье того относительно небольшимъ меньшинствомъ духовно-здравыхъ и патріотически-цальныхъ людей, на которыхъ долженъ падать трудъ освоенія безпочвеннаго большинства съ русскими національными идеалами. Благодаря однакожъ упорной и преемственной устойчивости въ трудъ творческихъ представителей родной страны и-къ сожальнію-подъ гнетущимъ чувствомъ тяжкихъ, даже кровавыхъ жизненныхъ уроковъ, размножившихся у насъ во всёхъ слояхъ народа, отъ простой избы до царскихъ палатъ, мы уже ощущаемъ и почти осязаемъ замътно для всъхъ начавшееся у насъ обратное перерождение нерусскихъ въ русскихъ людей! Оно сказывается въ двухъ словахъ, которыя теперь почти у всвять подъ перомъ и на устахъ. Эти слова-прусское двло". И-смъшно сказать-Россія обязана повсемъстнымъ распространеніемъ этихъ словъ последнему польскому мятежу. Онъ вызваль къ государственному дълу графа М. Н. Муравьева и М. Н. Каткова: одинъ началъ тогда смело делать, а другой-еще смеле проповъдывать это дело. Мало-по-малу стало оно переходить въ общественное сознаніе и пересоздавать его изъ денаціонализованнаго въ національное. Благодари начавшемуси пересозданію теперь почти для встахь стало ясно, что порабощавшій русскій духъ и объщавшій намъ свободу "чужеземный идеологизмъ" проповъдывалъ и распространялъ у насъ только одно предательское - такъ называемое политическое освобождение, или лжеосвобожденіе, то же, что утвержденіе лжи на мість правды. Такое злодъйственное лжеосвобождение отозвалось у насъ едва не на каждомъ изъ русскихъ людей. Оно оказалось равносильнымъ духовному порабощенію русской личности чужимъ идеаламъ, даже не идеаламъ, а политическимъ бреднямъ. вытравляющимъ русскіе національные и, пожалуй, даже всяческіе идеалы. Бъда обунлабыло Россію немалая: изъ-за нея государственное наше величіе поколебалось, чуть не потряслось въ своихъ коренныхъ устояхъ, и начало едва не перераждаться въ политически - порабощенное чужеземнымъ политическимъ, умственнымъ, нравственнымъ, хозяйственнымъ, промышленнымъ и торговымъ разсчетамъ. Ярче

вожить распрыми значение этой бъды М. Н. Катвовъ и больше всткъ успъть сдълать для того, чтобы разбудить изъ-подъ испусственной летаргін и воскресить въ жашемъ отечествъ прежилю силу изшего навіональнаго самовнанія и государственнаго самоуваженія. Въ этомъ величайная госудерственная заслуга М. Н. Каткова. Въ этомъ и глубочайшій симсль, и государственное вначеніе историческаго момента, поторый совдаль и М. Н. Каткова, и всвиъ насъ, который и завершился на нациих глазамъ, завершился и не повторится. Въ этомъ соотонть доставиваен на долю нашему повольнію полнота нашего государственнаго исповаданія. Лальнайшее и окончательное осуществленіе этой полноты во всехъ сферахъ нашей государственной и народной жизнедъятельности составляетъ историческую задачу грядущихъ ца сивну нашему повольній. Они обязаны разрынить ее, обязаны сделать невозножными возврать из пережигыми Россиею бадственнымъ вліяніямъ принижавшаго ее дуковнаго рабства передъ "чужеземными идеологизмами".

Чтобы забытое и воскресшее въ живни нашего покольнія государственное испов'яданіе нашего отечества сділалось на весь св'ють явною народною и государственною нашею силою, Россіи понадобилась политическая печать, и М. Н. Катковъ сділался такимъ мощнымъ творцомъ ея, что его слова зачастую равнялись битвамъ, а его личный органъ—Московскія Въдомости — одинъ изъ иноземныхъ его почитателей назвалъ недавно великою державою". Таково значеніе М. Н. Каткова въ исторіи отечественной словосности.

Итакъ — повторяемъ — М. Н. Катковъ сдвлелся при жизни и остался въ нащей исторіи счастливъйшимъ произведеніемъ, полнымъ олщетвореніемъ и живымъ выраженіемъ своей эпохи, эпохи, исторически достигнутой нашимъ народомъ и государствомъ. Критерій этой эпохи — полнота національнаго самосознанія и государственнаго самоуваженія. Практическій ея смыслъ — полное освобожденіе всёхъ русскихъ и всей Россіи отъ всяческаго рабства предъ всёмъ чужеземнымъ во имя свободы русскаго духа во всёхъ и каждомъ.

Чувствуется необходимость еще одного небольшаго поясненія. Мы договорились до свободы русскаго духа. Въ ворняхъ и свой-

отвахь этого духа тысячу леть назадь залогь духь нашей цереви. Она освобовдаеть только "въ свободу славы чадъ Божінкъ" 12). По ел меновъдению, пидъже Дукъ Господень, ту и свобода" 13). По духу родной церкви никакой иной свободы не нужно желать "вобить нотинно-русскимъ людимъ". Накакая инославная свобода не нушна имъ. Для всехъ видовъ последней существують и видонзміннются разнородныя коституціи; наша конституція, какъ выразился М. Н. Катковъ, извъка дана въ дукъ нашей церкви. Оттого всв конституцін міра не дучше роднаго намъ исторически-сложившагося государственнаго отроя 14). Извъстныя міру конституцін наградили его нарламентаризмомъ, всвобщею подачею голосовъ и другими установленіями такихъ свойствъ, попоторымъ видно, что сами конституціи не далеко ушли отъ античнаго остранизма. Онъ изгоняль Аристидовъ, онъ сегодня выбрасывають Гладстона, чтобы завтра выбросить Солсбёри и наоборотъ. Корне инославныхъ вояституцій гиллы, источники мутны, стремленія своенравны и своекорыстны, а нокусственныя подпорки въ родъ бюрократіи и буржуввін-обманчивы. Нашъ національный государственный строй съ эпохи своего происхожденія дароваль наждому изъ нась--лишь бы мы сами того сто-

<sup>13)</sup> PHMJ. 8, 21.

<sup>13) 2</sup> Корине. 3, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Когда эта статья была уже написана, вышла 8-я книжка «Русскаго Архива» за минувшій годь. Въ ней Н. М. Павловъ напечаталь часть своей переписки съ И. С. Аксаковымъ. Вотъ что между прочимъ писамъ И. С., отъ 28 августа 1878 г., изъ с. Варварина: «Вглядитесь, вдумайтесь, вчувствуйтесь, если можно такъ выразиться, въ русскую деревию, и вы поймете ел исторію. Ужасно трудна задача русскаго народа, и именно потому, что она повидимому такъ проста. Откажись онъ отъ правды Божіей и повірь въ правду внішнюю, откажись отъ инстинктовъ истинной широчайшей свободи въ пользу иже-свободы конституціонной: легтс было бы жить ему на свете: Но именио потому, что онь отречься отъ своего ндеала не можеть, этотъ кристанный народъ въ мірь, оть того-тои слава Богу! мервъе виступаетъ на его исторической жизни веякое противоръчіе, вносимое правительствомъ, или отчудившимся обществомъ. Я страшно возмущаюсь мыслыю о конституцін. Итакъ уже много лжи, а туть явится лже-народъ, и рашеніе, состоявшееся по большинству наскольких десятковъ глупнихъ головь въ странв, нивищей стомиллонное население, народь обязань будетъ чтить какъ истину, какъ свое собственное рашеніе, какъ плодъ свободи».

или—свободу духа и самое дорогое на семъ свътв преимущество высвазывать правду нашимъ царямъ. Въ былое время внязь Яковъ Долгорувій свободно пользовался этимъ преимуществомъ, а на нашихъ почти глазахъ самими царями были вызваны Филаретъ, Пушкинъ и Катковъ высказывать Самодержцамъ всю правду искренняго ихъ одушевленія истинно-русскимъ духомъ и его идеалами. Такая "конституція" для насъ благодатнъе всъхъ другихъ.

H. H.

## по вопросу

о поддълкъ церковныхъ свъчей и масла.

Въ № I "Церковныхъ Въдомостей" напечатано опредъленіе Св. Синода "о недоброкачественности существующаго въ продажъ лампаднаго масла"); а въ № 5 была помъщена статья подъ заглавіемъ: "По вопросу о поддълкъ церковныхъ восковыхъ свъчей и незаконной ими торговлъ".

Какъ сынъ православной церкви, считаю святымъ для себя долгомъ сказать нёсколько посильныхъ словъ о вторжени вънаши православные храмы и домашнія божницы такихъ свёчей и такого масла, въ которыхъ самая главная примёсь—это наглый обманъ и открытое воровство,—примёсь нигдё и ни въчемъ нетерпимая. Какъ могла такая постыднёйшая примёсь проникнуть въ наши Св. храмы, въ наши домы? На вопросъ этотъ одинъ отвётъ, который мы читаемъ во Св. Евангеліи: "Спящимъ же человёкомъ, пріиде врагь его, и всёя плевелы посредё пшеницы, и отъиде". (Мате. XIII 25).—Увы! не отъиде, а продолжаетъ сёять свои плевелы на нивё церкви Христовой!

Я не буду много говорить о подложных в церковных в свычахъ. Дело это въ упомянутой статъв выяснено съ должною полно-

<sup>1)</sup> См. янв. кн. «Православнаго Обозрѣнія» въ извѣстіяхъ и замѣткахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. ниже въ извъстіяхъ и заметкахъ.

тою. Но кака бывшій нерковнай староста и внинавній въ это окрадываніе нацихъ церквей при содійствіи самаго наглаго обмана,—скажу тольно кос-что въ подтвержденіе снаваннаго въ упомянутой стать». Тамъ мы читвемь, что въ слідствіе свободной торговли церковными свічами, "продави свічей изъ перковнаго запаса во многихъ церквахъ почти не бываеть, въ слідствіе чего оскудініе въ церковныхъ доходахъ дошло до того, что не на что купить вина, муки, лодоку, безъ чего невозможно самоє совершеніе богоскуженія". Это ужасно! это явленіе озмоє прискорбное! Вонстину оно могло случиться только "спищить человіномь"! Но правда ли это? Сущая правда; докавательства можно-сказать безчноленны. Мит не разъ заявляли многіе іерем б'ядвійнихъ церквей мооковской епархіи, что прихожане ихъ больнею частію приносять въ перковь свои свічи, запасаясь ими изъ московскихъ и другихъ лавокь.

Во время исправленія мною должности старосты при Өеодосійскомъ Александровскемъ соборъ я постоянно быль свидъте-. демъ, что себиравнийся на военомично Великаго четверга иди. на утреню въ первый день Св. Паски мародъ приносиль съ собою свечи, кушленным на стороне, даже прямо съ возовъ, приходящихъ изъ глубины Россіи съ разными товарами. Въ одинь изъ годовъ быль отпрыть источинть этой продажи, особенно вредной для собора: то была лавка старосты армянской церкви, гдв подобная т.-е. раздробительная продажа свечей прихожанамъ не воспрещена. Привожу этотъ случай съ тою нелію, чтобы были приняты мёры въ прекращеню свободной терговли церковимии свечами даже отпосительно лиць, примадлежащихъ нъ инымъ христіанскимъ въроисповъданіямъ: продавая свъчи своимъ единовърцамъ, естественно они могутъ продавать и православнымъ, и здъсь нельзя будеть избъгать, чтобы церезиновын свычи не горым въ православныхъ церквахъ, такъ какъ церкви другихъ въромоповъданій смотрять на это діло безразлично. Вы католическихъ перивахъ допускается употребление стеариновыхъ свечей, и онв, т.-е. эти церкви, по отсутствио въ нихъ обычан-ставить свъчи молящимися, на этотъ разъ продажею свичей, хоти бы и церезиновыхъ, не могуть наносить вреда православнымъ церквамъ. Но этого нельзя сказать о церквахъ армянскихъ, которыхъ мы имвемъ не мало, напр. на Канказа. А нотему, чтобы эти церкви не служнии къ вреду госполотвующей православной, следовало бы правило относительно употребления за перкваха одивха чисто-восковыха свачей распространить и на армянскія церкви, что едва ли можеть повести из какому-нибуль со стороны иха неудовольствію: во первыха потому, что государотво обязано ехранять интересы госполотвующаго варопспов'яданія; а вовторыха потому, что и ва армянской церкви, столь-мало розинцейся еть православной, са самой глубокой древности употреблялись одив восковыя свічи; слідовательно, здась возстановится только то, что освящено вінами.

О вредв, наносимошь церевиновыми свичами молящимся въ храмахъ и самынъ храмамъ, въ упомянутой статьв между прочимъ сказано: "бликайшіе предметы оть гортнія свичей не изъчистаго пчелинаго воска прарываются словит моноти, и дорогія дерковныя украшенія подвергаются преждевременной порча". Это сказано слишномъ снисходительно. Ніть, отъ этихъ свичейгибнутъ милліонныя сокровища, собранныя на трудовыя копійки православнаго русскаго народа.

Присновамятный въ Возъ почвений архіспловонъ такрическій Гурій, обладавній кромъ глубоваго богомудрія необычайною хозяйственною мудростію з), говорить не однажды мив; что отъ коноти, отдълнемой нечисто-восковыми свъчами, чрезъ 8-- миого 10 льть поволота на иконостасахъ чериветь до такой степени, что приходится вновь золотить ихъ, такъ накъ они представляются несравненно худинии, чжиъ иконостасы окращенные каноюнибудь краскою. И представьте, одинь разъ онъ прибавиль: на-

<sup>3)</sup> Въ подтверждение чего можно припоминть, что сравнительно въ короткое время (въ течени 12 лвтъ) онъ открыль болве 150 приходовъ или съ настоящим храмами, или съ молитвенными домами; построиль прекрасный домъ для имъ же открытой пуховней семинаріи и подобний для спархівльнаго училища, найдя вакъ для построскія зданій, какъ и для содержанія этихъ заведеній, средства въ своей же спархін; выстроцять домъ для консисторіи, для духовнаго училища, приготовиль средства для расширенія каседральнаго собора и т. д. То поистинь быль геній-строитель, примърный хозяннъ своей спархіи. А потому и голось его въ нашемъ свачномъ дала имъсть особую цанность. Контильным свачн до того возмущали его душу, что онь положиль основаніе мастному спархіальному заводу.



родъ конъйки сносить, чтобы украсить свой святой храмъ иконостасомъ въ 10—15 и болъе тысичь рублей, и ноть трудовые деньги гибнуть оты непостижнией поблашки: продавить свычи, противныя издрение установиниемуся въ намей церкви обычаю и сеприменный съ свыымъ возмутительнымъ обивномъ (1).

Я провірнить паблюденія этого архинастыря относительно порчи иноностаєювь, и мивль случай говорить о нехъ сь иконостаєных діль мастерами: эти знатоки діла вы одинь голось 
то же симоє подтнерждали. Но это идеть дальше. Міда осявиляеть очи. Ніжоторые изь иконостаєных діль мастеровь, имін 
въ виду, что есть на что сложить вину потусинівнія поволоты, 
т.-е. на церезиновый свічи, ставять золото самой начкой пробік 
или достожнетна. Одинь обмань ведеть за собою другой, а бідныя 
цернай, т.-е. храмы и православный народь, терпять отів нихъ, 
и никому діла нітть, чтобы хоть здівсь, въ ділахъ святой цернай, 
"милость и истина срітостіся, правда и миръ облобиваєтася" 
(Псал. 84).

Мудрый святитель Гурій ту же порчу видель и относительноиконь и стенной живописи, на которыя также въ иныхъ церквахъ тратятся тысячи рублей, но нередко онъ повторяль: и позолота, и живопись могуть быть возобновлены; а канъ возобновить ценныя парчевыя облаченія, воздухи, одежды на престолахъ и т. д., которые пропитываются конотью церезиновыхъсвъчей отъ одного служенія напр. въ день Св. Пасхи, когда и служаніе, и молницеся выходять изъ церкви Боміей черными какъ негры? Это, прибавнить, не разъ наблюдалось и въ московскихъ церквахъ. Не следуеть забывать (слова того же мудраго архипастыря), что дорогія парчевыя облаченія большею частію пріобретаются случайно, напр. какъ бывшіе покровы надъ гробами умершихъ.

<sup>4)</sup> Помню, однажди владика Гурій сказаль мив, что коноть оть свычей отбиваеть охоту у православних христіань золотить иконостаси: «то де пропащіе деньн». Если эта охота пропадеть, то какь много потеряють наши храми въсвеемь благольщи, которое во многих отношеніяхь благотворно дійствуеть на предстоящих въ храмів, Украшеніе храмовь—это не пустая роскощь, какъ многіе не только думають, но и желають, чтобы этого не было. Здісь глубокій смысль; здісь отраженіе вірующей души. Воть что могуть ослабить наши коптильники, т.-е. перезановія скінч!



Итанъ, если дъйствительно онвнить весь вредь, наносимый ношимъ храмамъ церезиновыми и нодобными имъ нечисто-восковыми свъчами, купно съ ламиаднымъ, исполненнымъ нечистоты и мерзости насловъ, вредъ неоностасамъ, образамъ, ствиной живописи, облаченіями и т. д., вредь, терпимый православными церквами въ теченіи бевъ малаго 20 літь, или по крайней мірів 15; то мы не можемъ не считеть его менве, какъ милионами рублей. Еслибы, въ самонъ дълъ спросить (а почему бы для вящивго вразумленія кого следуєть, хотя бы напр. овещно-в масло - ваводчиковъ), — опросить чрезъ Церковныя Вадомости священно-перновнослужителей купно со старостами и опытными щодьми: чему равияются убытки нашихъ правосдавныхъ храмовъ отъ необузданной продажи свъчей и употребления въ храиахъ церезина и зловоннаго масла (о которомъ мы поведемъ рвчь ниже) въ последнія десять леть; то мы ужаснулись бы оть колоссальности общаго итога --- этого илода нашего свободомыслія. равняющагося легкомыслію, или върнъе безсмыслію, изъ одной цотачки необузданному, съ примъсью еврейскаго элемента, своепорыстію и въ угоду иностранцамъ вообще, въ частности же столь дружественной намъ имперіи Габсбурговъ.

Я не могу не указать еще на одинъ вредъ отъ ложно-первовныхъ свъчей, хотя этоть вредъ можно назвать частнымъ, а не общимъ: то вредъ, наносимый епархівдьнымъ свечнымъ заводамъ. Вотъ что мы очень хорошо знаемъ. Въ московской епархів существуеть свечной заводъ, который, къ слоку скажемъ, попотина можеть называться воинствующима, обуреваемыма разными вознями и явнымъ недоброжедотельствомъ ему со стороны старость такъ церквей, которыя и свъчки не беруть изъ. него. особенно замоскворъциихъ, или беругъ изъ него только, какъ говорится, для отвода глазъ, - и все это творится не смотря на то, что доходами завода поддерживается воспитаніе сотней дітей мъстнаго, въ иныхъ приходахъ до крайности бъднъйшаго духовенства. Между прочимъ вотъ какую исторію продедывають съ этимъ обуреваемымъ заводомъ. Онъ принимаетъ огарки по цънъ немногими рублями ниже продаваемых имъ свъчей, но принимаеть отъ техъ церквей, которыя беруть у него свечи. Что же дълають? Покупають 8-10 пудовъ свъчей, а привозять 50-80 пудовъ огарковъ: это-де отъ приносимыхъ свъчей. Судите же о

выгодь: свечи съ примесью перезина межно купить по 14-16 р. за пудъ, а огарки принимають на заводё по 20 р.! Грэха намъ нечего: танть: и среди старость наших в перквей есть дюжи плутованые, а. среди помощниковъ ихъ таковыкъ еще болъе, но еще болъе среди церновныхъ сторожей. И воть что среди этого сониа цаутоватыхъ людей творится: плутоватый староста, или вийсто его илутоватый помощенкь, окупаеть оть плутоватых сторожей огарки изъ другихъ церквей, скупаеть за пустую цвиу, иногда цв-: лый пудъ за двугривенный "на часкь", и этоть-то дешевый товаръ продаеть заводу въ десять разъ дороже, чёмъ во что обошелся онъ оной дальноворной промышленности. Но что двлать заводу съ такими огарками? можеть ли онъ употреблять нкъ? не пойдеть ли значительная часть въ бракъ? Можно ли привсемъ желанів выдалывать свачи безуноризненной доброты? Небрать огарновъ-перестануть брать изъ завода свъчи. Воистину такую дилениу можеть подстроить обуреваемому заводу только "князь міра сего".

На свичные епархіальные заводы многія мистныя духовныя власти возлагають большія надежды, жельють отврыть ихъ и отпрывають; но если поддила церковныхь свичей не будоть окончательно превращена, то они также будуть испытывать участь вышереченнаго вожиствующаго завода, т.-е. завода московской епархіи, хотя благостный нашъ владыка-митрополить, оназавшій небывалую досель помощь духовенству относительно воспитанія его дітей, и приняль этоть заводь нодь свое покровительство. Но что могуть сділать самый просвіщенный умъ, самое доброжелательное сердце сь тою мечистою силою, которая, какъ говорить русскій народь: "горами качасть?" Одна только сила можеть противустонть этой силь—это законь во всеоружім своей неумолимой строгости къ обирателянь церквей божімхь и православныхъ христіанъ.

Теперь поведу рачь о предполагаемых иврахь из изгнанію изъ нашихъ крамовъ столь вредоносныхъ свачей. Въ упомянутой статъв выснавано не мале предположеній нанъ помочь этому двлу; но по моему мизнію, раздаляемому очень и очень многими, ни одно изъ нихъ не можеть назваться дайствительнымъ средствомъ или врачевствомъ противъ этой зіяющей язвы, отъ воторой страдають наши православные храмы и молящеся въ

нихъ. Остановииси на маръ, на которой повединому сотановилось Холийственное управление при Св. Синодъ, какъ на болъе подходищей въ двлу, именно: чтобы вецервовныя свичи, т.-е. не ивъ чистего плетичало воске и мезнелении ти бежешнило употребленія, выдалывались, только извастных размаровъ, прибливительно 6-10 свъчей на фунть. Посмотринь, какъ поведется дъло на самомъ дълъ. Вотъ и староста, стою на своемъ мъстъ и вижу, что неводь, входящій въ храмь, несеть съ собою свічи: что я долженъ дълать? останавливать калдаго и мерить прикоонную имъ сввчу? Да это поведеть къ такому безчинію въ цернви Божіей, которое напомнить безчиніе, бывшее во времена Христа Спасителя въ храмв ісрусалимскомъ. Съ другой стороные есть ин возможность усмотреть всехь приносящихь съ собою свичи, которым могуть быть приносимы и подъ полой, и въ карманакъ? Да и иного-ли нейдетел столь мужественныхъ старость, чтобы останавливать виодящихъ въ храмъ (во всякомъ случав людей имъ знакомыхъ) и разсиатривать съ мъриломъ въ рукамъ (иначе заведутся споры) приносимыя ими свъчи? А каной можеть быть контроль при употреблени подобныхъ свичей при домашнихъ богослуженіяхъ и молитваль? Вовьмемъ другую сторону этого дала. Воть недобросовастный староста и притомъ же самъ владълець завода перковшихъ свічей или его родственнить или пріятель, спрашивается: развів онъ не станеть выделывать или продавать церезиновыхъ свечей, одинаковыхъ размеровъ съ церковными? Положимъ, онъ не владълецъ завода; но развъ для него не могутъ дълать подобныхъ свічей другіе заводы, вакъ они теперь ихъ ділають? По мосму мивнію воспрещеніе производства свічей медкаго разбора, въ 3-5 к., не можеть достигать намеченной пели и по следующей причинъ: кому неизвъстно, что при большомъ стечени народа напр. въ городскихъ церквахъ, вмёсто пятка вли десятка мелнихъ свъчей, ставятся одна, двъ крупныя, а ими-то и могуть быть церезиновыя, какъ почти вявое дешевле стоющія. Завоь медкая восновая свіча будеть вічто въ роді медкой настоящей монеты, на которую будугь пріобретать фальшивыя крупныя ассигнаціи.

Убъщены мы, знакомые съ дъломъ, что эдъсь можеть быть дъйствительною только одна; слагающаяся изъ двукъ половинъ



мъра: вопервыхъ воспретить употребление въ нашихъ православныхъ хранахъ и вообще при всяномъ богослужения-свъчей окрашенныхъ. Эта новизиа вторгласъ из намъ, если мы не опибаемся, въ поздивищее время и, жадо полегать, нас натолическихъ церквей, какъ употребление колокольнивовъ во время преждеосвященныхъ дитургій, или замізна во время великаго поста въ икомостасахъ обывновенныхъ икомъ икомами, изображающими страсти Христовы, -- какъ это ведется у насъ на югъ и юго-заналь Россіи. Если для крещаемаго по накревле устаневившемуся въ нашей цериви превиду следуетъ недевать былую одежду: то и церковной свичв, какъ выраженію чистаго возношенія сердца къ Богу, всего приличиве быть былой или цвета, который даеть сама природа, верху и во всемь носящая на себъ печать чистоты и невинности. И такъ, первое,--- церковныя овачи должны быть или балаго воска, или желгаго, который, замвчу, легко отличается своимъ, ему исключительно свойствекнымь запахомъ, доходящимъ до благоуханія. А за тамъ,--и это будеть во-вторыхъ, -- узаконить, чтобы свечи, делаемыя исъ церезина или съ примъсью его собственно для жатейскихъ потребностей, были опращены или только слегва подпращены въ какой-нибудь цветь, напр. бледно-розовый, бледно-синій,--цвета, не ръжущіе глазь, но только не въ желтый; и засимъ всяная бълая или желтая свъча, сдъланная не изъ чистаго воска, капихъ бы она размъровъ ни была, должна быть отпосима въ свічамъ, дійствующимъ во вредъ православной церкви.

Въ прошедшемъ 1887 году германское правительство приняло законодательнымъ путемъ семыя обстоятельныя мёры съ соответственными нарами противъ поддълки коровьяго масла. Хотя поддъльное масло, маргаринъ, и признано безвреднымъ (чего мы не можемъ сказать о поддъльныхъ нашихъ церковныхъ свъчахъ); но во избъжаніе обмана, такъ какъ поддъльное масло дешевле настоящаго, а продается съ нимъ по одной цёнъ, нашли необходимымъ устранить это здо. Если такое узаконеніе принято для желудка человъческаго, или правильные ради кармана, то почему бы подобному узаконенію не осуществиться для св. храмовъ, которымъ, какъ выше сиазано, нечисто-восковыя свъчи приносять неночислимый вредъ и которыя притомъ совершенно противоръчать въками установившемуся въ ващихъ церквахъ

обычаю употреблять одив чисто-восковыя свъчи. Боже праведный! неужели и въ таномъ святомъ дълъ мы будемъ думать: такъ не оснорбить чьего-нибудь узнаго себялюбін или нвно злостной наживы на счетъ цернви Божіей и молящихся въ ней!

Да, для выщимо вразумленія мого слідуеть —повторнемъ: одна существенная міра къ изгнанію изъ православныхъ храмовъ и другихъ містъ богослуженія и молетвъ — изгнанію церезиновыхъ и подобныхъ имъ свічей — это узаконеніе съ самыми строгими карами, чтобы всі нецерковныя свічи, выділываемыя изъ веществъ, скомихъ съ воскомъ, не иначе продавались какъ въ окращенномъ видъ; и всякая поддільная свіча, какихъ бы размітровъ она ни была, но неокращенная, должна считаться за свічу, направленную ко вреду православной господствующей цериви.

Присоединимъ сюда еще следующее нелишнее замечаніе. Простой нашъ народъ, который почти одинъ и ставитъ свъчи, едва-ли можеть руководствоваться размёрами, указываемыми для невосковыхъ свъчей (цвътомъ-другое дъло) и конечно ему трудно опредълить: 8-10 или 18 продаваемыхъ ему свъчей идеть на фунтъ. Мы разумвемъ здвсь и допущенную продажу сввчей (20 ф.); но еще болье — тайную въ раздробъ, по свъчкамъ, которую, т.-е. тайную продажу, рабно какъ и корчемство, при сочувствін къ нему нашего темнаго народа, едва ли ны прекратимъ, если не будутъ приняты болъе чувствительныя карательныя міры, чіть теперь. Я сказаль тайную, ніть не везді, а индів и явную. Напр. въ городахъ юга Россіи при мив не разъ привознии съ разнаго рода товарами десятки пудовъ поддъльныхъ свъчей; воза стоям съ ними открыто, и вто хотвлъ -- покупалъ скольво душт угодно: покупался, положимъ, и пудъ, но этоть пудъ дълился на десятни свъчей разнымъ лицамъ. И никому повидимому дъла не было до подобнаго торга, какъ до кабаковъ, которые въ былое время, чемъ крупиве праздинкъ, темъ раньше отворядись.

Скажемъ нъсколько словъ о мърахъ наказанія за незаконную продажу церковныхъ свъчей и за поддълку ихъ. Если за этотъ обманъ будуть судить мировые судъи (но и отъ окружныхъ судовъ съ уличными судьями да избанить милосердый Господь свою св. церковь и православный русскій народь!), то и думать

чельзя, чтобы этогь судь искорениль зло. Воть накрыта лавиа, въ которой незаконно торговали церковными свъчами; свъчи коненекованы (въ пользу церкви, отврывшей это злоупограбленіе); положенъ двойной штраеъ по оравненію съ стоиностію воноискованныхъ свъчей; но навърное --- беззавонная продава пойдеть нопрежиску. Почему? потому что продавтся на тысячу а кононскуется то, что и съ питраоомъ равняется канимъчнибудь 25-50 руб., такъ накъ въ подобныхъ ликвахъ не бываеть большихъ складовъ изъ боявни коноискаціи. Другое двло было бы, еслибы за этоть явный вредь, напосимый господствующей въ государства церкви, было положено наказаніе, накъ за недегное уголовное преступленіе; ибо такая торговия есть своего рода воровство, святотатетво. Можеть быть въдругихъ государствахъ, которымъ мы такъ любимъ подражать, не обращая винманія на иней силадъ нашего ума и сердиа, подобныя мары строгости и мелешен; но дело въ томъ, что тамъ развето общественное мижніе, тамъ и частныя дида не смотрять спустя рукава на отжрытое воровство и у частняго лица, и у даннаго общественнаго учрежденія, и тімъ болье у цернви Боліей. Часты ли тамъ примъры ограбленій храмовъ Божінхъ, -- явленіе чуть не обыденное у насъ? И почему? потему что тамъ на отражв чужой собственности стоить не одна администрація, а всв и каждый. Если же у насъ пока этого изтъ; то конечно до поры до времени долженъ быть этимъ стражемъ ваконъ во всей его неумолимой отрогости, судъ нелицемърный, судъ не уличныхъ судей съ неразвитымъ сознавісмъ, съ слабымъ голосомъ совъсти.

Но возвратимся въ своему предмету. Воть поддълыватель церковныхъ свъчей. Онъ уличенъ и преданъ суду; хотя, кажется, еще не было на этотъ случай примъра, не смотря на то, что это возмутительное преступление совершается на глазахъ всёхъ и уже не одивъ десятовъ лътъ. Это болъе—чъмъ непостижимо! Вотъ, говоримъ, поддълыватель церковныхъ свъчей уличенъ и преданъ суду мироваго судьи. Судън штрафуеть его нъсколькими рублями; но что значатъ эти рубли предъ наживаемыми чрезъ поддълку свъчей тысячами? и поддълка идетъ по прежнему. Въ лавкъ находятъ тухлую рыбу или мнсо; ихъ выбрасываютъ, продавца мировой судън штрафуетъ опредъленнымъ количествомъ рублей или подвергаетъ аресту. Спросимъ, положа руку на серд-

це: можно ди поотавить на одну половицу съ этимъ виновнымъ подальнателя перковныхъ свъчей или масла? Преступленіе посевдияго не отвывается ин своего рода святоталотвомъ и кощунствомъ? Сама св. церковь, проповёдающая милость и любовь, привнаеть необходимость строгихъ мёръ: "если не послущаетъ и перкви, говорить она, пусть ослушинкь будеть ей, канъ язычнивъ и мытарь, т.-е. пусть будеть онъ отлучень изъ церяви, нашемъ / гранданскомъ заыкв значеть - сосланъ куда следуеть. Едва ли кто, за исключеніемъ непривнающихъ никанихъ преступленій человіческихъ, позволить себів оспаривать, что преступленія противъ церкви, или ся благосостоянія, должны быть отроже наказуемы, чамъ преступленія подобнаго рода противъ частимих мицъ или другихъ общественныхъ учрежденій. Танъ смотрить на это двае и наше законо-- дательство: оно различаеть воровство отъ святотатотва, и за последнее несравненно строже наказываеть, чемъ за первое. Да нначе и смотреть нельзя. Учрежденія и постановленія, которыя мы навываемъ божескими, накова напр. св. церковь съ ен законами и правилами, неизмёримо выше стеять учрежденій чисто житейскихъ,--выше и по своему высокому назначенію, и по идев, и по существу, а следовательно и требують отъ людей большей неприкосновенности, чамъ вторыя. Но этого мало; ватьсь достигаются и другія цаля. Тоть, его действуеть въ подрывъ первенствующему въ государствъ учрежденію, т.-е. церкви, въръ, естественно съ большею дегкостію будеть дъйствовать въ подрывъ или во вредъ своему ближнему или обществу, и затвиъ и государству. Какъ ни страннымъ покажется, но мы не обинуясь во всеуслышание скажемъ: допуская отврыто наносимый вредъ нашей церкви, или ясные - допуская беззаконную продажу церковныхъ свечей, подделку ихъ и масла, далее покупку ихъ, какъ завъдомо сопряженныхъ съ обманомъ всего православнаго народа, мы чрезъ это размножаемъ на родной землъ нашей и разбойниковъ, ложь и обманъ. Занимающийся корчемствомъ постыдится ди своей гнусной промышленности. вогда онъ видить подобную промыпленность во образъ беззаконной продажи церковныхъ свъчей? Не съ большею ли легкостіюпродавецъ рашится торговать протухлою рыбою или мясомъ, когда онъ знаеть, что для самой цервви Божіей продаются свъчв

. н. масло, состояния изъ всякихъ смвсей, даже сала отв дохимхъ, мивотныхъ? и т. д. и т. д. Мы ниже увидимъ, какъ высоко поставлена церковъ Христова въ соединенныхъ Американскихъ интатахъ и какое неотразимое влиние имветъ она на народную правственность.

Перекому въ подръжка дампаднаго насла, достигней у насъ ужасающихъ размъровъ и совершающейся открыто на главахъ всъхъ, конечно по той же причинъ, которую объясняетъ намъ святое Евангеліе: "спящимъ же человъкомъ, пріиде врагь его, и всъя плевелы".

Въ прошедшемъ году несколько православныхъ христіанъ изъ Москвы подавали по этому двлу докладную записку досточтимому оберъ-провурору Св. Синода К. П. Побъдоносцеву. Въ этой записть была представлена саман возмутительная, взятая изъ дъйствительности картина поддълки лампаднаго масла, иногда служащаго даже отравою для людей. На эту записку обращено было должное вниманіе нашею высшею духовною властію, за что естественно будуть глубово благодарны ей всв истинноправославные русскіе христіане. Но позволимъ себъ сказать, что недавно состоявшимся опредвленіемъ Св. Синода положено только начало ко искорененію этого вопіющаго зла, -- этого нагдаго обмана върующихъ, сопряженнаго притомъ со вредомъ для храмовъ Вожімхъ, схожимъ со вредомъ отъ поддвльныхъ церковныхъ свичей. Разумнемъ копоть и зловоніе. Въ упомянутой докладной запискъ ревнителей православія сказано между прочимъ, что въ существующихъ въ Москве заводахъ для выделки лампаднаго масла въ видахъ приданія ему вонючести, схожей съ испорченнымъ деревяннымъ масломъ, примъшивается сало отъ дохимъх животныхъ-кошекъ и собакъ. Можетъ быть здёсь есть своего рода преувеличение, но для успокоения совъсти върующихъ следовало бы обратить на эту молеу особенное вниманіе, изследовать дело и результаты изследованія передать во всеобщую извёстность. Но даже и этой небольшой милости не сдвлано; и народъ остается въ убъждении, что къ лампадному маслу примъщивается сало дохлыхъ животныхъ.

Изъ состоявшагося опредъленія Св. Синода мы не видимъ, чтобы въ лабораторіи Технологическаго института была найдена

танан примъсь, да и втобы даль ее? да изъ вейкъ зи эвремовъ московсинъъ, гит из одинът врупныхъ выдальнается из тедъ до 700.000 °), а всего въроятно и до 1.000.000 пук. этого масла взяты образцы? Мы даме исволяемъ заключать, основывалсь на взятыхъ образцахъ для анализа, что этотъ главный испочнинъ,— источникъ московскій, тенущій такимъ цировимъ рускомъ на Нижегородскую ярмарку и во вст концы шировой русской земли, накъ будго обойденъ. Не знаемъ, ито позвелить озера по образчивамъ воды, взятымъ при берегахъ, гдъ вода можетъ быть и чистою, напр. въ слъдствіе впадающаго въ это озеро ручья или дождевыхъ стоковъ.

На предлагаемую мъру въ изгнанію изъ нашихъ церквей поддільнаго лампаднаго масла можно смотріть только какъ на начало въ болье върнымъ и рішительнымъ мірамъ, которыя, мы надвемся, въ свое время и осуществятся. Предложено епархіальнымъ преосвященнымъ войти въ соображеніе: "не признають ли они возможнымъ поручить наиболье достаточнымъ монастырямъ или церквамъ, а также и епархіальнымъ свічнымъ заводамъ выписывать непосредственно самимъ изъ заграницы лампадное одивковое масло въ количествъ потребномъ для снабженія имъ всёхъ церквей епархів, причемъ свідінія о еприахъ, торгующихъ одивковымъ масломъ, могуть быть получаемы изъ хозяйственнаго управленія при Св. Синодъ".

Выраженіе: "не признають и они возможнымь" приводить насъ въ нёкоторое недоумёніе. Можеть быть таковъ оффицівльный языкъ; но въ моей (да не моей одной) головё невольно задается вопросъ: в если не признають, или признають, но немногіе? Тогда что? Пойдеть все постарому? по прежнему будуть парить ложь, обманъ, злостное хищеніе въ нашихъ православныхъ церквахъ? По заведенному порядку одна Москва будеть продолжать постыднёйшую поддёлку лампаднаго маслъ чуть ли не до 1.000.000 пуд. и разливать его по шарокой русской землё? Всякій соблазнъ, всякій поводъ ко граху, или преступ-

<sup>4)</sup> Такъ гласять «Москов. Вёд.» и «Москов. Церковния».

ление, особливо во вын-этому порождению дуга заобы погне-.бесной --- ведеть из растивнию народной правствениести. Уше этого одного достаточно, чтобы придти жъ сознанию необхоммости вырвать съ корнемъ ото зло-ложь, касающуюся дъль чамией церкви и прологоющую широкіе пути ко лжи и въ жатейскихь двлахь. Да, если безнававанный обмань будеть дошущенъ тамъ, тдв должно быть все свято и неворочно, жакъ и сама святая церковь, то какъ легко мириться съ накъ въ обыденныхъ движъ людокой жезни! Стыоль намей рачи готъ, что въ подобныхъ дваяхъ требуются решительныя меры. Мы же можемъ не признать, что сосредотечение продажи масла при монастыряхъ, церквахъ, епархіальныхъ свъчныхъ заводахъ и при этомъ-покупки насла тольно оть нэвъстныхъ торговыхъ фивмъ могуть послужить если не нь устраненю, то во всякомъ случать въ уменьшенію разсматриваемаго нами вла; но не болье, вакъ жъ уменьшенію; вбо этою мірою, хотя бы принятою и всіми епархіальными преосвященными, не устраняется пріобратеніе жасла привославнымъ народомъ миъ друпихъ источниковъ,---источниковъ, явкъ опыть показываеть, ненистыхъ, а следовательно и наши храмы, и домашнія божницы, не набавятся отъ алокачественнаго масла. Многіе храмы можно-сказать живурь однямъ твив масломъ, ноторое приносять по усердію прихожане: жо отванится отванить въ приняти приносимато якобы доровяниет масла, взятаго изъ накой-небудь лавен, лично фабрилрощей его?

Но, повторяемъ, и за то мы должны быть благодарны, если предлагаемая мъра послужить только въ уменьшеню этого вомстину вопющаго зла; особливо если современемъ, вмъсто выраженія: "не признають" ли, будеть поставлено: "да признають", и если при этомъ для признавшихъ отвроется широкій вредить изъ свободныхъ суммъ Св. Синода, конечно на самыхъ льготныхъ условіяхъ. Въ этомъ кредить чуть - ли не вся истая суть дъла.

Мы невольно останавливаемся на мысли: что если вся продажа только одного лампаднаго масла была бы сосредоточена при монастыряхъ, церквахъ, епархіальныхъ свъчныхъ заводахъ, какой обильный источникъ открылся бы для нашихъ, во мно-

гихъ, мъстахъ истинно бъдствующихъ церковно - приходскихъпколь, для тыхь бынышихь, убогихь и по самому наружному виду церквей, гав не на что купить свъчей, ладону, церковнаговина, для тъхъ священно-служителей, для которыхъ (даже для іврея) весь годовой доходъ ограничивается 75 — 100 руб. Можно судить объ обили этого источника уже по одному тому, что одна Москва, гдъ какъ извъстно не растутъ масличныя деревья, выпускаеть якобы одивковаго масла болве, чвиъ на 10 мил. руб. Положите, что изъ этихъ 10 мил. торговля зарабатываеть только одинъ милліонъ, и сравните съ тою начтожною суммою (120 т.), которая отпускается на церковно приходскія школы всего пространнаго русскаго царства! "Аще кто о своихъпаче же о присныхъ нередить, въры отвергся и горше невърнаго есть". У церкви Божіей, съ существованіемъ которой такъ . тъсно связана вся жизнь, весь духовно-нравственный міръ многомилліоннаго русскаго народа, есть свои непререкаемыя нужды; и если государственная вазна можеть отделять на самое важное отправленіе ея-на приготовленіе духовныхъ пастырей для народа только ¹/5 вожкъ расходовъ по той статьв; то естественно, если она хочеть жить, а жить она должна въ селу завета Спасителя міра, -- она должна изыскивать всв способы для отправденія овоего высокаго назначенія, -- конечно способы, не роняюшіе достоянства этого божественнаго учрежденія и не могущіє служить камнемъ претиновенія для вірующихъ.

Останавливаемся и ставимъ вопросъ, —вопросъ, сознаемся, странный, даже въ своемъ родъ дерзкій; но ставимъ его потому, что многое множество изъ среды насъ относятся къ нему съ полною холодностію, а другіе, старающіеся подъ кровомъ своей мнимой образованности стать передовыми вожатыми въ нашей народной жизни, смотрять на него, на этотъ вопросъ, какъ на начто отжившее, несогласное съ движеніемъ образованнаго человъчества на пути его развитія. Вопросъ такого рода: нужна ли людямъ церковь? слъдуеть ли смотръть на нее какъ на божественное учрежденіе, какъ на мъсто благодатнаго общенія человъка съ Богомъ (въ Св. Таинствахъ и общественныхъ молитвахъ), какъ на великое народное училище для всъхъ слоевъ общества и возраста, какъ на силу, направляющую къ высшимъ

благины двиамы весь строй народно-государственной жизни; вакы на учреждение, напоминающие человику о его выещемъ назначе-. HIN, O OFO PERCHIPED HECREARY, "CTPRESSES TO ROTOPHED BURGETS: его изъ вруга другихъ живыхъ тварей? Отвъчать на эти вопросы въ отрицательномъ сиысль, -- вначить: отвергать бытіс. Bora, какъ личнаго Существа со всёми его высочайними со».. вершенствами; отвергать промысль Вожій вообще, въ частности: попечение его о высшемъ творения Творца--- о человъкъ; отвер-гать въ человет духовную оторону его существа; отвергать. эагробную жизнь; признать, что человин "яко боги", могуть жить и совершенствоваться безь помощи свыще, что для этихь. разумно-овободныхъ созданій ніть высшихъ идеаловь и воя жизнь ехъ должна быть погружена въ море житейскихъ потребностей и отдана на удовлетворение однихъ животимъхъ инстинк-. товъ; напонецъ нужно докавать, что мерковь Христова, въра во-Хриота Спасителя, положительно остались безследными для рода. человъческаго, что онв не вели умъ человъка къ его развитио и образованию, и сердпе вы добру, нь наслаждению чистыйшими, радостями жизни, исполненной миогимъ множествомъ разныхъ. невагодъ, несчастій и огорченій; что самов вившиве благосостояніе теперешняго образованняго человічества развивалось и упрочивалось вив всякой вависимости отъ ученія Христа, освятившаго самый трудъ человёна. При всёхъ современныхъпопрываже некоторияе иристилетой ни обине изе наке и на волось не подвинуль рёшенія этихь вопросовь въ отрицательномъ смысле, и о умозреніи ихъ, этихъ мыслетелей, всего приличиве привести двустишіе нашего славнаго поэта гр. Толстаго.

Все, чего имъ не взвісять, не сифрати. Все, чричать они, надо похерити.

Не на мивнія отдівльных личностей, но на исторію человічества, на здравый смысль, віру и вірованія рода человіческаго мы должны смотріть при рішеніи подобных в вопросовь; и мы увидимь, что віра, церковь, хотя бы и языческія, всегда были святынею даннаго племени или народа, которую онъ храниль и поддерживаль.

Да не подужають, что я далеко отступиль отъ педавлываю линицинго насла купно съ подубльными себчами, дъйствующимы во вредъ нашей святой церкви и правственности православныхъ христівнъ; и для вищивго поясненія менхъ только что изложенныхи мыслей, позволю себв во всеуслышание свазать, что едва ли язычины когда-нибудь рёшался на таной вредь своимь напищамъ, какое наносить нашей церкви узлое своекорыетіе, польвужев "спящимъ человъномъ". Но мы еще кое-что снажемъ на вту тему. Въ поздавящее время много противное върв во Христа Спасителя и его церкви приразилось къ намъ съ Запада Европы, и это приражение проникаеть даже въ низине слои нареда, который видимо отступаеть оть завітовь наіней православной церкви. Но по русской пословица: добрая слава лежить, а нудая бъжить. Многіе изъ насъ думають, что образованный міръ отараго світа и новаго уже отренся отъ Христа и Его церкви: это грубъйшая ошибка. Если на этоть разъ привомнихь одно, повидимому и невыдающееся явленіе; то мы придемъ къ севершенно противоположному завлюченію. Мы разумвемь здвсь то горячее сочувствіе, съ которымъ встретиль весь образованный христівнскій міръ сочиненіе англійскаго богослова Ф. В. Фаррара: Жизнь Інсуса Христа, и вакъ оно зативло собоюпротивохристіанское сочиненіе съ такимъ же названіемъ Ренана (чему доказательствомъ олужить одна численность изданій того и другаго). Не указываеть ли это, что образованное человъчество не перестветь върить во Христа и любить Его?

Унаженъ на недавиее янленіе въ христіанскомъ міръ, повидиному небольшое, но многознаменательное, — на правднованіе пятидесятильтняго служенія Христовой церкви римскаго первосвященника. Въ этомъ празднованіи приняль живъйшее участіе весь многомилліонный католическій міръ (но не онъ одинъ) и снесъ къ подножію папскаго престоло сокровища со всего свъта. Что? это участіе было вызвано личностію маститаго первосвященника, какъ умнаго человъка, или какъ представителя Христовой церкви?

Но мы ради ослабленія ложнаго мизнія о христіанств'я современных вамъ образованных народовъ приведемъ сладующій факть, котораго можеть-быть скорае устыдятся дайствующіе

во вредъ Христовой церпии подалною необходимых для вел предметеръ, а равно и мы, "симије человани". Вотъ что пишуть о состояни церивей въ Американских Штатахъ ). "Довольно самаго поверхностнаго внаномства съ америланского. живнію, чтебы понять глубоное в серьевное значеніє религів. Уже въвзжая въ Нью-Іоркъ, иностранецъ невольно норажается обилемъ куполовъ и колоколень. Просматриван любой путеводитель, онъ узнаеть, что въ Нью-Іорив на 1,200,000 населенія 372 цервви (т.-е. одне церковь на 31/4 тысячи людей). Входя въ побую церковь во время воспреснаго богослуженія, от поражается обидіемъ не только женщинъ, но и мужчинъ, наполияющихъ цервовь. Что поевщенія эти не мотивируются любовытствомъ, скупой или желанісмъ наполнить пустую жизнь, видно нев того, что постройна церным, ея упращеніе, великольшный органъ, плата пъвчимъ, содержание церковнаго старосты и пастора-все это до послъдней конъйни идеть изъ нармана прихожанъ. А содержание цернии обходится отъ 8 до 10 тысячъ долдаровъ въ годъ (если исключить проповёдниковъ въ роде Бичера. получающего болье 15 тысячь долгаровь въ годь; то обычное содержаніе пропов'ядина въ Нью-Іорив обходится въ 3.000 дод.). Кром'в того въ связи съ этими церквами и на средства прихожанъ устроено множество первоначальныхъ школъ, больницъ, свротокихъ домовъ, пріютовъ, лечебницъ для приходящихъ. Каждая религіозная секта, развившись достаточно, считаетъ необхединымъ устроиветь высшія учебныя заведенія, даже университеты для техъ, кто не желаеть отделять умственное образораніе отъ редигіозныхъ вліяній. Прибавьте къ этому, что редигіовными людьми поддерживается громедная періодическая литередура и инеживи торговия, опеціально направленныя въ защиту и распространение религи, что отчеты религиовныхъ обществъ наполнены крупными цифрами пожертвованій со стороны богатыкъ, и вы пералитесь громадностію добровольныхъ заграть народа на дъло религіи, служащихъ какъ бы вившиниъ выраженіемъ силы внутренняго чувства. Все это я говориль по преммуществу о Нью-Іоркъ, городъ славящемся во всемъ союзъ

<sup>•)</sup> Загранич. Вестникь, т. II, 1882 г.

своимъ вольтеріанскить духомъ, обилість атенстовъ и людейт раннодущныхъ къ религія. Въ другихъ городахъ союза ети вибштия проявленія религіовнаго настроенія массь обнаруживаются і еще смыште. Въ Бальтиморт напр. на 267 тысячное населеніе имбется болте 200 перввей (т.-е. одна церковь почти на одну тысячу людей)".

Повърять и бизгочестивые, такъ побящіе церковь Хриогову американцы, что христіанскомъ мірів есть народь, у котораго въ церивать и предъ домешними иконами горять свечи и масло, растворежныя самымъ гнуснымъ обманомъ и приносящія неисчисливый вредъ храманъ? Повърять ли они, что на этотъобманъ и своего рода расхищение достояний перкви смотрять съ полнымъ равнодуниемъ даже тв, которымъ делы право и власть преследовать эти явныя преступленія противъ одного изъ выспикъ учрежденій въ христіанскомъ міръ? Мы разумьемъ здъсь власти, поставленныя непосредственно на стражь общественного строя и обязанныя оберегать какъ вещественную собственность, такъ и народную правственность. Но конечно въ этихъ делахъ виновиве всвиъ наша всероссійская халатность, наша недоврвлость, и, напъ следствіе этой недоврелости, наше самопогруженіе въ личные интересы, безъ совнательной, прочувствованной думы объ общемъ благъ. Улика на лицо-нечальнъйшее веденіе дъль нашими самоуправленіями. Но довольно на эту тему. Возвращаемся въ ближайшему нашему предмету.

Итать мы не имвемъ и малейшаго основанія или повода омотреть на церковь Христову какъ на учрежденіе ненужное, якобы отжившее свой векъ! А если такъ, то естественно мы должны ноставить ее на подобающую ей высоту (заимствуя такой веглядь на это дело напр. у американцевъ), ноставить такъ, чтобы всъ отправленія ея были достойны высокаго назначенія церкви, чтобы она ни въ чемъ не нуждалась; чтобы пастыри ея были образованными людьми и стояли на высоть своего высокаго призванія, чему такъ нередко препятствуетъ подавляющая некоторыхъ изъ нихъ нужда. Человъчество идеть впередъ въ развитім своихъ духовныхъ и матеріальныхъ силъ; церковь, какъ высшее изъ всёхъ учрежденій, не можеть отставать отъ этого движенія ни по внёшнему, ни по внутреннему своему состоянію; катанембы, же неторых опрыванием мервенотвумиле хрмогіане, инланти съ онучани и оборани, которые ноския нами ісрен, дожница останаться наследіем в одной ноторіи промитаго грубаго и біденаго. 7) времени.

Подходинъ блике въ своему предмету.

Всин церковь должна находиться на достойной ен высонаго на- 1 значенія вместь; если государственная казна не мометь (макъ " это везда: ведется) принять на себя ен содержаніе; съ другой стороны, если мы не американцы, которые, какъ выше сказано, 4 THE COUPEOIDOURO OTHOCATOR BY REPEBU. OF GRAPOYCEPORCIBY, WELблагосостоянию ся слушателей, къ благотворительнымъ двламъ, COMMEQUALITY OF USIO, TO ALE HACK COCTACTOR CAMPS HOROES TIPS 4:1 доставить церкви но всемь правамь принадлежащія ей средства, наковы употребляеныя ею свічи, маско, ладонъ и т. д. Клю здась что пріобратоть и ито потеряють? Пріобратоть ов. церковь съ ся вопімини нуждами, пріобрютуть тв пастыри ся, которые: въ настоящее время до того подавлены нуждою, что не мегутъ BOOUBIO HOCBETHTE CHON CHIEF HO MCRIPOUNTERPHOS CHAMCHIG HODERE! пріобратеть православный варующій народь, который будеть избавлень оть обмана и будеть приносить жертвы чистыя, намъ вырышение чистоты души, --- жертвы, которын не будуть наводить его на соблазиъ, на гръховность, какъ лампадное масло, омъшенное съ зловоннымъ саломъ; пріобратуть храмы, гда не будугь гибнуть миллонныя сопровища, собранныя на трудовыя неродныя монъйки и т. д. Но ито потеристь? Тъ произименники, LES ECTOPEIXE HETE ENGERO CENTERO; KOTOPENE HE HOTCES времять церкви и общанывать православный народь, касансь самых высших и частых верованій и побужденій его сердца. Потеряеть сотия, допустимъ - тысяча таковыхъ, чуть не подхедащимы подъ одинь уровень съ святотатцами и грабителями неродилго труда; но можно ин даже положение ихъ на одни васы" оъ периовію, съ многомилиюмнымъ русскимъ народомъ? Но не-

<sup>&#</sup>x27;) Истинно біднаго. Теперь съ трудомъ вірніся, что било время, когла одну, взі королевъ Франціи укорили въ непомірной роскоши за то, что она имізла нівсколько льняних рубашекъ, а короля за то, что онъ устилаль въ своемъ двориввоннаты соломой. Воротится ли такія времена?...



примень из сами оки, эти произвидиенний. Прасбратуль, и примень истание обпримень истранизмо бельше, чама прабратають наглымь обпримень: они небавань саба от осмого танкаго гране произваперкви, оть той яжи противь нея, которой, по слеву Сиссительотець—діаволь; они выступань на такіе пути произвиденности,
гда для нижь не межеть открыться легимкь сиссобовь нь обмену;
ибо другіе пути при большемъ соперимчества больше обращеють,
и на михъ даже административныя власти больше обращеють,
внименія, чамъ на то, что служить въ явный вредь цериви. На
примению, чтобы за зловонно-горящія свачи и масле оватовія
власти ногде либо привненеми виновивкь въ этомъ, межку тамь
примеченіе ими на скамью подсудиныхъ за продажу протуклюва
имось или хлаба съ тараженами случается, хотя сравнительно в
радаю, по сила упрапивнойся въ насъ любан на беззаконноски
и камажности, т.-е. правственной растрепанности.

Первовь Христова на вемле вообще насывается воинствующею: но едва ли, основывансь на вышеприведенных явленіяхъ, совернающихся въ нашей православной церкви и невеломыхъ ни въ одной христіанской цериви образованныхъ народовъ, -- въваниваниему прискорбію не должны мы сказать, что у наоъ онасурубранимъ обравомъ обуревается волнами житейского моря. Кроме указанныхъ явленій, какъ говорится къ слову, укажемъ, что нигив въ христіанскомъ мір'в такъ не поправы, такъ не оскваривнотся дин св. праздниковъ, вопрени сще съ дътствъ вствиъ извъстной заповъди Божіей, какъ у насъ, именующихъ себяпревославными христівнами; да, нигда алчная промывленность не наложила такого пежваго метинно рабскаго ярма на трудовой бъдный народъ, какъ у насъ, и нигув такъ мерзостно не преводявоя дии, поовященные на одужение Богу и дъла дюбви иъ блимнему, какъ въ православной Руси; и повидимому чемъ дальню, "ээподанцае отановитоя это наше истимо варварскее " поведовіє. Не теловы были наши предви при всей техноть наъ-О, мы должны бы връпко и връпко помнить, что нарушение заповъди, такъ опредъленно, такъ ясно выраженной самимъ верховнымъ законодателемъ, самимъ Богомъ, не доведеть русскій народь до добра, при обуявшемъ насъ стремленіи къ мнимой свободю, т.-е. въ всестороннему производу! При учреждени новыхъ судовъ,

една ли поинедшихъ въ прокъ русскому народу, имълось въ виду пріучить его нь запонности, подпять его правственный уровень, или, какъ теперь обычно выражаются, цивилизовать его. Но будеть ли цахъ достигаться законами и судами человъческими, ногда явно попирается законъ и судъ Божій, и народь пріучается къзтому пепранію? Тто выше, что сильнье можеть дійствовать на сердне и умъ человівка? Есть ли симсль---лечить рану и въ тоже самое время растравлять ее самыми вредными зельями?

Но да простять намъ это отступленіе. Возвращаемся нь кампалному маслу.

Позволить себв указать на другую мъру, которая можеть значительно ослабить, а современемъ и совершение уничтожить подувану лампаднаго насла. На русской земли растуга и дине, н воздальтваются на полякь растенія, дающія превосходное осьвтительное масло, поторое до появления перосина было во всеобщемъ употребленія. Мы разумівемъ семейство растеній, извъстныхъ подъ именемъ престопевтныхъ (Cruciferae), къ поторымъ принадлежатъ горчица, сурвница, масличная радъка, рансы н' т. д. Названіе - врестоцвітных в издревле присвоено этимърастеліями на томи основаніи, что развернувшієся прити мхи ишьють сходство съ крестикомъ. Какъ будто эти растенія самаприрода назначила на служение тамъ, гда все основано на вреств. Воть масло изъ этихъ-то растеній и было бы самое подходящее для употребленія въ нашихъ храмахъ, въ домахъ передъ иконами и вообще при православномъ нашемъ богослужении и молитвахъ. Мы очень хорошо знаемъ, что употребление одивковаго масла въ православныхъ церквахъ освящено въками; но если въ составъ этого масля стало входить даже сало дохлыхъ животныхъ, если самая огромная масса его есть смъсь разнымъ: масть, замъщанныхъ на нагломъ обманъ, если подълываемос лампадное масло, такъ нередко употребляемое болящими, служить имъ отравою, то позволительно ин допускать его до употребленія въ церквахъ и при домашнихъ молитвахъ, -- допускать только потому, что употребление оливковаго масла идеть изъ глубовой древности и освящено для употребленія съ этою пілію тамъ, гдв другаго масла не было или почти не было? Въ иные ж ниминиф олиот колгатип онешатско очинивами ж

смоквами; но гръщать ди правосдавные русскіе дюди, если они вижого финиковъ и смоквъ бдять въ эти дни редьку и солещие огурцы? Главная жертва предъ Господомъ Богомъ-серице со-, врушенно и смиренно; но изтъ сомизнія, что и видимая жертва передъ нимъ, во образъ свъчи или масла, та достойна Его, которая не сопряжена съ обианомъ, съ собдазномъ, съ потворствомъ имъ, и не служить въ явный вредъ ближнему и святымъ храмамъ. Это такая истина, которой ни одинъ здравомыслящій истинный христіанинь не посыветь оспаривать, и истиню-набожные америванцы или англичане даже не повърнди бы нашему сявному пристрастію къ одивковому маслу, притомъ нар'ядко въ смъси съ саломъ отъ дохлыхъ животныхъ, чинимой можеть быть руками евреевъ, по мивнію которыхъ Христосъ и Его церковь лучшей жертвы и не заслуживають. За все это тершить воистину воинствующая наша православная церковь, нашъ притериввшійся къ разнымъ кознямъ и напастямъ народъ.

Но не послужить ли введение въ церквахъ мъстнаго растительнаго масла нъ соблазну православныхъ, уже привывшихъ нь такъ называемому деревянному маслу? Думаемъ, что масло завъдомо не деревянное, а у насъ же самихъ фабрикуемов,. масло-смись разныхъ маслъ съ примисью сада отъ дохлыхъ животныхъ, вредное для храмовъ Божінхъ-- этоть явный продукть джи и обиана служить неизмёримо большимъ соблазномъ, чёмъ мъстное, чистое, безъ главнъйшей примъси-безъ обмана. Пусть найдется голова, даже провващенная до костей мозговъ обманомъ и ложью, которая могла бы оспорить высказанную нами мысль. Мы очень хорошо знаемъ, что надобно очень осторожно относиться къ установившимся обычаямъ, особливо въ дълахъ въры, и притомъ если дъло идеть съ младенцами во Христв. Но мы и не домогаемся совершеннаго изгнанія изъ употребленія деревяннаго масла, а такъ-сказать только прокладываемъ путь къ замене нашимъ доморощеннымъ, которое какъ будто сама природа для этого употребленія освятила знаменіемъ креста; мы предлагаемъ то же растительное масло, которое, какъ и всъ подобныя масла, даже въ глазахъ химіи почти тождественны.

По нашему мивнію введенію містных растительных масль при нашемь богослуженіи и молитвахь могуть пособить два

условін или оботонтельства: вонервых вонен піпрован, можносназать всенародная гласность о возмутительных поддвиках ламизднаго масла, сопряженных сь таким гнусным обманомъ и вредом для наших церквой; а вовторых объявленіе со стороны высшей духовной власти, что она ничего не имъсть противь употребленія мьотных чистых растительных масль (конечно высшаго достоинства) въ храмах и предъ домашними иконами. И почему бы для усповоенія совъсти младенцевъ во Христв, на первых же морах не допустить освященія этих масль, какъ двластоя это надъ водою, надъ новыми колоколеми, мар плодами, надъ иконами и т. д.?

Позволительно предполагать такой ходь этого кака. Превде всего мъстное растительное масло найдеть употребление предъ домашники иконами. У меня самого и день, и ночь, какъ у мнораго множества православныхъ людей, теплитея предъ иконами лампадка; но я употребляю такъ навываемое деревянное, въ составъ котораго можеть-быть входить и сало дохлыхъ мивотныхъ. Но почему же и не допускаю мъстнаго? У меня есть прислуга, для которой употребленіе містнаго масла можеть служить собленцив; но его, этого соблазна не будеть, если употреблеміс мастваго масла разрашится высшею духовною властью. Предразсудни, даже самые грубые, при появлении нетины во всемъ ея свъть, скоро исчезають. Я помню, когда въ Саратовъ разносили по доманъ въ косушкахъ или небольшихъ бутылочкахъ появившееся подсолнечное масло, которыго теперь тамъ и въ другихъ областяхъ приготовляется сотни тысячь пудовъ. При началь возрожденія этого производства, т. е. когда масло разпосилось по доманъ въ косушкахъ, почему пренебрегали имъ? Каниственно потому, что тамъ, въ саратовскихъ областяхъ, въ самонъ шеровомъ развити грызеніе свиянъ подсолнечника, -грызеніе, которое мъстные пророни и пророчиды приравнями къ плеванію на св. нконы, даже на Пресвятую Богоматерь. Кемпого нужно было, чтобы эта тыма разсыялась при свыть одного здраваго силисла, и теперь комечно надъ такими пророками и пророчицами только сменотоя и преспонойно все едить это масло, - жань одно нев лученкъ. Я уже не разъ говорияв о замень оливвоваго масла нашинь мъстнымъ, товорить съ разными лицами;

ж не мало выслушиваль отъ нихъ разныхь восраженій, которыя дочти вой похожи на возраженіе, одіданное мий одною москов-спою купчихою (не женой ли производителя ламиадиало масло?—сего не знаю). Какъ же это, возразила она: то же самое масло, тоторое мы йаниъ, будеть горійть и предъ св. мконами? — Но жідь и деревницое масло, такъ называемое прованское, щы йаниъ; ідимъ и хлібъ квасный, пшеничный, и вы знаете, для чего онъ употребляется въ нашей перкви. При такомъ аргументі моя собесідница должна была вамолчать, макъ и грубый предразоу-докъ противъ употребленія въ пищу подсолженнаго масла.

Но идемъ далве. Въ настоящее время наше православное дудовенство можно считать поголовно образованнымъ; не мало и парковныхъ отарость съ образованиемъ или от развитымъ заравымъ смысломъ. Не семитаваемся, по разранения высинсю дуковною властью употребления въ церквахъ мъстнаго раститемънаго масла, оди первые введутъ его дри богослужения. Простал, здравая логива ихъ непремънно поставитъ такую диземму: что, изкъ видимая мертва, какъ сливолъ чистоты сердца, причище Госноду Богу: та ли мертва, въ образъ свъча или масла, которая соединена съ явнымъ обманомъ и вредомъ, или та, которал по чистотъ своей, и притомъ какъ некричастива въ упоминутымъ дачествамъ, дъйствительно можетъ быть вырамевіемъ чиэтоты дущевной?

Повводяю себв упвержать, что безь егой мары, т.-в. безь дозволенія употреблять при нашихь богослуженіяхь и молитальны объеть объеть поставщикам веогра-нибудь освободимов отъ сътей объевь, т.-е. будемь получать чистое одивновое месло. Пусть обудуть поставщиками этого масла и извёстных оприы; не торговые дома, какъ извёстно, съ перемёною лиць нередлю деряноть и свое доброе мин. Для преведнего суда Петра Велийй поставиль прокуреровь. Баланиревь спраниваеть его: что это ва прокуроры? и выслушавши отвёть, скаваль: да это тё ме вуры.—. Не будуть ли тёми же нурами и укасуемыя торговыя оприы?

Допускаемъ, что ври строгихъ марехъ противъ масикыхъ веведниковъ они уменьшать или деле севебиъ правращить производетво перковиято песси, по препратика ин развижуваемое изви зло? Развъ им теперь не получениъ събринованиято масла, werd hornead hearesh, uponsueperme by Torkical incompanies Институть? Мы внасив изъ другихъ испочниковъ, что нь деревиниому масят въ самой большой степсии принамищестся кунмутное, самое распространенное на Востова, добываемое, не чтвчиветь замітичь, тоже четь свиянь травнаро, а же древенаго, растенія, изъ Sesamum orientale, называемаго и руссивив шун-MYTOMS, MOTTERNIS, ROWS ORBITED BORRORER, DOCTED H HIS MAINERS вожных добластихь. Такъ, и семивнія не можеть быть, что съ ослабленіемъ мъстной озбринаціи мимь-деревяннаго жаока, она увеничную ва границею, и им, по пословина, попадемъ чэь отня да въ полимя, още мгучее, чънъ мъспанй отонь, и это воть по воной простой причинь. Топорь, при жастной фабринаціи, по прайной мёре трудовыя русскія деньги, тратимыя на покупку масла, остаются у насъ дома, а тогда за тогъ же фабрикованный продукть пойдуть за границу, по всей въроятности въ руки евреевъ или по нраву схожихъ съ ними грековъ. Воистину последняя лесть будеть горше первой, ибо дело идеть о десятнахъ милліоновъ рублей. Мы имвемъ у себя превосходное подсолнечное масло, но пристрастились въ такъ называемому прованскому; а между темъ сведущіе люди говорять, что едва ли не самая большая половина ввозимаго въ намъ подъ именемъ прованскаго фабрикуется изъ нашего же подсолнечнаго. Мы уже не говоримъ о мъстной передълкъ этого масла въ прованское. Во время оно евреи скупали въ Бессарабіи мъстные табаки (замътимъ, нисколько не уступавміе турецкимъ), платя б'ёднымъ, закабаленнымъ ими поселянамъ 3-5 р. за пудъ; везли табаки въ Константинополь, и оттуда опять въ Русскую землю, съ платою по 40-80, 120 руб. за пудъ и даже выше. Какъ, подумаешь, пользуются нашимъ слъпымъ пристрастіемъ ко всему иноземному! Та же участь ожидаеть и лампадное масло, уже конечно и испытываемая нами: изъ нашего же горчичнаго, рапсоваго или суръпнаго съмени, которое мы посылаемъ за границу въ очень почтенныхъ размърахъ, будуть давить масло, примъшивать въ нему для прикрасы или вонючести деревянное, и мы будемъ получать таковое, отсыпая за него миллонами золотыхъ, которыми такъ оскудъло Русское царство именно ради своего пристрастія во всему не своему. Не пора ли намъ предать забвенію нашу простоту, до. жодищую до детской намености и отоль разорительную для насъво всёхъ отношенияхъ, даже въ нравственномъ.

Повторяемъ: Господу Богу пріятиве та жертва, въ которой ивть гнусной лин и обмана. Полумары никогда не приводили из желаемымъ цалямъ. Это считается аксіомой среди всего образованнаго и исполненнаго опытовъ человачества. Если смазывають машину, то смазывають хорошо, не жалая масла; въпротивномъ случав она всегда будеть скрипать и портиться, да и вредъ наносить яногда весьма чувствительный.

Мы желели бы, чтобы наше настоящее размышленіе было передано чрезъ какой-нибудь самый распространенный органь на судъ всей православной Русской земли; и напередъ увърены, что ока, столь щедро одаренная здравымъ смысломъ и чистымъ сердцемъ, отвётитъ, что правду говоритъ старивъ.

И. Палимисестовъ.

10-го февраля 1888 г.

## отвътъ воинствующему лютеранству.

Адресь евангелическаго союза Его Императорскому Величеству и письмо оберъпрокурора св. Синода въ Э. Навилю.

Въ прибавленіяхъ нъ № 7 "Церковныхъ Въдомостей", издаваєшыхъ при Святвищемъ Правительствующемъ Синодъ, напечатаны намеслъдующіє: адресъ Евангелическаго союза Его Императорскому Величеству и письмо оберъ-прокурора Св. Синода къ Э. Навилю, президенту швейцарскаго центральнаго комитета Евантелическаго союза.

Адресь Еванимического союза Его Императорскому Величеству Александру III, Императору Всероссійскому.

## Ваши Виличнотво.

Нижеподписавинеся, представители разных отраслей Евангелическаго союза, съ чувствомъ глубочайшаго почтенія обращаются къ Вашему Императорскому Величеству, повергая къ стопамъ Вашимъ нижеслёдующую просьбу.

Не безъизвъстно Вашему Величеству, что одною изъ главивишихъ цълей Евангелическаго союза служило всегда попеченіе о нуждахъ христіанъ во всемъ міръ, дабы всё имъли возможность свободно слъдовать своему въроисповъданію, по совъсти каждаго и по обрядамъ той церкви, къ коей принадлежитъ каждый.

Digitized by Google

Съ 1849 года, и неоднократно, Евангелическій союзъ являдся ходатаемъ за свободу совъсти и богослуженія предъ многими правительствами и государями Европы. По милости Бога—Царя царствующихъ и Господа господствующихъ — усилія наши въ Швеціи, въ Италіи, въ Тосканъ, въ Германіи, въ Испаніи, въ Турціи и въ Австріи послужили почти всюду къ распространенію великаго начала религіозной свободы на тъхъ, кои до того ею не пользовались.

Евангелическому союзу не отказывали въ благоволении и Императоры, предшественники Вашего Величества, и благосклоннымъ пріемомъ въ замкъ Бергъ, въ 1857 и 1870 годахъ, и заявленіемъ бывшаго канцлера Имперіи по иностраннымъ дъламъ, князя Горчакова, въ 1871 году, при пріемъ во Фридрихсру, отъ имени Его Величества Императора Александра II. Это даетъ намъ надежду, что и нынъ Императоръ Всероссійскій не откажетъ насъ выслушать.

Въ 1864 году Его Величество Императоръ Александръ II приказалъ произвесть изслъдованіе по жалобамъ на стъсненіе религіозной свободы въ Балтійскихъ губерніяхъ. На основаніи его, Августъйшій Годитель Вашего Величества отмънилъ для сихъ губерній примъненіе перковнаго закона относительно предбрачныхъ подписокъ въ смъшанныхъ бракахъ. Генералъ-губернатору этого края поручено наблюдать за исполненіемъ Высочайшей воли и ограждать протестантскихъ пасторовъ отъ всякаго преслъдованія.

Съ тъхъ поръ, подъ вліяніемъ [обстоятельствъ, о которыхъ судить не дъло Евангелическаго союза и коихъ одни послъдствія для него очевидны, старинное законодательство относительно смъшанныхъ браковъ вступило снова въ силу, лютеранскимъ пасторамъ положено препятствіе въ навиданіи паствы, наконець, вст ть, кои безъ достаточнаго испытанія отвергли религю отщовъ своихъ для перехода въ православное исповъданіе—лишены права возвратиться къ прежней въръ, подъ страхомъ наказанія на основаніи уголовнаго закона, вновъ возстановленнаго въ дъйствіи.

Умоляемъ Ваше Величество повърить нашему ръшительному заявленію, что мы далеки ото всякой мысли о какомъ-либо вившательствъ въ дъла, касающіяся до правленіи или политики Вашего Императорскаго Величества; мы знаемь, что въ Россіи сумествують запоны, вострещающе членамь провославной меркви перехедить въ другіл исповыданія. Но осмыливалсь просить Ваше Вемичество объ отмынь этих запановь, ны этою самою просьбой думаемъ воздать высочайщую хвалу тому чувотву справедливости, конмъ одушевленъ Августайшій Сынъ Освободителя 20 милліоновъ изъ рабства, Сынъ Монарха, дозволившаго свободное распространеніе слова Божія во всей Имперіи.

Ходатайствуя за религозную свободу, мы нисколько не думаемъ нарушать начало церковнаго авторитета и никоимъ образомъ не выражаемъ той мысли, что всё мизнія (въ дёлё вёры)
имъють одинаковую цёну. Наше завётное желаніе состоить въ
томъ, чтобы всякій, имъющій преимущество быть подданнымъ
Вашего Величества, могъ свободно чтить Бога по своей совъсти
и по веленію Божію во святомъ Его слове, чтобы каждый изъ
подданныхъ Вашихъ могъ свободно воспитывать детей своихъ
въ вёрё отцовъ, чтобы духовные пастыри христіанскихъ церквей неправославнаго исповъданія могли безпрепятственно исполнять относительно своей паствы всё обязанности своего
званія, наконець, чтобы асть ть, кои не давая себъ отчета вз
важности ръшенія записались вз списки православной церкви,
могли безг опасенія возвратиться вз лоно прежней своей церкви,
могли безг опасенія возвратиться вз лоно прежней своей церкви,
могли безг опасенія возвратиться вз лоно прежней своей церкви,
могли безг опасенія возвратиться вз лоно прежней своей церкви,
могли безг опасенія возвратиться вз лоно прежней своей церкви,
могли безг опасенія возвратиться вз лоно прежней своей церкви,
могли безг опасенія возвратиться вз лоно прежней своей церкви,
могли безг опасенія возвратиться вз лоно прежней своей церкви,

Мы увърены, что начало терпимости ко всъмъ въроисповъданіямъ, равно какъ и начало свободы совъсти, твердо и въ убъжденія Вашего Императорскаго Величества. Посему-то Евангелическій союзъ законно хранитъ надежду, что зданіе, коего основы столь славно заложены покойнымъ Императоромъ Николаемъ и Его Августвишимъ Сыномъ, будетъ увънчано Вашимъ Величествомъ и что Вамъ благоугодно будетъ даровать Своимъ подданнымъ величайшее изъ благъ—возможность чтить Бога христіанскаго по совъсти каждаго и по обрядамъ той церкви, къ коей принадлежитъ каждый и не только съ Балтійскомъ крать, но и во вспяхъ частяхъ обширной Имперіи, гдъ имя Вашего Величества съ любовію чтится милліонами людей, ежедневно привывающихъ благословеніе Божіе на Священную Главу Императора и Отца Своего.

Состоя членами различныхъ церквей, но объединяемые одною върой въ Іисуса Христа Спасителя нашего во Святомъ Духъ, 25\* мы молимъ Отпа Небескаго силонить сердце Вашего Величествакъ милосердію, да удостоитъ выслушать нашу просьбу и употребить еще разъ Высочайшее право Монаршей власти, приказавъ, да царствуетъ миръ, правда и свобода во вскуъ семействахъ и во вскуъ племенахъ Имнеріи.

Съ глубочайшимъ почтеніемъ
Вашего Императорскаго Величества
покорные слуги.

Отъ имени швейцарскаго отдъла: Эдуардъ Навилль, президентъшвейцарскаго центральнаго комитета; Евг. Миттендоръъ, секретарь.

Отъ имени голландскаго отдъла: баронъ де-Бассенеръ де-Батвикъ, президентъ; графъ де-Билландъ, секретарь.

Отъ имени датскаго отдъла: Валь, президентъ; Олафъ Гансенъ, секретарь.

Отъ имени англійскаго отділа: Польварть, президенть; Фильдъ, секретарь; Арнольдъ, секретарь.

Отъ имени отдъла съверо-американскаго: Доджъ президентъ Филиппъ Шасоъ, почетный секретарь; І. Стронгъ, генеральный секретарь.

Отъ имени съверо-германскаго отдъла: Андрей графъ Беристорфъ, президентъ; Евгеній Вауманнъ, пасторъ, секретарь.

Отъ имени отдъла восточно-германскаго: Оедоръ Кристлибъ, профессоръ богословія, президенть; Даммонъ, пасторъ, секретарь.

Письмо оберъ-прокурора Святъйшаго Синода Эдуарду Навиллю, президенту швейцирского центрального комитета Евангелическаго союза.

Государь Императоръ Всероссійскій благонзволиль передатьмив адресь, посланный Вами изъ Женевы въ Копенгагенъ на Высочайшее Его Императорского Величества имя.

Его Императороное Величество, въ неусыпной заботливости о благъ всъхъ Своихъ поддалныхъ, въ особенности же о намвысшемъ благъ религіи, не отдъляетъ въ Своемъ сердцъ Свомхъ подданныхъ Прибалтійскаго края и питаетъ къ нимъ тъ же возвышенныя чувства и благія намъренія, которыми проник-

муты были Незабвенные Родитель и Дъдъ Его, столь справедливо цъншные вами въ настоящемъ дълв.

Правительство Его Императорскаго Величества, меуклонно следуя указаміямъ Верховнаго Вождя своего, питаетъ твердую надежду, что принятыя въ отношеніи Прибалтійского края мъры мостепенно водворятъ въ этомъ краё общее спокойствіе, столь долго возмущаемое историческимъ врагомъ его, яменно, съ одной стороны, стремленіемъ одного малочисленняго класса из абсолютному госмодству въ целомъ краё и полною солидарностью съ нимъ лютеранского духовенства, съ другой стороны, ствененіемъ въ мраё велкихъ попытокъ къ единенію съ общимъ отечествомъ его—Русскимъ государствомъ, въ особенности съ православною церковью. Впрочемъ, считью мэлишнимъ излагать здёсь сущность тъкъ недоразумёній, которыя смущаютъ мынё лютеранскіе умы въ Евроив, и ограничиваюсь сообщеніемъ вамъ переписки мосй но этому премету съ единов'врщами вашими, изъ которой вы ознакомитесь съ существомъ кастоящаго дёла.

Но вы идете гораздо далъе вашихъ швейнарскихъ собратій. Васъ озабочиваетъ положение не только лютеранства въ Прибалтійскомъ крав, но и всвхъ христіанскихъ исповеданій въ Россін. Вы желаете полной свободы для этихъ исповъданій. Только глубовій откликъ найдеть эта ваша высоко-христіанская забота въ сердцв Русскаго Государи и всего Русскаго народа. Россія хранить глубокое убъжденіе что нигда въ Европа инославныя и даже нехристіанскія исповіданія не пользуются столь широкою свободой, какъ посреди Русскаго народа. Увы, въ Европъ не хотять признать этой истины. Почему? Потому единственно, что тамъ въ понятію о свободе исповеданій примещалось безусловное право пропаганды его. И вотъ источникъ вашихъ сътованій на наши законы о совращеніямъ изъ православія и объ отпаденіяхъ отъ него! Въ этихъ законахъ, ограждающихъ господствующее въ Россіи исповъданіе и устраняющихъ посягательство на спокойствіе его, Европа видить ограниченіе свободы для другихъ исповъданій, даже преслъдованіе ихъ! Я не буду входить принципіально въ вопросъ, какая существуеть связь между свободой исповъданія и правомъ прозедитизма его и почему ограждение одного исповъдания отъ провелитизжа нъкоторыми признается за стъснение свободы другаго исповъданія. Этотъ отвлеченный вопросъ завелъ бы насъ слишкомъ далеко и на своемъ теоретическомъ полѣ едва-ли привелъ бы къжеланнымъ результатамъ. Я приглашаю васъ на болѣе прочную почву, историческую, на которой получаются болѣе явственимя ръшенія по этому предмету.

Провиденію угодно было поставить Русское государство не широкомъ открытомъ пространстве между Ураломъ и Карпатами, где лицомъ къ лицу встречаются две столь разнородныя и важивний части света, Европа и Азія. Въ тиши и неизвестности для исторіи танлись русскія племена, пока Высшая рука, иравящая судьбами исторіи, не вызвала ихъ на стражу на пути великаго переселенія народовъ—въ то именно время, когда долженъ быль вакончиться періодъ этого переселенія, чтобы дать христіанской Европе возможность мирно начать созданіе новой, христіанской культуры. Русское государство призывалось из высокой миссіи въ человечестве—твердо стоять на страже между двумя частями света, не склоняясь ни на ту, ни на другую сторорону, пока персть Божій не укажеть поры для мирной встречи Востока съ Западомъ въ духё христіанскихъ и культурныхъ идей.

Россія исполнила свой долгъ. Ни дикія орды Хазаровъ, Печенъговъ и Половцевъ, ни тучи Монголовъ не проникли въ Западную Европу, не затруднили христівнскаго и нультурнаго роста ся. Міръ мусульманскій, столь долго торжествовавшій надъ усиліями ея въ лице врестоносцевъ, не только остановленъ въ своемъ движеніи на міръ христіанскій, но и обезсиленъ оплою Россіи. Что же дало Россіи эту силу въ исполненіи своего великаго долга въ человъчествъ? Ничто другое, кромъ ея самобытности и твердой устойчивости въ своихъ собственныхъ началахъ, въ независимости ни отъ Азіи, ни отъ Западной Европы. Что было бы съ Россіей, еслибъ она, овруженная съ Востока и Запада многими десятками народностей и исповъданій, и постепенно давая имъ пріють у себя, колебалась въ недоумвній между одними и другими? Что было бы и съ Западной Европой, еслибы Россія стала ареной для соперничества этихъ народностей и исповъданій, особенно въ тотъ періодъ, когда мусульнанскій міръ сталъ твердою погой на Босфоръ, имън кръпкіе опорные пункты въ парствахъ Казанскомъ, Астраханскомъ и Крымскомъ, а весъ Западъ Европы запыдать продолжительными религіозными войнами, то озаряясь кострами миквизиція, то омрачаясь кровавыми "ночами" и "вечернями"? Только полная духовная самобытность снасла Россію среди этого коловорота религіозныхъ и политическихъ порывовъ на Востокъ и на Западъ. Не тъмъ ли болъе она должна была тщательно охранять [неприкосновенность свомхъ дуковныхъ началъ, выростившихъ и укръпившихъ ея самобытность? Да, въ православной въръ Россія обръла спасавшее духовное начало, ею одушевлялась она въ исполненіи своего великаго призванія, въ ней находила опору противъ соблазновъ со всъхъ сторонъ и увлеченій и надежду посреди бъдствій и уныній, съ нею росла, кръпла и исполняла свое назначеніе въ чаловъчествъ. Охрана православной въры отъ колебаній и отъ покушеній на нее, съ какой бы то ни было стороны, составляеть важивёщій историческій долгъ са, потребность жизни ея.

При такомъ естественномъ ходъ своего развитія что встръчала Россія со стороны западныхъ исповеданій рано, устремивцихся на Востовъ, внутрь ея самой? Уже врестоносцы, столь восторженно двинувшіеся во своихъ мість въ чистыхъ порывахъ освобожденія Гроба Господня и на первыхъ же шагахъ промънавшіе эту возвышенную ціль на завладініе Византіей и попраніе восточнаго православія, ясно показали, что религіозныя отремленія Запада Европы глубоко пропитаны политическими страстями и чужды духа религіозной терпимости. Настали затэмъ смутныя времена для Европы. Продожительныя кровавыя войны раздирали ее отъ врая до края. На знамени этихъ войнъ начертана была свобода въры, а подъ этимъ знаменемъ боролись мірскія стремленія: государства распадались, поднимались отдёльныя наців, появлялись отдельныя народныя группы, возникали новыя государства, выступали на сцену политическія честолюбія, и вся эта картина войнъ представляла такую помъсь религіозныхъ стремленій и мірскихъ вождельній, въ которой съ трудомъ разбираются и самые возвышенные умы. Это была тяжелая школа для христівнскаго духа западныхъ исповеданій.

Въ этой-то смъси редигіозныхъ и политическихъ стремденій западныя исповъданія одновременно появились и въ Россіи. Католицизмъ избрадъ для себя ареной западныя русскія области. Католицизмъ проникся здъсь полонизмомъ, открыдъ неприми-

римую войну противъ правоскавія, истреблявь вов русскія начала во имя польскаго владычества, и подъ своемъ знаменемъ водилъ польскія полчища въ самое сердце Россіи: Мы досель не знаемъ въ этихъ областяхъ и въ цъюй Россіи ватоличества, чуждаго духа вражды къ ней и старанія оторвать оть нея исконныя ся западныя области. Увы, одновременно съ католициомомъ, въ томъ же духв мірокихъ стремленій Россія узнала и лютерамство въ лицъ бывшихъ ливонскихъ рыцарей, валегшихъ ей дорогу въ Балтійскому морю. Истребляя все, что напоминало натолицизмъ, новые эти лютеране, барены и пасторы, се всею внергіей отдались существенному наслідію отъ него-мірскому исвлючительному властвованію въ врав, возбужденію летовскихъ и финскихъ племенъ противъ Россіи преслъдованісиъ православія, какъ символа единенія съ ней. И досель идеть здысь борьба со стороны потомковъ рыцарей за исключительное господство въ врав, и доселв лютеранство, подобно прежнему католичеству, прикрываеть эту мірскую борьбу знаменемъ религія и, подавлия всякія попытки со стороны туземцевъ въ единенію съ Россіей, ственяя свободу соввети, въ то же время распространяеть ко Европъ вопли о насили лютеранской совъсти, смущаеть спокойныя лютеранскія общины въ другихъ частяхъ Имперіи, невсюду держить лютеранскіе умы въ тревогь. Еслибы лютеранская Европа могла отръшиться отъ дъйствія этихъ воплей и безъ предубъжденія взглянуть на текущую двйотвительность въ деревняхъ и волоніяхъ этого врая, въ усадьбахъ бароновъ и пасторовъ, она убъдилась бы вывств съ нами, чего отбить здысь для тувемца свобода перехода изъ лютеранства въ православіе, убъдилась бы, что православіе вдъсь не нападаеть, а себя защищаеть въ этой тажелой для него борьбв съ лютеранствомъ.

Да, къ прискорбію для христіанскаго чувства, еще не настало время для мирной встрѣчи христіанскихъ идей Востока и Запада; западныя исповѣданія у насъ еще не свободны отъ мірскихъ видовъ, отъ посягательства на имущество и даже цѣлостъ Россіи. Россіи не можетъ дозволить имъ пропаганды отторженія единовѣрныхъ сыновъ своихъ въ религіозные станы, еще не сложившіе стараго своего оружія противъ нея. Она заявляетъ объ этомъ открыто, прямо, въ своихъ законахъ, ввѣряя себя суду высшему, правящему судьбами царствъ.

Но можеть-быть въ самой: Западной Епропъ, гдъ нъть ваконовъ объ отпаденія отъ господогвующей въры и о совращей яхъ изъ нея, откуда раздаются противъ Россія жалобы по поводу этих законовъ, можетъ-бъть въ ней сакой отдельныя исповъданія вполнъ освободились отъ мірскихъ искупненій и свобода совъсти ничънъ не возмущается? Увы, въ нашъ въкъ такою полною свободой пользуется тольно переходъ отъ върычнъ безвърію. Я совершенно понимаю, что гдъ-нибудь во благодатной тиши, напримвръ подъ обаяніемъ грандіовно-мирной и черующей прелести береговъ Женевского овера, или у величественпаго, на въне скованиято въ обоекъ гровникъ порывакъ, въчно однотоннаго Рейнскаго водопада, духъ человаческій сновойно отдается созерцанію мирнаго величія и благости Творца всехъ, и бъгутъ отъ него треволненія страстей, не щадящихъ совъсти ближняго. Къ сожальнію, не то за предвлами этихъ тихихъ пріютовъ. Натъ въ Европа законовъ о совращеніяхъ и отпаденіяхъ отъ господствующей віры, но есть силы, гораздо боліве глубовія и шировія, насквозь пропитанныя нетерпъніемъ въ другимъ исповъданіямъ, въ особенности же къ православной въръ, при которыхъ ссылка на отсутствие законовъ объ отпаденіяхъ и совращеніяхъ - одни жалкія слова. Западная цивилизація, воспитанная въ духв и преданіяхъ Рима, не зная православной цервви, не понимая ея, отъ нея отвращается, унижаетъ ее, какъ принадлежность низшей расы, какъ символъ низшей или варварской цивилизаціи. Провозглашають свободу для всёхъ вероисповъданій и для всякаго племени въ принципъ, но когда коснется дъто до примъненія этого принципа, изъ него исключаются православные илоты западной плинации. Я не буду перебирать здысь этого наслыдія Западной Европы отъ старыхъ религіозныхъ провавыхъ раздоровъ, укажу только на свъжіе примъры въ католическомъ мірів—на процессъ Добрянскаго и Наумовича въ Австрін, въ лютеранскомъ-на поведеніе дрезденскаго евангеличего союза Густава Адольов по поводу ходатайства австрійскихъ Славянъ о восточной славянской литургін \*.

<sup>\*</sup> Повидимому, отъ интеранства, выросшаго на протеств противъ чуждаго и меженятнаго народу язика въ богоснужения, следовало би ожидать сочувственшаго, или по крайней мере безпристрастнаго отношения къ возникшему имий



Считью наиболье приличнымъ закончить настоящее мое письмо словами знаменитаго Эрнеста Навилля, которыми онъ оканчиваетъ свое красноръчивое сочинение о въчной жизни:

"Настоящія обстоятельства призывають христіань въ инымъболье важнымь спорамь, чемь споры взаимные. Въ наше время, болье чемь во всякое другое, благодаря религіозной свободь —
легко различить основанія Евангелія. Эти основанія, допускаемыя всеми христіанскими вервисповеданіями, подвержены ныцеоткрытымь нападеніямь въ движеніи современной мысли. Первая обязанность христіань, кажется, есть обязанность соединиться для защиты ихъ общей веры противь ученій атензма и
матеріализма. Великій духовный спорь нашего времени есть
борьба верующихъ въ вечную жизнь съ теми, которые отрицають ее".

Примите, и проч.

С.-Петербургъ.31 января 1888 года.

во всемъ славянскомъ мірѣ требованію—славянской интургів. Но вотъ какъ сильно выросшее на лютеранской почвѣ сфия нетеринисти къ православію и самобит люсти славянскаго племени: противъ Славянъ дютеранство виступаетъ бойнемъ за сохраненіе дитургіи датинской! На какомъ основаніи? Это можно видѣть изъслѣдующаго отзива ортодоксально-лютеранской газети «Allgemeine evangelischlutherisch Kirchenzeitung» 1888 г., № 4: «Съ евангелической точки зрѣнія представляется вполит удовлетворительнимъ этотъ исходъ движенія о введеніи славянокой датургіи (т.-е. отказъ ринской куріи), такъ какъ греко-русская церковъ, съ ел бездушинымъ обрадомъ и навкою степенью образованія въ духовенствъ, стоютъ несравненно ниже римской церкви, притомъ расположена она совставъ не дружественнъе римской къ церкви евангелической, что доказивается инитивнею варварскою политикой (brutal Vorgang) въ нѣмецкомъ Прибалтійскомъ краѣ, гдѣ руссофильствомъ и поповствомъ ведется истинно опустопительная война противъ германства и дютеранства, изъ ненависти и зависти къльмощей культурь и висшей правственности». Прим. ред. Перкова. Въед.



### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

### ПРАЗДНОВАНІЕ 900-ЛЪТІЯ КРЕЩЕНІЯ РУССКАГО НАРОДА.

Въ текущемъ 1888 году исполнится 900-лътіе врещенія русскаго народа при святомъ и благовърномъ князъ Владиміръ. Въ благодарномъ воспоминаніи объ особой милости Божіей, оварившей русскую землю светомъ истинной веры, и о подвигахъ святаго и равноапостольнаго князя Владиміра, заботами котораго было впервые положено твердое основание христіанскому просвъщеню русскаго народа по ученю восточной православной церкви, святвишій Синодъ призываеть всяхь върныхъ чадъ россійской церкви нъ торжественному принесенію Господу Богу благодарственной молитвы и къ прославленію святаго и равноапостольнаго винзи Владиміра, нареченнаго во св. крещеніи Василіемъ, и для сего полагая пріурочить молитвенное воспоминаніе о врещеній русскаго народа во дию чествованія памяти просвытеля русской земли -- 15-му іюля, святьйшій Синодъ благословляеть: наканумь, 14-го іюля, во всемь церквамь Имперіи соборныхъ, приходенихъ и монастыровихъ, а также церевахъ придворнаго и военнаго въдомства и во всехъ домовыхъ, имъюшихъ особые причты, совершать всенощное балніе по чину богослуженія, положенняго уставомъ на храмовыя праздники; въ самый же день праздвованія, 15-го ноля, божественную литургію, въ каоедральныхъ соборахъ енархіальнымъ преосвищеннымъ, а въ отсутствие ихъ викаріямъ, въ прочихъ церквахъ настоятедямъ, въ сослужении остальныхъ овященнослужителей, съ произнесеніемъ соответствующихь воспоминаемому событію поученій; по окончание же литурги - благодарственное Господу Богу молебствіе от врестнымъ ходомъ на рівку, или источнивъ для водоосвященія по чину, положенному на 1-е августа. Чтеніе акаонста святому и равновностольному внязю Владиміру можеть-быть отнесено и въ всемощному брънію, и въ самому дню праздноства, въ который разръмается цвлодневный звонъ; епархівльнымь преосвященнымь предоставляются сдваять распоряжение объ устройства въ этотъ день торжественныхъ собраній съ проивнесеніемъ ръчей, посвященныхъ празднуемому событію. Что же насается чествованія девятисотивлія врещенія русскаго народа въ г. Кіевъ, то таковое дозволяется совершить въ порядкв, начертанномъ митрополитомъ віевскимъ въ представленім его святвйшему Синоду по сему предмету. Вмівств съ симъ, для вапечатлівнія навсегда въ благоговійной памяти православныхъ чадъ русской церкви имени просвітителя русскаго народа, святаго и равноапостольнаго князя Владиміра, святвйшій Синодъ признаетъ необходимымъ установить: а) чтобы въ молитвахъ на литіи, по Евангеліи на утрени передъ канономъ, равно на тіхъ отпустахъ и молитвахъ, въ коихъ поминаются имена святителей вселенскихъ и русской церкви, имя св. и равноапостольнаго князя Владиміра поминалось непосредственно послів именъ свв. равноапостольныхъ Кирилла и Менодія, учителей славянскихъ и б) чтобы день празднованія памяти св. и равноапостольнаго князя Владиміра, 15-го іюля, быль отнесенъ къ числу среднихъ церковныхъ праздниковъ и для сего въ печатныхъ місящесловахъ число это означалось, какъ принято, врестомъ въ полукругів.

# ПОРЯДОКЪ ПРАЗДНОВАНІЯ ДЕВЯТИСОТЛЪТІЯ КРЕЩЕНІЯ РУССКАГО НАРОДА ВЪ ГОРОДЪ КІЕВЪ.

1) 11-го цоля, въздень комчины Святой Радиоапостольной княгини Ольги, имъеть быть отслужена торжественная литургія въ Десятинной церкви у гробницъ ея и Святаго Равноапостольнаго князя Владиміра, съ молитвою о упокосній благовърных внязей его племени, 1-го періода русской исторіи, которые погребены въ Десятинной церкви, и въ церквахъ ближайщихъ къ ней; по окончаніи литургін и панихиды, крестный ходь, съ духовенствомъ Старо-Кіевскихъ церквей, направится изъ Десятинной церкви въ Треховятительскую, построенную на мьоть главнаго идольского жертвенника, и здесь будеть отслужень соборне благодарственный молебенъ за избавление Киева и всей русской вемли отъ тьмы язычества и идольского суевфрія; 2) 12-го іюля, въ день памяти святыхъ Өеодора и Іоанна, мученически скончавшихся незадолго до врещенія вісвлянь, тормественная литургія будеть совершена у гробницы порваго митрополита вісвскаго Миханда, въ Великой церкви Кіево-Печерской давры, и по околчаніи литургін панихида по всвиъ митрополитамъ кієвскимъ перваго періода исторін русской цервви, содействовавшимъ распространению и утверждению христіанской въры въ Россіи. Въ тоть же день преосвященный настоятель Кіево-Николаевскаго монастыря, по окончанім митургім въ семъ монастыръ, соверщить съ монашествующими и духовенствомъ Никодаевскаго военнаго собора врестный ходъ на Аскольдову могилу, гдъ по-

Digitized by Google

гребенъ обладатель Кіева Аскольдъ, принявшій свягое прещеніє эть Царь-градь съ дружниой овоей на 100 лють до св. Владиніра н тэмъ содействовавшій началу христіанской вёры въ Кієвь. По мрибытія сюда врестнаго хода, ниветь быть совершена панимира по вобмъ опомчавинися въ истинной ибра и по вобмъ православнымъ воинамъ, положившимъ свой животъ за въру и отечество; 3) накануна 15-го іюля имаеть быть отслужено торжественно всенощное бувніе въ великой церкви Кіево-Печерской лавры. Въ тоже время одинъ изъ преосвященныхъ викаріевъ, по назначению преосвященнаго митрополита, совершить въ Кіево-Андреевской церкви, на мъстъ апостольской проповъди св. Андрея Первозваннаго, торжественную всенощную съ литіею на паперти, при врестномъ ходъ вокругъ церкви. 15-го іюля, въ день памяти св. Владиміра, торжественная литургія будеть совершена нъ Кіево-Софійсномъ канедральномъ соборъ, какъ древнъйшемъ и ближайшемъ ко времени крещенія Руси при св. Владиміръ. До начала литургін къ Софійскому собору направляются врестные ходы: а) изъ Кіево-Печерской лавры, Кіево-Николаевсваго монастыря и Печерскихъ церквей съ главою святаго благовернаго внязя Владиміра, съ иконами Печерской Божіей Матери и св. Михаила, митрополита віевскаго; б) изъ церквей Андреевской, Трехсвятительской и Десятинной съ иконами св. Андрея Первозваннаго и св. князя Владиміра; в) изъ перквей Срвтенской, съ иконою Скорбящей Божіей Матери, Златоустовской, Вознесенской и Лукьяновской-Феодоровской, по предварительномъ соединени престныхъ ходовъ въ Срвтенской церкви и г) изъ церквей: Троицкой, съ чудотворною иконою Божіей Матери, находищейся въ этой цервви и именуемой "Златоворотская". Владимірской и Деміевской-Вознесенской, по предварительномъ соединении ихъ въ Троицкой церкви. Предъ окончаніемъ литургіи въ Софійскомъ соборъ, крестный ходъ изъ Михайловскаго монастыря, съ преосвященнымъ настоятелемъ во главъ, прослъдуеть, съ ивонами св. Великомученицы Варвары и св. Архистратига Михаила, къ памятнику св. Владиміра. Преосвященный, окропивъ памятникъ святою водою и по освнени предстоящихъ врестомъ, сойдетъ на Александровскій спускъ для соединенія съ главнымъ ходомъ изъ Софійскаго собора. Главный престный жодъ, по окончании литургии въ Софійскомъ соборъ, направится изъ него чрезъ Софійскую площадь, по Малой Житомирской улиць, Крещатику и Александровскому спуску, гдв соединится сначала съ престнымъ ходомъ Михайловского монастыря, а потомъ, у Христо-Рождественской церкви, съ врестнымъ ходомъ Кіево-Подольскихъ перквей и Кіево-Вратскаго монастыри, имеющемъ выйти съ чудотворною Братскою иконою Божіей Матери наъ Кіево-Подольской Ильинской церкви, по совершеніи въ ней

литургін преосвященнымъ настоятелемъ Братскаго монастыря, въ воспоминаніе бывшей на этомъ місті первой христіанской церкви еще за 77 літь до крещенія св. Владиміра. Отъ Христо-Рождественской церкви общій крестный ходъ направится по набережной Дибпра для освященія воды противъ Борисоглібской церкви. (Церк. Впд.)

### ПО ВОПРОСУ О ПОДДЪЛКЪ ЦЕРКОВНЫХЪ ВОСКОВЫХЪ СВЪЧЕЙ И НЕЗАКОННОЙ ТОРГОВЛИ ИМИ \*.

Не подлежить сомнанію, что настоящій вопрось имаеть дадеко немаловажное значение для православнаго духовнаго въдомства и требуетъ серьезнаго къ себв вниманія. Достаточно сказать, что доходъ отъ розничной продажи церковныхъ восковыхъ свъчей, болье полутора выка принадлежащей православной русской церкви въ видв исключительнаго, не разъ подтвержденнаго Верховною властію права на такую продажу, составляеть самый главный и почти единственный источникъ средствъ для содержанія ніскольких десятков тысячь церквей и всіхь вообще мужскихъ и женскихъ духовно-учебныхъ заведеній Трудно представить то печальное положение, въ которое могли бы придти наши православныя церкви, досель ненуждавшіяся за весьма немногими исключеніями ни въ какихъ пособіяхъ отъ казны, и на наши духовно-учебныя заведенія, пользующіяся изъ государственнаго казначейства дишь незначительнымъ пособіемъ, составляющимъ не болье 1/5 всыхъ ихъ расходовъ, если бы почему либо прекратилось поступленіе въ церковныя кассы тыхъ копъечныхъ, вполив доброхотныхъ даяній на свечки, которыя въ общей массъ по всъмъ церквамъ составляютъ милліонныя суммы. Тогда не только не было бы никакой возможности поддержать въ настоящемъ большею частію благольпномъ видь храмы, созданные въ теченіи многихъ въковъ благочестіемъ, трудами и жертвами русскаго народа, но у многихъ церквей не овазалось бы средствъ даже на пріобратеніе предметовъ, необходимыхъ для совершенія богослуженій. Вивств съ твиъ неизбъяно должна была бы закрыться и значительная часть духовно-учебныхъ заведеній, въ которыхъ нына дати духовецства получають даровое обучение, а сироты и дети бедныхъ родителей сверхъ того и безмездное содержаніе, и которыя поэтому служать существеннымъ подспорьемъ иъ скуднымъ средствамъ содержанія самого духовенства. Но овладовшее нашимъ временемъ стремленіе къ отнжательности не разбираетъ средствъ къ достижению цъли и не щадитъ деже интересовъ

<sup>\*</sup> Сообщено изъ Хозяйственнаго Управленія при св. Синодъ.



церковныхъ. Въ совершенномъ забвения этихъ дорогихъ интересовъ, но въ похвальныхъ повидимему заботахъ о преуспъяний отечественной промышленности, представители нъскольнихъ торговыхъ фирмъ восбудили въ офиціальныхъ сферахъ ходатайство о превращении церковной привилетіи на розничную свъчную продажу, между тъмъ какъ масса другихъ промышленниковъ обратилась къ выдълкъ церковныхъ свъчей изъ разныхъ дещевыхъ суррогатовъ восна и съ такими поддъльными свъчами открыто выступила на незавонный путь конкурренціи съ церквами по свъчной продажъ.

Первыя сведенія о фальсификаціи церковныхъ восковыхъ свъчей, обратившія на себя вниманіе центральнаго управленія Святвишаго Сунода, были получены имъ въ 1874 г. отъ одного иэъ епархіальныхъ преосвященныхъ съ юга Россіи. Затвиъ, одна изъ приволжскихъ казенныхъ палатъ возбудила вопросъ о томъ, могутъ ли быть признаваемы церковными свъчи, приготовленныя изъ минеральнаго воска, и следуеть ли лицъ, виновныхъ въ раздробительной продаже такихъ свечей, подвергать отвътственности, установленной за раздробительную продажу церковныхъ свъчей. На основании состоявшихся по этому предмету постановленій Святвишаго Сунода, признавшаго, что по освященному издревле обычаю, восходящему въ первымъ временамъ христіанской церкви, въ православныхъ храмахъ и вообще при богослуженияхъ могутъ быть употребляемы только сввчи изъ чистаго ичелинаго воска, возбуждена была съ Министерствомъ Финансовъ переписка о томъ, чтобы церковныя сввчи приготовлялись на заводахъ только изъ одного этого воска и чтобы, для предотвращенія возможности продажи для первовного употребленія свичей, приготовленных изъ суррогатовъ воска, были установлены вакіе-либо наружные и наглядные признаки для отличія этихъ свічей отъ свічей церковныхъ. Но всявдь за темъ отовсюду стали поступать одно за другимъ ваявленія епархіальных начальствь, духовенства, церковных в старость и частныхъ лиць о томъ, что выделка церковныхъ свъчей съ разными примъсями къ пчелиному воску, преимущественно съ примъсью церезина, все болъе и болье увеличивается. Въ спархіяхъ, въ которыхъ нътъ спархіальныхъ свъчныхъ ваводовъ, стало невозможнымъ пріобретать церковныя свечи изъ чистаго пчелинаго воска. На западной границъ Россіи возникли общирныя фабричныя заведенія для очистки и обработки минеральнаго воска, привозимаго изъ-за границы и предназначаемаго для выдалки первовныхъ свачей. Неоднократно произведенными техническими изследованіями удостоверено, что количество постороннихъ примъсей въ церковныхъ свъчахъ, выпущенных съ заводовъ частных лиць, доходить до 86%. Продажа

подъльныхъ церковныхъ свъчей, оптомъ и въ розницу, прониклавоюту. Мелочные торговцы, и въ числе ихъ евреи и разные иновърцы, объезжая селенія съ различными предметами, составдвющими потребность сельского населенія, продають также и церковныя свачи, приготовленныя изъ разныхъ суррогатовъ воска. При цене на чистый пчелиный воскъ отъ 17 до 24 р. за пудъ, церковныя свъчи можно пріобратать по 12 р. за пудъ и даже еще дешевде. По заявленіямъ церковныхъ старостъ, въ явкоторых дерквах продажа собственных свичей прекратилась; даже въ страстную седмицу, когда тысячи народа стоять въ церквахъ съ возженными свъчами, продажи свъчей изъ церковнаго запаса почти не бываеть; вслудствіе чего оскуденіе въ дерковных доходах дошло до того, что не на что стало купить вина, муви, ладона, безъ чего невозможно самое совершеніе богослуженій. Многими замъчено, что употребленіе поддівльныхъ церковныхъ свечей намосить вредь молящимся въ храмахъ и причиняетъ порчу церковной живодиси, утвари, облаченіямъ и вообще убранствамъ церквей, неръдко весьма цвинымъ. Цервовные старосты одного изъ губерискихъ городовъ въ прошенів въ мъстному преосвященному писали: "во время горвнія свъча не изъ чистаго пчелинаго воска сразу даетъ себя знать: она не горитъ, а дынится, колтитъ, издаетъ дурной запахъ, течетъ и наполняеть свитое место смрадомъ. Около подсвечниковъ, где горять такія свечи, невозможно простоять несволько минуть, чтобы не почувствовать угара; ближайшіе предметы покрываются слоемъ копоти, и дорогія церковныя украшенія подвергаются преждевременной порчъ".

Соединенная съ такими пагубными последствіями для церквей и населенія, и притомъ оснорбляющая святость храмовъ и божественных службъ и выражающая явное противление высшей церковной власти, фальсификація церковныхъ свічей не могла не обратить на себя вниманія и светскихъ начальствъ. Особенной признательности со стороны духовнаго въдомства заслуживаетъ отношение въ этому дълу навазнаго атамана Войска Донскаго. Въ виду появившихся въ громадномъ воличествъ въ церквахъ Донской области свъчей изъискусственнаго воска, нисколько не отличающихся по своему виду отъ настоящихъ церковныхъ свъчей, наказной атаманъ, генералъ-адъютантъ князь Святополяъ-Мирскій сдвлаль распоряженіе, чтобы въ Области Войска Донскаго не выдълывальсь и не продавались свъчи изъ минерального воско, одинаковыя по своей форм в съ церковными свъчами, а виновные въ нарушении сего привлекались въ отвътственности по ст. 173 устава о наказ., налагаем. мир. судьями, какъ за обианъ. Военнымъ иннистромъ распоряжение это было признано вполнъ цълесообразнымъ и подтверждено, чъмъ устранены были всякіе противъ него протесты.

Digitized by Google

Съ разныхъ сторонъ поступило въ центральное управление Св. Сунода не мало предложеній къ прекращенію злоупотребленія по выдълка церковныхъ свачей. Въ числа такихъ предложеній, по обстоятельности разработки вопроса и целесообразности, обратило особенное внимание предложение Императорского Вольного Экономического Общества, которое въ виду того, что фальсиэнкація церковныхъ восновыхъ спачей причиняеть жежду прочимъ вначительный вредъ отечественному пчеловодству, поручило вопросъ объ изысканіи міръ къ пресвченію сальсионкаціи подвергнуть всестороннему разсмотренію въ состоящей при I отдъленіи Общества пчеловодной комиссіи, въ которой председательствоваль въ то время бывшій почетные члень Общества, просессоръ С.-Петербургского университета, покойный Бутаеровъ. По собраннымъ комиссіею свъдъніямъ, въ Россію ежегодно ввозится отъ 150 до 300 тыс. пудовъ перезина, который представляеть очищенный горный воскь (озокерить) и ноторый главнымъ обравомъ идетъ на фольсификацию церковныхъ восковыхъ свичей. Въ виду ожидаемого развитія церевинового производства у насъ въ каспійскомъ районь, комиссія нашла, что обложение ввознаго церевина высокою пошлиною могло бы имъть лишь временное значение и содъйствовало бы не стольно огравичению употребления церезина, сколько развитию выдвлям его въ Россіи. По мивнію коммиссіи, единственною міврою, доющею надежду на то, что при ея осуществлении постановление Св. Сунода объ употребления въ церквахъ только восковыхъ свъчей не будеть оставаться мертвою буквою, следуеть считать постоянный контроль надъ качествомъ свъчной массы и привлечение виновных въ фальсификаціи къ ответотвенности. Съ этою пелію. номиссія признала необходимымъ, чтобы всъ, безъ исплюченія, свъчные заводы были обязаны выпускать свъчи въ продажу не иначе, какъ подъ своимъ этикетомъ, съ точнымъ обозначениемъ названія завода или, гдв возможно, съ его клейномъ на самой свъчв и съ надписью: "для церкви". Но чтобы не стъснять употребленіе церезина для свічей нецерковныхъ, по мижлію коинесін савдовало бы принять за правило по отношенію къ этимъ свъчамъ, что они вообще должны быть выдълываемы размівромъ не менве 10 пітукъ на фунть и иміть свой этикеть или влейно, при чемъ могло бы быть допущено приготовление церезиновыхъ свъчей и еще меньшей величны, въ укороченномъ размъръ, собственно только для рождественской елии. Составленная комиссіей ваписка по этому предмету была разсмотрвна и одобрена I отделеніемъ Императорскаго Вольнаю Экономического Общества. Предложенныя нъкоторыми спархіаньными начальствами и лицами изъ среды духовенства и церковныхъ старостъ меры къ прекращению фальсификации церковныжь свычей оказались по существу близкими къ рекомендуемымъ ичеловодною комиссіей.

Всв эти данныя не только уяснили размеръ и значение элоупотребленів по выдалка церковных свачей, но и указели мары къ его пресвчению, болве рышительныя и двиствительныя, чымъ предположенное въ началъ установление наглядныхъ признажовъ для отличія свічей изъ минерального воско отъ свічей церковныхъ. На первыхъ порахъ вазалось, что однимъ изъ танихъ нальболье подходящихъ признавовъ должно бы быть обязательное влейменіе церковныхъ свічей, на что досель пікоторые указывають. Но судя по тому, что въ церявахъ всего более требуются мелкія свечи, цаною въ 1, 2 и до 5 коп. за свечку, следуеть полагать, что при осуществлении этой меры приходидось бы клейнить милліоны свічей, что едва ли было бы незатруднительно. Самое наложение илейма на мелиихъ свъчахъ, какъ напримъръ въ 1 и 2 коп., не всегда могло бы быть отчетливо, а это давало бы поводъ въ разнымъ недоразумъніямъ на практикъ. Между твиъ церковная свъча по своему вившиему виду такъ отлична отъ свъчей, употребляемыхъ въ домашнемъ быту, что каждый безъ затрудненія можеть отличить ее отъ всякой другой свачи. Точно также, принятый способъ упавовки для техъ и другихъ свечей, въ которой оне отпускаются повупателямъ, имветъ свои установившіяся и извъстныя наждому особенности. Въ то время, какъ свъчи церковныя обывновенно упаковываются въ пачки по ивсколько десятковъ свъчей въ фунтовой пачкъ, за исключениемъ ръдко требующихся прупныхъ срвчей, стеариновыя, парафиновыя и другія свычи, употребляемыя въ домашнемъ быту, обынновенно упаковываются по 4, 5 и не болъе 6-ти свъчей въ фунтъ, отъ чего происходатъ принятыя названія: "четверика, пятерика, шестерика". Въ виду этого, центральное управленіе Святвишаго Сумода пришло къ убъщению, что получившее осуществление въ Области Войска Донского воспрещение выдълки свъчей не изъ чистого пчелинаго воска въ одинаковомъ виде съ церковными свечами представияеть меру, непосредственно ведущую нь цели и, притомъ, нисколько не нарушающую принятыхъ пріемовъ для приготовленія овъчей, предназначенных дъйствительно для домашняго, а не перковиаго употребленія и потому ин для кого, кромъ липъ. занимающихся фальсификацією церковныхъ свычей, необременительною. При этомъ, по мивнію центральнаго управленія, въ видахъ устраненія всякихъ недоразумьній на практикь, полезно было бы для свечей не церковных в положительно установить, канъ предлагаетъ пчеловодная коммиссія, максимальное число муъ на одинъ фунтъ, ноторое могло бы быть ограничено носемью штуками. Съ повсемъстиымъ установленіенъ этой мёры приготовденіе церковных вили одинановых от ними по вижинему виду свъчей изъ суррогатовь воска, очевидно, должно быть разсматриваемо, какъ обманъ, влекущій установленное въ замонахъ въмсканіе, а для облегченія открытія виновных въ этомъ обманъ достаточно требовать, чтобы церковным свъчи не иначебыли выпускаемы съ заводовъ, какъ въ цълыхъ запечатанныхъ пачкахъ, съ этикетомъ завода и съ обозначеніемъ на оберткъ: "церковным восковыя свъчи".

Вивств съ этимъ, центральное управление Святвишаго Стнода признало необходимымъ изыскать способъ и къ тому, чтобы положить предълъ незаконной торговлю деоковными сврачим и оградить отъ нарушенія со стороны торговцевъ Высочайши дарованное церквамъ исключительное право на розничную продажу первовныхъ свъчей. Въ пунктахъ 4 и 5 Высочайще утвержденнаго 28 августа 1808 г. доклада номмиссіи духовных в училищь выражено: "продажа церковныхъ свачъ въ розницу и счетомъ предоставляется единственно въ пользу церкви и имветь быть не иначе, какъ при церквахъ, производима. Посему продажа церковныхъ свъчъ въ розницу и счетомъ во всъхъ лавкахъ и лавочкахъ, также на торгахъ и на ярмаркахъ запрещается". Высочайим утвержденнымъ 26 октября 1837 года мивніемь Государственнаго Совъта исключительное право церквей на продажу церковныхъ свъчей въ розницу, счетомъ или въсомъ менье 20 отнтовъ, признано "неприкосновеннымъ". Между тъмъ, въ 1878 г. циркуляромъ Министерства Финансовъ было разъяснено казеннымъ палатамъ, что церквамъ принадлежитъ привилети собственно на церковным свечи; на восковым свечи, идущім на равныя другія надобности въ общежитіи, привилегія эта не распространяется, почему въ каждомъ отдъльномъ случав продажи восковыхъ свъчей необходимо изследованіе, какія именно свъчи продавались, причемъ продажа свъчей для освъщенія комисть. хотя бы счетомъ или въсомъ менъе 20 фунт., не составляетъ нарушенія церковной привилегіи. Опираясь на это разъясненіе, лица, учиненныя въ розничной продажь завъдомо церковнымъ свъчей обыкновенно заявляють теперь, что свъчи продавались нии не для церковнаго, а для домашняго употребленія или, также, что продаваемыя ими свачи, совершенно одинановы по вывшнему виду оъ церковными, приготовлены не изъ нчелимого воска, а изъ парафина, церезина и друг. веществъ, и потому не могутъ быть признаваемы церковными. Изследование въ подобныхъ случаяхъ, для какого употребленія продавались свъчи, для церковного или домашняго, или вовсе не дълается, или не приводить ни къ какому результату, отъ чего возникающія діла о нарушенім правиль относительно продажи церковныхъ свачей остаются безъ всякихъ последствій. Но употребленіе восковыхъ свъчей въ домашнемъ быту давно уже и совершенно вытеснено

стеаряновыми и другими свъчами, приготовляемыми пзъ болъе дешевыхъ веществъ сравнительно съ пчелинымъ воскомъ, и вообще розничиам продажа свъчей, одинаковыхъ по внъшнему виду съ церковными, въ дъйствительности есть только воспрещенная розничная продажа церковныхъ свъчей. Въ виду этого центральное управленіе Святъйшаго Сунода находить необходимымъ, вмъстъ съ воспрещеніемъ выдълки церковныхъ свъчей изъ разныхъ примъсей къ воску, безусловно воспретить и розничную продажу церковныхъ и вообще одинаковыхъ съ ними по внъшнему виду свъчей, несмотря на то, изъ какого бы матеріала ни были онъ приготовлены.

Согласно изложеннымъ предположеніямъ, въ центральномъ управленіи Святвйшаго Сунода выработанъ подробный проентъ постановленій въ дополненіе нъ Высочайше утвержденнымъ 28-го августа 1808 г. правиламъ о продажв церковныхъ свъчей. Проентъ этотъ находится въ настоящее время на разсмотрянім министерства Финансовъ, завъдующаго дълами промышленности и торговли. (Перк. Въд.)

# ГОДИЧНЫЙ АКТЪ ВЪ С.-ПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

Въ с.-петербургской духовной академін 16 февраля въ часъ пополудни происходило годичное торжественное собрание академін. Анадемическій праздникъ почтили своимъ присутствіемъ: высокопреосвященные митрополиты: Исидоръ новгородскій и с.нетербургскій, Платонъ кіевскій и Іоанникій московскій, архіепископы: Леонтій холиско-варшавскій и Никаноръ херсонскій, енископы: Германъ, Діонисій уфимскій, Владиміръ алеутскій и два викарія с.-петербургской епархіи: Митрофанъ ладожскій и Владиніръ нарвскій; оберъ-прокуроръ Св. Синода К. П. Побъдоносцевъ и его товаришъ Н. П. Смирновъ; протојерей А. И. Парвовъ (предсъдатель учебнаго комитета) и А. Г. Ильинскій (директоръ хозяйственнаго управленія), И. А. Чистовичъ (вицедиренторъ нанцеляріи оберъ-прокурора) и П. И. Остроумовъ (вице-директоръ хозяйственнаго управленія); нъсколько архимандритовъ, протојереевъ (въ томъ числъ прибывшій на актъ изъ Москвы редакторъ "Православнаго Обозрънія" П. А. Преображенскій), священниковъ, много свътскихъ лицъ и дамъ.

Академическое торжество, после молитвы, открылось по обычем прочтеніемъ отчета о состояній и деятельности академій за минувшій 1887 годъ, после чего быль пропеть хоромъ академическихъ певчихъ концерть; затемъ следовала речь, въ заключеніе—"Достойно есть" и гимнъ "Боже, Царя храни".

Годичный отчеть о составь и двятельности академіи быль прочитамъ ординарнымъ профессоромъ А. Л. Катанскимъ. Въ от-



четномъ году вновь избраны въ почетные члены академін: бывшій ректоръ московской духовной академін, протоіерей С. К. Спириовъ и законоучитель Николарвского каналерійского училища, протојерей К. Крупскій. Въ составъ почетныхъ членовъ академія понесла утрату въ диць скончавшагося, 23 севраля 1887 года, тайнаго советника, почетнаго опекума, бывшаро заслуженнаго акстраординарнаго прочессора академін И. Т. Осинина, съ честио для академии бодбе. 26 леть занимавинаго въ ней канедру сравнительнаго богословія. Всёхъ преподавателей въ академін было 30 (ордин. проф. 7, и. д. орд. проф. 1, авотр. проф. 9, доцентовъ 4, и. д. доцентовъ 4, декторовъ 3 и нештелныхъ преподавателей 2). Ворхъ учащихся къ концу отчетного года было 275 (изъ нихъ 264 студента и 11 постороннихъ слушателей); вазеннокоштныхъ студентовъ и стипендіатовъ 191, пансіонеровъ 55, живущихъ въ домахъ родителей 18. Ученыхъ степеней удостоено: степени магистра богословія 1 (ісромонахъ Антоній Храповицкій), кандидата — 63, званія двиствительнаго студента — 9. Въ первый разъ (по учрежденія) присуждены прамін почившаго митрополита московскаго Макарія за сочиненія акстр. профессоровъ академіи: С. А. Соллертинского ("Паотыротво Христа Спасителя"), протојерея П. О. Николаевонаго ("Живнь патріарха Никона въ ссылка и заключеніи"), А. И. Пономарева ("Собеседованія св. 1 Григорія Великаго о запробной живни"). На студенческую премію митрополита Макарія не было представлено сочиненій. Изъ другихъ денежныхъ премій присуждены за вандидатскія диссертаціи окончившихъ ададемическій куроъ въ 1887 году премін: митрополита Іоснов (165 руб.) Н. Нинольскому и П. Смернову, протопресвитера І. Л. Янышева-Д. Лаврову, изъ юбилейнаго напитала-С. Наркевичу, Е. Червяновскому, П. Зубовекому, К. Орфинскому, В. Самунлову, Н. Ходискому, Я. Чередину, Д. Ядрушевичу, А. Өедотову.

Въ заключение отчета, профессоръ А. Львовичъ Катанскій отъ дица академическаго совъта обратился въ присутствовавшимъ

на актъ съ слъдующими словами:

"Позволямъ себв обратить внимание достопочтеннаго собрания на ивкоторыя выдающимся явления въ жизни академии са истемий годъ.

Прежде всего, обращаясь къ составу учащихся, находимъ небывало-высовую цифру студентовъ-нансіонеровъ. Такихъ студентовъ въ комну отчетнаго года жило въ академическомъ аданіи, за извъстную вносимую ими плату, 55 человъкъ, т.-е. студентыпансіонеры составляли <sup>1</sup>/<sub>5</sub> всего наличваго ноличества студентовъ (264 человъка). Это новое явленіе въ академической жизни находится въ вавновмости отъ двухъ причивъ: 1) отъ уменьшенія студенческихъ казельновоштныхъ стипендій, начиная съ отчетнаго года, и 2) отъ воспрещенія, согласно новому академическому уставу, жить свееконитнымъ студентамъ внв академическихъ зданій. Первое, т.-е. уменьщеніе казенновоштныхъ стипендій съ 180 до 120, начавшееся съ отчетнаго года и долженствующее продолжаться и въ следующие 3 года (по 15 стипендий въ году), уже и въ ныивтичемъ году дало пансіонерамъ нъсколько свободныхъ ивоть въ внадемическомъ зданін, а въ будущіе годы дасть ихъ еще болье. Къ увеличению же пансионеровъ въ академическомъ зданія ведеть и воспрещеніе своекоштнымъ студентамъ жить на частныхъ квартирахъ-воспрещение вполна вошедшее въ жизнь только въ отчетномъ году, за окончаніемъ курса последними отудентами, принятыми подъ действіемъ академического устава 1869 года и жившими до второй половины отчетнаго года въ устроенномъ обществомъ вспомоществованія недостаточнымъ отудентамъ общежити, которое въ концв отчетнаго года и запрыто. Есть полное основание полагать, что оть дъйствія указанныхъ выше двухъ причинь — въ особенности нервой-притокъ вкадемическихъ пансіонеровъ не остановится на цифра отчетного года, а будеть возрастать и увеличится, быть можеть, вдвое, т.-е. дойдеть до 100 человыкь, - съ освобожденимъ 45 мъстъ, занимаемыхъ теперь назенновоштными студентами. Весьма характеренъ этотъ факть — умножение академическихъ пансіонеровъ. Ни трудность собрать достаточно средствъ на годичное отуденческое содержаніе, при извъстной бъдности нашего духовенства, ни опасение не найти мъста въ анадемическомъ вданіи, даже за извітстную плату (что нерівдко случалось въ отчетномъ году и въ предшествующе годы), ни навонець, крайній недостатокь преподавательских в месть въ духовныхъ семинаріяхъ и училищахъ, -- ничто не останавливаеть молодыхъ людей въ стремлении къ получению высплаго духовнаго образованія. Академія, не находя возможности не сочувствовать имъ въ этомъ стремленіи, старалась до сихъ поръ въ предвлехъ возможнаго удовлетнорять ихъ желанія, какъ ни трудно подчасъ приходилось ей, въ особенности академическому правленію, при улаженіи возникающихъ при этомъ затрудненій денеживго свойства. А затрудненія эти были очень велики, такъ какъ весьма часты случан, когда денежныя средства какъ поступающихъ, такъ и проходищихъ курсъ студентовъ-пансіонеровъ не соотвътствують ихъ желанію и способности къ прохожденію академическаго курса. Во многихъ случаякъ положеніе накъ этихъ студевтовъ, такъ и академического правленія было бы поистинь бевысходнымь, еслибы на встрычу этого рода затрудненіямъ не выступало общество вспомоществованія недоотаточнымъ студентамъ академін; еслибы овначенное общество неръдко не брало на себя взносы денежныхъ суммъ за однихъ студентовъ и не восполняло недостающаго до нормы у другихъ. Вмаста съ глубокою благодарностію къ почтенному обществу нельзя не выразить горячаго пожеланія ему дальнайшаго процаватанія и даже усиленія и расширенія полезной его даятельности. Недостаточные студенты нуждаются въ его помощи въ настоящее время отнюдь не менае, чамъ въ прежніе годы, и совершенно опилбочна мысль, будто это общество съ академическимъ уставомъ 1884 года должно превратить свое существованіе или уменьшить размары своей даятельности.

Обрашаясь затыть къ учебной и ученой двятельности акаденін за отчетный годъ, мы встрвчаемся съ нъсколькими отрадными фактами. Таково обращеніе временной васедры исторіи славянскихъ церквей въ постоянную наоедру, увънчавшее многольтнія заботы и ходатайства академіи объ учрежденіи сей каеедры, столь важной и необходимой, особенно въ наше время, когда обращены всв вворы не только нашего православного отечества, но и запада какъ протестантского, такъ въ особенности римско-католическаго на славянскій міръ. Съ отраднымъ также чувствомъ цельзя не остановиться на давио небываломъ количествъ диссертацій на ученую степень магистра, представленныхъ въ отчетномъ году; такихъ диссертацій было 9, изъ нихъ 5 уже разсмотръны и одобрены совътомъ, а 4 находятся еще на разсмотраніи. Академія не можеть не сочувствовать этому явленію, свидътельствующему объ оживленім научнаго ся духа и о возбужденін богословской мысли-къ пользв православной церкви, благо которой такъ же дорого для людей богословской науки, какъ и для людей простой, непосредственной въры".

Рачь произнесена акстраорд прос. Болотовымъ подъ заглавіємъ: "Насколько страниць изъ церковной исторіи Эсіопіи". Въ рачи данъ отвать на вопрось о возможности православной миссіи въ Абиссиніи. Исходя изъ сакта, что и католическая и протестантская миссіи закончились неудачею зависящею главнымъ образомъ отъ того, что абиссины не желаютъ дать къ себъ доступъ миссіонерамъ, лекторъ призналъ, что и успъхъ православной миссіи очень сомнителенъ. Сочувствіе абиссиновъ православной миссіи очень сомнителенъ. Сочувствіе абиссиновъ православію не гармонируетъ съ тамъ, что господствующій теперь у нихъ вароисповадный толкъ—крайнее санатическое моносизитство. И правственное состояніе страны не позволило бы принять ее въ общеніе съ православною церковію безъ серьезиаго исправленія. Заключительныя слова рачи были сладующія:

"Все располагаеть думать, что для обращения Абиссиніи въ православіе еще не настало время и пробьеть этоть часть не скоро. Естественный путь къ этому—длинный и тервистый, но онъ намъчается самою исторією страны. Абиссинія желаеть усвоить себв европейскую матеріальную культуру безь перемъны

въры. Если когда-либо этой странъ удастся ознакомиться съ европейскими ремеслами, испусствами, техникого, то съ возвышеніемъ ен матеріальнаго благосостоянія это несомнънно дасть толчевъ и въ чисто научному подъему. Спросъ и знаніе уже оназывается, только эта наука должив быть богословски безразлачная. Попытки-прямо подвиствовать на душу и въру этого народа пробуждали въ немъ опасенія и недовърія. Онъ приметъ отъ европейцевъ довърчиво лишь то, чего самъ просить. Постепенное возвышение умственнаго уровня этой страны есть совершенно необходимое условіе для ея обращенія. Для того, чтобы оценить правильно свою собственную догматику, представители абиссинской науки должны имъть доступъ къ святоотеческой письменности. Изучить греческій языкъ они должны неизбъяно. И лишь тогда, когда богословская наука въ Абисснеін будоть стоять высоко; когда съ началами филологической и исторической критики ученые абиссины будугь знакомы настольно, что не стануть считать вставною всякое свитоотеческое свидетельство о двухъ естествахъ истому только, что въ эніонских вингахь оно не читается; когда историческое чутье ихъ будеть въ состояни различить факть, котя бы и непріятный, отъ тенденціозной выдумки: лишь тогда они будуть способны ръшить, где вселенская правда, на стороже халкидонскаго собора или на оторонъ Діоскора; лишь тогда они могуть искать наволическаго общенія бозъ заднихъ целей, но свидетельству своей сомести. Тогда имъ обращение, не извив нав'янное, а вышедшее изъ внутренняго ихъ роста, будеть вполив надежное. Они сами стануть просвътителями своего народа, на которыйуже по климатическимъ условіниъ-только они и могуть съ успъхомъ воздвиствовать. Они сами въ такомъ отречени отъ своето прошлаго усмотрять не свой поворъ, не горькую обиду своей національности, -- но свой соботвенный успахь, но торжество своего богословского разума, -- и войдуть во вселенскую церковь безъ робиихъ озираній навадь, съ благодатнимъ довъріемъ въ своему будущему".

## БИБЛІОГРАФІЯ.

O западных выроисповыданіяхь, прот. А. М. Иванцова-Илатонова.

Недавно вышедшан книга о. протойерея Иванцова-Платонова "() западныхъ въроисповъданияхъ" имъетъ назначение, какъ видно изъ заглавия нинги ("записки, составленныя для юнкеровъ 3-го военнаго Алексаидронскаго училища"), служить учебнымъ цълямъ и удовлетворять учебнымъ потребностямъ. Дъйствительно,

Digitized by Google

она является весьма полезными и весьма нотребными пособіемъ для учащагося юношества въ старшихъ классахъ среднихъ учебныхъ заведеній, помогая лучшему усвоенію ими той части курса церковной исторіи, которая должна сообщить имъ свъденія о состоянім западной церкви, после отпаденія ся отъ союза съ восточною церковію. Важное достопиство этой вижги заключается въ томъ, что не обременян памяти читателя подробностями исторического или политического свойства, она темъ не менье даеть ясное и достаточно полное представление вакь объ общемъ характеръ религіозно-церковной жизни Запада, такъ и существенныхъ отличительныхъ особенностяхъ важдой религіовной сенты, появившейся и возросшей на оторвавшейся отъ общей жизни Вселенской церкви церковной почвъ Запада. Въ ежатомъ очеркв, съ мъткостію знатова и ховянна въ своемъ дъль, авторомъ схвачены и представлены врупныя и характерныя особенности натолицизма и протестантизма, а равно и главнвишихъ сектъ, догически развившихся изъ началъ, положенныхъ первыми проповъдниками протестантизма.

Давая ясное и нолное представление обо всемъ, что есть существенно-отличительнаго въ западныхъ въроженовъжаніяхъ, книта о. протојерен оставляеть въ читатель иманное впечатавние относительно того процесса, которому подвергалась живнь ва-падной церкви посл'в отпаденія ея отъ Восточной и по отношенію въ которому роковымъ обстоятельствомъ было именно самое это отпадение отъ Востова. Это-процессъ все большати большаго паденія и отпаденія, процессъ постепеннаго искаженія истинъ, бывшихъ некогда общимъ достояніемъ цернви Вседенской. Начавши съ ученія о главенствів папы, бывшаго однимъ изъ главныхъ обстоятельствъ, обусловившихъ собою раздвленіе церквей, западно-церковная мысль логически долга до ученія секть, отвергающихъ всякій авторитеть въ мысли и жизни. Эта идея, связывающая въ одно цвлое различныя и даже противоположныя явленія, дветь цільность и связность всей картина церковной жизни Запада и темъ облегчаетъ возможность лучшаго уразумвнія каждой отдівльной части этой картины. Человівкь видить предъ собою великую цель, первое звено которой главенство папы, а последнее соціализмъ.

Книга "О западных в вроиспов вданіяхь" не оставляеть читателя безь руководственных указаній на счеть техь основаній, на которых сбившаяся съ истиннаго пути мысль думаеть утвердить главитимія изъ своих догматических отступленій, а также и на счеть техь слабых сторона, которыя всего видить въ той или другой секть. Для достиженія цели, т -е. доставленія читателю яснаго представленія о западных в вроиспов вданіях в ить надобности следить по пятам за всеми изворотами лукавнующаго разума и изобличать всё словеса лукавствія, въ которыя уклонилось сердце западнаго человіка. Поэтому и кинта "О западныхъ віроисповіданіяхъ", минуя частности віроисповіданой полемики, даеть краткую, но существенную оцінку тіхть основоположеній западныхъ віроисповіданій, которыя болье извітствы и которыя у защитниковъ этихъ віроисповіданій признаются болье сильными.

По всемъ этимъ достоинствамъ новая книга о протојерея Иванцова-Платонова можетъ оказать добрую и существенно-полезную услугу по отношенію и не въ однимъ только исвлючительно учебнымъ цвлямъ.

Едва ли ито будеть оспаривать мивніе, что всякому мало-мальски образованному человъку, даже не претендующему на какое либо особое влечение къ богословскимъ вопросамъ, полезно имъть по возможности ясное представление о существенныхъ вопросахъ, отличающихъ западныя въроисповъданія отъ восточнаго, неправославія отъ православія. Нать надобности распрывать и доказывать это подробно. Въ обыкновенной нашей жизни постоянно приходится сталкиваться съ неправославными; р'ядко кому не приходится такъ или иначе слышать названія разныхъ религіозныхъ секть. Но редко кто изъ светскихъ особенно людей, могъбы похвалиться яснымъ и отчетливымъ представлениемъ всего того, что называется неправославіемъ. Или совстить никакихъ представленій, или самыя смутныя и сбувчивыя! И болье серьезные, или точные, болые сознательные изъ свытскихъ людей не могуть, думаемъ, не смущаться, чувствуя неясность, сбивчивость, иди даже пробълы въ своихъ знаніяхъ относительно такихъ вопросовъ, какъ въроисповъдныя разности.

Тв немногіе, которые почувствовали бы въ себв болье неотравимое влеченіе къ ознакомленію съ подобными вопросами, должны обращаться къ кавимъ-либо спеціальнымъ и капитальнымъ трудамъ, а это не для всякаго удобно и возможно. Другіе же усповаивають себя твмъ, чъмъ вообще усповаиваеть себя наше религіозно-богословское равнодушіе, т.-е. что это дъло священииковъ и богослововъ въдать все, что раздъляеть людей въ въроисповъдномъ отношеніи. Но не мало, думается намъ, есть людей, которые, не чувствуя въ себъ влеченія такъ-сказать прилъпиться къ вопросамъ богословски-въроисповъднымъ, желали бы однако получить доступное и удобное для нихъ ознакомленіе съ ними. Въ виду этого книга о. протоіерея Иванцова-Платонова "О западныхъ въроисповъданіяхъ" можетъ оказать добрую услугу и всякому, кто желаль бы имъть болье нли менъе ясныя свъдънія о сущности западныхъ въроисповъданій.

По содержанію своему внига раздівляется на два отдівла. Въ первомъ говорится о римско-катодическомъ вітроученій, богослуженій и церковномъ устройствіть. Здітсь изложены главнійшія изъ

догматическихъ особенностей римско-католической церкви, состоящія въ ученій о главенства и непогращимости папы, объ нсхожденів св. Духа, а также тв догматическія истины, которыя въ римскомъ католицизмъ подвергались искажению и составили собою также отличительную особенность этой церкви; затемъ указаны бросающія въ глаза особенности католическаго богослуженія, наконець обозначены особенности, отличающія устройство католической ісрархін. Во второмъ отдаль говорится о протестантскомъ въроучени и новыхъ обществахъ въ западномъ христіанствъ. Гораздо подробнъе здъсь говорится объ основныхъ догиатическихъ особенностяхъ общихъ всему протестантизму (ученіе объ оправданіи върою, отрицаніе авторитета преданія, призыванія святыхъ, модитвы за умершихъ). Въ последнихъ 🐒 книги (19-23) сообщаются свъдънія о раздичныхъ редигіозныхъ сектахъ и обществахъ, появившихся и развившихся на почей протестантизма.

N.

#### О третьемь издаміи книги: "За истину и правду".

. Спышимъ подълиться въстио: приступлено къ третьему изданию вниги: За истину и правду, и въ начале марта она выйдеть. Въ третьемъ изданія двавются небольшія дополненія противъ втораго, и книга явится на лучшей бумагь и въ болье крупной печати. Перваго и втораго изданія въ короткое время (въ два какихъ - нибудь года) разоплось до 10,000 экз., и сверхъ этой весьма почтенной цифры поступило до 900 новыхъ требованій, но составитель и издатель не рашался приступить къ третьему изданію, и если теперь рышился, то вслыдствіе убъдительныхъ просьбъ, полученныхъ имъ въ прошедшемъ январъ. Прибыль отъ первыхъ двухъ изданій поступила не въ собственность издателя (о чемъ въ свое время было объявлено въ печати): также, что останется и отъ третьяго изданія-назначается въ пользу Миссіонерскаго Общества и для другихъ целей. Въ влиге довольно большаго формата въ 8 наберется до 14 листовъ, и не смотоя на это цена ей назначается самая доступная: безъ пересылки 50 к., съ пересылкою по одному экз. и до 20—60 коп., при требованіи 20 экз. и болье 50 к. Съ требованіями могуть обращаться въ самому издателю: Ивану Устиновичу Палинпсестову-въ Москву, Покровская улида, д. Рудневой, При этомъ считаемъ нелипимиъ присовокупить, что книга "За истину и правду" есть сборникъ статей (своего рода христоматія) въ запиту христіанства, православной церкви съ ея служителями и вообще въ обличение разныхъ мудрований новаго нашего времени.

#### опечатки.

#### Вг январской книжкт Православнаго Обозрытя.

#### Напечатано:

Стр. 116. въ прим. 1-мъ: стр., 2 варшавской Стр. 116. въ прим. 1-мъ: стр., 2 волинской Въ стр. 3 и 4 слова: которан..... варшавскими Стр. 156-2 стр. сверху: Natural Law Spiritual World

Стр. 156-2 стр. сиизу: Can Стр. 169-20 стр. сверху: также Candyems:

воронежской. воронежской. 14CKA10 **V1678**15.

Natural Law in the Spiritual World.

ามรัสท่อ.

#### объявленія.

# Труды НИКАНОРА, архіепископа херсонскаго и одесскаго.

Бестды и поученія: т. І, ІІ, ІІІ и ІV. Цівна каждому 2 р. съ пер. Адресоваться въ канцелярію его высокопреосвященства.

Позитивная философія и сверхчувственное бытіе. Томъ І-1875 г., И—1876 г. Получать можно въ Одессь, въ магаз. Е. Распонова, ціна за оба тона 5 руб.

Томъ Ш. Критина на критику чистаго разума Канта, сводъ фалософсинкъ выводовъ изъ первикъ двукъ томовъ. Продвется въ Одессъ, въ маг. Распопова, и въ Петербургъ-въ маг. Тузова, равно и въ канпелярін его высокопреосвященства. Ціна 3 р.

Въ капцелярін же можно получить "Разборъ римскаго ученія о ви-

димомъ (папскомъ) главенствъ въ церкви". Пъна 2 руб.

# М. Н. КАТКОВЪ.

:1863 годъ.

# собраніе статей по польскому вопросу,

пом'в шавшихся въ Московских в Впосмостях, Русском Впстникъ и Современной Льтописи.

ВЫПУСКЪ І-й 662 стр. Цена 3 руб., съ пересылкой 3 руб. 50 коп. II-R 766

съ портретомъ М. Н. КАТКОВА.

Получать можно въ конторф типографін Московскаго университета.

Оть Московскаго Духовно-пензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Марта 2-го 1888 года.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

# СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ ВОСШЕСТВІЯ НА ПРЕСТОЛЪ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШАГО ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА III-го \*.

Съ настоящаго дня мы вступаемъ въ восьмое лето благословеннаго царствованія Благочестивейшаго Государя нашего Императора Александра III. Семь леть прошло съ техъ поръ, какъ мы предъ лицемъ Божіимъ, предъ Св. Крестомъ и Евингеліемъ благоговейно произнесли присягу на верность Избраннику Божію. Празднуя ныне восшествіе Его Величества на праредительскій престоль Всероссійской Имперіи, обновимъ въ своемъ сознаніи, разъяснимъ къ овоемъ умъ, по указаніямъ Слова Божія, те верноподданническія обязанности, которыя мы благоговейно приняли на себя въ присягь на всегдащиюю верность Царю и отечеству.

Ов. апостолы, особенно Петръ и Павелъ, тщательно изъясняли зарождавиемуся христанскому обществу его отношенія и обязанности къ царямъ и правителямъ. Распространия церковь, какъ царство Божіе на землъ, они давали понять, что и царство земное есть установленіе Вожіе. Они конечно предвидъли, что настанеть время, когда перковь Христова въ числъ своихъ членовъ будетъ имъть царей и правителей, и что тогда неполиеніе върноподданническихъ обязанностей, трудное въ отношенія и къ

Digitized by Google

<sup>\*</sup> Произнесено въ Варшавскомъ каоедральномъ соборв 2 марта сего 1888 г.

властямъ языческимъ, будетъ для христіанъ легко и радостно, такъ какъ духъ и сила заповъдей Христовыхъ проникнутъ въ законы гражданскіе и учрежденія государственныя.

По воль Провидынія Божія мы и живемъ именно въ такое время. Для насъ Русскихъ и для нашего отечества особенно вамвчательно то, что въ наставленіяхъ апостольскихъ усматривается какъ бы заранве предначертанный планъ и образъ нашихъ государственныхъ учрежденій, какъ будто эти наставленія къ намъ обращены болъе, чъмъ къ другимъ христіанскимъ народамъ. Главный строй нашего государства представляется намъ въ следующемъ наставлении апостола Петра: "Будьте поворны всякому человъческому начальству ради Господа,- царю, какъ верховному властителю, правителямъ, какъ отъ него посылаемымъ для наказанія преступниковъ и для поощренія дълающихъ добро" (1 Петр. 2, 13 и 14). Здёсь власть государственная и отношенія въ ней утверждаются и освящаются именемъ Господа; во главъ государства указуется самодержавный царь, представляющій въ лиць своемъ богодарованную всеповоряющую власть изродоправленія; правители единственно оть него заимствують власть и полномочів.-- Нась укорнють иностранцы за несовернемство нашихъ государственныхъ учрежденій. Укажемъ укоряюшимъ на подходящее изречение древняго греческого мудреца, воторый на вопросъ-какое самое лучиее управление государствомъ-отвачаль: "то, когда народъ мовинуется правителямъ, а правители законамъ". Но для насъ всего авторитетиве указамія Слово Божія, съ которыми внолив соглассив и следовательно богоугодень существующій въ нашень отечестві образь правленія. Не онъ-ли воспиталь въ нашемъ народь тв гражданскія и военныя доблести, о которыхъ свидетельствують наши льтописи? Не онъ-ли управиль, возрастиль и расшириль наше веливое перство? Съ утвшениемъ ввирая на эту върцость нашего государственнаго устройсява Слову Божію, мы должны принять съ послушаніємъ и наставленія апостольскія относительно нашикъ върноподданническихъ обязанностей; эти наставленія должны служить такимъ же основнымъ кампемъ для нациихъ политическихъ убъжденій, ванить служить исповеданіе православной въры для убъжденій религіозныхъ.

Первое мисто въ ряду върнопоминимическихъ обяванностей няя хупетівнине ов. эпостоль Павель дветь молитев за паря и за вобхъ правителей. "Молю прежде вобхъ творити молитец, променія, биагодарснія... за щаря и за всёхь, иже во виссти суть и (1 Тим. 2, 1). По учению Слова Вожія о судьбахъ царотвъ н народовъ, молитва должка быть главивниею силою въ дълв благоустроенія тосударствъ. Она есть вірнівійній и для всекъ полнанных доступный способъ участвовать въдваб благоустроенія своего отечества, не вывщивансь въ советы и предпачертанія царей, когда мы къ тому не призваны. Будемъ же всегда жолиться, чтобы Господь храния Царя нашего во всехъ путихъ Вго, чтобъ исполнить Помаранника своего духомъ Царственной мудрости, чтобы указываль Ему въ сотрудники мужей енльныхъ дукомъ и словомъ правды, чтобъ окружаль Его мудрыми совытнивами, умножаль ревностныхъ и честныхъ исполнителей Его воли и законовъ, благословина побъдани Его оружіе, огранцаль Его царотво отъ бъдъ и напастей. Вогь нашъ первый върноподданническій долгь!--Нась укориють другіе народы ва нами опибии и недостатки. Не отанемъ ни отрекаться отъ своихъ дъйствительныхъ ошибовъ и недостатковъ, ни унывать и смущаться въ виду ихъ; мы можемъ и должны исправлять свои ошибии и недостатки, отъ которыхъ не застрахованъ ни одинъ народъ; но въ то же время должны помнить, что здесь, нанъ и во всякомъ добромъ дъкъ, главная сила не въ насъ саинхъ, а въ Богв и Его всесильной помощи. Исторія нашего отечества представляеть безчисленныя доказательства тому, что и ошибки наши исправляль Господь, и недостатки восполняль, и неожиданными побъдами прославлять наше оружіе, и низлагать враговъ нашихъ, и выводиль наше отечество изъ величайшихъ опасностей на удивленіе всему міру. Не молитва ли народная, подкронилемая предстательствомо св. угодниково Божінхо, была для насъ главною всепобъядающею и всеисправляющею силою?

Другія върноподанническія обязанности наши легко изънсияются изъ нонятія о власти. По разуму апостольскому, власть есть богодарованное, сопровождаемое силою, право защищать, возбуждать и приводить из порядку и благоустройству жизнь и дъятельность какъ частныхъ лицъ, такъ и цълыхъ обществъ и народовъ. Верховный Обладатель этого богодарованнаго права и силы по Слову Божію есть Самодержавный Царь. Оть Него воз-оть высшаго сановника до постадняго исполнителя начальотвенных ъ распоряженій-получеють власть и полионочін въ меру служенія наждаго. Отсюда ясно, что обязанности втриоподражных должных понимать и исполнять прежде всёка и строже всёка тё, которые,. получая отъ Царя извъстную долю власти, отъ Него посылаются на служеніе благу народа. Для нихъ самая власть есть обязанность, и притомъ болье трудная и ответственная, чемъ всякал другая. Имъ на каждомъ шагу вотръчается трудность согласить власть, требующую безусловнаго повиновенія, съ человаческоюевободой, чтобы "не угасить" (Мат. 12, 20) искры добра, тивющей въ душъ человъва. Имъ предстоить трудная задача находить ту границу, которая отдъляеть зло, требующее преследованія, отъ слабостей человъческихъ, требующихъ исправленія, а иногласнисхожденія и пощады. Не въ однихъ законахь можеть быть на всв случан примирена власть съ человъческою свободой, а главнымъ образомъ въ душахъ правителей. Свобода народовъ, утверждаемая законодательными хартіями въ противовось власти, въ нъкоторыхъ странахъ переступаетъ свои границы и отремится въ бездив своеволія и безначалія. Подобныя разрушительныя поползновенія могуть и должны устранять правители отчетливымъ знанісмъ законовъ, опытностью христіанскаго здравомыслія и чутвостью просв'ященной сов'ясти, чтобы распознавать и отличать действительное право оть произвольного притизанія, дожь отъ истины, лесть отъ усердія, лицеміврное дівленіе на показъ отъ честнаго и безкорыстнаго труда, ощибку отъ преступленія, закосивніє во зав отъ увлеченія, честинй порывъ отъ дераости, твердость въ правдъ отъ упоротва и непослушанія, гражданскую доблесть отъ хвастовства и тщеславія. Вотъ чамъ обезпечивается свобода народовъ и благотворность власти! Не буввы законовъ управляють людьми, а приманение законовъ въ жизни смысломъ и властью правителей и судей. Прекрасно правило современной политической мудрости-, вой равны предъ закономъ",-- но только въ смыслъ безусловной отвътственности всъхъ за нарушеніе законовъ, а не въ смысла предоставляемаго наждому права по своему понимать и толковать законъ.

По убъщению въ божественномъ происхождении власти представители ен должны съ бдагоговънемъ носить ее на себъ и



употреблять въ дело. Получая власть изъ рукъ Самодержца, они полины польвораться ою въ той мере, въ какой она дана имъ, не уменьшая и не увежнувая даннаго права. Кажани изъ правителей и начальниковъ долженъ различать въ себъ лицо, носящее влють, и человъка, подверженняю своимы слебостямы, п наблюдать, чтобы лечные интересы и пристрастія не вплетадись въ двятельность по долгу влести, полученной для одужения общему благу. Эдесь вростся великая опасность для правителяобратить самую виасть въ предметь порицамія за недостойное ея употребленіе. Поэтому должно употреблять ее со строгимъ равсужденість и осторожностію, а главнос-сь постояннымь призываність Вожісй помощи и вразумиснія. По праву власти правители обязаны отъ подчиненныхъ имъ людей требовать исполненія законовъ и обязанностей аккуратнаго и тщательнаго, а затымь при слабостяхь человыческихь встрычеются съ необходимостію двлать замвчанія, обличать, угрожать, наказывать. Такая строгость подвергаеть начальника неизбикной участи казаться тяжелымъ для подчиненныхь ему и носить въ сердцв своемъ скорбное опасеніе быть нелюбимымъ. Но горе правителю, когда въ искомой имъ популярности откроется источникъ послабленій, уступовъ и угодничества, которое дилеть человіна властнаго рабомъ чужихъ вождельній и притязаній. Гоняясь за расположеніемъ всяхъ, онъ не пріобрететь себе уваженія людей лучшихъ, окажется виновнымъ въ безпорядкахъ, неизбежно слъдующихъ за неразборчивымъ во всякому снисхожденіемъ, и оставить по себъ память правителя недостойнаго власти, которою обладаль. По свидетельству опыта доброю памятью польвуются не тв правители, которые за снисхождение нь ленивымъ и безпечнымъ были любимы, а тъ, которые строгимъ соблюденіемъ порядка и законности положили прочное направление подвластныхъ въ благотворной дъятельности. Въ предостережение всъмъ отъ подобныхъ искушеній Господь сказаль: "Горе вамъ, когда всв люди будуть говорить о васъ хорошо" (Лук. 6, 26), т.-е. жвалить и прославлять васъ за преступное угодинчество всемъ безъ разбора.

· Весьма обширная и важная часть върноподданническаго долга лежить на родителяхъ и воспитателяхъ, обязанныхъ воспитывать молодыя поколънія въ сознаніи этого долга и върности ему.

Съ детотва нужно запладывать въ душать людей основанія в корни этой великой добродетели практическими уроками нослушанія. Эти уроки пачинаются съ безпревословного исполненія воли родителей, продолжаются въ соблюдении почтительныхъ отношеній къ наставникамъ и восцитателямъ, и завершаются покориостью и уваженісмь тъ начальству на общественной службъ. Поздно поверять свободу молодыхъ дюдей завонной власти, когдаони утрасили правственную силу владоть собою. Въ. догствъ нужно знакомить цоные уны съ неображениемъ Цара въ различныхъ визахъ Еро церственнего величія, съ славилии двяніями прежникъ Государей русскихъ, съ доблестими достойныкъ слугь Царя и отечества и важиваними событими отечественной исторіи-прежде другихъ развленающихъ повъстей и разсказовъ,-чтобы возбуждать и оживаять въ юныхъ душахъ истанный патріотизмъ, чувство народной чести и сознанію величія своєго Царя и отечества.

Ап. Павель въ молитей за Царя вийств съ прошеніями увазываеть и "благодаренія". Возблагодаримъ Госнода за дарованіе намъ въ лице Александра III Царя, открывающаго своєю діятельностію особенную по своєму значенію эпоху въ исторіи нашего отечества. Древняя Русь, разбитая на уділы, была обливаема кровью сыновъ своихъ въ междоусобіяхъ. Мы славимъ Царей Мосновскихъ—собирателей земли русской. Настало новое время—неканіе просвіщенія, и мы снова разбились на уділы праветвенные и начали междоусобіе мыслей, возвріній и убіжденій. Теперь Госнодь дароваль намъ Императора Собирателя русскихъ умовъ, сердець, убіжденій и воїхъ нравственныхъ силъ въ одинъ цільный обравъ русскаго человіка. Да украпляєть Его Госнодь въ этомъ великомъ подвигь, превосходящемъ другіе подвиги, наполилющіе міръ славою царей. Аминь.

Протојерей 1. Корженевскій.

# НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ

о собременномъ положени евангелической церкви въ германи.

Въ самый разгаръ культурной борьбы въ Германіи прусскимъ правительствомъ предпринять быль рядь мёропріятій, ямёвшихъ цвлію освободить изъ-подъ въдънія и вліянія церкви нъкоторыя дъйствія и состоянія въ жизни человъка, дотоль подлежавшія исключительному въдънію церкви, придать имъ характеръ дъйствій и состояній исключительно гражданскихъ или государственныхъ, а не церковныхъ, каковыми онъ были дотоль. Эти мъропріятія коснулись главнымъ образомъ важнъйшихъ актовъ человической жизни, каковы-рожденіе, вступленіе въ бракъ, погребеніе. Явившись въ одинъ изъ моментовъ культурной борьбы, она указывали на накоторую зависимость свою отъ нея, т.-е. были какъ бы ударомъ одного изъ противниковъ, имввшимъ цалію нанести пораженіе другой сторона. Но обнимая собою и непричастную борьба сторону-церковь евангелическую, онъ тъмъ самымъ заставляли предполагать пной генезисъ, иного рода мотивы, вызвавние ихъ появление. Какъ сама культурная борьба, такъ и эти меропріятія должны были свидетельствовать собою о той стадіи въ развитіи силы государственной, когда последняя стремится утвердить свое исключительное верховенство, когда она желаеть властвовать безраздельно, когда какое

бы то ни было общеніе свое въ чемъ-либо съ иною силою она считаеть умаленіемъ своего престижа, какъ бы безмолвнымъ совнаніемъ своей неполноты и недостаточности. Такая нервная чувствительность, такая щепетильность въ охраненіи своего верховенства свойственна государствамъ, быстро и неожиданно поднявшимся на высоту политическаго могущества, сила и могущество которыхъ не созрѣвала постепенно путемъ медленнаго наростанія изъ глубины народнаго и общественнаго духа, а являлась плодомъ случайно благопріятнаго стеченія политическихъ обстоятельствь, в еще белъс—плодомъ военныхъ успъховъ. Въ такомъ именно положеніи находилась Пруссія въ семидесятыхъ годахъ, послѣ успѣшнаго окончанія своихъ войнъ съ Австрією и Францією сразу занявшая одно изъ первостепенныхъ мѣстъ въ ряду европейскихъ державъ.

Направленіе церковной политики прусскаго правительства по отношению въ церкви евангелической, выразившееся означенными мъропріятіями, конечно было принято не всъми съ одинаковыми чувствами. Было немало людей, возросшихъ и восинтавшихся почти въ совершенномъ отчуждение отъ церкви и ея учрежденій, только наружно и номинально связвиных съ нею, воторыхъ вынужденная необходимость въ извёстныхъ случаяхъ жизни обращаться къ церкви и въдаться съ ея служителями могла тяготить, представлялась некоторымъ насилемъ для совъсти; такимъ людямъ вмънявшаяся государственною властію въ обязанность каждому гражданину необходимость въ важивишихъ случаяхъ жизни для приданія последнимъ полной юримческой силы искать скръпленія ихъ церковною властію казалась явленіемъ, унижавшимъ авторитеть государственной власти, какъ бы отреченіемъ государства отъ принадлежащихъ ему одному правъ, устаръвшимъ остаткомъ средневъковаго подчиненія авторитета государства авторитету церкви. Понятное діло, что такимъ людямъ всв подобныя меропріятія въ роде указанныхъ были по душъ, какъ именно то самое, что требуется духомъ девятнадцатаго столетія, что освобождаеть совесть отъ всякихъ формъ насилія и принудительности, что стряхиваетъ последніе остатии некогда крепких и тяжелых цепей, связывавшихъ руки государства.

Momeo daiso omniara, tro conspinente odpothoe brony busчатабніе прошеводуть овначенным мітропріятія на додей сочувотвенно расположениямъ нъ орентелической цернин, всегда желающих расширить, углубить и укращить иругь влінній периви. Непряч впречень оказать, члебы на водкъ жкъ означенных журопрінтія произвели исключительно удручающее впечатлівніе. Отреченіе государства отъ содійствія евангелической церкви въ ея цвинка и отъ принятия ея услуга по отношению ка овонивсоботвенным прине нолино было, -- но навню изпоторыхъ, -очистить атмосоору церкви оть присутстви ва мей влементовь непоброначественных. жинь мехамически связанных съ церковію, должно было возбудить и оживить живиь и двятельность собственных силь перин, нествениемой болве въ своихъ отправления визшетельствомъ силь постороннихь он существу.-словомъ воздысячь уровень жизии церкви. Можеть быть ивоколько мечтотельны были эти другья цернии въ свения соображеніять, поторыми утвинали оне себя, не они были искоенни въ своимь упованіямъ на светлую будувитость сваителической цернии, моторая рисовалнов имъ изъ-за теминив отерганій настоящаго; въ ихъ ожиданіяхъ мало было напускного, искусственнаго, а также сальшиваго, лицемернаго, скрывавшиго подъ собою или неверіе въ церковь, или даже влорадство. Будущее должно было показать, на чьей сторовъ жравда.

Это будущее теперь наступнио, стаго совершившимей савтомъ. Прошло болбе десяти лють со времени введения этихъ меропріятій, — время достаточное для того, чтобы могли выясниться ихъ последствія и явленія, ноторыми оне отразились на общественной и церковной жизни. Друзьямъ евангелической церкви изъ десятилющяго опыта пришлось убёдиться въ ошибочности свенкъ наденца на внутреннюю силу ся, на ся способность справиться съ трудными садачами, поставленными мужомъ современняго государства. Отпрылась именно ся внутренняя несосроятельность; обнаруживась та слабая сторона свангелической, а съ нею и вообще лютеранской церкви, досель уснольвавшая изъ вниманія, что эта церковь тожью и сильна союзомъ съ государствомъ; внё этого союза она не въ состояніи вліять на религіозную и правственную жизнь общества. Пока государству угодно было поддерживать этоть союзъ---эта

слабая оторона не выдвигалась, благодаря охранияслеными мврамъ государственной власти. Разъ государство лимило париовъ своего покроинтельства, поскащим оказамись не въпростания остановить потокъ разъеденения и разлагающих вдінній. Ви-HOBETS BY STOME MOHOURO CAME AND JEOTOPAHOR CERRICLEMICCERAL церковь, ибо, отрежение оть иногить учреждений и обычаявь вселенегой цернви, она сама запрыла тв пути, чрезъ которые открывается достукь для многоразличных вліяній цернви на внутреницою жизиь: членовъ ея, сама ограничила число случаевъ, въ которыхъ мога бы человань прибатель на перили, и тамъ сармала себя нело нужною илилочти ненужною человых. Этотъ недочеть внутренника нигой, органически свясывающих человъна съ перковію, нэкоторое вреня могь восполняться вніжники сервиами, механически овнивающими порковь съ ен члемами; упами эти сирэжы, — и вее здами, доссив биагологи имъ еще державически, должно было разъблаться въ разныя стероны.

Тотъ не свыше десятивтній опыть обнавущить насполько иныя посябдотвія означенных меропріятій не отношеню къ католической цериви. Хотя по первоначальному своему происи стирьно означения міропріятія иміли прілію ограничить и съузить кругь вліяцій церкви собственно кателической, но на двав вышло квито другое. Кругъ вліннія ся не только не умалился, но въ нъкоторыхъ отмошеніямъ даже расширился и распространился не счеть свангелической перкви. Не то, чтобы служители катодической церкви неявивримо превосходили служителей свангелической церкви внертією, ревностію и усердіємь; разуманіє своихъ обязанностей, совивніе своего долга присуще и служителямъ евангелической церкви, но последениъ на нъ чему рукъ приложить; самый энергичный изъ нихь при всемь своемь желанін вліять разносторонне и благотворно, при всемъ усердін отыснать пути яз проведению ва общество нерисоных вліяній. везув наталкивается на бряжке запоры и глукіе ствем и твиъ осуждается на дъячельность сравнятельно ограниченную; между тамъ канъ служитель котолической церкви находить имого настемъ открытымъ дверей для проведенія чрезъ намъ вліяній церкви. Въ католической первы осталесь еще немале собственной, не ваимствованной отъинуды, живиенной силы, иного внутренняхъ нервовъ и уздовъ, связывающихъ съ нею ен членовъ, тогда какъ дютеранская вообщо и евангодическая дъчастисски церковь скатила и роващела, свъсомъ заимстреваннымъ и чуждымъ.

Остановивъ внимание на накоторыхъ подробностихъ разометриваемого дала. По установившемуся издревле въ кристіанскихъ посударствахъ обычаю крещене новорожденициъ двтей CURTAIOCE OF SATALEHLINE, RELIGIES, OTE SOTOPAPO SARREBLO, OVENщее общественное модожение челована со верми его правами; непрещенный, значить не внесенный въ церновные репистры. человъкъ, являтся челованомъ виф правъ, внеящимъ на возруха. По силь законоположенія 8-ро марка 1874 года введеніе регистровь, или по нашену метрическихь ванкей о розивнихол. перешто ка светскима чиновникама, всеедствіе, чего совмо собою крещеніе новорожденнаго для будущаге его обществаннага и юридическаго положенія отало ділома безравдичныма от точки, зранія госудерственной; престить или не престить ребенка, опашить его прещениемъ или откладывать его прещение на неопредъленный срокъ, -- это стело дъломъ личныхъ усмотръній и дичныхь расположеній его родителей. Ближейщимъ последствіемъ этого было появленіе и умноженіе случеевь сначала откленыванія врещенія дітей на неопреділенный срокь по векимь-мибудь соображеніямь; то нужно подождать богатаго дядю изъ Америки. то врестному отцу нужно събздить для поправленія здоровьн ваграницу, то въ семействъ трауръ, то желательно врещение соединить съ какимъ-либо ожидаенымъ фанклынымъ торжествомъ, то не хочется приглащать родственниковъ, съ которыми прекращены сношенія, и т. п. Всявдствіе этого немало людей росло и воспитывалось вит освятительного действія, даваемого важнъйшимъ и необходимъйшимъ изъ христівискихъ таинствъ, и, что не менъе прискорбно, внъ какого бы то ни было чувства своей принадлежности къхристіанской церкви. Если на первыхъ порахъ свое увлоненіе отъ исполненія первой и важивищей своей обязанности по отношенію къ детямъ ихъ родители нажодили нужнымъ извинать какими-нибудь "благовидными" предлогами въ своихъ глазахъ, или въ глазахъ другихъ, то "по времени" стали уклоняться отъ этой обязаниости, уже не исцытывая ни мальйщаго смущенія ни въ глубинь своей совъсти ни предъ другими людьми. Такимъ образомъ, въ средъ христіан...

скаго государства народилось целое поколеніе людей объязыченныхъ, ими точнъе сказать---отръшенныхъ отъ того, къ чему прикръпляется и изъ чего развивается внутренняя религозная жиень человъка. Мы не очитаемъ нужнымъ для подтвержденія этого приводить покробности нифровыхъ данныхъ, доставляемыхъ статистическими таблицами; думаемъ, что будетъ достаточнымь указать только итоги; впродолжение десяти леть (1875 — 1884 годы) родившихся отъ лицъ евантелическаго исповъданія было 5,435,507, изъ нихъ прещено: 4,848,728; вначить 586,779 останось неокрещенными. Если бы кому эта носледняя пнора поназалась бы невнушительною, если бы вто подумаль, что процентное отношение некрещенных къ рожденнымъ не дветь повода представлять положение ужаснымъ, то такому можно было бы поставить на видь, что такъ было въ самое цервое десятильтіе, ногда упаследованныя церковныя привычки во многихъ были сильны, когда во многихъ антицерковныя влеченія сталкивались съ ненепарившимися еще впечатавніями детства и воспитанія, когда еще не было совстить дюдей родившихся и восинтавшихся вив этихъ впечативній; мудренаго ніть, что новое десятывніе по своемъ истеченія представить со всемь другое отношение числа прещенныхъ въ числу рожденныхъ, если только , не случится чего-либо такого, что непредвидъннымъ образомъ иначе можеть повліять на это отношеніе.

Подобыми же малоутыштельными послъдствіями для евангелической церкви сопровождалось новое направленіе прусскаго законодательства по отношенію къ брачному вопросу. По существовавшимъ прежде постановленіямъ бракъ признавался имъющимъ юридическую силу только тогда, когда онъ освященъ церковнымъ вънчаніемъ и записанъ въ церковныхъ метрикахъ, причемъ заключеніе такъ-называемыхъ смѣщанныхъ браковъ, т.-е. бракъ лица христіанской въры съ лицемъ нехристіанской въры или съ лицемъ, принадлежащимъ къ нетерпимой сектъ, не дозволятся и правительствомъ. Новое законодательство сняло эти ограниченія, признавши юридическое значеніе только за бракомъ, заключеннымъ предъ свѣтскою властію, а церковное заключеніе его предоставивши доброй воль брачущихся и разръщивши заключеніе смѣщанныхъ браковъ. Нетрудно видъть, какими потрясающими послъдствіями для семейной жизни должно

было сопровождаться такое положение. Если стремление во вивбрачной жизни и незаконному сожительству распространяется оъ ужасающею быстрогою въ последнее время даже тамъ, гдв принимаются всв меры на ограждению и охранению твердости, строгости и ненарушимости законнаго сожительства, губ самал светская власть счетаеть своимъ долгомъ охранять права церкви въ этомъ деле, то что же сказать о томъ, где светская влесть узаконяеть вив-брачное сожительство и безразлично въ духовной и религіозной стором'в брачнаго союза. Берем'в опять нтоги цифровыхъ данныхъ, доставляемыхъ статистическими отчетами за истениее десятильтіе (1875—1884) относительно брачныхъ союзовъ инцъ евангалического исповаданія. Общее число брановъ за это время было 1,108,119; изъ нихъ повънчанныхъ браковъ было: 963,709. Стонтъ котати обратить винмание на то, что въ указанномъ общемъ числе браковъ сманивницув брановъ было: 133,951, изъ номкъ повънчанныхъ брановъ было всего 54,541. И здась, какъ и въ отношени къ некрещению дътей, не было недостатиа въ измышленіи необы уважительныхъ причинъ, извиняющихъ уклоненіе людей отъ церковнаго вънчанія; то у юной четы ніть примичаго візнчальнаго костюща, то престарыва чета конфузится зрителей, то семейный враурь мвишесть праздновать свадьбу, то вдовушкв тяжело изги къ алтарю, гда все напоминаеть ей о первомъ ванчани съ невабвеннымъ первымъ мужемъ, то предстоитъ спашный отъведъ. Но что бы ни говорили защитники гражданскаго бража въ пользу его, какъ бы они ни распинались доказывая, что онъ можеть быть также крапокъ какъ и церковный - оакты говорять другов; браки, освященные церковнымъ благословеніемъ, оказываются болъе устойчивыми; по врайней мъръ число разводовъ, а также число бросанія мужьями своихъ жень и детей на произволь судьбы, поразительно увеличилось; въ продолжение цяти детъ (1881—1885) изъ 25,129 брачныхъ сочетаній, заключенныхъ по новому, т.-е. гражданскихъ, 15,970 кончились расторженізмъ. Едва ли вто откажется назвать эти циоры праспорънивыми.

Мы упомянули выше о смешанных бракаха. Разаможник инсколько подробние значение для евангелической перкви этой стороны дала. Смешаннымъ бракомъ, какъ мы сказали, называется брачное сочетание лица христімискаго вироменовильний

сь лицомъ нехристіановаго въронеповъданія, или квухъ лицъ, хотя исповыдующихъ христанскую въру, но принадлежащихъ нь разных в пеповеданіямь этой вёры. Вывають времена, когда религіозная исключительность, в'вроиспов'вдная нетерпимость не допускають брачныхь сочетаній даже между лицами котя и различныхъ, но близвихъ по существу исповъданій одной и той въры: брачныя же сочетанія между лицами разныхъ въръ не вопусныется даже въ обществахъ, значительно ушедшихъ отъ временъ въроисповъдной исключительности. Но какою бы пирокою въротериямостію и какою бы толерантностію ни отличалось общество по вопросу о смишанныхъ бранахъ, государотвенная власть считала своимъ долгомъ охранять права и преимущества господствующей церкви темъ, что дети, раждавшіяся оть сывшанныхъ браковъ, обязательно воспитывались въ правилахъ господствующей церкви, если между лицами смешаннаго браза одно принадлежить къ ней. Такъ что вопросъ о смъщанныхъ бракахъ является имъющимъ важность не столько по отношеню къ лицамъ, вступающимъ въ этотъ бракъ, сколько по отношенію къ воспитанію дітей оть этого брака. Нечего говорить, что при либеральномъ направленіи европейскаго общества и при довольно заметномъ равнодумім его въ релитіозномъ отношенін, не только какія-либо помъхи къ брачному сочетанію людей, основанныя исключительно на вёронсповёдномъ различін брачущихся, стали считаться неудобными, какъ остатокъ религіозной нетерпимости, но и преграды въ безусловно-свободному религіозному воспитанію дітей, представляемыя государственною властію, стали казаться непрошенымъ со стороны государства вившательствомъ во внутреннее двло семьи, какъ бы насилемъ для религіозной совъсти людей. Современное государство, стоящее на высоть современныхъ потребностей, должно устранить себя отъ стремленія регламентировать своимъ авторитетомъ такія двиствія, которыя или совершаются по сердечному влеченію людей, какъ наприм. бракъ, или представляють собою внутреннее двло семьи, какъ наприм. религозное воспитаніе двий въ духв того или другаго ввроисповеданія, признаваемаго государствомъ. Этимъ требованіямъ болье либеральной части современнаго общества повидимому и удовлетворяеть прусское ваноподательство разръшеніемь смышанныхь браковы и предо-

ставленісмъ свободному усмотренію родителей воспитанія дітей, родившихоя отъ такихъ брановъ, въ дукъ и правилахъ такой религи, каная имъ представляется предпочинтельные. Такое направлене церковной политеки пруссияте правительства отразилось всего неблагопріятиве опить таки на сваществоской церкви, ибо въ последнее десятилетие увеличилось число ображений въ католицивиъ семся, принадаемавилив дотоле нь свемгеличеокой церкви. Для охранителей китерессть евангелической мершен въ этомъ обстоятельства ваниочается поводъ ко многимъ сътованіямъ на невое направленіе периовиего завонодательства. И есть отчего опечелиться. Цалыя мастности, вы вочорымы вы недавнее время населеніе было сплонь сванрелическое, въ настепцее время получняе характерь и отнечатокь ивенностей чисте католическихъ. И вътъ начего мудреваго въ этемъ явленін. Вполив натурально, что свангелическая церковь свазалась побъяденною на этомъ ноль въ берьбъ съ такимъ противникомъ накъ церновь кателическая. Не говоря уже о разнообразных средствахь, даваемых самымъ строемъ католицивия; расширять и распространять свое вліяніе воюду гдё можно, поддерживать и охранить его тамъ, гдъ разъ оно установилось, не говори объ особенномъ некусствъ предогавателей котелинеской цериви обращеть въ свою пользу велкую оклонисость; просивника, католичерная церновь сваралась сельные численноскію своей армін; въ містности от омининим в народонаселеніемь числе нателеческихъ священивовъ чуть же вдвое превыпаеть число парторовъ, напримъръ въ одной мъстности на 890.917 дупъ овонголического исповъдания 93 настора, а на 422.000 натоликовъ 180 свищенмиковъ; въ другой мъстности на 30.000 полисовъ и 25.000 нъмцевъ 25 костедовъ и съ 19 священинами, и 7 кирокъ съ 6 насторами; понячное двао, что при такомъ положеніи ввангелими должим чаще оставаться безь воздействій со стороны представителей свангелической церкви, чемъ католики, и при можегорыхъ случаяхъ должны своръе подвадеть воздъйствио котолическаго овященика. Везовліє сванголической церкви, сказавшесся въ сомоченемъ осить, какъ мы снасели, преисполные спорбію сердца людей, ревнующихь о прлости свонголической церкви в побущно ихъ подужать о томъ, вакь бы и чемъ бы горю пособить. Самолюбіе понечно не депустить има привнаться

въ томъ, что здесь вся беда происходить отъ искусотвенности в слабости самыхъ основъ, на которыхъ утверждается свангелическая церковь, что оъ устранскіскь государственной власти отъ обязанности обранять эти основы неминуемо, рано или поздно, расшатывается и распадается все вдение свангелическолютеранской цериви. Но затемъ, какія же есть другія средства, овойствошьи исключительно церкви? Уванцыин, вразумления и обличения? Но при сравнительной радкосии, случаевъ соприкосновенія пастора съ своими прихожанами это средство-яваяется не особенно сильнымъ и могущественнымъ, и далеко не такимъ, нанимь то же самое средство является въ рукамъ изтолическаго священика. При неимани затамъ другихъ средствъ, которыми такъ богата, поднотою которынъ обладаеть для подобивихъ случасвъ церковь упверждающаяся на вселенскомъ предакін, для евангелическо-лютеранской поркви остаются лишь немногія, пивющія характорь прещеній и навазаній, вь родь наприи. Отлученія отъ причащенія, или аншенія погребенія по обрядань евангелической цериви. Но первое изъ этихъ средствъ при повсюдно слабъющемъ усердін людей нъ исполненію цервовным обычаєвъ является недостигающимъ цъли и въ другихъ церквахъ, а и подавно въ свангелическо-лютеранской первы. Тънъ съ бельшимъ ударенієми настанвають представители свангеличесной церкви на необходимости примънить въ потребникъ случаять вторую пер означенных мёрт. На однемь изъ заобданій прусскаго генерального синода въ октябрв. 1885 г. васторъ Бодельшвингъ говориль нежду прочимъ: "такъ какъ отлучение отъ причащения и другія варательныя відей вичего не виалать для многикъ людей, то поистина мы же далаемъ какое-либо доброе дало, дозволяя благочестное погребение жизни, проведенной въ пераснаявности. Туть отнюдь неть накого-либо жеогоновердія, чтобы погребеніе евангелива, приносшаго въ жертву капрличесной церкви и евою совжоть и своихъ детей, быле предоставлено натолической меркви; дли католической половины это даже будеть прінтио, если эту последнюю услугу оказать умершей свангедической подовний водъметь на собя натолическая церковь".

Трудное положеніе, созданное для свангелической нервак новыми законами, и даважиес людимъ нерелигіознымъ изъ самыкъ ме овангеливовъ поводь глумичься надъ безоплісмъ перван, надъ

ел умвиьемъ только принудетельными мерами удерживать свониз членовъ въ послушанін себъ, надъ тистностію ся усклій возврачить модь свою обнь отчуждившихся отъ кея, само собою разумъется вобуждало людей, считаниямы себя обязанными пещись о благосостояніи свангелической церкви, оваботиться пріисканість средства ослабить вліяніє этих законова. Только что указанныя нами выше средства не могли служить дестаточнымъ противовъсомъ гражданскимъ законемъ еще и потому, что могии примъняться лишь спорадически, по усмотрению того или другаго настора, не подлежам оглашенію, а потому грозный харантеръ имъ разлетался и улетучивался такъ-сказать въ проотранствв. Карательныя мёры могле производить большій эсесять, являясь гласнею и общею церковною мерою. Вамность такой меры сознавалась ревнителями благосостоянія свангеличесвой цернви. Но здесь возникало важное затрудненіе. Появленіе такой меры имело значение возстания противъ государственной власти, призыва къ непослушанію законамъ этой власти. стремленія парализовать авторитеть законовъ госудерственныхъ. Такой шагъ быль не въ правилахъ и не въ духв евангелической первы. Тъмъ болье что и предотавители государственной власти долгое время косо и неодобрительно посматривали на полытки узакомить преследованіе церковными карательными мерами людей, действующихъ и поступающихъ въ согласів съ гранданскимъ занонодательствомъ. Воледствіе такого нерешительнаго положенія, происходивилаго съ одной стороны изъ опарамить волительное собиваний противительное притивительное прит власти, а съ другой стороны изъ желанія какъ-нибудь задвлать брешь, произведенную въ церковной жизни новыми закомами, разръщение недать столе настойчиво просиный закожь (Zuchtделеть) могло явиться тольно въ 1880 году. Охранители правъ и достоинства евангелической церкви съ утвшеніемъ могли всярать на благое плоды этого запона, состоявлие въ томъ, что потери и утраты, понесенныя евангелическою церковію въ 1875 г. по милости Civiletandsgezetz'a, были наверстаны ею на половину въ 1882 г. бяагодаря Zuchigezetz'y.

Но вовбуждение дремавших перковных силь, произведенное государственными ваконоположениями, не огремичилось только одного названною мёрою. Размыя учреждения и лица, стоявши въ

банвкой связи съ нериовною живнію, должны были отублить часть своей эксргін оть другихь спеціальных своихь обизанвостей между прочимь на борьбу съ теченіями антиперковными, обнаруживаниямися въ последнее время. Таковы напримера внутреннія мисоїм, церковные сов'яты, генераль-суперинтенденты, супоринтенденты. Все это должно было бороться оъ равнодушіемъ общества въ первви и безпечностію его въ исполненіи важивиникъ религовныхъ обязанностей кристанскихъ. Бевъ содействія этихь -лиць и учрежденій трудно было бы достигать цвии однимъ пасторамъ, такъ накъ кругъ вліямій собственно пастора не можеть быть широкъ; онь весь исчерпывается проповедію съ первовной каседры; воспользоваться исправленіемъ церновныхъ требъ для расширемія своего вліянія лютеранскому пастору не приходится, ибо случан надобности въ пасторъ въ лютеранском в семействъ и безъ того редки, а при господствъ Civilstand'a они и совствы сводятся нъ нулю. Но и совожупныя усиля всяхь означенных лиць и учрежденій часто оказываются недостаточными; въ большихъ городахъ охлаждение въ нополнению религиозныхъ обязанностей успало уже войти до степени полежинаго отупенія на требованіяма церкви, котораго не мегли уже расшевелить никакія убъжденія, обличенія и вразумленія. Съ цэлію понудеть подобнаго рода людей ть исполненію своихъ религіовныхъ обяванностей, если не по внутреннему влеченію, то во имя навихъ-либо правтическихъ соображеній, рекомендованы были и другаго рода средства, въ рода напримъръ обязательняго требованія метрическаго свидътельства о крещенім при поступленім дітей въ учебное заведеніе, -- въ метрическихъ записяхъ о крещенін отметки о родителиль, пов'внчаны ин оне въ цериви нин соединились гражданскимъ бракомънедопущенія быть воопріємниками людей не пов'янчанныхъ въ нержви и т. п.

Несмотря однакоме на вст эти усили предстаратить вредныя сладствія, производимия церковными законодательствомъ новой германской инверія, несмотря на видиную уситимисть этихъ усилій, охранители правъ евангелическей цернан не могли не чувствовать, что пожа ето законодательство остается въ своей полной силь положеніе сванпелической нернан не будеть имъть твердаго ручательства своей прочности, и уситать всёкть усилій

чъ, охранению, ен: индости не будеть представляться, оберпеченщымъ. Пока перковь отоить продъ правительствомъ въ качества такь-сказать дичности, неимвидшей права двлать оть себя кажія-либо постеновленія, поле дълзовыя ею постеновленія не признаются нивющими юридическию силу, пова словомъ-царковь не имъеть того, что на язына наменяна, юристова навывается Регеорерафия до такъ поръ будущиность свангелической церкви будеть отоять въ зависимости отъ случайныхъ въяній и дичныхъ, расподоженій чисновъ церкви, до техъ поръ исполненіе. нояваго распорященія, первви будеть подзежать благоусмотринію: члена первы. Понятныть становится желаніе представителей. евангелической деркви доставить ей это Personanatand. т.-е. чтобы само овъемое правительство прививаю поринческое значеніе за ветии автами, соверщаємыми служителемъ церкви. Но это значить правительству ваять обратно свои законы и воротиться нь status quo ante. Надпяться на подобный попятный, шагь со стороны правительства теперь, при настоящихь условіяхъ, нать основанія. Боле вероятнымь представляется другой путь, путь постепеннаго и меденнаго приведения превительства. къ тому же status quo ante, вынуждая у него на первыхъ поракъ привнаще осли ужь не полнаго, то котя накотораго юридического значения за актами, совершаемыми служителями цервын. Такъ премле восто многимъ изъ такихъ представителей. евангелической церкви желательнымъ представляется закрытіе свътскихъ учрежискій, которыя обязаны вести метрическія записи о рожденіяхъ, бракосочетаніяхъ и погребеніяхъ, и передача веденія атихь записей опять въ руки духовенства, узаконеніе. •акульталивнаго брана, т.-е. признаніе одинаковой юридической. силы не за одникъ бракомъ гражданскимъ, а и за перковнымъ, навначеніе жалованья духовнымъ дицамъ, потерпівнимъ ущербъ въ своихъ доходахъ всявасявіе новыхъ законовъ, охраненіе сво--ы что итооннасьдо консојпило стрикоры стромень цотовотвъ со стороны соціаль-демократовъ, которые въ мъстностихь об преобладающимь фабричнымь населеніемь дерако позволнють себр употреблить насили надъ трин, кто котыть бы нополнять требованія первыя. Чтобы расположить світское правительство из подетанвости и уступчивости несчеть означенныхъ панкловъ знавываетоя на обереженія, комін можеть сивлеть праветельство управднемісмо инставлій, зав'ядивавших веденісмы метрикъ, не большую аккуратность и точность духовенства въ веденін документовъ, им'яющихъ порядическую валиость, на неподлежащую сомивнію патріотическую способность духовенства охрання права церкви блюсти права измежней народности въ мъстисстихъ съ сившаннымъ населенісмъ.

Вевиъ извъстенъ исходъ борьбы прусскаго правительства съ натолическою перковыю, онналь Kulturcampfa. Прусовое правительство нашлось вынужденными отречьен оть свеихи такъ называемыхъ "майскихъ законовъ" и заключить съ имсолицизможь мирь на почетных для него условияхь. Евенгелическая церновь опасалась потеривашею отороною. Непричастиан борьбъ, невозбуждавшая выказихъ одассній въ прусскомъ правительства, она получила удары не по ниших калевь основаніямь, а по твиъ, нотория выражаются русскою пословицею: нашы дерутся, у хлопновъ чубы летять. Теперь, вогда возпожнымъ стело свести счеты культурной борьбв, яснымы стало, что колодичесная церковь осталась не въ убыткъ, а свангелическая церковь понесла большей жевань. Выгодное и почетное для католической церкви сведеніе ся очетовъ съ прусокимъ правительствомъ возбудило желаніе въ представителяхь евангелической цериви поправить и ея дъла. Волъдотвіе этого въ недавнее время въ объ палаты Ландтага поступиль донладь, въ ногоромъ развивалась мысль о томъ, что по чувству справединести следуеть и сваягелической церкви оказать то же, что оказано котолической церяви, возбратить и ей то, чего она была минена въ самый разгаръ культурнамиев. Поучительна судьба, постигная этоть допладь. Можно было думать, что въ палвтв депутатовъ, грв много модей искрение и сердечно преданныхъ протестантивну, Фанатически пенавидищихъ патолицизмъ, отаравшихся всически противодъйствовать окончанию борьбы съ католинизмень, должадь найдеть себв одобреніе, что тамъ найдется немылолюдей, которые сочтуть долгонь чести для себя отстоять для исповедуемого ими протестантизма те права, которыя возвращены непріятному для нихъ католициаму. Случилось совежнъ не то. Не смотри на то, что дежащь ногивированъ бынътакими побужденіями, въ мекренности которыхь нельзя былосомниваться, онь повбужив опасеніе на счеть пакахы-то ісрархических притяраній, а также и на очеть того, что желасиос, имъ усиленіе свангелической церпин можеть угрожать -оно стажом оно оно методетранной власти, что оно можеть повести въ образованию въ Данктага новой парти, которая при случав можеть надвисть клопотъ. Въ надеть посмед можлу выав отемен изморот отположения наменен вониним вы пользу и оправданіє требованій, издоженных въ допледв, но обсуждение доклада вызвало, иного споровь и противоранивыхъ ентній. Восто приокорбите для защитнивовъ правъ сванрединеской церван было то, что многіє выдающієся члены и при томъ евангелического въронсповъданія, подавшіє свой ролось за уничтоженіе ограниченій, наложенныхъ на католическую церковь майскими замонами, топерь при обсуждении вопроса о сиятии твуъ же самыхъ ограниченій съ евангедической церкви, высказывались отрицательно, показывая темъ, что они находять нужнымъ и желательнымъ держать ее въ узахъ твхъ ствсиительныхъ условій, которыя были наложены на нее одновременно съ ватолическою церковію. Высшій влассъ людей правящихъ отнесся въ вопросу, возбудившемуся въ Ландтагв о положеніи евангелической церкви, съ такимъ полнымъ равнодушіемъ, которое показывало, что онъ считаеть этоть вопросъ не заслуживающимъ какого либо вниманія. Всё эти обстоятельства, взятыя вивств, должны были привести представителей евангелической церкви въ убъжденію, что нечего имъ надъяться на какое либо освъжение и укръпление положения евангелической церкви.

И нътъ основаній много задумываться надъ отысканіемъ причинъ, объясняющихъ такое жалкое положеніе евангелической церкви въ Германіи. Обязанная своимъ положеніемъ покровительству свътской власти и заимствуя отъ нея свою опору, она не представляеть изъ себя такую силу, которую государственная власть считала бы очень нужною для себя и которую съ пользою для себя она могла бы унотребить въ потребныхъ случаяхъ, равно какъ и не представляеть она изъ себя такую опасную силу, съ которою бы нужно было считаться. А такъ какъ у государственныхъ и политическихъ людей Германіи теперь принято за правило класть на счеты только то, что или можетъ быть полезнымъ или можетъ быть опаснымъ, такъ какъ съ другой стороны союзъ съ евангелическою церковію для го-

сударственных подей Германіи не можеть принести вакой-інбоособенной пользы въ вивінней политико и во внутренних ділахъ, а разрыво съ нею не можеть угрожать какани либо особенными поможами въ долахъ той и другой политики, то стиновится понитикить, гат причина неблестящаго положенія ея.
Союзнинь она—неважный и помощь ся— несильна, врагь она— не
грозный и оружіе ся—нестрашно,—зачомъ же брать на себи
жлопотливое доло быть опекунами ся; пусть упрочиваеть свое
положеніе камъ внасть и накъ умость; тановы должны быть то
соображенія, поторыя служать основою отношеній овътской
власти къ евангелической церкви въ Германія.

Свящ. М., Возданжоненій.

## омовение ногъ на тайной вечеръ \*.

Предъ праздинкомъ Паски Інсусъ, зная, что пришель часъ Его пережин отъ міра осго из Отпу, явиль діліому, что воз-любивъ своихъ, сущихъ въ міръ, до конца возлюбиль ихъ. И во время вечери, когда діаволь уже вложиль въ сердце Іудь Симонову Искаріоту предать Его, Інсусь, зная, что Отепь все отдаль въ руки Его, и что Онь оть Бога изшель и къ Богу отходить, всталь съ вечери, сняль съ себя верхиюю одежду, и звавъ полотенце, препоясался. Потомъ влизъ води въ умывальницу и началь умывать ноги ученивамъ и отирать полотенцемъ, которымъ быль преполсанъ. Подходить въ Симону Петру и тогь госорить Ему: «Господи, Тебф-ли умывать ноги мон?» Інсусь сказаль ему въ ответь: «Что Я делаю, теперь ти не знаемь, а уразумъемь послъ». Петръ говоритъ Emy: «He ymoents nort monx's bo bers». Inches orbeines ему: «Если не умою тебя, не будещь иметь части со Мною». Симонъ Петръ говорить Ему: «Госноди! не только воги мои, но и руки и голову».: Інсусь говорить ему: «Омитому пушне только ноги умыть, потому что чисть весь; и вы чисты, но не всв». Ибо зналъ Онъ предателя своего, потому и сказалъ: не вся чисти. Когда же умыть имъ ноги и надвич одежду свою, то воздегши опять, сказаль имъ: «Знаете-ди, что Я сдвляль вамь? Ви называете Меня Учителемь и Господомъ и правилано говорите, но Я точно то. Итких если Я, Господь и Учитель, умыль ноги вамъ, то и вы должны умывать ноги другь другу. Ибо Я даль вамь примерь, чтобы и вы далан томе, что Я сдалага вамъ. Истинес, истине вострю ванъ: рабы не больше господина своего, и посланенкъ не больше посланиаго его. Если это знаете, блаженны вы, когда ncholherte» (one Ioanna el. 18, cr. 1-17).

"Возлюбивъ своихъ сущихъ въ міръ, Онъ возлюбилъ ихъ до конца". Таними словами, братъя, апостолъ Ібаниъ начинаетъ разсказъ о великомъ и трогательномъ поступкъ, который служитъ миъ темой настоящаго разсужденія. Какая простота за-

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

влючается въ этихъ словахъ, какое сдержанное и глубокое чувство звучить въ нихъ! Ту любовь, о которой говорить апостоль Іоаннъ, -- онъ самъ позналъ ее, онъ самъ быль предметомъ ея. Писавши эти слова, онъ вспоминаль можеть-быть о поведеніи ученивовъ за время этой послідней неділи; онъ пробівгаль въ своей памяти ихъ сомивнія, ихъ холодность, ихъ равнодушіе, ихъ эгоистическія предубъжденія, ихъ трусость, ихъ постыдное отпаденіе и благоговъть передь такой необычайной любовью, которую ничто не могло ослабить, которая ресла съ сопротивленіемъ и ненавистью людей, которая наконецъ, въ виду самой чудовищной неблагодарности, проявилась въ высшемъ блескъ своемъ. Да, Онъ "до конца возлюбилъ ихъ". До конца, т.-е. до последняго часа, когда становится яснымъ, въ чемъ завлючается истинный смыслъ жизни, когда все мнимое изглаживается и исчеваеть; до конца, то-есть до момента несказанныхъ страданій, до момента смертной муки на Голгоов, на томъ кресть, гав видвиъ Его св. Іоаннъ, преклоняясь предъ милосердіемъ, приносящимъ себя въ жертву за спасеніе людей.

Інсусь хочеть еще разъ засвидетельствовать эту любовь въ своимъ ученикамъ деломъ, воспоминаніе о которомъ навёви запечатлентся въ ихъ памяти. Въ этомъ действія Онъ хочеть дать образъ той идеи, которая проникала все его служеніе, — идеи добровольнаго смиренія, ради которой Онъ отдаль Себя человъчеству. Вмёстё съ тёмъ Онъ хочетъ показать своимъ ученижамъ, заводящимъ споры о первомъ мёстё въ грядущемъ царствіи\*, что высшее величіе заключается въ смиреніи. Воть почему Онъ снимаеть съ себя верхнюю одежду, и какъ рабъ, въ одномъ хитонъ беретъ полотенце, самъ опоясывается имъ и опускается на колёна, чтобы умыть ноги своимъ ученивамъ.

Обратили-и вы вниманіе, какъ выражается въ этомъ мъсть евангелисть Іоаннъ? "Інсусъ, зная, что Отецъ все отдаль въ руки Его, и что Онъ отъ Бога изшель и къ Богу отходить, всталь съ вечери... и началь умывать ноги ученикамъ...". Какое странное сближеніе! Неужели же Інсусъ Христосъ доходить до такой степени смиренія именно нотому, что знаедъ, что Омъ отъ Бога исходить и къ Богу отходить? Да, братіе, такъ и



<sup>\*</sup> См. отъ Луки гл. XXII, ст. 24.

должно быть: мажду этого мыслыю и этимъ действіємъ супівствуєть глубовая внутренняя связь. Чёмь нотинно возващенные душь человіна, тімъ боліве доступно ему смиреніє. Какое ме значеніе иміноть для Інсуса, отомного на безмірной зысотв, куда возвела Его воля Отпа, всё насин мажнія расянчія въ общественнемъ положенія, наше ложное величіє и паши усложняе порядки? Какое значеніе въ Его словахъ иміть паше тщеславіє, маже мелюе сонеринчество, мажа борьба себялюбія и гордости? Какое значеніе имітеть людовов перицаніе или презрініе въ глазахъ того, ито обладаєть одобренісмъ Боміннь? Какое значеніе иміноть вей земным унеженія для того, ито вкусиль лебесной славы?

Способильни им помить это вельчіе? Намятуельним им, что и насъ тоже призвадь Господь, что у Него наша высешая слава? Нать, привиденся откровение: вывого того, чтобы оставаться на высоть своего призвания, им вращаемся вы соерь свычоной оусты, завлядевающей нами. Мы слишковъ ническим, чтобы умъть спиряться, и можеть-быть даже нь наше слушение Богу вносимъ себянюбивыя энфоты о янчномъ достоинстов. О, жалкіс поклонини вемной следы! Познайте преда лицомъ, коланопредоменнаго Сивонтели величіе унижающаго саби миносердія! Вовврите на Него, Госнода господотнующихъ, пополняющиго обязанность раба, самаго презраннаго раба, ибо на Востока самый последній изъ рабовъ умываеть ноги возлежения за стономъ. Сравните съ этимъ връзнивемъ дожное величіе эгонама, хотя-бы и наиболье блесчящее и преследеннее. -- выкь оно базываеть и уналяется передъ этимъ выседенъ самостверженість! Воть на что захочень Іноусь Хриотось указать свыту, воть чего до Неге не выдаль древній міръ, не указина выразить на на одвомъ изъ своихъ языковъ слова "смиреніе". Вепоминиъ кроит того, что нодвергансь такому унименію, Інсусь Христось врявыски чедовъчество. Везъ сомивнія и до Него совершались поступни, схедные съ Его поотупковъ; такъ ввиримъръ въ Инди Будза--моноть-быть саман благородная и симпагичная, мичность явыческаго міра-дълыть дохмотья и жаміе одры нищих в больныхъ. Но, разсмотръвши внимательнъе его жайствія им точчась запетимъ, что поступая такимъ образонъ, Будів огремніся телько выполнить требованія врайняго аспечивна, чробы плиститься неавслуженними стреданіями. Книва разница между тельню отремлянієми и чувствомь воодушевлявшими Ідоуса Христей Съ того двя, когда въ "высокой и устланной горнице" Христеов превлениль колина, чтобы исполнить обязанность раба, —рабъ возвысался, ибо напр бы иноко на ставиле его люденое превръніе, онъ вналь, ито наногда самъ Сивситель быль товарищемъ его повера и скорби.

Изуменю, произведение этимъ необычайнымъ воступкомътемъ велию, что апостолы молчать, какъ би въ опънсивни. Линь одинъ изъ якаъ не мометь сдержать охватившего его волнения, это — Петръ, человакъ, ястко позданецийся первому впечатавню. Во всъхъ такихъ случаяхъ онъ первый нарушаетъ момнанів; нъкожа, въ то время какъ апостоли колебанноь отвітить на волрось Інсука Хриота, онъ первый воскликнуль: "Ты—Христосъ, Сынъ Бога инваго!" Въ другой разъ онъ не снавать премъ удалношейся отъ Криота толпой: "Господи! къ вому намъ исть, какъ на первый втолпой: "Господи! къ ному намъ исть, какъ на первый смущающего ого зръзника и восклицаетъ за премъ удалношейся отъ Криота толпой: "Господи! къ

Тогда Ілсусъ отвічасть зму ноівстиний словами, столько разъ уже повторявничися и стелько разъ останявливавшини ропоть, готовый слетить об усть сомниванищихся в волеблюшихся. "Что Я двизю тенерь, ты же знасшь, а уразумъень после . Ты не знасны! Да и какъ бы мога понять это Петръ. мечтовній о банкости нарсква, готовящагося его Учитовю, ....Петръ, мысленно созерцавний, что Герусаличь уже покорень висти Мессін побъявтеля, Его враги истреблены, и дарство Его утверждейтся среди народовъ, Петръ, сердна котораго трепащеть въ ожидании, что вотъ-вотъ черевъ изскольно дней осущноствится всв его грёвы?... Поже одъ пойметь, поже узнасть онь, что есть жисе царство кроке того, в ноторомъ она мечель, кной ETHERS, HEAR HOUTHER RECOTS HORSETT CHY, HE RAMONY TODAY ству стремніся его Учиров, и то унименіе, ноторое теперь омущаеть ого, станеть вы его глазать вычныть напоминатисмы о томъ, что и ему, подобно Учиволю, следуеть невоть въ смиpenin choe mornange beingie. ٠J .

Слова Інсуса Петру отнесянся петве, во новив намы, и всю мы должим уразум'ять ликь. "Ты не вирешь теперь, что Я дів-

ване "--- такъ можеть связать Господь каждому, ромпушему на ностивницее его неочастіс. Предначертанія Божін стоять звише нашего пеннявлін; даже въ самонъ фалконь существованів крокую з тайны, сбивиощи съ толку вешь бъдный разумъ. Объясните мив, мапримерть; почему прерывается прекрасная и полезная жизнь, MOMENT TEMP. HERP. CHOTERS QUESTOTERHPIEP CAMBOLER OCLUMATOR ъвачить свою жалеую жизнь въ отрадаміи? Объясинте мей, почему испитание часто обрушивается на саныхъ биагочестинихъ людей и повидимому щадить тихъ, недменность меторыхъ оно могло бы смирить своими удареми? Объясните мив все, что кажется намъ роковымъ въ мриродъ и асторів! Почему, напрямъръ, въшно дюбямый ребековъ, окруженный можеченіями блевочестивых родителей, идеть по нути вла съ того семаго премени, намь только межеть располагаль самимъ собою, и рано погружается во пропасть порока, огорчан и даже оводя въ молилу сънины старина стар? Объясните мив нев несправдливости, всв. незаслужением отраданія, объясните мив, ночему столько тысячь существъ осуждены на рожденіе и жизнь среди нищечы и певора! О, им разсуждаемъ объ этомъ, мы одеваемъ эти сворби въ жалкіе вохиотья намей онвосовін, по разви это значить нажие объяснение? Да и само Евангелие---вполив ли объясняеть опо намъ все это? Неть, вы знаете, что жеть; есть тайны, передъ которыми должно хранить молчание, соть сверби, причину которыхъ не можеть постигнуть самес просвыщенное правосдавіе и въ ствоемъ стремленіи дать всему истолюський -иннь приводить въ тиввъ и окесточветь подское сердия. Да, есть скорбы где самын благочестиных слова утвинения не счоять одного молчаливато рукопожитія.

И все-таки, склоняя голову передь неисповъданостью мутей Господникъ, мы дален отъ озганизми; наша покорность — не тупос и нелепое предане себя на велю рока безъ маделия: и утвенени. Воже мей, какъ должно быть ужасие склонять голову передъ сленою необходимостью! "Въз здась ровно ничего: не подвивете", говорять наша въ обычное утвидение сватокие и полагають, это убъдали насъ тамой периоразой овизалистическаго принципа. Мы начего не можемъ сдалать! Да разив нап не видите, что въ вромъ-то именно и завлючается то, что усимваетъ и раздражаетъ скорбь? Сознавать свое безсиле,

сознавать, что міръ движется по пути роковой необходимости и природа, соврушая насъ своими стихійными силами, не разумере и не ображение высотой манивы, безопрастной но веймы следилил мольбамы возвратить жизнь человыку, измолочому въ вципленън ел зубчатихъ колесъ! Нечего свазать, жероше учащенье! О, въ тысячу разъ лучше бороться HO KEMMA H PROPERS OF BOULEOUTS PHÈSA HA YCTAXS, TEM'S HOROримься и жиль при такомъ кодъ ващей! Нътъ, мы не фаталноты. Когда, очисамваясь понять свою судьбу, ны смиренно скложяемъ толору, то им прекленяемся предъ волей Отпа. Отепъ говерить нама: "Что Я далою темерь, ты не знасшь",-Отемь, и этого намъ довально. Что удиветомымо въ томъ, что Его наwherein he commovious of nameme? 4TO yearsteadhard by tomb. что мы не можемъ мостинь жхъ? Резвъ мы обледаемъ взоромъ Всевышнаго или итрой Бго? Расви солдать должень идти въ битву линь въ томъ случев, если полководець разъяснить ему планъ срамонія, или намоньщикь должень заклодывать ствиу шинь въ томъ случав, когда срхитекторъ покажеть ему чертежь постройний Разва мы, бренныя существа со взоромъ омраченниямъ прокомъ, долины вовиновалься тольно въ томъ случать, если видимъ цван путей Предвачного? Нать, намъ кужно смиревно преклопить голову и припомнить слова: "Что Я дылаю, не эквешь теперь".

Но може им же знаемъ этого сегодия, мы можемъ познать это важера. "Ти уразумъень може», скаваль Інсусъ Христосъ. Ежи слова стали уме для насъ истинной, подтверидаемой опыченть. Сколько темныхъ странинъ нашей жизни стали намъ ненятны лишь тогда, когда мы пробъеди ихъ по истечени мистичь лють, педобно древнимъ гіероглиемческимъ надвисямъ, остававшимся перазобранными въ теченіе тридцати или сорока стольтій и виругь пелучившимъ смыслъ, потому что было най-дено одно напоч-шебудь слово, давшее ключь къ ихъ разгадит! Вы шалевались на свои неудачи, на месбывшілся надежды, на разограємыми планы, на попытамія, постигавшія васъ; вы об-

вами пуви, на исторые съ марокъ бресались друге, болве счастливые, и вы не въдали, что вто дълалось дли того, чтобы испревить васъ на единственный шуть, могупий васъ снасти и нривести не Госпеду. Но теперь вы змасте это и вибете съ Давидома межете сказать: "Я заблуждался, пока Ты не поразильменя, ныше же и соблюдаю слево Твое"; теперь вийсто жалобы вы творите дъла милосердія, и роцоть ванть перешель въ благослевеніе.

Во вонкомъ случав, братіе, здесь, на земле ми межемь понять, BAND S THE CHASARD, TORDER, MCHLIMYD TASED GOCTHPROGRAD RACE монытаній; носладнее, окончательное обълсненіе будеть дане намъ за предъизив этого міра. Вогъ оправдзеть приотда пути Свец, все таймее стансть явинив, и божественны премукрость всесіясть свениь чистымь сіянісмь. Тогда мы увласмь причимы вовиъ этикв: безпередновъ, смугъ, несправединостей и торжества эла, смущающих иний нашу вару. Пусть ночь темна и холекна, по ны видина уме, что на горизонта брежиета свить. Свить! какъ сладостно это слово тому, кого объемлють дикіе присрами почи; светь -- посль ветовой скорби страдающего въ мрачной борьба человическа, свота после чений тамы, въ которей тысячи покольній влачать спос жальос и скорбное существованіе, світь съ его проткимь сіяньств и благотворнымь тепасть; евъть, откранвающій нашему ввору безгранічные горизоши небе, свътъ, признравнійон вожни праведниками, которыхъ не метла удовленнорить земли, свить, нь которому обращали свои вворы преда опертью вой проводвистики ногины, --- этога свить оварить инпоррам и насъ скоимъ београничнимъ сіянісма! ...

Но Пепры не внемлеть тому, что сму геверить Учитель; всепъло поглеменный своей прислы, оны упоротнуеть въ опесеть немърсных в восклицесть:..., Не упосны всть поихъ во въльч.

Признайтесь, братіс, что нев мы спасали бы тоже, что и авсетоть Петрь, увлениись подобната чувством'я совнанія своей пригомиссти. Чесбы оть допустить склоничься передь себой присовить своей присовить присовить при востистить при выполнять не согласиров при это.

Оны считаеть себя саминень именны. Действиченыеми это такь? Напротим, не стальчиныемы оны симине, опласти оправичился повиновеніемъ? Відь исплинов випраціє ученина остопить пражда всего въ томъ, чтобы исполнять волю чучнием...

Это наводить меня на размышление: Нетръ противияся Інсусу во нас смиренія. Но ме во имя ли того же саперенія вооружартся противъ насъ наши противники, лина мы иваниот • прощения и прибъемъ въ миносерию Бонию? Приходимъ мы,: изпримёръ, въ существу подпрму и говоримъ сму: "Вёруй въ Бога, призывающаго тебя для твоего же спасенія, въруй-и ты обисвишься; въруй-и ты будень въ состояни выцвать нь Богу, Отцу твоему, и обращанься на Нему съ мольбою, какъ същъ Его; въруй, — в нами надожды отануть твоими надождами, царство небесное будеть укаломь твониь". Что отвеняють жамь чаще всего на эти слова? Да то, что "нелься принять подобнаго положенія, ибо эте значиле бы предатася чувству высовом рів".--Когде же, наконець, можно жовърить опасемию и принять проmenie Божіе?---. Вноследствін, воеда мы станемъ лучие, когда мы восторжествуемъ надъ своими страстими, когда ны прибличемся къ Богу".

 И разсундая танинь образонь, вы считаете себя сипренными? Да разви въ этомъ заключается смиреніе? Винините глубите въ евою мысль. Вы охотно върите спасению, но только на томъ YOROBIE, TTO CAME IIDEITOTOBETO COOR ETA HOME; BAI OXOTHO COLLOшаетесь, чтобы Богь помогь вамъ достигнуть цала, но иншивченици этимици онуюм, вы становительном примете проине ніе граховъ своихъ, по только вы сами хотите заслужить его своими сътованіние, своимъ расваянісмъ и своими словами. Все это ввачить, что вы хотите, чтобы въ двле опасения души вамъ была отведена первая роль, и навываете это сипреніемъ... Кроив того, отвергая прощеніе, даруеное вама Ввангеліемъ, и откленяя отъ себя вазваніе детей Божінкъ, дійствительно-им вы увърены, что не подрастесь при этомъ болье тонкому и опасному искупению? Не совимете-ян вы, что милость, соть : своего рода узы, и если Бого опасаеть ваяв, то вы должны принадлежеть Ему? Не сознаете-ли вы, что если. Онь, по препраемому выражению Писанія, обланасть вась ризой правди, бранзна кокоторой служить образомъ обновленной жизни, то вы не можете уже влачить ее по памьнымь отехних міра и дружиться съ можний, чущими вашимъ падождамь? Не обзнаслечи вы, что

букуча разъ коминованы и приобщемы въ жизви въчной, ви уже обязаны слушть Боту? Таки воть не эко-ли самонежеривоване, не эко-ли безусловноси безграничное предание себя воль Белгей заставляеть гранствать васъ, путел вани недменную независанесть, не этимь-ли висино и объясилитея вот вании недменежено вто смиренеращительность и напри разсчеты? И вы называете вто смиренемъ! О импенное неаковъ невыка нетимните омиреми! Смиренное серяте въратъ прощеню, принимаеть помиловане, всенъдо отремител изъ нему, котружается нь бомественное милосерие, видить въ немъ свою ограду и мокровъ, отремител отречься отъ себялюбія и своеномія и радостие прісмять опасеміе, отвътствун Богу-Спасителю.

"Не умосим ногъ можкъ по въкъ", теверить Истръ, и:Інсусъотрого отвътшвъ ему: "если не умою тебя, не буденъ им'ять части со Миор". Завов мысль Учителя сразу вознесится въ болье высшую сферу, какъ это не редео можно заметить въ Его бесевахъ. Де синъ поръ, умывая неги своимь ученивамъ, Онъ котвав только дать имъ урокъ смирения; но сопротивление Петра привело Его из мысли объ внеиз духовном оповени: объ нокупленін : душть человічестикъ простною смертью. "Если не умою тебя"... Братіе, всв мы должны быть омыты Інсусовъ-Христоръ. Вримните въ самедъ себя: насчельно ин чиста нелла жизнь, чнобы выдержень женьнующій вверь Богь живаго? Можете ин вы тамь, --- вы соть, --- взейть на небо Его и причаотіємъ Кро причаснитем Каще въ древности, когда небо вассилан нечистие боги, предваннияся страстямь и перопамь, еще тогда совъоть ченована, верхнуясь ваносну темнественному побуждение; взыража въ очинажно, из покуплекно, и растоналась превь мертвъ, чтобы унивестивить справединесств; вездв въ водлунней какь у наиболье цинилический народень, такь и у стелщихъ на самой миной очупени ресвити, возвышались алтари, воділятию о чилости и мерши... А вы пруминіе въ Бога Восправежного, --- неужели вы ме нуждаетесь эть очищений? Неужели эсимия бласть наперсый съ одной стороны и бомественной MEROCTE OF ADVIOUS ADOUBTOTHO, TROUGH ORODHERYS AND MALICED примиренія и списсий Тону ле учить нась Еврпроліс? Тону: ле учать ньови впортовы пенростание говоря обътновуществей сперти оносго Учители? Тому ли учить насъ Інсусь Христось,

обращансь из Петру со спевани: "Если и не уново теби, не будены нивть части со мном"? Нать, но этому учить евангеліе щиолы, не признающей бенесиваний свитести и считающей догнать испупленія устарівшинь, школи, приспецей только одну половину кристіанской религіи, чтобы отверенуть другую, и опирающейся на мелосердіе Інсуса Христа, чтобы объявить безполезной Его искупительную жертву. Что касается насъ братіе, будемъ придерживаться и того и другаго, будемъ поинить, что спасеніе динь тамъ, тев царсивуєть божественная правда со всеме ся правами, где предсемить оправдание нашей необурданности, гки Божественный представитель человичества. освятиль своими страданіним законь праведности. Букемь помнить, что только въ единенія посредотномъ міры со святою жертною, принессиной во имя грбппнаго человелества, ны можанъ быть помелованы и очищены: "Если Я не умою теби, не будещь иметь части со Мною".

Пстръ все еще же понимаеть плубокаго смысла этих» сковъ, но того, что онъ слышить, довольно, чтобы поравить и устрашить его. И вотъ несдержанный, какъ въ сопротивления тъдъ и въ раскания, онъ возванцаеть: "не только коги, но и руки и голову".

Кло не пойметь этого вошки сердив его? Вошь уже три года, нагь онь слушаеть олево Его, видить діла Его, и разділяють MAIORE Ero. He embel on Hend unote,--- her blical yearshot Ero. Да и куда нойдеть онъ тенерь, узнавии Імоуса Христа? Что можеть дать ему мір'в вибото того, что она нашель у Него? Отвічайте, вы, вівроломные ученики, далеко отстелине темерь отъ Учители и опускающісоя все жиже и жиже, какъ но макленной плоскости, на конца вопорой вама уже нельзя будеть вовъни возвратиться въ Нему, -- отвъчайте, можеть-ян дать вамъ мірь чтолибо равнозначущее съ твиъ, чинь вы обладали у Івоуса Христа? Какой свіять онъ ношеть дать вамь, накую рам дость, какое утвшеніе, комую любовь? О, які это преправно знасте и ниногка объ этомъ не забудете. Если ито: пребывалъ въ свъть Его, если иго внивать небо отвератими, если иго видсыль этого внупревнаго мира и божественной маделцы, воли ито поставь вту ни: об чфев земнымь несравнимую любовь, фоле вто проциког въ душь: этимь милосорденъ. бовы макайней примеся себялюбія, то все остальное покометоя ему бездушнымъ и инитежнымъ. Да, я ненимаю восклицаніе апостода: "Господи, же телько ноги, но и руки и голову".

Весь можеть-быть удивляеть отвёть Інсуса Христа. Дейотвительно, сначала его трудно понять, но тому, его проникъ въ его смыслъ, ясно, что даже въ Евангеліи немного сравнительне равныхъ ему глубовоотрадныхъ и благотворныхъ словъ. "Омытому нужно только ноги умыть, потому что чисть весь". Разъяснимъ сравненіе, выраженное нашимъ Спасителемъ, и поучительный смыслъ его скажется самъ собою.

Когда путникъ, утомленный долгой дорогой, задыхающийся, полимый жгучимъ солицемъ Востока и покрытый вдкою пылью пустыни, замвтить при дорогъ источникъ чистой воды, — тогда онъ ускоряетъ шагъ, прибъгаетъ на берегъ рвии, съ наслаждениемъ погружается въ волны ея и выходитъ изъ нихъ уже освъженнымъ и омытымъ. Омытымъ, да, но едва онъ опять пуститоя въ путь, какъ пустынная пыль снова загрязнитъ его ноги, и, прида подъ ожидавшую его кровлю, ему следуетъ умыть ихъ, чтобы быть вполив чистымъ. Это — образъ, а заключающаяся въ немъ идея такова.

Когда человъкъ, -- идущій обычной мірскою стезею и сознающій, нать зло охватываеть мало-по-малу все его существо, пронижаеть въ его мысли, въ его чувства, во вою его жизнь до тавой степени, что совъсть не даеть ему покоя — встретить на пути своемъ Бога спасающаго и милующаго, когда онъ устремить на Него взоръ, полный въры и смиреннаго раскаянія, моля Его о прощенін, — тогда онъ вдругь почувствуєть, какъ въ сердце его нисходить слово верховной милости, тогда онъ прощенъ, прощенъ вполив, тогда все прошлое его изглаживается, все обновляется и жизнь его начинается вновь. Самъ Імоусъ Христосъ говорить, что ему болье ничего не нужно, т.-е. что его номилование стало действительно совершившимся фактомъ. не зависищимъ болъе отъ движеній его сердца, его поканній и олёвь, что доступь нь Богу ему открыть, и что отнына онь можеть вступить съ Нимъ въ отношенія, выражаемыя чувствами съзновней довърчивости и любви. Я свазала, что онъ болъе ли въ чемъ не нуждается, но проследите за этимъ прощеннымъ жриотіаниномъ, ощущающимь въ душів своей такое блаженство,

навого не въдають сами ангелы, и изливающимъ у подношія преста сердце свое, переполненное признательностью, — проследите за нимъ: едва ступить онъ нъсколько шаговъ по житейской дорогъ, какъ гръхъ уже наститнеть его. Да, этотъ ненавистный ему гръхъ еще не разъ постигиетъ его; да, земной прахъ еще не разъ пристанетъ въ стопамъ его. Онъ былъ очищенъ, но для него необходимо, чтобы то самое милосердіе, которое изгладило его прошлые проступии, изо-дня въ день бодретвовало надънимъ, отпуская ему его мелкіе гръхи, колебанія и слабости, отъ которыхъ несвободны даже истинные христіане; ему необходимо, — употребляя сравненіе Іисуса Христа, — чтобы ноги его, касающіяся праха земнаго, были ежедневно умываемы, и тогда онъ будеть чисть вполив.

Такова мысль, заключающаяся въ словахъ Спасителя апостолу Петру, и по моему мивнію въ Евангеліи это одна изъ наиболье утвшительных выслей. Въ самонъ дъгь, недостаточно проповъдывать прощеніе въ томъ видь, въ какомъ его воспринимаеть душа, въ первый разъ приходящая въ Богу. Тому, вто получиль прощеніе, приходится рішить вопросъ, тімь болье настоятельный, чэмъ чувствительные совысть прощеннаго, а именно: что думать о проступнахъ и грахахъ, совершенныхъ посла того. вавъ онъ позналъ Бога? Онъ думалъ, что будеть върно служить Господу, потому что все ему казалось легко въ первыя минуты рвенія; ему казалось, что его молитвы и жертвы будуть возноситься въ Господу легво и мирно, и что повиновение Ему станеть его постояннымъ качествомъ, ибо въ послушаніи-то и вавлючается его миръ и счастье. Сознаваль ли онъ тогда, нутемъ какой тяжелой и мучительной борьбы придется идти ему? Зналъ ли онъ тогда, сколько упорной живучести кроется въ его плоти и гордости, повидимому убитыхъ на въки? Предвидълъ ли онъ тогда, сволько унизительныхъ и тяжвихъ уступовъ онъ сдвдаеть имъ? И вотъ теперь, извъдавши все это, въ отчаяніи спрашиваеть онъ себя, не злоупотребиль ли онъ дарованное прощеніе въ погибель, не оказался ли онъ навъки недостойнымъ имени сына Небеснаго Отца? Такъ вотъ такимъ-то ягодимъ особенно дорого объщание Спасителя, имъ-то и должно указать, что Богъ, омывшій ихъ прошлые грахи, омость и настоящія прегръшенія ихъ, изо-дня въ день будеть вести ихъ къ очищенію.

Намъ возразять, что это крайне опасное ученіе, ибо оно, очевидно, ведеть из нравственной распущенности, потому что, разсчитывая на постоянное прощеніе, человікь безь тревоги и борабы допустить граху увлечь себя. Да, братіе, были такіе случан и безъ-сомивнія будуть впредь; да, человінь обладаеть этой ужасной способностью извращать даже самыя чистыя истины и такъ-сказать извлекать ядь изъ цвлительнаго лекарства; да, извращая смысль этого ученія, можно довести себя до погибеди и превратить прощеніе въ осужденіе. Пусть помыслять объ этомъ тв, которые скрывають свою преступную жизнь поль маской благочестія и успоконвають себя мыслью о безжонечности милосердія Божія! Пусть помыслять объ этомъ тв. которые руководятся гнуснымъ разсчетомъ и полагають напримъръ, что сегодняшнее проявление ихъ благочестия опыло ихъ вчерашнее распутство и омоеть завтрашнее! Пусть они помыслять объ этомъ, пусть они скажуть себъ, что Богь не позводнеть шутить съ собою, что имя Его-огнь пожирающій, что злоупотребляя Его милосердіемъ, становишься мало-по-малу неспособнымъ въ пованнію! Пусть они вспомнять, вавъ ужасно положеніе твую людей, которые выставляють любовь Божію предлогомъ своей безпутной жизни, пусть они вспомнять, что подобнаго рода равсчеть есть лучшее доказательство того, что они никогда не върши, никогда истинно не любили, и что въ ослъпленіи они пдуть къ неизбъжному осужденію.

Но неужели злоупотребленія грівшниковъ будуть служить намъ поміжой къ благовіствованію божественной милости, неужели лицемівріє тіжь людей, которые стремятся извлечь изъ нея выгоду, принудить насъ скрыть её оть тіжь, кому она можеть послужить ко опасенію? Рівть, братіе, ніть! Согласно съ Евангеліемъ мы будемъ возвіщать прощеніе людямъ съ искреннимъ сердцемъ и непрестанно повторять имъ, что Богь по выраженію апостола візрень въ оправданіи ихъ. Мы скажемъ имъ, этимъ людямъ, охваченнымъ уже вслідствіе своего прямодунія тайной тревогой и тоской, препятствующими имъ возвратиться къ Богу, мы снажемъ имъ: "чего же еще ждете вы, чтобы пройти къ Нему? Вы говорите, что не смівете візрить овоему прощенію? Но когда же вы повітрите ему? Когда вы будете въ немъ боліве муждаться? Когда оно вамъ будеть боліве необходимо? Или вы

не считаете себя настолько праведными? Но развѣ вы обрѣтете праведность вдали отъ Бога? Развѣ она есть въ томъ состояния нерѣшительности, которое равслабляеть васъ и лимаеть васъ мужества? Развѣ она есть въ этой раздвоенной жизни и въ исполненномъ сомивнія сердцѣ? Праведность, сила, побъда, да гдѣ же онѣ, какъ не въ лонѣ Господа, предъ которымъ вы согрѣшили? Идите къ Нему, въруйте въ Его любовь, проникнитесь и исполнитесь ею, а если васъ страшить и удерживаетъмысль о судѣ, то припомните слѣдующія слова блаженнаго Августина: "Если ты хочешь бъжать отъ гнѣва Божія, спѣши кинуться въ лоно Его".

"И вы чисты"... Въ ту минуту, какъ Іисусъ произносиль эти слова, глубоко печальная мысль сжала сердце Его. "И вы чисты",— говорить Онъ и добавляеть: "но не всъ"... Здъсь быль Іуда. Искаріотъ.

И такъ въ этотъ последній прощальный часъ задушевныхъизліяній, въ тотъ часъ, когда Сынъ Человеческій готовился нъобщеніи своихъ къ борьбе этой плачевной ночи,—Онъ долженъбыль сносить присутствіе предателя. Радомъ съ высшимъ проявленіемъ величайшаго милосердія проявился и духъ зла въ самейотвратительной и ненавистной форме. Здёсь быль Іуда.

Знаете-ли, какое поучение вывожу я изъ этого? Мив часто приходилось встръчать христіанъ, поколебавшихся въ въръ и дошедшихъ чуть не до атензма, вслъдствіе соблавновъ, смуть и расколовъ, удручающихъ церковь. Если послушать ихъ, то выйдеть, что Богь не заботится уже о своихъ предначертаніяхъ, потому что дозволяеть злу одерживать такія победы. "Кло возвратить намъ, — восилидають они, — церновь древнихъ дней? Церновь древнихъ дней! Но гдъ же искать ее, братіе? Конечно не вовремена реформаціи, ибо вы знасте, какая ужасная борьба. и навія смуты раздирали ее; и не во времена среднихъ вѣковъ. Или можетъ-быть ее следуеть искать во времена апостольскія? Но чтобы смотрёть на церковь этого времени, какъна идеаль цереви по ея членамъ, следуеть вычервнуть все посданія апостола Павла и забыть о всёхъ расколахь и соблавнахъ, раздиравшихъ душу его. Можетъ-быть надо идги еще выше? Хорошо. Вотъ передъ вами церковь въ томъ видь, какъ ее основаль самь Інсусь Христось, церковь, состоящая изъ избранных и призванных Имъ самимъ апостоловъ, однимъ словомъ парковъ тайной вечери. И что ме? Среди нея былъ Іуда, Іуда, одниъ изъ двинаддати... И тимъ не мение тамъ былъ самъ Христосъ, и съ Нимъ спассию міра и все его грядущее. По накому же праву вы отчанваетесь въ нынашней церкви? По накому праву утверждаете вы, что Глава ен покинулъ ее?

Тамъ быль Іуда... Приходило-ли вамъ когда-нибудь на мысль, что Інсусъ Христосъ превлоняль кольни передъ Іудой, что Інсусъ Христосъ умываль ноги Іудъ?

Передь танимь ужаснымь эрвдищемъ невольно помутятоя мысли, и невольно воокликнешь. Это уже слишкомъ! слинкомъ! О, наше мелочное сердце неспособно постигнуть всю глубиму божественнаго милосердія! Інсусъ Христосъ снизошель до этого: Онъ устремиль на предателя последній взглядь, последній призывъ немой мольбы и своими безгрешными руками умыль ему ноги.

Інсусь, братіе, оставиль намъ примъръ. Мы призваны двиать добро вовмъ, не только темъ, кто насъ любить, но и темъ, кто насъ ненавидить; не тольно тамъ, кого мы любимъ по чувству симпатів, но и темъ, ето не нравится намъ, ито противенъ намъ. Какъ тяготить насъ эта обязанность, съ какимъ отвращеніемъ мы исполняемъ ее! Идетъ-ли дело о помощи беднымъ, -- съ насъ довольно заметить въ нихъ какую-либо порочную привычку, ваную-нибудь хитрость или ложь, чтобы отвазаться отъ исполненія долга. Мы не хотимъ даже допустить, что врайняя нищета ' уничинаеть душу, что оне ведеть къ тяжкимъ искушеніямъ, и мы сами бы подражись имъ, если бы были подвергнуты такому нопытанію. Намъ нужно какихъ-то идеальныхъ бъдныхъ, нишета которыхъ не уничтожила въ нихъ ни величія души, ни возвышенности, ни благородства побужденій, чтобы мы пришли въ немъ на помощь. Всявдствіе намей изнаженности намъ претить прикоснуться къ нравотвеннымъ язвамъ, и воть мы безжалостно. прогоняемъ нищихъ жестокимъ и горькимъ словомъ. О, братіе, чтобы не быть фарисении,--ибо развъ это не фарисейство,-дрожеть оть откращения при одномъ прикосновения въ мытарю,будемъ брать примъръ съ нашего Спасителя, склонявшаго колъна передъ Іудой.

И это быль Святой и Праведный, и зло никогда не касалось души Его, а мы... у всёхъ насъ есть своя тайная повёсть, повъсть дурныхъ селонностей, вождельній и сирытыхъ страстей. Между теми несчастными, которымъ мы должны помогать, и нами развица только въ степени, а не въ существъ. Кромъ того и тамъ мы ръдно сталкивались съ обдуманнымъ, чернымъ предательствомъ. Мы сами могли бы быть такими же, какъ они, но Богъ сохранилъ насъ отъ этого, вотъ и все. Інсусъ же былъ воплощеніемъ святости, а Іуда... Іуда былъ Іуда.

Когда же научимся мы любить? Когда же мы будемъ милосердны милосердіемъ смириющимся, всевыносящимъ и уповающимъ? Когда же мы, существующіе лишь по милости Божіей, запечативемъ въ своей памяти, что Господь, которому мы служимъ, умываль ноги Іудъ?

Інсусъ, окончивъ омовеніе ногъ и обративнись къ своимъученикамъ, сказалъ имъ: "Вы называете Меня Учителемъ и Господомъ и правильно говорите, ибо Я точно то". Братіе, кто не: чувствуетъ Божественной власти и силы, звучащей въ этихъсловахъ, кто не видить на нихъ печати невыразимаго никакимъкраснорфчіемъ величія, тотъ никогда не пойметъ—ни что такое красота, ни что такое величіе! "Вы называете Меня Учителемъи Господомъ... Итакъ если Я, Господь и Учитель, умылъ моги вамъ, то и вы должны умывать ноги другь другу".

Протекли года, ививнились обычан, но поучительный примвръстоить передъ нашими глазами, указывая намъ, что истижное величіе достигается сердобольнымъ униженіемъ... Смиреніе... Какъ легко произнести и какъ трудно выполнить это слево, накъ трудно пренебречь суетной славой, честолюбивыми мечтами, вермъ, что велико въ глазахъ людей, но мало и скудно предъ Господомъ, и избрать себв иной удъль, можетъ-быть даже удъль отреченія и жертвы! Какія усилія, какая побъда, и какъ все это противоръчить нашимъ обыденнымъ разоудочнымъ ужствеваніямъ! Да, наше воображеніе можеть на минуту стремиться въ этому идеалу, но осуществить его, но пойти по этому пути и видъть въ немъ свое назначение и блаженство, - это чудо, недоступное для человіческой силы, и свершить его можеть тольно Богъ. Госпови, сверши же его! Боже Воемогущій, осуществи этоть идеаль въ сердцахъ нашихъ и просвъти поираченныя гордостью очи наши чистымъ и Божественнымъ сіяніемъ смиреннаго милосердія!



## **АПОЛОГЕТИЧЕСКІЯ ИЗСЛЪДОВАНІЯ \*.**

'Замъчанія о первой Кантовой космологической антиноміи.

Связь этой антиномін съ ученіемъ Канта о субъективности пространства и премени. —Замічанія о Кантовой формулировий космологических антиномій и въ особенности первой антиноміи. —Вундтова формулировка этой антиноміи. —Замічанія о Кантовомъ разрішенін первой космологической антиноміи. —Возраменія противь этой антиноміи и ея доказательствь со стороны Вундта, Шопенга-уэра, Cohen'а и Тренделенбурга. —Вундтово разрішеніе первой антиноміи. — Различные виды конечнаго и безконечнаго. —Субъективный характерь доказательствь какъ тезиса, такъ и антитезиса первой Кантовой космологической антиноміи.

Эта антиномія находится въ твеной связи съ ученіемъ Канта о пространствъ и времени, какъ чисто субъективныхъ формахъ человъческаго познанія. По возарьнію Канта, пространство и время не имъють объективной реальности; они не суть ни вещи въ себъ, ни опредъленія вещей въ себъ; они не болье, какъ прирожденныя условія нашего чувственнаго (опытнаго) познанія. Какъ въ тезисъ, такъ и въ антитезисъ первой антиноміи имъется въ виду не феноменальный міръ, т.-е. не міръ явленій, а мыслимый міръ (mundus intelligibilis), который есть только вещь въ себъ. Но мыслимый міръ, какъ нъчто существующее внъ нашего опыта, самъ по себъ не есть какая-нибудь пространственная или временная величина. Не будучи вообще величиной, омъ, потому, не можеть быть ограниченной или безконечной величиной. Кантъ выражается въ этомъ пунктъ слъдующимъ совершенно опредъленнымъ образомъ: "такъ какъ

<sup>\*</sup> См. февральск. кн. «Прав. Обозр.» за текущій годъ.

міръ не существуєть, какъ нічто само по себі (т.-е. представднемый мною міръ не существуєть независимо отъ можхъ представленій), то онъ не существуеть ни какъ начто само въ себъ безконечное, ни какъ конечное. Онъ существуеть, какъ опытный рядъ явленій, но не самъ въ себъ. И такъ какъ явденія носять всегда условный характерь, то всецьло они не могутъ быть даны намъ; міръ, следовательно, не есть безусловное цвлое и не имветь ни вонечной, ни бевирнечной величины « 41). Пространство и время могуть быть приписываемы только феноменальному бытію, которое познается нами всегда только вакъ нвито условное. Следовательно, мы не можемъ приписывать ему ни безусловнаго предвла въ томъ и другомъ отношенія, ни безусловной продолжительности во времени и безусловной протяженности въ пространствъ. "Всякое начало" — говорить Канть-, существуеть во времени, и всякія границы протаженнаго въ пространства. Но пространство и время сущеотвують только въ чувственномъ міръ. Следовательно, только явленія въ мір'в существують условнымъ образомъ, а самый міръ не ограниченъ ни въ условномъ, ни въ безусловномъ смыслв" <sup>42</sup>)..

Формулировка космологических антиномій у Канта, какъ справедливо замізчаєть Вундть 42), значительно пострадала отъ вділнія на нее искуственнаго схематизма его категорій, чего никто не можеть отрипать, кромів тіхх, для которыхь этоть ехематизмъ представляется универсальнымъ средствомъ для різменія всякаго рода познавательно - теоретическихъ пробламъ, Въ отношеніи антиномій можно во всіхъ существенныхъ пунктахъ принять критику Шопенгауэра, хотя бы мы и не захотіци согласиться съ нимъ во взглядів на споръ мизній, выражающійся въ антиноміяхъ, какъ на простое притворство 44). Дівлектическій споръ этоть, какъ давно уже замізчено, вращаєтся

<sup>\*)</sup> Schopenhauer. Kritik der Kantischen Philosophie. Werke. Band II, S. 583 und folg.



<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Критика чистаго разума. Стр. 406—407.

<sup>42)</sup> Критика чистаго разума. Стр. 417.

<sup>43)</sup> W. Wundt. Kant's kosmologische Antinomien und das Problem der Unendlichkeit. См. надав. имъ Philosophische Studien. Zweiter Band. Leipzig 1885. S. 495.

-сеед применения из космологической проблемь помети безконечности. Въ первой антиноміи, которую, вивств со втоков. Канть называеть математико-грансценентальными, въ отмиче отъ третьей и четвертой, которыя онъ называеть динамиютрансцендентальными 45), мы встречаемъ понятіе о безконечности свойствъ, данныхъ въ возврвніи однородными. Изъ двукъ математико-трансценцентальных витиномій первая имветь овоимъ предметомъ высшее понятіе безконечности: безконечно бодьшую величну во времени и пространства, вторая-низшее понятіе безконечности: безконечно малую пространственную часть матеріи. Между пространствомъ и временемъ въ этихъ антиноміяхъ замівчается несоотвітотвіє: въ отношенім перваго какъ высшее, такъ и низшее понятіе безконечности ведеть къ противорвчію, тогда какъ въ отношеніи втораго противорвчіе выставляется лишь въ примъненіи высшаго понятія безконечности. Но еще элеатскій оплосоов Зенонь указаль на противорвчія, возниквющія для понятій движенія и измененія изъ безконечной дъдимости времени, точно такія же, какія возникають изъ безконечной дълимости пространства. Источникъ происхожденія, равно какъ и разрешенія, этихъ противоречій заключается въ непрерывности объихъ формъ возорънія. Но именно потому самому эти діалектическія трудности лежать собственно вив круга космологическихъ вопросовъ; онв относятся въ чисто математической области числоваго понятія. Это, конечно, не значить, что предварительное изследование формъ числовой безконечности не было бы полезно и для ръшенія вопроса касательно космологическихъ антиномій. Формы числоваго понятія примънимы ко всъмъ нашимъ реальнымъ представленіямъ о величинъ и вивств съ твиъ имъють то преимущество, что гораздо полиже простаго ихъ эмпирическаго сравненія опредъляють собою взаимныя отношенія этихъ представленій. Для ръшенія вопроса объ антиноміяхъ касательно міровой величины имъеть большое значение то обстоятельство, что ни одинъ изъ общихъ видовъ числоваго понятія не можеть дежать вив сферы высшаго понятія безконечности, тогда какъ, напротивъ, низшее понятіе

<sup>45)</sup> Кантъ. Критика чистаго разума. Пер. проф. Владиславдева. Спб. 1867. Стр. 421. Ср. 77.



безнонечности принимается въ соображение лишь при ирраниюнальныхъ числахъ <sup>16</sup>).

Каждан антиномія—говорить Вундть—долина оставаться въ предълахъ входящихъ въ ся содержаніе понятій <sup>47</sup>). Примъняя это требованіе въ первой антиномін, онъ следующимъ образомъ ормулируеть ся тезисъ и антитезисъ съ ихъ доказательствами, посмольну она насается вопроса о міровой величинъ въ отношеніи времени.

Тезисъ.

Міръ существуеть конечное время.

Потому что если допустить, что онъ существуетъ безконечное время, то, такъ какъ безконечное время заключаеть въ себъ всъ конечныя времена, протекла бы уже полнота всвхъ конечныхъ временъ; слъдовательно, теченіе времени вообще было бы невозможно. Кромъ того, ни одинъ моментъ времени не отличался бы оть другого, такъ какъ до каждаго изъ нихъ протекло бы безконечное время. Такимъ образомъ, теченіе времени и различіе въ немъ отдвичныхъ моментовъ только тогда возможны, если міръ существуеть лишь конечное время 48).

Антитезись.

Міръ существуєть безконечное время.

Потому что, если допустить, что онъ существуеть конечное время, то ему должно было бы предшествовать пустое время, въ которомъ ничто не существовало и ни что не происходило. Но возникновеніе міра само есть происхожденіе. Слъдовательно, въ пустомъ времени, въ которомъ ничто не происходить, не возможно и возникновеніе міра.

Разръшенію антиномій Кантъ посвятиль подробное изслъдованіе, общій результать котораго получился у него тотъ, чторядь условій всегда можно найти только въ самомъ возвратномъ синтезъ, но никогда въ вещи, данной прежде всякаго та-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Wundt. Logik. II. S. 118 und folg. Kant's kosmol. Antinomien und das Problem des Unendlichkeit. S. 500—501.

<sup>47)</sup> Ibid. S. 506.

<sup>40)</sup> Ibid. S. 507.

кого синтева. Портому, мномество частей въ дажномъ явления само по себъ ин конечно, на безконечно. Какъ то, такъ и другое утверждение предпологаеть, что мірь дань, какь вещь въ себе, между темъ какъ вритеческій идеаличнь, напротивь, при-LOGETT HE TOMY BETANKY, TO ONE MOMETE GETTE GARL HEM'S BUCKE. только какъ явленіе. Такимъ образомъ, антикомія чистаго разума устраняется твив, что представляется, какъ противоречіе діалектической призрачности, вознивающей всябдетвіе того, что "щея безусловной полноты, какъ условіе вещей въ себв, прилагается на явленіямь, тогда нака они суть только представленія и составляє рядь, существують только въ неследовательномъ синтеръ 4 40). Кантъ даже считаетъ возможнымъ доназать не тольно изъ транспендентальнаго идеализма діалентическую призрачность антиномій, но и обратно изъ последней вывести первый. "Доказательство"-говорить онъ-, иометь состоять изъ следующей дилониы: если міръ есть само въ собе существующее цълое, то онъ или конеченъ, или безконеченъ. Но оба предположенія ложны. Следовательно, ложно и то, что міръ (канъ сумма всвхъ явленій) есть цівлов, само по себів существующее. Отсюда свъдуеть, что явленія, независимо оть нашихь представленій, суть ничто, т.-е. имвють трансцендентальное идеальное значеніе " 50). Впрочемъ, точку зрвнія, принятую въ этой дилемив для вськъ антиномій, потомъ Канть удержаль только для мотематических антиномій; для динамическихь же онь приняль тоть вэтиндъ, что възнихъ нанъ тенноъ, танъ и антитенисъ одновременно могуть быть истинны. Воть его слова насательно этого пункта: "оттого, что динамическія кден допускають условіе явденій вив ряда ихъ, т.-е. допускають ивчто такое, что само не есть явленіе, получается результать весьма отличный отъ вывода самой антиномін. Именно, въ силу антиномін оба діалентичеснія мивнія должим были бы признаны быть ложными. Напротивъ, въ динамическихъ рядахъ условное, состоящее въ связи съ явленіями, можеть быть соединено съ безусловнымъ и витестъ сверхчувотвеннымъ условіємъ, такъ что одинаково могуть быть удовлетворены и разсудокъ, и разумъ; при этомъ устраняются



<sup>49)</sup> Канта. Критика чистаго разума. Стр. 407. Перев. проф. Владиставлева.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ibid., crp. 407-408.

дівлентическія доказательства, им'явшія въ виду безусловную полноту явленій, и оба положенія резума, въ жеправленномъснысль, могуть быть признаны истинными. Этого результата не могло получиться при космологическихъ пдеяжь, касающихся математически безусловнаго единства, потому что въ нихъ всъ условія ряда явленій суть также явленія и члены того, же самаго ряда<sup>к 51</sup>).

Доказательство того, что мірь въ отношеніи времени ни конеченъ, ни безконеченъ, Кантъ основываетъ на томъ, что въ обоихъ случаяхъ, такъ какъ время есть явленіе, возвратный синтевъ можеть быть только эмпирическимъ. Но въ такомъ синтерф ниногда не межеть быть найдена ни безусловива граница, ни безконечная полнота частей. Всегда получается только "regressus in indefinitum", no hunorae—"regressus in infinitum". Мы не можемъ, ноотому, утверждеть ни того, что существование міра имбеть предвив во времени, ни того, что оно не имбеть никакого предъда. Разръщение спора состоить въ признани его неравращимости. "Указавъ ощибку, лежащую въ основа доказательствъ (космологическихъ мивній), мы имвемъ цраво"говорить Канть-, устранить объ спорящія стороны, кань не представляющія въ свою пользу никаких основаній. Но конечно борьба не можеть кончиться на томъ, что мы убъдимъ ихъ, что онъ въ самомъ возвръніи на дъло допускають омибии. Ясно, однакожъ, что которая-нибудь изъ нихъ: или утверждеющая, что міръ имаєть начадо, или говорящая, что міръ не имаєть его, должна иметь на своей стороне истину. Но при этомъ ясно также и то, что невозможно решить, на которой стороне право, и борьба будеть продолжаться и впредь, какъ бы разумъ ня призываль въ молчанію. Остается одно средство положить конемъ ей, именно указать, что имъ не о чемъ спорить, такъ какъ трансцендентальная призрачность рисуеть имъ действительность тамъ, гдъ ея ивтъ" <sup>12</sup>).

Вундть спращиваеть <sup>53</sup>), действительно ди такое впечатленіе производять на читателя Кантовы собственныя доказательства

<sup>3)</sup> Wundt. Kant's kosmol Antin. und. d. Problem der Unendlichkeit. S. 512.



<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Ibid., crp. 422-423.

<sup>52)</sup> Критика чистаго разума. Стр. 404.

антиномій и ихъ объясненія? Въ отношеніи тезиса первой затиномін безусловно нужно согласиться, что мысяь о предълъ времени невозможно реализировать, если вижоть съ Кантомъ считать время не за вещь, вив насъ существующую, дальнайшее наблюдение надъ которою могло бы доставить намъ лучния свъдъщи о ней, но за форму возгрънія, которую мы принущачны примънять, какъ такую, къ каждому высшему или низшему предълу даннаго во времени. Но поэтому и здъсь везвратный синтезъ не есть просто "regressus in indefinitum", какъ при перечисленіи предвовъ человъка 54), но настоящій "regressus in infinitum", т.-е. возвратный синтезъ, который мы принуждены продолжать не только далье накого-нибудь случайно даннаго эмпирическаго предвла, но далве всякаго мыслимаго предвла. Такова именно точка зрвнія, которая проводится въ донавательств антитезиса и его объясненіяхъ. Въ последнихъ Кантъ особенно настанваеть на томъ, что въ самомъ воззрвнім времени заключается причина отремленія къ подобному регрессу. Но при равръщени антиноми онъ неожиданно и антитезисъ подводить подъ эту точку врвнія, которую собственно допускаеть только тезись въ донавательствахъ, какими онъ отремится оправдать принятіе предвла существованія міра во времени. Эмпиристь или критикъ антитезиса въ разръщени его превращается въ догматическаго мыслителя, который на мъсто безконечнаго регресса, о которомъ единственно была ръчь въ антитезисъ, ставитъ безконечную полноту. Эту полноту должно обиять въ себв одно разсудочное понятіе, и тогда, конечно, нельзя болье оспаривать того, что космологическая жея для такого разсудочнаго понятія въ такой же мъръ следікомъ велика, въ накой для понятія тевиса слишкомъ мала 55). Но весь этогь результать происходить лишь отгого, что ложное понятіе безнонечности, которое тезисъ ващищаль въ овоихъ ложазательотвахъ, вдругь навязывается и антитезису, который къ этой погращности совсамъ не быль причастенъ. Такимъ образомъ, вритическая безплодность, которая получается въ результать разрашенія математических антикомій, оченидо основывается на томъ, что Канть не даеть себе отчета въ при-

<sup>34)</sup> Критика чистаго разума. Стр. 411.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Ibid., стр. 395 и сл.

мененія въ вопросу различных видовъ понятія о безконечности, которые здась вступеють въ противорачіе между собою. А это новело въ тому ревультату, представляющему разкій примаръ сильнаго вліянія свлонностей философа на направленіе его мыпленія, что Кантъ извъстное понятіе безконечнаго примъняеть всегда тамъ, гдъ оно ему всего удобиъе для другихъ его цълей, постороненкъ для даннаго вопроса. Доказательство тезиса, такъ какъ въ немъ дело идеть о томъ, чтобы опровергнуть понятіе безконечности, опирается на понятіе безконечной полноты, совершенно непримънимое вообще къ космологическимъ вопросамъ. Доказательство антитезиса, въ которомъ интересъ заключается въ томъ чтобы, какъ только можно, оправдать введеніе понятія безконечности, хватается за двиствительный регрессъ in infinitum, который никогда нельвя считать дачнымъ намъ, но всегда только заданнымъ. Критика антитезиса потомъ опять возвращается къ несостоятельному понятію безконечностя, употребленному въ тезисъ. Поэтому, нужно согласиться съ Шопенгауэромъ, который доказываль, что антитезисы антиномій не были опровергнуты Кантомъ. Софизмъ тезиса первой антиноміи Шопенгауэръ 56) видитъ въ томъ, дчто вмёсто безначальности ряда состояній, о ноторомъ прежде была річь, неожиданно подставляется его неоконченность (безконечность), и потомъ доказывается, въ чемъ никто не сомнавается, что ей логически противоръчить законченность, и потому каждое настоящее есть конецъ прошлаго". Cohen замъчаеть 57) противъ этого, что главное вовсе не въ этой подстановив, а въ томъ, что сначала міръ мыслится, какъ законченный, "потомъ полагается безначальнооть его, что прямо противоръчить первой посылкъ". Опибка состоить именно въ томъ, что міръ ставится, какъ закончемный. Ели сдвлать это, тогда, конечно, можно по произволу вместо безначальности въ смысле Шопенгауэра подставить безконечность, тогда накъ, если допускается не совершенная безконечность, а только регрессъ въ безконечность, нельзя произвольно виясто возвратнаго синтеза отъ настоящаго до безконечно отделеннаго начала поставить поступательный синтевъ отъ этого

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Cohen. Kant's Theorie der Erfahrung. S. 260.



<sup>56)</sup> Schopenhauer. Op. cit., S. 585.

нь тому, накъ это на самонь двив двиается въ ходе доказательства тезиса первой антиномін. Шопенгауэръ, следовательно, върно понявъ свъдствіе вожнаго понятія безнонечности, но настоящій источникь антиномін оть его вниманія ускользнукь. Возраженія Тренделенбурга противъ первой антиноміи 58) отпесительно тезиса въ существенныхъ пунктахъ совпадаютъ съ замвчаніями Шопенгаурра. Но онъ считаеть ошибочнымъ и доказательство антитезиса. Такъ какъ время, какъ такое, независимо отъ своего содержанія, безраздично течеть, то аргументь, заимствованный оть пустого времени,--- какъ онъ думаеть, — "несостоятелень". Это возражение не попадаеть въ цъль, потому что несообразность Кантъ справедливо видить именно въ томъ, что время есть форма явленія, что следовательно, пустое время не представляеть никакого опредвленія, при посредствъ котораго наполненное время могло бы вступить въ отношение къ нему, какъ это должно было бы случиться, если бы міръ возникъ въ какое-нибудь время 59).

Логическое возражение противъ такого ръшения спора, по которому оба противоположныя между собою утвержденія оказываются ложными, Кантъ напередъ старался устранить указаніемъ на то, что эдесь имвется въ виду не противоречащая, но діадеятическая противоположность, гдв одно суждение не просто противорвчить другому, но высказываеть нвчто большее, чвиъ сколько требуется для противортчія. Противортчащая противоположность, по Канту, была бы въ такомъ суждение: "міръ ман безконеченъ, или не безконеченъ"; эдъсь, дъйствительно, если первое предложение ложно, то второе должно быть истиннымъ. Но если я противоръчію даю такую форму: "міръ или нонеченъ, мии безконеченъ a, то въ первомъ утверждении я не просто отрицию безионечность, по ставлю вийсто ея понечность, между твиъ какъ истина отрицаемаго члена дилеммы могла бы состоять просто въ томъ, что міръ, какъ вещь въ себв, вообще не существуеть, ни вакь конечный, ни напь безконечный. "Вь этомъ случав"--- замвчаеть Канть---, и смотрю на мірь, какъ на опредвленный въ самомъ себъ, по своей величинъ, предметъ, и въ



<sup>16)</sup> Trendelenburg. Historische Beiträge. III. S. 234.

<sup>50)</sup> Wundt. Op. eit., S. 513-514.

первой части сужденія не только отрицаю безконечность, а вивоть съ нею и его обособленное бытіе, но и поставляю предълы для него, какъ вещи самой въ себъ. И это будеть соверписино ложно, если міръ не есть вещь сама въ себъ, и потому не можеть быть самь въ себв ни конечень, ни безконечень. Такое противоположение я назову діалектическимъ. Следовательно, оба діалектически противоположныя сужденія могуть быть ложны, потому что они не только взаимно противоръчать, но въ одномъ изъ нихъ говорится нъчто большее, чвиъ сколько требуется для одного противорфчія" 60). Софистика этого объясненія очевидна. Положеніе: "я мыслю міръ, какъ конечный", Канть безъ дальнъйшихъ околичностей замъняеть положеніемъ: "я мыслю его, какъ конечную вещь въ себъ", между твиъ какъ антиномія можеть им'ять и такой смысль: мірь, какь явленіе, должень быть мыслимь или вакь конечный, или какь безконечный. На самомъ двав въ антиноміяхъ мы имвемъ двао съ противной противоположностью, но съ однимъ изъ такихъ случаевъ противной противоположности, когда оне по своему содержанію совивдаеть съ противоръчащей противоположностію. Оба положенія: "міръ или безконеченъ, или не безконеченъ" и "міръ или безконеченъ, или конеченъ" имъютъ совершенно одно и тоже содержаніе. Тоть случай, что мірь вообще не существуєть, не имвется въ виду въ данномъ вопросв; и самъ Кантъ не утверждель его несуществованія. Въ антиноміи мірь мыслится или вакъ вещь въ себъ, или какъ явленіе. Въ первомъ случав, разумъется, и время нужно разсматривать какъ вещь въ себъ; во второмъ случав оно превращается въ форму явленія. Какъ то, такъ и другое не имветь никакого вліянія на существованіе антиномін, а следовательно, и на ея разрешеніе 61).

Отръшансь отъ Кантовской схемы ватегорій и проистевающихъ изъ неи недостатковъ, Вундтъ даетъ следующее разрешеніе первой антиноміи, полагая въ его основу еделанную имъ новуюоормулировну ея и ея допазательствъ.

Тезисъ этой антиномін утверждаеть конечность міра по времени, антитевисъ—его безконечность. Доказательства какъ те-



<sup>60)</sup> Критика чистаго разума. Стр. 406.

<sup>41)</sup> Wundt. Op. cit. S. 515-561.

зись, такъ и антитезиса имвють дело съ понятісиъ безконечности. Первое выходить изъ предположения безконечности, второе сводится къ нему. Еслибы понятіе безконечности въ обожкъ доказательствахъ было одно и тоже, то при противоръчащей •орив противоположности необходимо долженъ бы быть вврнымъ или тезисъ, или антитерисъ; тогда, следовательно, иужно было бы предположить существование ошибки въ одной жеъ формъ доказательства, если не въ объихъ. Наоборотъ, если оормы доказательства объ правильны, тогда понятіе безковочности въ некъ не можеть быть одинаковымъ. Но въ такомъ случаж нельзя безъ дальнъйшихъ разсужденій признать върнымъ или тевисъ, или антитезисъ, а необходимо предварительно изслъдовать, каной изъ примъненныхъ къ той и другой половижь антиноміи видовъ понятія безконечности правиленъ или, бытьможеть, оба они неправильны. Въ самомъ деле, разсиатривая ходъ доказательства въ объихъ половинахъ антиномін, легко видъть, что употребляемое въ нихъ понятіе безнонечности не одно и тоже. Въ доназательстве тезиса употреблено поинтіе данной безконечной полноты (Totalität) или, какъ называеть его Вундть, понятіе сверхконечнаго, трансочнитнаго—transfinitum 62). Примънение этого понятія къ эмпирическому представленію о мірт ведеть въ противортніямъ. Если принять во вниманіе, что transfinitum есть совершенно трансцендентное понятіе, то эти противоръчія являются вполив понятными. Эмпиричесное никогда нельзя поставить въ какія-нибудь отношенія къ трансцендентному. Нагляднымъ примъромъ этой невозможности въ отношеніи безконечнаго времени, предполагаемаго даннымъ въ своей полнотъ, служить долазательство тезиса первой антиноміи.

То понятіе безконечности, къ которому сводится докавательство антитезиса, отнюдь не соотвётствуеть такой абсолютной безконечной подноть, но конечное здёсь только устраняется требованіемъ регресса въ безконечность (in infinitum), которымъ, такъ какъ онъ никогда не можеть быть выподнень, напередъ исключается предположенная данною безконечная полнота. Такимъ образомъ, антитезисъ имъеть дъло съ понятіемъ безконечнаго или инфинителего (infinitum), которое вполнъ соединемо

e2) Op. cit. S. 519. Logik. II. S. 128.

съ эмперическить представлениемъ о мірт, тапъ какъ имъ предполагается только переходь чрезъ всякій данный предвль, в не само безконечное, какъ данное. Поэтому, ближайшимъ образомъ правда оказывается на сторонъ антитезиса, а не на сторонъ тезиса. Точка зрвнія антитезиса не опровергается доказательствомъ товиса, потому что въ этомъ последнемъ имвется въ виду совству другое понятіе безконечности, чтить какое разумвется въ первомъ. Темъ не менее и доназательство тезиса сохражнеть свое положительное значеніе, насколько оно представляеть противоръчивымъ примънение въ восмодогической проблемъ трансонитиаго понятія безконечности. Въ этомъ смысль можно было бы даже прямо примвинть въ первой антяномін взглядь Канта на конечный результать динамическихъ антиномій, именно что доказательства канъ тезиса, такъ и антитезиса оба могуть быть правильны. Если утверждение тезиса, что мірь конечень по времени, имветь только тоть смысль, что существование его во времени никогда не можетъ быть предподагаемо, какъ беоконечность, данная во всей своей полноть, то противъ него ничего нельзя было бы возразить. Но если понятіе конечнаго взять въ томъ смысль, какой ему обыкновенно дается, то утверждение тезиса оказывается дожнымъ. Противоръчиван противоположность между тезисомъ и антитезисомъ. сявдовательно, можеть получиться лишь тогда, если infinitum противополагается, какъ конечное, но неопредвленное (неограниченное предвломъ), трансфинитному, что соотвътствовало бы Гегелеву различенію ложной и истинной бозкомечности или различенію G. Crantor'a между несобственно и собственно безконечнымъ. Но этотъ взглядъ страдаеть тамъ недостаткомъ, что понятіе трансфинитной безконечности примънкеть къ инфинитному. Такъ какъ трансфинитное предполагается, какъ данное, то, по этому взгляду, и подъ инфинитнымъ подразумъвается только что-либо данное, которое, само собой понятно, можеть быть лишь конечнымъ. Но сущность инфинитнаго состоить именно въ томъ, что оно викогда не можеть быть дано. Разрешенія первой антиноміи, такимъ образомъ, нужно исмать въ томъ, что въ доказательствахъ обънкъ ея половить общая противорвчащая противоположность между тезисомъ и антитезисомъ замъняется двумя частными противоръчащими противоположностями. Одну можно выразить въ такой сормв: "міръ по времени мли есть данная консчная велична, или не есть такая величина, или не есть такая величина, на безконечная величина, или не есть такая величина. Доказательство того, что міръ не можеть быть никакой данной консчной величиной, не заплючаеть въ себъ того, что онъ есть данная безконечная величина, и обратно. Напротивъ, отрицаніе перваго положенія соединимо оъ отрицаніемъ втораго: "міръ не есть ни данная консчная, ни данная безконечная величина", и вто двойное отрицаніе есть именно то, которымъ опредъляется понятіе инфинитной безконечности в ...

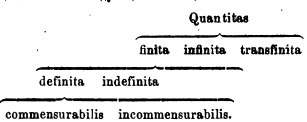
Разръщение первой Кантовской антиномии показываеть, что противоръчащія одно другому ея доказательства основываются на примънени къ дълу различныхъ видовъ понятия безконечности. Выше были уже указаны понятія инфинитной и трансфинитной безконечности. Оба находятся въ ближайшей внутренией связи между собою. Первое всегда обозначаеть безконечную величину въ отношени въ ея вознивновению, последнее - въ отношения въ ея существованию. Такъ, рядъ цълый чисель безконеченъ, если мы имъемъ въ виду дъйствительное ихъ перечисленіе, но онъ сверхнопеченъ, если мы имвемъ въ виду ихъ сумму, выраженную въ одномъ понятім. Двв параллельныя линіи могуть быть безконечно продолжены, не пересъкаясь взаимно. но точка ихъ пересвченія лежить въ сверхконечновъ. Примвненіе последняго понятія немыслимо тамъ, где неть условій для образованія перваго понятія. Обратное же отношеніе не всегла имветь мысто. Напрочивь, есть много случаевь безконечнаго поступательнаго синтеза, въ которыхъ значение, къ накому стремится извъстная величина, остается конечнымъ. Такъ, безконечный рядь чисель:  $\frac{1}{8} + \frac{1}{4} + \frac{1}{8}$ ..., если мы представимь его себъ законченнымъ, достигаетъ только конечной величины 1. Круговая линія возвращается сама въ себя въ безконечности. не переходя никогда за предвам конечной величины 2 лг. Подобный же случай представляють безконечные колебательные ряды, каковъ следующій: 1 — 1 + 1 — 1 + 1 — 1 + 1 ...., которые

<sup>53)</sup> Wundt. Kant's kosmol, Antinomien und das Problem der Unendlichkeit. 5. 529-521.

всегда колеблются только нежду извъстными конечными максимальными и минимальными величинами. Такимъ образомъ, понятіе безконечнаго (infinitum) обнимаетъ собою вообще два случая: 1) когда безконечный поступательный синтевъ (прогрессъ), представляемый закомченнымъ, ведетъ къ сверхконечной величинъ, и 2) когда онъ ведетъ къ конечной величинъ.

Если въ первомъ изъ, этихъ случаевъ, при абстрактномъ математическомъ примъненія понятій, всегда можно свободно переходить отъ безконечнаго (infinitum) къ сверхконечному (transfinitum), то при конкретномъ физическомъ примъненіи математическихъ понятій тоже самое отнюдь не допускается. Опытное знаніе только тогда можеть обнять въ одномъ понятіи величину, происшедшую отъ безконечнаго поступательного синтеза, если она имбеть конечное значеніе, т.-е. если имвется въ виду второй изъ вышеуказанныхъ случаевъ. Въ первомъ же изъ этихъ случаевъ оно всегда можетъ достичь только до требованія регресса въ безконечность (in infinitum); и даже это возможно лишь въ томъ спеціальномъ случать, когда дело идеть о чистой формть опыта, 'следовательно, о пространственномъ или временномъ прогрессв, безъ всякаго отношенія къ находящимся въ пространствъ предметамъ и въ происходящимъ во времени событіямъ. Напротивъ, какъ скоро вопросъ касается содержанія опыта, то и самое это понятіе инфинитной безконечности болве не допустимо, а всегда могуть получаться только конечныя величины. Но когда бывають достигнуты предвиы опыта, эти величины могуть превращаться въ мнимыя безконечности, между которыми опять можно различать два вида: indefinitum, неопредъленное (неограниченное предъломъ), и incommensurabile (неизмъримое).

Подную систему понятій о величина сообразно съ этими различными ихъ отношеніями между собою и къ опыту Вундтьпредставляеть въ сладующей таблица:





Первый рядъ этой таблицы содержить въ себв троякую противную противоположность: 1) конечное и безконечное: 2) безконечное и свержнопечное, или безконечность, мыслимую несоверменною, и безновечность, мыслемую совершенною (полною), и 3) конечное и овержконечное, или представляемую полною конечную и представляемую полною безполечную величину. Законченнан мысль о дейогрительной безконечности всегда возможна только въ форме какой-нибудь умоностигаемой фикціи. Уже отсюда ясно, что примънение трансовнитивато понятія безконечности къ эмпирической области невозможно. Эта фикція состоить въ примънении именно того свойства величины, которое при конечномъ предполагается, при безконечномъ же мыслится устраненнымъ, именно законченности или полноты. Математическое полятіє трансомнитнаго происходить тогда, когда понятіе конечнаго вносится въ безконечное, и безконечное мыслится, какъ конечное. Оть этого и бываеть то, что трансфинитное находится въ двойной противной противоположности: 1) къ нонечному, поскольку оно (трансфинитное) возникло изъ безконечного; 2) въ безконечному, поскольку оно мыслится, какъ конечное. Изъ такой тесной связи обоихъ видовъ понятія безконечности видно также, что не следуеть инфинитное (infinitum) опредълять, какь ложную безконечность, или съ G. Crantor'омъ, какъ не собственно безконечное. Съ большимъ правомъ, можетъ быть, даже позволительно было бы transfinitum называть не собственно бевконечнымъ, потому что оно заимствовало, несомившно, отъ конечнаго свой признакъ законченности или полноты. Напротивъ, предикать важущейся (мнимой) безконечности мы имвемъ право примънить къпонятіямъ: indefinitum и incommensurabile. Последнее выраженіе, впрочемъ, здесь взято въ общемъ смысль, отступающемъ отъ обыкновеннаго ариеметического его значенія, такъ какъ оно должно означать неизміримо большое и неизмиримо малое. И то и другое есть incommensurabile, такъ накъ не подрастея нашимъ мърительнымъ способамъ, зависящимъ отъ обывновенныхъ зипирическихъ условій. Indefinitum всегда для насъ въ тоже время будеть и incommensurabile, хоти сами по себъ эти свойства взаимно независимы, и потому, строго говоря, неопредъленная величина (quantitas indefinita) въ вышеприведенной таблицъ могла бы быть также

подразделена, какъ и определенная величина (quantitas definita), на измеримую и неизмеримую. Напротивъ, обывновенные случам неизмеримаго относятся вообще въ области ограниченныхъ известнымъ пределомъ величинъ. Напр., о какой-нибудь менодвижной звезде, разстояніе которой отъ земли мы называемъ неизмеримо большимъ, мы не можемъ сказать, что она находится въ безграничной дали; напротивъ, какое-нибудь начальное состояніе нашей міровой системы мы предполагаемъ неограниченнымъ, въ отношеніи причинности, извёстнымъ пределомъ, потому что для насъ невозможно что-нибудь высказать о предшествовавшемъ ему состояніи.

Если мы теперь представимъ себъ съ этой точки зрвийя тыслучан, въ которыхъ, съ одной стороны, являются объ истинныя безконечности, infinitum и transfinitum, а съ другой — объ кажущіяся (мимыя) безконечности, indefinitum и incommensurabile, то легно будеть видать, что соерой обонкъ первыхъ понетій единственно можеть быть чисто математическая область идей, и что также исключительная сфера обонкъ последникъ понятій есть физическая. Понятіе безконечнаго (infinitum) лишь въ той именно мъръ примънимо къ физической области, въ какой здась имають значеніе математическія формы пространства и времени. А съ другой стороны, и понятія неопредъленнаго (indefinitum) и неизмършивго (incommensurabile) не могутъ имъть мъста въ чистой математикъ; incommensurabile, примъненное въ математическомъ смысла, на самомъ дала приводить въ понятію безконечнаго (infinitum). Но какъ посредствомъ формъ пространства и времени математическое понятіе безконечности вліяеть на физическое, такъ, съ другой стороны, вследствіе примъненій математики къ физикъ, понятія: indefinitum и incommensurabile получають вліяніе на математическія наслідованія. Методъ безконечно малыхъ величинъ выработался главнымъ образомъ подъ вліянісмъ несладованія тахъ проблемъ оненки, въ которыхъ приходится имъть дело съ такими мнимыми беввонечностями. Отъ этого вліннія, однакоже, природа математическихъ понятій безконечности насколько не измінилась. Математика только ассимилируеть эти онвическія понятія мимиой безконечности съ своими собственными идеями, превращая ихъ въ истинныя понятія безконечности. Такъ, диоференціальное

вычисленіе, въ своихъ приміненіяхъ къ физикі вмін діло съ неопреділенными и въ особенности съ неизміримыми, но всетави консчными величимми, прилагаєть къ нимъ тоже самое понятіє безнонечнаго (infinitum), какимъ полькуєтся при разрівненім математическихъ проблемъ, въ которыхъ имінотся въ виду истинныя безнонечности.

Трудности, обусловливаемыя существованиемъ различныхъ понятій безконечности въ ихъ примъненіи иъ космологической проблемъ, корекится, какъ показавъ это разборъ первой космологической Кантовской антиноміи, единственно въ неправильномъ внесеніи въ ръшеніе этой проблемы непримънимаго здъсь понятія трансовнитной безконечности. Субъективнымъ пропохожденіемъ времени, равно какъ и пространства, предполагающимъ лишь вліяніе ощущеній на наше сознаніе, объясниется, что въ отношеніи въ этимъ формамъ воззрѣнія космологическая проблема приводить къ безконечному, а не просто только въ неопредъленному (неограниченному предёломъ) возвратному синтезу <sup>64</sup>).

Канть старается разръшить антиномію касательно міроваго пространства и времени міроваго существованія на почвъ •еноменализма. Но спеціальныя трудности, заплючающіяся въ этой антиномін, отнюдь не устраняются всявдствіе признанія феноменальности пространства и времени. Еслибы тезисъ и антитезись въ антиноміи были доказаны съ одинаковою убъдительностію, чего на самомъ двив однавожъ нівть, тогда нужно было бы заключить, что пространственный и временный принципы находятся въ противоръчіи сами съ собою, и следствіемъ быль бы не феноменализмъ, а скептицизмъ. Вообще вогда существуеть противоръчіе между результатами равносильных умственныхъ процессовъ, тогда не можеть быть никакого выхода въ основенализмъ. То или другое изъ заплюченій было неправильно получено; въ противномъ случаю неизбеженъ скептивывиъ 65). Въ частности, что касается первой космологической антиномін въ отношеніи времени міроваго существованія, Кан-



<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Wundt. Kant's kosmologische Antinomien und das Problem der Unendlichkeit. s. 530-537.

<sup>44)</sup> Bowne, B. Metaphysics, p. 206-207.

товы доказательства накъ тезиса, такъ и антитезиса ен носять чисто субъективный характеръ; это — въ собственномъ смысле доказательства ад hominem. Въ нихъ деластся заключеніе отъ свойствъ мышленія къ свойствамъ бытін. Такъ, доказательство тезиса основывается на выводъ изъ невозможности окончанія безконечнаго логическаго синтеза невозможности продолженія реальнаго факта. Изъ того, что въ своемъ ображномъ синтезъ членовъ какого-либо ряда мы не можемъ инкавимъ усиліемъ ума достигнуть его предела, деластся заключеніе, что этотъ рядь долженъ имъть начало. Но невозможность реализировать въ мысли полную последовательность членовъ какого-либо ряда не олужить ручательствомъ невозможности такого ряда и въ действительности.

Допазательство антитезиса первой антиномія выводится Кантомъ изъ невозможности пустаго, ненаполненнаго времени, въ важной части вотораго условія бытія ничемь не отличаются отъ уоловій небытія, такъ что въ немъ вознивновеніе вещей невозможно. Наше понятіе о времени есть только абстракть встахъ последовательностей. Где неть никакой последовательности, или ряда моментовъ, тамъ нътъ и времени. Поэтому, пустое иди менаполиенное время означаеть времи, въ которомъ нъть никакой смвны моментовъ, т.-е. нвчто такое, о чемъ мы не можемъ составить себъ никакого представленія. Это было бы время безъ времени, если только можно такъ выразиться. Следовавательно, пустое время есть contradictio in adjecto. Время началось тогда же, когда начался и міръ. Если невозможно мыслить понятіе о пустомъ времени, то еще менве возможно мыслить накую-нибудь часть или моменть такого времени, потому что въ немъ ех vi termini нетъ и не можетъ быть смены ненакихъ частей или моментовъ. Хотя, по свойству своей умственной организаціи, мы не можемъ мыслить даже и пустое время (еслибы оно было возможно) иначе, какъ представляя его себъ состоящимъ изъ ряда моментовъ, но ясно, что такое время, еслибы оно было въ дъйствительности, было бы тоже, что и одинъ моментъ. Поэтому, не можетъ быть ръчи о вознивновении міра въ пустомъ времени. Даже выражение: "начало міра во времени" заключаеть въ себв неточность, потому что предполагаеть существование времени прежде міра. Доказательство антитезиса,

танимъ образомъ, сводится къ невозможности понять вообще возникновение міра.

Изъ разсмотрънія доказательствъ тезиса и антитезиса видно, что оба они отъ невозможности мысли (понятін) о предметъ ведуть къ невозможности существованія этого предмета. Невозможно въ мысли; слёдовательно, невозможно въ бытіи. Такова сущность этихъ доказательствъ. Немыслимое есть одинъ изъ видовъ непостижимаго. Человъческій разумъ вообще склоненъ заключать отъ непостижимости къ невозможности. Но можеть ли самъ разумъ, дёлающій такое заключеніе, признать его состоятельность? Къ этому вопросу мы еще возвратимся при разсмотръніи Спенсеровой критики существующихъ гипотезъ о происхожденіи вселенной.

Миллева критика Гамильтоновой "философіи условнаго".

Разборъ положенія Гамильтова, что мы не можемъ понять ни начала и конца времени, ни безначальниго и безконечнаго времени.—Критика его мивнія, что условное находится въ срединъ между двумя противоноложными положеніями, равно непостижимыми.—Несостоятельность утвержденія Гамильтона, что одно изътаких положеній необходимо должно быть истиннымъ.—Общее заключеніе о его «закловъ условнаго».

Д. С. Милль въ своемъ "Обзорв философіи сэра Вильяма Гамильтона и главныхъ философскихъ вопросовъ, обсужденныхъ
въ его творекіяхъ" подвергаетъ критическому разсмотрънію,
между прочимъ, его "философію условнаго". Онъ находитъ недостаточными приводимыя Гамильтономъ доказательства того
существеннаго положенія его философіи условнаго, что ни одна
изъ соперничествующихъ гипотезъ, входящихъ въ составъ той
или другой антиноміи, не можетъ быть постигнута нами, накъ
возможная, и что, однакоже, мы увърены въ томъ, что та или
другая изъ нихъ должна быть истинной 66. Милль начинаетъ

<sup>1)</sup> Конечное не можеть обнимать, содержать Безконечное; тымь не менье



<sup>••)</sup> Гамильтонь насчитываеть длинный рядь антиномій, полный списокь которыхь находится въ придоженік ко второму тому его «Лекцій по метафизикі». Здісь приводятся нікоторыя изъ нихъ.

свою критику разборомъ положенія Гамильтона, что мы не можемъ понять ни конца пространства, ни пространства безъконца <sup>67</sup>). Онъ не входить въ разборъ подоблой же антиномін въ отношеніи времени, замічая, что "не представляло бы накакого затрудненія приложить подобный же рядь аргументовъ

доўмъ нак минута конечны и ділимы ad infinitum, т.-е. преділь ихъ діленію немыслимь.

<sup>2)</sup> Безконечное не можеть оканчиваться или начинаться. Однакоже въчность ab ante кончается теперь, и въчность а розt начинается теперь. Тоже примъняется и нь пространству.

Не межеть быть двухь безконечных наибольших. И однакоме въчность аb ante и a post суть два безконечных наибольших времени.

<sup>4)</sup> Если разсичь пополамъ безконечный максимумъ, каждая половина не можетъ быть ни безконечною, такъ какъ ничто не можетъ быть боли безконечнаго, слидовательно, они не могутъ быть частями, ни конечною,—такъ какъ тогда эти дви конечныхъ половины составляли бы безконечное цилое.

<sup>5)</sup> То, что содержетъ безконечныя количества (протяженія, продолженія), неможетъ придти къ концу. Дюймъ, минута, градусъ температуры, содержатъ такія: количества; егдо и т. д. Возьмемъ минуту. Она содержитъ безконечное множество продолженныхъ количествъ, которыя должны следовать одно за другимъ; нобезконечный рядъ последовательныхъ продолженій никогда не можетъ ех vi termini окончиться; егдо и т. д.

<sup>6)</sup> Безконечний максимумъ не можеть быть ниаче, какъ всевилючающимъ. Время ab ante и а розт безконечны и исключають одно другое; следовательно и т. д.

<sup>7)</sup> Безконечное число количествъ должно дать въ суммѣ или безконечное, или конечное пѣлое. І. Возьмемъ первое. Но дюймъ, минута, градусъ содержатъ каждый безконечное число количествъ; поотому, дюймъ, минута, градусъ, каждый есль безконечное пѣлое, что пелѣпо. П. Возъмемъ послѣднее. Такимъ образомъ безконечное число количествъ дало бы въ суммѣ конечное количество, что равно нелѣпо.

<sup>8)</sup> Абсолютно скоръйшее движене есть то, которое проходить отъ одного пункта въ пространстве къ другому въ minimum времени. Но скоръйшее движене отъ одного пункта къ другому, будуть им они на разстоянии тысячи миль, на разстоянии им въдиена мильіоновъ миль, мислять какъ тоже самое, что нелъщо.

<sup>9)</sup> Колесо вращается съ наискоръйщимъ движеніемъ, но если удинить синцу, то его вращеніе всибдствіе этого будетъ скорфе наискорфинаго. Тоже окажется съ переменною косяка и ступицы.

<sup>10)</sup> Количество, положимъ футъ, имъстъ безконечность частей. Какая-нибудъчасть этого количества, коложимъ дюймъ, имъстъ также безконечное множество частей. Но одна безконечность не болъе другой безконечности. Поэтому, дюймъравенъ футу.

**<sup>61)</sup>** 76—81.

къ случаю времени или какой-либо другой изъ антиномій, но это безъ нужды вагромовдило бы страницы" \*8). Мы не можемъ сдълать ничего лучше въ данномъ случав, какъ приложить аргументы, приводимые Миллемъ въ разборъ алтиноміи относительно пространства, къ антиноміи, касающейся времени.

Нашъ умъ не въ состояни понять начала времени, но не всявдствіе врожденной неспособности его къ этому, какъ утверждаеть Гамильтонъ, а въ сиду запоновъ ассоціаціи. Мы нивогда еще не воспринимали такого времене (или части времени), которое не было бы предшествуемо другимъ временемъ. Идея о времени или вакой-нибудь части времени неразрывно связана въ нашемъ умъ съ идеею о добавочномъ времени, предшествующемъ ему и следующемъ за нимъ. Вся нама жизнь содействуетъ укръщенію этой ассоціаціи; мы не можемъ имъть ни одного опыта, который влонился бы въ разрыву этой ассоціаціи. Но изъ того, что при настоящихъ условіяхъ нашего существованія мы не способны представить себв начала времени, не слъдуетъ завлючать, что эта неснособность коренится въ нашей духовной органиваціи. Возможно предположеніе, что при другихъ условіяхъ существованія мы были бы въ состояніи перенестись мыслію къ началу времени, когда какое-нибудь впечатланіе соверменно неизвъстнаго для насъ теперь рода сдълало бы насъ способными постигнуть факть начавшагося времени. После некоторой опытности факть этоть сдёдался бы для насъ столь же естественнымъ, какъ теперь для насъ представляется естественнымъ, чтобы всякое двиное время было предшествуемо другимъ временемъ. Но такъ какъ при настоящихъ условіяхъ нашего существованія мы не можемъ имёть никакого опыта въ этомъ родъ, то и ассопіація иден о всякомъ данномъ времени съ мыслію о предшествующемъ ему времени остается совершенно нерасторжимой, такъ что начало времени въ этома смыслъ постижимо.

Но можно ли согласиться съ утвержденіемъ Гамильтона, что нашъ умъ не въ состояніи постигнуть безконечнаго времени? Это утвержденіе основывается у Гамильтона на томъ, что безконечное есть чисто отрицательное представленіе, есть только



<sup>44) 82.</sup> 

"помилексъ отрицаній"; заключая въ себъ отрицаніе всякихъ условій, безпонечное, по тому самому, не можеть быть мыслимо, ствтовательно познаваемо, потому что мыслить, по Гамильтону, значить обуслованнать. Сжигое изложение Гамильтонова учения о непостимимости безголечнаго заключается вы следующемъ мъсть его "Discussions": "Безусловно-неограниченное, или Безконечное, безусловно-ограниченное, или Абсолютное, не могутъ быть положительнымь образомъ истолкованы уму; оне могуть быть постигнуты такими тольно въ отвлечени или въ мышлении, отрашенномъ отъ такъ самыхъ условій, подъ которыми осуществинется самая мысль; следовательно, понятіе Абсолютнаго есть тольно отрицательное, отрицательное самаго постижнивго. Напр., съ одной сторомы, мы не въ состояния положительнымъ образомъ представить себв ни абсолютнаго палаго, т.-е. такого большого цвлего, чтобъ мы не могли уже представить себв его, какъ накоторую откосительную часть накотораго другаго значительно большего целаго, ни абсолютной части, т.-е. такой маной части, чтобъ мы не могли уже представить ее себв, какъ нъкоторое относительное цълое, дълимое на меньшія части. Съ другой стороны, мы не можемъ положительно представить или реализировать, или передать уму (такъ кокъ здёсь разсудовъ и воображение совпадають), понятие безконечнаго целаго; ибо это могло бы быть саплано лишь при помощи безмонечнаго синтеза въ мысли конечныхъ цвлыхъ, что само потребовало бы безконечного времени для своего выполненія; по той же причинъ мы не можемъ проследить въ мысли и безконечную делимость частей. Результать будеть одинаковъ, приложимъ ли мы этотъ процессъ къ ограниченію въ пространствъ, во времени или въ степени. Такимъ образомъ, безусловное отриданіе и безусловное утвержденіе ограниченія, другими словами, Безнонечное и собственно такъ-называемое Абсолютное одинаково непостижимы для насъ" 69). Безконечное, какъ абстрактъ, образованный путемъ исключенія положительных элементовъ мысли изъ представленій, принадлежащихъ нъ его классу, не имветъ никакого значенія; это пустое слово, лишенное всяваго смысла. Чтобы быть пред-

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) В. Гамильтонь. Discussions, р. 13. Милль. Обзорь философія Гамильтона, до русск. перев. стр. 35—36.



метомъ представленія, безменечное должно быть безконечнымъ въ чемъ нибудь: въ величинъ, времени, пространствъ и пр. Это понятныя представленія. Но просто безконечное, безъ отношенія къ какому-нибудь опредвленному представленію, не есть вообще какое набудь представление. Утверждение, что безконечное есть только отринание всяких положительных элементовы мысли, справедливо лишь по отношенію въ этой пустой абстракців, но оно тотчасъ оказывается несправедливымъ, если вивото безконечного подставить инчино безконечное. Начто безконечное, вивств съ отриценіемъ, содержить и положительные элементы. Напр., идея безкопечнаго времени, вийсти съ отринательною частію, ноторая состоить въ мысли объ отсутствін предвловъ, содержить и положительный элементь, состоящій въ идей времени и именно такого времени, которое больше всяваго даннаго времени. Существованіе отрицательнаго элемента въ представленін не двласть самаго представленія отрицательнымь. "Правда, что мы не можемъ имъть адриватнаго представленія пространства или временной продолжительности, какъ безнонечныхъ, но между представленіемъ, которое хотя не адекватно, однаноме реально и втрио, насколько оно простирается, и невовиожностью какого бы то ни было представленія-огромная разница. Сэръ В. Гамильтовъ не признаеть этой разницы. Онъ не придаеть вначенія такому равличенію. "Мивніе", говорить онъ,—"что безконечное можетъ быть мыслимо, но лишь не адриватно мыслимо, есть contradictio in adjecto; это тоже самое, какъ еслибы втонибудь сказаль, что безконечное можеть быть познате, но только познано, какъ конечное 4 70), "На это я отвъчу, --- продолжаетъ Миль,-что познавать безконечное, какъ большее чего-либо конечнаго, не значить познавать его, накъ конечное. Представление безконечнаго, какъ такого, которое больше какого-либо даннаго количества, есть представленіе, которымъ обладаемъ всв мы, достаточное для вовкъ человеческих целей и наотолько непордъльное и хорошее положительное представленіе, насколько можно только желать еще имъть. Оно не адэкватное: наше представденіе какой-дибо реальности никогда не бываеть адэкватно ей. Но оно положительное, и утверждение, что нъть инчего положи-



<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Lectures, II, 375.

тельного въ идей безконечности, можеть быть поддерживаемо только при упущения изъ виду и невнания—что постоянно и дълаеть сэръ В. Гамильтонъ—настоящаго элемента, образующаго идею" 71).

Утвержденіе Гамильтона, что мы не можемъ реализировать въ мысли представленія о безконечномъ времени, потому что это могло бы быть сделяно лишь путемъ последовательного безконечнаго синтеза въ мысли единиць времени, что само потребовало бы бевконечнаго времени для своего выполненія, это утвержденіе было бы справедливо лишь въ томъ случав, еслибы намъ необходимо было проводить свои мысли последовательно надъ наждою частью безконечного времени. Но такая умственная операція вовсе не требуется для составленія понятія о безконечномъ времени. Въ противномъ случав намъ требовалось бы чрезвычайно много времени всякій разъ, когда нужно составить моннтіе о каномъ-нибудь многовиачномъ числь, каково, напр., число 695.788. "Я полагаю",-говорить Милль, "что саръ В. Гамильтонъ не сталь бы утверждать, что это чясло непостижимо. Скольно времени, дунаеть онъ, надобно было бы употребить, чтобы пройти мысленио наждую отдыльную единицу этого цъдаго, такъ чтобы пріобръсти совершенное знаніе этой точной суммы, какъ отличной отъ всвять другиять суммъ, большихъ ли, меньшихъ-ли оя? Сказаль-ли бы онъ, что мы не можемъ вмать минакого представленія этой сумпы до техъ поръ, пока не выполнинъ всего отого процесса? Дъйствительно, мы никогда не могли бы пріобръсти адэкватнаго представленін этой суммы. Да мы въдь и никогда не имвемъ адекватнаго представленія какойлибо реальной вещи. Но ны нивемъ реальное представление предмета, если представияемъ его себъ подъ какими-либо изъ его аттрибутовъ, достаточными для отличенія его отъ вськъ другихъ вещей. Мы вифемъ представление какого-либо большого числа, вогда представляемъ его особ подъ нажимъ-либо одиниъ изъ его образовъ составленія, танимь, напримъръ, какой указываеть положение его простыхъ чисель. Ръдко мы подходимъ ближе этого жь адакватному представлению большого чесла. Но для встахъ умственныхъ цвлей такого ограниченнаго представления доста-

<sup>11)</sup> Милль. Обзоръ философін Гамильтона, стр. 44.



точно: ибо оне не тольно даеть намъ возможность избёмать смёшиванія этого числа въ нашихь вычисленіяхъ со всякимъ другимъ численнымъ целымъ, даже съ тёми численными целыми, которын такъ бливко равняются разсматриваемому, что няканой разницы между ними не замётило бы зрёніе или осяваніе, развё еслибы единицы были расположены такимъ образомъ, который нарочно быль бы принаровленъ, чтобъ разоблачить ее, но мы можемъ также при помощи этого аттрибута большого числа удестовернться и прибавить къ нашему представленію настолько болье его свойствъ, насколько намъ вздумается. Итакъ, если мы можемъ пріобрёсти реальное представленіе конечнаго целаго, не проходя всёхъ, его составляющихъ, частей, почему отказывать намъ въ реальномъ представленіи безнонечнаго целаго на томъ только основаніи, что пройти его все невозможно?" 73).

Хотя выше представление безночечного времени не можеть быть адвиватнымъ, потому что мы не въ состояни произвести полный оннесть его частей, однакоже оно есть реальное представленіе. Мы способны реализировать въ мысли разнообразные элементы, изъ которыхъ оно состоить. Во-первыхъ, мы мыслимъ его, какъ время. Во-вторыхъ, мы мыслимъ его, какъ время большее всикаго даннаго времени. Мало того, мы реализируемъ его доступнымъ для пониманія образомъ, какъ не имъющее конца, потому что ны ясно понимаемъ, что какое бы продолжительное время мы ни представили себъ и сколько бы мы ни стремились перейти за предълы всякаго воображаемаго времени, мы не становимся ближе въ концу его, чвиъ были сначала, такъ что какъ бы двлево мы ни продолжали въ мысли синтезъ единицъ времени, этотъ процессъ всегда можеть быть продолжаемъ далве. Такое представление нельзя считать неопредвленнымъ и нереальнымъ, какъ чистое отрицаніе. Напротивъ, оно достаточно опредвление и вполив реально. Мы также хороше можемъ польвоваться имъ для своихъ умственныхъ операцій, какъ и всякимъ другимъ, даже самымъ яснымъ представленіемъ 73). Милль не соглашается также съ утверждениемъ Гамильтона, что какъ минимумъ времени, такъ и двлимость его беръ предвла однижново



<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Muans. Loc. cit., crp. 79-80.

<sup>73) 80-81.</sup> 

непостижимы. Онъ, напротивъ, думаетъ, что то и другое постижимо. Такъ какъ вопросъ о дълмости времени не имъетъ прямого отношенія къ предмету нашего разсужденія, то мы не будемъ повторять здёсь аргументовъ Милля, на которыхъ онъ основываетъ свое мизніе по этому вопросу.

Если даже признать непостижимость объихъ противоположныхъ гипотезъ, и въ такомъ случав нельзя согласиться съ мивніемъ Гамильтона, что условное, подъ которымъ онъ разумжеть всякій предметь, доступный человіческому познанію, находится въ средина между этими гипотевами, что всякая положительная мысль лежить между этими двумя крайними полюсами мыщленія. Въ данномъ случав врайнія гипотезы, между которыми дежить условное, суть время въ совокупности, разсматриваемое какъ имъющее предъль, и время въ совонупности, разсматриваемое какъ не имъющее предъла. Ни то, ни другое, по взгляду Гамильтона, для насъ немыслимо а то, что мы можемъ мыслить относительно времени, не есть время во всей его совокупности, а нъкоторое ограниченное время-суточное, годовое и пр. Но суточное, годовое и всякое другое ограниченное время вовсе не будеть составлять средины между безконечнымъ и конечнымъ временемъ; следовательно, справедливее было бы сказать, что мы мыслимъ инимое среднее подъ однимъ изъ врайнихъ членовъ. Но последнее предположение такъ же несостоятельно, какъ и утвержденіе Гамильтона, потому что на самомъ дъдъ мысль, которую онъ разсматриваеть, какъ нечто среднее между двумя врайними утвержденіями, не имъеть къ нимъ никакого отношенія. Она относится не къ одному и тому же подлежащему вивств съ этими последними. Два противоположныя положенія антиномін им'вють своимъ подлежащимъ время, ваятое въ его совокупности. "Условное" же, составляющее въ данномъ случаъ предметь мышленія и повнанія, есть ограниченное время, т.-е. какая-либо часть времени. Но по отношению къ ограниченному времени или частямъ времени никогда не можетъ быть альтернотивы противоположныхъ непостижимостей; кождое данное время (наждая часть времени) есть нъчто конечное и, какъ такое, вполив известно и понятно. Утверждаемая Гамильтономъ непостижимость какъ абсолютнаго предъла, такъ и абсолютной безпредвльности времени дълаеть еще болве невозможнымъ ставить ограниченное время въ какое-либо отношеніе из этимъ двумъ противоположностямъ, потому что въ такомъ случат крайния положенія и предполаваємоє между ними среднее, кромъ различных подлежащихъ, оказываются нижопцими еще и различных сназуемия. Не можетъ-ли каное-либо сужденіе быть разсиматриваемо, какъ среднее между двумя другими, противоположными между собою, сужденіями, съ которыми опо не имъетъ ни общаго подлежащаго, им общаго сназуемаго? 74).

Разсмотревъ вторую половину Гамильтонова "закома условнаго", состоящую въ томъ, что хотя оба противоположныя сужденія, входящія въ составъ антиноміи, непостижимы, тэмъ не менъе одно изъ нихъ должно быть истиннымъ, Милль признаетъ ее столь же мело состоятельною, вакь и первую половину этого мнимаго закона. Онъ находить, что въ отношении антиномий законъ исключеннаго третьяго, по которому одно изъ двухъ противоръчащихъ сужденій должно быть необходимо истиннымъ, неприложимъ. Значение этого закона простирается лишь на область феноменовъ. По вакону исключеннаго третьяго, должно шивть ивото или данное сказуемое, утверждаемое о накомъ-либо подлежащемъ, или отрицающее его. Но всякое отрицательное понятіе, за единственнымъ исключеніемъ понятія небытія, содержить въ себъ положительный элементь, который можеть быть извъстенъ только изъ феноменального опыта. Поэтому, приложимость закона исключеннаго третьяго къ вещамъ въ себъ, или ноуменамъ, ограничивается лишь алтернативой бытія и небытія. Чтобы утверждать, что міръ имветь или безконечную, или вонечную величину по времени, нужно знать, приложимо-ли вообще понятіе величины къ міру, какъ ноумену. Не есть ли величина только категорія нашего ума, не имвющая никакого объективнаго значенія? Равнымъ образомъ и понятіе времени можеть-ли имъть приложение къ мысли о миръ въ самомъ себъ? Какъ величина вообще, такъ и величина времени, разумвется. должна быть или конечной, или безконечной, когда идеть рачь о нихъ, какъ объектахъ нашего воспріятія; но какъ скоро мы разсматриваемъ время въ самомъ себъ, приложение къ нему

<sup>&</sup>quot;) 82-83.

алтернативы консчнаго и безконечнаго теряеть всякий реальный смыслъ.

Тавимъ образомъ, "законъ условнаго" не выдерживаеть критики въ объяхъ своимъ частяхъ. Лишено основанін какъ то положеніе, что условное заключается въ срединъ между двумя противоположными сужденінми касательно безусловнаго, изъ которыхъ каждое непостижние, такъ и то положеніе, что однакоже то или другое изъ этихъ сужденій должно быть истиннымъ относительно безусловнаго 75).

Замъчанія о Спенсеровой критикъ существующихъ гипотезъ о происхожденіи вселенной.

Главиме виды непостижимато: невообразимость и неимовърность. — Происхожденіе различныхъ видовъ непостижимости. — Необходимость давать ясный отчетъ въ различныхъ значеніяхъ слова: непостижимость. — Критнка распространеннаго предразсудка, что вещи, которыхъ мы не можемъ себв представить, не существують, и что сужденія, которыхъ мы не можемъ понять, ложни. — Непостижимое не есть еще невъроятное. — Примъненіе этого вывода къ различнымъ видамъ непостижимато. — Погръщность посиъшнаго обобщенія, какъ коренной логическій недостатокъ Спенсеровой критнки существующихъ гипотезъ о происхожденіи вселенной.

Здёсь мы остановимся только на одномъ утвержденіи Спенсера. Въ своей вритивъ трехъ возможныхъ гипотезъ о происхожденіи вселенной онъ выводить несостоятельность ихъ изъ немыслимости важдой изъ нихъ. Немыслимость въ томъ смыслъ, въ какомъ Спенсеръ употребляеть это слово въ данномъ мъстъ, означаеть одинъ изъ случаевъ непостижимости. Различаютъ два главные случая непостижимости: 1) невозможность составить какое-либо представленіе или вслъдствіе отсутствія эдементовъ для него, или же вслъдствіе того, что нашъ умъ не въ состояніи соединить какіе-либо элементы мысли въ одну идею; 2) неспособность реализировать въ мысли какое-либо представленіе, какъ соотвътствующее дъйствительности или даже только какъ возможное. Въ первомъ смыслъ непостижимость (немыслимость), означаеть неспособность образовать или усвоить какое-нибудь



<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) 83-84.

предетавление (певообразиность), во-второмъ — неспособность образовать или усвоить какоо-инбудь убизовение (неимоварность). Опенсерь въ разсметреваемомъ мъсть его сочинений употребанеть понятіе немыслимаго преимущественно въ первомъ смыель. Мы не ножемь представить себь каной-инбудь образъ или потому, что влементы его находятся въ прямень противоръчін между собою, или же потому, что один влементы этого образа. всевдствіе нашего опыта, оделались неразрывно ассоціпрованными съ какиме-вибудь представленіями, заключающими въ себъ отрицаніе другихъ влементовъ образа. Порваго рода непостижимость есть первоначальная, происходящая сполько оть нашей умственной организаціи, столько же и оть доступнаго намъ опыта; это-непоставамость въ собственном смысль. Втораго рода непостижимость зависнув отв нашего опыта. Мы не можемъ повять какую-либо вощь, какъ существующую и въ тоже время несуществующую, или какую-инбудь имоль, накъ ногинную н въ тоже вреня ложную. Для наоъ не только совершение недоступно всяное пониманіе подобной веди или мысли, но не мыслима самая возможность постименія при накихь бы то ни было условінкъ организацін дука и данныхъ опыта. Прямое противорвчіе относится нь области непостижнивго въ собственномъ смысле. Отв него существенно отинчаются вов другіе сдучан непостижниости. Мы не можемъ понять кругдего четыреугольника, начала или конца времени, матеріи, линісивой тяжеств, и подобимих атимъ ндей не нотому, что нашъ опыть не представляеть никавикь данных для построскія этихъ представленій, также не потоку, что по самей прирокь своего ума ны неспособны состепнть такія предотежненія, но потому, что представление о пругломъ неразрывно ассоцировано въ нашенъ умъ съ вреей о томъ, что какъ скоро какой-жибудъ предметь двавется пругымы, онь нереответь быть четыреугольнымъ, и необеротъ. Представление о какой-инбудь части времени нераврывно связано об иделю о времени, предшествующемъ этой части наи слидующамъ за ней. Схематически этотъ родъ неповтижниости можно: формулировать такв: комплессы идей **А** + В (вругами четыреурольника) пемысаниъ: (невостикниъ), потому что А или В неразрывно ассоціпровано съ С, запаночающимъ въ себъ отрицаніе В или А; А-В (матерія безъ тя-

Digitized by 31 00gle

жести) немыслимо (непостижемо), потому что эти идеи, всл'ядствіс нашего опыта, стали неразрывно связаны между собою. Сознавіе невозможности мыслить налія-либо илек соединенными или разъединенными между собою, завноящее отъ нашей привычки мыслить иден въ первомъ случав несовивстными, во второмъ --неразрывно связанными между собою, по залону сходства ассопінруется съ совнаніемъ невозможности мыслить прямое противоръчіе. Вследствіе такой сложной ассолівнім и образуется поинтів о непостижимости. Всв непостижимости второго рода сводятся, такимъ образомъ, нъ пераарывной ассоціаціи щей въсвязи съ первоначальною непостижниостью примого противоржніл. Этого реда непостиянмость имветь своимъ источникомъ не организацію нашего ума, а данное устройство визшняго міра;. поэтому, нать ничего невозможного въ предположения, что если бы при нашихъ теперешнихъ умственныхъ способностяхъ существовало сововиь другое устрайство вившнай природы, томногое изъ того, что темерь для насъ непостивимо, им могли бы такъ же хорошо представлять себъ, накъ и наиболье простыя изъ нашихъ математическихъ идей. Въ этомъ заключается существенное различіе непостижимости всявлотвіє неразрывной ассоціація мыслей отъ непостижимости прямаго противортнія. Между темъ невовножность мыслить случая того и другаго родазаставляеть людей и въ обывновенномъ разговоръ, и въ научномъ словочнотребленін сливать оба значенія слова вивств. Но во многихъ случаяхъ важно различать оба эти значенія CLOBS: HONOCHMANUMOCHIO, TAND ROLD COTH HIGH, BOTODHE BELYTHиъ различнымъ выводамъ, смотря по тому, въ какомъ изъдвухъуказанных смысловь оне признаются непостижеными. "Двойное значение слова "немыслимый" -- говорить Миль въ "Системъ догики"--- весьма важно но упускать изъ виду, потому что дока-зательство съ помощью немыслимости почти всегда вертится на поочередной замънъ одного изъ этихъ значеній другимъ" 26). Есть случан, когда мы коти и можемъ предотавить себъ камейньбудь образъ, но не ножемъ мыслеть его осуществленнымъ въ пристингельности. На этомъ овновывается непостивимость во второмъ изъдрукъ развимиъ симодовъ: этого слова. Въ

Digitized by Google

<sup>- &</sup>lt;sup>76</sup>) I, 820.

затемь описать для древние в средневановых медей шарообрания сприв земли была непостациив. Хотя они и могия предсеснить соба вемли въ вида шара, но меспособны были деябрять этой мысли, всябдсявіс неспособности представить соба, намина образамъ могии бы держаться предметы на противоноложной сторома земли, не обладая опоботномъ минкости и не будучи прикраплемы къ ся новержиссти. Изъ этого примъра нами, что и сдась непостинимость сродится нь неразрывной ассоціаціи такихо-либо идей, не посновляющей измъ мыслить эти иден въ сосдененіи съ другим, имъ противоположивим.

Раземотръвъ теперь различния видисна слова: непосиционместь, займещея вопросонь, совыйства ил испостивничесть какойместь и пред съ си вироптиостию? Можеть ин инвестивника мысль быть вироптиой и даже иссомивию нетиний, или же все непостижние соть виветь съ тими неверхичние (невъролтное) и истому замиромо ложное?

Очень распростренено учение, что вещи, ногорыя мы соверменно не можемъ себъ представить, вовсе не существують, и что сущенія, моторыя ненислемы, дожины быть привнаваемы пожными. Это учение составляеть отринательную сторону приншина, что сущения, отринамие поторых вешыслимо или которыя мы не моженъ считоть доминин, необножно должны быть нотивны. Д. С. Милл. въ свеей "Логивв" гезгорить сивдующее въ опровержение этого предражения: "я не могу не удивляться тему, что отоль большее значене дають оботопрельству непо-CTEMEMOCTE, TOTAL BAND OILETT ACCTATORNO HORASLIBARTS, TTO HAME сновобрость мин неспособность повять вещь очень изло имветь отношения из везменности вещи въ самой себв. Она въ сущности есть дело-случая и вависиять отъ прошлой исторіи и привычень нашего соботвенного духа. Нать другого, болье общепризнанняю, факта въ человъческой жапредь, какъ крайкая, оппутаемая сначала, трудность представить собъ возможнымъ инчто такое, что находится въ противорнчи съ продолжительенымъ и привычнымъ одътемъ или даме съ прежними привачжеми имплекія. Эта трудность асть необходимый ресультать обновинкъ законовъ человъческаго дука. Если мы часто видъл или мыслили вмъстъ двъ какія-нибудь вещи и никогда ни въ ogeom's chyust he begists han he mischine ent otexabio, to no на в каниватоворов ставинева водинации водо в ном в поставина и на почень неопреодолиман трудьость мислеть эти дви эзин отвильно. Это всего замежене у необразованиму лиць, которые вообще совершенно неспособны расублять дей нден, которыя разъ твердо ассоцінровелись въ ихъ дунть, и сели образованный человань въ этомъ отнешение имъетъ невоторое преимущество, то лишь потому, что окъ-такъ какъ окъ болве видълъ, слышаль и читаль и болье привыть управиять свою сантавію-псинтываль опущенія и мысли въ разнообразных в комбинаціяхъ, что в препятствуеть ему образовать многія неотділимыя оть никъассоціацін. Но это прешнущество необходимо имветь свои границы. Человъть, обладающій самынь развитымь разоудкомь, не составляеть никокого неплеченія изъ всесбинкь законовь жешихъ душевныхъ способностей. Если ежедневный опыть въ теченіе долгаго промени представляють ему два факта виботв, н если въ теченіе этого времени ни случайно, ни намъренио ему не пришлось мыслить ихъ откально, то со временемъ онъ становится неспособнымъ сдъимъ это даже и при величайшемъ напряженін ума; и предположеніе, что эти два оскта въ природъ быть отдальными, наконець представится ему вовми признавами непостаннико осномена. Въ исторіи науки есть замъчательные примъры этого; случан, когда самые умные люди отвергали, какъ невозможныя, по причинъ ихъ непостижимости, такія вещи, которыя потомки ихъ всябдствіе более ранняго упражнения и при большей настойчивости совершенно легио наши понятнымъ, и которыхъ истина теперь известна каждому" ??). Нельзя ваключать отъ непостивниости чего-нибудь въ его невозможности. Мы видьли, что непостижимость или кажунепостижимость поренится въ какой-нибудь пераврывной ассоціаціи представленій. Когда какое-нибудь представленіе, важь при своемъ возникновенія, такъ и при наждой своей репродукцій невіб'ять сопровождается какимъ-нибудь другимъ представлениемъ, то нашъ умъ двлается склоннымъ считать эту связь необходимою; песав болье или менве продолжительные опыта онъ становится неспособнымъ мыслить первое представденіе, не мысля въ связи съ нимъ другаго представленія. По

<sup>&</sup>quot;) Mill. System der Logik. Uebertrag. von S. Schiel, Theil I, S. 284-286.



склонности нашего уна предполагать, что истиное относительно нашихъ идей о вещахъ истино и относительно самыхъ вещей, онь приходить нь заключенію, что вещи; о которыхь мы не MOMENTS MELGANTS, KARD O CYNIOCTHYMMHATS OTABLISHO OTHE OTS другой, и въдъйствительности не могуть существовать отдельно. Такъ какъ этого роко идеосинкразія, дающая влючь по многимъ случаямъ непостижемости, зависить липь отъ ограниченности намего опыта, то оъ расширениемъ последняго область непостижимаго постепенно уменьшается. Многое, что прежде признавадось непостижнимымъ, теперь одължнось для насъ почти набитой мыслю или общимъ мъстомъ. "Еслибы что-нибудь, теперь непостивниое нами, было показано намъ, накъ факть, то потомъ мы и сами нашли бы себя способными постигнуть его. Мы подвергались бы даже опасности впасть въ протявеноложную ошибку и признать отрицаніе этого санта непостижимымь. Въ неторін науки вотрічаєтся миого случаєвь, когда то, что считалось однажды непостижимымъ и постигать что люди научились съ большимъ трудомъ, до такой стемени отвердъло потомъ въ узахъ неразрывной ассоціаціи, что люди науки стали думать, что одно это только и постижемо, а нечоствивны именно противоръчащія ему гипотовы, въ которыя вёрило все человічноство и въ которыя, вероятно, и до сихъ поръ верить огромное большинотво. Въ сочинавіять д-ра Узвелія объ индуктивныхъ наувахъ такой переходъ мышленія не только подтверидается примърами, но и опревдывается. Итакъ, непостажниость ость чисто субъективная вещь, возникающая отъ умственныхъ антецедонтовъ человъческаго духа вообще въ нъкоторый отдъльный періодь, и не можеть просвётить нась относительно возможностей природы вообще<sup>к 78</sup>). Но предположимъ даже, что не вов олучан HEHOCTHERMOCTH BARNOST'S OT'S OFDERHAGHHOCTH HEHECTO OHISTE, что есть родь непостижемого, коренаційся въ самой природъ нашего духа. Даеть ли намъ и этого рода непостижимость право думать, что то, что мы не можемъ себъ представить, о чемъ не можемъ мыслить, какъ о возможномъ, не можеть существовать и въ двиствительности? Въ томъ только случав мы могли бы сдълать такое ваключеніе, еслибы докавано было, что мы спо-

<sup>18)</sup> Милля. Обзоръ философін Гамильтона, сер. 62.



собим поинть нее существующее, что вовножно нелисе совивдене между міронъ мысли и міронъ действительникъ. Такое инвије и быро утверждаено въ напочорыть оплососсинть учекіякъ. У Гегеля оно виромено неиболее разкимъ образемъ въ осриб утвержданія, что все действительное разумие, и все разумное действительно. Ислишке доназывать, что истимность такого утвержденія совобить не очевидна.

Итакъ, нътъ никакого основанія завиючеть отъ непостивнюєти накого дебо представленія или сужденія къ его невовможности и несостоятельности. Непостивнисе не есть още невърсятное. Мин не можеть себъ представить вещи или не можемъ выслить се существующею; на этомъ основаніи еще нельки отримать ни возможности вещи, ни ся дъйствительнаго существованія. И ме только мы не имвемъ права изъ номей неспособности постигнуть накую-нибудь вещь выводить ся невозможность, не наша неспособность постигнуть вещь не уполномочивають насъ даже завиючеть о си непостивнимости вообще. "Нать никакого основанія" говорить лордь Гажильтонь — "зависчать о невостивинмости изъбстнаго самъ изъ того только, что мы неспособны представить себъ его возмежность" 79).

Приложимъ теперь представленные сейчась выводы къ различнымъ видамъ непостивимато. Непостивимое, принамаемое ве второмъ изъ указанныхъ смысловъ, не исключаеть въронтности. Текъ какъ немысливость какого-либо положенія въ этомъ случав завионть оть ограниченности нашего општа, пораждающаго нъ нашемъ умъ извъстную непостижимую ассоціацію мыслей, то вствдствіе противоположнаго опыта, который можеть расторгнуть связь идей, бываную до такъ поръ перазрывною, немысинесе доголь можеть одазаться истиниямь. Непостижниее въ первоит изъ указанных симсловъ хотя и не можеть быть представлено нами въ мысли, но можетъ сдвижъся въроятнымъ нан даже досвовърныма вследствие того, что ложность его противоръчила бы какиеть-инбудь другинъ идению, истинность которыкъ для насъ несомивниа. Истинность непостижниво въ этомъ смыскъ межетъ быть доназываема косвеннымъ образомъ, носредствомъ соединения его съ накимъ-либо рядомъ мыслей,

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) *Hamilton*. Discussions, p. 624. **Милл**. Обзоръ философія Гамильтона, стр. 60.



дестовърно истинисть. Телено въ одность случав повосуминивае мы можемь отъ неинслимости векой-либо идея заключать на ея дожности ман невозможности, именно въ случав предстандений и суждений, съ которыни мы но ножемъ соединять никамете смысла; сюда отпосится такія сужденія и предстанденія, жоторых заключають въ себъ противорачіс.

Если отъ немлениюсти каного-либо представления или сущемія нельзя завлючить из его несостоятельности или исположности, то Спенсерона критика гланняхъ глиотель относительно происхонденія восленной, изъ нив неммеланности выводнівая иль несостоятельность, из этомъ выводь идеть дальше, чамъ сколько повноляють ея посылии. Не ограничивансь признаніемъ несостоятельности намдой изъ тремъ, развистранныхъ инъ, гипотезъ происхонденія восленной, Спенсоръ завлючаєть, что въ дамнойъ случав и немозможно построить какую-инбудь состоятельную типотезу. Одось мы встрачаємся съ явною погранностью посившнаго обобщенія, опело вздущаго высль отъ дажной (временной) неразращимости вопроса ко всегдашней и безусловной его недоступлести для рашенія.

## Замвивийя о различных догиатических рышеніях вопроса о началь міра

Ощибочность взгляда на матерію, какъ на что-то непосредственно данное въ чувственномъ воспріятів. — Односторонность матеріалистическаго монизма. — Несостоятельность основаній матеріалистическаго ученія о безначальности и необходивомъ существованій матерій. — Основной принципь вангензма. — Заключающестя въ немъ регітіо principii. — Опроверженіе дуализма. — Общій выводь и меремодь из дальнайшему.

Возпратимся теперь вы дегматическими рамскіями вопроса о началь міра и посмотрими, на чеми они основываются. Здась мы не береми на себя задачи подробно излагать и разбирать эти основанія, а лишь напомними накоторыя изи главных возраженій, какія обыкновенно выставляются противи нихи. Прежде всего коснемся матеріалистическаго воззранія на міри.

Въ основъ матеріалистического міросозерцанія дежить, какъ мавъстно, нонятіе мамерии. Одно изъ грубыхъ заблужденій непритической мысли представляють мечта, что седеривніе понятія матерін дано въ чувственномъ воспріятін. О матерія часто говорять, наих о чемъ-то медосредственно и бевсперно данномъ, между тымъ какъ Богъ и душа счетаются гинотевами, воторыя должны быть допускаемы только до техъ моръ, цока этотъ сометилый будгобы факть, т.е. матерія, же дасть объясненія для всехъ осноменовъ. Говоратъ, что возрастающее знане природы и потений метерін постепенно уменьшесть значеніе этихъ предварительных и гинотетических объясненій и, въроятие, приведеть наконець из совершенному ихъ устраненію. Довельне часто двлается ссымв на принципъ простоты, чтобы одвлать немужнымъ принятіе навихъ-либо другихъ причивъ, кремѣ магеріальныхъ, пона не доказано, что одной матеріи недостаточно для объясненія природы. Эта мечта, что понятіє матерів непосредственно двно, вытегаеть изъ смещенія матерін, дамь феномена, съ матеріею, какъ причиной. Матерія, какъ есномань, дана въ чувственномъ воспріятін; но матерія, какъ причина, соть щея, которая можеть быть получена только путемъ умовранія. Она представляеть чисто спекулятивное, онтологическое понятіе, содержаніе котораго можеть быть опредълено только разумомь 80). Въ этомъ отношеніи понятіе матеріи не имъеть никакого преимущества предъ другими метафизическими понятіями, напр., понятіемъ духа. И матерія, и духъ, какъ сущности или вещи въ себъ, одинавово неизвъстны. Поэтому, съ спекулятивной точки эрвнія ніть нивакого основанія класть въ основу міровоззрінія одно только первое понятіе, совершенно устраняя изъ него второе, какъ оницію. Матеріалистическій монизмъ столько же имъетъ правъ на признаніе, сколько и монизмъ спиритуалистическій. Оба одинаково односторонии.

Главнымъ основаніемъ матеріалистическаго воззрвнія на міръ служить положеніе, что ни одна частица матеріи не можеть ни появиться вновь, ни исчезнуть 81). Это положеніе, конечно, без-

et) Système de la nature, p. 102: ce qui ne pent point s'anéantir, existe nécessairement: or la matiere ne peut être aneantie; donc l'existence de la matiere est nécessaire. Si la matiere est nécessaire, elle est éternelle. Cf. Bergier. Examen du materialisme. Paris. 1771. Tome second. p. 120. Buchner, Kraft und Stoff. S. 11. 30yapos Iconomass. Ally. deutsch. Universitäts — Zeitschrift. I Jahrg. S. 149. § 1: «вто не выбеть вонца, то не можеть выбы для себя на



<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) Bosone. Op. cit., p. 279.

сперно, есля имъть въ виду настоящій порядовъ евицей. Не это поручится немъ за то, что тоже семое было отъ вёчности? Можеть быть, натерія не возниветь ін не уничтожаєтся уже посль того, какъ она разъ явилась въ бытіе. Такимъ предположеніемъ уничтожаєтся вся силь матеріалистическаго артумента, основаниво на этомъ принцияв. Матеріалисты хосять доказать безначальность матерія тінъ, что она не возниваєть; между тімъ самое положеніе, что матерія не возниваєть; межеть признано несомивино вършамь тольно тогда, когда будеть доказано, что матерія безначальна. Такимъ образомъ, метеріалистическое доказательство содержить въ себіз догическій круть (сігсили vitiosus); въ немъ положеніе, требующее доказательства опираєтся на предварительное признаніе несомининости самаго же этого положенія.

Матеріалисты говорять, что матерія существуєть пеначала и существуеть по необходимости. Канинъ же образомъ ска, какъ начало устойчивое и необходинее, инпаняется? Ведь наменяясь, она не сохраняеть своей устойчивости, а далается изменчивою, нереходить въ случайное состояние. Нельзя указать ин одного состоннія матерін, котораго недьзя было бы назвать случайнымъ, а наоборотъ, должно было бы назвать жеобходимымъ. Всвиъ состояни матерін можеть быть, какъ извисумо, тольке три: твердое, живное и ганообразное. Но ик одно изъ этихъ состояній нельзя назвать необходимымы, потому что, напр., вода можеть и не быть въ томъ или другомъ поъ отниъ состояній, не переставая быть въ теже время водою. Если законы, дъйствующіє въ природів тенерь, дівночновали въ ней одинаново всегда, какъ стараются довазать матеріалисты, то матерія всерда долина была являться въ томъ же изменчивомъ, случайномъ состояния, въ какомъ она теперь является, и следовательно, никогда не находилась въ необходимомъ (имманентномъ существу ея) состояніи 82). Такимъ образомъ, матерія не есть нѣчто необходи-

эг) Вирочемъ, мамеріалисты не всегда утверждають эте: иногда они донаємвають совершенно противное. Когда діло идеть о происхожденіи міра, то они



начала. Чего недъзя уничтожнть, того недъзки создана. Матерія не уничтожник; сгідовательно, и никогда не била німи-либо создана; у нея ніти вонца, слідевательно, ніти также и начала, она вічна». Сб. Гемпинаєри. Анологія хриотіанства. Часть І, отділь І, стр. 108.

MOR AT 'HE DAME HAN HEROMA; ONE BORNE GALLE M. TRUSPS. RETA начен наменчивов. Прочива этого, момоть быть, яго-набудь возразнть, что только состоянія матерія всегда были ліучайних, оми на она, каки субскрать, вожки эмки, различныхи, состоямій, всегда была и есть необходима. Но состояміс, отъ сущности можно отделять только логичноски, а не реально. Ва действительности ибув сущности, которая вы томе врамя не была бы въ каномъ-вибив состояния. Напонивръ, им не можемъ предeteres code notes bed egrono-medyes ett tookt, bosnorheixe для пол, соотояній. Вообще матерія никогда ме существовала вив каноро-инбудь ок состоянія, Метерія, рассмагриваемся сема ив себь, виж ся состояний, сеть чистое ограсчение импего ума и приности подраго въ мето. Попора о необходимомъ бытін матерін, мы разумвень бытіе ея въ необлодимомъ (непамвиномъ) соотолији. Эти соображенія лицимоть сили равбирасное восращение. Выпотейть на силлогиямы, приведенный неми изъ Système de la nature", mis noment rememb entrests ynosammoченів, шивепцев, по прайней мірів, такую же легическую силу, какы и тоть сельотивиъ. Есле матерія есль изчто случайное и неменчивое, то она не могла существовать оть вечности, потому что солибы она существовала ота вечности, тогда она была баг вообходимимь и неизменнымь фактомъ, а не случайнымъ.

Главини в основаність пантенстического ученія о самосущесибованіи вселенной одужить положеніе, что изъ мичего не мометь произойти н'вчто (ёг объгос тічетох обого). Это положеніе будеть візрно, если мы ограничних его прибавною: «слю собою; дійствичельно, безь визишей причины, чать начего не можеть произойти что-нибудь. Но сначала нужно деказать, что этой вніршней причины не было и не могло быть. Отсюдь ясно, что

доказывають неизмыность законовь природы, чтобы отвергнуть вывшательство въ жизнь міра Виспей Сили. Когда же річь идеть, напр., о самозарожденів организмовь, то матеріалисты утверждають, что въ первые періоды существованія вемли жизнь на ней развивалась от неоранизмов обльшею энергією, чімь теперь, и потому коти теперь самозарожденіе не замічаєтся, но прежде оно, дожню бить, било (такь разсуждаєть Бюхнерь въ «Кгай ций Stoff»); такимь образомь, здісь доказываєтся уже, что закони природы, смотря по обстоятельствамь, немінчивы, доказываєтся онить для того же, чтобы отвергнуть битіє Выспей, Тверческой Сихи.

указанный принципъ пантеизма заключаеть въ себъ petitio principii.

Филосовы дуалистического направленія, признавая бытіє Творца, допускали вийств съ твиъ совичную Ему матерію. Но, вопервыхъ, если Богъ всемогущъ, то нить никакого основанія признавать матерію несотворенною. Вовторыхъ, считая матерію совичною Богу, вилосовы разсматриваемаго направленія твиъсамымъ противоричли своему собственному ученію о Богь, какъ существи абсолютномъ: при утвержденіи совичаго существованія матерія, о вали уне нельзя мателить, какъ о существи абсолютномъ, ничимъ не ограниченномъ, потому что совичая Ему матерія ограничивала бы собою Его бытіе.

Такимъ образомъ, основоположенія доктрины о безначальности міра въ разныхъ ея видахъ не выдерживаютъ критики. Но несостоятельность доказательствъ, представляемыхъ въ пользу какого-либо ученія, еще не доказываетъ ложности самаго этого ученія. Необходимо привести такія доказательства положительнаго характера, которыя прямо шли бы въ разръзъ съ этимъ ученіемъ. Поищемъ такихъ доказательствъ эмпирическимъ путемъ.

ADXINGUARITY SOURCE.

## ОБЪТЪ ІЕФӨАЯ.

И онъ (Іефоай) совершиль надь нею (своею дочерью) объть свой, который даль, и она не познала мужа (Суд. 11, 39).

Отправлясь на войну съ аммонитянами, судія Ісфовй даль объть Богу. Онъ сказаль: "Если Ты (Господи) предашь аммонитянь въ руки мои, то, кто выйдеть изъ дверей дома моего на встръчу мнъ, когда я буду возвращаться съ миромъ отъ аммонитянъ, тотъ будеть принадлежать Господу, и я вознесу того во всесожженіе" (Суд. 11, 30—31). Богь помогъ Ісфовю: аммонитяне потерпъли отъ него страшное пораженіе. Побъдитель возвращается въ свой родной городъ Мицпу 1). Но каково было удивленіе его, когда изъ вороть его дома на встръчу ему выходить "въ хороводахъ и съ тимпанами" его единственная дочь. Она встрътила отца своего: надъ нею онъ и долженъ быль исполнить свой объть. Глубоко опечаленный Ісфовй растерзаль

<sup>1)</sup> Обывновенно подъ Мицпой здѣсь разумѣють Мицпу Гадаадскую, мначе называемую Рамосомъ Гадаадскимъ (Вт. 4, 43; Нав. 20, 8), или—Рамасъ-Мицпой (Нав. 13, 26), —левитскій городь и городь убѣжища, находящійся въ Гадовомъ кольнь. Но по Суд. 10, 17; 11, 11, 29, Іефоай, выступивъ съ войскомъ противъ аммонитянъ изъ своего города—Мицпы, «прошелъ Гадаадъ и Манассію, прошелъ и Мицпу Гадаадскую». Такимъ образомъ Мицпа Іефоая не одно съ Мицпой Гадаадской: изъ первой Іефоай пришель во вторую. Гдѣ находилась эта Мицпа, родина Іефоая, точно опредълить нельзя. Можетъ быть этотъ городъ лежаль въ заіорданской области полукольна Манассійна, близъ горы Ермона (Нав. 11, 3; 1 Пар. 5, 23).

свои одежды, воокликнувъ: "Увы, дочь моя, ты сразила меня, и ты ввергиа меня въ бъду: я отверзъ уста свои предъ Богомъ и не могу отречьси". Но его дочь не пришла въ отчанніе; она говорить ему: "Огецъ мой, ты отвервъ уста предъ Богомъ; двиай со мною то, что произнесии устатвои, когда Господь уже совершиль ради тебя отмщение врагамъ твоимъ-аммонитянамъ. Сдвлай для меня только воть что: отпусти меня на два мвеяца: я пойду и ввойду 2) на горы, и оплачу двество мое,—я и подруги мои". Ісфови исполниль ся просьбу. "По прошествій же двухъ мисяцевь, она возврачалась къ отцу своему, и онъ совершиль надъ нею объть свой, который даль, и она не познала мужа. И вошло въ обычви у израждътянъ: ежегодно дочери израилевы кодили восхвалять дочь Ісфовя Галаадитянина, четыре дня въ году".--Такъ повъствуеть священный историкь объ объть Ісосая (Суд. 11, 30-40). Въ чемъ же состояль этотъ объть и накъ исполниль его Ісфови надъ своей дочерью?

Обыть Богу—это такъ-сказать контракть, который человыкь заключаеть съ Богомъ, чемъ-либо обязуясь воздать Ему за исполнение чего-либо. Отеюда въ обыть, какъ во всякомъ контракть, каждое слово должно имыть свое значение; иначе обыть не имыть бы нинаного смыслах онъ межеть считаться совершению выполненнымъ только тогда, когда исполнено вое такъ, какъ обыщалось. Поэтому и въ законъ Моисеевомъ было дано такое предписание относительно обытовъ: "Что вышло изъ устъ твоихъ, соблюдай и исполняй такъ, какъ объщаль ты Госноду Богу твоему вт. 23, 24). Такимъ образомъ, чтобы видъть, въ чемъ со-

<sup>2)</sup> Точные съ еврейскаго должно перевести: я пойду и сойду вверхъ на торы (элэхах вэйлрадта аль—тэторим.). Слово сойду указываеть на то, что Мициа находилась на вершины горы, такъ что дочени Гефевл нужно было сходить или спускатьсь на вершины горы, которые находилсь наже Мициы, стоящей на горной вершины, такъ какъ употребленный въ этомъ мысты еврейскій глаголь йярат сочинадся бы въ такомъ случаю съ предлогомъ эль (2 Цр. 11, 9, 10) или л' (Пысн. 6, 2), или съ псечи. (Пс. 54, евр. 55, 16; Гов. 7, 9; 17, 16; 38, 24), а не съ предлогомъ аль, означающить—еверхъ, на. Употребленіе этого предлога, ечевидно, указываеть на то, что дечь Гефевн. Фомые съ горы, на которой была расположена Мициа, и взощла на другія горы, окружающія этоть городь, такъ что слова: «я пойду и сойду на горы» полные должно передать: «я пойду и сойду изъ Мициы и взойду на окружающія ее горы».



етомнь объть Ісован, должно разсмотрить, нь какихь одовань онь выражень.

"Если Ты (Господи)—сказавъ Ісфовії,—предащь аммонитель съ руки мои, то, кто выйдеть изг ддерей дома мосю на острычу мин, когда в буду возвращивных съ миромъ от аммонитянь, тоть будеть принадлежать Господу, и в воянесу того во всевожжение " (Сул. 11, 30—31).

Въ этихъ словахъ важное значение инветъ прежде всего выраженіе: "будеть принадлежать Господу" (свр. гайля алиговах). Очень многіе думають, что Ісосай им'яль въ виду принссти въ жертву животное, которое встратится емувъ воротакъ его дома. Слова: "будеть принадлежать Господу" не оправдывають таного мивнія. Въ Библін, ногда идеть рачь о приноменіи животнаго въ жертву, никогда не говорится, что оно должно принадлежать Богу. Въ такихъ сдучаяхъ обыкновенно употребляются другія выраженія, напр. -- "возносить Богу" (Лев. 14, 20; Іов. 1, 5; Ис. 57, 6 и др.), "закалать" (3 Цр. 8. 63; 4 Цр. 12, 4; 2 Цар. 7, 4) и т. п. Примъры возьмемъ изъ книги же Судей и пригомъ изъ разсказовъ о друхъ лицахъ, близво стоящихъ но времени къ Ісосаю:-- разумвемъ Гедеона, жившаго прежде Ісосая, и Маноя, жившего посль. Господь повельность Гедеону расрушегь жертвенникъ Ваала и построить жертвенникъ Ему, истипному Богу, "и возьми, -говорить далье Господь Гедеону,-тельца, и принеси во всесожнение на дровахъ свищения дерева, которое срубищь" (6, 26). Добавленія: "пусть будеть этоть телець прицадлежать Господу" мы адвсь не находимы. Тоже самое видимъ и изъ исторіи о Манов. Явившійся ему Ангель говорить: если хочешь совершить всесожжение, то вознеси его" (всесожжение, 13, 16). Такимъ образомъ, ни въ томъ случав, когда указывается въ Библін, какое животное приносится въ жертву, какъ видимъ изъ разснава о Гедеонъ, ни въ томъ, ногда такого указанія ніть, навь въ исторіи о Манов, не находится добавленія: "будетъ принадлежать Богу". Мы ограничиваемся только двумя примърами, но, конечно, ихъ можно было бы привести немало (HAUP. BLET. 4, 4; 8, 20; 22, 18; Jen. 1, 2; 2, 4; 8, 1; Hc. 50, евр. 51, 21; Гер. 17, 26; Дан. 9, 21; Неем. 10, 34, и мн. др.).

Но если выражение: "будеть принадлежать Богу" не употребляется вь Библіи о животныхъ, приносимыхъ въ жертву, то это

не случайность. Такое выражение не можеть инвть подобного употребленія. Это дължется яснымъ изъ смысла приношенія ветхессиватной жертвы. Приноси жертву, израильтянинъ этимъ ноказывань не то, что эсменное примадлежить Богд, в напротивъ-что оне саме принадлежиме Ему. Ивраильтянине накъ-бы такъ говорияъ: "в желаль бы принести самого себя въ жертву Богу, т.-е. всецвло предаться Ему, но не могу по своей граховности; и воть, пока и въ такомъ состоящи, пусть замвнить меня жертва животнаго, нусть она будеть знаномъ той жертвы, моторую я жежаль бы и должень принести, но не могу соверишть ся; какъ животное закалается и сожигается, такъ и я желагь бы, но не могу, быть духовно закланнымъ и принесеннымъ въ жертву Бегу; иначе-всецвло принадлежать Ему "). Такимъ образомъ въ ветхозавътныхъ жертвахъ была мысль о принадлежности Богу не животнаго, а самого человъка. Воть почему выраженіе: "будеть принадлежать Вогу" и не можеть употребляться о жертвенныхъ животныхъ.

Изъ скаваниаго нами уже видно, что слова: "будеть принадлежать Богу" приложимы только нь человёну. Это оправдывается и библейскимъ употребленіемъ разсматриваемаго выраженія. Такъ (Числ. 3, 12-13) мы читаємъ: "Воть Я (Ісгова) взяль левитокъ жов сыновъ израндевыхъ, вийсто всихъ первенцевъ, разверзающих в ложесна изъ сыновъ израилевыхъ; и будута левиты принадлежать Мт, пототу что Мон вев первенцы: **И**нт они должны принадлежать. « Деже независимо отъ бибжейскаго употребленія самое понятіе о принадзежности Богу, ваятое само по себъ, приложено вполнъ тольно въ существу нравственно-разумному. Принадлежать Богу не означаеть только быть собственностію Божією. Въ такомъ широкомъ симоль весь міръ принадлежить Богу: Господня земля и что наполняеть ее, весленная и вей живущіе на мей (Пс. 23, свр. 24, 1). Въ белес тесномъ симске принадлежать Богу означаеть быть угодимымь Богу, вести мизнь угодную Ему, быть близжимъ Богу, полевоваться оть Него великими милостими. Такъ въ этомъ омыств

з) Кром'в такого значенія ветхозав'ятная жертва нивла и другое важн'я шее, — указывала на Голгоескую жертву. Мы не раскрываемъ этого, какъ не относяшагося въ занимающему насъ вопросу.

свреи называются передомъ Боминъ, намъ избранные Богомъ
изъ среды войхъ прочихъ народовъ, чущиле, котя не всегда и
не вполиъ, язычеснихъ мереостей и облагодительствованные Ісгоною. Въ этомъ же смыслъ назывались принадлежаними Богу
въ народъ еврейскомъ въ частности и по преимуществу мениты
намъ лица, набранныя на служение Богу и слъдовательно болъе
близки къ Нему, чъмъ всё прочие еврем. Если же таково значение выражения: "принадлежать Богу", то ясно, что оно неприкожимо къ существамъ неразумнымъ— животнымъ.

И такъ, не вивотное, а человъка имълъ въ виду посвятитъ Богу Ісосай, когда сказаль въ своемъ обътъ: "будетъ принадлежать Богу". Но нельзя было бы допустить, что Ісосай думалъ о животномъ, если бы даже въ его обътъ не находилось разсмотранныхъ словъ. Въ самомъ дълъ.

- 1) Обыть должень равняться тому, за что двется. Чыть больше жельють получить отъ Господа, темъ более и объщьють воздать Ему за это. Ісфови просиль у Бога побъды надъ аммонитянами, 18 лътъ "тъснившими и мучившими сыновъ изранлевыхъ", и притомъ не только жившихъ въ заіорданской области. сосвиней съ землей вимонитанъ, но и поселившихся по сю сторону Іордана, такъ-какъ "аммонитяне перещии Іорданъ, чтобы вести войну съ Іудою, и Веніаминомъ, и домомъ Ефремовымъ (Суд. 10, 8-9). Полятно-просить побъды надъ аммонитянами эначило просить не малаго. Но въ такомъ случав, неужели 1еосай считаль достаточнымъ возблагодарить Бога, принеся въ жертву встратившееся ему животное? Неужели побада Ісовая недъ аммонитянами стоила только такой жертвы? Между тъмъ Ісовай кажется и не могь представить выше и лучше жертвы, поторою можно было бы достойно возблагодарить Господа за давованную победу надъ анмонитянами, какъ всецело посвятить Богу человъка, сдълать его принадлежащимъ Ісговъ, и притомъ цоовятить человака не по своему выбору, а по усмотранию Божію, такъ какъ Ісовай не самъ опредъясть, кого онъ желасть посвятить Вогу, а поручаеть это Самому Господу, говоря неопредвленно: "кто выйдеть навстрвчу мив изъ дома моего, будеть принадлежать Ісговъ".
- 2) У евреевъ было въ обычав приносить жертвы Богу какъ предъ началомъ войны, такъ и по окончани ея; предъ началомъ,

чтобы испросить помощи Божіей, по окончанія,—чтобы возблагодарить Бога. Изв'ястно напр., что Саукь предъ войною съ еминстимилнами принесъ жертвы въ Гамгалахъ (1 Пр. 13, 9). Равнымъ образомъ Інсуоъ Навинъ поск'я завоеванія города Гая, когда евреи уже могли очитать себя стоявними въ земк'я об'ятованной твердою ногою, "построилъ жертвенникъ Господу Богу Изранлеву" на гор'я Гевалъ и "принесъ на немъ всесожженіе Господу и совершилъ жертвы мирныя" (Нав. 8, 30 и сл.). Тажимъ образомъ судія Ісосай не об'ящать бы Господу начего особенного, еслибы въ своемъ об'ят'я мийлъ въ виду принести въ жертву животное въ благодарность за поб'яду надъ аммонитинами: приносить подобныя жертвы было въ обычать у евресевъ.

3) Страннымъ представляется, вакъ могъ бы предположить Ісосай, если онъ желагь принести въ жертву Богу животное, что на встръчу ему выйдеть животное? Уже блаж. Августинъ справеливо замечаеть: "конечно, въ этихъ словахъ (словахъ объта Ісеовя) онъ (Ісеовії) не обрекаєть какос-либо животное, которое чо закону можно было бы принести въ жертву всесожженія, потому что меть обычая, чтобы полководиамъ, победоносно возвращающимся съ войны, попадался наветричу скотъ" 4). Не мычаніе тельцовъ или блеяніе овновъ, а редостные и восторженные крики народа обыкновенно встръчають возвращающагося побъдителя. Въ честь его устрояются торжественныя встръчи: хоръ женщинъ, подъ аккомпанименть музыкальныхъ инструментовъ воспъваетъ подвиги героя. Въ Библін мы находимъ указаніе на это (Иск. 15, 20; Суд. 11, 34; 1 Цр. 18, 6, ср. 1 Цр. 21, 12; 29. 5). Могло ли при такихъ встречахъ найти себе место на удицемъ городе вакое-либо домешнее животное? Могъ-ли думеть Ісовай, что навстрачу ему изъ вороть его дома не выйдеть жго-лебо привътствовать его, а попадется напр., овца телепъ?

Мы указали, что слова Ісфовя: "будеть принэдлежать Господу" могуть относиться тольно въ человъку; привели и другія основанія, по которымъ нельзя думать, что Ісфовй говорить въ своемъ объть о животномъ. Но какой смысль имъють послъднія слова объта: "и я вознесу его (вышедшаго навстръчу) во всесожженіе "?

<sup>&#</sup>x27;) Quaest. 49. Cm. Migne. Seripturae Sacrae cursus completus. T. 8. col. 912.



Некоторые обращають внимание на то, что какъ передь слованил: будеть принадлежать Господу", такъ и передъ: "вознесу того-BO BOCCOMMENIC " BY CEPCHOMY TOKOTH HANOMETER CONST #: "# будеть принадлежать Господу и я принесу того во всесожжение а. Подагають, что союзь и здась употреблень вы раздалительномы вначенін: мли, и дають словань Ісорая такую мысль: Ісорай, дунають,-желаеть сназать, что если вогратится ему человать. то онъ посвятить его Богу, в если чистое животное, которое ножно принести въ жертву, принесеть его во всессожение: встрътившееся Ісоовю или будеть принадлежать Господу (человань), ими принесется въ жертву (животное). Но Ісфеай, какъ мы говориям выше, не могь думать, что ему встратится животное. Притомъ ложно приписывають союзу и (сър. в) значеніе ими. Въ еврейскомъ языне онъ никогда не имветь такого значенія в). Для этого обывновенно употребляются другіе еврейскіе союзы, напр. о -- о, или: им -- им. Въ словахъ Ісосан первый союзъочевидно употреблень для овначенія послівдовательности событій, есть такь-называеный vaw copulatioum 6), т.-е. въ выражение: "и буреть принадлежать Господу" втоть союзь укасываеть, что посыводуеть за така дайствіемь, о которомь говорится въ предшествующемъ предложеніи. Впереди сказано: "кто выйдеть изъвороть дома моего навстрачу мив"; союзь и предъ словами: "будеть принадлежать Господу" указываеть, что последуеть съвыписишны: и онъ будеть принадлежеть Господу. Второе же и (, u nonnecy toro be becommenie") ynotpedueno explicative. Once объясняеть, въ чемъ будеть состоять принадлежность Богу выmедшаго на встричу Iеоваю, и вполни правильно можеть бытьпереведело: именно: - "будеть принадлежать Богу и именно я принесу его въ жертву всесожженія" ). Что же означаеть этопоследнее выражение? Многіе думають, что Ісовай действительнообъщаль принести во всесожжение человъка; но съ этимъ, какъ-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) О такомъ употребление еврейскаго союза и см. въ еврейской грамматикъ Гевенія, тамъ же.



<sup>&#</sup>x27;) Gesensi, Thesaurus philologicus criticus linguae hebraeae et chaldaeae... T. I. p. 393 sqq.

<sup>&#</sup>x27;) Гезенія. Еврейская грамматика въ перевод'я Коссовича § 155, 1. а. стр. 582—583.

увидимъ ниже, совершенно невозможно согласиться. Слова: "и вознасу того во всесожжение" не имъють здъсь будвального смысла. Впереди Геосой сказаль, что вышедшій ему навстрычу будеть причадлежать Богу. Но эти слова объта необходимо нужно было определить точные. Какъ извъстно, согласно закону Монсееву иногда посвящаемое Богу могло быть заманено деневнымъ выкупомъ, точно опредъленнымъ въ кн. Левить, гл. 27. Такимъ обравомъ, не все, что посвящалось Богу евреями, деладось въ дъйствительности посвященнымъ Ему. Такъ первородное отъ чедовъка до скота посвящалось Богу, но за него, исваючая чистыхъ животныхъ (Числ. 18, 17), можно было дать и выкупь (Числ. 18, 15-16). Напротивъ все приносимое въ жертву Богу двавлось во дъйствительности посвященныть Ему. Такимъ образовъ, еслибы Ісрови сказаль только: "вышедшій жа вотрачу будеть принадлежать Богу", то было бы неясно, жедаеть ин онь пользоваться правомь выкупа или неть; но коль екоро онъ добавляеть: "и вознесу того во всесожжение", то этимъ примо указываеть, что отказывается оть права выкупа, желаеть, чтобы выщедшій действительно принадзежаль Богу. Но кром'я этого слова Ісфовя имвють еще и другой смысль. Ісфови не говорить просто: "принесу вышедщаго мив въ жертеу", но: "въ жертву всесожженія". Это означаеть, что онь желаеть посвятить Богу челована всецало, на всю жизнь, чтобы этоть человъкъ принадлежаль единственно Богу, такъ-сказать быль духовно сожжень для всего міра, умерь для него,-подобно тому какь и животное, приносимое въ жертву всесожженія, сожигалось все (Дев. 1, 9, 13).

Разсмотръніе послъднихъ двухъ выраженій объта Ісовая намъ указало, что Ісовай имъль въ виду посвятить Богу человъка, а ме животное. Первыя же слова его объта, взятыя въ отдъльности, не говорять ни за, ни противъ этого: они приложимы какъ человъку, такъ и къ животному. Но когда извъстно, что въ обътъ Ісовая не можеть быть ръчи о животномъ, тогда—понятно— ж эта слова должно относить къ человъку.

**Е**то выйдет (овр. йоцех — вышедшій). Нікоторые дунають, что это слово приложено только въ живымъ существамъ: человъку или животнымъ. Но употребленный здісь еврейскій глаголь "выходиль" (йлцах) въ Библіи нерідко встрічается въ приложенін и къ неодушевленнымь предметамь, напр., - восходищему солиму (Быт. 19, 23; Пс. 18, евр. 19, 6), растеніямъ, вырастаюшимъ жеъ вемли (3 Цр. 5, 18; Mc. 11, 1; Ios. 14, 2, сравн. 5, 6), вытекающей изъ свеего источника ракв (Быт. 2, 10), предвламъ наи границамъ страны, доходящимъ до извёстного места (Нав. 15, 3, 4, 9, 11), израсходованнымъ деньгамъ (4 Пр. 12, 12), исходящимъ отъ царя уназамъ или повеленіямъ (Авв. 1, 4; Пс. 16, евр. 17, 2) и пр. Такимъ образомъ въ живому существу в именно въ человъку можно относить слово выйдеть только тогда, когда по другить основанівить, уже указаннымъ нами, необходемо должно признать, что Ісфсай говорить о челована. Ввятос же въ отдельности, это слово можеть иметь напр. и такое значеніе: что встратится или попадется мив,-т.-е. какой-либо неодушевленный предметь. Некоторые обращають вниманіе также и на то, что въ еврейскомъ текств употреблено причастіе въ мужескомъ родъ: йочех — выходящій. Мужескій родъ, — думають, — уназываеть на то, что Ісосай въ своемъ объте имънъ въ виду необходимо человъка-мужчину. Но мужескій родъ причастія въ еврейскомъ языкі часто не ниветь овоего собетвеншаго значенія, когда указывается на что-либо неопредвленное. Такая неопредъленность и имъеть мъсто въ объть Ісовая, которому конечно будущее не было извъстно. Поэтому еврейское йочех должно перевести неопредъленно, въ среднемъ родъ: выходящее или попадающееся. Мы переводимъ въ мужескомъ родъ: "тотъ вто выйдетъ", но единотвенно потому, что по другимъ представленнымъ выше основаниять показали необходимость разумёть въ обете Ісфоая человека.

Кто выйдеть изъ вороть дема моего навстрычу мию, когда я буду возгращаться съ миромъ ощь аммонитянь. Эти слова Ісовая инвыть такой смысль: если Ты, Господи,—говорить онь,—дашь мив побъду надь аммонитянами и и съ миромъ воввращусь въ домъ свой, то посвящу Тебъ того, кто выйдеть изъ вороть дома моего, т.-е. кто принадлежить мив, къть я могу распорядиться, какъ господинъ, такъ чтобы жертва мон была жертвою мично отъ меня. Кто выйдеть навстричу мию, — понятно для того, чтобы привътствовать меня, какъ побъдетеля—такое лицо,—говорить Ісовай, —будеть ноовящено Тебъ, Господи. Оно станетъ просмавлять меня за побъду, но побъду даруещь мив Ты, мо-

этому Тебе должень будеть принадлежать и человень, прославляющій меня. Къ этимъ словань обета Ісесая въ Вультате прибавляется primus (quicunque primus fuerit egressus de foribus domus mese, milique occurrerit). Въ еврейсномъ текоте и перевода LXX-ти такото слова меть; но оно очевидно подразумъвается само собою. Обеть Ісесая потеряль бы свею сму, еслябы быль посвящень Богу не первый встретивний Ісесая человекь, а другой, избранный по усмотренію самото Ісесая.

Итакъ, разсмотръвши слова объта Ісован, мы увидали, чти: а) Ісовай мелаетъ посвитить Богу челосика ("будетъ привадленатъ Господу"); b) посвитить ессимло, на всю жизнь, безъ права выкуна ("вознесу того во всесожжене"); c) посвитить человъка, которымъ могь бы распорядиться ("выйдетъ изъ воротъ дома моето"); и d) который будеть привътствовать его, какъ побъдители ("выйдетъ нассторичу мин").

Когда Ісфовії возвращался съ победою надъ амионитянами въ свой родной городъ Мициу, навотрачу: ему выходять его единственная молодая дочь "въ хороводахъ и съ тимпанами". Итакъ, воть кого инбраль Господь угодиою Себъ мертвою! Воть коге Ісосий должень быль всецько восвятить Богу навсю жизнь, не имъя возможности согласно объту воспользоваться иравомъ выкупа! Дочь Ісовая подходила подъ всё условія его объта: она воспъла Ісфовя, канъ побъдителя; ею, вакъ отоцъ, онъ и нивль право распорядиться, какь желаль. Опечаленный Ісосай раздираеть свои одежды, воскликнувъ: "увы, дочь иоя! Ты оражив меня и ты ввергив меня въ бъду"! Можеть-быть эти слова Ісовай завметвуеть изъ той же пвени, въ которой дочь прославляеть его за одержанную побёду надъ анмонитянами. Можетъбыть этими словами Ісовай съ горечью хотвль связять: "ты восивваемь мои геройскіе подвиги, — да, я поразиль враговь, причинить имъ великія б'ядствін, но теперь и самъ пораженъ. И квиъ же?... Тобою, дочь моя, ты сравила меня, ты певергиа. меня въ бъду. Я отвераъ уста мои предъ Господомъ и не могу отречься, т.-е. и даль обыть Богу и не могу не исполнить его, в исполнять должень надъ тобою". Но что же дочь? "И снавала она ему, -- говорить священный историвъ, -- отець мой, ты отвервъ уста свои предъ Господомъ; дълай со мною то, что произнесли уста твои, когда уже Господь совершиль ради тебя отминене врагамъ твоимъ — аммонитянамъ (Суд. 11, 36). Дочь рероя опазывается мумественные своего отца. Геоова новерменъ въ глубовую спорбь, но не плачетъ его дочь. Она наноминаетъ ему, что одылать ему Госмодь: "ради тебя онъ совершилъ отщение врагамъ". "Мысто ди здысь плачу, — какъ бы такъ говоритъ дочь Геоова, — и сежавнию? Долино ди скорбыть, когда Госмодь исполнять то, о чемъ ты модилъ Его? Велика мертва Богу, но и ме за малое она приносится: дылай со мною то, что произнесли уста твои"!

Коль видно, Ісосай не ожидаль встретить свою дочь. Инсче была бы необъяснима его нечаль. На первый взглядь представляется отраннымъ, калъ могь Ісосай не подумать о дочери, когда въ своемъ обётъ говорить о посвящении Богу человала, кеторымъ бы онъ могъ распорядиться, калъ желалъ? Но это непонятно именно только на первый взглядъ. Ісосай менъе всего могъ предполагать, что ему придется исполнить обёть надъсвоею дочерью. И это воть почему:

1.) Дочь Ісосая была молодая дівнца. Какъ извістно, дівнны у древнихь овроевъ вели уединенную жизнь. Онъ жили въ домъ овоихъ родителей, ръдко поизвываясь въ народе. Напоторые, и притомъ очень многіе, думають, что даже въ торжественныхъ вотрачахъ побадителей у евреевъ не принимали участія давицы. Въ доказательство этого обывновенно указывають (1 Цр. 18, 6-7): "послъ кобъды Давида надъ филистимлянинств (Голіасомъ), выходили женщины (евр. ганначим) изъ всёхъ городовъ изранльеких вотрочать Саула съ прніемь и хороводами, съ тимпанами, рекостными восклицаніями и кимвалами; и возглашали попеременно оссимины въ короводахъ, и говорили: Саугъ поразилъ свои тысячи, а Давидъ свои десятки тысячъ". Ссылаются также на Иск. 15, 20: "взяла (послъ перехода евреевъ чрезъ Чермное море) Маріамъ пророчица, сестра Аарона, въ руку свою тимланъ, и вышля за нею всв женщины (евр. ганнашим) съ тимпанеми и въ хороводахъ". Въ отихъ местахъ Библіи говорится о женщинакъ, но не упоминается о дъвицахъ. Поэтому, -- полагають, -- дочь Ісоовя вопреки обычаю принимаеть участіе въ торжественной встрече отца. Она, думаеть, следуеть исключетельному примъру Маріамны, -- дъвиць, ставшей во главъ кора **менщинъ**. Вотъ почему, — предполагаютъ, — Ісфовій и не могъ

Digitized by Google

A

думать въ своемъ обътъ о дочери. --- Мы позволиемъ себъ не согласиться съ такимъ мивнісмъ и представляємъ такія основаепя: а) Въ приведенныхъ выше двухъ мъстакъ Библін въ еврейскомъ текств о женцинамъ употреблено слово нашим, или съ членомъ заинамилм. Какъ мы вирвие, этому слову дають визиеніе замужняя нешнина, нена. Но это не в'врно. Еврейсвое сдове мишах (множественное чесле нивоть машим) означаеть женинку вообще, незаписимо отъ того, замужиля она или нътъ. Это веще нев того, что миниск иногда унотребляется и о двинакть, напр. Вт. 21, 11-18: "соли увенены между набиными жемкому (евр. senses, status constructus ett memmas), epachbym benout n no.10бишь ее, и векочены взять ее себь въ желу, то приведи ее въ домъ свой, и пусть она остражеть гелову свою, и обръжеть. могти свои, и сниметь съ себя илвинческую одежду, и живеть es romb troches, h outrenbrots othe crocko is mats choro by продолженіе м'ясяца; и посл'я того ты можемь войти къ ней; и савлаться ся мужемь, и она будеть твоей женой". Здёсь подъ пивняой женимной несомивнюе разумьется двища. Это видие меъ словъ: "и оплакиваетъ етца своето и имть свою". Упомипанія о ен прежисмъ мужть и дітниъ здісь не находится, что было бы странно, еслибы разумвлась замужняя женщина. Такить образонъ, и въ указанныхъ выше двухъ мёстахъ Виблін начъ никакихъ основаній подъ женщинами разумьть необходимо замужних. Въ томъ и другомъ мъсть олово намим оченили употреблено въ общемъ значения. Оно указываетъ, что изснь по переходъ чревъ Чериное море и хвалебный гимпъ въ честь Саула и Давида пъли вообще женщины, не только замужнія, же и девицы. Таное мизие подтверждается и свидетельствомъ Іоонеа Флавія. Описывая встрічу Саула и Давида, возвращавмикся съ побъды вадъ оплистимлявами, онъ говорить: "жены, восхвалня Саула, пълн, что опъ побъявль тысячи враговъ, а фисицы принавали, что Давидъ разсвяль тымы непріятелей в; б) Нельзя думать, что еврейскія д'явины жили совершенне безвыкодно въ домакъ своикъ родителей. Такъ изъ исторіи же

<sup>\*)</sup> Древности Іудейскія, съ латинскаго на россійскій языкъ передоженным свящ. М. Самуйловымъ. Спб. 1795, часть 1-я, стр. 303.



объ Ісрова профестио, что сво ночь опланивала свое дивство съ подругами въ горано (Суд. 11, 37-88). А новят исполнения Ісосвоего объта своейскіх дъвшим смередно ходили восхвааять дочь Іссови впродолжение четыремь двей (ст. 40). Эти библойовія увасенія исно обидійсььствуюєть, что мизнь дівнить у древних серсевъ на долина представляться севершенно затворmenecholo. Off deric biaxement has positical ento gome, no heads a сказать, чтобы никогда. Постому ны не соглашаемся, что дочь Ісесан нарушаеть народный обычай, когда участвуеть въ торжественной встрача своего отна, и что всладствіе этого Ісосай не могъ думать о ней въ своемъ объть. Ісосой не потому не вибиъ въ виду своей дочери, что считаль странивниъ или даме MESOSMOMHNING BERETE OR BE NORTH MCHHIMHE, HO HOTOMY, TTO HE думаль о подобной вотрача. Правив, возвращеющогося от войны вобъдителя обывновению встреченоть тормествению, но не всегда единаково. Развъ водненъ быль Ісосай необходимо думать, что его будеть привытствовать хорь женщинь? Этого могло и не бать. Библія передаєть нашь только (не считая Ісосая) о Сауль н Давидь, напъ объ удостонвинкся такой встречи. Такимъ обраэсмъ Ісоові могь не предподагать, что будеть почтень такъ термественно; а не предполагая этого, и могь не думать въ своемь объть о дочери. Она была дъвица и, какъ дъвица, должна была редво выходить изв дома своего отца; едва жи, поэтому, — думаль Ісовай, — сна приметь участіє въ какой-либо встръчв. Но случилось иначе.

2) Въ своемъ объть Ісьоей говорить: "военеру (вышедшаго мив навотрачу исъ воротъ моего дома) во всесовжене". Не по завону Менсееву для такой жертвы употреблямсь животным исключительно мужескаго пола. "Если жертва его (израмльтимина), — читаемъ мы въ инигъ Левитъ, — есть всесможеніе изъ крупнаго скота, пусть принесеть его изъ мужеского пола. Если жертва всесовженія будеть изъ менкаго его скота — изъ овецъ или нозъ, пусть принесеть ее мужеского пола" (1, 3 и 10). Такимъ образемъ, вотъ еще другая причина, по которой Ісеовй не могь думать въ своемъ объть о дочери. Онъ могь предполагать, что въ посвященія Богу человъка, какъ и въ жертвъ животныхъ, имъеть значеніе поль; что и въ его жертвъ, которую онъ называеть всесожженіемъ, Богь избереть мужа, а не женщину. Но сверхъ его ожиданія случилось иначе.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

Для насъ сделалось яснымъ, почему Геоовй не думалъ встрътить свою дочь. Но ее избралъ Тосподь жертвою Себв. Надъ нею долженъ былъ Геоовй исполнить свой обътъ. Надъ нею онъ и исполнилъ его: "и совершилъ (Геоовй),—говоритъ священный писатель,—надъ нею свой объть, который далъ, и она не познала мужа" (Суд. 11, 39). Какъ же былъ совершенъ этотъ обътъ? Относительно этого существуютъ три различныя мивнія.

I.

Думають, что объть Ісовая быль объть съ заклятіемъ. Въ книгъ Левить такъ изложена сущность такого объта: "Все заклятое, что подъ заклятіемъ отдаетъ человъкъ Господу изъ своей собственности, человъка ин, скотину ди, поле ди своего вдадънія, не продается и не выкупается. Все заклятое есть ведикая святыня Господня. Все заклятое, что заклятое отъ дюдей, не выкупается: оно должно быть предано смерки" (27, 28—29). Если такимъ образомъ объть Ісовая быль съ заклятіемъ, то онъ должевъ быль умертвить свою дочь, Омъ, пологають, такъ и поступилъ. Такое мизие было выскавано въ 17 стольтіи Каппелюсомъ въ его сочиненія: Diatriba de voto Iephtae "), но мало нашло себъ защитничень. Дъйствительно, какъ сейчасъ увидимъ, несостоятельность его слишкомъ видиа.

1) По предписанію закона Моносева, кака мы видали, заклитый человань должень быль предань смарти. Но этимь конечно не довролялось предавать заклятію кого угодно. Иначе законь даваль бы нировій просторь страшнымь преступленіямь и становился въ протяворачіє съ самимь собою, такь какь во миотихь мастахь онь предостерегаеть евресав оть приношема Богу человаческихь мертав. Предасомь заклятию межно быле момко организа, предпупныхь, достойныхь смерти. Такь были преданы заклятію канаанскіе нарады (Вт. 7, 2). Такь Інсусь Навинь предасть заклятію городь Іерихонь съ его жителями и со всамь находящимся въ немь (Нав. 6, 17). Такь быль предань заклятію и наанень Акань, утамвшій заклятую вешь

<sup>\*)</sup> Keil, Biblischer Commentar. Th. I, B. I. S. 295. Leipzig, 1863.



после ваятія евреями Іерихона (Нав. 7, 12, 25). Такъ преданъ быть завлятію амаливитскій нарь Агагь, котораго вопреви повеленію Самунда не назниль Сауль, но который все-таки быль убить самимъ Самундомъ (1 Цр. 15, 2, 18-19). Такъ наконепъ проровъ упреваеть Ахава, царя израильскаго, за то, что онъ выпустиль изъ рукъ Венадада Сирійскаго, заклятаго Господомъ (3 Цр. 20, 42). Правда, гаваонитине не были истреблены Інсусомъ Навиномъ, котя и принадлежали къ числу заклятыхъ ханаанскихъ народовъ, но они избъжали этого только благодаря употребленной ими хитрости (Нав. гл. 9). Такимъ образомъ мы видимъ, что заклятію обыкновенно предавались люди, действительно достойные смертной назни. Противъ этого не говорить объть съ завлитіемъ, который даль Сауль. Какъ извъстно, однанды Сауль въ пылу преследованія филистимиянь сказаль: провинть будеть тоть, вто вкусить пищи, не дождавшись вечера, пока я отомщу врагамъ моимъ (1 Цр. 14, 24). Іонаванъ, сынъ Саула, ни слыхаль такого заклятія, и по нев'ядінію вкусиль немного меду. Наступиль вечерь и Сауль прекратиль преследование филистимиянъ. Но ему желалось нанести врагамъ полное поражение. Чрезъ первосвящения в онъ вопрошаетъ Бога, пресавдовать як онинстимиянь ночью? Но Богь не даль ответа. Причиною етого Сауль счель то, что кто-нибудь нарушиль его заплятіе, и можелаль уживть и казнить нарушителя. Быль брошень жребій, который наль на Іонафана. Сауль готовъ быль предать его смерти, но народь не допусталь его до этого, и Іонасанъ быль спасенъ. Изъ этого библейскаго разскава некоторые заключають, что не всегда ваклятію подвергались люди дійствительно достойные сперти. Існаемть нарушиль клятву по невъдънию, и притомъ клятву въ высшей степени неразумную, какъ поведшую народъ сврейскій въ огращному утомленію и нарушенію закова (1 Цар. 14, 24 и 32-33); самъ священный историвь мазываеть ее безумісмъ велинить (1 Цр. 14, 24 по переводу LXX-ти); и однако Вогъ прогивнался на нарушителя си: Онъ не даль ответа Саулу и Іспасанъ долженъ быль умереть. Мы несогласны съ такинъ равоужисиемъ. Въ немъ несправедина мысль, что Богъ разгиввался на неисполнение клятвы Сауловой. Еслибы было такъ, то нарушитель ея быль бы двиствительно казненъ. Однаго Іонасанъ избыть смерти и не отнуже не видно, что Господу не было это угодно. Напротивъ самая помощь Божія Іонавану при поражения враговъ (1 Цр. 14, 1 и сл.) исно свидетельствовала, что Богь благоволить ему, и народь израильскій быль правъ. заметивъ Свуду, желавшему предать смерти своего сына: "Живъ Господь: да не падеть им одинь волось съ головы его (Іонаевна) на вемию, ибо съ Боготь онь дъйствоваль сегодня (1 Цр. 14, 45). Замвиживано то, что Вогь помогаль Іонавану въ этоть день и после нарушенія имъ влятвы (1 Цр. 14, 31). Едва ле это могло бы быть, еслибы Господь разгиввался на Іонасана. Но въ таномъ случат чемъ же объяснить неполучение Сауломъ отвъта отъ Бога? Оно имъло совершенио иное основание. Въ это время уже началось отпаденіе Свука отв Вога. Саукь не исполнить ваповеди Господней: не дождался въ Галгалахъ прихода Самунла принести жертвы Бегу предъ войною съ оилиотиминами и принесъ самъ. За это онъ услъщаль грозное слово жеть усть Самунла: "Неразумно поступиль ты, не исполнивъ заповъди Господа Бога твоего, которую Онъ заповъдаль тебъ; ибо отнынъ Господь утвердиль бы парствование твое надъ Израндемъ во въни. Но теперь царствование твое не прододжится: Господь изыщеть Себъ человъка по сердцу Своему и повелить ему быть царемъ надъ народомъ Своимъ, такъ какъ ты не исполниль того, что заповъдаль тебъ Господь (1 Цр. 13, 13-14). Такимъ образомъ Саумъ сталъ неугоднымъ Господу, и вотъ почему Господь не удостоиваеть его отвъта. Сказанному не противорвчить, что Богь помогь Саулу одержать побъду надъ опдистимлянами и указаль чрезъ жребій действительнаго нарушители влятвы. Побъда была дарована не ради Саула, а ради всего народа. Поэтому и священный историкь замечаеть, что въ тотъ день Господь спасъ Израиля (1 Цр. 14, 22). Извъстно, что Господь ради Своего народа иногда подаваль побъды надъ врагами и нечестивнить царянъ. Нечестіе Ахаза, царя іудейскаго, извівстно всемъ, и однако Господь избавиль его отъ нападенія Репина, паря сирійскаго, и Факся, царя израняьскаго, избивияконечно не ради его свиого, но ради вообще всего Своего народа (1 Цр. 16, 15, 29; 2 Пар. гл. 28; Ис. 7, 1—14). Точно также и Ахаву, нечестивъйшему изъ парей израильскихъ, Тосподь дароваль двъ блистательныя побъды надъ Венададовъ,

царемъ сирійскимъ (3 Цр. 20, 21; 22, 1-39; 2 Пар. 18, 2-34; 4 Пр. 9, 26) Притомъ изъ самаго библейскаго разсказа ни откуда не видно, что Господь въ войнъ съ филистимлянами помогалъ дично Сауду. Богъ былъ не съ Саудомъ, а съ его сыномъ-Понасаномъ (1 Цр. 14, 12, 15, 45). Что же дасается укаванія нарупштеля клятвы вълиць Іонасана, то и оно также не можеть говорить о Божіемъ благоволеніи нь Сауду. Напротивъ. втимъ Господь обличаетъ Саула предъ всамъ народомъ, указывая его неразуміе. Сауль по-первыхъ произносить влятву, безумную уже саму по себъ, и во-вторыхъ произносить такъ, что многіе ен не слыхали. Неразумность перваго сублолась ясною для всвуд изъ того, что многіе израндьтане, истомденные голодомъ, съ жалностію набросились на мясо животныхъ и, пожирая его съ вровію, впали чрезъ это въ великій грахъ (1 Пр. 14, 32). Безуміе втораго открыль Господь, указавъ, что важиятію Саула подвергся его сынъ-Іонаванъ, герой и любимецъ народа. Воть единственная цель, съ которой Богь указаль действительнаго нарушителя влятвы Саула и не допустиль однако совершить смертную казнь надъ нимъ. После этого всякій, кумаемъ, согласится, что невозможно задаваться, напр., такимъ вопросомъ (какимъ задаются иные): "Если Саулъ, поражая ондистимлянъ, завлялъ всяваго, кто что-либо будеть всть до полнаго пораженія враговъ, то для чего Богь подтвердиль сію влятву? Ибо вопрошавшему Саулу, должно ли воевать, Богъ не даль ответа (1 Цар. 14, 37)". Богь не подтверждаль неразумной каятвы Сауловой и его молчаніе не есть знакъ ся подтвержденія. Итакъ клятва Саула не говорить противъ мивнія, что завлятію предавались только люди нечестивые. Следовательно и судья Ісфови не могь заклясть невиниаго человъка, который выйлеть ему навстрачу.

2) Въ Библіи вездь, гдв говорится о заклятіяхъ, употребляется еврейское слово херем, заклятое (Лев. 27, 28, 29; Нав. 6, 17, 18; 7, 1, 12, 13, 15; 1 Цр. 15, 3, 18, 21; 3 Цр. 20, 42; Вт. 7, 2 и др.), или арур, заклятый (1 Цр. 14, 24 и др.). Істовій не употребляеть такихъ словъ; священный же историкъ называеть его объть надор, обыкновеннымъ названіемъ обътовъ. Следовательно библейскій тексть не даеть права разсматривать объть Істова, какъ объть съ заклятіемъ. Но накоторые думають, что

отсутствів въ обътв Ісосая слова жерем мин срур занівности выраженіе: "и возносу того во поссояженіе". Послажное вырам женіе, педагають, равносильно словамъ: "и предакъ того завлятио". Такъ разсундаетъ напр., Камемент 10), а въ нашей отечественной богословской личеропуры протезерей Хериссов 117; Но, не говоря уже о томъ, что въ Библін ниплі не встрічающе подобней заміны, такая заміна невозможна по самому существу: жертны всесовжения и заклятего. Всесожжение совершение противоположно завытию. Во всесожжение приносились определенныя животныя безь порока. Заклятое не было жертвой и же MOTIO UDENOCUTEOS DE MODIBY, HOTOMY 400 CARSATRO, ESRE MAI уже сказали, обышновенно предавали людей вредныха, предвазначенных ил навии Божіей и додской. Поэтому накъ воссожженіе, приносимов изъ чистьйшихъ и лучшихъ даровъ, было пріятнею жертвою Господу, такъ напротивъ заклятію подвергались ть моде, поторые были врегами Израиля и законовъ Господиявь. Заклятіе-не жертва Богу, а казнь нечестивыхъ, новолинемая руками евреевъ.

II.

Полагають, что Ісовай принесъ свою дочь въ жертву всесожженія. Это самое древнее и самое распространенное митніє. Оно высказано еще въ талмудъ и мидрашъ, принято Іосифомъ Флавіемъ и всъми древними толкователями Священнаго Писанія, не мало защитниковъ находитъ и среди новъйшихъ ученыхъ, особенно раціоналистическаго направленія 12). Также въ русской богословской литературъ протоіерей Херасковъ всъми силами, правдами 13) и неправдами 16) старается доказать правильность этого митнія. Однако принять его оказывается совершенно не-

<sup>\*\*)</sup> См. всѣ прочія его разсужденія объ объть Іефовя и его пополненів, стр. 67—69.



<sup>14)</sup> Cm. Migne, Unv. coq. Col. 1127-1128.

<sup>11)</sup> Херасков, «Обозраніє негодических» кинть Ветнасе Завада». Наадиніра. 1879, стр. 68.

<sup>11)</sup> Cm. Herzog, Real-Encyklopädie 1856. Bd. 6. Art. Iephta, S. 466-478.

<sup>13)</sup> См. указанное его сочиненіе, стр. 68, прим'ячаніе 3-6.

**мозмежно.** Вев основанія, какія приводятся съ пользу сто, не нафиоть сами, а прописсь него говорить многое.

- Какъ на самое главное осмевание въ пользу того, что Ісосай принесть свою дочь во всесоммение; обымновение указывали и указывають на одова саного Ісосан: "и принсоу того во всесописие". Сопоставлян эчн слова со словами священняго историна объ исполнени Ісосаемъ своего объта: "и исполнить накънею объть, воторый даль", заключають, что Ісовай действитамио принесъ свою дочь во пессомменіс. Инсле онъ не исполныть бы объта и свищенный историет не снавать бы с немъвакъ объ неполинениемъ. Но вакъ мотъ Леовай принести въ жеркву свою дочь, когда въ законъ Монсосвомъ ясно и опрекаленно, и притомъ во многихъ мветахъ, запрещаются народуеврейскому человическія жертвы подъ страхомъ смертной казив нарушившему такое предписание закона? "Изъ дътей твоихъ,--говорится, вапр. Лев. 18, 21,-не откавай ва сауменіе Молоху и не безчести имени Бога твеего. Я Господь"; или въ 20 гл., ст. 2, той же вниги: "сынамъ израидевымъ сважи: вождый изъсыновъ израндевыхъ и изъ пришельцевъ, живущихъ между израильтянами, который дасть изъ детей своихъ Молоху, долженъ быть преданъ смерти, народъ земли долженъ побить его камиями" (ср. Лев. 20, 3-5; Вт. 12, 31; 18, 10). Какъ же можно было бы согласить съ такимъ яснымъ запрещениемъ закона поступокъ Ісфови, заклавшаго (будто) свою дочь? Этотъ вопросъ, когда предполагають, что дочь Тефовя действительно принесена во всесожженіе, всегда будеть требовать отвёта, но никогда не получить его, чемъ и указывается невозможность понимать буквально слова Ісфовя: "и принесу того во всесожжение". Правда, защитники разсматриваемаго мивнія пытаются давать разнообразные отвъты на этотъ вопросъ, но, какъ сейчасъ укажемъ, совершенио неудовлетворительные.

- 1) Ісфовій, говорять, им'яль въ виду дійствительно принести во всесомженіе человівка, но а) такой его обіть быль дамъ необдуманно и б) давни обіть, Ісфовій не могь не исполнить его, котя онь и быль необдуманный. Въ такомъ разсужденіи нельзя признать ни перваго, ни втораго.
- а) Ісоовії не могь дать необдуманняго объта. Это подтверждаеть какъ характерь, съ какимъ представляется Ісоовії свя-

HIGHHMAN HOTODHOMA, TANA H. BROMM, BS. BOTODOG GERS MARS. объть. Строгая обдумалность во всемъ и последовательность вс райотнікть, разсудитольность и хладнопровію, — воев съ канин чертами выступаеть переда нами Ісосай на бибисйскоми расонав о немь. Кл нему, когда онь накодиней на земи Товъ 11), будучи изгнама изъ овоего отечества, ириходять спарыйшины Галазда и предвагають сраванься воидемь нь войнь ов замонитянами. Онъ не обрадованся такой чести и не тотчась же жовняях предвожаніе. Нэть, Ісовай справинваеть отвражнами: не Capullion in or many hoory bound semonerous orres to see. uto caturdos mporas, -- no mporonera an ero not otespered. накъ разъ уме изглали? Отаръйшина призывають Бога во седдътели, что подобнато не будеть; не и этего быле недостаточнеgen Leonas. Torsko moden toro, kante de ropogé Mentre Gene Topмественно подтверждены слова старийшинь преда месомь Горпода, Ісосом принявь начальство надъ перавлытинани (Суд. 11, 5---11). Такие не тотчась онь началь войну св авменитивыми, HO CHANGES HOMESALL YMACL OF HELL HOPERSHI, HO ROTODHELL они дължи пригъсионія народу сърейскому, и, узнавни, указываеть неосновательность имъ. Томью тогав, когав не подъйствоваго и это, от вошеть войного протива врагова (Суд. 11, 12-27). Неумели такой разоудительный человинь могь деть необдумашный обыть-принести Вогу во вессимение человыми? Неужели онъ до того забылоя, что не подумень о неугодности такой жертвы истиному Богу? Хладиовровный Ісооми не быль пылкимъ Сауломъ и отъ него нельзя ожидать "неразумія" последнаго. Разникъ образовъ время, из веторое быль данъ объть, не можеть накъ-небо объеснять миниую необдуманность Ісовая. Неразумныя влевы можно давать въ увлечени. Сауль въ пылу престидования онлистивлянь положиль перорумное заклятіе нанародъ. Но вогда даетъ Ісфови свой объть? Во время-ли битвы, когда бы Ісфовю желательно было ванести окончетельное пораженіе врагамъ? Нётъ, обеть дамь прест войною, когда Гефеай еще выправлелея нъ землъ аммонитской (Суд. 11, 19-30). По-

<sup>11)</sup> Земля Тось накодилась въ зайорданской области вемли обитеванной, въ Галаадской страни, на гранний съ Сиріей, между Сиріей и землею аммонитской.

нявно, тувій не: новко быть некакого увлененія, ноключающаго свободную: обдуменность въ словахъ и дъйствіяхъ.

.б). Допустимъ невозможнов, —согласимся, что јесоки калъ двиотвительно необкуманный обить, согласимся жиле; что онъ жалать бы: даже монолинть втоть обить, цесмотря ин всю ого неразумность; по: јесоки не мога бы скалаты этоко: чму воспрецитствоважь бы нарожь и не допустил бы ко стого Самъ-Богъ.

. Священный писагель ниму. Судей во многих в порожить обличасть народь сврейскій, однаво ни примо, ни жесление же указываеть, что оврем приносили нежев элескій мартви: Ка такимъ Marker of the Children (Children) and the Children of the Company of the Children of the Child уместь и отпращение. Даже, во времена Ахава, вечество винаго-Hadel abben alcherd it house one mens-personer. Here ; canonegare. паря, Есропи, жольта молорочить служеніс. Історы піввести служеніе Молоку, у спросод не принасилось челевноских жеримь. По правина мара Библія шинаго: не поворить: объ чисокі. Объ Іором в мо, порвинерованском, ченвилива и Ісвенний, же уступарривенть: въ нечести, своимъ : родинаслиъ, извъскио, : что онъ превракать войну об мосвитиней, погла месантеній марь заклада своего сына: Такей: ужась и отвращение восбущия: ота жардва! Тодько, во времене. Аказа и Манассіи, парей іудейскихъ, у овресвъ стали принсоиться, телія страниван жерени (4 Цар. 16, 3; 21, 6; 23, 10; Lep. 7, 31; 19, 2, 6, 11-13; 32, 35; Mc. 30, 33; Пс. 105; Евр. 106; 37.--38). Если же сврен всетия отвраща-INCL OTS TELOBOROUS MAPPERS, TO LAND. HE ONE MORIE LORY. стить. Ісоова до такой жертвай Почему ощи не спасии невинную его дочь оты стрениной и невыслеженной смерти? Ивбевные же они отъ смерти Іонаеска, поторого хотвав умеривних Сауль; почему же они же вырвами момодую, неослогную девину изъ рукъ упорнаго (таковъ будто быль Ісовай) отце? Это было бы въ высией степени непонятнымь.

Самъ Боръ не допустить бы всесом принести Ему во всесомжение дочь. Иначе могло бы поменться, что Богу такая жертве была пріятна Но разві возможно допустить это, когда Самъ Господь запрещаєть въ законі Монсеевомъ человіческія жертвы? Бегь, если можно такъ сказать, становится бы въ противоріче съ Самимъ Собою: запрещая человіческія жертвы, Онъ однако считаль бы ихъ угодными Себъ. Такое затруднение обратило на себя внимание еще древнихъ толкователей и они старались какъ либо устранить его, но неудачно Тякъ блаж. Өеодорить говорить: "Крайне несмысленъ объть Ісфеан... Владыка же Богь, научая чрезъ Істоня другихъ двлать объты благоразумно и съ въдъніемъ, не воспрепятствоваль завланію . Но Богь милосердь и премудръ. Неужели Его благости и милосердію не противоръчило-бы принесение въ жертву всесожжения дочери 1ефовя? Неужели, чтобы научить другихъ, необходимо было нужно вакланіе молодой, ни въ чемъ неповинной дъвицы? Выше мы говорили о неразумной клитев Саула и указали, какъ Господъ обличиль его неразумів. Богь не попустиль умертвить Іонавана, однако чревъ это неразумность Саулова заплятія не стала меные очевидною для всего народа. Разв'в премудрый Вогь не могъ совершить чего-либо подобнаго при исполнени объта Тефевемъ, не допустивъ его заплать свою дочь? Блажен. Ісронинъ дасть иное объяснение. "Если, -- говорить онъ, -- Ісфови принесъ свою дочь-девниу въ жертву Богу, то не жертва угодна Богу, а душа приносящаго 4 18). Но въ такомъ случав звивмъ же Ісфови былъ допущенъ совершить страшную жертву? Богъ-сердцевъдецъ; для Него не утанлось бы внутреннее душевное расположение и безъ дъйствительного совершения такой жертвы. Не допущенъ же быть Аврани запласть своего сына Исаяна, когда Господь испыталь его въру? Почему же нужно было отъ Ісовая двиствительное принесеніе своей дочери во всесожженіе?

Присоединяемъ другое основаніе, по которому Ісфовій не могь быть допущенъ до закланія дочери. Такая жертва имъла бы дурныя послідствія въ народів еврейскомъ. Если разъ быль принесень въ жертву истинному Богу человікь и Богь не воспренятствоваль совершенію такой жертвы, то открывался бы доступь такимъ жертвамъ и на послідующее время. По приміру Ісфовя и многіе другіе стали бы сожигать своихъ дітей. Случилось бы то, отчего настойчиво предостерегаль законъ Моисеевъ. Мерзости ханаанскихъ и другихъ языческихъ народовъ, такъ называется въ Библіи приношеніе дітей въ жертву Мо-

<sup>16)</sup> Migne, Цит. соч. Col. 1129.

локу, —одължить бы не чужды и евреи. Такому мирнію не-противоръчить жертвоприношеніе Исакка. Въ немъ не было примъра для евреевъ приносить своихъдетей въ жертву Богу, такъкакъ Господь не допустиль Авраама закласть своего сына.

2) Накоторые изъ занадныхъ ученыхъ раціонаднотическаго направленія для рішенія вопроса: намь могь Ісосай, вопрежи яснымъ и опредвленнымъ преднисаниямъ закона Монсоска, завласть свою дочь? указывають на его (будто) нечестае и жестоность. Чтобы допазать носледнее, оне обращають внимание на жизнь Ісовая до избранія его въ судін. Ісовай быдъ незаконнорожденнымъ сыномъ одного израндътянина—Галаада. По смерти своего отна онъ изгнанъ быль изъ родительскаго дома своими братьями, законными сыновьями Галазда. Тогда Ісосай удалидся въ землю Товъ, куда собиралнов въ нему "праздище" (свр. рейким) люди, съ которыми онъ дълалъ набъги. Храбрость Іссова споро сургалась извъстною израндътянамъ и въ войнъ оъ аммонетанами они нивому не нашим лучимить предложить оделаться ихъ вождемъ, вакъ ему (Суд. 11, 1-6). Основывансь на такомъ библейскомъ разсказъ объ Ісосав, думають, что овъ быль предводителемъ разбойнической шайки, дълавшей нападенія безъ разбору на всянаго съ единственною цалію грабежа. Понятно, -- равсумдають, -- Ісорай, какъ такой, не могь быть человакомъ высовой вревственности, и этимъ должно объяснить его жестовій объть и исполнение объта, несогласного съ предписаниями закона. Георай не заботняся о томъ, угоденъ ли будетъ Богу его обътъ. Привыкшій нь убійствамь, закаленный въ разбояхь онь жаждаль только крови. Воть почему онъ и не затрудняется принести во всесожжение свою дочь 17).

Такое мивніе западныхъ ученыхъ можно назвать скорве плодомъ живой ихъ фантазіи, чвиъ свойственной имъ глубокой учености. Ісфей не былъ разбойническимъ предводителемъ и называть его такимъ значить незаслуженно омрачать его свётлую личность. Что онъ двлалъ нападенія безъ разбору на каждаго съ цвлію только грабежа—этого ни откуда не видно, этого и не могло быть. Въ Библіи о немъ сказано: "и собирались къ Ісфеаю праздные люди и выходили съ нимъ", о разбойническихъ же



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) См. *Herzog*, цит. статья.

набытахь ныть ин слова. Еслибы Ісовай быль разбойникомъ, то старъйшины Галаада не могли предложить ему одълаться не тольно вождемъ въ войнъ съ аммонитянами, но после нея и "начальникомъ вовкъ жителей Галаадскихъ" (Суд. 11, 8). Храбрый и отважный предводитель разбойнической шайки могь быть корошимъ военачальникомъ, но былъ бы плохимъ правителемъ народнымъ. Очевидно живина по сообдетву съ аммонитянами, въ эсигь Товъ, Ісовай двлагь нападенія на этоть народь, теснившій въ то время еврессть. Воть почему старъйшины Галаада и пресложени ему, какъ не разъ имвешему дело съ аммонитянами и пожетъ-быть наводившему на нихъ страхъ и ужасъ, сдвлаться вожденть въ война анмонитской. Такимъ образомъ не упрека, а похвалы заслуживаеть Ісосай за свои нападенія. Его можно сравнить съ Давиденть, исторый съ своими собравшимися около него людьми во время преследованій Саудовых вель, такъ же канъ и Ісфові, партиванскую войну съ оклистиминами. Не можеть бросать тань на нравотвенный обликь Ісовая и то, что оведо него собираются мраздіми люди. Въ еврейсномъ тексть они называются словомъ рейким. Это слово, чтобы опорочить Ісовая, понемають въ смысле бродяга, праздношатающійся, чедовъть порочный. Въ доказательство же этого ссыдаются на Отд. 9, 4, гдв словомъ рейким названы нанятые Авемилекомъ, сыномъ Гедооповымъ, бродиги, оъ которыми онъ дълалъ разбойнические набъги. Не слово рейк (множ. число-рейким) само по себъ не инветь такого значения. Происходя отъ еврейского глагола рук, быль пустымь, оно означаеть-лишенный, т.-е. потерявний все въ жизни, бъдняга, не только не имъющий крова ван пристаница, но и разочарованный во всемъ. Рейким-это "всь угнетенню, всякій притьсняемый, заимодавець и всякій душевно отфрасники, каковые люди, въ числе четыремъ сотъ, собранись около Давида во времи преследованія его Сауломъ (1 Пр. 22, 2). Таких дюдей немало было въ смутный періодъ судый, погда въ народъ спрейскомъ господствовали несправедлявость, насилія и притьонемія. Они-то и собрадись около Ісфовя, накъ семого неспранедниво пострадавшаго отъ своихъ соотечественневовъ. Рейким, такимъ образомъ, означаетъ только песчасничесь, но не всегда порочных вюдей. Правда, этимъ словамъ Суд. 9, 4 названа разбойническая шайка Авимелехова, но въ

этомъ мъсть рейким точно опредъянется непосредственно слъдующимъ другимъ словомъ-похазим, означающимъ вольницу, людей на все готовыхъ. Такимъ образомъ священный, писатель въ 4 ст. 9 гл. вниги Судей двумя словами рейким и похазим хочеть сказать, что Авимелехъ наняль себъ людей несчастныхъ (рейким), всявдствие своихъ несчастий сдвявшихся совершенно порочными (похазим). Въ разсказъ же объ Ісфовь слово рейким не опредвляется никакимъ другимъ словомъ, а поэтому произвольно-навизывать ему еще и иное значение: бродяга, и чрезъ это порочить личность Ісооря. Воть почему можеть-быть и LXX-ть въ 4 ст. 9 гл. вниги Судей пойким переводить чремь кечої (пустые, въ смысля никуда негодные люди), тогда какь . Суд. 11, 3, чрезъ дідої (въ приложеній въ чедовану "бадине"). И такъ, обравъ жизни Ісфова, до набранія его дъ судін не говорить, что онь быдь, человъкомъ мечестивымь, Но Библія, не даван намъ права считать Іефевя человфиомъ не: высокой нравственности, представляеть съ другой стороны примыя: указанія, что это быль человакь благочестивый, глубоко варующій въ Ісгову. Благочестіс Ісфоая видио повсюду изъ библейскаго разсказа о немъ. Прежде чамъ сдълаться вождемъ народа израильскаго онъ торжественно приносить жертвы Богу въ родномъ городъ Мицив (Суд. 11, 11). Не на свою силу надветея Ісфоай, идя на войну со врагами, но флинственно, на помощь Божію: "если Ты, Господи, предаць аммонитанъ, въ руки мон", говорить онь въ своемъ объть (ст. 30), Істова, говорить Ісовай, помогаль еврениь еще при завоеваніц земли Ханаанской (ст. 21, 23); только Онъ Одинъ можеть и теперь принть, превы ли аммонитине, таснившіе израмльтянь, или израмльтяне, защищавинеся отъ аммонитивъ: "Господь-Судія, говорить Іссовій предъ войною, -- да будеть нына судією между сынами Израмля и аммонитянами" (ст. 27). Ісоови даже удостоивается чрезвычайнаго дара Божественнаго-исполненія Духомъ Святымъ: "и быль на Ісооръ Дукъ Господень", говорить священный историкъ, описывая его подвиги (ст. 29). Тажело было Ісоваю разстаться съ своею единственною дочерью, но у него не явилось даже мисли отназаться отъ исполнения своего объта: "Я отверят уста мои предъ Госполомъ, поворить онъ своей, дочери, щ не могу отречьоя" (ст. 35), т.-е. ненополненіе объта совершенно невоз-

можно. Ісосай съ превръщена смотрита на Хамоса, бога аммонитань. Не віздень зи ты твиъ,-поручаеть сиь пред началомъ войны пескамъ, аммонитскимъ скарать своему парю, что дась тобъ. Хамось, богь твой? И мы пладвемъ повых тыць, что дель намъ въ наследіе Господь Богь намъ" (Суд. 11, 24). Въ этики словахъ Ісосая одишится ядовитоя насивника надъ ничтожествомъ языческого бого предъ всемогуществомъ Бегоры. Ісовай колеть свазать парко аммонителому: "Ты неповолеть темь, что мала вемія принадленащая тебе, и завидувні общирнооти вдеденій изранльтить; но это зависить оть безощія бога, поторому ты служень. Ническонь твой Хамось, незначительны и предъда твоего парства. Великъ Богъ Иврания, общирия и принадлежащая имъ страна. Владъй же немногимъ, ибо наготижень твой богь, и не двави жесягелевьствь на втадыйн израильтянъ, ибо вединь и могущественъ лизь Істова. 4- Наковенъ самый объть Ісровя говорить о немъ, кажь о человань, глубове върующеми въ своего Бога. Въ объть Богу человъть наобжодимо выражаеть свою въру въ весмолущество Бежів. Объть дають Богу тогда, когда желеють получить что-либо оть Нега следовательно, ва обете признають Бога сплыныма исполните желяемое. Ісроці наренаеть обить Богу за побиду нада амиюинтанами; следорегельно веруеть, что единственно оть воли Божісй зависить исполненю его желанія. Пригомъ, если рассметримъ сущиость объта Ісоска, по еще болье спаластел очевиднымъ его раубоное благоговъние предъ Богомъ. Ісосой из намвчаеть опрежеленной жертвы: Господу: онь предоставляють выборъ жертвы Самому, Богу. Ісовай опасается принести жертву неугодную Господу, а поэтому, говорять неопредъленно: "вто выйдеть навстрачу мрв. будеть принадлежать Госмоду", т.-с. лусть Самъ Горподь избереть прінтную себе жертву.- Неужеци такого челована можно назвать нечестивымъ!...

Но пусть Ісовай въ, своемъ объть не заботился о соблиценни закона Молсеева, пусть онъ маждаль только прови; но въ такомъ случав почему же его поразила встрвча дочера? Почену же "жестоцій и провожадный, намъ выражаются мъноторые съ падные ученые, Ісовай растеразаль овои одещны и обратился съ поминице горечи слодами къ своей дочера? Или кометъ-быта приниминаваную, ему жесторость транависись отеческая мобрату.

Не если такъ, то отнего же Ісескі се ставался исполнить свой объть? Ото было бы нешенятно, такъ жанъ Ісеско, какъ, не высоной нравственности, нетрудно было бы нарушить данное Богу объщаніе. Или можеть-быть Ісескій не ришнися отнасаться отъ своего объта, стадясь народа, такъ накъ объть быль данъ нередъ войни? Но какая была была была по-смотрять на его поступонъ народъ, когда еврен только что были спасены имъ отъ жестонихъ вименитанъ? Ісескій могь бы въ благодарность на екон неценти упросить народъ, питавицій операвніе нъ человіческимъ жертвамъ, оъ радостію менолимъ бы такую просьбу.

8) Иные предполагають месталіе Ісоовечь, что человіческім жертвы были выпрещены завономъ Монсвевымъ, почему, -- думають, - и ось привось такую жертру. Чтобы доказать неправильность этого мизнія, обывновенно ссылаются на переговоры, сакіе вель Ісоовії съ амиритивми предъ качалоть войны съ вими. Презъ пословъ окъ говоритъ царю аммонитскому: "Израшь не взяль земли Моавитской и земли Анмонитской, ябо вогда (израндътяне) шли изъ Еспита, Израндъ пошель въ пустыню нь Черному морю и примель въ Кадесь. Отгуда послаль Изражив пословъ въ царю Едонскому сказать: нозволь мев пройти чеммено ченово; но царь Едомскій не послужель. И нь парко Мов-SETCEOMY ONE HOCHISES, NO M TOTE NO CORRECTION; HOTOMY HEранкь остоважи въ Канссъ, и почесть пустыною, и миноваль земию Едомоную и земию Моментокую, и, примедили из восточному предътувение Моввичской, расположенся отакомъ за Арномомъ; но же входиль въ предълы Мосвитскіе, ибо Арнонъ есть предъль Моява. И послагь Израндь пословъ въ Сигону, парю Аморрейскому, царю Ессвонскому, и сказаль ему Изранль: ножесть намъ прейти вендею твоею въ свое ибего. Но Сигонъ же согласияся вропуетить Изранля чревъ предвам свои, и собраль Сигонь весь народь овой, и расположился станомъ въ Ісана, и сравняся съ Израндена. И предагь Госнодь, Богъ Израмисть, Сигона и весь народь его въ руки Изранию, и онъ рен, инвинето въ эспер той. И погрыми ови въ наслъде всъ

предълг Амеррея отъ Армена до Іврона, и отъ пускати до Іордана. И такъ Госповь, Богъ Израндевъ, изгнать Амеррен огъ лина народа Своого, Изранля, а ты хочешь воять его наслъде? Не владвень ли ты твиъ, что каль тебв Хамосъ, богь твой? И мы владвемъ всемъ темъ, что далъ намъ въ наследе Госнодь, Богь нашъ. Развъ ты дучне Вадака, сына Сепеорова, царя Моавитскаго? Ссорился ли онъ съ Изранденъ или воспаль ил оъ ними? Израндь уже миветь триста льть въ Ессполь и въ завненщихъ отъ него городахъ, въ Аропри и въ зависищить отъ него городахъ, и во войхъ городахъ, которые близь Ариена; для чего же вы въ то время не отнимали ихъ "? (Срд. 11, 15-96). Изъ этихъ словъ Ісовая завлючають, что онь быль жорошо знакомъ съ Пятовнивісмъ, рде разовазывается во, о чемъ онъ говореть царю аммонитскому. Следовательно, думають, Ісосаю не могдо быть неизвъстно и запрещение закономъ Моносевмиъ человаческих жертва. Но кометоя нельзя выведить телоро завлюченія наъ словъ Ісфова. Изъ нихъ можно только вывести, что Ісовай хорошо знасть поторію народа сврейского и именно отношенія посябдняго на аммонитянама и мозвитавама, а не запонныя предписанія Моисевси. Такую же исторію одъ могь знагь я помнить и помимо основательного изученія Пятопинція. Начиналась война съ аммонитанами, 18 леть притесиявлими сврсевь. Понятно, если въ накое, то особенно въ это время, применинались евреями ихъ прежнія отношенія жь аммонитивамъ, восжрывалась несправедивость притизаній посл'ящихъ, говорилось все то, что говориль Іссовій царю аммонитскому. Такимь обравомъ и бесъ исученія Пятовнивія вавдый израндътицивъ могь адать прежимо исторію путемъ разговоровъ съ другими. Точно также и Ісосай, даже не читая писаній Монссевыка, мога скавать то, что сказаль въ своихъ переговорахъ, и это въ особенности должно допустить потому, что онъ еще до набранія судією, живи въ земль Товъ, дылаль нападенія на аммонитань. Отсюда делается яснымъ, что несправедливо думаетъ Куртив 18), букто Ісасой вель переговоры не самостоятельно, а при помощи левитовъ и наредныхъ старъйщинъ, которые и познакомнии ого



<sup>10)</sup> Cm. y Keil's ibid.

съ прешней исторіей народа сврейскаго, такъ что слова Ісосав принадлежать собственно, не сму самому, а этимъ лицимъ. Въ Библін при одисаніи переговоровъ съ аммоничними ин одиштъ словомъ не упоминается ни о старъйшинахъ, ни о девитахъ. Главнымъ дъйствующимъ лицомъ выступаетъ самъ Ісосай.

Впрочемъ, сказаннымъ мы вовсе не желаемъ защищать, что Ісоско было неизвъстно запрещение закономъ Монсесвымъ человическихъ жертвъ. Наща циль иная-указать несоотоятельнооть довода, обыкновенно приводинаго противъ: разбираемаго мивнія. Несостоятельность же такого мивнія легко можно доказать. Такъ щрежде всего, въ Ісфеав, какъ человекв глубоворелигозить и благочестивомъ, трудно предположить незнание - закова. Вго мезманіе въданновъ случав насалось бы не накоголибо меночивка предписанія, а важиванняю запрещенія, за нарушенів котораго ему по закону грозила бы смертная казнь. Если впрочень даже предположить, что Ісфені обещать припеста человыка въ мертву Богу по незнанию закона, то и въ такить сарчав онь не могь бы исполнить спосто объта. Въ самомъ жыв, неужели впродолжение двухъ мъсяцевъ, когда дочь Істоян оплакивала свое девство, не нашлось бы ни одного чело-:эте, который утешиль бы печальнаго отца, указавъ ему на «mecepracie ero объта съ закономъ Моисеевымъ? Упорства со етероры Істова недьзя предполагать. Онь, глубово-религовный черовать, не стагь бы настанвать на исполнении двла неугод-· наго, Богу. Куртцъ 10) предполагаеть, что такого человъка дъй--ствительно могло не найтись, такъ какъ будго евреи вообиде · мело были сведущи въ законе Моиссевомъ. Они по его метенію иочериван знаніе Божественных предписаній чэт публичного чтемія запона, которое предлагалось имъ чрезъ шесть льть въ седьшей годъ во время праздника Кущей (Вт. 31, 10-13). Но Куртцъ забываеть, что въ числъ обязанностей, предписанныхъ важовомъ священнявамъ и левитамъ, было: "научать сыновъ изращевыхъ всимъ уставамъ, ноторые изрекъ имъ Господъ превъ Монсея (Лев. 10, 11). Съ цълію распространения въ народе внами закона, какъ известно, левитамъ были отведены



<sup>19)</sup> Ibid.

порода, во вежить колинакъ. Можно ди посли виопо дунать, нто евреи мало были знакомы съ закономъ Моисеевшиъ? Можно ди предполагать, что вбливи Мишты, гдь жидь Ісосой, не было ни одного левита, воторый бы спасъ несудетную давнич отъ страшной смерти? Пустымъ мечтеніемъ, не имъющимъ нивакого основанія, должно привнать и лакое мидніе одного развица; Ісосай даль по незнанию противованонный объть, но не могь не исполнить его, такъ какъ этого требоваль первосвященникъ, оъ воторымь, онъ находияся во враждебныхъ отношеніяхъ и кодо рый поэтому не разръшиль его оть объта 20). Библія ни однимь еловомъ не говорить о вражде Ісосая съ первосвященникомъ. Въ библейскомъ разсказъ объ Ісосав даже вовседие, упоми-"настен о первосвищенника. Правда, Ісасаю приплось бражеться съ ефремлянами, въ городе которыхъ- Силоме находилась силыя; но отсюда недьзя дадать какихъ-либо предположеній, что первосвященника быль недополень Ісфовемь. Въ война съдеоремлянами правда была на сторонъ Ісорая. Не онъ нападаеть на нихъ: они сами грозитъ сжечь домъ Ісфова и сто самого за то, ито онь, будго не звать ихъ воевать съ аммонитанами (Суд., 12, 1), жота въ дъйствительности онъ приглациаль ихъ (ст., 2 -2). Тавимъ образомъ, первосвященникъ не могъ осужнать Ісороде за пойну съ воремлянами. Коночно, первосвищени нивь быль бы недоволень Ісораемь, еслибы онь разграфиль , Сплокъ, гдъ отовла скинія; но этого не было: война велась за Іорданомъ, а не въ обдасти кольна серемова. Наконедъ, какъ иогъ бы первоонященникъ требовать противозаконной жертвы, и разва Ісфови не могь не послушаться его?

: 4) Наконога дунають, что Ісселі, месмотря: не запрещадіє запри, принесь свою дочь во воссоянскіе, потому, что дунать подражать принесь свою дочь во воссоянскіе, потому, что дунать подражать принеру Авравна. Мизміс это опесназиваєтся р'ядно; и д'ябствительно иссостоять да него. Въ мертвоприноцискій Марака Ісселії не могы найки себі никриого примера: Москую не болго. замивить, — Госполь на допустить Авравна до осого. Слідованської, принесеміє Москую на мертву долино было бы увевать Москую сопер-

h .. /

Digitized by Google

<sup>20)</sup> Ca. y Harsog'a, ibid.

менно противное: не прижвръ человъческой жертвы Богу, а ен неудобность Ему.

Воть и вов отвъты, какіе обыкновенно даются на вопросъ: если Ісосай объщать принести Богу въ мертву человъка и дъйствительно принесъ свою дочь, то какъ онъ могь сдължть ето, когда человъческія мертвы были отрого запрещены закономъ Моиссевымъ? Отвъты, какъ мы видъли, не ръшають вопроса, а такая неравръщимость его сама собою говоръть о его месс-стоятельности, — показываеть, что Ісосай не принесъ свою дочь во всесомженіе.

Мы разомотръле и нашле несостоятельными основанія въ пользу митнія, что Ісфоай будто дійствительно заклаль свою дочь. Ябляясь безъ основанія, это митніе въ то же время импеть многое протисть себя.

1) Когда Ісерай пошель войною противь аммонитинь, на немъ, сказано въ Библін, быль Духъ Господень (Суд. 11, 29). Но въ такомъ случав, очевидно, никакъ нельзя было бы объяснить, какимъ образонъ мужъ, исполненный Духа Божія, моть вопреки строгиих предписаніями закона объщать принести во всесовжение человава? Накоторые рашають это такъ, что Ісеевё, когда даваль свой объть, не находился подъ действіемь Духа Вожія; но стоять тольно прочесть библейскій разсказь, чтобы видьть неправильность этого. "И быль на Іссова Дукъ Господень, читаемъ мы въ Виблін, и прошель онъ Галасть и Манассію, и прошель Мицпу Галаадскую, и изъ Мицпы Галаадсной пошель из аммонитянамъ, и даль Ісовай обить Богу и сказаль: если... и т. д., и пришель Ісфоай къ аммонитанамъ сравиться съ ними, и предель ихъ Господь въ руки сео" (Суд. 11, 29-32). Какъ видемъ, священный висигель не говорить. что Дукъ Вошій сотавить Іссови, когда онъ шърскаль свой обать, напротивь — нез его словь видно, что онь считаеть этоть объть данными по дайствио Дука Госпедия, такъ навъ поставляеть его виметь съ другими дълми, въ которынъ проявилась синивединая на кого Вомественияя села. Далве священнымъ мото--едад котокивтододи именеченомия едан изосой адабов сможир ванною ему за его обътъ: "и далъ Ісесай обътъ Господу..., и предаль ихъ (аммонитянъ) Господь въ руки его с. Оома Аквинать полагаеть, что Ісоови, когда даваль свой оботь, дъйствительно находился пода действіемъ Дука Спятаго, но погда 40вершаль его, уже не быль измолнеть Дукамъ Болінкъ, покому и совершиль дало, науводное Бегу 21). Но нь Библін еказано, что Ісосой совершиль обіть такъ, накъ обінкъв (Суд. 11, 39). По мизнію же Соми Аквийнта обіть быль исполнать такъ, что Ісосой заклать еком дочь. Сидовательно, Ісосой, и могда изрежаль свой обіть, нийть нъ виду принассии въ меркоу нелевзия. Если же его такъ, то объясновіє Сомы, Андилага но рашаєть недоум'янаго вопроса: напъ Ісосой, исполнанный Дука Божія, могь даль обіть, противный Богу?

2) Св. адостокъ Навекъ въ посканів къ свреямъ (11, 32) поставдяеть Ісовая на реду съ Гедосновъ, Вараномъ, Сянцеономъ, Давидомъ и Самунломъ, восхвалея веру этиль ветховеретныхъ правединковъ. Но каръ бы може ото быль, солобы Ісосай принест во воссожжение свою дочь, т.-с. сопарпиять преступленіе, за которое що завону Монесску не быль бы достоянь принадлежать из богоизбранному народу опрейскому, а должань быль бы быть побыть намины (Лев. 20, 2-5)? Какь св. апостояь ного бы водиналить виру такого человина? Правда, чтобы ришить это, указывають на Гедеона, который изъ запиченной у мадіанитанть добини дарблага сесорь и пом'ясция: это въ спость город<del>ь... ръ</del> Офре<sup>и</sup>, чъо, накъ невъстию, навело нерандъленъ нъ суевърному служению (Суд. 8, 27). Гедеомъ, рансумають, согралия и одини ото не пописанов уму васлужить: ото ото ото и стиг апостоле: томе нометь быть и съ Іссевскі. Но грань Гедеона ножен сревнивать об врюступленість; которос прищесывають Геннаю. Поступовы Гедоона долица разсматривать прежде всего навъ неоодорожный, а не какъ гранский, Вина Генеона не въ TOMB. WIG OND OFFICERS COOKS BY OPPS, & BY TORES, WE YELVOTERS нуь вику, что ото будень иметь дурики последстви въ народе. Вантое же само не себъ это дъто Геневина не можеть бынь названо преступнымъ. Скалавъ сеокъ, Гексовъ повечно не велаль ввости въ народы изропньскій идоломенностиро яди сусв'ярнаго слушенія; онъ тольке котішь новблагодаринь Бога за набавленіе Извиня от руки манашини. Это избавленіе оку

Digitized by Google

<sup>21)</sup> Migma Cal. 1199.

было возвъщено ангеломъ въ Оорв (Суд. 6; 11 и сл.); въ Оорв же онъ сублень и соодь, т.-с. всимеольничю первоскищеминческую одежду съ прикръпленнымъ къ ней актеренивомъ суднымъ, посредствошь потораго первосвящениять узнавать волю Вожію. Гедеонъ котель выразить мысль: "Ва Офра возмения мив Господь, что Онь опасеть Израния; с Офри же, а не кругонъ мвоть, въ благодарность Богу ва это спасеніе издя всегданняго напоминанія о немъ, я дъжаю не что иное, а то, чревъ что Господь созепидаеть Свою волю во народа паранивонома (ссорь)". Какъ видимъ, Гедеонъ желалъ сублять доброе дело, не только забыль о оклониости овоего народа къ суевъриясь и идолоповлонству. Между темъ разви можно было бы назвать подобнимъ поступокъ Ісоскя-принесскіе Богу чесоваческой мертвы? Этотъ поступскъ быть бы весининъ преступленіемъ, за меторос-Богь громить отраживымъ Своимъ гиввомъ: "Я обращу живе Мос, -- говорить Онс. чрезъ Монсен, -- да человика того (приносящаго человаческій жертым) и на реда: по, и чистреблю его, и вобхи блудищихь по следаны его (Лав. 20, б). Какь же посль этого Ісоовії могь бы быть прирадиси в великимь праведнивамъ веткозавътнимъ?

'8) Дочь Теврая предъ изполненень надь него оберь, оставляеть домъ свиего очив на два ивсяца. Этоть ел поступовъ быль отраннымы и непонятнымы, еслибы Ісасай онаваль ей, что она будеть принесека въ нертву всесовления. Пеогодние дни своей жизии желери Ісоови всего остоственные было провести въ домъ отца. Предъ спертио не повидають отца и мадь, а попротупь обыннованно мелмоть меходиться об ими, Тяяко больные, не надвющеем на выпрородиене, живи вдали отъ родителей, обывновенно желекоть видыть шх въ предсмертныя минуты. Почему же дочь Ісевая поступная бы не покъ? Этого нельяя было бы оживать отъ нея. Какан мебовь и послушность и почтительность къ отпу звучить въ од словакъ, обращавнихъ въ ному! "Отенъ мой!-- говорить она,--имперез уста свей преду Госнодомы: дъжай со жиою со, что произнески, укта таси". Донь не противоржимъ отпу; оне об вотеквений желерть попражить его водо: "я въ твоихъ рувахъ, — какъ бы такъ она говорить отцу, дълай со мною, что хочешь". Дочь любить отца: она жертвуеть собою за него: "Господь, -- говорить она, -- предаль жилонични чебъ,

и ты должень исполнить, что объщать Ему. Я дюбию тебя и не мелью, чтобы неизполнение объта навление на тебя гизът Бомій: дълже со миню, что произвоски уста твон". Дочь ночинтельна нь отну: своему: они не самонольно уходить опланивать свое дъизме въ гораха, но ноправищаеть на это позволение у Неосми. Такан ин дочь могла уйти предъ смертию отъ торячо любимато отла?

Наконець. 4) Дочь Ісовая виродименіи двуль мівопиль оплакивость свое джернео (Сум. 11, 37). Вс. еврейсном текоті употрефілно, адбер, слодо бомулим, которое въ проемвоноложность, слову жиурим означесть не молодови, моность, а йівство, исл. замумество, ночему и LXX-ю перевежно въ данцовъ мість чревъ тиробиси, разно вака и въ Вульгаті чревъ чісдівітає. Если і би донори Ісован премятодав смерж, то было бы непонятир, почему, ена оправитодив свою, а довство. Кака был высоко ни спотріли сврои на брачную живиь, однаво нельвя жепризначь, что дочь Ісовая печащью не то собственно, что ой долино было умереть, а что она умираєть не повираєщей брачной живии.

III.

Во образования подреждения странения

Правильнымъ должно считать мивніе, что Ісфой объщаль посвятить Богу человъва на служеніе при скиніи впродолженіи всей жизни его. И двиствительно, у евресвъ было въ обычав давать подобные объты. Это можно видъть уже изъ книги Левить, гдвточно опредвляется цвиность выкупа за душу человъческую, посвященную Богу (Лев. 27, 1 и сл.). Посвящались мужчины и женщины, старые и малые (Лев. тамъ же), рабы и свободные (Числ. 31, 40). За посвящаемаго человъка дозволяюсь вносить опредъленный закономъ выкупь (Лев. тамъ же), но цвиоторые не желали пользоваться этимъ правомъ. Такъ Анна посвятила Богу Самуила на всю жизнь (1 Цр. 1, 11, 22). Такой же объть дать и исполниль его надъ своею дечерью Ісфой. Это мизије относительно объта Ісфоан впервые было высказано средневъюсьими раввинами: Д. Викки, Леви-бенъ-Гереономъ, Абарбанелемъ и др., принимается и раскрывается оно и новъйшими западными учеными: Генотенбергомъ, Герлахомъ, Кейлемъ, Пасселемъ и пр., согласно съ этитъ мизијемъ тание больнинство нашитъ отсечественникъ ученыхъ, напр. Богословени <sup>22</sup>), Побършени Платоновъ <sup>21</sup>), Япревичъ и Благовъщенски <sup>24</sup>). Это мизије, какъ сказами выше, и долино привиатъ правильникъ. Опо: 1) оправильнате библейскимъ текстомъ, 2) но ослаблиется нинакими вовраженими и 3) дастъ возможность находить въ обътв Генева и ого поможно глубоки симолъ.

1. а) Священный ноториев такь говорить объ исполнения Ісеовенть объяв нашь дочерью: "и онъ совершиль нашь него обътъ. свой, воторый даль, и она не повисла мужен (Суд. 11, 39). Последнія слова показывають, въ чемь состояло исполненіе обыта. Comora a (appelloroe v) ynorpedrena sghob explicative. One cayжить расъясновиемъ выражения; "совершиять надь нею объть", означаеть: «менно—, совершиль надъ нем объть: «менне она неповнала мужа". Это единственно втрное объяснение употребленнаго вресь союза и. Нельзя согласиться, что онь означаеть а: "Ісосой совершиль обыть (въ симскы принссенія въ жертву всесожженія) надъ дочерью своею, а она еще не познала мужа", или: "совершиль объть надъ дочерью, которая была незамужней". Въ такомъ случав слова: "а она не познала мужа" были бы излишними, такъ какъ въ библейскомъ разсказъ и безъ этого добавленія не разъ упоминалось, что дочь Ісфоая была дівнцей: она, говорить священный историвъ, - просить отца своего отпустить ее оплавать дивство свое (ст. 37), и двиствительно оплавала дивство свое (ст. 38). Къ чему же священному историку нужно было бы еще разъ упомянуть, что она не познала мужа? Нельзи согласиться, что это сдълано для указанія горечи постигшей ее судьбы: "она была принесена во всесожжение и прином молодою незамужнею дъвицею". Въ самомъ дъль, неужели священному историку въ страшной человъческой жертвъ Ісфоан казалось печальнымъ не самая жертва, а то, что такою жертвою послу-



<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) См. его статью: «Мисли объ обёть Іефеая». «Правося. Обозр.» 1875 г., ІП, сър. 622—629.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) См. его «Лекиїн по Бибаейской милерін». «Дум. Чт. 1872 г., II т.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) См. ихъ «Библейскій словарь».

жела молодая дъвица? Неужели можно допустить, что священный историвъ въ своемъ повъствованіи какъ бы забываеть объ ужасъ человъческой жертвы, — такъ какъ онъ прямо не говорить, что дочь Ісерая была принесена во всесожженіе, — а только желаеть особенно отмътить, что дочь Ісерая была предана смерти не познавшею мужа? Сожженіе стараго или малаго человъка столь же ужасно, какъ и сожженіе дъвицы. Итакъ въ словахъ: "и она не познава мужа" священный историкъ указываеть намъ, въ чемъ состояль объть Ісерая.

- -изакие очен стан въдо сменением стем нее сплакиваеть свое давство въ горахъ. Это также можеть указывать, что она была посвящена на безбрачную жизнь. Оплавивають то, чего лишаются; дочь Ісовая оплакиваеть не жизнь свою, а дэвство, т.-е. что она не можеть вступить въ бракъ. Следовательно объть отца лишиль ее этого; следовательно Ісфеви не закладъ свою дочь, а посвятиль ее Богу. Она плачеть въ горахъ. Это было бы необъяснимо, если ей грозила смерть, но вполнъ дъластся понятнымъ, если предстояла ей безбрачная живнь. Цъмиже по во во выпом выпом не выпом вымента предътка своей цечали въ родномъ городъ -- Мицив: этому препятствовала ея женская стыданность. Она боялась, что возбудить насмышки надъ собой, что, ен скорбь савлеется предосудительною. Она уходить съ подругами своими въ горы. Тамъ въ тиши и уединение изъ гдубины растерваннаго ся сердца вырываются горькіе вопли. Ничье уко не могло подслушать ен плача. Только безмольныя горы Галаздевія да подруги, для которыхъ была понятна ея печаль, сдвладись свидетелями ея скорби. Только здесь, въ горахъ, съ своими подругами могла оплавать свою печальную судьбу целомудренная и стыдливая девица.
- 2. Хотя, какъ видимъ, мивніе, что Ісфовй посвятиль свою дочь на служеніе Ісговъ, оправдывается библейскимъ текстомъ, тъмъ не менъе противъ него дълаются нъкоторыя возраженія. Впрочемъ эти возраженія не имъють силы опровергнуть этого мивнія. Они слъдующія:
- 1) Необъяснима, говорять, была бы печаль Ісоова, если онъ въ своемъ обътъ объщалъ посвятить человъка на служение Богу и въ такомъ смыслъ исполнилъ свой обътъ надъ дочерью. Къ чему, спрашиваютъ, было бы терзать ему одежды, когда.

его дочери предстояла не смерть, а безбрачная жизнь? Но при этомъ не обращають вниманія на то, какъ высоко цвнили еврен брачную жизнь, и упускають изъ виду, что Ісфовії кромів дочери не имваъ еще другихъ детей. Древніе евреи считали для себя величайщимъ счастіемъ имъть потомство. Бездътность служила для нихъ поворомъ. Она могла представляться знакомъ гивва Божін, такъ какъ законъ Монсеевъ грозилъ ею тяжкимъ трешникамъ. Повтому съ какими горячими модитвами иногда обращались бездетные родители къ Богу о дарованіи имъ дитяти! Какъ часто и пророки, желая представить блаженное состояніе Израния во времена Мессін, говорять, что въ царство Его войдеть многочисленное потомство духовнаго Израиля, къ которому могутъ принадлежать и язычники! Съ какою горечью замвчаеть также исалмопевець, что при разрушении Герусалима врагами (въроятно халдеями) "юношей его (народа еврейскаго) поядаль огонь, а дъвицамъ его не воспъвали брачныхъ пъсенъ" (Пс. 77, евр. 78, 63)! День заключенія брака—это, по возэрвнію древнихъ евреевъ, -- радостный праздникъ, день радости сердца жениха и невъсты (Пъсн. 3, 11). Безбрачная жизнь нежелательна была для евреевъ: "дввицы, не вступившія въ бракъ, губять міръ « говорится въ Мишив <sup>26</sup>). И современные евреи, основываясь на словахъ пророка Іереміи, обращенныхъ къ плъниинамъ вавилонскимъ: "берите себъ женъ и рождайте сыновей в дочерей, и сыновьямъ своимъ берите женъ, и дочерей своихъ выдавайте замужъ: пусть онв рождають сыновей и дочерей, и размножайтесь тамъ, а не умаляйтесь (29, 6), -- считають бракъ обязательнымъ для всъхъ. Кажется, -- для израильтянина не могло быть большаго несчастія, какъ не иміть дітей. Отсюда ділается понятною глубовая печаль Ісоовя. Конечно его скорбь изсколько сиятчалась бы, еслибы у него были еще другія дети, но онъихъ не имълъ: "была же она у него, -говорить священный историкъ, -- только одна, и не было у него, кромъ ея, ни сына, ни дочери" (Суд. 11, 34). Припомнимъ обстоятельства жизни Іефовя, и его скорбь сдъдается еще понятнъе. Изгнанный изъ своего отечества, онъ съ честію возвращается снова въ родную страну. Старъйшинами галаадскими онъ избранъ вождемъ и судісю на-

<sup>24)</sup> Mischna sota. 3, 4. См. Herzog. Цит соч. s. 474.



роднымъ. Богъ даровать ому блистательную побъду надъ амиснитянами. Слава и почести ожидали ого. Гоосай думодъ, что уме окончились преследевавшие его бедствия и началась новая счастживая живиь. Его единственная дочь, праса дома и одреда въ старости, уже дочь не малкаго пагнанина, а великаго спосителя отечества. Почести, которыя будуть воздаваться Ісосою, опружать и ее. Многіе знагиме юноши сочтуть счастісмь для себя назвать ее своею женою. Какь было отрадно для отречесного горячо любящаго сердца думеть объ этомъ, накъ далиенъ быдъ Ісфовії лельять въ собів надежду видьть дівтей спосії одинствоиной дочери. Ен потомотво всегда будеть увежаема народомъ, вань потометве мужа, явкогда онаваншаго большую, уолугу опоену отечеству. Но не сущене было осуществиться сладины ментамъ Ісосал. Его дочь делена: была осталься везамужною. Къ.,чему же Гесовю слава и почести, уважене и глубеная благоварисска со стороны народа, вегда у него отките дерокое аму секревищеединотненное дъемие? Инчто епо на: магно радовать. Онъ не услашеть редостимкь инсень въ день брана свесй дочери; онь не увидить ее въ брачномъ вънцъ и роскошныхъ одендамъ) онъ не обинеть своими отаризоскими рунами малыхь вириать и въ предомертныя минуты ему мекому будеть маречь ведимого благосковенін, какое німогив нерены натріариз Івпера. Кго день опустворь, его рокь выпроть совершение. Овиротвлему Іседею иредотондо тоже, чвиъ врезить Гоенедь жининка: «ранинием»: Ісовай упрека, не оставить после себя потометта. Это не не горе? Удивантыся ли, что Ісосай терресть оденды, негда, онь увидаль, что его дочь должив остаться незамужиею? Не то дуналъ Ісовай, но пиаче судиль Богъ.

b) "Двумъсячный срокъ, воторый дочь Ісовая непрацияваетъ у отца своего, чтобы оплакать съ подругами дётство свое, сморте доназываетъ, что она осущена была на смерть, что она собирается оплакать свою собственную жизнь мододую, долженствовавшую угаснуть безъ слёда и потомства, а не одно только дёвство свое; ибо она могла его оплакивать и не два и неяца, а во всю остальную свою жизнь". Такъ думаетъ протогерей Херасковъ <sup>26</sup>). "Не умный советъ"!—снажемъ на ето, какъ нё-

<sup>26)</sup> См. указанное его сочинение, стр. 68.

когда снавать с такомъ межнік протоіерей Богословскій 27). Очевидно, дочь Ісоовя понямала служеніе Богу возпышениве, чамь о. Хераскова. Въ самонъ дъгъ, ножно ли назвать служение Богу истиничнъ, когда оно совершается не по доброй вола, а принужденно, когда возбуждаеть слезы и вздехи о прежнихъ мірстихь, уновольствіяхь? Всецьло служить Богу только тоть, ито  $\partial o$ бровольно отречется отъ міра, и небросто сожальню после о своемъ отречения, проведить свою жизнь вы пость и молите (Лк. 2, 37), желая всекого принадескать Богу всею душою. Такъ понимаеть ото и дочь Ісобая. Она сама, а не по принуждению отца, принимветь такое одужение: "отемъ мей!--говорить она,---двази со MHOR TO, TO OPONSHEGAN YOUR TRONK. OHE HE MEISSTE OUIGENвать свем судьбу, уже сублавшием носвященного Богу: тогда отужено ен **стало**сь бы не потиныма —внашне она стужила бы Вогу, а въ глубинь души своей принадлежала бы міру. Ивть, она отцарть дляь немещи человеческой предь исполненіем надь чено объта: дочь Ісоная плачеть о своемъ диветвъ еще не бучин принадлежащею Богу, чтобы поска олужить ему военькочелицемърно.

о) Еслиби, —говерять, —дочь Іссовя была посвящена на слуменіе Богу, а не роживна, то непенятны были бы слова свяпропист негерива: "и вошло въ общей у неравльнить: ежегодно дочери неравлены ходин опаскомоть (свр. метамом) дочь
Іссови валадивання, чатыре дня въ году" (Оуд. 11, 40). Зачень, —спрацивансть, —сметодно опинивать оставинуюся въ мивыхъ девицу? Расев недостаточно была бы описка судъба ся
предъ исполнениемъ обета? — Но преща всего дожно зам'итить,
что неправильно переводять: "ходин оплакатоть". Употребденный въ этомъ масть еврейскій глагодь манах (леманном есть
пестредвиенное наклоненіе сормы мізм съ преддогомъ л) означасть не: оплакивань, а: восквалять, прославдять 28). Поэтому
правильное дожно перевести, какъ обыкновенно и переводять:
ходили просмелять дочь Іссова. Но въ такомъ случав не можеть быть рачи о принессени дочери Іссова во всесожженіе. Ея

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Cm. Gesenius, Hebraisches Handwörterbuch, 9-te Auflage von Mühlau und Volk. 1885 Leipzig. S. 890.



<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) См. указ. его статью, стр. 627.

добровольное согласіе на таную мертву не могло бы послужить. предметомъ емегоднаго прославленія. Карен, какъ замічена вышв, питали отвращение въ человъческимъ жертвама: какъ же въ та-: комъ случав могли бы они восхвалить поступовь дочери Ісфоля?, Правда, этоть поступокъ говорикъ бы о ек покорноски вольотеческой, но поморности неразумной: Дочь Ісьсов совершила бы странный грекъ, который Самь Борь называеть:мервостім; поэтому скоръе должно было бы ожидать, что спрои отали бы прославлять дочь Ісфовя тогда, когда оша не, ковиновалась был упорному отпу, чъмъ когда согласныевь на исполнение богопротивнаго объта. Ее нельзи было бы сравнивать съ Испански, поторый не воепрепятствовать Авраску везнести его на жереволнивъ. Исанкъ подолнять не велю отда, а невесвню Боже. Окъп спрашеннять Аврании: "ноть отчен и дрова, так... же женень для: всесомменія? при что Аврания отвінасть сму: "Вом успотрита Себъ анца во всесомменіе, скить мей" (Вит. 22, 7-48)и Такимъя образонъ Исаанъ узнави, что Сам. Бою, а не Аврааны, поберетия Себи жертву; и коже Аврингь свинаван его и вомень адан жертвенникь, онъ знамь, что отчив действовань несопо овоейн воль, в по воль Боліей. Воть почему Исамич не превидствують Аврааму. Ничего подобнаго не было бы во принесения Іспевами. своей дочери во вессрижение: Бога не требоваль от Госсая человаческий мерина, какь требовака от Авраіма. Не если каку винимы, нельзи думеть, что сврейских дувицы. Ометодно. прославлям дочь Істовя, принсосниям во вососнисное то съ другой сторовы, такое прославленіе дажетов впонив понявы ньтичь, если кочь Ісовая постячина себя на служение Воту... Есл поступовъ дъйстрательно заскупиваето восквалений. Вада Бега: она, дочь будін меранжоваго и побавитель отечества, отревлества: oth choord seminare convin, otherseten goodsommen, henten: нужденно, на вою живнь. И такъ, ногда оврейскому гимполут манах даетоя правильное вначеніе "ворхиниять", неавзя думены... что дочь Ісосая была принесена во нессояменіс. Впроченсь! нъть необходимости разумъть такое принесение даже и товда; когда оставляють за еврейскимъ томах вначение почлекивань". что укивительнаго, соли еврейскія девицы скогодно опланивали: судьбу дочери Ісовая, добровольно посвятившей себя одужению: Богу на всю жизнь? Мы указывали, кажь высово спотрым

еврен на брачную жизнь; такимъ образомъ дочь Ісовая лишила себя того, что считалось для нея всего дороже. Ея подруги сожалъли о ней; онъ вивстъ съ ней оплакивали ея дъвство: почему же нелься допустить, что и на другой годъ послъ посляпенія дочери Ісовая еврейскія дъвицы собирались оплакивать 
несчастную судьбу своей подруги, что такъ было и въ слъдуюніе годы, что такимъ образомъ вошло въ обычай у Изранля: 
"ежегодно дочери израмлевы жодили оплакивать дочь Ісовая 
галаздитания, четыре дия въ году<sup>6</sup>?

d) Белибы,-говорять, -въ словань: "м возмеру того во всесоокжение Тефови имериь на виду не двиствительную жертву всесоживенія, а духовичю---воентьлое посвященіе Богу челов'яка, то почену чие онъ не сказаль этого вонье? ночему онъ не сказаль. HADD., THES: "BLEERERIE HET BODOTL ROMS MOOFO HABOTPEY MIT будеть принаменать Боту, я не веспользуюсь правожь выкупа за жего и онъ даже останотоя бозбраннымъ на всю живи. На этота вонрасъ, чаменся, можно дать такой отвудь. Ва знобана надъ пригами евреп благодарнии Бога партвами. Но общиновен-; нии меривы казались Ісстаю недостаточными. Какъ чедовальглубово благовотнавай, онъ вналь, что Богь не нуждается въ прови тельновъ и овновъ, что метинная жертва Богу есть жертва духовная, что жертва Богу--дука, сокружены И воть таново жерітного ісоной ам ношеляль звозблагодарник Бора; Онъ повъящаеть Вогу челована, который веспью должень опречься оть весго жіровего и принадлежеть единственно Господу, Такая жертва въ гласакъ Ісорая ость неклиное воссовженіе: актоприноситен ве вессовшение не минотное, а человыть, поторый така-снавать сеживаеть себя для сустиаго міра, чтобы принадлежать единственно Богу. Таките образовть Ісосай въ веднечныму одовекъ свойте обета: "и принесу того во всесовжение" -рыдо втой атиперотавдения вы не желем возблагодорить Бога обычныме жертвами, я: принесу ему истинное духовное всесомжение". Воть можеть-быть причина, по воторой Ісосай не сказаль въ своемъ обътъ: "посъящу Богу человъна въ безбрачін на всю жизнь," а говорить: "вознасу того во всесожжение." То и другое выражение онъ считаеть томественными и унотребляеть второе для указанія, что нотивное всесояженіе не есть обычное сожженіе животнаго, а духовное принесеніе человака въ жертву.

Наконець е) еслибы, -- говорять, -- Ісосай посвятить свою дочь на служение Богу въ безбрачной жизни, то его ноотупокъ оставадся бы безпримърнымъ въ исторіи народа еврейскаго, а слъдовательно невозможно допустить, что дочь Ісоовя была посвящена на такое служение. Въ этомъ возражении справедливо то. что изъ Библіи намъ неизвъстно еще ни одного случая, когда что-либо, будучи посвящень Богу на всю жизнь, лищался права вступить въ бракъ. Но безпримърность поступка Ісовая еще не говорить о его невозможности. Такъ прежде всего самъ священный историвъ очевидно смотрить на случай съ дочерью Ісосан, какъ на ръдкостный. Онъ говорить, что всявдствіе него у евреевъ образовался обычай ежегоднаго прославленія дочери Ісовая. Этого конечно не могло бы быть, еслибы судьба, которая постигла последнюю, нередко постигала и другихъ. Следовательно въ самой Библін можно находить указаніе на необычность случая съ дочерью Ісфови, что примо говорить ва его достовърность. Далъе: едва ли можно согласиться, что посвященіе дочери Ісфови было совершенно безпримърнымъ. По крайней мъръ молчаніе Библіи о подобныхъ случаяхъ еще ничего не доказываеть. Въ этомъ отношении прекрасно разсуждаеть одинъ наъ толкователей Священнаго Писанія Ветхаго Завъта-Клерикъ: "Конечно,-говорить онъ,-нельзя думать, что въ такой небольшой внигь, ваковъ Ветхій Завать, содержится описаніе всахъ обычаевъ еврейскихъ или излагается полная исторія всего того, что у нихъ совершалось. Поэтому необходимо должно признать, что въ священныхъ книгахъ часто наменается на многое такое, чего мывполна не знаемъ, такъ какъ объ этомъ нигда не встрачается никакого упоминанія \* \*\*). Это и можеть имъть мъсто въ описанія объта Ісфовя, Если Библія кром'в дочери Ісфовя не удоминаеть ни о комъ, кто, будучи посвященъ Богу на всю жизнь, оставался бы въ безбрачіи, то это не доказываеть ни того, что такого посвященія не могло быть, ни что случай съ дочерью Ісфовя быль исключительнымъ, никогда еще не повторявшимся въ исторіи народа еврейскаго. Не доказываеть перваго, потому что въ поступев Ісфоая натъ ничего невозможнаго; цапротивъ всякій согласится, что гораздо трудные признать,



<sup>29)</sup> Cm. Keil, Unt. con. S. 301.

будго Ісовай заклать свою дочь. Не доказываеть и втораго, потому что Библія не можеть же передавать рішительно обо всемь, что случалось въ народі еврейскомь. Впрочемь Библія, котя прямо не говорить о другомь посвященів Богу, каково было посвященіе дочери Ісобая, однако указываеть на подобным. Такъ въ книть Левить, гл. 27, опредъляется цівность выкупа за женщинь, посвященныхъ Богу въ томь или другомь возрасть; а Исх. 38, 8 и 1 Пр. 2, 22 говорится о женщинахъ, служащихъ при Скиніи. Такимъ образомъ ны видимъ, что Библія упоминаєть о посвященіи женщинъ; слідовательно не можеть казаться страннымъ, что и Ісобай посвятиль свою дочь на служеніе Вогу. Правда, Библія не указываеть, въ чемъ состояло служеніе женщинъ Вогу и мы не знаемъ, обремами ли онів себя на безбрачную жизнь май ніть; но изъ того только, что мы не знаемъ, нельзя конечно заключать, что этого и не могло быть.

3) Обътъ Теосвя получаеть глубовій смысль, если Теосвії желагь посвятить Богу на всю жизнь человъда, который не вступить бы въ бранъ, и въ этомъ смыслъ исполниль свой объть надъ дочерью.

Геоовій вель войну съ винонитянами. Народы, происшедшіє отъ Лота, т.-е. мозвитине и аммонитине, служили Молоку. У вимонитанъ онъ называтся также Хамосомъ и Михомомъ (Суд. 11: 24; 3 Цр. 11, 5). Въ честь его, особенно при велинить народныхъ бъдствіяхъ, приносились человъческія жертвы; притомъ закалались и сожигались люди дорогіе и бливніе сердцу приносящаго такую жертву. Такъ Меса, царь молектскій, когда на него напаль Горамъ, царь израндьскій, въ союзь съ Гоасабатомъ, паремъ тудейскимъ, и съ царемъ идумейскимъ, закладъ "сына своего первенца, которому следовало царствовать винсто него, и вознесъ его во всесовжение на ствив (4 Цр. 3, 27). Аммонитяне и моавитяне смотрели на такія жертвы, какъ на выраженіе своей сильныйшей любви и преданности Молоку, и гордились ими предъ прочими народами. Но не таково было возарвніе народа Божія на человіческія жертвы: человіческія жертвы — мерзость предъ Ісговою (Вт. 10, 12 и мн. др.). Нужно однако было указать, что и народь еврейскій питаеть нь своему Богу не меньшую любовь, чъмъ аммонитане и можнитие къ Молоху, и раскрыть мерзость человических жертви у этихъ

народовъ, наглядно показавъ, въ чемъ должна состоять ислиная жертва. Все это и можно находить въ объть Ісфови, если мы признаемъ, что онъ пожелалъ посвятить на служение Богу человъка, который оставален бы всю жизнь въ безбрачін. Ісовай въ своемъ обътв говорить какъ бы такъ: "аммонитяне гордится своими человъческими жертвами, не не меньшую любовь питаемъ къ евоому Геговъ и мы израндътяне: я носвищу Господу также человъна. Аммонитине сами избирають жертву и заказають того. кого считають любимъйшимъ существомъ; я поступлю иначе: пусть Самъ Господь набереть угодную Себв жергву, потому что угодное въ очахъ можхъ можеть быть неугоднымъ предъ дицемъ Божівмъ. Но закланіе и сожженіе человика — мерзость предъ Господомъ, и моя жертва не въ этомъ будетъ состоять: я знаю, что истиниая жертва Вогу — духъ соврушень, поэтому принесу духовную жертву, посвящу Богу человъта всецью-въ безбрачів. Я не желаю пользоваться правожь выкупа: разв'я евсколькими сиклями, назначенными закономъ для выкупа человъка (Мев. 27, 1-5), посвященного Богу, я могу достойно возблагодарить Господа? Нівть, я принесу дійствительную жертву,дъйствительно посвящу Господу человъка". Итакъ въ своемъ объть Ісфови въ противоположность аммонитскимъ жертвамъ указываеть, въ чемъ доджна состоять истинная высшая жертва Истинному Богу.

Богъ принять объть Ісовая, избравъ жертвою Себъ его единственную дочь. Это также имъло глубовій смысль. Ісовай въ своемъ объть указаль, какая жертва можеть быть истинною; но онъ въроятно думаль, что всесожженіе духовное подобно всесожненію животныхъ, что такою жертвою можеть быть мужъ, а не женщина, считая перваго выше послъдней. Богъ, избравъ Себъ дъвицу, указаль, что въ духовной жертвъ не имъсть значенія поль, что Онъ смотрить только на внутреннее расположеніе сердца человъка и если сердце женщины чисто и полно въры, она можеть быть нисколько не ниже мужчины. Такимъ образомъ въ посвященіи Богу дочери Ісовая слабо прозвучала въ Ветхомъ завъть та высшая истина, которая вполнъ раскрылась и раздалась звучнымъ аккордомъ только въ христіанствъ: что предъ Богомъ инсти мужеский поль, ни женский, но вси едино (Гал. 3, 28). Богъ избраль единственную дочь Ісовая, а

не иную женшину; это потому что Богъ пожелаль указать, какая жертва можеть быть достойною и пріятною Ему. Что за жертва, если она безпінна, ничтожна? Только то, что дорого и пінно, можеть быть достойною жертвою Богу. Такую жертву и избраль Себі Господь, взявъ единственную дочь Ісфая, драгожінное совровище для послідняго. Нельзя представлять это жестокимь: Богь не требоваль такой жертвы, самъ Ісфай предлагаеть Ему избрать жертву. Не Богь искушаль Ісфая, требуя отъ него жертвы дочери; Ісфай искушаеть Бога, предоставляя ему из-

ать жертву. Притомъ, развъможно считать несчастною участь дочери Ісфова, сдълавшейся всецько принадлежащею Богу? Благословенная въ женахъ пребывала такою же.

Кончаемъ свою рачь. Ісосай не быль предводителемъ разбойнической шайки: онъ не заклалъ свою дочь; не быль человъкомъ безравсуднымъ: на немъ почивалъ Духъ Божій. Ісосай великій праведникъ ветхаго заката, спасшійся варою.

Н. Добронравовъ.

Виовиск. Духови. Семии. 15-го лив. 1888 г.

## CENUSTERICTEO DEBHUXP LIVILLE CENUSTERINED

о достовърности книгъ свящ. писанія \*.

Съ самаго начала этого стольтія ученые постоянно старались поколебать въру въ достовърность свищ вингъ Ветхаго Завъта. Методы, привладываемые вы древивнией исторія Грепін в Рима, были привладавываемы и на инигами Ветхаго Ванита. Люди старились доказать, что Библін не болве какъ смысь документовь и вставокъ (интерполацій) различныхъ эпохъ, изъ воторыхъ весьма немногія писаны современниками разсказываемыхъ со бытій. Самын событія были представляемы какіз продукть искаженныхъ преданій или выдумки чисто мноическаго происхожденія. Кедордаомеръ и его союзники превращаемы были въ солнечныхъ героевъ; двинадцить сыновей Гакова въ двинадцить знаковъ зодівка, а покореніе Ханаана Інсусомъ Навиномъ въ ежедневную борьбу ночи съ разсвитомъ. Этоть скептический критицизмъ покоится на двухъ главникъ предположенияхъ: во первымъ, что письменность была неизвъстна или въ очень маломъ употребленіи въ Палестина почти до самаго плана Вавилонскаго; и во вторыхъ, что замъчанія, заключающіяся въ книгахъ Ветхаго Завета о другихъ народахъ древности, указываютъ на непонятное развитие цивилизации на древнемъ Востокъ и находятся въ противоръчія съ извъстіями, дошедшими до насъ оть классическихъ писателей Греціи и Рима. Но то же полустольтіе, которое

<sup>\*</sup> Статья *Сойсс*я (Sayce), англійскаго ассиріолога и изслідователя древностей.



было свидътелемъ этихъ нападовъ на вниги Ветхаго Завъта, было тоже свидътелемъ открытія и разбора памятниковъ, принадлежащихъ во времени Ветхаго Завъта. Въ самый разгаръ нападокъ на Свящ. Писаніе, когда старые методы защиты свящ. книгь оказывались недостаточными, Богь воздвигь неожиданныхъ свидътелей достовърности библейскихъ повъствованій. Древнія цивилизаціи Египта, Вавилона и Ассиріи предстали передъ нашниц цаумденными взорами въ такой же полноть и ясности какъ пивиливация временъ Рамовой Инмеріи. Сеннахирина в Осглафоелласаръ, Новуходоноссоръ и Киръ сами такъ-сказать разоказывають нашь о подвигакь, въ поторыть участвовали: мы можемъ чертить тв самыя буквы, которыми Исаія и Іеремія писали свои пророчества. Камни возоніями въ защиту "словесъ Божінхъ" и показали, что картины древней исторіи, заключающіяся въ внигахъ Ветхаго Завіта, таковы, что ихъ могли начерталь только современники событій и что книги и искусство писать, были также хорошо извастны во дин Езекім, какъ извастим они теперь въ Англін или въ Россіи,

Для долазательства сего мы прежде всего приведемъ насколько тимическихъ примаровъ изъ памятижесть, главныхъ народовъ довняю Востока, поясняющихъ важнайшіе періоды ветховаватной исторіи, а затамъ покажемъ, какъ глубоко ошибочно мязніе, будто бы народъ, мадъ которымъ наротвовали Дазилъ и Есекія, былъ безграмотенъ.

Въ 14-ой главт книги Бългія повфствуєтся о поході въ Палестиму Келорьзомера, царя Еламскаго, и его союзниковъ, между пречини Амраесла, царя Семнасра или южной Вавилоніи. Ученые долгое премя отказывали этому разсказу въ исторической достовърности отчасти потому, что вавилонское цападеніе на такую отдаленную страну, какъ Палестина, и въ такой ранній періодъ назалось имъ лищеннымъ всякой въроятности, етчасти же и потому, что во главі похода стоядъ царь Елама. Но новійшія открытія показали, что библейское повізствованіе согласуєтся внолив съ дайствительно бывшими самтами. По свидітельству памятинковъ задолго до времени Авраама вавилонскіе цари напалали на Палестину, даже на Кипръ; а одинъ изъ нихъ утверждаеть, что покориль Синайскій полуостровъ. Кромів того въ тоть періодь времени, къ ноторому мы должны отвести жизнь Аврама, Вариленія находилась подь властію Елама и была раздывана, Вариленія находилась подых рожное называлось Сеннару. Сампе имя Кероровомерз еламскаго происхожденія. Лаомерз еламскаго пругаго еламскаго пара Кероромобука а служителя Мабука", имя котораго составлено совершенно такимы же образомы вакы и имя Кедормофра. Иста надписей на этихы карпичахы мы узнаємы, что келермабуны првориль Вавилонію и что его сынь Ери-Аку царскаюраны на Ларзи. Имя же Ери-Аку буква вы букву есть имя Араски, а Ларзу можно отожествить съ Елассерома, городомы, о ноторомы вы книга Бытія сказано, ито паремы его быль Аріока. Итакы, туть, когда книга Божія касастря исторіи Вавилона, современные паматники скинательствують объ ен достоварности вы намизарвіннях попробиростахь.

Кака живиь Авраама затрогиваеть навилонскую исторію, такъ меходь евреекъ изъ Египта приводить насъ къ сопривосновение оъ египетской. Изгнаніе Гиксовъ, въ царствованіе которыхъ дъти Израния прищи въ Египеть, повело за собою вопареніе мовего сересна висторый не знадъ Іссира (Исх. 1, 8) и новой живостін, врежьебной верук добимрому. Гиксовь и всемь людимь озімтення происхонкенів. Угнетеніе достигдо высщей стецени въ царствование Рамяеса И-го, для котораго евреи построили города Размесесь и Писомъ (Исх. 1, 11), Д-ръ Бругшъ дожазаль, что дравняя столица Гиксовъ Танисъ была переименована въ Расисесъ послъ своего возсоздания Рамзесомъ И.мъ; а городъ Диоома быль недавно откопанъ въ искусственныхъ насыпяхъ Те-ел-махута близъ знаменитаго теперь Тел-ел-кебир'я. Те-ел-махуть быль известень египтинамь подь именемь Па-тум'а, города "заходящаго солица". Надписи, найденныя на мёсть, довазывають, что онъ построень быль Раизесомъ И-мъ и предназначался служить кладовою для хлаба или сокровищь. Самын владовыя комнаты были найдены. Она построены очень прочно и раздълены перегородками толщиною отъ 8 до 10-ти футовъ. Киринчи, подобно большей части находимых въ Египть, обожжены на соднив: одни изъ нихъ съ соломою, другіе безъ нея-М. Навиль, нашедшій эти кирпичи, замъчаеть, что въ нихъ мы видимъ тв самые кирпичи безъ соломы, которые были сделаны

угнетеннымъ народомъ, когда вышло повеление: "такъ говорить фараонъ: не даю вамъ соломы" (Исх. 5, 10). Однако исходъ евреевъ изъ Египта произошель не при Рамзесъ П-иъ, а при его сынъ Менеота П-мъ, царствовавшемъ недолго. Царствованіе его было преисполнено тревогь и несчастій. На 5-мъ году на съверный Египеть напали Ливійцы в съ трудомъ были прогнаны отгуда; три года спустя отрядъ Бедунновъ проинкъ изъ Едома въ землю Гесемъ по тому самому пути, по которому должны были пройти евреи. Въ офиціальномъ отчеть о нереселеніи сказано, что они прошли "чрезъ крівпость Хэтанъ, накодящуюся въ Туку или въ Сокхоов, къ озерамъ города. Писома въ земле Сокховъ, чтобы питеться и пасти свои стака на владвніхъ фараона". Хэтамь въроятно Ебамь Библін і). Египоть приходиль въ упадокъ, Ассирія усиливалась, и последующая исторія израндьтянъ имветь діло болье съ Ассирісю чінть съ Египтомъ. За последніе года целый потовъ поясненій в подтвержденій Свящ. Писанія измился на насъ изъ насыпей и развалинъ Ассиріи и въ особенности изъ изванныхъ камней и глиняныхъ книгъ ассирійской столицы Ниневін. Какъ телько начались эти подтвержденія Библін, такъ тотчась же ученые сталь сомивваться въ правильности чтеми ассирійскихъ памятниковъ; имъ казалось невъроятнымъ, чтобы ассиріане обращали такое больнюе вниманіе на незначительное іудейское царотво. Но теперь, когда все сомивнія въ правильности чтенія намятичковъ разсвяны, мы видимъ, что ассиріане обращали еще бывинее вниманіе на Іудею и Израния, чемъ мы въ начале предполагали. Со временъ Інуя ассирійскіе монархи приходили въ частыв столкновенія съ Самарією и Герусалимомъ и ихъ памятники не только подтверждають данныя Ветко-Завътныхъ кингь, но и бросають светь на многія места, бывшія до сихь порь темными.

"Ахаббу-оо-Сирла" или *Ахае*в израильскій первый царь Самаріи, о которомъ упоминается на ассирійскихъ памятникахъ. Онъ привель двіз тысячи колесниць и десять тысячь людей на помощь Гададеверу или Венададу П-му царю Дамасскому и его союзникамъ въ большой битвіз противъ ассиріянъ при Каркаріз или Ароерів. Эта битва происходила должно-быть незадолго

<sup>1)</sup> Hcx. 13, 20.

до смерти Ахава и послъ заключенія договора между Ахавомъ и Венададомъ, о которомъ повъствуется въ 3 Цар. 20, 34. Наследникомъ Гададезера быль Азаиль по свидетельству какъ Библін, такъ и ассирійскихъ паметниковъ. Азаниъ быль разбить ассирійскимъ монархомъ, который после тщетной попытки взять Дамаскъ направился къ берегамъ Средиземнаго моря и тамъ приняль дань отъ Галуа-габал-хуммри. Іахуа есть Інуй, а Хуммри-Амврій, хотя Інуй и не быль сыномо Амврія, а только однимъ изъ его преемниковъ. Амерій основаль Самарію, которая часто на надписяхъ навывается "домомъ Амерія", а потому и неудивительно, что чужестранець можеть принять всяваго преемника Амерія за его потомка. Носильщики дани Інуя изображены на черномъ обежисть, находищимся въ Британскомъ музеъ и приведенномъ Ляпардомъ изъ развалинъ Калаха. Они несутъ полосы волога и серебра, зологой сосудь и волотую ложку, проив того золотыя чаши и кубки, куски свинца и драгоценнаго дерева. Черты ихъ диць напоминають современных свреевъ; окаймленная одежда падаеть до могь.

После Інуя ассирійскіе памитники долгое время молчать о делахь на западе. Риммои-пирари, царствовавній оть 810—78 до Р. Х. привель Дамаскь въ вассальное положеніе и такимъ образомъ сделаль его безопаснымъ для соседей. Этимъ объясняются усивки Іерововма ІІ-го противъ саріянъ. Онъ былъ современникомъ Риммон-нирари и "возстановиль пределы Израмля, отъ входа въ Емасъ до моря пустыни, по слову Господа, Бога Израилева, которое Онъ изрекъ чрезъ раба своего Іону, сына Амасійна, пророка изъ Гасхофера". (4 Цар. 14, 25).

Династія, къ которой принадлежать Риммон-нирари была ниспровергнута возмущеніемъ, во главъ котораго стояль военный авантюристь по имени Фуль, овладъвшій престоломъ и переименовавшійся въ Өагла—Фелассара ІІ-го въ апрълъ 745 года до Р. Х. Онъ основаль второе ассирійское царство и измѣнилъ ассирійскую политику на востокъ. Онъ и его преемники стремились соединить въ одно государство всю Западную Азію; съ этою пълію они не только совершали обширные походы, ио старались организировать покоренныя царства поль управленіемъ назначаемыхъ ассирійскимъ царемъ губернаторовъ. Воть почему, начиная съ этого времени, Палестина подвергалась по-

стояннымъ нападеніямъ со стороны Ассирін. Цари надестинскіе обращаемы были въ данниковъ Ассиріи и, когда возмущались, то бывали наказываемы смертію или свылкою и давненіемъ ихъ народа. Овгла-Фелассаръ первый ассирійскій монархъ, о которомъ упоминается въ Библін, потому что, какъ мы тецерь узнаемъ изъ памятниковъ, онъ первый повель свои войска противъ Израндътянъ. Въ 4-ой киме Царствъ 15, 29 мы читаемъ: "Водин Факся, царя израильского, прищель Осгласосиласаръ, царь ассирійскій, и взядь Іонъ, Авель-боо-Мааху, и Іанохъ, и Кедесъ, и Асоръ, и Галаадъ, и Галилею, всю землю Нессалимову, и переселидь ихъ въ Ассирію". Осгласфелласарь со своей стороцы въ своей подписи, къ несчастно весьма испорченной, говорить, что на 11-иъ году своего царствованія (734 до Р. Х.) онъ ходирь на западь и, нобъдивъ навоторыя Финикійскія государства. взять города: Галаадь и Авель-бее-Мааку, принадлежавние къ земль Дома Амерія и присоединить всю область въ Ассиріи, назначивъ издъ нею ассирійского губернатора. Продолжан одисывать покореніе Газы, онъ прибавляєть: "Я увель въ Асонрію явкоторыхъ изъ жителей земли Дома Амерія съ цивніемъ ихъ. Факся, царя ихъ, я убилъ и на мъсто его царемъ поставилъ Occino ".

Это подезываеть, что заговоръ противъ Факси, о которомъ повъствуется въ 4 Цар. 15, 30, былъ составленъ подъ покровительствоиъ и съ помощью Ассирійскаго пари.

Өсгласосиласаръ, подъ своимъ собственнымъ именемъ Фуда, уже заявилъ о себъ Израильтянамъ. Менаниъ содъладся его данникомъ и далъ ему тысячу талантовъ серебра, "чтобы руки его были за него, и чтобы утвердить царство въ рукъ своей". (4 Цар. 15, 19). Объ этомъ упоминаетъ и Өсгласосиласаръ въ своей зациси, говоря, что въ 739 году онъ получилъ дань отъ Менаима Самарійскаго и Ремима Дамасскаго.

Репинъ былъ последнимъ паремъ Дамаска. Прородъ Исаля предвозвастилъ, что Дамаскъ и царь его скоро падутъ, а въ 4-ой книгъ Царствъ въ 16-ой главъ повъствуется о томъ какъ это сдучилось. Ахавъ, подвергщись нападению соединенныхъ войскъ Факея и Рапина, позвалъ на помощь могущественнаго Өегиао селассара, купивъ эту помощь золотомъ и серебромъ храма и царскаго дворца, и тогда "пошелъ царъ Ассирійскій въ

Дамасиъ, и взякъ его, и переселиль жителей его въ Киръ, а Рецина умертвиль ". (4 Цар. 16, 9).—Теперь исторію этого похода мы можемъ читать съ большими подробностями на памятнивахъ царя Ассирійского. Мы узнаемъ оттуда, что, получивъ подарокъ отъ Іудейскаго царя, онъ пошелъ на Сирію въ 734-мъ году до Р. Х. Рецинъ былъ разбить въ битвъ, колесницы его были разрушены, его офицеры взяты въ пленъ и посажены на колъ, а самъ онъ убъкалъ въ Дамаскъ, гдъ и быль осажденъ Осгланоська в Сирійская земля подверглась опустошенію огня и меча, шестнащать областей, на которыя она была раздъленя, были "залиты какъ бы потопомъ" и прекрасныя деревья и сады, окружавние городъ, были срублены и уничтожены. Видя, что Дамаскъ нельзя взять приступомъ, Осгланославов рвшился взять его голодомъ: съ этою цалью онъ оставиль передъ нимъ войско, самъ же напаль на съверную часть Израильскаго царства и увель въ пленъ жителей Галаадъ и земли Неоовлимовой. Затемъ онъ вошель въ Самарію, воцариль Осію и вернулся въ Двмаскъ, который паль въ 732 году до Р. Х. послъ двухавтней осады. Рецинъ быль умерщвлень и открыто было большое засъданіе дворца Фегланфеллассара, на воторое явились . вокоренные имъ цари сосъднихъ государствъ съ подарками. Между нийи быль и Іего-Ахазз Іудейскій, который въ Библіи называется Ахазомъ, такъ какъ будучи нечестивымъ онъ почитался недостойнымъ того, чтобы въ его имени прибавляемо было священное ими Бога Израндева-Іего (Ісгова). Въ Дамаскъ Ахазъ увидаль жертвенникь, образець котораго послаль къ священнику Урін. (4 Цар. 16, 10-12).

Немелая заслуга новых отврытій состоять также вь приведеніи въ порядокъ хронологіи Іудейскихъ и Израильскихъ царей. Какъ извъстно, эта хронологія долгое время приводила въ отчанніе историковъ и самыя противоръчивыя системы довърчиво предлагались для приведенія ее въ порядокъ. Ассиріане считали время по именамъ ежегодно смънявшихся сановниковъ, соотвътствовавшихъ асмискимъ архонтамъ. Списокъ этихъ ассирійскихъ сановниковъ сохранился отъ 909 года до Р. Х. до послъднихъ дней царства и по нимъ мы можемъ съ достовърностью опредълять время нъкоторыхъ событій. Такимъ образомъ за-

трудненія, нъкогда затемнявшія хронологію внигъ Царствъ, были наконецъ устранены.

Өеглае федассаръ умеръ въ декабръ 727 года до Р. Х. и короною овлядыть Емулай, принявшій имя Салманасара IV-ю. Онъ увель въ плень Осію и осадиль Самарію, какъ повествуется въ Свящ. Писанін (4 Цар. 17, 3—5). Но царь ассирійскій, который дъйствительно взяль Самарію (4 Цар. 17, 6) не Салманассаръ, а его преемникъ Сарюнь, овладъвшій престоломъ по смерти Салманассара въ 722 году до Р. Х. Сейчасъ же вследъ за этимъ Самарія пала, и Саргонъ объявляеть намъ, что онъ отправиль въ пленъ 27.280 жителей и поручилъ ассирійскому губернатору взимать туже дань ежегодно, какую платиль Осія. Такое небольшое число пленных повазываеть, что только высшіе влассы уведены были изъ домовъ своихъ; какъ и при Новуходоноссоръ только богатые Іуден были уведены вивств съ Іоакамомъ; бъднымъ же, которыхъ не почитали ответственными за возмущение противъ Ассиріи, позволено было остаться. Плененные были водворены въ Хаворъ при ръкъ Гозамъ и въ городахъ Мидійскихъ 2), жители же этихъ городовъ, покоренные Саргономъ, переселены были имъ въ другую страну.

Имя Саргона только одинъ разъ упоминается въ Библін (Исаія 20, 1) и, такъ какъ о немъ ничего не говорится классическими писателями, то самое его существованіе подвергаемо было сильному сомивнію. Теперь же мы узнаемъ, что Саргонъ, отецъ Сениахириба (Сениахирима), былъ однимъ изъ величайщихъмонарховъ Ассиріи; царствованіе его продолжалось семьдесятьльть. Событіе, о которомъ упоминаеть пророкъ Исаія, именно то, что Тартанъ т.-е. военачальникъ, былъ посланъ Саргономъ къ Азоту 4), разсказывается въ льтописяхъ Саргона и составляетъ часть исторіи одного похода, которая бросаеть большой и неожиданный свъть на нъкоторыя мъста Свящ. Писанія.

Пророчество Исаіи, записанное въ 10-ой главѣ его книги (Ис. 10, 28—34), было признаваемо неисполнившимся и въ разръзъ съ событіями. Проровъ говоритъ, что Ассиріане шли съсъверо-востока и что Іерусалимъ былъ осажденъ и взять ими;



¹) 4 Lap. 17, 6.

<sup>&#</sup>x27;) Mcain 20, 1.

на самомъ же дълъ Сеннахиримъ напалъ на Гудею съ юго-запада и Іерусалимъ не былъ взять имъ. Весь духъ пророчества, записаннаго въ 37-й главъ книги пророка Исаіи, когда Сеннахиримъ угрожаль Іерусалиму, находится въ поразительномъ противоръчіи съ пророчествомъ, записанномъ въ 10-ой главъ. Если мы обратимся въ пророчеству, заключающемуся въ 22-ой главъ книги пророка Исаін, то увидимъ картину, находящуюся въ еще большомъ противоръчіи съ темъ, что мы знаемъ о походе Сеннахирима. Въ этой главъ Іерусалимъ описывается истощеннымъ долгою осадою; защитники его умирають съ голоду, Ассиріане у вороть, и пророкъ предвъщаеть скорую сдачу его. До тъхъ поръ пока считалось необходимымъ относить эти пророчества къ нашествію Сеннахирима ихъ невозможно было согласовать съ двиствительно бывшими фактами. Но теперь всв затрудненія устранены, и достовърность книгъ Свящ. Писанія вподнъ подтверждена. Изъ ассирійскихъ памятниковъ мы узнаемъ, что за десять лъть до нашествія Сеннахирима на Іудею эта страна подверглась нападенію его отца, Саргона. Одинъ изъ Халдейскихъ военачальниковъ по имени Меродахъ-Баладанъ следался по смерти Салманассара IV-го царемъ въ Вавилонъ и въ теченіи ніскольких літь удерживаль корону вопреки своему опасному сосъду, царю Ассирійскому. Но такъ какъ Саргонъ двлался все могущественные, то Меродахъ-Баладанъ задумаль образовать противъ него обширную лигу. Съ этою целію онъ отправиль пословь на востокь въ Еламъ и на западъ въ Египеть, Іудею и другія Сирійскія государства. Изъ Библіи мы узнаемъ, что предлогомъ для посъщенія этими послами Езекіи послужило его недавнее выздоровленіе отъ смертельной бользии. Лига была образована; но прежде чемъ члены ен начали действовать заодно, Саргонъ узналъ обо всемъ и тотчасъ направился на Палестину. "Пространная земля Іудея" была наводнена и ея столица взята; Азотъ, бывшій центромъ неудовольствія, быль сравненъ съ вемлею, Моавитяне и Едомляне были наказаны, а царь Египта воспрепятствовалъ идти на помощь своимъ союзниканъ. Объ этомъ нашествін на Іудею и объ этомъ взятіи Іерусалима говорить пророкъ Исаія въ 10-ой и въ 22-ой главахъ своихъ пророчествъ. Такимъ образомъ библейское повъствование оказывается вполнъ согласнымъ съ историческими фактами. На следующій годь (710 до Р. Х.) Саргонь обратился на Меродахъ-Баладана. Еламитяне были разбиты, Вавилонъ взять и халдейскій царь быль загнань въ болота близъ Персидскаго залива, а Саргонъ объявиль себя царемъ Вавилона. Саргонъ быль убить своими воинами; ему наследоваль сынъ его Сеннахирибъ, восшедшій на престоль 12-го аба или іюля 705 года до Р. Х.

Разочитывая на помощь Эвіопскаго царя Тирака, Езекія возмутился противъ Ассиріи. Его примъру послъдовали Финикіяне и другія сосъднія государства. Сеннахирибъ нашель время накавать бунтовщиковъ не прежде четвертаго года своего царствованія (701 до Р. Х.). Тогда произошель тотъ памятный походъ, послъдняя часть котораго такъ подробно описана у прор. Исаін (въ 36 и въ 37 главахъ) и въ 4-й книгъ Царствъ (въ 18 и въ 19-й главахъ) и который окончился такъ злополучно для тщеславнаго Ассирійскаго царя. Объ этомъ походъ разсказываетъ почти съ такою же подробностью и самъ Сеннахиримъ, особенно останавливаясь на успъхахъ начала похода и давая благовидное объясненіе окончательной неудачи его. Между глиняными книгами Ниневіи найдено было нъсколько варіантовъ этого повъствованія; вотъ переводъ одного изъ нихъ:

"Во время моего третьяго похода я отправился на вемию Хеттеевъ. Страхъ предъ величіемъ моимъ напалъ на Елукая, царя Сидонскаго, и онъ убъжалъ далено въ середину моря (т.-е. на островъ Кипръ) и я овладълъ его землею. Что касается до Великаго и до Малаго Сидона, Вео-Сеоа, Сарепта, Макаллаба, Ува, Екдиппа и Акко, его сильныхъ городовъ, кръпостей, селъ и назармъ его войскъ, то страхъ оружія господина моего Ассура овладълъ ими и они преклонили волъна предъ моими стопами. Я воцарилъ надъ ними Етобала, наложивъ на него годовую дань на всъ времена. Менаимъ Самарійскій, Етобалъ Сидонскій, Абдилить Арвадскій, Урумелехъ Гевальскій, Метинтъ Аветскій, Педаелъ Аммонскій, Піемошнадабъ Моавитскій, Мелешрамъ Едомскій—всъ цари Запада принесли мить сполна дорогіе дары и сокровища и пъловали мои ноги. Но Цедевья (Цидка) 4), царь

<sup>4)</sup> Zedekiah—Цедекіа или Цидиква или Цедеква, потому что е иногда поредается чрезь рус. и иногда чрезь е.



Аскаленскій, не подчинился му моему; я отослаль въ Ассирію его самого, боговъ дома отца его, его жену, его сыновей, дочерей, братьевь и всахъ отъ свиени отца его. Надъ жителями Аспалона я посладъ Сармодаря, сына Рукиптова, ихъ прежияго царя; я наложиль на него дань, подобающую моему ведичеству и онъ содвлялся монть вассаломъ. Во время моего похода я овледъть Вес-Дагономъ, Іоппісю, Бенебаракомъ и Ацуромъ, городами Цидви; они не сразу подчинились моему игу и я овладыль имь добычею. Стракъ овладель сердцами священниковъ, кинвей и народа Екропскаго, которые оковали ценями своего царь Пализа за то, что онъ оставался въренъ своей клятвъ Ассирін; они отдали его Езенін Іудейскому, который посадиль его въ тюрьму, накъ врага. Царь Египта, стрелки, колесницы и нони царя Евіопскаго собрадись съ безчисленною силою и поным имъ на помощь. Они расположились войсками въ виду города. Альтака и подали сигналь нь битев воннамъ, Уповая на Госпока моего, Ассура, я сразился съ нами и инспровергь ихъ, Руки мои планили среде битвы начальниковъ нодесниць и сыновей Египетского паря, а также начальниковъ колесницъ Есіопскаго царя. Я приблизился къ городамъ Альтана и Тимна, овладель ими и унесъ добычу ихъ. Я направился противъ города Ежрена и умертвиль священниковь и именитыхъ мужей, соверминешихъ ррбкъ (возмущенія) и повфсиль ихъ трла не кольяхъ венругь города. Жителей, совершившихъ эло, я ввяль въ добычу, что же до остальныхъ, не сдълавшихъ ничего дурнаго, то в дароваль имъ свободу (отъ наказанін). Я привель Пади, царя ихъ, изъ Іерусалима и снова воцарилъ его надъ ними, наложивъ на него дань. Что же насается до Іудейскаго царя Езекін, который не водчинился моему мгу, то я овладыль 45-тью крыпкими городами его вивств съ безчисленными крвпостями съ зависящими оть нихъ малыми городами; я овладаль ими, ниспровергнувъ ствиы ихъ осадными машинами и таранами. Я вывель изъ среды ихъ 200,150 людей великихъ и малыхъ, мужчинъ и женминъ, а также муловъ, ословъ, верблюдовъ, быковъ и овецъ безъ числа. Самаго Езекію я заперъ въ Іерусалимъ какъ птицу въ кличив. Я построиль ливію крипостей противъ него и не допускаль никого въ большіе ворота города. Я отраваль отъ него взятые мною города и отдаль ихъ Митинту Азетскому,

Пади Евронскому и Цилваалу, царю Газы, и содълалъ страну его малою. Въ придачу къ прежней дани я возложилъ на нихъ новую, подобающую моему могуществу. Страхъ передъ величіемъ моего могущества напалъ даже и на него, на Езекію, и онъ послалъ за мною въ мою царскую столицу, Ниневію, въ подаровъ и дань арабовъ и своихъ тълохранителей, которыхъ онъ привелъ для защиты Герусалима, своей царской столицы; окъ снабдилъ ихъ жалованьемъ и сверхъ того тридцатью талантами золота и 800 талантами серебра чистаго, карбункулами и другими драгоцъвными каменьями, ложемъ изъ слоновой кости, трономъ изъ слоновой кости, ръдкимъ деревомъ всякаго рода—большимъ сокровищемъ, а также евнухами своего дворца, танцовщиками и танцовщицами; и онъ прислалъ ко мит своего посла оказать интъчесть."

Въ этомъ отчетв Сеннахиримъ умалчиваеть о причина того, что послъ вовкъ приготовленій онъ все-тани не взяль Іерусалима и не наказаль Езекію, какъ обыкновенно наказываль возмущавшихся противъ него государей. Его молчание объ этомъ н тоть факть, что онь не осмеливался уже более нападать на Палестину, представляють самое очевидное доказательство истикности Библейскаго повъствованія. Для прикрычія печальнаго нехода своего похода Сеннахиринъ умышление относить отнравденіе нъ нему пословъ Езеків ко времени непосредственно после посольства Рапсава, т.е. намергера въ Герусалиму. На самомъ же двив Евекія посылаль пословъ раньше, двиая тщетную попъртку отвушиться отъ наказанія, которымъ ому угрожаль царь Асенрійскій. Посольство пришло къ Сеннахириму какъ разъ послъ взятія имъ Лахиса на югь Іуден. Въ Британскомъ музев находится барельефъ, изображающій Сеннахирима на троив и жителей Лахиса на колъняхъ передъ нишъ. Надпись гласить: "Сеннахиримъ, царь множествъ, царь Ассиріи свявль на воявышенномъ тронъ и добыча города Лахиса проходила передъ нимъ 4. Нужно заметить, что 800 талаптовъ, полученные по словамъ Сеннахирима отъ Езеків, равноценны 500 талентамъ, о которыхъ говорится въ Библін, такъ какъ существовали дві единицы измеренія и 800 талантовъ по одной единице составляють 500 талантовъ по другой.

Прежде чвиъ мы покончинъ съ ассирійскими памятинками, мы должны обратить вниманіе на одно Библейское пов'яствованіе, которое подвергалось большимъ нападкамъ и которое теперь оказывается вполив достов'ярнымъ.

Во 2 Парал. 33, 11 сказано, что ассирійскій царь, потушивъ возмущеніе Манассіи, увель его пленниковь во Вавилоно. Книга Царствъ умалчиваеть объ этомъ события. Спращивали, какъ могь ассирійскій царь увести Манассію въ Вавилонь? Еслибы это событіе было выдумною поздивищаго времени, когда ассирійская исторія была позабыта, то мы можемъ быть вполив уверены, что Ниневія, а не Вавилонъ быль бы содбланъ містомъ заключенія Манассіи. Но теперь мнимая ошибка служить лишь сильнъйшимъ подтверждениемъ достовърности Священнаго Писанія. Манассія быль современникомъ сына и наследника Сеннахирима, Эзархадона, который упоминаеть о немь во многихъ мастахъ своей надписи; Эзархадонъ же не только возсоздаль Вавилонъ, разрушенный его отцомъ, но по полугоду живаль въ немъ. Что Манассія быль прощень и возвращень на свое царство, тоже согласно съ памятниками; съ возмущавшимися государями такъ поступали нередко. Такъ наследникъ Эзархадона Ассурбанипаль разсказываеть, что отослаль одного египетскаго царя въ Ниневію связаннымъ по рукамъ и по ногамъ, но потомъ простиль его и позволиль вернуться на царство.

Но Іерусалиму суждено было пасть отъ руки не ассирійскаго, а Вавилонскаго царя. Вавилонское царство Навуходоноссора возникло на развалинахъ ассирійскаго. Хотя у насъ есть много надписей великаго вавилонскаго царя, относящихся къ его постройкамъ, только небольшой отрывокъ его лътописи быль найденъ. Но и этого небольшаго отрывка достаточно для того, чтобы разсвять всъ сомнънія относительно исполненія пророчества Іереміи о побъдъ Вавилона надъ Египтомъ (Іер. 43, 9—13; 46, 13—26). Въ этомъ отрывкъ Навуходоноссоръ говорить, что на 37-мъ году (568 до Р. Х.) онъ напалъ на Египеть и разбилъ вараона Амазиса. Египетскіе памятники дополняють это извъстіе, дошедшее до насъ въ нъсколько попорченномъ отрывкъ надписи Навуходоноссора. Изъ нихъ мы узнаемъ, что непріятельскія войска проникли въ страну до крайняго юга; дойдя до Ассуана, они

быми отброшены навадь египетскимъ гепераломъ Горомъ 3). Недавно на западной сторонъ Сурцкаго канала въ холмъ Тел-Дефою (древняя Даоне) найдены были глиняные цилиндры, покрытые вавилонскими письменами, перечисляющими титулы ипостройки Навуходоносора. Они въроятно были зарыты тутъ, въ этомъ пограничномъ городъ Египта, какъ свидътельство о покорении страны какидонянами.

Исторія ниспроверженія имперів Навуходоноссора разсказывается намъ теперь самимъ Киромъ. Двіз длинныя надписи его найдены въ развалинахъ Вавилона; въ одной изъ нихъ въ хронодогическомъ порядкъ разсказываются событія царствованія последняго вавилонскаго царя Набонидоса, отца Валгасарова, и исторія окончательнаго покоренія Вавилона. Другая надпись содержить въ себіз прокламацію Кира, изданную имъ вскор'я послів пораженія и смерти Набонидоса. Воть эта прокламація:

"Бадъ-Меродахъ, великій владыка, возстановитель своего народа, съ радостью взираль на дёла своего наизстика (Кира) праведнаго руками и серднемъ. Онъ поручиль ему итти на Вавидонъ и какъ другъ и товарищъ сопровождаль его въ этомъдёлъ". Когда покореніе было окончено, Киръ собраль различные народы, цатненные вавилонскими царами, и возвратиль, ихъи боговъ ихъ въ ихъ земли. Среди этихъ народовъ были и евреи, возвратившіеся въ свою землю не съ изображеніями ложныхъ боговъ, но со священными сосудами разрушеннаго храма.

Вотъ наковы подтвержденія достовърности внигъ Св. Писамія Ветхаго Завъта по отношенію нъ веливимъ царствамъ, окружавшимъ избранный народь. Во всъхъ случаяхъ, когда мы провъряемъ свидътельства Св. Писанія памятниками современными событіямъ, о которыхъ они повъствують и въ истиности которыхъ никто не сомнъвается, мы находимъ поясненіе и подтвержденіе ихъ въ наимельчайшихъ подробностяхъ. Такая точность была бы невозможна, еслибы Библія была написана не во время совершенія самихъ событій. Легенда очень скоро вытъсняеть исторію на Востокъ; классическіе писатели служать доказательствомъ того, какъ скоро позабыты были льтописи Египта и Ассиріи. Древніе памятники не только доказывають

Г'есть звукъ з въ словъ Бозъ и отвъчаетъ иностранному h.



истинность событій, о которыхъ повъствуется въ свищенныхъ кингахъ, но они въ тоже время свидетельствують и о томъ что событія библейскія записаны были современниками икъ. Никакой другой гипотезой нельзя объяснить точность мельчайшихъ подробностей. Эта точность была обнаружена недавно поразательнымъ и неожиданнымъ отпрытіемъ. Кромв небольшаго хеттейского племени на юга Гуден, о которомъ мы такъ много слышимъ въ связи съ жизнію натріарковь, въ книгахъ Царогвъ неоднопратно упоминается с другомъ хеттейскомъ племени, жившемъ на свверв Сиріи. Соломонъ доставаль коней жев Египта и продеваль ихь "прямь хеттейскикь" и царинь арамейскикь (3 Цар. 10, 29). Когда на осаждающихъ Сиріянъ Господь мавель панику, воины говорили другь другу: "вёрио нашяль противъ несъ нарь изранивскій жерей хетрейских и египечених. (4 Цар. 7, 6). Людя, вовражающе противъ истинности воткозавичных повиствованій, подобно прос. Ньюману говорили, что упоминалие о сввернымъ меттитемъ разрушаютъ достовърность разовава, танъ какъ классическіе инсатели инчего не говорять о съвернымъ жеттейскимъ племенамъ. Хеттиты же книги Бытія жили въ южныхъ частяхь Іукен. Но сперва египетскіе, потомъ ассерійскіе намечники допазади, что хетупты не тольно жили въ той мъстности, гръ помъщеють имъ книги Паропвъ, но были въковда весьма сильнымъ и влінтельныма народемъ. Во времена великаго египотонаго фараона Рамвеса ІІ-го, угнетавшаго евреевъ, ещи стояли на одной доснъ съ самими египтанами,: и оврвонъ радъ быль учиердить миръ, женившись на меттейской принцессв. Въ теченіи въковъ они успъвіно противостояли ассирійскому могуществу и только въ царствованіе Саргона столица ихъ, Кархенишъ, была взята приступомъ и последній хеттейскій царь замінень ассирійскимь губернаторомь. Въ періодъ нсхода евреевъ неъ Егинга хеттиты нападали на Малую Азіюн доходили до береговъ Егейскаго норя. Основанное ими въ Малой Азін царство оставило по себ'в следы въ сос'ядотв'в р'яки Галиса и въ Лидін. Они избрали особый родь живопискаго письма, и ихъ испусство, хоти основанное на вавилонскихъ образцакъ, тоже отличается оригинальностью. Ему многимъ обизано вскусство ранняго періода въ Греціи и чрезъ него некусство современной Европы. Местоположение ихъ съверной столицы Кархенища было отпрыто понойнымъ Смизсомъ близъ мвотечка Эрабла на Ефратв. Развалины Кархемина частью были изследованы, и некоторые хеттейскіе памятинки переведены въ Британскій музей. Но Кархеминь была не единственная столица Хеттеевъ. Въ Библів говорится о ихъ маряхо во множественномъ числъ, и согласно съ этимъ мы узнаемъ изъ египетекихъ надписей, что у Хеттеевъ была еще южная столица на Оронть, называвшаяся Кадешь. Недавнее отврытіе показало, что какъ о Кадеців, такъ и о Кархениців упоминается въ книгахъ Ветхаго Завета. Въ переводе 70-ти толковниковъ 2 Цар. 24, 6 вивого нопорченного названія Тахмим-Ходин отонть Кадема Хетесет. Следовательно перепись Давида была сделана по всему его царству, заключавшему тогда и Дамескъ и граничившему на обверъ съ хеттейскимъ Кадешемъ. Здъсь опять современныя наследованія доказали точность ветхозаватнаго пов'єствованія въ такой медьчайнией подребности, которая ускользала отъ ординаго ввора притипи. Самое существование Кадема Хеттеевъ было позабыте со времени разрушения его сирійскими парями около временъ Давида до такъ поръ, пова онъ не быль снова обнаружень при разборъ египетскихъ текстовъ.

Открытіе давно забытой Хеттейской имперіи обнаружило еще другіе "вемредививренныя" совпаденія между поввотвованісяв священнописателей и новъйшими изследоваліями. Воюн съ Сирією, Давидь быль въ дружбе съ Имаесиъ. Осй, царь Имаес, посладь нь Давицу своего сына Іорана съ подарками "благодарить его за то, что онъ воеваль съ Адраазаромъ и поразиль его; ибо Адраеваръ велъ войны съ Осемъ" (2 Цар. 8, 9 — 10) Имаю овазывается теперь хеттейскимъ царствомъ, а хеттем и ихъ спрійскіе состан принадлежели къ различнымъ племенамъ и постоянно воевали другь съ другомъ; следовательно Осто естественно было заключить союзъ съ Давидомъ, поразившимъ общаго врага. Союзъ между Имаеомъ и Іудеею продолжался въроятно до разрушенія Имана Саргономъ. Өнглання возра II сообщанть, что Озія іудейскій быль съ союзь съ Ісго-биг'ядомъ, паремъ Имаеа. Это бросаеть свыть на тексть 4 Цар. 14, 28, который долгое время затруднять комментаторовъ. Ясно, что затрудненіе проистенало отъ нашего неввжества, а теперь служить поразительнымъ подтвержденіемъ достовёрности боговдохновенныхъписаній. Когда сназано, что Іеровоамъ ІІ-й возвратиль Изранлю Имаюъ, бывщій въ союзъ съ Іудеею, мы имъемъ туть среднее звено цъпи, начинающейся съ посольства Ооя къ Давиду и кончающейся союзомъ Озік съ Іего-баг'адомъ. Замъчательно, что Іего-биг'адъ и Іорамъ, сынъ Ооя, суть единственные извъстные намъ язычники, имена которыхъ составлены со священнымъ именемъ Бога Изранлева.

Теперь намъ остается указать на то, какъ новъйнія открытія понавывають, что искусство писать было извъстно и въ употребленін въ Іуден въ то время, въ которому принадлежить большая часть священных внигь. Два отврытія въ особенности уясняють этоть санть; а именно открытие Моавитского камия и Силоамской надписи. Моавитскій камень быль памятникомъ, воздвигнутымъ Месою, современникомъ Ахава, о которомъ въ Библін оказано, что онъ "быль богать скотомь" (4 Цар. 3, 4). Этоть памятникь принедвежить следовательно вы ІХ-му вену до Р. Х. Онъ быль найдень въ 1869 году немециимъ миссіонеромъ Клейнъ между развълинами Дибана. Воледствіе несчастной сеоры изъ-за обладанія имъ этоть камень быль разрублень эрабами въ нуски; но къ счастію напередь одълано было нъсколько. несоверщенных оттисковь от него. Большая часть осколковъ найдены были и соединены, не хветветь только заключительныхъ. строкъ. Изъ перевода текста можно судить о его исторической важности:

"Я Меса, сынъ Хемош-Гада, царя моавитекаго изъ Дибана. Мой отець тридцать гътъ царствоваль надъ Моавомъ и я царствовадъ посцъ моего отца. И я воздвигь этотъ камень Хемошу въ Киркъ (Киръ-Моавъ Ис. 15, 1) камень спасенія, ибо онъ спась меня оть встхъ грабителей моихъ и даль мив видъть желаніе мое надъ врагами момии, именно надъ Омри, царемъ Израиля. Они сокрушали Моава многіе дни, ибо Хемопъ гнъвался на свою страну. Его сынъ наслъдоваль ему; и онъ тоже сказаль: я буду сокрушать Моава. Въ мои дни (Хемошъ) сназаль (пойдемъ) и я увижу желаніе мое надъ нимъ и домомъ его и я разрушу Израиля въчнымъ разрушеніемъ. Омри взяль страну Медева и (врагъ) занималь ее (въ его дни и во) дни сына его сорокъ лътъ. Хемошъ (смалилея) мадъ нею во дни мои; и я увръпвиъ Ваалиеомъ, сдълаль тамъ водоемъ и укръпиль Киріаоаримъ.

Ибо люди Геда жили въ Атароев издревле и царь израильскій: укръпиль для себя самого Атарооъ; я напаль на ствну и взяль и умертвиль всвхъ воиновъ на стънв въ угождение Хемому и Моаву; я ввялъ добычу оттуда и принесъ ее нъ жертву Хемошу въ Кирсаев, я помъстиль тамъ людей изъ Сирана и Мохраеа. Хемошть сназаль мив: иди, возьми Невъ у Изранля. И я пошель ночью и сражался противъ него оть зари до полудня и взяль его и умертвиль въ немъ 7,000 мужей; но я не убиваль на женъ, ни дъвить, а посвятиль ихъ Аштаръ-Хемошу; я взяль оттуда сосуды Ісговы и посвятиль ихъ Хемошу. Царь израняьскій укрівпиль Ягазъ и заняль его, когда воеваль противъ меня; и Хемошть погналь его предо мною, я ввяль 200 моввитянь, все бъдняновъ, и поселиль ихъ въ Ягазъ и приссединиль его къ Дивону. Я построиль Кирхо, ствну льса и ствну города и ворота въ ней и башни и дворецъ и воздвигь тюрьны въ ствив для преступниковъ. Не было водоема въ ствив въ Кирхв и я сказаль всему народу: пусть каждый изъ вась вырываеть колодець для себя въ домъ своемъ. И я вырылъ ровъ въ Кирхъ руками павликъ изранистинъ. Я построилъ Арооъ и проложилъ дерогу въ Арнонъ. Я возеоздаль Вес-Вамосъ, ибо онь быль разрушень; я вновь построиль Бецерь, ибо онь быль ниспровергнуть вооруженными люкьми Дивона, такъ какъ не весь Дивонъ быль въренъ мив. Я царствовалъ въ Бикронъ, который я присоединилъ къ своей странв и я построилъ (Вее-Гамулъ) и Вее-Дивлеевимъ и Вее-Ваал-Меонъ и поселивъ тамъ бъдныхъ страны. Что же касается до Г'оронаниа, то люди Едома жили въ немъ издревле. Хемошть скаваль мив: иди войной съ жителями Г'оронамиа и возьми его. Я напаль на него и взяль его и Хемошъ (возсоздаль его) во дни мои. Для того и одблажь...4

Разсказъ Месы и библейское повъствованіе другь друга дополняють. Меса отложился отъ царя изранльскаго по смерти. Ахава—въ царствованіе Охозіи; наслъдникъ Охозіи Іорамъ быль изгнанъ Месою изъ Ягаза. Въ этотъ то момешть національной побъды и быль поставленъ памятникъ, повъствующій объ усивкахъ Месы. Но счастіе измінило ему: Іорамъ созваль своихъ союзниковъ изъ Іудеи и Едома; Можвъ быль опустощенъ и Меса осащденъ въ своей столицъ Кмр-Харешетъ (Kirkha). Въ егчанніи онъ вознесъ своего старшаго сына во вессомменіе на ставъ. "Это произвело большое негодованіе въ израильтянахъ, и отступили оть него, и возвратились въ свою землю" (4 Цар. 3, 27).

Главный интересъ этой надписи по нашему завлючается въ
язывъ и письменахъ, которыми она написана. Язывъ совершенно
тоть же, что и въ книгахъ Ветхаго Завъта; это показываетъ.
что діалектъ Моава отличался отъ еврейскаго не болъе, чъмъ
одинъ діалектъ англійскаго языва отличается отъ другаго. Въ
этой надписи попадаются многія выраженія, съ которыми мы
освоились въ ветхозавътныхъ писаніяхъ; читая ее, намъ иногда
можетъ показаться, что это одна изъ главъ Библіи. Самыя нисьмена, которыми написанъ тексть, принадлежать къ одной изъ
формъ финикійской азбуки, походившей въроятно на ту, которую употребляли евреи. Итакъ тутъ мы имъемъ форму буквъ,
употреблявшихся древними пророками. При помощи этихъ буквъ
мы можемъ исправлять ошибки, безпечностью переписчиковъ
вкравшіяся въ священные тексты.

Вскоръ послъ Моавитскаго намия въ самомъ Герусалимъ найдена была другая древняя надиись, по которой мы можемъ съ точностью судить о томъ, какъ были писаны священныя книги Ветхаго Завъта, относящіяся въ періоду времени отъ Давида до Вавилонскаго плъненія. Эта надпись извъстна подъ названіемъ "Силолиской надписи". Она находится на стънъ высъченнаго въ скалъ туннеля, проводящаго воду изъ источника Дъвы въ Силоамскій прудъ. Ея странное положеніе въ темномъ подземномъ туннелъ, чрезъ который постоянно протекаеть вода, было причиною того, что она оставалась такъ долго незамъченною и была найдена только недавно. Даже послъ того какъ она была замъчена, прежде чъмъ можно было разобрать ее, надобно было спустить воду въ туннелъ и очистить буквы оть наполнявшаго ихъ известковаго осадка. Воть переводъ этой надииси:

"Посмотрите на прокопъ! Вотъ исторія этого прокопа. Когда оставалось еще продолбить три локтя и каменоломы поднимали свои кирки каждый на встрвчу ближнему своему, послышался голось одного человъка кричащаго къ другому. Въ день окончанія прокопа каменоломы ударили кирка въ кирку другь противъ друга и воды потекли изъ источника въ прудъ на разстояніи 1.200 локтей. Высота прокопа надъ голокою каменоломовъбыла около локте".

Нужно заметить, что даже въ такой ранній періодъ, какъ тотъ, въ которому принадлежить надпись, инженерное искусство было настолько развито, что дозволило работникамъ еврейскаго царя начать прорытіе туннеля одновременно съ двухъ противоположныхъ сторонъ, и не смотря на разстояніе отъ устья тупнеля до выхода его въ 1708 ярдовъ и на множество изгибовъ его, разсчитать такъ, чтобы встретиться посредине. Точное время исполненія этой работы еще не опредълено; одни относять его ко днямъ Соломона, другіе къ царствованію Езекін. Въ последнемъ случав это должно быть тоть самый водопроводь, о которомъ упоминается въ 4 Цар. 20, 20 и въ 2 Паралип. 32, 30. Изъ начертанія буквъ надписи ясно, что авторъ ея привыкъ писать на пергаментв или на папирусв, а не на камив; онв округлены, а не угловаты какъ на Моавитскомъ камив. Ясно, следовательно, что въ Іуден была въ употребленін такая азбука, которая укавываеть на то, что народъ читаль и писаль книш. Другая достопримъчательная особенность Силоамской надписи состоитъ въ томъ, что она не общественный документь; въ ней даже не упомянуто имени царствовавшаго тогда царя. Она въроятно была выръзана однимъ изъ работниковъ въ минуту восторга при окончаніи работы. Тщательность съ какою выразаны буквы въ такомъ мъстъ, гдъ некому было читать и разсматривать ихъ, показываеть, что для ея автора писаніе было столь же привычнымъ деломъ, какъ и работа надъ туннелемъ. Изъ этого факта заключение очевидно: если уже простой работникъ умвлъ писать, то писцы-спеціалисты, священники и члены пророческихъ школь и подавно. Итакъ, нъть причины полагать, чтобы въ тъ дни грамотность была менве распространена, чвиъ теперь. Это находить подтверждение въ памятникахъ Египта и Ассиріи. Въ Египтъ книги были въ общемъ употреблении съ весьма ранняго времени; званіе писца пользовалось почетомъ и какъ общественные, такъ и частные памятники поврыты были письменами, читаемыми всеми прохожими. Между дошедшими до насъ отрывками египетской литературы находится собраніе писемъ, долженствовавшихъ служить образцомъ этого особаго рода сочиненія. Мы уже упоминали о бывшей библютень въ Ниневіи. Она была составлена въ подражание библютекамъ, существовавшимъ по всъмъ городамъ Вавилонскаго царства съ самыхъ древнихъ временъ. Задолго до дней Авраама существовали не только библіотеки, богато снабженныя книгами какъ на глинъ, такъ и на папирусъ, но и многочисленные читатели. Библіотеки эти были публичныя, и размівры, въ которыхъ увеличивалось ихъ содержаніе новыми сочиненіями и копіями со старыхъ, показываютъ, что онв были часто посвщаемы. Книги были расположены по порядку и внесены въ каталоги подобно тому, какъ это дълается въ теперешнихъ библіотекахъ; они относились по всимъ отраслямъ знанія и во всемъ известнымъ въ то время отделамъ литературы. Еслибы израильтяне, живя нежду Асонрією и Египтомъ и гранича съ высоко цивилизованными городами Финикіи, оставались невъжественными и безграмотными, то это было бы просто чудомъ. Что они не были безграмотны, неоспоримо довазано теперь Силоамской надписью. Это подтверждается также свидътельствомъ одного изреченія изъ книги Притчъ Соломова, гдъ сказано, что писцы Езекін сдълали новую копію Притчъ Соломона (Пр. С. 35, 1) въроятно для библіотени подобной библіотекамъ Ассиріи и Вавилона.

Итакъ, обрътеніе древнихъ цивилизацій Востока въ послъднее полустольтіе уяснило во 1) что ветхозаветныя повествованія, будучи сопоставлены съ несомивнио современными событіямъ документами, оказываются точными въ наименьшихъ подробностяхъ; 2) что до плъна вавилонскаго іудом были народомъ грамотнымъ, обладали по крайней мъръ одною библіотекою и были хорошо знакомы оъ искусствомъ писать. Следовательно нельзя опровергать достовърности овященных внигь Ветхаго Завъта на томъ основания, что ихъ историческия данныя неверны или просто мись и что они не могли быть написаны въ тоть ранній періодъ, къ ногорому претендують принадлежеть. Нъть основанія нелагать, что Авраамъ быль безграмотенъ; его современнием въ Урв хащейскомъ умван читать и писать; еще менве основательно считать безграмотными его потомковъ, приходившихъ въ оопривосновеніе съ литературою Егинта. Если библейскія винги написаны во время совершенія самых событій, с которых онв повъствують, то для насъ онъ получають высь и авторитеть перваго источника. Никакой инсатель не можеть превратно описывать то, что хорошо извъстно его читателямъ; онъ не можеть выдумывать событія и факты, о которыхъ его современняє могуть засвидьтельствовать, что ихъ никогда не было. Мы видьли, что исторія письменности на Востокъ не только дъласть возможнымъ предположеніе, что библейскія книги были написаны въ то время, къ которому относить ихъ преданіе, но вполнъ удостовъряеть насъ въ этомъ. Невъроятно, чтобы израильтяне, умъя писать, воздерживались оть составленія книгь въ то время, когда окружавшіе ихъ народы давно имъли библіотеки. Факть, что библейскія книги дъйствительно принадлежать къ тому времени, къ которому относить ихъ преданіе, подтверждается египетскими и ассирійскими памятниками. Повторяемъ, точность въ наимельчайшихъ подробностяхъ объяснима только тъмъ, что онъ записаны современниками ихъ.

Ветхій Завіть есть приготовленіе для Новаго. Божественный авторитеть одного тісно связань съ Божественнымъ авторитетомъ другаго. Исторія еврейской церкви находить своє объясненіе только въ явленіи въ міръ Христа; пророчества понятны только при світі Евангелія. Еслибы исторія еврейскаго народа была смісью мисовъ и легендъ, то гді было бы тогда основаніе, на которомъ могло бы поноиться христіанство? Еслибы пророчества записаны были поздийе того времени, къ которому по ихъ собственному свидітельству они принадлежать, то что сталось бы тогда со свидітельствомъ ихъ, на которое указываеть Самъ Господь? Къ счастію намъ ненужно разрішать эти вопросы; давно похороненные камен, были вырыты и вопіють противъ людей, нападающихъ на нашу святую віру; давно забытыя имперіи древияго Востока возстали изъ своихъ віжовыхъ могиль во свидітельство достовірности "словесъ Божімхъ".

До сихъ поръ наши аргументы (доводы) были положительные. Мы старались показать при помощи древнихъ намятниковъ, что евреи и ихъ сосёди вовсе не были тёмъ варварскимъ, безграмотнымъ народомъ, какимъ выставляють ихъ противники истинности библейскихъ повъствованій; мы указали также наполичищее согласованіе между священными книгами и современными событіямъ памятниками. Но наша аргументація была бы не полна, еслибы мы къ положительному аргументу не присоединили отримательномо. Намъ нужно показать, что закты, заключающіеся въ книгахъ, написамныхъ не во время совершенія описываемыхъ ими событій, но поздиве, не только не подтверждаются овидъ-

тельствомъ памятниковъ, но всего чаще прямо опровергаются ими. Книги, подобныя книгв Товита или Юдиви ) съ одной стороны и исторія древняго Востока, сохраненная илассическими висателями, съ другой не выдерживають оравненія съ древними туземными надписями. Ихъ свидътельства часто непримиривы съ овитами, добытыми современными стилетскими и ассирійскими изсладованіями, и поздижине происхожденіе ихъ обнаруживаются во многихъ медкихъ подробностяхъ.

Возьмемъ напр. Книгу Товита. По словамъ этой книги Тевить быль уведень: въ плень въ Ниневію вийств со своими братьями изъ кольна Неоовлимова ассирійскимъ царенъ Енемессаромъ, сыномъ и наследникомъ котораго быль Осинахиримъ. Не колвно Нефоалимово было, канъ мы видъли, уведено Осгласованием, который не быть въ родстив съ Сенвалиримонъ и между которымъ и Сеннахиримомъ было два даротвованія, продолжавшихся 25 леть. Енемессаръ стоить верентно вивето Салманасара, по ассирійски Саллинан-есиръ "Солононъ (т.-е. безъ мира) направить". Салманасаръ даже не принадлежаль къ одному семейству съ Сеннажиримомъ. Отецъ Сеннахирима быль Саргонъ, овладъвшій престоломъ по смерти или по умерщелени Салманасара. Но авторъ кияги Товита ничего не знаеть о Саргонв. Превратно понятый тексть 17-ой главы 4-ой книги Царствъ, относящійся до паденія Самаріи, даль ему поводъ вообразить, что она была взята Салианасаромъ, а такъ какъ Сеннахиримъ быль первый парь ассирійскій, упомянутый въ историческихъ книгажъ Ветхаго Завъта послъ Салманасара, то авторъ книги Товита заключилъ изъ сего, что Салманасаръ быль отцомы и непосредственнымы предпественникомы Сеннахирима.

Далье въ ните Товита утверждается, что умерщвление Сеннахирима произошло чрезъ 25-ть дней послъ его возвращения изъ неудачнаго похода въ Палестину. И здъсь тоже авторъ ненановической книги невърно истолковаль ветхозавътное повъствование и этимъ быль введенъ въ грубую историческую

Digitized by G60g[e

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Эти книги не приняты христ. церковію въ число или канонъ боговдохновенных книгъ, но, по словамъ св. Афанасія александрійскаго, назначены отцами для ученія новопоступающимъ и желающимъ огласиться словомъ благочестія.

онцибиу. Палестинскій походъ нивлъ місто въ 701-мъ году до Р. Х., а Сеннахиримъ умеръ въ 681-мъ году до Р. Х., такъ что между этими двумя событівми прощло 20-ть леть. Въ теченія этого проможутка времени Сеннахиримъ вель инорія войны, хотя и не осмъдивался болье нападать на Евенію. Существують его мединон, въ которыхъ онъ онисываеть эти войны. Гвогрефір винги Товита также трудно согласовать со свидётельствомъ древнихъ памятниковъ, какъ и исторію ся. Раги-Мидійскія, куда ходиль Товить, въронино еще не существовали въ дин Севнанерима; во всякомъ случай этотъ городъ не быль извистемъ асопріанамъ и одедовательно не морь бить однимь изъ милійоних городовъ, въ воторыхъ асокрійскій царь поседиль навиныхъ израждъчинь. То же и по отношение въ Энбатанамъ. Объ этомъ городъ до паденія Ниневін не упоминается; и такъ навъ та мъстность, въ которой этеть городь находился, подвергалась нашаденію Саргона, то въроятно онъ быль ностроенъ после смерти этого царя. Во всякомъ сдучать во времена Саргона и п Сепиахирима та изстиесть, столинею воторой содълался впосивдотнім городъ Экбатаны, вовсе не соотавина часть Мидін. Она носила название Еллись и Мидяне жили къ съверу и въ востоку отъ нея. Подобно Рагамъ городъ Экбитаны не могь быть заселень изънными израильтинами. Этоть анахронизмъ можеть быть развъ поставлень рядомь съ историческимь анапронизмомъ, которамъ заванчивостся внига, а именно что Ниневія была плінена Навукодосоромъ и Асунромъ. Настоящій же разрушитель Нинсвіи быль Ціаксарь, парь милійскій и Наболола ссаръ, отепъ Навукодоносора. Асуиръ еврейское имя Коериса, а Ксерисъ быль перещскій государь, царствовавшій полтора въка спустя послъ паденія ассирійской монархін.

Если отъ вниги Товита мы перейдемъ въ внигъ Юдиси и сопоставнить ее со свидътельствомъ древнихъ памятинковъ, то найдемъ ее стольже мало достовърною, вавъ и внигу Товита. Она начинается ваявленіемъ, что Навуходоносоръ царствовалъ въ Ниневів, а Ареаксадъ "царствовалъ надъ мидянами въ Экбатанахъ". Но Ниневія содълалась "грудою развалинъ" прежде, чъмъ Навуходоносоръ началъ гдъ бы то ни было царствовать; и онъ цаствовалъ не надъ Ассиріею, а надъ Вавилономъ. Современный ему царь въ Экбатанахъ былъ Ціаксаръ. Имя же

Арфания взято изъ родословія Сива (Вин. 10); въ составъ его входить слово жеев (-весед) что значить "Халдейскій". Явини же тапейскій и милійскій веська различны отинь ото лючтаго. в следовательно менескій парь вреде як мога носять имя, въ составъ котораго вкодило хандейское слеко. Войны Навуходоносора, опесанных эта жимей Юдиов, место вымышленныя. Епо повореніе Энбаганъ и инфискіе нари Македонскаго отольке неваронтно, навъ и сто нозвращение "въ Инневио" по совершении сего поденга. Восемнадиалый годъ жарствования Невуходоноссра, вогда его войско наводина Сирію и Палестину и угромало Ісрусалиму, приходятся важь разъ два года смусти после васруменія сталицы Іукейскаго царства и умерицькенія Гедалів. Ими военачальника "Олосорна" порощеское, а не вавилонское. И географическія подробности похода попавывають линь медіжество автора висти Юднеь. Киликія, по словамъ этой кимий, находится въ равотоянія трехъ дней мути отъ Нимевія: Месепотамія неміщене на ваменномъ вийото весточнаго берега Есрата: Фудь, Лукь и Рокев виботь съ сынаци Изнакла помъщены по соеждетву съ Ассиріею, тогда навъ Лудз или Лисія помъщенась на крайнень западе Макой Азін; Фудо или Пунко на берегу восточной Африки, и потомки Измания нали въ пустыя северной и ценеральной Аравін, Первосовищенникь "Ісаникь бывщій въ та дни въ Герусалимъ « на семомъ дълъ живъ во времи персидскаго цари Дарія сто літь впусти мосль Новукодоносора. Самоє существованіе Вопочніч, города Юднов, педвергается сонавнію. Вообще винга Юдиен есть силотоніе истерическихь и географическихь невозможностей: почти все обстоятельства ен опровергаются свидетельствомъ древнихъ паматинговъ.

Обратимся теперь на влас сическим писателямь, оставившимъ повъствованія о древней исторів Востова. Изъ никъ Геродоть и Итисія изъ города Книда естественнымъ образомъ прежде всего ображнають на себя наше вниманіе. Геродота называють отцемъ цеторів и возврънія позанайникъ влассичеснихъ историковъ на неторію Востова осповыванись главимих образомъ на его сочиненів. Етнеія биль врагомъ перендскаго щаря Артаксариса и имъль доступъ нъ восударотвеннымъ архивамъ Персіи; въ силу етого онъ утверидаль, что Геродоть "совраль" и написаль книгу съ цълію опровергнуть большую часть изъ положеній стариннаго пото-

Digitized by Google

рина. Но при сравнении съ современиями событиямъ памятниками нанъ Геродотъ такъ и Ктисія оказывается дожными руководителями. Въ Египтъ Геродотъ помъщаетъ пирамидостроителей после Рамзеса пли Сезостриса и не вадолго до времени есіопснихв овраоновъ Собало и Тирана, тогда накъ въ дъйствительности они предпествовали имъ на нъсколько столитий. Между стипетскими сороснами помъщены греческій полубогь и озоро-Мерисъ. Вообще творенія Геродога изобилують пебольшини поточностями въ объясновии египетскихъ словъ и общивевъ, а также въ описании произведений страны. Его разсказъ объ Ассиріи и о Вавилон'в еще болве ванутанъ. Ассирійская и Вавилонскан имперія перепутана одна съ другою, подобно тому какъ это сделано въ книга Юднен; Сеннахиримъ названъ царемъ арабовъ, а Навукодонесоръ переименеванъ въ Лабинега I (или Набонидоса) и выдается за отца настоящего Набонидоса. Украпленія Вавилона приписываются цариців Никотрисц, носищей египетское имя и помъщенной пятью покольніями посль Сомпраминь, означающей титуль вавилонской богини Истаръ или Агитгорееъ; тогда какъ Никъ, т.-е. Ниневія передыланъ въ ассирійсваго ионарха сына Бэла или Ваала. Въ отрыввахъ сочинения Ктисін ассирійская исторія является же въ лучшемъ видь. Туть тоже между ассирійскими царями мы вотръчаемь Вала Нипа и винств съ Цамомъ или Замомъ, богомъ солина и Аріосомъ или Нергадомъ. Паденіе Ассирійской имперіи помъщено на два въна ранве, и о ня последнемъ царв Сарданапале говорится. что онъсжегь себя въ своемъ дверцъ, не желая отдеться живымъ въ руни своихъ враговъ. Въ дъйствительности Серданапаль есль Ассур-бани-паль надписей, о которомъ упоминается въ кангъ Ездры 4, 10 подъ пероидовой формой Аснафара, и поторый быль сыномъ и наследникомъ Есархадона. Онъ быль не последній царь Ассиріи; легенда о его самосожженім возникла въроятно отъ того, что ож присудиль къ сожменію своего брате вице-царя Вавиловів за неудачное возмущеніе. Точно также ложно утвервденіе, что Ниневія была разрушена Арбакомъ Мидяниномъ и Белевесомъ Вавилоняниюмъ. Какъ уже было замъчено выше, Ціансаръ и Набополасаръ были пари, войска поторыхъ исполняли пророчество Наума надъ городомъ притеснителей въ западной. Azia.

- Алинее присодеть дальныймия диназапильства того, ната споро потинная поторія Востока была повебыть и како бавищивно необликоним 40 сведотельствомы памятниковы ты жеверии, воторым вьотушим место од на огранирах в поврефених с иностелей. Когда собильны но вичисания современнымии мки или на изольных изообвременныхъ источниковъ, тотяцаник зависит пеперь, что они не могуть быть достовърны и большею частью бывають жиндуниею. То сопременнить фоточных, спонечно, прежде тесто OTHOGRAFICH HAMPITHERIN, MOON TO THE TOTAL TO THE PROPERTY OF наследоволениями. Товори постие эти помучники были недоотупны тамъ, иго подобно Вирении и Гренамъ не принцисиваль въ нареду воздингиявшену имя. Невъронтно, чтобы жисовращы ввучния языкь и запуваную, спочему циська Инпативь и Ва виконину, да проме тово чувів не допускамостью виживи этим двукъ- стравъ. По: отнощенію: Аскирів переволино было продикнуть въ архивы як: великая бабліотека Ниневін петребени была поме Базвачинами элого вемоме і н евоприментиолинемимо систе снова очеспана. Слековательно сврейсніе висатели, жившие посла паденія Ассирійской и Вавилоновой имперіи импувонин Нерсирскаго наи Греческаго вледкічества, не мецкі ниви слукає польэовалься современными паменнавами ранкого поріска. Оми должны были почерпать свои сведения изы скупнажь и часто ложно: нетолновываемых взаметом объ авсирійской и египсисной истерів, находиников въ вниганъ встано значе, понорожи иль осбетвеннымъ воображениемъ и вамыслеми, заниствованиями инвъ сочиненій граческих писателей. Повтому апопривеческін книги, подобныя внигамъ Товита и Юдион, принционности описками и анахронизиван, ясно доказывающими, что оне, написины были вы повдивите время и что содержаніе ихъ импено псторического. достоинства.

Какая разница съ каноническими книгами Ветхаго Завъта, проникнутыми, какъ мы видъли, чрезвычайною точностью! Уславхъ новъйшихъ открытій съ одной стороны разрушаеть мало по малу довъріе къ сочиненіямъ александрійскихъ, еврейскихъ и греческихъ компиляторовъ, а съ другой утверждаеть и провъряеть, поясняеть и истолковываеть положенія и намеки какъ историческихъ такъ и пророческихъ книгъ Свящ. Писанія. По отношенію однихъ доказывается, что они принадлежать къ болъе

носинену періоду времени, чинъ себытів, о которымь они повъствують, по отношенію другихь, что онь современны событівнъ, о которымь передають. Мы межень обращаться въ иннъсъ возрастающимъ довъріємъ и върою; довъріємъ но отношеніювъ испорической картинъ, которую они являють глазамъ нашинъ, и върою въ божественное порученіе, которое довърено имъ для насъ.

Подводень итого свазанному. Спиравленотво посынать памятниковъ по отношению ветновавътныхъ писаній двоянаго рода. Hoasocumeaches, histomy was generalizable, and the collections ов действитривно бывшини фактами; опфицатемное, такъ какъ normembrets ward galere of brodo apyric gonyments, upenagлежащіє ять повриваниему временя, но заявляющіе претензію на тыную же достовершесть и относящеся нь тому же предмету. Сивропательно спирательство полно. Туть и вамъ могуть все SEE BOSHEROTS HE COMERHIS, HO MUNDOWERS, TORL RASS TO THE поръ пона наше знавів месовершеню, мы будемъ встричать предмены, поторые не могуть быть удовлетворительно объяснены; но достаточно уме было наснеме, достаточно представлено было нодтверещеній достовирности библейского повиствованія для того, чтобы рассвять есь семньнія, могущія возниннуть въ нашей душь, и воодушевить насъ спокойнымъ довъріемъ, что съ увеличеність знанія и об обруктеність новых памятиксовь все еще остающіяся запрудненія будуть уменьшени, а количество провиренных зактовъ увеличено. Критическія возрошенія противъиотинессия воскаго завися, завиствуемым ебногае изъ арсенала треноских и вимодихь писателей навсегла. Уже опровергнуты. Опровержение инъ нейдено было въ паниотев, глина и камияка: въ могимскъ древняго Египта, въ насыпякъ Вавилоніи и въ развалинахъ дворцовъ ассирійскихъ царей.

А. Комарова-Наумова.



## ФОРМА

ЗАКЛЮЧЕНІЯ БРАКА У ЕВРОПЕЙСКИХЪ НАРОДОВЪ ВЪ ЕЯ ИСТОРИ-ЧЕСКОМЪ РАЗВИТІИ \*.

Mm. Ir!

Исполняя перученіе ученой корпорація почить річью ващу ученую любознательность въ настоящій знаменательний для ушьверситета день, я провить бы у васт повволенія обратить ваше благосклонное винисніе на вонрость, нотормій столько же важенть въ науків, сколько близовть нашь въ нашей живни,—который въ носліднее время возбудниь на себів живой интерасть въ западносвропейской и отчасти нашей отвечественной житературів,—вепрость о формів заключенія брака.

Просващенному собрание не безанзиваетме, ками равнообравна сорма заплючения брака ва различных странаха, у разныха народова. Мы, русскіе православные, вступаема ва брака во благослевенію Беяйю, сообщаемому нама ва молитваха и обрядать Православной Цернви, моложенныха ва чина бракованчанія. Наши сограждане и соотечественним иза иноварцава заплионають брака тоже каждый по обряду своей вары. Наши западные братья хриотіаме, са недавняго вирочема времень, предвочитають или лучше вынуждаются законова являться для

<sup>\*</sup> Рачь, произнесенная на акта Императорскаго Казанскаго университета 5-го ноября 1887 года; она перепечатывается изъ Ученыхъ Записокъ Казанскаго университета съ согласія автора.



заключенія брачнаго союза къ государственному чиновнику. Есть общества и племена, у которыхъ бракъ совершается по благословению родительскому или подъ авторитетомъ главы общины. У дикихъ народовъ формы завлюченія брачнаго сожитія гораздо проще. У нихъ (у Навахосовъ) достаточно напр. мужнинъ и женщинъ просидъть у одного востра, закусить хлъба изъ одной корзины, чтобы затямъ стать мужемъ и женой. Австралійцы, когда придеть надобиость обзавестись женой, охотятся за женщинами какъ за дичью; поимка женщины на охоте равносильна заключенію съ ней брака. Есть племена, дошедшія до такой степени дикости, что они не имъють брака въ смысле постояннаго сожитія, а отправляють брачныя отношенія посредствомъ временныхъ и случайныхъ сближеній мужчинъ съ женщинами. Къ этому нужно присовокупить, что и у одного и того же народа форма заключенія брака обыкновенно претерпъваеть болье или менъе важныя измъненія въ разные періоды его исторической жизни. Чэмъ же объясияется подобное разнообразіе формъ завлюченія брака? Отъ чего зависить, что такой общечеловічеовій инсинтуть, вань брань, установляется столь размообразно? Зависить это отъ различія во выглядамь на бранъ, обусловливаемаро степенью общественнаго развитія, состоянісив образованія того нан другого народа, національными обычания, релиріозными верованіями и т. д. Банжайшими же образоми форма зандюченія брана определяется темъ, какей неъ фанторовы заниюченія брака живеть преобладающее значеніе въ тонъ или другомъ народъ въ то или другое время.

Завлючение брачнаго союча насается же одижкъ вступающихъ въ бракъ; въ нешъ нъ извъстной мъръ принимеють участие всъ соеры общежити семья, родь, община, государство, религи. Брачный союзъ тъмъ и отличается отъ внъ-брачныхъ сношений мужчены и женщины, что онъ есть соювъ постоянный, завлюченый для основания семьи: съ въдома и съ участиемъ заинтересованныкъ въ втомъ дълъ соеръ. Отепенью участия въ заилючени брака указанныхъ: самторовъ и опредъляется сорма ого заключения. Въ-пастонщемъ случев нажъ нъть надобности извагать подробно различныя комбинация этихъ сакторовъ заключения брака, накія намъ представляетъ исторія и этнографія народовъ. Наша задача въ томъ, чтобы указать главные мо-

монты въ развичи осрин записнени брана: въ севропейскомъ брачномъ настинуть, съ приведениемъ, гиб мужно, зналогичныхъ налоний изъ бранцего быта современныхъ динихъ народовъ.

Зянаючение брана насвется прежде и болье всего тахв двив, вохорыя въ него вступаюти. Брань бевь доброводывато согласія въ мего вспупающихъ по нашинъ понятіямъ неестоственъ, во ныслинь. Между темъ свебода заплючения брана брачущимися лицами есть принадлежность только новой семьи, авленіе среданительно недавиее. Въ древніе же и оредніе віна этой свободы не было. Въ древней семьи жена занимала педпеводынов, полурабеное положение до отношению из мужу. Браносочетание въ такой семь, было для нужа пріобратеніемь себа поношницырабы, а для жены вступленіемъ въ подранство мужу. Пріобратеніе жены, происходило, тъни, же способани, ваними совершалось прі-, обратеніе всякой другой собственности. Въ эпоху цервобытного варварства и госполства грубой силы жены пріобратались обывновенно посредствомъ войны, грабожа, охоти, вооруженного поединка и т. п. Подобный порядокъ устроенія браковъ практипустся и теперь во многихъ мъстахъ земнаго шара; и теперь есть иного племенъ во вовхъ частяхъ свъта, у которыхъ жены пріобритаются путемъ насичьственной умычки. И образованные европейскіе пароды въ древнайшую эпоху своего существованія тоже придерживались обычая пріобратать женъ похищенісмъ. Сохранились историческія свидательства о существованіи этого обычая у Грековъ, Римлянъ, Германцевъ, Кельтовъ, Славянъ. Обычай похищенія дъвиць для вотупленія съ ними въ бракъ существуєть у ивкоторыхъ славянскихъ цлеменъ и до настоящаго времени напр. у Черногорцевъ и Болгаръ. У Сербовъ такой же обычай имвать силу еще пятьдесять леть тому назадъ. "Молодые парии, говорить Вукъ Караджичъ, очень охотно идуть на похищение дввушевъ и често одинъ подстрекаетъ другаго: пойдемъ отымемъ, себъ ту или другую невъсту. На отмицу (такъ называется этотъ обычай) выходять съ оружіемъ, какъ на войну. Иногда похитители поджидають дввушку у стада или колодца, и туть хватають ее и уводять, а иногда нападають на домъ ночью. вакъ разбойники, связывають отца и братьевъ и уводять дъвушку въ ласъ и тамъ ванчають въ какой-нибудь хижина или около деревне, принужден оклей свищениями совершить обрядь.

Родственники и знавомые похищенией обыкновенно устроиють погоню съ целью отбить похищением. Въ случат неуслека възтомъ, они приступають не селу, изъ которато похитители. Навстречу имъ выходять односельчане политителей и вопупають въ переговоры. Въ случат неудачи переговоровъ, деле нерекодить въ судъ и решается согласно тому, заявить ли похищенная свое согласте оставаться въ бракт съ своимъ похитителемъ или ифтъ.

Съ развитемъ у извъстнато народа и племени мирнато порядка общежитія унычка невъсть получаеть болье мирную форму. производится съ прямаго или восвеннаго согласія невість и родственнивовъ. Этого рода умычка имъется въ виду уже въ свидътельствъ нашей начальной лътописи о заключени бражовъ у Радимичей, Витичей и Свверянъ. Она есть скорве обрадь, чемъ самое дело. Съ карактеромъ обряда умычка невесть сохранялась долгое время среди славянь; она существуеть и мосель въ Босии, Герцеговинъ, Болгарін и въ нъпоторыхъ мъстностяхь нашей Россіи. Въ некоторыхь убедахь Витебской губерніи еще недавно было въ обычав собираться на маслянниць на кириашъ, т.-е. на гулянье. Во время гулянья молодые парни, условившись съ дввушками, уходили съ ними, отправлялись въ люсь къ завътному дубу и объезжали его три раза. Все это дълалось съ въдома родственниковъ. Въ енисейскомъ крав родители сами желають и ждугь, чтобы вто-нибудь украль у нихъдочь, считая неблаговиднымъ двломъ выдавать ее мужу своими руками; после похищения начинается сватовство и конечно оканчивается къ общему удовольствию. И въ техъ местностяхъ, гав обычай похищенія невість вышель изъ употребленія, воспоминаніе о немъ живо сохраняется въ народныхъ свадебныхъ пъсняхъ и обрядахъ. Въ народныхъ пъсняхъ нашихъ женихъ изображается "ворогомъ" по отношению къ невъсть, отправление невъсты въ жениху "взятіемъ въ полонъ". Многіе свадебные обряды также напоминають вооруженное столкновение между родственниками жениха и невъсты. Получить невъсту жениху не летко; для этого, говорить народная пъсня, нужно ему выбить ствну каменную, пустать стрым периовую, надо замки сломать. Поэтому когда положане жениха собираются бхать за невестой. она дають влитру стойть другь за друга до неследней капли

прови, какъ на войнё (въ тверской губ.), садатся на коней верхомъ и беруть съ собою оруніе. Завинать полядь жениха родственники невъсты принимають міры нь оборонь дома и невъсты
отъ нашествія напріятельскаго, запирають ворока, устранвають
неск уственных преграды, препятствующія възду во дворъ, и
сами восружаются напими или оружіємъ (въ мелороссіи). Повядь женніга вступаєть въ принірную атаку запертыхь вороть,
а изъ-ва вороть или изъ околь невъстива дома отвічають
неогда колостыми выстрівами (пермов. и архангельси. губ.).
Столиновеніе оканчиваєтся побіжей нападающихъ. Ворзавшись
во дверъ невъсты, женихь и сто побіжей нападающихъ. Ворзавшись
побіднясли, ми съ вімъ не здороваются, не снимають шаполь
и прямо безъ всякаго приглашенія садятся за столь, а старшій
дружка хлещеть плетью по завкамъ и по стінамъ и гонить вонь
гостей невъсты.

Похищеніе женщить для вступленія въ бракъ не морло быть теринию съ тёхъ порък накъ госудерство взяло на себя авщиту гражданъ отъ поскороминго проязвола и насялія. Одо было причислено въ резряду тажених уголоминкъ преступленій въ римскомъ уголовномъ поденов, а бракъ, заключаємый носредствомъ насильственого похищенія, признанъ недъйствительнымъ. Эти постановленія римского права были условим встим европейсними занонодательствами, въ томъ чнолё и рукскимъ, и дъйствуютъ въ настоящее промя.

Съ развитиить мирнаго общежита у извъстиего нерода, насильственное вохищение желишить иля брана уступаетъ мъсто иріому, болбе сообразному съ правами мирнижь жителей—кумль. Во древности женщина, жила ди она въ домъ мужа жил отца, разсилтривалась правиущественно какъ рафочая сила. Взять мъ домъ жену значило по такимъ ненитіямъ пріобрасти эфриче, исустанную и безотватную работинцу, облюниую исполнять большую часть домашнихъ занятій, наоборотъ выдать замужъ дочь значило потерпать значительный матеріальный ущербъ. Поэтому при выдача замужъ дочерей отщы отарались жеть отнасти вознаградить себя за этогъ ущербъ, гребовали оть жениховъ, чтобы оми соолужили имъ какую-небудь олужбу, явносим извастную сумму деньгами или ямуществомъ, одълани извъстное недарии родственникамъ и пр. Имущественное вознагражденіе за невасту

со стороны женика было необходиными условівми согласіна на бракъ со сторены ен отна. Купин женъ есть обычай общенародный. Онь господствуеть въ нестоящее время у дивехь народовъ Америки, Африки и Азік. У ныпыхв Сибиренихв чифродцевъ- Палиыковъ, исачныхъ Татаръ, Тумувовъ и Миуговъ существованіє купли невівств было койстатирового очормівльного поминестею, назначанною при Императоръ Напелая. Инвловить для собиранія илнодификацій ихъ обычають У Барягь налимь замвинется мвиой семейство жених получаеть "невысту поды условіємъ доставить безвовмездно семейотву последней жевиха дая одной изъ собторъ наи ближейшихъ редстисница ся. Делье, купля 'невъсты женихомъ до сихъ поръ призинется замоннымъ способомъ вступленія въ брань у китайневъ, евресвъ, арабовъ, персовъ, османскихъ турокъ и мусульманъ, живущихъ въ Рессіи. Купля женъ употреблялась также у всъхъ европейскихъ народовъ въ патріархальный періодь ихъ исторів. Относительно Римдянъ нътъ надобности много распространяван въ этомъ очношенія; женымъ историческимъ свидьтельстномъ существованія у нихъ-этого обычая служить одна изъ формъ-завлюченія брака воторая такъ и называлась-купли-продажа (состорыю). и соотояла въ обрядъ взвъщиванія денегь на въсаль и передачи или жейнхомъ отру неввоты взамвиъ руки посивиней. О купив женъ у Германцевъ вотрачаются упоминанія даже въ престопъ христіанскомъ въкъ. Съ теченіемъ времени Германцы стали пони« мать плату со стороны жениха отпу невысты какъ выкупъ права онени надъ нею, принадлежавшаго от отцу (mundium). Потомъ и этоть выпупь мундіўма потеряль овое жизненюе значеніе и преобразовался въ обычай, обязываещій жениха дать приданое своей невисть въ вечествъ обезпечения на случай жазвства. Независимо отъ этого процесса преобразованія значенія платы за невъсту, въ пъкоторыхъ мъстахъ озверной Герифии продолжаль существовать обычай давать пкату за невьсту въ его церконачальномъ эначенім-до самаго XV в. А ыт така местель, трабонь преобразовался въ указанномъ выше направления, онт все-техи: продолжев непоминеть о себы символическим обридомъ, употреблявшими при бракосочетания и состоявшимъ **УВ** передать женихомь отцу невысты солим и динерія;

Violitation of the Committee of the Comm

Спаванское въно, воторое платиль женикъ родотвенникамъ невъсты, по первоначальному, коронному значанію (въинться: принться), значило плату за неврсту. Впоследотній, съ возвышеніемъ уваженія ет личности женінины, видсто платы отду невъсты женихъ стакъ назначать извъстиую часть изъ своего имущества семой неврств въ качества обезпечения на случай вдовства, навленіе одкородное съ трик, какое замічено было въ истории Германскаго, меняния. И это приданое жениха невъотъ томе называлось вадомъ. Но види превидо прединалия наты за невъсту живы доссий въ руссиомъ народь, въ его возврвніяхъ и правахъ, а тапию у вянадныхъ и южныхъ Славянъ. Изследователь быта русского народа Терещенко свидетельстжуеть о дейскинтельной промени невисть въ Россіи, "Въ никоторыхъ ивстажь, говорить онь, одобенно въ г. Нерехта покупають невысту за деньги. Не тольно бъдные, но и богатые поселяне почитыють себъ за безчестіе отдать дочь безденежно. Чъмъ выше цъна, тъмъ болъе чести для невъсты. Продажная цена нарывается калымомъ". Пахмань въ своемъ наследованіи объ обычномъ гражданскомъ права России тоже удестовъряеть. что въ приоторыхъ мистностикъ съ понитемъ о карань, т.-е. платежь, проценомы женикомы, соединяется представление о плать за невъсту. Ерестъпне сами вапвляли вму, что "у нихъ принято, чтобы женихь пывачих за неврсту отпу од двиыт,что женихъ повущаеть невъсту, плата ве нее выводь",-- что "у нихъ дарамъ невъстъ не дають" и проч. По удостовъренно г-жи Есименко, въ глухикъ уфедахъ Архангольской губорціи рядятся о цень невесты самымы безперемоннымы образомы. Вы неветорыхъ юговооточныхъ, степныхъ губерніяхъ плата за нев'ясту опредъляется простою конкурренціскі, кто больше дость вледки, за тамъ и остается дврушка. И замвиательно, что обычай покупки невъсть лиогда возникаеть и; въ настоящее время, на нашихъ глазахъ. Танъ въ Казанской губерны, по свидътельству одного мироваго судьи, вознивъ обычай купли - продажи невъстъ между бывшими крепостными после иха освобождения. "Теперь ношью ваведенів на кладку; говорять сами престьяне, это канъ лошадь продають, торгуются, разъ-другой изъ набы-то выдуть, да по маленьку, по тривенев сбавляють, а женихъ-то вачастую и не видить невъсты. А кладки менье 25 или 50 рублей и не думай

дать ". У западныхъ Славянъ пупля невъсть еще недавно была обычнымъ явленіемъ. Въ Чекін, въ началь произлаго стольтія, было въ обычев ходить за невъстой на базары. Въ Красномъ Вродъ дъвичьи базары были два раза въ годъ. Сюда приходили дъвниы и вдовы со своими родными, а молодые люди-со своими. Мужчина, наигерыя женщину по своему вкусу, подходиль нь ней и говориям: если тебы нужень клопець, то иди до попа. Дъвуния, въ случей согласія на предложеніе, подавала клонцу свою руку. Заганъ женатъ угозарявался съ родилии невъсты о плать за нее, и въ заплючение следовало средобное пирименство. Въ Сербін, говорить Вукъ Карадинчь, тань много просили за првашеня, ако органия леговрия не имеля возножности жениться. По этому Георгей Черный издаль указъ, чтобы не просить и не брать за къвушку болье одного дупата. Послъ этого понушка невъсть въ Сербін стала ръдкимъ явленіемъ; въ большинотвъ случаевъ ена превратилась въ символическій об-

Символическій обрядь влалы за невесту служить бытовымъ остатиомъ древней нуши невасть. Ва кечества символического свадебнаго обряда плата за невъсту вотричестся у всика славянских неродовъ. Оледы оовершенія брама путемъ кушли невъсты удержались и въ народныхъ славанскихъ пъскать. Напр. у болгаръ въ одной пъснъ невыста просить брата спритать ее оть женихь, а брать отвычаеть сй: накь же муз тебя спрятать? Съ этихъ поръ (т.-е. оъ окончания сватовотва) ты уже продажа, продана и заложена, предъ жумама, предъ сватами ты продана юнаку". У черногорцевъ по сведебному обряду родиме невъсты требують оть сватовъ большаго викупа за нее, такъ какъ, по нхъ словань, они дають имъ дввущцу, поторан скоичь цариграда. Чешская свадебная изоня оть дица дружки говорить: выдайте мий новисту, я хорошо зашвачу вамъ полновисными талерави. Въ руссионъ свадебномъ обрядъ тоже сохранилось много обмчаевъ, напоминающихъ о древней купла мерастъ. На эту купло указываеть прежде всего ходячая формула, которою начинается еватовство: "У вась товарь, у нась купокъ". На это же камекаеть далве подробный осщотръ неввоты сватами съ виженей отороны съ цвлю убърсться въ ся онзических вачествихь и саман форма рукобитья, оканчивающая сватовство, -- совищаю-

Digitized by Google

пина съ обращимъ вунобитъя при продаже и приупив вругихъ швиных предистевъ. Несмотря на то, что торгъ о невъств женченъ при симомъ заплючени спаторства, женикъ все-таки должень, по русскому сводебному обряду, заплатеть по мелочань за кандый шагь, прибликающій его нь обладанно нев'вогой; онь ACCRECATE BLEEVILLE HORICTERY ROCY—CHARGES OF TRECTROHECCES. Saliastate costy habbotel 28 mecto hore hor, home end hygho отправляться из вриму, одлагить ноовеление меревести постель невлены и прочен си имущество въ свей демъ. Въ Малероссіи и посьт вънчанія тробують оть жовика, чтобы онь, если хочеть владить меной, уплания. Ся воспирателямь за веспираніс. Въ овадобилкъ пъсвякъ русскихъ престъянъ текие сватовотно ноображается подъ видомъ куная-продеки нев'ясты. "Болре вовота облегля, поють сараповокіе врестьяне, торгують, торгують Дунашу". "Бояре ворота облогии, посыпали волота по земли". говорять білорусовая пісяя. Вы одоноцьой пісяв навіста надуется, что "свать предложиль оз родителямь много серебре и жомчуга, города съ пригородоми, села съ приселнеми, стиу суингъ пуховую шляпу и одиналний тулупа, матери нунью шубу: с. Родители не согласились. Тогда овать пообъщаль има "бадью меду, соронъ ведеръ пива и пестъдесить ведеръ води. Родитоли не устания и "проманаль дерегую даниью велешку на ваковфиную заую неволющих".

При некущей жень конечно же ножеть быть ране ебъ ихъ равноправности съ муньями и о знебодномъ вступление въ бракъ. Купление в продавное существе очевиме доливо занять подневольное положеніе; состояніе въ бракъ для мего есть "влен неволюми», по выраменію русской народной пъсни. Такой поряденъ занюченія брака въ его грубей сормів госнодствуєть только тамъ, гда жениним разсматривается по преимуществу сакъ рабоная сила, и гда въ сила патріархальная власть отма, по которой онъ полноправно разморяжается личностію своихъ дітей и ихъ трудомъ и занятімин. Въ римокомъ государстві, отмуда заниствовали гранцаноправность свропейскіе народы, исторія уже на запоминть кунки—продави невість въ си грубомъ виді, ока анасть тольно свиволическій обрадь купли, какъ одну изъ сорив какъ такомъ тізоківшемъ союзії, но которому мунъ

Digitized by Google

и жена составляють одну шлоть, должие было облагородить поничая и нравы народные и изгладить тв следы прежней грубооти, какіе еще вохранились до тего времени. И вогь въ четвертемь иристіанском в вий выводится иль употребленія въ римскомъ росударства купия невасть и въ смысла символическаго обряда при заключении брака. Затинь тоть же процессь облегорошения жародным языческих обычаевь совершелся и у дружить пародовъ зопациямъ и восточныхъ, тав было нараждено пристівнство и куда была пересымена видеть съ нимъ и грено-римская образованность. Пода двойнымъ вкінність приотівнотва и риможате права, у горманскихъ и славинскихъ народовъ жупия-продажа невроть прегратилесь въ ониволическій обрядь, употреблянційся при бракосочетами, а потомъ быль исключенъ исъ срадобнаго ритуала и самый символическій обрядь купие, накъ иссоотвътотвующій новынь понятіямь о заключеніи брака. Онъ останся только въ народныхъ общчахъ сватовства. и доседь почти повсемыетно соблюдается какъ наслыте съдой отарины, безъ всякаго юридическаго значенія въ глазахъ закона. по отношению жъ заключению брана.

Далье, заключение брака должно происходить съ ведома и съ вогласія родителей меника и мерветы. Ва патріархальной семь в брами завиоченотся не отслъто деноченцами, екслько домовладынами. Въ патріархальной семь в домочання накодится въ полномъ распоряжения домовандыми. Глава семым владветь личностир домочадцевъ, можеть отдать въ насив, продеть, можеть наказать ва проступовъ по своему усмотранию, даже ввенить смертию. Инумественное положение доночадцевъ осответотвуеть ихъ дечному полежению. Вообще по свиму выпрівржаньной семьи лицо подвижетное домовледыет не импеть гражданской правоспособности, не можеть оть своего имени заключить накакой гражданской сдваки. не можеть поэтому заключить и бракв. Какъ все гражданскія севлян, такь и брань закрючесть за своихъ домочадцевъ ихъ домовлядына. Цри этомъ конечно онъ справляется о чувствъ своихъ домочадцевъ и ихъ сориасіи на предполагаемый бракъ. Но понятно, насвольно свебедно можеть быть согласіе, выраненное при подобныть обстоятельствакь. Да въ большинствъ случаевъ устраняется: возможнесть выражать и таков несвободнее сопласіе, такъ канъ въ патріархальный періодъ брачныя.

Digitized by Google

условія обыжновенно далаются въ то время, когда женить и вервста находятся въ детскомъ возраств. Согласіе матери въ тамиріархаміной бомь в формально не требуется; мать сама накодитоя по приношению въ домованией об тыкома же подчинением с положени, кана и ен дочь или сынь. Таковъ быть исклу прочимы применой веньи вы патрівривавний ви періодь. Вы жоный республики римской и во времи инперіи пеложеніе денеченцева отако энелицентно свобокино ва имлисочновнома и никновъ отнешени, тъвъ не менье и въ Фогинановска кволь o seught verminder effectle eines auchteute eine Auchteute und der verminder der vermi тоши, что энконный брыкт не желень собтомуют бези чествия -Байо<sup>1</sup>, ости возданонија, вр. одржир нихойида, нобо одбиостом виочеты». Въ экиотъ чинтеритора "Маза Изавриния», одъжние быль закойодительный мысь из уравнемю правы матери сы правами ожів при вочуваенім милей вы браны. Но при минедовокой дива-етановлене Юстананово право. Праве что дайствовало до паденія византійской выперім і действують досень у прокова и хрычный, некорищехов во предажать чурещкой имперіи.: Въ обычай впрочемь применямен и запонь Льва Искоранина. Въ КІ напр общиль предсотавляль метеры по сисрам очис теме ліраво ручоводичь другой при вотукловів ихъ въ браків, каное принадавлено отпу. Не манативнем XV и XVI вв. у премень брачных услови ваниочанием вмест отцеми и напорыю. И но нымениний обычаным треново матери усволегся право принишать участе из устроени сурьбы свеить дотей. Ва норолевства строчноможь требуетом письменное удостовърение о согласии на бракч со стерены родиненей или ближайшихъ родетвеннивовъ; бой этого укосиовароная списнопь не должень даваль повволемін на вочупачніе вы бракъ.

ченіе брана те могто состояться беза воде динвы семьи. Оно и совершалось несредствомы передачи опекунской власти кады меніщиной отть отца нь муну. Безь передачи этой власти брань быль невыменный; дати, рожденныя въ такомъ брань, принадлежали во твиъ, кто ихъ рожить, а отцу жещины родившей, которому она была подвластна по праку мундіума. По мара того, канъ млата со стороны меника отпу невысты за право передачи

мунліума съ теченіемъ времени теряла значеніе уплаты за невъсту, умалялось и значение мундіума для законности брака. Заключение брака безъ согласия отца - опенуна влекло за собой штрафъ за нарушение опекунскаго права въ пользу опекуна, бракъ же оставался въ силв. Кромв того въ памятинахъ времени Меровинговъ право устроять брани сыновей и дочерей. HERECTERIHERE PRANCEARO COBEDIDENHOZETIN, YERECTOS HE однимъ отцамъ, но и матерямъ. То и другое возгръніе вощью и въ практику котолической церкви. Съ XIII в. въ практикъ католической перкви принято за правило, что недостача согласія на бракъ со отороны родителей не дипасть бракъ ваконной сниы. На Тридонтокомъ соборъ также постановлено, что хожи на грасть и лешить правственный долгь иопранцивать согласія своихъ родителей на предпологаемый ихъ бракъ, но въ случав завлюченія брана безъ согласія родителей посладнів не могуть требовать уничтоменія равъ селершенного таниегла. Ресорматоры католической церкви XVI в. выскавывались противъ законности браковъ тайныхъ, ракцюченныхъ бесъ приома и согласія родителей. Ньий дійствующіє грандановіє наконы западноевропейских государствъ (Франціи, Италін, Австрін и Пруссіи) приблимаются болье кольвраску неголичены, учаны просестентовы. Они обявывають явтей, особанно недостигникь гренданского совершеннольтія, непрацивать согласіе на ветмасеніе вь бракь у отца и махери, или у одного отца, и насывають браки завноченные богь теного согласія, незалонивши, но по цанчисляють подобинить браковъ въ такимъ, которые бы подвежани неменденному уничтоженію, какъ не им'яюще жалва на существованіе, а предпотавляють саминь запитересованным лицемь обращалься въ судъ съ возращения: противъ законности такихъ брановъ и съ просъбой объ ихъ уничтожения. При этомъ возражатель женечно велиенъ уназаль суду увежительный причины, по жоторымъ онъ счиветь завиоченный самовоньно бравъ испълссообразныма; причины, по ноторыма межно съ успаждиа представлять вовраженю, по большей части прямо удаваны въ законъ. Въ случав, если возражение: протива самовольного брана - будеть отклонено :судемъ, бракъ получаеть ваконную, силу. Тоть же самый результать достигается і. и мь жомь слунай, если ось ванитересованныхъ жиж: не поскъдуеть врарожения протявъ

самовольнаго брака въ теченіи опредвленнаго срока, ноторый тоже указывается въ закон'в большей части западно-европейскихъ государствъ.

Вижсть съ византійсною гранданственностью перешель на Русь законъ, по которому для завонности брана требуется согласіе отца или опекуна. Обычай же русовой жизяк ноголковать и дополнить этоть законь въ дукв патріархальной семьи. Хотя славниская семья гораздо менве проникнута юрицическомъ наналомъ, чемъ римская и германская; чемъ не менње и у славниъ въ патріардальный періодъ глава семьи полноправно распоряжался личностію и судьбою своихъ домочаниевъ, между прочинъ и при заключении браковъ. Обычан патріархальной семьи господствовали на Руси до XVI и XVII в. И въ это еще время отщи и мачери обыжновенно сами прінскивали жениховъ для своихъ дочерой и нев'юсть для свонув сыновей, и сами же заключали брачкые условія. Часто случалось, что мареченные жених и невыста не видали друга друга до вънчанія. Церковная власть, которая вёдала въ превней Руси брачным дага, отврагась отверять спологь влінийся в врайноски этого обычая. Она осуждава и судина своимъ судомъ твив отцемь и матерей, которые не обращами винцами на распележение опожив сымовей и дочерей при вступиским ихъ въ бракъ и деводили инъ своинъ принуменейъ до отчалнияхъ поступновъ. Съ. XVII в. она висска въ санъд чить брановичанія ображь вопрошенія женика и невасты о томь, волею ди они вотупають межну собою въ брань. Но нужна быта мельвная воля Петра І-го, чтобы пошатнуть вежовой обычай русской жизни. Петръ I бывь противъ самовлестнаго распориясији родителей судьбою своихъ детей при захдючение брамовъ или при поступленін въ монастырь. "Хотя чада вол'в родительской поддежать, но не какь скоты безсловеский, въ токъ нашине, что требуеть самихъ ихъ разсужденія воли, яковое есть избраніе житія". Поэтому Петро I индаль ивопольно указовъ, въ ноторыхъ последовательно проводилось начало свободнаго согласія жениха и невъсты на бракъ. Указомъ 1702 г. онъ запретиль писать зарядь, чтобы впредь денежные разсчеты не побуждали неволею ваключать немеланный брамь. Въ томъ же указъ опъ приказаль совершать обручение за несеть недаль до овадьбы

для того, чтобы за это время женихъ и невъста могли поближе повизномиться другь съ другонъ и имали возможность отказаться оть даннаго объщанія въ случав обнаруженія взаимнаго нерасположенія. Въ 1724 г. живеря 5 онъ постановиль, чтобы при бракосочетаніи приводились къ присять родители или заступающе ихъ масто: въ томъ, что "они не волею ль сына женять, а мругіє не неволею ль вамужь дочь дають, также и господа, оъ рабами не такъ ли ноступаютъ". :Зпергическія мары Патра I къ опраничению власти родителей: нъ устроения бракосъ дътей вывотъ съ паспространениемъ образования не остались безъ дъйстви. Въ конца XVIII вака въ высните и отчасти въ срединую слониъ общества брани устранвались уже съ предварительнаго согласія дітей, а иновда женихи обращавись съ овоным предложениями прямо жъ чевистамъ, а потомъ испрашивали согласіе родителей. Затінь такую перенвит вы общеотвенных правах правительство освобедило редителей отъ обяваничести давать присягу предь браномы детей. От такъ порсь герантіями противъ принужденія се стороны родителей въ нежеланиему браку служеть чинь браковънчанія, где положено расно спращевать женика. и новрсту объ ихъ свободномъ сфгласів на бракъ, а также предбрачный обыють, производнимий евященнослужителями. Эти гарентін доспивають ціни, ногда ихъ знають тв, кого двис касметон, и умъють ими пользоваться. Въ противнемъ же случав онв остаются безъ действія. При озмой отмънъ упоминутой присяги правительство свидетельствовало, что по прежнему многіе предители своихъ дітей, а господа рабовъ но вотуплению въ бракъ принуждають, безъ собственнаго ихъ произволенія в согласія". Тачищевъ овидетельствуеть, что въ его время еще: неръдко "продавали" дввушенъ въ бракъ. Если мы спускимся ва врестьянское население, то въ немъ и въ настоящее время найженъ еще много остатновъ стараго времени при устроеніи брановъ. Собиратели и изследователи народими юридическихъ обычаевъ свидъчельствують, что и въ настоящее время по возграніямъ врестьянъ вакоторыхъ мастностей женитьба сына или выходъ замужь дочери зависять вполнъ отъ усмотранія родителей, которые въ случав несогласія датей съ ихъ выборомъ считають себи въ правъ силой принудить ихъ въ заключенію предположенняго брачнаго союза. Такіе обы-

чан замичены въ архангельской губерии, пенвенской, куденой, въ области войска донекато, въ восточной сибири. Исъ множе ства рёмненій волоотных судовь, отнесищихся къ санкімъ раздринымъ мъстностимъ, очениню, что дивим устронющими брани являются не сами вотупающе въ брань, в чет родичели или та старине члены сеньи, из поториемъ по смерии рештелей или по другимъ причинамъ перешае главенство въ обней. Нееморря однано на отоль петромес участе всян реаптелей из вакинченія брановъ дотай, попрынастек немако указеній и во нользу сего BLIBORA, 950 M TO DOMESTICATE EPOCTABLES COPICCIO O POSTSELEMON INPINзнавтея необнодименть учления, длинерупления вы брикь, такчто и въ техн случаяхь, неска вы сетланскіе с бразв вспуюнось ями родители жениха: и невъюти, соционе носийнихъ предпопременения Обышновение, преме чёмы почим световоемо, приметели; жениха справивають сво, правишен ий сму предвагаемся Hebbera, H Camos obatobers & Marke Rates Tombro : 'Ilo : Hory 46kin ужисрдивальнаго ответа. Нередно розители женика :сваниотъ исвъску выбранино имъ свынов. Топно такие родителя карасти опрациявають, правится ин ой менижь, который за нее свагается и согласни две вещии вомужь, и ин случай упрерхительного отрата делоть соглесіє и съ овоей сперопы. Въ силу вчего песэрбиій волостиме суды вибиметь родителянь въ вину, ссли тип напр. просраммоть доль, не напримивыем согласія (Накмана).

Что жасается семевальнае вотупленія на брань безь согласія со стероны родителей, то нь общинкъ народа на заивчено пичего особеннаго: сравнительно св полощеніями двйствующаго закона. По двйствующаму не закону отсутатие редительствае согласія на брань двиой на сдвижеть бране недлежищим унический, а наназывается полько самос своеволів двтей, и при томь не иначе, какъ по осрмальной жалобе родителей, и бываеть временное разлученіе супруговъ оть сожитія, пона они несуть уголовное наказаніе, да пром'в того виновные лицаются права наследованія по замону въ имущество родителей.

Семья въ древнее время находилась подъ покровительствомъ рода. Необходимость враимной поддержин заставляла родственнямовъ сплочиваться между собою подъ водительствомъ главы рода. Всладствіе тъсной силем между редомъ и отдальной семьей интересы посладней поддерживались водител родомъ. Такъ велесь

между прочимъ: и при завлюченіи браковъ членами семей, вхоанвшихъ въ родъ. Случилось ли кому-нибудь изъ членовъ рода умрасть давицу изъ чумаго рода, онъ находиль вооруженную поддержиу у всткъ свенкъ сородичей, такъ же какъ отенъ украденной вивилы устроявъ погоню за посмунтелями обывновенно при помощи своихъ сородичей. Въ случат нокупки невъсты дъдо не ограничивалось изавой одному отцу невъсты, а выговаревелись и подарие редогренинамъ ся. Кромъ того родотвенные союзы за недостатномъ госудьрственной запиты дичности огранечеване артопомную мласть генера осным но отношение въ его жань и дъгань. Босо совинсія родотвенного совыта оть не могь респорядител личности своихъ деночедност, наказать свою жену или прогимть ее от себя. Такъ было у Римлянъ, Объ участін рода, въ заключенія браковь его членовь у Германцовь овидительствують Ташкив и Садическій законъ. По ихъ показанію жених прослех руки жевісты и представляль подерки въ присутовки родиних своих и невысты. По англосансоновой ворнуль оговора родотвенники женика представляются поручивелями въ томъ, что менихъ будетъ держать будущую жену свою по ванену. Средневаковые терманскіе отатуты ограничнвають велю стив и матери при устроеніи ими брановъ своихъ датей контролемъ со стороны ихъ родственниковъ. По Антовскому стакуту дачь можеть выйти замужь съ согласія родственниковъ, если отепъ или меть ел не повволяють ей этого изъ корыстныха видовъ, желал при себв удержать доставшееся ей имущество. Въ нъкоторыхъ западныхъ законодательствахъ (напр. **оренцувокомъ и итальянокомъ) и въ изстоящее время признают**ся семейные советы; оне дають разрышемие на вступление въ бракъ несовершениельтикъ, не костиршихъ 21 года, въ случав, если у жениха и мевъски нъть въ живыхъ ин отца, ин матери, ни дъда, на бабки, или если эти воскодниціе не въ состояніи выразить своей воли. Семейный совыть также пользуется правомъ возраженія противъ браковъ, заключенныхъ несовершеннолътними своевольно.

По русскому народному возгрѣнію бракъ есть веселье рода, честь невѣсты — честь рода. Поэтому въ заключенія браковъ представляются у насъ дъйствующими цѣлые роды. По свидътельству Кошихина встарину у насъ отець невѣсты на предло-

женіе выдать ее замужь отвічаль: "выдать свою дівнцу замужь онь радь, только подумаеть о томъ съ женою своею и оъ родичами". Тоть не обычай соблюдается у престыянь и въ настоящее вреия. Терещенко, описыван свадьбу въ Исковской губернів, говорить, что родители невъсты, сколько бы ни желали объявить свое согласіе съ первыго раза, но по заведенному нестари обывновению отвижениють како на несколько дней, чтобы опросить совата своихъ родственниковъ, хотя нев приличія. Вы Нимегородской губернім такое совінціміе отці невівсты оъ родотвенниками и хорешими знакожнии навывается совъстминить отоворомь. Въ Махоросоїн также отепь, выслушавъ просьбу сына о дозволенін сму мениться на извістной сму дівчинь, совытуется со вобин свойственивными и собыдами. По словамъ Кавелина сепейные совъты еще очень недавно играли важную роль въ частномъ быту высшихъ образованныхъ жассевъ русскаге общества и полновластие распоряжались сейейными дылами. Участіє родичей въ заключенім браковъ у насъ въ изотоящее время не ниветь юридическите значеній. Семейные совыты не привнаются нашинь закономь.

Проме похименія и купли жень, къ сормами брака, исилочающими свободное согласіє сторонь, относятся браки, заключенные въ интересахъ продолженія рода и по праву наслёдства.

Нъ перваго рока бранамъ относится девирать. Онъ состоять въ томъ, что въ случав, если одинъ 'изъ двухъ братьевъ совивстно живущихъ умретъ, не оставивъ послъ себя сына, то другой брать обязательно должень взять себь въ жены вдову умершаго брата, чтобы предотвратить превращение рода брата; первый ребеновъ мужескаго пола, рожденный въ этомъ бракъ, называется именемъ умершаго брата и служить представителемъ его рода. Левирать существоваль у древнихъ евреевъ и индійцевъ. У евреевъ онъ сохранияся и досель. Онъ встричается тавже въ настоящее время у нъкоторыхъ кавкавскихъ горцевъ, у кафровъ и другихъ племенъ восточной Африки, у некоторыхъ племенъ Полиневін и новой Голландін и наконець у американснихъ враснокожихъ. Къ однороднымъ съ девиратомъ явленіямъ относится обычай древнихъ аемиянъ, по которому дочь, единствениая наследница въ роду (эпинлера), обязана была выйта замужь непременно за родственника съ отцевой стороны, чато Воче и не чеме Алесиале отню Бочевего вехачеплоры своиме положементе пречолябения ибекоепсије вехаче-

Изх взгляне на женщину, какт на рабочую силу: и какт на предверт изиноски, вытемаеть обытай многикъ опеременныхъдинкъ; илемень (вулусовъ, гойдаховъ, демаровъ, жирелей Ладана, Конго, Самов, у чинперозовъ, и у маникъ озиновъ), ненородому здова обыновенно нареходикъ по наследенну вийстъ,
съ происю движимостъю и ближайщему, редогвенинку и напае.
всего къ браху умериюго. Едть и такія илемене (невизатильці;
вгбасьі, дагомейны, жикели изкоторыкъ областай Макерин идр.);
у, чаторычкъ и обыт наслежуще окъроция, его жекъ и неложимиъвромъ, только хай, конорая родиле сео демено. Исторія поминтънакринць, и тамого, вода, правомъ закиман, нему уколю, стою даньотемъ, полько влан, правомъ закиман, нему уколю, стою даньи нему. Такъ, было, гонориять, въ дравнай Граніц.

.Съ развитамъ постворетвенного напола почовають вом ванъзиминафия Оршевличний опинами и сирниваси офпинами вослиняющини прокрудентими отношеніями, постію постьююхозяйственными интерресами. Эти общины, такт, же важе и роды, встарину приничали двятельное участіє въ устроенія брансть ихъ иденовъ. Нагладный примъръ тому можно видель и въ настоянье врени въ роковнит общинать нешихъ невриявскихъ и занавинять инорошевъ-осстиниевъ и приово, а также южныхъ ставинъ. По обычаямъ югославинской запруги, вивиъ том во. юноща достигноть совершениодать, спащать его женить, хоси, бы онь не инвив на малинивго желания жениться. Выборъ неввоты зависить отъ, запруги, которая, не спображается со вку-, сами жениха, а прежде всего принимаеть въ радсчетъ, достаточно ин богата и почтение та задруга, гдв наменена невеста, а потомъ обращаеть внимание на достоинства невъсты, т.-е. на. ен трудолюбіе и поведеніе" (Емименко). Сліды участія общины. въ завлючении браковъ ея членовъ можно видать въ свадебныхъ обрядахъ и нашего простаго народа. Они сказываются въ торжественномъ оповъщения о состоявшемся брачномъ сговоръ окольныхъ жителей того села или улипы, гдв живеть невеста, въ обряда приглащенія на свядьбу, всей деревин, въ повлонахъ невъсты вебиъ встръчнымъ, въ угощени виномъ вскать проходашихъ мино дома невъсты, въ загораживании дороги св<u>адобно</u>му

повых во опороны моловых люкей ви дирежии и ил выпупівправа, свободнаго профида по дережив со второны всинка. Вообще брать но возарвные нашихь простыянь сеть дело общественнов. Комплій мясь однородьном вонила, и неверетов синтереть себя не только въ провъна карь бы обяванных визникалься. въ: дряго устрочнія браца: своими советами, увалоніции; свобиценіями, орбиданій л проч. Покомъ правдиованіе, операбы состава дарты, одну. нов. ново одно выправнителе обращиосной вы монорицении быту; дъ опадобномъ, штру симпають собя пъ прососучаствонено вов банна мируппа, правмей и польчий. Токима обранова по народнемъ бъщу, не и деяномения выпаро, браниято невое институт дъйствующим»; лицойъ-ясь ясь ной угой с ворий, в се : опружающе обироство, Обрана, сванобный имбори в простанувань бытр по постанивае винагом постанования объемования объемовани обществличения применяниеми. Валиное, обществлением висчение опаневодоления и одно дене се се се се пред на п "У миха породо (оваробие), миригесто потеледателя настейопольно медины после враговия; по козайственные соображен нідать. И нтр. 2002 До допоршенія этого: инвинество облацивнице. нолобранные не пользующей правами мужа, и жени. Общество: не допусканть, месобы мовобранная по вессыя неренце, пь домьновобранного и быле его супругой сантически. И совибы тогыили другой ист повонченных супругось умерь до бразнаго венселія, то онъ погребелся кама неженельні жил мень жесе. мужняя. Съ другой отороны въ Малороссіи бывнян тавіо случен, что моложно лици жили по-супружение до жинфина, послъ совершенія брочного песелія, ін очитались супругами въ общин ственномъ сознания (Еслисико).

Право община, контролировать аважа ченовь въ заключению бракость сказывалось у насъ въ дрешее преин еще болье сормальнить образовъ, ченъ участие въ свадебномъ торжествъ. Въ древности у насъ вступающій въ бракъ быль обязань заключень о своенъ намеренія городскому вли сельскому качальству, просить у него дозволенія на вступленіе въ бракъ и при этомъ вамести изв'яствую пошлину, которан называлась мовоженнымы убрусомъ и ныводной куницей, в была различна до своей центиств смотря по тому, заключался да бракъ менцу: дицами одной и той не община, или же непіста выподняя замужь: въ другую

общину. Такой порядокъ прокомжался до времени императрицы Екстерины II, которая дозволила всемъ и камкому заключеть бранъ свободно, не испрацивая для сего на особаго дозволенія отъ правительства, ни увольнемія отъ сесловій и обисествъ. Такъ значится это и въ дайствующемъ нашемъ законъ.

Въ патріврхальный періодь семьи заключеніе брака находидось въ полномъ распоряжения еслын и рода. Оъ распитемъ государственного начала роды тернють свею заминугость и поотупаются своею автономісй въ пользу государства. Государство находить несообразнымь съ общественнымь периднемь сехраненіе за родами права родовой самоващити, родовой мести н принимаеть на себя охрану общественней бессиасности и наназаніє ся нарукительй. Вивсть съ этимь государство обращаеть свое вниманіе и на семейный институть и старвется органить овонить влінніснив прайнія проявленін его антененін. Оно находить поудобнымь для себя имъть дъю только со глазани осмей, оно отврается поставить себя въ непосредсиванных отноиненія и къ твиъ лицанъ семьи, которыя находится во врасти домовладания. Оно взяло подъ свою защиту личность и свободу домочидневъ съ тъмъ, чтобы гарантировать исполнение имь завонныхъ отремленій, между прочимь и при эакиоченіи браковъ, отъ излишняго ствемения домовледини. Провессъ ограничения автономін семейной вдасти въ пользу относительной овободы домочадновъ начался въ римскомъ государства (им имвемь въ виху тольно европейскій брачный институть), продолжался въ теченін вобхъ оредняхь віжовь и ваномчился заміжными результетами только въ новъйшемъ законодательства, качиная съ конца XVIII в. Ревультаты эти следующіе. Погріврхальная семья вивотв оъ редона была вполив автоненна въ устроени браковъ. Въ новой семь брани устрояются подъ санилісй государства. Въ патріархальной семь в брани зандючались не тами лицами, которые ветупами въ бракъ, котя требовалось и икъ согласіе, в домовлядывами, въ подчинения которыхъ они состояли. Въ новое время отцы и матери не мижеть права заключать браковъ отъ вмени своихъ детей, а только руководить ихъ въ этомъ деле. Въ прежиее время брань, заключенный датьми, подвластными отпу, безъ согласія послъджего, быль недвіствителень. Нынв существенное значение для действительности брана принадлежить

выбору и воль брачущихся, а воля родителей отошла на второй насть; нынъ родители моруть только возражать противъ браковъ своимъ детей, заплюченнымъ вопреки имъ воль, не имъ возраженіе имбеть предь судомъ силу только въ уважительныхъ случаниъ, большею частію точно указанныхъ въ законъ. Въ ватріархальной семь в домочадцы волей-неволей долины были нополнять расперяженія домовладыки при заключеніи брановъ, такъ ванъ имъ негде было испеть себе помощи и опоры для пополменія своихъ меданій; семейные сов'яты моган помочь разв'я въ режень нениючетельных случаяхь. Нынь, во случав разногласія между волею родителей и желанісиъ ихъ двуей въ двяв эакиоченія брана, дви могуть обратиться нь представичелямь государственной власти. Совершенномитнія дим сами могуть принести жалобу въ судъ на отназъ отца дать согласіе на икъ брань, а за малолители могуть ходичайствовать ихъ редогванники; можеть вотупиться вы это дело и сама государствениял масть. Въ случав, еслибы несовершенноличия дети иступили въ бранъ безъ согласія родителей, то и тогда ихъ браносочетаніе можеть быть оправдано и утверждено судомъ, если отказъ родителей не выветь серьёзных основаній. Вы нікоторых случаяхъ право редителей наблюдать за вступленіемъ въ бракъ ихъ дътей принимаеть на себя само правительство. Такъ напр. (по австрійскому закому) въ случав смерти отца для квйотвительности брака требуется кромъ изъявленія воли предотавителя семьи и дозволеніе суда. Таковъ ныва дайствующій законъ западносвросейских росудирствъ о сравительномъ значения въ заключенін браковъ согласія брачущихся, води представителей сомын и вонуродя государственной власти. Нашть занонъ сходенъ съ эзкономъ западныхъ государствъ въ главномъ пунктв, въ томъ ниенно, что онъ не усвояеть отвазу родителей благословить бравъ дътей значенія препятотвія непреодолимато, калающаго бракъ недъйствительнымъ, Но нашъ законъ не дозволяеть дътямъ жаловаться въ судв на родителей за ихъ отназъ благословить бранъ, конечно потому, что считаеть такой порядовъ не совывстнымъ съ чувствомъ почтенія, какимъ обязаны дети къ родителямъ во всвиъ случаямъ и обстоятельствамъ жизни, и разрушительнымъ для прочности семейнаго союза; онъ даже наназываеть за ослушаніе дітой, вотупившихь въ брань безь вів-

дома или вопреки вол'я родичелей. Впрочемы въ ивноторымы ивотинать нашихъ ваконать допускается и у насъ судебное равбирачельство въ случањ столиновенія воли родителей и детей въ дъгв вениючения брана, напр. въ губерниять черниговской, полтевский, въ губерніяхъ прибагойськах. Въ местицка законека наших веть также отличее оть общихь государственныхь заисповъ и относительно значени пласти родителей. Для запиючен нія брана, томь въ Боссарабін дейструють византійскіє законы. на катарымъ признастся недайствительнымь, бракъ, данивчен, ный дртими, находящими во влючи родинали, безу согнасія CHES COCHEMINS. Commence of the second COLUMN COLUMN . Валини пода, свою оцену бранный иметитуть, веоударское сларастоя обезнечить на сини инисресь: домочаниень, на побинественную польку. Въ. поствинемь слинай дело: илотъ: уме не о различний, да объе ограничний свободы настяния видь въ ваклюненін брака; установленість фавнаго рода тробораній, обязан пеклимить при завиючении поящиго заволнале брана: Геогударства очитьсть свойнь долгомь установить устовіл правильнаго, в имперопоровнаго брана, выпонающи иго условій естественными, обществонивить и религіезныкъ; санкипроветь поряжевь саверпред время в пред на пред не п торженія, опреділить подоплюсть и жерядокь суда по дінамъбрачныма, Вольма важную услугу ва двив законедатальства не дълемь францинь опазала государству пормевь. Оне млого помогна государству провезти въ жими прем свободнаго, мещримужденняго вотупленія въ брекь, идею рановожна семейныкъ правъ и обязанностей у обожкь супруговъ. Но правъ помоща государотву въ достижение текть присед, которые оно саме преоприсвано въ брачномъ законозательства, церковь выступила съ новымь введядомь на брань како на обнолу воздержанія, -- веглядомъ прямо выпонающимъ изъ основныкъ началь христівновой правотвенности. Бранъ по христіанскому ученію должень быть завдючаемъ не по страсти, а е Господъ, т.-с. во всемъ согласно воль Бокіей. Это начало должно проникать все стероны кристіаневаго брачнаго института. На основании этого начала при вступленіц въ бракъ не нужно приносить въ жертву страсти религозные интересы, напр. не нужно вступать, въ бракъ, съ нехристивнами, съ еречиками и распольнинами, но нужно манять

на брачную жизнь объта безбрачія овященлаго сана, не жужно повторять брака много разъ, не нужно вступать въ бракъ въ престаралых лачаю, не нужно нодаваться напривань отрасти и во время брачной живни, не нужно тяготиться узыни бража, если онь спажется въ чемврибо псудобны съ точки арфија отрасти, не нужно искоть расториения брана бесъ прайней необнодиности (каколическия церновь даме совсимь не допускаеть разводовъ); не мужно :ворбще ври вогушления въ бранъ парушеть HOWER, VCTAMOBISHREETS SEROHOMES HELL HARRESCHIM PROBLEMEN. Ногда церковное учение провижно на общее сознание, твида и воеливьство новино орган сообразоваться ва своим законахи ов этим'в учениемь. На запада впрочемы поладурів пистаго соетоннія гражданственности и спабаго развитін гооударственнаго начала къ средию вола церновь сама проводиле криснанская начала въ брачный институть при медчаливомъ соглари тосударотва. Ов XVII в. западно-европейсное государотно вступна въ евои права отпосителено регуливования бранивихи ивлъ. Сначала оно надавало законы по бранными : даламъ совывотно съ перковною вивеню; но съ конца XVIII в: провознащенъ принцинъ, что только оргону государству: принадвежить право выпонодательства о брань, навъ гражданском винь, жискущемъ ва собою перацическія последскийя. Этогь применть применть теперь и проведень вы вененодетельствахь ясих закрышесь европейскихъ государствъ. Въ восточной половинъ византийской имперан государство не отназапвалось отъ своим полномоча въ устроенін брачных каль, но за то мно живогда не живало церновь права участія въ законодательства не далами брачнями, а. уважало ел указанія и каставленія и приводию 'яка въ обоихъ законажъ. Этимъ принцииомъ руководотвуются въ законодательстве по церковными делами и вы современныхи православныхъ государстважь за исваючениемъ твкъ, гдв водворжансь иноземная интрига или торжеотвуеть антинаціональное и антирелагіозное направленіе.-- На Руси въ древній періодь ся исторіи брачныя двла находились въ въдъміи церкви, которая руковедствовалась прантиной греко-восточной церкви и законами визактійскихъ императоровъ, перешедшини къ немъ съ пополановонъ. Со времени Петра I началось мъстно-русское государственное виконодательство по двламъ брачнымъ. Результатомъ его была

передача многихъ брачныхъ дъль изъ въдънія переви въ завъдываніе гражданской власти, а вийстй съ тимь пересмотрь норив заключенія в расторженія брана, заямствованных визь Вивантін. Но и после того, какъ русское государство такимъ образомъ приняло на себя иниціативу и верховенство въ законодательствъ по дъламъ брачнымъ, оно вело и ведеть пересмотръ законовъ по дъламъ брачнымъ при участін и съ согласія церковной власти. А относительно ибкоторых пунктовъ брачнаго права напр. отнесительно родотва напъ препятотвія нь браку, относительно брачнаго совершеннольтія, относительно совершенія бража нашъ замонъ ссывается прямо на цариовныя правила и велить ими руководствоваться. И не одной православной церкви нашъ законъ оказываеть унажение въ этомъ случав; онъ равнемврио принимаеть во внимание и ввроисповедным особенности другихъ терпиныхъ христівновихъ исповеденій и довводаеть соответственных ваменения въ бречныхи нормакъ; напр. соотвътожение правтикъ заграничныхъ протестанскихъ общинъ онь дозволяеть и русскимь протестаниямь (проме вавущихь въ царства нельскомъ) вступленіе въ бракъ съ еврения и магометанами, в также развода по многимъ вругимъ причинамъ крамв тыхь, вопорыя признаются у превославныхы; согласно учению натолической жеркви онъ уванонесть для кородиноръ привисленсинхъл губерній вивстю брачнаго развода дослученіе, одът стола QU. H. SHOL H 6 . . .

Принявъ подъ свою защиту младшихь членовъ семьи противъ безконтрольной власти старшихь, взяръ на себя право регулированія условій правильного и полессобразнаго брака, европейское государство долює время не вступалось въ самоє совершеніе брана. И послъ уничтоженія автономій семьи въ ділі брачномъ заключеніе брака было діломъ частно-правоваго характера. Въ законі римско-византійскомъ не была опреділена даже самая форма совершенія брака, котерая была бы обязательна для всіхъ. Можно было совершеть бракъ различными способами, только бы было выражено при этомъ ясно и понятно для всіхъ, а также достахочно публично, что діло идеть о заключенія союва съ цілію основанія семьи. Съ распространеніємъ христіанства вошла въ правы народные христіанства религіозная сорма заключенія бракъ. Государство охотно предоставняю сё

пріобратенное ею госмодственное положеніе и соединило съ ней значеніе законной формы совершенія брака. Въ компь ХУШ в., подъ вліннісмъ идей сотественнаго права западно-европейсное человранению пришто ка иноги очистите срешиенской жазне оде вліянія религін. Согласно тому направленію западно-европейское государотно отдельно бракъ накъ гражданскій акть, влекущій за собою юридическія последствія, отъ брака пакь таниства церковнаго, и стало облаженым требовать еть всяваго мелающего заплючить запонный въ гранцанскомъ смисле брань совершеть его по обряду гражданскому, предъ гоотпарственнымь THE PROPERTY OF THE POST OF THE PROPERTY OF TH обрядь дервовными, браковичениеми, Во время владычества Наподеона I этоть валонь вийоть съ его гранцановить воденеомъ распространняем во многика странажь западной Европы. Госсполотво вранцузскаго бранкаго закона было посфвамъ, наъ вотораго въ последствін выросли обильные нлоды. Мало-но-малу атаници вивод видов врамя грамдановая ворив брана принита почти во войнъ западно-авропейскихъ гасударствахъ. Узападаніе обязательнаго завиниченія брана предь горудератвенниць чиновинения на подобіє грандановой вублик соть высопре сотво государотвоннаго начала въ завлючения брака, окончительное унинтожение автономи, семьи вс- устроение бреновы своихъ членовъ, евть пороносенія брансевничоннія при помпетенція семья и роде, канъ это было въ цегріархальный періодь, наъ компетенцін цариовио-общаєтисниой сферы, немь было из средніс въко, -- въ респоряжение, посудерства. -- Но опо одна сторона дъла. Съ другой отороны уванононіе обязательного правивноваго брага возбуждаеть вопросъ о значенін въ заключенін брака религіов-HAPO - ARTODA.

Изслидователи оправодине замичають, что вси пультурные народы древности заключали бракъ съ рединісанымъ освященісмъ. Древнимъ казалось немыслямымъ, чтобы такой важный шагь въ жизни человина, какъ сочетаніе бракомъ, можно было окрлать безъ води и благоспевенія Божів. Этого мало. По самому устройству древней семьи бракосочетаніс не могло сосполться безъ участія ралигін. Древняя семьи было воспівл провижнуть религіовнымъ началомъ. Во вракой семьи тогда быль свой божь-по-кровитель съ, особымъ, ему авойственнымъ, культомъ. Члены

семьи были связаны межку собою не только учами родогва, не и единствомы вульта. Нивто изы посторонних вне можеть участвовать въ чествовани бога чужей семьи. Чтобы поступить въ чужую семью, вужно было пріобщиться въ культу этой семьи. Значить, выйми замумь для непьсты экачило поремвинть свою въру, а дви жежима взять мону значило прообщить къ своему дожимиему очару инобожницу. То и другое могло совершиться не вначе-веки могремствомъ ремичение обрика, п бингь обридом'я быль жимно свидебний рисумия. Така было ва Греніи и Римъчвъ; патриціанскій деріодь могорів, посавдаято. Св риспространениемы въ гранской живин нормъ общенародните жрава отаний обрания обрань поторям часовіє необходимаго условія заповности брика, хотя и теперь обращеніе въ помронительский фолова вы ображосонствий слигами самогом сущемпескаго счастя. Христівнетво, сивиничесь изагесетво, снова восрыские значение решиги въ двив записчени брака. По христіanchory yearies, Opanie core tarde thentifinde beecropenies coединовіс мужчили и женшины для общей совокупной жизни, что ви брани ени развотся одного плотив. Врачный сомва, по христівноври ученію похожь на теннопренцое общеніе Хриота съ Пормовію и така же, кака проківнее, сога такично. Сечетить MYRUHNY R MONHHELY TANHAG , TAMICTHENHING CONBONG MOMOTS тельно Вогъ, жегорый и въ нечель міра согворниъ человых помощницу, сочеталь со об нешь и благосковить ростивов и множеться. При такемъ возвышенномъ поняманія брачано союза христівне естоотвенно не могуть самонадвини воспривать собъ двло Божіо; желая вотупить нь бракь, они приходять нь флукитемо цериви и просить его сотворить мелитьу, чтоби Вогь инспосладъ на предположенный ими союзъ свою благодатно-творчеоную онау и Самъ своею десницею честв посредство: своего служители сочетыть ихътвь плочь едину. Бракесочечание при посредствъ церкви вошло въ обытай между пристіанами съ самаго распространенія хриотівнства, какь свийтельствують христіанскіе письменные памятники второго и последующихъ въковъ, и стако навостда правотненно-религозною обизанностир вандаго христівнина. Редитіонное освищеніе браносочетанія въ христивиствъ несить совобить другой характеръ, чень явическое. Въ язычествъ религіозное освящеме браносочетанія было пос-

вященіемъ новобрачной въ домашній нудьть ся мужа. Въ христіанствъ вступающіе въ бранъ получають въ браковънчаніи благодатную силу вести супружескую жизнь чисто, свято, неразрывно, принимая за образецъ духовный союзъ Христа съ Церковію. Въ язычествъ религія, освящая бракосочетаніе, служила пользамъ сенья. Церковь Христова, призывая благодать Божію на вотупающихъ въ бракъ и принимая ва себя, правственире руководство ими при заключении брановъ, имъетъ въ виду устронть супружескую жизнь согласно началамъ христіанской нравственности, съ темъ чтобы семья-ототь веродышь общежетія, этоть питоминкь, въ которомъ квется первеначальное воспитаніе человвиу и гдв совершается морфологія его правственнодуховной личности,--чтобы семья служила целямъ церяви, подагала основаніе правотвенно-религіозному направленію ребенка. Въ язычествъ вить посвященія новобрачной въ доманіній нульть оя мужа свидътельствоваль о врайней обособленности патріаржальной семьи и въ свою очередь ограждаль вту обособлемность. Въ христіанстве посредствомъ церковнаго венчанія бракосочетение переходить изъ частной среды въ сферу общественнымь отношеній, становится діломь церковно-обществемнымь. Церковь, какъ общан духовная мать всёхъ вёрующихъ, вмёстё съ своимъ небеснымъ Женихомъ благословляеть на брачную жизнь своихъ духовныхъ чадъ, внушая имъ при этомъ, какъ они должны жить въ брана, чтобы онъ быль о Господъ, а не по страсти. Такинъ образомъ дъйствій церкви конечно не парадизуется ванонное вліяніе на бракосочетаніе семейной власти, а только отходить на второй планъ; заботы и попеченія родителей нодхотовляють брачные союзы; церковнымъ благословеніемъ дается имъ церковно-общественная санкція. Что касается до отношенія къ церковному благословенію браков вичанія со стороны римско-византійского госудорства, то посл'яднее не могдо имъть инчего противъ него. Во времи распростренения христіанства римское государство не предписывало, какъ мы уже говорили, опредъленной формы заключенія брака, предоставляя на волю наждаго выбрать тоть или другой способъ заявленія своей ръшимости вступить въ бракъ съ избранной особой. Церковная оориа завлюченія брака отличалась правда отъ домашнаго брако-

сочетанія большею торжественностію, большею публичностію. но оть этого она должна была только выиграть въ глазахъ государства. Съ распространения кристіанства въ массахъ народныхъ, когда общество стало сплошь христіанскимъ, христіанская форма бракосочетанія естественно вытеснила изъ употребленія прежнія формы браносочетанія частнаго харантера н отала общепринятой формой. Обычай получиль затычь саницю со стороны государственнаго закона. Въ восточной полованъ византійской имперіи церковное браковачаніе было признано единственно ваконною формою совершенія брана при императоръ Львъ Филосовъ въ концъ IX и., а для рабовъ при Аленсът Комишт въ концъ XI въка. Въ запедной имперіи подоблай же законь, коти и не въ такихъ категорическихъ выраженихъ, быль издань при Карль Великомь. И въ поздинившихъ законодательствахъ средневановыхъ западно-европейснихъ государствъ периовное бракорънчание всегка считалось согласно учению цержви формой бракосочетанія всего болье отвівчавшей условіямь законнаго брака. Неудобство церковнаго браковънчанія канъ единственно законной сориы совершения брана сназалось въ первый разъ въ XVI в. въ Нидерландамъ по случев раздъленія населенія втой страны на разныя секты. Чтобы не лищать сектантовъ возможности заключенія законнаго брака изъ-за различія въ веропсповеданін, было дозволено желемінив завлючать бракъ предъ государственнымъ чиновникомъ. Затъмъ въ слвдующемъ въвъ (XVII) быль изданъ законъ о гранданскомъ бракъ въ Англіи во время бывшей тамъ революціи по революпіоннымъ мотивамъ. То же явленіе повторилось и во время франпувской революців съ твиъ только различісиъ, что вресь введеніе гражданскаго брака уже не было явленість инмолетнымъ, накъ въ Англін, а обратилось въ постоянный законъ двиствующій и нынь, а промь того вызвало подражаніе и въ другихъ западныхъ государствахъ. Изъ государствъ съ православнымъ населеніемъ гражданскій бракъ введенъ въ Румыніи (1764) по воль инязя Кузы, усерднаго поклониява францувскихъ обычаевъ.-Въ нашемъ отечествъ вмъсть съ насавдениемъ христіанства введена церковная форма заключенія брака. По нашему закону она и досель признается единственно законною формою

раключения брака. Съ появленіемъ въ нашемъ отечествъ подданных иноварцевъ начало религозной формы брака было распространено и на этихъ послъднихъ, такъ что по нашему эмпону и православные и иновёрцы вступають нь брадъ каждый по правиламъ и обрядамъ своей въры. Тольно один раснольническіе брани до последняго времени не признавались нашимсь закономъ, потому что и сами раскольническія общества не имали придическаго права на существованіе вы начестві особыль въронеповъдникъ корпорації. Въ 1874 году и раскольникамъ дана возножность уванонять свои браки посредствомь запися имъ въ метрическимъ инигамъ, особе для нимъ учрежденнымъ нри полиже. Законъ о метрической заими раскольнических в бриковъ соть опыть примъненія у насъ гражданскаго брака; выпранный действительною потробностно жизии. Какъ на замечатежьную особенность этого закона сравнительно съ постановленіем о гражданском бражь западно-европейских горударствъ, можно указать на то, что наше государство не вивпанается примо въ обрядъ выключенія брака, не береть на себя право примо и явственно объявлять записывающихся въ метрическую вингу супругами, а только удостовфристен въ закимчемін брана, запосить его въ свой документь и втикь сообщаеть ему заковную оклу. И жись, въ законв о бракв раскольническомъ, наше правительство из чести его все еще не отвергло прямо, хотя бы для извъстной части населенія, общее начало двиствующее эт нашент законодательства, что бракосочетаніе должно совершаться по релагіознымъ обрядамъ.

Изъ представленнаго нами краткаго обозрвнія главныхъ моментовъ развитія европейскаго брачнаго института по вопросу о заключеніи брака видно, что въ разные моменты этого развитія преобладали разные фанторы. Въ патріархальной семь в все дълалось, въ томъ числе и вступленіе въ бракъ ея членовъ, по воле и отъ имени домовладыки, воля домочадцевъ сливалась съ ръшеніемъ главы семьи; религіозный факторъ хотя и считался существеннымъ въ заключеніи брака, но не быль самостоятельнымъ, а подчинялся семейному режиму, такъ какъ домашнимъ жрецомъ быль тотъ же домовладыка. Затвиъ подъ вліяніемъ государства власть домовладыки потерпъла извъстное ограниченіе

въ пользу автономіи домочадцевъ; дёло заключенія брака стало считаться деломъ канъ родителей, такъ и детей. Вместь съ этимъ подъ вліяніемъ христіанства заключеніе брака перешло нвъ сферы частныхъ отношеній въ область общественныхъ отношеній. Это переходный періодь въ еврейскомъ брачномъ институть. Въ новой семью власть родителей и воля детей выходить нев состоянія равновівсія, воля послідних выступасть на первый планъ, родители же заняли мъсто помечителей и радътелей о благь своихъ детей бевъ права распоряжаться ихъ сульбой. Вийстй съ этимъ усилилось значеніе государства на ечеть вліянія церави, и до такой степени, что въ большей части западноевропейских государствъ государственная власть взяла на себя и самое двло заключенія браковъ въ каждомъ отдільномъ случав. -- Соответственно указанному соотношению фактовъ заключенія брака въ то или другое время претерибвала изміненія и форма заключенія брана. Въ патріархальной семью формой вавлюченія брака быль договоръ между домовладывами о сочетанівбраковъ ихъ домочадцевъ и исполнение этого договора посредствомъ выдачи невъсты семьв жениха. Въ древивние время патріархальнаго періода этоть договорь носиль религіовнуюформу (у Римлянъ-конфарреаціи), въ поздивищее гражданскую вупли — продажи (коемпціи). Если мы переступниъ за предълы самого патріархального періода и заглянемъ въ глубь съдой старины того или другаго народа, или же обратимъ вимманіе на быть современных дикарей, то мы заметимь тамъ еще болве первобытиую форму заключенія брака; такъ формой заключенія брака служить самый факть пріобретенія женщины, будеть ли то путемъ войны, грабежа, охоты или торговой сдълки. Въ переходный періодъ европейской семьи формой заключенія брака было церковное браковънчаніе, соглашеніе же жениха и невъсты, а также ихъ родителей получило значеніе акта подготовительнаго. Въ новой семью, особенно въ последнее время, распространилась гражданская форма завлюченія брака, состоящая въ изъявленіи женихомъ и невъстой согласія на вступленіе въ бракъ предъ государственнымъ чиновнивомъ и въ признаніи этого заявленія со стороны последняго. Церковная форма заключенія брака соблюдается по прежнему

на востоив Европы, --- въ государствахъ съ православнымъ на-

Что же? Какъ намъ отнестись въ историчесному процессу изивненій вы форм'я заняюченія брака, съ которымы мы тольно что внорогить познакомиднеь? Все ин въ немъ совершилось къ дучшему? Вое ли въ наотоящемъ соотояміи европейскаго занонодательства по этому предмету объщаеть благотворисе двйствіє въ будущемъ на соціальный быть народа и благосостояміс восударства? Едва ин можно отвёчать на этоть вопрось утвердительно съ полной справодино стью. Что катріврходьная семья отиные свой выть у образованных народовь, это остеописнию: Патрівривальная влясть домовлявани была явленість потеричеонинь, условинванась слабынь развитемь государотвоннаго начала. Оъ перемвною историчесникъ обоголгельства прекратилось разумное основане ен существования и она была ограничена государствомъ--- въ кользу свободы личности домочадцевъ. Стремление государства обезнечить личную свободу каждаго, способнаго располагать одбой, есть явление также согественное и подезное не только съ частной, но и общественной точки зранія. Но изкоторыя педробности европейского законедательства объ отнешение родителей и дътей при вступления послъднихъ въ бракъ возбуждають сомичніе въ ихъ ум'ястности. Таково напр. нозволенія детимь миловаться суду на родителей въ случав отказа последнихъ въ согласін на ихъ бракъ. Подобное позволеніе вовое не орогавляеть необходиности, такъ какъ и беръ того законь даеть детниз возножность обойтись безь согласія родителей при вступленіи въ бракъ. А между тамъ это позволекіе чувстнительно запрогиваеть авторитеть родительской власти, который должень быть священнымь для детей во всемь случалкъ икъ жизни. Влаговоспитанному сыну или дочери всегда иравственно тажело поступить вопреки воль родителей, хотя бы не особенно разумно мотивированной. Идти же жаловаться на нихъ въ сукь-это соотавляеть правственное затруднение, грамичалнее съ правственною невозможностию. Какъ же судеть о занонь, который оставляеть въ сторонь чувство деликатности, воторымъ обязаны дети по отношению нь своимъ родителямъ. и овободно отворяеть двери суда первымъ въ случав столеновеній ихъ съ последними? Не колеблеть ли онъ этимъ авторитеть семьи ради невоторых исключительных случаевь, составдяющихъ аномалію въ благоустроенной семьв? Не гораздо ли большую заботу для государства должно составлять попеченів объ охраненія авторитета семьи, чіть огранденіе личныхъ интересовъ въ немногить откъльныхъ слученкъ? Не наотоятельнъе ли эта забота особение въ настоящее время, столь онлонное къ врайнимъ ученіямъ о семейныхъ и соціальныхъ отношеніяхь? Намъ нажется, въ этомъ случав гораздо лучие ноступасть нашъ отечественный ваконь. Онь не принимаеть жалобь оть датей на родителей въ случав несогласія последних на нив бракъ, наобороть наказываеть самовольное вступленіе дітей жь бражь. не инеле впрочемъ какъ по жалобъ родителей; не въ те же время омъ не расторгаеть брановъ, завинчениять вопреми воли родитолей или тайно отъ нихъ. При такомъ поряжь вещей и самовольныя дёте инбють возможность достигать есполненія своять жельній при вотупленіи въ бракъ, кота и съ рискомъ подвергнуться временнымь непріятностимь, а авторитеть жевсти роцительской сохраняется мограносновеннымъ.

. Другой гораздо болье важный мунить дъйствующаго авропейсваго законодательства о заключенім брака, возбуждающій серьёзныя сомнами въ его пълссовбравности, это постомовление объ обявательномъ гранцановомъ бранъ. Мы замения уже, нто уваконеніе обявательнаго ваключенія брака прекь госудавотвенныма чиновникомъ есть высошее торжество государственного измеле. надъ семейной автономіей въ дал заключенія брака. Но съ другой стороны обявалельный гражданскій бракъ есть торжественное фактическое заявление со стороны государства, что оно прорываеть свои отношенія нь редитін, установившіяся ваками, отвероняють ся услуги въ регудирование гранцанской живни, хочеть жить безь онеки со стороны превственно-релипіознаго начала. Что же, нормальное ли эко явленіе? Да, говорять, совершение нормальное. Установляя обязательный праждалскій бракъ, государство только воскользовалось своимъ правомъ опредвлять основанія гражданской правоспособности. Никто другой произ гостарства не можеть распоряжаться въ этомъ дъгъ. Съ другой стороны государство сознасть за собой обязанность

обезпечеть за вебии своими поданными возможность вступленія въ законный бракъ. Оне не можеть быть равнодушно къ тому, что существують такія религіозныя сенты, за духовенствомъ которыхъ не признается право вънчанія съ гражданскими последствіями. Оно не можеть видеть безъ прискорбія, что при церковной сорыв брана христіанны не можеть вступить въ бранъ съ нарушениемъ церковныхъ правиль, напр. не можетъ обрачиться оъ евреемъ (католивъ), не можетъ вотушить въ новый бранъ посив развода, дозволеннаго гранцанскимъ закономъ, нотому что куховонетво пореже отназываются ванчать такіс браки по религовно-правотвенными почивами. Наконена ва случав столяновений ем римско-камолическою церковию государство при периовиси осрив брана империтов въ зависимости оть духовенотва ва двив завинения законных браковъ. Всю эти и подобилли меркобетва устранжется со вредствена обявательняго уранцанскаго брава. Конвино же можеть быть никакого сомивнія въ томь, что государстве инфоть юридическое право. по своему усмотранію опредалить основанія граждинской правоснособности своихъ подранныхъ и въ томъ чисть усганова LETE VOZOBIE I TODERORE SERECUORIE CERCERORO DE PRESENCIPORE отноменіи брака. Правда и то, что перковное браков'янчанів нолучило винчение заменняго брана съ передическими последетвіния въ тражканскомъ отношеніи отъ госудирства, я что госудерство можеть и лициять церковное вамчание того гранциисвяго значенія, какое око ему усвоимо. Но не все то херопю и половно, что нив позволено. Есть ин тесупарелву пловенчель: ная наробность делать то, что оно можеть сделень? Воть же разумное основанія къ наданію закона, о которомь річь? Однимъ неъ главныхъ свойствъ корошаго и приссобразнаго раноме считается то, чтобы онъ удовлетворных потребиостикь по крайней мара большинства гражданъ. Можво ли сказать это о явконв, установившемь обязательный гранцанскій брань? Консчнонътъ. Его не желали и не могли желать жи католики, ки протестанты, потоку что онъ противорьчить ихъ върованіямъ в церковной практика. Онь можеть быть прінтень только такимъ религозными диссидентами, которые доссив не польвовались правомъ завлючать законные брани по своимъ религіознымъ обрядамъ—плохимъ христіанамъ, которые пожелали бы вступить въ бракъ вопреки требованіямъ церковной дисциплины, — и наконецъ совсёмъ невърующимъ, значить — можетъ быть пріятенъ ничтожному по своей численности проценту населенія. И воть ради удобствъ небольшаго числа гражданъ государство рёшается оскорблять религіозную совъсть огромнаго большинства населенія, ломаеть порядокъ установивитися въками, вошедшій въ шлоть и вровь населенія, и полагаетъ начало новому порядку, гдё нётъ мъста вліянію религін, гдё совсёмъ штноряруются церковныя правила. Можеть ли подебный зевонь быть назвать разумнымъ и благотворнымъ въ сеціальномъ отношевіи?

Несираведиво, говорять защитники гражданскаго брака, обвинять обявательный гражданскій бракь въ противуредигіозной тенденція. "Обявательный гражденскій бракь (будто-бы) не отаковится ни въ малейскую оппосицію съ перковимив бракомъ, нисколько не умаляеть и не ослабляеть потребности въ церковнемъ вънчаніи". На первый взглядь это покалуй зыходить в такъ. Въ самонъ двив, законъ объ обязательномъ гражданскомъ брака не запрещесть дополнять его и периовнымъ освящениемъ бракосочетания, съ тамъ тольно, чтобы бракованчаніе совершалось не прежде обряда браковавлюченія и государственнаго чиновинка. Въ изкоторыхъ законодательотвахъ (германскомъ) это позволеніе выражено прямо, въ другахъ (итальнискомъ) оно должно быть подравумъваемо. При введении занона о гранданскомъ бране въ отдельныхъ германскихъ государствахъ быдо разъясиено государственнымь, чиновникамъ, приставленнымъ въ веденію брачныхъ дёль, чтобы они не повволяли себъ ничего ни говорить, ин дълать при совершении обряда бравозандюченія, что могло бы подать поводъ брачуннимоя думать, будго они не имъють надобности обращаться за религіознымъ освященіемъ брака. Итакъ по видемости все обстоить благополучно. Явился новый гражданскій бракъ, "сталь подль церковной формы брака", какъ добрый и мирный сообдъ, не замышляющій ничего враждебнаго противъ своего сосъда. Но если немножно вдуматься въ существо дъла, то мы сейчасъ замътимъ, что это за сосъдъ явился у церковнаго брака. Нельзя скавать, что гражданскій бракъ заняль місто подлю церковнаго

брака, мичемъ не ватронувши его; петь, онв запяль то именно мъсто, которос по прежнему перижу принадлежало периовному браку, предоставлять посявднему устрояться какъ онъ знасть, существовать насчеть свободныхь симпатій его почитателей: Что же? Развъ жищение церковнаго, брановънчания поряжичаемого значенія не составляють нотери для него? Разва это обегоятельство не должно служить ка подрыву его авторитета? Разви не нейдется людей, поторымь покамется обременительными совершать два обрада для одного и того же авта? Развъ вростой народь, у которого все держится главнымъ образомъ на обычав, пойметь различіє между гражданской и жерковней формой завлюченія брава и необходимость той и другой? Не вроще ли, не удобиве ин ему зависонить тольке тесь обрадь, кеторый признастся необходинымъ въ глазахъ запона? Напонень, развъ maro hañretor de uporociantenno espaisana no toldid de pa-ASSES, MHTCLEHTCHILLE, HO H BE CDCRE MEMBERTO, OCCURNO: TOPONскаго и оббричного населенія людей колеблюников во воръ, равнодупиника ка вей вин совскить неварующиха, которые нонечно съ спомойною соврочню, или же съ удовольствіемъ отпажучол отъ церповнаго в'янчавія браца? Но зачівть міфоливни предположенія, когда есть на лицо уже санкы? Кака только введень быль въ Германіи обявательный гранданскій бравь, такъ явилось въ протестантеномъ населения много браномъ, не освященных», реаниюмичесь обрядомь; дёти раждающіяся оть этихв брановъ коночно остаются бозъ прещенія, и т. обр. постепеннонараждается приодъніе язычниковь новаго мокроя. Что ме? Спажемъ ли и после этого, будто гражданскій бракъ на жебого. ничего враждебнаго по отношению из церковному бражованчанію? Нать, не напрасно соціаль-демократы поставили однимь. ную главных положеній євоей програмны, что религія должна быть частнымъ дъдомъ кандаго индивидума, и должна быть нагнана изъ всъхъ соеръ гражданскаго общежитья. Они очень хорожо знають, что этимъ нутемъ всего легче распространить невёріе въ обществе и народе. Установленіе обязательнаго гражданскаго брака есть очевидно явление очень благопріятное для достименія конечныкъ красй этой программы, какъ справедино замвчають серьевные критики закона объ обяватемьномъ гражданскомъ бракв (Дикгофъ, Зомъ).

Но накове отнешение гражданскаго бража из церковиему вътомъ случав, погда оки совершаются оба одинъ послв другаге? Оптимисты утверидають, что "гранцынскій брагь служить поиз подрыву, а из поддержанію интересовъ периви. Церковноевъзгание мелается не для того только, чтобы придать негальный. карантеръ супружескому сожитю, а ради сапаго бизгосновения. **Нерковнее священнодъйствіе выигрываеть въ чистоть** и святооти, какъ снободно неможнения обязанность совести". На этонужно замбинть, что обрида браковънчанія панцёя отавить наодну линію со другими первовивани обрядами и священнодействілин, относницинном къ внутренней живни церкви и не нивинцини приной и тесной овизи съ гранданскимъ общеничесть. Несредствоит бранорычания устанявлярногон ва намерть отдальным влучав союнь мужчины и женщины, поличистий осневаше и вегало осмьа. Оснивние у обряда бранов'янчинія зва-HEHIB ODANOSARMOUNTERPRENS SERRE, VEGIR MC OFF STOTO HE HOMBначен его сивгонь и ов религіваной: точки промія? Кристійна, вой бест различия можевинаній, върукогь, что бракосочетанів освершается благосдовения Болина, соббщаению рукого свящвиния, нап чатомъ брановёнчанія. Но воть государствоговорить, что для заплюченія брака пачь падобности въ церковномъ блигосковский, что для этого достаточно, если жениха и неввоту обсывить супругами государотвыный чиновникь. Разв'в iiponosivamenie dango topaka bengik ne emporabileta peminosныхъ върованій христіанива? Кону же долясна върнта христіанаять въ экомъ сручав-поркви али государогру Всли от пор-MOTE MENTPHHY POCYMENORMS, TO OND MOLECULE OFFICERS, VICINIO периовнос, при усвоеми этой доктрины ока не можеть совернасы телигючнаго обрядь ов твив значения, какое тевенетов сму церковію. Если же хрисківния останется върски ученію HOPE CREENLY, TO OHE ROLLING OFFICERT REPORTED TO CYCLOPIC PROCESS. ную, какь новыество несотпасное от христанскить учениемь. Тамы и поступскоть католики; они объявили, что брокь, заключенный гражданскимъ порядномъ, есть не более, какъ конкубиновь, что бракъ кристіанскій начинается только съ того момента, манъ брачуниеся получать религіовное освящение своего союва по первовному обряду.

А что же протестанты? Протестанты почуствовали себя посла наданія закона о гражданскомъ бракт еще въ болте двусмысленномъ и затруднительномъ положеніи, чёмъ католики. Они не могли подобно последнимъ объявить гражданскій бракъ конкубинатомъ; ихъ стесняеть въ этомъ случае зависимое положеніе ихъ религіовнаго общества отъ государственной власти, которая у нихъ считается законодательницей и въ религіозныхъ пълзд. Протестанты должны были привнать государственную точку врвнія на гражданскій бракъ. А затемъ имъ необходимо представился вопросъ, что же двлять съ решиновнымъ вароваціємъ, въ силу котораго бракосочетаніе совершается Божінмъ бдегословеніемъ, а глависе-какъ быть съ церковнымъ обрядомъ браковънчанія, который вовсе не предполагаєть гражданскаго брака, а представляеть приходящихъ въ браковънчанію женихомъ и невъстой, которые туть только дъ первый разъ явдяють свое желаніе вступить между собою въ бравь и доють. объть супружеской върности, и поэтому называеть ихъ въ модихвахъ не мужемъ и женой, какъ объявилъ дхъ, у себя госур дарственный чиновникъ, а только желающими завлючить супружество. Прусскій верховный дерковный советь, на долю котораго всего прежде вырако высказалься объ этомь вопросъ, нисколько не запружинясь сталь прямо на почну эренія государственнаго закона и сделаль выденнюмийе изу, нея выводы, Онъ признадъ, что послъ того, какъ государство взядо на собя право завлючать завонный бракъ, церковное вънчание должно потерять значение бранозаниючительнаго акта, что отсель содержаніемъ его должно служить произнесеніе дрекъ Богомъ д обществоиъ объта вести брачную живнь согласно оъ словомъ, Божіных т.-е. неразрывно до самой смерти; произнесеніе этого. объта должно обязательно предпествовать началу савтическихъ, супружеских отношеній. Соответотвенно наменію внутреннягозначенія церковнаго вфичанія доджна потерийть перемвну и саная форма его; изъ обряда браковънчанія должно быть вычеринуто все, что напоминаеть о его прежнемь значены важь брацозавлючительнаго акта и замънено формулами, отвъчающими новому закону о гражданскомъ бракъ. Наконецъ высшій органъ протестантской дерковной вдасти въ Пруссіи дощель въ своихъ

уступкахъ министерству исповеданій до того, что призналь въ принциить законными и съ церковной точки зрвнія вторичные браки лицъ, развединихся съ дозволенія государственцаго закона, но вопреки слову Божію. Та же точка зрвнія была принята органами протестантскаго церковнаго управленія и въ некоторыхъ другихъ мъстахъ, вромъ Пруссім (напр. въ Каслъ, Килъ). Не такая уступпивость высшихъ органовъ протестантскаго перковнаго управленія, степщихъ бливко въ высшимъ государственнымъ админиотративнымъ сферанъ и находящихся подъ ихъ вліяність, вызваль настоящую бурю возраженій и протестовъ въ среде провинціальнаго и приходоваго духовенства, стоящаго биние из пароду, но вежиз областикъ Германіи. И из печати и на оффицальныхъ провинціальныхъ синодахъ духовенство заявило, что для священниковъ, которые суть служители слова Божія, правственно невозможно считать законными браки, заваюченные вопреки прямому ученю слова Божія, также измівнить значеніе и форму брановінчанія. Оно желало, чтобы на ряду съ гражданскимъ актомъ заключенія брака и церковное въичание считалось тоже завлючениемъ брана, только въ церковномъ смыске и въ церковной соерв. Чтобы эта двойственность обрим одного и того же акта не бросалась въ глява и не назалась вномалісй, оно предлагало сдалать въ форми брановинчамін неленькую прибавку, именно въ формуль изъявленія женихомъ и невъстой согласія считать другь друга мужемъ и женой предлагало прибавить: христіанскимъ мужемъ и христіанской женой; этоть оттвесть цервовнаго бракованиюченія должень по яхъ мивнію примирить его съ актомъ гражданскаго бракозанаприонія, по правней мірі объяснить его параднельное существованіе. Эти возраженія и предложенія не были уважены прусскимъ верховнымъ церковнымъ совётомъ, но они все-таки остановили на время примънение указа этого совъта 21 сентября 1874 г. Воливніе, вызванное въ протестантском духовенств'я н наподъ узаконеніств о гражданскомъ бракъ, а особенно планомъ его примъненія въ церковной средь, намъченнымъ въ прусскомъ высшемъ совъть, съ теченіемъ времени усилилось и выразилось въ потиціяхъ объ отмънъ закона, канъ насилующаго христіансвую совъсть; въ 1880 году было подано въ германскій рейстагь

1643 петицій этого рода съ 150,000 поднисей. Петиців не имъли успъха въ рейстагъ, потому что не нашли себъ поддержви у католиковъ, которые изъ видовъ прозедитизма среди протестантовъ не желали своею помощо вывести ихъ изъ затруднительнаго положенія, въ которое они поставлены единов'ванымъ имъ правительствомъ. Но онъ все-таки произведи сильное впечатавніе въ высшихъ правительственныхъ сеерахъ Германіи. Для усповоенія вовмущеннаго религіознаго чувства протестанновъ, въ томъ же 1880 г. быть издань королемъ ирусскимъ съ согласія генеральнаго синода и министерства указъ для евангелической церкви восьми древнихъ провинцій Пруссіи. Въ немъ заявыяется, что церковися обязанность требуеть оть воякаго протестанта, чтобы онъ, несмотря на завлючение брана гражданскимъ порядкомъ, старался дополнить его цервовнымъ вънчанісиъ,--чтобы окъ избъгаль вакиюченія такого брака, который не можеть быть освящень церковнымь модитеословіемь по причинамъ цервовнымъ и чтобы не вотупаль въ брачное сожите прежде соверщенія церковнаго в'вичанія. Въ дополненія, приложенномъ къ этому указу, скавано, что если бракованчаніе совершается тотчасъ послъ заключенія гражданскаго брачнаго вета или но праймей мере до вотупленія мовобрачных въ супружеское сожитіе, то при браковънчаніи невъота называется родовымъ именемъ, а не фанидьнымъ именемъ мужа и именуется дъвицей. Этотъ указъ вижеть съ доподненіемъ иъ нему очевидно служеть коррективомъ къ закону о гражданскомъ бракъ. Онъ имъеть для протестантовъ такое же вначене, какое для католиковъ заявление папскаго правительства, что гражданский бракъ до церковиаго вънчанія просто конкубинать. Но любопытно то, что королевскій указь объ обязательности бракованчанія для протестантовъ съ церковной точки врвнія издань тою же государственною властію, которая ввела въ Пруссіи и законъ объ обязательномъ гражданскомъ бракъ. По въдомотву гражданскихъ дъль прусскій король уваноняеть, что бракь совершается единственно предъ пражданским чиновником и церковное вфичаніе не имветь для законности брака никакого аначенія. По въдомству церковныхъ дъль тотъ же король заявляеть, что лица, вступившія въ законный бракь посредствомъ гражданскаго акта,

до стичанія еще не мужь и жена въ полномъ вначеній слова, а мужъ и жена развъ наполовину. Нужно ли намъ еще болъе нагляднаго довазательства на то, что обязательный гражданскій бравъ вовсе не такой мирный и безобидный сосъдъ для церковнаго вънчанія, канимъ его желають представить его защитники? Нътъ, нечего спрывать правду! Нужно признать, что введение обязательнаго гражданскаго брана есть вызовъ по адресу цервовного браковънчанія, разсчитанный на то, чтобы низвести церновное вънчение по значению на степень прочихъ домашнихъ обрядовъ, которые совершаются теперь при свадебномъ торжествъ. Церковное вънчаніе при обязательномъ гражданскомъ бракв можеть сохранять эначение публичнаго акта или въ качестив протеста противъ гранданскаго закона, какъ это у католиковъ, или въ смысле норректива на закону о гражданскомъ бракв, какъ это у протестантевъ, но въ обонкъ случаяхъ въ качествъ конкуррента гражданскому браку, желающаго сохранить то положение, которое принадлежало ему прежде и по закону, а ныив принадлежить только по религіознымъ варованіямъ народа. Введеніе гражданскаго брака составляеть одинь изъ крупныхъ шаговъ къ достиженію отділенія государства отъ цервви и къ очищенію гражданской жизни оть вліянія религіознаго начала. Оно есть одна изъ меръ т. н. культурной борьбы, ноторую ведеть современное западно - екропейское государство противъ общественнаго эначенія религіи.

Наше отечество досель Богь храниль оть отврытаго проявленія этой борьбы. Наше государство искони съ самаго вознивновенія своего живеть въ мирів и единомыслін съ православною церковію. Оно знаеть по опыту въ теченіи цілаго ряда віжовь, какая благодітельная въ соціальномы и государственномы отношеніи сила православная церковь. Оно помнить, что брачный институть у насъ развилоя подъ непосредственнымы наблюденіемы и руководствомы цериви. Оно совершенно справедливо полагаеть, что для правственности народной весьма важно, чтобы супружеская жизяь регулировалась закономы Божінмы и правилами церкви; оно находить необходимымы для прочности семейнаго союза, чтобы при самомы заключеній онь освящался религіей и сиріплялся благодатною силой. Въ силу закона о

въротеринмости наше государотво относится съ довъріемъ и къ прочимъ велигіямъ и въропсповъданіямъ, предоставляв имъ право завъдыванія и устроенія брачныхъ союзовъ у ихъ постьювателей. И ему нътъ недобнести мънять свое дельне на недовъріе по крайней мірі по отношенію къ акту вакцюченія боака; значеніе религіознаго начала въ двяв завлюченія брака должно стоять выше твхъ неудобствъ, какія иногда встрвчаются при настоящемъ порядка земноченія у иноварцевъ. Подъ общій законь о религіозной формъ бракосочетанія не подходять только наши диссиденты-раскольники. Въ недавнее время имъ дана возможность заключать законные браки подъ въденіемъ и при участіи полиціи. Это есть своего рода опыть примъненія къ быту нашего народа гражданской формы брака, вызванный действительною жизненною потребностію. Этимъ правиломъ можеть руководствоваться наше государство и по отношенію въ другимъ диссидентамъ, не имъющимъ прочной организаціи въроисповъдной общины, признанной государствомъ. И оно свлонно имъ руководствоваться, какъ показываеть законъ 27-го мая 1879 года о предоставленіи мъстнымъ гражданскимъ властямъ вести метрическія записи браковъ у баптистовъ.

При такихъ обстоятельствахъ у насъ совсёмъ нёть почвы для возбужденія вопроса объ обязательномъ гражданскомъ бракъ. "Гражданскій бракь, скажемъ словами извістнаго ученаго нашего и вивств государственнаго мужа высокой государственной мудрости (К. П. Побъдоносцева), можеть оправдываться единственно враждебностію отношеній между государствомь и церковію. И потому невозможно согласиться съ мивніемъ твхъ, кои почитають учреждение гражданского брака желательнымъ и подезнымъ и для такого народа, коего исторія къ счастію не представляеть печальнаго раздвоенія между церковію и государствомъ. Было бы неблагоразумно безъ всякой необходимости прививать въ простому быту столь искусственное учреждение, можетъ быть и безправственно было бы прививать въ сознанію народному чуждую ему мысль о раздвоеніи, котораго онъ не понимаеть. Гдв масса народная принадлежить въ единому въроисповъданію, глубово слившемуся съ національностію, где народъ и не слыкиваль о политической борьбв между церковію и государствомъ, гдв нівть никакой причины желать и никакого повода возбуждать разділеніе той и другого, тамъ нельзя и принуметь ничего лучше и соотвітственніве святости брака и практическимъ потребностямъ быта народнаго, какъ существующая церковная форма брака".

Пооф. Бординдовъ.

## О ХРИСТІАНСКОЙ ЛЮБВИ \*.

(1 Kop. 13).

Кождый изъ восъ, братіе, безъ-сомпанія радавадся вопросомъ: въ чемъ величаниее благо людей? Къ чему долженъ человъвъ стремиться? Чего ему желель верми силами души своей? Это не пустой, но жгучій, существенный вопросъ. Въ течены въковъ намъ, христанемъ \*\*, говорили, что въ религірзномъ мірѣ величаниее соть выра. Но это не такъ; въ прочитанной нами сегодня главъ св. ал. Павалъ говорить, ито мебась больше (I Кор. 13, 13). Онъ прямо вальциять: "сели я вибю вею въру, такъ, что могу н горы переставлять, а не нивль любви, то я инчто" (1 Кор. 13, 2). И св. ад Петръ говоритъ: "болъе же всего имъйте усердную любовь другь къ другу (1 Потра 4, 8), а св. Ісаннъ Богословъ иншетъ: "мы знаема, что нерешен изъ смерти въ жизкь, потому что любимъ брадьевъ", "воздребленные, будемъ любить другь друга, потому что любовь отъ Бога; и всякій любящій рождень оть Бога и знасть Бога... потому что Богь есть дюбовь" (1 Іоан. 3, 14; 4, 7, 8). Самъ Гоолодь нашъ Інсусъ Христосъ сказаль, что "любовь соть испомения закона". Подунали ли вы о томъ, что это значить? Въ тв дни люди искали спасенія въ исполненіи десяти заповідей; Христось явидся и

<sup>\*</sup> Річь проф. Друммонда, сказанная имъ въ собранін молодыхъ миссіонеровъ.

<sup>\*\*</sup> Т.-е. езангелическимъ, къ которымъ принадлежатъ слушатели Друммонда.

какъ бы показаль имъ "путь еще превосходивний". Онъ сказалъ: мобите и вы постоянно будете исполнять всв заповеди само собою. И на самомъ дълъ, возьмемъ какую угодно заповъдь: Да не будеть у тебя другихъ боговъ предъ лицемъ Монмъ". (Исх. 20, 3). Если человъть мобить Бога, онъ не станеть повлоняться идоламъ. "Не произноси имени Господа Бога твоего всуе"; ему и въ умъ не придетъ произносить напрасно имя Бога, если только онъ воистину мобить Его. "Помни день субботный, чтобы святить его". Человъкъ, мобящій Бога, будеть радъ имъть день, посвищений исключительно тому, что онь добить. Точно также, если человъкъ любитъ людей, ему не надо будетъ особенно запов'ядывать чтить отца и мать. Онъ будеть чтить ихъ безъ усилій объ этомъ, если онъ любить ихъ. Излишнее тоже говорить ему: "не убивай", "не прелюбодъйствуй", "не крадь", "не лыесвидътельствуй", "не ножелой того что у ближняго твоего". Если онъ любить, онъ будеть радоваться счастю и богатству ближнию своего; ему и въ голову не можетъ придти чвиъ-либо обидьть того, ного онв мобиме. И такъ, братіе, вы сами надите, что "любовь есть исполнение занона" (Римл. 13, 10; Mare. 22, 37 - 40; Maps. 12, 30 - 31).

Свое разсуждение о христановой любви ов. ан. Павель начинаеть съ того, что сопоставляеть любовь со всемъ твив, что въ особенности высоко цвинлось людьни въ его время: съ праспорвчіемъ, съ даромъ пророчества, съ познанісмъ тайнь, съ вёрою, съ милосердісмъ, и выводить вавлючение, что безъ любви все очо начто... Подъ конець св. ап. Павскъ сравниваетъ любовь съ самоножертвованиемъ и съ мученичествомъ, и я прощу васъ, братіе, какъ будущихъ миссіонеровъ, въ особенности обратить внимание на то, что если выг отдадите даже ваши тъла на сожменіе, а не будете шивть любви, не будеть вамъ въ томъ нинакой пользы---инкакой! Ничего болье высокаго вы не межете принести язычникамъ, какъ отпечатокъ любви Божіей на вашемъ соботвенномъ характеръ. Это всемірный явынь. Вамъ потребуется несколько леть на то, чтобы научиться говорить по китайски или на одномъ изъ діалектовъ Индіи, тогда вакъ язывъ любви — понятный всемъ и краснорвчивый -- съ самаго перваго дня вашего прівада будеть непосредственно свидетельствовать о томъ, что въ васъ, и привлекать из вамъ сердца людей. Въ центръ Арекки, ореки озеръ. я встречаль черныхь людей, лица которыхь пролемялись, когда они говорили о докторъ Давидъ Ливинготонъ, постивнемъ ихъ насколько дать тому назадь. Они не понимали словь его, но чувствовали дюбовь, бившуюся въ этомъ сердив; такъ и вы, братіе, позьните съ собою нь языниянамъ вто простое ечарованіє хриотіанской дюбви и дело вашей миссін наверное увенчастон полныму успахомъ. Что ис такое хриспанския любовь? Въ последующих стихахъ св. ан. Паваль разбираеть любовь и повольность намь, что оне состоить изъ делити добродьтелей, въ воторымъ всъ им можемъ управияться при восмозможныхъ обстоятельствахъ и условіямъ жизни. Эти добродітеля суть: терпине-, побовь долготоринть"; бланость-побовь пилосорствуеть"; веминодушие - мобовь "ме завидуеть"; смирение - мобовы "не превовновитея, не гордитея"; спосмусость — добовь "не безчинствуеть"; несерекормение-- любовь "не инеть своого; благодумие--простодуще - простодуще - простодуще зда"; чистосордечю-пюбовь ме разуется неправлы, а сорадуется иоминь". Какъ видине, вов эти добродьтели приложимы из правтической, ежедневной живни людей и составляють собою полную мару дуковнаго вовраста человака. По обстоятельствамъ временимы колины ограничнъся немнорими замвизними о кампой изъ этихъ добродетелей.

Въ меринни проявляется страдательная стерона любри. Любовь териванно выжидаеть благопріятнаго случая для своего проявленія; она не сустлива, не стремительна, но степенна и облечена украшеніска вроткаго и спокойнаго духа. Въ басмосим мы усметриваемъ двятельную сторону любви. Бодыпую часть своего времени Христосъ проводилъ на земла въ доставления счастія дюдимъ, въ оказанім имъ услугь. Велинодушіе есть любовь въ соревновании. Какое бы доброе дъло вы ни сдълвли. накую бы услугу ни оказали, найдутся люди, далающіе тоже самое: не завидуйте имъ. Зависть есть нерасположение из людимъ одного съ нами рода дъятельности. Смирение есть любовь спрывающаяся. Сделавъ доброе дело, оказавъ услугу, мы не должны важничать этимъ, воображать что-либо велиное о себъ. Въжме сие есть любовь, проявляющаяся въ мелочахъ. Любящій человъвъ не можеть быть невъждивымь. Возьмите самаго необразован-39\*

наго человъка и приведите его въ общество, и если въ его сердцъ соврыть источнивь любви, онь не можеть быть невътливымь. Несеоежорыстве проявляется въ томъ, что любовь не ишетъ своето. Любящій челов'якъ, если нужно, отказывается даже отъ своихъ правъ въ пользу другаго. Легко отказаться оть того, въ чемъ мы не увърены, что опо наше; но отказаться оть того, что дъйствительно наше, пріобретенное быть-можеть годами труда в пожертвованій, трудно, весьма даже трудне. Сабдующая добродьтель несьма замычательна благодущие: любовь "не раздражается". Все мы привынии считать раздражительность невиннею слабостыю, последотвівны неверстнаго темперамента. Особенность раздражительности въ томъ, что это порокъ добродътельных людей. Есть личности, которыя были бы вполив совершенны, еслибы только не были такъ раздражительны, обидчивы и такъ часто въ дурномъ расположени духа. Но истинный криопаниять не должент быть раздражительнымъ; онъ должень вожин силами души своей бороться противь раздражительности, обидчивости и дурнаго расположенія духа. Это не результать извъетнаго темперамента, но грвкъ, причнакъ нелюбящаго сердда. Недостатовъ теривнія, благости, великодумія, омиренія, въживости, неовоекорыстія, простодушія, чистосердечія — все это проявляется въ одной веньший раздражительности. Кань можеть человъкъ, не побъдившій въ себъ раздражительности, вивть часть съ народомъ Вожіниъ? Да подобный человить самое небо содывать невыносимымь для всых живущих въ немъ! Въ простодущи проявляется довърчивость любви. Любовь не мыслеть эла. Довърнёте человъку, и вы возвысите его въ его соботвенным глазамь и пріобратете его для Христа. Простодушный челововь самымь лучшим образомы обънсияеть всяний поотуповъ ближняго своего. Въ чистосердечии проявляется отсутствіе лицемврія въ любви.

Воть, брате, что такое христіанская любовь. Всю жизнь свою христіанинъ долженъ учиться любить. Міръ не игрище, но школа. Что дъласть человъка хорошимъ игрокомъ въ мичъ? практика. Что дъласть человъка хорошимъ художникомъ? ученымъ? музыкантомъ? атлетомъ? практика. Что дъласть человъка хорошимъ человъкомъ? практика и ничто инос. Въ религія нъть ничего случайнаго; душа развивается не яс инымъ законамъ чъмъ тъло.

Если человъкъ не будеть упражнять рукъ, онъ не разовьеть двуглавыхъ мышць своихъ; если онъ же будеть упражиять души, онъ не разовьеть въ себв силы и крвности харантера. Любовь не есть плаксивое душевное волиение -- это эдоровое, сильное, мужественное; эксргическое выражение всего парактера челочика въ наполивищемъ развития всего духовияго существа его; и эторо можно достягнуть лишь ожедневиким, емечаснымь упражненісмъ. Поэтому не роминта на свой удать, на условія вашей жизни, на то, что вамъ приходится бороться съ прион обтью ежедневно осаждающихъ васъ искушеній. Въ этомъ состоить назначенная вамъ отъ Бога жизненная школа, долженствующая содълывать васъ терпъливымъ, благимъ, великодушнымъ, смиреннымъ, въжливымъ, несвоекорыстнымъ, благодушнымъ, простодушнымъ и чистосердечнымъ. Не ропщите на Руку, формирующую въ васъ безформенный образъ, который отъ каждаго прикосновенія этой руки содылывается все прекрасные и совершениве. Оставайтесь въ водовороть жизни, не уединяйтесь. Пребывайте среди людей, заботь, затрудненій и препятствій. Помните слова Гёте: "талантъ вырабатывается въ тиши, характеръ формируется въ водоворотв жизни". Тутъ, среди людей и всяваго рода искушеній должно вамъ учиться любить. Но какъ же учиться любить? Соверцая любовь Христову. Любовь порождаеть любовь. Это то же, что при навлектризованіи. Кусокь жельза вблизи навлектризованнаго тыла навлектризуется; онъ намагничится вблизи магнита и до тъхъ поръ пока будеть находиться вблизи магнита, онъ и самъ будеть магнитомъ. Пребывайте вблизи Того, кто возлюбиль насъ и предаль Себя за насъ, и вы сами будете любить и содълаетесь духовнымъ магнитомъ и подобно Ему всёхъ будете привлекать къ себе. Это неизбъжный результать любви. Мы любимъ людей, даже нашихъ враговъ, потому что Богъ возлюбилъ насъ. Но почему же мобовь есть высочайшее благо? Потому что она въчна: "любовь никогда не перестаетъ". Все остальное прейдетъ. "Пророчества прекратится и языки умолкнуть и знаніе управднится", потому что "когда настанеть совершенное, тогда то что отчасти прекратится", но любовь пребываеть въчно. О многомъ св. ап. Павель даже не удостоиваеть и упомянуть. Онъ не говорить

ни о деньгахъ, ни о богатотвъ, ни о славъ. Многое изъ того, что аюди почитають гръхомъ, само-по-себъ не гръхъ, но будучи скоропреходащих, оно недостойно того, чтобы отдавать ему всю жизнь и посвящать всю безсмертную душу. Посвящайте свою безсмертную душу тому, что безсмертно. Развивайте въ себъ, братів, этотъ высочайній даръ любви, дабы преебражаться вамъ де образъ Христа отъ славы въ славу и содълываться причастивнами жизни въчной, которая въ Словъ Вожісиъ постоянно поставляется въ связи съ любовію. Аминь.

# по поводу исторических вошивокъ

ОТКРЫТЫХЪ Г. СОЛОВЬЕВЫМЪ ВЪ БОГОСЛОВСКИХЪ СОЧИНЕНІЯХЪ ХОМЯКОВА.

Въ 1887 году появилось въ Загребъ сочинение г. Вл. Содовьева, столь извёстиого своими философскими и богословскими трудами, подъ заглавіемъ "Исторія и будущность теократіи". Эта книга вывоветь въроятно отвывы въ нашей духовной журналистика, которые отдалуть должное начитанности и таланту автора и раскроють настоящее направление книги видимо крайне тенденціозной, но до сихъ перъ (появидась только первая часть) дающей тодько угадывать, къ какимъ выводамъ она импеть въ концъ концовъ довести своихъ читателей. Изъ предисловія къ этому труду мы усматриваемъ, что авторъ относится отрицательно въ трудамъ русскихъ богослововъ и мыслителей, старавшихся выяснить православное учение о церкви; въ числъ ихъ упоминаеть онъ и объ А. С. Хомяковъ, сочинениямъ коего (богословскимъ) произносить крадий, но рашительный приговоръ. (стр. XV-XVI). По мивнію г. Содовьева богословскія сочиненія Хомявова суть не болье какъ "патетическая декламація" на тему что мы один въ абсолютной истинь, а всв прочіе въ абсодютной ажи"; "что мы один обладаемъ истинной дюбовью, а она есть обладательница и истиннаго ученія, утраченнаго западомъ, всявдствіе учиненнаго имъ надъ востокомъ акта нравственнаго братоубійства". Этоть акть братоубійства оказывается измышленнымъ самимъ Хомяковымъ для чисто полемическихъ цълей; самое же измышленіе это покоится на ложномъ понкманіи, или точиње на незнаціи помлинныхъ актовъ испанскихъ соборовъ. Кто точиве понималь акты Толедскаго собора 589

года Хомяковъ или г. Соловьевъ, объ этомъ я не берусь судить въ настоящей заметке (укажу только мимоходомъ на то, что не одинъ Хомяковъ понималь значение Толедскаго собора въ смыслъ авторства filio-que. Трудно заподозрить напр. Неандера въ незнакомствъ съ текстами актовъ. Kirchengesch. I. 649). Цвль ея разъяснить читателямъ вниги г. Соловьева значеніе примъчанія къ стр. XVI, въ которомъ онъ возводить на Хомякова обвиненія въ легкомысленномъ отношенім къ исторической сторонъ церковныхъ вопросовъ. Оставить указанные г. Соловьевымъ факты безъ разъясненія мив кажется неудобнымъ, потому что они могуть подать поводь многимъ почесть Хомякова совершеннымъ невъждей въ исторіи церкви и тамъ дискредитировать самый трудъ его. Судя по пренебрежительному тону, съ воторымъ г. Соловьевъ отвывается о трудахъ Хомякова, можно бы подумать, что дискредитирование ихъ путемъ указания на нъкоторыя историческія неточности есть тоть удобивашій полемическій пріемъ, который г. Соловьевъ избраль для того, чтобы разсчитаться съ противникомъ, о которомъ нельзя совершенно умодчать и съ которымъ не совсемъ дегко бороться, несмотря на научное всеоружіе, въ которомъ выступаеть авторъ вниги о теократіи. Такъ или иначе-свое мивніе о нестрогомъ отношенім Хомякова въ фактамъ церковной исторім г. Соловьевъ подтверждаеть следующими доказательствами: 1) на стр. 5 (2 томъ пол. собр.) осуждение папы Гонорія отнесено нь Халендонскому собору. 2) Патріархъ влександрійскій Діоскоръ отнесенъ къ числу сресіарховъ, отрицавшихъ св. Троицу, осущенныхъ Никейскимъ соборомъ (стр. 135, 2 изд., 157, 3 изд.). 3. Слова "изволися св. Духу и т. д. (Дъяніи вп. ХУ, 28.) названы обыкновенной формулой введенія ко всемь постановленіямь соборовь (стр. 63. 2 изд. 71, 3 изд.) и 4 "тому подобными" (sic). Всв эти ошибки названы г. Соловьевымъ "невероятными"; надо думать, что и "тому подобныя" тоже относятся въ натегоріи невъроятныхъ, хотя покуда приходится на счеть этого верить на слово г. Соловьеву.

Въ послъднемъ 3 изданіи 2 тома сочиненій А. С. Хомякова, издателями замівчена была опибочность приведеннаго въ примівчаніи къ стать "Церковь одна" сакта осужденія папы Гонорія калкидонскимъ соборомъ. Оговоривши эту явную описку, издатели навели справку въ подлинныхъ бумагахъ Хомякова и нашли, что оригинальной рукописи этой статьи не сохранилось. Напечатана она по списку, явно не для печати изготовленному, крайне небрежно сділанному и видимо поспішно, кое-гдъ исправленному рукою автора. Въ числъ собственноручныхъ приписокъ находится и примівчаніе объ осужденіи Гонорія. Ціль примівчанія указать на осуждаемость папы; въ указаніи на соборъ произнесшій осужденіе вкралась ошибка, къ сущности

вые оправод неподрами и воторяя конемо образования выда бы поправлена авторомъ, селибы его трудъ назначалоя въ то время къ печети. Но сполько такая описка можеть служить мфриломъ историческихъ повяний Хоминова, явствуеть изъ того, что эту ощибку не заметиль никто изъ излателей сочиненій Хонякова, сделавшихся темь самымъ причастными его историческому невъжеству. Въ первый разъ статьи "Церковь одна" была напечатана въ "Правося. Оборраніи" 1862 года беръ исправленія оприбан; развить она была напечатана за границей въ первомъ изданіи 2 соч. Хомянова, неготовленномъ въ печати пон-Ю. О. Семериным, и. Н. П. Гиларовымъ-Платоневымъ. Епра ли межно обвинять ременторовь "Прав. Обоеринів" и упоминутыкъ мною двих на полномъ невнаей сомыхъ немудраховъ церк. негорін. Еслибы эта явлая описка не была исправлена въ 3 изданіи богооловскихъ сочиненій Хомикова, то намъ воговалось бы лишь благоварить г. Соловьева яв опо указаціе; въ проточнеми случая они препочно вопочни стронения.

Переходимъ во втерому промаку, отмеченному г. Соловьевымъ. Дъйствительно да Хомяковъ угверживеть, что Діоскоръ былъ осужненъ Никейскимъ соборомъ (за сресь противъ св. Тромаы) состоявшимся за 120 котъ до времени, когда выступиль съ своимъ вкечченіемъ этоть единомышленникъ Евтихія, представитель монеонзитстве. На стр. 135-6, 2 изд. соч. Хом. (стр. 15. 3 нод.) мы читвемъ следующее: "Арій и Діоскоръ. \* отринули Троицу, т.-е. внутреннее опредъленіе Божества" и т. д. Для пронанесенія приговора объ этомъ мисученій христівне обратились... из излости нериви... Цервовь отозвалась не призыва своихъ членовъ... Нивейскій соборъ моложиль основаніе христіскому исповъданію візры". Иными словами-оретическія ученія о св. Тронцъ, нечавшіяся Аріемъ и кончившіяся Діоскоромъ (Евтихісмъ) вызвали соборныя постановленія, изъ комхъ Нивейсвія подожеди основанію христівнской догматикв. Чтобы авторъ приписываль осуждение Діоскора собору Никойскому — жеъ выщеприведенных словь его вывести трудно безь особенного на то желанія. Скорве можно обвинить его въ невнаніи сущности Діоскорова лжеученія, но и это можно сдалоть дишь съ новъстной натажной, темъ ванъ въ словахъ Хомякова оговорено въ какомъ распространительнымъ смыслъ онъ понималь выражение "отрицеть св. Троину", т.-е. внутреннее спредъление Божества. Пикать лисученій о св. Тронць Хоняковь считаль заключеннымь ересью Евтихія, что инъ ясиве выслазано въ запискахъ о Вс.

<sup>\*</sup> Во французскомъ текств «les Arius et les Dioscores». Для знающихъ французскій языкъ этой питатой уясняется, въ какомъ общемъ смыств и эти вмена приведени авторомъ.



Ист. (стр. 556. 4 тома соч.), хотя самой ереси этой онъ даль болье точное опредвление на страниць, ольдующей за вышечкаванной 2 тома: "отношеніе Бога къ разумной твари послужило теной дальныйших ваблужденій. Шволы Неогорія и Евтикія пытались извратить апостольское предавле и т. д. Такого рода противопоставление этихъ двухъ именъ именемъ Арія н Діоскора какъ бы подають поводь думать, что вресь Діоснова считается предпествующей этимъ последнимъ; но костаточныхъ основаній для этого найти въ словаль Хомянова нельзя, если понимать выражение Арій и Діоскоръ нъ симелъ определения начала и конца пикла, внутреннийъ явленемъ ноторого были среси Несторія и Евтихія подпостороннія проявленія обидаго вмеученія о сущности Вошоства. Мошно коночно оснаривать основательность такого взгляда на среси, но выдавать приведенили слова Хонянова за нестрелиное историчесное увазаніе сдва ин незполнуельно. Колнбы Хоминовъ писань прагматическую исторію цериви, то ещу вомечно меносведительно было бы выражаться словами недостатечно точными. Въ настоящемъ же случав всякій читавший нашту Хомякова легко пойметь, почему онъ не ванилен подробной номенилатурой сресей и соборовъ. Ему нужно было говорить о значение соборовъ, какъ внаменятельных фактовъ церковной жизни. Спыскъ фоборнаго начала имъ выясненъ; большаго же онъ вовсе и не имъть въ виду предлагать читателю, а всего менье попробной истовіи соборовъ.

Третій ванть невіронтимки исторических омибоки Хомякова усматриваеть г. Соловьевъ въ темъ, что на егр. 65, 2 изд. (71 стр., 3 изд.) онъ выразился следующимъ образомъ: "Такова быле цъль соборовъ, таково ихъ значене, таково понятіе завлючающееся въ обывновенной формуль введенія ко всвиъ рвигеніямъ ихъ-новодися Св. Духу и т. д. Просматриван яцанія актовъ соборнымъ, двистрительно эту формулу, буквально унотребленную, недьея встритать. Hefele на стр. 2 введения въ иоторія соборовъ указываєть нишь на два случая употребленія соборами выраженій, нанешинающихъ начальную фермулу постановленія собора апостоловь, которой они освятили для всёхь гряхущихъ въковъ вначение и силу соборнаго начала въ цернви. Ясно, что Хомяковъ обобщивь апостольское выражение въ томъ смысль, что всв соборы по примъру впостоловъ основывали свои рашения на подрасумиваемомы изволения Св. Духа. управляющимъ непосредотвенно ихъ совъщаніями и постановленіями (Hefele Conc. Gesch. 2). Но позволительно ли выражаться такъ, какъ это сдълалъ Хомяковъ, не навлекая на себя упрека въ историческомъ невъжествъ? Одинъ извъстный историкъ церкви, въ фактическихъ познаніяхъ котораго едва ли позволительно сомивваться—Неандеръ-на стр. 113, т. І, своей исторіи церкви выражается следующимъ образомъ: "уверенность епископовъ въ томъ, что они въ качествъ таковыхъ, могутъ разсчитывать на просвъщение отъ Св. Духа, послужило основаниемъ для самообольщенія духовнаго высокомърія, которое нашло себъ выраженіе въ обычной формуль провозглашенія постановленій соборовъ по внушенію Св. Духа" (Spiritu Sancto suggerente)". Это выражение Неандера конечно еще менве точно чвиъ то, которое употребиль Хомяковъ, ябо последній обобщиль выраженіе апостольское, а Неандеръ сдвлаль тоже съ выражениемъ употребленнымъ лишь св. Кипріаномъ въ посланіи къ папъ отъ 252 г. Тамъ не меняе изъ такого выражения Цеандера заключать объ ноторической некомпетециисти одного изъ самыхъ ученыхъ перковныхъ историковъ Германіи было бы неосмотрительно. Изъ всего изложенняго явствуеть кажется, что приведенныя г. Соловьевымъ указанія не совсвиъ достаточны, чтобы поколебать научный авторитеть Хомякова. Но еслибы и было доказано, что Хомяновъ допустиль изкоторыя неточности въ приведенныхъ имъ фактахъ, стоило ли бы останавливать внимание читателей, безъ какой-нибудь особой причины, на обстоятельствахъ, не минопиять нивакого вліннія на правильность или опибочность его выводовъ. Двиствительно, если папа Гонорій быль осужденъ соборомъ-какое значение имъетъ описка въ наименования собора для правильности вывода объ осуждаемости панъ (какъ противуположение его непограшимости)? Какое значение для правильности пониманія смысла соборовь можеть имать, допустимь, даже ошибка въ отнесеніи Діоскора къ 1, а не 4 собору, или даже смъщение его съ Македониемъ, непосредственно лжеучившимъ о Св. Троицъ? Еще менъе конечно заслуживаетъ винменія предполагаемое г. Соловьевымъ незнакомство Хомякова съ подинными актами соборовъ. Читаталь и Хомяковъ подлинные соборные акты по изданіямъ, упомянутымъ у г. Соловьева-я не знаю; несомивнно лишь то, что свое воззраніе на значеніе соборовъ окъ не измънилъ бы, еслибы пересмотрълъ все иноготомное изданіе автовъ Марві и даже можеть быть не измъных бы и самых выраженій имъ употребленныхъ. Скорве можно допустить, что знакомство съ подлинными актами Толедскаго собора и съ тожованіями на нихъ, г. Соловьева склонию бы Хомякова нъ измененію своего взгляда на исторію происхожденія слова filioque. Однако и въ атомъ случать ему не нужно было бы изменять своего взгляда на "братоубійство" Запада надъ Востокомъ. Изъ бликайшаго знакомства съ сочиненіями А. С. Хонякова всякій усмотрить ічто акть "братоубійства" онъ отождествиль не съ постановленіями Толедскаго собора, а съ усвоеніемъ Западомъ безъ соглашенія съ Востокомъ ученія такъ или иначе вознившаго (ср. томъ 2, стр. 50, 313 3 изд. и 715 и сд. томъ 4).

A. XOMARORD.

## 19-го ФЕВРАЛЯ 1888 ГОДА ВЪ МОСКВЪ.

19-е февраля — день Царскаго Указа объ освобождении крестьянъ отъ крепостной зависимости повсемъстно чествуется въ Россіи торжественною панниходою по Царъ-Мученикъ-Освободитель и соборнымъ молебномъ о здравіи нынъ Царствующаго Государя Императора Александра III и Его Августыйшей Семьи.

Но никогда еще наша православная церковь не чествовала этого дня такъ глубоко, такъ внятно сердцу русскому, какъ 19-го

•евраля настоящаго года.

Въ Архангельскомъ соборъ, древней царской усыпальниць, литургию и паннихиду совершалъ преосвященный Александръ, епископъ Можайскій, съ высшимъ духовенствомъ столицы. При богослуженіи присутствовали московскій генералъ-губернаторъ князъ В. А. Долгоруковъ, командующій войсками округа грасъ А. И. Бревернъ-де-да-Гарди, высшіе военные и гражданскіе чины, представители дворянства, города, сословій и земства.

По желанію и просьбі освобожденных врестьянь были совершены богослуженія въ храмах ванедральнаго Чудова монастыря, церввей—Пятницкой въ Охотномъ Ряду, св. Іоанна Ліствичника, что подъ Ивановой колокольнею, Воскресенской въ Таганкъ, Невопименовской въ Сущев и другихъ. Представителями освобожденных врестьянъ, устроившими торжественныя служенія, были хоругвеносцы московскихъ соборовъ и кремлевскихъ церквей, принявше діятельное участіє въ осуществленіи мысли о построеніи въ память освобожденія крестьянъ отъ кріпостной зависимости въ Москві храма во имя Святаго Александра Невскаго. Во всіхъ храмахъ раздавались народу брошюры: 1) "Братолюбное Слово нівоторыхъ православныхъ русскихъ людей къ православному русскому народу о возможно-скорівшемъ соору-

женіи обътнаго храма Божія въ память освобожденія русских престъянь оть препостней зависимости: 2) Весноминаніе о див 19-го севраля 1861 года съ предложеність построенія храма памятника, точной копів храма св. Сосів въ Константинополь.

Въ хранв наседрального Чудова монастыри божественную литургию совершань высокопроссвященивший интреполить сербскій Миханиъ, причемъ предъ началомъ дигургін отолушена была паниями по въ Возъ почиванить Интераторать---Николев Павловичь и Александръ Ниполасвичъ, а не опенчавів личургін-совершено благоварственное Геоному Богу полеботвів съ провозувашенісы многорізій Государю Инперасору Александру Александревичу, Государнив Иннеретрина Марін Осодоровив, Государю Наследенну Цесаровичу и всему Царогвующему Дому, а также Всероссійскому благородному еселовно. Въ сослуженім съ высопреосвящениванимъ Михаиломъ были: архимандрить Далилова монасыра Анонюхій, наивстинкъ Чудова монастыря архананврать Маркь, мастичий протојерей и отарвиній члень пословского духовенотва Іоаннъ Николаевичъ Ромдеотвенскій и братія Чудова монастыря при протодоком В Успенского собора Полканова и прекрасномъ, стройномъ и благоговъйнамъ прин дучнаго въ Мосивъ хора причихъ, управляемате г. Сахаровниъ. Соборъ быль полонь народомь. Всв за паннихидою стоями съ свъчами нев желист воска, Накануне 19-го освраля на храже Чукова монастыря было совершено зауменойное возношное бувніе. Во время причастного стиха о. протојересть I. Н. Рожественских было произнесено спедующее прекрасное задушевное смово:

### Христівне правеславные!

"Въ день, приснопамятный для всей Россіи, мы собрадись въ семъ святомъ храмъ вознести Господу Богу молитвы объ уповоеніи души во блаженной памяти преставльшагося раба Божія Государя Императора Александра Николаевича въ благодарное воспоминаніе совершеннаго имъ великаго дъла. Жизнь покойнаго Государя была съ самаго начала кръпко связана съ симъ храмомъ. При семъ храмъ онъ родился, въ немъ онъ воспріялъ святое крещеніе, въ немъ въ первый разъ удостоился причащенія святыхъ таинъ и здъсь же по причащеніи Царственный младенець возложенъ быль на раку къ святымъ мощамъ святителя Алексія, какъ великаго печальника земли Россійскія; сюда же онъ всякій разъ при посъщеніи Москвы во время царственнаго своего служенія обращался съ молитвою. Вотъ почему и мы изъ разныхъ странъ и мъсть собрадись здъсь для молитвы объ уповоеніи души Его.

"Много въ царствованіе свое совершиль онъ для Россіи дълъ великихъ и благотворныхъ. Едва ли не самое великое изъ нихъ

и благотворное-освобождение 20,000,000 крестьянъ отъ припостной зависимости. Это благодиние народу почившего Государи безпримърно въ дътодисяхъ человъчества. Были Госудови мялостивые въ чужихъ странахъ, ранве насъ получившихъ гражданское благоустроеніе, которые освобожавля свои наводы отъ тягостного положенія подобного нешему времостному состоянію. но освобождали ихъ только лично, отмуская на свободу только съ темъ, что они имели собственного, неоставляя имъ инчего. что преже принадежало ихи владальнамь, а наиз блаженной паняти. Государь отпустить на свободу 20,000,000 нареда, надъливши ихъ не только усальбами, но и полями и лугами, необкодиными для ховяйства, чтобы освободить жав оть нужды вов новыхъ порядкахъ и живненныхъ отношенияхъ. Теное дъдо милосердія безпримърно въ автописяхъ міра,

"Вичисьйте же это датимъ вашимъ и чрезъ некъ потомотву, -оТ отвержитом пінетроговью отого великов благодій мочившито Государи Аленсанива Николаевича. Младшее поколалие име темевь не помнить положенія вашего до есвобожденія ать припостиой зависимости, вы напоминайте ему и завъщайте ему, чтобы и они въ свою очередь разсказывали своимъ дътямъ и внукамъ, чтобы такимъ обравомъ память о Царв-Освободитель перекодила

наъ рода въ родъ до въна.

"А теперь и очитыю приличнымы и благовременнымы напомнить вамъ, что на насъ есть делгь полойному Государю пеумаченный. Въ память великого события, о которомъ говорили, вы положили не сердцв и изрекли слово во усланивние всемь создать въ семъ царствующемъ градъ благолъпный храмъ въ въчное прославление Тривостаснаго Бога, внушившаго Царю-Освободителю святую мысль объ освобождения 20,000,000 народа отъ връпостной зависимости. Слово ваше утверждено благоволеніемъ Государя и благословеніемъ св. Синода. "Но воть прошло уже съ той поры 27 лъть,—а храма обът-

наго нътъ, и самое мъсто, избранное для него, получило уже

другое назначеніе.

"Но Господь сказаль еще древнему Израмлю: ате даси обыть Господу Богу твесму, не замедми воздати его; взыщется бо отъ тебе. Слышите, братіе, Господа Бога, глаголющаго въ вамъ.

"Есть и другой на насъ неоплаченный долгь. Блаженный памяти Государь Александръ Николаевичъ отминилъ кръпостную зависимость крестьянъ для того, чтобы чрезъ улучшение общественнаго положенія ихъ призвать из свободному труду, улучшающему семейное положение, облагороживающему душу и благоустрояющему жизнь, какъ физическую, такъ и нравственную, но вышло не совстить такъ, какъ желаль и предполагаль покойный Государь, нашинсь люди,-и немало,-которые вывсто свободнаго труда обратилнов къ безразсудному овоеволио, вивсто разумнаго благоустроенія порядка, въ жизни къ разрушенію всялаго порядка, а многіє къ безумному разгулу. Такимъ образомъ какъ намъ объть не исполнился, такъ и завъть Царя-Освободителя и Мучемика внедий неосущесявился досель.

"Время не советить еще унило для совершения и нашего объта, и исполненія царенаго завіта: но чіми дальше будемь отдарать то и другое, тімь трудніве будеть исправить опущенное и испорченное. Подумайте объ этомь вимиметельно и поспішите; помолившись Богу, съ молитвою о благословенія Божіємь на святее діме соединяйте и дітямъ ванимь запов'ядіте соединять свои молитвы о превинить ванимъ владінацикь съ ихъ совействами, стель велинодушно и для васъ благотворно отмававнийся въ вашу нользу отъ значиновивной части своего родовато дооголнія. Амина.".

Предъ окончаніемъ богослуженія высомопрасовященный Миканать, митрополить сербоній, ображился къпредстоявшему народу съ одінующою, дышащею кристіанскою брателою любовію річню:

"Любовію и моличною помянули мы мына, Боголюбивые братья, велимаго Государя, человонолюбивый двого изъ царей, Императора Александра Николаевита, помянули въ тоть день, негра лесабвенный царь съ высоты своего престола своезаль: "Оовни себя престнымъ знаменіемъ, православный народъ, и привови съ нами Божіе благословеніе на твой свободный трудъ, залогъ твоего доманняго благословеніе на блага общественнаго". И но мощному царскому слову, мирно, двадцать миллісновъ народа стали свободными отъ крепостной зависимости въ Россіи.

"Но 19-е освремя намятно и для православных народовъ на Балканакъ. Того для 1878 года подписанъ Сан-стесанскій договоръ Россіи съ Турпісю послъ побъдоноской войны, когда русскія войска дошли до Константинополя. И того для Болгарія воскресла изъ греба, Румынія и Сербія перестали быть данничами Турція, невависимость Черногоріи торжественно прязнали воб.

До возникновенія по интрирамъ враговъ безпорядковъ въ Болгарін, 19-е освраня было тамъ днемъ неприсутственнымъ, праздничнымъ днемъ. Но въ теченіи въковъ никто изъ исторіи не вычервиетъ этого дня. Онъ памятенъ и Россіи и балкансивнъ народамъ.

"Будемъ, бремъ, молиться, да Госнодь поможеть православному нарю Александру Александревну возвышать въ силв и славъ благословенную Россію, любящую православіе и царей, будемъ усердно мелиться, да поможеть Госнодь русскому царю побъдить враговъ и ващитись оты инхъ-православіе: и свебоду народовъ

славянскихъ, жаждущихъ братскаго единенія и общенія съ великимъ Боголюбивымъ народомъ русскимъ"!

По окончаніи богослуженія въ келліяхъ Чудовскаго намістника о. архимандрита Марка достопочтенный ревнитель православія М. Ө. Грачевъ отъ лица освобожденныхъ крестьянъ выразиль высокопреосвященному Михаилу глубокую благодарность за участіе его въ олуженіи въ слідующей річи:

#### "Высокопреосвященивний владыко!

"Имъемъ сугубое утвиненіе, что мы вивсть от веми, архинастыремъ единоплеменнаго и единовърнаго жамъ сербскаго негрода, модились но святомъ храмъ при мощакъ святаго митронолита Всересойскаго Аленсія о великомъ благодителъ русскаго и славянскихъ народовъ — Царъ-Освободителъ и Царъ-Страготерниъ Александръ Николасвичъ.

"Мы не будемъ теперь распространяться о вомъ, какъ русскій народъ въ частности, такъ и всв славянские народы и можно сказать все человачество вообще высоко цанил его милостивое и человъколюбивое серице; однакожъ исренесемся мысленно къ тому времени, когда этотъ великій цавь явилон на сетть Божій. Гав же это было? Въ томъ богохранивамъ святилицъ русскомъ, въ поторомъ вы тольно что совершани священнодъйственное богослужение. Родившись въ налатакъ, находившихся за правовлиросными дверями Чудовского крама, онъ воспріяль святое крещеніе въ томъ же храма и быль возложень на святыя и чудотворныя мощи угодника Боям, Аденсія митрополита, этого нотимиаго друга препод. и богоноскому отму намему Сергію, Радонежскому чудотворцу, и богомудраго совытника въ государственных дълахъ великому внявю Димитрію Іоанновичу Донскому; этого ревностнаго и сильнего защитника угнетеннаго въ то время русскаго народа предъ страинымъ утвенителемъ и мучителемъ татарскимъ ханомъ; этого дивнаго себирателя царства нашего воедино; и наконецъ, этого великаго модитвенника земли русской. О, какія это сладостныя воспоминанія для простыхъ душъ и сердецъ нашихъ!

"Итакъ, владыко святый, изъ сего святилища явилось лучезарное солице, согръвавшее и согръвшее сердца русского народа, горячо любящаго царей своихъ. А. Царя-освебедители не только русскій, но и всъ славянскіе народы глубоко уважнотъ и чтуть священную память о немъ. Мелимся милосердому Богу, чтобы изъ сего святаго храма исходило все великое въ дъямініяхъ русскаго народа.

"Дай Богь, чтобы отсюда же простираемое Вратолюбное наше слово возбудило въ православно-русскомъ народъ ревность къ

возможно своръйшему сооруженію всероссійски-обътнаго храма Божія въ память освобожденія русскихъ врестьянь отъ връпостной зависимости.

"И въ этомъ новосозданномъ всемъ русскимъ народомъ храмъ да будетъ возносима во Господу Богу молитва объ упокоенім незабвеннаго Царя-освободителя и о здравіи и долгольтіи Царя парствующаго, о миръ всего міра, о благостояніи святыхъ Божінхъ церквей и о братствъ народовъ. А въ знавъ этой нашей любви и братства подносимъ вамъ, святитель Божій, наше Братолобное слово, усерднъйше прося васъ передать возлюбленнымъ нашимъ братьямъ Славянамъ.

"Затымъ просимъ васъ, христолюбивый архипастырь и вирней-хранитель иерковных канонов, преподать намъ и нашему Братолюбному слову ваше святительское благословение, чтобы оно принеско при помощи Божией достожеланный благій плодъ".

Въ цервви пр. Парасвевы Пятницы въ Охотномъ ряду макануні: 19 февраля было совершено соборне всенощное бдінів.

Для правдничнаго величанія бывшій крапостней, хоругвеносець Большаковь принесь въ дарь храму икону \* на аналой съ изображеніемъ овятыхъ чествуемыхъ 19 оевраля, поверху коей: икона Богоматери Владимірской и св. Андріана и Наталіи какъ воспоминаніе коронаціи Царя-освободителя, св. Александра Невскаго—день тевоименитотва, преп. Савватія—день рожденія Государя; св. Маріи Магдалины—день тезоименитства Государыни императрицы и св. муч. Пантелеймона—день рожденія Государыни императрицы Маріи Александровны.

Въ самый день 19 февраля передъ литургією была отслужена панихида по император'в Александр'в Николаєвич'в. Панихиду совершаль преосвященный Мисанль, епископъ дмитровскій, въ сослуженіи съ архимандритами монастырей Покровскаго Андрея и Срітенскаго Серафима, протоіереєвъ А. И. Любимова и І. Г. Виноградова, священника В. П. Гурьева, при протодіакон'в Смирнов'в и хорів Чудовскихъ півчикъ.

По окончаніи панихиды посл'ядовала литургія, которую совершаль прессвящени вішій Мисанль соборне съ названным духовенствомь. За причастным стихом священником Повровской на Филяхь церкви о. В. П. Гурьевым сказано было сл'ядующее поученіе:

"Се нынъ присиъло двадцать седьмое лъто освобожденія вашего, православные русскіе люди, и вы собрались въ храмъ Божій поблагодарить Царя небеснаго за Его великія милости и вспомнить молитвенно предъ Нимъ вашего великаго благодътела Царя-освободителя. Все это преврасно: ибо свидътельствуеть,

<sup>\*</sup> Икона писана художникомъ Д. М. Струковымъ.

что русскіе люди подлинно, какъ прежде были, такъ досель остались русскими, и какъ прежде не оставались неблагодарными къ Богу-благодътелю, такъ не остаются и теперь. Сколько разъ, читаемъ въ летописяхъ, бываще радость велія на Москвъ и ходища въ соборную апостольскую церковь Пречистыя Богородицы, и пъша молебны, съ звономъ и со слезами, и бываше радость велія, како изо тымы человицы выидоша на свътъ" (1613 г. наъ русск. лътописи по Никонову списку). Тоже самое воть видимъ и теперь. Все это прекрасно: ибо въ столь знаменательный для васъ день, какъ же не вознести мольбы въ Всевышнему и о Царъ достопамятномъ, который любиль и жалвль вась больше отца роднаго, и волю вамъ даль и обезпечиль быть вашъ? Какъ же этого не чувствовать и за такого благодетеля и ныне и вечно Бога не молить? Но всего лучше сегодня для вась то, что вы собранись сюда съ палію посла молитвы возграть и осуществить мысль и вашу и отцовъ вашихъ-увъковъчить великое дъло освобожденія священнымъ памятникомъ въ сердцв Россіи, воторый бы евидътельствоваль предъ цълымъ светомъ, что вы действительно внаете при велиному благу освобождения вашего. что любите Бога и Царя не словомъ, а дъломъ, и что если нановенъ дасте объты предъ Господомъ, то не медлите исполнять икъ.

"Что бы было, еслибъ Господь не вложилъ вамъ доброе намъреніе вызвать изъ забвенія мысль о постройна храма въ памить великаго событін, и еслибъ мысль отцовъ вашихъ оставалась и до сихъ поръ дишь какъ искра подъ пепломъ, и уже бы долго, долго после васъ, взились ва осуществление мысли двльнейше потомки вашя? Что храмь конечно ими быль бы воздвигнуть, въ этомъ и сомивнія не можеть быть; но что сказали бы они про васъ? Не сказали ли-бъ, да гдв же были сами то освобожденные? Почему же они, первые вкусившие блага свободы, первые вышедше на волю, не нашлись возеращчиеся дати славу Богу? Или ихъ мело было? Или были скупны до нищеты? Или ужъ не оскудъвала ли въ нихъ въра въ Bora? Какъ бы грустно стали отвываться въ сердив каждаго русскаго подобные отголоски потомковъ вашихъ, и какую бы темную твнь наложили на память вашу! Но нать, еще слава Богу живы сами вы, и жива въ васъ въра въ Бога, и не оскудъли вы и объты свои помните, и не забыли вы о благодарности въ Богублагольтелю. Вотъ мы слышимъ голосъ вашъ, разравшійся за последнее время, къ братіямъ вашимъ, съ привывомъ своре приступить къ осуществлению завътной мысли объ увъковъченім великаго діла освобожденія-чрезь устроеніе свящ, храма (слышимъ о заботахъ вашихъ въ скорвишему созданию храма); видимъ и сейчасъ, изъ взоровъ вашихъ, что вы не напрасно

собрадись сюда, что горячее меданіе ваше относительно устройства храма достигаеть своей цёди, что мысль о немъ пронивла до глубины душь и сердець вашихъ, что важдый изъ васъ вполей чувствуеть важность настоящаго собранія и не поскупится святою жертвою на храмъ, которой требують отъ васъ и долгъ, вашъ, и совъсть, и чувство благодарности въ Богу, удивившему на васъ чрезъ Царя-благодътеля Свои великія и неивреченныя милости.

"Да поможеть же вамъ Господь въ вашемъ святомъ дълю! Да дастъ вамъ видеть начало и совершение храма, и да сподобитъвознести въ ономъ и молитвы объ усопшемъ Освободителъ вашемъ, а вивств и молитвы хвалы и благодарения за дарованное вамъ величайщее благо свободы!

"Ла, преврасна мысль ваша, братіе, продолжить начало вашего святаго двиа; нохвальны ваши заботы о скорвинемъ созданіи св. храма. Вспомните древнихъ іудеевъ, когда они возвратились изъ плвна вавилонскаго. Какая порвал была мысль ихъ? Какое желаніе? Какое нам'вреніе? Прежде всего то, чтобы благоустронть крамъ Богу-Свободители! И вакъ только возпратились въ Герусалинъ, тотчасъ доброкотно стали жертвовать на дома Боясій, чтобы возстановить его на основаніи вів, по доспеситку своему (Евдры 2, 68-69). А во второй подъ уже моложили основание храму Господню и пъли: Хвамите и славъте Господа, ибо благо, ибо во въкъ милость Его ко Игранью; и весь народь восклиналь промогласно, славя Господа за то, что положено основание дома Господия (3, 10—11). А со времени вашего. освобожденія отъ врапостной зависимости протекло уже дваднать семь леть и объ основаніи обещеннаго дома Господня на первыхъ порахъ только были толки. И какъ бы грустно было, еслибъ и вы, последніе изъ оставшихся, видевшихъ первые дни свободы, скавали; имый ны отреченны, перешли бы затвиъ въ въчность, и исполнение объта отцовъ перешло бы нъ дальнъйнимъ потомкамъ! Слава же Господу, вразумившему васъ во время воодушевиться желаніемъ исполнить завіть святый предвовъ! Да горить это меланіе яркимъ пламенемъ въ сердцахъ вашихъ! Да принесутся жертвы усердныя на храмъ сей! И повърьте сложу нашему, что, если и помимо богатыхъ, могущихъдать отъ набытка на дъло сіе, если только и бъдные освобожиенные принесуть по одной дентв вдовичей, скоро, скоро вы будете плавать отъ радости, видя основание храма въ честь тевоименитаго Царю-освободителю угоднива Божія. Да, братія, вы должны ускорить этимъ деломъ, ибо этого, не обинуяся скажемъ, ждутъ отъ васъ и предви ващи, украсивщіе Москву во иножество святыми храмами во память твхо или другихо явженныхъ на нехъ милостей Божихъ, и вонечно они желали бы,

чтобы и вы, подражая въръ ихъ, по любви въ Богу-благодътелю, продолжали быть подражателями имъ въ ихъ благочестін, горячей благодарности въ Богу и исполненіи обътовъ, данныхъ предънить по поводу тъхъ или другихъ великихъ событій, совершившихся въ жизни вашей.

"Да наконецъ и за всёмъ симъ совершенное дёло освобожденія вашего такъ нензмеримо велико, такъ благодётельно для васъ, такъ поразительно даже и для постороннихъ по своимъблаготворнымъ последствіямъ для васъ, что подлинно удивительно бы было, еслибъ вы, облагодётельствованные свободой, забыли объ этой свободе и не обредись возвращиеся дати славу Богу.

"Но довольно: вы лучше насъ должны знать долгь свой, и слава Богу, какъ видно, сознали его и положили наконець выразить благодарность предъ Богомъ и Царемъ-освободителемъ не словомъ, ниже языкомъ, но дъломъ и истиною (Іоан. 3, 18). Слава Богу о всемъ!

"Да дастъ всемъ намъ Господь скорте узреть и молиться въ храмт св. Алековидра Невскаго, и пусть и еще Москва возрадуется о вёрё соотчичей своихъ, о яхъ любви и благодарности къ Богу и царямъ-благодетелямъ, и, глядя на элатыя главы новаго храма, во очію убъждается, что крепка еще наша вера и любовь къ Богу и что сильна еще русская земля этою верою и любовію.

"Мы сказали довольно: но нъть, еще не довольно. Первая и главная мысль настоящаго нашего собранія здесь есть конечно та, чтобы помолиться о уповоеніи души Царя-освободителя и мученика. И мы молились за него и предъ литургіей и за литургіей и конечно будемъ молиться день и ночь до конца дней нашихъ за этого великаго отца народа русскаго. Но виботв съ темъ не лежитъ ли на насъ и другой, прямой, сыновній долгъвознести горячія мольбы къ Царю всяческих и о возлюбленнвишемъ сынв царя-освободителя, Влагочестиввишемъ Императоръ нашемъ Александръ Александровичъ? Помолимся же и "о многольтнемъ здравіи Его и о томъ, чтобы всемилостивый Господь Богь, оть Своен святыя и вельныя славы величествія Своего посладъ на Него, Великаго Государя, Своего святую мидость, и умножиль бы Господь Богь лета живота Его, царство Его устроиль мирно и немятежно, и отъ всвхъ врагь непоколебимо на въки, и возвысиль бы Господь Богь Его царскую десницу надъ всеми враги Его и недруги, и покорилъ бы подъ нове Его вся враги, возстающіе на ны, и чтобы наша святая и непорочная, истинная, православная, христанская въра греческаго закона во всемъ Россійскомъ государствів была нерушима попрежнему, а все-бъ православное христіанство было въ тининъ м поков и благоденствін (изъ граматы о избранін царя Михаила. Феодоровича). Аминь ".

Передъ самымъ молебномъ архимандритъ Андрей, настоятель, Покровскаго Миссіонерскаго монастыря, произнесъ следующую речь:

"Мы собрадись сегодня въ сей св. храмъ модитвенно воспомянуть милость Божію, явленную въ 1861 г. дорогому отечеству нашему. Милость эта, совершившаяся чревъ помазанника Божія Благочестивъйшаго Государя Императора Алелсандра II, составдяя великое, выдающееся благодвяніе для всей русской земли, въ частности дарами своими болъе касается бывшаго кръщостнаго населенія въ Россіи, для котораго въ роды родовъ пребудеть она невабвенною. Что же эта за милость Божія? 27 льть навадъ въ этотъ самый день 19 февраля все криностное насеменіе одновременно во встать концахъ, углахъ и предвлахъ Россы облетьла несказанная въковая радость. По могучему слову Русского Царя въ этотъ день десятки милліоновъ широко вадохнули всею русскою, свободною грудью; въ этоть именно день эти десятки миллоновъ въ первый разъ почувствовали, что они вошли въ среду и положение сыновъ отечества, пользующихся свободою и равноправіемъ. Не върили они сами себъ, не върилась имъ эта радость; имъ сномъ казалось все то, что они видьли и слышали тогда передъ собою. "О, какимъ трепетно радостнымъ чувствомъ, говорить одинь изъ крепостныхъ очевидцевъ этого событія въ своемъ "братолюбномъ словъ",-наполнились тогда наши смиренныя души и сердца! Этого неизглаголаннато духовнаго вессия описывать невозможно; его могуть чувствовать именно только тв неизреченно осчастливленные малые міра сего врвпостные люди, которые удостоились вкусить сладость избавленія отъ труднаго положенія крипостной зависимости ("Моск. Церковн. Въд. и 1888 г. № 4). И вотъ теперь эти бывше пръпостные стоять на всехъ поприщахъ общественного служенія отечеству. Большинство изъ нихъ стало твердою ногою на почвъ свободныхъ промышленниковъ, хлъбопащиевъ и друг. крестьянскихъ ремесль и занятій. Многіе повели торговыя дела и досстигли шировихъ размеровъ по оборотамъ воммерціи, обладая громадными средствами и сильнымъ вліяніемъ на дела торговыя; многіе удостоились особеннаго вниманія высшаго начальства и получили высовія отличія: многимъ даровано даже дворянство, немыслимое возвышение для врвпостнаго человъка! А потомство ихъ, дъти и внуки? Симъ послъднимъ свободно открыты теперь храмъ науки и искусствъ и всв пути общественной двятельности и служенія. И сколько изъ нихъ стоить теперь на уровна высокаго просващенія! Сколько изъ нихъ достигло высовихъ ученыхъ степеней и савлялось авигателями общественной мысли и слова, науви и искуствъ! Между ними найдете вы теперь и профессора, и судью, и доктора, и писателя, и скульптора, и астронома и вообще найдете на всъхъ пунктахъ общественной и государственной жизни дъятелей, занимающихъ неръдко даже высокіе посты. И многое множество другихъ плодотворныхъ послъдствій дало крестьянству освобожденіе отъ кръпостной зависимости. Вотъ какое великое благоданніе воспрінли бывшіе кръпоствые люди! Какъ же послъ сего не возблагодарять Господа! И дань благодаренія по пренмуществу лежить бр. на этомъ освобожденномъ населеніи.

"И не оставась же русская душа несогратою чувствомъ благодаренін. Еще тогда же въ 60 годахъ въ народа новинка мысль создать Царю царей въ сердив Россіи—Москва храмъ Вожій во имя св. Влаг. канзя Александра Невского на молитвенную намять о Царв-освебодитела и на отделенную намять въ потомстав о самомъ событін освобожденія. Посладовало на это и Высочайшее сомяволеме; образовался тогда же и Высочайше утвержденный Комитеть для принятія помертвованій на сей храмъ, и Комитеть сей оъ благословенія Первосвятителя Московскаго Митреполита Филарета и подъ его наблюденіемъ, началь свою даятельность при Чудова монастыра. Поступило и помертвованій въ оный Комитеть съ того времени до 50 т. рублей. Но съ такъ поръ утекло времени много, самое событіе отдалилось отъ масъ на 28 лать и стало уже терять сважесть первыхъ впечатавній; жертвы ношли на сокращеніе и почти прекратались.

"Позволлемъ себъ сдълать вопросъ: неумели русскіе люди допустять, чтобъ это высокое предпріятіе загложно и перешло въ область забвенія? Неумели не откликнемся мы готовностію помочь осуществлению высовой и достойной русской народной мысли? Неужели въковое событіе и величайшее благодъяніе Цариосвободителя, облегчившаго участь милліоновъ людей, не опънится достойнымъ образомъ? Въдь русское сердце чутко, усердіе и благотворительность ему присущи во всикое время и при всякомъ, часто неважномъ случав,-твиъ болве должно оно сказаться при случав настоящемь, столь важномь въ сульбв русскаго народа. На насъ, говорить опять "братолюбное слово", на насъ, овидътеляхъ высокой царской милости, дежить свящ. долгь осуществить во чтобы то ни стало обътное дело предъ Богомъ и людьми, предъ нашимъ Освободителемъ и нашею совъстію. Иначе потомству нашему мы дадимъ примвръ великой неблагодарности, за которую и Богъ и добрые люди насъ осуднть ("Моск. Церковн. выд." № 4).

"Почтеннайшіе Московскіе херугвеносцы и вы, окотнорядцыї (Оба общества ваши— одно отъ Московскихъ нрежловскихъ соборовъ, а другое отъ крама Христа Спасители следись какъ бы

въ одну душу для осуществленія народной мысли, и вотъ сегодня одни изъ васъ молятся здёсь, другіе въ другихъ храмахъ Божіихъ, нарочито избранныхъ вами для единодушнаго выраженія въ нихъ молитвеннаго чувства предъ Отцомъ Небеснымъ о благомъ успъхъ начинанія вашего). Отрадное явленіе составляють настоящія минуты, настоящее выраженіе вашей любви, вашего сочувствія и готовности на жертву и помощь. Вы съ любовію встретили предложение, сами добровольно вызвались не только принести собственную жертву, но приняли на себя трудный подвигь и другихъ располагать нь жертва и оживить прежнее доброхотное чувство на сей предметь въ православной Москвъ. Ваніа натріотическая отзывчивость и образцовая любовь ко всему священному давно уже сказались въ висъ. Неоднократные примъры ръдкаго усердія и энергіи ващей подають смелую надежду, что и въ данномъ случав онамете вы важную полевную услугу. Глубовое задушевное спасибо вамъ отъ насъ; глубовая благодарность ждеть вась и отъ всей Россіи. Видно, что въ жидахъ вашихъ течеть правослевная, русская кровь, въ сердцъ важемъ видить достойное чувство благодарности, видно, что връщко поминте вы оказанное вамъ добро и высоно цените парскую милость. Еще отрадиже при этомъ то обстоятельство. что начинаете благое дъдо ваше модитвою. Не надъясь на свои силы, вы призываете помощь силы Божіей и молите Творца вседенной о ниспосленіи помощи и благословенія, молитесь о томъ, чтобы оживилась благодарная память въ народъ, чтобы охладъающее чувство благодаренія въ немъ за ивбавленіе снова возгорилось и выявало добровольную сердечную жертву на тотъ обътный храмъ, котораго желалъ и самъ Царь-совободитель, желасть и вся Россія, который нужень для чести и славы отечества, въ которомъ бы возносили къ Царю Небесному въ роды родовъ благодарно-модитвенный онміамъ съ безировною жертвою за Царя-освободителя и за всехъ живыхъ и мертвыхъ благодътелей русскато народа. Въ данномъ случав вы являете собою примъръ того евангельского исцъленного, который видова, яко исивмо, возвращися со гласомь велимь, славя Бога. Сотвори же, Господи, чтобы вашъ примъръ вызваль подражание теплов и сердечное и во всъхъ прочихъ, особенно освобожденныхъ сыналъ Россіи, чтобы и они отнанвнулись полною готовностію. явили телую же ревность и усердіе, отнеслись съ такимъ же участіемъ къ дълу, какъ и вы! Сотвори Господи, чтобы и они вошин въ общую заботу объ изыскании средствъ къ созданию храма Божія и, если бы сталь предъ ними обличительный вопросъ: да девять гдт?-они единодущно со всвять концовъ Россін могли бы весело отвливнуться: здвеь Господи, здвсь мы! И мы идемъ съ благодарность къ Тебъ, Создателю и Благодътелю, ж

мы повергаемъ предъ Тобою любовь и усердіе и владемъ на святое предпріятіе посильную лепту нашу, которую Ты же далъ намъ отъ дивныхъ щедротъ Твоихъ; приносимъ ее на нескончаемую память о Твоей къ намъ милости и на въчное молитвенное вспоминаніе нашего Царя, благодътеля, освободителя, мученика!

"О еслибы мысль русскаго народа осуществилась, и царствующій градъ Москва узрълъ нъкогда въ стънахъ своихъ новое священное зданіе обътнаго храма Божія во имя св. благовърнаго великаго князя Александра Невскаго! Какой бы это драгоцънный былъ памятникъ въры, благодаренія и благоговънія русскаго сердца предъ Отцемъ Небеснымъ, и какое внушительное въковое свидътельство любви и преданности русскаго народа къ царямъ своимъ!

"Итакъ нъ молитев, только что совершенной святительскимъ служеніемъ о блаженномъ упокоеніи Царя-освободителя, присосдинимъ еще теперь усердную нашу молитву благодаренія нъ подателю благъ—Господу за неизреченную милость Его, явленную намъ въ 1861 г. въ день 19 освраля о ниспосленіи небескаго благословенія на осуществленіе настоящаго святаго предпріятія и о здравіи и спасеніи нынѣ царствующаго благочестивъйшаго Государя Императора нашего Александра Александровича со всвиъ Августьйшимъ домомъ Его. Аминь.

Торжественный молебенъ былъ совершенъ преосвященнъйшимъ Мисаиломъ въ сослужени съ архимандритами—Андреемъ и Серафимомъ и прочимъ духовенствомъ; протодівнономъ о. Смирновымъ провозглашено многольтіє Государю Императору Александру Александровичу, Государынъ Императрицъ Маріи Өсодоровнъ, Наслъднику Цесаревичу и Великому Князю Николаю Александровичу и Всему Царствующему Дому.

По окончаніи благодарнаго Господу Богу молебствія предъ отпустомъ, мъстный протоісрей І. Виноградовъ сказалъ краткую, приблизительно выраженную въ следующихъ словахъ ръчь:

"Посяв слышанныхъ нами столь содержательныхъ по мыслямъ и глубовимъ чувствованіямъ ръчей, прошу, святый владыко, благословить мит недостойному сказать изсколько словъ.

"Я считаю своимъ правственнымъ долгомъ указать слушателямъ, по крайней мъръ-моимъ духовнымъ дътямъ, на одну сторону, относящуюся къ событію, которое такъ торжественно здъсь нынъ празднуется.

"Къ вамъ мое слово, други мои, получивште милость Божтю и милость царскую — быть свободными отъ кръпостной, много лътъ тяготъвшей надъ вашими отцами и дътъми зависимости. Поистинъ великую милость вы получили, но не забывайте, кто были исполнителями Высочайшей воли—дать вамъ свободу. Это

благородиваниее, всегда стоявшее на высотв нравственных началь, всегда отличавшееся гражданскими доблестями и потому всегда близко стоявшее къ престолу царей, — дворянство. Оно скоро и самоотверженно поступилось своими можно-сназать въковыми правами на доброе желаніе человъколюбивъйшаго Монарха. По волю его оно составило коммиссію, въ которой выработало извъстныя положенія, направленныя единственно кътому, чтобы дать вамъ прочныя и постоянныя права къ независимому устройству вашего благосостоянія.

"Кто не знасть, канъ ведика сила привычки? Не легко было дворянамъ отпустить васъ отъ себя на волю!... Вы, или ваши отцы и деды были въ полной собственности дворянъ, -- вы составляли съ ними одну семью, -- вы были ихъ детьми, а потому они имъли полное право не только надъ вашею собственностю. но и такъ-оказать надъ вашимъ твломъ; вашъ личный трудъ въ продолжение столь многихъ леть упрочивать ихъ благосостояніе, вакъ упрочиваеть трудь родныхь детей ховяйство ихъ отца. Иснаюченія были рідни, гді этоть трудь быль трудомъ закабаленных работниковъ, обезличенных рабовъ въ пользу суроваго господина. -- Какъ бы то ни было по одному слову Царя-Отца дана вамъ полная свобода отъ врвпостной вависисимости. Итакъ одъните эту безкорыстную готовность дворянъ уступить важь свою родовую собственность въ пользу вашу, и воть 27 льть, какъ она уступлена. Будьте же благодарны имъ навсегда. Научите и внушите вашимъ дътямъ уважать благородное дворянство. Нътъ ничего хуже неблагодарности, нътъ ничего въ делахъ общенитія ниже деракой грубости. Дворянство поступило съ вами вполив благородно, будьте же всегда и вы въ должной степени нъ нимъ благородны и благодарны. Никто не говори: "теперь я самъ господинъ, и могу дълать, какъ хочу"; нъть, двиай такъ, какъ требуеть чистая совъсть и общественное благо, какъ внушаеть тебъ благородное чувство. Помните, други, что только честнымъ, благороднымъ. добросовъстнымъ исполнениемъ техъ обязанностей, въ которыя вы вступили, помилости Монарка, -- въ свободныя отношения въ дворянству, -- вы упрочите ваше благосостояніе, принесете благодарность Господу и Его Помазаннику; получите благословение Божие на вани труды и пріобретете новыя милости оть царствующаго Монарха".

Во время летургіи и молебна староста хоругвеносцевъ Е. Л. Большановъ неоднократно ходиль по церкви съ кружной на построеніе храма во имя св. благовърнаго в. кн. Александра Невскаго, и каждый разъ кружка наполнялась жертвой. Церковь до такой степени была переполнена народомъ, что многіе стояли на паперти.

- - Въ церкви св. Іоанна Лъствичника, что подъ Ивановской колонольней, была совершена торжественно Божественная литургія настоятелемъ крама о. Соколовымъ. Предъ литуртіей соверіпена была панихида по въ Бозв почившемъ Государъ Императоръ Александра Николаевича; во время причастного стиха было скавано настоятелемъ приличествующее слово. Предъ молебномъ староста церкви г. Антоновъ обратияся къ настоятелю крама ев еледующими словами: "Ваше высокоблагословеніе, отекть Михандъ! Благословите членовъ московскаго общества хоругвеносневъ, вдесь предстоящихъ и отсутствующихъ, такъ же и доброкотныхъ дателей на добровольное пожертвование на совидание. крама во имя святаго, благовърнаго и великаго киязя Александра-Невскаго въ Москвъ, въ намять освобождения отъ крвностной завновмости". Въ отвътъ на это настоятель о. Соволовъ сказаль несполько прочувствованных словь и благословаль воёмыпредстоящихъ въ храмъ иконою во имя св. благовъвнаго великаго жилзя Алексанара Невскаго, воторую передаль г. Антонову. Св. инона эта оставлена на память въ означенномъ храмъ. Всепощное бявніе напанувів 19-го было совершено пастоятелемь-Поврововаго монастыря архимандритомъ Андресмъ.
- Въ Таганиъ, въ храмъ св. Христова Воскресснія, 18 севраля совершено было всенощное правдничное бавніе дисвинить святымъ. Въ совершеніи богослуженія участвоваль архимандрить Покровскаго монастыря отецъ Андрей, председатель Высочайше учрежденнаго комитета для пріема и храненія добровольныхъ нриношеній на жестроеніе обътнаго храма, мъстный отецъ благочинный священникъ Николоямской перкви Иванъ Алековевичъ Смирновъ, настоятель храма священникъ Николай Аникитичъ Красновскій, священникъ церкви святителя Алексія, что на малой Алексевевской, Виталій Аникитичъ Красновскій и священникъ, маститый старецъ родитель сихъ двухъ послёднихъ священниковъ, Аникита Ивановичъ Красновскій (80 лётъ).
- 19 февраля въ 9 часовъ утра предъ литургіей совершена была панних ида по Царъ-освободителъ отцомъ благочиннымъ и священинками братьями Красновскими. Тъми же тремя священнями совершена Божественная литургія. За литургією въ обычное время настоятелемъ храма произнесемо слево, въ которомъ показано было, что освобожденіе крестьямъ ескъ торжество христіанства въ Россіи и событіє радостное накъ для всёхъ сословій вообще, такъ особенно для сословія, получившаго свободу. Затъмъ проповъдникъ приглащалъ исполнить давлинній обътъ ностроить храмъ въ память Царя-Освободителя, и къ братской любви и почтительности къ другимъ сословіямъ какъ нъ старшимъ братіямъ въ великой семьъ Русскаго Царя; убъждалъ воспользоваться свободою для усовершенствованія себя въ нрав-

ственномъ и умственномъ отношеніяхъ и отечески совътовалъ навсегда сохранить память какъ о знаменательномъ днъ, то-есть о 19 числъ февраля мъсяца, въ который дарована была крестьянамъ свобода, такъ равно и о Царъ-Освободителъ Императоръ Александръ Николаевичъ, такъ много сдълавшемъ добра Россіи вообще, а для крестьянства въ особенности.

Послъ литургіи совершено было благодарственное Господу Богу моленіе за дарованіе свободы. Молебное пъніе было закончено обычнымъ многольтіємъ и въчною памятію въ Бозъ почившему Государю Императору Александру Николаевичу. Храмъ былъ наполненъ молящимися.

— По жеданю рабочих и служащих на сабрики серебряными и волотых издалій А. И. Кузьмичева ви церкви Новаго Пимена ви Новыки Воротниками, ви Сущеви, совершена быда с. В. М. Сланскими ваупокойная литургія по Императори Алексавари Николаєвичи, а по окончанія литургія при хори инвичить си сабрини Кузьмичева отслужень благодарственный Госнеду Богу молебени и провозглашено многолитіє Государю Императору, Государыни Императрици, Насліднику Цесаревичу, и всему Царствующему Дому. (Моск. Перк. Впо.)

1 7 . 11. 9

### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

### КОНКУРСЪ НА МАКАРІЕВСКУЮ ПРЕМІЮ ВЪ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

По случаю исполнившагося 28 сентября 1869 года пятидесятильтняго юбился Кіевской духовной академім (со времени преобразованія ея въ 1819 г.), высокопреосвященнымъ Макаріемъ, архіепископомъ литовскимъ, въ послъдствіи митрополитомъ Московскимъ, пожертвованъ капиталъ въ 25,000 руб. (въ одномъ  $5^{1/3}^{0}/_{0}$  непрерывно-доходномъ свидътельствѣ) и на проценты (1,375 р.) съ него учреждена согласно съ волею жертвователя по омерти его ежегодная премія его имени въ 1,000 р. съ назначеніемъ остальныхъ 375 рублей на вовнагражденіе рецензентовъ сочиненій, представленныхъ на премію. Особое положеніе о ней утверждено Святъйшимъ Правительствующимъ Синодомъ въ опредъленіи его отъ  $\frac{8}{18}$  марта 1883 года за  $\frac{1}{8}$  447.

По учрежденіи Макаріевской преміи и по утвержденіи положенія о ней сов'ятомъ академіи назначенъ быль первый конкурсъ, для котораго объявлены были три темы на трехгодичный срокъ.

Для втораго нынъ открываемаго конкурса на Макаріевскую премію, учрежденную при кіевской духовной академіи, совътомъ ея назначены слъдующія три темы:

### 1) Фотій патріархь константинопольскій.

Въ виду тысячельтія со времени кончины Фотія представляется полезнымъ составить подробную біографію Фотія съ изображеніемъ его двятельности и всвхъ его отношеній и заслугь съ мравославно-научной точки зрвнія и въ интересахъ защимы этого великаго двятеля православной церкви отъ частію несправедливыхъ и частію преувеличенныхъ обвиненій со стороны католическихъ ученыхъ и преимущественно Гергенретера (Photius, Patriarch von Constantinopel 3 В—de 1865—1869 г.). Обратить особенное вниманіе на представленія Фотія объ отношеніи церви въ государству и на вытекавшія изъ этихъ представленій внутреннія (въ патріарху Игнатію и его партіи) и внъшнія (въ Риму) церковно-политическія отношенія. Изследованія Герген-

ретера объ ученыхъ трудахъ и заслугахъ Фотія провърить самостоятельнымъ изученіемъ твореній Фотія и важивищія изъ историко-полемическихъ сочиненій и беобдъ издать въ русскомъ переводъ.

2) Критическій разборь сочиненія Льва Никол. Толстаю: Въ чемъ моя въра?

Критическій разборъ названнаго сочиненія въ связи съ другими сочиненіями Л. Толстадо, однородными по содержанію, или вообще въ связи съ религіозно-моральными началами или воззрѣніями, проводимыми въ его сочиненіяхъ, представляетъ живой современный интересъ, важный впрочемъ не столько по достоинству означеннаго сочиненія, сколько по тому вліянію, которое оно оказываетъ на общество и можетъ оказать на него. Требуется полный и точный анализъ религіозныхъ воззрѣній Л. Толстаго, обстоятельная и основательная оцѣнка ихъ при общедоступномъ по возможности издоженіи.

3) Историческое обозръніе преподаванія философіи въ Россіи отъ начала до настоящаго времени, въ связи съ обозръніемъ философской литературы и различныхъ направленій философіи въ теченіе означеннаго времени.

Желательно указаніе различных теченій оплосооской мысли, какъ въ преподаваніи оплосооїи, такъ въ особенности въ литературъ оплосооской, и выясненіе причинъ, по которымъ въ разное время отдавалось предпочтеніе тому или иному направленію мысли, такъ что не внъшняя полнота обозрънія требуется, а характеристика внутреннихъ мотивовъ, заключающихся въ общей исторіи просвъщенія и жизни.

Для ръшенія данныхъ трехъ вопросовъ назначается трехгодичный сровъ съ 28 сентября 1887 года по 28 сентября 1890 г. Повтому желающіе участвовать въ этомъ конкурсъ дожны представить свои сочиненія въ совъть академін не повже 28 сентября 1890 года.

Къ соисканию преміи допуснаются сочиненія на русскомъ языкъ, какъ печатныя, такъ и рукописныя. Послъднія должны быть четко написаны; но не требуется, чтобы они предварительно были одобрены цензурою къ напечатанію.

Авторамъ тъхъ изъ представленныхъ на конкурсъ сочиненій, въ которыхъ по разсмотръніи найдено будеть вполнъ удовлетворительное ръшеніе одной изъ предложенныхъ совътомъ академіи задачъ, присуждается полная премія въ тысячу (1.000) рублей. Въ томъ же случать, когда въ числъ сочиненій, представленныхъ на ту или другую тему, не окажется вполнъ удовдетворительнаго, но будутъ однако заслуживающія вниманія по научнымъ своимъ достоинствамъ, могутъ быть назначены половинныя преміи въ пятьсоть (500) рублей.

Вывсть съ симъ совъть кіевской духовной академіи на тоть же трехгодичный срокъ — по 28 сентября 1890 года и на тъхъ же условіяхъ возобновляєть конкурсь на предложенныя имъ въ 1883 году три темы, оставтіяся безъ ръшенія частію по малодоступности источниковъ, а частію по малонзвъстности этого шервато конкурса, но соправняющія и въ настоящее время свое значеніе. Темы эти слъдующія:

1) Описаніе библейских рукописей на славянском и гречесном языкь, поступивших въ археологическій музей при кіевской академіи.

Описание можеть быть савлано ириблизительно въ томъ видь, въ какомъ составлено "Описаніе библейскихъ рукописей синодальной библіотеки" Невоструевымъ и Горскимъ, но съ болве точнымъ указаніемъ текстуальныхъ особенностей, съ составленіемъ историческаго очерка особенностей, вошедшихъ въ греческій и славнискій тексты, съ уясненіемъ отношенія этихъ особенностей къ русскому переводу, изданному съ благословенія Св. Синода, въ тъхъ частяхъ библейскаго текста, которыя уцвльки и поступили въ археологическій музей. Необходимость составленія описаній подобнаго рода библейскихъ текстовъ обувловливается потребностію имъть ясное, сознательное представленіе о нъкоторыхъ особенностяхъ, отличающихъ нашъ славлискій библейскій текстъ сравнительно съ другими западными шаданіями греческаго и латинскаго библейскаго текста.

### 2) Исторія кісвской акадоміи.

Существующія исторіи академін далеко не полни; между тімъ существуєть множество неизданных матеріаловъ, могущихъ восполнить эту исторію. Въ виду послідняго обстоятельства требуется, чтобы нъ исторіи академіи придожены быди по врайней игру наиболіве важные матеріалы.—Если начальный (до-Могилянскій) періодъ ез достаточно расврыть въ сочиненіи С. Голубева, присужденномъ къ половинной преміи 27 февраля 1887 г., то йсторія Могилянской коллегів, даліве, по перевменованіи ея при Петрів Великомъ съ 26 сентября 1701 г., исторія "Академін" XVIII віка и наконець исторія "Духовной Академін" съ 1819 г. ожидають еще разработиц.

3) Описаніе собраній рукописей Кіево-Печерской лавры, монастырей: Кіево-Михайловскаго, Пустынно-Николаевскаго и Выдубицкаго, Кіево-Софійскаго собора, монастырей волынской епархім и покойнаго высокопреосвященнаго митрополита московскаго Мажарія (посяднее собраніе поступило въ кіевскую академію въ силу завъщанія его высокопреосвященства).

Описаніе должно иміть въ виду преимущественно болье вамітательныя въ вакомъ-либо отношеніи рукописи съ опущеніемъ подробностей о менте замітательныхъ и интересныхъ рукописяхъ. Образцами для описанія могуть служить: "Описаніе рукописей московской синодальной библіотеки"—Горскаго и Невоструева, "Описаніе рукописей Хлудова"—А. Попова и друг. На предлагаемую тему можеть быть написано нъсколько отдальныхъ томовъ, изъ коихъ каждый можеть быть представленъ особо для соисканія преміи.

Возобновленіемъ конкурса на три темы, назначеныя въ 1883 г. и объявленіемъ трехъ новыхъ темъ для конкурса на соисканіе Макаріевской преміи въ 1890 году дается однако назначеніе не всей преміальной суммъ, какал имъетъ составиться въ этому году. Ибо съ 1883 года по 1890 годъ ввлючительно съ макаріевскаго капитада получится сумма 11,000 рублей (въ томъ числъ 8,000 р. на преміи за сочиненія и 3,000 р. на вознагражденіе рецензентовъ преміальныхъ сочиненій), слъдовательно достаточная для восьми полныхъ премій, между тъмъ назначено только шесть темъ. Въ виду какъ наличности свободной премівльной суммы, такъ и особаго обстоятельства — исполненія въ слъдующемъ году 900-льтія крещенія князя Владиміра и Руси. Совътъ кіевской духовной академіи вмъсто причисленія сей суммы по 14 § положенія къ основному капиталу назначилъ соотвътствующую сему событію тему:

Обозръніе встх древних исторических извъстій и сказаній о св. Владиміры и крещеніи Руси при немь.

Обозрвніе должно соединяться съ критическимъ разборомъ извъстій и сказаній. Желательно было бы также, чтобы къ обозрвнію приложены были и самые тексты извъстій и сказаній въ подлинникахъ или переводахъ.

Для ръшенія этой темы по 5 § положенія назначается также трехгодичный срокь—до 28 сентября 1890 года; но, примънительно къ 4 § положенія, въ виду какъ важности событія, такъ и наличности остатка отъ преміальной суммы, можеть быть удостоено преміи и въ 1888 году ученое сочиненіе о данномъ предметь, если таковое явится въ печати до 15 іюля или будеть представлено въ рукописи къ этому числу.

### ПОЛОЖЕНІЕ О ПРЕМІИ ИМЕНИ ПОКОЙНАГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕН-НАГО МАКАРІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО, УЧРЕЖДЕННОЙ ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХ. АКАДЕМІИ ПО ПОВОДУ ЮБИЛЕЯ ЕЯ ВЪ 1869 ГОДУ.

§ 1. Въ видахъ усовершенствованія и развитія преподаваемыхъ въ кіевской духовной академіи наукъ при ней учреждается ежегодная премія имени покойнаго высокопреосвященнаго Макарія, митрополита московскаго.

§ 2. Премія учреждается на проценты въ 1375 рублей отънапитала въ 25000 р., пожертвованнаго для этой цъли высокопреосвященнымъ Макаріемъ по поводу 50-лътняго юбилея віев-

💌 ской академіи, совершившагося 28 сентября 1869 года.

§ 3. Премія присуждается въ 1000 р., и можеть быть раздвляема на двё половинныя, по 500 р. каждая, судя по научнымъ достоинствамъ представленныхъ на соисканіе оной сочиненій. Половинныя преміи присуждаются въ томъ случав, если не представлено будеть сочиненій, заслуживающихъ полной преміи.

- § 4. Примънительно въ § 169 устава духовныхъ академій, представляемыя на премію сочиненія должны состоять изъ отвъта на одну какую-нибудь изъ задачъ, предложенныхъ кіевскою духовною академіей къ разръшенію. Но за непоступленіемъ достойныхъ преміи сочиненій на предложенныя задачи могуть быть удостоиваемы преміи и сочиненія, написанныя на темы, избранныя самими авторами.
- § 5. Для сопсканія преміи совъть кіевской дух. академіи ежегодно предлагаеть къ разръшенію задачи, относящіяся къ преподаваемымъ въ академіи наукамъ, назначая для ръшенія ихътрехгодичный срокъ.
- § 6. Какъ преддагаемыя къ ръшенію задачи, такъ и назначаемые для ръшенія ихъ сроки приводятся въ общую извъстность обнародованіемъ ихъ въ періодическихъ изданіяхъ академіи.
- § 7. Къ соисканію премій допускаются сочиненія, какъ печатныя, такъ и рукописныя. Последнія по желанію авторовъ, могуть быть печатаемы на счеть имеющихъ быть оста ковъ отъ преміяльной суммы, съ обращеніемъ соответственнойт расходамъ части выручки отъ изданія въ преміяльный капиталъ.
- § 8. Представленныя на соисканіе преміи сочиненія разсматриваются, по порученію совъта академіи, однимъ изъ ея преподавателей, которые обязываются представить о сочиненіи возможно обстоятельный критическій отчеть, или, судя по достоинству сочиненій, краткую рецензію въ назначенный совътомъ академіи срокъ.



- § 9. Обстоятельные критическіе отчеты о сочиненіяхъ, или краткія рецензіи о нихъ заслушиваются въ общихъ собраніяхъ совъта академіи, составляемыхъ примънительно къ примъчанію § 87 устава духовныхъ академій.
- § 10. Присужденіе преміи за разсмотрънныя сочиненія производится въ общемъ собраніи совъта большинствомъ голосовъ членовъ его и представляется чрезъ епархіальнаго преосвященнаго на утвержденіе Святьйшаго Синода вмъсть съ отчетами и рецензіями о нихъ.
- § 11. Присуждаемая за сочиненіе премія выдается автору не прежде, какъ по утвержденіи постановленія совъта Святьйшимъ Синодомъ.
- § 12. За раземотръніе представленнаго на сомсканіи преміи сочиненія и составленіе подробнаго и обстоятельнаго отчета о немъ рецензенты присуждаются общимъ совътомъ академіи въ вознагражденію или золотыми медалями, большими и малыми, или деньгами изъ остающейся отъ ежегодной преміи суммы въ 375 р. серебромъ.
- § 13. О присуждении премін объявляется совътомъ въ періодическихъ изданіяхъ академіи; тамъ же печатаются и подробные отчеты объ удостоенныхъ преміи сочиненіяхъ.
- § 14. Премія, оставшаяся безъ присужденія, равно и остатки отъ преміальныхъ суммъ и проценты отъ нихъ, причисляются къ основному капиталу.
- § 15. Въ случат значительнаго увеличенія основнаго капитала можеть съ разръшенія Святвйшаго Синода быть увеличиваемъ и размъръ преміи. Съ утвержденія же Святвйшаго Синода могуть быть дълаемы и всякія измъненія въ настоящемъ положеніи о порядкъ присужденія и выдачи премій, если въ такихъ измъненіяхъ опыть укажеть нужду.

Настоящее положение утверждено Святыйшимъ Синодомъ по опредълению отъ <sup>8</sup>/<sub>18</sub> марта 1883 года за № 447.

## СПИСОКЪ ЕПАРХІАЛЬНЫХЪ ВЪДОМОСТЕЙ.

- 1) "Архангельскія Епархіальныя Извітстія" выходять два раза въ місяць. Годовая ціна 2 р. 25 к.
- 2) "Астраханскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въ мъсяцъ, 10 и 25 чиселъ. Цъна съ пересылкою 6 р.
- 3) "Владимірскія Епархіальныя Ведомости" выходять два раза въ месяць, 1 и 15 чисель. Цена 4 руб. 50 к. съ пересылкою.
- 4) "Вологодскія Епархіальныя Въдомости" выходить два раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна 3 р. съ пересылкою.

5) "Вольнскія Епархіальныя Въдомости" выходять три раза въ мъсяцъ, 1, 11 и 21 чиселъ. Цена 4 руб. бевъ перес. и 5 р. съ пересылкою. Адресъ: въ г. Кременецъ.

6) "Воронежскія Епархіальныя Відомости" выходять два раза въ місяць, 1 и 15 чисель. Ціна 5 руб. съ приложенізми 6 руб.

7) "Вятскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въмъсяць. Цвна съ пересылною 5 руб.

8) "Донскія Епархіальныя Въдомости" выходять въ увеличенномъ объемъ и по расширенной программъ. Дъна 5 р. 50 к. съ пересылкою. Адресъ: въ Новочеркаскъ.

9) "Екатеринбургскія Еперкіальныя Въдомости" выходять еже-

недъльно въ субботу. Цъна съ дост. и перес. 5 руб.

10) "Екатеринославскія Епаркіальныя Видомости" выходять два раза въ мисяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цина 5 руб. 50 поп. съ пересылкою.

11) "Енисейскія Епархіальныя Вадомости" выходять 1 и 15 чисель. Ціна съ перес. 5 руб. Подписка принимается въ Кра-

сноярскъ, при духовномъ училищъ.

12) "Извъстія по казанской епархін" выходять два раза въ мъсяць. Цъна вмъсть съ "Православ. Собесъди." 10 руб. съ пересылкою. Адресъ: въ редакцію "Православнаго Собесъдника", при духовной академіи, въ г. Казань.

13) "Иркутскія Епархівльныя Въдомости" выходять еженедъльно. Ціна въ Иркутскі 5 р., съ пересылкою 5 руб. 60 к. Желающіе получить въ склеенныхъ тетрадяхъ прилигають къ

подписной цвив по 50 к. на годъ.

14) "Калужскія Епархіальныя Відомости" выходять два раза въ місяць, 15 и 30 чисель. Ціна съ пересылкою 3 р. 70 к.

15) "Кишиневскія Епархіальныя Відомости" выходять два раза въ мізсяць, 1 и 15 чисель. Ціна 6 руб. съ пересылкою.

16) "Кієвскія Епархіальныя Въдомости" выходять четыре раза въ мъсяцъ. Цена съ пересылкою 2 р.

17) "Костромскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въ мъсяцъ 1 и 15 чиселъ. Цъна 5 р. съ пересылкою.

18) "Курскія Епархіальныя Въдомости" выходять дважды въ

мъсяцъ 15 и 30 чиселъ. Цзна 5 руб. съ пересылкою.

19) "Литовскія Епархіальныя Въдомости" выходять еженедъльно по воскресеньямъ. Съ 1888 г. въ память 50-л. юбилея литовской епархіи, возсоединенной изъ уніи съ православною церковью, начнется печатаніе церковно-историческаго описанія церквей и приходовъ лит. епархіи, по программъ прот. І. Котовича. Цъна 5 руб. Адресъ: въ Вильну.

20) "Минскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въ

мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна 5 р. съ пересылкою.

21) "Могилевскія Епархіальныя Въдомости" выходать три раза въ мъсяцъ, 1, 11 и 21 чиселъ. Цъна 5 руб.

Digitized by Google

22) "Московскія Церковнын Відомости" выходять еженедівльно. Ціна съ пересылкою 5 руб.

23) "Нижегородскія Епархіальныя Въдомости" выходять два

раза въ мъсяць. Цена 5 руб. съ пересыцкою.

24) "Новгородскія Епархіальныя Вёдомости" выходять два раза въ мёсяць, 15 и 30 чисель. Цена 2 руб. 25 коп. съ пересылкою.

25) "Оренбургскія Епархіальныя Вадомости" выходять два

раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна 6 р. съ пересылкою.

26) "Орловскія Епархіальныя Відомости" выкодять два раза въ міжни. Цізна съ пересыдкою 4 р. 50 к.

27) "Пастырь" выходить два раза въ мъсяцъ, 15 и 30 чиселъ. «Цъна 3 руб. (а съ грузинскимъ изданіемъ "Мцвемси"—6 руб.) Адресь: въ Квирилу, въ редавцію "Мцвемси" (Пастырь).

28) "Пензенскія Епархіальныя Відомости" выходять два раза

въ месяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цена съ пересылкою 5 р.

29) "Перискія Епархіальныя Відомости" выходять два раза

въ мъсяцъ. Цъна 5 руб. съ пересыявою.

- 30) "Подольскія Епаркісльныя Віздомости" выкодять семенедільно. Ціна съ пересылкою 5 руб. Адресь: на Каменець-Подольскі.
- 31) "Полоциія Епархіальным В'ядомости" выходять два раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна 5 руб. съ пересымною. Адресъ: въ г. Витебскъ.
- 32) "Полтавскія Епархіальныя Відомости" выходять два раза въ місяць, 1 и 15 чисель. Ціна съ пересылкою 5 р. 60 к.
- 33) "Рижскія Епархіальныя Вёдомости" выходять два раза въ мёсяць, 1 и 15 чисель. Цёна 5 руб. съ пересылкою.
- 34) "Рязанскія Епархізльния Въдомости" выходять два раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна безъ пересылки 4 р. 50 к., а
- съ пересылкою 5 руб. 35) "Самарскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна 5 руб. съ пересылкою.
- 36) "Саратовскія Епархіальныя Відомости" выходять два раза въ масниь; годовая цана в р. съ пересылкою.
- 37) "Симбирскія Епархіальныя Віздомости" выходять два раза въ міссяцъ, 1 и 15 чисель. Ціна съ доставкою и пересылкою 3 р.
- 38) "Смоленскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна 4 р. 50 к. съ пересылкою.
- 39) "Ставропольскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въ мъсяцъ. Цэна 5 руб. въ листахъ и 5 р. 50 к. въ брошюрованномъ видъ.
- 40) "Таврическія Епархіальныя Відомости" выходять два раза въ місяць, 1 и 15 чисель. Адресь: въ г. Симферополь, ціна съ пересылкою 5 руб.



41) "Тамбовскія Епархіальныя Відомости" выходять два раза. въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна 5 руб. съ пересылкою.

42) "Тверскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна 4 руб. 50 коп. безъ пересылки. съ пересылкою 5 руб.

48) "Тобольскія Епархіальныя Ведомости" выходять дважды

въ мъсяцъ. Цвна 5 руб.

44) "Томскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въ

мъсяцъ. Цвна 5 руб, съ пересылкою.

- 45) "Тульскія Епархіальныя Ведомости" выходять два "раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цена 5 р. съ пересылкою, бевъ пересылки 4 р. 20 к.
- 46) "Уфимскія Епархіальныя Въдомости" выходять два раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ. Цъна 5 р. 50 к. съ цересылкою.
- 47) "Херсонскія Епархіальныя Видомости" выходять два раза въ мъсяцъ, 1 и 15 чиселъ, по измъненной программъ. Цъна 5 р. съ пересылкою, въ г. Одессъ.
- 48) "Холмско-Варшавскій Епархіальный Въстинкъ" надаваемый при ходиско-варшавской канедрв. Цена 5 р. Выходить два раза въ мъсявъ, 1 и 15 чиселъ. Адресъ: Московская улица, № 14, въ Варшавъ.
- 49) "Черниговскія Епархіальныя Извъстія" выходять еженедвльно. Цвна 4 р. 50 к. съ пересыдкою.
- 50) "Ярославскія Епархіальныя Вадомости" выходять еженедъльно, выпусками до 2-хъ л., въ 4-ю д. Цвна 4 руб.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

#### НОВАЯ КНИГА:

## СБОРНИКЪ

# ДЛЯ ЛЮБИТЕЛЕЙ ДУХОВНАГО ЧТЕНІЯ 1888 ГОДА,

### игумена Никифора.

Объемъ книги 914 стр. Цена 1 руб. 75 коп.

### Продается въ Епархіальной библіотекь, на Петровкь.

"Составленныя на основаніи лучшихъ пностранныхъ сочиненій, и преимущественно англійскихъ, статьи въ означенной книгъ отличаются глубовимъ ваучнымъ достониствомъ и живымъ интересомъ (Москоескія Дерковныя Въдомости, № 7, стр. 85).

"Уже изъ простаго перечня статей заключающихся въ Сборника отца Никифора читатель легко можетъ видеть, что книга эта по разнообразію своего содержанія можеть быть не только душеполезнымь, но и занимательнымъ чтенівмъ" (Московскія Въдомости февраля 23, № 54).

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Марта 29-го 1888 года.

# поучение

на вечернъ въ навечеріи святаго великаго поста.

Преосвященнаго **Н** и к а и о р а, архіснископа Херсоискаго и Одесскаго.

Ядий не ядущаго да не укориеть, и не ядый ядущаго да не осуждаеть. (Дневной апостоль. Рим. 14, 3).

Замвчательно, что въ оба последнія воскресенья, какъ настоящее сыропустное, такъ и предшествующее мясопустное, по уставу церкви положены чтенія изъ апостола одинаковаго содержанія по главной мысли. Въ апостоль, который читался на литургін въ прошлое мясопустное воскресенье (1 Кор. 8, 9-13, 9, 1-2), св. апостоль Павель учить, что "брашно не поставлиеть насъ предъ Богомъ", — пища не приближаеть насъ въ Богу: "ибо тамить ли, ничего не пріобретаемъ; не тамить ли, ничего не теряемъ". Ту же мысль проводить св. апостолъ Павель и въ нынв чтенномъ апостолв (Рим. 13, 11-14; 14, 1-4), внушая върующимъ, "ядый не ядущаго да не укоряетъ, и не ядый ядущаго да не осуждаеть: Богь бо его пріять ". Значить ли это, что пища, вакую бы и въ какомъ бы количествъ мы ни вкущали, не имъетъ никакого значенія въ дълъ приближенія нашего къ Богу; что вдимъ ли мы, не постимся ли, пресыщаемся ли, мы ничего не пріобрътаемъ для Бога, какъ и обратно ничего не теряемъ? Не вдимъ ди, воздерживаемся ди, постимся ди, мы ни-41

чего не теряемъ, какъ опять ничего же и не пріобрътаемъ для Бога и спасенія души? Что потому ядущій, разръшающій для себя на вси даже въ постъ, такъ же не долженъ укорять неядущаго, постящагося, какъ и постящійся, неядущій не долженъ осуждать непостящагося? То ли хочеть сказать церковь предложеніемъ этихъ апостольскихъ чтеній наканунъ святаго великаго поста, что постъ есть безразличное дъло для спасенія нашихъ душъ?

Ответь на это должень быть такой, что святая церковь хочеть сказать то же самое, что говорить св. апостоль. А потому намь следуеть вникнуть въ то, что хочеть внушить намъ св. апостоль.

Нужно сказать, что въ обоихъ чтеніяхъ св. апостоль Павель внушаеть одно и то же, но по двумъ разнообразнымъ поводамъ. Первое чтеніе, въ прошлое мясопустное воскресенье, заимствовано изъ перваго посланія къ Кориноянамъ, которое имъеть въ виду по преимуществу христівнъ изъязычниковъ, изъ едлиновъ. Второе же чтеніе, въ нынвшнее сыропустное воскресенье, заимствовано изъ посланія къ Римлянамъ, которое обращено было къ христіанамъ какъ изъ язычниковъ, такъ и изъ евреевъ, и имъеть въ виду по преимуществу последникъ, кристіанъ изъ евреевъ, ихъ притязанія, возгрвнія и обычаи, заимствованные изъ еврейства, нъсколько измънившіеся отъ соприкосновенія съ язычествомъ, но пока еще не вполив переработанные христіанствомъ. Въ первомъ изъ чтеній, заимствованномъ изъ посланія въ Кориноянамъ, апостолъ Павелъ даетъ наставленіе относительно пищи, исправляя ошибочныя воззрвнія на этоть предметь, заимствованныя изъ язычества и начавшія перерабатываться подъ вліяніемъ ложно понятаго христіанства, ложно понятой свободы христіанской. А во второмъ чтенін, заимствованномъ изъ посланія къ Римлянамъ, апостоль Павель даеть наставленіе относительно іміщи, исправляя ошибочныя на этоть предметь возгрыня новообращенных римских христіань, заимствованныя изъ еврейства и подъ вліянісмъ языческой стонко-неоплатонической философіи, какъ и ложно понятаго христіанскаго ученія о поств, воздержаніи и умершвленіи плоти, уже начавшія переработываться въ гибельную ересь гностическую.



Въ первомъ случав въ посланіи къ Кориноянамъ св. апостолъ Павель говорить собственно объ идоложертвенныхъ иствахъ. Говорить и о всякихъ яствахъ, но по поводу собственно яствъ идоложертвенныхъ, посвященныхъ идоломъ. О едоложертвенныхъ яствахъ, — пишеть св. апостоль (1 Кор. гл. 7), — "мы внаемъ", что они такое, "потому что мы все имбемъ знавіе", — настоящее христівнское знаніе. "Объ употребленіи въ пищу идоложертвеннаго мы знаемъ, что идоль въ мірв ничто, и что квть иного Бога, кромъ Единаго. Ибо котя и есть такъ-назапазаные боги или на небъ или на земль; но у касъ одинъ Вогъ Отець, нав мотораго все и мы для Него, и одина Господь Інсусь Христосъ, которымъ все, и мы Имъ". Поэтому и пища, посвященная илолу, въ сущности не постищена никому и ничать не отлична отъ всягой другой пини. "Но не у вобхъ такое знаніе", продолжаеть св. апостоль, "нъкоторые и донына съ совастю, привнающею иколовь, навы боговь, "ядять иколожертвенное, намь жертвы идольскія, и сов'ють ихъ, будучи немощна, осивервяется, потому что они, внушея идоложертвенное, въ своей совъсти некоторымъ образомъ виздеють въ идолепоклонство или продолжають принамать участіє въ идолопонлонства: потому что, причащаясь трапевъ идоложертненной, они въ своей совъсти нъкоторымъ образомъ причащаются трапевъ бъсовской, посвященной демонамъ. Но въ то ме время стали появляться тогда и такіе новообращенные изъ язычества христіане, которые съ одной стороны, чтобы сововив не порветь съ преминии своини единовърцами язычнивами, а съ другой, чтобы выставить свою высшую христіанскую свободу и свое высшее христіанское разумъніе, что идоль ничто и идоложертвенное въ сущности не посвящемо накому, такъ какъ идолъ жичто, ни богъ, ни демонъ, являлись въ идольскія капища, садились за столь рядомъ съ язычниками и вывств съ ними съ сповойною совъстію вкушали отъ идоложертвенныхъ яствъ, думая, что они этимъ ни мало не осверняются. Но ов. апостоль говорить совсымь не въ поощреніе таковыхъ, а въ предосужденіе. "Да, объ идоложеривенныхъ,--пишеть онъ, -- мы знаемъ, потому что мы все имвемъ знаніе. Но знаніе надмеваеть, а любовь назидаеть. Кло думаеть, что онь знаеть что-нибудь, тоть ничего еще не знаеть такъ, какъ должно знать. Но кто любить Вога, тому оть Него дано истин-

ное знаніе". Мы знаемъ, что "пища" по роду своему, что бы мы ни вли, "не приближаеть насъ нь Богу: ибо вдимъ ли мы", котя бы то идоложертвенное, "мы знаемъ, что ничего этимъ не пріобратаемъ; не здимъ ли, ничего не терпемъ. Берегитесь однакоже",-предостерегаетъ св. апостолъ,-, чтобы сія свобода ваша не послужила соблазномъ для немощныхъ. Ибо если итонибудь увидить, что ты, имъя знаніе, сидишь на столомъ въ явыческомъ капица, то совасть его, какъ немощнаго, не расположить ли и его эсть идоложертвенное "? Ты вкуппаешь идодожертвенное съ спокойною совъстію въ силу твоей свободы, въ силу твоего знанія, какъ простую пищу, в вовсе не накъ ндоложертвенное. Но немощный брать твой, увлениясь твоимъ примаромъ, отвнеть эсть идоложертвенное, вакъ пищу, посвяиненную именно идоламъ, и такинъ образомъ впадеть въ плолоповленство не только виншнимъ образомъ, но и въ наможной совъсти своей. "И оть знанія твоего, знанія надмевающего, безъ любви совидающей, погибнеть неможный брать, за вогораго умеръ Христосъ. А сограния такимъ образемъ противъ братьевь, и уяввляя немощную соврсть ихъ, вы согращаете противъ Христа. И потому, если пища собласинетъ брава моего, не стану всть мяса во въкъ".

Такимъ образомъ здась св. апостоль Павелъ учить нась не разнузданности въ пищъ, но осмотрительности, но сдержанности, но воздержанию, но посту, мосту—и какъ воздержанию вообще, и какъ осмотрительному различению родовъ пищи. То правда, что пища по роду своему не приближаеть насъ къ Богу; но разные роды пищи могутъ имътъ различное отношеню къ спасению нашей души, омотря по разному отношению къ нимъ человъческой совъсти, человъческикъ возаръний. Поэтому лучше отказываться навсегда отъ того или другаго рода пищи, напрлучше отказаться отъ мяса на въкъ, чъмъ колебать и соблазнять человъческую совъсть. Вотъ это и кочетъ внушить намъ св. церковь въ приближении великаго поста первымъ апостольскимъ чтеніемъ въ мясопустное воскресенье.

То же самое внушаеть намъ св. церковь и вторымъ апостольскимъ чтеніемъ, на нынёшній день, потому что подобное же нёчто внушаеть намъ здёсь и св. апостоль Павелъ, котя и по другому поводу; точнёе скавать, по тому же поводу, по вопросу

о пишъ, по вопросу, вознившему изъ другихъ возвръній на этотъ предметъ, изъ другихъ недоразумвий между новообращенными римскими хриспівнами. Между ними возникаль уже еврействующій гностицизмъ, эта известная еретическая помесь еврейства и явычества. Распрывать цваую спетему этой среси здвоь не время. Коснемся се только, насколько она касалась пище, насволько это нужно для уразуменія апостольской речи. Между новообращенными римскими христіанами одни были нэъ евреевь, а другіе изъ язычниковь. У евреевь, изваетно, существовило разделение яствъ на чистыя и нечистыя, на дозволенныя и запрещенныя. Евреи и по обращения въ христіанство первоначально не тольно сами держались убъжденія, но внушаля и христанемь изъ язычниковъ, что для достижения царства небесного необходимо соблюдать Мочеств запонъ несь вообще, и въ частности относительно раздъленія пищи на чистую и нечистую. На великомъ апистольскомъ ісрусалимскомъ соборъ состоялось постановленіе, что для спасенія нашего соблюденіе всего Моусеева закона не необходимо. Тъмъ не менве долго спустя и носив апостольсного ісрусалимского собора сврействующе кристіане упорно держались старо-еврейских возврвній и обычаєвь. Къ этому въ юномъ сившанномъ изъ евреевь по происхождению и изъ язычниковъ христіанскомъ обществъ примъшались ябиоторыя частію явыческо-неоплатовическія мевнія, частію же ложно понятыя христіанскія о происхожденіи чедовъческаго духа отъ свитавго начала, а гришной плоти отъ тенного, выботь съ происхождениемъ оть тыхь же двухъ началь несчетнаго множества то светлыхъ, то темныхъ духовъ, которыхъ суемудрые умы производили однихъ отъ другихъ по извъстнымъ родословінмъ, далье о необходимости умерщваять плоть, чтобъ освободить изъ нея свётлое духовное начало, для чего нужно изнурять плоть тяжкимъ воздержаніемъ, особенно же вовдержаніемъ отъ мяса и отъ нечистыхъ яствъ, равно какъ и отъ брачной жизни, чтобъ не развиожать плотскія темницы духа. Эта ересь развилась въ христівнскомъ мірт особенно сильно по отшествін св. апостоловъ изъ сего міра. Такъ после века апостольенаго даже въ христанствъ, даже среди церковнаго влира многіе изгонням своихъ женъ подъ видомъ благоговънія (Ап. пр. 5), на самомъ же дълв удаляясь отъ брака и мяса и вина по причинь гнушенія (Ап. пр. 51). Но много проявленій этой ереси было уже и въ въкъ апостольскій, особенно къ концу его. Почему св. апостоль Павель, какъ и другіе св. апостолы (Іаковъ, Петръ, Іоаннъ и Іуда), писали противъ нея многократно и сильно. "Глупыхъ состяваній, и родословій, и споровъ, и распрей о законъ удаляйся",-писаль зп. Павель въ Титу. Къ Тимовею онъ же писыль, что "возстануть джесловесники, сожженные совъстію. которые запрещають вступать въ брань и употреблять въ пищу то, что Богъ сотворилъ" (1 Тим. 4, 3), --которые въ апостольское же время уже и возстали, какъ и видно изъ наставленій того же апостола Павла въ Колоссинамъ: "нивто да не осуждаеть вась за пищу или питіе или за какой-нибудь" (ветхозавътный) праздникъ или новомъсячіе или субботу" (по требованію еврействующихъ еретивовъ). "Это есть тэнь будущаго, а твло - Христосъ. Никто да не обольщаеть васъ самовольнымъ смиренномудріемъ и служеніемъ ангеловъ" (это гностики, проповъдовавите самовольное самоумершвленіе, выдумавите родословія горнихъ духовъ), "вторгансь въ то, что не видвин, безразсудно надмеваясь плотскимъ своимъ умомъ. Если вы со Христомъ умерли для стихій міра, то для чего вы, какъ живущіе въ міръ, держитесь постановленій и стязаетесь: не прикасайся, не вкушай, не дотрогивайся, по заповъдямъ и ученію человъческому? Это имъетъ только видъ мудрости въ самовольномъ служеніи, смиренномудріи и изнуреніи твла, въ накоторомъ небреженін о насыщенін плоти" (Кол. 2, 16 — 23). Ростин того же самаго ересеученія начинали появляться уже и среди юнаго христівнства въ Римъ. Противъ него-то, противъ этого ересеученія, и направляеть свою речь св. апостоль Павелы въ разсматриваемомъ нами второмъ апостольскомъ чтенія, въ чтенія за литургісю на нынфшній день.

"Немощнаго въ въръ принимайте безъ споровъ о миъніяхъ" вотъ что хочеть сказать св. апостоль. "Ибо имой увъренъ, что можно ъсть все, а немощный совъстію ъсть только овощи", избъгая мясъ ради гнушенія. "Ето веть, не унижай того, кто не ъсть; и вто не всть, не осуждай того, кто ъсть; потому что Богь приняль его" во святую свою перковь. "Кто ты, осуждающій чужаго раба? Предъ своимъ Господомъ стоить онъ или падаеть. И будеть вовставленъ: пбо силенъ Богь возставить его.

Иной отличаеть день оть дня", согласно Мотсееву закону напр. субботу отъ прочихъ дней, "а другой судить о всякомъ днъ равно. Ето различаеть дии, для Господа различаеть; и вто не различаеть дней, для Господа не различаеть. Кто всть, для Господа всть: нбо благодарить Бога. И ито не всть, для Господа не всть, и благодарить Бога. А ты что осущаещь брата своего? Или что ты уничиваещь брата своего? Всв мы предстанемъ на судъ Храстовъ. И каждый изъ насъ за себя дасть отчеть Богу. Не станемъ же болье судить другь друга, а лучше судить о томъ, какъ бы не нодавать брату случая къ преткновению или соблазну. Я знаю и увёрень о Господе Інсусе, что неть инчего въ себв самомъ нечистаго въ пище; только почитающему чтолибо нечистымъ, тому нечисто. Если же за твою пищу огорчается брать твой, то ты уже не по любви поступаещь. Не губи своею пищею того, за кого Христосъ умеръ. Ибо царство Божіе нъсть брашно и питіе, но правда и миръ и радость о Дусь Свять. Итакъ будемъ искать того, что служить къмиру и ко взаимному назиданію. Ради пищи не разрушай діла Божін. Все чисто, но худо человеку, который всть на соблазив. Лучше не всть мяса, не пить вина и не далать ничего такого, отъ чего брать твой претывается или соблазняется или изнемогаеть. Ты имвешь въру, имъещь это знаніе, что вся чиста чистымъ. Имъй ее самъ въ себъ предъ Богомъ". Но не полагай претыванія и соблазна тому, кто не имветь этой візры, не достигь этого знанія. "Вся вамъ дюбовію да бывають. Любовь не дълветь ближнему зла".

Такимъ образомъ и въ этомъ апостольскомъ чтеніи въ посланіи въ Римлянамъ св. ап. Павелъ внушаеть то же, что и въ первомъ чтеніи, въ посланіи въ Кориоянамъ, только по другому поводу. Такъ въ посланіи въ Кориоянамъ опъ даеть наставленіе, какъ слъдуетъ кристіанамъ смотръть на разные роды пищи по тому поводу, что нъкоторые изъ новообращенныхъ кристіанъ, гордись своимъ знаніемъ, что идолъ ничто и идоложертвенное также ничто, не посвящено собственно никому, и злоупотребляя своею свободою, открыто въ идольскихъ капищахъ вли идоложертвенныя мяса. А здъсь въ посланіи въ Римлянамъ даетъ онъ наставленіе Римскимъ христіанамъ по тому поводу, что между ними христіане изъ евреевъ раздъляли роды пищи на чистые и нечистые, христіане же изъ язычниковъ премебрегали такимъ различениемъ; а христівне, начинавшіе силоняться уже нь гностической ереси, воздерживались оть вкупненія мясь ради гнушенія, считая мясную пишу скверною, произведевімъ нечистаго духа, какъ плоть человъческую считали нечистымъ же произведеніемъ теннаго начала, темницею духа, который произошель оть начала себтлаго. Потему въ Римь, какъ и въ Коринов, въ юной церкви Христовой возникии было уже тижки распри между прочимъ и изъ-за пищи по вопросу, какіе роды пищи позволительно употреблять кристіанамъ. Один стояли на томъ, что христіанамъ повволительно всть всикую пишу, что чистымъ все чисто; а другіе утверждали, что ивкоторые роды шищи, особенно мясо, тибельны для спасенія души, и тяжело осуждали твяъ, кто вкушалъ запрещенную по ихъ мивню и скверную пищу. Воть противь такихъ-то крайностей того и другаго изъ этихъ возэрвній св. апостоль Павель и даеть уроки всей Церкви христіанской, дето брашно насъ не поставляеть предъ Богомъ: ниже бо аще ямы, избыточествуемъ; ниже аще не ямы, лишаемся. Ядый не ядущаго да не укоряеть, и не ядый ядущаго да не осуждаеть «.

Но св. апостоль Павель не думаль возставать противъ поста вакъ воздержанія, какъ даже различенія пищи на роды по питательности, по большему или меньшему соотвътствію времени поста, какъ времени воздержанія, поканнія и сокрушенія о гръхахъ. Въ подтверждение этой истины, что христіанскій пость спасителень, мы не станемь извлекать все, что могли бы пзвлечь изъ писаній и жизни св. апостола Павла, какъ и другихъ святыхъ апостоловъ, какъ и самаго Христа Спасителя нашего. Удовольствуемся для этой цели темъ, что внушаеть св. апостолъ Павелъ въ томъ же апостольскомъ чтеніи, которое предложено было ныив же за литургіею. "Знайте время,-такъ начиналось это чтеніе, - что наступиль уже чась пробудиться намъ отъ сна. Ибо выть ближе въ намъ спасеніе, нежеле когда мы только-что увъровали. Ночь прошла, а день приблизился: и такъ отвергнемъ дъла тъмы и облеченся въ оружіе свъта. Какъ днемъ, будетъ вести себя благочинно, не предаваясь ни перованіямъ и пъянству, ни сладострастію и распутству, ни ссорамъ и вависти. Но облекитесь въ Господа нашего Інсуса Христа, и попечения о плоти не превращайте въ похоти". Такимъ

образомъ вдесь св. апостоль Павель разъясняеть намъ сущность христіанскаго поста, накъ строго и телеснаго и духовнато воздержанія отъ всяких излинествъ, отъ всяких пороковъ, канъ устранения правственной ночи и тъмы, какъ обязательнаго бодретвеннаго и благочиннаго хомденія но свете дуковнаго дня, накъ облечения себи, по пробуждении отъ духовнаго сна, по прошествін духовной ночи, во одежду світа, въ самого Господа нашего Інсуса Христа. Св. апостоль Павель поставляеть христанскій пость нь воздержаній не только телесновь, по и вы духовномъ, и обратно, не тольно въ духовномъ, но и въ твлесномъ, чтобъ мы не предавались не только пированіямъ и пьянству, не только сладострастію и распутству, но и ссорамь н зависти и всявимъ порочнымъ двиямъ; чтобы мы не только отрицательно воздерживались отъ угожденія плоти и помеченія о плоти не превращали въ похоти, во и положительно работали надъ собою, пранственно усовершалев, облекалсь во всв совершенотва Господа нашего Імоуса Хриота; чтобъ мы не только отринательно отверглись всяких в дви тьшы, но и положительно облекинсь въ оружія свъта; чтобы не только пробудились отъ сна, такъ какъ ночь прошла, но и начали трудиться и преуспрвить вр нравственноми благочиній, вр благочинноми хождевій. какъ днемъ, такъ какъ день спасенія приблизился.

Правда, что св. апостоль Навель говорить здась о всестороннемъ воздержаніи, которое обязательно для христіанина на всякое время, на всякій день и чась. Но св. Церковь словами апостола напоминаеть нашь о томь, что время намь оть сна возстати, именно наканунъ св. великаго поста. И напоминаеть, въдан немощь естества нашего, что не легко нашей немощи держать насъ постоянно въ духовномъ бодрствовании надъ собою, выражая желаніе, чтобъ мы вспомили ваповъдь св. апостоля о вовстаніи отъ нравственнаго сна, о воздержаніи отъ дъль тьмы и жили по апостольской заповыя, коти бы въ это спасительное время духовнаго бодротвованія, въ святый пость четыредесятницы, памятуя и вспоминая, что сами святые апостолы учредили пость святыя четыредесятницы, какъ время особеннаго бодрствованія и подвига, время понаянія и сокрушенія о содыланныхъ въ мимошедшее время дължъ духовной тъмы. А что самя святые апостолы учредили пость святыя четыредесятницы, это

видно изъ 69-го апостольскаго правила, которое повельваеть епископа, какъ и всякаго клирика, не постящагося во святую четыредесятницу предъ пасхою, или въ среду и пятокъ, извергать, а мірянина отлучать. И святые апостолы заповъдали пость святыя четыредесятницы, не только какъ время особаго воздержанія отъ всякихъ темныхъ дълъ, не только какъ время воздержанія отъ всевозможныхъ излишествъ въ пищъ и питіи, не только какъ время обязательнаго иногда воздержанія отъ всякаго вкушенія пищи и питія, но и какъ время различенія яствъ и воздержанія отъ пищи извъстнаго рода, какъ-то: отъ мясъ, отъ рыбъ, отъ млека и масла и т. п. Это различеніе яствъ въ святые посты ведется въ православной восточной церкви по преданію отъ самыхъ древнихъ временъ, отъ самыхъ святыхъ апостоловъ.

И напрасно нъвоторые возражають противъ поста, какъ обязательнаго воздержанія именно оть извъстнаго рода яствъ, напр. оть миса, млека и рыбы. Возражають, говоря, что можно роскоществовать и пресыщаться даже изысканнымъ и сытнымъ постнымъ столомъ. Возражають обыкновенно тъ, которые не несли тяготы постнаго стола на своихъ собственныхъ раменахъ. А пусть попробують. Да нътъ, пусть не попробують, а пусть исполняють и вседа исполняють заповъдь церкви. Пусть проживуть первую и послъднюю недъли великаго поста или на воздержаніи отъ пищи или же на одномъ почти сухоястіи, а прочіи недъли на трапезъ изъ однихъ овощей безъ рыбы. Да пусть тогда и скажуть, что такой пость не утончеваеть...

Конечно, одно воздержаніе отъ брашень, не соединяемое съ другими внутреннайшими подвигами христіанскаго поста, можеть быть не только безплодно, но и вредно, только раздражая и ожесточая, а не утончевая и не возвышая душу. Но по воззранію церкви, пость, накъ только воздержаніе отъ брашень, есть подвигь однокрылый, который безсилень поднять душу и держать на высота добродателей, какъ на одномъ крыла и птица безсильна парить подь облака. Идеаль христіанскаго поста— это есть воздержаніе отъ брашень, соединенное съ воздержаніемъ всахъ страстей, покаяніемъ и молитвою. "Пость не ошание брашень точію совершимъ,—приглашаєть насъ святая церковь,—но всякія вещественныя страсти отчужденіе, да насъ му-

чительствующую, тиранствующую плоть поработивше, достойни будемъ причастія Агица, за міръ завланнаго волею Сына Божія, на высоту ввеншеся добродетелей, во светлости и наслаждении изрядных в дват, веселяще человъколюбца Бога. Истинный постъ есть выкъ отчуждение, воздержение языка, ярости отложение, похотей отлученіе, оглаголенія, лжи и влятвопреступленія. Сихъ оскуденіе мость истинный есть и благопріятный, благоугодный Господеви". Само по себъ бращио не поставляеть насъ предъ Богомъ. Но при такомъ постъ, воздержание отъ брашенъ несомивнио приближаеть насъ къ Богу. Тогда кто постится, пріобрътаетъ для Бога, а вто не постится, несомивнио лишается духовныхъ благъ для очищенія и спасенія души. А что пость и донынъ глубоко спасителенъ для нравственности, для жизни народа, это видно изъ поразительнаго, но выпускаемаго изъ вида факта. Я зналъ его давно, но на дняхъ подтвердило инъ его очень сведущее лицо: съ перваго и до последняго дня вединаго поста въ средв нашего простаго, но благочестиваго, върмаго святоотеческимъ преданіямъ народа почти совершенно прекращаются преступленія, обыкновенно пресладуемыя начальственнымъ надворомъ. Возражайте послъ этого противъ благотворности поста.

Нътъ, по глубочайшему разумъню, на высоко поэтическомъ языкъ святой нашей церкви постъ есть спасительная заря, постъ—весна душамъ, время духовнаго разцвъта, постъ—духовное поприще. Однимъ словомъ, нътъ, по духу нашей церкви, достаточно высокихъ и сильныхъ поэтическихъ выраженій, чтобы достойно изобравить духовную красоту поста и его благотворность.

Прислушайтесь въ церковнымъ пъснямъ, которыя возглашаются сегодня, теперь на этомъ самомъ глубоко-умилительномъ священнодъйствіи: "возсія благодать Твоя Господи, возсія просвъщеніе душъ нашихъ. Се время благопріятно. Се время пованнія! Отложимъ дъла тмы и облечемся во оружія свъта... Воздержаніемъ тъло смирити вси потщимся, божественное преходяще поприще непорочнаго поста, и молитвами и слезами Господа, спасающаго насъ, взыщемъ, и забвеніе злобы всеконечное сотворимъ "...

Въ древнихъ монастыряхъ, въ этотъ день, въ этотъ часъ, подвижники, призвавъ Бога въ помощь въ этой вечерней мо-



литвъ, прощались другь съ другойъ и расходились по пустынъ, на подвигь поста, до свътлаго Христова воскресения. По этому глубоко-древнему и глубоко-знаменательному обычаю и въ нашихъ монастыряхъ, какъ и въ древнихъ, особенно же соборныхь церквахь, въ которыхъ лучше хранятся святоотеческіе обычан, върныя чада церкви по вечерной молитев повланяются святымъ инонамъ, моля благословенія Господа, Подвигоположника, и святыхъ Его на подвигъ поста; прощаются другъ съ другомъ, изрекан другь другу христіанское прощеніе во взаимно содъянныхъ влыхъ; просять благословенія и молитев отдовъ духовныхъ; въ старорусскихъ городахъ и семьихъ разсылають другъ другу въ этотъ прощеный вечерь особые хавбы въ родъ паскальных куличей, одни прося прощенія и благословенія старвиших въ семействахъ, другіе, даруя таковое, все взаимно прощая и благословляя другь друга на эти святые спасительные дни поста, во взаимномъ благожеланіи очищенія и спасенія души и радостной встръчи свътлаго Христова воскресенія.

Воть и я считаю долгомъ своего архіерейства напомнить вамъ объ этомъ достолюбезнайшемъ, глубоко-внаменательномъ, полномъ отраднайшаго для души смысла святоотеческомъ обычав, взаимнаго всепрощенія въ сей радостный прощеный день, сладуя призывному гласу церкви: "забвеніе злобы всейонечное сотворимъ, вопіюще: согращихомъ Ти, Господи, спаси, якоже древле Ниненитяны, Христе Царю, и общики ны сотвори небеснаго царствія, благоутробне; яко да преплывше поста великую пучну, въ тридневное воскресеміе достигнемъ Господа и Спаса нашего Іисуса Христа, спасающаго души наша. Аминь

## ДВА ВОПРОСА

## изъ исторіи народа божія.

Еврейскій народь занимаєть нежлючительное положеніе во всемірней истерін. Въ те время вакь все другіе народы дохристівненой эры (явыческів) были предоставлены овонив собствениямь сильмъ (по бибдейскому вырежению, оставиль ихъ Бога "ходить путями своими"), свройскій народь взять быль подъ непосредственное покровительство и водительство всемогущей десницы Божіей, люторая всецью и направляла всю мотерическую живнь этого избраннаго народа по плану оть ввччость предначертанному. Отсюда поторія избраннаго народа Бонія, словившівся подъ непосредственным воздійствієми Промысла Божественнаго, получаеть въ общемъ характеръ сверхъестественнаго, чудеснаго она -- чудо. Въ исторіи всяхъ другихъ народовъ дъйствовали естественные факторы ея, въ основу же исторической жизни еврейскаго народа положено было высшее, сверхъ-естественное начало-чудо. Вотъ почему исторія еврейскаго народа стоить совершенно одиноко въ ряду исторій всэхъ прочихъ народовъ.

Изъ этого исключительнаго характера исторіи еврейскаго народа естественно вытекаеть совершенная непригодность въ отношеніи къ ней всёхъ тёхъ обыкновенныхъ историческихъ пріемовъ и методовъ, которые прилагаются къ изученію истори-

ческой жизни всвуъ прочихъ народовъ. Нельзя изучать исторію народа Божія, не сходя съ почвы выработанныхъ историческою наўкою методовъ, отправляющихся обыкновенно, отъ той точки зрвнія на жизпь человвчества, которою исключается двиствіе въ ней причинъ сверхъ-естественнаго порядка. Историкъ народа Божія ни на одно мгновеніе не долженъ забывать исключительнаго характера его исторіи; только стоя на точкъ зрънія этого сверхъестественнаго характера исторіи народа Божія, онъ можеть дать ей върное освъщение и правильную оцънку отдъльныхъ фактовъ исторической жизни. Безъ соблюденія этого условія историкъ не напишеть намъ исторіи именно народа Божія 1). Вотъ почему для непринимающихъ чуда въ исторіи вообще являются діломъ ненебіжнимъ попытки новаго построемія исторіи народа Божія, совершенно отступающія отъ общепринятаго и издавна установившагося въ христіанскомъ богословіи построенія, образецъ котораго мы находимъ уже въ рачи первомученика архидіакона Стефана (Д. Ап. VII, 2—53). Въ этихъ построеніяхъ, отправляющихся не отъ въры въ чудо вообще и въры въ богодухновенность Библін въ частности, а отъ общихъ примивиовъ исторической науки, исторія народа Вожія совершение утрачиваеть свой специонческій свержьестественный харажтерь, и Израндь изъ народа особеннаго, непохожате на всъ другіе, избраннаго народа Божія разв'янчивается въ простой обывновенный народъ, якаводится на одниъ уровень со встыи другими народами, кодившими нутями своими. Отсюда все, что составляеть историческое наследство Изранля-его релига, законы, учреждения-должны имыть не сверхъестественное, но остественное

у) Эдесь самъ собою возникаеть вопрось: не утратить ли исторія введеніемь чудеснаго элемента научное достониство и научный характерь? Въ западной богословской наукв этоть вопрось поставлень уже давно, естественно будучи вызнать встрічею двухь издавна еще борящихся за преобладаніе теченій вь богословской мисли (катурализма и суправатурализма). Развиженіе этоко вопроса не можеть войти въ предположенные нами преділы для нашей статьн. Къ сожалівши, мы не можемь также отослать нашихь читателей къ какой-нибудь спеціальной журнальной статьй или сочиненію въ нашемъ русскомъ богословіи, какъ по этому вопросу, такъ по многимь другимь вопросамъ Библейской исторіи и богословія вообще еще несказавшемь инчего. Этоть вопрось ждеть своего обстоятельниго разъяжненія оть пашихь сцеціалистовь.



происхожденіе, являясь естественнымъ продуктомъ его историческаго развитія. Въ исторіяхъ новой конструкціи мы уже не узнаемъ народа Божія, того народа Божія, съ которымъ сроднилась мысль наша еще издітства.

Бевъ сомнънія попытки такого научнаго построенія Библейской исторіи такъ же стары, какъ старо невъріе въ чудо и въ богодухновенность Библін, но въ последнее время онв становитея все болье и болье рышительными, разрушая въ исторіи стараго типа и то, что въ ней считалось непоколебимымъ. Интересное сообщение о новъйшихь попыткахъ этого рода даеть рвчь, читотниви на публичномъ акто Московской Духовной Академін 1 окт. 1887 г. экстраординарнымъ профессоромъ А. Смирновымъ и помъщенная въ послъдней академической книже "Твореній св. отцовъ только-что минувшаго года подъ заглавіемъ: "Новое построеніе исторіи еврейскаго народа и новыя сужденія объ исторических вицахъ его". Въ числь историковъ новаго типа здесь поименованы Веллыаузень, Штаде, Зейнеке, и Мейерь <sup>2</sup>) теорія которыхъ разсматривается и разбирается авторомъ на почев частныхъ вопросовъ Виблейской исторіи, въ примъненіи въ отдельнымъ фантамъ ея, при чемъ обогоятельно показывается, цёною какихъ натяжекъ и искаженій въ группировив и освъщени фактовъ еврейской истории покупается ея новая, научная яко-бы, конструкція. Несомначно, путь строго научной притической оцънки образцевъ библейской исторіи въ новой конструкцін представляеть одинь изъ самыхъ действительныхъ путей къ наилучшему обоснованію и утвержденію общепринятаго богословского построенія исторіи, наглядно покавывая на подробностяхъ исторіи еврейскаго народа непримінимость въ ней общей исторической точки эрвнія, принятой новою конструкцією, но исключительное пользованіе имъ представляеть нъкотораго рода неудобство, заключающееся именно въ полемическомъ характеръ этого способа защиты старой конструкціи для еврейской исторіи. Естественнымъ и необходимымъ дополненіемъ его служило бы указаніе положительныхъ данныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Имъ принадлежать събдующія сочиненія: «Geschichte Jsraels» 1878 - Wellhausen's, «Geschichte des Volkes Jsrael» 1887—Stade's, «Geschichte d. Volks. Israel» 1876—1886—Seinecke's и «Geschichte des Alterthums» 1884—Meyer's.



традиціонное построеніе исторіи, каковой цели до некоторой степени и служить наша небольшая статья. Мы намарены показать въ ней тв положетельныя основанія, которыя можеть привести въ свою пользу обычное построение истории еврейскаго народа, видищее въ немъ особенный вабранный народъ Божій. Этого отчасти достигнуть ны думаемъ рашеніемъ двухъ следующих общаго характера вопросовъ, относящихся въ исторін еврейскаго народа (върнъе къ фидософіи исторін еврейскаго царода). Допускается ин точка эрвнія новой конструкціи простымъ эмпирическимъ ходомъ исторіи еврейскаго народа и не оправдывается-ии старое построеніи уже имъ однимъ? Это первый вопросъ. Но прежде, чамъ рашать этотъ вопросъ, мы должны еще решить другой вопросъ, который, какъ увидимъ, тесно связань съ первымь и который можеть быть выставлень въ качествъ ръшительнаго опровержения старой ноиструкци новою конструкцією. Можно-ли привести сколько-инбудь достаточныя основанія въ пользу такого почетнаго избранія Богомъ еврейскаго народа, которое совдало ему особое привиллегированное положение во всемъ человъчествъ? Это другой водросъ, съ нотораго мы и начнемъ свой небольной очеркъ по философін исторіи еврейскаго народа.

І. Невъроятная сама по себъ мысль объ избраніи еврейскаго народа, лежащая въ основаніи его исторіи по обычному образцу, становится еще болье сомнительною, говорять намъ, если мы примемъ во вниманіе то обстоятельство, что имя избранцаго народа божія Еврейскій народъ не оправдываеть ни своею исторією, ни своими національными особенностями и достоинствами, какъ одинъ изъ многихъ народовъ; что повтому еврейскій народь недостоинъ того почетнаго избранія, какое хотить приписать ему въ стеоретипной Библейской исторіи.

Въ первомъ случав указывается на двиствительный историческій факть неверія евреевь во Христа. Евреи, которымъ было явверено слово Божіе" (Тм. III, 2), "которымъ принадлежать усыновленіе, и слава, и заветы, и законоположеніе, и богослуженіе, и обетованія" (Фм. IX, 4), вмёсто того, чтобы явиться въ мірё свёточемъ христианской истипы, сделались сами, напротивъ, врагами христовой истины, "ибо преткнулись о камень преткновенія, какъ написано: вотъ полагаю къ Сіонё ка-



мень претвновенія и камень соблазна; но всякій, върующій въ Него, не постыдится (Ис. 28, 16. 8, 14)" (Рм. ІХ, 32 33) и "не покорились правдъ Божіей" (Рм. Х, 3); ибо сами іуден распяли обътованнаго Христа и стали потомъ непримиримыми врагами его, преслъдуя какъ великій соблазнъ въру въ ряспятаго Христа (1 Коро. 1, 23). Такимъ образомъ еврейскій народъ не выполниль своей исторической миссіи быть проводникомъ въры въ обътованнаго Спасителя между народами.

Однако подобная мысль должна быть высказана съ большимъ ограниченіемъ: нельзя сказать, чтобы израиль совершенно не выполниль своего историческаго назначенія. Говоря такъ, мы упустили бы изъ виду и позабыли бы многое, напр., хоть то что евреи сохранили грядущимъ въкамъ цълыми и не поврежденными слова Божів, предавъ ихъ письмени; говоря такъ, главное, мы должны были бы совершенно упустить изъ виду тоть сактъ, что евреи дъйствительно были первыми проводниками и свъточами Христовой истины въ лицъ непосредственныхъ учениковъ Христа и вообще, хотя и немногочисленныхъ лучшихъ своихъ представителей, составляющихъ въ общей массъ еврейскаго народа тотъ сохранившійся и спасшійся "остатокъ" о которомъ говорить ап. Павель въ Фм. ХІ, 1—5.

Разсматривая еврейскій народь со стороны его внутренних достоинствъ, не находять въ немъ также ничего такого, что оправдывало бы сколько-нибудь предпочтеніе, оказанное ему предъ всёми другими пародами. Напротивъ, болёе близкое знакомство съ еврейскимъ народомъ дълаетъ всякую мысль о накомъ либо избранін его совершенно невозможною: въ религіозно-нравственномъ отношеніи еврейскій народъ нисколько не возвышался надъ прочими народами, а въ умственномъ отношеніи его далеко опередили всё извёстные историческіе народы древности (Вавилоняне, Финикіяне, Египтяне, Китайцы, Персы, Греки и Римляне).

Въ самомъ дълв, въ продолжени всей своей (довавилонской) истории еврейскій народъ заявляль о себв далеко не привлекательными чертами. Во все почти время наравив со вовми другими народами онъ обнаруживаль неудержимую наклонность къ идолопоклонству; его религіозная исторія отмъчена фактами постояннаго колебанія между истивною върою въ Бога и идоло-

42

повлонствомъ, постоянныхъ измънъ Ісговъ и постоянной наконецъ борьбы между народомъ и чрезвычайно немногими лучшими людьми въ немъ (см. 3 Пр. XIX, 14. 18). Остановимся нъсколько подольше на религіозно-нравственномъ состояніи еврейскаго марода, какъ оно изображается уже въ его священныхъ историческихъ книгахъ.

Съ самаго уже начала своей исторической жизни, еще въ земль Египетской, народъ еврейскій обрисовывается въ невыгодномъ свътъ. Есть неоспоримыя данныя для предположенія, что онъ въ Египтв еще повлонялся богамъ этой земли. Данныя эти замлючаются у пр. Іевеніеля: "Такъ говорить Господь Богь: въ тоть день, когда я избрадъ Израния,... и отврыль Себя имъ въ землъ Египетской, и поднявъ руку, сказаль имъ: "Я Господь Богь вашъ" и пр... Въ тоть день, поднявъ руку мою, Я повлялоя вывести ихъ изъ вемли Египетской въ землю, которую Я усмотрыв для нихв... И свазаль имв: отвергните каждый мерзости отъ очей вашихъ, и не осиверните себя идолами Египетскими: Я Господь Богъ вашъ. Но они возмутились противъ меня, и не котъли слушать Мена; никто не отвергь мерзости отъ очей своихъ, и не оставилъ идоловъ египетскихъ. И я сказалъ:--изолью гиввъ мой на нихъ... среди земли Египетской. Но Я поступиль ради имени моего, чтобы оно не хулилось передъ народами, среди которыхъ находились они, и предъ глазами которыхъ Я открыль Себя имъ, чтобы вывести изъ земли Египетской" (ХХ, 5-11). Точно такое же увазаніе на редигіовное состояние евреевъ въ Египтв мы находимъ у пр. Ісвекімая и въ другихъ ивстахъ (см. гл. XXIII). Золотой истуканъ (телецъ) слитый Аарономъ при Синав по настоянію толпы, по всей вврожимости изображаль собою вакое-нибудь изъ египетскихъ божествъ, знакомыхъ имъ (Исх. XXXII, 4), Такимъ образомъ евреи вынесли съ собою и изъ Египта навлонность въ идолопоклонству, которая потомъ уже не покидала ихъ почти во всю последующую исторію. По словань пр. Ісзевінля современные ему еврен все еще помнили о богахъ египетскихъ (въ XXIII гл.). Эта навлонность еврейского народа въ явычеству обнаруживалась съ различною силою въ разные періоды его исторіи. Читая исторію еврейскаго народа, выносниь такое впечативніе, что этоть народь постоянно быль готовь из намененю своей религи

всявій разъ, вакъ достаточной сдержви своей политенстической наклонности не встрачаль въ высщей дарской власти: религія народа здесь въ полной зависимости отъ техъ или иныхъ религіозныхъ симпатій парей: на парствованіе благочестивыхъ парей падаеть именно наибольшая степень процевтанія истинной религіи, и наобороть, языческія увлеченія въ царях всегда представляли решительную опасность для истинной веры. Поразительныя картины религіознаго состоянія еврейскаго народа за всю почти его исторію мы читаємъ у пророковъ (См. у Ісзекіндя XX и XXIII, Ис. 65 гл., Ос. и Іер.). Позводяемъ себъ воспользоваться живою образною рачью ихъ для яснайшаго представленія о той навлонности евреевъ къ идолопоклонству, которая весьма ясно проходить черезъ всю его (довавидонскую) исторію. Изображая религіозное развращеніе Израильскаго нарства и іудейскаго подъ образами блудниць Оголы и Оголивы, пр. Іезекімль говорить, напримівръ, слідующее: "И было ко мий слово Господне: сынъ человъческій! были двъ женщины, дочери одной матери, и блудили онв въ Египтв, блудили въ своей молодости; тамъ измяли груди ихъ, и тамъ растлили дъвственные сосцы ихъ. Имена имъ: большой - Огола, а сестръ ея - Оголива. И были онъ мении, и раждали сыновей и дочерей; и именовались Огода Самарією, а Огодива-Іерусадимомъ. И стала Огода бдудить отъ меня, и пристрастидась въ своимъ любовнивамъ, въ ассиріянамъ, къ сосъдямъ своимъ... И расточала блудодъянія свои со всеми отборными изъ сыновъ Ассура, и оскверняла себя всеми идолами техъ, къ кому ни пристращалась. Не переставала блудить и съ египтянами, потому что они съ нею спали во дни молодости ея, и изливали на нее похоть свою " (ХХШ, 1-8). Оголива преваоща развратомъ свою старшую сестру: она блудила не только съ Ассуромъ, но и съ Вавилономъ; она влюблялась даже въ один "нарисованныя изображенія халдеевъ... по одному взгляду очей своихъ (Ст. 14-16)... "И Огодива умножала блудодвинія свои, вспоминая дни молодости своей, вогда блудила въ землъ Египетской; и пристрастилась къ любовникамъ своимъ, у которыхъ плоть-плоть ослиная, и похоть какъ у жеребцовъ. Такъ ты вспомнила распутство молодости твоей, ногда египтине жали сосцы твои изъ за давственныхъ грудей твонкъ. Посему, Огодива,... положу конецъ распутству твоему,

принесенному изъ земли Египетской, и не будещь обращать въ нимъ глазъ твоихъ, и о Египтъ уже не вспомнишь (ст. 19-22, 27). Для насъ важно въ этомъ картинномъ описаніи религіознаго состоянія евреевъ упоминаніе о той глубокой наклонности евреевъ въ язычеству, съ какою они вышли еще изъ Египта: боги египта не утратили своего обаянія даже на современныхъ пророку Іезекіндю евреевъ. Болве полную и законченную хорактеристику еврейского народа въ религозномъ отношеніи мы находимъ у пр. Исан, который такъ говорить о своемъ народъ отъ лица Бога: "Всякій день я простиралъ руки мои въ народу непокорному, ходившему путемъ недобрымъ, по своимъ помышленіямъ, къ народу, который постоянно оскорбляетъ меня въ лице, приносить жертвы въ рощахъ" и т. п. (65, 2-3). Впоследствии апостолы часто подьзовались въ своихъ сужденіяхъ и отзывахъ о еврейскомъ народъ книгою пр. Исаін, особенно VI, 9-10 ен.

. Для точнъйшаго представленія о религіозномъ состояніи евреевъ необходимо отметить ту замечательную особенность въ немъ, что въ еврейскомъ народъ идолоповлонство мирно сживалось съ върностью Ісговъ, что въ одно и то же времи онъ поклонялся и чужимъ богамъ, и почиталь своего Ісгову. Въ самомъ двяв, даже въ эпохи самаго широкаго распространенія языческихъ культовъ, среди народа не прекращается служеніе истинному Богу и религія народа всегда имветь характерь какой то странной смёси язычества и истинной вёры, въ которой яснъе выступала то одна, то другая сторона, смотря по обстоятельствамъ, такъ что религіовное состояніе евреевъ получало видь какого-то неустойчиваго равновъсія, колебанія между язычествомъ и върою въ истиннаго Бога. По препрасному выраженію пр. Иліи евреи все время "хромали на оба колена" (см. 3 Цр. XVIII, 21). Картиное изображение такого религиознаго состоянія мы опять находимъ у пр. Ісгеніндя, который такъ говорить: "Вотъ что они (евреи) дълали Мнъ (говорить Господь): Оскверняли святилище Мое въ тоть же день, и нарушали субботы Мои. Потому что, когда они закалали детей своихъ для идоловъ своихъ, въ тотъ же день приходили во святилище Мое, чтобы осквернять его " (XXX, 38-39 ср. 3 Цр. XVIII, 36). · Монотеизмъ (т.-е. въру въ Единаго истиннаго Вога) исповъдывали большею частію лишь немногія избранныя личности изъ народа еврейскаго, а общимъ достояніемъ онъ сделался только послъ возращения евреевъ изъ плъна, какъ это видно изъ внигъ Ездры и Нееміи, ярко рисующихъ настроеніе евреевъ за то время. Этотъ смъщанный монотеимъ не представляетъ ничего страннаго, если принять во внимание общее язычеству древняго времени явленіе, что тогда боги имъли національный, государственный характеръ и были лишь лучшими, сильнайшими изъ боговъ для каждаго народа, но не единственными богами. Римскій пянтеонъ-не исключительное явленіе (онъ возможенъ быль вполив во времена упадка патріотическаго настроенія). Въ самой же Библіи мы найдемъ не малое число доказательствъ этого факта. Язычникъ Лавемъ говоритъ патріарху Іакову: "Есть въ рукъ моей сила сдълать вамъ зло; но Богь отца вашею вчера говориль ко мнв и сказаль: берегись" и проч. (Б. XXXI, 29 ср. XII, 18-19). Подобное же начто можно усматривать въ тесть Моисен Іоворю (Исх. XVIII, 11), въ Саумь (1 Цр. XV, 21. 25) и др. (см. отн. сюда м. въ І. Нав. II, 9-12; IX, 9-10; 1 Цр. IV, 7-8; 1 Цр. V и VI; Дан. III, 95-100 и др.).

Если еврейскій народъ плохо заявиль о себв въ исторіи въ религіозномъ отношеніи, то не лучше обстояло дело и съ нравственностію (на нее безъ сомнанія дурное вліяніе оказывало уже одно язычество). Еще съ самаго начала историческаго поприща избраннаго народа Божія мы открываемъ въ этомъ избранномъ народа такія черты, которыя не только не способны вызвать въ насъ удивленія передъ этимъ народомъ или уваженія къ нему, но ставять его въ одинъ рядъ со всами другими народами и, можеть быть, даже ниже накоторыхъ изъ нихъ.

Если евреи вынесли съ собою изъ Египта навлонность въ язычеству, то они вынесли оттуда же всв пороки языческой культуры. Чтобы нарисовать нравственный образъ еврея за данное время на основаніи самой Библіи, намъ не придется употребить въ дъло хорошихъ, свътлыхъ красокъ. Читая со вниманіемъ исторію странствованія евреевъ по пустынъ, какъ эта исторія изложена въ Библіи, выносишь такое впечатлівніе, какъ будто бы этотъ народъ считалъ у себя въ долгу Моисея и его Бога, позволивъ себя освободить отъ рабства. Крайняя грубость и невъжество этого народа изумительны. Онъ шель и огляды-

вался на Египеть, предводимый жельзной мощью Монсея, шельи бунтовался. Зачвиъ шель? Въ Египтв его били, мучили работою, ему было больно, тяжело. Онъ уходиль отъ боли - и только. Не севтлая переспектива свободной жизни манила еговдаль, не чувство пробудившагося человъческаго достоинства подняло его на ноги, а физическое ощущение боли. Онъ бунтуется противъ своего вождя и готовъ безъ колебанія продать свою свободу, едва заявить о своихъ правахъ желудокъ; лишь чуть этоть народь, котораго ведуть на свободную жизнь, почувствуеть приближение голода, какъ уже съ тоскою обращаеть вворы свои назадъ на землю рабства своего, упревая Моисея, заченъ его вывели оттуда: тамъ онъ быль бы сыть. Незаметно никакихъ выстихъ духовныхъ интересовъ у этого чувственнаго грубаго, неразвитаго народа: сытое спокойствіе только нужно ему. Грубый, невъжественный, упорный и капризный ("строитивый"), какъ всякій народь, долго жившій въ рабствь, воть какимъ вышелъ еврейскій народъ изъ Египта. Судя по тому, какъ вель себя этоть капризный народь все время въ пустынв, его можно было бы назвать толпою неразвитыхъ, грубыхъ двтей. Но, нужно сознаться, это название заставляло бы думать о нихъ нъсколько дучше, чъмъ каковы они были на дълв: если евреи вышли изъ Египта детьми, то это были, конечно, очень дурныя дети. Что это были за дети, объ этомъ можно догадываться съ большею вероятностью изъ законовъ, данныхъ имъ въ пустыне (законы вёдь даны "по причине преступленій" и "для грешниковъ, а не для праведниковъ", по прекрасному выраженію ап-Павла въ Гал. III, 19 и 1 Тм. I, 9). Дъти эти очень любили драться, даже со своими отцами (Исх. XXI, 12, 15); въ спорахъ въ качествъ обычныхъ діалектическихъ прісмовъ употреблялись кулаки, камни и другіе въскіе аргументы (XXI, 18-19). Насколько такіе споры или ссоры были обычны, видно изъ налагаемаго за нихъ наказанія: законодатель доволенъ, если они только не кончаются убійствомъ (ст. 19). Обращеніе съ рабами было очень жестокое, убійства здісь были неріздкостью, да и наказаніе за убійство въ этомъ случается налагается незначительное, не казнь, а денежный штрафъ (въроятно, тогда пряшлось бы большинство переказнить; ст. 20). Законодатель въ этомъ случав полагается на разсчетливость самихъ хозяевъ:

убивать раба убыточно, "мбо это серебро его" (хозянна) (ст. 21). Что среди свреевъ мало уважалось право собственности, это можно видъть изъ тяжести налагаемыхъ за воровство наказаній: за украденнаго вола воръ платить питраеть въ пять вокоръ; вора можно убить (XXII, 1—2). Изъ Египта свреи вынесли сильную наклонность из ворожбъ: за нее полагается смертная казнь (ст. 18). Что касается ціломудрія, то объ этомъ, 
кажется, излишие было бы и говорить: законъ предусматриваваеть даме содомство и скотоложество (ст. 19; ср. Лев. XVIII, 
6—30 и XX, 10—21). Этого довольно, чтобы видъть, что это 
быль за народь, и какіє суровые законы требовались для поддержанія среди него порядка.

Намъ незачемъ следить за еврейскимъ народомъ въ дальнеймей его моторіи. Всею своею исторією онъ справедливо стяжаль себе репутацію народа "местоновыйнаго", такимъ онъ былъ въ глазахъ самого І. Христа и Его апостоловъ (Ме. ХІХ, 18, XXIII, 29—36; Д. ап. VII, 51; ев. Іоан. ХХІ, 37—41; Д. ап. XXV, 25—27, Фил. II, 17—29. Х, 14—21), такимъ онъ остается и доселе въ наплихъ глазахъ.

Но если такъ, то самъ собою возникаетъ вопросъ: за что же Богъ могъ бы избрать этотъ народъ въ качествъ особеннаго носителя религозно-нравственной идеи и сдълать его предметомъ Своихъ особенныхъ попеченій? Оправдываетъ ли еврейскій народъ такое высокое избраніе? Неужели не нашлось каного-нибудь народа получие его? Вст эти и подобные вопросы требуютъ настойчиво отвъта, который хотя сколько-нибудь дълать бы основательною идею объ особенномъ избраніи еврейскаго народа, лежащую въ основъ обычнаго построенія библейской исторіи. Мы попытаемся дать такой отвътъ. Сначала мы укажемъ отринательныя условія избранія еврейскаго народа, показавъ, почему нельзя было избрать какой-либо другой народъ помимо еврейскаго, а потомъ и положительныя, показавъ, почему именно еврейскій народъ избранъ быль въ орудіе божественнаго домостроительства спасенія людей.

Какъ бы много ни перажаль насъ своею "местоковыйностью" еврейскій народь, однако справедливость требуеть признать, что едва ли лучшій выборъ быль возможень. Если мы находимь въ этомъ народъ много непривлекательныхъ сторонъ, которыхъ

мы отнюдь не намарены спрывать, то въ другихъ (языческихъ) народахъ ны безъ сомнанія найдемъ ихъ гораздо больше. Гдв намъ укажутъ такой народъ, который имъль бы больше правъ на предпочтеніе, чемъ еврейскій народь: въ Египть? Финикія? Вавилонъ? Между твиъ еврейскій народъ со своей стороны представить въ этомъ отношеніи болбе правъ на предпочтеніе сравнительно со всякимъ другамъ народомъ. Въ семитической расъ и особенно еврейскомъ племени дучше сохранились преранія райской жизни, здісь боліве сохранился оть поврежденія образъ Божій въ человъкъ. При этомъ нужно имъть въ виду еще, что еврейскій народъ (торжественное избраніе котораго произошло при Моисев) инвлъ религіозное проиглое поведи: у него быль целый рядь вирующихь родоначальниковь (Авраамь, Исаанъ, Іановъ, Іосифъ), память о ноторыхъ переходила средв евреевъ изъ устъ въ уста. Въ его исторіи есть, такимъ образомъ, надежный опорный пункть, въ которому съ удобствомъ могло привязаться и съ котораго дегко могло начаться редигіозно-правственное воспитаніе этого народа въ орудіе божественнаго промышленія о людяхъ. Этихъ удоботвъ не представляль бы выборь любого изъ всехь другихь народовь. Въ этомъ еще болье убъдить насъ ближайщее знакомство съ ихъ культурными и расовыми особенностями. Если мы сравнимъ семитическую расу и отдъльнаго ея представителя (еврейскій народъ) съ другими расами (хамитическою, и ізфетическою), то найдемъ еще не однимъ основаніемъ больше за сдъланное евреямъ предпочтеніе.

Неудобно было сдваать подобный выборъ изъ хамитической расы. Среди нея преимущественно предъ другими расами пріютилися грвать, безвъріе. Она какъ бы совсъмъ позабыла о небъ и вся за то отдалась землю, съ жадностью глотая спьяняющій напитокъ "изъ чаши Ваала", по библейскому выраженію. Въ ней раные и болые, чымъ во всыхъ другихъ расахъ, получили развитіе индустріальные инстинкты и способности, все то, что служить на потребу земной жизни и называется вультурою; за то въ ней болые было забыты о душю. Пышнымъ цвыткомъ выглянула на свыть Божія хамитическая культура еще въ незапамятныя времена исторіи, когда представители другихъ расъ переживали только еще варварское состояніе, и культура эта была

грубо-матеріальная: матеріальное (позитивное) направленіе быле тосподствующимъ въ наукъ (развите естественныхъ наукъ и утилитарное ихъ направленіе), искусствъ, жизни, религіи (грубый натурализиъ). Древность хамитическихъ цивилизацій (Египта, Вавилона, Финивіи, Ассиріи) не подлежить никавому сомивнію. Древньйшій изъ народовъ, евреи застають въ Египть уже ботатую культуру, и немало этой культуры съ ея тамиотвенными пирамидами, сфинисами и обедисками термется для исторіи вътуманной и загадочной дали прощедшаго; начало цивилизацій и вавилонской и ассирійской бытописатель относить но временамь недалежимь оть потопа. Исторія застаєть эти народы хамитической расы уже цивилизованными, она не знаеть ихъ варварами, точно бы и ніть начала этимъ цивилизаціямъ, точно онів всегда существовали (теперь точно такое же внечатлівніе производить Китай) 3).

Что васается семитической расы, то она совствиъ почти ничемъ не заявила себя въ культурномъ отношеніи, не произвела ничего великаго и самостоятельнаго въ области науки, искусства, политики. Правда, у арабовъ было вспыхнула довольно яркимъ пламенемъ чрезвычайно богатая культура, но не надолго: вспыхнула и погасла 4). О евреяхъ и говорить нечего: ни въ искусствъ, ни въ политикъ, ни въ наукъ они не оставили никавихъ оригинальныхъ и особенно заметныхъ следовъ (известныхъ міру имень здісь немного, и мы можемь назвать только Гейне-Спинозу и пожалуй, Ауэрбаха). Они все время были и продолжають быть паразитами и подражателями чужих вультурь (нужно признаться очень искусными). Въ самый разцвъть своей независимой политической жизни при Давидъ и Соломонъ они не обнаружили нивакихъ даже зачатковъ культурной самостоятельности: не могли сами безъ посторонней помощи построить себъ храмъ. Мало того, самую политическую организацію они скопировали у чужихъ народовъ (1 Цар. VIII). Явленіе это чрезвычайной важности. Оно показываеть, что семиты и въ частности евреи не обнаруживали такой способности пить изъ чаши Ваала,

<sup>4)</sup> О культурной неспособности семитовь см. у *Gran* же ib. 88. 116—128.



<sup>3)</sup> Cm. of or, y Grau «Ursprünge und Ziele d. Kulturentwicklung» 1875. S. S. 9-11. 13 und andr.

намую обнаружили хамиты. А это главное. Они могли идти за другими (и дъйствительно, въ продолжение почти всей своей довавилопской исторів тянулись за чужеземными культурными народами), но эта склонность къ подражанію культурів чужой не представляла таной опасности, какъ независимая способность нь языческой культурв. Склонность эту нужно было только попридорживать, не давать ей хода, мізшая связямь евреевь съ чужими народами, къ чему, какъ видимъ, и была направлена заботинвая діятельность еврейского законодателя, благочестивыхъ царей и прорововъ. Съ другой стороны, низкій уровень культуры у семетовъ ясно говорить за сравнительно низий уровень ихъ умственныхъ способностей, за природную слабость интеллента (разоудва). Къ такому выводу пришли большинство занимавшихся и занимающихся изученіемъ еврейской національности; можно сказать, что эта мысль уже съ давнихъ поръ сдължась однимъ изъ общихъ мъсть въ исторической наукъ, такъ что едва-ли она требуетъ дальнъйшихъ обоснованій в).

Эта природная психическая особенность еврейской національности намъ представляется лучшимъ оправданіемъ той выдающейся исторической роли, исполненіе которой Промыслъ Божій возложиль на эту, повидимому, ничтожную національность. Сильнымъ и ярко бросающимся въ глаза, личнымъ интеллектуальнымъ развитіемъ всегда отличалась и продолжаеть отличаться раса іафетитовъ (арійская). Но эта-то особенность и дълаеть

<sup>6)</sup> Послѣ Фейербака и Ренана этотъ взглядь ми встрѣчаемъ у Стак (см. А. а. О. в. в. 116—123), у автора «Ессе Нето!» (стр. 140—142); изъ намикъ—у В. Соловьева (см. «Прав. Обозр.» 1881 г., І т., кн. 2, стр. 335—337). Любопытно, что съ такимъ взглядомъ ми встрѣчаемся у нашего писателя Гончарова. Онъ влагаетъ въ уста Райскаго такую характеристику еврейскаго ума. Еврен, по миѣнію Райскаго, только хитры, а не уми, ибо хитрость и умъ не одно и тоже. Икъ умъ также относится къ уму европейцевъ, какъ умъ женскій къ мужскому (нижестно, что въ женщинъ бездна хитрости); а катрость—это «пассивный умъ, способный тамться, избъгать онасности, прятаться отъ сили, отъ угнетемія. Такой умъ выработала себъ между прочимъ, въ долгомъ угнетеніи, обезсильная и разсвянная цѣлая еврейская нація, тайно пробиравшаяся сквозь человъческую толиу, хитростію отстанвавшая свою жизнь, имущество и свои права на существованіе. Этотъ умовъ помогаеть съ успѣхомъ пробавляться въ обикодной жизна, дѣлать мелкія дѣлишки, прятать грѣшки и т. п.» («Обрывъ» т. 2, 260, кад. 1884).



рънштельно невозновнымъ и неудебнымъ выборъ ен: восинтывать и брать подъ руководство можно лишь того, кто не усиъмъ заявить о себъ, о своемъ я развитемъ своего развудка, который, следовательно, болве будеть обнаруживать силонности и снособности идти за авторитетомъ. Для неразвитато, незрълаго авторитеть въ особенности нуженъ. Вотъ ночему раса ізоетитовъ могла быть (на время) предоставлена себъ самой, именно въ виду ен интеллектуальной правоспособности, какъ и раса хамитовъ—въ виду ен развратности, а евреевъ мужемо было и можно было вести посторонней авторитетной рукъ.

Но это все только отрицательныя условія выбора; обратимся къ положительнымъ.

У евреевъ, въ вознаграждение за рассудокъ, было и есть ивчто таков, что въ данномъ случав исего важиве, -- сердце, чувство; это преимущественно народъ сердца, а потому религіознъйшій неродь въ міръ. Одно уже обиліе имень Божінхъ на явыев этого народа свидетельствуеть о его религовности. Но зачемъ далеко ходить за доказательствами, когда ихъ такъ много въ самой исторіи еврейскаго народа? Религіозное начало проникало и не перестаеть проникать всю жизнь его, съ самаго ел начала и до нашихъ двей, - и политическую, общественную жизнь, и науку, и жизнь семейную. Подъ знаменемъ религіи этотъ народъ выступаеть на сцену исторической жизни, свободы и политической независимости, подъ знаменемъ ен онъ дълаетъ свои и первые, еще робкіе и неувіренные, политическіе шаги; знами это по прежнему гордо развіввалось и въ конці его исторической эрвлости: его государство было теократіей, его наука была религовною, -- и долго еще еврей не зналъ ничего иного, кромъ "закона Божія", которому онъ поучался "день и ночь" (Пс. 1),--нивакой иной науки, кромъ науки своихъ законниковъ, выжниковъ, священниковъ (раввиновъ). И теперь, чъмъ живеть эта нація, какъ не религіозными зьветами своихъ отцевъ, какъ не мессіанскими чаяніями, такъ странно смішавшимися здісь съ чаяніями земными, политическими? У евреевъ дъйствительно Богъ есть ихъ адоа и омега, начало и конецъ во всемъ.

Какъ одну изъ особенностей этого психологическаго типа, характеризующагося развитіемъ сердечности, можно и должно видъть въ способности цъльныхъ увлеченій, глубокихъ привязаниостей. Люди этого типа никогда не бывають темлы, они бывають или горячи, или холодны 6), для нихъ не существуеть середины; они не позволяють ничему овладъть ими намоловину если они любять, то всей душой отдаются чувству любви, равно и венависть всей до завладъваеть ими и т. п. Таковыми были во всю свою исторію и остаются и теперь такими еврем.

Ихъ дурныя увлеченія всегда были такъ же искрении в глубоки, какъ и хорошія. Если еврей отдастся Богу, то онъ весь Его безъ остатка, если мамонъ, то онъ весь принадлежить мамонъ, золотому тельцу. Если въ настоящее время еврейсное племя поражаеть насъ своею необывновенною практическою изворотливостью, въ области наживы доведенною до виртуозности, то объяснение этого мы можемъ найти только здесь, -- въ этой способности его къ цъльнымъ увлеченіямъ. Къ сожальнію, въ настоящее время сердцемъ еврея безраздъльно владветь золотой телецъ, сюда онъ несетъ всв силы своей души, тратить всю ея энергію; неудивительно, что еврейскій народъ въ этомъ отношеніи не находить еще соперника. Если мы теперь видимъ евреевъ дурными, за то мы видъли ихъ и хорошими. Ни одна нація не представила такихъ крайнихъ выразителей и представителей двухъ указанныхъ коренныхъ направленій жизни (служеніе Богу и служеніе мамонъ), какъ еврейская нація. Все самое хорошее и самое дурное принадлежить ей; верхъ человъческаго совершенства и крайняя степень паденія человъка -- гдъ это? Ищите у евреевъ. У нихъ апостолъ Павелъ 6), у нихъ же и Іуда, этотъ типичный представитель еврейской страсти из волотому кумиру. Уклоненія евресевъ въ сторону отъ завіщанной имъ предками въры въ идолоповлонству такъ же были искрении, навъ искрение и горячо было всегда ихъ возвращение; припомнимъ, напримъръ, что творилось съ ними по возврещении изъ плена Вавилонскаго? (см. кн. Ездры и Несміи). Это единственный народъ, гдв одна

<sup>4)</sup> Исторія ап. Павда, изъ ожесточеннаго гонителя христіанства сдідавшагося величайшимъ его апостоломъ, тоже характерна въ разсматриваемомъ отношеніи. Точно тоже доказываетъ предательство Іуды и въ объясненіи, данномъ ему на страницахъ намего журнала проф. московской академіи г. Муретсвымъ, если помнятъ читатели.



<sup>6)</sup> Cm. Anor. III, 14-18.

крайность дегко могла сменяться и переходить въ другую. Искренніе и великіе въ высокомъ, еврен настолько же способны быть искренними и серьёзными въ низкомъ и маломъ: это только еврейская нація могла унизиться до серьёзнаго и искренняго. другимъ непонятнаго, увлеченія нельпостями пресловутой своей талмудистики, уродливою традиціонною мудростью своихъ обожаемыхъ "старцевъ" (ново-іудейство). Среди евреевъ явился Христосъ, среди нихъ непремънно явится и Антихристь; евреи первые дали образцовыхъ представителей христіанства, первые понесли въ міръ пропов'ядь христіанской истины (апостолы), имъ же, какъ кажется, суждено къ концу земной человъческой исторін послужить много Христовой истичь своимъ вступленіемъ въ доно христіанской церкви: въ Св. Писаніи есть указанія на будущее обращение Израния по Христу, а апостоль Павель воздагаеть надежду на великін блага для церкви оть этого обращенія (Рим. XI). Итакъ, Ивранию еще не приспъло время до конца выполнить свою историческую религіозную миссію; поэтому пусть не спешить своимь окончательнымь приговоромь тоть, кому кажется, что еврейскій народъ не сділаль ничего или сділаль слишкомъ мало для выполненія своего историческаго провиденпіальнаго назначенія.

Понятно, какія великія и незамвинныя въ воспитательномъ отношенім удобства могла представлять разсмотрівнная нами духовная особенность еврейского племени. Его легко могь вести ва собою всякій, кто только съумаль бы внушить въ немъ уваженіе и любовь нь себъ. Такіе привязчивые люди, какъ дети, съ охотою идуть за своимъ учителемъ, если только любять его, и для нихъ въ учитель этомъ не стольно важно учение его, сколько самое лицо его, любовь къ учителю ставится выше истины, ученіе его принимается не по силь самостоятельного критическаго вниванія въ него, а по силв той любви, какую они имъють въ своему учителю, по силь того авторитета, канимъ пользуется въ ихъ глазахъ учитель. Словомъ, лицо учителя заслоняеть, по крайней мъръ на первыхъ порахъ, самое ученіе его, и борьба между различными школами въ подобныхъ случахъ, какъ водится, идетъ не столько изъ-за ученія, сколько изъ-за учителей: вобит и наждому хочется отстоять передъ другими авторитеть своего любимаго наставника.

Эта черта еврейского народного характера, неодобрительная въ глазахъ европейца или какого-нибудь древняго грека съ его критическимъ философскимъ умомъ, однаво же создаеть въ евреяхъ самыхъ лучшихъ и подходящихъ слушателей евангельской проповъди съ ея требованіемъ простой детской веры въ Божественное дело искупленія и живой преденности Искупителю. Существомъ самаго Евангелія, спасающаго людей не мудростію, а простою въстью о радостномъ событи избавления людей чрезъ Сына Божія, исключается, какъ существенное дело, въ слушателяхъ необходимость вакого-нибудь онлосооски-развитаго ума; не умъ требовался отъ слушателей Христовыхъ, а неиспорченное, простое, детское сердце, какъ объ этомъ не разъ выскавывался Самъ Інсусъ Христосъ. Только такіе люди могли быть хорошими Его слушателями и ученивами. Пусть эти люди могли назаться кому-нибудь слишкомъ уже простыми по уму, неразвитыми,--- этимъ дътямъ по уму отврылось многое, что осталось недоступно великимъ мудрецамъ (Лк. X, 21): ученіе Христово могло быть понятно людямъ съ веливимъ серднемъ, а не съ вединить умомъ. Но такихъ дюдей всего больше І. Христосъ могъ найти въ еврейскомъ народъ и всего менъе въ какомънибудь другомъ. Безъ всяваго сомненія, Онъ мало нациель бы Себъ внимательных слушателей среди напримъръ греческаго народа, который выше всего ставиль мудрость (философію) и требовать ея даже и отъ религіи (1 Кор. L, 22). Ему надо было предложить учение въ видъ строго завонченной философской системы, вообще же въ такой или иной философской окрасив: но совивство да было бы это съ Евангеліемъ?

Итакъ, еврейскій народъ представляль изъ себя наиболье благопріятную почву для первоначальной проповъди Евангелія, и потому среди него всего удобнье было явиться на землю Испупителю міра 7). Одно это уже дъласть вполнѣ естественною мысль

<sup>1)</sup> Подтвержденіе только-что найденной особенности еврейскаго характера мы находимъ, между прочемъ, въ отношеніяхъ къ Інсусу Христу Его учениковъ. Здібсь мы наблюдаемъ такое явленіе, которое возможно только въ еврейскомъ народі. Двібнадцать человіясь ходять за своимъ Учителемъ нісколько літть и въ продолженіи ихъ совсімъ Его не понимають (до самаго Его Возмесенія: Д. А. 1, 6—7), или же понимають слишкомъ мало. Ихъ удерживаеть при Учителі не



объ особенномъ избраніи еврейскаго народа, лежащаго въ основъ обычнаго построенія его исторіи, кромъ всего того о чемъ геворилось раньше.

Теперь мы постараемся показать, что самая исторія еврейскаго народа выдаеть особенный, свойственный только ей,— сверхъестественный свой характерь и этимъ самымъ какъ нельзя болье оправдываеть господствующую точку эрвнія обычнаго пестроенія исторіи народа еврейскаго.

Еслибы даже Библія безъ всякихъ трансцедентальныхъ объясненій излагала одинъ простой эмпирическій ходъ еврейской

Его ученіе, а дібовь къ Нему, слідовательно Вго личность. Вотъ прачко доказательства. Ученики не возвышались вадъ обычными моссіанскими идеоломи: оши питали надежду на матеріальное вознагражденіе въ царствів Мессін (Лк. XVIII, 28-30), ихъ занималь вопрось о рангь, который займеть тамъ каждый изъ нихъ (Me. XVIII, 1-4; Лв. IX, 46-48; Ме. XX, 20-28), мысль о врествых страданіяхь Спасителя въ особенности была непонятна ихъ предваятому уму (Мр. VIII, 32-33; cp. Mo. XVI, 21-24; Jr. IX, 44-45; XVIII, 31-34; IOAH. XIV, 5-9; XVI, 17-18; XIV, 29). Народине религіозные предрезсудки застилали часто имъ самый простой смыслъ словъ Спасителя, которыя получали у нижъ истолкованіе въ духі грубо-чувственнаго, мессіанскаго міровозарінія (Мр. VIII, 15-21; Io. IV, 31-34). Вообще ученики часто оказывались крайне непонятливими и только съ большимъ трудомъ, после разъясненей, приходили къ пониманию CHOPS XPHCTS (Mp. IX, 10-13; cp. Me. XVII, 10-13; Mp. VIII, 15-21; cp. Me. XVI, 6-12). Самъ Спаситель призываль ихъ непонятанними часто и не обо всемъ считалъ удобнымъ говорить съ ними, по ихъ непонятливости (Мр. VII, 18; Іоан. XIII, 17; XVI, 12). Учениковъ мало интересовало ученіе Христа, и ихъ питивость не заходила за пределы детскаго, наивпаго, поверхностнаго любонытства. Они заботнянсь не столько о томъ, чтобы понимать Спасителя, сколько чтобы скрыть предъ Нимъ свое непониманіе, -- въ предположенія, что посл'яднее могдо быть обидно ихъ любимому Учителю. Поэтому часто они предпочитали оставаться при своемъ недоуменіи, вызванномъ какими-нибудь словами Спасителя, не обращаясь съ вопросами въ Учителю для разъясненія своихъ недоуменій (Іо. XVI, 17-18); часто им читаемъ: «они не разумени сихъ словъ, а спросить Его боядись» (Мр. ІХ, 32). Иногда, вызвавъ Спасителя на разъяснение своимъ вопросомъ (обниновенно, въ этихъ случалкъ почти всегда поручалось сдалать вопросъ аностолу Петру), ученики делали только видь, что ноняли Его разъяснение, въ самомь двив ничего не понимая,--и это для того, чтобы не огорчить своею непонятанвостью своего горячо аюбимаго Учителя (см. напр. Io. XVI, 29-31). Итакъ, мы видимъ въ двънадцати за время земной жизни Інсуса Христа мало пониманія, но за то много япобен, принескіей имъ въ последствін и пониманіе. Въ христіанской религін въра во Христа (живая преданнесть Ему) предпествуеть пониманію: пониманіе приходить послі.

исторіи, то и тогда мы должны были бы прибъгнуть къ какойнибудь трансцендентальной идет, какъ идея сверхъестественнаго Божественнаго откровенія, для объясненія еврейской исторіи: безъ этой идеи послъдняя была бы такимъ же, если не большимъ чудомъ, какъ чудо самаго Откровенія, она была бы для насъ совершенно непонятною, необъяснимою загадкою, представляя изъ себя стройную совокупность дъйствій, слъдствій безъ всякихъ причинъ, основаній.

Нъть дъйствій безъ причинъ и следствій безъ основанійэтоть законь всего существующого имветь свое мъсто въ исторіи, какъ и вездъ. Въ исторіи законъ этоть свое общее, широкое выражение имъетъ въ следующемъ виде: всякое данное культурное состояніе народа, выражающее всю сумму плодовъ его культурно-исторического движенія, должно непременно находиться въ прямомъ соотвътствіи, органической, причинной связи со всею наличною совокупностью своихъ причинъ и условій, имъвшихъ мъсто въ прошедшемъ и продолжающихся въ настоящемъ. На этомъ основании мы не въ правъ ожидать отъ народа со слабымъ интеллектуальнымъ развитіемъ богатой науки, отъ народа безиравственнаго хорошихъ соціальныхъ учрежденій, законовъ и т. п. Такого соответствія мы не находимъ между наличнымъ содержавіемъ еврейской культуры и самимъ еврейскимъ народомъ. То, что имълъ и что далъ міру еврейскій народъ, мы не имвемъ никакого права отнести къ нему самому, какъ производящей причинъ: онъ и его культура несоизмъримы, между ними во всю его исторію лежала пропасть, она была для него чъмъ то вившимъ, какъ бы чужимъ, и еслибы по культуръ стали судить о самомъ народъ, то сдълали бы большую ошибку. Она не была живымъ, органическимъ воплощениет народнаго духа, всей наличной совокупности его силь, способностей, стремленій, плодомъ его жизни, но стояда вив ея и отдъльно отъ нея, всегда будучи живымъ достояніемъ лишь немногихъ исвлючительныхъ личностей изъ народа, лучшаго меньшинства, иногда сокращавшагося чуть не до одного человъка, при чемъ это лучшее меньшинство всегда шло во главъ народа и какъ бы силою навязывало ему свою культуру: свои върованія, знанія, мораль, законы и проч., не имъвшіе нивакого органическаго отношенія къ общему настроенію массы (это меньшинство-Моисей, Інсусь Навинъ, судьи, благочестивые цари, пророки и перносвященники).

Мы отчасти уже познакомили читателей съ евреями: адъсь сважемъ въ добавовъ еще, что они, всегда на протяжении всей почти своей исторіи обнаруживая неудержимое стремленіе въ **идолоповлонству**, въ то же время во всю свою исторію не хорошо заявляли о себв съ чисто нравственной стороны. Еврейсвія хроники испещрены возмутительными фактами царскаго деспотизна, междоусобныхъ распрей, грубыхъ скандаловъ при самомъ дворъ, дружнаго общественнаго преслъдованія всякой правды, особенно воплощавшейся въ пророкахъ; словомъ, какимъ вышель изъ Египта "жестововыйный народь " этоть, такимъ онъ остался и во всю последующую исторію свою. И что же мы видимъ? Среди этого столь падкаго до язычества народа находить себв самое высокое и самое чистое выражение монотенстическая идея, — такое выражение, какого мы не видимъ еще ни у одного народа въ мір'в въ дохристіанской исторіи. Еслибы ны далве проследили въ частностяхъ религіозное міросоверцаніе евреевъ, то опять не нашли бы соотвътствія между нимъ и еврении, при чемъ оказалось бы, что опять-таки ихъ міросо. верцаніе въ подробностяхъ своихъ стоитъ неизивримо выше всего того, что намъ извъстно о религіи и философіи другихъ народовъ, современныхъ имъ и ранивишихъ, и при томъ -- самыхъ культурныхъ, какъ напримъръ греки съ ихъ богато развитою философіею. На что Платонъ грековъ во всеоружій современнаго ему научно-философскаго знанія дишь намекаеть о томъ Платонъ евреевъ-Моисей говорить прямо и т. п. (Но объ этомъ предметъ, входящемъ какъ часть и въ систематическіе курсы особой богословской науки, апологетики, такъ много инсалось и говорилось, что намъ не мъсто здъсь входить въ подребности, большинству извъстныя; а для желающихъ мы рекомендуемъ еп. Хрисанеа "Религіи древняго міра въ ихъ отношенін къ христіанству" т. III). Далве у "жестоковыйнаго" варода мы встречаемся съ такими нравственными понятіями, законами и учрежденіями, накихъ мы не находимъ еще ни у какого другаго народа, даже изъ самыхъ нежестоковыйныхъ, напротивъ-самыхъ гуманныхъ, культурныхъ народовъ, въ примъръ каковыхъ опять укажемъ на грековъ. Чтобы не вдаваться въ излишнія подробности, отмътимъ у жестоковыйнаго народа такіе законы и учрежденія, которые уже совстить не къ лицу ему какъ народу, плохо зарекомендовавшему себя къ исторіи. Разсмотримъ нъкоторые законы и учрежденія, касающіеся отношеній къ рабамъ, иноземцамъ, бъднымъ, вдовымъ и къ природъ.

Космополитическую идею всеобщаго братства и равенства въ древнемъ міръ мы можемъ найти у Будды, гдъ она была прямымъ догическимъ последствиемъ его пантеистическаго міросоверцанія, - равенства всёхъ передъ ничтожествомъ, изъ котораго всё мы вышли и въ которое всв обратимся опять, а потомъ главнымъ образомъ въ стоической школь, особенно римской, христіанской эры (Сенека, Эпиктеть, М. Аврелій). Античный міръ пришель къ этой идей только въ конци своего историческаго пути, и при томъ эта идея была достояніемъ только одной школы, для массы же иноземцы были презранными варварами по прежнему,-взглядъ, отъ котораго не смогли освободиться даже корифен античнаго міра Платонъ и Аристотель. А между твиъ евреи съ самаго начала своей исторіи, когда античный міръ не явился еще на историческую сцену, читали объ иноземцахъ въ своихъ священныхъ книгахъ то, что стало извёстно грекамъ и римлянамъ только въ конце ихъ историческаго поприща. Еврей первый пишеть всемірную исторію въ собственномъ смысль этого слова (кн. Бытія), первый ведеть происхожденіе всахъ людей отъ одной четы, первый смотрить на различные народы, какъ на членовъ одной великой человъческой фемьи, призванной къ одной жизни, но расколовшейся на отдъльныя части вследствіе особыхъ случайныхъ обстоятельствъ. Овъ первый, гораздо ранъе Будды (VI в. до Р. Хр.), называеть иноземца братомь: "не гнушайся идуменнина, ибо онъ брать твой" (Втор. ХХШ, 7); онъ предписываетъ мягкость, даже любовь въ отношении къ иноземцамъ. Вотъ что говорить напр. Моисей насательно обращенія евреевъ съ иноземцами: "любите и вы пришельца; ибо сами были пришельцами въ землъ египетской (Втор. Х., 19); эта любовь въ пришельцу заповъдуется еврею наравив съ любовью ко вдовамъ и сиротамъ (Втор. XXIV, 19-22. XXVII, 19), поэтому всявая обида и всякое притесненіе пришельцу считается наравит съ обидою, сдъланною вдовамъ и сиротамъ (Исх. ХХІІ, 21. ХХІЦ, 9 и др.); безопасное положеніе пришельца среди

еврейскаго общества обезпечивается въ особенности слъдующимъ гуманнымъ постановленіемъ, дающимъ ему охрану и попровительство въ государствъ наравнъ съ евреями: "одинъ законъ да будеть и для природнаго жителя и для пришельца, поселившагося между вами (Исх. XII, 49) или въ другихъ словахъ,--"одинъ судъ долженъ быть у васъ ванъ для пришельца, такъ и для тувемца; ибо Я Господь Богь вашь" (Лев. XXIV, 22 ср. Числ. XV, 29). Такихъ правъ не давали чужеземцамъ, какъ извъстно, законы всъхъ другихъ народовъ древности, въ культурномъ отношении далеко даже превзошедшихъ евреевъ; такъ даже въ пивичизованирищемо бимскомо сосачавствр ми вичимо стипкомъ ръзвое разграниченіе между природнымъ римляниномъ и чужевемцемъ, установленное римскими законами, въ коихъ въ собственномъ смыслъ гражданиномъ признавался только первый. хотя гражданство въ виде почетнаго отличія за заслуги давадось (впрочемъ ръдко) и чужеземцамъ (такъ ап. Павелъ напр. быль римскимъ гражданиномъ въ этомъ смыслъ). Правда, на ряду съ указанными гуманными законами относительно пришельцевъ мы встръчаемъ и противоложные имъ, ограничивающіе ихъ выражаемымъ въ нихъ напр. предпочтениемъ еврея иноземцу (Втор. XV, 1-3). Ho oth sakohu, kako u beë apyrie, be sakohogateleетвъ Моисея не получили еще полнаго и послъдняго выраженія: оно вообще было только подготовленіемъ къ высшему новозаветному законодательству. Съ другой стороны, въ законахъ Монсен, касающихся пришельцевъ, иноземцевъ, двлается, какъ это ясно при болъе внимательномъ наблюденіи, строгое различіе между иноплеменникомъ - пришемиемъ, т.-е. живущимъ среди еврейскаго народа и иноплеменникомъ непришельцемъ, т.-е. живущимъ среди своего народа. Гуманные законы касаются только перваго; но гуманные къ первому, они могуть показаться совершенно негуманными по отношенію въ последнему, повельвая не только отчуждение отъ народовъ языческихъ (Исх. XXIII, 32. XIV, 12. 15), но и прямую положительную вражду (Числъ XXV, 17), принимавшую въ исторіи еврейскаго народа, накъ извъстно, самые широкіе размітры (Числ. XXXI, 1 — 18. Втор. II, 34. III, 6. I. H. VI, 20. 1 Цр. XV, 3). Откуда это различіе въ законодательствъ Монсея, столь гуманномъ къ язычмикамъ-пришельцамъ и строгомъ, немилосердномъ въ языче-

43\*

скимъ народамъ? Отвътъ на это дается и саминъ законодателемъ. Такое отношение еврейскаго народа къ другимъ вызывается особеннымъ положеніемъ еврейскаго народа среди всвять другихъ народовъ, отводившимъ ему значеніе избраннаго народа. Божія, назначеннаго въ сохраненію истинюй въры въ Бога. Понятно, что всякое тесное сближение евреевъ съ другими народами должно было строго преследоваться въ законе въ виду вредныхъ последствій его для религіи евреевъ (Исх. ХХІІІ, 32. 33). Отсюда понятно также, что законодательство, запрещая дружество съ народами языческими, должно было установить и прямую положительную вражду къ нимъ, непрерывную борьбу съними: не затрогивая прямо интересовъ еврейскаго народа, всъ языческіе народы однако были врагами его уже по самой своей явыческой редигіи, такъ какъ главивійній интересъ историческаго существованія евреевъ и сосредоточивался именно въ религіи. Законодатель, установляя вражду къ языческимъ народамъ, постоянно указываетъ основанія ея въ той мысли, что они враги Божін, а потому и враги еврейскаго народа, народа Божія. При этомъ онъ въ предостереженіе отъ узко-національнаго осавиленія евреевъ постоянно внушаеть имъ, что такое отношеніе къ народамъ языческимъ свое основаніе имъеть не въ какихъ-нибудь естественныхъ преимуществахъ еврейскаго народа передъ всёми другими народами (въ этомъ отношеніи всё равны), также не въ нравственныхъ, а исключительно въ нечестіи этихъ народовъ; что нечестие можетъ и евреевъ сдвлать изъ сыновъ Божінкъ врагами Его наравив со всвив другими. Воть что мы напримъръ читаемъ: "... Когда будетъ изгонять ихъ (языческіе народы) Господь Богь твой оть лица твоего, не говори въ сердцъ своемъ, что за праведность мою привель меня Господь овладъть землею его, и что за нечестіе народовъ сихъ Господь изгоняеть ихъ отъ лица твоего. Не за праведность твою и не за правоту сердца твоего идешь ты наследовать землю ихъ; но за нечестіе (я беззаконія) народовъ сихъ Господь, Богъ твой, изгоняеть ихъ отъ лица твоего" (Втор. ІХ, 4. 5). Какъ все это далеко отъ обычныхъ поиятій во всёхъ древнихъ, даже образованнъйшихъ народахъ, о международныхъ правахъ и отношеніяхъ, надъ которыми не возвышались и самые свътлые умы древняго язычества, какъ Сократъ, Платонъ и Аристотель, върившіє наравні съ другими гренами въ природный аристократизмъ своей націи и презрительно называвшіє всіжь другихъ варварами!

Точно тоже библейское возарвніе о единства человаческаго рода должно было естественно отравиться на дальнейшихъ законахъ о рабахъ. Рабовъ въ строгомъ смысле не было и не могло быть по еврейскимъ законамъ, -- допускалось неравенство только соціальное, но нать никакого намека на мысль о неравенствъ духовномъ, чисто-человъчесномъ, какое мы видимъ въ кастахъ Индіи и политическомъ ученін Аристотеля: передъ Ботомъ, передъ разумомъ все равны (Вт. XII, 11-22; XVI. 11-14; Исх. XII, 44). При этомъ и соціальное рабство у евреевъ не было безсрочнымъ, въчнымъ, но было временнымъ: рабъ отпускался по закону черезъ шесть леть на седьмой годь. Такого гуманнаго учрежденія, какъ юбилейный годъ, мы не встрвчаемъ еще нигав. Очевидно законодатель смотрель на рабство накъ на временное соціальное зло, которое можно отчасти только парализовать, но до времени нельзя советить уничтожить, -- такъ оно въвлось въ общественную живнь древности. Законодатель дълаетъ все, что можно, для смягченія положенія рабовъ, строго преследуя напр. нечеловечное обращение съ ними: "если кто раба своего ударить въ глазъ или служанку свою въ глазъ, и повредить его, пусть отпустить ихъ на волю за глазъ" (Исх. XXI, 26; то же за зубъ: ст. 27); въ этихъ видахъ законъ постоянно совътуетъ помнить евреямъ, что они и сами нъкогда были рабами въ землъ египетской (Втор. XV, 15). Особенно гуманное отношеніе законодателя нь рабамь оказывается въ ваконъ, запрещающемъ выдавать бъглыхъ рабовъ прежнимъ ихъ господамъ: "Не выдавай раба господину его, когда онъ прибъжить нь тебъ оть господина своего. Пусть онъ у тебн живеть, среди васъ (пусть онъ живеть) на мъстъ, которое онъ избереть въ какомъ-нибудь изъжилищь твоихъ, гдв ему понравится; не притвоняй его" (Втор. ХХІІІ, 15 — 16). Ясно, что этимъ закономъ какъ нельзя болъе облегчается положение раба, съ другой стороны самое рабовладвльчество подрывается и ограничивается имъ въ значительной степени. Впрочемъ законодатель не могъ вполнъ ограничить рабство во всемъ его объемъ: ограничение касается главнымъ образомъ владънія

Digitized by Google

рабами изъ евреевъ, и законъ о юбилейномъ годъ простирается только на этихъ рабовъ, а не на рабовъ-иноплеменниковъ (Исх. XXI, 1. Втор. XV, 12); вообще въ законодательствъ относительно рабовладънія опять мы видимъ различіе между рабами-иноплеменными и соплеменниками (см. Лев. XXV, 39—55). Однако чрезъ это законодательство проходить такая гуманная тенденція, какой мы не видимъ въ законодательствахъ самыхъ цивилизованныхъ народовъ древности.

Идею о всеобщемъ соціальномъ и духовномъ равенствъ людей. опять мы встречаемъ только у Будды и стоиковъ. У последнихъ она нашла самое высокое и трогательное выражение. Вотъ какъ разсуждаеть о рабахъ напр. Сенека: "они рабы?-говорите, что они люди! Они рабы? Они такіе же рабы, какъ и ты! Тотъ, кого называешь рабомъ, родился отъ такого же сёмени, какъ и ты; онъ наслаждается небомъ, какъ и ты, дышетъ темъ же воздухомъ, живетъ такъ же, какъ и ты" в). Эпикиетъ: "рабъ по природъ только тоть, кто не участвуеть въ разумъ, но это справедливо только относительно животныхъ, а не людей. Осель есть рабъ, предназначенный природою носить наши тяжести, потому что онъ вовсе не надъленъ разумомъ и не умъетъ пользоваться своею волею. Если бы ему сделанъ быль этоть подарокъ, то осель законно отказался бы оть нашей власти и быль бы существомъ равнымъ и подобнымъ намъ". Но въдь не особенно рано до этого геній древняго міра Аристопель училь, что природа дълаетъ рабовъ", что одни люди отъ природы получили назначеніе и способности повельвать, другіе — повиноваться, что добродътель и вообще человъчность есть привилегія лишь первыхъ, а единственная добродътель последнихъ -- повиновеніе. Природа отличаетъ раба и свободнаго даже наружными признавами: "природа", говорить онъ, "создала тела людей свободныхъотлично отъ тълъ рабовъ, давая последнимъ силу, необходимую въ грубыхъ общественныхъ работахъ и, наоборотъ, дълан первыхъ неспособными сгибать прямой ихъ станъ для этихъ грубыхъ рабовъ" ").

<sup>\*)</sup> У П. Жанэ. «Исторія государственной науки въ связи съ нравственной философіей», перев. со втор. французск. изд. А. Васильевым Спб. 1887 года, стр. 178 и др.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. стр. 141, см. ученіе Аристотеля о рабстві, стр. 140—144. С

Чтобы не утомиять вниманія читателей, еврейскіе законы о бъдныхъ, вдовахъ, сиротахъ мы только отмътимъ, не входя въ подробности. Законъ относится вообще съ трогательною мягкостью по всемъ беззащитнымъ и обездоленнымъ людямъ, каковы пришельцы, вдовы, сироты, бъдняки; они большею частью въ законахъ и упоминаются вивств всв всякій разъ (Исх. XII. 21-22. Brop, X, 18. Jeb. XXIII, 22. Br. XIV, 19-20. XV, 7.8. 11 и др. Лев. ХХУ, 26 — 37). Чтобы дать понятіе объ общемъ характер'в этого рода законовъ, мы позволимъ себ'в сделать одну небольшую выдержву изъ вниги Исходъ, не требующую комментаріевъ: "ни вдовы, ни сироты не притесняйте. Если же ты притвенишь ихъ, то, когда они возопіють ко Мив, Я услышу вопль ихъ; и воспламенится гиввъ Мой, и убью васъ мечемъ, и будуть жены ваши вдовами и дети сиротами. Если дашь деньги въ займы бъдному изъ народа моего; то не притесняй его и не налагай на него роста. Если возьмешь въ залогь одежду ближняго твоего, до захожденія солнца возврати ее" (Исх. XXII, 22 - 26).

Наконецъ нелишне обратить внимание на еврейские законы, установляющіе отношенія еврея къ вившней природь; и эти законы дышать кротостью, мягкостью, преследуя въ людяхъ всявій видь грубости и жестокости въ его отношеніяхь къ природъ; такъ запрещается грубая хищническая эксплуатація природы (Вт. XX, 19. Лев. XXV, 1-7 и др.) и жестокость въ отношеній къ животному царству природы (Исх. ХХШ, 11. 19. Втор. XXII, 6 — 7. Втор. XXV, 4). Законъ береть подъ свое покровительство и защиту и самую природу, беззащитную часто передъ хищничествомъ и грубостью людей подобно тому, какъ въ яхъ обществъ беззащитны всъ слабые, обездоленные, напр. дъти, сироты, вдовы, бъдные и проч. Въ этомъ отношении характерно следующее постановление: "если долгое время будещь держать въ осадъ (какой-нибудь) городъ, чтобы завоевать его и взять его: то не порть деревъ его, отъ которыхъ можно питаться, и не опустошай окрестностей его; ибо дерево на поль не человыкъ, чтобы могло жить от тебя въ укрыпленіе" (Втор. ХХ, 19). Какъ же могь додуматься до всего этого, "жестоковыйный"

(Втор. XX, 6) народъ?

Чтобы устранить идею откровенія, многіе прибъгають къ теоріи заимствованій, утверждая, что къ евреямъ перешло многое отъ другихъ народовъ.

Общій недостатовъ подобныхъ теорій состоить въ томъ, что онъ во многихъ случаяхъ совершенно не могутъ подыскать подходящій источникъ такого рода для техъ или иныхъ еврейскихъ возарвній, подобныхъ которымъ не было удругихъ народовъ. Этимъ путемъ напр. никакъ нельзя объяснить происхожденіе еврейскаго монотеизма, съ чвиъ соглашаются и сами защитники заимствоваваній. Какъ извістно, стремленіе ученыхъ объяснить происхождение еврейского монотензма вив начала заимствованій разръшилось знаменитыми теоріями Ренана (однообравіе и монотонность впечатавній окружающей природы), Фейербаха (національный эгонэмъ въ связи съ узкостью умственнаго пругозора), позитивистовъ (естественная эволюція мышленія) и другими теоріями; породившими общирную (полемическую и нанегирическую) литературу. Нъкоторые котъли ръшить вопросъ гораздо проще, отрицая историческую действительность еврейскаго монотеизма на основаніяхъ историческихъ и вооружаясь филологическимъ экзегезисомъ Библіи (многочисленность именъ Божішхъ, множественная форма именъ elohim). Но еще свободнъе распоряжается теорія заимствованій съ другими возаръніями евреевъ: она довольствуется въ этомъ случав малвищею аналогіею. Обыкновенно дело ведется здесь такимъ образонъ. Въ Библін, положимъ, есть ученіе объ ангелахъ, подобное же ученіе есть въ священныхъ книгахъ персовъ: значить "оно заимствовано евреями у Персовъ, -- тъмъ болъе что, какъ извъстно, евреи во время персидскаго владычества имели непосредственныя сношенія съ персами. Начинается полемика по этому поводу. Одни говорять, что первые заимствовали свое учение у евреевъ, потому что ихъ священныя книги явились позднве, чвиъ вниги евреевъ; другіе — что евреи у персовъ, потому что, положимъ, ихъ Бундегешъ древнъе Моисеевыхъ книгъ; третьи, что ни тъ, ни другіе не заимствовали, а что аналогія эта-простое совпаденіе двухъ параллельныхъ самостоятельныхъ теченій религіозной мысли. Возбуждается споръ о подлинности книгь, времени ихъ происхожденія и т. д. и т. д.

Мы укажемъ на одинъ факть изъ еврейской исторіи, въ отношеніи къ которому и самая мысль о какихъ-либо заимствованіяхъ становится невозможною—факть, о который совершенно разбивается теорія заимствованій.

Съ народами въ большихъ размърахъ повторяется то же самое, что въ миніатюръ бываеть съ индивидуумами: накъ у последнихъ степень духовнаго развитія измеряется степенью доститнутой ими ясности, опредвленности самосовнанія и достоинствомъ выработанныхъ ими идеаловъ жизненныхъ, къ осуществленію которыхъ они идуть; такъ и мъсто народа въ исторіи опредъляется степенью достигнутой вмъ ясности его самосознанія, сознанія своего историческаго назначенія, и высотою выработаннаго имъ національнаго идеала. Самосознаніе-это конечная цаль исторіи. Оставимъ пока въ сторонъ качественное достоинство народныхъ идеаловъ: здёсь важно столько же, чтобы были какіе-нибудь идеалы у народа, ясное сознаніе какого бы то ни было своего назначенія; достигнуть этого вёдь не дегко. Народы идуть къ этому сознанію въ потьмахъ, медленно и ощупью, и какъ мало такихъ, которымъ поиски эти удавались бы! Народъ, выработавшій опредъленный взглядь на свои задачи, назначеніе, понявшій себя, можно поздравить вполив съ историческою зралостью. Но такихъ народовъ въ исторіи мы почти не находимъ. Обывновенно самъ народъ толкуетъ себя виривь и вкось, понимаеть себя меньше, чемъ другіе со стороны, отступаеть оть выработанныхъ идеаловъ, строить новые и т. д., словомъ-онъ все какъ бы ищеть себя и не находить. Едва скажеть онь себь: "воть это-я!", какъ ему почти туть же приходится сознаться: "натъ, я не это, а вотъ это!" Поколенія за покольніями идуть неустающею, безконечною чредою — каждое со своими идеалами, со своими міровозартнінми словно волны моря, съ тою лишь разницею, что эти последнія одна на другую похожи и повторяють другь друга, а волны исторической жизни всегда несуть съ собою что-нибудь новое, чего прежде не было, и исчезая, замізняясь слідующею очередною волною, оставляють по себв следь, делаясь достояніемь культуры и окавывая такое или иное воздъйствіе на следующія за собою волны необъятнаго историческаго океана. Пока народъ находится въ историческомъ процессъ, для него самого, думается, ясное сознаніе самого себя невозможно, и вообще окончательное сужденіе о народахъ принадлежить историку, становится возможнымъ тогда, когда народы сходять съ исторической сцены. Греческій влассическій міръ въ глазахъ историка обыкновенно является образцомъ художественной отчетливой исторической законченности, цъльности: исторія греческаго народа встаетъ передъ нимъ во всей своей яркой опредъленности, отъ начала до конца въ ней все ясно и понятно, понятно—чъмъ жилъ греческій народъ, что двигало, направляло его своеобразную кипучую жизнь, что далъ, сказалъ онъ міру. Словомъ, историкъ можетъ безъ особеннаго затрудненія уловить идею его исторіи н сказать, что красота, поэзія въ широкомъ смыслѣ этого слова есть то, для чего и чъмъ жилъ грекъ. Но въдь греки не могли о себъ говорить такъ и не говорили; какъ и всякій народъ, они сами для себя всегда были загадкою.

Еврейскій народь представляеть непостижимое исключеніе въ этомъ отношения. Онъ не ищеть народнаго идеала, а выступаеть на историческое поприще прямо съ готовымъ идеаломъ, съ яснымъ сознаніемъ своей исторической миссіи, своего призванія. Съ этимъ сознаніемъ онъ идеть во всю свою исторію до вонца ея, онъ постоянно помнитъ призваніе свое, ясное сознаніе своего назначенія никогда вполив не повидаеть его: если народъ на правтивъ измъняетъ своему призванію, то сознаніе о немъ не умираеть въ его лучшихъ представителяхъ, а въ концъ своей дохристіанской исторіи (после плена Вавилонскаго) и весь еврейскій народь, какъ одинъ человінь, рішительно становится на путь своего традиціоннаго, завъщаннаго исторіей идеала. Народъ еврейскій никогда не требоваль, чтобы его истолковаль ему самому вто-нибудь со стороны: онъ самъ всегда хорошо понималь себя и для другихъ не оставляль никакихъ сомнъній о себъ, былъ всъмъ понятенъ и всъмъ говорилъ о себъ самомъ яснымъ языкомъ. "Богъ", говориль онъ, "выделиль насъ изовсъхъ другихъ народовъ еще при нашихъ патріархахъ Авраамъ, Исаакъ, Іаковъ, заключить съ ними договоръ (завъть), которымъ мы обявались сохранять Его постановленія и память о Немъ, а Онъ объщаль намъ за это особенное почетное мъсто среди всвиъ народовъ міра, первенство, объщаль Мессію, Царя всвиъ народовъ послать въ намъ и такимъ образомъ черезъ нашъ

народы міра". Такъ понимать свое назначеніе еврейскій народъ (у массы обыкновенно все это было окрашено въ грубыя матеріальныя, т.-е. политическія краски; только лучшіе изъ народа возвышались до способности приписывать народу роль не политическую, земную, а чисто религіозно-нравственную, и ждать не политическаго Мессію, освободителя еврейскаго народа и всеобщаго земнаго царя, а Мессію духовнаго, освободителя отъ граха и его следствій).

Если нельзя вообще заимствовать идеалы, потому что это значило бы заимствовать самосовнание (идеаль получается не совив, а открывается или пріобрътается изнутри черезь самопознаніе; идеаль есть знаніе идеи самого себя, своего я, т.-е. оно есть самосознаніе), то тъмъ болье не могь быть откудалибо заимствовань такой своеобразный идеаль, какъ еврейскій, какого нигдъ им у кого еще не было и нътъ.

Однако его никакъ нельзя признать продуктомъ самостоятельнаго внутренняго развитія еврейскаго народа. Відь этоть идеаль опередиль его жизнь, историческій опыть: народь вступаеть въ жизнь съ готовымъ идеаломъ. Какъ же можно считать его плодомъ исторической жизни, исторического развитія евреевъ, когда они еще не жили историческою жизнью и не начинали еще жить и развиваться? При этомъ идеаль такого высокаго достоинства отличается такими грандіозными разм'ярами, что его никакъ уже нельзя отнести насчетъ жестоковыйнаго народа: естественное ди дело, чтобы онъ самъ своими сидами изъ себя самого выработаль его? Это было бы чудо. Лучше и естественные думать, что рука Всемогущого водила народною жизнью евреевъ, воспитывала ихъ. Этимъ только кромъ того еще можно объяснить постоянное почти раздвоеніе національнаго самосознанія евреевъ: теоретически признавая авторитеть этого идеала, въ практической жизни они стремились къ осуществленію чужеземныхъ языческихъ идеаловъ. Ихъ идеалъ былъ въ то же время какъ бы и не ихъ; другими словами, онъ былъ више евреевъ, и въ этомъ заключается доказательство его виюшняю происхожденія.

Противники откровенія въ еврейской исторіи кром'є теоріи заимствованій прибътають еще и къ другому объясненію, относя

высокую культуру евреевъ исключительно къ выдающимся представителямъ ихъ, ихъ національнымъ героямъ, геніямъ, которыхъ у евреевъ дъйствительно было немало. Но эта декартовская теорія геніевъ, какъ главныхъ движущихъ силь исторіи, теперь уже замінена другимъ боліве состоятельнымъ философско-историческимъ возгрівніемъ, по которому "исторію ділаютъ" не геніи, а народъ (масса) и геніи въ тісномъ союзії, отдавая геніямъ значеніе выразителей народныхъ силъ, стремленій и т. п., словомъ—народнаго духа въ извістную историческую впоху, истолкователей народа въ извістномъ историческомъ моменть, такъ что геній—плоть отъ плоти народа и кость отъ костей его, и гдів въ народів ничего нівть, тамъ никогда ничего не можеть быть въ его единицахъ: тамъ не можеть быть геніевъ.

Далве, геніи еврейскіе (или герои) рвзко отличаются отъ геніевъ вообще. Это особеннаго рода генін. Геній является истолкователемъ толпы, но толпа сама себя не понимаетъ; поэтому она не понимаеть и генія. Отоюда быть геніемъ всегда значить быть въ извъстной степени мученикомъ, страдальцемъ, пожизненнымъ борцемъ за идею съ окружающею пошлостью, тупостью, непониманіемъ, обидами, гоненіями и т. п.; отсюда жизнь геніевъ всегда получаеть за ръдкими исключеніями колорить трагическій, да истинно-трагичною только и можеть быть жизнь генія. Трагизмъ тамъ, гдъ есть борьба, и борьба не мелкихъ, пошдыхъ душъ, а великихъ, борьба высокаго, прекраснаго -- съ чъмъ при этомъ? Съ какою-нибудь тупою, упорною, немьною силою въ роде фатума древнихъ; но такимъ фатумомъ всегда висить надъ геніями, людьми выдающимися, тупая толпа, равнодушная и безсмысленная какъ судьба, какъ греческая ананки (άνάγκη) т.-е. самая жизнь со всёмъ повидимому случайнымъ, капризнымъ, не спращивающимся насъ, не имъющимъ въ виду насъ ходомъ событій ея, неизбъжнымъ и необходимымъ, какъ необходимо паденіе вамня, брошеннаго вверхъ. (Эта жестовая сустки вносить извъстную долю трагизма въжизнь всякой живой, истинночеловъческой души, предъявляющей скудной, убогой и жалкой дъятельности больше того, что она даеть имъ; обывновенно такихъ людей называють, не безъ проніи, идеалистами). Чёмъ геній глубже, ясиве сознаеть безсмысленную неурядицу жизни, твиъ острве, ядовитве и мучительные его положение, и въ исторін мы не можемъ найти болье высокаго и чистаго трагизма, кромъ того, образецъ которому данъ въ земной жизни Божественнаго Искупителя міра Інсуса Христа.

Если не принимать во внимание твхъ героевъ еврейскаго народа, которыхъ выдвигала минута, какое-нибудь событіе, вызывавшее въ народъ общее настроение и потрясавшее всъхъ однимъ чувствомъ (напр. война съ возбуждаемымъ ею патріотизмомъ; сюда идутъ: Іефвай, Юдивь, Есепрь и проч.), а имъть въ виду героевъ-борцовъ идеи, т.-е. пророковъ, то мы должны будемъ о еврейскихъ геніяхъ сказать следующее. Трагическая черта въ ихъ жизни получаетъ болве широкое развитіе, чвиъ это бываеть у геніевъ другихъ народовъ, достигаеть даже крайнихъ размъровъ. "Ни одинъ пророкъ не принимается въ своемъ отечествъ" — эта пословица — чисто еврейская даже помимо своего происхожденія; къ другимъ она не можетъ имъть полнаго. настоящаго примъненія: мы знаемъ, что многіе народы, хоть и не всегда, умъли и умъютъ цънить своихъ геніевъ, вънчая ихъ главы лаврами. Положимъ, жизнь генія бевъ борьбы и соединенныхъ съ нею страданій немыслима, какова бы ни была степень этихъ страданій. Но всмотритесь въ борьбу и въ страданія еврейскихъ пророковъ: это болье, чымь обычная дань генію. Что такое жизнь еврейскаго пророка? Это непрерывный рядъ страданій, гоненій, наиболье часто заканчивавшійся смертью: "кого изъ пророковъ", говорилъ первомученикъ Стефанъ въ синедріонъ, лие гнали отцы ваши? Они убили предвозвъстившихъ пришествіе Праведника" (Д. А. VII, 52 ср. Мо. XXIII, 29-35). Они были какъ бы врагами какими въ своемъ отечествъ, судя по тому ожесточенію, съ какимъ всегда преследоваль ихъ народъ. Это доказываеть, что между пророками и народомъ нътъ естественнаго сродства, нътъ ничего общаго; они отъ народа, но не принадлежить народу. И что общаго могло быть у нихъ съ народомъ, который видя не видель и слыша не слышаль, ходиль путемъ недобрымъ по своимъ помышленіямъ, постоянно оскорбляль Бога въ лицо, приносиль жертвы въ рощахъ и проч. (Ис. 65, 2 и д.)? Въ жизни еврейскихъ пророковъ мы видимъ нъчто болье обычнаго непониманія толпы и въчныхъ недоразумъній между ею и ея лучшими представителями: мы видимъ здісь борьбу человіческой неправды съ небесною правдою, человъческого заблужденія съ самою Божественною истиною...

Подведемъ краткій итогъ сказанному. Разсмотрѣная нами здѣсь оригинальная особенность еврейской исторіи нигдѣ не можеть найти себѣ полнаго удовлетнорительнаго разъясненія внѣ той общей точки зрѣнія, изъ которой исходить библейская исторія старой конструкціи; что касается исторіи новаго типа, то естественно она должна волей-неволей игнорировать эту оригинальную черту еврейской исторіи, сообщающую ей въ общемъ такой своеобразный характеръ. Но спрашивается тогда, будеть ли исторія новаго типа именно исторією и при томъ исторією еврейскаго народа?

II. Cettaces.

Тифлисъ 1888 г. января 30.

## .\* «Тооналаткар ахи и ингиж йашао катача

. На конецъ XIII и начало XIV въка можно указать какъ на исходный пункть того, что принято обыкновенно называть "новымъ временемъ", "новою исторією". То была грань, раздъляющая собою средніе въка отъ новыхъ. Старая средневъковая система, феодально-католическій строй общества былъ тогда впервые потрясенъ въ своихъ основаніяхъ. Та органическая бользнь, которая одержала общественный строй, достигаетъ въ эту эпоху высшей степени своего развитія, за которой слъдуеть полнъйшее разложеніе этого строя.

Религіозно-нравственное состояніе средневъковаго общества ио изображеніямъ историковъ и соборовъ того времени представляеть самыя мрачныя явленія. Римско-католическая церковь, управляемая папами, — этими "намъстинками" св. ап. Петра, — мисколько не заботилась о воспитаніи своихъ членовъ. Пастырскія обязанности, налагающія страшную отвътственность предъ Богомъ на предстоятелей церкви за ввъренную паству, совстивый чужды почти встава папамъ того времени. Увлеченные примъромъ Григорія VII и Иннокентія III, папы всю жизнь свою посвящали интригамъ и борьбъ за свою политическую

<sup>\*</sup> Эта статья составлена при помощи словаря Герцога (Real-encyclopedie IV t.) и сочинения Уллымана: Reformatoren vor der Reformation, vornehmlich in Deutschland und den Niederlanden 2 t.



власть, при чемъ средства въ этой борьбв не разбирались: коварство, жестовость, убійства, подкупы и насилія разнаго рода были обычными средствами, къ которымъ прибъгали папы ради достиженія своихъ властолюбивыхъ целей. Не разбирались средства и при добываніи денегь, въ которыхъ болье всего нуждались папы при своей погонъ за властью политическою и при своей роскошной, вполнъ свътской жизни: продажи всъхъ церковныхъ должностей, всегозможные поборы съ подчиненныхъ церквей были главными источниками обогащенія папъ. Обладая почти неограниченною властью и богатствомъ, папы часто вивств съ этимъ предавались и грубымъ поровамъ во всю ширь ничъмъ необузданной натуры средневъковаго человъка, къ соблазну западныхъ христіанъ. Но никогда не достигала эта порочность и соблазнительность жизни папъ до такихъ размеровъ, какъ въ теченіе XIV въка, во время такъ называемаго авиньенснаго "плененія папъ" и затемъ во время великаго раскола. Взаимныя обвиненія папъ римскихъ и авиньенскихъ въ раздичныхъ поровахъ, которыми они публично предъ всею Европой осыпали другь груга, окончательно подорвали въру въ ихъ авторитеть и даже зародили сомноніе въ необходимости видимой главы церкви. При такихъ предстоятеляхъ церкви могли ли быть и прочіе члены ісрархів достойными пастырями церкви римской? При продаже перковныхъ должностей папы заботились лишь о томъ, чтобы извлечь отъ желающихъ купить эти должности нанъ можно болье выгодъ. При этомъ въ особенности наживалась панская курія, состоящая обыкновенно изъ родственнивовъ паны или лицъ преданныхъ ему, которая за деньги дълала все. Понятно, что всв епископскія и прочія высшія должности церковныя покупались людьми знатными и богатыми, которые, проводя вполнъ свътскую роскошную жизнь, совсъмъ забывали о пастырскихъ обязанностяхъ и простирали свои заботы лишь на то, чтобы получить съ своихъ епископій больше доходовъ. "Повсюду, говоритъ Л. Ранке въ своемъ сочинени о папахъ, исправленіе церковныхъ обязанностей лежало на людяхъ негодныхъ, непризванныхъ къ тому, безъ предварительнаго испытанія и избранія. Такъ какъ владельцы церковныхъ доходовъ вивсто себя старались найти дешевыхъ наивстниковъ (для исправленія пастырскихъ обязанностей), то главнымъ образомъ нищенствующе монахи оказывали имъ въ этомъ отношения свои услуги" 1). Заканчивая изображение печальнаго состояния римской церкви того времени, Л. Ранке приводитъ слова современниковъ, "благомыслящихъ предатовъ римскаго двора": "какое зрълище представляетъ для христіанина христіанскій міръ! Церковь опуствла, пастыри оставили свои стада и ввёрили ихъ наемникамъ... горе намъ! кто дастъ глазамъ моимъ источникъ слезъ? Вёрные отпали, виноградникъ Господа опустошенъ. Еслиоъ только эти одни погибли, то это было бы вло все еще сносное, но такъ какъ они распространились во всемъ міръ христіанскомъ, какъ нервы, то ихъ паденіе необходимо влечетъ за собою гибель и всему міру" 2).

При такомъ духовенствъ и паства не отличалась нравственностію. Безчисленныя войны фоодаловъ, грабежи и насилія всякаго рода и полное отсутствіе просв'ященія -- вотъ главныя черты въ исторіи тогдащняго общества. Средневъковой феодаль, посвящаясь въ рыцари, давалъ страшныя клятвы быть защитиикомъ слабаго и угнетеннаго и вивств сътвмъ безпощадно предаваль огню и мечу цълые города и селенія сосъдей, причемъ истреблять беззащитныхъ поселянъ, не разбирая ни пола ни возраста. Тоть же рыцарь, готовый умереть за честь "дамы сердца", лишь только она дълалась его женой, грубо оскорбляль ее, предаваясь неудержимому разврату. "Такого рода противорвчіе, говорить Ранке, составляль существенный характеръ общества " в). О религіозно-нравственномъ состояніи массы, понятно, и говорить нечего. Предоставленная самой себъ, лишенная всякаго просвъщенія, она косивла въ невъжествъ и суевъріяхъ разнаго рода, оставшихся въ ней отъ языческихъ временъ. Ни одного луча не доходило въ эту угнетенную, безправную, беззащитную, жалкую и грубую массу: богослуженіе, совершаемое на латинскомъ языкъ, было непонятно массъ, чтеніе Св. Писанія было воспрещено мірянамъ, пропов'ядь почти отсутствовала, школъ было мало, да и онъ были недоступны для массы.

<sup>1)</sup> Рамскіе папы, ихъ церковь и государство въ XV и XVI ст. Соч. Л. Ранке. Берлинъ 1834 г. Переводъ съ нъмец. 1842 г. Томъ 1-й стр. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 56, 57, 58 crp.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 36.

Посяв всего этого вполня становится понятель этоть вопль набоявышей души, вырвавшійся у "благомыслящихъ прелатовъ". Средневъковой "благомыслящій" человъкъ, выросшій и воспитанный въ этой зараженной поровами атмосферь, начинаеть чувствовать всю несостоятельность стараго строя жизни, но не внаеть, гдв искать лучшаго. Въ техъ деятеляхь, въ техъ представителяхъ старой системы, которые въ его глазахъ были всегда окружены ореоломъ, онъ не находить больше опоръ для своей въры, онъ разочаровыется въ нихъ. Безиравственная жизнь папъ и духовенства слишкомъ ярко бросалась въ глаза. такъ что было невозможно, чтобы авторитеть ихъ не палъ въ глазахъ средневъковаго общества. А отъ ихъ авторитета, отъ ихъ вліянія завистло существованіе того самаго строя, который породилъ ихъ. Съ паденіемъ этого авторитета и сознаніе негодности стараго строя становится все болве и болве очевиднымъ; но у средневъковаго человъка нътъ идеала, нътъ средствъ помочь злу. И воть онъ мучится сомнаніями или ищеть какихъ то для него самого неясныхъ еще идеаловъ. Неудовлетворенное религіозное чувство, канъ неудержимый потокъ прорываясь наружу, проявляется въ самыхъ уродливыхъ формахъ, то заставияя средневъковаго человъка вступать въ странное общество пилигримовъ бичующихся или флагеллантовъ, члены котораго подъ вліяніемъ религіознаго изступленія бичевали другь друга, то увлевая его въ толпу, одержимую той странной бользнью, извъстной подъ именемъ пляски св. Витта, которая часто въ то время охватывала целыя области, заражая массы какимъ-то непонятнымъ мистически-религіознымъ экстазомъ. Въ это же время появляется масса различныхъ обществъ и сектъ, которыя преследують одну цель-устроить нормально жизнь на новыхъ началахъ. Оттоленутыя грубымъ матеріализмомъ цереви, одни изъ этихъ обществъ и севть ищуть успокоенія въ полномъ удаленіи отъ всего вившияго, ищутъ непосредственнаго единенія съ Богомъ и погружаются въ созерцаніе тамиъ Божімхъ, нередко разрывая всякую связь съ церковію. Отсюда объясняется то процвътаніе мистики, которое замъчается въ это время. Другія же, чувствуя свое безсиле выработать новые идеалы для жизни, невольно переносятся въ тому благодатному апостольскому въку, когда церковь первенствующихъ христіанъ была полна пламен-

ной братской любви, когда у всвхъ върующихъ во Христа было по изреченію апостола одно сердце и одна душа, когда въ жизни христіанъ господствовала простота и чистота нравовъ при полной нестяжательности и готовности помогать другь другу. Не будучи въ состояніи выработать самостоятельно новыхъ идеаловъ для жизни, средневъковой христіанинъ черпаеть эти идеалы изъ первоисточника-Евангелія и ученій апостольскихъ и стремится переустроить неудовлетворяющую его, полную нестроеній жизнь по апостольскому образцу. И воть мы видимъ, что въ короткій періодъ времени появляется цалая масса сенть и обществъ, которыя стараются въ устройствъ своей жизни подражать христіанамъ апостольскаго віна. Таковы сенты вальденсовъ, апостоликовъ, братьевъ и сестеръ свободнаго духа и проч. Такія идеальныя стремленія общества въ это средневъковое время вполив естественны и справедливы. Они проявляются всявій разъ, вогда церковь неудовлетворяеть религіознаго чувства своихъ членовъ, и свидетельствують о томъ, что жизнь церкви теперь непормальна. Но всв эти стремленія самостоятельно отыскать и выработать идеалы новой жизни помимо и вив церкви всегда оканчивались неудачно. Выходя изъ законныхъ и достойныхъ уваженія требованій человъческаго духа, алчущаго и жаждущаго, эти стремленія, не контролируемыя и неруководимыя. церковію, къ сожальнію приводять лишь къ заблужденію и гибели. Всв эти общества и секты, осуществляя въ своей жизни духъ апостольской жизни, вмёстё съ этимъ всегда вооружались противь злоупотребленій въ господствующей церкви, часто переступали при этомъ границы и впадали въ крайность, отрицая напр. іерархію, -- это съ одной стороны; съ другой стороны, стремясь пронивнуться духомъ впостольского ученія, они слишкомъ узно понимали его и подражали христіанамъ апостольскаго въка только во вившности. При этомъ давался полный просторъ фантазін разныхъ мечтателей, которые примъшивали къ краткому и глубокому ученію апостольскому свои измышленія, носящія жарактеръ того въка, въ который они жили. Такимъ образомъ, это стремление осуществить въ жизни духъ христіанъ апостольскаго въка къ концу среднихъ въковъ оставалось неудовлетвореннымъ.

Въ это-то время, т.-е. во второй половинъ XIV въка и появляется новое общество такъ-называемыхъ братьевъ общей жизни (fratres vitae communis; Brüderschaft vom gemeinsamen Leben), которые, не отпадая отъ католической церкви, но оставаясь въ лонв ея, стремятся черпать идеалы для новой жизни изъ евангельского ученія и главнымъ образомъ изъ книги Двяній апостольскихъ, не забывая въ тоже время сообразовать ихъ съ духомъ и потребностями своего времени. Эти братъя, отличаясь чистою и глубовою религіозностью, сумвли отчасти понять духъ апостольскаго ученія и насколько возможно было для того въка. воплотить въ жизни тв простыя и глубоко-нравственныя черты жизни христіанъ апостольскаго въка. Они всъ усилія свои употребляли главнымъ образомъ на проведение въ жизнь тахъ внутреннихъ качествъ, которыми отличались первые христіане, предоставдяя подную свободу братьямъ устроять свою жизнь во внешнемъ отношеніи, какъ кому угодно. Братская всеобъемлющая любовь, глубокая религіозность съ мистическимъ оттынкомъ при полной индивидуальной свободь, избытающей всыхь стыснительныхъ обътовъ-вотъ характеристическія черты этого общества, чистая жизнь и разнообразная общественная деятельность котораго имъли громадное значеніе для средневъковаго общества.

Основателемъ втого общества быль Герхардъ Грооть. Онъ родился въ 1340 году въ городе Девентре (въ Нидерландахъ), и происходи изъ знатнаго рода, получилъ хорошее для того времени воспитаніе сначала въ родной школь, затьмъ въ парижскомъ университетъ, гдъ и получилъ степень магистра богословія и наноническаго права. По желанію своего отца онъ занимался еще въ Кельнъ и затъмъ вскоръ получилъ каноникатъ въ Утрехтъ и Ахенъ и повель блестящую свътскую жизнь, какъ и все духовенство того времени. Но эта жизнь не удовлетворила его, онъ скоро почувствоваль всю пустоту ея и по совъту друга своего Генриха Іегера, пріора Картезіанскаго монастыря, оставилъ свой каноникатъ и поступилъ въ монастырь, гдъ и пробылъ въ полномъ уединеніи цёлыхъ три года, изучая Св. Писаніе. Обладая твердымъ и живымъ характеромъ, склонный къ кипучей дъятельности, онъ не удовлетворился и монастырскою, бездъятельною и созерцательною жизнью и снова появился въ обществъ, какъ свободный проповъдникъ Евангелія. Испросивъ доз-

воленіе у епископа утрехтскаго, онъ обощель съ пропов'ядью вов города и седенія этого діоцеза. Его смелое, полное убежденія и горячаго редигіознаго чувства слово производило сильное впечативніе на слушателей. Но къ сожальнію право проповъди у него было скоро отнято благодаря проискамъ нищенствую. щихъ монаховъ и низшихъ влиривовъ, которыхъ онъ безпощадно обличаль въ своихъ проповъдяхъ. Впрочемъ Герхардъ недолго оставалси безъ дъла. Случайно познакомившись съ общей жизнью и бытомъ общины нанониковъ въ Грюнталь, онъ такъ былъ порежень идеей братской общинной жизни, что рышился во чтобы то не стало основать свою общину, члены которой должны были посвятить себя общественной просвытительной двятельности. Поселившись въ родномъ городъ Девентръ, онъ собралъ около себя кружокъ молодыхъ людей и, сдвлавшись центромъ его, началь проводить адъсь свои идеи объ устройствъ общежительной общины съ цвлю содъйствовать поднятію нравственности и просвъщенія въ народъ. Много думая о приведеніи въ исполненіе своихъ плановъ, Герхардъ Гроотъ невольно уносился мыслію въ общинамъ первенствующихъ христіанъ и ему казалось возможнымъ котя отчасти осуществить на правтинъ жизнь этихъ общинъ. Своро судьба свела его въ Девентръ съ однимъ молодымъ человъкомъ — Флоренціемъ Радевиномъ, съ помощью котораго Герхарду и удалось наконець осуществить любимыя идеи, основать задуменную общину. Судьба Флоренція во многомъ была сходна съ судьбою Герхарда. По опончаніи образованія онъ танже, накъ и Герхардъ, былъ въ числъ клира, служа викаріемъ девентрскимъ и также, какъ послъдній, оставиль службу, неудовлетворенный тою пустотою светской жизни, какую вели клирики, и ища болве плодотворной двятельности. Флоренцій похожь быль на Герхарда и характеромъ. Пылкій, твердый, настойчивый Флоренцій имъль удивительную способность передавать другимъ тоть огонь энтузіазма, которымъ онъ всегда пламенвлъ. При этомъ онъ обладаль ръдвими способностями правтическихъ людей, которыя такъ неоцвиенны при организаціи общаго двла и которыхъ быль лишень другь его Герхардъ. Сблизившись съ Герхардовъ и познавомившись съ его идеями, Флоренцій вполив проникся ими и сделался самымъ деятельнымъ и незаменимымъ его помощникомъ въ ихъ осуществленіи. Онъ первый предложить Герхарду въ распоряжение все свое имущество и статьжить съ нимъ вийстй; къ нимъ присоединились и вей прочіечлены ихъ кружка и такимъ образомъ составилась первая община. Подъ руководствомъ такихъ энергичныхъ дёятелей, каковы были Герхардъ и Флоренцій, религіозно-нравственная просвітительная діятельность девентрской общины скоро стала извітства въ Нидерландахъ и даже въ Германіи и везді возбудила самое искреннее сочувствіе въ обществі. Нравственно чуткіе люди, измученные неурядицами средневіжовой жизни, охотно ділались членами этихъ общежительныхъ общинъ, ища здітсь правственнаго удовлетворенія наболівшей душі; и воть въ короткое время общежительныя общины по образну девентрской появляются вовстяхъ главныхъ городахъ Нидерландовъ и даже въ прирейнскихъпровинціяхъ Германіи.

Въ число братьевъ могли поступать, какъ духовные, такъ и міряне послів нівкотораго искуса. При вступленія въ обществокаждый отдаваль свое имущество въ распоряжение общины. Это дълалось не такъ, какъ въ древней элейской или писагорейской общинъ, гдъ внесеніе въ общину имущества вызывалось необходимостію и считалось непремінными условіеми поступленія, но вакъ въ первоначальной іерусалимской общинь, гдъ общеніеимуществъ вытекало изъ свободной любви первыхъ христіанъ. Каждый брать отдаваль въ пользование всей общины и то, чтопріобраталь, уже находясь въ братства. Если случалось, чтоему доставалось наследство, то и наследство онъ передаваль пообыкновенію въ пользу всей общины. Вглядь на собственность всего болъе характеризуется слъдующимъ изреченіемъ Флоренція: "плачь о томъ, говорить Флоренцій, ито, живя въ братствъ, желаеть, чтобы у него было свое, или вто говорить, что у него иногда бываеть свое " ). Это отръшение отъ имущества должно было вытекать изъ духа свободной любви и доверія другь нъ другу, которыя служили самымъ главнымъ началомъ, связующимъ всв частныя общины этого братства. Доверіе другь въ другу, браткая любовь и свобода-воть тв врвпвіе устои, на которыхъ повоились всв эти братскія общины. Вступавшій въ братство не связываль себя обътомъ — оставаться въ немъ до

<sup>4)</sup> Dr. Ullmann. Reformatoren vor der Reformation, crp. 83.

конца своей жизни, какъ это двлалось при вступленіи въ монашесвіе ордена, но пользовался свободой и могъ исключить оебя изъ числа братьевъ, когда ему было угодно. Этотъ принципъ свободы и любви, господствовавшій въ братскихъ учрежденіяхъ, способствоваль во-первыхъ упроченію солидарности членовъ, нотому что тоть, ито оставался по своей воль въ братствъ, быль преданъ ему своей душой,—а во-вторыхъ—давалъ полный просторъ развитію индивидуальности при полномъ единствъ. Различныя мелкія общины (дома), служившія развътвленіемъ главнаго общества (домъ въ Девентръ) имъли различное устройство и организацію и разнообразную дънтельность, и при всемъ этомъ были тъсно связаны единствомъ духа и направленія, которое проникало всъ эти общества.

Двятельность братскихъ общинъ двиствительно была самая разнообразная. Одни изъ братетвъ по примъру ап. Павла занимались ремеслами для добыванія средствъ иъ своей жизни, другіе торговали, третьи переписывали разныя полевныя книги, преимущественно вниги св. Писанія и нравственно-религіознаго содержанія для продажи и раздачи народу; четвертые посвящали себя исключительно проповъднической дъятельности, и наконецъ остальные учреждали школы и воспитывали юношество въ нравственно-религіозномъ духв. Братскій домъ напр. въ Гильдесгеймв быль своего рода фабрикой, гдв изготовлялись богослужебныя книги, ризы, стихари и проч. церковная утварь. Въ братскомъ домъ св. Маріи при Бевервійкъ (Beverwijk) братья изготовляли пергаменть и воскъ и торговали медомъ и рыбой, и проч. Такъ какъ братство обладало значительнымъ капиталомъ, составившимся изъ видадовъ братчиковъ, который затемъ увеличивался постепенно, то оно озаботилось прежде всего объ устройствъ общихъ домовъ, въ которыхъ и жили братья. Тавихъ домовъ было много; въ наждомъ изъ нихъ жило по 20 и болве человънъ, которые при этомъ имъли и общій столь, и общую кассу. Образъ обыденной жизни быль опредвленъ извъстными предписаніями, которыя впрочемъ не иміжи такой обязательности, какъ въ монастырихъ. Одежда была болъе или менъе однообразва: верхнее сърое платье и скромный безъ всякихъ укращеній сюртукъ. Простота и отсутствіе блеска были отличительными чертами братской жизни съ вившней стороны. Онв явились, какъ противовъсъ той роскоши, которая госпоствовала въ жизни тогдашняго духовенства, — тому блеску и пышности, которыми заявляят себя влирики. Эта простота въ жизни завъщана самыми учредвтелями братства Герхардомъ и Флоренціемъ. Они первые показывали на себъ примъръ полнаго самоограниченія, смиренія и простоты. По свидътельству Оомы Кемпійскаго Герхардъ самъ приготовлялъ для себя пищу, воторую онъ принималъ только однажды въ демь; его примъру слъдовалъ в Флоренцій, который ни одного дъла не считалъ для себя унизительнымъ и танже самъ готовилъ для себя пищу. Въ простотъ же одежды онъ доходилъ почти до крайности, нося самое грубое и дешевое платье.

Въ каждой общинъ были извъстныя должности и должностныя лица, смотря по роду двятельности общины; такъ напр. существовала должность управляющаго (procurator), эконома, наблюдающаго за перепиской книгь (scriptor) братьями, учителя (magister novitiorum), наблюдателя за ручными и другими работами и проч. Во главъ каждой общины (дома) стояль ректорь и затымъ его помощникъ-вицеренторъ. Не смотря на то, что братскихъ домовъ существовало множество, всв они состояли вътвеномъ единении одинъ съ другимъ. Представители всъхъ домовъ съвзжались ежегодно вывств и обсуждали свои двла. Центральнымъ пунктомъ быль Девентрскій домъ (по крайней мірів для Нидерландскихъ братьевъ), ректоръ котораго быль первенствующимъ въ собраніи (въ патріархальномъ смыслъ) и назывался общимъ отцомъ. Наравив съ общинами мужскими съ теченіемъ времени вознивли и женскія общины, — для ихъ учрежденія подажь мысль еще Герхардъ. Онв имвли такое же устройство, какъ и мужскія общины, и имъди такихъже начальниковъ, какъ и въ мужскихъ общинахъ, преследуя те же цели. Въ 1386 году Флоренцій выдылить изъ братства особое общество, приближавщееся по своему уставу къ монащескому ордену и извъстное подъ именемъ монастыря канониковъ; — резиденція его была въ Виндезельив. Оно должно было служить ивстоиъ для приготовленія вандидатовъ священства. Изъ этого монастыря должны были выходить образцовые священиими, въ которыхъ въ то время была настоятельнейшая нужда 3).

Въ началь каноники дъйствительно удовлетворяли возлагавшіяся на нихъ



Первая цаль и задача, жъ осуществленію которой стремилюсь братья общей жизни, это — удовлетвореніе собственнаго религіоззнаго чувства, нравственное самоусовершенствованіе посредствомъ широкаго проведенія, въ жизнь главныхъ началь хрцстіанства, состоящихъ въ братской любви, общеніи и общеновенномъ трудъ, — и затъмъ вторая: нравственное вліяніе словомъ и дъломъ на средневъковое общество, потрязавшее въ поронахъ, алкавшее и жаждавшее духовной жизни, посредствомъ воснитанія юношества и проповъди.

Первая задача общества -- нравственное самоусовершенствованіе-достигалась дегно при техь порядкахь, ваніе господствовали въ братскихъ учрежденіяхъ, въ особенности на первыхъ порахъ, когда ректорами братовихъ домовъ были сами учредители — такіе ревностные люди, какъ Герхардъ и Флоренцій. Братская самоотверженная любовь, нестяжательность, всеотрицающее смиреніе, полиое довіріе другь въ другу, любовь и послушаніе, процевтали въ средв общежительныхъ братьевъ. Во вобкъ этикъ добродътеляхъ подавали примъръ сами наставники Герхардъ и Флоренцій, которые, горя огнемъ ревности и благочестін, стремились вдохнуть этоть духъ и въ братьевъ. "Если мы живемъ сообща", говорить Флоренцій, "то должно и желать одного, думать объ одномъ и жить одинаково нравственно. Плачь о томъ, кто, живя въ обществъ, ропщеть на ближняго или вступаеть въ споръ съ обществомъ. Ревнуя о благочестіи, не завидуй другому, думая, что онъ благочестивъе тебя, но люби благодать Божію, покоющуюся на немъ и она будеть твоею " 6). Воть тв изреченія, которыми карактеризуются отношенія братьевъ между собою. Въ числъ средствъ, служившихъ къ усовершенствованію правственности братьевъ, кромъ обычныхъ, какова молитва, чтеніе Св. Писанія, трудь, воздержаніе и проч. Герхардомъ и Флоренціемъ быль введень обычай первенствующихъ христіанъ апостольского въва — исповъдывать ежедневно другь другу свои грахи и испрацивать прощеніе. Словомъ, первая задача и цель братства достигалась блестящимъ образомъ.

надежды, но впоследствии это общество выделилось изъ братства и сошло на степень обыкновеннаго монашескаго ордена.

<sup>6)</sup> Ullmann. Reformatoren vor da Reformation. crp. 78.

Братья въ особениости на первыхъ порахъ отличались глубовою религіозностію и высовою нравственностію. Изъ лицъ, особенно извъстныхъ въ истеріи, принадлежавшихъ къ братетву общей живии, для принъра можно указать на Оому Кемпійскаго, преврасное сочиненіе котораго "о подражаніи Христу", досихъ поръ пользующееся всеобщимъ уваженіемъ, можетъ достаточно свидательствовать о той высовой религіозности и глубово-нравственномъ религіозномъ чувствть, которыми былъ пронивнуть его авторъ, членъ братства общей жизни.

Понятно, что глубоко редигіозная и нравственная жизнь братьевъ общинной жизни сама по себв производила глубокое впечатленіе на современное имъ общество, представляя яркій контрасть съ развратною жизнію духовенства и прочаго порочнаго общества, и заставляла желать переустройства этой жизни. Но главная заслуга братьевъ для средневъковаго общества заключалась въ ихъ общественной деятельности, въ особенности въ ихъ педагорическихъ и проповедническихъ трудахъ, которымъ они посвящали все свои силы и средства. Своими педагогическими трудами они способствовали возрожденію науки и просвъщенія, и вызвали то прогрессивное движеніе, которое известно подъ именемъ гуманизма; проповедническими же трудами они оказали неоцененную услугу въ деле религіозно-нравственнаго развитія массы, которая до сихъ поръ была лишена всякаго просвещенія и коситла въ невъжествъ.

Педагогическою двятельностію братья создали цвлую эпоху. До появленія братскихъ общинъ городскихъ школъ было очень мало и право отврытія ихъ отдавалось на откупъ. Понятно, что при такомъ порядкв плата за право ученія была очень высокая, и школьное образованіе было удвломъ немногихъ богатыхъ счастливцевъ. Были впрочемъ и болве доступныя школы при монастыряхъ, но знанія, которыя въ нихъ сообщались монахами, были слишкомъ ничтожны, особенно въ виду того, что двло преподаванія въ этихъ школахъ велось слишкомъ небрежно. Братья, сознавая пользу и необходимость школъ въ видахъ возвышенія нравственности народа, не щадили средствъ для открытія общедоступныхъ безплатныхъ учебныхъ заведеній. И воть въ однихъ городахъ при братскихъ домахъ появляются общедоступныя школы, въ другихъ, гдв школы уже существовали, братья бе-



руть на себя обязанности воспитателей и учителей въ нихъ, расширяя существующую въ нихъ программу преподаванія Такъ было напр. въ Девентръ, где братья были учителями почти во всахъ нассахъ. Открывая свои школы, общежительные братья и образованіе въ нихъ вели на новыхъ началахъ, вносн въ нихъ духъ чистой религіозности и глубокой правственности. Во всёхъ средневековыхъ школахъ образование было мертвое, сходастическое, не имъвшее приложенія къ жизни, нисколько не вліявинее на эту жизнь ни съ дурной, ни съ хорошей стороны. Умъ средневъковато ученаго или истопался и виталь среди хитрыхъ діалентическихъ тонкостей, которыя равно не имъли ни мальйшаго значенія для жизни и были для нея мертвой буквой. нии же питался разными негодными астрологическими бреднями. Общежительные братья внесли жизнь въ свои школы и прежде всего преследовали те цели, чтобы школьное образование давало направленіе жизни. "Все, что не дъласть насъ лучшими или не отвращаеть насъ отъ зна - вредно ч. Вотъ принципъ, которымъ руководствовался Герхардъ Гроотъ при составлени учебной программы. Очевидно, что принципъ этотъ--- нравственно-практическій, по которому пріобретеніе внаній, не улучшающихъ правотвенности, считалосъ деломъ безполезнымъ и непроизводительной тратой времени. Всъ жизненныя науви должны быть основаны на евангелін. Евангеліе-воть зеркало нашей жизни; за евангеліемъ савдують ученія апостоловь и отцевь перкви, изътвореній которыхъ Герхардъ Грооть составилъ сборникъ для школы. Наравнъ съ этимъ онъ вилючилъ въ кругъ предметовъ школьнаго преподаванія и нравственныя ученія нівкоторых в явыческих писатедей, затымъ самыя элементарныя науки въ родь ариометики, гранматики и т. п., затъмъ влассическіе языки. Повидимому кругь наукъ быль очень ограниченъ, но несмотря на то, онъ какъ нельзя болве удачно служиль потребностямь того времени. Практическое направление наукъ въ духъ глубокой религиозности и жизненности искупали недостатки учебной программы. Усердное изученіе Св. Писанія и твореній св. Отцовъ отвлекало умъ отъ безплодныхъ и безжизненныхъ схоластическихъ мудрованій и ставило учащагося лицомъ къ лицу съ живымъ, глубовимъ и неподкращеннымъ схоластикою ученіемъ Христовымъ и освобождало отъ средневъковыхъ суевърій.

Учреждая школы, братья вывств сътвиъ снабжали учениковъ книгами и оказывали матеріальную помощь, особенно бъднъйшимъ изъ нихъ. Эти школы пользовались всеобщимъ сочувствіемъ общества и, гдв бы онв ни открывались, пріобрътали громадное количество учениковъ. Такъ напр. въ Алькмааре ихъ было до 900 человъкъ, въ Цволяв около 1000, а въ Девентрв число учениковъ простиралось до 2200 ч. Изъ этихъ школъ вышли всв передовые люди того времени, отцы гуманизма, каковы Рудольсъ-сонъ-Лангенъ (Rudolf von Langen) (род. въ 1428 г. умеръ 1519 г.), Александръ Гегій (Alexander Hegius) (род. 1433 г.), Рудольсъ Агрикола (1443—1485) и даже Эразиъ Роттердамскій получиль первоначальное образованіе въ Девентрской школь у А. Гегія, о которомъ онъ сохраниль навсегда самое восторженное воспоминаніе.

Весьма плодотворное вліяніе на народъ братья производили и своими проповъдями. Проиовъди ихъ и по содержанію, и по формъ также стоями неизмърмио выше проповъдей современныхъ имъ проповъдниковъ. Проповъдь средневъковая въ больпинствъ случаевъ была также заражена тъмъ духомъ безжизненности и сходастицизма, какимъ заражена была и средневъ. ковая школа, и притомъ благодаря латинскому языку была темна и непонятна для народа. Изъ проповъдниковъ, ниввшихъ значеніе для народа до этого, можно указать только на доминиканца Іоганна Виценца и францисканца Бертольда, пропов'яди которыхъбыли популярны. Братья оживили проповъдь; они внесли въ содержаніе ихъ жизненность, практически-правственное направленіе, призывая народъ къ покаянію, отреченію отъ развратнаго міра и единенію съ Богомъ и Господомъ Інсусомъ Христомъ. Даже проповъди, посвященныя изложенію какого-либо догмата, и тъ отличались преимущественно нравственно-практическимъ характеромъ и изобиловали правственными приложеніями. Что же насается формы проповъдей братьевъ-проповъдниковъ, то она носила на себъ печать простоты и популярности. Братья не заботились объ искусственности и швольномъ враснорвчін, напротивъ проповъдь ихъ была проста, одушевлялась только увленающимъ религіознымъ чувствомъ, пояснялась наглядными примърами и изреченіями евангелія и св. отцовъ. Если мы къ этому прибавимъ, что проповъдники говорили на общедоступномъ, живомъ простомъ народномъ языкъ, то намъ вполнъ будетъ понятно то обаяніе, которое они производили на народъ своими проповъдниковъ кромъ Греота и Флоренція Радевина можно указать на Іоганна Гинкеринга и Іоганна Гранде. Сдълавши проповъдь живой и популярной, братья вызвали цълый рядъ подражателейпроповъдниковъ. Камъ на замъчательнъйшихъ проповъдниковъ того времени, вызванныхъ проповъдническою дъятельностію братьевъ, можно указать на Вернебольда, проповъдывавшаго въ Утрехтъ, на Гуго Аристобера и друг.

Не ограничиваясь церковными проповъдями, братья общей жизни устраивали въ своихъ домахъ и частныя, такъ-называемыя нынъ "виъбогослужебныя" собесъдованія (тогда они назывались коллаціями) для простаго народа, которыя носили еще болье популярный характеръ. Обывновенно посль полудня въ воскресные и праздничные дли народъ собирался въ братскіе дома; здысь братья читали Священное Писаніе (преимущественно евангеліе), при этомъ сопровождали чтеніе необходимыми номментаріями и нравственными назиданіями. Иногда для оживленія собесъдованій слушатели предлагали ведущему чтеніе вопросы, на которые брать даваль разумные и поучительные отвъты, что придавало этимъв собраніямъ вполнъ семейный и задушевный характеръ, и дълало эти собесъдованія любимымъ способомъ проведенія праздничныхъ дней.

Предметомъ проповъди былк съ одной стороны истины догматическія и нравственныя, съ другой стороны проповъдники обличали безправственность общества, призывая его къ покаянію и исправленію.

Не разрывая связи съ церковію, братья старались возвысить вивств съ твиъ и нравственность духовенства. Самъ Герхардъ слишномъ высоко ставиль санъ священника, такъ что самъ во всю жизнь въ братствъ не ръшался принять на себя исполненія всъхъ обязанностей пастыря и дозволиль принять санъ священника только одному Флоренцію, причемъ замътиль: "только разъодному я дозволиль сдълаться священниковъ и то потому, что я надъюсь, что Флоренцій будеть достоинъ этого сана". "Священникъ это соль земли, посредникъ между Богомъ и человъкомъ, раздаятель небесной благодати"... Священникъ долженъ стре-

миться не къ церковнымъ почестямъ или наградамъ, но жить всегда безкорыстно и смиренно и имъть предъ глазами только одного Бога. Онъ не долженъ угождать ни вардиналу, ни другому какому-либо свътскому или духовному владыкъ съ цълю получить отъ нихъ какую-нибудь выгоду или бенеонцію, — въ апостольской церкви не было бенеонцій, — говорить Герхардъ въ одной изъ своихъ ръчей?). Присутствуя на церковномъ соборъ въ Утрехтъ въ 1383 году, Герхардъ произнесъ горячую ръчь противъ "Фокаристовъ", т.-е. священниковъ, имъвшихъ при себъ молодыхъ экономокъ. Развивая высокую идею священства, онъ между прочимъ говорилъ: "смотри, безстыдный священникъ! есть два слова: я люблю тебя и уважаю, какъ священника, но ненавижу, какъ безстыдника".

Еще большее значение имъли братья для средневъковаго общества, ревностно заботясь о распространени Св. Писанія въ народъ. До учрежденія братства Библія была изъята изъ народнаго употребленія и занятіе Св. Писаніемъ было воспрещене народу. Міряне слышали Св. Писаніе только въ церкви на латинскомъ малопонятномъ языкъ, и слъдовательно лишены были самаго главнаго и важнаго средства для своего религіозно правственнаго воспитанія. Братья первые горячо выступили съ протестомъ и дъятельно новели агитацію противъ такого ненормальнаго порядка вещей. Переводя на родной языкъ отдъльныя книги Св. Писанія, братья благодаря цілой корпораціи переписчиковъ распространяли во множествъ списковъ эти переводы среди народа вмъсть съ другими книгами религіозно-правственнаго содержанія, написанными на простомъ, народномъ, общедоступномъ языкъ. Вивств съ темъ они старались целымъ рядомъ сочиненій вкоренить въ сознаніи общества ту мысль, что занятіе Св. Писаніемъ не должно составлять привиллегію одного духовенства, что Библія во всемъ своемъ объенъ должна быть доступна и простому народу, и что следовательно она должна быть переведена на родной языкъ. Дълу распространенія Св. Писанія среди народа особенно былъ преданъ Герхардъ Цербольть, одинъ изъ первыхъ братьевъ, который всю жизнь свою посвятиль на служеніе этой благой идев. Такъ какъ ему не пришлось дожить до

<sup>&#</sup>x27;) Ullmann. Reformatoren vor der Reformation.



изобратенія печатнаго станна, а рукописныя книги были очень дороги и оладовательно по одному этому недоступны для народа, то Г. Цербольть всю жизнь провель въ нельв, сидя надъ переписною книгь, подавая примаръ своимъ неутомимымъ трудолюбіємъ всамъ братьямъ и въ особенности другимъ переписчикамъ, трудившимся надъ этимъ даломъ виаста съ нимъ. Преданный всецало этой идеа необходимости и пользы распространенія Св. Писанія среди народа, Герхардъ Цербольтъ былъ авторомъ наиболае блестящихъ и убъдительнайшихъ по своимъ доводамъ трактатовъ, посредствомъ которыхъ братья пропагандировали свои идеи.

"Священное Писаніе, говорить онъ въ одномъ трактать, руководить дюдей не одного только (духовнаго) сословія, но наставляеть всехъ, потому что предписываеть общія правила веры н жизни для всъхъ. Оно то преподаеть начатки, то наставляеть болъе совершенному и назидаетъ каждаго въ его нравственномъ состоянія. Поэтому Св. Писаніе дано людямъ всёхъ званій и состояній съ темъ, чтобы те, которые не могуть внутренно сознавать своихъ гръховъ, узнали въ Писаніи изображеніе того, (что они грвшать). Кто благоразумный можеть сказать, что міряне гръщать, если читають Св. Писаніе? Конечно Св. Отцы не увъщевали бы мірянъ читать Св. Писаніе, еслибы считали это чтеніе вреднымъ и непозволительнымъ для мірянъ... Напротивъ, міряне по всей справедливости должны быть причастниками этого божественнаго закона, заключающагося въ Св. Писаніи, который доставляеть душь жизнь и питаніе... По закону міряне должны приходить въ церковь, чтобы слушать слово Божіе. Если они не должны знать Св. Писанія, то зачёмъ имъ пропов'ядывать? И почему они не могуть прочесть это и подобное сами въ книгахъ? Върно, что иіряне немногому научаются, когда они въ теченіе четырехъ или менве часовъ службы слушають и ничего не понимають. Если наконецъ они читають свътскія вниги и часто соблазнительныя, если они забавляются разными безполезными вещами въ родъ "Троянской войны", "храбраго Роланда", "прекрасной Діаны", то было бы въ высшей степени безразсудно удалять ихъ отъ Св. Писанія, которое возбуждаеть въ нихъ любовь къ Богу и стремление къ небесному отечеству... Что міряне должны читать Св. Писаніе на родномъ языкв, объ

этомъ свидътельствуеть самое существо дъла. Первоначально вся Библія была написана на язывъ тъхъ народовъ, которымъ она была назначена. Ветхій завъть нъ іудеямъ былъ на еврейскомъ язывъ; новый завъть быль написанъ на греческомъ язывъ; за исключеніемъ евангелія отъ Матеея и посланія въ евреямъ, которыя были написаны на еврейскомъ язывъ, и посланія въ Римлянамъ, которое, какъ иные можеть-быть неправильно думають, было написано на латинскомъ язывъ. Если не дозволительно читать Библію на всъхъ языкахъ, то почему же пророки и апостолы писали на нихъ и св. апостоль Павель и Евангелистъ Матеей не употребили латинскаго или греческаго языка для написанія первый своего посланія въ евреямъ, а второй — Евангелія, предназначенныхъ для іудеевъ " 8).

Благодаря этой агитація братьевъ въ пользу чтенія Библін на родномъ языкъ и общедоступности Священнаго Писанія, лишь только было изобрътено искусство внигопечатанія, какъ уже въ 70-хъ годахъ 15 стольтія появляется печатный переводъ на нъмецкомъ языкъ Библін и расходится во многихъ тысячахъ экземиляровъ <sup>9</sup>).

Такова была дъятельность братьевъ общей жизни. По характеру своему она была выраженіемъ потребностей времени; какъ видно, это быль прекрасный порывъ средневъковаго общества къ самоусовершенствованію, порывъ алчущаго и жаждущаго духа, неудовлетвореннаго тогдашнимъ строемъ жизни. Къ сожальнію римско-католическая церковь, точнье сказать, — ея іерархія, не обратила должнаго винманія ча это движеніе, не поияла его значенія. Извъстно, какъ опасны первые щаги на рути къ просвъщенію массы и какой особой заботливости требують они со стороны пастырей церкви. Духовенство вападной католической церкви должно было стать во главъ втого религіозно-нравственнаго движенія, руководить имъ, дабы предохранить общество, стремившееся къ свъту, оть излишнихъ увлеченій, всегда неизбъж-

<sup>•)</sup> Первый нижненѣмецкій переводъ всей Библін появился въ Дельфтѣ въ 1477 году. См. Ianssen. Geschichte des deutschen Volkes. 3. Bände. Freiburg 1881 г. Также Соловьева статью въ «Прав. Обозр.» 1885 г. 8-я кн. стр. 700, посвященную этому сочименію Явсена.



e) Ullmann. Reformatoren vor der Reformation, crp. 100-102.

ныхъ въ подобныхъ случаяхъ. Между темъ римская іерархія, благодаря проискамъ нищенствующихъ монаховъ, обличаемыхъ братьями, всячески тормозила двятельность братьевъ общей жизни или въ лучшихъ случаяхъ игнорировала ее. Вообще римская церковь того времени была глуха къ запросамъ жизни и не обращала вниманія на тъ тучи, которыя собирались отовсюду на горизонтв. И воть почему вся эта благотворная двятельность братьевъ общей жизни принесла совсемъ не тв плоды, какихъ бы вправъ была ожидать отъ нея римско-католическая церковь. Лишь только раздались первые голоса реформаторовъ, выступившихъ съ протестомъ противъ злоупотребленій римской церкви, какъ эти голоса были встръчены особымъ сочувствіемъ въ твхъ мвстахъ, гдв двиствовали братья, и само братство, увлеченное водоворотомъ тогдашняго реформаціоннаго движенія, скоро прекратило свое существованіе. И это увлеченіе братьевъ общей жизни реформаціоннымъ движеніемъ вполив понятно. Глубоко-религіозные ученики братскихъ школь, постигшіе духъ евангельскаго ученія, не могли уже мириться съ развратною жизнію мірянъ и духовенства и невольно должны были сочувствовать тому протесту противъ нестроеній церковной жизни, съ какимъ выступили эти поборники реформаціи. Тв отступленія отъ христіанскаго ученія и жизни, которыя допускало омірщенное католическое духовенство того времени, слишкомъ ръзко бросались въ глаза этимъ нравственно чуткимъ воспитанникамъ братскихъ школъ, такъ что они и сами въ свою очередь не могли не заявлять горячаго протеста противъ всъхъ нестроеній жизни церкви. Между твиъ, еслибы католическая іерархія поняла значеніе религіознонравственной дъятельности братьевъ общей жизни и стада во главъ этого движенія, дъятельно осуществляя идеалы братьевъ, едва ли бы реформація съ ея междуусобными войнами и вообще печальными последствіями для западной церкви нашла себе мъсто въ Нидерландахъ, въ рейнскихъ провинціяхъ Германіи и вообще во всехъ техъ местахъ, где действовали братья и где особенно быстро и прочно утвердилась реформація.

B. Feopriescuin.

## **АПОЛОГЕТИЧЕСКІЯ ИЗСЛЪДОВАНІЯ** \*.

Критика ученія о безначальности міра.

Всеобщность факта изміненія. — Развитіе, какъ особий родь изміненія. — Что такое развитіе? — Невозможность безначальнаго развитія. — Невозможность развитія безначальной реальности. — Зависимость времени оть изміненія. — Выводы отсюда по отношенію къ безначальному бытію. — Реальность, подлежащая развитію, не можеть быть безначальною.

Самый выдающійся, всеобщій и непрерывающійся факть въ міръ есть изминеніе. Все и всякое бытіе въ міръ заключено въ порядкъ предшествованія и слъдованія; предъидущее должно уступать свое мъсто послъдующему, которое въ свою очередь становится предъидущимъ и подобнымъ же образомъ проходитъ. Нъть ничего постояннаго, кромъ закона, который опредъляетъ порядокъ и характеръ теченія. Даже когда есть кажущееся постоянство, какъ, напр., когда "А" остается А, вмъсто того, чтобы переходить въ А<sub>1</sub>, А<sub>2</sub>, А<sub>3</sub> и т. д., производя, такимъ образомъ, явленіе перемъны, даже такое постоянство не должно считать исключеніемъ изъ общаго теченія бытія; но оно должно быть разсматриваемо, какъ непрерывное воспроизведеніе А, такъ что и въ этомъ случать имъеть мъсто такой же рядъ, какъ и въ другихъ случаяхъ; только такъ какъ здъсь рядъ принимаетъ форму А, А, А, то не имъеть вида измъненія. "А" въ этомъ

<sup>\*</sup> См. февр. и март. кн. «Прав. Обозр.» за текущій годъ.

случав подобно волнв, образующейся, когда встрвчаются два теченія, или подобно длящемуся музыкальному тону. Они постоянны только потому, что безпрерывно воспроизводятся. Или, оно похоже на пламя сввчи, которое кажется постояннымъ, въ двиствительности же представляетъ явленіе непрерывнаго процесса горвнія. Мы называемъ его вещію, тогда какъ оно въ двиствительности есть процессъ. Въ случав изміняющихся скоростей, ни одна изъ нихъ не остается постоянной; то, что постоянно въ этомъ случав, есть лишь порядокъ самаго изміненія. Такимъ образомъ, только процессъ постояненъ. Формы процесса, которыя мы называемъ вещами, безпрерывно вознивають и исчезають вз.). Но этоть процессъ не просто состоитъ въ изміненіи. Въ немъ замінается особаго рода изміненіе, называемое развитіемъ (эволюціею) или прогрессомъ.

Что же такое развитие? Чтобы опредвлить, какое именно изминение есть развитие, возымемь нисколько фактовы послидняго, которые и покажуть намы, вы чемы состоять особенности того процесса, который называется развитиемь, и чимы оны отличается оты другихы случаевы изминения.

Всякая органическая ткань, будеть ин то животная, или растительная, развивается изъ кльточки, наполненной жидкимъ веществомъ съ однимъ или несколькими ядрышками. Эта клеточка состоить изъ двухъ оболочекъ: наружной или клетчатой и внутренней, называемой примордіальнымъ (первичнымъ) мв-шечкомъ. Изъ этихъ микроскопическихъ клеточекъ состоитъ все растительное и животное царство. Эмбріонъ, или зародышъ организма, представляеть первоначально только пузырекъ или клеточку указаннаго состава. Но изъ такой примитивной клеточки, при достаточномъ питаніи, могуть образоваться другія киточки. Это образование совершается такимъ образомъ: жидкость, содержащаяся въ основной клеточке, свертывается въ ядрышекъ; примордіальный же мъшечекъ вается отъ наружной оболочки и выгибается внутрь, окружая собою, какъ пеленой, образовавшіеся пузырьки. Когда эти последніе увеличатся до известной степени, то старая оболочка разрывается и уступаеть свое мъсто новымъ влеточкамъ, ко-

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) B. Bowne. Metaphysics, p. 83.

торыя въ свою очередь проходять тоть же путь роста и умиранія и т. д. Совокупность всёхъ этихъ процессовъ составляеть развитие органической твани.

Подобныя этимъ изминенія испытываеть и языкь каждаго народа. Ростъ языка можно сравнить съ ростомъ органической твани (хотя это сравненіе не вполнъ выражаеть сущность дълавъ данномъ случай). Каждое слово постепенно образовалось пзъ первичнаго комплекса двухъ-трехъ звуковъ, выражавшихъ первоначальное впечатавніе, произведенное извъстнымъ явленіемъ на человъка. Этотъ первичный комплексъ звуковъ, назыввемый корнемъ, представляеть явление аналогичное съ основною влеточною всякаго организма. Звуковой корень, по мере накопленія впечатлівній въ душі человіна, по мірі расширенія опыта народнаго, даеть начало нъсколькимъ новымъ звуковымъ сочетаніямъ, выражающимъ различные оттвики основнаго представленія. Эти вновь образовавшіяся слова представляють собою сравнительно съ ихъ корнемъ уже сложныя явленія, такъ какъ для того, чтобы оттвнить идею, выражаемую звукомъ, нужно изсколько изменить первоначальное соединение звуковъ, напр. прибавить къ нему одинъ или нъсколько звуковыхъ элементовъ. Такимъ образомъ, одно первичное звуковое цълое даеть начало многимъ звуковымъ явленіямъ, образующимся изъ него. Эти вторичныя звуковыя образованія въ свою очередь ведуть къ новымъ явленіямъ, еще болье сложнымъ, и т. д. Параллельно съ этого рода измъненіемъ въ языкъ происходять и другія. Каждое представленіе имбеть отношеніе къ некоторымъ другимъ представленіямъ, соотвътственно тому, что каждое явленіе въ природъ стоить въ извъстныхъ отношеніяхъ и связи съ другими явленіями. У народа является, поэтому, потребность выражать отношенія между идеями. Этой потребности удовлетворяють грамматическія категоріи, которыя образуются въ языкъ постепенно и постоянно измъняются сообразно съ поступательнымъ ходомъ народнаго сознанія. Такимъ образомъ, въ языкъ каждаго народа постоянно происходять различныя измъненія, совокупность которыхъ называется развитіємь языка.

Возьмемъ еще примъръ развитія—изъ области всемірной исторіи. Исторія застаеть каждый народъ только съ зачатками культуры. Эти зачатки, постоянно возрастая и осложняясь но-



выми опытами и открытіями, мало-по-малу образують цвлую систему весьма сложныхъ и разнообразныхъ явленій расцвътающей культурной жизни, которая наконецъ приносить свои блестящіе плоды. За апогеемъ культурно-исторической жизни извъстного народа начинается постепенный упадокъ его, оканчивающійся темъ, что народъ этоть сходить со сцены исторіи и уступаеть свое місто новымь народностямь, которыя проходять тоть же путь постепеннаго расцейта и упадка, передавая все прекрасное, высокое и полезное, что онв успали выработать въ продолжение своей исторической жизни, последующимъ повольніямъ и народомъ. Такимъ образомъ, хотя отдельныя націн, какъ и кидивидуумы, постоянно сміняють одна другую, умирая и уступая свое мъсто другимъ, однако общая сумма благосостоянія и вообще все, что облагороживаеть жизнь и дълаетъ ее истинно человъчною, постоянно возрастаетъ, разнообразится, усовершенствуется. Все это и составляеть проэрессь человъчества, или поступательный ходъ его историческаго развитія.

Этихъ оавтовъ достаточно для опредъленія понятія о развитін. Во всъхъ нихъ легко замътить следующія общія черты. а) Развитіе вездв идеть оть (сравнительно болве) простаго въ сложному, отъ однообразнаго въ разнообразному, отъ единичнаго ко множественному; b) оно вездъ дъдаетъ предметъ или явленіе болве опредвленнымъ по его специонческимъ свойствамъ. Такъ, изъ одной первичной клеточки развивается цвлая органическая ткань или даже цвлый организмъ; изъ звуковыхъ корней развиваются первообразныя слова, а изъ этихъ словъ –производныя и сложими слова; изъ зачатновъ культурной жизни развивается блестящая цивилизація. Притомъ, никто не будетъ, конечно, сомивваться, что во всвиъ этихъ случаяхъ является въ результать развитія состояніе болье опредъленное сравнительно съ прежнимъ состояніемъ развивающагося предмета. На основаніи первой черты, развитіе можно опредълить какъ такой процессъ, въ которомъ реальность единичная, простая, однородная постепенно переходить въ начто множественное, сложное, разнородное; всё эти признаки развитія можно обозначить однимъ словомъ: дифференціація. Но подъ это опредъление подходять не всв факты развития. Извъстно, что какъ въ сферъ чисто органической жизни, такъ и въ сферъ надъ-органической, или соціальной, жизни есть явленія, въ которыхъ вивств съ развитіемъ раздвиьнаго изъ единичнаго происходить, хотя въ другихъ отношеніяхъ, и обратное явленіе, т.-е. образованіе единаго изъ раздільнаго. Возьмемъ приміры этого рода изъ той и другой области. Въ моряхъ тропическагопояса водятся, какъ извёстно, студенистыя микроскопическів животныя, называемыя полипами. "Студенистое тело этихъ животныхъ выдъляетъ изъ своей кожи известковую массу, посредствомъ которой безчисленное множество этихъ животныхъ соединяется в одинь общій стволь. Полишы размножаются посредствомъ почнообразныхъ наростовъ и образують живыя соединенныя тыла семействъ, въ которыхъ деды, отцы, дети, внуки и правнуки размножаются миріадами, не отдылясь оть общаго ствола " 84). Такимъ путемъ постепенно образуются огромныя полипныя массы, изъ которыхъ однъ развътвляются въ видъ длинныхъ роговъ, прасивыхъ въеровъ и выющихся растеній, другія поднимаются въ видъ великольпныхъ деревьевъ, третьи групппруются въ скалистые утесы и т. п. Въ сферъ соціальной жизни аналогичное этому явленіе представляють ибкоторыя большія политическія тела, мало-по-малу развившіяся изъ малыхъ политическихъ и національныхъ единицъ, которыя они охватили собою. Въ обоихъ представленныхъ фактахъ развитів замъчается, правда, тоть же общій признакъ, какой мы замътили и въ прежнихъ случаяхъ, т.-е. образование сложнаго и разнообразнаго изъ простаго и однообразнаго: въ развити полиповъ это показываеть самая форма ихъ; въ соціальныхъ явленіяхъ тотъ же факть обнаруживается въ постепенной выработки разнообразных политических учреждений. Но вы нимъ привходить еще новый признакъ, именно образование одного цвляго изъ отдвльныхъ (самостоятельныхъ) единицъ. Этотъ процессъ Спенсеръ называеть интеграціею.

Вторая черта, замъчаемая въ фактахъ развитія, есть, какъ мы видъли, постепенно возрастающая опредъленность специфическихъ особенностей развивающагося предмета или явленія. Подъ эту черту подходять даже такіе факты развитія, какъ, напр.,

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Бенеръ. Космосъ, наи библія природы. Т. ІІ, ки. ІV, стр. 36.



развитіе бользии, развитіе вообще какого-мибудь зла. Такіе факты, по самой своей отрицательной природь, возвышаясь въ степени, дають точно также отрицательные, но постоянно возрастающіе результаты, подобно тому кажь какая-нибудь отрицательная величина-а, возвышаемая по степенямь, даеть хотя тоже отрицательныя, но все-таки постоянно возрастающія (въ евоей отрицательности) величины: —  $a^2$ , —  $a^3$ , —  $a^4$  и т. д. Первая черта, указанная въ фактахъ развитія (образованіе сложнаго, множественнаго и разнороднаго изъ простаго, единаго и однороднаго, равно какъ и образование коллективнаго изъ индивидуальнаго) относится болве въ комичеству, вторая же чертавъ качеству предмета развитія. Соединяя объ черты вивств, можемъ сказать, что подъ развитіемъ разумвется такое измвненіе предмета, въ которомъ, путемъ непрерывныхъ дифференціацій и интеграцій, онъ постепенно пріобратаеть опредвленность, свойственную его природь, причемъ не ръдко замъчает с улучшеніе или усовершенствованіе предмета, за исключеніемъ случаевъ отрипательнаго характера. Спенсеръ употребляетъ елово: дифференціація въ значеніи частнаго случая дисинтеграцін, когда вакое-небудь однородное цвлое распадается на отдельныя единицы, имъющія новоторыя особыя свойства, напр., когда одинъ видъ животныхъ распадается на несколько расновидностей, отъ него происпеднихъ. Въ нашемъ изложении терминъ: дыфференціація употреблень въ общемъ значеніи, какое Спенверъ дветь слову: дисинтенрація.

Изъ предотавленнаго опредъленія понятія о развитіи видно, что оно не есть какой-нибудь едининный, законченный въ себъ акть, но состоить изъ множества послъдовательно смъняющихъ другъ друга актовъ. Оно совершается не въ одинъ какой-нибудь моменть времени, но требуетъ множества послъдовательныхъ періодовъ или емънъ времени, которыя можно назвать моментами развитія. Въ началь развитія должно лежать начто сравнительно болье простое и однообразное, потому что если бы это начто было сложно и разнообразно, то оно, по самому понятію о развитіи, какъ объ изміненіи простаго и однообразнаго, было бы уже не первичнымъ актомъ, но вторичнымъ или третичнымъ и т. д. Раньше его должно было существовать начто другое, болье

однообразное 85). Весь процессъ развитія состоить изъ сцепленів многихъ предъидущихъ и последующихъ актовъ (моментовъ). Теперь представимъ себъ, что развитіе, замъчаемое въ міръ, же имъетъ начала. Начало развитія есть первый акть (моменть) его, первый предъидущій (членъ), изъ котораго, какъ изъ своего основанія, вытекають всв его последующіе. Не имеющее начала есть безконечное въ прошедшемъ (a parte ante), въ претивоположность безконечному въ будущемъ (a parte post). Тавимъ образомъ, развитіе, не имъющее начала, есть безколечный редъ последующихъ (следствій), оменявшихъ другь друга въ прешедшемъ и не имъвшихъ для себя перваго предъидущаго (причины). Следовательно, признавъ, что развитіе, замечаемое въ міръ, не имъеть начала, мы должны съ тьмъ вместь признать, что оно не имветь предъидущаго, изъ котораго вытекаеть послъдующее. Это все равно, что признавать бытіе послъдующаго безъ бытія предъидущаго, или существованіе действія безъ причины, существование обусловленнаго безъ предшествовавшаго условія. Но одинъ изъ всеобщихъ и необходимыхъ законовъ природы состоить въ томъ, что всякое изменение должно иметь свою причину, всякое последующее должно иметь свое предъидущее. Такимъ образомъ, мысль о безначальномъ развити. міра заключаеть въ себъ внутреннее противоръчіе и въ конечномъ своемъ результать приводить въ абсурду.

Если развитіе міра совершаєтся отъ вѣчности, вѣчность же равняєтся безконечному <sup>86</sup>) ряду моментовъ, то міръ въ каждый данный моменть своего существованія долженъ находиться въ безконечно совершенномъ состоянія, потому что прогрессивное развитіе въ большей или меньшей степени приводить предметъ къ севершенству, а безконечное развитіе, очевидно, должно привости къ безконечному и совершенству. Это послъднее выводится изъ того общаго закона, что всякое явленіе есть экви-

<sup>66)</sup> Слово: безконечное здёсь, какъ и во многихъ другихъ мёстахъ, мм употребляемъне въ одностороннемъ значенія безконечнаго а рагте роят, а въ общемъ математическомъ значенія безконечности



об) Такъ, эдементи доджни предпествовать аггрегатамъ. Атоми доджни предвирительно существовать, чтоби изъ някъ могля образоваться твла различнаго состава и разнихъ степеней плотности.

валентный продукть совокупнаго действія производящихъ факторовъ, -- закона, который проще формулируется такъ: всякое дъйствіе должно соотвътствовать своей причинь. Продукты развитія должны быть прамо пропорціональны моментамъ развитія: чъмъ больше время развитія предмета, тъмъ совершенные продукть развитія. Если міръ развивался безконечное время, то онь должень быль достигнуть безнонечного совершенства. Въ безначальномъ рядъ важдый членъ предшествуется безконечнымъ числомъ другихъ членовъ; поэтому, продукть безначальнаго развитія въ каждый данный моменть быль предшествуемъ безконечнымъ числомъ моментовъ развитія. Следовательно, предметь, развивающійся отъ въчности, въ каждый данный моменть развитія находится въ безконечно совершенномъ состоянія. За этимъ моментомъ следують другіе моменты, въ которые предметь опять развивается. Такимъ образомъ, съ каждымъ моментомъ онъ становится все болье и болье безконечно совершемнымъ. Отсюда безконечно совершенное постепенно болъе и бодъе усовершенствуется. Но такое постепенное усовершенствованіе и безъ того уже безконечно совершеннаго невозможно, потому что безконечное не можеть имъть степеней. Вопервыхъ, если бы безконечное имъло степени, тогда одна безконечность была бы болве другой безконечности, что нелвпо. Вовторыхъ, степени получаются только посредствомъ измеренія предмета, посредствомъ сравненія одного предмета съ другимъ. Но съ чвиъ мы сравнииъ безконечное? Съ самимъ безконечнымъ мы не можемъ его сравнивать, потому что получится не отношеніе, въ которомъ выражается сравнение двухъ величинъ, а тожество. Съ конечнымъ мы не можемъ его сравнивать, потому что ковечное въ безконечномъ завлючается безконечное число разъ; следовательно, въ результате сравнения получится само же безконечное; если мы обозначимъ конечное чрезъ литеру a, то получимъ следующее равенство:  $\frac{\infty}{2} = \infty$ . Если же наоборотъ жомечное раздвлимъ на безконечное, то въ результать получимъ О. Итакъ, безконечное не допускаетъ никакого сравненія, а следовательно, и никакихъ степеней; въ томъ и состоить его сущность, что оно исвлючаеть собою всякія степени, всякое

измъреніе и сравненіе. Если безнонечное не можеть имъть степеней, а безначальное развитіе міра требуеть постепеннаю усовершенствованія безконечнаго, то ясно, что безначальное развитіе міра невозможно. Оно должно было имъть начало.—То, что начало развиваться во времени, не могло быть безначальнымъ. Это положеніе можно доказать двоякимъ путемъ: его истинность будеть ясна, вопервыхъ, когда будеть доказано, что безначальное вообще не можеть измъняться;—вовторыхъ, когда будеть доказано, что если безначальное и можеть вообще измъняться, то оно не могло начать своего измъненія во времени.

Безначальная реальность существуеть не случайно, а необходимо. Случайное всегда оть чего-нибудь происходить. Чтобы предметь могь происходить отъ чего-нибудь, для этого необходимо, чтобы это что-нибудь въ своемъ быти предшествовало ему, потому что всякое происхождение слагается изъ двухъ моментовъ: предъидущаго (причины) и последующаго (действія). Но безначальному ничто не могло предшествовать въ бытіи. Следовательно, безначальное не могло оть чего-нибудь произойти. Если безначальное не можеть зависьть отъ чего-нибудь, то оно имветь бытіе само оть себя, и следовательно, есть необходимая реальность. Но необходимая реальность не можеть измъняться. Всякан реальность можеть быть разсматриваема или въ отношеніи ея происхожденія, или въ отношеніи ея природы. Разсматривая необходимую реальность въ первомъ отношеніи, мы приходимъ къ мысли, что она не произошла отъ чего-нибудь, а имветь бытіе оть самой себя. Разсматривая ее во второмъ отношеніи, мы приходимъ къ мысли, что она всегда находится въ имианентномъ существу ея состояніи, т.-е. въ состояніи, зависящемъ только отъ ея природы, а не отъ чего-нибудь вившняго. Но природа необходимаго не можеть измъняться, потому что еслибы она изменялась, то необходимое въ такомъ случае могле бы быть и не тамъ, что оно есть; а необходимое въ томъ и состоить, что оно всегда равно самому себв. Если природа необходимаго не можеть изменяться, то ясно, что и соотояніе необходимаго, зависящее отъ его природы, точно также не можетъ ивмъняться. Следовательно, вообще безначальное не можеть изивняться. Къ этому выводу мы можемъ придти и другимъ путемъ.

Безначальное и притомъ необходимое бытіе должно быть признано въчнымъ, вопервыхъ,—потому, что если безначальнаго ничто не вызвало къ бытію, то его ничто не можетъ привести и въ небытіе, вовторыхъ—потому, что если необходимое можетъ прекратить наконецъ свое бытіе, то оно можетъ, значитъ, и не быть, слъдовательно, оно можетъ быть случайнымъ, что немыслимо. Въчное бытіе не можетъ измъняться <sup>87</sup>).

Измъненіе есть необходимое условіе и вмъсть съ тъмъ мъритель времени. Напримъръ, на чемъ основано наше различеніе временъ года? На періодическихъ измъненіяхъ, какія мы замъчаемъ во внъшней природъ. На чемъ основано дъленіе года на мъсяцы? На измъненіяхъ вида луны, или фазисахъ ея. Вообще если бы не было никакихъ перемънъ, то ръшительно нельзя было бы имъть никакого представленія о времени, тогда не было бы ни прошедшаго, ни будущаго времени, а было бы только одно настоящее время или, лучше сказать, вовсе не было бы никакого времени.

Если бы реальность была неизминной системой вещей въ неизминныхъ отношеніяхъ, подобно членамъ системы мысли или подобно идеямъ Платоновой философіи, тогда легко было бы смотрить на послудовательность вещей въ нашемъ опыть, какъ только на послудовательность знанія и какъ на происходящую отъ нашей ограниченности. Но вещи не пребываютъ въ неизминныхъ логическихъ отношеніяхъ; они двятельны и изминчивы. Мы должны допустить движеніе и изминеніе какъ въ уми наблюдателя, такъ и въ самыхъ вещахъ. Могутъ сказать, что хотя время само по себи можетъ быть разсматриваемо, какъ коррелятивъ изминенія; но если бы не было изминенія, неизминное все-таки могло бы продолжаться. Если бы, поэтому, мы приняли



элеатскую идею о неизмънномъ бытін, такъ чтобы всъ слъдствія бытія неизминно сосуществовали съ нимъ, бытіе, какъ цилое, всетаки имъло бы продолжение. Тогда не было бы никакого слъдованія, а было бы только продолженіе. Это различеніе между временемъ и продолжениемъ, хотя оно часто появлялось, особенно въ богословін, мы не можемъ считать состоятельнымъ; потому что продолжение можеть означать только непрерывное существование во времени, а безъ понятия времени продолжение теряеть всякій смысль. Единственнымъ основаніемъ для различенія отдыльных моментовь времени въ неизминомъ была бы смъна психическихъ состояній въ насъ самихъ; а самая эта смъна есть измънение и потому противоръчить означенной гипотезв. Мы можемъ дать значение продолжительности, приписываемой неизминому, только подъ условіемъ предположенія независимаго текущаго времени, которое непрерывно движется и увленаеть съ собою бытіе. Но этоть взглядь невозможень, н потому нельзя допустить, чтобы продолжительность имвла какоенибудь примъненіе въ неизмънному существованію. Такое бытіе есть, и различие прошедшаго и будущаго для него не существуетъ. Даже и на это есть мы смотримъ какъ на утверждение только бытія, а не какъ на форму настоящаго времени.

Время зависить отъ изманенія; оно есть только субъективное отражение измънения или форма, въ какой мы представляемъ себв измвненіе. Часто двиали попытку устранить время при помощи следующей реторической уловки: долго и скоро суть относительныя выраженія, и наше сужденіе о продолжительности чисто субъективно. Время, которое долго для одного, коротво для другого, смотря по состоянію духв. Для Бога тысяча леть какъ одинъ день; и даже для старика его долгая жизнь — какъ сказка, которая разсказывается. Вся исторія человічества ничто въ сравненіи съ періодами геологіи; а последніе въ свою очередь совращаются до минимума, если мы перейдемъ мысленно въ цикламъ астрономіи. Что же, говорять, всь конечные періоды въ сравненіи съ Тъмъ, Кто существуєть въчто? Замъчанія такого рода имъютъ извъстное значеніе для возбужденія чувства благоговънія, но они лишены всякой цъны въ философскомъ умозрвнів. Ніть сомнівнія, что наше чувство продолжительности времени чисто относительно и субъективно; конечно, если бы

міровой процессъ не существоваль, какъ общій содержатель и мвритель времени, каждый человыкь имыль бы свое собственное время. Время существуеть только потому, что мы измеряемь его по одному же объективному процессу или по одному и тому же сознанію. Объективный факть состоить въ томъ, что бытіе переходить изъ одного состоянія въ другое; и эти состоянія взаодно другимъ. Изивненіе, конечно, не имно исключаются требуеть времени; но оно имфеть своимь результатомъ новое состояніе, которое исключаеть ему предшествующее и потому следуеть за нимъ. Этоть факть изменения есть основной. Онъ не во времени и не требуетъ времени; но онъ обусловливаетъ собою время; и время есть только форма изминенія. По обычному вагляду, время существуеть, какъ предварительное условіе измъненія; по научному взгляду, измъненіе есть первое, а время только его форма. Оно не имъеть никакой другой реальности.

Абсолютное время, или время, какъ независимая реальность. составляеть чисто продукть нашего мышленія. Въ этомъ смысль, следовательно, міръ не во времени. Но измененіе реально, а измънение не можетъ быть понято безъ слъдования или послъдовательности. Въ этомъ смыслъ міровой процессъ во времени. Но различія времени не зависять оть какого-нибудь теченія абсолютнаго времени, а отъ теченія реальности и отъ положенія вещей въ этомъ теченіи. Если говорится, что есть время между различными членами ряда, это означаеть только то, что реальность изминяется, переходя изъ одного состоянія въ другое; и продолжительность времени не просто измъряется продолжительностію изміненія, но ничего ніть, кромі продолжительности измъненія. Мъра измъненія есть мъра времени; и прекращеніе измъненія было бы прекращеніемъ времени \*5). Такимъ образомъ, все, что связано съ измъненіемъ, существуеть во времени, временно. Въчное есть отридание временнаго, потому что временное и вообще время состоить изъ извъстнаго числа моментовъ, слъдовательно, частей, а въчное есть отрицание всякихъ частей. Следовательно, вечное не можеть изменяться. Еслибы вечное измънялось, то въ немъ можно было бы опредълить, по измъ-



<sup>\*\*)</sup> Bowne. Op. cit., p. 225-228, 237.

неніямъ его, прошедшее, настоящее и будущее, а въ такомъ случав оно не было бы ввинымъ, потому что эти двленія суть предикаты временности. Могуть возразить, что если измъненія совершаются періодически, такъ что образують непрерывный круговоротъ бытія, то по нимъ никакъ нельзя опредвлить ни прошедшаго, ни будущаго. Но такого круговорота бытія вовсе нътъ на самомъ дълъ; сущность міроваго процесса состоять въ развитіи.--Кромъ того, еслибы въчное измънялось, то его измъненія совершались бы въ извъстные опредъленные моменты времени, и оно все, такимъ образомъ, состояло бы изъ опредъленныхъ (конечныхъ) ведичинъ. Но конечныя ведичины, какъ бы ни была велика сумма ихъ, никогда не могутъ дать безконечности. Если мы сравнимъ конечное съ безконечнымъ, т.-е. раздвлимъ первое на второе, то получимъ такую ничтожную дробь; которая принимается за нуль. Но безконечное множество нулей не даеть не только безконечной величины, а даже единицы. Все это приводить насъ въ завлюченію, что безначальное не можеть измъняться. Если же безначальное не можеть вообще измъняться, то оно не могло начать измёняться и во времени.

Но положимъ, что безначальное можетъ измъняться и даже развиваться. Всякое развитіе должно имъть свое начало. Такимъ образомъ, все, начавшее развиваться во времени, очевидно, сначала было неизменно, а потомъ стало изменяться. Измененіе предмета не можеть завистть отъ него самого, потому что еслибы причина измененія была въ самомъ предметь, то она существовала бы въ немъ съ самаго начала его бытія. А въ такомъ случав она всегда производила бы на него свое двиствіе, и такимъ образомъ предметь всегда находился бы въ одномъ состояніи. Изміненіемъ же предполагаются, по меньшей мірів, два равличныхъ состоянія, потому что оно есть переходъ предмета изъ одного состоянія въ другое. Если предметь находится въ одномъ состояніи, то онъ не изміняется. Такимъ образомъ, безначальное само отъ себя не могло начать своего измъненія. Слъдовательно, еслибы безначальное начало во времени измъняться, то оно могло бы завистть въ своемъ изминеніи только отъ вийшней причины. Эта причина должна быть временною, потому что еслибы она была въчна, то она всегда производила бы свое дъйствіе, и, следовательно, безначальное всегда находилось бы въ одномъ состояни; но оно начало измвияться во времени; значить, причина этого измъненія сначала не существовала, а потомъ стала существовать; если же такъ, то эта причина случайна, потому что она могла и не быть. Но, во-первыхъ, странно было бы безначальное и самобытное ставить въ зависичость отъ временнаго и случайнаго. Во-вторыхъ, если измънение безначальнаго во времени зависёло отъ воздёйствія на него со стороны нъкоторой временной причины, то спрашивается: откуда взядась эта временная причина? Сама собою она не могла явиться, такъ какъ изъ небытія само собою не можеть проивойти бытіе. Ясно, что эта вившняя причина получила свое бытіе отъ другой причины, эта последняя-отъ третьей и т. д. до безконечности. Такимъ образомъ, ръшеніе вопроса о причинъ, вслъдствіе которой безначальное начало развиваться, привело насъ въ новому вопросу, решить который уже неть нивакой возможности. Допуская существование внашней причины, отъ которой безначальное бытіе начало изміняться, мы темное объясняемъ еще болъе темнымъ. Рядъ причинъ не можетъ быть безначальнымъ, потому что въ такомъ случав онъ не имвлъ бы перваго предыдущаго, изъ котораго развилось все последующее; но мысль о следстви безъ причины или о последующемъ безъ предыдущаго совершенно нельпа. Такимъ образомъ, нельзя допустить, чтобы безначальное во времени могло начать свое измъненіе отъ вившней причины. Если же безначальное не могло начать своего изминения ни само собою, ни отъ внишней причины, то оно вообще не могло начать своего измененія. Следодовательно, то, что начало развиваться, не могло быть безначально. Необходимо признать, что было время, когда оно не существовало.

Отъ этихъ слишкомъ общихъ и отвлеченныхъ соображеній перейдемъ теперь къ разсмотрънію эмпирическихъ данныхъ касательно занимающаго насъ вопроса.

О данныхъ астрономіи, требующихъ признанія временнаго начада нашей соднечной системы.

Предположеніе о вращеніи всей звіздной системы около общаго центра. — Порядовъ изслідованія. — Постановка вопроса о началі солнечной системы. — Завонъ Воле. — Двоявое движеніе планеть. — Спутники. — Главние элементы планетнаго движенія. — Законъ Кеплера. — Законъ тяготінія. — Отношеніе движенія въ матеріи. — Невіроятность случайнаго возникновенія гармоніи планетных движеній. — Осевое движеніе солнца и планеть. — Выводъ изъ предыдущаго относительно временваго начала солнечной системы. — Противоположний взглядъ Кцольбе. — Необходимость признамія видшей причины планетнаго движенія, дійствіе которой началось во времени.

Міръ представляєть собою совокупность системъ, частію подобныхъ нашей солнечной системѣ, частію состоящихъ изъ двойныхъ или же скученныхъ звѣздъ и туманностей,—системъ, съ математическою правильностію расположенныхъ въ безконечномъ пространствѣ и движущихся, повидимому, около одного общаго центра <sup>80</sup>). Здѣсь требуетъ объясненія, можетъ быть, только послѣдній признакъ, т.-е. движеніе около одного общаго центра. Основаніемъ этого предположенія служатъ наблюденія астрономовъ надъ собственными движеніями звѣздъ и въ частности солнца. Солнце, двигаясь около своей оси, въ тоже время имѣетъ, повидимому, и поступательное движеніе, именно подвигается къ точкъ, лежащей въ созвѣздіи Геркулеса. Это заставляетъ думать, что должна быть точка, около которой движется солнечная система вмѣстѣ со своимъ центромъ — солнцемь <sup>90</sup>). "Размышляя внимательно объ этомъ предметъ (т.-е. о существованіи соб-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Дэконъ Гершель. Очерки астрономін. Пер. А. Драшусова. Т. ІІ. Москва. 1862 г. Стр. 238 и слёд. А. Гильеменъ. Міры. Популярная астрономія. Пер. Пальховскаго. Москва, 1866 г. Стр. 23. Франсуа Араго. Общенонятная астрономія. Перев. Хотинскаго. Т. ІІ. Спб., 1861 г. Стр. 24 и сл. Фридрикъ Шёдлеръ. Энциклопедія естественныхъ наукъ, содержащая популярное изложеніе физики, астрономін, химін, минералогін, геологін, физіологін, ботаники и зоологін. Пер. Панова. Москва, 1867. Т. І, стр. 422—423.



<sup>••)</sup> Шультиг говорить, что весь мірь есть не что иное, какъ соединенная система всёхъ млечныхь путей (Начальныя основанія астрономін, перев. Жукова, стр. 526).

отвенныхъ, котя и весьма медленныхъ, движеній звладь) --- говорить Джонъ Гершель - , никто не отвергнеть весьма въроятной. мочти несомивнной мысли, что наше солице, подобно звъздамъ, должно имъть собственное движение въ накомъ-нибудь направленів. Неизбъянымъ следствіемъ такого движенія, въ которомъ не участвують прочія тыла вселенной, должно быть медленное. общее видимое стремление всехъ авъздъ къ той безконечноотдаленной точкъ, къ которой направлены всъ линіи, параллельныя этому движенію, и въ ту сторону, которую покидаеть солнце. независимо отъ того, какъ бы ни отличалось это направление отъ направленія собственнаго движенія каждой отдельной звёзды " 91). Нъкоторые астрономы допускають, что вся система млечнаго пути, завлючающая въ себъ наше солнце и ближайшія къ нему авъзды, составляющія наше звъздное небо, имъеть общее вращательное движение въ плоскости галактическаго круга 92) и сохраняется въ целости взаимнымъ тяготеніемъ всехъ звездъ системы, противодействующимъ центробежной силе, развивающейся всявдствіе этого вращенія 93).

Такъ какъ міръ состоить изъ разныхъ частей, большихъ и малыхъ, то для раздъльности мы будемъ разсматривать сначала развитіе міра, замъчаемое въ большихъ частяхъ, потомъ—въ среднихъ и наконецъ—малыхъ. Подъ большими частями міра мы разумъемъ цълыя системы, образцомъ которыхъ для насъ служить наша солнечная система; подъ средними—отдъльныя небесныя тъла, какова наша планета; подъ малыми — предметы, находящіеся на отдъльныхъ небесныхъ тълахъ. Такъ какъ изъ такихъ предметовъ намъ извъстны только предметы, находящіеся на землъ, то, разумъется, мы имъемъ въ виду только ихъ и изъ нихъ особенно человъка. Такимъ образомъ, въ своемъ разсматриваніи развитія міра мы будемъ идти въ обратномъ концентрическомъ порядкъ, потому что отъ большихъ предметовъ послъдовательно будемъ переходить къ меньшимъ и наконецъ къ вънцу природы—человъку.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Очерки астрономін, т. II, стр. 240—241.

<sup>\*\*)</sup> Такъ називается описываемый млечнымъ путемъ на неб в кругъ, наклоненный къ экватору нодъ угломъ въ 63°.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Д. Гершель. Цит. соч. II, 248.

Даютъ-ли факты астрономін, геологін и біологін право на признаніе временнаго начала нашей солнечной системы, въ особенности земли съ ен обитателями, или же ихъ можно привести въ согласіе и съ предположеніемъ въчнаго ен существованія? <sup>94</sup>).

Конечно, есть много естествоиспытателей, безъ колебанія допускающихъ космогонію. Мы видимъ изминеніе и возникновеніе столь многихъ вещей и явленій, что представляется естественнымъ принять временное начало земнаго шара и его обитателей, какъ и вообще нашей солнечной системы. Но эдъсь можно. спросить, заключение это не есть-ди поспъщное обобщение, и міръ, несмотря на раздичныя изміненія, которыя фактически имвють въ немъ мвсто и, безъ сомивнія, совершаются временно, все-таки въ цвломъ не существуеть-ли отъ ввчности такимъ, каковъ онъ теперь? По крайней мъръ, были ученые, которые утверждали, что возраженія астрономіи и геологіи противъ привнанія въчности мірозданія недостаточны, и что ніть ни одного положительнаго факта, который стояль бы въ противорачие съ этимъ признаніемъ. Между твиъ вопросъ о безначальности міра можно понимать различнымъ образомъ, смотря по тому, будутьли приписывать въчность данному въ нашемъ опыть цълесообразному міропорядку, или же только изв'ястнымъ реальнымъ принципамъ 95). Такъ, можно было бы нашей планеть и всей солнечной системъ приписывать временное происхождение, и всетаки рядъ развитія міра считать абсолютно безконечнымъ, слътовательно, безначальнымъ, какъ это и дълается даже знаменитыми естествоиспытателями.

Прежде всего мы займемся вопросомъ о началъ солнечной системы.



<sup>\*\*)</sup> Въ концъ 60-хъ годовъ этотъ вопросъ былъ предложенъ, въ качествъ теми для конкурса на соисканіе премін, редакціею журнала «Zeitschrift für exacte Philosophie» (Bd. VIII, S. 113 und 228). Премін было удостоено написанное на эту тему сочиненіе С. S. Cornelius'a «Ueber die Enstehung der Welt mit besonderer Rücksicht auf die Frage: ob unsern Sonnensystem, namentlich der Erde und ihren Bewohnern, ein zeitlicher Anfang zugeschrieben werden muss» (Halle, 1870). Въ дальнъйшенъ изложенін мы будемъ руководиться пренмущественно этикъ превосходнымъ трактатомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Матерін и движенію.

Главнъйшіе члены нашей солнечной системы, которые обыкновенно называють планетами, находятся, какъ извъстно, не только въ различныхъ разстояніяхъ отъ солнца, но и въ отношеніи величны и плотности своихъ массъ представляють значительных разницы. Все-таки касательно главнъйшихъ планеть въ отношеніи ихъ средняго разстоянія отъ солнца открыта нъкоторая законосообразность, равно какъ и отношенія плотностей этихъ планеть обнаруживають нъкоторую правильность, состоящую въ томъ, что плотность внутреннихъ—ближе къ солнцу лежащихъ—планеть вообще больше плотности внышнихъ планеть. Другой законъ касается среднихъ разстояній планеть отъ солнца и впервые формулированъ былъ Виттенбергскимъ профессоромъ Титіусомъ. Онъ извъстенъ преимущественно подъ именемъ закона Боде. Законъ этоть наглядно выражается въ слъдующемъ рядь чиселъ.

Если мы къ этимъ планетамъ присоединимъ еще открытый въ недавнее время, находящийся за орбитой Урана, Нептунъ, то получимъ для его средняго разстоянія отъ солнца, согласно съ представленнымъ рядомъ, величину 8+3.2° = 8+3×256=8+768=776 милліоновъ миль.

При переходъ отъ Марса къ Юпитеру правильный прогрессъ ряда оказывается нарушеннымъ. Открытіе этого пробъла привело къ предположенію, что между Марсомъ и Юпитеромъ, можетъ быть, находится еще одна маленькая планета. Это предположеніе получило нівкоторое подтвержденіе въ дальнійшихъ вычисленіяхъ и наблюденіяхъ. Именно, открыли Цереру и потомъ въ довольно быстрой послідовательности — Палладу, Юнону и Весту, къ которымъ въ недавнее время присоединилось еще большое число маленькихъ тілъ. Эти маленькія планетныя массы,

число которыхъ, со включеніемъ прежде названныхъ, восходитъ уже за 100, суть такъ-называемые планетоиды, которые считаются нъкоторыми астрономами, по предположенію, высказанному впервые Olbers'омъ, за обломки одной большой, какимъ-нибудь образомъ разрушившейся, планеты.

Извъстно, что всъмъ планетамъ свойственно двоякое движеніе. Именно, каждая планета вращается вокругь оси, проходящей черезъ центръ ея массы, и имъетъ вмъстъ съ тъмъ поступательное вращательное движеніе вокругь центральнаго пункта, лежащаго внъ ея массы. Оба движенія у всъхъ планетъ совершеются въ одномъ и томъ же направленіи: всъ онъ вращаются съ Запада на Востокъ около своей оси и также съ Запада на Востокъ вокругъ своего общаго пентральнаго тъла, солнца, которому равнымъ образомъ свойственно движеніе около своей оси съ Запада на Востокъ.

Между перечисленными планетами есть нъсколько такихъ, которыя на своемъ пути вокругъ солнца сопровождаются другими міровыми тълами. Такъ, извъстно, что наша планета имъетъ одного спутника.—Луну, Юпитеръ имъетъ 4, Сатурнъ.—8 и Уранъ.—6 спутниковъ. Сатурнъ кромъ того отличается еще нъсколькими, концентрически окружающими его, кольцами, которыя помъщаются на плоскости его вкватора и отдълются одно отъ другого пустыми промежутками. Нептунъ, по наблюденіямъ Lassel'а и Bond'а, также сопровождаются однимъ (въроятнъе нъсколькими) спутниками.

Всж эти спутники имъють движение около своей оси съ Запада на Востовъ и точно такъ же вращаются около своихъ главныхъ планеть.

Такимъ образомъ, число самостоятельныхъ міровыхъ тіль, которыхъ совокупность составляетъ нашу солнечную систему, не незначительно, даже если не считать такъ-называемыхъ планетоидовъ.

Можно-ли на эту систему, въ особенности на гармонію движенія ея членовъ, смотръть, какъ на существующую отъ въчности?

Прежде чемъ приступимъ къ ближайшему разсмотренію этого вопроса, бросимъ взглядъ на главные элементы планетнаго движенія.

Движеніе планеть около солнца, какъ и такъ-называемое цен-. тральное движение вообще, есть криволинейное. Но каждое криволинейное движеніе, по параллелограмму силь, можеть быть сведено на два прямодинейныя движеніи: таменціальное, т.-е. направленное въ сторону отъ криваго пути, по касательной къ нему (по тангенсу), - и центральное, т.-е. направленное въ центру кривой линіи. Во время своего движенія по кривому пути твло сохраняеть стремденіе удаляться оть этого пути въ тангенціальномъ направленіи. Это стремленіе въ наукъ носить на-ВВАНІЕ такіскціальной силы, а причина, влекущая твло въ центральному пункту-центростремительной или центральной силы. Отъ этихъ объихъ силь еще отличается центробъжная сила, на которую, впрочемъ, можно смотръть, какъ на непосредственное следствіе тангенціальной силы. Она, именно, состоить въ стремденін тыла, вытекающемъ изъ боковаго (тангенціальнаго) движенія, удаляться отъ центральнаго пункта по направленію, нормальному \*6) къ кривому пути. Этой центробъжной сыль противодъйствуетъ центростремительная сила, такъ что она уничтожается или самою последнею, или же ея боковою слагаемою, смотря по тому, происходить-ли движение по вругу, или по другой кривой.

Что касается формы вриваго пути, какой твло описываеть около центральнаго пункта, то она обусловливается направлениемъ и скоростью первоначальнаго прямолимейнаго движенія, первоначальнымъ разстояніемъ твлю отъ центральнаго пункта и закономъ, по которому двйствуетъ на твло отклоняющая причина. Смотря по взаимному отношенію этихъ элементовъ, кривая можеть быть замкнутою, можеть постепенно приближаться къ центральному пункту или же постоянно удаляться отъ него.

Съ этими общими данными сопоставимъ теперь законы, какимъ следуютъ планеты въ своемъ движеніи около солица. Первый законъ Кеплера гласить, что планеты движутся по одинаковымъ кривымъ, и что ихъ радіусы—векторы описывающь около центральнаго пункта солица плоскостныя пространства пропорціональныя временамъ. По второму Кеплерову закону, средніе пути

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Нормальной линей въ геометрів назнивется прямая перпендикулярная къ касательной, проведенная чрезъ точку касанія.



планет суть элипсы <sup>97</sup>), во фокусь которых В находится солние. Каждая планета всего ближе къ солнцу бываеть въ перигелів, гдв она имветь наибольшій діаметрь, если смотрыть на нее съсолнца, и наиболье быстро движется; напротивь, она всего дальше оть солнца въ афелів, гдв она имветь наименьшій (если смотрыть съ солнца) діаметрь и наиболье медленно движется. Радіусь-векторь есть мысленная прямая линія оть центра солнца къ какому-нибудь пункту вллиптическаго пути, описывающая плоскостныя пространства пропорціональныя временамь, такь что въ одинаковыя количества времени описываются одинаковыя плоскостныя пространства въ формъ вллиптическихъ секторовъ <sup>98</sup>). Наконець, по третьему Кеплерову закону, квадратыс сидерическихъ сремен обращенія <sup>99</sup>) планеть относятся, какъ кубы ихъ среднихъ разстояній отъ солнца.

На основании этихъ законовъ, Ньютонъ съ очевидностью показалъ, что планеты въ своемъ движеніи вокругь солнца влекутся силою, которая постоянно направлена къ центру солнца: и дъйствіе которой на разныя планеты въ каждомъ мъстъ ихъпутей находится въ обратномъ отношеніи къ квадратамъ ихъразстояній отъ солнца. Тоже нужно сказать и о спутникахъ въ-

<sup>&</sup>quot;) По системв Коперника, сыдерическое оремя обращенія есть не что пное, какъ истиное время обращенія планети около солица, т.-е. время, которое ова употребляеть, чтоби описать вокругь солица дугу въ 360°. Оть этого сидерическаго времени обращенія нужно отличать тропическое и синодическое время обращенія. Тропическое оремя обращенія есть время, заключающееся между двумя видимими съ солица прохожденіями планети чрезь точку весенняго равноденствія. Еслиби эта точка омла нешвибина, то тропическое времи обращенія планети било би равно сидерическому; но вслідствіе отодвитація назадъ точки весенняго равноденствія, тропическое время обращенія изсколько короче послідняго. Синодическое оремя обращенія есть время, которое проходить между двумя послідовательными одновменними соединеніями планеть съ солицемъ, или врема оть одного противолежанія планети до другаго, ближайшаго къ нему. Сб. Л. Милет. Ор. сіт. S. 139.



э) Эллипсомъ называется сомкнутая кривая, происходящая отъ косвеннаго нересечения конуса плоскостью. Чтобы начертить эллинсь на бумаге, нужно укранить въ фокусахъ f и f шнуръ, длина котораго равна больной оси, и обвести карандашомъ, зацепляющимъ шнуръ такъ, чтобы онъ былъ постоянно натянутъ
») Сf. Prof. Joh. Müller'a Lehrbuch der kosmischen Physik. Braunschweig
1861. S. 102.

отношенін из ихъ главнымъ планетамъ. Такъ, луна въ своемъ приволинейномъ движеніи окодо земли удерживается силою, направленною къ центру последней и обратно пропорціональною ввадрату разстоянія. Поэтому, тяжесть на земной поверхности есть только частный случай всеобщаго тяготенія, по которому каждыя два тела, если имъ ничто не препятствуетъ, должны съ возрастающею скоростью двигаться въ своему общему центру тяжести. Подъ тяготъніемъ здъсь должно разумъть причину движенія, которая простираєть свое дійствіе на оба тіла вийсть и равномърно и сообщаеть имъ въ каждый моментъ скорости, воторыя находятся въ обратныхъ отношеніяхъ нъ массамъ, причемъ, что касается интенсивности дъйствія, нужно еще принимать во вниманіе ввадратное отношеніе разстояній. Но обывновенно подъ закономъ тяготвнія понимають взаимное притяженіе данныхъ тыль и потому выражають этоть законь въ такой формуль, что матеріальныя частицы всякаго тела взанино притягиваются въ примомъ отношении къ своимъ массамъ и въ обратномъ-къ квадратамъ своихъ разстояній.

Съ точки зрвнія механики, тяготвніе подходить подъ понятіе такъ-называемой непрерывной силы, которая приводить твло, смотря по обстонтельствамъ, въ однообразно или неоднообразно ускоренное движеніе. Но эллиптическое движеніе плинеть, кромп такой силы, требуеть еще простаго движенія, направленнаго въ сторону по отношенію къ центральному пункту, т.-е. движенія таніенціальнаго 100).

Теперь если утверждать, что каждое движение предполагаеть причину, то это имветь значение также и относительно такиенщальнаго движения планеть. Како причину этого движения, мы можемо допустить или такь-называемую моментальную силу, напр. въ формы толчка, или непрерывную силу, которая дыйствовала только впродолжение инкотораго времени, а потомо предоставила тыло самому себы, тако что послыднее по закону инерции съ достигнутою скоростью однообразно стало стремиться далье въ опредоленномо направлении. Но указанное согласие въ движения всъхъ планеть требуеть также извъстнаго согласия и въ отно-



<sup>100)</sup> Cornelius. Op. cit. S. 1-6.

шеніи силы, которая произвела тангенціальное движеніе. Поэтому-то Ньютонъ видыть въ этой силь двйотвіе Божіе. Отъ первоначальной скорости тангенціальнаго движенія, отъ первоначальнаго положенія тыла и разстоянія его отъ центральнаго пункта зависить то, будеть-ли криволинейный путь тыла эллипсомъ, параболой 104) или гиперболой 102).

Еслибы сдъланное предположение находилось вив всякаго сомивнія, то на нашу солнечную систему, въ виду ся теперешнихъ механическихъ отношеній, конечно, нельзя было бы смотреть, накъ на существующую отъ въчности. Между темъ правильность предположенія, что каждое движеніе нуждается въ причинъ, слишвомъ сомнительна. Не представляется необходимости на каждое движеніе смотреть, какъ на действіе какой-нибудь причины; мыслимо также первоначальное, т.-е. безпричинное движение. Мивніе, что повой есть первоначальное, какъ-бы естественное состояніе находящихся въ пространства объектовъ, есть предравсудовъ, основывающійся большею частію на ложной или, по крайней мірь, несостоятельной индукціи. Древніе всь безъ исключенія утверждали, что естественное состояніе вещей есть покой. Вещи приводятся въ движение только вившиею двятельностію и, будучи предоставлены сами себъ, скоро приходять снова въ покой. На движение смотреди, какъ на "насильствен-

<sup>100)</sup> Гиперболой называется кривая, неограниченная ни съ одной сторовы в состоящая изъ отдельныхъ двухъ вътвей, простирающихся до безконечности. Чтоби начертить гиперболу, шнуръ (EDF) прикръпляють однимъ концомъ (E) къ линейкъ (EF'), а другимъ— въ фонусъ F. Линейка вращается около острія, укръплению въ фокусъ F'. Точки E и F' должны совпадать съ краемъ линейки, а длина шнура EDF должна быть такова, что EF—(ED+DF)=AA':=2a. Водя потомъ по шнуру карандашемъ, такъ чтобы шнуръ быль натянутъ, а карандашъ прижать къ краю линейки, описывають одну вътвь гиперболы; точно такимъ же образомъ чертится другая вътвь.



<sup>101)</sup> Параболой называется кривая, ограниченная только съ одной стороны в происходащая отъ пересвченія конуса плоскостью, парадлельною къ одной изъ его сторонь. Чтобы начертить параболу, беруть шнурь, длиною равный большему катету произвольно взятаго прямоугольнаго треугольника и прикрапленный однимъ концемъ къ вершина посладняго, потомъ, передвигая треугольникь по линейка, край которой совивщень съ меньшимъ катетомъ, и веда карридашомъ такъ, чтобы онь востоянно прикасался къ большему катету и натягиваль мнуръ, получають дугу параболы.

ное состояніе вещей, и въ движущейся вещи предполагалось внутрениее стремленіе освободиться отъ него. Источникъ этого убъщенія очевиденъ. Въ своемъ чувственномъ опыть мы имъемъ многочисленные примъры прекращенія движенія и трудности начать его. Кромъ того, мы находимъ въ самихъ себъ слабость, проистекающую отъ продолжительнаго усилія, которая побуждаеть насъ искать отдыха; и это, путемъ нъкотораго механическаго антропоморонзма, легко переносится на вещи.

Такой взглядъ древнихъ мыслителей привелъ въ поздивищее время къ противоположной идеъ, что движение есть естественное состояніе вещей. Понятіе о матеріи, какъ не имъющей нивакого принципа движенія въ самой себів и какъ стремящейся въ покою, необходимо привело въ ученію, по краймей мара, о перводвигатель во вселенной, который долженъ быть, следовательно, нематеріальнымъ. Но такой взглядъ едва ли быль бы полезенъ, представляя поддержку для темстически настроенныхъ мыслителей и потому не могь бы не оказаться неудобнымъ для твиъ, ито не раздванеть такихъ тенденцій. Эти побочные выводы не остались безъ вліянія на умозранія касательно движенія. Болье важное основаніе этого взгляда составляеть желаніе набажать допущенія какихъ-дибо движущихъ силь въ матеріи. Съ этою цалью были изобратены различныя теоріи молекулярныхъ вращеній, въ которыхъ атомы, первоначально одаренные движеніемъ, оказываются производящими всѣ матеріальные феномены путемъ простыхъ видоизмъненій мъры и направленія движенія. Но каковъ бы ни быль источникь этого ученія, трудио дать понятію естественного какое-нибудь ясное значеніе въ этой связи, а въ прямомъ своемъ смысле это учение ложно. Еслибы движение было существеннымъ и неогдълимымъ свойствомъ каждаго элемента, а не разнообразящимся продуктомъ движущихъ силь, оно могло бы быть названо естественнымъ для матеріи. Въ такомъ случав каждый элементь, предоставленный самому себъ, двигался бы съ опредъленною скоростью, которая была бы результатомъ его собственной природы. Но этотъ взглядъ несостоятеленъ и приводить нъ следствіниъ, прямо опровергаемымъ фактами. Можеть быть, движеніе есть универсальный факть, какъ дъйствіе движущихъ силь элементовъ; но это да-

леко отъ того, чтобы сдълать движеніе присущимъ матеріи и существеннымъ ен аттрибутомъ. Въ дъйствительности, движение ни естественно, ни неестественно, но есть состояніе, въ которомъ матерія можеть быть наи не быть; но въ этомъ смыслв матерію можно назвать безразличной къ движенію 103). Конечно, тело, находящееся въ поков, не можеть само собою придти въ движеніе; для этого требуется причина, равно какъ и существующее уже движение только какою-нибудь причиною можеть быть изминено въ отношени направления и скорости. Въ этомъ и состоить законъ инерціи, которымъ однакоже нисколько не исключается какъ первоначальный покой, такъ и первоначальное, следовательно, безпричинное движение. Но если им представниъ себъ множество первоначальныхъ, взанино-независимыхъ тълъ разсвянными въ пространствв, то оставляя въ сторонв всякое особенное причинное отношеніе, гораздо скорве нужно ожидать ихъ движенія по первоначально разнообразнымъ направленіямъ, чемъ взаимного ихъ покоя, такъ какъ последній въ отношенія въ безчисленнымъ возможнымъ, большимъ или меньшимъ, скоростямъ, представляется только въ одномъ случав, именно когда скорость равна нулю. Но все же подъ такимъ первоначальнымъ движеніемъ мы имъемъ право разумьть лишь простыйшее изъ всъхъ движеній, именно прямолинейное однообразное движеніе, скорость котораго постоянно остается одинаковой, такъ что движущееся тело въ равные промежутки времени постоянно проходить равныя пространства. Каждое изменене этого движенія въ отношения направления и скорости, еслибы, безъ допущения внышней причины, его хотыи приписать самому движущемуся твлу, тотчасъ овазалось бы противоржчіемъ.

Такимъ образомъ, та моментальная сила, которая принимается за причину тангенціальнаго движенія планетъ, представляется необходимою только тогда, если предположить, что планеты когданибудь находились въ совершенномъ поков по отношенію къ солнцу. Тогда тяготъніе по прямой линіи погнало бы ихъ къ солнцу; круговое движеніе около послъдняго было бы невозможно.

<sup>103)</sup> Bowne, Op. cit. p. 245-246.

Напротивъ, если допустить, что безъ сомивнія позволительно, первоначальное (безпричинное) движеніе планеть, предполагаемыхъ уже существующими, то отсюда слъдуеть тотчасъ, безъ
необходимости предположенія толчка, движеніе ихъ по какимълибо коническимъ съченіямъ около солнца, конечно не непремънно эллиптическое движеніе планеть по Кеплеровымъ законамъ. Также отсюда не слъдуеть непремънно то согласіе, которое всъ планеты представляють въ отношеніи къ направленію
своего движенія, такъ какъ при великомъ множествъ такихъ
тъль гораздо естественнъе было бы ожидать первоначальнаго
движенія по первоначально различнымъ направленіямъ.

Попытка вывести гармонію планетных движеній единственно изъ взаимодійствія большаго числа одно отъ другаго независимых тіль, находящихся въ первоначальномъ движеніи по различнымъ направленіямь, показалась бы, конечно неліпымъ, предпрівтіємъ, по крайней мірів для тіль, кто не принадлежить къчислу людей, слишкомъ сильно візрящихъ въ чудесныя дійствія случая.

Здесь приводится искоторыя соображенія, представляющіяся при извъстныхъ предположеніяхъ о происхожденіи планетнаго движенія въ отношенія его первоначальной скорости. Изв'ястно, что планета, на которую дъйствовала бы одна только центральная сила, описала бы прямую линію по направленію чъ солицу. Напротивъ, продолжающееся по закону инерців тангенціальное движение (котораго величина и направление различно видоизмъняются центральною силою, изміняющеюся въ зависимости отъ равстоянія), будучи предоставлено само себъ, повело бы планету по прямой линін въ сторону отъ солнца. Объ силы, центральная и такъ-называемая тангенціальная, обусловливають собою кривой путь планеты. Но кривизна этого пути, какъ уже было замачено выше, зависить отъ величины первоначальной скорости (или силы перваго толчка) и отъ величины центральной силы, которая въ свою очередь обусловливается разстоянісив планеты оть солица. Еслибы действія объихъ силь въ -моменть, когда планета начала двигаться, были равны, то долженъ быль бы возникнуть совершенно круговой путь. Но въ случав, если первоначальная спорость тыла только въ самой начтожной мірті была меньше или больше, чімть сколько требуется для круговаго пути, то и разстояніе его оть солнца должно было сділаться меньше или больше, такъ какъ тіло менте или болье слідовало по тангенсу своего пути. Въ такомъ случай путь его не могъ бы сділаться кругомъ, но быль бы влипсомъ, въ которомъ місто начала движенія было бы или наиболіте удаленнымъ отъ солнца пунктомъ орбиты (афеліемъ), или же наиболіте приближеннымъ къ солнцу пунктомъ (перигеліемъ). Не во всяхъ случаяхъ, однакоже, за исключеніемъ того, которому соотвітствуетъ круговой путь, могли бы возникнуть эллипсы, такъ какъ тіло, движущееся къ опреділенному пункту съ силою, обратно пропорціональною квадрату разстоянія, вообще будеть описывать только одно коническое сі-

При первоначальной скорости отъ 0, 01 до 12, 97 мили (въ секунду) должны возникать эллипсы, если начало движенія имъетъ мъсто въ афелів. При скорости въ 12, 98 мили въ томъ же самомъ случав возникъ бы кругъ. Если, напротивъ, мъсто возникновенія движенія предположить въ перигелів, то при первоначальной скорости отъ 12, 99 до 18, 34 мили будутъ возникать эллипсы, но при скорости отъ 18, 36 до ∞ миль—гиперболическіе пути. При скорости въ 18, 35 мили получился бы параболическій путь.

Двиствительныя скорости планеть въ важдомъ изъ пунктовъ ихъ орбить только немного отступають отъ скоростей, которыя по вычисленію должны были бы имъть мъсто въ вругахъ, еслибы планеты двигались по этого рода вривымъ. Во всемъ путк каждой планеты не можеть быть ни одного пункта, въ которомъ скорость была бы равна скорости въ параболъ, потому что въ противномъ случав начиная съ этого пункта каждая планета стала бы описывать уже не эллипсъ, но параболу и, слъдовътельно, болъе уже не возвратилась бы къ солнцу. При вышесдъланномъ предположении, къ кругу или параболъ могла привести лишь одна опредъленная начальная скорость, между гъжъ какъ есть безконечно много скоростей, которыя могутъ произвести эллипсы или гиперболы, вслъдствие чего, разумъется, песлъднія два коническія съченія гораздо въроятнъе, чъмъ два

первыя. Эддиптическіе пути требують, въ сравненіи съ гипербадическими, сравнительно ничтожной силы перваго толчка или первоначальной скорости. За достиженіемъ извъстнаго предъда всё мыслимыя скорости обусловливали бы собою гиперболическіе пути. Важно также и то, что средніе эдлиптическіе пути большей части планеть лишь незначительно отступають отъ формы круга. Теперь понятно, что для существованія эдлиптическихъ путей представляется несравненно большая въроятность, чъмъ для существованія гиперболическихъ путей, такъ какъ возникновеніе первыхъ предполагаетъ тольно незначительную силу, а природа, сколько она извъстна намъ, всегда избираетъ преимущественно наименьшія средства для достиженія своихъ великихъ цълей.

Теперь легко сообразить, какое ръдкое совпадение совершенно особенныхъ обстоятельствъ должно было имъть мъсто, еслибы всв планеты, принадлежащія къ нашей солнечной системв, при предположеніи ихъ первоначальной взаимной независимости должны были пріобръсти движеніе вокругь солица именно по такимъ эллиптическимъ путямъ, какіе действительно опе описывають. При этомъ еще упускается изъ виду особенное распредвленіе планетныхъ массъ, которымъ обусловливается устойчивость солнечной системы. Если даже положить, что эту устойчивость нельзя было бы признать ввчною, въ строгомъ смыслв слова, все-таки существование ея обезпечено, по крайней мара, на неизмъримое продолжение времени. Петербургский астрономъ Шуберть 104) указываеть на вычисленія, изъ которыхъ самымъ яснымъ образомъ вытекаеть, что при другомъ распредвленіи планетныхъ массъ последовало бы совершенное превращеніе, а при другомъ отношеніи орбить, можеть-быть, конечное разрушеніе солнечной системы, но что благодаря двиствительному распредвленію твхъ и другихъ существованіе ея обезпечено на въчныя времена.

Выше было указано на то, что прямолинейное однообразное движение со скоростию, постоянно остающеюся одинаковою, не нуждается необходимо въ причинъ, а поэтому не нуждается также



<sup>104)</sup> Theoretische Astronomie. Bd. III, S. 336.

въ причинъ и потребное для центральнаго движенія тангенціальное движеніе планетъ. Но кромъ ихъ движенія вокругь солица, всьмъ этимъ тъламъ свойственно еще согласное движеніе вокругь осей, въ направленіи съ запада на востокъ. Это осевое вращеніе вовсе не есть такъ-называемое простое движеніе, но сложное, т.-е. разложимое на элементы. Въ понятіи вращенія содержится, какъ признакъ, постоянное измънение направленія. Такое овижение необходимо требуеть причины, и именно внъшней причины, будемь ми мы представлять ее себъ какъ моментально дъйствующую силу, напр. въ формъ эксцентрическаго толчка, или какъ-нибудъ иначе, напр. въ видъ множества нъкоторыхъ силъ.

Чтобы напомнить себѣ условія вращенія твла вокругь оси, представимь себѣ нѣсколько моментальныхъ толкающихъ или тянущихъ силъ различной величины и направленія, которыя могуть одновременно дѣйствовать на тѣло. Если теперь эти силы соединяются въ одну среднюю силу, идущую чрезъ центръ тяжести массы, то отсюда возникаетъ поступательное движеніе тѣла въ такомъ родѣ, что всѣ его пункты описываютъ прямыя, взаимно параллельныя линіи. Напротивъ, тѣло не встрѣчающее постороннихъ препятствій, кромѣ этого прогрессивнаго движенія, въ то же время получить вращательное движеніе около своей оси, если вытекающая изъ данныхъ силъ средняя сила не проходитъ чрезъ его центръ тяжести. Оба движенія, поступательное и вращательное, совершаются независимо одно отъ другаго и продолжаются съ однообразною скоростью, пока какая-нибудь новая сила не произведетъ перемѣны.

Такимъ образомъ, въ отношеніи тангенціальнаго движенія планеть, принимая во вниманіе также движеніе ихъ около оси, мы снова возвращаемся къ мысли о первомъ толчкв или о томъ,что ему соотвътствуеть; поэтому, мы еще болве имвемъ основаній для утвержденія временнаго начала солнечной системы. Сила, которую мы здвсь разумвемъ, должна была некогда воздвиствовать, какъ внашння причина движенія. Двиствіе ея нельзи относить назадъ до безконечности, что было бы равнозначуще утвержденію, что это двиствіе никогда не имвло маста.

Здівсь, можеть быть, кто-нибудь вспомнить объ Аристотель, ко-торый, какъ извістно, утверждаль, что замкнутое круговое движе-



ніе, въ особенности вращеніе неба, есть движеніе, существующее оть въчности, въ самомъ себъ имъющее основу, слъдовательно не мижющее причины виъ себъ, такъ какъ здъсь совпадають движимое и движущее, которое должно быть покоящимся въ себъ. Ближе входить въ разсмотръніе этого мижнія о движеніи, кажется изтъ надобности, потому что философскіе взгляды Аристотеля на движеніе слишкомъ противоръчать основоположеніямъ нашей точной механики. Извъстно, что эти взгляды принадлежать къ самымъ слабымъ частямъ Аристотелевской физики и въ продолженіи средняхъ въковъ сильно мъщали научнымъ успъхамъ механики. Правильныя начала, какія положилъ Архимедь, особенно въ области статики, оставлены были безъ вниманія, потому что ихъ нельзя было привести въ согласіе со взглядами Аристотеля.

Въ новъйшее время безначальность, яли въчное существованіе, цълесообразнаго міропорядка была защищаема, какъ извъстно, Н. Czolbe. Въ сочинении "Границы и происхождение человъческаго познанія", раскрытыя въ противоположность ученіямъ Канта и Гегеля. Натуралистическо-телеологическое проведеніе механического принципа" 105) онъ говорить, что эдинптическое движеніе планеть около солица составлено изъ лежащаго въ ихъ матерін взаимного притяженія, т.-е. изъ центростремительнаго движенія, и первоначально сообщеннаго каждой отдъльной планеть тангенціальнаго движенія, строго опредъленнаго къ произведенію ея особенной орбиты въ отношеніи скорости и направленія. Тангенціальное движеніе отнюдь не присуще матеріи, но въ извъстномъ смысль есть сила безъ матеріи, невависимая отъ последней и соответствующая опредедъленной цъли (т.-е. вызову особеннаго пути); подобно органическимъ формамъ, оно самымъ решительнымъ образомъ опровергаетъ мивніе матеріализма, что міръ возникъ только благодаря сидань, присущимь матеріи, и существуеть лишь чрезь нихъ. Между твиъ, при предположения въчнаго существования

<sup>106)</sup> Die Grenzen und der Ursprung der menschlichen Erkenntniss im Gegensatze zu Kant und Hegel. Naturalistisch—teleologische Durchführung des mechanischen Princips. Iena und Leipzig. 1865. S. 160.



солнечной системы, тангеньціальное движеніе не могло быть сообщено отдыльнымъ планетамъ, потому что такое сообщение требуеть именно вившней причины, двиствіе которой должно было начаться временно. Конечно, Czolbe говорить о первоначально сообщенномъ тангенцівльномъ движенін, что должно означать, по его взгляду, что это движение существуеть отъ въчности. Но не ясно, въ какомъ смыслв Czolbe названное движеніе равсматриваеть какъ силу безъ матеріи. Во всякомъ случав здвсь мы имвень двло съ массами, которыя движутся. Вопросомъ можеть быть только то, следуеть-ли признать это движеніе первоначальнымъ въ указанномъ значеніи, или оно обусловлено причиннымъ отношениемъ. Если Кцольбе тангенціальное движение понимаеть въ последнемъ смысле и смотрить на него нъкоторымъ образомъ, какъ на силу безъ матеріи, то при этомъ онъ, можетъ быть, опирается на идею о движущемъ принципъ, который существуеть независимо оть матеріи, но оть въчности связанъ съ нею. Кто-нибудь могъ бы этотъ принципъ относить къ божественному разуму, который отъ въчности обусловливаетъ гармонію планетныхъ движеній. Подобное отнесеніе, однавоже, не имъется въ виду въ ходъ мыслей Кцольбе. Во всякомъ случаъ и по его мивнію, возникновеніе цвлесообразно устроеннаго міра не можеть быть мыслимо, какъ дело слепаго случая. "Такъ какъ, однакоже, существованія Бога нельзя признать "-говоритъ риъ-, то остается только допустить безначальность или въчность міропорядка". Конечно, Клольбе не пытался ближе обосновать недопустимость идеи Бога; напротивъ, онъ заключаеть обратнымъ образомъ-отъ въчности міроваго порядка къ несуществованію Бога, считая совершеннайшими иллюзіями вса попытки объяснить возникновение солнечной системы, какъ оивическую необходимость. Въ отношения этого последняго пункта мы должны съ нимъ согласиться, насколько при этомъ ръчь идеть о собственномъ началь уполесообразного теченія природы. И вполнъ справедливо замъчается, что самъ Ньютонъ открытый имъ законъ тяготвнія считаль совершенно недостаточнымъ для обоснованія такой дедукців. Всемъ этимъ, однакоже, еще ничего не доказывается противъ временнаго возникновенія солнечной системы.

Соединенное съ тангенціальнымъ движеніемъ осевое движеніе планеть требуеть вившней причины, которая изкогда должиз была дъйствовать. Въ первоначальномъ (безпричинномъ) вращенін вокругь своихъ осей планеты не могли находиться. Здівсь не можеть быть мыслима первоначальная causa immanens 104), потому что если бы кто-нибудь сталь утверждать, что планеты сами себя опредълили отъ въчности къ вращенію вогругь своихъ осей, это повело бы въ противоръчивому въ самомъ себъ и, следовательно, нелепому понятію; кроме того мысль, что планеты имъють въ самихъ себъ основание своего движения, прямо противорвчить закону инерціп. Между твмъ нельзя было бы допустить и вившиюю причину движенія, если бы на нее хотвли смотрёть, какъ на некоторый самостоятельный принципъ осеваго вращенія и тангенціальнаго движенія планеть, действующій отъ въчности. Непрерывно такая причина не могла дъйствовать, потому что въ такомъ случав должно было имъть мъсто постоянное ускореніе движеніе, что несогласно съ двиствительностью. Следовательно, принципъ, о которомъ пдеть речь, долженъ былъ бы внести свою дъятельность или произвольно, или по необходимости, въ извъстный моменть времени, если не хотимъ придти въ признанію совершенной невозможности возникновенія и даннаго состоянія солнечной системы. Если допустить, что мысль объ особенномъ, отъ въчности дъйствующемъ, началь движенія, присущемъ самой матеріи, здъсь совершенно невозможна, то осевое вращеніе и тангенціальное движеніе планеть могло бы произойти только отъ внешней причины, которая действовала не отъ въчности и въ въчность, но одно какое-либо время, сообщивъ даннымъ массамъ или моментально, т.-е. въ неизмъримо короткое время, или въ течение конечнаго времени опредвленныя скорости, съ какими эти массы потомъ уже продолжали однообразно стремиться далье по закону инерціи.

Такъ какъ и осевое вращение всъхъ планетъ происходитъ въ одномъ и томъ же направлени, то ясно, что та внъшняя причина, которая произвела это вращательное движение, должна

<sup>106)</sup> Cornelius. Über die Bedeutung des Causalprincips der Naturwissenschaft Halle 1867. S. 207, S. 41.



была произвести свое дъйствіе однимъ опредъленнымъ и одинаковымъ образомъ. Поэтому, гипотеза о случайномъ возникновеніи солнечной системы изъ уже готовыхъ тълъ, находившихся въ первоначальномъ (безначальномъ) движеніи по различнымъ направленіямъ, опять оказывается въ высшей степени невъроятною 107).

Архимандрить Борись.

Digitized by Google

<sup>101)</sup> Cornelius. Ueber die Enstehung der Welt. S. 7-17.

## ДРЕВНЕ-ХРИСТІАНСКОЕ ОБЩЕСТВО

ВЪ ПАМЯТНИКАХЪ РИМСКИХЪ КАТАКОМБЪ\*.

٧.

Важнейшій разрядь памятниковь катакомбъ составляють сохранившіяся въ нихъ живописныя произведенія: фрески на ствнахъ, разнаго рода рисунки и изображенія на гробницахъ, на сосудахъ, лампахъ и т. д. Первое мъсто среди этихъ памятниниковъ древне-христіанскаго искусства по характерности и многочисленности принадлежитъ изображеніямъ символическимъ. Изображенія эти, правильно истолкованныя чрезъ сопоставленіе съ письменными свидътельствами современныхъ имъ христіанскихъ авторовъ, служатъ важнымъ источникомъ для пониманія характера религіознаго настроенія первыхъ христіанъ, раскрываютъ . многія особенности склада ихъ мыслей, чувствъ, понятій.

Одинъ изъ наиболъе древнихъ и наиболъе распространенныхъ символовъ, это—якорь. Значение его достагочно ясно. Мы прибъгаемъ, говоритъ ап. Павелъ, "взяться за предлежащую надежду, которая для души естъ какъ бы якорь безопасный и кръпкій"). "Мореплаватель, боясь бури, бросаетъ якорь. Мы имъемъ якорь надежды въ Богъ и не колеблемся треволненіями

<sup>\*</sup> См. октябр. и ноябр. книжки 1887 года.

¹) EBp. VI, 18-19.

міра", говорить Руфинъ аквилейскій 2). Якорь сталь у первыхъ христіанъ символомъ надежды: его часто изображали на гробницахъ лицъ, носивпихъ это имя въ латинской или греческой формъ: Spes, Elpis, Elpidis. Климентъ александрійскій совътовалъ христіанамъ изображать якорь на кольцахъ 3). Fossores, повидимому хорошо усвоили этотъ совътъ: послъ символа голубя символическая фигура якоря наиболъе часто встръчается на гробницахъ первыхъ христіанъ и соединяется съ наиболъе древними эпитафіями.

Голубь восгда разскатривался, вакъ одинстворскіе Св. Духа 4) онъ имъетъ это значеніе въ фрескъ крипты Люцины, изображающей крещеніе Спасителя. Но онъ означаль также и душу кристіанина. Оба эти значенія не исключають другь друга. Въ древне-христіанскихъ памятникахъ нередко употреблялись одинъ и тоть же образь, одни и тъ же слова какъ для обозначенія Св. Духа, такъ и души человъческой. Въ погребальныхъ надписяхъ, какъ мы уже видъли, слова "Spiritus Sanctus" часто придагаются къ душе праведнаго. Св. Духъ называется у отцовъ "голубемъ бевъ жолчи", columba sine felle 5). Въ погребальныхъ надписяхъ это ласкательное и нъжное выражение много разъ употреблено о душъ усопшаго. Женщина, погребенная въ катакомбъ Каллиста, Dasumia Ciriaca, названа въ эпитафіи: palumba sene fel. Въ одной эпитафіи, найденной въ 1864 г. въ катакомбъ Присниды, читается: palumbus sine fel. Иногда возле голуби начертано выраженіе: spiritus sanctus, anima innocens, anima innocentissima, anima simplex. Въ одной эпитафіи, сделанной на двойной гробницъ, имена умершихъ: Beneria, Sabbatia, начертаны надъ головами двухъ голубей. Господь иногда представленъ пьющимъ изъ сосуда, или клюющимъ виноградные гроздья; этимъ бевъ

<sup>&#</sup>x27;) In columba venit Spiritus Sanctus, simplex animal et laetum non felle amarum. Кипріань, De unit. Eccl., 9—Natura Spiritus Sancti declaratur per animal simplicitatis et innocentiae, quod etiam corporaliter ipso felle careat columba. Тертулліань, De baptismo, 8.



<sup>2)</sup> In Psal. CLV.

<sup>\*</sup>Вудемъ вырёзать на кольцахъ нашихъ голубя, или рыбу, или корабль обуреваемый вътромъ, или лиру, какъ Поликратъ, или якоръ, какъ Селевкъ». Полоку.; ІН, 2.

<sup>1</sup> Мате., III, 16; Марк., I, 10; Лук., III, 22; Іоан., I, 32-33.

сомнения хотели обозначить радость души, вкушающей вечную жизнь и пьющей изъ источника вечнаго блаженства ). Иногда голубь имбеть во рту оливновую ветвь, въ такомъ случав, какъ говоритъ Тертулліанъ, это — "вестникъ мира Божьяго изначала").

Не следуеть однако думать, что все птицы, представленныя во фрескахъ катакомбъ и на каменныхъ плитахъ, замыкавщихъ тробинцы, суть голуби и имъють символическій симсль. Иногла онъ изображались просто съ декоративною целію, какъ напр.. птицы, летающія между листьями и фестонами зелени, которыми украшены своды изкоторыхъ погребальныхъ комнатъ, и встрвчающіяся какъ въ живописи катакомбъ, такъ и языческихъ колумбаріевъ. Другія представляють можеть-быть феникса. Въ автахъ св. Цецили разсказывается, что она велъла изобразить - феникса на саркофагъ мученика Максима, какъ символъ воскресенія в). Язычники и христівне были согласны относительно символического значенія этой птицы, на которую смотрели какъ на эмблему души, возраждающейся изъ тълеснаго праха болъе юною и болве преврасною. Первые христіане върили тъмъ чудеснымъ разсказамъ о фениксъ, какіе передаются у Плинія и Тапита. Воть разсказъ Тацита о фениксъ: "Въ консульство П. Фабія и А. Вителлія (въ конць правленія Тиверія) явилась въ Египтъ послъ долгаго періода стольтій чудесная птица фениксъ, возбудившая много толковъ среди греческихъ и нашихъ ученыхъ. Описывавшіе его согласны въ томъ, что овъ не походить на остальныхъ птицъ ни видомъ, ни перьями. Преданія несогласно говорять о продолжительности его жизни. Следуя общепринятому мивнію, онъ живеть пятьсоть леть. Фениксь, говорять, явился первый разъ при Севострисъ, затъмъ при Аспазисъ, наконецъ ири Птоломев, третьемъ изъ царей македонскихъ; и каждый разъ онъ направляеть свой полеть въ Геліополю среди множества различнаго рода птицъ, привлеченныхъ необычайностію его

<sup>\*)</sup> Iussit ut in sarcophago ejus sculperetur Phoenix ad indicium fidei ejus qui resurrectionem se inventurum exemplo Phoenicis et toto corde suscepit.



<sup>4)</sup> Августинъ говоритъ о своемъ умершемъ другѣ Небридѣ: Iam ponit spirituale os ad fontem tuum, Domine, et bibit quantum potest... Confess. IX, 3 ΠΙΕ ΕΝ ΘΕΩ читается на нѣкоторыхъ эпитафіяхъ.

<sup>7)</sup> Advers. Valent., II; De baptismo, 8.

вида. Но все это полно мрака. Между Птоломеемъ и Тиверіемъ считается менье 250 льть. Накоторые поэтому думають, что последній фениксь быль не настоящій, что онь прилетель не изъ Аравін, и что на немъ не оправдалось ни одно изъ древнихъ наблюденій. А увъряють, что при приближеніи смерти фениксъ строить на земль гивадо, которому сообщаеть плодоносную силу и изъ котораго раждается его преемникъ. Первая забота молодой птицы-воздать своему родителю погребальную почесть. Когда окрышнуть силы, онъ переносить тыло своего отца и свигаеть его на алтаръ солнца" ). То же самое говорить о фениксъ Климентъ римскій 10). Et tamen ad manes phoenix me serbat in ara qui mecum properat se reparare sibi, говорить одна изыческая надпись. Феникса изображали съ огненнымъ нимбомъ, окружавшимъ голову. Неръдко онъ представленъ стоящимъ на пальмъ (слово фоїмі на греч. означало вмъсть и феникса, и пальму). Изображение феникса впрочемъ довольноръдко въ катакомбахъ. На древнихъ памятникахъ онъ встръчается вивств съ изображениемъ ап. Павла, накъ наиболве другихъ красноръчиво проповъдывавшаго о воскресенім.

Самый важный и многозначительный древне-христіанскій символъ—рыба. Употребленіе его восходить нъ самымъ первымъ временамъ христіанства, въ половинъ III в. онъ встръчается ръже и совершенно выходить изъ употребленія съ превращеніемъ гоненій и отмъной тайной дисциплины.

Какой смыслъ имълъ этотъ символъ? При этомъ вопросъ мысль переносится къ евангельской притчъ, въ которой царство небесное сравнивается съ сътью, брошенной въ море и захватившей множество рыбы; припоминаются слова, съ которыми обратился Христосъ къ Симону и Андрею: "идите за Мною и Я сдълаю васъ ловцами человъковъ <sup>11</sup>). Эта евангельская метафора занимаетъ дъйствительно видное мъсто въ искусствъ и богослужении первыхъ въковъ <sup>12</sup>); но не въ этомъ однако главная мысль

<sup>12)</sup> Въ катакомбахъ неръдко встръчается изображение рыбака, вынимающаго рыбу на удъ. Въ церковныхъ пъснопъніяхъ въ честь апостоловъ взято много образовъ отъ предметовъ рыбной ловян.



<sup>\*)</sup> Annal., VII, 28.

<sup>10)</sup> Пося. въ Корине., гл. 25.

<sup>11)</sup> Mare., IV, 19; Maps., I, 17; Jys., V, 10.

символа рыбы. Рыба была принята христіанскою древностію за условный знакъ Христа.

Достовърно неизвъстно, съ какого времени и по какой причинъ рыба сдължась символомъ Христа. Но такиственное значеніе этого символа не подлежить сомивнію. Оно распрывается въ длинномъ рядъ свидътельствъ отцовъ и учителей церкви, начиная отъ Климента Александрійскаго, Оригена и Тертулліана. Евсевій и Августинъ производять его оть сивидинныхъ стиховъ, двадцать семь начальных буквъ которых составляють слвдующія греческія слова: Іпсоис Χριстос Θεού Υιός Σωτήρ, а начальныя буквы этихъ словъ-слово 'Іхоис 18). Клименть алевсандрійскій первый ділаеть упоминаніе о символической рыбь. Въ одномъ изъ своихъ гимновъ, давъ Христу имя "довца человъжовъ", онъ называетъ христіанъ "чистыми рыбами (іхоос сучоос), увлекаемыми Имъ для жизни изъ гибельныхъ волнъ моря житейскаго" 14). Весьма въроятно, что комбинація словъ и буквъ, откуда произошло слово ίχθύς, получила начало въ александрійской школь. Александрійская церковь состояла въ большинствъ изъ увъровавшихъ іудеевъ, у которыхъ было въ обычав составчить имена начальниковъ или героевъ изъ иницаловъ какоголибо изреченія или девиза. Такъ полагають, что имя Маккавеевъ произощао изъ иниціаловъ излюбленнаго девиза Іуды Маккавея: "кто какъ Ты, Господи, между богами?" 15).

Самими ди адександрійцами быль сложень указанный выше акростихь, или они только воспользовались имъ, какъ готовымъ, изъ сивиллинскихъ изреченій <sup>16</sup>), но таинственное значеніе, приданное рыбъ, было скоро усвоено всею церковью <sup>17</sup>).



<sup>13)</sup> Ευσευί της κοι ταυρος τάδ' έπη αυτής ταύτα. Η χ. Αυγοτικός Οκού υίος, σωτήρ, σταυρος τάδ' έπη αυτής ταύτα. Η χ. Αυγοτικό, De civ. Dei XVIII, 28: «horum autem Graecorum quinque verborum quae sunt 'Ιησούς Χριστός Θεού Υίὸς Σωτήρ, si primas litterat jungas, erit ίχθυς, i. e. piscis, in quo nomine mystice intelligitur Christus».

<sup>14)</sup> Παιδαρ., ΙΙΙ, 2.

<sup>15)</sup> Mcx., XV, 11.

<sup>16)</sup> Προςперъ аввитанскій (V в.) говорить: Ιχθυν namque latine Piscem sacris litteris majores nostri interpetati sunt, hoc ex sibyllinis versibus colligentes. De praedict., p. III, c. 39.

<sup>17)</sup> Клименть александрійскій рекомендуеть христіанамь рыбу, какь эмблему,

Рыба сдължась священнымъ знакомъ, въ которомъ коротко, ясно и наглядно выражалась сущность христіанскихъ върованій, исповъданіе въры въ двойственность прпроды Христа, единство Его личности, въ Его искупительную миссію. "Въ этомъ одномъ словъ, говорить Оптать мелевійскій, въ этомъ небольшомъ числъ буквъ, изъ котораго оно слагается, заключено множество (turba) свищенныхъ именъ 16). Сына Божія называли рыбою во-первыхъ, потому что Онъ принялъ человъческую природу. На образномъ языкъ св. Писанія и первенствующей цериви настоящая жизнь есть море: ubique mare saeculum legimus, говорить Оптать 19); а по Амвросію, люди суть рыбы, плавающія въ этомъ морѣ: pisces qui hanc enavigant vitam 20). Желая заплатить подать на храмъ. Спаситель велъль отыскать монету во рту рыбы, потому что рыба была символомъ Его человъчества, а Онъ внесъ плату на храмъ не какъ Сынъ Божій, а какъ человъкъ 21) Рыбой называли Христа потому еще, что онъ быль Спасителемъ міра. Рыба, пойманная Товіемъ въ Тигръ, печень которой удалила демона отъ Сарры и возвратила арвніе отпу Товія, представляла поравительную аналогію съ Спасителемъ, свътомъ своего ученія просвътившимъ міръ и соврушившимъ власть князя тьмы. "Мы узнаемъ, говорить Іеронимъ, І. Христа въ рыбъ, пойманной въ Тигръ, печень и внутренности которой освободили Сарру отъ демона и возвратили эръніе старому Товін". Наконець называли І. Христа рыбой, какъ установителя крещенія. "Мы малыя рыбы, говорить Тертулліанъ, рожденныя отъ воды по примъру І. Христа, нашей

какую преимущественно должно выръзать на печатяхъ. Сохранилось большое число древнихъ перстней съ изображеніемъ рыбы. Два такихъ кольца найдены въ Геркуланумъ и одно въ Помпеъ. Но невозможно положительно утверждать, что эти кольца христіанскаго происхожденія. На одномъ кольцъ вокругъ рыбы написано слёдующее изреченіе: VIVAS HOCTOHAMVS. Въ гробинцъ епископа Ангулема, умершаго въ 1101 г., найдено кольцо, относящееся ко ІІ или ІІІ в.; на. немъ изображенъ дельфинъ, обвившійся вокругъ трезубца и плывущая возлів него рыба.

<sup>18)</sup> De schism. Donat., III, 2.

<sup>19)</sup> III, p. 68.

<sup>••)</sup> In Luc., W.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Оригенъ. на Мате., XIII, 10.

рыбы" <sup>22</sup>). "Согласно нашимъ молитвамъ, говоритъ Оптатъ. Онъ нисходить въ купель, и то, что прежде было водою, называется теперь писциною (piscina—pыбій садокъ), рыбьимъ садкомъ по причинъ рыбы, сдълавшейся тамъ присутствующею" <sup>23</sup>).

Итакъ рыба принята всею христіанскою древностію, какъ условный знакъ Христа. Отсюда понятно значеніе тіхъ небольшихъ рыбъ изъ стекла слоновой кости, хрусталя, перламутра, которыя встрічаются въ большомъ количестві въ гробницахъ катакомбъ. У нівоторыхъ изъ этимъ рыбъ въ голові просверлено отверстіе для того, чтобы удобно было візшать ихъ на шею; у одной на спині вырізвано слово: ΣΩΣΑΙΣ — спаси. Эти рыбы возлагались на шею новокрещенныхъ, какъ знаки правъ, пріобрітенныхъ ими въ крещеніи, которыя по выраженію Тертулліана состояли "въ общеніи мира, братскаго обращенія, дружелюбнаго сближенія и вообще во всемъ, что установлено преданіемъ объ этомъ талистві « 24).

Изъ всёхъ символическихъ знаковъ, употреблявшихся древними христіанами, рыба есть такой знакъ, который встречается одинъ весьма редко. Более чемъ две трети памятниковъ съ изображеніемъ рыбы представляють ее въ соединеніи съ другими символами. Иногда рыба представляется плавающею подлъ корабля. Три или четыре раза она представлена несущею корабль на своей спинв. Этою последнею комбинаціею естественно выражается мысль о томъ, что Христосъ есть еснование церкви. Гораздо чаще рыба изображается вивств съ якоремъ; въ такомъ соединении она встръчается болье, чъмъ въ 20 эпитафінхъ, не говоря уже о драгоцвиныхъ камияхъ, гдв оба эти символа почти нераздельны. Смыслъ этого соединенія такъ ясенъ, какъ еслибы внизу (какъ это иногда и бываетъ) были подписаны слова: spes in Christo, spes in Deo, spes in Deo Christo. Часто также рыба изображается вместе съ голубемъ. Голубь съ масличною вытвію есть изображеніе, соотвытствующее самой употребительной изъ древнихъ надписей: spiritus (tuns) in pace; если прибавить сюда еще изображение рыбы, то явится новое



<sup>22)</sup> De baptismo.

<sup>23)</sup> Advers. Parmen., lib. III.

<sup>24)</sup> Praescript., XX.

слово во фразь: in pace et in Christo. На нѣкоторыхъ кольцахъ и печатяхъ рыба выръзана съ агицемъ или голубемъ на спинъ это эмблема христіанской души, несомой І. Христомъ чрезъволны и бури здъшняго міра.

Особенно важную роль въ христіанскомъ символизмъ играетъ комбинація рыбы и хлеба. При такомъ сопоставленіи мысль естественно обращается къ евагельскому разсказу о чудъ умноженія хавбовъ и рыбъ, и двиствительно нвиоторыя черты этого чуда имъють здъсь мъсто. Но художники всегда въ какомъ-либо отношеніи удаляются отъ буквальной истины евангельскаго расказа. Они какъ бы нарочно стараются, не останавливаясь на буквъ, пронивнуть въ таинственный смыслъ, въ духъ текста, идеализировать историческій факть и поднять его на высоту символа. Подобныя изображенія имъють целію не столько представить факть, сколько нагляднымъ образомъ выразить какоелибо ученіе; это суть образы идей, а не намёки на какое-либо опредъленное событіе, это изображенія идеографическія, какъ выражается Рауль-Рошетть. Чтобы лучше понять смысль подобныхъ изображеній, разсмотримъ следующую полуисторическую и полусимволическую картину, часто встръчающуюся въ ватакомбахъ и объясненную древними отцами церкви.

На ствнахъ многихъ подземныхъ комнатъ сдълано изображение семи человъкъ, сидящихъ или воздежащихъ вокругъ стола—вто буквальное воспроизведение мъста изъ послъдней глава Евангелия св. Іоанна, гдъ повъствуется о третьемъ явлении воскресшаго Господа ученикамъ. Семь учениковъ, повъствуетъ евангелистъ, провели ночь за рыбной ловлей на Тиверіадскомъ озеръ и ничего не поймали. Съ наступленіемъ утра І. Христосъ явился на берегу и велълъ имъ закинутъ съти по правую сторону лодки. Они повиновались и совершили чудесную ловлю. Когда они вышли изъ своей лодки на берегъ, они нашли здъсь готовый огонь, на которомъ пеклась рыба; въ сторонъ, около огня, лежалъ хлъбъ. І. Христосъ сказалъ имъ, чтобы они принесли также нъсколько рыбъ, пойманныхъ ими. Когда они сдълали это, то Онъ пригласилъ ихъ возлечь и, взявъ хлъбъ, раздълилъ его между ними; потомъ Онъ раздълилъ имъ и рыбу.

Въ этой чудесной ловлъ нетрудно узнать пророческое изображение того успъха, которымъ сопровождались труды апосто-

ловъ, когда они сдълались довцами людей. Негрудно также заивтить сходство между хлебомь, который Христось разделяль своимъ ученикамъ не только при этомъ случав, но и во многихъ другихъ своихъ явленіяхъ по воскресеніи, и хлібомъ, торжественно преподаннымъ ученикамъ на тайной вечери, твиъ болве, что въ евангельскомъ расказв о явленіи Христа эммаусскимъ путнивамъ говорится выразительно, что они узнали Его въ предомденіи хатьба 25). Умъ и воображеніе первыкъ христіанп сильно были заниты подобными сближеніями; нослъ этого не могутъ показаться странными тв объясненія, которыя двлаеть на последнюю главу Евангелія Іоанна блаж. Августинь, объясненія, служащія ключомъ для пониманія значенія разсматриваемой нами картины, "Въ трапезъ, говорить Августинъ, которую приготовиль Спаситель для семи учениковъ и состоявшей изъ рыбы, которую они видели пекущеюся на угольяхъ и къ которой Онъ прибавилъ пойманныхъ ими рыбъ, и изъ хлъба-испеченная рыба есть ничто иное, какъ самъ Христосъ, претериввшій страданія (piscis assus, Christus passus). Онъ есть также и хлебъ, этотъ хлебъ сошель съ неба. А что касается рыбъ, пойманнымъ апостолами, то онв означають церковь, которая должна быть въ тесномъ единеніи со Христомъ для польвованія вычнымы блаженствомы; семь учениковы изображають насъ и всъхъ истинно върующихъ до конца міра (число 7 въ Св. Писаніи означаєть полноту и совершенство), откуда должно быть понятно для насъ, что ны должны участвовать въ томъ же таинствъ и быть причастниками того же блаженства. Такова, заключаеть бл. Августинь, трапеза Господа съ Его учениками, которою св. Іоаннъ заканчиваетъ свое Евангеліе, котя бы еще много другаго сказаль бы о Христв <sup>и 26</sup>). Подобнымъ же образомъ объясняють эту исторію и другіе отцы первенствующей церкви. Особенно выразительны слова Проспера аквитанского: Христосъ, говорить онъ, есть великая рыба, насыщающая своею плотію (ex se ipso) учениковъ своихъ ни берегу, и Онъ самъ предлагаеть себя, какъ рыбу, всему міру" 27).

<sup>25)</sup> Ayr. XXIV, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) In Ioann. Ev. tract. 123.

<sup>27)</sup> De promiss., 11, 39.

Но указанная глава Евангелія св. Іоанна не единственное місто писанія, въ которомъ отцы церкви усматривали изображеніе таинства евхаристіи подъ эмблемой рыбы. Бл. Августинъ, объясняя данную Творцемъ человіку власть надъ рыбами морскими, разсуждаеть о крещеніи и евхаристіи, "о таинстві, посредствомъ котораго первоначально освящаются тв, коихъ милосердіе Божіе извлекаеть изъ глубины огромныхъ водъ, и о другомъ таинстві, въ которомъ является рыба, вынутая изъглубинъ морскихъ и сділавшаяся пищею благочестивыхъ смертныхъ « зв.).

Въ эпитафіи Аверкія еп. ісрапольскаго, жившаго въ концѣ II в., между прочимъ говорится:

Πίστις δὲ προσήγε Καὶ παρέθηκε τροφήν Ιχθύν τε μιής ἀπό πηγής Παμμεγέθη, καθαρόν, ὄν ἐδράξατο παρθένος ἀγνή. Καὶ τοῦτον ἐπέδωκε φίλοις ἔσθειν διὰ παντός, 'Οῖνον χρηστόν ἔχουσα, κέρασμα διδοῦσα μετ ἀρτου. Γαῦθ' ὁ νοῶν εὕξαιτο ὑπέρ μου πᾶς ὁ συνψδός.

"Въра <sup>3\*</sup>) привела меня и положила предо мною въ пищу рыбу, ввятую изъ источника, превеликую, чистую, которую имъла въ своихъ нъдрахъ непорочная дъва; она отдала ее своимъ друзъямъ ъсть во всякомъ мъстъ, давъ еще имъ превосходнаго вина, смъщаннаго съ водою, и хлъба... Пусть понимающіе это помолятся за меня". Находящійся здъсь намекъ на "источникъ" будеть объясненъ дальше при толкованіи картинъ, представляющихъ Моисея, источающаго воду изъ скалы, все же остальное вполнъ понятно, если допустить, что рыба была символомъ І. Христа и крещенія.

Другая эпитафія, Отюновая, первая и важная для насъ въ этомъ случать, часть которой относится во II в., говорить:



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Confess., XIII, 23.

ээ) Первые христіане любили олицетворять віру. «Гді твои родители? спрашиваль префекть Рустинь у Іеракса, сомученика св. Іустина. «Мой истинный отець, отвічаль онь, есть І. Христось, а истинная мать—Віра во Христа».

Ι χθύος οὐρανίου θεῖον τένος, ἤτορι σεμνῷ Χ ρῆσαι λαβών ζωὴν ἄμβροτον ἐν βροτέοις Θ εσπεσίων ὑδάτων τὴν σὴν, ψίλε, θάλπεο ψυχὴν Υ δασιν αἐνάοις πλουτοδότου Σοφίης. Σ ωτῆρος δ' άγίων μελιηδέα λάμβανε βρῶσιν. "Εσθιε, πῖνε, δυδιν Ιχθύν ἔχων παλάμαις.

"О божественное племя небесной рыбы! пріими съ благовъйнымъ сердцемъ жизнь безсмертную между смертными. Другь! обнови свою душу въ божественныхъ водахъ въчными волнами мудрости, которая даетъ настоящее богатство. Пріими сладкую пищу Спасителя святыхъ; ъшь, пей, держа рыбу въ объихъ твоихъ рукахъ".

Не можеть быть никакого сомнанія относительно смысла этой небольшой поэмы, въ которой христіане названы племенемъ небесной рыбы, которую они принимаются всть и пить, держа въ своихъ рукахъ (древній обрядъ причащенія). Разумъются вдысь очевидно тыло и кровь Христовы, предлагаемыя вырующимъ въ таинствъ евхаристіи. Окончательно убъждають насъ въ этомъ, некоторыя подробности, заимствованныя изъ разныхъ памятниковъ христіанскаго искусства. Такъ почти во всёхъ картинахъ, представляющихъ трапезу семи учениковъ, есть нвкоторыя черты, указывающія то на чудо умноженія хлібовъ и рыбъ, то на чудо претворенія воды въ вино на бракт въ Кант Галилейской, т.-е. на такія событія, воторыя не имъють никавой исторической связи съ событіемъ, разсказаннымъ въ ХХІ гл. Іоанна, и которыя могли быть присоединены сюда только намфренно, по символическимъ основаніямъ. Последнія два чуда, по толкованію отцевъ, заключають намеки на два вида евхаристін. "Если Господь, говорить Кирилль александрійскій, могь превратить воду въ вино, которое имъетъ видъ крови, то нътъ ничего невъроятнаго въ томъ, что Онъ претворилъ вино въ Свою вровь на последней вечери". Св. Амвросій, объясняя чудо умноженія хлібовъ, говорить: "роль, какую играли апостолы въ этомъ случав, есть образъ и пророчество о будущемъ разданніи тела нашего Господа " 30). Св. Ефремъ въ одномъ изъ своихъ гимновъ соединяетъ чудо умноженія хатьбовъ съ неизре-



<sup>30)</sup> Comment. in S. Luc., VI, 9.

ченнымъ чудомъ послъдней вечери. "І. Христосъ въ этотъ день, говоритъ онъ, взялъ другей хлъбъ и переломилъ его, хлъбъ единственный на этотъ разъ, таинственно изображающій собою Его единственное тъло, рожденное отъ Маріи" <sup>21</sup>).

Мистическія толкованія подобнаго рода раздалялись всею церковію и дали христівнскимъ художникамъ сюжеты для фигура, тивнаго представленія не только матеріальных эдементовъ евхаристін, но и ен таинственнаго смысла и значенія. Въ самомъ дъдъ, подобныя изображенія выражають почти всю сущность догматического ученія о таинствъ евхаристія. Въ этомъ отношенін замічательна фреска катакомбы, открытой въ Египтв недалеко отъ Александріи. Здёсь изображены рядомъ три сцены: чудо умноженія хлібовъ и рыбъ, чудо претворенія воды въ вино и пріобщеніе върующихъ. Надъ сценой пр іобщенія сдълана слъдующая надижеь: ТАЕ ΣΥΛΟΓΙΑΕ ΤΟΥ ΧΎ ΕΣΘΙΟΝΤΣΣ-вкушающіе благословенія Христа. Ап. Павель употребляль слово εύλογίαбдагословеніе для обозначенія пріобщенія тыла и крови І. Христа, τὸ ποτήριον τῆς εὐλογίας зе). Затымь соотвытствующій этому слову глаголь εύλογείν евангелисты употребляють въ томъ же значеніи, какъ и глаголь є υχαρεστείν — въ расказь объ умноженіи жавбовъ и рыбъ и повъствованіи о посавдней вечери 33). Съ Кириллъ александрійскій словомъ є ύλογία всегда обозначаеть хавбъ и вино освященные. Впоследствій εύλογία стало употребляться о благословенных живбахъ.

Послъ всего этого понятенъ смыслъ пзображенія на древнемъ надгробномъ камнъ, открытомъ въ 1862 г. въ окрестностяхъ Модены. На камнъ этомъ подъ надписью: SYNTROPHION (имя умершаго) изображены двъ рыбы, держащія, каждая въ своемъ рту, по хлъбу и между ними иять другихъ хлъбовъ. Очевидно, друзья умершаго Синтрофіона хотвли начертать на его гробницъ символическое изображеніе евхаристіи, указывающее на нее, какъ на залогь блаженнаго воскресенія по смерти. Такъ же легко объяснить фреску, довольно странную, дважды встръ-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Мате., XIV, 19; XV, 36; XXVI, 26—27. Марк., VJ, 41; XIV, 22. Лук., IX, 16; XXII, 19; Іоан., VI, 11.



<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Le-Hir, Etudes bibliques, t. II, p. 409.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Корине., X, 16.

чающуюся въ одномъ изъ весьма древнихъ отделеній врипты Люципы. Здъсь изображена рыба, плывущая по водъ и несущая на своей спинъ корзину, наполненную хлъбами. Хлъбы эти, по вамъчанію Росси, не обыкновенные, называвшіеся decussati, но родь лепешекъ, которыя приносили восточные народы, въ особенности же іуден, жрецамъ въ извъстныя времена года. Римляне называли ихъ mamphula или сирійскими хлюбами. Хлюбы занимаютъ верхнюю часть корзины, внутри которой помъщенъ предметь враснаго цвъта, похожій на стеклянный сосудь съ виномъ. Все это напоминаетъ мъсто Іеронима объ обыкновеніи древнихъ христіанъ приносить въ себъ тело Спасители въ ивовой корзинъ и кровь Его въ стеклянномъ сосудъ. "Никто такъ не богатъ, говоритъ онъ, восхваляя еп. Екзуперія, издержавшаго все имущество на вспомоществование бъднымъ, какъ тотъ, кто носить тело I. Христа въ ивовой корзине и кровь Его въ стенлянномъ сосудъ" 34).

Однородное же значеніе имъють изображенія сосуда съ молокомъ во многихъ мъстахъ катакомбъ. Въ актахъ мученицы
Перепетуи описывается бывшее ей видъніе добраго Пастыря,
который, подоивъ своихъ овецъ, взялъ изъ принесеннаго Имъ
сосуда нъсколько частицъ сгустившагося молока и положилъ ихъ
на ея уста. "Она приняла ихъ съ руками, сложенными одна на другую, и весь народъ провозгласилъ: аминъ". Въ актахъ другихъ
мучениковъ есть разсказы о подобныхъ же случаяхъ. Нъкоторые
древніе авторы, объясняя Евангеліе, дълаютъ замъчаніе, что
въ немъ вст блага, вст благодъянія, духовные дары и таинства
представляются символически, то подъ образомъ тъла, то подъ
образомъ вина, смъщаннаго съ водою, то подъ образомъ молока.
Въ древности существовалъ обычай давать новокрещеннымъ
молока и меду, о чемъ упоминаютъ Тертулліанъ и Іеронимъ 35).

Бл. Августинъ въ одной изъ своихъ ръчей объясняетъ символизмъ молока слъдующимъ образомъ: "Господь нашъ І. Христосъ пожелалъ, чтобы спасеніе произошло отъ тъла Его и крови. Но какимъ образомъ Онъ далъ Свое тъло и Свою кровь? Посредствомъ Своего смиренія; ибо еслибы Онъ не уничижалъ

Digitized by Google

<sup>\*&#</sup>x27;) Ep. 125, alias 4, ad Rusticum.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Тертулл., De coron. milit. c. 3. Іеронимъ, Dialog. adv. Lucif.

Себя, то и не пожедаль бы, чтобы вкушали и пили отъ Него. Взгляните на Его величіе: вз началь бъ Слово и Слово бъ къ Богу и Бого бъ Слово-и взгляните на Него, скълавшагося навсегда пищею, но пищею ангельскою; ангелы ее вкушають, и силы п умы небесные. Но какимъ же образомъ смертный можеть прикоснуться въ такой пищъ? Кавъ онъ можеть пріобресть сердце, достойное принятія ея? Нужно, чтобы пища эта превратилась въ молоко и сдълалась такимъ образомъ доступною малымъ. Но какимъ образомъ плоть можетъ измениться въ молоко, не будучи принята сначада теломъ? Это бываеть съ матеріею такимъ образомъ: что вкущаеть мать, то становится пищею дитяти. Такъ какъ дитя не можетъ еще само всть хавбъ, то мать превращаеть хаббъ въ свою плоть и такимъ образомъ питаетъ дитя тъмъ хлъбомъ, какимъ питается и сама, давая ему молокоизъ своей груди. Какимъ же образомъ премудрость Божія питаетъ насъ хлебомъ? Такимъ образомъ, что Слово сдълалось плотію и вселилось вт наст. Посмотрите на Его уничиженіе: чедовъкъ питается клъбомъ ангеловъ по написанному: хмьбъ небесный даде имг, хмъбг ангельскій эде человько зв.), т.-е. человькъ вкушаеть Слово, которымъ питаются ангелы, которое равносвоему Отцу, ибо во образъ Божіи сый, не восхищеніемь непщева быти равент Богу. Ангелы питаются Имъ, но Онъ уничижилъ себя для того, чтобы человъкъ могъ вкущать хлъбъ ангеловъ Зракь раба пріимь, въ подобіи человьчестьмь бывь и образомь. обрътеся якоже человъкъ, смириль себе, послугиливь бывъ даже до смерти, смерти же крестныя, для того, чтобы посредствомъ креста могла быть дана намъ новая жертва - тъло и кровь I. Христа". Вотъ вакимъ путемъ, при помощи вавихъ уподобленій цриходили древне-христіанскіе художники нъ мысли-изображать сосудъ съ молокомъ, какъ символъ евхаристіи.

Изображеніе сосуда неръдко встръчается на гробницахъ катакомбъ. Но это уже не сосудъ съ молокомъ, символъ евхаристіи, но эмблема другаго рода, относящаяся къ христіанину. Ап. Павелъ сравниваетъ человъка съ глинянымъ сосудомъ, которому горшечникъ даетъ, какую ему угодно форму и назначеніе, чтобы выразить тъмъ совершенную зависимость человъка отъ воли



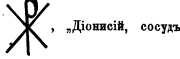
<sup>34)</sup> IIc. LXXVII, 24.

Божіей <sup>87</sup>). "Пусть каждый изъ васъ, пишеть тоть же апостоль къ Солунянамъ, умбеть соблюдать свой сосудь въ святости и чести" <sup>38</sup>). Итакъ сосудъ представляеть человъка, созданіе Божіе, въ особенности же тъло его, какъ хрупкую оболочку духа. Nos utres, vosa fictilia, говорить Тертулліанъ <sup>39</sup>).

Pone hoc caducum vasculum Compage textum terrea, Quod dissipatum solvitur, Et liber ad coelum veni.

читаемъ мы у Пруденція 40). Язычники высказывали ту же мысль. Corpus quasi vas est, aut aliquod animi receptaculum, говорить Цицеронъ 41). Quippe et anim corpus, quod vas quasi constitit ејиз (апітае), говорить Лукрецій 42). Итакъ, когда первые христіане выръзали на своихъ гробницахъ изображеніе сосуда, помъщая иногда возлъ него голубя, чтобы обозначить душу, оставившую тело, они согласовались не только съ книгами Св. Писанія и его древивищими комментаторами, но и съ преданіями просвъщенной части древне-языческаго общества. Сосудъ на погребальныхъ памятникахъ иногда обозначаеть не только человъка вообще или его смертную оболочку, но и служить также эмблемой праведной души, ставшей по слову Спасителя къ Ананіи "сосудомъ избраннымъ" (окєйос єкλоүйс)  $^{43}$ ). Такое значеніе имъеть сосудь, изображенный на одной лампъ изъ музея Кирхера. сосудъ-изъ котораго выходить бюсть женщины, на груди которой написана монограмма Христа. Этотъ смыслъ еще яснъе въ

слъдующей надписи: DIONYSI VAS Христовъ ".



Выразительнъйшій изъ христіанскихъ символовъ и безъ-сомити извистный всей древней церкви,—крестъ, не встръчается

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) PEMS. IX, 20-28.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) 1 Conyn., IV, 4.

<sup>39)</sup> De patienti , 10.

<sup>40)</sup> Peristeph., V, 301-304.

<sup>41)</sup> Tusc. quaest., I, 22.

<sup>43)</sup> De nat. rer., III, 441.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Дѣян. IX, 15.

въ памятникахъ христіанскаго искуства первыхъ трехъ въковъ. Христівне, по выраженію Тертуллівна, были crucis religiosi 44); προστь быль для нихъ signum Christi, το κυριακόν σημείου 45). Повскоду они находили образъ вреста. Они видели врестъ въ ворабельной мачть и говорили вивсть съ Минуціемъ Феликсомъ: Signum sane crucis naturaliter visimus in navi, quum velis tumentibus vehitur, quum expansis palmulis labitur... 46), " иы видимъ знаменіе креста въ корабль, когда онъ движется съ надутыми парусами, когда онъ скользить съ протянутыми реями... Во многихъ картинахъ, представляющихъ исторію Іоны, корабль имъеть крестообразную мачту. Минуцій Феликсъ говорить также, что побразомъ вреста было дышло повозки, обращенное въ верху", quum erigitur jugum, crucis signum est... 47). Первые христіане видели также образъ креста въ птицахъ, летящихъ съ распростертыми врыльями 48), въ человъкъ стоящемъ на молитвъ съ распростертыми руками 4"). Однако они не выставляли свободно рядомъ съ другими этотъ почитаемый образъ. Этому препятствовало благоразуміе, благоговініе, опасеніе соблазнить слабыхъ или подать поводъ въ насмёшкамъ со стороны невърующихъ, - крестъ Христовъ долгое время продолжалъ быть соблазномъ для іудеевъ и безуміемъ для эллиновъ. Извъстная каррикатура, открытая на ствив одной изъ комнать дворца Цезарей въ Римъ, показываетъ, что язычникамъ извъстно было это изображеніе и что оно служило для нихъ поводомъ въ насмъпівамъ надъ христіанами. Эта наррикатура представляеть человена съ головой осла 50), пригвожденнаго во вресту; по лъвую его сто-

<sup>\*\*)</sup> Христіанъ обвиняли въ почитаніи ослиной головы. Мин. Феликсъ, Octavius, Тертул., Ad nat., I, 14. Apolog., 16.



<sup>44)</sup> Apolog., 16.

<sup>45)</sup> Климентъ Алекс. Strom. VI, 11.

<sup>44)</sup> Octav., 29.

<sup>47)</sup> Ibid.

<sup>49)</sup> Sed et aves nunc exsurgentes eriguntur ad coelum, et alarum crucem pro manibus extendunt, et dicunt aliquid, quod oratio videtur. Тертул., De orat., 39. Не этогъ ле прикровенный смыслъ им'яютъ летящія птицы, такъ часто представленныя въ живописи катакомбъ?

<sup>49)</sup> Crucis signum est et quum homo, prorrectis manibus, Deum pura mente veneratur, Mun. Феликсъ, Octavius, 29.

рону стоить мужчина и повидимому изъявляеть знакъ благоговънія къ распятому по древнему обычаю, т.-е. цвауя свою руку. Вилау надписано неумълою рукою: АЛЕЗАМЕНОС ХЕВЕТЕ OEON, Алексаменъ молится своему Богу. Изображение это служить яснымъ доказательствомъ, что въ "домъ Цезаря" были христіане и что они подвергались насмішкамъ. Одного этого примъра достаточно, чтобы понять, почему первые христіане воздерживались отъ изображенія вреста. Съ другой стороны, врестъ въ античной древности быль, какъ извъстно, орудіемъ позорной вазни; на немъ оканчивали жизнь люди, признанные недостойными умереть отъ меча 51). Фигура креста возбуждала поэтому среди римлянъ тяжелыя чувства и могла напоминать имъ только безчестіе и поруганіе. Для принявшихъ христіанство, какъ бы сильно они ни были убъждены въ искуцительной силъ вреста, превращение орудія муки, на которомъ въ ихъ время и предъ ихъ глазами продолжали казнить самыхъ презръннымъ изъ преступниковъ, - въ знакъ спасенія не могло совершиться безъ нъкотораго колебанія. Неудивительно поэтому, что первые кристіане не скоро привывли смотръть спокойно на фигуральное изображение преста и избъгали дълать его въ первые времена. Въ тъхъ ръдбихъ случаяхъ, когда хотвли изобразить крестъ, употребляли для этого греческую букву Т, или якорь съ поперечиной у верхняго конца, придававшей ему форму креста. По врайней мірів, Тертулліань, приведя мівсто изь Іевекімля IX, 4 signa Tau super frontes etc., комментируетъ его такимъ образомъ: "греческая буква "тау" и наше латинское Т составляють настоящую форму креста, которая по пророчеству должна будетъ изобразиться на нашихъ челахъ въ истинномъ Герусалимъ « st.). Такое значеніе буква Т имъетъ на одномъ сердоликъ, относящемся ко II в. (здъсь Т стоитъ на спинъ агица) и въ налииси IRE NE, отврытой въ катакомбъ Каллиста и относящейся къ III въку. Она встръчается еще на ивсколькихъ древнихъ налписяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Цицеровъ говор тъ о распинанія: servile, crudelissimum, ignominiosissimum supplicium.

<sup>62)</sup> Contr. Marc., III, 22.

Но если символь креста, сделавшійся впоследствік главивишимъ и употребительнайшимъ, радко встрачается въ памятникахъ древне-христіанскаго искусства, то взамвиъ этого мы имвемъ еще иного символовъ, употреблявшихся исключительно въ древній періодъ церкви и скоро вышедшихъ изъ употребленія впоследствін. Символы эти взяты большею частію изъ природы. "Христівне, говорить Каррьеръ, были приведены впервые открывшимся ихъ душевному взору утвшительнымъ ученіемъ о Богъ Промыслитель въ вдумчивому разсмотрънію природы, съ твиъ, чтобы отврывать въ ней следы и веннее Духа Божія, такъ какъ Творецъ открываетъ свое величіе и въ одушевленномъ, и неодушевленномъ міръ « 53). Уходя отъ мірской суеты въ тишь мысленнаго созерцанія и уединенія, они становились особенно чутки ко всякимъ явленіямъ природы и, стараясь привести ихъ въ связь съ глубоко уствоеннымъ сердцемъ въроучениемъ, заимствовали отсюда многоразличные образы для выраженія сво-. ихъ религіозныхъ идей. Григорій Нисскій говорить: "Когда я вижу, что всякій каменный хребеть, каждое ущелье и равнина. одъваются свътлой муравою, когда вижу разнообразное убранство деревъ, а подъ ногами у себя лили, вдвойнъ надъленныя отъ природы и благоуханіемъ, и предестнымъ цвътомъ; когда. вдали усматриваю море съ идущимъ къ нему бродящимъ облачкомъ, душу мою охватываетъ грусть, но грусть не безъ отрады. Когда же потомъ осенью исчезають плоды, опадають листья, ж вътви деревъ торчатъ лишенныя всяваго украшенія, при видъ этой въчной и постоянной измънчивости, погружаемся въ уныніе и мы. Кто смотрить на нее вдумчивымъ душевнымъ эрвніемъ, тоть чувствуеть всю мелкость человъка предъ величіемъ вселенной". Брать его, Василій Великій, поэтически описываеть короткія, ясныя ночи Малой Азіи, гдъ звъзды, эти въчные цвъты неба, возводять духъ человъка отъ видимаго къ незримому 54). Перво-христіанскія поэтическія произведенія богаты самыми разнообразными сочетаніями образовъ, взятыхъ отъ природы съ религіозными истинами 56). Древне-христіанское символическое

Вотъ напр. мъсто изъ хвалебнаго гимна Христу Плимента Александрійскаго:



<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Искусство въ связи съ общимъ развитіемъ культуры, т. Ш, стр. 77.

<sup>&#</sup>x27; ") Ibid., 78-79.

искусство представляеть наглядное воспроизведение поэтическихъ образовъ. Съ другой стороны, симводическое выражение было наиболье удобнымъ въ первенствующей церкви. Первые въка христіанства-въка глубокой въры, останавливающейся и выражающейся въ чувствахъ, внушаемыхъ разными сторонами въроученія, въка преимущественнаго дъйствія христіанскаго ученія на непосредственное чувство и возарвніе. Это душевное настроеніе первыхъ христіанъ, одушевлявшія ихъ надежды, дорогія ихъ сердцу религіозныя истины могли найти себв подходящее выражение единственно въ свиволической и образной формъ художественнаго творчества. Въ фигуративныхъ искусствахъ личное религіозное чувство съ достаточною полнотою радко можеть быть выражено. Словесное выражение, въ особенности закръпленное въ письмъ, ограничиваеть тъмъ самымъ мысли, заключенныя въ немъ. Символъ же въ силу своей многозначительности способиве отвъчать непосредственному чувству 56). Ко всему этому присоединилось еще нъсколько обстоятельствъ, благопріятствовавшихъ символикъ, какъ-то: требованія тайной дисципдины, невыработанность собственно христіанскихъ формъ искусства и богатая образность Библіи и Евангелія. Такимъ образомъ выработана была обдуманно построенная система символовъ, цвлый символическій языкъ. Кромів уже указанныхъ нами древнъйшихъ, значительнъйшихъ и наиболье употребительныхъ символовъ-якоря, голубя, рыбы, сосуда, употреблялись еще: олень,

Узда дико скачущих жеребять, Маховое перо птиць парящихь, Кормило недоросля—народа, Пастухъ царскихъ ягиять, Собери простодушнихъ дътей своихъ, Пусть радостио поютъ Изъ глубини святой груди, Изъ неоскверненнихъ устъ, Вождю человъчества, Спасителю!

<sup>16)</sup> La parole, et surtoit la parole immobilisée par l'ecriture, en circonscrivant nettement les idées, les limite par là même: le symbole a une signification en quelque sorte expansive, qui s'étend avec l'intelligence du lecteur. La parole énonce ce qui est claire: le symbole figure ce qui est mystérieux, et ce monde ici n'est lui même tout entier qu'une figure de l'autre. Gerbet, Esqu. de Rome chrét. I, 225.



пътукъ, павлинъ, кони, заяцъ, дельфинъ, пальма, вънокъ, корабль и м. др.

Олень, котораго пугливость и быстрота составляють отличительныя свойства, изображаль вообще душу христіанина, боящуюся грёховнаго соблазна и старающуюся избёжать его всёми средствами. По мнёнію Мамахи изображеніе оленя обозначало не только это, но и употреблялось съ болёе тенденціознымъ намереніемъ: этимъ образомъ указывалось, что христіанинъ долженъ спасаться бёгствомъ во времена опасности и гоненій, а не стремиться къ мученичеству, какъ учили нёкоторые и между прочимъ Тертулліанъ 57). Но главное значеніе этого символа основывалось на словахъ псалма XLI: имже образомъ желаемъ елень на источники водныя, сице желаемъ душа моя къ мебъ, Боже. Отсюда онъ обозначалъ человёка, жаждущаго просвещенія и благодати Христовой вёры, почему изображался часто на стёнахъ крещаленъ.

Півтухь быль прежде всего символомь воскресенія. Клименть римскій говорить: "день и ночь возвіндають намъ воскресеніе: ночь проходить, возстаєть солнце " 58) Если восходь солнца быль символомь воскресенія тіла, то по естественной связи идей півніе півтуха, предваряющее утреннюю зарю, стало символомь того всемогущаго голоса, которымь будуть пробуждены мертвые въ день всеобщаго воскресенія 50). Пруденцій въ своемъ гимні Ad galli cantum говорить, что голось півтуха, пробуждающій отъ сна другихъ пітиць, есть "образь нашего судіи", nostri figura est judicis. Далье, полагая, что півніе півтуха обращаєть въ бівгство демоновь, оно прибавляєть:

Hoc esse signum praescii Norunt promissae spei Qua nos sapore liberi Speramus adventum Dei.

На языкъ Писанія и отновъ слово *spes* часто выражаеть мысль о воскресеніи. Отсюда формула in spe, часто встръчающаяся ва



<sup>51)</sup> De cor. mil., e. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Посл. въ Корине., XXXIX, 2.

<sup>19)</sup> IOAH. V. 28.

жристіанских вамятникахъ, и въ особенности на печатякъ, которыми отитичены многія гробницы. Воспресеніе І. Христа, по митиню древнихъ, проязопило въ моментъ пътушинаго пъвія, о чемъ говорить тоть же Пруденція въ указанной поэмъ.

> Inde est, quod omnes credimus, lllo quietis tempore Quo gallus exsultans canit, Christus redisse ex inferis.

Понятно, почему первые христіане дюбили пом'ящать наображеніе п'ятуха на своихъ гробницахъ: оно было знакомъ надежды, символомъ восиресенія. На одной эпитафіи иладбища св. Агніи изображеніе п'ятуха соединено съ формулой іп расе; на эпитафіи Констанціи, кром'я этой формулы и п'ятуха, изображенъ сосудъ съ выходящими изъ него двумя одивковыми в'ятвями. Въ фармезскомъ музет въ Неапол'я сохраняется погребальная плита съ могилы н'яковго Леопарда, гдъ съ символомъ п'ятуха соединена слъдующая надпись: DIE. BENE. RE...., которая можетъ быть воэстановлена такимъ образомъ: Illa. die. bene. resurges, формула, нер'ядко встр'ячающаяся въ надписяхъ, какъ напр.:

Surgatis pariter cristo praestante beato.

На одномъ перстив представленъ пътухъ, плывущій въ кораблю, на носу котораго водружена пальма; здёсь пътухъ несомивнео символъ мужества. Иногда встръчается изображеніе пътушинаго боя. Эта картина должна была внушать мужество въ борьбъ. Равсказывають, что аемияне, отправлясь на битву съ персами, встрътили случайно двухъ дерущихся пътуховъ, и что Фемистоклъ указалъ аемиянамъ на этихъ мужественныхъ птицъ, какъ на примъръ для подражанія.

Павлинъ былъ исключительно символомъ воскресенія. Плиній говорить, что павлинъ съ наступленіемъ зимы теряеть одно за другимъ свои перья по мірть того, какъ падають листья, и пріобрітаєть ихъ снова при наступленій весны, когда природа оживаєть; но такъ какъ зима у вірующихъ изображала смерть, а весна—воскресеніе, то распущенный пышный хвость у павлина, среди зелени и цвітовъ, напоминаль имъ возстаніе изъмертвыхъ. Притомъ въ древности было распространено мизніе,

что мясо павлина не портится. Какъ символъ воскресенія, павлинъ является возла надгробныхъ надписей и часто сближенъ въ христіанскомъ искусства со сценами того же значенія, какъ напр. воскресеніемъ Лазаря и т. п.

Христіанское воззрѣніе на жизнь, какъ на борьбу за небесную награду 60), нашло себъ символическое выражение въ образъ коня, бъгущаго къ межъ. Съ этимъ образомъ связывалась вообще мысль о побъдъ; на одномъ степлянномъ сосудъ съ именемъ Vincentius изображены три коня, получившихъ въроятно призъ на состязаніяхъ, такъ какъ надъ каждымъ изъ нихъ написано имя. Этоть символь не быль чуждь и языческой древности, но здёсь онъ имель другое значеніе: имъ выражалась мысль о скоротечности жизни, такъ какъ онъ встрвчается преимущественно на памятникахъ детей, умершихъ въ раннемъ возрасть. Въ катакомбахъ найдено значительное число колецъ, перстней, медальоновъ съ изображениемъ бъгущаго коня. Оно дълалось и на гробницахъ и преимущественно на гробницахъ мучениковъ, какъ окончившихъ теченіе земной жизни бинстательнымъ подвигомъ и получившихъ уже небесную награду. Въ мученическихъ актахъ св. Валентина, еп. г. Тегпі, говорится, что на гробниць его были изображены кони, бъгущіе въ кресту, помъщенному впереди ихъ. Св. Полісвить во сив, предвъщавшемъ ему мученическій подвигь, получиль отъ Спасителя между прочимъ и equum pennatum.

Подобное же значеніе имъло изображеніе зайца, представленнаго на памятникахъ иногда бъгущимъ къ голубю съ одивковой вътвью во рту, иногда — къ монограммъ Христа, окруженной пальмовыми вътвями. Есть нъсколько примъровъ, когда заяцъ и конь представлены по объимъ сторонамъ погребальной надписи <sup>61</sup>), что указываетъ на одинаковость значенія той и другой фигуры.

Христіанинъ, стремящійся всеми силами въ спасенію и полученію небесной награды, изображался также подъ видомъ дельовна, устремілющагося въ монограмме Христа. Дельовнъ быль символомъ быстроты и стремительности. Въ древнемъ міре суще-



<sup>60) 1</sup> Корино. IX, 24; 2 Тимоо. IV, 4.

<sup>61)</sup> Perret, V, LVII.

ствовало также мивніе, что дельонны питають къ людямь дружескія чувства, предостерегая мореплавателей въ минуту опасности, возвъщая своимъ ноявленіемъ приблеженіе бури, указывая подводные камни, сохраняя тъла потонувшихъ людей и т. д. Поэтому изображеніе дельонна иногда было символомъ любви и привязанности. На одномъ колечномъ камнъ рядомъ съ изображеніемъ дельонна сдълана надпись: pignus amoris habes. Дельонны, изображенные на гробницъ супруговъ, должны были служить знакомъ ихъ взаимной любви. Дельоннъ; обвившійся вокругъ якоря, могъ означать върующаго прилъпившагося ко Христу.

Пальма была у всвхъ народовъ символомъ победы. "Что иное обозначаеть пальма, какъ не побъдную награду?" говорить Григорій Богословъ 62). Въ первенствующей церкви пальновая вътвь выражала побъду христіанина надъ смертію въ воскресеніи, надъ міромъ, надъ демонами, надъ плотію чревъ добродътель; "пальмовая вётвь есть знакъ той борьбы, которую ведуть между собою тело и духъ" "2). На гробницахъ пальмовая ветвь весьма часто соединяется съ монограммою Христа, чвиъ обозначается, что побёда христіанина надъ своими врагами достигается этимъ именемъ и подържимъ Божественнымъ знаменемъ: έν τούτω νικά, in hoc vinces. Когда пальма изображалась на переносныхъ предметахъ, то она выражала мысль объ ожидаемомъ торжествъ и должна была внушать мужество въ борьбъ чрезъ представленіе будущей награды. Но преимущественно пальма-знавь мученичества, потому что для хриотіанъ умереть значало побъдить: ergo vincimus cum occidimur, говорить Тертулліанъ 64). Св. Григорій говорить: "этоть предметь принадлежить тымь, которые побъдили древняго врага въ мученической борьбъ и которые наслаждаются теперь побъдой въ своемъ отечествъ, какъ написано: пальма въ рукажъ ихъ" 65). Выражение "пальма мученичества" стало въ первви влассическимъ. Въ диптихахъ, въ актахъ мученическихъ, въ мартирологахъ постоянно встрвчаются выра-

<sup>62)</sup> Ha Ieser. Gec. XVII.

<sup>63)</sup> Оригенъ на XXI Іоанна.

<sup>64)</sup> Apolog., 50.

<sup>46)</sup> Anoral., VII, 9.

женія: martyrii palmam accepit, martyrii palma coronatus est, martyrii palmam meruit obtinere, cursum palmiferum consummavit. Отсюда получило начало обывновеніе неображать мученивовь съ пальмовою ветвію въ рукв.

Но несомивню также, что пальма часто изображалась и на гробницахъ простыхъ върующихъ, не мучениковъ; иногія такія изображенія соединены съ надписями, сдъланными послъ торжества церкви. Этоть знакъ былъ такъ популяренъ, что его отпечатывали при посредствъ особыхъ сормочекъ на свъжей известив, которою только что была замазана плита гробницы.

Другимъ знакомъ мученичества былъ масличный вёнокъ. "Будь въренъ до смерти; и дамъ тебъ вънецъ жизни", сказано въ Апокалинсисъ 40). Въ актахъ Поликарна Смирневаго говорится, что онъ быль увънчанъ "неувядаемымъ вънцомъ". Кипріанъ называеть мученивовъ: coronandos, coronae proximos, coronatos. Вънецъ и мученичество сдължись синоминами въ древней церкви. Пруденцій, составивъ поэму о мученикахъ, даль ей заглавіе: жері стефачич, de coronis. Но должно сказать, что, јувънчиван мученивовъ, первые христіане избъгали употреблять вънки въ обыденной жизни; ихъ мысли устремлялись исплючительно къ небесной наградь, нагляднымъ образомъ которой быль выновъ изъ цвътовъ или маслины. "Мы не увънчиваемъ своихъ умершихъ, говорить Минуцій Феликсъ, увядающими цвътами, но ожедаемъ отъ Бога нетявинаго ввица" 67). Простота гробинцъ первыхъ христіанъ вполна гармонируеть съ этимъ взглядомъ. Въ мозанкахъ и фрескахъ встръчается иногда изображение руки, выходящей изъ облака и увънчивающей какого-либо мученика. Иногда въновъ держить во рту рыба-символь Христа, голубь, врыдатая Побъда.

Корабль, приближающійся къ гавани или къ символической онгурт ея—якорю, изображаль счастливо оконченное плаваніе по волнамъ житейскаго моря, спасеніе стъ искушеній, которымъ подвергается на землъ върующій. Маякъ представленъ иногда и одинъ, какъ означеніе гавани; послъдняя, будучи мъстомъ отдыха мореходцевъ, окончившихъ плаваніе, была у христіанъ симво-



<sup>&</sup>quot;) II, 10.

<sup>67)</sup> Octavius.

ломъ награды, ожидающей върующаго въ концв праведной жизии. Такъ напр. фигура маяка видна возав эпитафін христіанки Firmia victoria, написанной между вънкомъ и пальной, символами побъды. Нъсколько позже фигура корабля дълается у христіанъ символомъ церкви. Кавъ на моръ человъкъ долженъ неминуемо погибнуть, оставивъ корабль, такъ погибаетъ отступникъ отъ Христовой вёры. Эта мысль выражена особенно рельесно во фрескв II или III вв. натакомбы Каллиста. Здвсь корабль изображенъ среди бурнаго моря, до половины затопленный волнами; это церковь или христіанская община, гонимая язычнивами; на корабль стоить христіанинь съ поднятыми руками, въ положени молящагося. Благодать Всевышняго, олицетворенная фигурой человъка въ облакахъ, среди нимба и лучей, опусваеть руку на его голову; мачта лоден имфеть форму вреста. Нъсколько дальше въроотступникъ, оставившій корабль, погибаеть въ воднахъ. Въ последствии мысль эта была развиваема еще поливе: евангелисты или апостолы двлаются гребцами мистической лодки, а Спаситель — кормчимъ ея. Форму корабля имъють нъвоторыя христіанскія ламиы.

Символическое значеніе имвли у первыхъ христіанъ яйца и орвин, находиные въ нъкоторыхъ гробницахъ. Яйца означали христіанскую надежду. Августинъ говорить: "остается надежда, которая по моему мивнію можеть быть сравнена съ яйцомъ. Ибо надежда не переходить еще въ самое дело; такъ и яйцо есть нвчто въ будущемъ, но еще не цыпленокъ " 68). Истолкованіе символическаго значенія оржка отличается страннымъ для насъ характеромъ сближеній. Нівкоторые отцы церкви смотрівли на оръхъ, какъ на символъ совершенства, но кромъ сего древніе видвли въ немъ и символь Спасителя. Воть разсужденіе объ этомъ блаженнаго Августина: "оръхъ соединяетъ въ себъ три вещества (substantiae): кожу, скордупу и ядро. Кожа представляеть тело, скордупа-кости, ядро-душу. Кожа ореха означаеть плоть Спасителя, испытавшаго ею горечь страданій; ядро означаетъ внутреннюю сладость Божества, которое даеть намъ пищу и доставляеть светь. Скорлупа представляеть древо крестное, отдъляющее въ насъ вижшиее отъ внутренняго, но соеди-



<sup>49)</sup> Serm. CV, 8.

нившее чрезъ распятіе на немъ Искупителя небесное и земное<sup>и во</sup>). Павлить ноланскій высказываеть почти тв же мысли въ следующихъ стихахъ:

Virga nucis Christus, quoniam in nucibus cibus intus, Testa foris, sed amara super viridi cute cortex:

Cerne Deum nostro velatum corpore Christum,

Qui fragilis corne est, verbo cibus, et cruce amorus 10).

Любовь въ природъ, вдумчивое ен созерцание съ цълио отыскать соотношение между ея явлениями и религиозными истинами, особенно характерно проявились въ изображеніяхъ и одицетвореніяхъ временъ года. Весна изображалась подъ видомъ юноши съ цвътущими лиліями въ рукахъ среди зелени и цвътовъ. Лъто представлялось сценами жатвы хлаба, осень--сценами собиранія винограда, зима — видомъ обнаженныхъ деревьевъ и горящимъ костромъ. Эти изображенія совершенно сходны съ языческими вартинами подобнаго же содержанія. Эти сцены, взятыя изъ сельской жизни, имъвшей столько привлекательнаго для древнихъ римлянъ и воспътой ихъ поэтами, были до того въ характеръ міра античнаго, что какъ нельзя естественнъе было христіанамъ удержать ихъ въ произведенияхъ своего искусства, даже не придавая имъ особеннаго символическаго значенія. Но повидимому и эти картины все-таки были понимаемы въ символическомъ смысль. Воть признакь, ясно опредыляющій христіанскій смысль этихъ памятниковъ и придающій этимъ самимъ по себѣ безразличнымъ эмблемамъ характеръ, по которому ихъ невозможно смъщать съ эмблемами языческими, это - изображение добраго пастыря, почти всегда сопровождающее картины временъ года и занимающее обыкновенно среди нихъ центральное мъсто. Такан ассоціація символовъ выражаеть неизмънную заботливость пастыря о сохраненій своихъ овець въ различныхъ мізстахъ и случаяхъ, сообразно съ различными временами года. Кромъ того извъстно, что правильная смъна временъ года была для первыхъ христіанъ побужденіемъ къ выраженію признатель-



<sup>69)</sup> Serm. de temp. dom. ant. Nativ.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) In nat. IX S. Felicis.

ности и благодарности Провиденію. Чувства эти хорощо выражены въ апологіи Минуція Феликса: "что сказать объ этой непрерывной смене времень, такъ необходимой для всехъ произведеній земли? Весна съ своими цветами, лето съ жатвой, осень съ плодами, зима съ оливками, не говорять ли объ Отцъ и Зиждитель? Такой порядовъ не могъ продолжаться, еслибы не быль установленъ небесною премудростію. Съ какою предусмотрительностію все распредълено! За зимнимъ холодомъ следуеть весеннее благораствореніе; за жаркимъ літомъ — прохладная осень, такъ что мы нечувствительно переходимъ отъ одного времени къ другому и предохранены отъ опасности, угрожающей нашему здоровью при внезапномъ переходъ отъ сильнаго холода къ чрезмърному жару" 71). Картины временъ года наиболъе полно характеризують поэтически-религіозное чувство первыхъ христіанъ, отправлявшееся отъ созерцанія природы къ тайнамъ въры и обратно и создавшее изумительно богатый разнообравіемъ и изысканностію сочетаній родъ символическаго религіознаго искусства. "Вся природа для христіанъ разрешалась въ символь ученій о спасеніи и Искупитель, все съ нимъ какънибудь соотносилось " 72).

Классъ библейскихъ картинъ показываеть, что глубовое проникновеніе истинами вѣры, выразившееся въ стремленіи искать ихъ отображенія въ предметахъ природы и жизни, привело первыхъ христіанъ къ особенной точкѣ зрѣнія и на историческіе факты. Здѣсь опять мы видимъ, что извѣстный фактъ трактуется не ради самого себя, а ради той истины, какую онъ могъ выражать собою въ глазахъ мистически настроенныхъ, склонныхъ къ таинственнымъ сближеніямъ и уподобленіямъ древнехристіанскихъ писателей и художниковъ. Историческія картины были также символами и имѣли значеніе заимствованное, а не свое собственное; это доказывается выборомъ и распредѣленіемъ сюжетовъ и способомъ ихъ выполненія.

Исторія Ноя напримірь очень часто встричается въ галлереяхъ катакомбъ, но постоянно въ одномъ и томъ же виде и притомъ въ виде самомъ отдаленномъ отъ исторической истины.



<sup>&</sup>quot;) Octavius.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Schnaase, у Каррьера, т. III, стр. 80.

Вмісто огромнаго ковчега, плавающаго по безпредвльнымъ волнамъ, содержащаго въ себв восемь человъвъ и множество животныхъ всякаго рода, мы видимъ небольшой четыреугольный ящикъ съ приподнятой врышкой, въ которомъ помвидается одинъ только человакъ; голубь съ масличною ватвію сидить у него на рукъ или летаетъ около. Лице, представляемое въ ковчегъ, имветь черты, иногда старца, иногда молодаго человека, иногда дитяти, а въ одномъ ковчегъ представлена даже женична съ распростертыми руками. Объяснение подобныхъ картинъ не трудно. Ап. Петръ въ одномъ изъ своихъ посланій за), съ "восемью душами, спасшимися во дни Ноевы, когда строили ковчегъ ", сравниваетъ христіанъ, которые "спасены теперь такимъ же образомъ чрезъ врещеніе". Нівоторые изъ древивйшихъ толкователей писанія развивають это сравненіе во всехъ его подробностяхъ. Тертулліанъ напр. мысль эту излагаеть такимъ образомъ: "какъ въ то время, когда міръ очистился отъ своихъ гръховъ водами потопа, послъ этого-если можно такъ-сказатькрещенія стараго міра, голубь, посланный изъ ковчега и снова туда возвративнийся съ масличною вътвію, быль провозвъстиикомъ для земли возвращеннаго ей мира и конца небеснаго гивва; точно такимъ же образомъ при подобныхъ же обстоятельствахъ нынь, только въдуховномъ смысль, голубь Св. Духа, посленный съ неба, детаетъ около земли, т.-е. около нашего смертнаго тела. очищеннаго банею возрождения, и приносить ему миръ Божій. Церковь ясно прообразована ковчегомъ 474). Итакъ, когда встръчается на ствиахъ катакомбъ изображение человъка, стоящаго или съдищаго въ ковчегъ и получающаго отъ голубя масличную вътвь, то эту картину, столь неполную въ историческомъ отношенін, можно объяснять въ смыслё символическомъ, именно: подъ Ноемъ должно разумъть вообще христіанина, который, получивъ прощеніе своихъ грежовъ благодатію крещенія, принимаеть оть Св. Духа даръ божественнаго мира и находить въ таниственномъ ковчегъ церкви убъжище отъ разрушенія, угрожающаго остальному міру. То же изображеніе, нарисованное на надгробномъ камив, есть приложение этой истины къ душв хри-



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) 1 поса., III, 20, 21.

<sup>&</sup>quot;) De baptismo, c. VIII.

стівнина, умершаго въ миръ съ Богомъ и спасеннаго въ церкви.

Исторія Іоны, такъ ясно истолкованная Христомъ 75), какъ типъ всеобщаго воскресенія и его собственнаго, занимаєть первое мѣсто между сюжетами, заимствованными изъ ветхаго завѣта живописцами катакомбъ. Она встрѣчается почти постоянно. Причина этого въ символическомъ значеніи этой исторіи, въ примѣненіи ея первыми христіанами къ собственному ихъ подоженію. Для нихъ, находившихся постоянно подъ страхомъ преслѣдованія, призываемыхъ каждый день для засвидѣтельствованія истиннаго Бога и жившихъ въ городѣ, болѣе населенномъ и болѣе развращенномъ, чѣмъ Ниневія, безъ сомиѣнія никакая другая исторія не была болѣе ободряющею и болѣе утѣшительною, чѣмъ эта.

То же следуеть сказать и объ исторіи пророка Даніцаа и трехъ отроковъ еврейскихъ, избавленныхъ отъ пламени. Св. Кипріанъ, жившій въ эпоху гоненій, указываеть на исторію Данінда и исторію трехъ еврейскихъ отроковъ, брошенныхъ въ раскаленную печь за то, что они отказались поклониться идолу, поставленному Навуходоносоромъ, какъ на замъчательные примъры величія божественнаго милосердія и могущества Господа, давшаго этимъ знаменитымъ евреямъ мужество въ перепесенію мученій и освободившаго ихъ отъ рукъ враговъ для большей славы 76). Другіе отцы 77) видять въ этихъ двухъ библейскихъ фактахъ одинъ изъ многочисленныхъ символовъ воспресенія мертвыхъ. Св. Ефремъ въ гимив ХІШ смотрить на сейчасъ указанные три сюжета, какъ на типы воскресенія, открывавшіе возможность для тыла выходить побъдителемъ изъ гроба. "Тъло съ тріумфомъ вышло изъ рва львовъ, изъ пещи и изъ чудовищной рыбы, которыя принуждены были возвратить то, что поглощено было ими". Эти толкованія показывають, съ какой точки зрвнія первенствующая церковь смотреда на исторію ветхаго завета и канъ она находила въ нихъ приложение къ собственнымъ своимъ бъдствіямъ. Но повидимому даже въ самую мрачную эпоху, въ

<sup>17)</sup> Ириней, кн. V, гл. V, 2, Тертуллівнъ, de resurrect.



<sup>16)</sup> Mare. XII, 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Epist. LXV.

самый разгаръ гоненій первенствующіє христіане крыпко вірили не только въ избавленіе, но и въ свое будущее торжествоНа поклоненіе, которое было воздано Спасителю—младенцу восточными волхвами, они смотрізи, какъ на начало того поклоненія, которое воздаєть ему нівкогда весь міръ. Имізя въ виду
эту мысль, они охотно сближали одну съ другою исторію отроновъ, отказавшихся поклониться идолу Навуходоносора въ ветхомъ завіть, и трехъ волхвовъ, поклонившихся младенцу Іисусу—въ новомъ. Параллелизмъ этихъ двухъ сюжетовъ встрічаєтся
слишкомъ часто, чтобы можно было объяснять его случайностію.

Часто также сближаются и ставятся въ параллель два другихъ сюжета изъ ветхаго и новаго завъта: Моисей, ударяющій въ скалу, и Інсусъ Христосъ, воскрешающій Лазаря. Они иногда ивображались нераздъльно въ одной и той же картинъ. Можно усмотрать въ этихъ двухъ сюжетахъ образъ двухъ врайнихъ предъловъ жизни христіанина — начало ен — источникъ живой воды, въ которомъ върующій, погружаясь при крещеній, получаеть новое рожденіе, и который вытекаеть изъ камия, "иже есть Христосъ 478), конецъ — въчная жизнь послъ воскресенія мертвыхъ, залогомъ которой служить это новое рождение. Тертулліанъ отождествинеть воду, истекающую изъ камня, по которому ударилъ Моисей, и воду крещенія, которая истекла изъ Камия-Христа 79). Кипріанъ развиваеть туже мысль по Евангелію и пророкамъ 80). За камнемъ, въ который ударяеть Моисей, следуеть иногда изображение рыболова, извлекающаго рыбу на удъ, потомъ изображение человъка крещаемаго. Крещаемый погружается въ ту же самую воду, изъ которой рыболовъ вытасвиваетъ рыбу. Это замвчательный примвръ того парадлелизма, полнаго силы и глубины, того гармоническаго соотвътствія между дъйствительностію и образомъ, которое составляеть главную характеристическую черту древне-христіанскаго искусства. Моисею, ударяющему въ скалу, часто придавались черты ап. Петра, который служиль какъ бы олицетвореніемъ всей новозавътной іерархіи, получившей полномочіе сокрытый въ боже-



<sup>1 1</sup> Корине. Х, 4.

<sup>19)</sup> De baptismo, c. 9.

<sup>80)</sup> Epist. LXIII.

ственномъ камив источникъ благодати низводить на сыновъ цериви посредствомъ крещенія и другихъ таниствъ <sup>81</sup>). Встрвчается также изображеніе Моисея, разувающагося предъ приближеніемъ къ горящей купинв. Таковы главныя сцены изъ ветхаго завъта, сближенныя и сопоставленныя съ событіями новозавътными и собственнымъ положеніемъ христіанъ.

Этотъ символиямъ чуждъ умственному настроенію христіанъ нашего времени, или вёрнёе — онъ для нихъ столь привыченъ, что они потеряли въ немъ почти всякій вкусъ: но для первенствующихъ христіанъ онъ былъ вмёстё новъ и привыченъ. Прибёгая часто къ утёшеніямъ вёры среди скорбей тяжелаго времени, нуждаясь во времена гоненій въ средствахъ для возбужденія мужества, и художники, и вёрующіе придавали величайшую важность этимъ символамъ, поучительное значеніе которыхъ не ослабёло до сихъ поръ. Фрески, нарисованныя на стёнахъ катакомбъ, образують собою какъ бы длинное наглядное поученіе, обращенное къ людямъ, искушеннымъ продолжительными испытаніями взор.

Благодаря символическимъ изображеніямъ намъ открывается со всею наглядностію и выразительностію цёлый міръ мыслей и чувствъ древнихъ христіанъ. Въ символахъ они оставили намъто, что было ими глубоко продумано и прочувствовано. Характеръ ихъ религіозныхъ воззріній, характеръ пониманія религіозныхъ христіанскихъ идеаловъ открывается еще ясніве въ способів фигуративныхъ представленій божественныхъ образовъ Спасителя и Богоматери, къ которымъ мы и переходимъ въслідующей главъ.

## VI.

Фигуративное представленіе въ живописи и пластикт почитаємыхъ христіанскихъ образовъ всегда имтеть на себт отображеніе личныхъ религіозныхъ воззртній художника, особенностей художественнаго творчества извтстнаго народа, извтстнаго времени. Характеръ пониманія религіознаго христіанскаго идеала,

<sup>\*1)</sup> Кипріанъ, Ep. ad Sub.

a) Rome souterraine par Allard, 2 ed., p. 369.

отражающійся въ произведеніяхъ исвусства цільніве, полиже, редьефиве, чімь гдів-либо, можеть служить поэтому превраснымъ источникомъ для выясненія характера самого общества. Съ этой стороны живописныя и пластическія произведенія религіознаго искусства древнихъ христіанъ, сохранившіяся въ катакомбахъ, иміноть весьма важное значеніе и весьма цінны по тімь особенностямъ, какія они представляють въ сравненіи съ христіанскимъ искусствомъ послідующаго времени.

На древне-христіанскихъ памятникахъ не встръчается ни одного портретнаго изображенія Інсуса Христа и Богоматери. Рауль-Рошеть говорить, что въ первые въка церкви не существовало ностояннаго и освященнаго типа, по которому искусство могло бы воспроизводить эти священные образы 82). Каковы бы ни были причины этого, несомивино, что не последнее значение въ настоящемъ случав имвли особенности общаго религіознаго настроенія первыхъ христіанъ. Мы еще видели въ символикъ яркое выражение этого направления, смотрящаго такъ-сказать поверхъ' дъйствительныхъ вещей, витающаго въ возвышенной сферъ религіозныхъ идей и принимающаго во вниманіе дъйствительность только по стольку, по скольку она могла служить ихъ отображеніемъ. Какъ въ событіяхъветхозавётной и новозавётной исторій первые христіане видвли не столько самые факты, сколько тъ идеи, которыя они по ихъ мивнію выражали, такъ точно въ Інсусъ Христъ они видъли не столько историческую личность, сколько Его божественный духовно - правственный обликъ.

Стараясь наглядно представить образъ Того, Кто являдся утвшителемъ, наставникомъ и хранителемъ душъ върующихъ, благопріятнъйшій мотивъ они нашли въ изящно-мягкомъ уподобленіи, къ которому любилъ прибъгать и Самъ Христосъ, —въ образъ добраго пастыря. Образъ добраго Пастыря сдълался самымъ любимымъ образомъ, подъ которымъ первенствующіе христіане представляли Спасителя. Въ какую бы комнату катакомбъ мы не вошли, какую бы коллекцію рисунковъ первоначальныхъ христіанъ памятниковъ мы не развернули—мы навърное его встрътимъ. По свидътельству Тертулліана его часто изображали на



<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Tableau des catacombes, p. 163.

чанахъ 14). Его можно встретить во фрескахъ потолковъ и стенъ погребальных комнать, на камияхъ, закрывающихъ loculi, на ствикахъ саркофаговъ, на циахъ стеклянныхъ сосудовъ, на глиняныхъ лампахъ, на кольцахъ, -- словомъ на всякаго рода памятникахъ, относащихся къ первымъ въкамъ христіанства. Едва ли можно думать, что преданія античнаго искусства имізи вліяніе на выборъ и распространенность этого сюжета 83). Образы пастука, несущаго на плечахъ овцу, Гермеса покровители стадъ, были въ древнемъ искусствъ довольно незначительными и невидными, чтобы можно было на нихъ основывать объяснение происхожденія и значенія фигуры добраго Пастыря въ христіанскомъ искусствъ: только послъ мелочнаго и внимательнаго изслъдованія памятниковъ языческой древности можно отыскать нъсколько подобныхъ фигуръ. Если и можно установить какую-дибо связь между ними и христіанскимъ добрымъ Пастыремъ, то связь только вившиюю, техническую; о преемствъ же религіозныхъ представленій въ этомъ случав не можеть быть и рвчи. Притомъ въ значительномъ количествъ примъровъ сюжеть этотъ трактуется самымъ различнымъ образомъ, много пастушескихъ сценъ взято прямо съ натуры и обнаруживають полную свободу и независимость художнива даже въ техническихъ Если же первымъ христіанамъ приходился особенно по душъ этоть образь, то это было всявдствіе самыхъ возвышенныхъ пораживній. В этом типр они видели домостроительство спасенія, совершеннаго Христомъ. Еще въ ветхомъ завіть дійствіе Промысла по отношению къ міру выражалось часто посредствомъ образовъ и аллегорій, заимствованныхъ изъ пастушеской жизни: Богь представлялся пастыремъ, а люди-стадомь 80). Въ Евангелін Христось не разъ сравниваеть себя съ добрымъ пастыремъ. Такъ Онъ говоритъ: "я есмь пастырь добрый: Пастырь добрый полагаеть жизнь за овець. А наемникъ,--не пастырь, которому овцы не свои, видить приходящаго волка, и оставляеть овець, и бъжить, и волкъ расхищаеть овець, и разгоняеть ихъ. Я есмь пастырь добрый: и знаю Монхъ, и Мои знаютъ Меня.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) De pudicit., VII, X.

в) Теорія Рауль-Рошетта.

<sup>\*6)</sup> Ieser., XXXIV.-IIcar. XXII etc.

Какъ Отецъ знаетъ меня, такъ и Я знаю Отца; и жизнь Мою польгаю за овецъ. Естъ у Меня и другія овцы, которыя не сего двора, и тѣхъ надлежить мнѣ привесть: и онѣ услышать голосъ Мой, и будетъ одно стадо и одинъ Пастырь \*\* въ другомъ Евангеліи Спаситель говорить: "Кто изъ васъ, имѣя сто овецъ, и потерявъ одну изъ нихъ, не оставитъ девиноста девяти въ пустынѣ, и не пойдетъ за пропавшею, пока не найдетъ ея? А нашедши, возьметъ ее на плеча свои съ радостію \*\* въ). Отцы церкви почерпали отсюда благочестивыя и поэтическія выраженія, которыя они прилагали къ Спасителю. "Пастырь царственныхъ овецъ ", говорить о Христѣ Климентъ александрійскій, ποιμὴν ἀρνῶν βασιλικῶν: "Пастырь словесныхь овецъ ", προβάτων λογικῶν ποιμήν. Аверкій іерапольскій называетъ себя въ своей впитафіи ученикомъ чистаго Пастыря:

Άβερκίος είμι μαθητής ποιμένος άγνου.

Христіанскіе художники, привыкціе пользоваться образными выраженіями писанія, какъ мотивами для своихъ картинъ, имъли здъсь вполив достаточный матеріаль для созданія, независимо отъ всякаго вліянія, одного изъ прекраснівшихъ и симпатичнівшихъ образовъ. Притомъ нельзя не согласиться, что изъ всіхъ образовъ, какіе придаеть себів Спаситель, изъ всіхъ сравненій своей діятельности и своей миссіи, такъ часто Имъ дівлаемыхъ, образъ добраго пастыря—самый выразительный, самый трогательный и сочувственный; неудивительно поэтому, что первые христіане остановились на немъ и такъ его полюбили.

Для върующихъ эта опгура была символомъ милосердія Спасителя и попеченія Его о людяхъ. Подобно пастырю, который оставляєть свое стадо и, презирая опасности, идеть въ пустыню за пропавшей овцой и несеть ее на своихъ плечахъ, чтобы облегчить путь въ овчарню,—Христосъ, отдавшій себя на жертву для искупленія людей, не ожидаеть заблудившаго грашника, а Самъ идеть ему навстрачу, отыскиваеть его, трогаеть его сердце своимъ ученіемъ и ведеть къ спасенію. Все это хорошо выразиль священникъ и поэть V в. Седулій въ сладующихъ стихахъ:



<sup>\*\*)</sup> Toam., X, 11-16.

<sup>\*\*)</sup> Ayk., XV, 4-5.

...ut semita vitae

Ad caulas me ruris agat, qua servat amoenum

Pastor ovile bonus, qua vellere praevius albo

Virginis agnus ovis, grexque omnis candidus intrat \*\*).

Конечно, неръдко взоры гонимыхъ и преследуемыхъ христіанъ первыхъ въковъ останавливались съ упованіемъ на дышащемъ добротою и заботливостію, внушавшемъ надежду, довъріе и спокойствіе, добромъ Пастырв катакомбъ. Несмотря на многіе въка, удаляющіе насъ отъ того времени, когда были написаны эти сочувственные образы, при взглядь на нихъ легво понять, накъ сильно неизмъримое милосердіе, выраженное въ нихъ, долкно было трогать сердца върующихъ. Не только въ первый періодъ своего существованія, но и во всѣ последующія времена христіанское искусство не создавало болве идеальнаго и трогательнаго изображенія Спасителя, въ которомъ такъ поэтически выражены заботы Христа о спасеніи людей и снисходительность Его въ ихъ заблужденіямъ <sup>90</sup>). Все это объясняеть частое поввтореніе фигуры добраго Пастыря въ катакомбахъ. Если во множествъ сюжетовъ, которые искусствомъ изыческимъ и христіанскимъ были заимствованы изъ паступнеской жизни, и могутъ быть замічены нівоторыя сходныя черты, или найдень общій типъ, которому подражали языческіе и христіанскіе художники, во всякомъ случав, что касается добраго Пастыря, то здвсь христіанскіе художники совершенно отступають отъ тахъ родовъ композиціи, которые для аналогическихъ сценъ употребительны были у язычниковъ. Живопись чисто декоративную, сюжеть идилліи или эклоги, они превращають въ строгій и точный образъ Бога, снишедшаго на землю отыскать своихъ заблудившихся овецъ и понести на своихъ плечахъ агицевъ, израненныхъ каменистымъ путемъ 91).

Такъ какъ І. Христосъ придаваль себв имя и свойства добраго пастыря, то христівнскіе художники были естественно расположены представлять Его во всехъ положеніяхъ, со всеми орудіями паступескаго быта, съ посохомъ, свирелью изъ трост-



es) Paschal., I, I, Invocat.

<sup>\*\*)</sup> Фонъ-Фрикенъ, т. III, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Rome souterraine par Allard, p. 348.

ника, сосудомъ для молока. Онъ изображался обыкновенно молодымъ человъкомъ, и это въроятно не безъ намъренія: молодость въ античномъ міръ была неизмъннымъ аттрибутомъ божества, и бл. Августинъ говорятъ, что юность божественнаго Настыря нескончаема, въчна. Онъ одъть въ короткую тунику, опоясанную по бедрамъ, иногда подъ плечами украшенную неръдко пурпуровыми полосами или саlliculae. Туника иногдапокрыта небольшимъ плащемъ, садит, или кожанымъ покрываломъ, scortea. Ноги его перешлетены связками, fasciae crurales. Голова почти всегда обнажена; иногда поверхъ ея представлена монограмма, или корона изъ семи звъздъ.

Сопоставляя пастушескія сцены, разсівнныя въ огромномъ количествів по всівмъ родамъ первохристіанскихъ памятниковъ, можно прослідить безъ труда различные моменты притчи о добромъ пастырів.

На одномъ бронзовомъ медальонъ представлена картина приготовленія Пастыря къ путешествію для отысканія потерянной овны. Опершись на посохъ, онъ стоить между двумя пальмами; лицо его выражаеть печаль, онъ касается правой рукой головы, — жесть грусти въ античномъ мірѣ. Отправленіе въ путь выражено въ такой орескѣ: цастырь сидить въ лѣсу, держа въ рукѣ посохъ; туника его подвязана въ двухъ мѣстахъ, какъ у собравтываета въ дорогу. Онъ протягиваеть руку, чтобы снять съ дерева повъшенную на него, особенной формы суму—рега, πηρα, которую въ древнемъ мірѣ носили крестьяне, путешественники и нищіе. Иногда пастырь представленъ отдыхающимъ на пути. Онъ сидить на землѣ съ утомленнымъ взоромъ, облокотившись на руку; собака сидить впереди и смотрить на своего господина 92).

Всего чаще божественный Пастырь представлялся съ овечкой на плечахъ. Во фрескахъ онъ является на зеленомъ лугу, у свътлаго источника, или между двумя деревьями, на которыхъ сидятъ птицы. Чувство жалости и милосердія удовлетворено; лицо его дышетъ радостію и любовію. Козелъ, символъ гръщинка, иногда представляется вмъсто овцы; весьма въроятно, что допуская такое отступленіе отъ евангельскаго текста, живописенъ



<sup>92)</sup> Perret, v. V, pl. XXXI.

котъгь протестовать противъ жестокости накоторыхъ схизмативовъ, не допускавшихъ прощенія граховъ кающимся грашникамъ.

Возвращение пастыря передано следующимъ образомъ: онъ несеть на плечахъ заблудшую овечку, опираясь на посохъ, за нямъ идеть собака, въ дали видна овчарня съ остроконечной крышей; у дверей ен лежать, какъ бы ожидая своего пастуха, две овцы; другія выходять ему навстречу, подымая свои головы. Вернувшійся добрый Пастырь стоить съ овечкой на плечахъ среди своего стада, представленнаго часто сокращенно двумя овцами; онъ гладить одну изъ нихъ рукою; два сосуда съ молокомъ—mulctra—стоять на земле; къ нимъ прислоненъ пастушескій посохъ, ненужный боле возвратившемуся пастырю, Иногда найденная овечка выражаеть радость прибытія ен къ стаду и какъ бы усиливается спрыгнуть съ плечь добраго пастыря, но онъ удерживаеть ее.

Можно тавже найти въ произведеніяхъ древне-христіанскаго искусства изображение качествъ и свойствъ, какія Христосъ приписываеть Себъ въ извъстной притчъ о добромъ пастыръ. Такъ на барельест одного саркосага изъ ватиканскаго кладбища пастухъ въ туникъ и penula, опираясь на посохъ, стоить возив овчарям, изъ которой выходять овцы, онъ повидимому зоветь ихъ, и они слушають его зовъ и обращають къ нему свои головы. Несомитино художника вдохновили слова Евангелія: "овцы слушаются голоса его (добраго пастыря), и онъ зоветь своихъ овецъ по имени, и выводить ихъ. И когда выведеть своихъ овецъ, идетъ предъ ними; а овцы за нимъ идутъ, потому что знають голось его" "3). Овчарня здёсь, накъ и въ многихъ другихъ случаяхъ, имъетъ видъ храма съ фасадомъ изъ двухъ нодоннъ и фронтона, и это конечно не безъ намъренія: церковь въ древности не разъ была сравниваема съ овчарней. "Церковь уподобляется не только кораблю, но и овчарив", говорится въ инигъ Постановленій апостольскихъ \*4).

Добрый Пастырь то заботливо стережеть своихъ овецъ на пастбищв, то стоить въ спокойной и градіовной повъ, сврестивъ руки, опираясь локтемъ на посохъ, а головой на кисть



<sup>99)</sup> IOAH., X, 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) KB. II, ra. 57.

руки, то повазываеть своимъ овцамъ свираль, символь евангельскаго ученія, то играеть на ней среди своихъ пасущихся овепъ, или созерцаеть ихъ съ любовію, гладя рукою одну язъ михъ. Иногда онъ представленъ собирающимъ вокругъ себя свое стадо, чтобы защитить его отъ хищныхъ волковъ, или ведущемъ двухъ овецъ на пастбище, держа въ рукъ свиръль. Эти идиллическія сцены описаны Фортунатомъ въ слъдующихъ стихахъ:

> Sollicitus, quemquam ne devoret ira luporum Colligit ad caulas pastor opimus oves. Assibius monitis ad pascua salsa vocatus, Grex vocem agnoscens, currit amore sequax <sup>95</sup>).

Въ одной фрескв катакомбы Каллиста неподалеку отъ добраго Пастыря, сидящаго на камив среди цвътущей рощи изъ маслинъ, пальмъ и вязовъ, представленъ козелъ т.-е. гръшникъ. Пастыръ указываетъ на него свирълью, какъ бы говоря, что онъ привлечетъ его къ себъ звуками этого инструмента, т.-е. божественнымъ словомъ.

Иногда по объимъ сторонамъ добраго Пастыря изображены другіе люди, занимающіеся съ его овцами, которыя стоять въ разныхъ положеніяхъ. Естественно предположить, что эти люди суть апостолы, служители I. Христа, проповъдающие и преподающіе таннства, а различныя положенія овець суть образы различныхъ расположеній, съ которыми върующіе принимають благодать. Сюжеть последняго рода представлень на одной очень древней фрескъ усыпальницы Каллиста. Здъсь по объимъ сторонамъ добраго Пастыря представлены два человъка, въроятно св. Петръ и св. Павелъ, изображающие въ своемъ лицъ всъхъ апостоловъ и служителей Евангелія. Предъ каждымъ изъ нихъ возвышается скала, извергающая воду и намекающая на истинный камень \*6) пустыни, изъ котораго текутъ воды жизни въчной 97), т.-е. таинства и благодатные дары христіанства. Апостолы представлены въ немного навлонномъ положеніи, съ руками соединенными какъ бы для того, чтобы получить воду, истекаю-



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Opp. pars., I, l. 2, c. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) 1 Корино., X, 4.

<sup>\*1)</sup> IOAH., IV, 10, 13.

щую изъ вамия и излить ее на головы върующихъ, которые представлены въ виде четырехъ овецъ, стоящихъ по две предъ каждымъ изъ нихъ. На одной сторонъ картины-овца, поднявъ голову, повидимому внимательно слушаеть; быть-можеть она не совершенно понимаеть, но обдумываеть слова и старается проникнуть въ смыслъ ихъ; другая овца отворачивается, -- это безъ-сомивнія душа упорная, на которую слово не двиствуеть. На противоположной сторовъ одна изъ овецъ пьеть съ простодушіемъ и любовію наставленіе, которое изливается на нее; а другая, не отворачиваясь, опустивъ голову внизъ, продолжаетъ щипать траву--это душа, приверженная въ земнымъ вещамъ и неспособная оторваться отъ нихъ. Художникь представляеть тавимъ образомъ воды, текущія изъ вамня, которыя изливаются повидимому съ большимъ или меньшимъ изобиліемъ, смотря по различнымъ навлонностямъ и положеніямъ членовъ стада: главный потокъ падаеть на голову овцы внимательной, между твиъ накъ та, которая отворачивается, едва получаеть несколько капель.

Замъчательное изображение притчи о добромъ пастыръ находится на одной дампъ изъ обоженной глины, найденной въ Остін, въ развалинахъ римскаго дома. На доскъ этой лампы изображенъ Пастырь въ короткой туникъ, съ густыми волосами и длинной бородой. Найденная имъ овца лежить на его плечахъ, а у ногъ его стоятъ другія двів овцы; одна-случай первый разъ встрвчающися на этомъ памятникъ христіанскаго искусстванаполовину уже вошла въ хижину, представляющую овчарню. Въ эту овчарию, служащую помъщениемъ для върующихъ или обращенныхъ овецъ, добрый Пастырь приводить новую и безъ сомивнія наміврень тотчась же отправиться искать другихь заблудшихъ овецъ, сообразно съ своими словами: "есть у Меня и другія овцы, которыя не сего двора; и техъ надлежить Мнв привесть: и онъ услышать голось мой, и будеть одно стадо и одинъ Пастырь" 98). Лампа представляеть точный переводъ этого мъста священнаго текста.

Другимъ, довольно ръдко встръчающимся, но еще болъе характеристичнымъ, аллегорическимъ представлениемъ Спасителя



<sup>98)</sup> Ioau., X, 16.

была фигура языческаго пъвца Орфея. Въ катакомбъ Домитиллы сохранились двъ фрески, трактующія этоть интересный сюжеть; обв онв написаны въ одномъ и томъ же стилв, отличающемся ръдвимъ изяществомъ выполненія, вследствіе чего некоторые археологи относять ихъ къ I в., ко времени правленія Нерона \*\*). Въ одной изъ этихъ фресокъ Орфей помъщенъ въ центръ осмиугольника, вокругь котораго въ равныхъ отдёленіяхъ, разграниченныхъ прямыми линіями, представлены различныя событія и лица изъ ветхаго и новаго завета: Даніилъ въ львиномъ рвф. Монсей источающій воду изъ скалы, Христось, воскрешающій Лазаря, Давидъ съ пращею въ рукв. Онъ сидить на камив' между наклоняющими къ нему свои вершины деревьями, и играеть на лиръ среди внимательно слушающихъ его дикихъ и домашнихъ животныхъ. Полагаютъ, что художникъ при композиціи этой картины имель въ виду описание Филострата, такъ какъ замечается полное сходство между тъмъ и другимъ въ изображении фигуры, положенія и одежды Орфея. "Липо его дышеть вдохновеніемъ Лъвая нога, опираясь на землю, поддерживаетъ лиру, правая выбиваеть тактъ 100). Орфей Филострата точно также окруженъ деревьями съ сидящими на нихъ птицами, животными всякаго рода, потому что по сказанію, необыкновенная гармонія его привлекала не только людей и животныхъ, но и укрощала ярость морскихъ волнъ, останавливала теченіе ръкъ, дълала то, что леса и деревья оставляли свои места и следовали на нимъ:

... Insecutae Orphea silvae,

говорить Горацій, и немного дальше:

....Auritas fidibus canonis Ducere quercus 101).

Но поэть даеть и положительное объяснение этихъ чудесныхъ •актовъ, указывая причину, по которой приписали такое могущественное вліяніе лир'в Орфея:



<sup>99)</sup> Boldetti, Cimit., p. 26.

<sup>100)</sup> Imag., VII.

<sup>101)</sup> Lib. I Carm., od. XII.

Silvestres homines sacer interpresque Deorum Caedibus et victu foedo deterruit Orpheus,
Dictus ob hoc lenive tigros rabidosque leones (52).

Этимъ минологическимъ подробностямъ въ точности слъдуютъ памятники катакомбъ, представляющіе Орфея. На окружающихъ его деревьяхъ сидятъ итицы; вокругъ помѣщены: левъ, медвъдь, пантера, змъя, конь, мулъ, ящерица, черепаха, и различныя насъкомыя. Кромъ указанныхъ двухъ фресокъ катакомбы Домитиллы, совершенно похожая на нихъ была открыта въ катакомбъ Каллиста. Изображеніе Орфея находится также на нъкоторыхъ древнихъ лампахъ, на могильной плитъ, извлеченной изъ одного римскаго христіанскаго кладбища, и на одномъ саркофагъ, найденномъ въ Остіи. Что означаетъ это изображеніе языческаго пъвца въ христіанскомъ кладбищъ, помѣщеніе его среди библейскихъ пророковъ и новозавѣтныхъ святыхъ, эта почесть, возданная ему христіанскимъ фикуративнымъ искусствомъ?

Одна изъ причинъ, объясняющихъ этоть весьма странный для незнакомыхъ съ христіанскою древностію факть, заключается несомивнию въ извъстномъ древнимъ христіанамъ сходствъ религіозныхъ идей, выраженныхъ въ нъкоторыхъ поэмахъ, приписываемыхъ Орфею, съ христіанскимъ въроученіемъ. Какіз бы ни были причины этого сходства, первые христіане были положительно увърены, что Орфей въ своихъ поэмахъ училъ и проповъдываль о томъ, что въ послъдстви поливе и совершениве высказано было Христомъ. Іустинъ философъ говорить, что Орфей былъ первоначально почитателемъ многихъ боговъ и прибавиль 360 новыхъ боговъ къ богатому и безъ того греческому пантеону, оправдывая темь слова Второзаконія "явились новые и неизвъстные боги" 102), но потомъ существенно измъниль свои воззрънія на природу и единство божества, что по его мивнію можеть быть приписано знакоиству съ священными книгами Монсея, какое онъ пріобредъ во время своего



<sup>\*\*\*</sup> De art. poet., vers. 360.

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup>) Гл. XXI.

путешествія по Египту <sup>104</sup>). Воть отрывокь изъ гимна, приписываемаго Орфею Іустиномъ, въ латинскомъ переводъ <sup>105</sup>):

Solis canto, procul, oh! procul este profani!
Tu, Musaee, audi, lune sate stirpe silentis.
Perniciosa prius, vitae adversa futurae,
Ex me cognosti: sed nunc te vera docebo
Inspectans Verbum divinum, huic totus inhaere.
Pectoris hoc mentem sacri, gressusque guberna.
Incedens recta, Regemque hunc orbis adora.
Unicus est, per se existens, qui cuncta creavit.

Клименть александрійскій говорить о перемана возараній Орфея на божество: "оракіянинъ, истолкователь священныхъ вещей и въ тоже время поэть, сынъ Эагра, Орфей, изучивъ религію Оргировъ и идольскую теологію, поздиве отрекся оть нихъ « 100). Затемъ следують стихи, въ которыхъ выражены мысли о природъ божества совершенно сходныя съ теми, которыя высказаны въ гимив, сообщенномъ Густиномъ. У бл. Өеодорита также есть отрывовъ изъ гимна Орфея, представляющій поразительное сходство съ христівнскимъ ученіемъ о божественномъ величіи и всемогуществъ 107). Такимъ образомъ почитание Ореся первымя хрястіанами объясняется твиъ распространеннымъ среди нихъ мивніемъ, что онъ подобно сивилламъ былъ авторомъ истинныхъ предсказаній о Богв и Сынв Его І. Христв. Это убъжденіе продолжало сохранятся въ христіанскомъ обществъ во времена бл. Августина: Sibyllae et Orpheus de Filio Dei aut Patre vera praedixisse, seu dixisse perhibentur 108).

Факть этоть представляеть не единичное явленіе. Изв'ястно, что предъ пришествіемъ Спасителя среди язычниковъ было распространено ожиданіе чего-то необыкновеннаго, наступленія новой эры, возвращеніе золотаго в'яка и т. д. Передають, что Августь по отв'яту, полученному оть дельфійской пифіи, воздвигь въ Ка-



<sup>104)</sup> Увъщаніе къ эддинамъ, XIV. Подлинность этого сочиненія оспаривается, но въ настоящемъ случать это не витетъ большаго значенія.

<sup>106)</sup> Зашиствованъ Мартиньи изъ книги археолога XVII в. Aringhi «Rom.».

<sup>106)</sup> Увищат. слово.

<sup>107)</sup> О началахъ, кн. III, X.

<sup>100)</sup> Contra Faust, l. XVII, c. 15.

питолів жертвенникъ съ надписью: Ara. Primogeniti. Dei. Нъкоторыя изреченія эритрейской сивиллы принимались за пророчество о Христъ. Въ томъ же смыслъ понимали стахи Виргилія:

> Ultima Cumaei venit jam carminis aetas, Magnus ab integro saeclorum noscitur ordo. Jam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna, Jam nova progenies coelo demittitur alto.

Эти стихи были сближаемы съ извъстнымъ пророчествомъ Исаіи о рожденів Спасителя отъ Дъвы. Лактанцій поэтому говорить o Buprasiu: Nostrorum primus Maro non longe fuit a veritate 100). Такимъ образомъ не было ничего страннаго въ томъ, что и Орфей получиль мъсто среди предсвазателей и провидцевъ истины. Съ другой стороны, много точекъ сближенія между двяніями Христа и дъятельностію Орфея представлялось уму обратившихся явычниковъ, въ сердцахъ которыхъ не успали совершенно угаснуть прежнія вірованія, и которые быть-можеть еще очень недавно почитали Орфен и перешли въ христіанство не прямо отъ грекоримскаго политензма, а отъ какого-либо изъ восточныхъ повлоненій, столь распространенных въ ту пору въ Римъ. Для нодобныхъ людей могло существовать сходство между Спаситедемъ и оракійскимъ пъвцомъ. Какъ Ороси пънісмъ превращаль дюдей дивихъ и жестовихъ въ существа нъжныя, добрыя, любящія общество, такъ Христосъ своимъ ученіемъ усмиряль страсти внимавшихъ Его словамъ, возбуждая въ нихъ милосердіе и любовь нь ближнему. Притомъ надобно заметить, что въ эпоху упадка политензма римляне начали философски и исторически объяснять религіозные мисы: они видели въ Орфев проповедника единобожія, загробной жизни, почти пророка. Выраженіе первыми христіанами действія ученія Спасителя чрезъ Орфея. упрощающаго пвнісив динихв зверей, деластся темв понятиве, что у прорововъ, въ особенности же у Исаіи, начертаны вартины чудесныхъ событій, сопровождающихъ явленіе Мессін, имъющія много сходныхъ чертъ съ теми действіями, которыя приписывались чудесной лиръ оракійскаго пъвца. Нъть нивакого сомевнія, что сближенія въ этомъ смысле делались христіанами,



<sup>109)</sup> Divin. Inst., VII, 24.

усердно занимавшимися изученіемъ Писанія, и сделали попудярнымъ и почти священнымъ этотъ образъ, въ которомъ они видвам и почитали своего Спасителя. У Исаім мы читаемъ, что сь пришествіемъ Мессіи "волкъ будеть жить вивств съ ягненкомъ, и барсъ будетъ лежать вивотв съ ковленкомъ; и теленовъ, и молодой левъ, и воль будутъ вмъсть, и малое дити будетъ водить ихъ. И корова будетъ пастись съ медвъдицею, и дътеныши ихъ будутъ дежать вивств, и девъ какъ волъ будеть воть солому. И младенецъ будеть играть надъ норою аспида, и дитя протянеть руку свою на гитадо змани 110) Объяснивъ это мъсто, Лантанцій ставить въ параддель съ нимъ отрывки изъ изреченій кумской и эритрейской сивиль, представляющихь двйствительно очень много сходнаго съ указаннымъ пророческимъ мъстомъ 111). Ба. Іеронимъ употребаяеть о Христв почти тв же самыя выраженія, въ которыхъ описываеть Орфея Филострать 112) Клименть аленсандрійскій, сказавь о чудесной силь песень Орфея, продолжаеть, говоря о Христв: "могущество Его слова не ограничивается такими чудесами; Онъ явился какъ освободитель, разбившій цвии жестоваго рабства, сокрушившій власть демоновъ надъ людьми. Кротко привлекая насъ подъ благодътельное иго въры и благочестія, Онъ зоветь въ небу наши сердца, придъпившіяся въ земль. Онъ одинъ изъ всёхъ Орфеевъ имълъ силу укрощать животныхъ самыхъ неукротиныхъ, т.-е. людей: итиць — людей дегкомысленныхъ, эмъй – измънниковъ, львовъ хищниковъ; камни, скалы, деревья-безчувственныхъ. Всв эти хищные звъри, жесткіе камии превращены небеснымъ пъніемъ нашего Спасителя въ людей, исполненныхъ кротости. Видите, каково могущество новаго Орфея, который изъ камней делаетъ людей, изъ хищныхъ животныхъ-людей благодушныхъ и добрыхъ 4 113). Тв же мысли высказываеть Евсевій въ своемъ похвальномъ словъ Константину Великому. Всъмъ этимъ объясияется присутствіе изображенія Орфея въ христіанскихъ катакомбахъ. Конечно, нельзя и думать, чтобы Орфею христіане

<sup>110)</sup> XI, 6-8.

<sup>111)</sup> Inst., VII, 24.

<sup>112)</sup> In. c. XXI Math.

<sup>113)</sup> Увъщательное слово.

могли воздавать божескія почести; бл. Августинь говорить: Orpheus, Museus, Linus etc., Deos coluerunt, non pro diis culti sunt 114). Его почитали, какъ человъка среди тьмы языческаго иногобожія имъвшаго знаніе о единомъ истинномъ Богв, какъ прообразъ Христа. "Это почитаніе говорить о широть взглядовъ первыхъ христіанъ на спасеніе язычниковъ, имъвшихъ понятіе о единомъ Богъ и соблюдавшихъ естественный законъ, о широкой терпимости, которая мало-по-малу была утрачена впослъдствіи 115).

Стремленіе представить наглядно духовный образъ Спасителя, какимъ Онъ являлся уму и чувству первыхъ христіанъ, Его качества и свойства Его дъятельности, такъ выразительно сказавшееся въ изображеніяхъ Его подъ видомъ добраго Пастыря и Орфея, продолжаеть сохраняться и въ историческихъ картинахъ изъ жизни Спасителя, гдъ повидимому ближе всего Христосъ могъ бы быть представленъ, какъ историческая личность. Не имъя портретнаго изображенія Христа и въроятно не чувствуя въ немъ и надобности, желая представить только лицо, которое вырыжало бы собою Его дъятельность, христіанскіе художниви представляли Его не въ индивидуальномъ видъ, а въ чисто-идеальномъ. Сообразно духу древне-римскаго созерцанія, Онъ является прасивымъ, торжественно облаченнымъ благороднымъ юношею. Онъ задрапированъ въ палијумъ, носимый людьми достаточными, и имъетъ въ рукахъ свитокъ-volumen, атгрибутъ лицъ значительныхъ-императоровъ, сенаторовъ. и намекающій на ученіе, пропов'яданное Христомъ. Въ рукахъ Его вм'ясто свитка иногда жезлъ, символъ власти въ античномъ міръ, иногда то и другое, какъ атгрибуты поведителя и законодателя. "Это не историческое лицеизображение, а скоръе олицетворение понятія - Божественнаго Слова, новое примъненіе того же самаго одицетворительнаго способа, какой быль обычень въ классическомъ искусствъ 4 11 16). Самый выборъ сценъ изъ жизни Христа, сопоставленіе ихъ съ другими картинами, доказывають, что рукою живописцевъ водило не столько желаніе изобразить извъстную нартину, какъ предметь объективнаго соверцанія, сколько жела-

<sup>116)</sup> Куглеръ, Руковод. къ ист. искусства, стр. 231.



<sup>144)</sup> De civ. Dei, XVIII, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>) Martigny, p. 561.

ніе высказать посредствомъ ея какую-либо поучительную религіозную истину, передать наглядно извъстный догмать, воззрвніе на Христа, на Его божественность, свойство и плоды Его двятельности, на значеніе совершенныхъ Имъ діль во время земной Его жизни. Въ числъ сценъ изъ жизни Спасителя не изображается еще ни Его детство, ни страданія и смерть, -- эти любимые сюжеты поздивищаго искусства. Онъ изображается только сидящимъ среди своихъ учениковъ, или совершающимъ какоелибо чудо: воскрешающимъ Лазаря, исцъляющимъ разслабленнаго, умножающимъ хлъбы. Каждая изъ этихъ картинъ имъетъ особенный смысль. Сцена воскрешенія Лазаря какъ нельзя болье была умъстна на гробницахъ, потому что она говорила о всеобщемъ воскресеніи мертвыхъ и новой жизни, открывающейся ва гробомъ, почему она неръдко сближалась съ изображениемъ Моисея, источающаго изъ скалы воду жизни; иногда фигуры и лица Моисея и Христа представлялись совершенно тождественными. Подобное сочетание имъло цълію представить могущество Христа, какъ Бога, источившаго воду изъ каменистой скалы и возвратившаго жизнь четыредневному мертвецу. Разслабленный, несущій свой одръ, рисовался возль картинь крещенія, чьмъ безъ-сомивнія означалась божественная власть Спасителя отпускать людямъ гръхи и исцълять отъ гръховнаго недуга силою Своей благодати въ таннствъ врещенія. Спаситель, умножающій хавбы, напоминаль христіанамь о ввиной пищв, какую Онь даль върующимъ въ евхаристіи. Такъ ръшительно во всъхъ изображеніяхъ Христа имълось въ виду напомнить о той благодатной помощи, которую подаеть Христосъ падшему человичеству. Представлялась наглядно не столько Его личность, сколько значеніе Его дъятельности для спасенія людей.

Изъ всего сказаннаго объ изображеніяхъ Спасителя можно видъть, какъ утвшительно и отрадно дъйствовало ученіе Христово на сердца обращавшихся язычниковъ. Имъ преимущественно была понятна кроткая, милосердая, сострадающая сторона личности Спасителя. Неудивительно поэтому, что чувства любви и благодарности къ Спасителю отразились и на произведеніяхъ древне христіанскихъ художниковъ. Отсюда эти образы, составленія, олицетворенія, символы. Нужно было глубово понять значеніе искупительной миссіи Христа, всю глубину Его



милосердія и состраданія къ заблудившемуся во тьм'я граха человачеству, чтобы остановить преимущественное вниманіе на
притчів о добромъ Пастырів и сдалать се постояннымъ сющетомъ для нагляднаго представленія Спасителя; нужно было почувствовать благодатное, смягчающее, умиротворяющее вліяніе
"благой візсти", принесенной въ міръ Спасителемъ, чтобы придти
иъ мысли изображать Его подъ видомъ Ороея, укрощающаго
изніемъ дикихъ звізрей; наконецъ нужно было чувствовать все
значеніе благодіяній Христа вообще, чтобы остановиться при
изображеніи событій изъ Его жизни исключительно на такихъ,
гдів Онъ оказываетъ состраданіе и помощь страждущему челоловачеству.

Задушевность и мягкая назидательность изображеній Спасисителя сохраняются и въ изображеніяхъ Богоматери. Надобно впрочемъ сказать, что этотъ божественный образъ быль мало равработанъ древне-христіанскимъ искусствомъ. Некоторые археологи предполагають даже, что изображеній Богоматери совствъ не было въ первенствующей церкви. Но все-таки по темъ немногимъ древнимъ изображеніямъ, которыя сохранились въ натакомбахъ, можно судить объ общемъ характера нартинъ, представлявшихъ Богоматерь. Самымъ древнимъ изображеніемъ Пресвятой Дівы остается картина, находящаяся въ одной изъ погребальныхъ комнатъ усыпальницы св. Прискиллы. Росси возводить ея происхождение ко временамъ, близкимъ къ въку апостольскому. Св. Дъва Марія представлена здъсь сидящею; голова ея на половину покрыта короткимъ и прозрачнымъ покрываломъ; руками она поддерживаеть младенца Інсуса, который находится на кольняхъ своей матери въ положении совершенно сходномъ съ темъ, какое даеть ему Рафазль въ своихъ картинахъ св. Семейства. Подлъ св. Маріи стоить мужчина, одътый въ pallium; лъвое плечо его обнажено; въ одной рукъ онъ держитъ свитокъ, а другою указываеть на звёзду, помещенную надъ группой. Археологи несогласны относительно значенія этой фигуры. Большая часть ихъ принимаеть ее за Госифа или одного изъ волхвовъ. Но по мивнію Росси фигура эта, молодая и строгая, одътан въ одежду философовъ, представляетъ скоръе пророка Исаію, который въ своихъ пророчествахъ часто сравниваетъ

пришествіе Мессіи съ восхожденіемъ звізды <sup>117</sup>). Что касается характера этой картины, то замітивъ, что и въ ней отразилась общая поучительная и комбинирующая тенденція живописи катавомбъ въ представленіи рядомъ съ Богоматерію пророка Исаіи, можно съ полнымъ правомъ установить связь ея съ картинами итальянскихъ мастеровъ временъ возрожденія: "это та же граціозная сцена, взятая изъ жизни, одушевленная материнскою любовію, та же ніжная группа, столь часто повторяющаяся вълучшихъ картинахъ Урбинскаго живописца" <sup>118</sup>).

Чаще изображалась Богородица съ младенцемъ Спасителемъ на рукахъ принимающею поклоненіе волховъ. Особенно замъчательна въ этомъ отношеніи фреска, открытая въ катакомов Марцеллина и Петра, относящаяся къ ІІІ в. Богоматерь сидитъ въ кресль, подобномъ каменнымъ епископскимъ съдалищамъ катакомовъ. Она одъта въ тунику, украшенную двумя узкими пурпуровыми полосами вдоль груди. На головъ ен нътъ покрывала, чъмъ хотъли въроятно передать мысль о ен дъвственности. Движеніе двухъ волхвовъ, приближающихся съ каждой стороны пресла, передано довольно живо. Вся сцена исполнена съ большою любовью и задушевностію. Св. Дъва скромно опускаетъ глаза и дълаетъ невольное движеніе правою рукою, ограждая Спасителя младенца отъ подходящаго съ блюдомъ волхва.

Картинъ подобныхъ двумъ указаннымъ имфется въ катакомбахъ очень ограниченное число. Причина понятна: онъ содержали сравнительно мало догматическаго и поучительнаго элемента. Болъе въ духъ первенствующей церкви было мистическое сліяніе образа Богоматери и фигуры, олицетворявшей церковь. Въ катакомбахъ весьма часто встръчается изображеніе молящейся женщины (Orante), помъщенной иногда возлъ добраго Пастыря.

<sup>110)</sup> Фонъ-Фрикенъ, т. III, стр. 155. Съ этимъ согласится всякій, видівшій копію этой картины. См. у Фрикена, III, стр. 150. Kraus, Roma Soterranea, Tafel IV и др.



<sup>11)</sup> Ис. IX, 2; LX, 2, 3, 19; Лук. I, 78, 79. Мивніе это потверждается твиъ, что подобная же фигура представлена стоящею предъ І. Христомъ, олицетворенномъ водъ образомъ солица, на одномъ сосудв изъ золоченаго стекла, найденномъ въ катакомбахъ. Эта фигура представляетъ несомивно Исайо, такъ какъ на томъ же сосудв въ ивкоторомъ разстояния отъ перваго изображения помъщено другое, представляющее перепиливаніе Исайи на-двое іудеями согласно съ преданіемъ, передаваемымъ Іеронимомъ. Въ серединв между двумя этими изображеніями представлена св. Діва въ положеніи молящейся.

По мивнію Росси женщина эта представляєть собою или Леву Марію, или церковь-невъсту Христа, которая постоянно молится за насъ на земль, подобно тому какъ Дъва Марія модится на небъ. Но оба эти возврвнія дегко могли совмъщаться въ мысли художника, ибо древняя христіанская литература старалась установить самыя тесныя прообразовательныя отношенія между Дъвой Маріей и церковью. Св. Амвросій выразительно сказаль объ этомъ: multa in figura ecclesiae de Maria prophetata sunt 119). Папа Сивсть III (V в.) приказаль поместить въ абсике датеранской базидики мозанчную надпись, прославляющую "дъвственное материнство" церкви. Задолго до Амвросія и Сивста III церковь ліонская въ извъстномъ посланіи о своихъ мученикахъ даеть церкви общее названіе "Дъвы-матери" и называеть ее тамъ безъ всякихъ комментаріевъ, какъ будто сближеніе, заключавшееся въ этомъ наименованіи, было извъстно и понятно всъмъ. Такимъ образомъ фигура молящейся, сообразно съ практикою и интеллектуальными привычками первыхъ христіанъ, была вивств и символомъ и образомъ, и женщинъ молящейся придавали черты Дъвы Маріи.

Что касается изображеній святыхъ въ катакомбахъ, то главною мыслію, руководившею художникомъ при обработкъ этихъ сюжетовъ, была мысль о блаженствъ святыхъ въ Богъ и молитвенномъ ихъ предстательствъ предъ Богомъ. Они изображаются обыкновенно въ одномъ и томъ же молитвенномъ или созерцательномъ положеніи съ крестообразно распростертыми руками 120). Основаніе для такого столь выразительнаго и даже величественнаго положенія указывается въ многочисленныхъ надписяхъ, которыя говорять о святыхъ, какъ о наслаждающихся въ Богъ въчною жизнію, и выражають надежду живыхъ на ихъ молитвенное предстательство.

Ив. Архангельскій.

<sup>\*1&#</sup>x27;9) De instit. Virg. c. XIV.

<sup>120)</sup> Таково было положеніе тіла, принимаемое первыми христіанами при молитев. Язычники выражали свое обожаніе, посылая рукою поцілуй божеству, или поднимали руки вверхъ. Христіане простирали ихъ въ сторону по образу распростертыхъ на кресть рукъ Спасителя. Тертулліанъ говоритъ: nos non attolimus (manus) sed expandimus, e dominica passione modulatum. De orat., XI.

# поученіе

### ВЪ ВЕЛИКІЙ ЧЕТВЕРТОКЪ.

Преосвященнаго Н вканора, архіопископа Херсонскаго и Одесскаго.

Паки вы спите, — Христось ученикомъ рече, — бдите, приближися часъ прочее, востаните, идемъ друзи мои, се предатель ученикъ, всюспиру имъя, грядетъ предати мя человъкоубійцамъ. (Въ великій Четв. Повечеріе).

Изъ обстоятельствъ этого великаго дня, этой величайшей въ исторіи міра предлежащей намъ ночи, для нашего размышленія, для нашей съ вами бесёды мы возьмемъ событія, которыя, болье или менье соответствуя грозному цоложенію нашего отечества, могутъ указать надлежащее направленіе нашему душевному состоянію и преподать намъ душеспасительный урокъ, урокъ благопотребный именно для насъ съ вами, ученики Христовы, и именно въ наши настоящіе несвётлые дни \*.

Въ Евангеліи, въ исторіи жизни Господа нашего все такъ характеристично, говоря современнымъ языкомъ, все такъ типично, такъ человвчно, наконецъ такъ Богочеловвчно, что каждая евангельская черта для благоговвйно углубляющагося ума можеть служить зеркаломъ, въ которомъ прежде и ближе къ нашему возгрвнію выясняется улучшенное человвчество, а дальше

<sup>\*</sup> Въ 1877 годъ, предъ восточной войной.

и глубже, въ безконечной дали, сіяеть божественный идеаль совершенства,—того совершенства, нъ которому избранныя души и стремятся силою Христовою, котораго изкогда въ предзлахъ безконечной въчности, будуть болъе или менъе и достигать. Самыя немощи окружающихъ Христа евангельскихъ дъятелей поразительно оттъннють и выдъляють, дълають привлекательнымъ и любезнымъ кроткій радужный свъть лика Христова, освъщающій путь жизни всякаго человъка, грядущаго въ міръ, одъван мраномъ предъ осмотрительными взорами бездну, въ которую неосторожный путникъ легко можеть ниспасть, и выдъляя ту свътлую звъзду, по которой и къ которой онъ держить свое жизненное теченіе въ небеса небесъ.

Скажемъ о тъхъ событіяхъ этого ведикаго дня, которыя указывають намъ, съ какимъ духомъ слъдуеть намъ встръчать грозныя опасности нашей жизни.

Мысленно поставимъ себя въ Сіонокой горницъ на тайной вечери.

Мы видели, что Христосъ Господь воздеть съ двънаднатью апостолами за низвииъ столомъ, на которомъ уготовано все нужное для совершенія пасхи ветховаветной, т.-е. пасхальный агнець съ прочими обрядовыми его принадлежностями, и для пасхи новозаветной, которая туть впервые только что учреждена, для таинства Евхаристіи.

Видели, что изъ двенадцати равноправныхъ учениковъ при отсутствии всякихъ здесь стороннихъ людей и слугъ никто не изъявилъ готовности послужить Учителю и прочимъ Его учени-камъ. Почему самъ Господь всталъ отъ вечери, разоблачился, влилъ воду во умывальницу, препоясался полотенцемъ, какъ двлали въ то время рабы, и какъ рабъ наклонялся къ ногамъ каждаго изъ двенадцати своихъ апостоловъ и совершилъ не обрядовое, а обычное тогда умовение ногъ, — работа не особенно чистая и почетная, работа рабовъ и низвихъ слугъ. Потомъ возлегъ паки и совершилъ тайную вечерю, за которою также продолжалъ услуживать своимъ ученикамъ.

Мы видвли, какъ сія тайная вечеря снёдеся,—какъ Христосъ и апостолы вли пасхальнаго агица, какъ затёмъ Христосъ, совершивъ молитву къ Богу Отцу, молитву достойную этой величайшей въ Его жизни, какъ и въ жизни міра, минуты, впервые

дъйствительно преподалъ святымъ апостоламъ таинотвеннуюпаску новаго завъта, истинное свое тъло и пстинную кровьподъ видомъ хлъба и раствореннаго водой вина.

Слышали и видъли, какъ Господь открылъ всемъ учениванъ, что между ними есть предатель, единъ отъ нихъ, а возлюбленному Іоанну и указалъ предателя,—и сатайа уже совсемъ во-шелъ въ Гуду,—а Гуда вышелъ изъ священнаго сонма послъсловъ Господа: "еже твориши, твори скоро"; прочіе же апостолы присемъ кромѣ возлюбленнаго Іоанна подумали, что Господь повелъть Гудъ купить или нищимъ раздать что либо къпразднику пасхи.

О дальнъйшихъ событіяхъ мы начинаемъ повъствовать подробно.

Евреи въ періоду земной жизни Господа Інсуса Христа върили, что когда обътованный Мессія придеть на землю, то поворить Израндьтянамъ всв народы міра, оснусть видимос Израилево царство, въ которомъ чада Авраамовы возлягуть на лонъ Авраама, будуть чудесно питаться небесною манною и наслаждаться всякими вещественными благами. Святые апостолы раздъляли это предубъждение, и видя въ лицъ Інсуса Христа истиннаго обътованнаго Мессію, мечтали сидъть въ царствъ Его около Него на двинадцати престолахи по числу колини. Израндевыхъ, кто по правую Его руку, кто по дввую, а следующе дальше, и всть за царскою Его трапевою. Къ тревожному вопросу о большинствъ, о старъйшинствъ, о первенствъ въ царствъ Мессіи они возвращались не разъ; возвратились къ нему же и на тайной вечери по причинъ въ Евангеліяхъ необъясненной. Уже по совершени, по приняти тъла и крови Христовыхъ, уже по указаніи и удаленіи съ вечери предателя, опять возникла между ними возникавшая не разъ и прежде пря,---возникъ неоднократно волновавшій ихъ споръ о первенствъ, о томъ, кто изъ нихъ больше въ царствъ небесномъ. Кротко обличая неправоту воззрвнія, поучая ихъ смиренію, возводя очи ихъ горъ отъ властительства земнаго въ царству небесному, Христосъ въщаетъ имъ: "между народами цари господствуютъ, и властители между ними принимають различные титулы; но между вами не такъ: кто большій между вами, будь какъ низшій, и начальствующій, какъ служащій. Воть смотрите на Меня. Кто больше,

тоть ин вто воздежить за транезою, или тоть вто служить за столомъ? Не тоть ин, вто воздежить?.. А я среди васъ, какъ служащій... Будьте смиренны. Не ищите вдастительства на земле, и получите награду въ парстве небесномъ... Воть вы пребыли върны Мнв-въ напастяхъ моихъ,—и Я действительно завещаваю вамъ, какъ завещавалъ Мнв Отець мой, царство, и вы действительно будете есть и пить за транезою моею въ царствіи моемъ, и сядете на престолахъ судьями всёхъ дейнадцати коленъ Израмля. Но пребудьте же въ напастяхъ моихъ со Мною до конца. Въ терпеніи вашемъ стяжите души ваши".

Между темъ въ наступающую грозную ночь напасти ожидали не только самого Господа, но и учениковъ Его, и Господь предвидълъ это съ самаго начала.

Между двівнадцатью Апостолами отличень быль первенствомь апостоль Петръ за свою горячую ревность. Это отличіе въроятно самому апостолу внушало мысль, что онъ преимуществуетъ предъ другими не только болве горячею привязанностію къ Господу, но и достоинствами, почему и обратно обязанъ питать въ Нему болъе пламенную, чъмъ другіе, преданность. Въ этомъ нъсколько исключительномъ мивніи Петра о себъ Господь и предусматривалъ грозную опасность для своего первоверховнаго апостола и говорить ему: "Симоне! Симоне! Воть сатана просить, чтобъ Господь попустиль ему разсвять васъ, какъ пшеницу. Я же молился за тебя Отцу небесному, чтобы не оскудъла въра твоя, и ты нъкогда, обратившись послъ паденія, утверди въ въръ братію твою".--Казалось бы, предостереженіе достойное глубочайшаго вниманія. Тэмъ не менте увлекаемый человтческою немощію въ бездну низпаденія, которая ему была предувазана, апостоль Петръ возражаеть: "Господи! Съ Тобою готовъ я и въ темницу и на смерть идти". Да. Никакая опасность намъ не страшна, пока она отъ насъ далека; самая смерть для насъ не грозна, когда она Богъ въсть гдв отъ насъ. Но то ли мы почувствуемъ, когда она глянеть намъ въ самыя очи? Господь же отвътствуеть Петру: "говорю тебъ Петръ, не пропоеть сегодня петухъ, какъ ты троекратно отречешься, что даже не знаешь Меня... Встаньте, пойдемте отсюда".

Всъ встали съ своихъ мъстъ, и зная, что теперь придется имъ илти на встръчу опасностямъ, стали забирать свои вещи,

а нъкоторые тайно запасансь и оружіемъ. Господь опять хочеть вразумать ихъ, что они должы отражать врага не вещественнымъ, а дуковнымъ оружіемъ;-что имъ не следуеть вывывать опасности на бой и саминъ навликать ихъ на себя, а напротивъ нужно смиренно предать себя въ руки Промысла. "Когда Я",--сказаль Онъ имъ, -- посылаль вась на проповёдь безъ мёха и безъ сумы и безъ обуви, -- имъли-ль вы въ чемъ недостатовъ? --Ни въ чемъ, " — тъ отвъчали. Тогда, Онъ сказалъ: "а теперь, у кого есть мінокъ, тоть бери его, также и суму; у кого ніть средствъ оборонить себя, тоть продай одежду и купи ножъ,-не такъ ли?-Да?"-Это быль кроткій упрекъ ученивамъ за излишнія заботы о будущемъ, за ваботу даже о ножахъ. Господь хочетъ внушить имъ, что это безполезно. "Надобно исполниться, продолжаетъ Онъ, пи сему, написанному въ Словъ Божіемъ: со беззаконными вивнися (причтенъ въ злодвямъ). Это о Мив предсказано и теперь воть исполнится на Мив". Ученики опять не понями урока, и думая, что обязаны и могуть защитить Его оружісить отъ руки враговъ Его, говорять: "Господи! Воть мечей здісь два". Въ томъ же тоні тонко-мудраго урока, котораго простота учениковъ не понимала, Господъ говорить, "довольно"!... Т.-е. думають они, что позволительно выт защищать Его оружіемъ и можно защищать Его одиннадцати Его ученикамъ и двумя мечами противъ силъ Его безчисленныхъ враговъ, противъ предопредъленія Отца небеснаго. И воть имъ преподанъ урокъ не только словами, которыхъ они недоразумъвали, но и дъломъ, чтобъ надъ ними исполнилось въ эту ночь то, что предначертано въ предопредълении небесномъ, чтобъ этоть урокь быль имь памятень.

По окончаніи тайной вечери Христосъ Господь и апостолы Его пропівли молитву съ положенными по обряду пасхальными псалмами и вышли изъ Сіонской горницы. Вышедши изъ Герусалима, Христосъ пошель къ гор'в Елеонской; за Нимъ посл'вдовали и ученики Его.

На пути Господь опять предупреждаеть учениковъ объ опасностяхъ, которыя ожидають ихъ.—"Всв вы" — предвъщаеть Онъ,—"соблазнитеся о Мив въ нощь сію. Такъ и въ Писаніи сказано: поражу пастыря и разыдутся овцы стада". Но несмотря на то, что Господь и самъ быль истина, а теперь воть нод-

вращають свое предвъщамие и словами писания, немощь человъчесная онять увленаеть Петра: "хотя бы и всъ, — увъряеть онъ, — соблазнились о Тебъ, только не я". Господь опять вразумляеть его: "нетинно говорю тебъ, — въ сію ночь, прежде чъмъ дважды пропоеть пътухъ, ты трижды отречешься отъ Меня". Но Петръ еще болье сталь увърять: "хотя бы мив и умереть съ Тобою, не отрекусь отъ Тебя". Тоже и всъ ученики объщали. Обратите вниманіе на эту лъстищу постепеннаго низпаденія самыхъ избранныхъ учениковъ Христовыкъ въ уготованную миъ бездну... Господь внушаеть имъ, что смертная опасность грозна и ужасна. А ученики увъряють Его, что для нихъ за Него никакая опасность не грозна. Вспомните прежде реченныя слова Господа: "всякъ возносяйся смирится", — превозношеніе есть уже само по себъ низпаденіе.

Госнодь опять вравумаяеть своихъ ученивовъ, чтобъ они не были самонадъянны въ напастяхъ. "Да не смущается сердце ваше и да не устрашаеть васъ", учить Онъ ихъ въ прощальной беседе на пути. "Если міръ васъ возненавидить, - знайте, что Меня возненавидель прежде, чемъ васъ. Я избраль и отдълилъ васъ отъ сего міра, потому и ненавидить васъ міръ. Если Меня гнали, будуть гнать и васъ. Я сказаль вамъ это для того, чтобъ вы не упали духомъ. Изгонять васъ изъ синагогъ; даже наступаеть время, когда, убивая васъ, будуть думать, что этимъ угождають Богу. Вскоръ не увидите Меня, и опять вскоръ увидите Меня. Истинно говорю вамъ: скоро вы восплачете и возрыдаете, а міръ возрадуется. Вы же печальны будете, но печаль ваша въ радость превратится"... Ученивамъ повазалось, что они совершенно поняли Его, и говорять: "воть теперь Ты ясно говеришь, а притчи не говоришь никакой. Теперь мы видимъ. что ты знаешь все. Потому-то мы и въруемъ, что Ты отъ Бога изшель". Інсусь Христось ответствуеть имь, опять предувазывая имъ опасность отъ самонадъянности: "Теперь и въруете? Воть наступаеть чась, и насталь уже, что вы разсветесь каждый въ свою сторону, а Меня оставите одного "... После этого у потока Кедронскаго Господь Інсусъ возносить свою молитву къ Отцу небесному, чтобъ Онъ соблюль апостоловъ въ твердомъ исповъданіи, чтобъ они были едино, какъ Отецъ небесный и Сынъ Божій едино суть.

Изъ Евангелія извъстно далье, какь ученики Христовы встрътили грозную опасность. Извъстно и то, какь и самъ Христосъ Господь готовился къ своему смертному часу.

Совершивши на пути молитву, Інсусъ пошель съ учениками своими за потокъ Кедронъ, гдъ былъ садъ, принадлежащій въ селенію, называемому Геосиманією. Въ последніе дин Інсусъ часто ходиль сюда съ учениками своими, когда укрывался изъ Іерусалима. Прежде Онъ внушаль ученикамъ: "когда гонятъ васъ въ одномъ городъ, убъгайте въ другой". О себъ же Онъ знать и говориль, что пришель на чась сей. Но и въ самую последнюю минуту Онъ не вывывается на опасность. Онъ даже укрывается въ саду Геосиманскомъ, и въдая неотвратимость грозы, готовится въ ней молитвою, тогда какъ самонадъянная человъческая немощь предается немощной безпечности. Пришедши на мъсто въ садъ Геосиманскій, Інсусъ говорить ученикамъ: "посидите здъсь, Я пойду помолюсь тамъ". Съ одной стороны Ему нужно было уединеніе для молитвы съ Отцемъ небеснымъ, а съ другой-необходимо было въ его тугь смертной и ободряющее присутствіе живыхъ душъ учениковъ. Изъ единонадесяти учениковъ Онъ взяль съ собою троихъ избраннъйшихъ: Петра, Іакова и Іоанна, и началъ скорбъть, ужасаться и тужить. "Тогда говорить имъ: прискорбна душа моя до смерти; побудьте здёсь, и бодретвуйте со Мною ". И отошедши отъ михъ на разстояніе, на какое можно докинуть камень, приклониль колена, паль лицомъ на землю, и сталь молиться, чтобы, если можно, миноваль Его часъ сей. "Авва Отче! взываль Онъ, —все возможно Тебъ. Пронеси чашу сію мимо Меня. Обаче не моя воля, но твоя да будеть". Скорбь Его была такъ велика, что нужно было ангелу сойти съ небесъ, чтобъ утъщить и ободрить Его. И чэмъ болъе усиливалось внутреннее смятеніе, тэмъ придеживе Онъ молился. Томленіе было такъ велико, что съ Него падаль поть на землю, точно напли врови. Не станемъ здесь обсуждать вопроса, отчего такъ велико было смятение въ душъ Богочеловака предъ лицомъ ожидавшей Его чаши, внашиею стороною которой были страданія и насильственно-позорная смерть. Тому были безконечно великія тамиственныя причины. Но теперь ны только показываемъ, какъ различно встръчали наступавшую опасность Господь Інсусъ и ученики Его. Когда

всталь Онъ отъ модитвы и пришель къ ученивамъ, то нашель ихъ епящими съ печали. И говоритъ Петру: "Симонъ! ты спишь? А вызывался умереть со Мною. Вотъ и одного часа не могъты пободрствовать со Мною. Бдите и молитесь, да не внидете въ напасть. Духъ бодръ, въ душъ много доброй воли, но плоть немощна". Потомъ пошелъ въ другой разъ и сталъ молиться: "Отче Мой! Если чаша сія не можетъ миновать Меня, чтобы Мнъ не пить ея,... буди воля твоя"! Возвратившись нашелъ ихъопять спящими, потому что глаза у нихъ отяжелъди, и они не знали, что Ему отвъчать. И оставивши ихъ, пошель опять, и помолился въ третій разъ, произнесши ту же молитву. И возвращается къ ученикамъ своимъ въ третій разъ и говорить имъ: "вы все еще спите и почиваете; кончено; насталь часъ; воть предается Сынъ человъческій въ руки гръшниковъ. Встанъте, пойдемъ, вотъ предатель мой подходитъ".

Мы видели разность въ приготовлении къ опасности. Інсусъ укрывался отъ опасности, скорбель и тужилъ и молился предъ ея лицомъ; ученики же отважно вызывались на опасность, запаслись ножами, предъ самымъ же наступлениемъ грознаго часа почивали. Далъе видимъ разность и при встръчъ съ опасности лицомъ къ лицу. Когда предстала самая опасность предъ лице Господа Інсуса, Его мужество неизобразимо преврасно, а ученики оказались людьми еще не очищенными благодатию Св. Духа.

Вотъ, когда Онъ говорияъ еще посявднія слова своимъ почивающимъ ученивамъ, появляется толпа народа съ фонарями и свътильниками, съ мечами и копьями. Впереди толпы Іуда. Онъ заранъе далъ знакъ, сказавъ имъ: "кого я попълую, Тотъ и есть, Его берите и ведите". Но Іисусъ самъ выходитъ на встръчу и спрашиваетъ: "кого ищете?" "Іисуса Назорея", Ему отвъчаютъ. "Азъ есмь, " говоритъ Онъ съ кроткимъ спокойствіемъ агнца, но и съ прикровенною силою Сына Божія. Толпа попятилась назадъ, и многіе попадали на землю въ ужасъ смятенной совъсти, въ суевърномъ страхъ среди мрака ночи, смутно пугаясь мрачности совершаемаго ими гнуснаго дъла. Самый преступный изъ нихъ оказался и болъе отважнымъ. Іуда подходитъ и по условію говоритъ: "Равви, Равви! Здравствуй", и облобызалъ Господа, Который встръчаетъ его кроткимъ упрекомъ: "съ чъмъ ты подходишь, другъ? Цълованіемъ ты предаешь Сына

чековъческаго! Кого ищете "? опять Онъ спрашиваетъ толну, которая не омъла брать Его. "Інсуса Наворея", отвъчекотъ Ему. Омъ говоритъ имъ: "я сказалъ вамъ, что это Я. Итакъ если вы ищете меня, оставьте ихъ, пусть идутъ", это сказано объ ученикахъ.

Помните, что ученики готовились защищать Его мечемъ, готовились въ темницу и на смерть идти съ Нимъ. Дъйствительно, всв ли они или только ивкоторые въ первую минуту явили мужество отчаннія, "Господи"! спрашивають они въ испугв, "не ударить ли мечемъ"? И не дождавшись отвъта, Петръ тотчасъ извлекъ мечъ, который быль у него, и удариль первосвящениическаго раба Малка, у котораго и отежкъ уко. Но Інсусъ говорить Петру: "вложи мечь твой въ ножны; всь, взявшеся за мечъ, отъ меча и погибнутъ. А миъ ужели не пить чашу, которую подаль Мив Отець? Или ты думаещь, что я не могу теперь умолить Отца моего, чтобы Онъ послаль Мив болве дввнадцати легіоновъ ангеловъ? Какъ же сбудется предсказанное въ Писаніи, что этому должно быть"? Воины уже готовы были винуться на Петра, но Інсусь сказаль; остановитесь, и, прикоснувшись из уху Мадха, исцединь его. Тогда воины и тысяченачальнивъ и служители Синедріона свизали Інсуса. На это Інсусъ сказаль имъ: "какъ будто на разбойника пришли вы съ мечами и вольями, чтобы взять Меня. Всякій день Я бываль въ храмь, сидълъ при васъ и училъ, и вы не налагали на Меня рукъ. Но надобно исполниться Писаніямъ пророческимъ. Теперь ваша пора и область тьмы"!

Інсуса увели, а ученики всё, оставивъ Его, разбъжались. Петръ, чтобы сдержать свое слово идти за Господомъ въ темницу и на смерть, возъимълъ было смелость последовать за Нимъ до двора архіерейскаго. Но чёмъ этотъ самозванный вызовъ на опасность кончился, извъстно. Кончился исполненіемъ предсказанія Господня. Когда заметили Петру во дворё архіереове, что и ты ученикъ Того и говоръ тебя выдаеть, что ты Галилеянинъ и съ Нимъ ходилъ, Петръ троекратно успёлъ повлясться, что не знаеть этого человёка, покласться прежде, чёмъ загорёлась заря слёдующаго дня.

Не слышимъ ли и мы, братіе, гласа Христова; не обращаеть ли и къ намъ, своимъ учникамъ, Господь тёхъ же словъ, которыми пробуждаль отъ сна и предвариль объ опасности святыхъ своихъ апостоловъ: "вы опять готовы заснуть. Бдите. Приближается часъ. Встаньте. Идемъ, друзья мои! Вотъ предатель ученикъ мой, имъя всю спиру, идетъ, чтобы предать Менячеловъкоубійцамъ".

Посмотрите, не готовъ ди цъдый народъ учениковъ Христовыхъ по имени предать Христа, продать престъ Христовъ, продать другіе христовыс народы буквально человъкоубійцамъ, врагамъ Христовымъ, буквально за деньги, за Іудины интересы?

Посмотрите, не движеть ли Іуда предатель всю спиру своихъклевретовъ, слугъ и рабовъ, со всъхъ концовъ свъта, чтобыплънить и связать Христа въ лицъ меньшихъ Его братьевъ, върныхъ Его рабовъ, чтобы предать ихъ на муку и пропятіе человъкоубійцамъ?

Позволительно ли намъ быть самонадвянными въ виду надвигающейся грозной опасности? Позволительно ли вызывать ее на бой? Позволительно ли шумвть, оглашая воздухъ возвышенными словами: "за крестъ Христовъ! За Христову братью! За Христа самого! Съ Тобою, Господи, мы готовы на смерть идти! За тебя пролить кровь свою! Къ твоимъ стопамъ повергнуть не только достояніе наше, но и жизнь! Пусть всъ отрекутся отъ-Тебя, но мы никогда"?... Самъ Господь осудилъ подобное самомнъніе даже въ самихъ апостолахъ.

Позволительно ли намъ шумными кликами накликать войну? Войну—пролитіе крови многихъ? Войну — разореніе слишкомъмногихъ, общее истощеніе? Не слъдуетъ ли благоговъйно преклониться предъ усмотрительнымъ человъколюбіемъ Отца отечества, который не желаетъ пролить ни единой капли крови ни единаго изъ сыновъ отечества? Который обязанъ щадить кровь всего человъчества и не желаетъ видъть пролитою кровь даже враговъ своихъ?

Не следуеть и помнить, что есть таинственная психическая связь между самонаденностью предъ лицемъ опасности и труссостію? Вотъ французы, храбрейшій изъ храбрыхъ народъ, шумя о себе, какъ о великой націи, вызвавъ на бой Германію по крайне неудовлетворительной для пролитія крови человече-

ской причинъ заранъе побъдными кликами торжествовали побъду, и изумили міръ невиданною и неслыханною несостоятельностію своего воинскаго духа, нъкогда столь доблестнаго. Россія же прежде всего срътала общенародные грозы въ молчаливой сосредоточенности, въ молитвъ, въ смиренной въръ и надеждъ на Бога.

Не следуеть ли намъ и теперь по примеру богодюбивыхъ предковъ готовиться молясь и готовясь молиться словами молитвы Господней: "Авва Отче! Аще возможно, мимо неси отъ насъ чащу сію новой грозной войны. Обаче буди воля Твоя. Если мы призваны и предопределены на часъ сей, то да совершится Твое предопределеніе".

Не сладуеть ин намъ всенародно, всенароднымъ слухомъ, умомъ и сердцемъ, приникнуть къ смыслу и духу сладующей церковной пасни ньстоящаго великаго дня: "тайноводствуя ученики, Господь училъ глаголя: о, другн Мои! Зрите, дабы никакой страхъ не разлучилъ васъ отъ Мене. Ибо если Я и страдалъ, то за міръ. Не соблазняйтесь же о Мна. Я пришелъ не ватамъ, чтобы Мна послужили, но чтобы самому послужить и положить душу Мою во избавленіе за міръ. Итакъ если вы друзья мои, то Мна подражайте. Ето хочеть быть первымъ, пусть будеть посладнимъ, владыка какъ служитель. Пребудьте во Мна и со Мною, чтобы плодъ принести: ибо Я лоза жизни, а вы ватви. Безъ Мене не можете творити ничесоже".

Оставаясь во Христв и со Христомъ, подражая Ему въ смиреніи и самопожертвованіи, не нща владычества надъ міромъ, но служа другимъ народамъ, полаган душу свою и души сыновъ за міръ, святая Русь не отступитъ, какъ и никогда не отступала, ни предъ какимъ страхомъ отъ Христа и своего предопредъленія, и положитъ, какъ и всегда полагала, всёхъ враговъ своихъ подъ ноги свои. Аминь.

# КЪ ПРАЗДНОВАНІЮ 900-ЛЬТІЯ КРЕЩЕНІЯ РУССКАГО НАРОДА.

6-е апрыл—день чествованія преставленія св. Меоодія, первоучителя славянскаго—вызваль въ Варшавском Дневникъ следующія достойныя вниманія размышленія, которыя мы считаемъ долгомъ сообщить и нашимъ читателямъ.

"Три года тому назадъ 6 апръля весь славянскій міръ безъ различія въроисповъданій торжественно почтиль тысячельтіе, протекшее со дня кончины св. Месодія, апостола славянъ. По всвиъ городамъ Россіи были устроены торжественныя молебствія и во многихъ мъстахъ ученыя собранія и засъданія, также чтенія для общества и народа. И западное католическое славянство въ эти дни менодіевскаго юбилея горячо и искренно-въ огромномъ большинствъ-свильтельствовало о своемъ почтеніи къ памяти святыхъ славянскихъ апостоловъ. Римскій владыка счель возможнымъ или полезнымъ для латинствующего католицизма откликнуться на это славянское торжество, какъ по этимъ же причинамъ за нъсколько лътъ предъ симъ онъ ръшился признать славянскихъ первоучителей святыми. Съ какою бы целью это ни было сдълано Римомъ, - все-таки, благодаря этому шагу Вативана, западные славяне получили возможность вновь сблизиться съ восточными. Почувствовалось и теми, и другими единство источнива славянского просвъщенія, славянской культуры. Правда, печальное политическое положение какъ западныхъ, такъ и южныхъ славянъ помъщало тогда же выразить и вившнимъ образомъ это духовное сближение, последовавшее чрезъ тысячу леть и словно ниспосланное духомъ святыхъ славянскихъ апостоловъ. Нигдъ не устроилось полнаго съъзда представителей различныхъ славянскихъ народностей, а прівздъ нізсколькихъ лиць со славянскихъ Запада и Юга въ Петербургъ и Кіевъ въ этому торжественному дню навлекъ на прівзжавшихъ по возвращеніи на родину не только на Западъ, но и на Югъ,—къ позору православныхъ юго-славянъ,—преслъдованія и гоненія со стороны враждебной Россіи политики. Извъстно, какимъ преслъдованіямъ подверглись русскіе галичане и словаки, бывшіе на менодіевскихъ праздникахъ въ Россіи, по прівздъ ихъ домой,—памятно и разсчитанное на манифестацію своихъ австрійскихъ чувствъ распоряженіе тогдашняго сербскаго правительства объ отставкъ отъ службы г. Ристича. И въ это время славяне еще разъ могли убъдиться, что они у себя не господа, и что гнететъ ихъ по прежнему иго не только духовное, но и физическое,—иго политики дня.

"Но, несмотря на всв эти неудачи и печальныя событія, несмотря на то, что политическое положение славянскихъ дълъ съ той поры, когда происходили менодіевскія торжества, ухудшилось, если вспомнить, что вскоръ посль этого произошло въ Болгаріи, -- однаво нельзя не примътить и изкоторыхъ весьма важныхъ признаковъ роста славянского самосознанія. Этотъ ростъ сказывается особенно сильно въ стремленіи добиться отъ паны разръшенія для славянъ-католиковъ совершать богослуженіе на церковно-славянскомъ языкв, въ постоянно усиливающемся протеств славянъ-католиковъ противъ римскаго католицизма, его формъ и сущности, въ распространеніи сознанія общности славянскихъ интересовъ, въ расширеніи стремленій въ знакомству съ Россіей, ея языкомъ, дитературою, исторіею, бытомъ и жизнью ея народа, главнаго и самаго многочисленнаго племени въ славянствъ. Отживающій принципь формальнаго единства христіанскаго міра, выражающійся вившнимъ образомъ въ подчиненім вовкъ христівнъ папъ, для этой цъли объявленному непогращимымъ, и въ датинскомъ языка литургіи, все болае теряеть съ каждымъ днемъ поклонниковъ среди славянъ. Если и дълаеть успъхи католическая пропаганда среди православныхъ юго-славянъ, особенно въ Македонім и Восточной Румеліи, то нельзя не видеть и того съ другой стороны, что съ каждымъ днемъ слабветь значение Рима среди чеховъ, мораванъ, хорватовъ, словенцевъ и даже поляковъ. Все это-несомивниое свидътельство славянского роста и признакъ того, что проходитъ пора, когда надъ умами и духомъ значительной части славянъ царилъ безраздъльно гордый, презправшій славянъ ватиканскій владыка, окруженный ісэунтами.

"Въ стремления въ ознакомлению съ Россией, хотя бы только посредствомъ изученія русскаго языка и литературы, сказывается у славянь потребность искать способовь единенія между собою. Глубоко ошибаются тъ недальновидные политические дъятели. которые преследують это стремление къ изучению русской речи славянами, полагая, что туть кроются опасности для существованія котя бы Австріи или Сербіи. Стремленіе сблизиться съ Россіей посредствомъ изученія русскаго языка свидътельствуєть дишь о томъ, что вынъ живо ощущается славянами потребность умственнаго сближенія и защиты отъ всевозможныхъ опасностей, предстоящихъ имъ въ ихъ культурной и политической жизни. Чвиъ дале, твиъ яснве понимають славяне, что православіе, церковно-славянскій явыкь, самостоятельность письма и литературнаго развитія, были главными факторами того явленія, что восточное славянство пережило множество бъдъ и осталось всетаки цело, а западному славянству грозить и теперь даже опаспость стать матеріаломъ, обреченнымъ дишь на пожраніе и гибель.

"Какъ бы пессимистически ни смотреть на теперешнее положеніе славянъ, какъ бы мало ни ценить значеніе месодієвскихъ торжествъ 1885 г., все же нельзя не видеть, что они много принесли пользы для подъема славянскаго духа и распространенія истинныхъ понятій о томъ пути, по которому должно идти дальнейшее славянское развитіе, чтобы быть плодотворнымъ для свропейской цивилизаціи и внести свой умственный вкладъ въ сокровищницу всего міра.

"Въ текущемъ году вся Русская земля собирается праздновать восноминание о другомъ въ высочайшей степени важномъ для всъхъ славянъ событи, — о крещени Русскаго народа, со времени каковаго события прошло уже 900 лътъ. Какъ извъстно, это празднование предполагается 15-го имля, и главнымъ его средоточиемъ будеть "мать городовъ русскихъ" — старый Киевъ. Къ этому дню туда несомивино събдутся русские люди со всъхъ концевъ Русской земли, чтобы поклониться киевской святынъ

и принять участіє въ торжествахъ этого священнаго юбилея всей Руси

Но это воспоминание о крещения св. Владимира дорого не только для Русскаго народа,-оно дорого и важно для всткъ славянъ, въ особенности, конечно, православныхъ. На славянскомъ Югв существуеть поговорка: "еслибы не было Россіи, не было бы вреста изъ трехъ перстовъ", т.-е. всв врестились бы по ватолическому, а не по православному обычаю. Благодаря тому, что Россія православна и святой внязь Владиміръ приняль вфру христіанскую оть Византін, а не оть Рима, югославяне получили поддержку и защиту отъ Россіи, создавшей имъ даже государственную жизнь. Западные славяне тоже хорошо понимають, что существованіе Россіи и ея просв'вщеніе представляють задогъ того, что и они не погибнутъ среди чужихъ племенъ и народовъ. Несомивино, на югв и западв отзовутся славяне на это торжество русскаго народа, и вероятно, найдется среди нихъ не мало желающихъ принять участіе въ этомъ праздникъ. Следуетъ повтому пожедать, чтобы кіевское сдавянское общество принядо въ разсчеть эту возможность и въроятность, и сообразно съ этимъ сдълало надлежащія приготовленія не только къ пріему славянскихъ гостей, но и къ тому, чтобы праздникъ этотъ и съвздъ не прошли безследно для подъема славянскаго духа. Такіе праздники, какъ предстоящій, иміноть громадное значеніе, ибо воздъйствують на последующій ходь развитія народовь и племень Въ Германіи и Австріи, гдв существуеть множество обществъ, праздники, собирающіє гостей со всёхъ концовъ нёмецкой страны, весьма часты. Католики всёхъ странъ Европы недавно еще устроили свой подобный праздникъ: депутаціи изъ различныхъ странъ и земель вздили въ Римъ чествовать излу въ день его юбилея. Эта повядка не останется безъ извъстной пользы для католицизма и его тенденцій. Почему бы и намъ, русскимъ, не поощрять съездовъ славянь въ торжественные дни нашихъ руссвихъ праздниковъ, имфющихъ обще-славниское значеніе, подобно предстоящему юбилейному воспоминанію о времени просвъщенія русскаго народа христіанствомъ?..."

Эти слова почтеннаго публициста "Варшавскаго Дневника", най сомнана, найдуть сочувственный откликь въ сердцахъ южныхъ и западныхъ славянъ — какъ православныхъ, такъ и подчиненныхъ римской церкви. По словамъ корреспондента "Московскихъ Въдомостей" (№ 102) австрійскіе славяне готовятся принять широкое участіе въ предстоящемъ въ Кіевъ празднованіи памяти крещенія Руси. Въ Кромерижскихъ Новимахь въ виду этого печатается рядъ прекрасно составленныхъ статей профессора Новороссійскаго университета Ярослава Гайдука "О началъ христіанства на Руси". Статьи печатаются на чешскомъ языкъ. По слухамъ австро-мадьярское правительство намърено сдълать все что возможно, чтобы воспрепятствовать этому съвзду представителей славянства на великое празднество "матери городовъ русскихъ".

# по учевно-педатогическимъ вопросамъ.

I.

#### 0 письменныхъ упражненияхъ въ духовныхъ семинарияхъ.

Вопросъ о письменныхъ упражненіяхъ въ духовныхъ семинаріяхъ не разъ быль возбуждаемъ въ органахъ духовной печати со времени введенія въ дъйствіе семинарскаго устава 1867 года. Поводомъ нъ этому служилъ замъченный неоднократно компетентными лицами упадокъ письменныхъ упражненій въ семинаріяхъ со времени введенія означеннаго устава сравнительно съ предшествовавшимъ періодомъ. По этому поводу были высказыкаемы различныя соображенія: говорено было о недостаточности времени у учениковъ для занятій сочиненіями, когда съ уставомъ 1867 года исчездо деленіе на главные и второстепенные предметы, о распространенности классического обравованія въ ущербъ отечественному и т. под. Духовно-учебный Комитеть, состоящій при Св. Синодъ, какъ главный руководитель учебнаго дъла, съ своей стороны обратилъ внимание на упадокъ письменныхъ работъ въ семинаріяхъ и составиль въ 1875 году ваписку, въ которой высказаль свои соображенія какъ о причинахъ упадка письменныхъ упражненій, такъ и о средствахъ нь поднятію ихъ уровня, наметивь вместе съ темь и те начала, съ точки эрвнія которыхъ должны опіннваться письменныя работы въ семинаріяхъ.

Со времени изданія этой записки со стороны духовно-учебнаго Комитета не послідовало никаких вовых распоряженій по вопросу о письменных работах, и она остается до сихъпоръ, по приведеніи въ дійотвіе новаго устава семинарій 1884 года, единственным указаніємъ, выражающимъ воззрівніе руководящаго учрежденія.

Опыть истенцаго оть изданія упомянутой записки времени показаль, что письменныя упражненія въ семинаріяхъ не поднялись въ своемъ достоинствъ и находятся въ прежнемъ упадкъ. Отзывы въ этомъ смыслъ встръчаются въ заключеніяхъ экза-

менаціонных воминссій при духовных звадеміяхь, въ отчетахъ ревиворовъ по духовно-учебному въдомству и могуть быть подтверядены встим двятелями духовно-учебнаго въдомства, знакомыми съ этимъ двяомъ до и послъ изданія вышеупомянутой заниски. Отчего это зависить?...

Въ отвъть на этоть вопросъ могуть имъть мъсто всё тъ соображенія, которыя высказывались въ свое время въ печати и которыя отчасти указаны нами выше. Но всё соображенія таного рода, по нашему мнёнію, имъють второстепенное, подчиненное значеніе, не ръшають дъла по существу. Прежде всего нужно ясно и опредъленно ръшить вопросъ о томъ, что такое, или чъмъ должно быть сочиненіе въ средиемъ духовно-учебномъ заведеніи, какой его педагогическій идеаль, какая постановна, чъмъ исчерпывается лучшая степень его достоинства, и въ какихъ размърахъ и какія могуть быть предъявляемы по отношенію къ нему требованія? Отъ ръшенія этого вопроса будеть зависъть такой вли иной взглядь на тъ или другія благопріятныя или неблагопріятныя условія и обстоятельства.

Духовно-учебный Комитеть въ своей вышениенованной запискъ выражаеть опредъленный взглядъ по поставленному нами вопросу. Но именно въ этомъ-то взглядъ заключается, по нашему мижню, коренной недостатокъ, которымъ объясияется безуспъпность предначертанныхъ имъ мъропріятій къ возвышенію письменныхъ упражненій въ духовныхъ семинаріяхъ, по тому что, разъ допущена ошибка въ принципъ, она необходимо должна отразиться во всъхъ основанныхъ на мемъ мъропріятіяхъ. Раскрытію этого-то такъ-сказать принципіальнаго немостатка въ возвръніяхъ духовно-учебнаго Комитета на дъдо письменныхъ упражненій въ семинаріяхъ мы и намърены посвятить настоящую статью.

Сущность возарвній духовно-учебнаго Комитета на ціль и опредівлемое ею достоинство письменных упражненій въ семинаріяхъ выражается въ слідующихъ положеніяхъ: "отъ сочиненія, написаннаго воспитанникомъ средняго учебнаго заведенія, не слідують ожидать ни новизны или оригинальности мыслей, ни полноты содержанія, которая требуеть многостороннихъ знаній и боліве зрізой обдуманности, не изящнаго языка, для пріобрітенія котораго нужно не только ученіе, но и особенное дарованіе; но это сочиненіе должно быть написано языкомъ правильнымъ, чистымъ и точнымъ; изложеніе его должно удовлетворять условіямъ логической связи и послідовательности, а содержаніе отличаться естественностью и дільностію мыслей, прямо относящихся къ темі (Жур. Духов.-учебн. Комитета ст. 13. п. 3)".

По нашему мивнію такой взглядь на двло сочиненій, по скольку

опо предполагается соотвътствующимъ общему курсу обученія, не обнимаеть всей полноты курса семинарскаго образованія, не соотвътствуеть его пълямъ какъ въ предълахъ общаго образованія, такъ въ особенности спеціально-богословскаго, подготовляющаго воспитанниковъ семинаріи для пастырскаго служенія. Эта недостаточность воззрвнія, односторонность и ограиченность идеала и требованій относительно письменныхъ упражненій въ среднихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ, выступаеть въ особенности по сравненію съ данными того прошлаго, которое составляеть справедливую гордость семинарскаго образованія, и которое повидимому служило исходнымъ пунктомъ разсужденій самого духовно-учебнаго Комитета по вопросу о письменныхъ упражненіяхъ.

Прежде всего для общей карактеристики возврвиія Комитета на двло сочиненій мы просимъ взвісить наше предположеніе, что при тахъ положительныхъ, определенныхъ требованияхъ, какія изложены въ вышеприведенной выдержив, и въ особенности при дополненіи ихъ выраженіемъ отрицательныхъ качествъ письменнаго ученического упражнения, -идеаль этого последняго не возвышается надъ обыкновеннымъ, двльнымъ, связнымъ, относящимся въ предмету устиныма ответомъ ученика. Различіе между ними во всякомъ случав не можетъ быть опредвлено характеристивою положительныхъ, по заключенію Комитета, достоннотвъ сочиненія ("сочиненіе должно быть написано языкомъ правильнымъ, чистымъ"... и т. далъе см. выше), а выраженіе отрицательных вачествъ (отсутстіе полноты содержанія, новизны онодетання объем выпости и извидения и выпости историчения объем о уничтожають эту разницу. Между темъ именно въ этихъ посаванихъ качествахъ, отрицаемыхъ духовно-учебнымъ Комитетомъ, и завлючаются характеристическія особенности письменныхъ упражненій по сравненію съ устными ответами, а вместв и условіе успъха по занимающему насъ вопросу. Постараемся для подтвержденія своей мысли раскрыть психологическое значеніе этихъ начествъ въ умственномъ развитіи.

Существовало и существуеть между дъятелями обучения мивніе, что чъмъ короче въ письменномъ упражненіи ученика выражены мысли, тъмъ лучше 1). Въ коротко выраженномъ отвътъ думали и думають видъть особенную дъловитость ученика, присутствіе сильной, энергичной мысли, цъннаго интеллента. Мы не раздъляемъ такого возврънія и находимъ его несоотвътствую-

<sup>1)</sup> На этомъ основаніи нѣкоторые педагоги положительно воспрещають длинныя упражненія, и отказываются читать ихъ дальше извёстныхъ пределовь, или подвергають безпощадной критике которая разументся разрёшается въ неудовлетворительную отметку и отнимаетъ ьсякую охоту у ученика къ обширнымътрудамъ.

щимъ идев воспитанія, въ частности обученія. Возрасть воспитательный есть возрасть развитія; чамъ свободиве, просторнве идеть это развитие, чвиъ содержательные, многосторонные оно, тамъ оно лучше. Краткій сжатый отвать, сужденіе, достойны глубоваго и безусловнаго уваженія у человівка сложившагося; но въ періодъ развитія такая краткость, если ее сділать постояннымъ мотивомъ развитія, возвести въ принципъ, можеть повести въ сухости, односторонности, узости возарвнія, можеть заставить такъ-сказать сократиться развитіе и придать молодому уму старческій, изможденный видь. Повторяемь: чемь свободиве, просториве развитие твиъ дучше; пусть молодой умъ будеть обиленъ жизненными соками и вдоволь ими питается. Нужно только блюсти за этимъ питаніемъ съ педагогическимъ биагоразуміемъ и предусмотрительностью. Въ ближайшемъ придоженін въ занятіямъ цисьменными упражненіями мы хотимъ высказать, что въ сочиненіяхъ отъ учениковъ нужно вообще требовать полноты изложенія, обстоятельности разсмотранія, по возможности разносторонности сужденія, и конечно чёмъ далве ндеть развитие, тъмъ болъе должны быть усиливаемы эти требованія. Полнота содержанія, независимо отъ обогащенія матерівломъ, по отношенію къ сочиненіямъ имфеть еще особенное значение съ точки эрвния формальнаго умственнаго развития. Сочинение есть упражнение, выражение самодъятельнояти, и тъмъ цвинве становится занятіе сочиненіемъ, если оно представляеть многосторонность, полноту содержанія: мысль ученика получаеть на столько же полную, просторную гимнастику, пріобратаеть тъмъ большую гибкость, такъ - сказать сочность и наконецъ довкость и энергію въ оборотахъ чрезъ обращеніе и борьбу съ сложностію представленій, въ которыхъ предполагается процессъ ея отправленій. Само собою разумъется, что размъры такой постановки дъла можно болъе или менъе сократить или расширить примънительно къ возрасту, какъ данному состоянію развитія. Мы совнасмъ, что такая постановка можеть имъть полнос и безусловное приложение только въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, но считаемъ ее существенно важною и для среднихъ учебныхъ заведеній на основаніи высказанныхъ нами соображеній, и въ особенности для высшихъ классовъ этихъ заведеній, которыя должны представить своего рода полноту и законченность образованія.

Обратимся къ самостоятельному значенію письменныхъ ученическихъ работъ. Отрицаніе оригинальности или новизны мыслей въ этихъ работахъ свидътельствуетъ о практичности воззръній духовно - учебнаго Комитета; оригинальность составляеть вообще явленіе исключительное и, накъ исключеніе, не можетъ подводиться подъ рубрику общихъ требованій, предъявляемыхъ

en masse по отношенію въ письменнымъ упражненіямъ учениковъ. Дело въ томъ однакожъ, что оригинальность на языкъ пенагогическомъ имветь нвсколько иное, относительное, условное вначение, при которомъ смыслъ ея точиве могь бы быть выраженъ понятіемъ самостоятельности, и при которомъ становится неудобнымъ безусловное ея отрицаніе, хотя бы и въ массъ. Въ учебной практикъ оригинальностью называется всякая вообще свободная, или лучше сказать, собственная (и въ этомъ смыслъ самостоятельная) комбинація мысли, а не простоє только усвоеніе чужихъ мыслей: собственное внечативніе отъ историческаго событія или эмпирическаго явленія, собственное сочетаніе данныхъ представленій въ логическомъ соображеніи и выводь, всявая вообще мысль вив и за предвлами даннаго содержания, -- все это можеть не быть оригинальностью въ общирномъ смысле, но будеть оригинальностью со стороны ученика. Отъ этой оригинальности мы нивавъ не котвли бы отвазаться для ученическихъ работь. Между темъ именно въ смысле отрицанія даже такой оригинальности, какъ намъ кажется, смотритъ на письменныя упражненія журналь Комитета, и что всего прискорбиве-въ этомъ высказывается взглядъ, который въ последнее время при осложнении учебныхъ занятий сталь практиковаться многими педагогами. Дадугъ они или прочитають ученику какую-нибудь статью, и заставляють изложить своими словами усвоенное или прочитанное: этимъ котять ограничить всв требованія по отношеню въ письменнымъ ученическимъ работамъ; въ высшихъ классахъ пріемъ этотъ разнообразится темъ, что для пользованія назначается большая по объему статья, въ сокращенія которой и будеть состоять задача сочиненія. При такой постановкъ дала и рачи нать о самостоятельности; сочинение считается удовлетворяющимъ условіямъ хорошаго упражненія, лишь бы было написано "языкомъ правильнымъ, чистымъ, было логически связано, последовательно". Едва ли нужно пояснять, что при этомъ теряется самый существенный характеръ сочиненія, вакъ упражненія, улетучивается самый основной его мотивъ. самое важное его значеніе. Умственное упражненіе тогда только даетъ развитіе и подвигаеть его впередь, когда оно представляеть не пассивное ассимилирование чужихъ мыслей, но самодъятельность, собственную, свободную комбинацію из или мо поводу прочитаннаго. По отношенію къ пизшимъ классамъ такое требованіе не всегда и не при всвув обстоятельствахъ выполнимо; но въ высшихъ классахъ, въ перспектива средняго образовательнаго заведенія, выпускающаго юношество въ жизнь, такое требованіе составляеть необходимое условіе, необходимый вънецъ дъла... Но объ этомъ еще предстоить ръчь внереди.

Ту же точку врвнія мы приміняємь и по отношенію къ изяществу языка. Педагоги знають, какое изящество мы импемь

Digitized by GOOGIO

въ виду; они знають, что сочинение, написанное удовлетворительно въ логическомъ смысле, правильнымъ, чистымъ языкомъ, чаото представляеть то, что называется дубоватымъ изложеномъ. плетеніемъ рачи, нанизываніемъ предложеній, чуждымъ волиой стилистической обработки, и что наоборотъ упражнение съ пограшностями противъ ореографіи и вообще грамматики можеть представлять красоту отдельных образовъ и выраженій наи бластящія въ стилистическомъ отношеній врупицы. Съ извістной точки зрвнія первое должно заслуживать безусловнаго одобренія, а второе порицанія. Безспорно, что въ требованіи грамматической и догической правильности заключается существенная задача обученія; безъ сомивнія также изящество рвчи не можеть быть совершенно безусловнымъ требованиемъ въ первое, да и последующее время обученія. Но если строго и последовательно провести въ школьной правтикъ такое возврзије, если будетъ предъявлена требовательность въ одномъ отношеним на счеть уступчивости и индифферентизма въ другомъ, то по закону вещей мы подорвемъ всякое живое слово, всякое стремленіе къ изяществу рачи, когда это посладнее будеть составлять начто сверхдолжное, неокупаемое или по крайней мъръ обходимое, и вывсто того поставимъ сухую формальность, дисциплину, военную выправку речи... Между темъ по высказанному нами взгляду изящество рачи должно представлять своего рода вънецъ учебнаго дъда, полноту и законченность образованія, къ которымъ должны быть направлены усиля и старанія цельнаго, вавершающагося образованія среднихъ учебныхъ заведеній.

Наши сужденія по отношенію къ требованію самостоятельности мысли и изящества рачи въ особенности, и между прочимъ по отношенію въ требованію обстоятельности и полноты изложенія въ письменныхъ упражненіяхъ воспитанниковъ духовныхъ семинарій, должны получить подкрапленіе въ спеціальной идев того учебнаго заведенія, о которомъ мы говоримъ. Семинаріи, вакъ среднія учебныя заведенія, приготовляють пастырей церкви. Пастырь церкви представляеть не простую единицу обществемную; онъ призванъ стать во главъ сотемъ, тысячъ пасомыхъ, и потому безъ-сомивнія долженъ владеть способностью руководства. Школа конечно не образуеть практически такой способности; но она подготовляеть ее, развивая теоретическую самостоятельность мысли и способность вообще оріентироваться мыслью въ важдомъ данномъ случав. Развитіе въ такомъ смысль и направление достигается всего прямые и цылесообразные вы соотвътствующей, т.-е. самостоятельной постановив письменныхъ упражнения, какъ главныхъ средствъ образования и восимтанія мысли. Понятно также съ этой точки зрвнія, что наобороть привычка пассивнаго отношенія ка чужима мысляма обра-

вуетъ въ воспитаннивъ семинаріи предрасположеніе въ подчиненію практическому и будеть во всякомъ случав плохимъ прецедентомъ для разнообразныхъ коллизій руководственнаго пастырскаго служенія. Далве — безспорно также, что живая, изящваю
въ ораторскомъ смысль, т.-е. одушевленная, убъдительная ръчьсоставляеть одно изъ могучихъ орудій въ рукахъ пастыря для
вліянія на пасомыхъ, какъ на обороть тяжелое, дубоватое, хотя
бы и дъльное изложеніе, далеко не обезпечиваеть успъха для
пастыря среди народа, не способнаго возвыситься до отвлеченныхъ представленій и привыкшаго руководиться больше непосредственнымъ чувствомъ. Съ этой точки зрвнія мы понимаемънеобходимость образованія изящной ръчи для кандидатовъ священства.

Если наконецъ мы возвратимся къ добрымъ преданіямъ прошедшаго, въ которому повидимому съ такимъ уважениемъ относится и самъ духовно-учебный Комитеть, то и въ немъ дъдопредставляется совсемъ не въ томъ светь, въ какомъ изображаеть его журналь комитета. И нужно мало знать это прошлое, чтобы въ требованіяхъ этого последняго видеть возрожденіе "добраго стараго преданія", если оно желательно. Не сухой Формализмъ, не дисциплина и механическая выправка, но живое, одушевленное слово, своего рода вдохновение видны въ ученическихъ упражненияхъ прежняго времени. Ученики душу свою полагали въ сочинении; они манкировали предметными занятіями, и всецвло отдавшись писательской двятельности, много читали, думали, разсуждали, смотрели, -- ночи просиживали, увленаясь работою, и въ это время ужъ трудно было завлечь ихъ даже на то, на что легно отзывается и подрается юношество. То была именно авторская двятельность, разрешавшаяся подъ-часъуродинво, но имъвшая свои блестящія сторомы. Она поддерживала одушевление и была для ученика самодъятельностию въ полномъ смысль. Дъльный ученикъ считаль поворомъ для себя, не говоримъ-прямое списыванье, заимствованье, но даже компилицію; онъ сначала старался охватить своимъ молодымъ умомъ предметь, понять, уразуметь его, и потомъ уже допускаль чтеніе, стороннюю помощь; онъ усиливался выразить собственными силами мелькавшія въ его голов'я представленія, подбираль слова, выраженія, мучился неудачею, неполнотою, малосильностью наш тяжеловъсностью ръчи, нъсколько разъ передълываль написанное, изощряя свою рвчь, мысль и фантавію. Это была своего рода творческая двятельность, и она не оставалась безплодною. Докавательство этого-все прошлое нашихъ духовно-учебныхъ заведеній, на которое справедливо ссылается духовно-учебный Комитеть и которое имъеть даже инородныя свидътельства.

Мы не нивемъ въ виду подробнаго развитія нашихъ мыслей. Достаточно, если мы, какъ надвемся, вызовемъ на солидарныя

Digitized by GOOGI

соображенія людей, близво и практически знакомыхъ съ двломъ. Съ своей стороны мы охотно готовы дать разъясненіе по твиъ изъ намвченныхъ нами пунктовъ, которые могуть вызвать недоразумънія, возраженія и вообще содъйствовать всеми силами рышенію интересующаго насъ и столь важнаго для духовно-учебныхъ заведеній вопроса объ улучшеніи письменныхъ упражненій.

A. T.

11.

#### Къ вопросу о томъ, какъ уменьшить процентъ малоуспъвающихъ учениковъ въ духовныхъ учелищахъ.

Едва-ли есть хотя одно счастливое духовное училище, въ которомъ малоуспешность учениковъ не была бы злобою дня. О ней ежедневно ведутся толки среди училищнаго начальства и наставниковъ, а въ концъ мъсяца въ педагогическихъ собраніяхъ поднимаются настоящіе диспуты.

Зная достаточно училищную жизнь, такъ какъ на долю нашу выпало посвятить ей нъсколько лътъ службы въ качествъ надвирателя-репетитора, считаемъ долгомъ высказать по данному вопросу и свое мнъніе, какъ плодъ опыта. Но предварительно полагаемъ нужнымъ высказать слъдующее соображеніе. Непремъннымъ условіемъ успъшной борьбы съ каждымъ ненормальнымъ явленіемъ признается обыкновенно правильное изслъдованіе причинъ его, такъ-сказать діагнозъ явленія; намъ кажется поэтому, что такой же діагнозъ указаннаго явленія необходимъ и для ръшенія нашего вопроса.

На основаніи опыта главнымъ образомъ ны полагаемъ причины малоусившности: а) въ малоподготовленности и неразвитости большинства учениковъ, поступающихъ въдуховныя училища; b) слабыхъ требованіяхъ училищнаго начальства при пріемъ учениковъ и с) отсутствии полной учебно-воспитательской организаціи вообще и строгаго контроля и надзора надъ вижклассными занятіями учениковъ въ частности. Названныя причины находятся въ такомъ взаимоотношении, что каждая изъ нихъ помогаеть или обусловливаеть другую Ни для кого не секреть въ настоящее время, что требованія при поступленів въ духовныя училища какъ въ приготовительный, такъ и въ первый классъ слабъе, чъмъ при поступленіи въ тъже классы гимназіи, не смотря на то, что духовныя училища и семинаріи, съ которыми они составляють одно законченное целое, по общему курсу наукъ не только не уступають гимназіямъ, но даже выше ихъ стоять въ этомъ отношении. Въ сказанномъ дегко убъдиться какъ изъ сравненія вступительных программъ названных учебныхъ заведеній, такъ и изъ другихъ явленій. Въ извъстномъ намъ учи-

-эмася с симнивіди ся вотокняв слог йыджен с сфинцивн сринц намъ невыдержавшіе въ гимназію 1) и за немногими исключеміями отвічають, если не хорошо (бывали и такіе приміры), то по врайней мара удовлетворительно. Всякому конечно извастно убъщение, что хорошее здание не строится на худомъ основании. Въ гимнавіяхъ этой истиной строго руководствуются; ее усвоили уже въ значительной степени и гъ, на чьей отвътственности дежить подготовка детей въ поступлению въ гимназии. Унасъ же, въ духовныхъ училищахъ и духовномъ сословіи, очевидность указанной истины повидимому совершенно игнорируется. На пріемныхъ экзаменахъ здёсь довольствуются самыми элементарными познаніями поступающихъ, и этоть minimum требованій училищной программы, а еще болье начальства, до нъкоторой степени зависимаго отъ духовенства, даетъ родителямъ возможность доставлять училищамъ учениковъ совершенно неподготовденныхъ, нисколько не развитыхъ и такимъ образомъ взваливать на нихъ (училища) двойную работу, трудно выполнимую служащими и до невозможности тяжелую для учащихся. Не обладая достаточнымъ развитіемъ и подготовкой и уже темъ самымъ отдавансь въ руки малоуспъшности, такіе ученики почти всегда поставляють себя, товарищей и учителей въ одно очень невыгодное положеніе. Дівло въ томъ, что какъ ни ничтожны требованія для поступленія въ духовныя училища, сюда являются ученики и очень хорошо подготовленные. Кромъ того между плохо подготовленными найдутся даровитые. Въ такомъ случат составъ власса ученивовъ относительно такъ-сказать ихъ умственнаго ценза приблизительно выразится такъ: 1/2 малоподготовленныхъ (съ обывновенными способностями), 1/4 малоподготовленныхъ, но даровитыхъ, 1/4 хорошо подготовленныхъ 2). Теперь представимъ себв, что у каждаго учителя вырабатывается извъстный методъ преподаванія, всегда разсчитанный на большинство. Тогда если приблизительно учитель опредвлить большинство малоподготовленцыми, съ обыкновенными способностями, то естественно на нихъ будетъ обращать и свое главное вниманіе; въ такомъ случав остальнымъ-даровитымъ и хорошо подготовленнымъ достанется въ удель скука и разсеянность, всегда грозящія какимъ угодно ученикамъ постепеннымъ пониженіемъ уровня ихъ знаній, дарованій, а следовательно и успеховъ. Наобороть, если препо-

<sup>2)</sup> Мы вивемъ въ виду свою практику, но конечно отношенія бывають и нима. Притомъ мы оставляемъ въ сторонів почти всегда значущійся въ училищемых спискахъ проценть учениковъ (конечно незначительний) не только маконодготовленныхъ, неразвитыхъ, но къ тому же и малоспособнихъ. Нечего и говорить, что на нихъ заботи учителей почти не простираются.



Обыкновенно здѣсь пріемиме зазамены начинаются немного посже гимиазаческихъ.

даватель опредвить большинство хорошо подготовленными и даровитыми, тогда малоподготовленнымь грозить то, что они не въ состояніи будуть ни понимать, ни усвоять объясняемаго и изучаемаго. Въ томъ и другомъ случав преподаватель будетъ поставлень въ большое затрудненіе какъ вести дёло: кому отдать предпочтеніе, кого принести въ жертву 3). Очевидно такимъ образомъ, что разноколиберность состава класса, являющаяся главнымъ образомъ какъ результатъ слабыхъ пріемныхъ испытаній, безусловно дурно отражается на успѣхахъ всѣхъ учениковъ, если конечно подъ малоуспѣшностію разумѣть не только полученіе двоекъ и единицъ, а и вообще низшій уровень данныхъ успѣховъ ученика сравнительно съ возможнымъ и желательнымъ для него. Поэтому одною изъ важныхъ обязанностей духовныхъ училищъ должна служить забота объ однообразіи состава поступающихъ учениковъ.

Недостаточность состава служащихъ въ духовныхъ училищахъ извъстное явленіе. Мы не будемъ въ этомъ отношеніи проводить параллели между гимнавіями и духовными училищами, такъ какъ между этими учеными заведеніями есть значительная разница въ матеріальныхъ средствахъ. Тъмъ не менъе нельзя не обратить вниманія на то обстоятельство, что тогда какъ въгимнавіяхъ (гдв есть пансіоны) вромъ директора и инспектора существуютъ: классные наставники, воспитатели и надзиратели,—у насъ есть немало духовныхъ училищъ, которымъ въроятно долго еще не дойти до сознанія необходимости ввести хотя бы достаточный штать надзирателей-репетиторовъ!..

Такимъ образомъ малоподготовленность учениковъ и слабыя требованія училищнаго начальства являются причинами, совмъстно влінющими на малоуспъшность. Училищное начальство своими слабыми требованіями даеть возможность духовному сословію разечитывать на достаточныя якобы силы училища, причемъ и тою и другою стороною игнорируется недостаточность учебно-воспитательского персонала въ духовныхъ училищахъ. Духовное сословіе поэтому доставляеть училищу самый разношерстный контингенть учащихся и тымь парализуеть благотворное вліяніе на учениковъ и безъ того недостаточныхъ училищныхъ силь. Такое положение двла естественно указываеть слвдующее средство: такъ какъ училищныя правленія не имъютьправа расширять программы требованій на пріемныхъ испытаніяхъ, то по крайней мірь должны усилить свои законныя требованія. Эта міра заставить духовное сословіе обратить серьёвное внимание на подготовку своихъ детей и следовательно не-

<sup>\*)</sup> Справедиво на после этого поступають те, которые причину малоусефиности почти исключительно взваливають на учителей?



оомивнно ослабить ту пестроту состава учениковь, которою къ совалвнію отличаются наши духовныя училища. При настоящей волидной постановив учебнаго двла въ народныхъ школахъ даже бъдные, малограмотные и ужь конечно всегда занятые псаломщики имъють возможность должнымъ образомъ подготовить своихъ дътей къ духовному училищу.

При обсуждении средствъ въ устранению третьей причины малоуспъшности считаемъ долгомъ обратить внимание на единогласно почти всеми признаваемое репетирование учениковъ во время вечернихъ занятій. Но кому собственно и на какихъ условіяхъ должно быть поручено это дело? Репетиторами желательны особыя лица, именно какъ третій недостающій элементь въ общей учебно-воспитательской организацін для борьбы съ язвою нашихъ духовныхъ училищъ-малоуспъшностію. Если въ этой духовномедицинской борьбъ всю училищную корпорацію и главнымъ образомъ педагогическіе советы можно сравнить съ консиліумомъ, а учителей съ врачами, то надзиратели-репетиторы суть фельдшера, необходиные при всякой лечебницв. Теоретически они знають меньше врачей и мало что дълають оть себя; за то они проще въ глазахъ паціентовъ (особенно если это двти), следовательно правственно ближе, доступиве для всехъ разспросовъ, а потому суть лица въ извъстномъ смыслъ незамвнимыя. Поэтому репетирование должно быть поручено лицамъ спеціально назначеннымь для этого-надзирателямъ-репетиторамъ.

Надзиратели репетиторы — типъ служащихъ въ духовныхъ училищахъ не вполив установившійся. Въ уставв духовныхъ училищъ о нихъ даже не сказано, если конечно не относить къ нимъ небольшаго замвчанія, что въ училищахъ въ помощь инспекціи могуть быть назначаемы надзиратели. Для нихъ нъть инструкціи и даже число ихъ (въ каждомъ училищъ) не опредъдено. Тамъ, гдъ появляются лица этого типа, имъ усвояются разныя названія. Намъ напр., лично извістно, что въ одномъ училищь они называются надзирателями-репетиторами, въ другомъ гувернерами, въ третьемъ-воспитателями. Само собою разумвется, что названія эти обусловливаются характеромъ, оттвикомъ тъхъ обязанностей, которыя по не имънію руководящаго начала въ уставъ духовныхъ училищъ налагаются на этихъ лицъ частными соображеніями училищныхъ правденій. Иститутъ надвирателей-репетиторовъ необходимо долженъ быть введенъ сообразно съ ранве указаннымъ назначениемъ во всихъ благоустроенныхъ училищахъ (гдъ есть общежитіе) на следующихъ опредвленныхъ началахъ. Чтобы точнее формулировать эти обаванности нать надобности разънснять общензвастную истину объ отношени обучения въ воспитанию. Надзиратели — репетиторы должны нивть ближайшее отношеніе какь кь учебной, такь и кь

воспитательной части. Въ первомъ случав на ихъ обязанности лежатъ вивилассныя занятія съ учениками; во второмъ имъ принадлежить ближайшій непосредственный надзорь за жизнію учениковъ не только оффиціальною, но и частною, личною жизнію по возможности каждаго ученика. Последнее обстоятельство прямо говорить о необходимости особаго надзирателя-репетитора для каждаго класса. Классный надзиратель-репетиторъ () должень присматриваться и прислушиваться ко всему, что такъ или иначе выясняеть жизнь каждаго ученика своего класса и только на основани выведеннаго заключения о каждомъ изъ нихъ вести канъ воспитание вообще, такъ и въ частности репетирования. Само собою разумъется, что какъ эти заключенія объ ученикахъ, такъ и самыя мъры въ борьбъ съ малоуспъшностію въ важныхъ случаяхъ должны быть обсуждены въ педагогическихъ совътахъ. Въ виду того, что учебно-воспитательскіе пріемы вырабатываются не только добросовъстныхъ выполнениемъ обязавностей, но и временемъ, желательно было бы закръпление воспитателей въ духовныхъ училищахъ на возможно болве продолжетельное время, но отнюдь конечно не насильственное, такъ какъ успъхъ нашего дъла прежде всего въ добросовъстности исполнения его. Нужно по возможности поставить воспитательскую должность въ такія условія, чтобы лица ее занимающія (студенты семинарій) сами находили возможнымъ пробыть въ училищь большее число льть. Тогда естественно ожидать, что проценть малоуспъвающихъ учениковъ духовныхъ училищъ, если не уничтожится совершенно (что кажется невовможно), то несомевно будеть доведень до возможного минимума.

Не прямое, но важется радивальное средство въ борьбъ оъ малоуспъшностію ученивовъ духовныхъ училищъ мы желали бы рекомендовать въ публичномъ (въ присутствіи всего класса) контролированіи воспитателями прочитанныхъ ученивами книгъ и образцовыхъ чтеніяхъ, предлагаемыхъ по воскреснымъ и правдничнымъ днямъ одному или нъсколькимъ классамъ (сообразно съ содержаніемъ статьи), послъ чего дълается ученивами при помощи лектора разборъ прочитаннаго 5). Въ извъстномъ намъ училищъ эти мъры практивуются явсколько лътъ и признаты педагогическимъ совътомъ раціональными, какъ развивающія учениковъ, а слъдовательно и несомнънно вліяющія на ихъ успъхи.

В. Григ - чъ.

Въ чтеніяхъ принимаетъ участіе вся училищная корпорація по очереди.



<sup>\*)</sup> Мы желали бы, чтобы названнымъ лицамъ былъ усвоенъ болъе соотивнотвуюпій титулъ влассныхъ воспитателей, какъ ихъ и будемъ называть далье.

## ИЗЪ ОТЧЕТА О ДЪЯТЕЛЬНОСТИ МОСКОВСКАГО ПРАВОСЛАВНАГО КИРИЛЛО-МЕӨОДІЕВСКАГО БРАТСТВА.

Къ 1 января 1888 г. всёхъ школъ, состоящихъ въ вёдени Совета Кирилю-Меоодіевскаго братства было: 1) церковно-приходскихъ 110 и учащихся въ нихъ: мальчиковъ — 4,108, девочекъ—1,066; 2) школъ грамотности—31 и учащихся въ нихъ: мальчиковъ—355, девочекъ 178. Всего же школъ 141 съ 5,717 учащимися въ нихъ обоего пола. По сравненю съ прошедшимъ годомъ число школъ увеличилось—церковно-приходскихъ на 29 и грамотности на 8; число же учащихся увеличилось: мужеского пола на 1378 и женскаго на 278 человекъ, а всего на 1656.

Школы распредъляются по епархіи не равномърно. Въ г. Москвъ 15 школъ. Въ уъздахъ: 1) Дмитровскомъ 18; 2) Подольскомъ 14; 3) Коломенскомъ 12; 4) 5) и 6) Московскомъ, Богородскомъ и Бронницкомъ по 11; 7) и 8) Звенигородскомъ и Клинскомъ по 10; 9) и 10) Серпуховскомъ и Волоколамскомъ по 9; 11) Рузскомъ 7; 12) и 13) Верейскомъ и Можайскомъ по 2.

Изъ числа существовавшихъ въ прошломъ отчетномъ году нъкоторыя школы или заврылись, или исключены изъ списка церковно-приходскихъ по другимъ причнамъ: 1) Московскаю умаза: въ с. Биберевъ—существ. при пособіи отъ земства и теперь состоящая въ въдъніи увзднаго учил. Совъта; 2) Подолескаю умаза: въ с. Скурыдинъ существующая на частныя средства г. Васильчикова, по нежеланію его считать школу въ числъ церковно-приходскихъ; 3) Клинскаю умаза: въ с. Глуховъ (за смертію ин. Оболенскаго, на средства котораго содержалась).

Вновь открыты, или вновь внесены въ списокъ церковиоприходскихъ следующія школы: церковно-приходскія: въ Моск. уподол: Мареннская, Покровская на Филяхъ (С. Д. Кузинчева), Покровско-Бреховская, Братцовская; Подольск. уподол: Могутовская, Дровнинская; Коломенск. уподол: Хонятинская, Городищенская, Чиркинская; Бронницк. уподол: Спасская, Вертковская, Вурхинская; Дмитровск. уподол: Набинская, Говлевская; Звениюр. уподол: Карауловская; Болород. уподол: Никольско-Полтавская;

Серпух. уподп.: Бекетовская; Волок. уподп.: Матренинская, Въпоколпинская, при Іосифовомъ-Волокоданскомъ монастыръ, Девжіевская, Покровская; Клинск. уподп: Іевлевская, Демьяновская, Воскресенская на Шошь: Рузскомь уподт: Борвецовская, Ащеринская, Петровская; Можайскомо уводь: Сокольниковская. И сверхъ того переименованы въ церковно-приходскія и передалы въ завъдывание епархіальнаго начальства, по воль Его Императорского Высочества Великого Киязи Сергія Александровичапри вполнъ благоустроенныя и препрасно обставленныя во всвиъ отношениямъ школы, находищися въ имвиния Его Высочества: доп мужская и женская въ с. Ильинскомъ, и одил смвшанияя въ д. Усовъ, Звенигородскаго уведа. Это распоряженіе Великаго Княвя, принятое съ чувствомъ глубочайшей признательности, какъ драгоцънный и видимый для встхъ знань сочувствія члена Инператорской семьи къ народному просвівщеню въ духв св. православной церкви. Советь братства съ особеннымъ удовольствіемъ заносить въ свой отчеть, въ полной увъренности, что его раздълять и всъ сочувствующіе тавому направленію просвіщенія народнаго. Можно надіяться, что этоть факть ободрительно подвиствуеть на всехъ сочувствующихъ и содъйствующихъ успъху церковно-приходской школы, призванной дать православному народу нашему истинное и любезное ему просвъщение.

2) Частію вновь открыты, частію же изъ существовавшихъ уже прежде внесены въ нашъ списокъ, следующія школы грамотности: Братвевская (Моск. у.), Одинцовская (Под. у.), Андреевская, Прусская и Грайворонская (Колом. у), Зеленослободская, Константиновская, Петровская, Егановская (Бронница. у.), три Возавиженскія и Сабуровская (Дмитр. у.), Оедоровская (Богор. у.), Ивановская, Семеновская и Щеглятьевская (Серпух. у.), Порвчынская и Полуэктовская (Рузс. у.). Изъ числа существовавшихъ въ прошломъ году 11 школъ грамотности закрылись по разнымъ причинамъ: за смертію, или переходомъ на другія маста лецъ, содержавшихъ школы, за ненадобностію ихъ, съ открытіемъ въ твхъ мъстностяхъ другихъ школъ и т. п. При этомъ следуеть заметить, что въ Совете не имеется полныхъ свъдвий о числь школь грамотности, существующихъ въ Мосповской епархіи. Изъ чихъ сравнительно только очень немнотія вначатся въ нашемъ спискв, тогда вакъ на самомъ двів число ихъ должно быть весьия вначительно: на прошлогоднемъ Московскомъ губернскомъ венскомъ собраніи число такихъ шкогъ приблизительно было насчитано слишкомъ до 400. Имъя въ виду, что по § 6 Высочайше утвержденныхъ правилъ о цервовно-приходскихъ школахъ, вов существующія въ епархін шкоды грамотности подчиняются въдънію и наблюденію епархіальнаго начальства, а также и потому, что этимъ школамъ предположено оказать поддержку и пособіе, Совъть принять міры на собранію болье точныхъ объ нихъ свідіній, разославши вы понці прошедшаго года всімъ оо. благочиннымъ епархіи ниркуляръ съ вопросами о существующихъ по приходамъ школакъ грамоты.

Обученіемъ въ школахъ занимаєтся частію само духовенство, частію же особые учители и учительницы. Ощить повазываєть, что для успішнаго и правильнаго обученія въ церковно-приходскихъ школахъ нужны особые учители. Члены причта особенно тамъ, гдв ихъ не много (а такихъ приходовъ большинство), при всемъ ихъ желаніи учить въ школі, часто отвлекаются отъ этого приходскими требами и другими служебными ділами, что ме можеть не отзываться вредно на успіхахъ обученія, особенно при враткости учебнаго времени въ церковныхъ школахъ. Поэтому число просьбъ, поступающихъ въ Совіть о назначенім особыхъ учителей, съ теченіемъ времени все болію и болію увеличиваєтся, и Совіть стараєтся удовлетворять ихъ, вазначая изъ своихъ средствъ и жалованье учителямъ, такъ что самая большая часть расхода братскихъ сумиъ сділана на этотъ предметь.

Составъ лицъ учащихъ въ церковно-приходенихъ школакъ Московской епархіи по ихъ образованію можно признать въ общемъ довольно удовлетворительнымъ. Въ нихъ числится всего: 1) особыхъ законоучителей: священияковъ 98 (въ этомъ числъ 1 ісромонахъ), діаконовъ — 5; помощниковъ законоучителей — діаконовъ 7, псаломщиковъ 2; 2) законоучительство и учительство соединяють въ одномъ лицв: 15 священиковъ, 1 даконъ и 1 студентъ симинаріи; 3) особыкъ учителей 73 и учительниць 41. Изъ нехъ: 1) кандидатовъ дух. Академін 3, — университетовъ — 2, опончившихъ курсъ ученія духовной семпнарін—32, изъ V пласса семинаріп—2,  $\tilde{I}\hat{V}$ -го 3,—III—5, II—2, I—1, окончившихъ куреъ ученія духовнаго училища — 9, учительских в семинарій — 3, пръ 4 власса гимназін-1, училища живописи-1, увадный учитель-1,-и домашняго образованія, имвющихъ званіе учителя по вкзамену-8. II,-окончившихъ курсъ ученія въ спарківльномъ жинскомъ училищъ-22,--изъ У класса училища 2, окончившикъ курсъ ученія въ женской гимнавін-5, прогимнавін-1, женской учительской семинаріи 4, мінцановомъ училищів-1, и нивющикъ эваніе учительниць по визамену, после домашияго приготовленія—6.— Въ шволахъ грамотности учили: 12 священниковъ. 3 діалона, 8 повломинковъ, 4 крестьянина и 6 крестьянских дъвицъ-самоучекъ или учившихся въ такихъ же шволакъ, — и мезависимо, отъ того - законоучительствовавали 5 священивость и 1 дівконъ.

Миронто же винамовом сместений сместений об он водинение и иссениеми помъщенія и обстановки. Нівкоторыя назыних иміноть собствовьныя помъщенія, прямо приспособленныя из этой цали и болье жин менъе удобныя; иныя же помъщьются въ цервовныхъ сто-DORESKY, KOMSKY UDUHSKISKSHINKY GISHAMU HDRUTS HIN RASMEMKY врестьянскихъ избахъ. Особыя болве, или менве удобныя помъщенія имъють 50 школь. Впрочемь, неудобство помъщенія школь въ случайныхъ зданіяхъ сознастоя всюду, и во мнорикъ мъстахъ озабочены постройною особыхъ школьныкъ зданій. Лучие другихъ поставлены та школы, которыя учреждены д содержется при помощи частныхъ лицъ, сочувствующихъ жыл церковно-приходскихъ школъ, или имъютъ особыя постоянныя средства въ содержанию. Сюда относятся школы: 1) всъ почти епколы г. Москвы; 2) Московского угозда: въ д. Выхние (Вишнаковскаго прихода), отврытая при содъйствін гг. Малютинывъ Маріи Я. и Григорія Я., С. В. Перлова и графа С. Д. Шераметева, который изъ своихъ средствъ даетъ жалованье 2-жъ учителямъ школы по 300 р. наждому; въ с. Тронцкомъ-Кайнарнии - нікода открыта и содержится всецвло на средства кина С. П. Голицына; при прасильно-набивной рабрить купца С. Д. Кузмичева — школа открыта и содержится всецью на оредства г. Кузмичева; 3) Подольскаго упозда: въ сель Закарьинь — отврыта на средства покойнаго купца О. И. Соболева, устронашаго и обезпечившаго школу вкладомъ въ 10 т. рубл.; въ с. Старомъ-Яму, благодаря заботамъ мъстнаго свящ. Нивитема, писла имветь свое вполна удобное помъщение; 4) Броиниционо мызда: при Бронницкомъ соборъ-школа содержится на церковныя средства и имветь пособіе оть попечителя г. Кононова вь с. Спасскомъ-устроена и содержится на средства граса С. В. Орлова-Давыдова; 5) Дмитровского упода: при Хотъковскомъ монастыръ-содержится на монастырскія средства; въ с. Богасловскомъ, Могильцы тожъ, на средства потомств. почети. граживнина В. П. Ангина; 6) Звенинородскаго упода: въ нивнів Великаго Князя Сергія Александровича, три ніколы (2 въ Ильниекомъ и 1 въ Усовъ)-вполив благоустроенныя и обезпеченныя на средства Его Высочества; въ д. Падиковой (при Аносинъ монастыра) содержится при вначительномъ пособіи отъ помечителя В. И. Прихина: въ с. Денисьевъ, съ пособіемъ отъ вияви А. М. Голипына; въ д. Часовив-прихода Никольского-Кляпово, благодаря ваботливости мъстнаго священина Розанова, имъетъ свое собственное вполнъ удобное помъщеніе; 7) Богородскию упода: при Берлюковой пустыни и Гуслицкомъ монастыръ, содержатся на счеть монастырей; 8) Серпуховского упада: въ с. Щеглятьевъ, меключетельно на оредства графини М. В. Орловой-Давыдевей; въ с. Нехорошемъ, многолюдивя ингола помещается въ собезпеченовъ домъ устроенновъ покойною попечетельницей М. В. Делишевой; 9) Волоноламскато упада: при Іосноовомъ монаезиръ—2-млассная вполиъ благоустроенная школа содержится воецъло на монастырскія средства; 10) Клинскато упада: въ с. Тремсвитскомъ содержится при вначительномъ пособіи отъ почителя нолковника Г. Н. Теплова; 11) Верейскато упада: въ с. Субботинъ, имъетъ удобное помъщеніе и получаетъ пособіе отъшенечительницы баронессы Л. П. фонъ-Вимпфенъ.

Положеніе остальныхъ школь не можеть быть привнано удовлетворительнымъ: онь и пом'ящаются неудобно, и не вполн'я обезпечены книгами и прочими учебными пособіями и принаджежностями.

Что касается обученія въ школахъ, то оно, судя но отвываю наблюдателей школь, въ общемъ ведется довольно успешно, к везде въ добромъ и надлежащемъ духё и направленіи, согласно неданной Св. Синодомъ программё и объяснительной въ ней ещиске. Въ некоторыхъ отзывахъ наблюдателей указывается, впрочемъ, на трудность выполненія данной программы въ 2-годичный курсъ обученія, назначенный для обученія въ однокласныхъ церковно-приходскихъ школахъ.

Невоторыя изъ церковно-приходскихъ школь были посъщены членами инспекціи министерства народнаго просв'ященія, и отъжихь получены добрые отвывы объ этихъ школахъ. Такъ г. диренторъ народныхъ учелнить Московской губерніи лично заявиль совъту, что во время обътада своихъ школъ, имъ посъщены были и церковно-приходскія школы: въ г. Богородско при Тихвиченой первы, Падиковская, при Аносинъ монастыръ и въ селъ Уполозакъ (Богородскаго увзда) и найдены имъ въ корошемъ состоянія, особенно двіз первыя. Основываясь на этомъ отзывів. совъть братства постановиль выразить благодарность попечижелить и священивамъ, завъдывающимъ этими школами за благоустройство ихъ, а учительница Падивовской школы г-жа Бобцевой выдать награду 25 р. Кроме того г. инспекторомъ народныхъ училищъ посвщена была и найдена въ отличномъ состоямім первовно-приходская школа въ погость Доркахъ Бронницваго уведе, о чемъ онъ нашелъ нужнымъ довести до сведения выспаго начальства. На основаніи этого отзыва, подтвержденнаго и советомъ братства, заведующій этою школою и заколоучитель овященникъ Толгскій награжденъ камилавкою, а учительниць дочери его Варваръ Толгской выдано въ награду изъ средствъ Св. Синода 100 руб.

По окончаніи прошлаго учебнаго года въ первый разъ произведены были въ церковно-приходскихъ школахъ экзамены окончиванниъ куроъ ученія ученикамъ, на основаніи изданныхъ на этотъ предметь правиль. Экзаменаціонными коммиссіями признаны удовлетворительно выдержавшими акзамень 159 мальчиковъм 21 дъвочка, которымъ и выданы отъ совъта установленным свидътильства,—первымъ съ правомъ на льготу по воинскож повинности IV разряда.

Народъ весьма сочувственно относится въ церковно-приходскимъ школамъ за ихъ церковно-религіозное направленіе: особенно нравится простымъ людямъ чтеніе и пініе школьниковъ при церковномъ богослуженіп. Посліднее, впрочемъ, къ сожалівнію, не во всіхъ школахъ хорошо и удовлетворительно поставлено, за отсутствіемъ лицъ, умінющихъ обучать церковному пінію.

Денежныя средства братства сравнательно съ прошедшимъ годомъ значительно увеличились—увеличене это произошло главнымъ образомъ отъ постояннаго отчисленія на поддержаніе церковно-приходскихъ школъ части церковныхъ доходовъ и особаго кружечнаго сбора на этотъ предметь, установленныхъ по распоряженію Св. Синода. Изъ этого источника братство получаетъ весьма значительныя и самое главное—постоянных и опредоменных средство на содержаніе своихъ школъ. Главнымъ вкладчикомъ въ братскую казну являются по прежнему Московскія церкви и монастыри. И отъ всъхъ прочихъ церквей епархіи также поступили нескудныя пожертвованія, давшія въ итогъ значительную сумму. Въ общемъ итогъ такихъ поступленій было, считая по 1 февраля, 16.628 р. 16 к. Значительныя пожертвованія поступили и отъ частныхъ лицъ свътскихъ, но въ отчетномъ году ихъ было меньше предшествующаго.

Изъ средствъ Св. Синода ассигновано было на церковно-приходскія шком Московской епархіи 1,000 руб., и сверхъ того выслано безмездно различныхъ книгъ для школъ въ количествъ 1708 экземпляровъ.

Всего же у братства въ приходъ было суммы: 1) оставалось отъ предшествующаго года (наличными 19,651 р. 42 коп. билетами—9,500 руб.) 29,151 р. 42 к.; 2) поступило на приходъ вътечение 1887 года, наличными и билетами 20,873 руб. 11 коп., итого 59,024 р. 53 к.; 3) въ январъ 1888 г. поступило 12.976 р. 51 коп., всего же 72,001 р. 4 н.

Въ расходъ было: 1) въ теченіе 1887 году израсходовано 21,191 р. 66 к.; 2) въ январъ 1888 г. 6,052 р. 22 к., всего же 27,243 р. 88 к.

Остается въ февралю 1888 г. 44,757 р. 16 к. (вътомъ числъ: 1) наличными 16,557 р. 16 к., изъ ноихъ 13,858 р. 40 к., хранятся на текущемъ счету въ сберегательной кассъ Государственнаго банка и 2) билетами—28,200 р.).

Совъть братства при назначении пособій школамъ изъ своихъ средствъ по прежнему руководился правилемъ давать такія по-

есбів, за небольними исилоченівми по особо-уважительнымъ
врачинамъ, только на жалованье учителю и пріобрътеніе вингъ
в учебныхъ пособій. Постройка же училищныхъ зданій, ихъ ремонтъ и содержаніе производелись обывновенно на м'ястныя
средства, состоявшія или изъ подушнаго сбора по приговорамъ
сельскихъ обществъ, или же изъ личнихъ средствъ попечителей
висят и иныхъ сочувствующихъ церковно-приходскимъ школамъ
частныхъ лицъ.

## О ДЪЯТЕЛЬНОСТИ ПРАВОСЛАВНАГО ПАЛЕСТИНСКАГО ОБЩЕСТВА-

По благословенію Св. Синода православное Палестинское общество приняло мізры из тому, чтобы въ Вербное Восиресенье на весмощномъ бдінім и за литургією быль производимъ въ цермахъ сборъ поданній въ кружку въ пользу повлонниковъ св. мість. Въ виду этого познакомимъ съ діятельностію общества за 1887 годъ на осмованіи отчета, читаннаго въ собраніи его 12 минувшаго февраля въ присутствіи Августійшаго Предсідателя общества Великаго Князя Сергія Александровича и многиль высокопоставленныхъ лицъ духовныхъ и світскихъ.

Въ настоящее время въ обществъ состоить 912 членовъ. Средства общества въ денежномъ отношении съ 1 марта прошдаго года увеличниксь на 354,754 рубля 47 коп. Главная двятельность общества за истекшіе ивсяцы была обращена къ устройству быта православныхъ богомольцевъ во св. Землв и въ особенности въ Герусалимъ. По уставу оно обизано оказывать пособіе православнымъ паломникамъ при посъщеніи ими святыхъ мъстъ Востока устройствомъ для нихъ страннопріныныхъ домовъ, больницъ, особыхъ паломинческихъ каравановъ, удешевленіемъ путевыхъ расходовъ, взданіемъ путеводителей в т. п. Такъ какъ общирныя русскія постройки, возведенныя 30 дътъ тому назадъ въ Герусадиив, иного дътъ уже оказываются недостаточными для вывіценія поклонниковъ, и кромъ того давно также ощущается большой недостатовъ въ водителяхъ по святымъ мъстамъ изъ духовныхъ лицъ, то общество признало необходимымъ приступить, во-1-хъ, къ сооружению своего страннопрінинаго дома близь русскихъ построекъ и, во-2-хъ озаботиться привлеченіемъ достойныхъ духовныхъ лицъ для хожделія и собеседованія съ повлоннивами. Постройка подворья въ Іерусалимъ поручена почетному члену общества и уполномоченному Д. Д. Смышляеву. Начало постройки было положено пріобрътениемъ въ собственность Палестинского общества подлъ русских страннопрівиных зданій участка земля въ 1000 кв. саж.;

эфтвиъ были соотавлены мъстнымъ архитенторомъ г. Франсья планъ и смъта, которые были подробно разсмотръны и утверждены совътомъ общества. По разсчету въ предположенномъ по**разрыта найдутъ** помъщеніе 400 простыхъ поклонниковъ и кром'в того устраиваются еще 6 нумеровъ 1-го разряда съ особыми двя нихъ пріемною и столовою и 13 комнать 2-го разряда для твхъ лецъ, которыя избътають помъщенія въ общихъ палатахъ и для которыхъ пріють 1-го разряда можеть показаться излишнею роскошью. Изъ 4-хъ флигелей подворья въ южномъ будеть устроена большая столовая для простыхъ повлоненковъ съ часовнею при ней; эта столовая предназначена также для духовныхъ беседъ съ паломниками. Въ томъ же елигеле помещаются кухия, хлебопекарня и давки, а въ северномъ олигеле - конюшия, амбары съ сушильнею на верху, прачешною и банею. Въ одновъ елигель съ пріютомъ перваго разряда (восточномъ) будеть помъщение для уполномоченного общества, священника, амбулаторной лечебницы и конторы.

Такимъ образомъ, когда это подворье будеть вполнъ окончено, оно представить одно общее целое, въ которомъ русскіе помлонники, не только живущіе въ немъ, но и въ состанихъ русских постройкахъ, найдуть удовлетвореніе своимъ насущнымъ намъ матеріальнымъ, танъ и духовнымъ потребностямъ. По смъть мостройка обойдется около 400,000 франковъ. Она была начата весною прошлаго года. Въ истекшемъ году на работы израскодовано около 190,000 франковъ, при чемъ къ осени сего года будуть въроятно вполнъ готовы и устроены восточный, съверями в южный олигели и нижній этажь западнаго; затьмъ на сивдующій годь останутся верхній этажь этого финселя и внутренній олигель, на что потребуется до 90,000 франковъ. Къ началу паломинческаго періода 1889 г. можно будеть съ Божьею пемощью отврыть подворье. Пона до окончанія этихъ построекъ остается въ дъйствін водограйный аппарать, устроенный № 1886 году на дворъ русскихъ казенныхъ зданій. Съ 18 декабря 1886 года по 1 января 1888 года аппарать действоваль 184 дня, при чемъ требованій на випятовъ предъявлялось среднимъ числомъ около 300 въ день. Продается випятовъ по 1 в. ва чайникъ. Нынъ также положено начало отпуска объдовъ паломникамъ. Эти объды были открыты съ 21 октября прошлаго года, при чемъ каждому богомольцу отпускается по требованію два горячихъ блюда за 5 паричекъ (121/2 коп.).

Устранвая водогранно и столь, общество поставило себа за правило: удовлетворяя нашлучшимъ образомъ потребностямъ палеминковъ, отяюдь не искать барышей, а взимать съ нихъ лиць отольно, чтобы окупать расходы по содержанию водограннаго аппарата и по покупка припасовъ. То же правило будеть со-

блюдаемо и после открытія подворья, когда придется установить плату за пом'ященіе въ немъ.

Для удовдетворенія духовныхъ потребностей паломниковъ по ходатайству общества Св. Синодъ преподалъ благословеніе на увеличеніе на средства общества состава русской духовной миссіи въ Іерусалимъ двумя сверхштатными членами. На должность одного изъ нихъ назначенъ съ благословенія начальника духовной миссіи, о. архимандрита Антонина, члена общества, священникъ о. Александръ Анисимовъ. Ему было поставлено въ обязанность сопровождать православныхъ богомольцевъ по св. мъстамъ и толковать имъ значеніе посъщаемыхъ мъстъ. Съ денабря, когда на новыхъ постройвахъ было окончено помъщеніе, предназначенное для чтеній и бесъдъ съ паломниками, о. Александръ приступилъ къ ежедневнымъ въ опредвленные часы обязательнымъ бесъдамъ съ ними по Священной исторіи, исторім перкви, преимущественно Россійской, а также о святыхъ мъстахъ Востока и Россіи.

Въ истениемъ году обществомъ изданъ 2 й выпускъ Путеводителн православнаго паломника по св. Землъ, заключающій въ себъ путь отъ Яффы до Герусалима и описаніе св. Града и его ближайшихъ окрестностей. Для удобства поклонниковъ пущены въ продажу отдъльными оттисками описанія храма Воскресенія и Елеонской горы съ оконченными на ней храмами Вознесенія и св. Маріи Магдалины.

Независимо отъ постройки подворья, общество приступило къработамъ на мъстъ производимыхъ имъ раскопокъ.

22 сентября прошлаго года открыта въ Бейрутв школа для приходящихъ девочекъ, заведывание которою поручено М. А. Черкасовой, бывшей несколько леть миссіонеркою въ Японія. Къ концу года въ школе было около 150 девочекъ.

Съ отврытіемъ бейрутской школы всего въ въдъніи палестинскаго общества состоять теперь 6 школь и по послъднимъ отчетамъ учащихся въ нихъ мальчиковъ и дъвочекъ 650. Кромъ того признано полезнымъ ассигновать 1,00) ор. въ годъ субсидіи на открытіе и содержаніе православной школы на Ливанъ. Что касается ученыхъ изданій общества, то въ истекшемъ году изданы три русскіе паломники-писатели: Игнатій Смолянинъ, подъредакціей С. В. Арсеньева; Епифаній, подъредакціей о. архимандрита Леонида, и Позняковъ, подъредакціей Х. М. Лопарева. Итакъ, можно сибло сказать, заключилъ отчетъ М. Г. Степановъ, что дъло православнаго Палестинскаго общества подвигается впередъ. Въ успъхъ его мы прежде всего должны усмотръть помощь Подателя всъхъ благъ и затъмъ плоды неутомимыхъ и сознательныхъ трудовъ тъхъ лицъ, которыя посвятиль себя служенію нашимъ цълямъ въ святой Землъ.

# **ЛАДАНЪ НАСТОЯЩІЙ И ПОДДЪЛЬНЫЙ.**

Употребленіе важденія или куренія особыми благовонными: веществами, по примвру ветхозавитной цериви, оъ самыхъ первыхъ временъ христіанства составляеть необходимую принаплетность каждаго богослуженія православной цереви, какь. общественнаго-въ храмв, такъ и частнаго-въ домахъ благочестивыхъ прихожанъ, наравив сь возженіемъ свечей и слея. И нажденію издавна усвоено церковію значеніе дава Богу п нивотв одного изъ оредствъ для нашего освящения. "Кадило и огонь", говорить Симеонъ Солунскій, "служать для принесевія анијема, который приносится нами въ честь Богу и какъ даръ благовонный въ честь Его уполоснія, и ради пашего освященія. Опијамомъ очищаемъ наше оболяніе и дыханіе точно такие, какъ божественнымъ хавбомъ и чашею питаемъ и украниемълушу. Посему и предано церкви далать это, какъ во славу Создателя (ибо все отъ Него), для прославленія Виновника, такъ. и ная нашего совершеннаго просвъщенія и освященія. Онијамъ освящаеть возгухъ и вивств съ твиъ наше обоняніе и дыханіе. Онъ изображаеть Св. Духа... Посему и архісрей, принося опмамъ Богу и знаменуя его, такъ говоритъ: "надило приносимъ Тебь. Христе Боже, еже примъ, возниспосли намъ благоваты всесвятаго Духа"1).

Сообразно съ такимъ высокимъ значеніемъ кажденій въ церквахъ и домахъ христіанскихъ при совершеніи богослуженій в молитвословій, для этой цали употребляются съ давнихъ поръ особыя благовонныя вещества. Сюда относятся разные веды в сорта обынновеннаго дадана, церковнаго и росиаго дадона или смирны. Обывновенный церковный даданъ, извъстный въ торговить подъ названіемъ напанца, собирается съ дерева Інпірегия turifera-наъ рода можжевельневовъ 2), растущаго въ большомъ множествъ въ Аравін и Абиссиніи и другихъ мъстахъ Малей Азін и Африки. Въ сущности это древесная смода, которую въ навъстное время года въ большомъ изобили выдвляеть изъ себя названное дерево на поверхность своей коры и которая какъ бы застываеть на жарв въ види небольшихъ капель (отсюда названіе капанець) или сосочновь. Собираніе этой смолы соч ставляеть своего рода промысель для мъстныхъ жителей и предметь значительной торговли для коммерсантовъ. Капанска имъеть четыре сорта. Самый высшій сорть его извістень въ тор-

<sup>1)</sup> Разговоръ о святихъ священнодъйствіяхъ и таинствахъ церковнихъ, гл. 101.

Энциклопед. словарь Клюшинкова.

говав подъ названіемъ капанца высшаю отборнаю. Капанецъ этого сорта, на обочные весьма ароматичный, немного отдающий вапахомъ чистаго пчелинаго воска, на видъ бълый съ незначитольнымъ желтоватымъ отгънкомъ, почти совстиъ непрозрачний, въ взломъ стенловидный, легио горить и сгораеть въ надиль, ме оставияя инкакихъ послъдковъ, при горъніи распространясть прівтный благовонный запахъ. Слъдующій за нимъ — капанець хорошій перваю сорта, потомъ-вапанець средній втораю сорта н наноневъ- самый имжий капанецъ третьяю сорта. Последній такие древесная смода, взятая отъ самой коры, иногда даже вивоть съ кусочками ен, навта ивсколько съроватаго, не имметь той формы застывшихъ или замерящихъ капель или сосуденъ, какую имветь чистый капанець, а равно и не такъ аромати-TORE, BANE TOTE, HO POPHTE TARME ACTRO, HE OCTABLISH HURANUME последновъ. Первый и второй сорта напанца зашимають среднее мето во всехъ отношеніяхъ между высшимъ и низнимъ сортами. Что васается цвны, то высшій сорть отборнаго напанца въ настоящее время предвется у оптовыхъ торговневъ по 16 р. ва мужь, хорошій первый сорть по 14 руб., средній второй серть по 13 руб. и третій сорть по 11 руб. 75 ноп. Сюда же долженъ быть причисленъ и извъстный въ торговле дадонъсвений--- это тоже древесная смола, похожая по внышиему виду на низкій сорть капанца, но значительно мен'я его арома-REHPET.

Смериа въ древности благовонное вещество, достававшееся мев смолистаго сова аравійских и евіопских деревьевъ <sup>2</sup>). Имив такъ называется одинъ изъ видовъ церковнаго ладана, вриготовляеный испусственно изъ разныхъ благовонныхъ вешествъ и именоний также, какъ и капанецъ, несколько сортовъ. Съ того же Востона, гдв добывается капанецъ, привозится къ вамъ и смирна. Самый высшій ся сорть извістень подъ насва-**Мемъ сіамской смирны**—въ слитвахъ или кусками, имветь враспеватый, почти вирпичный цветь, съ белыми жилками въ средень, при растираніи въ рукать издаеть пріятный запахъ, сожраняющися довольно долго, на огив расплавляется и потомъ меденно сгараеть, распространяя благоуханіе. Цвна этого сорга въ оптовой продаже до 150 руб. за пудъ, а при повуще въ розницу до 7 руб. сунтъ. Затемъ следуетъ смирна, известная подъ названіемъ ладана роскаю высшаго сорта-до 70 руб. нужь, или свыше 3 руб. оунгь, и просто такь-называемый даданъ ресной до 50 руб. пудъ или отъ 2 руб. сунтъ. Эти два сорта по вившиему виду мало отличаются одинь оть другаго: высшій



<sup>3)</sup> Энциклопед. словарь Клюминкова.

сорть ароматичиве обыкновеннаго роснаго ладана и чище. Обасорта на огив расплавляются и потомъ медленно сгарають, распространяя благоуханіе. Но росной ладанъ неудобно употраблять при нажденіи въ чистомъ видъ, безъ смъси его съ мапанцемъ: будучи гораздо сильные и ароматичные капанца, сразу омъдыйствуеть удущающимъ образомъ на дыханіе, особенно у ного слабы легкія. Обыкновенно росной ладанъ толкуть въ порошомъ, смышивають пополамъ съ капанцемъ и въ такомъ видъ бросатоть въ калило.

Есть еще такъ-называемый ісрусалимскій ладань въ плитнахъ и кусочкахъ, последніе величной съ зерно овсоли; онъ искусственно приготовляется въ Герусалим'в коптами изъ благовонныхъ веществъ, цвета темно-съраго. Достоинствомъ онъ ниже смирны и даже капанца. Въ продаже у насъ въ Россіи его вовсе неть и встречается какъ большая редкость—диковинка, приносимая съ Востока русскими богомольцами.

Такимъ образомъ лучшимъ ладаномъ оказывается смирна м затымъ капанецъ, употребляющеся съ незапамятной норы до настоящаго времени вездв на Востоив; причемъ смирна употребляется обывновенно при праздничныхъ богослуженіяхъ и разныхъ торжественныхъ случаяхъ, а напанепъ въ простые дин. Въ сожальнію только смерна свободна отъ порчи и постороннихъ пришвеей. Что же касается капанца, то къ нему подившивается, притомъ въ большомъ количествъ, особое постороннее вещество, ничего почти общаго съ даланомъ не имъющее. Въ торговий извистно это вещество подъ слидующими названіями: подмись по ладану, крупка, смолка. Это не что иное какъ еловая смола, собираемая преимущественно въ лъсахъ орловской губерніи. Удобивищимъ и можно-сказать единственнымъ временемъ для ея собиранія служить весна. На ели поверхъ верхней воры почти до древесины двивется по стволу несколько понеречныхъ надрезовъ, чрезъ которые смолистые древесные соки вытекають обильно наружу и затымь застывають. Достаточно куска жельза, стекла или даже простой деревянной щенки для того, чтобы отделить смолу отъ коры. Собранная такимъ образомъ еловая смола въ сыромъ видь доставляется въ Москву, гдъ существують своего рода фабрики для ея переработни, или върнъе-для приданія ей извъстной формы. Съ этою целію смолу катають на очень ръдвихъ ръшетахъ, а чтобы она не липла къ рукамъ, подсыпаютъ въ ней нъчто въ родь муки. Протертая на ръщетахъ смода получаетъ видъ веренъ крупнаго проса или птема (отоюда названіе—крупка), виъстъ слипшихся въ небольшіе нуски. Изъ Москвы смолка большими партінии вывозится напримъръ въ Кіевъ и закупастся крупными торговцами, почти



токиючительно евреями, которые и подминивають ее въ кананцу не мене третьей части. При цвив на этоть сорть дадана среднимъ числомъ 13 р. за пудъ и при стоцмости смодки
до 3 р. пудъ, подобная оабрикація даеть торговцу прибыли приштврно 3 руб. на каждомъ пудъ. Перемъщанная съ капанцемъсмодка скоро усвояеть себъ его благовонный запахъ, по цвъту
мало отъ него отдичается, такъ что не вдругъ можно примътить
присутствіе ея въ даданъ. Но она совстить не прозрачна, при
согръваніи и растираніи въ рукъ дъдается липкою и при этомъ
отдаеть специонческимъ запахомъ едовой съры. Смодка не горитъ, какъ горитъ даданъ, и положенная на горячіе уголья
издаеть смрадъ, распространяеть копоть и никогда не сгораетъ
вся безъ остатка. Остающіеся иногда въ кадилъ обуглившіеся
нуски отъ дадана — это ничто иное, какъ описанная выше подмъсь или смодка.

Коптятся такимъ образомъ православные наши храмы плохими съ подмъсью церезина свъчами, нечистымъ—тоже подмънаннымъ — масломъ дампаднымъ и наконецъ сабрикованнымъ въ еврейскихъ давкахъ даданомъ, вмъсто благоуханія распространяющимъ удушливый и противный смрадъ, оскорбляющимъ христіанское чувство, оскверняющимъ св. мъсто модитвы православныхъ христіанъ и особеннаго присутствія Божія. Слава Богу, высшее духовное правительство обратило наконецъ серьвное свое вниманіе на поддълку восковыхъ свъчей и дампаднаго масла и занято изысканіемъ мъръ противъ этого зла. Можно надъяться, что оно обратитъ также вниманіе и на поддълку дадана, а вмъстъ приметь и ръшительныя мъры противъ нея.

Но цова обращено будеть должное вниманіе на указанное нами эло и явятся ожидаемыя мёры для борьбы съ нимъ, нелишнимъ считаемъ напомнить приходскимъ пастырямъ съ церковными старостами о томъ, что на нихъ лежить прямая обязанность не цокупать подмёшаннаго ладана и не принимать его отъ прихожанъ въ виде приношеній въ дни поминальные. "При покупат дадана", говорится въ указахъ Св. Синода отъ 2 октября, 29 ноября и 13 декабря 1770 года, "смотрёть прилежно, чтобы фальшиваго не было, онаго не покупать и въ церкви не принимать, а объявлять о томъ кому следуеть въ гражданскомъ правительютвъ, гдъ строгое производится разысканіе".

Кавимъ образомъ исполнить налагаемую на пастырей и старостъ цервовныхъ Св. Синодомъ обязанность въ указахъ его отъ 1770 года, т.-е. вакъ отличить фальшивый ладанъ отъ настоящаго, свободнаго отъ употребляющейся нынъ примъси къ къ нему—смолки? Отвътъ на это даетъ настоящая замътка, оъ этою именно цълю помъщаемая въ нашемъ изданіи. Въ заключение не можемъ не упомянуть объ одномъ на нашъвзглядъ странномъ обычай употребления при каждении въ городскихъ церквахъ вмёсто дадана курительныхъ порошковъ, составленныхъ изъ душистыхъ цейтовъ и крупиновъ смолы. Употребление это составляеть новизну, не имёющую примёра въдревней церковной практикъ и потому подлежитъ рёшительной отмънъ. Въ храмъ, какъ особомъ молитвенномъ мъстъ, слъдуетъ употреблять для каждений и особое вещество, т.-е. даданъ, употреблять для каждений и особое вещество, т.-е. даданъ, употребление котораго въ церкви христіанской освящено многовъковою ея практикою. Кромъ того порошки менъе, чъмъ даданъ, удобны для этой цъди и потому, что они быстро сгораютъ и распространяють сильную копоть. Издаваемое наконець отъ хорошаго дадана благоухание гораздо долъе сохраняется и, по нашему мнёнию, значительно превосходить по своему вачеству запахъ отъ самыхъ лучшихъ курительныхъ порошковъ.

Городской священникь И. П-ій.

(Руков. для Сельск. Паст.).

### ОГЛАВЛЕНІЕ ПЕРВАГО ТОМА

# MPABOCAABHATO O503P5HI8

за 1888 годъ.

#### ЯНВАРЬ.

| I.—Слово по случаю совершившагося интидесяти-                                                      | Cmp.      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| летія Московскаго Николаевскаго сиротскаго института. Прот. Н. К. Протопопова                      | 3—7       |
| II.—Изъ чтеній по философіи религіи. VI. Историче-<br>екое доказательство бытія Божія. В. Д. Куд-  |           |
| рявцева                                                                                            | 8-39      |
| III.—Патріархъ Няконъ и его противники въ дълъ исправленія церковныхъ обрядовъ. <i>Н. Ө. Кап</i> - |           |
| терева                                                                                             | 40-78     |
| IV.—Нъмецкій церковный историкъ Августъ Неандеръ въ воспоминаніяхъ Филиппа Шаффа. Л.               | 79—97     |
| V.—Тайна путей Господнихъ **                                                                       | 98-114    |
| VI.—Письма къ почившему въ Бозъ высокопрес-<br>священному Макарію митрополиту москов-              |           |
| скому преосвященнаго Елпидифора                                                                    | 115 - 143 |
| VII.— <u>Н</u> овое размышленіе по тому же вопросу. <i>И.</i> У.                                   |           |
| Палимпсестова                                                                                      | 144—155   |
| 'III.—Естественный законъ въ духовномъ мірѣ. А. К.<br>Наумовой                                     | 156-178   |
| ІХОтчетъ православнаго миссіонерскаго обще-                                                        |           |
| ства за 1888 г                                                                                     | 179—197   |

| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cimp.               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ныхъ въровсковъданіяхъ" и И.У. Палимнос-<br>стова "За нетину и правду".—Опечатин.—<br>Объявленія: 1) Труды Никанора, архіспископа<br>Херсонскаго и Одесскаго и 2) М. Н. Каткова.<br>Собраніе статей по польскому вопросу                                                                                 | ·<br>.•             |
| мартъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •                   |
| І.—Слово въ день восшествія на престоль Благочестивъйшаго Гооударя Императора Алек-                                                                                                                                                                                                                      |                     |
| сандра III-го. Прот. I. Корженевсково                                                                                                                                                                                                                                                                    | 415-418             |
| П.—Нъсколько словъ о современномъ положения евангелической церкви въ Германіи. Свящ. М. М. Воздвиженскаю                                                                                                                                                                                                 | 419 <del>43</del> 4 |
| III.—Омовеніе ногъ на Тайной вечери. ***                                                                                                                                                                                                                                                                 |                     |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 400                 |
| IV.— Апологетическія изследованія. (Продолженіе).  Архимандрита Бориса                                                                                                                                                                                                                                   | 451—489             |
| <b>У.</b> —Объть Ісфовя. <i>Н. И. Добронравова.</i>                                                                                                                                                                                                                                                      | .490534             |
| VI.—Свидетельство древних памятниковъ о до-<br>стовърности книгъ Св. Писанія. А. КНау-<br>мовой                                                                                                                                                                                                          | 535562              |
| VII.—Форма заключенія брака у европейских в на-<br>родовъ въ ея историческомъ развитіи. И. С.<br>Бердникова.                                                                                                                                                                                             | 563—604             |
| /III.—О хриотіанской любви. *                                                                                                                                                                                                                                                                            |                     |
| IX.— По поводу исторических в ошибовъ отврытыхъ г. Соловьевымъ въ богословскихъ сочиненияхъ                                                                                                                                                                                                              |                     |
| Хомякова. Д. А. Хомякова                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 611—615             |
| Х.—19-го 'февраля 1888 года въ Москвъ                                                                                                                                                                                                                                                                    |                     |
| XI.—Извъстія и замътни: Конвурсъ на Макаріев-                                                                                                                                                                                                                                                            |                     |
| скую премію въ Кіевской духовной академіи.— Положеніе о преміи имени покойнаго высоко- преосвященнаго Макарія митрополита москов- скаго, учрежденной при Кіевской духовной  академіи по поводу юбилея ея въ 1869 г.— Списокъ "Епархіальныхъ Въдомостей".—Объ- явленіе о Сборникъ для любителей духовнаго | 629 640             |

#### A II P B J b.

| 1               |
|-----------------|
| • .             |
| 641 - 652       |
| · .             |
| 658686          |
|                 |
| 687705          |
| S. •            |
| <b>706—73</b> 8 |
|                 |
| 738—787         |
|                 |
| ં તુ 🔪          |
| 788798          |
|                 |
| 799—803         |
|                 |
|                 |
|                 |
| •               |
| 804 - 815       |
|                 |
| •               |
|                 |
|                 |
|                 |
|                 |
|                 |
| 816-832         |
|                 |

### . ОВЪЯВЛЕНІЯ.

# Книжный магазинъ А. А. Карцева.

Москва. Фуркасовскій пер., д. Обидиной.

#### Продаются следующія книги:

Пономаревъ. — Азбука для церковно-приходскихъ школъ 2-е изд. М. 1886 г. Ц. одна коп.

— Въ шволе и дома. 4-я щкольная книжка 2-е изд. М. 1885 г. (Первое изданіе допущено Уч. Ком. М. Н. Пр. и Свят. Синодомъ къ употребленію въ старшихъ отделеніяхъ городскихъ и сельскихъ училищъ для ознакомленія детей съ богослуженіемъ православной церкви). П. 45 коп.

Епископа можайскаго Александва. Нравоучительныя урови священника въ бывшинъ прихожанамъ въ письмахъ, М. 1888 г. П. 75 к.

Архангельская. —О Соловедвоих монастырт и преподобныхъ чудо-

творцахъ Восимъ и Савватін. М. 1886 г. Ц. 5 в.

Бъляевъ И. Д.—Святый Константинъ (нареченный Кириллъ) и Мееодій, учители славянскіе. 4-е изд. М. 1885 г. Ц. 10 к.

— Жизнь преподобнаго Антонія Нечерскаго 2-е изд. М. 1885 г. II. 10 к.

— Святый равноапостольный князь Владиміръ. М. 1886 г. Ц. 10 к. Введенскій.—О таниствахъ святой православной церквв. М. 1885 г. Ц. 20 коп.

Пономаревъ.—Св. великомученица Варвара, М. 1885 г. Ц. 5 к.

Священно-историческія свёденія, необходимым для каждаго православнаго христіанина. М. 1886 г. Ц. 3 к.

# Въ книжномъ магазинъ А. Л. Васильева

Коммисіонера московскаго главнаго архива министерства иностранныхъ дълъ и коммисіи пичатанія государственныхъ граматъ и договоровъ.

Москва, Страстной бульварь д. Кн. Горчакова.

продаются слъдующія книги: **Иловайскій. Д.** Сочиненія: Исторія рязанскаго княжества.—Екате-

рина Романовна Дашкова. Гр. Яковъ Сиверсъ. М. ц. 3 р. 50 к. Каптеревъ. Н. Свътскіе архіерейскіе чиновники въ древней руси. М. ц. 1 р. 50 к.

Кулишъ. Возсоединение Руси 4 т. ц. 6 р.

Любецкій. С. Разсказы изъ отечественной войны 1812 г. М. ц. 2 р. Льюнсь! Д. Исторія философіи въ жизнеописаніяхъ. Перев. съ

послед. Англійск. изданія 2 т. Спб. ц. 5 р.

Лютостанскій. Объ употребленія Евреями христіанской крови для редигіозныхъ цівлей. Изд. 2-ое, 2 т. Сиб. П. 4 р. и Талмудъ и Евреи т. І. Ц. 2 р. 50 к. т. ІІІ. Ц. 2 р.

Мансветовъ. Церковный уставъ (типивъ) М. Ц. 3 р.

Митчель. Небесныя свётня или планетные и звёздные міры. М. Ц. 1 р. 50 в.

Опыть изследованія объ науществахь и доходахь пашихь монасты-

рей. Спб. Ц. 2 р. 50 к. съ перес. 3 р.

Орфано. Въ чемъ должна заключаться истинная въра каждаго человъка (по поводу вниги гр. Л. Н. Толстаго "Въ чемъ моя въра"). М. П. 1 р. съ перес. 1 р. 25 к.

Тихоміровъ. Е. Загробная жизнь или последняя участь человека.

Спб. Ц. 3 р.

**Александръ Епископъ Костроисной и Галицкій.** Нѣсколько словъ, поученій и рѣчей. Спб. Ц. 1 р. съ перес. 1 р. 25 к.

Принимается подписка на вст русскіе журналы и газеты по цтнамъ редакція. Иногороднимъ высылаются книги отъкого бы то ни были публикованныя, требовані исполняются безотлогательно. Во всъхъ книжныхъ магазинажь и у вдовы протоіерея Е. Н. Булчаковой (Загород. просп. д. № 58, кв. 23) продаются сочиненія высокопреосвященнаго Макарія митрополита московскаго.

Введеніе въ православное богословіе. Ц.  $2\,$  р., придагается на перес. за  $2\,$  Ф.

**Православно-догматическое богослов**іе. Два тома ц. 6 р., на пересылку за 5 •.

Исторія христіанства въ Россіи. Ц. 1 р. 50 к., на перес. за 2 ф. Мсторія русской цернви. Томы 1, 2, 3, п. 4 р. 50 к. на перес. за 5 ф.; томы 4 и 5, п. 4 р. на перес. за 3 ф.; томы 6, 7, 8 и 10 по 2 р. каждый, на перес. за 2 ф. на каждый; томы 9 и 11 по 2 р. 50 к. каждый, на перес. за 2 ф. на каждый; томъ 12—цъна 3 р., на перес. за 3 фун.

Слова и ръчи (сказанныя въ Вильнъ). Цъна 1 р. на перес. за 1 •.

# Труды НИКАНОРА, архіепископа

# херсонскаго и одесскаго.

Бесьды и поученія: т. І, ІІ, ІІІ и ІV. Ціна каждому 2 р. съ пер. Адресоваться въ канцелярію его высокопреосвященства.

Позитивная философія и сверхчувственное бытіє. Томъ І—1875 г., II—1876 г. Получать можно въ Одессѣ, въ магаз. Е. Распопова, пѣна за оба тома 5 руб.

Томъ III. Критика на критику чистаго разума Канта, сводъ философскихъ выводовъ изъ первыхъ двухъ томовъ. Продается въ Одессъ, въ маг. Распопова, и въ Петербургъ—въ маг. Тузова, равно и въ канпеляріи его высокопреосвященства. Цъна 3 р.

Въ канцеларіи же можно получить "Разборъ римскаго ученія о видимомъ (папскомъ) главенстві въ церкви". Ціна 2 руб.

Краткій курсъ церковнаго права православной греко - россійской церкви, съ указаніемъ главнѣйшихъ особенностей католическаго и протестанскаго церковнаго права. Проф. И. С. Бердникова. Казань 1888. Д. 2 руб. съ пер. Получать можно: въ Казани — у автора (Старокоминсаріатская улица, соб., домъ), въ редакціи "Православнаго Собеседника" и въ книжн. магаз. А. Дубровина, — въ Москвѣ и Петербургѣ — у извѣстныхъ книгопродавцевъ.

Православно-христіансное нравственное богословіє, примівантельно къ новой семинарской програмив. Часть І. Пр. Н. Каменскаго, ректора казанской дух. семинаріи. Кавань. 1888 г. Ц. 80.

Опыть уясненія основныхь христіанскихь истинь естественною чаловьческою мыслыю. Вып. 1. Истина бытіл Божія. Геромонаха Михаила Спб. 1888 г.

#### ВЪ РЕДАКЦІИ

# Тамбовскихъ Епархіальныхъ Въдомостей

#### продаются слъдующія книги:

- 1) "Подлимность четвертаго Евангелія и отношеніе его въ тремъ первымъ Евангеліямъ". Н. М-ва 1883 г. Цена 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 2) "Естественный гуманизмъ и христіанство въ ихъ сходимхъ, повидимому, правственныхъ идеяхъ" Н. М-ва. 1884 г. Цена 70 к.
- 3) "Жизнеописаніе святителя Питирима, епископа Тамбовскаго" Н. М-ва 1884 г. Піна 50 к.
- 4) "Перковно-приходская народная швола". С. Прот-ва. 1886 г. Цена 75 к. съ пересылною.
- 5) "О Божественности христіанской религін"—философскія размышленія. Огюста Никола, Переводъ съ франц. Двіз большихъ части втораго тома (первый томъ весь распроданъ), Ціна 3 руб. съ пересылкою-
- 6) "Стольтий юбилей Тамбовской духовной семинарии". 1879 г. Цвиа 75 к.
- 7) "Списки лицъ, окончившихъ курсъ въ Тамбов. духов. семинарін" (съ 1840 г.). Цівна 50 к.
  - 8) "Душа и Ангелъ-не тъло, а духъ". 1868 г. Цъна 1 р.
- 9) "Слова и річи преосвященнаго Николая, бывшаго епископа Тамбовскаго и Шацкаго". 1872 г. Ціна 2 р.
- 10) "Литература исторіи и обличенія рус. раскола и сектантства (систематич. указатель книгь, брошюрь и статей о расколь и сектантства находящихся въ духовныхъ и сватскихъ періодическихъ изданіяхъ). Цена 80 к. съ пересылкой 1 р. 1887.



Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москов. Апрёля 16-го 1888 года.

5

Sp) 14-234

Digitized by Google

