

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

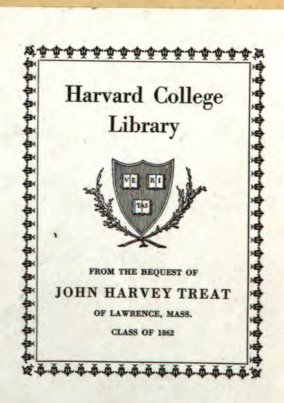
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE

# DPAROCAARHOE O BO3PBHIE

## 1889

### Сентябрь.

### COZEPHAHIE:

- попросы и совития шестидесятых ъ годовъ и отношения к.). нимъ митрополита филарета, І. Поприси и собяти 1861-1868 гг. А. А. Въляева.
- П-СВЯТИЙ ЮДНЕТ ЗЛАТОУСТЬ КАКЪ ТОЛКОНАТЕЛЬ СВЯЩЕН-
- ш.-пъ защиту викли. веседа преосвященнаго никанора, АРХІВПИСКОВА ХЕРСОНСКАГО И ОДЕССКАГО, ПРОИЗНЕСЕН-НАИ ВЬ ДЕНЬ СВ. БЛАГОВЪРНАТО ВЕЛИКАГО КИМЗЯ АЛЕБ-САНДРА ПЕВСКАГО И ТЕЗОИМЕНИТСТВА БЛАГОЧЕСТИВЪИшаго государи императора александра александровича, въ перкви новороссийскаго тниверситета.
- IV.-- О ФРАНЦУЗОКИХЪ СТАРО-КАТОЛИКАХЪ, С. Слупквис.
- У.-ПОУЧЕНИЕ ПРЕОСВИЩЕННАТО НИКАНОРА, АРХТЕПИСКОВА AEPCORONATO R OZECCRATO, HPORSHECEHROE HA MOZER-СПИВ ВЪ ДЕНЬ ПРАЗДНОВАНІЯ СТОЛЬТІЯ ЗАВОЕВАНІЯ
- TI BUBLETCKIN REHUUTHAL
- YIL-HIICSMA DE SOST HOTHERIATO RISCONORPEOCESTIL MAKAPIN MRTPORGERTA MOCKOBCKATO.

MOG BE BA-

Увинеревтотелья эппографія, ата Сурнетном в будать 1889

«Православное Обозрѣвіе» выходатъ ежемъсячно, книжками отъ 12 печатвыхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 годы — по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 в 1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиннадцать лѣтъ— двадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 11 лѣтъ — за 80 фунтовъ по разстояню.

### Отъ Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмолъ 18 к. Архангельска 13 к. Астраханя 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 18 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 в. Гельсингоорса 10 в. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 кон. Иркутска 20 кон. Казани 9 к. Калина 15 к. Кадуги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Клининева 15 к. Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноирска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люб-лина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняголина 12 к. Минска о к. актива. Новогорода 5 к. Перми Новогорода 5 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пекова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Рязани 3 к. Самары Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополи 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск, губ. 14 к. Сувалокъ 12 г. Свалеца ленска 4 к. Ставровольск. 178. 12 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 к. Тободьска 16 к. Томска 18 к. Тулы 3 к. Улеаборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска

Digitized by Google

ON HI.

### ПРАВОСЛАВНОЕ

# OBO3PBHIE.

1889.

ТОМЪIII

М О С К В А. Университетская типографія, на Страстномъ будьв. 1889.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго кометета печатать дозволяется. Москва. Сентября 4-го 1889 года.

. Цензоръ саящ. Іоаннъ Петропавловскій.

Digitized by Google

### вопросы и событія

**МІЕСТИДЕСЯТЫХЪ ГОДОВЪ И ОТНОШЕНІЕ КЪ НИМЪ МИТРОПОЛИТА ФИЛАРЕТА.** 

#### I. Вопросы и событія 1861 — 1863 г.

Къ числу капитальнейшихъ произведеній нашей духовной литературы, которыя появляются только веками, следуеть отнести изданное подъ редакцією преосвященнаго архіспископа тверскаго Саввы собраніе мненій и отзывовъ митрополита Филаретучебнымъ и перковно-государственнымъ вопросамъ 1). Въ высшей степени интересное для всякаго образованнаго читателя, полезное и наставительное для богослова и церковнаго деятеля собраніе мненій Филарета имееть особое значеніе для историка. И будущій историкъ Россіи съ глубокою благодарностію воспользуется изданіємъ преосвященнаго Саввы, усердіємъ котораго не только изданъ драгоценный матеріалъ, но и предоставтены всё удобства для пользованія имъ 2). Дополняя обширную

<sup>1)</sup> Издано 5 томовъ собранія мевній и отзывовъ метрополита Филарета и 6 деполинтельний. 5 томъ въ двухъ частяхъ, изъ которыхъ каждая по объему равняется цізлому тому. Первый томъ издань въ 1885 г., а вторая часть послідняю тома въ 1888 г.

<sup>2)</sup> Весь матеріалі расположень вы изданія преосвященнаго Савви вы строго жронологическомы порядкі. Вверху каждаго мийнія или отзива выставлены послівдовательний Ж, годы, місяцы и число, вы которые составлень документь, а тикже подробное оглавленіе его. Вы тіхмы случаяхь, когда мийніе составлено на осно-

уже литературу, которая имбеть своею целю уяснить нравственный характеръ великаго святителя и опредълить его значеніе въ исторіи церкви, изданіе преосвящ. Саввы имъеть важное значение и для язображения современной Филарету эпохи. Въ теченіе своего полувъковаго святительскаго служенія Филареть принималь самое живое и двятельное участіе въ рашенів различныхъ вопросовъ не только церковно-общественной, но и государственной жизни 3) Множество мивній и отвывовъ святителя на разнообразные запросы и требованія времени, писанныхъ въ формів офиціальных донесеній писемь, записовь, замітовь мивній, доставляють богатый историческій матеріаль. Особенно обильный и интересный матеріаль заключается въ двухъ частяхъ У тома собранія мивній митроподита Филарета, въ который воши бумаги святителя за періодъ его діятельности съ 1861 г. по 17 ноября 1867 года, всего 330 статей. Такое обидіе бумагь, писанныхъ святителемъ за эти годы, объясняется обстоятельствами времени, которыя вызывали его къ усиленной авятельности. Шестидесятые годы-время различныхъ реформъ и преобразовательных начинаній. Всявдь за великимь актомъ 19 февраля 1861 года объ освобождении врестьянъ отъ кръпостной зависимости, написаннымъ рукою святителя, начались усиленныя работы по преобразованію судебныхъ земскихъ учрежденім и учебныхъ заведеній. Преобразовательныя стремленія проникли и въ церковную жизнь и возбудили вопросы о различныхъ реформахъ и нововведеніяхъ въ церковной сферф. Въ это же время какъ во внутремней жизни Россіи, полиой тревогь и волненій, такъ и въ жизни единостранъ происходили такія событія, которыя върныхъ намъ обращали на себя вниманіе правительственной власти и требовали авторитетнаго мивнія святителя московскаго. Отношеніс-

ваніи поступивших въ митрополиту Филарету бумагь, содержаніе ихъ помінщается предъ мийніємъ. Въ конці каждаго тома, для удобийнаго пользованія мийніями и отзывами, а также для соединенія ихъ по однороднимъ вопросамъ въ одно цілое, помінщенъ обстоятельно составленний указатель личнихъ именъ и предметовъ.

<sup>\*)</sup> Влажайщее и непосредственное участіе въ обсужденіи и рѣшеніи важныхъ современныхъ вопросовъ святитель Филаретъ принимаетъ съ 1819 г., со времена назначенія членомъ Св. Синола.

митрополита Филарета во всёмъ этимъ вопросамъ и событіямъ, изображая величіе его нравственнаго характера и его общирное вліяніе на современную жизнь, представляєть интересную страницу изъ исторіи нашей церковной и государственной жизни шестидесятыхъ годовъ <sup>4</sup>). Обиліе матеріала, заключающагося въ двухъ частяхъ V тома собранія мивній Филарета заставляєть насъ въ настоящей стать вразсмотріть мивнія его за время съ 1861 г. по 1864 годъ, ограничиваясь при этомъ изложеніемъ мивній и отзывовъ святителя по такимъ только вопросамъ, которые имізли боліве значенія въ церковной и государственной жизни и важны для характеристики времени и отношенія къ нему Филарета <sup>5</sup>).

Рядъ мивній митрополита Филарета по вопросамъ церковнымъ начинается мивніемъ его о преобразованіи духовно-учебныхъ ваведеній. Вопросъ о необходимости преобразованія духовноучебныхъ заведеній съ особенною настойчивостію возникъ въ конив 50 годовъ. Синодальный оберъ-прокуроръ графъ А. П. Толстой () въ отчете своемъ за 1857 годъ писаль, "что на обязанности высшаго духовнаго начальства лежить изысканіе мірь въ обновленію жизни духовно-учебныхъ заведеній... въ совершенномъ упованіи на скорую и щедрую помощь отъ благодіющей месницы Боголюбиваго царя<sup>и 7</sup>). Въ 1859 г. истребованы были мивнія ректоровъ академій и семинарій съ замічаніями преосвященныхъ о необходимыхъ улучшеніяхъ въ учебной, нравственной и ховяйственной части духовныхъ училищъ и для разсмотрънія полученных отъ нихъ свёдёній въ 1860 году учрежденъ при Св. Синодъ особый номитеть подъ председательствомъ архіспископа херсонскаго Димитрія. Въ то же время вопросъ о



<sup>4)</sup> Къ этому нужно еще прибавить, что нѣкоторыя изъ миѣній Филарета могуть служить отвѣтомъ и на современие вовросы.

<sup>9)</sup> Ми опускаемъ мийнія и отниви митрополита о различнихъ произведеніяхъ намей интератури, изъ воторихъ один — насающієся богослевскихъ сочиненій могуть имёть интересъ частний, другіе—касающієся разнихъ статей періодической печати имёють значеніе и для характеристики времени, по какъ представляющіє матеріаль для исторіи намей литератури удобиле могуть бить разсмотрівни за особой статьй.

<sup>\*)</sup> Графъ Александръ Петровичъ Толстой быль оберъ-прокуреромъ Св. Синеда съ 1856 по 2 марта 1862 г.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Извлеч. изъ отчета син. об. пр. за 1857 г.

реформ в духовных в училищь обсуждался въ печати духовной и свътской в) Митрополить Филареть хотя и признаваль необходимость некоторыхъ улучшеній въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ, но не сочувствовалъ перемънъ ихъ устава. Это отношеніе митрополита въ вопросу о реформа духовныхъ училищъ, извастное изъ переписки его съ частными лицами в), высказывается въ письмъ въ оберъ-проворору Святъйшаго Сянода, графу А. П. Толстому, съ мивніемъ о "разсужденіяхъ, при чтеніи журналовъ комитета, занимающагося соображеніями о преобразованіи дудуховныхъ училищъ". "Представлены мив "разсужденія членовъ конференціи московской духовной академіи: при чтеніи журнадовъ комитета, занимающагося соображеніями о преобразованіи духовныхъ училищъ, подписанныя всёми участниками разсужденія. Съ сими разсужденіями, при семъ препровождаемыми, согласенъ и я. Долгомъ поставляю присовокупить некоторыя разсужденія.

І. "Комитеть желаеть общежитія всёхъ учениковъ; но въсоображеніяхъ о преобразованіи духовно-учебныхъ заведеній читается слёдующее: "къ общему несчастію училищъ, испорченныя дёти, составляя изъ себя дружныя шайки, пріобрётаютъсвоею бойкостію и дерзостію преобладающее вліяніе на своихъ нравственно-невинныхъ товарищей". Можно подумать, что это выписано изъ извёстной книге о сельскомъ духовенствё.

"Неужели подлинно всъ духовныя училища порабощены преоблацающему вліянію дружныхъ шаскъ испорченныхъ дътей 10)?

Изъ періодическихъ духовныхъ наданій дізу реформы духовныхъ училищъ много послужило «Православное Обозрівніе».

<sup>&</sup>quot;) Наприм'яры нас писемы его къ нам'ястнику давры Антонію. См. статью: о письмахы митрополита Филарета къ нам'ястнику Антонію. «Прав. Обовр.» 1888 г. сент. кн. стр. 134—135.

<sup>10)</sup> Представляя въ 1857 г. оберъ-прокурору Св. Синода свое мейніе о занискі пода заглавіема: «півоторня замічній и предполеженія о улучменій духовной части» митромолить писаль: «сочинитель проекта говорить, что нравственняя часть восшитанія въ духовнихь училищь находится въ унадків. Знаюцій шинішнее состоявіе духовнихь училищь не можеть привінать сіе замічаніе справедливних. Во множестві духовнихь училищь помно найти приніры недостаточнаго устройства, и во множестві учениковь приніри поврежденной правственности; но воебще правственное состояніе духовнихь училищь въ навішнее время не упало, а, при помощи Божіей, довольно возвисилось въ сравненія св прежнеми временами, когда ми учелию». Собр. мн. и ота Фил. Т. IV, стр. 219.

И если которос-небудь училище подление таково, то сіе ведетъ не въ тому завлюченію, что должно преобравовать училище, а въ тому, что должно подвергнуть ответственности ректора и инспектора за нерадивое служеніе.

"Но если болъе десяти ректоровъ признали такое суждение о ветренныхъ имъ училищахъ, и это не признано несправедливымъ, то съ какою надеждою можно устроить всеобщее общежите учениковъ? Развъ съ тою, что дружнымъ шайкамъ нопорченных учениковъ ближе и удобиве будеть распространять свое преобладающее вліяніе на невинныхъ товарищей? Развъ испорные ученики, ректоры и инспекторы вдругь переродятся на лучшее? Къ утвшенію нельзя признать вполнъ справедливымъ тавое осуждение ревторами своихъ училищъ и съ ними самихъ себя. Но въ семъ есть та доля истины, что неблагонравные учения могуть распространять свою заразу на другихъ. И что же удобиве, вторгаться ин имъ съ своей заразой въ домы родителей учениковъ, гдъ найдутъ ихъ по одному, подъ глазами родятелей или родственниновъ, или распространять свою заразу въ одномъ домв, заключающемъ нёсколько сотъ учениковъ, гдв глазъ инспектора не можеть объять всего въ необъятномъ многолюиствв.

"Въ Москвъ живуть въ домахъ родителей и родственниковъ 200 учениковъ семинаріи и 300 учениковъ низшихъ училищъ, половина числа всъхъ учениковъ. Безъ сомитнія, можно положить, что витисніе сихъ 500 учениковъ въ тысячное общежитіе, не доставило бы инъ преимущества въ нравственномъ образованіи, между тъмъ, какъ чрезмърно затруднило бы и надзоръ, и хозяйство.

И. "Напрасно почитаетсяне удобнымъ, чтобы ученики исповъдывались и причащались святыхъ таинъ въ успенскій постъ. Священно и церковно-служители обяваны исполнять сіе въ сей постъ: слёдовательно могуть и ученики съ ними.

III. "Въ великій пость къ преждеосвященнымъ литургіямъ и къ службамъ великаго канона и акаоиста учащівся могутъ приходить такъ, чтобы учебные часы дня были только передвинуты, шли немного уменьщены, а не совстиъ отминены.

IV. "Веобще при разсужденіях» о преобразованів училищь требуеть вниманія то, что большая часть порицаній, которыми

щедро наполнены соображенія, по прямому заключенію ведуть не столько къ нуждѣ преообразованія уставовъ, сколько къ нуждѣ возбудить въ начальникахъ и наставникахъ ревность, дѣятельность, живое усердіе, и сильное сознаніе того, что, какъ излишняя холодная строгость, такъ и человѣколюбивая поблажка ученикамъ суть не добродѣтели, а пороки. Вотъ и помощь изъ соображеній: о душевномъ настроеніи воспитанниковъ; о движеніяхъ пробуждающейся мыслительности, о утонченія совѣсти ихъ никто не думаєть". Зачѣмъ же никто не думаєтъ? Для чего же думають не о томъ, чтобы духъ свой возбудить, а только о томъ, чтобы букву устава переиначить"? Февраля 10, 1861 г. (№ 570).

Въ жизни нъкоторыхъ нашихъ духовно-учебныхъ заведеній въ началъ шестидесятыхъ годовъ обнаружились такія несвътлыя явленія, которыя могли давать право сторонникамъ реформы настанвать на необходимости всесторонняго преобразованія ихъ. Въ 1861 году произошли въ казанской духовной академін прискорбныя событія, доставившія не мало заботь и тревоги святителю Филарету. 16 априля 1861 г. студенты казанской академів вмисти съ студентами университета, въ числъ 150, служили на владбищъ паннихиду по убитымъ въ селъ Бездив врестьянамъ, причемъ баккалавръ Щаповъ говорилъ демократическую ръчь. Паннихиду служние священникъ Яхонтовъ и ісродівновъ Мелетій. Оберъпрокуроръ Св. Синода графъ А. П. Толстой, увъдомляя объ этомъ митрополита Филарета просиль его командировать въ Казань способнаго и благонадежного архимандрита для собранія свідінія не только объ этомъ происшествін, о числі студентовъ академін, бывшихъ на паннихидъ, ихъ именахъ, но и подробныхъ свъдъній о каждомъ изъ нихъ, о Щаповъ и его рачи и вообще о духа и направления всей казанской анадемін. Митрополить отправиль въ Казань для производства следствія навестнаго своєю опытностію въ делахъ следственныхъ даниловскаго архимандрита Іакова (послъ Владиміра, епископа муромскаго), снабдивъ его пространною инструкцією. Въ помощники Івкову быль назначень оберъ-сепретарь Св. Синода Одферьевъ. По получения отчета о произведенномъ следотви, митрополить пишеть нисьмо оберъпрокурору съ пространнымъ мивніемъ о казанскомъ двяв <sup>11</sup>). "Во исполненіе высочайщей воли, при весьма секретномъ отношеніи вашего сіятельства, отъ 14 дня сего іюля, препровожденъ ко мив отчеть сладователей по двлу о паннихида по убитымъ въ Бездив, и требовано отъ меня заключеніе. Въ семъ двяв заключаются и требують отдальнаго разсмотранія два двяа: о совершеніи паннихиды и прикосновенныхъ къ сему и о состоянія казанской академіи.

І. "Главный вопросъ, безъ разръшенія котораго нельзя опредвянть достоинство двйствій миць, есть следующій: паннихида была ле чистымъ дъйствіемъ, котораго побужденіемъ было чедовъколюбіе и набожность; или церковное дъйствіе было влоупотреблено, чтобы произвесть гражданскую демонстрацію претивъ дворянства, или даже политическую противъ правительства?" Подробно разобравъ данныя, добытыя следствіемъ, митрополить приходить въ такому завлюченію, что служеніе паннихиды было манифестацією, направленною яъ распространенію въ народъ неудовольствія противъ правительства. Митрополить даеть свое заключение и относительно участниковъ въ этой манифестаціи. О служившихъ паннихиду состоплось Высочайшее повельніе о заплюченій ихъ въ Соловецкій монастырь. Изъ нихъ болье виновнымъ оказался священникъ Яхонтовъ, который въ возгласв употребляль политического значенія формулу: "убіенныхъ за свободу и любовь въ отечеству $^{u-12}$ ).

Митрополить находить, что "Высочайшее повельніе должно быть примънено въ священнику Яхонтову, съ тъмъ, чтобы онъ въ Соловецкомъ вразумляемъ быль въ исправленію образа мыслей его и нравственныхъ расположеній, чтобы о успъхъ въ семъ были срочныя донесенія Св. Синоду, и чтобы по исправленіи Св. Синодъ далъ ему соотвътственное назначеніе. При-

<sup>12)</sup> Этотъ священия Яхонтовъ въ 1863 г. просиль оберь-прокурора о дозвожение ему поступить въ число студентовъ московской академии и оберь-прокуроръ справиваль объ этомъ мивнія митрополита Филарета. Митрополить, возъшивний самое невыгодное мивніе о Яхонтовъ, отвъчаль между прочить: «Украсять ли духовенство магистры, бывшіе извидами свободолюбивыхъ наниихидь? Если слово мое можеть бить удостоено вниманія, смію сказать, что лавра, академія и я желали бы, чтобы мино нась прошель священникь Яхонтовъ» (721).



<sup>\*\*)</sup> Мивије занимаеть 11 печатнихъ страницъ.

нятіе же его въ академію было бы несообразно съ достоинствомъ академін". О Мелетів, который согласно одобряется начальниками и наставниками, а также и ревизовавшимъ митроподить находить справедливымь представить его Высочайшему милосердію, чтобы онъ посланъ быль не въ Соловецкій, а въ одинь изъ монастырей ближайшихъ епархій. Наиболье виновнымъ святитель признаеть баккалавра Щапова, который, по его словамъ, "видъ возмутительной демонстраціи сообщиль паннихидъ своею рвчью. Въ совершенную противность и обычаю и церковнымъ правеламъ онъ, светскій человекъ, въ светской одежде, сталь предъ алтаремъ на амвонъ, гдъ читается Евангеліе и произнесъ возмутительную ръчь. При возаръніи на образъ мыслей и дъйствій не уволеннаго еще отъ академін банкалавра Щапова собственно се стороны духовнаго въдомства, и съ справедливостію и съ целію отстранить вредный примеръ, согласнымъ представляетъ удалить его изъ академіи и изъ духовнаго званія; и такъ какъ онъ обнаружилъ превратное понятіе о ученін Христовомъ, несовивстное съ истинною верою, то подвергнуть его вразумленію и увъщанію въ монастыръ, по распоряженію Св. Синода, если не встрътится тому препятствія". Относательно участвовавшихъ въ цаннихидъ студентовъ митрополить находить, что "справедивость и снисхожденіе въ нимъ были бы соединены, еслибы положено было при настоящемъ окончаніи академическаго года въ списвъ поведения поставить ихъ во второмъ разрядъ, съ тъмъ впрочемъ, чтобы сіе не было преградою для подученія степеней магистра и кандидата темъ изъ нихъ, которые въ следующемъ году окажутся достойными по успехамъ въ наукахъ и по поведенію". Въ концъ своего мивнія по первому двлу святитель пишеть: "наконець, невольно раждается вопросъ, вакъ согласить то, что (по) двлу, за которое студенты академін подвергнуты отвътственности, виновниками открыто объявляють себя студенты университета, и остаются безъ всякой отвътственности. По сему вопросу духовному въдомству принадлежить не сужденіе, а только удивленіе" (605).

II. Мивніе о состоянів казанской академів митрополить осмовываеть на отчетв следователей и находить, что состояніе учебнаго и нравственнаго управленія академів неудовлетворятельно. Ответственность за такое состояніе академіи ревизоры возла-



гаютъ на ректора  $^{13}$ ), о которомъ даютъ не очень дестные отвывы. Приведя эти отвывы, митрополитъ приходитъ иъ такому вавлюченю, что нужно дать академіи другаго начальника (605)  $^{14}$ ).

Кромъ казанской академіи обнаружились неустройства и въ другихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Въ витебской семинаріи были усмотрены безпорядки, которые привели высшее начальство въ мысли о закрытіи этой семинаріи. Въ особой запискъ, представленной оберъ-прокурору Св. Синода митрополить рашительно возстаеть противъ мысли о закрытіи семинаріи, докавывая что тавая во многихъ отношеніямъ неудобная міра не оправдывается твим причинами, которыя къ тому побуждали 15). Последствиемъ этихъ причинъ, по словамъ святителя, должны быть изследованіе, судь и удаленіе или обезоруженіе виновныхъ (593). Ревизія пермской семинаріи, произведенная по мысли митрополита вивсто предполагавшагося также запрытія ея, отврыма, что правственное состояніе этой семинаріи разстроено, причиною чего, по мевнію ревивора вредное вившнее вліяніе, а главнымъ образомъ система шпіонства и дурное обращеніе начальнековъ съ учениками. Въ письмъ къ оберъ-прокурору Св. Синода, писанномъ 26 онтября 1861 года, разбирая донесеніе ревизора, митрополить показываеть, что главною причиною разстройства семинаріи не столько система шпіонства, сколько "зароненныя въ семинарію съмена демократіи, которыя съетъ

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Обнаружени безпорядки въ нравственномъ и хозяйственномъ состояни семичарии, дакъ можно заключить и мизния митрополита.



<sup>13)</sup> Ректоромъ академін быль архимандрить Іоаннъ Соколовъ, впослідствін епископь смоленскій, скончавшійся въ 1869 г. О немъ Никодимъ Казанцевъ, бывшій викарій казанскій даеть такой отзивъ: «человінь учений, и съ счастливним талантами, но къ сожалінію, держить себя отдаленно, надменно и повелительно» (605).

<sup>11)</sup> Къ такому же заключеню митрополить приходить и по другому дёлу, возникшему въ казанской академіи одновременно съ дёломъ о происшествіи 16 апрёля но дёлу о жалобе наставниковъ академіи на ректора академіи архимандрита Іоанна. На жалобу наставниковъ ректоръ отвічаль огульнимъ осужденіемъ иль. Такой способъ оправданія нашелъ справедливую оцінку въ написанномъ, по порученію висшаго начальства, митрополитомъ мийніи о письмій и объясненіяхъректора казанской академіи архимандрита Іоанна, по жалобі на него наставниковъ той же академіи (607). Мийніе митрополита, въ которомъ приведени и оправланія ректора интересний документь для характеристики духовно-учебнихъзаведеній въ началі шестидесятихъ годовъ.

цо Россіи врагь, спящимъ человъкомъ" и возстаеть противъ мысли о закрытін семинарін, настанвая на необходимости новаго подробнаго разследованія (629). Мивніе митрополита Фидерета по поводу безпорядковъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ ярко изображая до-реформенное ихъ состояніе, поназывають, какь умёнье святителя представить въ ясномъ свёть самое неясное и запутанное дъло и строго безпристрастное отношеніе въ нему нередко предохраняли высшее начальство отъ посившныхъ завлюченій и принятія міръ, неблагопріятныхъ для интересовъ духовенства 16). Кромъ ръшенія вопроса о преобравованіи духовно-учебныхъ заведеній вниманіе духовнаго начальства въ началъ шестидесятыхъ годовъ было обращено и на благоустроеніе монастырей. Святитель Филареть строгій аскеть, находившійся въ постоянномъ духовномъ общенів съ замівчательными старцами подвижниками, ревноваль о сохраненім въ общежительныхъ монастыряхъ тёхъ правиль, которыми славны были монастыри, основанные извъстными въ исторіи подвижнинами. Въ февралв 1861 года митрополить чрезъ синодальнаго оберъ-прокурора представиль на благоусмотрвије Св. Синода составленный имъ проектъ правиль объ избраніи настоятелей въ общежительные монастыри 17). Въ письмъ въ оберъ-прокурору

<sup>17)</sup> Оптинскій старець іеросхиминкь Макарій чрезь своихь учениковь просиль



<sup>16)</sup> Савдуеть замьтить еще и то, что святитель Филареть старался не только оградить наши духовныя училища отъ решительных мёрь, какія могло предпринять начальство по отношенію къ нимъ въ известныхъ случаяхъ, но и защитить оть техь нареканій, какія встречались вы печати. Вы журнале землевлядёльцевы за 1858 г. напечатана была статья, въ которой между прочимъ было свазано: «теперь наворно, ни одинъ порядочный отепъ, естественно дорожащий нравственностію своего сына, ни за что не отдасть его въ духовную академію, а твиъ менъе въ семинарію. Самое это названіе должно быть изгнано изъ русскаго языка: до того оно опошлилось и омеривло». Въ своемъ мивнін по поводу этой статьи митрополить писаль: «онь (журналь) находить излишнимь трудь доказывать, что семинарін негодни, что самоє названіє ихъ «омеравло», находить достаточнимъ то, что произнесъ жестокое порицаніе. Не обращаеть вниманія на то, что законъ запрещаеть порицательныя выраженія даже на лицо, на которое приносять жалобу, какъ на веновное, и въ висшей оскорбительними словами поридаетъ цыный кругь учрежденій, пользующихся Височайшинь покровительствомъ». Собр. мн. и отз. м. Филарета т. IV, № 507. Такая защита духовно-учебных заведеній особенно нужна была въ то время, когда обнаружившеся въ некъ недостатия давали поводъ ивкоторымъ къ неумвреннымъ порицаніямъ ихъ.

святитель говорить, что "изъ наблюденій надъ возвышеніемъ и понижениемъ благоустройства разныхъ общежительныхъ монастырей съ переменою настоятелей не разъ открывалась потребность, чтобы избраніе настоятелей въ сіи монастыри ограждено было твердыми правилами". Въ проекте сказавъ, что "польза монашества и польза церкви требують, чтобы общежительные монастыри сохраняемы были неослабно въ характеръ имъ свойственномъ и. митрополить даеть следующія правила: І. "Настоятель общежительного монастыря избирается преимущественно изъ братін того же монастыря, а въ случав нужды, изъ другаго монастыря, также общежительнаго. II. Избраніе двухъ вандидатовъ на вакансію настоятеля происходить при благочинномъ монастырей, или въ случав нужды, при другомъ доввренномъ отъ епархіальнаго преосвященнаго лицъ, по молитвъ, въ собранів всёхъ монашествующихъ. III. Если не оважется простаго единогласного избранія, то представляется каждому изъ монашествующихъ въ своей келлін, написать имена двухъ избираемыхъ имъ, и въ свернутой или запечатанной запискъ, по возобновленіи собранія, положить въ одну общую чашу, изъ которой тогда же записки вынимаются, записываются особо показанныя въ нихъ имена, и отивчается, ито сполько разъ поименованъ, или что тоже, вто сволько получиль голосовъ. Два получившіе наибольшее число голосовъ признаются вандидатами. IV. Изъ двухъ кандидатовъ епархіальный преосвященный утверждаеть одного по своему усмотренію. V. Еслибы онъ усмотрель важныя причины, препятствующія утвержденію того и другаго; онъ можеть избрать оть себя кандидата, и представить все избраніе на разръшение Св. Синода, съ изъяснениемъ обстоятельствъ. **VII.** Все остающееся по смерти настоятеля общежительнаго монастыря, хотя бы и не значилось по монастырскимъ документамъ, признается собственностію монастыря". Эти правила, по мивнію митрополита, съ пользою могуть быть въ настоящее время введены въ 10 мужскихъ и 3 женскихъ монастыряхъ (571). Заботь первовнаго правительства о благоустроеніи монастырей требовали и нестроенія, которыя въ это время обнаружились

метрополита, чтобы онъ исходатайствоваль отъ Св. Синода правила о избрания въ настоятели пренмущественно изъ собственныхъ старцевь общежитія.



въ нъкоторыхъ монастыряхъ. Въ 1861 году возникао сложное дъло о Дивъевскомъ женскомъ монастыръ, по поводу котораго интрополить Филареть писаль 6 писемъ въ оберъ провурору, 6 донесеній Св. Синоду и одно обшприое мизніс. Не мало надълавшее въ свое время толковъ Дивъевское дъло 18) заслуживаетъ вниманія накъ по проницательности и ръдкому безпристрастію, которыя явиль святитель въ деле, где нужно было "наевету обратить въ истину", такъ и потому, что въ этомъ дълъ ему пришлось заботиться о сохраненіи церковной дисциплины въ управленін ісрирхическомь. Нестроснія въ Дивъевскомъ общежити начались твиъ, что духовникъ общины монахъ Іоасвоъ 19), уволенный отъ этой должности Св. Синодомъ быль принять въ особенную довъренность преосвященнаго нежегородскаго и началь самовольно распоряжаться Дивъевскимъ общежитіемъ, что могло повести нъ различнаго рода безпорядкамъ, о чемъ митрополить Филареть и извъщаль оберъ-прокурора Св. Синода письмомъ 27 марта 1861 года (579). Вольдъ затъмъ, ногда Диввевская община была переименована въ монастырь, преосвященный Невтарій 20), по вліянію Іоасафа и приверженной въ нему монастырской партіи, привазаль избрать новую настоятельницу, не смотря на усиленныя просьбы большинства сестеръ оставить прежнюю уважаемую начальницу Едизавету Ушакову. По настоянію преосвященнаго, вопреки желанію больцинства, избрана была въ настоятельницы на мъсто Ущаковой Гликерія. Объ этомъ обстоятельствъ, равно и о другихъ безпорядкахъ въ Дивъевъ частными письмами было доведено до свъдънія графа А. II. Толстаго. Графъ конфиденціальнымъ отношеніемъ отъ 14 іюня увъдомиль митрополита, что обстоятельства избранія начальницы въ новооткрытый Дивневскій монастырь

<sup>20)</sup> Нектарій Надеждинь, впослідствій архісп. харьковскій, ум. въ 1874 г.



<sup>18)</sup> Какъ можно видъть изъ писемъ П. С. Казанскаго, въ которыхъ не разъ упоминается о Дивъевскомъ дълъ. Въ связи съ этимъ дъломъ П. С. поставляетъ и распоражение духовнаго начальства объ устроении общежительныхъ монастырей. См. ст. «Недавнее прошлое по письмамъ современника». Пр. Обозр. 1883 г. прль-

<sup>19)</sup> Этотъ ісромонахъ Іоасафъ быль сомнительной нравственности и со странностями, которыя показывали въ немъ человъка не вполнъ здравомыслящаго. Онъ задумалъ близъ Дивъевскаго монастыря устроить скитъ о 12 вратахъ по нодоби скиніи небесной—«мечта, по выраженію митрополита Филарета, выходящая изъ предъловъ здравомыслія».

должны подвергнуться оффиціальному дознанію, что не особенно могло быть пріятно для святителя, такъ какъ подвергалось нересмотру дъйствование преосвященнаго Нектарія, о которомъ онъ "возымълъ добрую для церковнаго управленія надежду" (письмо въ Толстому № 598). Для производства дознанія отправленъ въ Дивъево извъстный архимандрить Іаковъ вивств съ чиновникомъ Барковымъ. Въ тоже время Св. Синодъ посладъ преосвященному Нектарію указъ объ оставленіи Дивъевской обители подъ управленіемъ Елизаветы Ушаковой. Но преосвященный этого указа не исполникь, а надъ Елизавстой Ушаковой, по несправедливымъ навътамъ, назначиль слъдствіе. Св. Синодъ посылалъ преосвященному Нектарію еще два указа, воторыми подтверждался первый указъ и повельвалось прекратить начатое следствіе надъ Ушаковой, но и эти указы остались безъ псполненія. Въ своемъ донесеніи объ этомъ Св. Синоду митрополить писаль: "указомъ Св. Синода, отъ 24 іюня, предписано было преосвященному Нектарію, епископу нижегородскому, оставить Дивъевскій монастырь подъ управленіемъ начальствовавшей въ Дивъевской община Елизаветы. Сте не исполнено. Указомъ Св. Синода, отъ 2 августа, подтверждено исполнить сіе. И сей подтвердительный указъ Св. Синода остается безъ исполненія, накъ видно изъ доставленнаго мий производителями назначеннаго Св. Синодомъ сайдствія архимандритомъ Іаковымъ и надворнымъ совътникомъ Барковымъ, оффицальнаго свъдънія, отъ 6 сентября, прилагаемаго при семъ въ подлинникъ. Чтя законность и достоинство Св. Синода, опасаясь затрудненія для следователей, запутанности следствія и действія вреднаго примера, не могу не донести о вышеизложенномъ Св. Синоду" (617). Въ письмъ къ оберъ-прокурору графу Толстому 29 сентября митрополитъ писаль: "по извъстному дълу Дивъевскаго монастыря и третій указъ Св. Синода остается безъ исполненія. Свёдёніе сіе имею отъ 19 сентября, то-есть чрезъ 27 дней изданія указа. Было время исполнить. Очевидно, что не хотять. Не слыхиваль я подобнаго ръзкаго противленія Святьйшему Синоду. Доношу Св. Синоду о неисполненіи троекратнаго предписанія. Благоволите и вы обратить вниманіе на охраненіе достоинства Святвишаго Синода и на поддержание дисциплины въ церковномъ управлении въ такое время, когда неповиновение всюду распространяется и усиливается. Рече Господь: аще свять, иже въ тебятма, то тма кольми. Если въ духовномъ въдомства разрушится повиновеніе, это будеть горше, нежели въ святскомъ" (623).

Послъ этихъ донесеній митрополита, въ Петербургъ наклонны были поступить съ преосвященнымъ нижегородскимъ строго; не митрополитъ предложилъ болве мягкія меры. Въ письме къ намъстнику лавры Антонію 7 октября, митрополить писаль: "двло Дивъевское, кажется, обращается на лучшій путь. Я написаль въ преосвященному Нектарію, какъ полагаль, съ малою впрочемъ надеждою, которая по отправлении письма еще уменьшилась. Я узналь, что преосвященный смотрить на брошенный имъ жребій, какъ на волю Божію, и потому ставить свое дъло выше рашенія Св. Синода. Не зная сего мивнія, я и не писаль противъ него, а говорилъ только противъ незаконности и неповиновенія. Въ Петербургъ оказалась наклонность употребить строгую мъру. Тогда я, доставлявшій прежде только свъдънія, безъ ръшитетьнаго мивнія, ръшился предложить и предложиль мъру болъе скромную, именно: изъять впредь до усмотрънія Дивъевскій монастырь изъ въдомства преосвященнаго Нектарія, и поручить въдомству сосъдняго архіерея, дабы такимъ обравомъ привести дъло въ порядокъ, а преосвященному Нектарію сдълать чрезъ первенствующаго члена Синода вразумленіе и увъщаніе" (IV, 1408).

По производстве дознанія о Дивевском деле святитель Филареть представиль Св. Синоду обстоятельное изложеніе этого дела на 245 листах вмёсте съ своим миёніемъ. Въ этомъ миёніи, на основаніи сведеній, добытых следствіемъ, митрополить подробно доказываеть и неправильность избранія въ настоятельницы Гливеріи на мёсто Ушаковой и вредъ для обители всёхъ распоряженій и действій принятаго въ особенную доверенность у преосвященнаго нижегородскаго ісромонаха Іоаса на приводить къ разрёшенію дело, которое такъ много вниманія потребовало отъ высшаго духовнаго начальства 21).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Объясняя отношенія Іоасафа къ обители, митрополить въ своемъ мивнів изображаєть нівкоторыя темпыя стороны жизни въ Дивівеві. Такъ этотъ Іоасафъ жиль въ одной келлін съ благочинной Татьяной. На работы ходиль окруженный толпою сестрь. Въ 1850 г., вслідствіе прошенія послушницы Ооминой, забеременевшей отъ зятя Іоасафа, Мурановой, гражданскій губернаторъ просиль пре-



Церковная жизнь первой половины шестидесятых годовъ выотавила на очередь и другіе важнаго значенія вопросы, которые требовали отъ святителя Филарета подробнаго разсмотрінія и обсужденія, какъ то: объ обезпеченіи быта православнаго духовенства, о совітахъ церковныхъ или попечительствахъ, объ участіи духовенства въ гражданскомъ управленіи, о церковной собственности, о расколь, о празднованіи памяти первоучителей славянскихъ.

Вопросъ объ удучшения быта духовенства быль такимъ же существеннымъ вопросомъ времени въ началв шестидесятыхъ годовъ, какъ и вопросъ о преобразованіи духовно-учебныхъ заведеній. Въ это время и правительство и общество обратили особенное внимание на положение духовенства. Обезпечение нуждъ духовенства было предметомъ заботливаго вниманія Государя Императора. 28 іюня 18/2 года Государь повельть составить особое присутствие изъ духовныхъ и свътскихъ лицъ, которому поручить изыскание способовь въ большему обезпечению быта духовенства, и между прочимъ именно: 1) въ расширенію средствъ матеріальнаго обезпеченія приходскаго духовенства; 2) къ увеличеню его гражданскихъ правъ и преимуществъ; 3) къ открытію детамъ священно и церковно-служителей путей для обезпеченія своего существованія на всёхъ поприщахъ гражданской двятельности; 4) въ отврытію духовенству способовъ ближайшаго участія въ приходскихъ и сельскихъ училищахъ "2). Появились разные проекты объ удучшеній быта духовенства, усердно обсуждался этотъ вопросъ и въ духовной и свътской печати 22). Въ ноябръ 1861 года бывшій оберъ-прокуроръ Св. Си-

освищеннаго Іустина удалить Іоасафа изъ обители, что и было исполнено (638). Изъ писемъ митрополита къ нам'ястнику дакры видно, что неустройства въ Див'я продолжались и посл' 1861 года.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Членами Высочайше утвержденнаго присутствія для обезпеченія быта дужовенства, подъ предсѣдательствомъ митрополита петербургскаго, со стороны дуковной назначались тѣ же лица, которыя въ продолженіе занятій комитета будуть составлять присутствіе Св. Синода, а со стороны свѣтской: генераль-адъютанть князь Долгоруковъ, министръ внутреннихъ дѣлъ, министръ государственныхъ имуществъ, оберъ-прокуроръ ¡Св. Синода и директоръ духовно-учебнаго управленія.

<sup>23)</sup> Обсуждая вопрось объ удучшенін быта духовенства світская печать затромула и другіе вопросы. Такь въ 136 № «Петербургских» Відомостей» за 1862 г.

нода графъ А. П. Толстой увъдомляетъ митрополита Филарета, что министръ внутреннихъ дълъ П. А. Валуевъ представиль Государю проекть о мірахъ къ возвышенію у насъ духовнаго сословія, которыя должны состоять въ надёленіи сельскаго духовенства землею; въ предоставлении некоторыхъ правъ и преимуществъ воспитанникамъ семинарій и академій и въ введеніи епископовъ въ государственный совъть, и что по Высочайшему повельнію предметь сей будеть разсматриваться въ особомъ комитеть подъ предсъдательствомъ великаго князя Константина. Въ отвътномъ письмъ къ графу Толстому относительно улучшенія быта духовенства митрополить писаль: "относительно новаго надвленія сельскаго духовенства землею, я сказаль и теперь остаюсь въ твхъ же мысляхъ, что мъра сін для многихъ мъстъ не довольно надежна, частію по маловемелію, частію по нерасположенію прихожань и неудовлетворительной двятельности начальствъ; почему и опредвленной уже завономъ полной тримпатишести десятинной пропорцін вемли не можно иногда добиться. Болъе образованные изъ сельскаго духовенства отстали оть земледьлія. Для заведенія онаго вновь нужень капиталь, котораго у нихъ нътъ, и изучение онаго опытное, которое болъе или менье отвлекало бы ихъ отъ дълъ по обязанности. Отдаваніе земли въ аренду не много объщаеть успъха и пользы. особенно нынв, когда и помвщики ограничивають воздвашвание своей земли, потому что свободный трудъ въ ивкоторыхъ мвстахъ оказывается ленивымъ и несговорчивымъ. Вопросъ о предоставленіи воспитанникамъ академій и семинарій правъ, которыя способствовали бы имъ изъ обремененнаго числомъ ихъ духовнаго званія переходить въ другія заслуживаетъ вниманія. Но какъ о семъ не сообщено мив никакого опредвленнаго предположенія, то неудобно мив представить о семъ какое-либо опредъленное мивніе. О составленіи комитета изъ духовныхъ 24) и

была посвящена статья, въ которой поднять быль вопросъ о доаволение священникамъ вступить во второй бракъ, объ отобрании у монастирей имуществъ. По поводу этой статьи митрополить писаль особое письмо товарищу оберъ-прокурора, въ которомъ указавъ на несправедливость и неприличіе иткоторыхъ сужденій статьи, просиль, чтобы «священные догматы, церковныя правила защищены были силою закона» (718).

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Въ письмъ въ высокопреосвященному Исидору святитель Филареть выска-

сватскихъ динъ для разомотрънія накоторыхъ вопросовъ, относлимска до вившияго быта духовенства, мой отвывъ былъ и есть тоть, что сіе можеть быть полезно съ тамъ, чтобы комитеть не касался виутренняго устройства духовнаго званія, которое особенно нужно окранять отъ потрясенія, когда многое потрясено" (635).

Въ іюжь 1862 года новый оберъ-прокуроръ Св. Синода А. П. Ахматовъ 35) препроводилъ на разсмотръніе митрополита Филарета проектъ Высочайте утвержденныхъ правилъ объ обезпечени и устройствъ духовенства въ пріамурскомъ крав. Эти правила предположено было примънить и къ прочимъ губерніямъ, промъ западныхъ. Не излагая здъсь ни пріамурскихъ правилъ, ни замъчаній на нихъ митрополита Филарета 36), направленныхъ тлавнымъ образомъ въ показанію малоприложимости этихъ правиль по всёмъ губеркіямъ, позволяемъ остановить вниманіе читателей на дополнительномъ мнъніи святителя о доходахъ цержовныхъ причтовъ при исполненіи церковныхъ требъ въ руки мли въ кружку, написанномъ имъ съ пълію оградить обычныя средства содержанія духовенства отъ нареканій, которыя въ то время раздавались въ обществъ, канъ они раздаются неръдко-и теперь.

I. "Обычай ручных доходовъ причта при требахъ нынъ многіе -осуждають, какъ неблагородный, называя это платою. II. Въ

зывается противъ введенія въ составъ комитета Св Синода. «Когда я прочиталь въ вёдоместяхъ о новомъ комитеть, миз сомнительнымъ показалось, что въ него могруженъ весь Святвитій Синодъ. Еслибы вступили въ него нісколько духованихъ лицъ синодальныхъ и не синодальныхъ, и еслибы они сділали уступки чужить мизніямъ, не вполиз благопріятнымъ церкви: быль би въ ревервіз Святьйній Синодъ. Теперь вы будете сражаться, не имізя за собою резерва» (685).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) А. П. Ахматовъ былъ оберъ-прокуроромъ съ 2 марта 1862 г. по 3 іюня 1865 года. Митрополитъ былъ доволенъ назначеніемъ Ахматова. «Новый оберъ-прокуроръ подаетъ благую надежду, что будетъ пещеся о благѣ церкви, въ ея соврикосновеніи съ государствомъ», нисалъ святитель намъстнику Антонію (IV, 1435).

<sup>26)</sup> Обратимъ вниманіе на одно замічаніе святителя, оправдываемое нівоторою практикою. Опреділить міру, что дать за молебень или паннихиду, неудобно. Для біднаго гривну дать тяжеліе, нежели для богатаго рубль. А когда назначится гривна, тогда и богатый не стыдясь дастъ гривну, и снажеть: я исполниль законь.

прежнія времена не почитали сего платою, и не сравнивали священника съ нанятымъ работникомъ, но почитали это законнымъдоходомъ, принадлежащимъ служби, подобно вавъ, напремиръ, въ нъкоторыхъ государствахъ судья получаетъ уваконенный доходъ отъ производимыхъ двлъ. III. Апостолъ говорить: служащой омпарю со омпаремь дълятся: такь и Господь повель проповъдающимъ благовъстіе отъ благовъстія жити. Благородно это, наи нътъ? IV. Евреи приносили къ одтарю приношенія, которыхъ, часть, иногда самая большая, доставалась священнику, и давали священникамъ десятину и не думали, что это неблагородно, а думали, что это благочестиво, и что они принимають участіе въ служения Богу, обезпечивая служащихъ Богу. Съ подобнымърасположениемъ и у насъ добрые православные, смотря по состеянію, стараются быть щедрыми для священника, дабы онъ съ благодарностію усерднее молился за нихъ. Благородно это, илинътъ? V. Нъсколько десятильтій назадь, я имъль случай близкознать отношенія нікоторых в священников в прихожанами. Одинъ священникъ, вступая въ приходъ, состоящій изъ населенія необразованнаго не понравился прихожанамъ, потому что опредъленъ безъ ихъ согласія, молодой вибото стараго: и они сговорилисъ вытеснить его свудостію доходовъ. За всявую требу ему давали не болъе, какъ полушку или денежку. Онъ принималь, не показывая неудовольствія. Между темь прилежно совершалъ церковное богослужение; и на всякий зовъ для исполненія требъ являлся немедленно. Но чрезъ долгое время благонамъренивније изъ прихожанъ, а потомъ и прочје, усовъстидись и сделались более обывновенного щедры въ священнику, вознаграждая его за лишеніе, которое онъ терпъливо перенесъ. И потомъ въ продолжение многолетней службы его сохранили въ нему такое благорасположение и усердие, что такъ-называемую новь (начатки полевыхъ работъ), если онъ къ кому не пришелъ или не присладъ для полученія ея, приносили въ домъ его, съвамвчаніемъ: что ты насъ забыль 27). Менве ли здвоь христіанства, нравственности, благородства и-если нужно и сіе модное слово — цивилизаціи, нежели въ томъ, чтобы, по Пріамурскимъ

<sup>&</sup>lt;sup>э†</sup>) Это митрополить говорить о своемь родитель, священия в Тронцкой, выгородь Коломив, церкви.



правиламъ, разложить посемейно, или подушно на прихожанъ въ пользу священика обровь, тогда ковь крестьяне освобождаются отъ оброка помъщикомъ. Не говорю здъсь о жалованью изъ казны. Это иное дело. VI. Недавно можно было читать въ ведомостяхъ, что во Франціи нъкоторые священники, чтобы уведичить такъ-названную лепту святаго Петра (оборъ денегъ для папы), увеличили третьею долею доходъ, получаемый ими отъ прихожанъ. Видите, во Франціи не почитается неблагороднымъ не только получать доходь отъ прихожанъ, но и произвольно увеличивать мару его. VII. Святый Григорій Богословъ въ третьемъ увъщательномъ нъ прещенію словь говорить: "стыдно товорить: гдв у меня приношеніе по крещеніи". И далве: "нвть ничего для Бога великаго, чего бы не дель и нищій". "Здівсь кто усердеве, тотъ и богатве". Не говорить онъ: на что приношение по врещения? На что плата священияму? Это неблагородно. Не отрицаеть того, что приношение по обычаю дать прилично, а говорить только, что не надобно отыдиться, если приносить малое приношеніе; довольно если приносиць съ усердіемъ. Благородно ли мыслить и говорить святый Григорій. VIII. Древняя правительствующая церковь не пропустила безъ вниманія предмета, о которомъ теперь разсуждаемъ. Шестаго вселенскаго собора правиломъ 23, она осудила требование священнослужитедемъ денегъ, или чего инаго, при преподаваніи святаго причащенія. Разумъется, что сіе правило должно быть соблюдаемо н нынь. Но она не простерла запрещенія далье сего предмета. А четыртымъ правиломъ апостольскимъ запрещено начатки всякаго плода (кромъ новыхъ класовъ и винограда) приносить къ одтарю; но повельно посылать въ домъ епископу, для раздъленія съ пресвитерами и діаконами" (665).

Къ вопросу объ улучшенів быта духовенства, святитель Фимареть отнесся съ сочувствіемъ и вниманіемъ. Въ 1863 году въ Москвъ подъ предсъдательствомъ викарія московскаго преосвященнаго Леонила образованъ былъ комитеть объ улучшеніи быта духовенства. Препровождая 26 сентября журналъ засъданій комитета преосвященному митрополиту петербургокому Исидору, Филареть писаль, что мнънія комитета онъ признаеть достойными вниманію (733) го.

<sup>25)</sup> Святитель Филареть хорошо зналь быдственное положение большинства ду-



Высочайше утвержденное присутстве но двамъ православнагодуховенства, ванимаясь вопросомъ объ удучшенін быта духовенства предположило учредить при перивахъ приходскіе сов'яты или попечительства. Составленъ быль въ 1863 году проектъправиль для приходовихъ попечительствъ. Поэтому высочайте утвержденному проекту приходскій попечительства являлись съдовольно общирными полномочіями. Попечительства не тольно имъли попечение о церкви и причтъ въ хозяйственномъ отношеніи, но и принимали на себя посредничество между причтомъ и прихожанами, участвовали въ избраніи священнослужителей-Проекть назначень быль въвиде опыта на три года. Святитель Филареть, пользуясь твиъ, что въ течение трехъ лъть опыта позволительно представлять соображения о некоторых выминеніяхъ въ проектированныхъ правилахъ написалъ замъчанія на вихъ; въ которыхъ разко выставиль вов неудобства отъ осуществленія ихъ на практикъ. Прежде всего святитель возстаетъпротивъ названія приходскихъ совътовъ попечительствани, "Надъкамъ попечительство? Надъ перковью? Ова имаеть для сего церновнаго старосту. Надъ священно-и церновнослужателями? Итакъ председательствующій въ попечительстве священникъбудеть попечителемъ надъ самимъ собою; и присутствующійврестьянинъ будеть попечителемь надъ священиякомъ. Отъ сихъ несообразностей было бы свободно наименование совъта. Переходя жъ разбору 3-й статьи проекта, которая гласить: "настоятель приходской церкви есть предсёдатель попечительства, но при разсужденіяхъ о матеріальныхъ интересахъ причта, ивсто предебдателя заступаеть одинь изъ членовь отъ прихожанъ", святитель говорить: "положимъ, что отврылось засъдавіссельского приходского попечительства. Разсуждають о возобновлевіяхъ въ церяви, и предобдательствуеть настоятель. Потомъ надобно разсуждать о домахъ причта; настоятель церкви остав-

ковенства. Въ замвчаният на записку А. Н. Муравьева о состояни православной перкви въ Россіи митрополить пишеть: «записка говорить, что положеніе мулль въ Турціи и Персіи лучие, нежели православнить священниковъ въ Россіи. На что далеко смотріять въ Турцію и Персію. Положеніе мулль въ Россіи лучие обезпечено, нежели православнихъ священниковъ. Собр. мн. IV, № 447. Съ запискою Муравьева, которая касается главнить образомъ высшаго церковнаго-правительства, думаемъ познакомить читателей въ особой стать в.



дяеть место, председательствуеть престыянинь. Благообразно ди это? Благопріятно ли для порядва? Кто составить запись ръщеній сего собранія: предсъдатель священникъ или предсъдатель жрестьянинъ, можеть быть безграмотный. Крестьянинъ предсвдатель поставить ли скромную міру своей высоты 29)? Забота вявсь не просто о вившиемъ почетв священника, но о правиль ныхъ отношеніяхъ между пастыремъ и паствою. Если теперь нравственное и духовное вліяніе священника встрівчается иногда въ прихожанахъ съ колодностію, невниманіемъ, неуваженіемъ: не дается ли новый поводъ такимъ расположеніямъ, когда прижожане врестьяме увидять изъ среды своей законнопоставленныхъ начальнивовъ надъ священниками въ собраніи по дъламъ церковнымъ? 9-ю статьею правилъ приходскихъ попечительствъ членамъ ихъ, "какъ вившнее отличіе", дается "особый знакъ, присвояемый ихъ должности". Но въ докладъ 16 марта, о званіи церковныхъ старостъ сказано, что "привлекаемые въ оное особыми видами и надеждою поощреній не могуть приносить всей, ожидаемой отъ нихъ, пользы". Если сіе справедливо, хотя, конечно, не вообще, а частію, то не къ сему ли поведуть и знаки отличія, учреждаемые для членовъ приходскихъ попечительствъ? Знаки отличія, котя и не высокіе, не привлекуть ли въ приходскія попечительства простонародныхъ честолюбцевъ, которые не будуть усердны къ двлу, и будуть мешать усерднымъ? Въ православномъ народъ есть расположение дълать доброе для Бога и для ближняго безкорыстно, и потому многіе делають пожертвованія, скрывая даже свое имя. Такихъ-то людей желательно пріобрасти для приходскихъ попечительствъ. Оть нихъ можно надвяться и снисканія довірія у прочихь прихожань и ревности въ делу и благословенныхъ успеховъ. Итакъ, не лучкие ин устранить приманку вившинго отличія, и воспріять надежду, что въ попечительства вступять люди благочестивые съ чистымъ и безкорыстнымъ усердіемъ къ дълу церковному". Съ особенною силою святитель возстаеть противъ статьи проекта правиль, по которой во всехъ приходскихъ попечительствахъ

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Это описаніе святителя оправдывается приміром'я церковных старость, изъ которых в нікоторые иміють склонность считать себя верховными распорядителями церковных діль прихода.



полагается "приходскій попечитель, какъ непремінный предсівдатель учрежденія, первый представитель прихода". Эта статья внесена въ проекть по предложенію министра внутреннихъ діль. "Можно сказать, замізчасть святитель, что не вто-нибудь, а сама церковь имъетъ нужду просить внимательного разсмотрвнія сего учрежденія, прежде нежели оно падеть на церковь и причть. Это было бы приходское учреждение въ характеръ протестантскомъ, несогласное съ јерархическимъ устройствомъ православной церкви и ведущее къ затрудненіямъ. Раскольники могли бы похвалиться, что церковь начинаеть устрояться по подражанію имъ: ибо у нихъ по недостатку правильной ісрархіи, свътскіе попечители имфють высшее вліяніе и власть надъ мфстами в принадлежностими богослуженія, такъ и надъ священнивами. Когда апостолы нашли для себя неудобнымъ заниматься вещественными нуждами церкви, тогда они не учредили для сего свътскихъ попечителей, непремънно предсъдательствующихъ предъ членами ісрархін, но поручили сіс діло низшему церковному чину діаконовъ. Возвышеніе попечителя вещественныхъ нуждъ предъ служителемъ въры и ея таинствъ, есть очевиднан несообразность предъ очами върующаго и сильный поводъ къ пренебреженію сего последняго предъ глазами неведущаго рода " 30).

Разбирая далже то правило проекта, по которому приходскому попечительству присвояется посредничество между причтомъ м

<sup>10</sup> Противъ учрежденія приходскихъ попечителей митрополитъ Филаретъ висказывается и въ своихъ замічаніяхъ на предположенія г. главноуправляющаго ІІ отділеніемъ собственной Его Величества канцелярін, барона М. А. Корфа, но устройству приходскихъ попечительствъ при православнихъ церквахъ. «Нинтъ когда правительство желаетъ возвысить значеніе священника, прениущество, данное передъ нямъ мірскому лицу, будеть съ перваго раза правительственнымъ признаніемъ его ничтожности въ глазахъ прихожанъ. Наконецъ, попечительство должно ограничивать свою ділтельность извістными преділами; оно не должно переходить въ область чисто-церковную. Мірской предсідатель не въ состоянів, по недостатку церковныхъ свідівній, удержать сужденія попечительства въ должныхъ границахъ; напротивъ, по свойственной человіку слабости, попечитель будетъ естественно желать расширить кругь своихъ дійствій; воспротивиться эгому можеть одинъ священникъ, какъ предсідатель, онъ будеть вміть нужную для сего силу; какъ членъ, онъ будеть нийть одинъ голосъ, подавленний большинствомъ» (720).



прихожанами и примирительныя разбирательства, святитель показываеть, что здёсь посредничества и иёть, потому что члены попечительства, кром'я священника, принадлежать из сторон'я прихожань и въ числе ихъ могуть быть желающіе вибсте съ другими подвергнуть ответственности священника. Разбирательство же въ присутствіи попечительства неудовольствій на священника есть сл'ядствіе или судъ надъ нимъ, только не вполить сильный, потому что, по проекту священникъ не подчиняется ръщенію сего суда.

"Къ чему можетъ повести такое распоряжение, если не въ увеличенію гласности о несогласін священника съ нівкоторыми нрихожанами, и слъдственно въ увеличенію соблазна, и даже въожесточение прихожанъ на священника въ томъ случав, когда онъ ръшение попечительства не признаеть справедливымъ и не подчинится ему? Иное дело, если въ случае несогласія священника съ нъкоторыми прихожанами, другіе благонамъренные и уважаемые въ приходъ, не публично, не формально, а въ частномъ довъренномъ сношении примуть на себя объяснение и примирительное разбирательство случившагося: это можеть быть безъ соблазна, безъ оснорбленія достоинства священнослужителя, съ успъхомъ и польвою. Но это можеть сделать свободная добрая воля и взаимное довъріе, а не законъ. Есть между причтомъ и прихожанами близкій посредникъ и мирный судья-благочиный. Опыты управленія показывають, что благочиный и дъйствуеть въ семъ характеръ, прежде нежели ръшится о усмотрвиныхъ несогласіяхъ донести начальству". Подробно святитель разбираеть то правило проекта, по которому полагалось избраніе священнослужителей прихожанами обратить въ обязательный порядовъ. Правило объ избраніи священнослужителей прихожанами и особенно приходскими попечительствами ссылалось на указъ Св. Синода 23 февраля 1722 года 21), и на прибавленіе въ Дуковному Регламенту. На это святитель отвъчаеть: "надобно при семъ принять въ соображение, что это было тогда, когда

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Въ этомъ указъ сказано: «въ которой епархіи будуть у церквей убылыя священническія и діаконскія мъста, и къ тъмъ церквамъ на тъ убылыя мъста во священника и діакона вибирать тъхъ приходовъ прихожанамъ всъмъ не обходно». Пол. Собр. наст. по въдом. пр. исповъд. Т. II. № 439.



дуковныя семинарів только еще учреждались, епархіальные аркіерен не имвли готовыхъ и ближайшимъ наблюденіемъ испытанныхъ въ поведени вандидатовъ на священнослужительскія мъста, и при такихъ обстоятельствахъ необходимо было требовать, и требовано 2-ю статьею правиль причта, о ставленникъ "отъ прихожанъ своихъ свидетельство, что его знають быть добраго человъка". Напротивъ того, Духовный Регламенть (о дъят. еп., стат. 10) велить "единыхъ въ школъ архіерейской наставленныхъ учениковъ, когда довольно ихъ число покажется. производить во священство", и угрожаеть наказаніемъ епископу, если онъ предпочтеть не ученаго, причемъ Регламенть не дъдаетъ изънтія въ пользу неученаго, набираемаго прихожанами. Изъ сего само собою следовало, что по мере умножения приготовленныхъ и испытанныхъ въ духовныхъ училищахъ кандидатовъ священства, возрастало право, и даже обязанность епископовъ производить таковыхъ въ священнослужители, хотя быприходское избраніе и представляло другихъ кандидатовъ, менъе способныхъ и приготовденныхъ. Въ такомъ положения дъло находится и теперь. Если избраніе прихожанъ согласно съ достоинствомъ избираемаго: архіерей соглашается съ избраніемъ, а если несогласно: архіерей оказываеть справедливость достоинству. Такой порядокъ соотвътствуеть существу дъла, и не только не требуеть предполагаемаго изменения, по оно даже повредилобы двау". Далве святитель указываеть и на практическія неудобства, которыя могуть произойти оть примененія означеннаго правила проекта.

"Положимъ, что открыдась вакансія священника въ селъотдаленномъ отъ епархіальнаго города увадъ. Избраніе прихожань всего ближе можеть пасть на своего діакола, какъ бы ни быль онь нивокъ по степени образованія, или по какому-нибудь случайному ходатайству, на встрътившагося близко ученива семинаріи, хотя бы онъ быль изъ послъднихъ. Такіе кандидаты приходять къ архіерею; и въ то же время нъсколько другихъвандидатовъ несравненно достойнъйшихъ. По проекту о "обязательномъ и постоянномъ порядкъ", архіерей долженъ сказать послъднимъ: представьте себя избранію прихожанъ, то-есть, предпримите бъдные люди, путешествіе за сто или болъе верстъ, въ неизвъстное мъсто, съ самою малою надеждою успъха. По-

ложимъ, что сін кандидаты явились къ сольскому приходскому поисчительству, и потомъ къ подному собранию прихожанъ. Въроятивище последствие сего будеть одно изъ следующихъ: или сважуть, что набраніе уже сділано, и другаго ділать не желають, мин что представляющихся кандидатовъ не знають, или наконецъвозобновять избраніе, и изберуть того, вто громче прочиталь апостоль, котя бы то быль, по истинюму достоинству, последвій, а не первый. Такимъ образомъ, архіерей будеть поставленъ въ безънсходное положение, или сдълать несправедливость протевъ достоинства некоторымъ нандидатовъ, или нарушить ново**предположенный обязательный и постоянный порядовъ 32). Въ**настоящее время, по умножение совершившихъ семинарское ученіе, они изъявляють желаніе вступать не только на священияческія, но и на діаконскія міста, въ селахъ, а въ Москві студенты просять причетническихъ мъстъ. Но прихожане обывновенно на сін мъста избирають причетниковъ сильныхъ не обравованіемъ, а голосомъ. Итакъ предполагаемый обязательный порядовъ приходскаго избранія имвать бы посавдствіемъ то, что малообразованные причетники были бы предпочтительно предъ студентами опредъляемы на мёста, а студенты скитались въ нищеть, не получая даже причетиическихъ мъстъ" 33).

Свои замъчанія святитель заканчиваеть слъдующими словами: "да будеть позволено вспомнить, что высочайше утвержденное присутствів высочайше учреждено для улучшенія матеріальнаго быта духовенства, а не для составленія новыхъ законовъ ісраржическаго управленія" (719).

Митрополить Филареть быль не чуждь мысли объ учреждения перковных совытовь, но не въ такомъ виды, какъ они предполагались правительственными проектами. Въ 1862 г. въ Херсонской епархіи стали вводиться правила о церковных совытахъ, утвержденныя министромъ государственных имуществъ. По поводу этихъ Херсонскихъ правилъ въ томъ же году Филаретъ

<sup>33)</sup> Милию митрополита Филарета объ избраніи священниковъ приходами можетъ служить отвітомъ и на современные толки объ этомъ.



<sup>32)</sup> Въ замѣчаніяхъ на предположенія барона Корфа митрополить говорить, что узаконить этоть порядовь было бы ограниченіемь важивйшей прерогативы спархіальнаго управленія.

пишеть свое мижніе, въ которомъ говорить: "изъ донессиія преосвященнаго Херсонскаго Святвишему Синоду, отъ 6 марта сего 1862 года, отврывается необычайный случай въ церковномъ управленін. Составлены правила о церковныхъ совътахъ; н безъ ведома Святейшаго Синода утверждены г. министромъ государственныхъ имуществъ 34), и безъ отношенія епархівльному архісрею, окружнымъ начальникомъ вводятся въ спархіальное управленіе чрезъ благочиннаго. Нельзя не признать здёсь увлоненія отъ установленного порядка. Гражданское начальство. конечно, не признало бы правильнымъ подобнаго въ его въдомствъ дъйствованія духовнаго начальства. Посему справедляво было бы, чтобы сему не было подвержено духовное начальство если достойно вниманія то, чтобы его управленіе не было ослаблено и разотроено". Затъмъ святитель переходить въ разбору херсонскихъ правелъ и въ заключение выскавываеть и свои мысли о церковныхъ совътахъ. "При каждой приходской церкви можеть быть учреждень церковный совыть, для попеченія о благоустройстве и благосостоянім церкви и причта въ ховяйственномъ отношеніи, о устройствъ первоначальнаго обученія детей, н для благотворительнаго действованія въ пределахъ прихода. Учреждение церковнаго совъта можетъ быть обявательнымъ въ приходахъ, въ которыхъ особенно нужнымъ признаеть епаркіальное начальство, или въ которыхъ сего потребуеть свётовое начальство, вогда прихожане состоять въ въдомствъ одного мавъстнаго начальства.

"Мъстный священникъ есть первый и непремънный членъ церковнаго совъта. Если церковь имъетъ болъе одного священника, первенствуетъ въ совътъ старшій, но и прочіе суть непремънные члены онаго. Къ нимъ присоединнются: церковный староста и члены изъ прихожанъ, избираемые общимъ собраніемъ ихъ

<sup>\*\*)</sup> Въ объяснение этого нужно замътеть, что правила о церковнихъ совътахъ биле введени въ бившихъ военнихъ поселенияхъ, котория перешли въ удъльное въдоиство, по мивнію митрополита Филарета не нибло права, безъ вътома Св. Синода вводить перковния правила и въ бившихъ военнихъ поселенияхъ. «Если въ военнихъ поселенияхъ въ отношени иъ дъламъ церковнимъ дотущено било въчто исключительное изъ общихъ правилъ (и било или оффиціально непявъстно Святъйниему Синоду, или пройдено отъ него молчаніемъ): то сіе не можеть обратиться въ законное наслёдство гражданскому управленію» (686).



на три года. Число сихъ можеть простираться отъ 3 до 5, смотря по многолюдству или по другимъ обстоятельствамъ прихода.

"Далъе правила должны быть составлены такъ, чтобы правадуховнаго въдомства не были нарушены; чтобы совъть имълънаблюдение за върнымъ хранениемъ и употреблениемъ церковной собственностя, присутствуя между прочимъ при ежемъсячномъ счетъ и повъркъ прихода и расхода; чтобы важнъйшиядъла церковныя о построении, расширении, украшении, возобновлени ветхостей храма происходили по совъщаниямъ совъта, и всего общества прихожанъ; чтобы средства, пріобрътаемыя длядълъ человъколюбія, не были смъщиваемы съ средствами собственно церковными, и проч.

"Болъе говорить рано, когда пересмотръ составленныхъ правиль есть только еще вопросъ, а не опредъленное предприятие" (666).

Въ связи съ вопросомъ объ удучшени быта духовенства въ высшихъ правительственныхъ сферахъ былъ возбужденъ вопросъ о предоставлени духовнымъ лицамъ права на участие въгражданскомъ управлени. Въ 1861 году бывшимъ министромъвнутреннихъ дълъ П. А. Валуевымъ представленъ былъ Государственный Совътъ. Синодальный оберъ-прокуроръ графъ А. П. Толстой, увъдомляя объ этомъ митрополита въ конфиденціальномъ письмъ, прилагаетъ къ нему записку, въ которой сказано, что "назначение первенствующаго члена Св. Синода и другихъепископовъ, наравнъ съ свътскими сановниками, членами Государственнаго Совъта, было бы, кажется, нововведениемъ неудачнымъ и подъ благовидною наружностию сильнымъ ударомъ для церкви".

Въ отвътномъ письмъ оберъ-прокурору святитель выскавываетъ свое мивніе по вопросу о введеніи епископовъ въ Государственный Совътъ. Не излагая подробно мивнія его по такому вопросу, который вызывался не столько дъйствительными потребностями времени, сколько являлся плодомъ кабинетной работы за развительных подровность за развительных члеть за развительных подровных вобинетной работы в развительных подровных вобинетной работы в развительного в

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Кажется, что мисль о назначении епископовъ въ Государственный Советь сложилась у минестра окончательно вслёдствіе разговора его съ митрополитомъ



мовъ въ Государственный Совъть онъ опасался уменьшенія значенія Святьйшаго Синода и свободы его сужденій. Государственный Совъть, имъя духовныхъ членовъ, свободите будеть касаться своими сужденіями и ръшеніями такихъ предметовъ, которые должны подлежать разсмотрънію церковнаго управленія (635).

Съ изданіемъ Положенія о земсвихъ учрежденіяхъ возникъ вопросъ и объ отношеніи духовенства въ земству. Рішая этотъ вопросъ митрополить приходить въ такому завлюченію, что священники, съ разрішенія епархіальнаго начальства, могуть быть допускаемы до присутствованія въ земскихъ собраніяхъ. Но онъ не ожидаль отъ участія священниковъ въ земскихъ собраніяхъ пользы ни для самихъ священниковъ въ земскихъ собраніяхъ пользы ни для самихъ священниковъ, потому что голосъ ихъ въ собраніяхъ ничтоженъ, ни для діла, нотому что предметы, подлежащіе разсмотрівнію и опреділенію земскаго собранія миогочисленны и разнообразны и требують основательнаго изученія, для котораго у священника ніть времени и случаєвъ. Святи-

Филаретомъ. Въ разговоръ съ министромъ, висказивалсь противъ мисли его о присутствование енископовъ въ Государственномъ Совътъ, интрополнтъ выразвиъ ту мысль, что въ ивпоторыхъ чрезвычайныхъ случаяхъ могуть быть конференціи Св. Синода и Государственнаго Совъта. Слово конференція было понято министромъ въ смысле делегація, т.-е. въ смысле приглашенія некоторыхъ членовъ Св. Синода въ Государственный Совить для разсмотринія отдільных вопросовь. Святитель по поводу такого неправильнаго пониманія его мисли должень быль писать особое письмо въ Валуеву. Въ этомъ письме онъ между прочимъ говоритъ савдующее: «Изъ письма вашего высокопревосходительства, отъ 2 сего декабря усмотредъ я, какъ трудно сделать удовлетворительными одни словесныя сношенія по предметамъ значительной важности и не малой сложности. Изволите упо минать о приглашеніи нікоторых членовь Святійшаго Синода въ Государственний Совить, и присовокупляете, что это важется то, что будто бы я назваль делегаціями. Слово делегація, не было мною употреблено, потому что могло бы подать не ту мысль, которая мною была предложена. Мною употреблено было слово: конференція, подъ которымъ я понималь совокупное разсужденіе о нъкоторомъ опредъленномъ предметв Святвищаго Синода и Государственнаго Совъта на равных правахъ, съ сохраненіемъ целости и взаниной независниости того и другаго сословія. Сей случай побуждаеть меня искать средство, чтоби мон мисли были у васъ, мелестивий государь, въ виду съ совершенного точностир, и другаго средства для сего не нахожу, какъ препроводить въ вамъ при семъ письменное изложение бывшаго словеснаго сношения» (636). Въ концв инсьма митрополить просить, чтобы настоящее письмо и прилагаемое письменное изложение (этого изложенія въ бумагахъ не нашлось) бывшаго словеснаго сношенія пред**етавлени** быле на височайтее Е. И. В. усмотреніе.



тель даже опасался, что вногда мизніе священника-гласнаго, изъявленное въ земскомъ собраніи, справедливое, но неблагоспріятное особеннымъ интересамъ того или другаго сословія, селенія лица, возбудить противъ него неудовольствіе и враждебное расположеніе, которыя недовольные постараются и распространить (716).

Въ началъ шестидесятыхъ годовъ возникъ не разъ возникавмій и близко касавшійся интересовъ перкви-вопросъ объ обрашение церковныхъ сумиъ въ госуларственное казначейство. Правительственныя предположенія относительно этого, принятыя одною частію нашего общества съ сочувствіемъ, въ другой выввали тревогу и опасенія за). Эту тревогу и опасенія раздвляль ы святитель Филареть. Въ 1862 году чрезъ посредство синодальнаго оберъ-прокурора митрополить представиль Государю Императору общирную ваписку о собственности православной церкви. Въ этой запискъ, приведя церковныя правила о церковной собственности, святитель выставляеть на видь тв затрудненія, которыя произошли бы для государства и церкви отъ обраиценія церковныхъ суммъ въ государственное казначейство и ы указываеть на вредныя последствія этой операціи. "Государотво, писаль святитель, безь сомнанія, не имаеть намаренія обратить церковную собственность въ свою цользу, а намерено продолжать употребление оной въ пользу церкви. Но въ такомъ случав, отъ привлеченія оной въ свои росписи, отчеты и контроль, оно не получить никакой новой выгоды, а только новый трудъчитать чужія деньги. И не только не соединено сіе съ пользою, но еще соединено съ опасеніемъ вреда. Когда, въ 1809 году, начали отбирать изъ церквей свъчныя деньги мивніе православнаго народа взволновано было ревностію за церковную собственность, и возникае мысль приносить въ церковь и возжи-

эб) Съ сочувствіемъ были приняты правительственныя предполоежнія и нѣкоторыми органами нашей духовной печати. Такъ въ 37 № Ярославскихъ епархівльнихъ вѣдомпстей за 1862 г. была помѣщена статья, въ когорой говорилось, что церковныя имущества едва ли составляли исключительную собственность духовенства, что они принадлежали всему народу, какъ государству, или народу какъ церкви. По поводу этихъ мислей статьи митрополить въ письмѣ къ оберъпрокурору дѣлаетъ такое замѣчаніе: «сін провозглащенія особенно худую темугу оказали бы церкви, еслибы произнесены были въ извѣстное время» (676).



галь предъ иконами болъе масло, нежели свъчи. Но когда сдълалось болье навъстнымъ, что свъчныя деньги остаются въ духовномъ вёдомстве, назначаются на содержание духовенства и духовныхъ училищъ, и что изъ нихъ будуть выдаваемы пособія на построеніе церквей: тогда общественное мивніе успоконлось, и свъчная операція получила успъщный ходъ. Посему и теперь, если церковные сборы будуть обращаться непосредотвенно въ увадное казначейство, и ониъ очевиднымъ образомъ выходить изъ духовнаго въдомства, нельзя не опасаться, что мивніе православнаго народа вновь будеть ваволновано, и сборъ цервовныхъ доходовъ будеть потрясенъ и ослабленъ. Куда пойдуть церковные сборы изъ увзднаго назначейства, народъ уже не увидить, и потому видь отнятія церковной собственности останется предъ его глазами неизгладимымъ, и охладить усердіе ділать приношенія церквамъ" (650) 37). Въ конців своей записви митрополить писаль: "Есть свъденіе, что вспомогательный капиталь римско-натолического духовенства въ Россіи оставленъ въ полномъ его распоряжении, и что также и остатки отъ штатныхъ кациталовъ предоставлены въ его распоряжение. Но православная церковь частію лишена уже подобныхъ правъ, в можеть подвергнуться еще большему лишенію. Если такимъ образомъ въроисповъдание господствующее въ государствъ лишается правъ, которыя предоставляются терпимому въронеповъданию, то господствующее поставляется ниже терпимаго.

"Православная церковь увърена, что сего не желаеть защитникъ ен и покровитель Благочестивъйшій Государь Императоръ, и она молить Бога, чтобы сіе дъло, важное для нея и для государства, представлено было взору Его Величества въ чистомъ и ясномъ свътъ. Охрання собственность церкви, онъ пріобрътаеть благословеніе для собственности государственной" (650).

Кромъ записки, въ томъ же 1802 году митрополить написалъ всеподданнъйшее представление Государю Императору объ оставлени въ прежнемъ положени контроля и хранения суммъ ду-

эт) Такое опасеніе святителя нивло для себя оспованіе. Когда въ Москве распространняся слухъ, что доходы церковные будуть отбирать въ казну, то былозаменчено, что свечей вездё гораздо менёе беруть. См. ст. «Недавнее прошлое» по письмамъ современника. Прав. Обозр. 1883 г. Іюль.



ховныго въдоиства. Въ этомъ представления святитель выскавываеть изкоторыя другія сообреженія по вовбужденному вопросу. "Россія соть единственное государство въ Европъ, въ которомъ и правительство и нарожь вполив привиають, что ивсть власть. аще не оть Вога. Государь всю законность свою получаеть оть церковнаго помазанія, наъ чего вытенаеть, что положеніе церкви и отношение ея въ самодержавной власти несходно съ положенісиъ церивей въ государствахъ натолическихъ и протестантсинхъ, и уже по одному этому невозможно намъ безъ разбора, перенимать у иностранных государствъ улучшения въ дълахъ адининстраціи по діламъ, касающимся церкви. 2. Русская церковь, со времени преобразованій Петра I, слыветь у вежка недоброжелателей ен (въ томъ числъ и у раскольниковъ) порабощенною светской власти; но до сихъ поръ большинство русскаго народа не давало этому вёры, вменно потому, что между представителемъ патріарха, т.-е. Святьйшимъ Синодомъ и Государемъ не было ниванихъ постороннихъ посредниковъ. Самое то, что контролю и государственному совету внутреннее церповное управление оставалось неподчиненимиъ, показывало самостоятельность церкви и возвышало ее въ глазакъ нареда, и самъ царь помаванникъ являлся канъ бы естественнымъ, природнымъ защитникомъ церкви. Вившательство же посторонияхъ министровъ и цвимъ въдометвъ между Синодомъ и Государемъ непременно представится недоверісмъ царской власти къ церкви и разъединеніенъ между нами. З. Изъ сего ясно, что вопросъ о финансахъ церкви виветь ближайшую связь оъ самыми коренными основаніями самодержавія въ Россіи. Осуществленіе предположеній коминссій дасть врагамъ и порицателямъ церкви русской опасное оружіе противъ нен, будеть имать самый неблагопріятный и вредный отголосовъ въ Европъ и на Востокв и другія весьма гибельныя последствія, обшириссть которыхъ даже невозможно теперь опредвлить. Вследствіе сего, по долгу присяги, визняю въ священную обязанность свою испращивать высочайшаго повельнія Вашего Императорскаго Величества, чтобы вонтроль и храненіе суммъ духовнаго вёдомства были оставлены въ прежнемъ положения, и чтобы вопросъ о нехъ не быдъ возбуждаемъ при разсуждениях в Государственнаго Совъта о контроль по другимъ въкомствамъ" (686).

Сильныя представленія митрополита Филарета объ оставленія въ прежнемъ положеній контроля и храненія суммъ духовнаго въдомства имъли своимъ послідствіємъ слідующее высочайщее повельніє: "объявить кому слідуеть, что я приказаль дальнійщее разсужденіе о семъ ділів въ государственномъ совітів прекратить, съ тімъ, чтобы прежній порядокъ оставался въ овоей силів.

Съ положениет раскола въ началъ шестидесятыхъ годовъ знакомить насъ мивніе митрополита Филарета, написанное виъ въ концъ 1863 года и озсглавленное: "о расколъ въ настоящее время стремление раскола въ это время сдалаться въронеповъданіемъ вполев открытымъ и оффицельно признаннымъ, находившее себъ нъкоторую поддержву и въ отношенів къ нему правительственной власти и въ направленіи времени обращало особенное вниманіе святителя Филарета. Въ своихъ оффиціальныхъ донессеніяхъ (594, 128) онъ не разъ обращаль винмаліс высшаго духовнаго начальства на публичное опазательство расвода и на покровительство ему со стороны власти. Въ своемъ мивній о расколь митрополить, указавь на умноженіе раскольнической яжејерархін въ предблахъ московской епархін и на свободу ея двиствій, говорить: "при всемъ томъ раскольники желають и надъются еще большихъ преимуществъ; и есть люди, которые говорять, что надобно прекратить гененіе на раскольниковъ. До настоящаго года правительство осонціальнымъ образонъ не признавало раскольниковъ въ начествъ особаго сословія. Особенныя обстоятельства настоящаго времени, вовбудившія изъявленіе патріотическихъ чувствованій отъ встать сословій, дали случай раскольникамъ предстать предъ государя императора со всеподданнъйшими письмами отдъльно, отъ септы преемлющей свищенство, и отъ непріемлющей. По всемилостивъйшемъ приняти оныхъ, распольники московские принятно почувствовали себя выше прежинго, но оже не хвалилнов всемилостивъйшими словами государя императора, и что особенно мепонятно, даже не упоминали о нихъ; а когда они появились въ печати, радость и належда раскольниковъ еще болье возвысялись. Напротивъ того, въ ревностивникъ изъ православныхъ и единовърцевъ возбудились заботлявыя помышленія о сохраненіи мира и спокойствія православной церкви. Кажов же пре-

инущество жольють цийть. и недінотой получить распольниций Варонено, то, чтобы имъ быть отдальнымъ признавнымъ въ государства вароноповадениемъ и церковью, съ правами, подобныме темь, какими пользуются римско-каколики и протестанты. Но между такъ называемыми иностранными въроноповъданіями и располомъ едть великая размость. Римско-католика и протестанты принын подъ россійскую державу съ своими въропоповадаціями, важоннымъ путемъ: и потому, по справедивости, предоставияется нив свобода въронсповъдація; напротивъ того, раскольники сучь отпадшіє и отпадающіє отъ православной церкви, осущаємые запономъ государственнымъ, запрещеющимъ такое отпаденіе (Свод. Зак., т. XIV, ст. 47 и 60). Еслибы государство, осущеннымъ закономъ его, дало одинанія права съ неповинными предъ ванономъ, то оно стало бы въ противорачие съ собственнымъ вакономъ и съ справединостію вообще" (726). Сказавъ о томъ. что главный предметь желаній раскольниковъ поповщинскаго толка, въ настоящее время, есть призначае правительствомъ ихъ і ераркін, святитель продолжаеть: "Донынів въ Россів, по благости Божіей, православная церковь и госудерство совтоями и состоять въ единенія и согласіи, не нарушаемомъ никаними взанино-противоръчащими возоръніями, какими нерадко ватрудняють другь друга церковь и государство у иногихь другихь народовъ христіанскихъ. Признаніе раскола отдёльнымъ вёроисповаданість разстромло бы сію гарионію и ненабажно сопровождалось бы несогласимою равнотою возграній, взаимно затрудняющихъ правослевную церковь и госудерство. Кирилла, который въ противность первому епостольскому правилу, рукоположень однямь епископомь, и притомь не имавшимь права рукополагать, православная первовь не можеть признавать нетиннымъ епископомъ, а водъдствіе сего и всехъ руконодоменвыхъ имъ епископовъ и свищенниковъ. Исъ сего следуеть, что еслибы когда-либо гражданское начальство въ спошеніи съ духовнымъ православнымъ упомянуло бы объ Антонів, архіспискоив владиміродомъ, духовное начальство обязано было бы отвъчать, что оно не знаеть архіепископа Антонія, а знаеть только пеховаго Андрея Шутова. Еслибы гражданское начальство ръшилось смотрать на бытлыхъ свищенинковъ, какъ на ваконных у раскольниковъ, духовное начальство, тамъ не ненъе, обязано было бы, по правиламъ нерковнымъ, призвасать ихъ запрещенными въ священно-служении и подлежащими дишению сана, и тогда оказалось бы, что государство доставляетъ
ненаказанность виновнымъ предъ православною церковью, и
посщряеть девертирование изъ церковной службы. Вакъ же можно
было бы выйти изъ такихъ противоръній? Принуждать ди православную ісраркію признавать то, что противно церковнымъ
правиламъ и ся совъсти? Но вто значило бы нарушать государственный въ Россіи законъ, предоставляющій свободу даже некристіанскимъ въроисповъданіямъ, и православная ісрархія была
бы обязана лучше пострадать, нежели подчиняться такому принужденію, по слову апостольскому: повиноватися подобаетъ Бонови, паче, нежели человъюмъ (Дъян. V, 29).

Нельвя оставить безъ вниманія и того, что всеподканвашее письмо наравив съ раскольниками поповщинского толка, поднесли и всемилостивъйшаго слова удостоены также и раскольники толка безпоповщинского, почитающие нынишнее правительство антихристовымъ, не признающіе брака, пропов'ядующіе безиравственное ученіе, что блудъ менве грвховень, нежели бранъ, отвергающіе всякое священство, имінощіе только самопоставленных отцевъ, или большаковъ и попечителей моленныхъ. И сін почитають себя въ правъ требовать тъхъ же уступовъ, если какія были бы сделаны поповщинскому толку. Можно ли сему безобразному обществу сувлаться оффиціально признаннымъ въроноповъданіемъ? Можно ди деть ему сколько-нибудь правильную организацію"? Далве святитель увазываеть на различныя затрудненія, какія могуть возникнуть оть признанія раскола особымъ въроисповъданиемъ и на вредъ отъ этого какъ для государства, такъ и для церкви. По мивнію святителя Фиг., лерета, вогда располь признань будеть отдельнымъ вероноповъдаженъ и вивств съ темъ разсвянныя общества раскольническія достигнуть общаго единства, тогда между православною церновію и не православнымъ обществомъ положена будеть ръзвая черта раздъленія, которая можеть углубиться до того, что повредить единству народнато духа. Вивств съ твиъ въ раскол усилится привычна къ пропаганда, которая не встрачая препятотвій, можеть болье вредить православней церкви. Заключительныя олова мийнія таковы: "по нотині, если желаніе блага общественнаго и частлаго возстаеть, чтобы создать міръ изъ жасса раскольническаго, то съ симъ вийстй потребна многообразная предусмотрительность и предосторяжность, чтобы вийсто того значительную часть міра православнаго не погрузить въ хассъ раскольническій, и не разстроить спасительной гармоніи между православною "мерковію и государствомъ, къ обоюдному ихъ затрудвенію" (726).

Въ 1862 году, который считался тысячельтіемъ славянскаго просвищенія, возникає мысль о совершенія въ Россіи духовнаго торжества для молитвеннаго воспоминанія памяти славанских просвітителей. Оберъ-прокуроръ Св. Синода. А. П. Ахматовъ, по привазанію государыни императрицы, письмомъ оть 3 апрада 1862 г. просиль митрополита Филарета сообщить свое мивніе объ церковномъ празднованін Кириллу и Месодію для доклада ея величеству и вибств съ твиъ спращиваль его, не признаетъ ли онъ благоприличнымъ воспользоваться означеннымъ случаемъ, чтобы равослать во всв опархів, для прочитыванія при молоботвіяхъ акаенотъ Кириллу и Месодію, составленный пресвященнымъ смоленскимъ (Антоніемъ). Отвічая на это письмо, метрополить представиль оберъ-прокурору два записки: о церковномъ празднованія тысячельтія славянскаго просвыщенія и изчто объ акаенетахъ. Въ первой записвъ митрополить писаль: І , тогда какъ опредвлено 26 августа текущаго года праздновать тысячельтіе Россін, накъ государства, возникаеть еще вопросъ: не должно ин 11 мая сего же года церковно-праздновать память преподобныхъ Кирилла и Мессодія, въ воспоминаніе севершившагося тысячельтія оть положенняго ими начала славанскаго просвъщенія? Миогое препятствуеть отвачать на сіе утвердительно. И Торжеотво тысячельтія церковное и торжество тысячельтія государственное, въ одинъ годъ, но въ разные мъсяцы и дни представили бы видъ нъкоторой нестройности и разъединенія. Ш Видъ нестройности представился бы и въ томъ, еслибы Россія праздновала славянское тысячельтіе въ 1862 году, тогда какъ западные славяне положили праздновать оное въ 1863 году. IV Что моженъ мы праздновать въ 1862 году? Изобрътение славянской азбуки? Но она, по свидътельству ближайшаго ко времени событія писателя, Хрябра, изобрѣтена въ 855 году; и ея тысячельтіе уже минуло. Праздновать на основаніи догадовъ Шафарива

н Водинского было бы не очень надежно. Или будемъ праздновать тысячельтие крещения моравовь въ 862 году? Но это принадлежить собственно имъ. У У насъ предъ глазами три тысмчельтія: 1) тысячельтіе оть начала славянской азбуки, или лучше свазать отъ начала перевода Священнаго Писанія на славянскій языкъ: 2) тысячельтіе отъ прещенія равно впостольной пнараши Ольги; 3) тысячельтіе отъ врещенія равноапостольнаго Владиміра и Россін вообще. Трижды въ три срока праздновать одно тысячельтіе, въ отношемів въ одному предмету, не было ли бы слишкомъ щедро? Но если избрать одинь изъ трекъ указанныхъ сроковъ, то предпочтительне должно избрать одинъ изъ двукъ последнихъ, кокъ собственно относящихся въ россійской церкви и къ русскому народу. VI Впрочемъ, канъ неизвистно, кавие будеть на сей предметь вонарвніе власти; то въ случав назначенія совершить въ семъ наи будущемъ году, 11 мая во вовкъ церквахъ Россіи празднованіе памяти преподобныхъ Кирима и Месодія, накое должно быть празднованіе? По уставу церковному всенощное бязніе, соборная литургія и шолебное ubnie" (652) 39).

Въ статью объ аваемстахъ митрополить высказывается противъ составления аваемстовъ. Свазавъ о томъ, что этотъ родъ пъснопъній болье приличествуеть Інсусу Христу и Божіей Матери святитель говорить: "мы не довольно ревнуемъ установленное церковію богослуженіе исполнять такъ, чтобы ни что не было опущено, и все было проивто и прочтенно неспѣшно и внятно. Не нужите ли, не полевнъе ли поревноовть о семъ, нежели расширять богослуженіе множествомъ аваемстовъ, про-извольно вновь составляемыхъ изъ множества неопредъленныхъ, изысканныхъ хвалебныхъ выражевій, мало способныхъ вразумлять и назидать читающаго или слышащаго".

"Камдый, кому вздумается, камдому святому, къ которому почувствуеть усердіе, не затрудняется паписать акаонсть и дать

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Видимо митрополить не сочувствоваль мысли о празднованіи тысячельтія славянскаго просебщенія. Въ письм'я къ нам'ястнику Антонію онь писаль: пресовященный Смоленскій составиль акасисть прен. Кириллу и Месодію, представиль Съ. Саноду и родился вопрось: не прочитать ли его въ день тысячельтія. Согращиль; мий кажется это боле придуманнымь, нежели возинкшимь изъ глубоваго усердія и благодаренія Богу (IV, 1441).



его въ правило церкви. Въ порядев на это? Сообрасно ли оъ темъ, что текое мисжество древнихъ велинихъ святыхъ, апостоловъ, пророжовъ, мучениковъ, святителей, преподобныхъ остаются безъ анасистовъ. Но не должно ли благопріятствовать проявлецію благочестиваго усердія? Правда, но со многимъ разсужденісиъ и осмотрительностію, чтобы принести церкви Божіей даръ истинно для нея полезный" (652).

Изъ мивній и отзывовъ митроподита Филарета по вопросамъ нашей государственно-общественной жизни обращають особенное винианіе его мивнія о престьянской реформв, о проектахъ уставовъ народныхъ учидищъ и университетовъ и письма по поводу ивкоторыхъ событій, обнаружившихся въ начала шестидесятыхъ годовъ.

Мять писемъ митрополита Филарета въ частнымъ лицамъ 40) мятьстно, что онъ принадлежать въ числу людей, въ которыхъ дъло освобождения престъянъ возбуждело белве опасений, чъмъ надеждъ. Въ своей записвъ о затрудненияхъ, которыя могутъ вознивауть при приведеяни въ исполнение положения о преобразовании быта помъщичьихъ крестъянъ, писанной б февраля 1861 года митрополитъ говоритъ: "вчере, отдъвая отчеть въ исполнении поручения, на меня возложеннаго 41), не находилъ я удобнымъ объясиить одно обстоятельство, именно почему предприемлемое преобразование быта помъщичьихъ крестъянъ въ сообщенномъ мит проектъ представленное радостнымъ, не означено мною таковымъ. Затрудняюсь и теперь объяснить сіе, чтобы не коснуться сужденіемъ дъла государственнаго, о которомъ судитъ не призванъ я монмъ служеніемъ. Но, съ другой сторомы, сомить во предан-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Составленія манифеста объ освобожденів крестьянь. Въ правительственномъ проектѣ манифеста митрополитомъ были сділани не частныя измѣненія, а совершенно измѣнень тексть. Въ письмѣ къ графу Паниву митрополить писалъ: «я рѣшвися не очень стѣсияться сообщеннымъ мив проектомъ височайшаго манифеста: даби мое воззрѣніе на предметъ, яснѣе было видимо и удобиѣе могло быть обнаружено. Посему, представляю не частныя измѣненія, а цѣлый текстъ, въ которомъ съ полученнымъ мною проектомъ соединены измѣненія, по моему посильному разумѣнію, нужния» (568).



<sup>(\*)</sup> См. статью о письмахъ митрополита Филарета къ намъстнику лавры Антонію. «Прав. Обозр.» 1888 г. Сентября.

ности въ государю и любви въ отечеству, еслибы, при открывнемся случав, не изложилъ я со всей инревнестію заботливыхъ номышленій, которыя возбуждаеть самая сія предациость въ государю и любовь въ отечеству. Не упомянуль я о радости, чтобы оть лица царя не было произнесемо слово, которому не сочувствовали бы многіе изъ върноподданныхъ. Предпрісмлемому общирному преобразованію радуются люди творетическаго прогресса; но многіе благонамъренные люди опыта ожидають онаго съ недоумъніемъ, предусматривая затруднемін" (569).

Съ учреждениемъ министерствомъ просвъщения народныхъ училищъ возникли вопросы, требовавшіе ръщенія духовной власти 42). Въ 1862 году оберъ-прокуроръ Св. Синода А. П. Ахматовъ представилъ на разсмотрение митрополита Филарета мивнія о народныхъ училищахъ митрополита вісвокаго. Святитель Фильреть не одобряеть высказаннаго митрополитомъ вісвовимъ согласія на сліяніе народныхъ школь съ церковно приходожими, а также его митнія о томъ, чтобы для законоучительской должности въ народныхъ школахъ назначались особые священиям. приписанные номинально къ мъстной церкви, находить, что это такіе вопросы, разръшеніе которыхъ превышаеть власть епархіальнаго архіерея и затімь высвазываеть свои мысли о народномъ образованія. "Можеть быть, я подвергаю себя причисленію нъ людямъ отсталымъ, ретрограднымъ, нъ обскурантамъ, если скажу, что теперь думаю. И, въроятно, слова мои не принесуть пользы, потому что дело, которое спешить впередь, не захочеть оглянуться на меня и остановиться, однако выскажу мон недоумънія, по врайней мъръ для того, чтобы признаться въ нихъ и поступить искренно. Верно ли то действованіе, чтобы спъшить вдругь распространить образование во всемъ народъ, ногда въ виду трудности, скудость средствъ, и немалая опа-

<sup>48)</sup> Митрополить Филареть быль противь учрежденія такихь училищь. 5 февраля 1862 г. писаль онь наместнику. «Быль комитеть о сельскихь училищахь, и полагаль, чтобы они были свётскія. Одинь члень его, князь Урусовь подаль мийніе, что надобно сіе поручить духовенству. Говорять, что его мийніе доведено было до свёдёнія государя, и одобрено. Но пришель новый министрь просвёщенія, и говорять, уже рёшено, чтобы сельскія училища были свётскія и назначень на нихь милліонь р. Намь оказана одна милость: не запрещено священ. сохранить свое училища (IV, 1431).



сность ложнаго направления, могущаго разстроить правственное расположение и духъ нареда? (Здъсь можно велеминть о воспресныхъ школахъ, какъ торопились распространять ихъ свътскимъ путемъ и что изъ сего нанонець открылось). Можно ди поверхноство и благонадежно распространить образование въ 60.000.000 народа вдругъ, въ немногие годы? Тысячу лътъ прожила Россия, возрасла, укръпилась, распространилась, значительно образовалась, и благоустроилась при весьма ограниченной грамотнести народа; была ли бы въ томъ бъда, еслибы ръзнились сдълать ее всю грамотною не вдругъ, въ пять или десять лътъ, а постепенно, въ пятьдесять или ото".

"Императрина Екатерина устронда городскія народныя учидища. Сертитель за они національными учелищами? Пошли за въ нехъ дучніе неъ гражданъ? Овазали ди сін училища примътное доброе дъйствіе на правственность и положеніе гражданъ? Желательно было бы слышать, чтобы вто-нибудь на сів вопросы отвічаль: да, и доказаль бы свой отвъть. Сей примърь располагаеть въ следующему размышленію. Земля, которая въ человене и въ обществъ человъческомъ пріемлеть какое-либо съмя, есть свободная воля. Если сія земля разрыхлена и увлажена добровольнымъ желаніемъ и усердіемъ, то она глубово принимаєть съмя, и дветь растеніе и плодъ. А когда нізть доброводьнаго желанія и усердія, тогда свия, упадшее на жесткую и сухую землю, или не даеть растенія, или даеть слабое и скоро увядающее. Екатерининскія училища даны были городамъ не въ соответствіе возбужденному желанію и предварительнымь расположеніямь гражданъ: и не принесли желаемаго плода. Воспитание детей лучпикъ гражданъ пошло мимо сихъ училищъ, а у миогихъ богатыхъ впало въ руки иностранцевъ. И эта неправильность не превратилась и тогда, когда народь болье созналь потребность образованія и училища умножились. Сей городской опыть не можеть ли дать некотораго наставленія и для устроенія сельскихъ училищъ?

"Священникъ не имъетъ власти надъ прихожанами, а только иравственное на нихъ вліяніе; наъ сего должно слъдовать, что если онъ зоветъ поселянина въ училище, и сей идетъ, то, конечно, въ семъ нозбудилось свободное, доброе желаніе, и потому наборъ учениковъ и устроеніе училища могуть быть благонадежны. Но вогда окружный изчальникъ геворить посединамъ: нестройте училище и отдавайте въ него дътей, на сей разъекотно или несохотие повиновение будеть, не соминтельно будеть ли прочис дъле. Итакъ не нужно ли въ образевания первоначальныхъ народныхъ училищъ употребить постепенность такъ, чтобы учреждать училищъ тамъ, гдъ болъе возбудилось собственное къ тому свободное расположение народа, и мещду тъмъ способствовать распространение такого расположения. Опытомъ не слишкомъ общирнымъ удобиве управить; а если случится пеудача, неудачу частную удобиве исправить, нежели простирающуюся на 60.000.000 народа" (670).

Непредвиденно, частнымъ образомъ до сведенія митрополита дошель проекть общаго устава инператорскихъ Россійскихъ университетовъ, въ последней редакцін, приготовленный ит опончательному утвержденію. Представляя 15 мая 1868 года Св. Спноду свей отзывъ на проекть, митрополить писаль: "содержаніе нъвоторымъ статей сего проекта возбуждаеть сильную заботу о последствіяхъ, могущихъ произойти, солибы статьи сін нолучили утверждение. Посему долгомъ поставляю представить на благоусмотраніе вашего святайшества представляющіяся необходимыми соображенія (707). Соображенія святителя васаются твязстатей проекта, въ которыхъ говорилось о преподавании богословскихъ наукъ въ университетъ. По проекту устава въ укиверситеть учреждались три богословскія наоедры; общая всымъ факультетамъ наоедра собственно богословія, наоедра церковной истории въ историко-филологическомъ факультетв и кафедра церковнаго законовъдънія въ юридическомъ факультеть. Святитель Филареть находить, что увеличение числа богословскихъ канедръ въ университеть, съ особыми преподавателями для каждой, соотвътствуеть потребности, давно ощущаемой и признанной. Но его овабочиваеть то, "будуть ли сін ванедры двйствительно богословскія и будуть ли иміть свойственную таковымъ твердость. Ибо проекть канедры церковной исторіи и церковнаго замоновъдънія нъкоторымъ образомъ устраняеть отъ богословія, и даеть имъ особое направленіе, что неблагопріятно и для віры и для самой науки. Самая канедра богословія ставится не твердо. Объ ней сказано: каоедра не принадлежащая ни къ какому факультету. При семъ нужно принять въ соображение следующее:

1) въ умиверситетахъ различенотся предметы факультетскіе и не •вкультетскіе. Къ последнимъ относятся новые языки и досель относилось богословіе. Такое положеніе наседры не можеть назваться благопріятнымъ и для науки и для цвлей религіознаго образованія. Оно безмольно подаеть мысль, что наука, исключенная изъ собора университетскихъ наукъ, не пользуется равнымъ съ нимъ уваженіемъ. 2) Мысль сія твиъ очевидиве, что преподавателя нефакультетскихъ предметовъ не считаются ни членами факультетовъ, ни членами университетского совъта, а сивдовательно, устраняются отъ всякаго участія въ двиахъ въ университеть. 3) Съ того времени, какъ на профессоровъ богословія было возложено преподаваніе философів, они привнаны членами историко филологического факультета и университетснаго совъта. Это званіе оставлено за ними по Высочайшему повельнію и посль того, какь уже снята съ никъ обязанность преподаванія философів. Проекть намітревается молчаність о семъ лишить ихъ сего важнаго званія, и тимъ ослабляеть значеніе самой канедры богословія. Нельзи признать сего маловажнымъ, если признается важное значеніе религіознаго образованія. И можно ли представить вакую благовидную причину, почему соборъ профессоровъ университета не пожелаль бы, чтобы въ ихъ совъть, между ихъ голосами, слышался и голосъ служителя религін?" (707). Переходя нь разбору той статьи проевта университетскаго устава, въ которой сказано: "отъ профессора богословін необходимо требовать степени доктора богословія, и занимающимъ нынъ каоедры богословія и не имъющимъ степени доктора богословія, сохранить званіе профессора, но оставить содержание доцента", святитель Филареть находить такое требованіе докторской степени отъ профессоровъ богословія несправедливымъ какъ потому, что прочимъ профессорамъ университета проекть для полученія степени доктора предоставляеть облегчение, которое не предоставляется профессорамъ богословия, такъ и потому, что занимающіе нынъ канедры богословія, имъють ли они, пли не имъютъ степени доктора, всв высочайше утверждены въ званіи ординарныхъ профессоровъ, съ окладомъ про-•ессорскаго жалованья. По мивнію святителя канедру богословія въ университетв могуть занимать не только докторы, но и магистры богословскихъ наукъ. "И на это есть достаточныя причины. Довторы богословскихъ наукъ немногочисленны, частию потому, что для полученія сей степени требуется болье, нежели для довторства по другимъ наукамъ, частію потому, что магистры, обремененные ординарными должностными занятіями, не имъють довольно свободнаго времени для особеннаго самостоятельнаго ученаго труда, частію потому, что свойственная духовному званію сиромность не благопріятствуеть стремленію искать ученой почести. Такимъ образомъ во многихъ, подъ наименованіемъ магистра скромно пребываеть достоинство довтора богословскихъ наукъ" (707). По мнёнію святителя не представляется някавой справедливой причины унижать и окладъ наставника богословія предъ прочими проесссорами университета.

"Вообще извъстно, пишеть онъ, что низшій окладь жалованья соотвътствуетъ низшему дълу службы и низшему достоинству служащаго. Надобно ли возлагать опалу на богословіе, которое есть предметь священный, и из которому особенно мужно внущать уважение молодымъ искателямъ просвъщения. Въ 1835 году, петербургскій университень имвав преподавателя богословія, который болье своихъ предшественниковъ привлекъ внимание студентовъ къ своему предмету. Но вышель новый уставъ, въ воторомъ окладъ наставника богословія униженъ быль третьею долею противъ профессоровъ. Тогда протојерей сказалъ: денегъ я не требоваль бы, но не желаю видеть унижение священнаго предмета въ лицъ преподавателя, и отнавался отъ службы въ универтитетв" (707). Подробно митрополить разбираеть статью проекта о преподаванія церковной исторіи и церковнаго законовъдънія въ университеть, въ которой составители университетскаго устава обнаружнии смутныя богословскій понятія и особенное предубъждение противъ богословскаго образования въ духовныхъ академіяхъ. Здёсь интрополить высказываеть опасеніе, что требованіе отъ профессоровъ церковной исторік и законовъдънія предварительнаго спеціальнаго историко-филодогическаго и юридическаго приготовленія, съ прикомандированіемъ приготовляющихся къ университетамъ и затемъ ученыхъ стеценей по историко-филологическому и юридическому факультету можеть характерь и духъ наукъ богословскихъ ослабить и подвергнуть преобледающему вліянію наукъ светскихъ. "Чтобы опасеніе сіе не было бездовазательнымъ, для сего можно укаээть на 142 страницу, первой части замечаній на просить обшаго устава университетского. Тамъ снавано: церкосное право есть системитическое учение о тых положительных законахь, истекающих от верховной государственной власти, которыми опредълнотся права и обязанности граждань, какь членовь той им другой церкви, того или другаго исповыданія, допускаемиго въ посударствъ Видите, поучению свътской науки законы каноническате права, или законы церковные истекають не изъ Священнаго Писамія, не изъ постановленій вселенскихъ и пом'встныхъ соборовъ, не изъ правиль святыхъ отцевъ, но отъ вержовной власти государства. Кановы, по сему ученію, были бы церковные законы для греческой церкви, которая находится подъ верховною властію магометанскою 49 Святитель приходить пъ такому заключенію: "дабы увеличеніе числа богословскихъ каоедръ въ русскихъ университетахъ было увеличениемъ дъйствительно богословских канедръ, надлежитъ вопросъ о канедрахъ периовной исторін и перковнаго законовідній извлечь изо облаети смутныхъ, односторонияхъ и вредныхъ свътски сословныхъ, неблагопріятныхъ для религін предубъжденій. Образованіе про-•ессоровъ для этихъ каседръ наши университеты, по отсутствію у нихъ богословскихъ факультетовъ, принять на себи не могутъ. Но ви что не препятствуеть имъ смотръть на существующія духовныя авадемін, какъ на учрежденія, нисколько не низшія богословских факультетовъ, откуда и должны, по праву, выходить профессоры богословскихъ каседръ въ университетахъ, и этп профессоры должны имъть ученыя степени не университетскія, но академическія (707).

Университетскій уставъ, на который инсаль замічанія митрополить, не быль утверждень, окоро умеревь, по его выраженію,
какъ недоношенный плодъ. Но слухи и о вновь составляемомъ
уставів возбуждали въ святителів опасенія, какъ это видно изъ
письма его въ неизвітетной особі, писанномъ з іюня 1863 года.
Въ этомъ письмів онъ пишеть: "что писаль я о проектів универентетскаго устава въ Святійтій Синодъ, тоже, въ формів
ваписки, послаль при нисьмів нь графу Сергію Григорьевичу,
полагая, что сіе діло въ особенномъ у него вниманіи. Онъ-то
и сказаль мив, что сей проекть уже оставлень, и теперь разсматривается другой, въ ноторомъ уже не то, противъ чего я

возражаю. Но между тамъ, о васедрахъ дерисвиси исторіи и канонического права, графъ сказалъ только, чтобы я не опасался особаго вліянія, изъ сего заплючаю, что онъ полараеть оставить сін канедры въ томъ положенін, противъ котораго я возражаль ради святой въры, противъ которой возстаетъ лисименный равумъ, ради христіанскихъ душъ, которымъ нынъ такъ много предстоить опасностей мысленнаго и правственнаго развращенія, блатоволите обратить на сіб дело, сколько можно, дентельное вниканіе. Не догадною, а вышисною изъ универонтетской, иди вообще въ области министерства просвъщенія привадлежащей книги, доказываль я, вакое ученіе нановическаго права готовится намъ въ университеть, который, между прочимъ, хочеть учить насъ и тавимъ предметамъ, для которыхъ онъ самъ не имълъ донына васедры" (709). Далае ва письма митрополить выслазываеть свои мысли о современномъ ему свътскомъ образованія: "о неудовлетворительности нынашияго сватского образованія сведательствують такъ рашительно предпринятыя и такъ затруднительно производимыя преобразованія. Это сділалось такъ очевиднымъ, что безъ опасенія возраженій, пишуть 31 мая, сего 1863 года, въ "Московскихъ Въдомостяхъ": "мы предади нашихъ дътей духу легкомыслія, поверхностнаго и линваго знанія и словъ безъ мысли. Идя все далъе и далъе на этомъ пути, мы довели дъдо до того, что многіе русскіе дюди, искренніе патріоты, принуждены вхать заграницу, чтобы уйти отъ того прекраснаго воспитанія, которое ожидало ихъ датей въ Россіи. Это преврасное восцитание еще не преобразовано, и, конечно, нельзя преобразовать его чудесно въ одинъ день. Итанъ, если возьмутъ воспятанняю въ духовныхъ академій, и погрузять ихъ въ такую свътскую соору, чтобы до степени препедавателей научить ихъ духовнымъ наукамъ, церковной исторіи и церковному законовфдънію: найдется ди въ основаніе сего разумная спобразность? Будеть ли сіе соединено съ доброю и върною недентдою?

Въ "Петербургскихъ Въдомостяхъ", 28 мая, напечатано объявленіе 200 студентовъ и слушателей московскаго университета, которые проповъдують свое призваніе "служить народу" и долгъ непоколебимой върности русской землъ, и тому, кого она прязнаеть своимъ представителемъ; кому ввърила оберегательство своей чести и представителемъ; кому ввърила оберегательство своей чести и представителемъ; кому вручила свои судьбы". Кого разуметь во сих выраменіяхъ? Росударь Императоръ Всероссійскій имбеть самодершавную власть, Болією милостію, по священному закону престолонаслівія, а не потому, что ему оную ввірила и вручна венля. Эте подалезан 200 студентовъ и слущателей мосмовило университета. Но всіхъ нив, камется, до 1000. Что же думають, остающісся въ молчанія 800? Почему не рішаются на патріотическій незаявленія, которыхъ, намъ привнавали нхъ товарищи, требуеть настоящее время? Или ихъ мивнія таковы, что ихъ нельзя выскавать вслухъ, истинныхъ патріотовъ? Не рішнися отвічать на сін вопросы въ худую сторону: но нельзя не видіть смішавнаго я темнаго ноложенія умовъ, которое привести въ ясное и правильное положеніе, видно не достало силы у явставлиновъ. Въ такую среду погрузить воспитанниковъ духовныхъ академій будеть ли благонадежно, когда притомъ ни канъ не есть необхадиме (709).

Мысли съптителя мосновевало о неудовлетворительности современнаго свътсваго и въ частности университетскаго обравованія могли находить для себя основаніє въ техъ прискорбных явленіях, которыя въ это время обларужились въ университетахъ. Митрополиту не разъ приходилось обращать винманіе высшей власти на распространовіе въ университетахъ антирелигіовныхъ и вредныхъ политическихъ сочиненій. Такъ въ всеподаннъйшемъ домессии, писанномъ 25 мая 1861 года, митрополить писаль, что "неизвъстный, пришедь во мив, свазаль, что наміврень открыть мнів діло, касающееся до безопасности государства для доведенія до свіддінія Вашего Императорскаго Величества. Несмотря на замъчание мое, что есть другія должностныя лица, къ которымъ правильные онъ можеть обратиться, онь, настоявь на своемь, прочиталь мнв принесенную имъ записку, въ которой содержится переводъ провламаціи подяка Мирославского, изъ Парижа, отъ 1 дня сего мая, о способахъ приготовленія и начатія возстанія въ Польше и Литев. При семъ онъ представиль означенную произамацію на польскомъ явыкъ. Кромъ сего, объявилъ, что въ московскомъ университетъ литографируются и въ большомъ числе распространяются антирелигіозныя и вредныя политическія сочиненія, въ доказательство чего и представиль четыре дитографированныя брошюры. Онъ присовокупыть, что то же дъдается въ университетахъ: харьковскомъ, кісвскомъ и казамскомъ. Пологаю, что отъ проинцательности правительства Вашего Инператорскаго Величества не спрыто, сколько истины заключается въ вышеналоженныхъ показаніяхъ, тъмъ не менъе долгомъ върности побущаюсь не умолчать объ оныхъ предъ Вашимъ Инператорскимъ Величествомъ, представляя при семъ вышепоказанные документы и адресъ, по приглашенію моему, собственноручие писанный показателемъ отставнымъ подпоручикомъ Балашевичемъ" (587).

Въ письмъ въ бывшему генераль губериатору П. А. Тучкову, писанномъ 20 декабря 1861 года интрополить объясняя побужденія, заставившія его ввести особое молятвенное прошеніе въ сугубой евтеніи 44), писаль между прочивь, "что съ изкотораго времени мысли и ученія противохристівновія, противомравотвенныя и противоправительственныя особенно сильно распространяются въ литературъ, цензурной и безцензурной, въ молодомъ поволенін и пронивають до визшихь слоевь общества. Студенты московскаго университета (и, говорять, не одного московскаго) долго скрытно отъ цензуры литографировали и распространили в распространняе переводы иностранных вротивохристанских сочиненій и противоправительственныя статьи русской заграничной литературы (не знаю, удержаны ли отъ сего нына) и потомъ плоды сихъ грэховъ мысленныхъ повевали въ дъйствінхъ, которыя сами, только моздно, признали ногращительными" (637).

<sup>44)</sup> Съ этимъ модитвеннымъ променіемъ, введеннымъ митроподитомъ Филаретомъ, связана целая исторія. Министръ внутреннихъ дель П. А. Валуевъ въ вонфиденціальномъ отношенім из московскому генераль-губернатеру Тучкову оть 14 декабря 1861 г. писаль: «вдёсь говорять, что будто бы въ церквахъ города Москвы во время богослуженія читается недавно составленная особая молитва, объ избавленіи Россіи отъ того затруднительнаго положенія, въ которомъ она будто бы находится въ настоящее время. Имею честь просить ваше высокопревосходительство почтить меня уведомиеніемь, насколько справединнь этоть слухь и, осли дъйствительно читается кажал-либо модитва, которая могла подавить поводь въ подобнинъ толкамъ, доотавить мий конію съ оной». Вслёдствіе этого отношенія министра Тучковъ обратнися съ запросомъ въ митрополиту. Митрополить отвечаль, что не составлено и въ церквахъ Москвы не читается особой молитвы о избавлении России отъ затруднительного положения, но молитвенное врошеніе, читаемое на литін, съ присоедживнісих немногихь выраженій, возбундающих въ сердечной молитий, произвосится діалоном'я между прочими пременіями сугубой эктенін.



Прискорбныя событія въ университетахъ, о которыхъ писаль митрополить, связываются съ подпольнымъ, возбужденнымъ шайвою преступныхъ дюдей, движеніемъ, въ значительной мірть обнаружившимся въ началь шестидесятыхъ годовъ. Мивнія и отзывы Филарета за это время знакомять насъ съ твиъ тревожнымъ состояніемъ, которое испытывало въ то время наше общество и которое приходилось испытывать и святителю московскому. Въ его великомъ авторитетв искали для себя опоры люди, охранительного направленія, къ нему же обращались и скрывающіеся во мракъ люди, преслъдующіе тайныя цвин. 12 октября 1861 года графъ Е. В. Путятинъ въ секретномъ письмъ въ митрополиту Филарету писалъ, что со времени. отъвада Государя Императора изъ С.-Петербурга, въ немъ постоянно становилось не сповойные, и что цыль преступныхъ дъйствій направлена была въ ниспроверженію существующаго порядка и даже, повидимому, династіи. Для подтвержденія своихъ соображеній, графъ Путятинъ препроводиль въ митрополиту "нъкоторыя бумаги", по прочтеніи которыхъ просиль его возвратить ему съ твиъ же дицемъ, отъ котораго онъ получиль ихъ. Обстоятельства эти и върноподданническія чуветва вызвали графа просить митрополита, выразить какимъ онъ признаетъ дучшивъ способомъ сообщить Его Величеству, что настоящее положение дваъ врайне опасно для государства и императорской власти и убъдить Его, что при нынашнихъ обстоятельствахъ нужна большая твердость и сильныя мары. Отвачая на это письмо графа Путатина митрополить между прочимъ писаль: "Не мало думаль я надь тымь, что мин сообщено: и много скорбыль. и много неудомъвалъ. Что теперь требуется! Возбудить вниманіе къ опасности? Возбудить внимание къ потребности благоразумныхъ и твердыхъ мъръ? Но въ читанныхъ мною печатныхъ и письменныхъ воззваніяхъ опасность такъ ярко видна, что болять глаза, она говорить сама о себв такимъ громкимъ и угрожающимъ голосомъ, что нельзя представить себъ, чтобы это не возбуждало вниманія. Рука не поднимается, чтобы переписать многое изъ того, что я прочиталь. Укажу для примера на одно. Великорусов хочеть отделить отв Россіи не только Польшу, но и Южную Русь, а по теоріи, на которой сіе основано и многое другое. Можно ли не видать, что хотять разрушить Россію?

Вспомните при семъ, что въ отчетъ слъдственной коммиссіи, по происшествію 14 декабря, упомянуто было, что тогда хотъли раздълить Россію на семь республикъ. Сіе ведеть къ заключенію, что великоруссъ высказаль не мимолетную мечту одной или же многихъ головъ; но что прилежная подземная работа разрушенія выходить наружу. Добродьтели охранителей вырывають изъ рукъ оружіе у поряцателей и возмутителей. Не время не двятельности, да возбудится рекность; да умолкнуть раздъленіе и частные виды, да стануть всъ върные и благонамъренные, въ силъ единства, въ кръпкій подвигъ подъ общимъ знаменемъ: пъра, Царь и Россія" (620).

Въ февралв 1863 года святитель Филаретъ получилъ написанное на ивмецкомъ языкв анонимное письмо, въ которомъ неизвъстные, изъявляя желаніе почтить Государя Императора наименованіемъ Великаго Александра, просили митрополита повельть настоятелямь всвям находящихся подъ его управленіемъ церквей, чтобы 10 апрвия 1863 года во всёхъ церквахъ (которыя для этой цвли должны быть освёщены и прилично украшены), при встхъ священныхъ церемоніяхъ и формахъ, нашему Государю Императору Александру II наречено было вышеупомянутое имя. Далье, при этомъ предложены буруть приличныя благодарственныя молитвы, пъсни и проповъди, въ которыхъ нужно внушить народу съ особеннымъ благочестіемъ следующее: чтобы этоть день на будущее время считали священнымъ праздничнымъ днемъ; чтобы ототъ день быль принять въ календаръ какъ въчный торжественный для царства и народа день, подобно дию рожденія Его Величества. Препровождая это анонивное письмо оберъ-прокурору Св. Синода, митрополитъ писалъ: "на сихъ дняхъ получено мною съ петербургской почты письмо, на нъмецкомъ языкъ, котораго я не знаю. Какъ будто по предчувствію, поручиль я скромному переводчику никому не отврывать содержанія письма. Долгомъ поставляю препроводить при семъ вагадочное ивмецкое письмо, переводъ его и составленную объ ономъ записку.

Если искать разращенія загадки, то, по моему мивнію, неизбажно встратится вопросъ: не назначають ли 10 апраля для какой-нибудь народной демонстраціи, въ духа не разъ уже являвшихся изъ-подъ земли прокламацій, и не хотять ли обманомъ вмвшать въ оную церковь и духовенство, чтобы тъмъ болве прельстить народъ? Да дастъ Господь бдительность стражамъ дома, чтобы не допустить покушающихся подкопать домъ" (696).

Такъ въ тревожное время начала шестидесятыхъ годовъ—время начавшейся ломки стараго, иногда поспашной, затрогивавшей съ гнилыми и прочныя основанія, особеннаго увлеченія новыми идеями и поступательнымъ движеніемъ къ новизнів, вмістів съ тімпъ время и преступныхъ движеній, возбужденныхъ врагами Россіи—великая правственная сила, въ лиців святителя московскаго непоколебимо стояла на стражів віры и отечества.

А. Бъляевъ.

## СВЯТЫЙ ІОАННЪ ЗЛАТОУСТЪ

КАКЪ ТОЛКОВАТЕЛЬ СВЯЩЕННАГО ПИСАНІЯ.

Въ первый въкъ христіанской эры не могло быть и рачи объ экзегесъ. Священное Писаніе Новаго Завъта не было еще распространено повсюду, а слова апостоловъ, учившихъ по примъру своего великаго Учителя Христа, пользовались полною върою въ нимъ въ сердив каждаго христіанина; непосредственные последователи апостоловъ передали и утвердили усвоенное искрен. нею върою новое ученіе. Безусловная въра въ святость этого новаго ученія, въ его сверхъестественное происхожденіе стояла выше всякаго сометнія и претензіи холоднаго разсудка не находили себъ еще мъста. Благодатныя дарованія, бливость апостольскаго преданія, связующаго христіанъ со Христомъ в жизнь върующихъ готовая къ свидетельству истины делали не необходимымъ истолкованія Священнаго Писанія. Но во второмъ уже стольтін, съ появленіемъ и пробужденіемъ гностицизма, явилась нужда въ истолковании Священнаго Писанія. Къ этому же времени относится и появленіе школь, містами которыхъ въ первые три столетія были частные домы епископовъ или учителей, около которыхъ группировались небольшіе кружви учениковъ. До Константина Великаго, вследствіе преследованія іудеевъ и язычниковъ, изъ которыхъ первые смотрвии на христіанство какъ на искаженный іудзизмъ, а последніе — какъ на-

вредную оплосооскую систему, не могле быть и ричи о публичныкъ школахъ, или могла быть ръчь настолько, насколько чнъ состояли подъ надворомъ епископовъ, умъвшихъ обезпечить якъ существование и насколько онъ служели христіанскимъ цвимъ. Но съ Константина Великаго, съ царствованія котораго повежду начинается умножение в возвышение монастырей, начинается развитіе такъ - называемыхъ монастырокихъ школь. Монастыри, кром'в другихъ работь, освящаемыхъ религіею, отчасти посвящали себя воспитанію двясй, и не только техъ. которыя поств поступали въ монашество, но и тъхъ, которыя по выходь изъ школы, проходили различных должности. Дъти здесь получали такое образованіе, въ которомъ религіовное начало быть средоточість всего и знанемотво съ Библією быдо на нервомъ планв 1). Тв изъ дътей, воторыя или по воль родителей или по собственному меленію посвящили себи духовной жизии, жили въ монастырскихъ обществахъ; другія приходили только на накоторое время на монастыри, чтобы утвердить себя: въ христіанской віврів и мини, нівкоторыя же посвіщали момастырскія пяколы канъ вольно приходящія 2).

Отсюда понятною становится и паль этихъ школъ. Цаль ихъ состояма въ томъ, чтобы ввести, распространить и утвердить христіанскую ремигію; та же паль пресладовалась и въ тахъ школахъ, въ воторыхъ на ряду съ христіанскимъ обученіемъ преподавалась греческая литература и философія. Оставаясь върными этой общей цали—наученія оглашенныхъ и върующихъ и открывая доступъ въ нихъ языческимъ юношамъ и взрослымъ, которые хотали утолять въ этихъ школахъ жажду знанія, эти школы давали случай и поводъ имъ узнать всю высоту христіанскаго ученія, охотно принять его и върно понять. Не меньщую пользу получали и та изъ ученивовъ, которые посвящали себя церковнымъ должностямъ; они изученіемъ сватскихъ и духовныхъ наукъ, преподаваемыхъ въ этихъ школахъ, приготовляли себя къ высокому и тяжелому призванію настолько, насколько это далать необходимымъ эллинизмъ и вновь появив-

<sup>&#</sup>x27;) Chrysostomus, Neander 1-a r. crp. 50 ag. 1832 r.

<sup>1)</sup> Die Bedeutung der Antiochischen Schule auf dem exegetischen Gebiete-Heinrish-Khin crp. 20 mag. 1866 r.

шійся гностицизмъ. Этихъ отдаленныхъ и ближайщихъ целей школы достигали более словеснымъ преподаваніемъ христіанскаго ученія, чемъ литературными произведенінми з). Живое слово есть и было жизненнымъ элементомъ церкви; только въ последствіи начали появляться литературныя произведенія, которыми она хотело защитить христіанство отъ нападеній язычниковъ, іудеевъ и гностиковъ.

Какого метода держались въ этихъ школахъ при преподавание свътскихъ и духовныхъ наукъ, объ этомъ мы имъемъ самыя свудныя свідівнія. Намъ извістно только то, что преподаваніе дътямъ и неразвитымъ юнощамъ ограничивалось знакомствомъ няль съ Библією, изустнымъ изученіемъ и списываніемъ повлмовъ Давида, которые пълись при богослужении, Евангелия, историческихъ книгъ Ветхаго и Новаго Завъта и прорововъ ). Для болье вврослыхъ и талантливыхъ юношей преподавались богословіе, изученіе вотораго во всяхъ христіанскихъ пинолахъ было главнымъ деломъ, словесныя науки и философія 5). Къ числу светскихъ наукъ, какъ предуготовительныхъ къ филосооін, принадлежали еще такъ-называемыя свободныя науки (artes liberales), накъ напр. грамматика, риторика, діалектика, ариометика, геометрія, музыка и астрономія в). При изученіи этихъ наувъ онъ не следовали ни правилу академіи Платона, ни лицею Аристотеля, ни стоицизму Зенона; но соблюдали разумный синкретизмъ, избирали только то, что соответствовало ихъ целямъ. что давало имъ возможность безъ боязни встратиться съ врагами въры 7).

Такія, болье или менье правильно организованныя шкоды мы встрычаемь повсюду на Востокь. Такь мы находимь школу въ Александріи, начало которой относится къ самому раннему вре-



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. crp. 21.

<sup>4)</sup> Ibid. crp. 22.

<sup>4)</sup> Ibid. orp. 22.

<sup>9</sup> Ibid. crp. 28.

<sup>7)</sup> К hin—23 стр. Достойны при этомъ замъчанія слова Климента александрій скаго: подъ именемъ философіи я разумью не какую-либо частную систему—стоическую, Платонову, эникурейскую или Аристотелеву, но то, что въ этихъ школахъ находится истиннаго, все такое, вватое въ совокупности, я называю философіею. Прав. Догм. Богосл. Макарія 1-й т. стр. 40.

мени, а цватущее состояние ея во времени Оригена, по смерти котораго начинается уже ся паденіе в). Въ началь III стольтія мы встрвчаемъ школу въ Кессарін; основаль эту школу Оригенъ, а поддержадъ и обогатилъ великолъпнъйшею библютекою его другь Памоиль "). Клименть александрійскій считается основателемъ ісрусалимской школы, которая значительно возвысилась при Кирила іерусалимскомъ 10). Родонъ, который по скаванію Дидина зав'ядываль катехетическою школою въ Александрін, основать школу въ Сидъ 11). Равнымъ образомъ мы находимъ древивнијя шводы въ Месопотаміи и Сиріи, именно въ Эдесев, Низидін и Антіохін. Во время аріанскихъ споровъ, въ царотвованіе вороля Валенса, вышедшіе изъ Эдессы пресвитеры Евлогій и Протогонъ основали школу въ Антіохіи. Основателями лаодивійской школы считаются епископъ Евсевій и его последователь св. Анатолій, замічательній пін пнатокъ словесныхъ наукъ и онлософіи. Да на только въ большихъ многолюд-.. ныхъ городахъ, но и въ малыхъ, даже въ селахъ и деревняхъ можно было находить училища и учителей. Но главное мъсто въ ряду этихъ школь ванимають школы - алексадрійская и антіохійская.

Александрія и Антіохія были двумя резиденційми востока, въ которыхъ процваталя и влассическая мудрость и христіанское знаніе. Въ объихъ столицахъ столяи на ряду съ языческими школами и христіанскія, въ которыхъ, наиъ мы еще выше оказали, кром'в изученія сватскихъ наукъ, учащіе руководились въ истолкованіи Свящ. Писанія. Но какъ въ сватскихъ наукъ, такъ и истолкованіи Свящ. Писанія ясно отпечатліваются ихъ различныя направленія и методы. Въ Александрія господствовало спевулятивное направленіе духа и идеализмъ Платона, въ Антіохіи преобладало логическо-реолектирующее направленіе разума и реализмъ. Всладствіе втого и изъясненіе Св. Писанія въ Александрія аллегорическое, а въ Антіохіи историко гранматическое.

<sup>\*)</sup> Khin 9-10.

<sup>7)</sup> Ibid.

<sup>10)</sup> Ibid.

<sup>11)</sup> Ibid.

Александрійцы первые положили основаніе научному развитію Богословія, стараясь примирить христіанство съ греческою оплософією, которая тогда вполив подчинилась синкретизму 12), въ которомъ они видвли фундаменть и вершину истиннаго гносиса откровенныхъ христіанскихъ истинъ. Они твердо держались высоты последняго, безъ вражды противъ вившней учености. Они приспособлялись большею частію къ господствующему въ Александріи направленію неоплатонизма и іудейско-филоновскаго гносиса и чтобы употребить все въ свидетельство за Христа старались примирить знаніе съ върою и христіанство съ эллинизмомъ и гностицизмомъ. Полнота ихъ мыслей, возвышенно сть идей. ноторыя приближались въ экстазу, ихъ внутреннее одушевленіе за Христа и церковь заслуживають удивленіе и невольно возвышають читателя нъ соверцанію сверхъестественныхъ и небесныхъ вещей. Но такъ какъ развитие и направление экзегеса опредвлялось ходомъ и направленіемъ вообще богословскаго знанія, то понятно на какой почей должень быль отоять эксегесъ. Направивъ всъ свои силы и свой взглядъ на присс христанство, на его идею, и ихъ экзегесь быль превиущественно субъективнымъ выраженіемъ этой идеи; они разсматривали слово и предложение какъ образъ божественнаго возвыщениаго содержания и всявдствіе этого часто заподовривали историческое содержаліе текств. Они какъ бы вовсе хотвы забыть человъческія и историческій условія происхожденія отдыльных висоній и на нихь основывающіяся особенности и различія, а старались только повсюду находить возвышенное, достойние Бога содержаніе. Понятно, следуеть только разъ выйти изъ такого взгляда на Священное Писаніе, чтобы совершенно погрузиться въ произвольный алиегеризмъ, который десть безъ труда поливищую встиожность обойти и устранить при самомъ толкованін вст встрачающіяся трудности, вса библейснія представленія, вса важущива претиворния. Признавъ Библію за абсолютно божественную книгу, они все подрядъ признали въ ней за божествекное, повсюду искали въ ней таннъ божественнаго отвровенія, не считая достаточнымъ истиннаго пониманія, которое сохраняется въ върномъ изследовании содержания и смысла писания. Такимъ

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Chrysostomus—Neander 2-й т. 125 стр., 1858 г.



харантеромъ отличаются по преямуществу экзегетическіе труды Оригена, представителя аленсандрійской школы.

Мы считаемъ нелишнимъ подробите изложить методъ Орвгена, потому что вліяніе Оригена на посл'ядующее развитіе экзегоса было настольно велино, что даже западная первовь, во многомъ расходившаяся съ Оригеномъ, не изб'ятла этого вліянія, которому подчинился первъе воего блаж. Іеронимъ <sup>13</sup>). Не говоримъ уже о его ближайшихъ посл'ядователяхъ — Григорія Чудотворцъ, Пиръ, Оеогностъ и Діонисіи, которые оъ величайшею признательностію сл'ядовали методу Оригена <sup>34</sup>). Даже въ Ші стольтіи, когда уже польза историко-грамматич ескаго метода были признана встами, не могли изб'ятать его вліянія, когда чувствовали недостатовъ вопомогательныхъ научныхъ средствъ.

Чтобы поближе познакомиться съ герменевтикою и экзегетикою Оригена, необходимо узнать тв источники, изъ которыхъовъ почеринуть основание для своего міровозарвнія.

Зародышть аллегоризма лежить еще въ до-христіанскомъ направленіи духа. Еще задолго до христіанской эры, языческіе онлосоом сдалали первую попытку объяснить путемъ аллегоріи язычество. Іуден, жившіе въ Іерусалимі, знакомые съ греческою
онлосоойсю, сочувственно приняли этотъ новый методъ, но
только они затруднялись согласовать этотъ новый взглядъ съ
буквою Ветхаго Завіта, не пожертвовавъ модной мудрости своею вірою въ сверхъестественное откровеніе. Аристовуль и Филонъ представили первые образцы аллегорическаго толкованія,
положивши въ основаніе своихъ толкованій платоновское міровоззрівніе.

Оригенъ почеринувъ свое міровозарвніе изъ философіи Платона. Теософія Платона въ нешногомъ разнится отъ теософія Оригена. Платоновское понятіе о Богв, который въ метафизической возвышенности совершенно отрышается отъ міра, такъ мало отлично отъ Оригенова, что онъ при ученіи о твореніи міра долженъ біллъ взять для защиты платоновскіе принципы міра; объ истинномъ сліяніи буквальнаго и матеріальнаго съ идеальнымъ и духовнымъ нітъ у него и різчи. Вслідствіе этого

<sup>13)</sup> Chrysostomus-Förster crp. 4. 1869.

<sup>14)</sup> Ibid. 5 crp.

Священное Писаніе сдужить только по его мивнію поврываломъ высшаго идеального содержанія и буквальный смысль самъ по себъ не имъеть никакой цъны.

Но еще большею близостію отличается Орегенъ въ Филому, герменевтика котораго совершенно согласна съ герменевтикою перваго. Филонъ поставиль абсолютную пропасть между Богомъ и міромъ. Задача его Логоса состояла въ томъ, чтобы чревъ отвровение возстановить соединение духовнаго міра съ чувственнымъ такъ, чтобы разумный человъкъ (νούιος) могъ понять отпрывающееся ему Божество. Надъ этимъ несовершеннымъ міромъ есть царство світа, гдв истина соверцается непосредственно. Высшее совершенство человъва и состоять вменно въ томъ, чтобы изследовать это скрытое въ поднебесномъ мірэ. Но такъ какъ созерцание этой истины только доступно нъкоторымъ совершеннымъ, а между тъмъ отремленіе въ этой истинъ должно быть присуще каждому, то для менже соверщенныхъ людей, которые не могуть возвыситься до познанія сверхчувственнаго, имъетъ значеніе какъ средство исторія, витиній культь религін, въ которомъ они должны усматривать эту истину. потому что вившній міръ есть только отобравъ невидимаго, который соотвътствуеть ему какъ его первообразъ 18). Отсюка, что въ Ветхомъ Завътъ скавано о вещахъ этого міра, должно понимать какъ тънь его первообраза — невидимый міръ. И вся вадача экзегета состоить именно въ томъ, чтобы сквозь это поврывало - вижшнюю букву - узнать соответствующее въ другомъ міръ. Оригенъ, принявши въ основаніе своего міровозарвнія теософію Филона, перенесь почти цвликомь и его ваглядь на Священное Писаніе. Онъ глубоко убъщень, что Священное Писаніе есть Божественное откровеніе, заключающее въ себв бездонное море тайнъ 19); во всвяъ его частяхъ проливается полнота Божественнаго ведичія и мудрость Божія, которан открывается въ каждой буквъ Писанія 20).

Отврытая борьба съ гностивами, которые отряцали взаимную связь и единство Ветхаго и Новаго Завъта, считая первый дъ-



<sup>18)</sup> Hom. 13 in Luc.

<sup>13)</sup> Orig. oper. t. 1. De principiis lib. IV, num. 9-10, crp. 165-167.

<sup>20)</sup> Ibid.

ломъ Диміурга, а второй — добраго Бога, еще болве увлекала его въ герменевтическія крайнести. Отъ утвержденія единства между обонии завітами Оригенъ пришель къ утвержденію тождества между ними, удержать которое ему все-таки не удалось. Напр. при объясненіи 6 ст., 81 пс. онъ отдаетъ превмущество Ветхому Завіту, потому что любовь Божія возвіщается въ немь чудесніе, чімь въ Новомъ Завіті <sup>21</sup>); въ другихъ же містахъ, гді онъ не выступаетъ противъ дуализма гностиковъ, онъ отдаетъ правмущество Новому Завіту.

Въ борьбъ своей съ грубочувственнымъ толкованіемъ антропоморонстовъ и хиліастовъ Оригенъ, неудержимый духъ которего не знать никакихъ границъ въ борьбъ съ противниками, еще далее пошель по ложному мистическому пути произвольныхъ аллегорій. Эта жарвая борьба заставила Оригена признать амегорическое значение многруж и всть, удержать за ними духовное поняманіе текста, чтобы отыскать въ немъ сврытый танцственный смыскъ. Оригенъ пошекъ еще дакве: стакъ находить онгуральныя выраженія тамъ, гдв ихъ не было или если и были, то не въ такой мврв и не въ такомъ значении. Недостатку этому въ вкзегетическихъ работахъ не могъ пособить и геній этого человъка. Обремененный своими работами, онъ не находилъ ни времени, ни свободнаго досуга для изследованія буквальнаго смысла и эта постоянная стремительная работа, при его страсти въ таниственному послужила поводомъ въ обвиненію вакъ аллегорическаго метода — вообще, такъ и заблужденій Оригена — въ частности.

Но при всей силонности къ алдегоризму, Оригенъ не чуждъ былъ стремленія изследовать историческій смыслъ Писанія. Но не допуская никакого гармоническаго посредства между божественною и человеческою стороною, онъ отодвинуль на задній планъ историческую сторону Писанія, подчиняя ее нравственному и мистическому смыслу и считая ее только покрываломъ истины. Чистый фактъ, историческая одежда есть только по Оригену тело Писанія, поэтому и не составляєть главной вещи <sup>22</sup>). "Истина въ Писаніи смёшана съ ложью", говорить онъ, "и мы

<sup>21)</sup> Ibid. t. 2, num. 3, crp. 687.

<sup>22)</sup> Orig. opera t. 1. De principiis lib. IV, num. 6, crp. 162.

повтому не должны принимать такъ, какъ написано. Это сихшеніе имветь основаніе въ самонь Богв, Который хотыль научить людей чрезъ исторію. Воть почему многія повъствованія въ Писанів суть чистьйшія басни. Самъ Новый Заветь половъ басенъ и тольно въ укасаніяхъ ихъ на духовный смысль содержать они истину 4 23). Онъ признаваль три смысла въ Писанія: бунвальный, духовный и мистическій. Первый онъ сравинваеть съ твломъ человъва, второй съ душею, третій съ духомъ 24). Въ пользу дъленія своего Орнгенъ думасть найти допазательство и въ тъхъ пувшинахъ, которые інсусъ Христовъ велъль налить водою на браке въ Кане Галилейской, такъ какъ эти кувшины, канъ замъчается въ Евангеліи отъ Іоанна, вижщали въ себѣ по двѣ или по три мѣры. Наскелько тало человъва стоить ниже души, наотолько буквальный смысль стоить ниже духовнаго. Отсюда понитно и узвое ограничение перваго омыска въ Писаніи. Въ Библія накодятон только некоторыя места, которыя удерживають за собою буквальный симскъ и именно та, которыя выражаются въ форм'в приназанія, повеленія, предиксанія и т. п., какъ напр. м'всто въ Писаніи: чти отда твоего и матерь твою и проч. 26). Но и эти маста не ограничиваются, одениъ буквальнымъ смысломъ, а имъють еще другой высшій нравственный смысль, который въ этомъ случав очевиденъ самъ собою и который всегда имветь преимущество предъ буквальнымъ. Буквальный смыслъ Оригенъ считаетъ только не безполезнымъ въ утверждении неученаго читателя въ добродътели. Но и это признание полезности и пригодности буквального смысла стоить въ противоръчіи съ его убъжденіемь непригодности буквального, кокъ содержащого въ себъ много сальшивато и невозможнаго 26). Повтому наряду съ признаніемъ права буквального симска въ Писанін, Оригенъ допускаеть такія мъста, где историческое толкованіе не нозволительно: єї тічес урофо τὸ σωματικὸν οὐδαμῶς ἔχουσι ἔστιν ὅπου οιονει τὴν ψυχὴν καί τὸ πνεύμα της τραφής μόνα χρηζητέιν 47). Βεικομι κυν υτον συσκο

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Ibid. num. 8, 9, 15, 16, crp. 164—166, 173—176.

<sup>24)</sup> Ibid. num. 12, 13, crp. 168-171.

<sup>25)</sup> Ibid.

<sup>26)</sup> Ibid.

<sup>27)</sup> Ibid.

взгаяда на буквальный смысль, Оригенъ долженъ быль отбросить буквальный смысль цвлаго ряда мвсть Ветхаго и Новаго Завъта. Такъ напр. исторію творенія онъ объясняеть аллегорически, отрицаетъ существование земнаго рая и т. п., потому что эти понятія вазались ему бевсодержательными и недостой. ными Бога. Онъ также отбросиль бунвальный смысль твкъ мветь, которыя поведимому ограничивають по времени и місту Бога, какъ напр. хождение Бога въ раю, его голосъ и пр. Нъкоторыя же мъста Оригенъ отбросиль потому, что они, казалось ему, училе безиравственности, какъ напр. исторію о Іудів и Фамари, о зависти братьевъ Іосифа, о сульбъ Авраама и Сарры въ Египть 28). Оригенъ не усумнидся отбросить буквальный смыслъ. цвиаго ряда мъстъ и въ Новомъ Завътв. Омовеніе ногъ, исторію искушенія Спасителя, нівоторые предписанія и законы, какъ напр. никто не долженъ просить на пути и имъть обуви, -- всъ эти и подобныя мъста, по мевнію Оригена, не могуть быть поняты въ буквалькомъ смысль. Въ исторіи искушенія слова о горъ, съ которой діаволь поназываль Христу всё царства міра, считаєть баснею, такъ какъ нёть ни одной горы, съ которой можно было бы видъть царства міра 20). Но чтобы сколько нябудь оправдать существование въ Евангели такихъ мъстъ, Оригенъ допускаеть поливищую свободу евангелистамь обозначить мысто и время событій по ихъ усмотржнію; отсюда и свмая истина въ Евангеліи проется подъ историческою дожью. Вотъ къ какой крайности привела его ложная аксіона: є́ν σωματικώ ώς αν ειποιτος ψεύδει.

Признавши такое субъективное двленіе смысла Писанія по трихотоміи Платона на буквальный (σωμα), правственный (ψυχη) и духовный (πνευμα) и оставивь такь мало места первому смыслу въ Писаніи, Оригенъ съ больнимъ сочувствіемъ остававливается на последнихъ двухъ смыслахъ—правственномъ и мистическомъ или духовномъ, которые можно находить во всёхъ местахъ Писанія.

Нравственный смыслъ состоить по его мивнію частію въ ученія

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Orig. oper. t. 1, de principiis num. 16, 174-176 crp. Cpas. Homil. in Genesim Orig. tom. 1, crp. 52-59, 28, 76-78.

<sup>29)</sup> Ibidem tom. 1, de principiis lib. IV, num. 16, crp. 174-176.

о перемвив, какой подвергается душа добраго и злаго человвка, частію въ предписаніяхъ, которыя насаются вижшенго и вравственнаго поведенія человъка. Не лишнимъ, кажется, будоть, представить приивры, чтобы составить болье опредвленное представленіе, что онъ разумель подъ правственнымъ смысловъ тъхъ или другихъ мъстъ Св. Писанія. Напр. если въ вингь Исходъ говорится, что по смерти Іосифа и его братьевъ параильтяне умножились, то съ этимъ умноженіемъ должно по Орягену соединять следующій нравственный смысль: когда въ тебе умираетъ Іосноъ, тогда въ тебъ умножаются сыновья Израния. Если умерщвляются чувства твла, то возрастають чувства духа и ежедневно въ тебъ умножаются, по мъръ умерщвленія пороковъ, число добродътелей. Изъ 15 гл., 21 п 22 ст. Евангелія оть Матеея Оригенъ выводить следующій правственный смысль: каждый изъ насъ, когда гръшить, вращается въ предвлахъ Тира и Сидона. Переходя же отъ порока къ добродътели, онъ высту. паеть изъ предвловъ Тира и Сидона и достигаеть предвловъ части Божіей. Но Христосъ пришедши въ женъ хананейской, встръчаетъ ее какъ бы въ предвлахъ Тира и Сидона 30).

Изследование же мистическаго смысла, который указываегь. намъ на Христа и Церковь и который могуть находить только оплософы и при томъ при помощи Божіей, занимало Оригена всего более. Онъ повсюду старался искать въ Ветхомъ Заветь указанія на Христа и его Церковь и раскрывать мистическій смыслъ везде, где есть указанія на небесныя вещи, накъ напр. въ обрядахъ, и на исторію Христа и Церковь. Мистическій смысль, по его мивнію, есть такой смысль, который представляеть намъ природу, существо духовнаго или мистическаго міра. Кромъ матеріальнаго міра есть еще духовный міръ, раснадающійся на два міра: небесный и земной или мистическій. Последній міръ есть церковь Божія на земль. Такъ какъ на земль

<sup>30)</sup> In te si moriatur Ioseph, tunc in te multiplicabuntur filii Israel. Si sensus carnis mortificentur, sensus spiritiis credunt, et quotidiae in te morientibus vitiis, virtutum numerus avgetur. Orig. opera tom. 2, com. in Exodum, crp. 131. Unusquisque nostrum dum peccat, versarir in finibus Tyri vel Sidonis, migrans vero a vitio ad virtutem exite finibus Tyri et Sidonis et ad finis partis dei pervenit. Atque huic Christus, quemadmodum mulieri Chenaneae, occurit quasi in partes Tyri et Sidonis veniens. Ibid. t. 3. Comment. in Mathaeum crp. 503.



есть Палестина, Герусалинъ, Тиръ и Сидонъ, то все это есть п въ небесномъ міръ, который вполнъ соотвътствуеть земному вавъ его первообразъ. Что случается на землъ, то случается и на небъ. Такимъ образомъ Оригенъ Платоновское міровоззрвніе перенесь въ свою теологію, въ зависимости отъ которой развивался и его экзегесъ, на что указывають его мистическія толкованія. Что Оригенъ признаваль необходимымъ мистическое толкование въ этомъ не можетъ быть никакого сомивнія, только онъ не могъ установить опредвленныхъ границъ для него. Мистическій смысль распространяется у него по всему св. Писанію и всъ сужденія его содержать въ себътайное указаніе на Христа и на Церковь. Даже и въ тъхъ мвотахъ, которыя удерживають за собою буквальное пониманіе, находить онъ алдегорическій смысль. По его мивнію ивть ни одного мъста въ Инсаніи, которое бы не содержало нравственнаго и мистическаго смысла. Всв выраженія Писанія, по Оригену, можно подвести подъ двъ категоріи: одни содержать двойной смысль: моральный и мистическій, другія тройной - буквальный, моральный и мистическій.

Герменевтическія правила, при помощи которых визегеть не можеть уже просмотрать духовный смысль масть и смашать маста, допускающія буквальное пониманіе съ тами мастами, которыя допускають мистическій смысль, сладующія:

- 1) "Когда слова Писанія содержать доброе, полезное и достойное Бога, тогда можно при нихъ удержать бунвальный смыслъ, въ противномъ случав должно изследовать нравственный или мистическій смыслъ".
- 2) Если въ Писаніи какое-нибудь повъствованіе правдоподобно, согласно съ разумомъ и достойно всеблагаго Бога, то должно понимать его такъ, какъ оно случилось; нъ противномъ случав опять должно удержать за нимъ нравственный или мистическій смыслъ.

Эти же правила прилагаются при изследовании о догматичесвихъ и правственныхъ частей Писанія.

Если нравственныя предписанія, встрвчеющіяся въ Писаніи, находятся въ противорвчіи разуму и нашему понятію о Богв, то должно понимать ихъ аллегорически <sup>31</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Orig. opera t. 1, contra Celsum num. 20 m 21, crp. 708 m 709.

Но чтобы отличить, что въ Моусеевомъ законъ должно понимать буквально и что аллегорически, слъдуетъ руководиться слъющими правилами:

1) Что въ Моуссевомъ законв издожено въ формв закона, то должно понимать мистически, но что въ формв приказанія и предписанія— буквально <sup>23</sup>. Что, наконецъ, въ Писаніи насается историческихъ частей, содержащихъ въ себв предсказанія о народахъ, городахъ и тому под., то они содержать въ себв кромв нравственнаго смысла еще аналогическій, указывающій на небесный міръ. Отсюда все, что говорится о Тиръ, Сидонъ, Идумен и т. п., должно понимать аналогически; даже самыя страданія и смерть Спасителя должно разсматривать какъ случивщуюся на небв <sup>33</sup>).

При всей односторонности аллегоризма въ области эквегеса, вліяніе Оригена было еще такъ сильно, что нечего было и думать о раннемъ освобождении отъ оковъ аллегории. Но съ другой стороны крайность антропоморонама и діаметрально противоположнаго ему оригеновскаго аллегоризма не могли не возбудить протеста противъ себя и зародить попытку примирить эти крайнія направленія. Уже въ III стольтік между этими противоположными врайностями начало развиваться новое направленіе въ антіохійской школь, которое благодаря талантливымъ мужамъ, вышедшимъ изъ этой школы, возрасло и окрило настольно, что съ польвою могло противостоять александрійскому тожнованію, которое процейтало и развивалось въ прежнемъ направлении и съ прежнимъ успъхомъ. Новая шкода должна была привести къ распознаванію бомественнаго и человъческаго въ Писаніи, какое было опущено въ Александріи. Антіокійская школа, какъ и александрійская, выходить изъ того, что божественное и человъческое не имъютъ ничего общаго, но пря этомъ она утверждала, что есть пункть, гдв обв стороны сопривасаются одна съ другою. Но вивсто того, чтобы впасть въ дожетивиъ и человъчество во Христъ признавать только поврываломъ, старалась строго отдълить одно отъ другаго, какъ два существующіе самостоятельно момента. Если аллегорическое



<sup>32)</sup> Ibid.

<sup>33)</sup> Ibid.

толкованіе, соединившись съ преуваличеннымъ помитісмь вдохневекія, по которому не различалось существо и сорма въ сообщения божественных вещей, все въ Писания признало за произведение вдохновения свыше, антіохійская шнола, наобороть, допустила въ Писанін наряду съ божественнымъ фанторомъ н человъческій. Она учила, что единство вдожновенія есть результать Св. Духа, а различныя особенности въ Писаніи объясняла различісить способностей воспринимающих вдохновеніс. Такимъ образонъ здвоь отрого различалось существо и единотво вдохновенія в различным формы, въ которыхъ выразняюсь вдохновеніс. Отсюда можно уже видіть и то, какое направленіе могла принять (и принява) антіохійская школа въ области эксесеса. Она, въ противоположность александрійскому направленію, развявала путь въ трезвому и разумному изольдованию, стромление въ критическому раздълению и расчленению и отвращение отъ алгегорическаго толнованія.

Не лишнимъ будеть, сели им проследниъ вноротев историо антіохійской шиолы, укаженъ причины, способствований ся развитію и проциваталію и опеженъ последное слово ся, которое даль Осодоръ Мопсустеній.

Этогь вовый путь въ области визегеса не меть не привести иъ счастливымъ результетемъ и утвердеть науки библейскаго виветеса самыми счастинными последствіями. Развиваясь и усовершенствуясь изъ внутренней живни и стромленія церкви, как ивстныхъ и временныкъ отношеній антіохійского общества и ноъ противоръчія алесгорическому методу Оригена, автіскійская шиола выработала себь практическое направленіе, которое, она . уврания въ борьба противь озлышвато опиратуванама докетовъ в идеализия доветовъ и намижесовъ. Игнотій боролся противъ іуденама и докетивма, Остопиъ протявъ пностивовъ Гермогена и Маркіона, —и вта борьба съ теченівив времени не только не пропращащесь, но даже усилилось. Фантастическому толкованію отвровеннаго ученія в субъективному производу гисотиковъ противопоставили янтіонійцы, осотрітственно своему характару. треввое и разунное полимение Свищенияго Писамая, не впадая въ врайность грубочувственнаго неразвитаго антропоморемческаго толкованія.

Въ везвышение и утверждени историко-грамматического метеда при истолкованін Священнаго Писанія не малое значеніе имъсть сирійская церковь, оточествению экосгеты которой. при всемъ недостатив въ предварительныхъ визегетическихъ трудахъ и вспомогательныхъ научныхъ средствъ, положеле чуть ли не первые начало археологическому, географическому и историческому знанію въ области завегесв. Честь внасенія въ эквегесь этих вспомогательных средства принадлежить Луківну и Дороссю, при ноторыхъ историко-грамматическое направленіе выравилось чже такъ опредвленно, что ихъ по справедлевостя можно считать прастивми этой школы. Оба оне стянчалесь основательною ученостію, всестороннимъ образованіемъ и глубовимъ знаніемъ Священнаго Писенія. Заслуга перваго состоява въ его эвзегетическо-притическихъ сочиненияхъ. На основания древнихъ подексовъ онъ занимался сравнениемъ еврейскаго подлинника съ переводомъ LXX толковниковъ, въ ноторый со времени Оригена вкралось множество опибокъ. Точно также онъ занимался рецензівми Новаго Завіта, причемъ пользовался гедвациами Оригена 24). Отсюда уже можно заключить, что комментаріи его на Священное Писаніе нивли научный характерь. Историко грамматическій могодъ въ школахъ Нивибів и Эдессы, благодаря сродству арамейского намка, на погоромъ говорили жители Мосопотамін и Сирів, съ оврейскимъ, возвышенъ быль еще болъе 35). Честь внесенія лингвистического элемента въ область экзегеса принамлежить именно школамъ Низибін и Эдессы, направленіе которыя было родственно антіохійской школь.

Кромъ отихъ внутреннихъ основаній и причинъ развитія новего метеда въ области зивесеса, были еще вижшнія оботоятельства, которыя способотвовам развитію и укращенію антіскійекаго зивесеса въ прежнень направленія.

Спрійсніє гностиви, которыє оставивъ спекулятивную точку врънія Платоновской вилосовій и положивъ вопреки іудойскому вормаливму христіанское положительное ученіе и правственность, уничтожили всякую связь между Ветхимъ и Невымъ Завътомъ. Этого направленія держались Маркіонъ Синополій (около 150 г.)



<sup>14)</sup> Khin 49 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Ibid. 69 crp.

м его школа. Маркіониты причисляти себя въ христіановому обществу и нашли себъ много последователей. Эти гностики занимались библейскою литературою и составили если не первые, то и не последніе многіе комментаріи на отдёльныя кинти Священнаго Писанія, стараясь этимъ путемъ дать подпору свочить новымъ идеямъ за). Понятно, что такое новое направленіе не могло не вызвать противъ себя порицанія со стороны церковныхъ учителей. Признаніе богодужновенности отвергнутыхъ гностивами инигъ должно быть оправдано, взаимное отношеніе обочхъ завътовъ опредълено и правильное познаніе обосновано.

Необходимо было различить божественное отъ человъческой сормы, одежду отъ мысли; необходимо должны были указать человъческую сторону въ Писаніи, мудрое домостроительство и путеводительство евреевъ въ Ветхомъ Завътъ и полноту благодати въ Новомъ, чтобы съ успъхомъ побороть втихъ враговъ церкви. Понятно также и то, что въ борьбъ съ этими гностиками слъдовало вооружиться не аллегоріями, которыхъ ощи сами чуждались, а эдравою библейскою критикою и историческе-грамматическимъ объясненіемъ Священнаго Писанія.

Если не могло быть употреблено противъ этихъ гностивовъ адлегорическое истолкованіе Писанія, то твиъ менте оно могло быть употреблено противъ сирійскихъ іудеевъ, которые витоть съ христіанами отвергли его какъ безполезное. Эти Іудеи, чтобы защитить свою систему ученія противъ развивающагося христіанства, систему, въ ноторой въ Ветхомъ Завътъ усматриванась но преимуществу историческая сторона Писанія, мессіанскія итста истолковывали по своему <sup>27</sup>). Поэтому въ борьбъ съ ними пользоваться Оригеновскимъ методомъ истолкованія было же только безполезно, но и вредно; оставалось вооружиться противъ нихъ, какъ и противъ гностиковъ, тъмъ же историко-грамматическимъ методомъ писанія, котораго они сами держались.

Печальныя последствія Оригеновскаго метода дали новыя силы и новое основаніе развитію антіохійскаго методу истолюванія. Неандеръ, говоря о вліяніи Оригена на притику Исикія, пресвитера Паменла и Евсенія Кесарійскаго, очень далеко рас-

<sup>, 16)</sup> Ibid 70 crp.

эт) Ibid. 70 стр

пространяеть это вліяніе. "Можеть быть, говорить онь, вліяніе Оригена послужило съменемъ новой особенной теологической школы, которая въ IV столетів получила самостоятельное развитіе, изъ котораго произошин здравыя герменевтическія правила и эквегетическое направленіе между противоположностями чувственно буквальнаго и произвольно аллегорического истолкованія Библін<sup>и за</sup>). Но справедливъе, кажется, будеть, если мы признаемъ болъе отрицательное вліяніе Оригена на развитіс антіохійской школы, которое выразилось въ жаркой борьбъ антіохійской шволы противъ проязвольнаго аллегоризма, чемъ положительное — состоящее въ разумномъ пользования трудами Оригена. Антіохійцы своро увидъли, что александрійское направленіе чревъ отбрасываніе многихъ мъстъ, чревъ шировое примъненіе типовъ Ветхаго Завъта и приспособленіе ихъ къ Новому, чревъ тождество обоихъ завътовъ, уважение къ Священному Писанію ослабляєть и двлу візры приносить слишкомъ нало польны. Поэтому они не только уклонялись отъ врайностей аллегоризма, но и выступали въ сильный антагонизмъ противъ мистическо-аллегорического истолкованія Священного Писанія, накое было тогда въ употребленія вообще и въ александрійской школь въ частности, гдв оно самое ръзкое и яркое выражене нашло себв въ Оригенв. Антіохійская школа правильнымъ изслъдованіемъ историко-грамматического силісла Писанін вліяніе Оригеновскаго метеда ослабила такъ, что пригодность историкограмматического метода начала совнаваться не только въ греческой церкви, но и въ латинской и разумный визегесъ началь оъ усивхомъ пробаваться савовь всеобщее почти увдечение ALICPODERMOMB.

Но при этомъ она держалась мудрой мёры и от правомъ денускала подлё мессіанскихъ и типическихъ пророческихъ мёстъ благоразумныя аллегоріи, которыя не только пригодны, но даже и очень полезны из назиданно вёрующихъ. Приэтемъ аллегорическое толкованіе тогда только донускалось, когда оно опиралось на разумномъ сенованів. Однако такимъ толкованіямъ инкогда не приписывали объективную силу доказательства истины, а оставляли за ними только степень вёроятнаго доказательства.



<sup>16)</sup> Khin 72 crp.

Съ такимъ умереннымъ карактеромъ им видимъ экзегесъ у Діодора Тарсійскаго; впервые приведнаго историко-грамматичеощое истолкование въ самую точную опредвленность и придавшаго ему научный характеръ. Къ этому возвышению антіохійсваго экзегеса не изло послужить аріанизмъ и чрезъ него возродивинёся вполлинаризмъ, ноторый выввалъ сильную борьбу между духовными. Объ стороны какъ еретики, такъ и православные -пользовались историно грамматичеснию методомъ при объясненів Священнаго Писанія и старались определить съ логическою върностію значеніе слова но текста, понтекста и парадієльныхъ мъсть и при помощи другихъ вспомогательныхъ средствъ вайте правильное поняманіе текста Писанія. Благодаря этой борьбъ весь христівнскій востовь оть Александрів до Конставтинополя и отъ Средиземнаго моря до Тигра и даже Западъ, загронутый этой борьбою въ своихъ священныхъ интересахъ, перенесъ всю свою ученость на оспариваемые догматы и текотъ Писанін. Антіохійская школа хотвла сдвлать и сдвлала изъ этой борьбы самое лучшее употребление въ экзегесъ, не доходя до заблужденій, разділяемыхъ противняками. Время біздственной аріанской и аполлинаристической борьбы едвлалось такимъ образомъ временемъ цвътущаго состоянія антіохійской школы въ лиць знаменитаго истолеователя Діодора, который можеть считаться единственнымъ свъточемъ въ цълой исторіи антіохійской церкви. Личный таланть Діодора, его ученость и способность жаслъдовать грамматическо-логическій смыслъ Священнаго Писанія не могли не привлечь на свою сторону многихъ способныхъ людей. Посвянное свыя новаго антіохійскаго направленія Лувіаномъ и Дороесемъ въ Діодоръ возрасло и породило величаншее развитие богословской науки вообще и экзегеса въ частности, развитіе, которое имъло значеніе какъ для церкви того времени, такъ и для поздавйшихъ въковъ.

Знаніе у Діодора въ свътскихъ наукахъ и Священномъ Писанів было всесторонне. Еще въ юности онъ воспитывался вмъсть съ своими современниками Григоріемъ Назіанзпномъ и Василіемъ Великимъ въ Аоннахъ, въ этомър азсадникъ искусства и науки. Каной успъхъ онъ извлекъ изъ этого обученія въ Аоннахъ, мы можемъ отчасти заключить изъ отзыва императора Юліана, который обвинялъ его въ томъ, что онъ пріобрътенное въ Аон-

вахъ литературное образование употребиль въ защиту христіанотва и из уничтожению язычества. "Его батаное лице, писаль онъ, сухощаван фигура, его впалыя щени — (следы очевиднаго асистивна и умственного напряжения силь) служать доказательствомъ не оплосооскаго его образованія, а напазанія Божія ва его обидную глотку « э»). Если нельзя представить исторических в свидътельствъ въ пользу его всесторонняго образованія, то одна уже заглавія сохранившихся его сочиненій громко и красчеръчиво говорять намъ, что онъ быль сведущь въ платоновской и аристотелевской описсовін, въ опвикь, въ исторін и во всяхъ вспомогательныхъ отрасляхъ внанія для изученія и объясненія Священнаго Писанія, и что онъ съ успъхонъ могь бороться съ Саведіемъ и Фотиномъ, съ аріанизмомъ и аподлинаризмомъ и обезоруживать ихъ своими объясненіями Писанія. Онъ написвять сятаўющія сочиненія: 1) Ката сірцарцему, (противъ сувьδω); 2) Κατά Πλάτωνος περὶ Θεοῦ καὶ θεῶν, (προταθ» Παατοπα ο Бουτ μ δουακώ); 3) Περί τοῦ είς Θεός έν Τριάδι, (ο εμπιομώ Богв въ Тронцв); 4) Κατά Μελχισεδεκιτών, (противъ Мелхиседенитовъ); 5) Κοτά Ἰουδαίων, (протавъ Іудеевъ); 6) Пері νεκρών άναστάσεως, (о воскресеній мертвыхъ); 7) Περί ψυχής κατά διαφόρων περί αυτής αίρέσεων, (ο душь, противь различных относительно ен заблужденій); 8) Прос Гратіачоч кефадаіа, (письма въ императору Граціану); 9) Περί σφαίρας και τών πέντε ζώνων καὶ τής έναντ τίας, τῶν ἀστέρων πορείας, (ο ceepaxs, пяти поясахs (reorp.) по движенім звъздъ); 10) Пєрі της, Ίππάρχου σφαίρας, (объ области Нептуна) 11) Περί προνοίας, (ο промыслв); 12) Περί φύσεως και ύλης, έν ω τι το δίκαδιν έστιν, (ο πρиродь и сущность справодинаго); 13) Περί Θεού καὶ ΰλης έλληνικής πεπλασμένης. (о Богъ и еллинскомъ заблуждения относительно его сущности); 14) Κατά 'Αριστότέλους περί σώματος ούρανίου, (προτήβ Αρμοτότελα ο μοδ Β); 15) Περί τοῦ πῶς ἀεὶ μέν ὁ δημιουργός, οὐκ ἀεὶ δὲ τὰ δημιουργήματα, (ο томъ, почему не все устроено (въ міръ), не емотря на то, что всегда есть устроитель); 16) Πώς τὸ θέλειν καὶ τὸ μὴ θέλειν επὶι Θεοῦ αἰδίου ὅντος, (ο χοτθαία απα μεχοτθαία στω въчности сущаго Бога); 17) Κατα Πορφυρίου περί ζώθν και θυσιών, (противъ Пореврія о животныхъ и жертвахъ); 18) Ката Махіханеву,



<sup>27)</sup> Khin 56 crp.

(противъ Манихесвъ); 19) Περί τοῦ ἀγίου Πνεύματος, (ο Святонъ Духѣ) и т. п. Кромъ этого онъ написаль комментарія на 5 кингъ Монсея, на псадмы, на 4 кинги Царствъ, притив Соломона, на Пъсня Пъсней и на большихъ и малыкъ пророновъ, изъ новаго завѣта онъ писаль комментаріи на 4 Евангелія, Дѣянія Апистольскія и на посланія апостоль Павла и Іоанна Къ числу внаменитъйшихъ сочиненій его относится сочиненіе Τίς διάφορα θεόρίας καὶ άλλεγορίας, въ которомъ онъ язловилъ свой основной принципъ объ историческомъ и строго мистическомъ смыслѣ и объ употребленіи аллегоріи.

Мы могли бы закончить исторію развитія антіохійской школы этимъ великимъ мужемъ, еслибы съ Діодора Тарсійскаго, поломинивро осмотрительнымъ различеніемъ человъческой и божеотвенной природы во Христъ основаніе заблужденію, которое непосредственные ученики его Өеодоръ Мопсустскій и Несторій развили еще далъе, антіохійская школа не приняла крайне рапіоналистическаго направленія.

Өсодоръ монсустскій воспитывался сначала въ школъ Ливанія, а поточъ въ швояв Діодора и Кастерія. Онъ, будучи пресвитеромъ, пользовался величайшимъ уваженіемъ въ Антіохін навъ экзегетъ. Онъ смъло и горячо порицалъ ученіе аріанъ, евномівнъ, аполинаристовъ и алисторическій методъ объясненія, которому выбнядь въ вину множество догматическихь заблужденій 4). Но эта же сильная ревность приведа его въ прайности въ догнатия и экзегесъ. Усвоивъ отъ Діодора различіе двухъ природъ во Христв, онъ сделенся предтечею Несторія, который признаваль во Христе не только два естества, но ж два лица. Далве чревъ признаніе человъческой натуры во Христъ и чрезъ противоржије супранатуралистическому и идеальному направленію фаталистических гностиковъ и манихеевъ, которые отрицали человъческую природу во Христь, пришель въ отриданію сверхъестественнаго въ первобытиомъ состоянія человъка и въ двав его спасенія и наконець, оставансь послъдовательнымъ самому себъ, пришель нъ пелагіанскому ученію, за исторое и быль передовымь бойцемь. Вдавшись въ догматическую крайность, онъ не могъ избанать и прайности въ энзе-

<sup>₩)</sup> Khin. 62 стр.

геоф. Возвысивъ человъческую природу во Христь, онъ и въ Писаніи усматриваль телько человъческую стороку, всладствіе чего до прайности развидъ историко-грамматинескій методъ, оставивъ за каждымъ мёстомъ Писанія единственно буквальный смыслъ.

Отогола очевилно, что антіохійская школа, составлявшая слачала слабую реакцію аллегорическому методу объясненія Цясанія, но потомъ, при Өеодоръ мопсуетскомъ, составившая эпоху ноторико-грамматического истолюванія Св. Инсанія, нивла совершенно различное направленіе в держалась діаметрально противоположныго метода объясненія Писанія. Идеализмы Оригона привель нь мисическому перетолкованію содержанія Писанія и нъ богословскимъ заблужденіямъ; трезвое, но холодно разсудочное направление Феодора моисуетского — въ раціонализму въ догматива и экзегеса. Оба оти великіе мужи имали свои преимущества. Ревность ихъ была велика, ихъ борьба противъ исваженія текста Свящ. Писанія жарка. Оригенъ, иди по ложному инстическому пути, повсюду встрачаль въ Священномъ Писаніи идеальныя мысли и переносиль весь Новый Завіть въ Ветхій, Өеодоръ монсуетскій, наоборотъ, видваъ въ Ветхомъ Завътъ только одно историческое и непризнаваль почти инкакого отношенія его къ Новому Завіту. Отсюда первый своими нравственными и мистическими истолкованіями, а второй изследованіемъ въ важдомъ месте Писанія буквально историческаго смысла какъ πρόχειρος νούς, дали самыя крайнія направленія экзегесу. Первый усматриваль и въ историчесьихъ мастахъ духовныя мысли, второй и къ чисто мессівнскимъ и пророческимъ мъстамъ прилагалъ историко-грамматическое обънененіе; у перваго очевиденъ избытокъ и чревиврность произвольныхъ алегорій, у втораго-историко грамиатического объясненія. Правда обониъ сродно историко-грамматическое истолкованіе, но только съ твиъ уничтожающимъ всякое между ними сходство различіємъ, что Осодоръ мопсустскій польвовался этимъ вепомогательнымъ средствомъ какъ одинственно вернымъ и надежнымъ, чтобы правильно развить лежащій въ текств и въ намаренін писатоки историко-грамматическій смыскь, тогда какь Оригенъ за буквальнымъ смысломъ признавалъ только второстепенное значеніе, подчиняя его нравственному и мястическому

смыслу и связывая съ нимъ какія-набудь идеальныя мысли. Борьба этихъ двухъ крайнихъ направленій, не охлаждавшаяся цэлыя стольтія, началась, какъ мы видэли, весьма рано. Ецископъ Непоть свидэтельствуетъ, что въ борьбъ этихъ двухъ до крайности противоположныхъ направленій не доставало только открытей стычки. Маркеллъ анкирскій первый началъ обвинять Оригена въ томъ, что онъ, выступивъ на сцему какъ догматическій мыслитель, занимался болже греческою оплосовією, чэмъ Библією и поэтому сміншваль Платоновское ученіе съ христіанскимъ. Не будемъ слідить за постепенностію борьбы этихъ двухъ крайнихъ направленій, но скажемъ только то, что эта борьба, выходившая сначала изъ внутреннихъ основаній, какъ результать противоположныхъ направленій духа, впослідствій, во времена Здатоуста, сділавшись средствомъ для удовлетворенія личныхъ страстей, не прекращалась до IV въка.

Въ IV въвъ образовались три собственно партіи. Одна партія, придерживаясь савпой віры въ букву церковнаго ученія и относясь съ полною недовърчивостію въ каждому свободному изследованію, песпособна была понять великія идеи Оригена и оценить должнымъ образомъ великія заслуги этого геніальнаго мужа. Такой образъ мыслей господствоваль въ римской церкви, гдв писанія и ученія Оригена извъстны были только по имени или по второстепеннымъ источникамъ 41). Къ этой партіи можно причислить и египетскихъ монаховъ, которые по своей ограниченности образованія не способны были возвыситься надъ буквализмомъ, почему и ненавидели Оригена, какъ такого человека, который порицаль чувственный антропомороизмы и ихы необработанное и грубое понимание о божественныхъ вещахъ. Насколько грубочувствения была эта партія, можно видёть изъ следующаго примера: одине старый монахь, благодаря только продолжительнымъ спорамъ, долженъ былъ убъдиться, что его представленія о божественных вещахъ слишкомъ слабы. Когда этоть старець, убъжденный въ томъ, что онъ по своей малоразвитости не въ состояніи быль возвыситься до понятія о чисто духовномъ и Божество представить безъ образа, онъ упаль въ величайшемъ отчанни ницъ и воскликнулъ: "ахъ, я

<sup>41)</sup> Chrysostomus—Neander 2-й т. 123 стр.

жалкій! они отняли у меня мосго Бога, и я теперь не знаю, кого я долженъ держаться, кому покланяться и кого призывать въ своихъ молитвахъ ( ). Эта антропоморонческая партія стояла протнвъ почитателей Оригеновыхъ сочиненій, которые оружісмъ Оригена порицали чувственный антропоморонямъ. Такъ Пахомій предостерегаль своихъ учениковъ отъ твореній Оригена который по его матнію быль опасите встахъ другихъ еретиковъ, потому что онъ, подъ благовиднымъ предлогомъ объясненія Свящ. Писанія, намеренно вложиль въ нихъ свои заблужденія ( ).

Подъ вліяніемъ этой партіи монашествующихъ получиль свое образованіе и Епифаній, который, со времени возникновенія аріансвихь споровъ, въ теченіе многихъ літь пользовался глубокимъ уважениемъ за свою ръдкую ревность за благочестие и православіе. Онъ, какъ и вся партія монашествующихъ, подъ вліяніемъ которой онъ воспитывался, не быль въ состоянів понять Оригена, который повтому могь повазаться ему настолько опаснымъ еретикомъ, что онъ счелъ нужнымъ предостеречь отъ, него своихъ учениковъ. Это видно изъ его сочиненій, которыя при всей полной начитанности, страдають недостаткомъ вритиви и догической последовательности и при полноте благочестивыхъ стремленій, неспособностію отличать существенное оть несущественнаго въ догматической разности, буквы отъ духа 44). Потомъ была партія умъренныхъ почитателей Оригева, которыхъ можно считать друзьями историко-грамматическаго метода истолкованія и которые въ своихъ твореніяхъ старались проводить идеи Оригена, не принимая его теологического и философскаго принципа. Къ числу этихъ умеренныхъ почитателей Оригена принадлежать знаменитвищіе учители востока Евсевій Кессарійскій, Аванасій Великій, Василій епископъ Кессарійскій, Григорій Назіанзинъ и др., изъ которыхъ последніе составили христоматію (філокаліа) для распространенія здравыхъ идей Оригена и его герменевтическихъ принциповъ 45). Вліяніе Оригена заметно и на богословской системе Григорія Назіанзина, въ



<sup>42)</sup> Ibid. 128 ctp.

<sup>43)</sup> Geschichte der Kirche-Neander 1267 crp. 4 r. 1847 r.

<sup>&</sup>quot;) lbid. 1268 стр.

<sup>44)</sup> Chrysostomus-Neander 2-# r. 124 crp.

которой мы, не унижая его заслугь какъ самостоятельнаго богослова, находимъ иден величайнаго церковнаго учителя Оригена. Не ошибемся, кажется, если иъ этой партіи умъренныхъ почитателей Оригена причислимъ другую партію огипетскихъ монаховъ, болъе образованныхъ, чъмъ первые, которые держались соверцательнаго направленія, очень близкаго къ Оригеновскому м.

Наконенъ была партія энтузіастическихъ последователей Оригена, которые всему удивлялись въ Оригене, всему верили и старались усвоить величайшія идеи этого мужа, какъ нечто готовое буявально.

Итакъ во времена Златоуста существовало три главным и враждебныя другь из другу навравленія: супранатуралистическое мистическое Оригеновское направленіе и сроднее съ нимъ соверцательно мистическое спекулятивное направленіе египетскихъ менаховъ, потомъ господствующее раціоналистическое практическое направленіе, представителемъ котораго можно считать Осодора Мопсустскаго и наконецъ автропоморомческое грубочувственное направленіе, чуждое всякой научности.

Къ какому же изъ этихъ направленій принадлежалъ Іоаннъ Златоусть?

Златоустъ одинаново быль далекъ какъ грубочувственнаго антропоморензма, такъ и оригенизма, при всемъ его уважения къ сочинениямъ Оригена. Златоустъ вмъстъ съ оригенистами порицалъ грубочувственный антропоморензмъ. Противъ чувственнаго понимания или образа мыслей, котораго держались по премиуществу въ Сирии, въ одной изъ своихъ бесъдъ на книгу Бытія онъ пишеть: "было бы крайне безумно того, кто имъстъ ни образа ни вида и который неизмъняемъ, низводить въ человъческій образъ д безтълесному придавать черты и члены (тълесные). Что, въ самомъ дълъ, можетъ сравниться съ этимъ безуміемъ, когда еретики не только не хотитъ пользоваться ученіемъ богодухновеннаго Писанія, но и обращаютъ оное въ величайній себъ вредъ" 41). И въ другомъ мъстъ, объясняя слова Моисея: и насади Богъ рай во Едемъ, говоритъ: если мы



<sup>44)</sup> Chrysostomus—Neander 126 стр. 2-й т.

<sup>4&</sup>quot;) Бес. 8 на вн. Бытія 120 стр.

не станемъ понимать слова (Писанія) благоприлично, то неизбъжно низринемся въ глубокую пропасть... Оставимъ ихъ безумное и крайне безразсудное ученіе и послідуемъ указанію божественнаго Писанія, которое само себя поясняєть, если только мы не останавливаемся грубостію выражецій, но имъемъ въ виду, что причиною такой грубости словъ наша немощь. Но такъ какъ Златоусть хорошо виділь, что слідуеть ирибітнуть къ болве магкому списхожденію и боліве къ дружескому способу убъжденія, чтобы не воспрепятствовать ділу созиданія вітрующихъ, то онъ вслідь за тімъ, что сказано было выше имъ противъ антропоморенстовъ, говорить: такъ какъ они похожи на больныхъ душею и потерявшихъ зрівніе ума, то мы мополнямъ свой долгь, подадимъ имъ руку, бестідуя съ ними съ веляною кротостію <sup>46</sup>).

. Насколько онъ быль далекъ этого чувственнаго антропомор. оняма, настолько же онъ быль чуждъ и спекулитивнаго мистическаго направленія Оригеновой школы и господствовавшаго въ ней произвольного аллегорического толкования. Противъ тахъ, которые подобно Оригену и изкоторымъ гностивамъ, понимали повъствование о раз аддегорически, и объясняли снисхождениемъ дука съ горней области въ міръ твлесный, говорить: "цря всей тщательности въ словахъ божественнаго Писанія, ивкоторые надмевающіеся своимъ краснорвчіемъ и вившнею мудростію пе отреклись говорить вопреки Писанія, что рай не на земль, и вводя многія и другія люсученія мудрствовать не какъ написано, но идти противною дорогою и сказанное о земль считать сказаннымъ о небесномъ... Заградимъ слухъ свой для всёхъ такихъ ажеучителей и последуемъ правилу святаго Писанія. И какъ услышешь, что насади Бого рай во Едемп на востоит, то слово масиди понимай о Богъ благоприлично, т.-е. что онъ повелълъ: а насательно последующихъ словъ веруй, что рай и точно былъ сотворенъ, и на томъ самомъ мъстъ, гдъ назначило Писаніе. Ибо не върить содержащемуся въ божественномъ Писаніи, но вводить другое изъ своего ума, это, и думаю, подвергаеть великой опасности отваживающихся на такое двло<sup>и во</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Бес. 13 на Быт. 206 стр.

<sup>49) 13</sup> бес. на Бит. 207 стр.

Златоусть держался антіохійской историно-грамиатичесной школы, которая, камъ мы видбай выше, развиваясь последовательно въ своемъ направленін, старалась занять и заняла между нервыми діаметрально противоположными другь другу направленінии -- алегорическимъ и антропоморфическимъ -- средину, кото рая скорве всего могла служить формою выраженія истины. Златоуоть быль непосредственнымь ученикомь Діодора Тарсійскаго, который по примвру пресвитеровъ Лукіана и Доровея жившихъ въ III столетін, собираль около себи вружовь молодыхъ юношей, которымъ давалъ преимущественно богословское образованіе. Зайсь по преимуществу Златоусть получиль руководство въ научномъ истолнованія Свящ. Писанія и только вліянісмъ Діодора Тареійскаго на его богословское образованіе объясияется рашительная свлонность его въ принципамъ антіохійсвой школы. Діодоръ Тарсійскій первый выразиль необходимость трезваго и разумнаго разсмотрвнія Св. Писанія и первый написаль вполив ученые комментарии на Св. Писаніе и въ своемъ стремленім развивать чисто историческо-грамматическій симсяв, установиль правила языка и историческія условія вакъ необходимые факторы въ истолковани Священного Писанія. Какъ было значительно это вдіяніе и съ какою энергією его правила пробивали себв путь, показывають богатыя древнія рукописи его великаго ученика Осодора Мопсустскаго, который, идя далве по продоженному пути, доль антіохійскому объясненію Писанія соверменно научное обоснование. Эти правила были приняты н Златоустомъ. Изъ школы Діодора Тарсійскаго онъ вынесъ простой вдравый грамматическо-историческій смысль для объяскевія Свящевнаго Писанія, который онъ старался вывести и опредълить изъ самаго же духа Библіи вопреки аллегористамъ, ко. торые, увлекаясь произвольными аллегоріями, приписывали чуждый ей сиыслъ и ся видимой простоть очевидно произвольную глубину. Но признавши принципы антіохійской школы Златоусть останоя далено чущеь тыхь прайностей, въ занимъ пришель его школьный другь Өеодоръ Мопсуетскій, который съ полнымъ убъщениемъ старался утвердить единство смысла въ Писанін. Это новоє крайнее антіохійское направленіе, которое выступило съ. Осодора Мопсустскаго, у Златоуста мы находимъ настолько синтченнымъ и примиреннымъ съ Оригеновскимъ методомъ, что оно занямаетъ средняу между правиямъ адлегорическимъ и строго историяс-грамматическить маправленіями.

Правда, сознаніе, нужда и попытив примирить эти два противоположных другь другу ваправленія явились еще до Златоуста, но не смотря на вов эти ноцытки полнаго примиренія еще не было и до Златоуста, одни успоконвались на возвышенномъ толкованіи, считая его верхомъ совершенства эквегетики, другіе ограничивались простымъ буквальнымъ смысломъ слова. Честь полнаго примиренія этихъ двухъ противоположныхъ направленій, представителями воторыхъ можно считать Оригена и Өсодора Монсустокаго, принадлежить Златоусту, который какъ никто изъего предшественниковъ и последующихъ за нимъ отцевъ цереви съумель найти и установить правильную средну между двумя научными направленіями, средину, въ воторой христіавская истина нашла свое правильное выраженіе.

Но здась нельяя обойти молчаніемъ то, почему эти два мужа, Златоусть и Өеодоръ Мопсуетскій, восцитывавшіеся подъ непосредственнымъ руководствомъ Діодора Тарсійсваго, вліяніе котораго на ихъ богословское образованіе было неоспоримо одинавово, приняли различныя направленія. Въ Өеодоръ Мопсуетскомъ мы увнаемъ полный образъ Діодора какъ теолога, ученіе вотораго первый развиль болье систематически, чъмъ мосльдній, отъ чего и комментаріи Өеодора Мопсуетскаго мосять по пренмуществу ученый харавтеръ, тогда какъ въ Златоусть мы видимъ сиромнаго учителя — догметина и но пренмуществу нравоучителя-экзегета. Чтобы объясиять это умъренное практическое направленіе Златоуста въ области догматики и экзегетики, следуеть обратить вниманіе на его домашнее и школьное обученіе и вдінніе на него енислопа Мелетія.

Іоаннъ, наяванный за свое праспорачіе Златоустомъ, родился зъ Антіохіи около 347 года. Его родина—Антіохія,—эта глава и мать римской Авін отличалась вофии превмуществами природы и непусства и была главнымъ мъстомъ тогданней планлизаціи. Мъстное положенін, воликольнная обстановка, матеріальный блесиъ Антіохіи,—все это быле достаточною приманкою для того, чтобы посьтить этотъ городъ. Сюда стекались люди веркъ странъ света. Они приходили сюда, говорить Ливаній, частію по любан къ преврасному влимату, частію но силонности или пріобрасть что нибудь <sup>50</sup>). Воть этоть-то городь, надаленили пріобрасть что нибудь <sup>50</sup>). Воть этоть-то городь, надаленный всами преимуществами искусства и природы, масто процватанія древней литературы, риторики и философіи и быль родиною Златоуста. Но въ этомъ сборномъ пункта науки, искусства и промышленности, какъ и во всахъ большихъ городахъ, гизадилось много дурнаго, преимущественно же гназдились два зла, подрывавшія основу римскаго царства, это avaritia и luхигіа.

Да и понятно, городъ вивщающій въ себв болве 200.000 человъвъ, не могъ не витъ множества условій, разрушительно дъйствующихъ на состояніе общественной нравственности. При господствующихъ поровахъ avaritia и luxuria ръзко выдавалось еще неравномърное распредъленіе имущества <sup>51</sup>). Двадцатую часть населенія соотавляли богачи, такую же часть біздные, а остальная часть населенія принадлежала въ среднему состоянію. Когда первые имъя въ своихъ рукахъ большіе капиталы, польвовались всеми благами, какін только могла дать въ ихъ распоряженіе богатая Антіохія, б'ядная часть населенія терп'яла крайнюю нужду; въ то время какъ одни спали на постеляхъ изъ слоновой жости и роскошь ихъ стола превосходила всякое описаніе, другіе не имъли куска хлаба и не имъя постояннаго прибъжища искали себъ пріють въ городскихъ предмъстіяхъ. Антіохія была, какъ и всв большіе города, центромъ нравотвеннаго упадка и то, что Завтоусть относиль въ городу Солуню, можно было отнести в въ Антіохіи. "Нътъ ничего удивительнаго, говорить онъ, что въ большомъ городъ были худые люди: ибо весьиа естеотвенно быть худымъ людямъ въ большомъ городъ, гдв такъ много случаевъ въ безчинствамъ. Какъ въ тълъ, когда больвнь двиается снаьнве, то находить себв болве вещества и пищи. такъ и здвоь было тоже, что въ Иконін, что бываеть и темерь 50). Это неравенство состоянія и разврать считались уже почти обывновеннымъ и несобщимъ явленісмъ въ Антіохів. "Съ воторой бы стороны на стараюсь распознать тебя, говорить Зла-

<sup>60)</sup> Chrisostomus—Neander 1 т., 2 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) 63 Вес. на Ме. 87 сгр., ср. бес. 26 на 1 посл. въ Корине. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Бес 37 на Дѣян. апост. 142 стр.

тоусть, вездв нахожу тебя въ противномъ состояния истичному върующему. Хочу ин завиючить о тебъ по мъсту, виму тебя на конскихъ ристалищахъ и зръзнщахъ, вижу, что ты проводишь дни въ беззаноніяхъ, въ худыхъ сходбищахъ, на рынкъ, въ сообщества съ людьми развратными. Хочу заплючить по виду твоего лица, вижу, что ты смвешьея и разовянь, подобно разсвянной блудниць, у которой ниногда не закрывается роть. Стану ли судить тебя по одеждь, вижу, что ты наряжень ни чамъ не хуже комедіанта, стану ли судить тебя по поступкамъ твоимъ, вижу, что ты водишь за собою тунеядцевъ и лжецовъ. Стану ли судить о тебъ по словамъ, слышу, что ты не произносишь ничего здраваго, дъльнаго и полезнаго для небесной жизни. Буду ли судить о тебв по твоему столу, здвсь открывается еще болье причинь. Я не могу и очитать тебя человъномъ, когда ты лягаешься какъ оселъ, сначешь какъ воль, ржешь на женщинъ какъ нонь, объедаешься какъ медеедь, утучняешь плоть какъ лошакъ, злопамятствуещь какъ верблюдъ; хищень канъ водиъ, сердить какъ эмбя, язвителевъ нанъ скорийонъ, коваренъ какъ лисица; я вовсе не вижу въ тебъ признаковъ естеетва человъческаго 55). Это нравственное растивніе Антіохів губила въ корив молодыя силы современнаго тогдашинго поколвнія и укореняля въ юношахъ самыя превратныя и недостойныя понятія. Выражаясь словами того же Златоуста "родители прикрывали порокъ предъ глазами детей благоввучными названіями, признавая требованісмъ порядочности постоянное провождение времени въ театръ и на конскихъ бъгахъ, пріобрътеніе хорошаго состоянія навывали невавновмостію, дервостьотвровенностію, человъволюбіе -- расточительностію, спромность необразованностію, кротость — трусостію, смиреніе — раболівотвонъ « 54). Задача воспитанія такинь образомы осотояла не въ облагороженін личности, а въ пріобратенія сваданій, обезпечивысожое положение въ обществъ.

Среди этой глубовой деморализаціи антіохійскаго общества женщина представляла самое світлое исилюченіе въ пользу нравственнаго порядка, она составляла собою пріють для живаго и



<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Бес. 4 на Ме. 74 и 75 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Къ върующему отпу сл. 2, § 12.

дъятельного христіанства, которое было близно ся сердцу. Женщина была единотвенною хранительницею правственныхъ правыгь, подсервивающихъ семейную жизнь. Какъ велико было ея благотворное вліяніе на мужа и вообще на семью, объ этомъ свидътельствуеть Златоусть. "Устыдимся, прошу васъ, того, говорить онъ мужьямъ, что въ мірекихъ ділахъ мы нигді женщинамъ не уступаемъ, ни въ войнъ, ни въ боякъ: а въ духовныхъ подвигахъ онв успъвають больше насъ, первыя похищають награду и воспаряють на большую высоту, подобно орламъ, а мы подобно галнамъ находимся внизу около дыму и чадныхъ паровъ « 55). Самъ языческій риторъ Ливаній ділаеть упревъ знаменитымъ антіохійцамъ за то, что они позволяють господствовать надъ собою темъ, надъ которыми они сами должны господствовать. Этимъ вдіянісмъ женъ на своихъ мужей онъ между прочимъ объясняеть и то, почему антіохійцы не религіи Платона и Писагора, но подчиняются взгляду своихъ женъ и матерей <sup>56</sup>).

Не менъе характеристично и убъдительно въ пользу христіаменихъ женъ, какъ хранительницъ христіанской нравственности, говоритъ и слъдующее. Императоръ Юліанъ хотвлъ возстановить языческій культъ, но не успълъ въ своемъ намъреніи, встрътивъ сопротивленіе со стороны тамошнихъ женщинъ, которыя и сами дъйствовали въ пользу христіанства, къ тому же располагали и своихъ мужей. "Когда эти послъдніе внъ дома своего, писаль по этому поводу Ливаній, обращаясь къ императору, они слъдуютъ твоимъ приказаніямъ и приступаютъ къ капищамъ, но какъ скоро возвращаются домой, то совершенно перемъняются въ присутствіи своихъ женъ и становятся врагами язычества 57. Эти жалобы громко и красноръчиво свидътельствуютъ о томъ, что женщины были центромъ, откуда выходило лучинее движеніе тогдашней общественной жизни и гдъ хранились болье връпкія и живыя силы того времени.

Вследствіе этого правственнаго раздвоенія въ антіохійскомъ обществе случалось такъ, вогда съ одной стороны изъ-за зо-

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Вес. 13 на посл. къ Ефес. 225 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Chrysostomus-Neander. 1 T., 9 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) «Прав. Обозр.» августь, 1873 г., 156 стр.

нота, почестей и земнаго блеска или совершению предавались нерадёнію о воспитаніи юношей, или только преслёдовали земной блескъ, оставаясь соверщенно равнодушными къ религіозному и нравственному образованію <sup>58</sup>), съ другой стороны наобороть христіанскія жены и матери, полагая всю силу во вліяніи на человёка религіи, которою преисполнено было ихъ сердце, старались воспитать дётей своихъ въ духё истинной религіи, чтобы посредствомъ ея предохранить ихъ отъ зараженія овружающаго ихъ нравственнаго зла.

Такое вліяніе матери испыталь на себь и Златоусть. Его мать благочестивая Анфуза была первою, которой онь первые всего обязань быль развитію въ немъ христіанскаго практическаго направленія его духа. Анфуза, движимая любвеобильною памятію въ своему супругу, который умеръ вскорт после рожденія Златоуста, и материнскою заботливостію о воспитаній своего сына, котораго она очень любила, рішилась, несмотри на свои молодые годы, остаться навсегда вдовою. Такой супружеской върности, особенно чтимой между христіанами, самъ Ливаній, при всей нерасположенности отдавать оправедливость христіанской добродітели, удивлялся и говориль: "какія чудныя женщины у христіань" 50).

Благочестивая Анфуза не следовала примеру техъ благочестивыхъ матерей, которыя съ рожденія посвящали своихъ сыновей въ духовный или монашескій санъ, къ какому многіє не имели никакого внутренняго призванія, она не следовала также и примеру антіохійскихъ аристократовъ, которые свою заботливость о воспитаніи своихъ детей ограничивали только темъ, чтобы научить несколько латыни и римскому праву и особенно юридическому красноречію, которое тогда было самымъ надежнымъ путемъ къ достиженію высшихъ государственныхъ должностей, но при этомъ она не отрицала необходимости литературнаго образованія для своего сына и поэтому она весьма рано отдала его въ языческую школу знаменитаго ритора Ливанія.



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Самъ Ливаній жаловался на отцевь, которые или ни сколько не порицали дурной образь жизни своихъ детей или даже поощряли ихъ за это. Neander—Chrysostomus 1 т., 3 стр.

<sup>59)</sup> Neander-Chrysostomus I T. 4 crp.

Посъщая школу знаменитаго Ливанія, который своими ословительными софиямами котвль овладёть умомъ и сердцемъ воспитывающихся подъ его вліяніемъ юношей, Златоусть весьма раноотличился въ ней своимъ ораторскимъ талантомъ. Но при этомъ-Завтоусть не испыталь на себв этого пагубнаго вліянія, восшетывансь подъ руководствомъ споей благочестивой матери, которан поселила въ немъ первыя съмена христіанской релитін, подсерживаемыя раннимъ знакомствомъ съ Библіею. Ознакомившесь съ Священнымъ Писаніемъ, Златоусть могъ уже по собственному опыту говорить о благотворномъ вліянім ранняго знакомства съ Библією на цілость христіанскаго образованія его духа. Какъ въ своей жизни, такъ и въ писаніяхъ опъ является живымъ образцемъ этого благотворнаго вліянія Библін, изъ котораго развилась всецьло внутренняя жизнь. Въ занятіяхъ Священнымъ Писаніемъ онъ провель все свое раннее детство, изучая его подъ вліяніемъ благочестивой своей матери. Библія для него съ самаго ранняго дътства была настольною книгою, книгою жизни, изъ которой онъ почерпаль свидетельства и доказательства за истину, которую онъ впоследствін проноведывалъ и проповъдывать которую было для него самою существенною потребностію. Уже въ первыхъ его беседахъ и письмахъ находимъ мы тотъ идеалъ непоколебимой и всепревозмогающей въры, которая извлечена была имъ изъ Библін; изъ Библін же онъ извлекъ и тотъ высоконравственный законъ, который онъ возвъщать накъ въ первыхъ, такъ и последнихъ твореніяхъ и которому онъ следоваль во всю свою жизнь. Этимъ раннимъ знакомствомъ съ Библією объясняется и главная черта его характера, которая состояла въ воодушевления за святость и высовую правотвенную силу съ одной стороны и отвращение въ господствующей тогда повсюду пышности и всяваго рода поровамъ — съ другой.

Первыя отношенія Златоуста въ антіохійскому обществу были такъ тяжелы, что онъ рішился оставить городь и искать убівница въ келліяхъ христіанскихъ подвижниковъ. Весьма рано опостылівшая глубоко испорченная общественная нравственность пробудила въ немъ сильное желаніе снискать тихое сповойствіе и возможность заниматься изученіемъ Библіи. Отсюда мять келлій монастырскихъ онъ писаль нісколько сочиненій въ

ващиту монашеской живни, въ которыхъ со всею ревкостію и въ яркихъ чертахъ поставинъ на видъ глубокую деморализацію тогдашняго антіохійскаго общества. Чуждый суроваго аскетизма, преследуя всегдащиюю заветную мысль-воспитать въ самомъ обществъ и для общества нравственно развитую личность, Златоуотъ быль такъ пораженъ зломъ, которое, какъ мы видели выше, со всёхъ сторонъ охватило Антіохію, что только въ одномъ удаленіе отъ свъта думаль найти спасеніе среди тогдашникъ обстоятельствъ. Развій контрасть города и пустыми выдвинулся теперь со всею яркостію предъ его глазами и онъ старался перетянуть въ себв въ пустыню все то, что не погибло еще въ душной атмосферв тогдашней городской жизни \*9). При этомъ самомъ жаркомъ антагонизмв ко всвиъ господствующимъ порожамъ и при глубовой любви въ падшимъ не могло иначе в развиться навое-нибудь другое направленіе духа, промъ практическаго.

Это практическое направление Златоуста еще болве укрвинлось в опредвлялось его знакомствомъ съ епископомъ Мелетіемъ, въ которомъ онъ нашелъ живой образецъ истиннаго пастыри цернеи.

На освованіи немногаго, что мы можемъ сообщить о Медетів, можно найти въ его направленіи много родственнаго съ Златоустомъ, чвмъ хорошо объясняется вліяніе на религіозное развитіе последняго. Безграничная любовь въ Богу и ближнимъ, господствующій правтическій полемическій догматизмъ умереннаго направленін—суть харавтеристическія черты нравственнаго харавтера этого мужа. Некоторыя біографическія, сохранившіяся въ счастію до нашего времени, сведенія, которыя мы считаемъ не лишнимъ сообщить, подгверждають нашу мысль.

Мелетій, родомъ изъ Мелетины въ Арменіи, въ последнее

<sup>•••)</sup> Его увлеченіе аскетическимъ удаленнымъ отъ міра созерпаніемъ божественнымъ вещей, нерейе всего подійствовало на духъ молодаго его друга Осодора монсуетскаго, воторый тотчасъ же рішнися перейти отъ живив мірской, къ ноторой празывало его общественное положеніе, къ жизни тихой и изученіе дравней дитературы замінить изученіемъ Библін подъ руководствомъ Діодора. Но эта рішниость Осодора мопсуетскаго была только мимолетнымъ увлеченіемъ: онъ опять возвратился къ прежвей жизня и только послів приняль санъ пресвитера.



. время правленія Констанція своею благочестивою и строгою жизнію пріобрадъ всеобщее уваженіе. За эту благочестивую жизнь онъ скоро быль посвящень Севастіаномь во епископа Арменін. Но такъ какъ это общество было еще очень привязано въ своему прежнему епископу Еветафію, отръшенному за цакія-то аскетическія заблужденія, то мягкій Мелетій не нашель адъсь свойственнаго его практическому духу круга дъйствій--- и это побудило его возвратиться въ Сирію. Мелетій, какъ и многіе восточные епископы, легко могь перейти отъ умереннаго полуврівнизма въ признанію подобосущности, но его госполствующее практическое направление остановило его принять живое участіе въ тогдашнихъ жаркихъ догнатическихъ спорахъ. . Спустя въсколько леть после избранія его во епископа Арменіи, онъ быль избранъ во епископа Антіохіи. Господствующая въ . Антіохіи аріанская партія, судя о Мелетів по прежнему образу его дъйствій, не ждала отъ него сильнаго противодъйствія ся ученю, но обивнулась въ своихъ надеждахъ. Свою вступительную рачь, говоренную имъ посла избранія въ антісхійснаго епископа, онъ началъ замъчаніемъ, которое въ противоположность непрактическому духу, господствовавшему въ тогдашивкъ догматическихъ спорахъ, было весьма сообразно съ требованіями времени, "что воякое познаніе божественныхъ вещей можеть выходить "только изъхристівнской жизия. Законъ Господа не можеть быть усматриваемь тамь. гдв не господствуеть любовь въ Богу. Онъ Самъ говорить: аще любите мя, слово мое соблюдите, и тамъ невозможно никакое просвъщение ума и сердца, гдв не свътить законъ Господа. Никто не можеть провозвъстить слово истины, если Христосъ не живеть въ немъ и не говорить чрезъ него и т. д. Затъиъ онъ изложилъ свое исповъдание о Божествъ Інсуса Христа и выразиль единство Его съ Богомъ Отцемъ такъ ръшительно, не касаясь спорнаго вопроса объ диота, что умъренные полуаріане остались имъ довольны. Потомъ омъ перешель въ вритическому разсмотранію толкованій такъ . мъстъ, на которын ссыдались вріане въ доказательство своего ученія. При истолкованіи этихъ мість, говорить Мелетій, доджно следовать живому деятельному духу, но не мертвой бувев. Такъ какъ человъческое слово безсильно, чтобы выразить существо Божественнаго слова, то Священное Писаніе прилагаєть

къ нему различные предняаты и опредвленія, чтобы постепенно возвышать духъ человъка отъ откровеннаго къ сокровенному ««1). Въ этой ръчи, какъ видимъ, Мелетій высказалъ безъ боязни скоръе свободную любовь къ истинъ, чъмъ осторожность и мудрость. Обманувшись въ своемъ ожиданія, аріанская партія скоро отмстила Мелетію. Онъ, не проживши и 13 дней въ Антіохіи, долженъ былъ удалиться въ свой отечественный городъ Мелетину. Но и въ это короткое время своего епископскаго служенія въ Антіохіи онъ успълъ пріобръсти такую любовь общества, что, когда префектъ увозилъ его изъ города, народъ бросалъ въ него камнями, желая отмстить за Мелетія.

Къ этому присоединить нужно еще то, что Мелетій съ своею строгою жизнію соединяль свободное пониманіе аскетизма и что внутреннюю правственную силу воли цёниль гораздо выше, чёмъ всё внёшнія упражненія и дисциплину. Одному монаху, который постоянно носиль на своемъ тёлё желёзныя вериги, онъ сказаль: нёть нужды въ желёзё, но достаточно одного намёренія, чтобы связать тёло оковами разума <sup>63</sup>).

Изъ этихъ не многихъ фактовъ изъ его жизни и дъятельности можно уже видеть, какое вліяніе имель Мелетій на религіозное богословское образованіе Златоуста. Мелетій, совершивъ надъ Златоустомъ врещение и сообщивъ ему точное познание христіанскаго ученія, первый пробудиль въ немъ наміреніе всецвло посвятить себя служенію религіи. Жизнь въ уединеніи, среди монаховъ и отшельниковъ, какъ ни привлекательною показалась при первомъ контрастъ ея съ душною городскою атмосферою, не могла удовлетворить практическому духу Златоуста. Соверцательная жизнь подвижника была слишкомъ одностороння и замвнута сама въ себъ, чтобы занять умъ и сердце тавихъ самоотверженныхъ личностей, какимъ быль Златоусть. Рекомендуя современникамъ своимъ образованіе въ монастыряхъ и жизнь уединенную, онъ въ то же время глубоко сожывлъ, что пустыва отвлевла отъ міра и общества лучшихъ людей и лишала массу ихъ благотворнаго вліннія, темъ более что масса настоятельно нуждалась въ такихъ руководителяхъ, которые могли бы предо-



<sup>&</sup>quot;) Chrysostomus-Neander 1 τ. 13-14 crp.

<sup>44)</sup> Ibid. 14 crp.

хранить ее отъ правственнаго раздоженія. Отщельническая жизнь послужила только приготовительною школою для будущаго общественнаго служенія, обогативъ его опытами духовной жизии, внаніемъ человіческаго сердца и прочно утвердила въ душі его тотъ нравственный идеаль, который впоследствие овъ проводиль въ сознание своихъ современниковъ. Въ пустынъ онъ пріобръль такое глубовое знаніе человіна, что всякій, какъ выражвется Неандеръ, въ его сердцъ находить себя какъ дома. Изъ аскетическаго направленія развилось у него нравственное направленіе, воторое предохранило его отъ догиатическихъ, христологичесняхь и эквететическихъ крайностей. Въ Златоуств мы находвив полный образь его руководители Мелетія. У Златоуста и у Мелетія мы находимъ господствующимъ ученіе восточней цериви, какъ оно формулировано было въ ту самую эпоху, когда открылясь пелагіанскіе споры. Его мягкій болве правтическій, чэмъ систематическій духъ дегче всего могь примириться съ восточнымъ образомъ пониманія. Стоя твердо на почвъ православія, опъ быль далень всякаго рода догнатическихъ крайностей, которыхъ, лакъ мы видъл выше, не избъгъ его другь Өөөдөрь Монсустскій, принявшій п развившій принципы Діодора. Развитію въ немъ этого трезваго православно-догматического направленія способствовало и то обстоятельство, что его двятельность падала на умвренное спокойное время между тринитаріанскими и христологическими спорами. Онъ не быль запутанъ ни въ одну догматическую борьбу и споры, кромъ оригонистического и то невинно 63).

Правда, при Златоусть возникъ и другой споръ—Мелетіанскій, въ которомъ принимали даже участіе женщины. Хотя Златоусть, какъ ученикъ и искренній другъ Мелетія и могъ соприкасаться съ интересами Мелетіанской партіи, но, защищенный силою воодушевляющей его христіанской любви, онъ возвышался надъ

<sup>62)</sup> Что Златоусть быль чуждь Оригеновых заблужденій, видно между прочимь изъ тёхъ обвинительных в пунктовь, которые противь него были ноставлены и которые говорять только о личной мести главнаго врага его Өеофила, ревность котораго за православіе въ борьбі съ оригенистами была только предлогомъ Такъ обвиняли Златоуста въ томъ, что онь называеть духов. развращенными людьми, что онъ ведетъ распутную жизнь, что онь, ни подходя къ церкви ни входя въ церковь не молится и т. п. Chrysostomus—Neander 154, 155 и 156 стр.



этими стрестями, изъ-за которыхъ возникаю между духовными много сноровъ. Онъ жаловался на то, что эти страсти много приносять вреда твиъ, которые должны быть въ высшей стенени равнодушными и чуждыми мірскихъ интересовъ. Такъ сказавъ о разрушительномъ действіи зависти, онъ продолжаєть. "Великое здо, что страждуть завистію люди,—живущіе въ міръ; но всего несноснъс то, что та же бользнь одержить людей, уже освободившихся отъ мірскаго мятежа. Желаль бы я молчать, но еслибы молчаніе уничтожало и стыдъ, причиняемый делами, то полезно было бы не говорить. Я если хотя и умолчу, однакоже дела будуть вопіять громче моєго языка: то не будеть вреда отъ моихъ словъ, но, можеть быть, по обнаруженіи нами зда, произойдеть каная-набудь польза".

"Что ты ділаешь, человіть! почитаешь полежных разрушать благосостояніе ближняго, но прежде онаго разрушаещь свое собственное. Не видишь ди, какъ и садовники и земледваьцы стремятся къ одной целя? Одниъ коласть вемлю, другой насаждаетъ растеніе, иной окладываеть корень, иной поливаеть насажденное, вной обносить и ограждаеть ствною, иной отгоняеть скорь; а всв заботятся объ одномъ, чтобы соблюсти растеніе. Но у насъ не такъ. Напротивъ я насаждаю, а другой истребляетъ и ослабляеть насажденное; дай по врайней иврв украпиться ему, чтобы могло противиться непріявненному навіту. Ты не мое дело губишь, но свое разстранваешь. Я насадиль, тебъ надлежало поливать, если же ты станещь потрясать насажденное, выдернешь и самый корень; то тебъ нечего будеть поливать. Но видишь, что насаждающаго славять? Не бойся, — ни ты, ни я ничего не значимъ; ибо ни насаждаяй, ни напаляй что (1 Кор. III, 7); все дело принадлежить одному Богу, а потому исторгая насажденное, ты возстаешь и враждуешь на Бога. Итакъ надобно наконецъ образумиться. Я не столько боюсь вившией брани, сколько внутренней борьбы". И въ другомъ мъсть, гдъ онъ изображаетъ вредныя последствія господствовавшихъ въ его время споровъ, говоритъ: какъ перенесемъ мы насмъщки язычниковъ? Смотрите, говорять они, у христівнъ все достойно порицанія. У нехъ дюбоначаліе, у нехъ и обманъ. Отнимите у нихъ народъ, пресвиите развращение народа: и они останутся ничвиъ « 64).

<sup>4) 27</sup> бес. на 2-е посл. въ Кор. 374—375 стр.



Завтоусть предпочиталь даже отделение отъ церкви этимъ спорамъ. "Пусть отделяется коть тысячу разъ и пусть пристаетъ къ нимъ (людямъ враждующимъ): я говорю не о согренивнияхъ только, но котя бы ито и вовсе былъ безгрешенъ, если кочетъ отложиться, пусть отложится. Ибо я котя печалюсь и страдаю, огорчаюсь и мучусь внутренно, лишаясь въ такомъ какъ бы собственнаго члена; но огорчаюсь не такъ, что опасение всего этого могло принудать мена сделать что-вибудь не должное " 65).

Еслебы Златоуоть жиль поздиве десятью годами, то, пожалуй. шри всей его нерасположенности въ спорамъ, его заподозрили бы въ несторіанизмъ, такъ какъ опъ принадлежаль къ антіохійской школь и быль непосредственнымь ученикомь Діодора Тарсійскаго и другомъ Осодора Монсустскаго, обвинясныхъ въ несторівнизив. Онъ принять принципы антіохійсной шволы тогда, когда она еще не развивалась догматически, но держалась тревмаго догматическо-жоторического истолювания въ Писании, въ противоположность произвольно аллегорическому толкованию элександрійцевъ и далеко не держалась раціоналистическихъ текденцій, которыя обнаружались уже посль. Онъ быль строгимъ последователемъ антіохійского богословія, вернымъ хранителемъ церковнаго ученія. Въ противоположность дервкому догматизму спорящихъ партій, Златоусть выставляють достоянство и силу въры. "Великое благо - въра, говорилъ онъ, когда она бываетъ отъ горячаго сердца, отъ многой дюбви и пламенной души. Она дъласть насъ мудрецами, она прикрываеть ничтожество человъческое и, оставляя уиствованія земныя, любомудрствуєть о вещахъ небесныхъ, даже болве: чего мудрость человвческая обрвсти не можеть, то она съизбыткомъ постигаеть и совершаеть. Итакъ, будемъ держаться въры и не станемъ ввърять нашихъ дваъ умствованіямъ 66), потому что всё наши важиващіє догматы далево превышають наше разумвніе и доступны только вврв. Богъ нагдъ и вездъ: что менонятиве этого для разума? Онъ не заключается въ мъсть и въ немъ нъть мъста. Онъ не произометь не отъ кого, не самъ себя не сотворить и не начиналь

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) 11 бес. на посл. въ Еф. 193 и 194 стр.

<sup>63</sup> бес. на Іоанна 381 стр.

своего бытія. Какой разумъ приняль бы это, еслибы не было візры <sup>47</sup>).

Не Зиатоусть, обличая ограниченность человического разуна н его претензію върно понимать божественныя тайны, быть далень отъ того, чтобы совершенно исключить двятельность человъческаго разума при усвоеніи и развитіи усвоенныхъ върою релегіозныхъ истинъ. Онъ доказывалъ только то, что разумъ не можеть быть источнивомъ познанія божественныхъ двав. "Богъ далъ намъ разумъ для того, чтобы онъ познаваль и прянималь сообщаемое оть Бога, а не для того, чтобы онь считаль самого себя достаточнымь для себя. Преграсный и полезный членъ - глаза; но еслибы они захотели видеть безъ света, то прасота и собственная села ихъ несколько не принесла бы имъ пользы, но еще причинила бы имъ вредъ. Такъ и душа, если захочеть видеть безъ Духа, то сама себе воспрепятствуетъ \*8). Поэтому его главное значение лежить не въ догматиче.. сних работахъ, но въ работахъ гомилетическихъ, въ истолюванін Писанія, въ проповъдяхъ и попеченін о душевномъ снасенін. Онъ касается болье практической церковной живин, чымь догматическихъ и философскихъ задачъ родственнаго ему направленія, поэтому и задача его состоить не въ томъ, чтобы создать съ безукоризненною логическом правильностію послъдовательную систему, но въ томъ, чтобы словомъ и примаромъ воввысить правственныя силы общества, спосившествовать христіанскому знанію и привнести принципъ христіанотва въ совнаніе общества. Онъ по превиуществу преследоваль нравственную пользу общества, поэтому онъ и имветь громадное вліяніе преимущественно на развитіе практическаго благочестія.

Его правтическая дъятельность въ Антіохіи и Константинополъ способствовала къ большему развитію въ немъ этого направленія. Въ этихъ величайшихъ городахъ нашель онъ многихъ, которые извиняли себя въ своей невнимательности къ дъятельному христіанству то несовершенствомъ человъческой природы, то могущественными вознями сатаны, то неизбъжною судьбою. Глубово проникнутый заботою о спасеніи и потребно-



<sup>•</sup> т) 7 бес. на 1 посл. въ Кор. 117 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) 7 бес. на 1 посл. къ Кор. 117 стр.

стію въ соединенію со Христомъ, Златоусть провозвіщаль ту истину, что оправданіе, подъ которымъ онъ разумвать не только прощеніе граховъ, но также и сообщеніе высокаго и превышающаго конечную природу достоинства чревъ общение со Христомъ, достигается върою. Въ одной изъ своихъ бесъдъ на 1 посланіе въ Кориненнамъ Златоусть говорить: Христось есть глава, мы — тёло; между главою и тёломъ можеть ли быть вакое-нибудь разотояніе? Ойъ есть основаніе, мы зданіе; Онъ доза, мы вітви, Онъ женихъ, мы невіста; Онъ пастырь, мы овцы; мы храмъ, Онъ обитатель; Онъ первенецъ, мы братія; Онъ жизнь, мы живущіе; Онъ свъть, мы просвъщаемые. Все это означаеть единение и не допускаеть никакого раздъленія между нами и Христомъ; ибо если отдълимся отъ Него, то немедленно погибнемъ". Но привтомъ онъ допускаетъ, что вёрить или не вёрить зависить оть самоопредёленія человъка и что всякая благодать сообщается наждому по мъръ его хотънія. "Богъ приближается въ намъ не съ принужденіемъ, не противъ нашей воли, но по нашему желанию и благорасположеню. "Не завлючай дверей для сего свъта — и получинь много наслажденія. А приходить къ намъ этоть свёть носредствомъ въры". Итакъ въ антропологіи онъ является ръшительнымъ синергистомъ, но его синергимъ всецвло принадлежить восточной деркви.

Допустивъ ученіе объ оправданіи одною вёрою Златоусть выставляеть и ту связь, которая существуеть между вёрою и добрыми ділами. Ученіе о вёрё и нравственности у него связано нераздільно. "Какъ невозможно, говорить Златоусть, что бы заблуждающійся, но живущій хорошо, навсегда остался въ заблужденіи, такъ напротивъ ведущему жизнь порочную нелегко возвыситься до разумінія нашихъ догматовъ, но должно очиститься отъ всіхъ страстей каждому, желающему постигнуть истину". Въ другомъ місті онъ еще ясніе выражаеть эту взаимную связь между исповіданіемъ догматовъ и жизнію. "Будемъ стараться хранять въ душахъ нашихъ здравые догматы, а вмістів съ тімъ вести строгую жизнь, чтобы и жизнь свидітельствовала о догматахъ, и догматы сообщали достовірность жизни. Ибо какъ въ томъ случаї, если мы содержа правые догматы, станемъ жить небрежно, не будеть намъ никакой пользы, такъ и тогда, когда,

живя хорощо, будемъ нередвть о правыхъ догматахъ, не можемъ пріобрасть для своего спасенія. Если хотимъ избавиться отъ геенны и получить парство, то должны укращаться и тамъ и другимъ, и правотою догматовъ и строгостію живни".

Всв нравственныя силы Златоуста были направлены въ тому, чтобы возвысить нравственность современнаго ему общества, внести въ плоть и вровь этого общества христіанскія начала, въ которыхъ онъ видълъ и альфу и омегу народнаго благополучія. Не смотря на испорченную сферу, въ которой онъ долженъ быль вращаться и въ которой не могь не встратить нравственной опасности примириться и сжиться съ этою испорченною сферою, не смотря на громадное давление этой глубово деморализованной народной сферы, Златоусть рашился остаться непреклоннымъ въ преследовании нравственного идеала практическаго христіанства. Его никогда неоставляло терпівніе и христіанскій стонцизмъ въ борьбъ со зломъ. "Я принялъ твердое намъреніе исполнять свято долгь моего призванія, пова живу и Богу угодно оставить меня на этомъ свътв. Я буду говорить, не обращая вниманія на то, слушають ли меня или неть". Такою любовію дышало важдое его слово, каждый его поступовъ. "Хотя бы шестьсоть разъ браниль меня, говорить онъ, говорю тебъ миръ и не могу сказать тебъ худаго, ибо любовь Отца во миж. Хоть я иногда порицаю тебя, но по заботливости о тебъ же. Когда ты въ тайнъ язвишь меня и не принимаещь въ домъ Господнемъ: то я боюсь, не умножаешь ли ты тымъ сворби моей, не твиъ, что ты бранишь меня, что выгналъ меня, но твиъ, что отвергь и навлекъ на себя тяжкое наказаніе. Твиъ болъе буду любить васъ, чвиъ болве любя менве любииъ буду. Ибо многое соединяеть насъ: всемъ намъ предлагается одна трапеза, одинъ Отецъ породняъ насъ, всв мы произопым отъ одной утробы: всемъ подается одно питіе и не только одно, но изъ одной чаши 49). Для меня нътъ ничего дороже васъ, не дороже даже самый свёть. Тысячу разъ я бы лишился эрёнія, еслибы только чрезъ это можно было обратить ваши души; такъ спасеніе ваше мив дороже самого овіта 70). Отсюда проистекала у



<sup>••)</sup> Бес. 32 на Ме. 70 стр.

<sup>№)</sup> Бес. З на Двян. Ан. 70 стр.

него нелюбовь и отвращение ко всему фантастическому, ко всему тому, что способно убаюнивать общество въ сладкихъ грезахъ, отсюда у него и смълость влеймить все фальшивое. выяснять людямъ христіанскія обязанности, безпощадно нападать на ихъ обычаи и привычки, которые губять свободу христіанскаго общества и действительную жизнь превращають въ безобразный рядъ нравственныхъ уродствъ. Въ чемъ бы ни проявлялся упадокъ нравственности, Златоусть всегда преследоваль его. Говоря объ обычав умывать руки при входе въ церковь, онъ говорить: "что пользы въ томъ, что ты наружныя руки умываешь, а внутреннія оставляешь въ нечистоть? Воть то-то и хуло и оть того все идеть у насъ превратно, что мы крайне заботись о маломъ, пренебрегаемъ великимъ. Молиться съ неумытыми руками двло безравличное, а молиться съ нечистою душею, это величайшее эло 171). Итакъ Златоусту, какъ истинному пастырю церкви, руководимому любовію къ Богу и ближнимъ, по необходимости приходилось то защищать церковное учение или часть его противъ заблужденій, то разсматривать со вниманіемъ отношенія современниковъ, то привывать нъ покаянію, то порацать безиравственность, то предлагать какую-нибудь спеціальную добродътель въ противоположность какому-нибудь спеціальному злу-и вообще воспитывать современное ему покольніе въ правилахъ христіанской морали. Но вотъ вопросъ: гдъ можно сосредоточить это новое христіанское воззрівніе?

Въ церкви и Библіи.

Домашняя жизнь тогдашних христіанъ не могла быть достойною школою христіанства <sup>72</sup>), потому что она была еще обставлена многими условіями, заимствованными изъ языческой бытовой и культовой практики. Эти условія невольно застав-

<sup>14)</sup> Бес. 73 на Іоап. 505 стр.

<sup>12)</sup> Говоря о современномъ воспитаніи дітей, Златоусть говорить: «не безразсудно ли учить дітей своихъ искусствамъ, посылать ихъ въ школи, ничего не жаліть для такого образованія, а о воспитаніи ихъ въ навазаніи и ученіи Господнемъ не заботиться. За то мы сами первые и пожинаемъ плоды такого восцитанія дітей своихъ видя ихъ дерзкими, невоздержими, непослушними и развратными». И въ другомъ місті: «ныніз діти заши любять пісти сатанинскія и пляски, подражая танцовщицамъ. Псалма же нивто ни одного незнаеть. 21 бес. на посл. къ Ефес. § 2.

**ЈЯЛИ КАЖДАГО ДВОИТЬСЯ МЕЖЊУ ФОРМАМИ ПРЕЖНЕЙ ЖИЗНИ И НОВЫМИ** христіанскими началами. Между твить какъ церковь, по втрной правтической мысли Златоуста, могла и должна быть обще-христіансвинъ училищемъ, центромъ христіанскаго воспитація, откуда христіанскія иден и христіанская нравственность должвы быть перенесены въ жизнь домашнюю, общественную и гражданскую. "Церковь есть, говорить онъ, духовное торжище и вивств врачебница душъ: следовательно, мы должны, подобно пришедшимъ на торжище, собрать въ ней много добра, и съ нимъ-то возвратиться домой: мы должны, подобно входящемъ въ дъчебницу, взять здёсь придичныя бользнямъ нашимъ врачества, и съ ними уже выйти отсюда 73). Не врайне ли странио будеть, если мы, посылая детей своихъ въ школу, всякій день требуемъ отъ нихъ какого-нибудь успъха въ ученіи; а сами, уже достигшіе полнаго возраста, приходя въ это духовное училище, не поважемъ и равнаго имъ усердія, и притомъ въ такомъ дълъ, отъ котораго зависить спасеніе души" 74). Воть почему Златоусть такъ сильно настанваеть на необходимости посъщенія церкви. "Приди сюда, говорить онь, насладись мудрою бесъдою, изгладь свои гръхи, истреби свои беззавонія, очисти свою совъсть, возвысь свой умъ, будь ангеломъ и человъкомъ. Говорю и не престану говорить. Приди, и будь человъкомъ, чтобы не напрасно было приписываемо твоему существу это имя. И притомъ приходи въ церковь не на цвлый день, а на короткое время, получи духовныя наставленія. Приди, получи оружіе, чтобы тебв съ оружіемъ не получить смертельной раны 475). Отсюда онъ сильно возставаль противъ нераденія въ общественному Богослуженію и неприличнаго поведенія, какое дозведяли себъ лица по преимуществу высшаго власса общества. "Вижу какъ одии разговариваютъ стоя, когда совершается молитва, а другіе, менве свромные, не только когда совершается молитва, но и вогда священникъ благословляетъ. О дерзость! Поистивъ страшно, что ты приходишь сюда не на мъсто игръ или плясаній для забавы и стоишь неблагочиню. Развіз ты не знаешь,



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Бес. 32 на Бит. 207—208 стр. (80 Бес. на 48 ис. 512—516.

<sup>&</sup>quot;) Ibid.

<sup>15)</sup> Бес. 26 на посл. въ Кор. 292 стр.

что стоишь вивств съ анголами? Предстоить Царь, смотрить BORNCTBO, & The Cubewich. He cubayers in Tarexs, Ears Sadasv. накъ развратителей, какъ злодвевъ, развращенныхъ и исполнеиныхъ безчисленнаго множества золъ, изгнать изъ цервви и пр. 476). Но Златоусть въ то же время хорошо сознаваль, что ревностымъ посъщениемъ общественнаго богослужения дъятельное христіанство немного выиграеть, если не всв христіане взглянуть на призывь къ царству Божію какъ на важивищее ивло и христіанская жизнь будеть проникнута мірскими интересами, если христіанство не распространить свою святость на всю ежедневную жизнь человъка. Поэтому онъ старался особенно проводить идею всеобщаго христіанскаго учительства въ живнь и темъ уничтожить то фальшивое разделение между духовными и мірскими, на которое ніжоторые ссыдались въ свое оправданіе 77). Такъ онъ праглашая своихъ слушателей помочь яхь духовнымъ предстоятелямъ своимъ содбиствіемъ иъ достиженію этой ціли, говорить: "добрый пастырь, каковъ онъ должень быть по заповеди Христовой, подвизается не менее тысячи мученивовъ. Мученивъ однажды за Христа умеръ, а пастырь. если онъ таковъ, какимъ быть долженъ, тысячекратно умираетъ за стадо. Ему важдый день можно умирать. Повтому и вы, зная трудь его, содъйствуйте ему молитвами, рачительностію, усердіемъ, любовію, дабы и мы для васъ и вы для насъ содълались похвалою 4 78). Нельзя не привести другаго превраснаго мъста наъ его бесвать, гав онъ доказываеть необходимость этого всеобщаго учительства. "Не предоставляйте всего учителямъ, не возлагайте всего на предстоятелей: и вы можете назидать другъ друга. Вы можете, если захотите, больше насъ сдълать другь для друга; ибо вы чаще обращаетесь другь съ другомъ, лучше насъ знаете дъла свои, видите взаимные недостатки, больше мивете отвровенности, дюбви и общительности, а это не маловажно для наученія, но доставляєть великія и благодътельныя удобства. Вы лучше насъ можете и обличать и убъждать другъ друга. Притомъ я одинъ, а васъ много, и всв вы, сколько васъ

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) 24 бес. на Дѣян. Ап. 442 стр.

<sup>&#</sup>x27;') Бес. на 48 исал. 514 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) 29 бес. на посл. въ Римл. 670 стр.

есть, можете быть учителями. Посему увъщеваю васъ, не нерадите о такомъ дарованіи; каждый изъ вась имветь или жену. или друга, или слугу, или сосёда; обличай его, убёждай его. Ибо не бевравсудно ли для угощенія устроять собранія и общества, имъть назначенный день для свиданія съ другомъ, восполнять недостающее у одного общими средствами, а для наученія добродътели не дълать этого? Пусть же никто не нерадить объ этомъ; ибо великую награду получить онъ отъ Бога. Знайте же, кому ввёрено пять тадантовъ, тотъ; есть учитель, а кому одинъ-тотъ ученивъ. Если же ученивъ сважетъ: я ученивъ, мив ивть двла и скрость полученный имь оть Бога дарь слова, нисколько не увеличивъ его, если не станеть ни увъщевать, на совътовать, ни обличать, ни вравумлять, когда можеть, но скроеть даръ свой въ землю и спроеть или по лености, или по нечестію; то не послужать нь оправданію его слова: я нивю только оденъ талантъ. Но обличая и переноси другъ отъ друга обличенія мы можемъ исполнить Христово домостроительство (нашего спасенія). Такимъ образомъ вы облегчите и нашъ трукъ, помогая намъ во всемъ, подавая руку помощи, дълаясь участнивами и сообщниками спасенія вакъ одни другихъ, такъ и кажный своего собственнаго \*\*).

Завтоустъ видътъ хорошо, что лучшее средство сдълать религію внутреннимъ дъломъ сердца намдаго христіанина и распространить чистое и въ жизни дъятельное христіанское ученіе—
это ознакомленіе народа съ Библією. Онъ сознаваль, что вет
должны быть совершенны въ религіи, вст сами непосредственно
должны получать освященіе Бомественнаго Духа чрезъ бомественное Слово, вст должны быть способными почерпать свое
убъжденіе изъ самаго божественнаго Откровенія — Библік и затыть дать отчеть въ этомъ. Такъ въ одной изъ бесталь своихъ
на Евангеліе Іоанна говорить: "нельно было бы, если врачь
со встань усердіемъ ратовать будеть за свое искусство, также
и саможникъ, и тисять и вста другіе ремесленники — за свое ремесло, а тоть, кто исповъдуєть себя христіаниномъ, не въ состояніи будеть слова сказать въ защиту своей втры. Наше
нерадъніе не располагаеть и язычниковъ къ осужденію своихъ

<sup>1)</sup> Бесед. 30 на посл. къ Евр. 472—478—476 отр.



собственныхъ заблужденій. Ибо если они, упорные во лии, все дълають такъ, чтобы прикрывать срамъ своихъ лжеученій, а мы, служители истины, не можемъ ради ея и уста раскрыть, то какъ же имъ не предосуждать насъ въ слабости нашего исповъданія? Какъ не подозръвать въ насъ обмана и заблужденія? Какъ не хулить Христа, какъ лицемъра и обманщика, который для обмана воспользовался неразуміемъ простыхъ людей. А въ такой хуль виновны мы, потому что не хотимъ потрудиться въ изученіи своей въры" <sup>го</sup>). Въ другомъ мъсть, порицая нерадъніе слушателей въ Библін, говоритъ: Поэтому-то и въ жизни мы нерадивы и, подвизаясь за истину, не много имвемъ силы, а становимся смішными и для явычниковъ и для іудеевъ и для еретиковъ 81). Но еслибы внимали Писанію и каждодневно упражинались въ немъ, я не сталъ бы убъждать васъ избъгать борьбы съ ними, а напротивъ даже совътывалъ бы сразиться съ ними, потому что истина сильна. Но какъ вы не умъете пользоваться Писаніемъ, то я и боюсь за борьбу, чтобы они, заставъ васъ беворужными, не низложили васъ. Въ самомъ же дълъ нътъ ничего слабъе ихъ, потому что они лишены помощи отъ Духа<sup>е2</sup>). Признавши за Свящ. Писаніемъ необходимый источникъ истины и въры, Златоусть часто увъщеваеть слушателей въ прилежному чтенію Свящ. Писанія <sup>га</sup>) и низдагаеть всё тё предлоги, подъ вакими некоторые старались скрыть свое нерадение къ нему. Если кто извиняль себя множествомъ частныхъ и общественныхъ двяъ, то Златоустъ отвъчалъ ему: не говори мив никто колодныхъ и достойныхъ порицанія словъ: я связанъ суднымъ приказомъ, я свяванъ своимъ ремесломъ, я долженъ прокариливать жену и дътей, я управляю хозяйствомъ, я свътскій человъкъ, поэтому не мое дъло читать Библію. Что говоришь ты, человъкъ! Потому не твое дъло читать Библію, что ты носишь тысячу заботь тамъ и сямъ? Напротивъ твое дело и гораздо болье чымь ихъ, потому что не такъ нуждаются въ помощи Свящ. Писанія, какъ тв, которые обременены множествомъ мір-

<sup>№) 17</sup> бес. на Іоан. 210—211 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) 30 бес. на Іоан. 361 стр.

<sup>\*\*) 66</sup> бес. на Іоан. 426 стр.

<sup>••) 29</sup> бес. на Быт. 133 стр.

свихъ дель; ибо монахи, живя вдали отъ городовъ пользуются большею безопасностію. Но мы живущіе среди моря граховныхъ пожеланій и искушеній, мы нуждаемся въ продолжительномъ увъщании чрезъ Святаго Духа. Мы нуждаемся въ божественномъ леченіи, чтобы исцелить обременяющія васъ язвы и предохранить насъ отъ будущихъ, уничтожить огненныя стръды сатаны презъ Св. Писаніе". Тамъ же, которые ссыдались на непонятность Свящ. Писанія, онъ говориль: "когда ты говоришь, что не все понятно каждому въ повъствованіяхъ о чудесномъ, то высказываешь только предлогъ въ своей лени. Какъ ты можешь понять то, когда ты ни разу не хочешь заглянуть въ Библію. Возьми Библію въ руки, читай целую исторію, твердо содержи въ своемъ умъ разумное и ненсное провърь новымъ и когда ты чрезъ неодновратное чтеніе не можешь понять, обратись нь другому, который, когда увидить въ тебе такую ревность, не преврить твоей слабости. Или нъсколько далъе: Владыка у насъ человъколюбивый: когда увидить, что мы стараемся и весьма усердствуемъ объ уразумени божественныхъ словесъ, то не попустить уже намъ нуждаться въ чемъ-либо, но тотчасъ просвъщаеть нашъ умъ, даруеть намъ свое озареніе и по ведикой премудрости своей сообщаеть душъ нашей истинное ученіе" 84). Призывая всёхъ въ чтенію Библіи, Златоусть старался показать силу Свящ. Писанія и пользу чтенія его. "Не ожидай другаго учителя; есть у тебя Слово Божіе, никто не научить тебя такъ, какъ оно. Въдь другой учитель иногда много скрываеть то изъ тщеславія, то изъ зависти. Послушайте, прошу васъ, всв привязанные иъ сей жизни, пріобретайте иниги-врачество души. Если не хотите ничего другаго, пріобрътите по врайней мъръ Новый Завътъ, Дъянія апостоловъ, Евангеліе постоянных нашахъ наставниковъ. Постигнеть ин тебя скорбь, принивай къ нимъ вакъ къ сосуду, наполненному пълебнымъ веществомъ. Случается ли утрата, смерть, потеря ближнихъ оттуда почернай утвшеніе въ своемъ несчастім. Или лучше не приникай только къ нимъ, но принимай ихъ внутрь и хранивъ



<sup>\*4) 24</sup> бес. на Быт. 4 стр.

своемъ умъ... Легко спасаться съ писаніями, а безъ нихъ невозможно" 85).

Уже изъ стремленія Златоуста провести въ жизнь христіанскін начала чрезъ посредство Св. Писанія и изъ стремленін савлать Библію достояніемъ всёхъ и каждаго, понитно, какой характеръ должны имъть его толкованія на Свящ. Писаніе. Его стремленіе сділать живою потребностію каждаго христіанина делало невозможнымъ придать своимъ толкованіямъ характеръ истинныхъ комментарій и следовать тому или другому научному методу съ холодною последовательностію. Пламенная ревность въ православію, необходимая твердость въ въръ, духъ вротости, мудрой умъренности, глубокой любви и снисходительности къ падшимъ, духъ живой въры, требующій живой и усиленной двятельности, все это не могло удержать Златоуста въ границахъ строгихъ номментарій на Св. Писаніе. Обстоятельства требовали живаго и глубоваго слова и Златоустъ давалъ этому порыву мъсто въ своихъ толкованіяхъ на Св. Писаніе. Онъ не могъ уклониться отъ правоты въры и обойти молчаніемъ то или другое явленіе въ нравственной сферв, оставансь при этомъ тъмъ же популяриваторомъ христіанскихъ идей, остерегаясь вдаваться въ серьезныя тонкія и глубокія догматическія и нравственныя соображенія, имъя въ виду большинство своихъ слушателей изъ простаго народа. Не могъ Златоустъ обойти въ своихъ бестдахъ модчаніемъ и ту великую опасность, которою грозили его обществу различнаго рода гностики, валентиніане, маркіониты, манихей-докеты, последователи Павла самосатскаго, Арія и Аномеи. Вооружансь противъ этихъ еретиковъ, Златоустъ, правда, старается иногда держаться на почвъ холодныхъ и строгихъ догматическихъ соображеній и разсужденій, свойственныхъ истинному коментатору Свящ. Писанія, когда распрываетъ несообразность какого-нибудь еретическаго ученія, представляеть дальнъйшее раскрытіе истинь, высказанныхъ въ его беседе и выводить изъ того новыя доказательства противъ еретиковъ или когда онъ ограничивается однимъ указаніемъ на заблужденіе, противополагая его ясному совнанію положитель-

<sup>\*\*) 9</sup> бес. на посл. въ Колос. 144—145 стр. ср. 37 бес. на Іоан. 13 стр. и 29 бес. на вн. Выт. 183 стр.

ной истины; но эта попытка оставаться на почвё холодныхъразсужденій не могла долго держаться: сдержанное слово всеюсилою прерывалось бурнымъ потокомъ наплывшихъ мыслей и тогда онъ всею силою краснорёчія вооружался противъ еретиковъ <sup>86</sup>).

Съ другой стороны, желая научить каждаго почерпать свое убъщение изъ самаго Божественнаго Откровения и въ немъ получать силу и оружіе для борьбы со всёми врагами вёры н нравственности и имън при этомъ въ виду большинство своихъ слушателей изъ простаго народа, неспособнаго въ тонкимъ в глубовимъ богословскимъ и философскимъ размышленіямъ, Златоусть, чтобы остаться популяризаторомъ христіанскаго ученія въ полномъ смысле этого слова, не долженъ былъ пропускать бевъ вниманія различіе способностей и степень образованія своихъ слушателей. "Я знаю, говорилъ онъ однажды, что многіе недовольны мною, когда я медлененъ бываю въ своихъ проповъдяхъ; но меня не печалить это обвиненіе, потому что я дълаю это для вашей же пользы. Тв изъ братьевъ, которые скорве могуть идти, могуть послужить медленнымъ. Сильные всегда могуть подождать слабъйшихъ, но слабъйшіе никогда не могуть расширить свои силы на столько, чтобы достигнуть до сильныхъ. Простое и ясное можетъ быть полезно для слабосильныхъ, а глубокое для тъхъ, которые проницательнъе ихъ. Столъ долженъ быть уставленъ различными яствами, потому что гости имъютъ различные вкусы". И въ другомъ мъстъ говоритъ: "какъ больнымъ ненадобно предлагать врагкой и скороприготовленной транезы, но нужно приготовить разныя кушанья, чтобы больной, если не захочеть взять одного, взяль другое, и если не понравится ему это, приняль бы третіе, и если отвергнеть это, взялся бы за прочее, дабы такимъ различіемъ яствъ намъ побъдить его упрямство и разнообразіемъ трапезы уврачевать суровость его духа; такъ часто нужно поступать и въ отношеніп въ духовной пищь. Когда мы немощны, тогда нужно приготовлять рычь обширную и разнообразную, въ которой были бы и сравненія, и примеры, и доказательства, и объясненія, и многое другое подобное, чтобы изъ всего этого намъ легче было



<sup>•• 39</sup> бес. на Іоан. 45. стр.

выбрать полезное « 87). Съ этою цвлію Златоусть часто прерывыть свою бестду среди объясненія трудныхъ мість и откладываль продолжение до ближайшей проповеди, чтобы обилиемъ мыслей не обременить памяти слушателей, или за общирною и трудною проповъдію предлагалъ своимъ слушателямъ болье легкую. "Знаю, начинаеть онъ одиннадцатую бесъду кн. Бытія, что въ прошедшіе дни я понапрягь умъ вашъ довольно глубокими размышленіями; поэтому я сегодня кочу предложить вамъ довольно легкое поучение. Ибо не всегда должно напрягать душу, не всегда и послаблять ей; но иногда дълать это, а иногда то и такимъ образомъ и управлять состояніемъ души и вождельніемъ шлоти « вв). Или объяснение 41 псалма онъ начинаетъ такъ: "недавно, когда я беседоваль о Мелхиседске, вы удивлялись продолжительности моей ръчи; а я удивлялся ващему усердію въ слушанию и благоразумию, по которому вы, не смотря на продолжительность речи, до конца следовали за мною, хотя речь моя не только была длинна, но и содержала въ себв много труднаго. Теперь же и постараюсь вознаградить васъ за этотъ трудъ, предложивъ вамъ беседу более ясную. Не нужно держать всегда въ напряжения душу слушателей, потому что она скоро изнемогаеть; не нужно и давать ей послабление и покой, потому что оть этого она становится недъятельною. Посему нужно разнообразить поученія и касаться предметовъ то болье общепонятныхъ, то болъе трудныхъ " 80). Этому популярному методу истолванія Священнаго Писанія остается втрнымъ всегда. Въ томъ случав если простые умы слушателей находили трудности при усвоенін той или другой предлагаемой истины, Златоусть истощаль все, чтобы представить неясное ясно. Онъ сближаль трудное ученіе съ какою нибудь мыслію, уже всеми принятою, изъ области естественнаго богословія, съ какимъ-нибудь незначительнымъ случаемъ, народнымъ върованіемъ, народнымъ обычаемъ и такимъ образомъ раскрывалъ сущность труднаго предмета, указываль на опыты въковъ, на потребность человъческой



<sup>•</sup>т) 1-я дес. о пророч. Веткаго Завъта, стр. 5-6.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Разумъется 7 бесъда противъ Тудеевъ, свазанная въ Антіохін, въ сентябръ 387 г. но Р. Хр. См. замъч. на толк. Злат. 41 пс. 2 кн. 485 стр.

<sup>\*\*)</sup> Бес. на 41 пс. 485 стр.

природы, на несостоятельность мысли противной и рядомъ вопросовъ и отвътовъ, подтверждаемыхъ примърами изъ Библіи и исторіи доказываль свою мысль. Чтобы убъдиться въ этомъ достаточно прочитать одну 69 бесъду на Евангеліе отъ Матоея, въ которой онъ между другими предметами поученія занимается вопросомъ о пронсхожденіи зла въ природъ. Во всякой его бесъдъ предлагались, раскрывались, доказывались и прилагались тъ истины и такимъ способомъ, какіе были небходимы въ данномъ случав.

Но при всемъ своемъ стремлении представить неясное ясно, Златоусть иногда намеренно опускаль объясненія трудныхь жъстъ писанія, представляя ръшеніе этихъ трудностей самивъ слушателямъ-и это двлалъ онъ съ цвлію возбудить духовную яхъ самодъятельность. Этотъ избранный имъ методъ представяялся самымъ лучшимъ. "Почему, говорить онъ, я опускыть трудное въ писаніи и самъ не занимался разрашеніемъ его? Потому что я хочу пріучить васъ не только принимать уже разжеванную пищу, но и понудить васъ самихъ разръшить это трудное. Голуби, когда питають своихъ птенцовъ, остаются въ гивадь; но когда эти птенцы значительно подростуть и выростутъ у нихъ врыдья на столько, что могуть они даже оставлять свои гивада, голуби не двлають уже болве этого; когда подходить время питанія птенцовъ, старые голуби не владуть зерна въ ихъ клювы, но кладутъ на землю и птенцы уже сами ихъ подбираютъ".

Да и понятно, что только популярнымъ методомъ можетъ-быть достигнута та нравственная цель, которую всю жизнь преследоваль Златоусть. А допустивъ для достиженія своей цели популярный методъ при объясненіи Священнаго Писанія, онъ необходимо долженъ быль пожертвовать въ некоторой мере и глубиною изследованія и строгою последовательностію, свойственною отрогимъ комментаріямъ. Это мненіе высказаль о немъ еще Фотій. "Если некоторые о немъ говорили, писаль онъ, что онъ недостаточно глубоко изследоваль Священное Писаніе, тогла какъ ето глубокое объясненіе было необходимо, то не должно удивляться этому. Потому что все, что только дозволяла способность его слушателей и служило къ ихъ святости и пользе, онъ ни въ какомъ случать не пропускаль. Отсюда я не могу

удивляться этому блаженному мужу, когда онь во всёхъ своихъ рвчахъ полагаеть целію польку своихъ слушателей, а объ остальномъ или совершенно умалчиваеть или насается слегва". Нельзя, конечно, согласиться съ Фотіемъ въ томъ, что въ толкованіяхъ Златоустаго недостаєть глубоваго изследованія. Тоть, кто восхищается чтеніемъ Священнаго Писанія на готоскомъ язывъ, кто въ каждомъ словъ Писанія находиль великую силу и неизреченное богатство мыслей, не могъ объяснять Священное Писаніе б'ягло, безъ особеннаго вниманія. Златоусть употреб-• ляжь на двло толкованія всё дарованія свои и весьма общирныя свъдънія, въ которыхъ, вакъ увидимъ ниже, нельзя сомивваться. Съ другой стороны правильно и то, что Златоусть въ своихъ толкованіяхъ не преследуеть никакой другой цели, кромъ той, чтобы привести слушателей нь благочестію и святой жизни, научить ихъ посредствомъ наставленія въ божественныхъ дълахъ необходимымъ истинамъ, догматамъ въры и нравственности. Вотъ почему его истолкованія Священнаго Писанія изобилують изследованіями моральнаго смысла, такъ что мы не ошибемся, кажется, если въ этомъ отношении приравняемъ его въ Оригену, Кипріану, Аванасію и Августину. Но особенно сродство онъ имветь съ Оригеномъ. Не впадая въ заблужденія Оригена, Златоусть темъ не менее оказывается нечуждымъ аллегоризма въ томъ случав, когда онъ подле буквальнаго смысла всегда старается поставить нравственный смысль, хотя онъ у него и непосредственно вытекаетъ изъ перваго и опирается на немъ. Этимъ между прочимъ и объясняется разнообразіе его комментарій, такъ что если разсматривать ихъ по одиночев, то родъ и характеръ ихъ для насъ останется не совсъмъ яснымъ. Такъ книгу Бытія, съ которой онъ началь свои толкованія, онъ объясняль почти въ пропов'ядническомъ тон'; въ изъяснении Евангелія Іоанна онъ является болье толкователемъ, хотя и здёсь не оставляеть тона проповёдника, потому что по обычаю говорящаго предъ собраніемъ онъ нередко задается утвшеніемъ слушателей. Въ истолкованіи Евангелія отъ Матеея, хотя онъ и направляеть рачь свою къ усовершенствованію нравственности, однакожъ болье обращаетъ вниманіе на толкованія и нравственныя правила выводить изъ объясненныхъ мъстъ. Почти также поступаетъ онъ и при объяснении псалмовъ

и посланій апостола Павла. Его беседы, за новлюченіемъ немногихъ, раздъляются на три части, изъ которыхъ первая представляеть довольно общирное введеніе. Златоусть увазываеть и цваь, съ вакою онъ своимъ объясненіямъ текста предпосываеть введенія. "Такія общирныя вступленія говорю я вашей любви не даромъ и не безъ цъли, но потому что желаю каждый день напоминать вамъ о добрыхъ дълахъ, чтобы вы, дълаясь совершенными и сіяя доброю жизнію, стали безукоризненными и чистыми чадами Божінии, непорочными и світили какъ світильники въ міръ, уча словомъ и жизнію въ похвалу намъ въ день . Христовъ, чтобы и однимъ видомъ своимъ приносили вы пользу твиъ, кто бываеть съ вами и чтобы вступающіе въ бестду съ вами, получали общение въ присущемъ вамъ благоухании и добродътельной жизни во). Соотвътственно этой цвли Златоустъ въ введеніяхъ то привываеть слушателей въ внимательному слушанію Священнаго Писанія 91), то восхваляетъ внимательное слушаніе своихъ поученій "2), то порицаеть ихъ за колодность къ слушанію Слова Божія 93), то открываеть имъ достоинство и силу Слова Божія 34), причемъ онъ старается провести па-

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) 3 бес. на Быт. 22 стр. ср. 24 бес. 3 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Прому не будемъ поверхностно пробътать инчего, содержащагося въ божественномъ писанін, но, будеть ян то перечисленіе именъ, вян разсказь о проистмествін, станемъ донскиваться заключеннаго въ нихъ сокровища. Ибо и Христосъ сказалъ: испытайте Писаній (Іоан. 5, 39), потому что не вездѣ можно тотчасъ найти смысяъ написаннаго, но требуется отъ насъ глубокое изслѣдованіе, чтобы не укрылось отъ насъ ничего дежащее въ глубинъ. 24 бес. на Быт. 4 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Видя ваше ежедневное стеченіе сюда, я чувствую великое удовольствіе и не престаю, прославлять челов'яколюбиваго Бога за ваше преусп'яніе. Ибо какъ алчба есть признакъ т'ялеснаго здоровья, такъ и усердіе къ слушавію Слова Божія можно считать самымъ лучшимъ признакомъ духовнаго здоровья. 4-я бес. на Быт. 46 стр. ср. 2 бес. на Быт. 15 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Стыжусь и врасивю, когда вижу, что мы напрасно трудимся и бросаемъ свия на камии. Или вы не знаете, что твхъ, которые такъ нерадять о своемъ спасеніи, и иногда приходять сюда, а въ другое время сами отдаются въ свти діавола, божоственное писаніе сравниваеть со псами? Не слышали, что Христосъ сказаль: всякъ, слышай словеса Моя и т. д. (Ме. 7, 26, 27 ст. 6-я бес. на Быт. 79 стр.

э\*) Священное Писачіе подобно сокровищу. Какъ получающій изъ сокровища чувственнаго, если коть онъ усп'яль взять малую частицу, составляеть себ'я великое болатство, такъ и въ краткомъ реченія божественнаго писанія можно найти.

разлель между Библіей и человъческими произведеніями, отдавая мревосходство первой. Таково свойство Писанія, говорить Здатоусть, что въ немногихъ словахъ его часто можно найти велиное множество мыслей. Такъ какъ оно есть ученіе божественное, а не человъческое, то и можно видъть, что все оно противоположно мудрости человъческой. Тамъ все стараніе людей бываеть обращено на изложеніе словъ, а здѣсь совсѣмъ напротивъ; Священное Писаніе не имѣеть въ виду красоты словъчли ихъ сочетанія: ибо оно само въ себѣ имѣетъ божественную благодать, которая сообщаеть блескъ и красоту словамъ его-Тамъ среди пространнаго и необовримаго пустословія, едва можно встрѣтить какую-либо мысль, а здѣсь (въ Писаніи) и краткаго мэреченія достаточно для насъ, чтобы составить цѣлое поученіе эз).

Въ другой части своей беседы Златоусть занимается изъясненіемъ одного или нъсколькихъ мъстъ Священнаго Писанія или разсматриваетъ догматы въры и нравственности, причемъ за буввальнымъ смысломъ всегда следуеть нравственный смыслъ. Такъ при объяснении 7 пслама, сказавши о томъ, по какому поводу написанъ этотъ псаломъ, онъ говоритъ: "все это сказано мною не для того, чтобы восхвалить Давида, но чтобы показать и бъдствія, которыя претерпъль онъ и другія полезныя следствія, которыя можно навлечь пав этой исторіи. Отсюда научись, вопервыхъ, не смущаться при подобныхъ бъдствіяхъ, если ты видишь, что они случаются и съ праведниками; вовторыхъ не измвияться, смотря по обстоятельствамъ, но помнить законь дружбы; втретьихъ, решаться и на опасности для добродътели; вчетвертыхъ, и среди несчастій сохранять надежду, ожидая помощи отъ Бога" »5). Какъ сильно было въ Златоуств желаніе соединять съ каждымъ словомъ и буквою Священнаго Писанія нравственный смысль и такимь образомь, подобно Оригену, который въ каждомъ выражения видель сокровенный нрав-

великую силу и несказанное богатство мыслей. И нетолько сокровищу подобно Слово Божіе, но и источнику, источающему обильные потоки и им'яющему много воды. 16-я бес. на Быт. 249 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) 37 бес. на Быт. 322 и 323 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Бес. на 7 исал. 110 стр.

ственный смыслъ, обратить все Священное Писаніе въ нравственную символику, следуеть только прочитать 13 беседу на Евангеліе отъ Матеея, гдв въ искушеніи Спасителя діаволомъ онъ видитъ нравственный урокъ человъчеству въ борьбъ его съ діаволомъ. "Поелику Інсусъ все ділаль и терпівль для нашего спасенія, говорить Златоусть въ этой беседе, то и теперь попусваеть Онъ отвести Себя въ пустыню и поставить борьбу съ дівводомъ-для того, чтобы никто изъ крестившихся, еслибы ему случилось послъ врещенія претерпъвать еще большіе прежнихъ искушеній, не возмущался оными, какъ чемъ-то неожиданнымъ, но всякое искушеніе переносиль бы мужественно, какь діло обывновенное. Богь попуснаеть искушенія во первыхъ для того, чтобы ты позналь, что ты сдвлался гораздо сильнее; вовторыхъ, чтобы ты пребываль въ смиреніи; втретьихъ, для того, чтобы дукавый оный духъ, досель сомнывающися въ твоемъ отъ него отступленіи, увірился, что (ты отступиль отъ него. Священное Писаніе говорить, что Інсусь Христось не Самъ пришель, а быль возведень въ пустыню по Божественному усмотрвнію для того, чтобы показать намъ, что и мы не должны сами вдаваться въ искушенія, но когда будемъ вовлечены въ оное, то должны стоять мужественно. И смотри, куда ведеть Его Духъ: не въ городъ, не на площадь, но въ пустыню, какъ бы твиъ хотъль и самого діавола привлечь, давая ему случай искусить не только гладомъ, но и мъстомъ уединеннымъ. Поелику діаволъ особенно тогда нападаеть на насъ, когда мы находимся въ уединеніи. Діаволь не тогда приступиль къ Інсусу, когда Онъ постился, но вогда взадкаль. Изъ сего познай, сколь великое благо и сколь сильное оружіе протявъ діавола есть постъ; познай и научись, что омывшись водами прещенія, не должно предаваться удовольствіямъ, но соблюдать постъ. Христосъ постился сорожъ дней для того, чтобы показать намъ спасительное средство, но не простирается далье, чтобы чре мърнымъ величіемъ чуда не сдвлать сомнительною самую истину воплощенія и проч. эс). Здёсь, какъ мы видёли, ни мёсто, ни время поста, ни искушенія не остались безъ нравственнаго значенія. Или въ другомъ маста: почему Інсусъ Христосъ заставляеть славныхъ, просящихъ о



<sup>&</sup>lt;sup>э6</sup>) 13 бес. на Мө. 231 -234 стр.

помилованіи, идти за собою. Златоуєть объясняєть намівреніємъ Спасителя научить насъ избізгать вездіз людской славы".

Третья часть его бесёдъ представляеть всегда нравственное приложеніе. Такъ напр. объяснивъ исторію о посъщеніи Авраама тремя странниками Златоусть ванлючаеть свою беседу увещаніемъ подражать Аврааму и заботиться о страннолюбіи и т. д. Или разсказавъ и объяснивъ о данномъ Богомъ объщани Аврааму произвести отъ него многочисленное потомство и въръ Авравма въ это объщаніе, онъ въ последней части своей бесвям учить о теривнім и твердой върв въ объщанія Божіи. Объяснивъ явленіе Імеуса Христа ученивамъ по воспресеніи своемъ, онъ умоляетъ своихъ слушателей всячески стараться о томъ, чтобы не лишиться той славы, которая ожидаеть насъ въ день всеобщаго воспресенія, упражняя себя въ добродътели. Да и вообще нужно свазать, что ни одна беседа не обходится безъ нравственнаго приложенія, которое вездів заключается обычнымъ славословіемъ: сохранимъ добродътель, дабы удостоиться обътованныхъ благъ, благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа, съ которымъ Отцу, купно и Св. Духу, слава, держава и честь, нынъ и присно и во ваки ваковъ.

Такое дёленіе своихъ бесёдъ на 3 части ближе всего, конечно, соотвётствовало его пастырской цёли, потому что оно давало возможность говорить въ нихъ то, что онъ находилъ нужныйъ сказать обществу въ извёстное время и такимъ образомъ совмёстить задачу комментатора съ задачею пастыря.

Изъ его стремленія сдълать Библію общепонятною для всъхъ выработалось особое свойство его толкованій на Священное Писаніе, — это неподражаемая ясность изложенія богодухновенныхъ мыслей, которою отличаются всё его толкованія. Эта форма изложенія мыслей, въ какую Златоусть нашель наиболье удобнымъ и нужнымъ облечь свои толкованія, скорфе всего соотвътствуеть характеру проповъди, чъмъ характеру строгихъ комментарій, такъ что имя Златоуста скорфе соединяется съ представленіемъ о необыкновенномъ проповъдникъ и наставникъ церкви, чъмъ съ представленіемъ объ истолкователъ Св. Писанія. Выходя изъ того, что ничто, что касается знанія и искусства, не противоръчить христіанству, и что поэзія, какъ и всякое другое проявленіе человъческаго духа, должна быть напра-

влена къ тому, чтобы способствовать здравому развитію общества 97), внести въ него сознаніе своихъ обязанностей и дать ему средство въ борьбъ со врагами, Златоустъ перенесъ въ проповъдь все, чъмъ надълила его школа Ливанія. Вліяніе этой школы обнаруживается не только на формъ, полнотъ и богатствъ его врасноръчія, но и на способъ, посредствомъ котораго онъ разсматриваль съмя добра въ человъческой природъ по отношенію въвысшему, сообщенному Евангеліемъ. Богатство, сила и увлекательность его праснорачія-воть характеризующія черты его слова. Не говоря о другихъ, писалъ Исидоръ (Пелус.), самъ Ливаній, пріобратшій громкую кавастность по краснорачію, кауминдся авыку знаменитаго Іоанна, его наяществу мыслей и сыль донавательствъ. "Когда и получилъ твое общирное преврасное слово, писаль Ливаній Златоусту по поводу написаннаго последнимъ эпидиктическаго панегирика императору, то я читалъ его людямъ, которые и сами знають это дёло, и всё они пришли въ восторгъ, прядали и восилицали. Считаю счастливымъ тебя, который умвешь такъ хвалить, считаю счастливыми и твхъ, кто могь имёть такого пропов'ядника похваль " э в). Тоть же Ливаній предъ смертію высказаль желаніе имъть Златоуста своимъ преемникомъ. "Я избралъ бы Іоанна, говорилъ онъ, еслибы христіане не похитили его ў насъ". Первъе всего, что поражаеть читателя - это естественность въ его словахъ, естественность близкая уму и сердцу каждаго. Его ораторская різчь, говорить Іоснов Фесслерь, отличается болье природнымъ изяществомъ, чъмъ искусственною красотою, -- умъньемъ находить доказательства, которыми онъ пользовался для достиженія своихъ цвией; плодовитостію, разнообразіемъ, силою и новизною онъ превосходить всёхъ ораторовъ, въ ясности онъ никому не уступаеть; въ глубина мыслей превосходить многихь; рачь его

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Ученіе объ отцахъ церкви Филарета. 11 кн., трактать о Златоуста.



<sup>97)</sup> Эту мысль онъ выразиль ясно въ следующемъ меств. Богь не имевшій нужды въ ученыхъ въ начале, если приняль ихъ въ последствін, то сделаль это не потому, чтом сталь иметь въ них нужду, но потому, что не взираль на различіе между учеными и неучеными. Какъ онъ не нуждался въ мудрецахъ для исполненія своихъ намереній, такъ после, когда они явились, не отвергаль ихъ. Ибо нужно было явить силу Христову, а не отвергать приступающихъ къ верев за внешнюю мудрость. З бес. на 1 посл. къ Корине. 41 стр.

богата словами; полна свъжести и красотъ; въ ней множество троповъ и подобій; однимъ словомъ естественность, изищество, убъдительность, ясность, сила и дъйственность -- воть отличительныя черты рачи Златоуста" ээ). Самые отвлеченные предметы въры въ его изображени понятны для каждаго, потому что онъ объясняеть то сравненіями, то картинами, но при этомъ онъ нивогда не унижаеть ни предмета, ни изображенія его словами незвими или образами непріятными для тонкаго христіанскаго внуса. Въ своихъ беседахъ онъ является по преимуществу еллиномъ, сдвлавшимся христіаниномъ. Подъ благозвучными речами Златоуста всегда было слышно присутствіе поэтическаго чувства, породившаго столько пленительных вымысловъ. Но онъ далеко отбросилъ отъ себя боговъ Гомера и геніевъ Платона н Пинагора; въ своемъ всегдащиемъ картинномъ языкъ, онъ изображаль милостыню, вводящую насъ свободно на небеса. Это олицетворение приводило въ восторгъ новообращенныхъ христіанъ востока, потому что возвышенное ученіе христіанства предлагалось имъ облеченнымъ въ внакомое поэтическое убранство. Отсюда становится понятнымъ, почему его слова и бесъды такъ дъйствовали на умъ и сердце, а особенно на сердце слушателей, которые стекались изъ всвять городовъ, чтобы послушать слово Златоуста и всячески старались какъ можно ближе протвениться къ канедръ, чтобы не проронить ни одного слова 100). Да и какъ не слушать того и не восхищаться темъ, для кого говорить краснорвчиво было тоже, что просто говорить, -- даръ краснорвчія котораго быль даромь редкимь, необыкновеннымь, даромъ свыше отъ Св. Духа. Святый Іоаннъ Златоустъ, говорить Фесслерь, этоть сватильникь всей вселенной, быль мужь несравненный по уму и величайшій ораторъ, украсившій красотами враснорвчія истину и притомъ болве чвиъ всв другіе, воторые ему предшествовали и которые блистали после него 101). Насколько его врасноръчіе было естественнымъ, можно завлючить уже изъ того, что въ твхъ случаяхъ, когда внезапно вызывали его на наоедру, онъ былъ болве праснорвчивъ, чвиъ

<sup>&</sup>quot;) Patrolog. Fessler. 123 crp.

<sup>166)</sup> Бес. 3 на Іоан. 35 стр.

<sup>101)</sup> Patrolog. Fessler. 123 crp.

тогда, когда говорилъ слово приготовленное. Такъ напр. когда онъ замътилъ, что во время объясненія Писанія, вниманіе слушателей было обращено на гашеніе лампъ, онъ обратилъ слово свое въ слушателямъ съ порицаніемъ, оставивъ совершенно предметь своей прежней проповъди, и говорилъ такъ врасноръчиво, что слушатели остались болъе довольны этимъ послъднимъ обличительнымъ словомъ, чъмъ первою половиною слова. Но говорилъ ли онъ написанное слово или безъ приготовленія, его языкъ, скажемъ словами Свиды, шумълъ сильнъе, чъмъ водопады Нила. Никто отъ начала міра не владълъ такимъ обиліемъ ръчи, какою онъ былъ такъ богатъ" 102).

Обращая вниманіе на все, что могло волновать и развлевать его общество, онъ былъ общественнымъ руководителемъ въ дълахъ города и въ тоже время наставникомъ и утвшителемъ каждаго върующаго. Отсюда обравовалось особаго рода врасноръчіе, чуждое искусственнаго метода и логическихъ построеній. Рачь его свободно льется, ему трудно было подчинить себя медленной діалентивъ греческихъ ораторовъ; онъ слишкомъ живо въруеть, чтобы ему была необходимость прибъгать нь доказательствамъ и следить за строгою последовательностію. Онъ слишкомъ пламенно любитъ Бога и церковь, чтобы умствовать сдержанно. Успъшно выполнить свой планъ, соблюсти послъдовательность подразделеній и ораторских условій и не говорить о томъ, что не имъетъ непосредственной логической или внутренней связи съ главнымъ предметомъ его задачи, - это дъло искусственнаго, и можно свазать, светскаго заказнаго оратора. Но Златоусть не принадлежаль нь числу такихъ ораторовъ. Онъ иногда самъ сознавался, что онъ увлекался темъ или другимъ предметомъ и уклонялся отъ своего предмета. Можеть быть мы очень распространились въ словъ, говорить онъ въ одной изъ своихъ беседъ, но это не по своей воле, а такъ-сказать, увлеченные самимъ теченіемъ річи, какъ бы какимъ-либо сильнъйшимъ потокомъ 103). И въ другой бесъдъ: "я не знаю, какъ предположивъ начего такого не говорить, я такъ увлекся теченіемъ слова. Простите мив это многословіе " 104). И эти уклоне-

<sup>102)</sup> Khin 55 crp.

<sup>103) 4</sup> бес. на Быт. 58 стр.

<sup>104) 39</sup> бес. на Іоан. 183 стр.

нія суть ни болье ни менье какъ смылость даровитаго церковнаго оратора, довволяющаго себв отступленія въ чести своего таланта; это плодъ благочестиваго чувства, оживляющаго сухое теченіе догическихъ мыслей. Онъ говориль только о томъ, что было полезно для своихъ слушателей; поэтому когда онъ видълъ, что состояніе своихъ слушателей не позволяло ему говорить все, что онъ котель сказать, онъ за главнымъ предметомъ поставляль другой предметь, который ималь съ первымъ связь если не логическую, то психологическую. Потому что болве нежели вто нибудь, Златоусть жиль одною мыслію съ своими слушателями и следиль за душевными состояніями ихъ со всемь вниманіемъ. Онъ весь быль проникнуть горячностію первыхъ жристіанъ, живя въ такой близи отъ священной колыбели христіанства и въ городъ, гдв оно впервые получило свое наименованіе. У Златоуста болье чувства, чымъ холоднаго разсужденія, болье картинь, чьмь доводовь; онь трогаеть, онь восжищаеть, онъ приводить въ умиленіе души уже проникнутыя убъщеніемъ, живою върою; поэтому онъ возвъшаеть только добродътель и поощряеть къ ней. Нельзя представить себъ всей силы и занимательности его беседъ, въ которыхъ можно находить соединение всего, что есть наиболе возвышеннаго въ речахъ оратора и наиболве убъдительнаго въ тайномъ водительствъ совъстей и сердецъ. Своеобразная красота этихъ разоблаченій и наряду съ ними поэтическіе изящные обороты ръчи всему придавали цвну.

Но не смотря на радвій даръ враснорвчія Златоуста, бесъды его не чужды были риторизма, хотя болье, чъмъ у Григорія Назіанзина, смягченнаго христіанскою простотою его характера и глубовимъ чувствомъ, оживляющимъ богатство языка. Мы находимъ у него искусственные антитезы, скопленіе гинерболическихъ выраженій, въ которыхъ онъ видълъ тріумотъ риторики, ораторскія остроты, выражающіяся часто въ опасныхъ аллегоріяхъ и игръ словъ. Для примъра приведемъ одно мъсто изъ его Бесъдъ, гдъ онъ допускаетъ самыя смълыя гиперболы, самую неудержимую овитастическую игру словъ. Сравнивши сребролюбца съ бъсомъ и притомъ самымъ лютъйшимъ, Златоустъ продолжаетъ: представимъ себъ человъва, извергающаго изъ очей своихъ огонь, чернаго, вмъсто рукъ имъю-

щаго на обонкъ плечакъ своикъ вноящихъ драконовъ: представимъ у него такія уста, кои вийсто зубовъ иміють вонаенные острые мечи, а вибсто языка — источникь, изливающій ядь и испускающій смертоносное питіе; представимъ чрево пожирающимъ болве всякой печи, истребляющимъ все ввергаемое, а ноги накъ бы крыдатыми и быстрейшими всякаго пламени. Пусть лице его будеть составлено изъ собачьяго и волчьяго; пусть онъ не будеть произносить инчего человическаго, но будетъ издавать изъ себя звуки нестройные, отвратительные и страшные, пусть также имветь онъ въ рукахъ своихъ пламень. Можеть быть вамь представляется страшнымъ сказанное много. но я еще не изобразиль надлежащимъ образомъ. Къ сказанному нужно еще присовокупить и другое: пусть онъ поражаеть встрвчающихся съ нимъ, пожираеть и терзаеть плоть ихъ. Но сребролюбецъ гораздо хуже и чудовища сего. Онъ нападаетъ на встать, все поглощаеть подобно яду, всюду ходить, какъ общій врагь рода человіческаго и т. п. 105). И противники Златоуста епископъ Өеофилъ и его приверженцы говорили, что Златоусть употребляеть въ церкви поэтическія, чуждыя выраженія 108). Правда, не следуеть употреблять такія выраженія въ церкви, где должень господствовать простой язывь, которымъ легче всего можетъ-быть сообщена небесная истина и ея божественная сила, но при этомъ, чтобы быть безпристрастнымъ судією Златоуста, не мізша етъ обратить вниманіе на господствующій риторическій поэтическій образъ выраженія того времени и обыкновенное свойство тогдащией проповъди въ греческой и римской церкви. Греки и римляне, воспитанные подъ вліяніемъ софистовъ и риторовъ и на церковныя поученія смотрван какъ на рвчи языческихъ ораторовъ, поэтому и къ проповъднику прилагали такія требованія, которымъ могъ вполнъ удовлетворить только овътскій ораторъ. Церковные замічательные учители того времени часто жаловались на то, что духовные и народъ вводили въ церковь напыщенное краснорвчіе и чрезъ это опускали истинную цель христіанскаго созиданія. Такъ напримъръ Іеронимъ въ своемъ предисловін въ III книгъ своихъ



<sup>105) 28</sup> бес. на Ме. 584 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup>) Chrysostomus—Neander 2-й т. 155 стр.

номментарій на посланія апостола Павла въ Радатамъ пишета, что уже въ церквакъ оставляется апостольская простота и чи-- стота преподаванія, разсматривая его какъ родь ораторской ръчи, такъ что слово, расукращенное соблазнительными и обизнипвыми риторическими выраженіями, является какь блудница, которая старается не столько вмучить народь, сколько спискать его благосклонность и обворожить его слухь 107). И самъ Знагоусть говорить, что многіе слушають пропов'ядь не стольно для пользы, онольно для удовольствія: въ пропов'ядинняхъ свояхъ надить не учителей своихъ и вивото учащихся почитають себя судьнии и цвинтелями проповъднического испусства. Если проповъднить въ оловъ своемъ даль мъсто придуманному другами, то укорили его въ похищении чужой собственности 108). Какъ ни странными вазались требованія эти, какъ ни старался обуздать это стремленіе въ удовольствію силою своего слова и презрівніемъ похваль, твыъ не менве не могь въ иныхъ случаяхъ не поддаться этпмъ требованіямъ и не отдать дани духу того времени. Онъ изгональ свлонность народа къ витійству посредствомъ того же витійства, которое и самъ онъ признаетъ необходимою принадлежностію пастыря своего времени, когда говориль, что пастырь, вромъ наученія своихъ пасомыхъ діломъ и приміромъ, долженъ иміть другой существенный и необходимый способъ ученія, особенно въ твхъ случаяхъ, когда душа бываетъ заражена не правыми догнатами и сомнъніями о томъ, во что должно въровать. Этотъ способъ есть ученіе словомъ, которымъ не только поражаютъ

<sup>101)</sup> Iam enim et in ecclesi ista quaeruntur ommeraque apostolicorum simplicite et puritate verborum, quasi ad Athenaeum et ad auditoria convenitur, ut plavsus arcumstantium suscitentur, ut oratio rhetoricalartis tucata mendacia, quasi quaedam noretricula procedat in bublicum, nom tam eruditura populos, quam favorem populi quaesitura, et in modum psalterii et tibiae dulce canentis, sensus demultiant avdientium. Chrysostomus—Neander 1 т. 105 стр.

<sup>100)</sup> Пастырю нужны не врасноръчвыя слова, но здравыя сужденія, знаніе писаній и сила мислей. Видишь ли, какъ Павель, обративь всю вселенную, сдівлаль большее, нежели Платонъ и всіз другіе? Что пользы въ рукоплесканіи? Если рукоплескавшіе получили пользу, исправились, сділались лучшими, то поистиніз должно радоваться. Если же онв, постоянно воздавая похвалы, продолжая шумізть и рукоплескать, сами не получають никакой пользы отъ этихъ рукоплесканій, то сліздують больше скорбіть. 2 бес. на посл. въ Титу 24—28 стр., срави. 17 бес. на Ме. 365 стр.

враговъ, но и утнерждаютъ въ въръ. "Кто намъревается вступить въ брань со всъми врагами, тотъ долженъ энать всъ тъ искусства, съ которыми ведутъ они брань".

Но при всёхъ указанныхъ нами недостаткахъ, притомъ еще довольно рёднихъ, бесёды Златоуста запечатлёны могуществомъ истиннаго краснорёчія, канъ онъ есть даръ пастыря и истиннаго проповёдника и плодъ серьёзныхъ занятій и упражненій, и если мы отдёлимъ отъ рёчей Златоустаго всё чундыя имъ риторическія унрашенія, онъ предстанетъ предъ нами въ своемъ истинномъ величіи. Недаромъ древняя церковь почтила его именемъ Златоустаго, которое принадлежить ему по общему суду. Его образцовыя произведенія всегда были новыми и всегда останутся новыми.

(Окончаніе будеть).

## ВЪ ЗАЩИТУ БИБЛІИ.

ВЕСЪДА ПРЕОСВЯЩЕННАГО НИКАНОРА, АРХІЕПИСКОПА ХЕРСОН-СКАГО И ОДЕССКАГО, ПРОИЗНЕСЕННАЯ ВЪДЕНЬ СВ. ВЈАГОВЪРНАГО ВЕЛИКАГО КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА НЕВСКАГО И ТЕЗОИМЕНИТСТВА БЛАГОЧЕСТИВЪЙШАГО ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА АЛЕК-САНДРОВИЧА ВЪ ЦЕРКВИ НОВОРОССІЙСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

> «Сін же елика убо не відять, хулять; елика же по естеству яко безсловесная животная відять, въ сихъ сквернятся» (Іуды, ст. 10).

Глубовій смыслъ сихъ словъ св. апостола Іуды таковъ: есть истина высшая, духовная, не прямо доступная простому разсудочному смыслу, и люди, руководящіеся только посліднимъ, только разсудочнымъ смысломъ, къ этой высшей, дающейся высшему духовному постиженію истинъ, относятся неръдко, даже часто, даже почти постоянно не иначе, какъ съ хуленіями. Истина же разсудочная, которая дается нашему простому смыслу просто, при помощи чувственнаго наблюденія и опыта, эта истина, если не освіщаєтся высшею духовною истиною, ведеть неріздко, даже постоянно, къ анализу, къ разложенію, къ разложенію, къ разложенію, къ разложенію, къ разложенію, къ

Толковый человекь въ деле последней, разсудочной истины, ведущій многое естественное, повидимому несклонный къ постиженію истины высшей, два слишкомъ года тому назадъ поместиль въ одной изъ нашихъ одесскихъ газетъ статью: "Евреи

и Библія", въ воторой врвико похудиль святую Библію и Законодателя Ветхаго Заввта, святаго пророка Монсея. Онъ самъ-"не выдаеть себя за знатока Библій". Это, впрочемь, ясно въ безъ его признанія. Онъ похудиль то, чего не ввсть. Недостало, даже нвть, по крайней мврв незамвтно у него высшаго созерцанія. А высказаль онъ то, что знаеть по природв, какъ плотяный разсудочный человъвъ, а высказанная имъ простаяразсудочная истина, истина низшая, узкая, односторонняя, не освъщенная высшею истиною, ведеть къ растлънію.

Я давно собирался исполнить свой архісрейскій долгь, сказать объ этомъ свое слово. Но нужно было сказать его примънительно къ мъсту и времени, а обстоятельства до сихъ не благопріятствовали.

Воть основныя положенія нашего разсудочнаго, быть можеть нъсколько даже научнаго мудреца: "Библія заключаеть въ себъ святыя для евреевъ (не для насъ мудрецовъ) заповъди, преподанныя вдохновленнымъ свыше Монсеемъ. Библія причина, по которой еврей представляетъ собою человъка, совершенно исключительнаго, по которой онъ долженъ быть такимъ, какимъ онъ есть отъ временъ оныхъ п по сей день. Какъ краеугольный намень правственности, Моисей, изводя израильтянъ пзъ Егппта, преподаетъ имъ заповъдь: "оберите египтянъ", - преподаетъ дважды. Въ отношеніяхъ международныхъ Монсей запов'ядуетъ не налагать роста на израшльтянъ, давая деньги взаймы, а иноземцу отдавать въ ростъ; съ ближняго не взыскивать долга (въ субботній годъ), а съ иноземца взысинвать; надъ кунленнымърабомъ изъ изранльтянъ не господствовать съ жестокосердіемъ. а надъ рабами изъ иноплеменниковъ господствовать съ жестовосердіемъ и предавать ихъ въ насильство. Заповідуеть возмутительное право отдавать пришельцу или вновемцу мертвечину, пусть всть ес. Иноземцевъ, когда предасть ихъ Господь въруки изранльтянъ, Моисей заповъдуеть предать заклятію и поступать съ ними безпощадно, истребляя до последней души. Вследствіе такихъ наставленій евреи, не имън силы поражать иновенцевъ остріемъ меча до последней души, применяли и применяють къ прочимъ народамъ заклятіе, памятуя постоянно: "оберите ихъ", пускають въ ходъ обманъ, вздувають проценты до истинно жидовскихъ, продавали и продаютъ иноземцу мертвечину, однимъ словомъ развивались и развиваются въ томъ нашравленія, въ которомъ они слагаются въ одно громадное злодля міра". И виновать въ этомъ не Талмудъ, а Библія и Монсей. "Сін хулять, яже не въдять, а яже но естеотву въдять, -сими растліваются".

Не станомъ утруждать себя уназанісмъ неточностей или даже поддоговъ, какіе дълаеть оный якобы мудрень намеренно наи. върнъе, по мевъдъцію. "Хулить, яже не въсть". Онъ сиветь утверидать, что Монсей, какъ прасурольный намень правственмости, преподаеть Изранию заповъдь "оберите огнитянъ". Мы снажень, что это въ ваконъ Монсесвонъ мальйшая малость, мастивниее повельніе, или точные — повисленіе. Всякій, даже мальчикь, знасть, что у Моноск прасугольным камисмы правотвеннаго закона служить заповедь: "Азъ сомь Господь Богъ твой, да не будеть тебъ боми иніи развъ Мене. - Симини шаражаю: Господь Богь твой Господь единь есть. И везаюбищи Госчюда Бога твоего отъ всего сердца твоего, и отъ всея душе твоея, и отъ всея силы твоея (Втор. 6, 4-5). "И ныев израняю, что вросить Господь Богь твой у тебв, точью еже бонтися Господа Бога твоего и ходити во возха нутеха Его и любити Его, и служити Господу Богу твоему отъ всего серяще твоего я отъ всея души твоея (Втор. 10-12). Госполь Інсусъ дветь наставление: "большая въ законъ заповъдь: возлюбини Господа Бога твоего вобить сердцемъ, члонить и всею душею твоею, и всею мыслію твоею. Сія соть первая и большая замовідь. Вторая же подобна ей: воздюбищи ближняго твоего яко самъ себе. На сихъ обожкъ заповъдекъ весь заночъ и пророни висять" (Мат. 22, 35 -- 40). Такъ не это злосчастное: "оберите египтянъ"-первая и большел, деже просугольная, заповедь. Это хула, по меньшей мара, грубого невадания. То варно, что Молсей авповъдуеть изращие на господствовать надь пупленнымъ иеъ евреевъ рабомъ съ местокосордіемъ и насяльствомъ, даже по возможности не дълоть его рабомъ; но не заповёдуеть госжолствовать съ жестоносердемъ и насвльствомъ и надъ рабомъ пионаменникомъ, а только дозволено дершать его въ работвъ и передавать его, какъ раба, своимъ дътямъ по наслъдству. Это дуля, по меньшей мірів, невідівнія.

Воображаеть оный мудрець, будто онь дыветь отпрыте, взнося худы на законъ Монсеевъ. Это можеть назаться отврытіємъ только для такихъ внатоновъ Библін, какъ онъ самъ, которые случайно заглядывають или даже совствъ не заглядывають въ Библію. Это все до тонкости уже выставлено быле на видь христіанству съ отрицетельной сторовы не только Юліаномъ-отступникомъ, но уже Цельсомъ явычникомъ, и освъщено съ противоположной положительной стороны правымъ светомъ Божественной истины, святымъ апостоломъ Павломъ и саминъ Інсусомъ Хриотомъ. Господь Інсусъ говориль современнымъ іудеямъ: "по жестокосердію вашему Моясей повель вамъ пустити жены ваши", т.-е. не заповёдаль, а попустиль разводъ съ женами вашими, не жестокосердію вашему. Это изреченіс даеть общую точку зранія на разныя повеленія закона Монсеева: по жестокосердію евреевъ и маловірію ихъ въ Бога Моисей попустыв евреямъ однав разъ обобрать египтянъ, т.-езапестноь въ предлежащій путь коть чемъ-либо; по жестокосердію овресвъ попустиль давать деньги въ рость не еврею; попустиль держать въ работвъ и продавать въ работво не еврея н т. д. А св. апостоль Павель растолковаль, что даже до сихъ поръ, когда евреи читають Монсея, покрывало на сердце ихъ лежить, и они не понимають духа завона, который становитов ниъ доступенъ только тогда, когда они обращаются въ Господу (2 Кор. 3, 14-17). Тогда они начинають постигать, что основной духъ закона Монсеева и Христова одинъ и тотъ же.

Поставимь дело точно, какъ оно становилось исвоии, да не такими мудрецами, какъ нашъ, заглядываешими въ Библію случайно и неблагонамеренно, а богоносиыми толковниками. Да, монсей единожды дозволить изранльтинамъ, при выходе изъ Египта, обобрать египтинь, обобрать за то, что евреи работали на египтинъ въ наитичайшемъ работве, въ продолжене въвовъ, причемъ египтине питались потомъ и кровью евреевъ, а имъ не давали даже пловъ на прокорилене—хуже, чъмъ собственнымъ сеннымъ. Обобраніе египтинъ было тольно магайшею долею совершенно справедливаго вознагражденія за въновой каторжный трудъ евреевъ.

Подвинулось также у нашего мудреца сердце похудить Мойсея за сайдующее наитончайшее по гуманности наставление зав-

модавцу. "Монсей говорить: "если ты ближнему своему дашь что либо вваймы, то не входи въ домъ его, чтобы взять у него залогь (Втор. гл. 24): постой на улинь, и тоть, которому ты даль взайны, вынесеть тебъ залогь свой на улицу. Коли же человъкъ бъдный, то ты не оставляй на ночь задота его: возврати ему залогь при закожденіи солица, чтобы онъ легь въ одежде (которую ты могь снять оъ него) и благословить тебя. Она есть единственный повровъ у него, она одиние чила его; въ чемъ будеть онъ спать? Онь возопість во Мит, и Я услыну его, ибо Я милосердъ (Исх. 22, 25-26). Если дешь деньги взяйны кому-вибудь изъ народа Моего, бъдному подев тебя, то не будь притъснителемъ его, не надагай на него реста. Иноземпу отдавай въ рость, а брату твоему не отдавей въ рость, чтобы Господь Богь благовлень тебя". Завчить-ян это, что Господь чрезъ Монсея отнимаеть у еврен право отдавать заемъ въ ростъ брату своему? Нэть, это Господь внушаеть, убъщая не отдадавать въ ростъ. Значить-ин, что повелеваеть давать инсванцу не нивче какъ въ ресть? Неть, это спачить, что Господь только попускаеть ".

Нашель унветнымъ оный мудрець нохудить Монеся са условную гуманность и въ следующеме напруманный неставлевін: "въ седьмой (юбилейный) годь дълай прощеніе. Прощеніе же состоить въ томъ, чтобы всякій заимодавець, воторый даль взаямы ближену своему, простыть долгь и не взыскиваль съ ближняго своего, ябо провозглашено прощеніе ради Господа Бога твоего. Съ иновенца ваменивай, а что будетъ твое у брата твоего, прости" (Втор. XV, 1-9). Значить-ин эте, что у еврея отвимается право взыскать делув оъ еврея? Меть, А Господь хочеть убъдить еврея, чтобы онъ по свлонности сердца своего брату своему простигь долгь хотя въ годъ юбилейный; съ висвемца же и не убъщаеть не ввыскивать въ юбилейный годъ, поторый двя иноземца не существуеть. Відь всё же самыя мудрым ваконодательства человаческім разращають ввыскивать долръ, не нарушая запона правды; но Монсей и въ этомъ, какъ н во всемъ, опередель всв законодательства относительно тончайшей предусмотрительныйшей гуманности.

Нашель въ своемъ сердцв селу оный мудрень похулить Моисея и за следующее гуманивание постановление: "погда обед-

нветь у тебя брать твой и продань будеть тебь, то не налагай на него работы рабокой, потому что они рабы Мон,---глаголеть Господь; не должно продавать ихъ. Не господствуйте надъ неми съ жестопостью, --бойся Бога твесто. Получайте же раба и рабыню ввъ народовъ, которые вовругь васъ. И можете продавать нкъ въ насяльство" (въ насябдство) "и сынамъ вашинъ по себъ, какъ имъніе. Въчно владъйте ими накъ рабами. А надъ братьями вешими, сынами Изранлевыми, другь жадь другомъ не господствужие съ местокосердіенъ" (Лев. 26). "Стонть быть рабу -- нленещеть оный мудрець, -- не сыномъ Иерания, и надъ жимъ можно господствовать съ жестопосердамъ". Въ подлинникъ же у Моксея чигается: "можете изъ ниоплеменинковъ понупать, и они "моруть" быть вашею собственностью, "Можете" продавать икъ въ населяютие и смиамъ ваминь; а надъ братьлин валинин, сымами Изремлевими, не госмедствуйте съ местоностью": Жестоностью Моноск: считаеть соновив не те, что разумъють подь костокостью вой, даже поздеййши экконодательотва, -- самое нладвије свошив братомъ, кака рабомъ, есть уже жестокость. Своего брата Монсей заповъдуеть евремнь и выкупась испременно, селибы оно, объятьсь, продагь самь себя въ рабочно вношленения. Статите, опередилили Монсен въ **уривниссти относительно рабовладения даже современния намъ** завонодарельства, не говоривъ о турещихъ, егинетелихъ, шилисвихъ, но даже мецьновія, недавнія обверо-американскія и другія ESTERNOM STORES

Кулить еный пудрець занонь Монссевь на то, что Монссей якобы преподаеть Изранию всемутительней право продавать иновемну мертвечнну, пускай йоть ес. Въ подлинномъ занонъ Монссевомъ читается (Втор. гл. 14): "не виз никаней мерасоти. Вость скоть, ногорый можне ванъ всем". Идеть перечень скота и иниць читается Дальше чисть неречень животныхъ мечистыхъ, которыкъ Изранию всть ислана. Дальше читается инстиндение: "не вильте никаней мертвечник; иноземцу, который случится въ милищамъ твоимъ, отдай ее, онь пусть всть ее, или продей ену". Подъ мертвечного разумаются у Монсся всяная мивотина, убитая неправильно, съ останиями ирови въ талъ, удавленая, расдавает ее или продей вновемцу, пускай ееть са, иоли кочетъ,

для него это чисто, а для тебя мечисто. Это не значить: отдай или продай падаль, мускай мноземень всть ве; а пускай онъ всть убонну съ проваю, удавленину, звъроядину и т. п. Впрочемь, пускай всть и мертвечину, падаль, если ему иравится. Вдять же наичадалы налыхь китовъ; вдить же многіе травленую, вдять же всв издохлую рыбу. Продають же наши русскіє татарамъ мегодимиъ лошадей для зарвза. И со стороны Израмля не быле жестокости, когда онь другимъ это попускаль.

Не недветь знать, или не знаеть оный мудрець, что Монсей даеть такія тончайшія, такія трогательнайшія по глубочайшей туманности предписанія, о ноторых в пока не синлось еще деже -современнымъ народанъ, предписенія относительно мидей, животими, даже растеній. Не говорнию о текть, что законъ Молсеевь переполнень предписаніями глубочайшей заботы о бевващитных вюдяхь, о вдовакь, спротакь, рабахь, объ иношемениваль. Относительно иноплеменниковь примельневь основнымъ замонемъ у Монкея было: "аще поселится пришлень въ эемян вашей, не стужите ему, не притвеняйте его. Пришлемь, шовеливнійся у вась, да будеть для вась теме, что тувенець вашъ. "И возмобищи его яво самъ себе": яко и вы применьцы бъсте въ замян Егинетстви: Авъ Гоонодь Борь вашь" (Дев. 19) 38-34). Господь Богъ постоянне настанивать въ завонв Момсеевомъ: "Помии, яко рабъ и ты быль еси въ земль Египетотьй, и опободи та Гоопедь Богь твей сттуду: вего ради запоендаю теби сіє слово, глаголеть Господь. Когда будеть мать на поль твоемъ и забудень снопъ на поль, то не возвремнийся венть его: пусть ошь останется примельну (инэплеменнику), имщему, свроть и вдовь, да благословить тя Госповь Богь твой во вежхъ двивхъ руку твоеф. Когда будень обивать маслину твою, то не пересматривай за собою вётнь ся; пусть останстен принедьцу, сироть и вдовъ, и поизнения, яко рабъ быль еся въ вемии Египетотъй; сего рам, Азъ тебв заполняю творити слово сів. Когда будень сниметь плоды въ винограднике твоемъ, не обирай остажовъ за собою, пусть останется пришельну, сиротв и вдовъ. И помянения, яко рабъ быль еси въ семли Египетстви: сего ради Авъ тебв заповвдею творити слово сіе (Втор. 24, 19-22). Когда будете мать жатву на эсмль вашей, не деживай

до края поля твоего, когда жиешь, и оставшагося отъ жатвы твоей не подбирай, бедному и примельцу оставь это: Азъ Господь Богъ вашъ" (Лев. 23, 22). Въ седьный юбилейный годъ внушалось: "Да будеть сей годъ суббота, покоя венли, суббета Господня (пусть и земля отдохнеть). Поля твоего не засёвай и винограднива твоего не образывай. Что само выростеть на катвъ твоей, не сжинай и гроздовъ съ необръзанных довъ твоихъ не снимай. Да будеть это годъ покоя земли. И будеть это въ продолжение субботы земле вежмъ въп пату, тебв и рабу твоему, и рабъ твоей, и насмижку твоему, и поселенну твоему, посолившемуся у тобл, и скоту твоему, и звёрямъ, которые въ земяв твоей, до будуть все произведения ся въ пищу" (Heb. 25, 4-7). Both safora we touble o pasaxb ii hocelehearb, но даже о скотахъ и о звърякъ земныхъ. А какъ дажею ушан отъ Монсен въ гуманности примърно современные европейцы, которые уже вотребили въ вемлякъ своякъ почти всъкъ звърей, вежхъ рыбъ и почти вежхъ итицъ, вромъ домашнихъ, или не самыхъ маленькихъ и неудовимыхъ. Вотъ у Монсен забота о скоть, даже чукомъ: "когда увидниъ вода брага твоего или овцу его эаблудившихся, не оставляй ихъ, но возврати ихъ брату твоему. Если же не бливно будеть нь тебъ брать твой или ты не знаеть его, то прибери ихъ въ домъ свой, и пусть они будуть у тебя, доколь брать твой не будеть искать ихъ, и тегда возврати вхъ ему. Такъ поступай и съ ословъ его. Когда узидинь осла брата твоего, или вола его, упадшихъ на пути, не оставляй ихъ, но подними ихъ съ нимъ вивств" (Втор. гл. 22). Воть предписанія для общества покровительства животнымъ почти за 4000 лъть до нашего въка, тогда накъ эти предписанія и до сехъ поръ еще такъ жало привелись въ нашей жизни. Вотъ трогательнайшее предписание относительно дивихъ птица: "если попадется тебъ на дорогъ птичье гнъздо на какомъ-любе gedes's han he benet, co itemana han benen, h mote charts на птенцамь жан янцамь, то не бори матери вивств съдетьми. Мать пусти, а детой возыми себь, да благо тебь будеть и долгоденотвенъ будени" (Втор. 22). Вотъ, наконецъ, заботнивое попеченіе Моисея и о растевіяхъ, о деревьяхъ: "если будевь воевать и держать городь въ осадь, то не порти деревь его,

отъ которыхъ можно питаться, и не опустошай окрестности". И воть, тончайшая причина этого тончайшаго попеченія: "еда древо, еже въ дубравъ, человъкъ есть, еже внити отълица твоего въ забрала, ибо дерево на полъ-не человъкъ, чтобы могло уйтя отъ тебя въ укрвиленіе" (Втор. 20, 19). Не будь же жестокъ къ нему, оно беззащитно противъ тебя. А посмотрите, какая бевразсчетность, какая безпощадность въ отношения въ деревьямъ, къ цвлымъ лвсамъ и пущамъ дремучимъ царить въ недалених умахъ, въ тупыхъ сердцахъ, даже соврешенныхъ, примерно русскихъ людей? У Моясея, у самого Бога предметь ваботы, предметь понеченія, даже любви, составляють не только смоты, не только ввирів дивін, или птицы небесныя, не только растенія, какъ живыя и чувствующія, но и самая земля. И она чувотвуеть. Это свое собственное чувство ваботы и попеченія о земль и даже любви къ ней Господь чрезъ Монсея внушаеть H IMIAND.

Еще въ самомъ началь, сотворивъ землю и наседивъ въ раго всякое древо, Творецъ повелъть Адаму воздължать ихъ и хранить (Быт. 2, 15). По слову Господню у Монсея, своими безваноніями человъвъ оскверняеть землю, заставляеть ее прелюбодъйствовать, даже убиваеть землю, почему и земли въ свою очередь негодуеть на беззаконія людей и свергаеть съ себя беззаконниковъ (Лев. 19, 29). А ради покалнія людей, Господь вспоминаеть не тольно людей кающихся, но и самую землю. "И тогда, когда познають гръхи своя, помяну, глаголеть Господь, завъть Іаковль и завъть Исааковъ, и завъть Авразань помяну, и землю помяну" (Лев. 21, 42—48). Господь жалъеть и самую землю.

А въ томъ смвемъ увърить нашего самодумнаго мудреца, что Монсей не внушветь евреямъ обманывать не единоплеменниковъ своихъ, не иноплеменниковъ. Совстмъ напротивъ. По изречени коренной относительно любви въ пришельцамъ (иноплеменникамъ) заповъди: "и возлюбящи пришельца яко самъ себе: Авъ Господь Богь вашъ", Господь эдвсь же присовокупляеть заповъди: "не дълайте неправды въ судъ" (въ отношения въ пришельну и во всякому), "въ мъръ, въ въсъ и въ измърения. Да будутъ у васъ въсы върные, гири върныя и мъра праведна да

будеть въ васъ: Авъ Господь Богъ вашъ, изведый васъ отъземли Египетскія" (Лев. 19, 32—33). Это повторяется многомратно.

"Завъщавая не щадить несвресвъ, Монсей воспитываеть въ еврев нравы", хульствуеть нашь якобы мудрець, "которые должны были отозваться необывновенной черствостию и нечеловачесной жестокостью". Снавано обще и неточно. Опредъляя предметь точные, должно сказать, что язычники, сосыди Изранля раздълены Монсеемъ на дальнихъ и бливнихъ. "Когда подойдениь ять дальнему городу", запов'ядено было Изранлю (Втор. 20, 10), "чтобы завоевать его, предюже ему миръ. Есле онъ согласител на миръ съ тобою и отворить тебъ ворота, то весь нарокъ, моторый найдетоя въ немъ, будеть платить тебв дань и служить тебв", т.-е. основною заповедью бранкых отношеній съ иными народами постановлено было избъгать напраснаго вровопролетія. Если же народъ не согласится на миръ и будеть воевать, то въ случат побъды предвисывалось достигать цели до конца, поравить весь мужескій поль остріємь меча, а жель и дэтей ввять въ пленъ. Именось въ виду, что такой народъ уже ве будеть опасень Изранию. Что же насается народовь вемян Ханаанской, то повелъвалось но оставлять изъ нихъ въ живыхъ ни одной души. Убивать ихъ всехъ предписывалось по домоотроительству Божно, такъ накъ исполнилась ифра бесванснія жкъ. И станомъ ин ны отрицать пути гориято міроправленія, ROTOPOS. VAOTO BIMUOLINSTOS BE ARRESTINES BOM BORABARACHIAN Провидвијемъ міровыкъ вождей, въ родв Кира Перовискаго и Алевсанира Манедонскаго, Наполеона, или современнаго намъ Бисмарка? Всв они, какъ и Монсей, какъ и Інсусъ Навинъ, менодняли и неподняють вельнія Божінкь судебь. Главное же, вельно ногребить поголовно всв Ханаанскіе народы въ тваъ видакъ, чтобы они не отвритили сыновъ Израиля отъ Господа Бога ихъ. "Да не научатъ васъ, Израндътинъ, творита всакія мерзости своя, какія они дълали для боговъ своихъ, дабы вы не согращим преда Господемъ Богомъ вашимъ". Этими предостереженіями наполнеть весь запонь Монсеевь, и везді въ нижь парить глубочайшее единство иден. Во всемъ законоположении проводител одна господотвующая мысль о любви из единому

Богу Изранцеву, о върности Ему, о сыновнемъ стракъ предъ Нимъ. Во вия любви къ Богу заповъдуется и эта саман безлощадность въ народамъ Ханаанскимъ, такъ вакъ отъ нихъ угрожала Израилю опасность совратиться въ следъ боговъ иныхъ н отвратиться отъ Господа Бога своего, единаго истиннаго Бога. Во имя той же любви заповъдуется полная безпощадность не только въ иновемцамъ, но и въ единоплеменникамъ, сынамъ Израния, которые пойдуть въ сивдъ боговъ иныхъ. Въ законъ Моисеевомъ вторая основная заповёдь о любви къ ближнему, навъ производная и зависиман, поставляется въ безусловнуюзависимость отъ первой, безусловно всеобъемлющей и коренной ваповеди о любен къ Богу. Господа Бога должно любить всвиъ сердцемъ, всею мыслію, всею душою, всею силою, а ближняго, хотя и накъ себн самого, но никакъ не паче Бога, и любить ближняго именно изъ любви иъ Богу и во имя Божіе. Вопыя этой беззавътной любви въ Богу ваповъдуется изранлытянамъ безусловная върность и покорность Богу, воспрещается ходить всявдъ боговъ иныхъ, боговъ языческихъ. А кто изъ изравльтянъ маменитъ Богу, техъ велено было безпощедно истреблять. Народы ханаанскіе, которые исполнили міру своихъ беззаконій, земля которыхъ искони отдана была въ наследіе Аврааму и съмени его, которые непремънно соблазнили бы, да и соблазняли Ивранля, велено было истребить поголовно. Но относительно другихъ сосъднихъ народовъ, болъе далевихъ в потому менъе опасныхъ, заповъданы были отношенія уже болъе мягкія: если эти народы покорятся, то и оставлять ихъ въ мяр'в своими данниками; истреблять же мужескій поль только въ случать войны и побъды, чтобы не интть въ нихъ непримирищыхъ и безпощадныхъ враговъ. Относительно же не соседнихъ явы. ческихъ народовъ у Моисея уже вовсе не имъется никакихъ предписаній. И изв'ястно, что израильтяне жили съ ниши въ миръ, входили въ торговыя сношенія, даже изръдка заключали съ ними бранные союзы. И не евреи нападали на нихъ, на явыческіе народы, напротивъ, сін послъдніе нападали на евреевъ, пова и не раздавили ихъ, А вавіе бы это военные законы п обычан были мягче, и въ то же время целесообразне бранныхъ законовъ Монсея, законы ли и обычаи Магомета, или

Чингисхана, даже Наполеона ли I, опустопившаго русскую землю, даже англичанъ ли, которые разстръливали индійскихъ сипаевъ сотнями и тысячами, даже англо-французовъ ли въ половинъ текущаго столътія, которыми разстръливались мирные беззащитные города, даже пруссаковъ ли, которые разстръливали французскихъ поселянъ? Законы войны суровы отъ дней Монсея и до днесь, но далеко не такъ цълесообразны у другихъ народовъ, какъ цълесообразны у Монсея. Для цълесообразности вотъ образованнъйшее англо-саксонское племя не колеблется ни предъ какими мърами, оно выморило всю цвътную расу на австралійскихъ островахъ, прододжая ту же систему вымариванья съ индійскимъ племенемъ на американскомъ материкъ. Малое же израильское племя, не истребивъ племена ханаанскій не могло и существовать. А истребивъ ихъ, оно жило съ сосъдями болъе или менъе мирно.

Удивительна отвага ивкоторыхъ людей. Пигмеи безвъстности, чуть не ничтожества, они смеють разевать хульныя уста на величайшаго изъ міровыхъ гигантовъ, гигантовъ духа и сиысла. Крошечные мотыльки, они только и заметны для глаза, тогда только и проявляють мельканіе своего бытія, когда летять противь солнца; озаряемые его дучами, а какъ только спустятся на родную свою землю, изъ которой выползли, тотчасъ же и исченоть для наблюдателя. Кто станеть копошиться тамъ въ пыли, чтобы разобрать, не превратились ли и сами они въ пыль? Не изучивъ, не зная подробностей ни гигантскаго созданія Моисеева, ни бевчисленных толкованій на него, ни цілой горы болье или менье научных возраженій противъ него, оня сразу выпадають противь всей цальности его системы, противъ самозаминутой цельности его дука. Самымъ легковеснымъ пріемомъ повторяють зады прежникъ критиковъ его, зады оставлениые и забытые всеми.

Въдь писанія Монсея — факть громаднъйшаго значенія. Ихъ не вычеркнешь изъ исторіи небрежнымъ взиахомъ тупаго гусинаго пера. Въдь писанія Монсея не нуждаются въ донавательствахъ своихъ высшихъ качествъ и во-первыхъ своей подпинности-Писаніе Монсея, можно сказать словами апостола Павла (2 Кор. 3, 2—3), вы есте, все цивилизованное общество, еврейское и христіанское. Это писаніе начертанное въ свое время черни-

JAME HA ZOCHAND BIE EC HA CEDUZALEND HAMCHHUND, HAGCDTAHO вивств оъ тъмъ и Духомъ Бога жива на скрижаляхъ сердца всего образованнаго человачества, на скрижаляхъ живни его к неторін, житейскаго строя и вовкъ законодательствъ. Не нуждаются сін писанія въ доказательствахъ своей богодухновенности. Допустимъ даже совершенно неосновательную догадку, будто они переправлены во времена Ездры, за 500 леть до Рождества Христова, но и при этомъ въ нихъ же имъются поразительныя пророчества не только о судьбахъ всего и современнаго намъ еврейства, но пророчества и о римлямахъ, и о сарацинахъ. Если какіе-либо міровые генін были водимы Духомъ Божінмъ, то конечно во-первыхъ Монсей, которому принадлежить первоосновное вліяніе на судьбы всего человічества. Гді теперь важоны Ликурга? Гдв законы Солона? Какое имвють вліяніе на развитіе исторической вселенной законы Конфуція или Ману? Коранъ только повтореніе и искаженіе законовъ Монсея, письменное законоположение обычаевъ, унаследованныхъ исманлетами отъ отца своего Авраама чрезъ сына его Исманла. Законы же Моисея легли широкою основою всего христіанскаго ученія и развитія, вобхъ христіанскихъ законодательствъ, всей христівнской гражданственности. Смотря на вещи даже просто съ разсудочной точки эрвнія, Господь Інсусъ только восполниль законъ Моисея и поназаль его во свътв истины, въ высшей степени недосягаемаго божественнаго совершенства. Ученикъ Монсен и Христа, св. апостолъ Павелъ, также величайщій изъ геніевъ человъчества, только сняль покрывало съ закона Моисеева, поврывало, подъ которымъ Монсей для плотяныхъ сыновъ плотокаго Израиля казался законодателемъ узкимъ, суровымъ до жестовости, исвлючительно нашональнымъ, законодателемъ, который готовиль всв племена людокія въ жертву эгоизму и гордости сыновъ Изранля, который, убивая многое и во Изранлъ, дышеть смертію на все, что виспадаеть въ подножію ногь Израильскаго племени во всемъ остальномъ міра, тогда какъ въ существъ дъла Монсей былъ законодатель Божественный, распрывающій основы жизни общечеловіческой, съ ея основными ваповъдями о беззавътной любви въ Богу и о любви въ ближнему, какъ самому себв. Что въ ту пору за полторы тысячи льть до Рождества Христова были законодательства ли, религіовныя ян системы прочиха народова средне-авійсниха афринанскиха, не говоря о народаха задинскома и римскома, которые не вступили тогда еще даже ва така навываемый желівный въна и были дикарями? Деже сравнительно культивированные средне-авійскіе и афринанскіе народы той эпохи оставили нама только свои эрагменты, ва которыха мы охотно, но тщетноотысниваема какой-либо грамматическій и логическій обще-человаческій омысла. Да и современная модная оклософская мораль, са однима своима альтрушамома ва основа, тоже, чтоптица оба однома крыла, далеко не улетить, ни ка небу, на ва Богу не поднимется, да и другима крылома упадеть, какаи падаеть, ва грязь.

Въ свое время самъ Богъ далъ такое свидетельство о характеръ Монося: "человъкъ Монсей вротокъ зъло, паче всъхъ чедовъвъ, сущихъ на земли (чис. 12, 3). Это свидътельство истины. Чвиъ же объяснить у Моисся обиліе сурово-провеных предписаній? А тэмъ, что протчайшій по сердцу человых можеть быть суровъ и по возаръніямъ и по дъйствіямъ, смотря по тому, какую преследуеть систему. О кротких и разумиващих римскихъ императорахъ исторін говорить, что они были наиболю жестови въ христіанамъ. Такую систему жестовости признавали они необходимою для имперія. Суровую же систему признаваль необходимою для Израиля и Монсей, съ безконечною, однакоже, разностію въ цълесообразности и успъхъ. Разумнъйшіе римск:е императоры, сурово поступая съ христіанами, утвердали христівнство и ускорили педеніе римской имперів. А Моисей своею системою утвердиль несоврушимое быте своего народа. Утвердивъ во Изранив именно двусторониюю систему суровости, для иноплеменниковъ и для самихъ израильтянъ, Моисей, обособивъ этотъ народъ на въка и тысячелътія, положиль въ основу его бытія неодолимое Божіе предопредъленіе. Дъйствительно, по пророчествамъ Монсен, пока этотъ народъ, ограждаемый суровымъ законодательствомъ, пребываль въренъ Богу нврандеву, до техъ поръ онъ былъ несоврушимъ, несмотря на свою малость, несмотря на то, что поселялся на Сурзскомъ перешейкъ, на семомъ проходъ между двумя, впоследстви между тремя мірами: Африканскимъ, Аріатскимъ и Европейскимъ. Этофакть. Всв завоеватели топтали этогь народь своею пятою.

Народъ между твиъ все жилъ своею высоко-замвчательною исторією. И сравнительно процевталь, пока храниль веру отцовъ своихъ, даже побъждалъ враговъ своихъ. Но лишь тольно 10-кольное израильское парство изменило Богу отцовъ своихъ, вмъсть съ тъмъ оно измънило и національности, измънило и счастью своему, въриве - и счастье его изменило ему, измънила самая жизнь. Оно быстро уничтожилось. А малое 2-хъкольное царство Іудейское, болье или менье върное завътамъ отцовъ, протянулось своимъ политическимъ существованіемъ даже до Інсуса Христа, почти тысячу лють. Но чудо предопредъленія Божія, распрытаго у Моисея и апостола Павла! Особо покрываемый промысломъ этотъ плотской Изранль, понявъ Монсея не въ симоль христіанской универсальности, а въ симоль еврейско-національной узкости, какую нашъ вкобы мудрецъ приписываеть самому Моисою, - поврываеный Промысломъ Израиль не только прошель чрезъ два тысячельтія христівнской исторіи. чревъ громадное невообразимо гровное гориило всяческихъ гоненій, цвлымъ, кръпкимъ и страшнымъ въ своемъ неодолимомъ терпъніи, не только сохранился въ своей національной самовамкнутой обособленности, но и грозить забрать въ свои руки весь міръ, со встии его благами, со встии результатами міроваго развитія, со всвии огражденіями свободы христіанских да и всёх внародовъ. Между тымъ этотъ народъ, закаленный въ своемъ характерв талмудическими толкованіями Моисея, и до сихъ поръ поддерживаеть свою кагальную замкнутость не инымъ чвмъ, какъ твмъ же суровымъ духомъ узво понятаго своего законодателя Мочсея, накъ и соотвътственными сему далеко не мягкими мърами, особенно же въ воспитаніи дътей.

Надняхъ одинъ человъкъ, близко поставленный къ этому дълу, просилъ моего совъта, какъ бы это сдълать, чтобы еврейскіе меламды, воспитатели дътей, мягче обращались съ своими питомцами, такъ какъ де "они ужасъ какъ жестоко поступаютъ съ дътьми", что мой собесъдникъ постоянно видить и наблюдаетъ и отлично знастъ, какъ онъ говорилъ. На это я ему сназалъ: "напрасно вы будете хлопотать объ этомъ. Эта сила еврейства несокрушима. Да, несокрушимость эта и заключается въ суровости еврейскаго духа, который выражается и въ суровости восцитанія. Посмотрите, въдь еврейскія дъти построены изъ та-

кого же мяса и костей, какъ и мы: нашимъ драблымъ восимтаніемъ, отръшивъ его отъ еврейскаго, ихъ легко сдълать таними же дряблыми полу-русскими, какъ наши дети. Но просидить это литя свои дътскіе юношескіе годы за школьною скамьею у своего медамда, и изъ ребенва-человъва выходить закаленный еврей. Посмотрите также на магометанъ, -- я ихъ видълъ вблизи, въ Уонмскомъ крав. Всякій ребеновъ магометанскій, какъ мальчикъ, такъ и дъвочка, получаетъ свое образование непремънно въ медрессе при мечети, непремвнио у своего муллы и жены его. И посмотрите, ивъ каждаго татарскаго ребенка вырабатывается и выпускается въ жизнь ярый огневый повлоненивъ Магомета. Но и тамъ мъры воспитанія также не мягки, скоръе суровы. Эта суровость воспитанія, непремінно редитіознаго, благотворна какъ для магометанства, такъ и для еврейства. Суровымъ воспитаніемъ вырабатывается самое еврейство, какъ и магометанство. Такъ и въ католичествъ воспитываются горячіе ватолики, -- именно мепровлонною требовательностію воспительной системы, но системы непременно религіозной. Такъ и мы въ последнее время взялись за умъ, -- заводимъ церковнонародныя школы, да мало, да холодно, да не безъ противоборства. Иначе рукнетъ многое...

Выгодно ли положение христіанства предъ еврействомъ? Увы! Христіанство, да, есть религія Божественная и совершенныйшая. Но пона духъ христіанства былъ кріпокъ, пока воспитаніе пропитано было этимъ духомъ и впитывало его даже духомъ суровости, до тъхъ поръ европейскіе христіанскіе народы връпли, росли, мужели и міръ побіждели... Теперь же, когда разсудочный анализъ и кръпкихъ и тупыхъ головъ повально разрушаеть основы христіанскаго ученія, когда духъ христіанской дисциплины отлетаеть отъ семействъ, когда въ христіанскихъ воспитательных учрежденіях вивдрился дух обратно противоположный свято-отеческому, вогда этоть духь обязаль старыйшихъ спрятать предъ дътьми всякія мъры отеческихъ побуждевій: напротивъ, дети вооружились всевозможными мерами отпора противъ старъйшихъ, даже мърами всякихъ видовъ гоненія противъ воспитателей, --- христіанскія европейскія общества, всяваъ ва свлоненіемъ уха въ внадизу, свлонились и всеми душевными свлами въ разложенію общественныхъ основъ. И посмотрите

на Европу. Гдъ заворотъ разрушительныхъ стремленій, тамъ въ мятежномъ круговоротъ, въ первыхъ рядахъ, мятется воспитывающееся юношество, которому следовало бы сидеть за скамьею и книгою, а не царства преобразовывать. Оно и естественно. Юность болье чутка къ грядущимъ переворотамъ, толкаемая инстинктомъ общественнаго развитія, будь это и разложеніе, будь это и разрушеніе. И ближайшею стадією этого разрушительнаго процесса бывають холодность, вражда, отвращение сперва въ религіознымъ основамъ сложившейся исторической единицы, потомъ къ государственнымъ, а далве и къ народнымъ. Русскій патріотизмъ уже нажется коренному русскому, что называется столбовому дворянину - графу Льву Толстому, продуктомъ превратнаго воспитанія. Да, онъ не ошибается: руссвій патріотивиъ быль до сихъ поръ продуктомъ воспитанія, только не превратнаго, а естественнаго, родоваго, истинно руссваго. Тавъ исключительность и еврейскаго народнаго эгонзма, корнями своими питается изъ суроваго еврейскаго воспитанія и питомецъ меламдовъ сторожить надъ всеми нашими храмами жауки, скоро ль они додвлають свое двло чтобы съ своимъ талмудомъ въ рукахъ возовсть на хребть всей свропейской учености, закабаливъ ее, а съ нею и весь міръ, на свою службу въ египетское работво. Евреи въ это върують, евреи громко это предсказывають, и это, какъ видите, обывается во очію: нашею. И причина этому одна -- та, что евреи върують своему Монсею, а глаголющіеся быти христіане, многіе, многіе интеллитентные, какъ и нашъ оный мудрецъ, не върують ни Монсею, ни Христу, анализирують, хулять, яже не въдать, а яже въдять по своему естественному, животно-человъческому разсудку, тёмъ раставваются и раставвають. Аминь.

## О ФРАНЦУЗСКИХЪ СТАРО-КАТОЛИКАХЪ.

Въ прошломъ году, въ бытность въ Парижв, я написаль о. Гіацинту Луавону, прося у него свиданія. Онъ письмомъ указалъ мев дни и часы изъ удобныхъ мев, и и отправился къ нему въ домъ на окраинъ Парвжа. О. Гіацинть быль занять, в во мив выбъкаль сынь его, Павель, мальчикь льть 14, "другь русскихъ", какъ отрекомендовать мив его впосладствім отепъ, извинился за отца, провель въ гостинную, зажегь свёчи. Оставшись одинъ, я ходилъ по небольшой и просто убранной комнать, останавливаясь то передъ наминомъ, на которошъ стояль небольшая фотографія съ картины Плокгорота: "Христосъ утъшитель" (молодой еще человъть, въ одеждъ пилигрима или кающагося, въ глубовой скорби припавъ въ колбнамъ поднаго дуны и кротости Христа, сидащаго на престоль), то передъ тъмъ угломъ комнаты, гдв висела фотографія хозянна, еще въ одежде ватолического духовного: таковъ онъ былъ, когда до 1870 г., краснорачивый и знаменитый проповадникъ, онъявлялся горячимъ борцомъ за церковь, за римскую церковь, которую онъ понималь не въ томъ смысле, въ какомъ поздиве объясниль ее Ватиканскій соборъ. Отворилась дверь, и меня со старой францувской вежливостью приветствоваль человекъ леть 60, бодрый, старчески полный, одвтый очень просто, съ медленными и изящными движеніями, съ пріятнымъ и умнымъ лицомъ. Седые водосы, одежда англійского священника, это быль "ректоръ каеолической галлинанской церкви", о. Гуаппить Луазонъ (Pere Hyacinthe Loyson, récteur de l'Eglise Catholique Gallicane).

Разговоръ его также оказался пріятенъ и уменъ. О. Гіацинтъ произвель на меня впечататніе человъка глубоко искренняго въ своихъ редигіозныхъ стремленіяхъ и истино христіанскаго по настроенію. Его отвъты и опредъленія планяли меня точностью и ясностью; его вопросы—сердечностью и наивностью.

Какъ наше духовенство, онъ сильно любитъ свою родину. Когда онъ не говоритъ прямо о редиги, десятое слово его — Франція, любимая мысль — о ней <sup>1</sup>).

Я три раза видълся съ о. Гіацинтомъ и два раза подробнве бесъдовать съ нимъ. Тъмъ, что у меня записано изъ этихъ бесъдъ, я отчасти дополняю излагаемое за симъ по печатнымъ источникамъ о Галливанской церквя.

Въ двив столь сложномъ и столь серіозномъ и боюсь довърять собственнымъ мало подготовленнымъ сужденіямъ и внечатлівніямъ и потому принимаю эту систему выписовъ. Но разговаривая о старо-католикахъ съ русскими духовными и религіознообравованными світскими людьми, я замітилъ, что даже въ этихъ кружкахъ доселів еще неопреділенны и смутны, а поройдаже превратны понятія о старо-католикахъ. Поэтому я думаю, что предлагаемыя скудныя свідівнія, хотя и въ такомъ изложевін, могуть быть и интересными, и полевными для русскихъ: читателей.

I.

Основныя положенія Галликанской церкви о. Гіацинть, еще при началь организаціи реформы, въ конць 70 годовъ, выразиль, въ краткомъ изложенія, следующимъ образомъ 3):

<sup>1)</sup> Не случайно, конечно, духъ истинной вселенскости соединяется съ духомъ любви въ родине. Искусственная централизація учить не любить частнаго, ради общаго; децентрализація учить не цінцъ цільнаго, и значить, не любить тепло своего; вселенскость учить дюбить все въ отдільности и цілое, какъ живое соединеніе этихъ живихъ отдільностей.

<sup>3) «</sup>Литургія касолической галликанской церкви, съ приложеніемъ краткаго катехнізна и программи касолической реформи». 4 язданіе, 1883 г. (Liturgie de l'Eglise Catholique Gallicane, suivie d'un abrégé du cathéchisme et d'un

Сказавъ о Богъ сдавиномъ во Св. Тронцъ, о предвъчномъ Словъ, воплотившемся и спасшемъ міръ, и о церкви, основанной Господомъ Інсусомъ Христомъ, онъ продолжаеть:

"Церковь существенно— одна, вакъ Богъ, чью славу она проявляетъ всей землю, и какъ человъчество, изъ котораго она сдълаетъ со временемъ одну семью братьевъ, одинъ народъ царей и священниковъ: "Азъ въ нихъ, и Ты во Мию, да будутъ совершени воедино, и да разумъетъ міръ, яко Ты Мя послаль еси"! (Ев. Іоан. XVII, 23). Поэтому мы говоримъ въ Символъ Въры: "Върую во едину святую соборную и апостольскуюцерковъ".

Начальное таинство, дающее входъ въ церковь, едино, какъ перковь едина. Ето былъ крещенъ водою и Духомъ, во имя божественной Троицы, тотъ получилъ начало новой жизни, тъмъ самымъ присоединенъ къ видимому обществу чадъ Божінхъ. Не бываютъ крещены римляниномъ, грекомъ или протестантомъ, но христіаниномъ въ церкви единственной и вселенской. "Единотъло, единъ духъ, говоритъ вп. Павелъ, якоже и звани бысте во единъмъ упованіи званія вашего. Единъ Господь, едина въра, едино крещевіе" (Ефес. 4, 4—5). Символъ въры добавляетъ: "Исповъдую едино крещевіе во оставленіе гръховъ".

Единство врещенія, основа единства церкви, предполагаетъ три другія основы единства: единство въры, единство богопочтенія, единство священноначалія. Единство въры есть первое изъ этихъ единствъ, потому что человъческая душа живетъ прежде всего истиной и потому что церковь, супруга воплотившагося Слова, подобна женъ, облеченной въ солице (Апок. 12, 1) Это единство состоитъ въ томъ, что христіане обще исповъдують истины откровенія, какъ онъ возвъщены Христомъ и ацостолами, какъ онъ содержатся въ богодухновенныхъ писаніяхъ Ветхаго и Новаго Завъта, какъ, наконецъ, онъ объяснены в опредълены соборами дъйствительно вселенскими, принятыми во всей церкви до раздъленія ея, и авторитетъ которыхъ равно признается тремя историческими вътвями христіанства: римскими католиками, восточными православными, англійскими и америванскими епископальными.

programme de la réforme Catholique. Quatrieme édition. Paris, à l'Eglise Catholique Gallicane, rue d'Arras, 3, et chez Grassart, rue de la Paix, 2. 1883)



Неправильно называются вселенскими соборы бывшіе въримской перкви по разділеніи Востока и Запада. Въ дійствительности они представляють лишь часть церкви, и слідовательно, иміноть лишь относительное значеніе. Духъ истины говориль и будеть говорить съ полнотою лишь въ единствів, сохраненномъ или вновь пріобрітенномъ.

Единство богопочтенін имфеть цілью создать одно и то же повлонение на землъ, повлонение прежде всего внутреннее и духовное, но которое должно также выражаться въ чувственныхъ дъйствіяхъ, соотвътственно смъщанной природъ человъка и Божественному предначертанію въ воплощеніи. Единство богопочтенія не исключаеть различія въ обрядахъ, когда эти последніе соотвътствують разнообразному духу племень и измъняющимся потребностямъ времени: но оно противъ всего, что отвывается расколомъ или севтою, всего, что стремится раздёлять, а не соединять, и поэтому оно сохраняеть, даже вившие, извъстныя стороны общими и неизмънными. Это прежде всего-таниства, знави и орудія благодати, и главнымъ образомъ крещеніе и причащение. Совершение евхаристии есть центральный акть культа и всей жизни церкви: этимъ именно актомъ Інсусъ Христосъ, становясь более непосредственно присутствующимъ въ своей церкви, какъ свищенникъ и какъ жертва единственная и пребывающая, совершаеть великое единство людей съ Богомъ я людей между собою. "Едино тело есьмы мнози: вси бо отъ единаго хавба причащаемся".

Хранитель двухъ предъидущихъ единствъ: единства въры и единство богопочтенія, единство священноначалія состоить въ томъ, чтобъ частныя церкви, призванныя составлять вселенскую церковь, управлялись по первобытному порядку епископами, священниками и діаконами. Епископы, главы христіанской общины, поставляють священниковъ и діаконовъ, какъ ихъ помощниковъ, а сами поставляются другими епископами, которые должны восходить, въ несомнънной и непрерывной послъдовательности, до апостоловъ Господа, откуда происходить весь завонный авторитетъ и вся дъйствительная власть въ церкви-"Дадеся ми всяна власть не небеси и на земли", сказалъ Іисусъ апостоламъ своимъ: "шедше убо научите вся языки, врестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, учаще ихъ

блюсти вся, едика заповъдалъ вамъ. И се азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія въка" (Мто. 28, 18—20). Въ преданіи каослической церкви назначеніе дица правящаго принадлежить народу, черезъ выборъ, а власть, которою облекается это дицо,
приходить отъ Бога, черезъ возложеніе рукъ. Такъ въ удивительномъ соединеніи являются примиренными два враждебные,
а между тъмъ необходимые принципа: демократія и осократія,
власть народа и власть Божія.

Христіанскія общины, отвергнувшія епископство, потому что они увиділи лишь злоупотребленія его, тімь не меніве составляють часть единой церкви, которая обнимаєть всіхь соединившихся съ Інсусомь Христомь черезь крещеніе и исповідующих себя учениками его; но эти общины лишили себя, поскольку это зависілю оть нихь, благь ел законнаго управленія. Величайшіе изъ протестантовь признали это: Меланхтонь, Гропій, Лейбниць, чтобъ не называть другихь. (Слідують свидітельства)...

Не разрывая сразу связи съ древнимъ устройствомъ цервви, римскіе ватолики незамётно, но глубоко намённия это устройство, подчинивъ власти главенствующей (ропуоіт souverain) и въ концё концовъ непогрёшнмой, епископовъ, снизошедшихъ на степень викаріевъ одного изъ своей среды. Безъ сомивнія, первенство восходить къ началу церкви: установленное или по крайней мёрё представляемое въ лицё ап. Петра, оно было признано за римской каседрой вселенскими соборами, и притомъ для него было основаніе въ потребностяхъ каселическаго общества. Но для того, кто умёсть читать исторію въ ся подлинныхъ памятникахъ, нётъ почти ничего общаго между этимъ скромнымъ и благодётельнымъ первенствомъ и папствомъ, какъ оно развилось съ ІХ вёка. (Свидётельство Григорія Великаго).

Притомъ, сколь бы ни уважалось въ первые въка это учрежденіе первенства, изъ него не двлали существеннаго условія единства. Тогда говорили: церковь неотдвлима отъ епиокопа, Ессісвіа іп ерізсоро; но никто не думалъ говорить: церковь неотдвлима отъ папы. Исторія этой эпохи знакомить насъ со многими знаменитыми церквами, которыя не имъли никакого отнощенія съ церковью римской и которыя между тъмъ считались внолить касолическими. Я назову лишь тъ, на противоположныхъ концахъ извъстнаго тогда міра: церковь армянскую, древивйшую, ваакя воздвиглась вив предвловъ римской имперіи; и эту древнюю британскую церновь, которая въ VII въкъ противопоставила столь энергичное сопротивленіе главенству и обычаямъ. Рама, прежде чъмъ подчиниться имъ.

Единая въ въръ, въ богопочтении и въ управлени въ смыслъ, который мы только-что объяснили, канолическая церковь дълится на три главныя вътви: церковь восточную, или греческую; церковь западную или римскую, и церковь англо-американскую или епископальную, которая сама есть лишь отпрыскъ латинской въры.

По несчастию временъ и по винъ людей, эти разности, законныя сами по себъ, были доведены до раздъленія, ибо названныя нами церкви не соединены болье связью церковнаго общенія и обвиняють другь друга въ заблужденіяхъ даже относительно въры. Но раздъленіе скорьй въ людскихъ недоразумъніяхъ и страстяхъ, чъмъ въ дъйствительности вещей, и въ послъднее время видно было, что соглашеніе стало легкимъ между тъми изъ грековъ, которые не суть рабы буквы и формы, тъми изъ римлянъ, которые знають или ке отвергають прошлаго своей собственной церкви, и тъми изъ англиканцевъ, которые остались или вновь стали върными основнымъ принципамъ каеоличества.

Настоящая обязанность просвъщенныхъ и върныхъ членовъваждой изъ этихъ церквей есть работать сообща для сближенія, которое, несомивню, —въ воль Божіей и которое, не создавая единообразія, притомъ и мало желательнаго, положило бы вонецъ всякому раздаленію. Такимъ образомъ напротивъ фиктивнаго и угнетающаго единства современнаго Рима появилось бы истинное каноличество, такъ хорошо опредвленное величайшимъ учителемъ латинской церкви или по крайней мъръ, по нему: "въ необходимомъ—единство; въ сомнительномъ—свобода; вездъ и повсюду — любовъ" (In necessariis unitas; in dubiis libertas; in omnibus charitas —блаж. Августинъ) 3).

т) По отношению ка жеданию свободы надо зам'ятить, что ва противоположность Риму, о. Гіацията ва пропоявдяха своиха горячо и искренно ратуеть за свободу совести и за свободу относительно така мизній, которыя не могуть бить признанными догматическими, но им'яють собственно научний характеры: сюда она



Затёмъ слёдуетъ выраженіе надежды, что и римская церковь некогда "обратившись, утвердить братій своихъ", и вартина объединенной церкви, воительницы, торжествующей съ едикственными оружіями: слова и любви и водворяющей царство Христово въ мір'є семъ (Апок. 11, 15).

За этимъ издоженіемъ "основаній" идетъ практическая "программа канолической реформы": она выражается въ пяти положеніяхъ: "1) отверженіе непогрышимости павы; 2) выборъ епископовъ духовенствомъ и народомъ; 3) совершеніе общественнаго богослуженія и чтеніе Библін на народномъ языкъ; 4) свобода брака для священниковъ; 5) свобода и нравственность исповъди".

Это стремленіе уврачевать главивйшія язвы, причиненныя перкви Римомъ, такъ развивается подробиве, держась почвы положенія нашихъ западныхъ братій.

"І. Мы отвергаемъ догмать непогращимости папы. Это отверженіе необходимоє условіє реформы римской церкви и соединенія различныхъ ватвей церкви христіанской. Непогращимость папы есть новый догмать, котораго не было въ нашихъ катихизисахъ до 1870 г. и который есть дало собора невселенскаго и несвободнаго, о которомъ о. Гратри сказалъ справедливо: "это была вападня, за которой посладоваль насильственный переворотъ!"

II. Мы требуемъ, чтобы епископы избирались духовенствомъ и народомъ върныхъ. Въ первые въка христіанства эти выборы были въ ходу и дали церкви святъйшихъ, просвъщеннъйшихъ в вліятельнъйшихъ служителей. Навванный властью свътской, епископъ есть болье или менъе чиновникъ государства. Названный папою, онъ перестаетъ быть равнымъ ему и становится его вассаломъ. Устройство основанное на конкордатахъ соединяетъ въ противоръчивомъ совмъщеми неудобства объихъ системъ; влекомые въ противоположныя стороны, епископы вступаютъ въ глухую борьбу съ Рамомъ, или принимаютъ положеніе почтв

огносить и всё вопросы біологическіе, геологическіе, историческіе и литературные, нифющіе отношеніе въ Библін. Намъ кажется, чте при современномъ строф научной и литературной жизни на Западё и пельня биле бы съ усибхомъ ставить дёло на нимъъ основаніяхъ.



возмутительное протпвъ государства. Выбранные духовенствомъ и народомъ, они будуть владъть ихъ довъріемъ и будуть управлять въ согласіи съ ними. Церковь, какъ ее опредълли нъкогда, есть народъ, соединенный со своимъ епископомъ: plebs adunata sacerdoti. Выборы, въ концъ концовъ, не будутъ безъ провърви. Какъ въ первые въка, избранные епископы должны будутъ получать посвященіе отъ другихъ епископовъ, которые имъли бы право и обязанность отказать въ этомъ посвященіи лвцу недостойному.

III. Общественное богослужение должно быть совершаемо на явыкъ всъмъ доступномъ. Такъ было въ первыя времена, ибо латинскій язывъ быль тогда въ употребленіи въ нашихъ странахъ. Выдвигаясь впоследстви между народомъ и духовенствомъ, ствиа мертваго языка создала какъ бы двъ отдельным церкви: одну - церковь священниковъ, въ которой хранятся тайны Библік и богослуженія; другую — цервовь мірянъ, не понимающую ни того, что Богъ говорить человану въ отпровеніи, ни того, что человъвъ отвъчаетъ Богу въ молитвъ 1). Этотъ родъ отлученія кристіанского народа быль какъ бы запечатленъ преимуществомъ, которое духовенство произвольно присвоило себъ, впродолженій нескольких в вековь, пить одно у алтари чашу искупленія, о которой Інсусъ Христось сказаль: "пійте оть нея вси". Причащение подъ обовин видами имветъ болве высовое значеніе, чэмъ предполагають обыкновенно, и его востановленіе составляеть необходимую часть нашей программы.

IV. Свобода брака для священниковъ есть центральный и рвшительный пункть въ реформв. Мы уважаемъ безбрачіе, какъ
законное, спасительное и высокое исключеніе, но подъ условіемъ, чтобъ безбрачіе было дъйствительнымъ, а не кажущимся,
свободнымъ, а не вынужденнымъ, свободнымъ не только при
началъ, но на всемъ продолженія своемъ; такимъ образомъ,
чтобъ всегда было дозволено человъку, поставленному Христомъ
подъ царскій законъ свободы, перейти отъ безбрачія святыхъ
къ браку святыхъ и чтобъ не говорили поэтому, что опъ отступаетъ или спускается. Апостолъ Павелъ сказалъ, говоря о
бракъ: "тайна сія велика есть". Апостолы были большею частью



<sup>4)</sup> Слова потрясающія, какъ и следующія за ними!

женаты, и первый Петръ. Даже донынъ, на Востокъ католическое духовенство женато, при полномъ одобреніи паны. Съ насильственнымъ безбрачіемъ уничтожатся ужасныя злоупотребленія учрежденія столь древняго, и если привести его въ его мстинному духу, столь благодътельнаго, вакова исповъдь. При томъ, везвращая священнику семейный очагъ, его освободили бы отъ порабощенія чужевемной власти и въ тоже время примирили бы съ человъческой природой вообще и съ патріотизмомъ въ частности. "Позволить священникамъ жениться, говориль папа Пій IV, значить низвести папу въ положенію римскаго епископа".

V. Наконецъ мы требуемъ свободы и нравственности исповъди. Мы только что сказали, каково уважение наше въ этому учреждению, правильно понимаемому. Інсусъ Христосъ далъ свонить апостоламъ власть отпускать гръхи. Это великое знаніе прощенія есть одинъ изъ священнъйшихъ привнаковъ касолической церкви. Но не должно, чтобы исповъдь дълалась орудіемъ паденін для совъстей или орудіемъ господства для священниковъ. Должно чтобъ исповъдь частная, устван, оставалась свободной и иравственной.

Частнан исповъдь должна быть всегда свободной. Мужественной совъсти принадлежить испытать себя, нанъ свазать апостоль, и опредълять въ своемъ внутреннемъ горимъ открытые случан, когда полезно или даже необходимо открыться священнику.

Исповъдь должна быть вромъ того нравственна, т.-е. она не должна переходить въ допросъ со стороны исповъдующаго, ни въ личное отречение со стороны кающагося.

Въ случаяхъ, когда частная исповъдь не необходима или невовможна, върующіе будуть прибъгать къ исповъди совершенной передъ Богомъ, въ тайникъ совъсти ихъ, съ живою върою и совершеннымъ сокрушеніемъ, и къ исповъди общественной, совершенной при богослуженія церкви, по общему чину установленному для общественнаго богослуженія, и сопровождаемой общественнымъ отпущеніемъ, исторое преподается священияномъ".

"Такимъ образомъ, продолжаетъ излагаемая нами книжка, программа канолической реформы — прежде всего дисциплинарная,

практическая, иравственная; но возвращая въ церковь духъ христіанской свободы и духовности, двлають достаточно, чтобы произвести въ ней глубовое преобразованіе. Безъ необходимости вступать въ преждевременные споры, въ полемику полную недоразумвній и страстей, о вопросахъ, которые разділяють церковь, —мы увидимъ, какъ сами собой падуть доктринальныя преувеличенія и суевірные обычаи, которыхъ не должно сміншвать съ догматами, открытыми Богомъ и вітрю сохраннемыми канолической церковью. Такъ, трудясь надъ реформой нашей собственной церкви, мы приготовляемъ, въ нашу долю, то будущее соединеніе всітхъ церквей, о которомъ Інсусъ Христосъ сказаль: "будеть едино стадо и единъ пастырь".

"Повторяемъ еще, мы не хотимъ образовать сенты.

Отнынъ мы смотримъ вполнъ какъ на братій и мы принимаемъ къ общенію въ евхаристій, не требуя отъ нихъ отдъленія отъ ихъ частной церкви, всъхъ тъхъ, которые исповъдують каволическій Символъ въры, искренно желають возстановленія видимаго единства церкви и повланяются Іисусу Христу, таинственно, но дъйствительно, присутствующему во Святыхъ
Тайнахъ.

Мы молимся поименно, при принесеніи св. жертвы, за трехъ епископовъ, предстоящихъ тремъ главнымъ вътвямъ канолическаго христіанства: за епископа римскаго, за епископа константинопольскаго, за епископа кентерберійскаго; и взирая еще выше, къ верховному Главъ всей церкви, Спасителю и Господу нашему Іисусу Христу, мы молимъ непрестанно, да будетъ "единостадо и единъ Пастырь" 5).

<sup>•)</sup> Относительно не господства, а первенства наим въ древнемъ смислѣ интересно привести два отрывка изъ рѣчей о. Гіацинта: «я назвалъ епископа римскаго... Церковь восточная и церковь англиканская признаютъ въ его каеедрѣ первую изъ патріаршихъ каеедръ. Правда, что церковь властью первыхъ вселенскихъ соборовъ присвонвшая это преимущество городу Риму, можетъ во обстолтельствамъ, перенести его на другой городъ. Знаменитые римскіе богослови не затрудиялись признать это,—навову лишь кардинала Николая Кузу»... «Учрежденіе первенства возстановится ли когда-либо въ своей первоначальной чистотъ и въ тоже время въ условіяхъ соотвѣтствующихъ современнымъ нуждамъ человѣчества? Великіе и христіанскіе умы думали такъ. Одинъ изъ нихъ, котораго я люблювриводить, Борда-Демуленъ писатель 1855 года: «центръ религіи былъ перенесенъ шэъ Герусалима лишь временно, въ продолженіе объявичевшагося состоянія цер-



Изложивъ "программу реформы", принятую въ галликанской церкви, мы хотвли бы сказать несколько словь и о всей книжев, въ составъ которой она нынъ печатается. Заглавіе книжки мы приведи выше. Послъ предисловія, изъ котораго видно, что внижва предлагается "върнымъ и друзьямъ канолической галлевансной церввич, следуеть часть первая - общественное богослуженіе. Сначала общая испов'ядь (чтеніе вслухъ священникомъ десяти заповъдей - при пъніи народа: "Господи помилуй пась и направь сердце наше соблюдать законъ сей" и двухъ заповъдей Новаго Завъта Мто. 22, 25 и слъд.; вслъдъ затвиъ общее отпущеніе, преподаваемое священникомъ 6). Далве формула частнаго отпущенія ("Господь нашъ, Інсусъ Христосъ, всевышній Герей, да простить и разръшить тебя! И я, властью, которую я получиль отъ Него и Его святой церкви, хотя будучи весьма недостоинъ, разръшаю тебя отъ всвхъ гръховъ твоихъ: во имя Отца, Сына и Святаго Духа. Аминь).

Далве следуеть чинъ обывновенной воскресной литургіи, применительно къ тому, какъ она совершалась до 1X в. въ галиканской цервви (причемъ причащеніе у мірянъ совершается подъ обоими видами отдельно, какъ у насъ причащеніе священнослужителей). Символъ веры въ текств литургіи приводится въ западной форме, причемъ при словахъ "отъ Отца и Сына" де-

<sup>6)</sup> У англиканцевъ въ началъ утренней и вечерней церковной молитвы, словами избранныхъ мъстъ изъ Писанія призывають върныхъ въ покаянію; затьмъ произносится общее покаяніе и преподается общее отпущеніе священникомъ. Передъ литургіей же читаются въ такомъ же порядкъ, какъ у о. Луазона, десять заповъдей и съ тъмъ же повторяющимся отвътомъ върныхъ; но отпущеніе вслъдъ затьмъ не произносится.



кви. Пребыванію паны въ Іерусалимъ соотвітствуєть могучая вліятельность сващенства въ новый періодъ церкви на обращеніе и осчященіе народовъ»... Я съ своей стороны не рішаюсь поднимать божественнаго покрывала, скрывающаго столь темное ныні будущее христіанской общины. Я мало надіясь на людей но жду всего отъ Бога. При виді глубокихъ колей, въ которыя все боліве на обрабе заходять кътолики и протестанты съ одной стороны, раціоналисты — съ другой, я утішаюсь, какъ утішался уже Ж. де-Местръ въ началі этого странпаго віка: «пока я могъ, писаль онъ другу, я сохраняль надежду, что вірные (Ж. де-М. быль горячных ультрамонтаномъ) будуть признаны къ возсозданію зданія; по мий кажется, что новые работники идуть въ глубокой тьмі будущаго и что Провидівніе говорить: Ессе поча facta omnia» (Річни 1878 года, стр. 77 и 161).

жается сноска: "присоединение словъ и Сына (Filioque) справедливо ставится гренами въ упревъ датининамъ. Сдаданное безъ православной власти, то-есть безъ власти вселенского собора, оно не можеть быть разсматриваемо навъ неотвемлемая часть ванолеческого символа и имветь, по крайней мере досель, липь мъстное значеніе. Оно выражаеть твиъ не менве высокую догиатическую истину и не представляетъ неудобства, если его объяснять вийсти со св. Оомой Аквинскимъ: "духъ исходить отъ Отца черевъ Сына". Молитва за трехъ епископовъ приведена въ такой связи: "нтакъ Ты, Всемилосердый Отецъ, Інсусомъ Христомъ, Сыномъ Твоимъ и Господомъ нашимъ модимъ Тебя и уноляемъ принять и благословить сін дары, сін предложевія, сін жертвы чистыя и непорочныя, которыя мы приносимъ Тебъ за спасеніе всего міра, а наппаче за Твою святую ваеолическую церковь, да соизволешь Ты даровать ей миръ, сохранить ее, соединить и управить по всей земль; и съ нею слугь Твоихъ: папу римскаго, патріарха Константинопольскаго, архіспископа Кентерберійскаго, спископовъ, священниковъ, діавоновъ и всехъ исповедующихъ канолическую и апостольскую въру". Послъ трекъ приведенныхъ именъ сдълана сноска: "мы молимся здёсь за тремъ епископовъ, предотоящихъ въ тремъ главныхъ вътвяхъ вселенского христіанства и мы просимъ у Бога соединенія церквей, нынів разділенныхъч. Единственныя не оранцузскія слова въ литургіи — Кύριє єλέησον, которыя, по желанію, допускаются къ пънію въ началь ся "соотвътственно древнему обычаю, въ знавъ общенія между церявами Запада и Востока".

Далъе идетъ чинъ враткой вечерни и приводится нъсколько новымъ гимновъ (въ стихахъ), употребительныхъ въ церкви о. Луавона.

Часть вторая — богослуженіе домашнее — даеть образцы домашней утренней и вечерней молитвы и чинъ врещенія младенцевъ въ случав смертной опасности (троекратное возліяніе со словами: "врещаю тебя во имя Отца и Сына и Святаго Духа, Аминь)".

Третья часть—катехизись—заключаеть въ себъ коротенькій катехизись для дътей, составленный Боссювтомъ; тексты: молитвы Господней, Символа апостольскаго, десяти заповъдей, мо-

литву Богородицъ и перечень кингъ Св. Инсанія. Каждый наъ отихъ последнихъ отделовъ сопровождается краткими вступительными замвчаніями (при впостольскомъ Символь стоить и сноска на страницу, где приведенъ Символъ Нинейскій, развитіє Символа Апостольскаго). Такъ о заповъднять говорится: "данное евреямъ на горъ Синав, черезъ посредство Моисея, Десятословіе перешло въ христівнамъ какъ болве точное, вкратив изложенное выражение и болье торжественное объяснение закона естественнаго, о которомъ апостолъ Павелъ говоритъ, что всякій человъкъ носить его написаннымъ въ глубинъ сердца. Мы должны часто и строго испытывать себя относительно каждой нэъ этихъ заповъдей, по которымъ мы будемъ судимы по смерти. Это испытание должно въ особенности двлаться вечеромъ, передъ сномъ нашимъ, и когда мы располагаемъ приступить къ такиствамъ Покаянія и Евхаристін". Передъ ангельской півснью Богородицъ: "истинные христівне должны тщательно избъгать суевърій, которыми оскорбляють, утверждая, что почитають всесвятую Матерь Інсуса Христа; но они твиъ болве будуть вврны чувствамъ почтенія, любви в упованія, какія должны Ей и какія входять въ наследіе канолической веры и благочестія. Молитва, столь распространенная и столь прекрасная, извёстная подъ именемъ Ave Maria, присвояетъ намъ слова, обращенныя иъ Божіей Матери архангеломъ Гаврінломъ и св. Елизаветой (Лук. I, 28 и 42). Затъмъ слъдуетъ молитва ("Богородице Дъво"), оъ обыкновеннымъ на Запада добавленіемъ: "святая Марія, Матерь Інсуса Христа, Господа и Бога нашего, моли за насъ, несчастныхъ гръшниковъ, нынъ и въ часъ нашей смерти. Аминъ".

Таково содержаніе этой краткой книжи, далеко не излагающей всвуж догматовъ вёры и всёуж частностей богопочтенія быть можеть и съ той мыслью, что ученіе "человіческой церкви" не новое, а общехристіанское, и канолическое, извістное много віжовъ), но весьма опреділенно замічающей общее отношеніе новыхъ галликанцевъ къ этимъ вопросамъ.

II.

Признавами вселенскости для отдёльных в церквей о. Гіацинтъсчитаеть: 1) православіе в'вры, какъ оно выражено въ Символъ

въры (причемъ прибавление Filioque признаетъ неправильнымъ, какъ мы видъли выше) и въ пестановленияхъ семи вселенскихъ соборовъ; 2) таниства; 3) непрерывность отъ апостоловъ и правильность іерархіи.

Въ составъ понимаемыхъ такимъ образомъ вседенскихъ церивей, о. Гівцинтъ включаетъ: восточныя православныя церкви старо-ватоликовъ Голландіи, Германіи, Швейцаріи и Франціи <sup>7</sup>) англиканскую церковь.

Танинъ образомъ винств ставятся церквя: восточная и англиканская. Но отношенія къ той и къ другой разнятся существенно.

Въ приложения къ сборнику ръчей, произнесенныхъ о. Гіапинтомъ въ 1878 г. в) находится между другими статейна "восточная православная церковъ", которую и переводимъ здъсь:

"Предшествующая программа редигіознаго единства, въ которой мы старались выразить кратко и точно принципы истичной каноличности, не есть благородная утопія, ни даже видініе далеваго будущаго: она отвівчаеть дійствительностямь, ежедневно возрастающимь. Важность собраній, происходившихъ въ Боннів подъ предсідательствомь Деллингера, для соединенія церквей, не ускользнула ни отъ одного серіознаго ума. А между тімь именно въ порядкі указанныхъ нами идей состоялось сближеніе между выдающимися людьми, представляющими на этихъ собраніяхъ церковь греко-россійскую, церковь англо-американскую и староватоликовъ. Несомнівню, это сближеніе и есть лишь сближеніе; но позволительно ждать отъ него чего-нибудь боліве полнаго и лучшаго.

"Скажемъ не обинуясь и рискуя задёть гордые и легкомысленные предразсудки римскаго или протестантскаго запада: православная восточная церковь представляется намъ призванной имъть значительное вліяніе въ дъле возстановленія, надъ которымъ трудится христіанство. Эта церковь сама ниспала и можно сказать, что въ некоторыхъ отношеніяхъ ни одна не ниспала такъ, какъ она. Но если, употребляя библейскій образъ, тело ея сожжено и истерзано, то ни одна изъ костей ея не была

<sup>7)</sup> Теперь савдовало бы прибавить: «и Австріи».

<sup>\*)</sup> Principes de réforme catholique-conférences de 1878 au cirque d'Hiver — par Hyacinthe Loyson, prêtre—Paris, Granart, 1878.

сокрушена: "кость не сокрушится отъ него". Несмотря на свои бъдствія и можеть быть благодаря мит, она избавидась оть кальченій протестантизма какт отъ преуведиченій романизма, и недвижимая хранительница обътованій будущаго равно какт учрежденій прощедшаго, подобная въ некоторомъ родь еврейскому народу въ ветхомъ завіть, какт онъ одинокая среди великихъ нидменныхъ цивилизацій, повергнутая къ ногамъ дикихъ варваровъ, она тымъ не менье остается историческимъ стволомъ видимой церкви и следовательно центромъ, который данъ Промысломъ и вокругъ котораго совершатся рано или поздно реформа и единство христіанства.

"Выражансь такъ, да благоводить върить, и не следую никакому сектантскому влеченію и особенно далеко держусь отъ этихъ узкихъ и страстныхъ умовъ, настоящихъ ультрамонтанъ греческаго или русскаго православія, которые требують въ свою пользу, или скорей себе во вредъ, исключительности и непогрешимости, которыхъ къ счастію это православіе не желаетъ, ибо такія притязанія были бы достаточны, чтобъ отдалить отъ него исв просвещенные умы, равно какъ всё благородныя сердца".

Далве приводятся письма: Іоанна Коматера, патріарха константинопольскаго въ папв Иннокентію III, и следующее за нимъ на разстояніи семи вековъ, посланіе константинопольскаго потріарха 1870 г., по случаю приглашенія со стороны папы Піп ІХ на ватиканскій соборъ. Прекрасныя письма эти красноречиво свидетельствують о глубокомъ и неизмённомъ православіи Востова.

"Другая форма индивидуализма есть индивидуализмъ собирательный, по которому вакан-нибудь провинція или часть церкви ставить себя на місто вселенской церкви. Такова великая ошибка церкви западной, церкви латинской, какъ говорили нівкогда, церкви римской, какъ говорять теперь: она приписываеть себъ одной каноличество. На Востокъ есть восемьдесять милліоновъ христіанъ, имінощихъ ту же віру и ті же таниства, какъ и мы, управляемыхъ епископствомъ, восходящимъ несомнінно до Апостоловъ, и которыхъ нівкогда самъ Римъ созываль на свои соборы, въ Ліонъ и во Флоренцію, чтобы договариваться съ ними не о подчиненіи, а о соединеніи.

"По каному праву говорите вы о насолических догматах», о всеменской вёрф, совершенно не принимая въ разсчеть этой деркви, древижней и невзиминейшей изъ всехъ? По каному праву, уедините такии образонъ въ вышемъ гордомъ этонамъ, омбете вы возвёщить проткое и святое таниство единенія? "Возлюбимъ другъ друга, да единомислісмъ испованы Отца и Сына и Святаго Духа!" —танъ воспеваетъ церковъ греческан въ своей литургіи, и съ этими прекрасными словами вы мий позволите сопоставить другін, не менфе прекрасным, которыя накъ бы комментирують ихъ и поторыми отвётили Пію ІХ патріаржи и спископы Востока.

"Непогращимость пребываеть единственно во вселенскости перкви, соединенной везимной любовію; неизманность догмата, равно какъ чистота обряда, вварены храненію не накой-либе ісрархін, но всего народа цериви, которая есть тало Христово (Посланіе Восточныхъ патріатовъ, 6 мая 1848 г.) 10). Вотъ несомнанно одно изъ навболье возвышенныхъ и наиболье рашительныхъ словъ, преизнесенныхъ въ наше время, но виасть съ тамъ — одно изъ наименье знаемыхъ. Когда я вижу, какъ эта варвары, какъ мы ихъ называемъ, пренодають намъ такія наставленія, я краснью за Западъ, — но въ то же время привътствую на Востокъ, въ громъ и врови 11), знакъ — предвъстникъ могучаго разсвъта и новыхъ судебъ этой древней церкви!"

О. Гіацинтъ въритъ, что внутренно осуществилось уже единство между ею и восточной церковью. Увъренный поэтому, что современемъ внутреннее единство скажется и внъшнимъ признаніемъ, онъ теривливо ждетъ, когда ходъ событій дасть осуществиться и этимъ его чаяніямъ. Повамъстъ же онъ относится къ намъ съ несомнъннъйшимъ участіемъ и любовью, исилючающей всякую назойливость и всякую мысль о себъ: онъ въритъ въ наше православіе.

Но считая своихъ столь близвими въ намъ въ теоріи, на правтивъ о. Гіацинтъ, или и вообще старо-ватоливи овазались въ еближеніи съ англиванцами.

Существенное различие между англиканской и галликанской

о О. Гіацинтъ имветъ, очевидно, въ виду §§ 16 и 17 Послація.

чтеніе происходило во время Восточной войни.

церивами - въ культь, ибо что насается прибавленія въ синволь, то оно 1) правтически, хотя не теоретически раздылется и галливанцами, 2) вотрачаеть уже и теперь воврашения и у англиканцевъ 13). — Равличія культа касаются вопервыхъ, Таниотръ. Признавля необходимость въ церкви Седми Таниствъ. о. Дуавонъ не считаеть въ то же время существенно важнымъ того, что англиканцы лишь двумь изъ нихъ дають имя Таниствъ; ябо шесть Танкствъ въ действительности совершаются, и прятомъ накъ необходимыя, у англиканцевъ; следовательно споръ о навванін является собственно научнымь, а не религіовнымь споромъ. Но важно: 1) неправильность ученія объ Евхаристін, 2) отсутствие Елеосвящения. Относительно перваго отрадие, по словамъ о. Лаувона, хоть то, что туть дается овобода мизийя бы оказаль: дается вопреки "39 членамъ" (которые вообще весьма пеудовдетворительны, напъ выраженія возаріній англижанской церкви, т.-е. далеко не соотвътствують этимъ воззраніямъ), еслибы онгликовицы.—"ритуалисты" (т.-е. признающіе Пресуществленіе) не угораздились деже въ 39 членахъ найти опору дія этой свободы. - Вовторыкъ, правтически вигликанцы не праанають модитны за умершихъ 13). Между тымь о. Гіацинть счи-



<sup>13)</sup> О. Гіациять передаваль мий слова одного выдающагося представителя англиканской церкви, который, признавая прибавление Filioque неправильных, утверждаль, что народь въ Англін не готовь къ отивне его: новытва отивни провезела бы сильное волнение, ибо народъ быль бы уварень, что «маняють Трошцу». Что касается вопроса, не входящаго въ свиволъ-о вначения Св. Преданія, то «6-й членъ» англиканцевъ говорить о довлености Писанія: но не говоря даже о нестойкости вообще такого ученія, ни о противорічні его со всімъ строемъ виглинанской церкви, достаточно учавать, коги и везивщаемее доссив оффиціально, оно разбивается въ англійской же церкви съ двухъ сторонъ: «високо-церковники» мостоянно выдвигають въ принципъ ученія приметь древней церкви; «либеральное духовенство» (broad Church - шировая церковь), вообщесъ открытой свободой относящееся къ «39 членамъ» одинаково опровергаеть и учение объ авторитеть папы, и протестантское учение о довавемости Писанія, безь всяваго руководящаго авторитета: оно указываеть на нелогичность и неправильность такого возгрвнія, при которомь «всякій протестанть является напой», и при которомъ «нассы текстовъ, извлеченных изъ Писанія и употребляемых въ противоложных толкованиях лишь затемнили воздухъ».

<sup>1°)</sup> Я употребиль слово «практически», ибо въ теоріи англиканци, можеть бить, в не такъ далеки били би отъ насъ. Приведу два свидьтельства. Среди направленія, господствующаго въ англиканской церкви, «високо-церковнаго», одной нвъ

таетъ необходимой въ церкви молитву за усопшихъ. Онъ не учить о "чистилеще" и полагаеть, что у нась просто неть данныхъ, чтобъ судеть твеъ е мірв вагробномъ, неведомомъ и непонятномъ для насъ. Онъ предпочель бы на теоретическій вош просъ отвъчать, напримъръ, тякъ: "по внутреннему чувству и но наставлению церкви, искони молившейся за умершихъ, им месометнее знаскъ, что такая молитва необходина; одброван тельно, по смерти есть какое-то состояніе, при неторемъ уместны · v. , STE HAME WOLLTBUT! ).

Оти перочеты выранивноной перкви экстеплиють . Станинчы THOUSE OF STATE OF ST ansition; ato the imported define to the cottactor of the cottactor.

Hours tome spens lyan accedenced to compatible in any any and мансной перавк, крокиненость он јерархфи предстанинской омера» интолиции носомичникой (вопроци увёронісни натоличейних» Action 1 The Comment 1 34

and the first that the agreement

настольных внигь для духовенства служать чтенія епископа калиоорискаго Киппа: «Двойное свидетельство церкви» (The double withes of the Church, by Bish of W. I. Kiffey. Ba stokes counteine ancounts in pamaninana aptopurerous no огомню выражением практим десней церкия. Вонори в древники анарразии. синскоит, сообо, синтивать, это вт первы со времень Апостонский быль него дитав за умершихъ, и поясияетъ, что въ англиканской перкви она упразднена въ виду здоупотребленій и превратныхъ толкованій римскихъ. Но читатель Киппа, привыкнувъ высоко ставить практику древней церкви, очевидно, придаеть знаterie erony coment, chyraline ynparamentiony as ero neprom. - Bu Anglican Church Мидахів соргані: англиванских перавей на наперикі: Перены пом'ялив бида от 1887—1888 гр. прекрасная ответя: «Нфиотерия черти сопроменнаго резентажен. Старья эта написана дицомъ пожидымъ и выдающимся въ церкви, кажется, однимъ вать континентальных спископовь. Здась, по разсказа о католических заупожойных объдняхь ин находимь такое место: «Можно сказать, что все это не-MHOPINIS CONTRE NORATARETES SA TAMENT MESHIN APPRET H IPOCACH O' NORATARETES ов зака сосрони. Если жизиримь, что они жизи и иниоть сознана и востр емерти, то монему момы не продолжеть того же обычал взанинаю ходатайства. жажъ когда, они были на земля? Но однимъ изъ последствій такой доктрини о Чистилиць и ученія, собравшагося вокругь нея, было, повидимому, возникновеніе преграды на пути взанинаго ходатайства между живыми; такъ, что стало обычасть и бощаю въ пословицу въ некоторият частяят римско-католической перкви ме мренться на на кого промъденринки. Текить обраноска азгледър во нопорому щолить, на умершихъ была бы продолжениемъ молитем на живыхъ, венлявь этотъ

не признается неправильнымъ,
<sup>24</sup>) Словъ о. Луазона я не помню, но полагаю, что върно передаль его мысль. ▲ онь полагаеть, что такія мисли согласны "съ воззраніемъ восточной церкви.

ученых»), - и отаро-ватодини не могуть хотыть отназываться отъ связи съ этой церковыю, судьба которой подобна ихъ судьба, и считають англиканскую царковь въ числъ "канодическихъ", принадлежащихъ въ насолическому единотву, церквей.-Въ рачв **ф догматическомъ кансличествъ, приведенщия нами изъ нея слова** е восточной перван предолжаются такъ: "что сказать объ Англів и Америка и объ втой великой епископольной церкки, такъ мало виремой, токъ мело понименой во Франція и полагающей часть своей селы и славы въ восхождения денфарывной и живой ибицю, до мачала хриотіаногра? Когра и постицаль оп опископовъ на втомъ ротронъ, совъящемъ и болье и болье дружественномъ. навъ отрадно миз быдо видеть нь газдерелкъ, где сокраниются портраты ихэ дромноствониковь, рак римсинхь описанцион, неогде ородиндова по продоложению или монекова по просессін продолжающійся бого передолю из рый опископова англивонсимъ и брачныхъ! Совершилась не революція, но ресориа. Эта церковь тоже имъетъ права быть спрошенной, когда дъло идетъ о ванодической втрт! Ва указанной нами выше главой "Православная восточная перковь", сладуеть другая вративя глава: "Бивспопальная англо-американская царковь 4. О. Гіаниять приводить здась слова Жозоча до-Местра, спазанния еще на нонив проилаго въка: "если когда лебо христівне сблизятся, какъ все побуждаеть ихъ, то, нажется, движение должно произойти отъ англійской церкви... Ее можно разсматривать какъ химическаго неоредника, опособнаго облизить вдементы несовившаемые на природы. О. Луквонъ продолжаеть затымь: "въ самомъ дыль, если церковь греческая должив служить точкой опоры, въ симсль, который я только что разъясняль, для возстановленія великаго ванолическаго единства, то париовь англиванская будетъ рычагомъ для этого возстановленія". И какъ предыдущая глава ORTHURBAROL TOCASHISME KOROTANTHRODOLLCHATA HOTDIADAORA. такъ эта оканчивается извлечениемъ изъ актовъ ламбетскаго собора англиканскихъ ещископовъ въ 1878 г., актовъ, значеніе которыхъ, хотя въ иномъ смысле, весьма существенно для старонатоликовъ. О. Гіаннять приводить изъ нахъ: введеніе, представляющее старо-католикамъ Франціи картину братскаго и общирнаго собора епископовъ, п говорящее о принятия ими передъ соборомъ "св. такиства Твла и Крови Господа"; затвиъ

отрывовъ, свидвтельствующій о единеніи англиванскихъ церквей; и наконецъ отрывовъ "о положеніи, какое англиванская церковь должна принять по отношенію къ старо-католивамъ и другимъ лицамъ, которые, на континенті Европы, отділились отъ рименой церкви и желаютъ вступить въ общеніе съ англійскими или американскими церквами". Для этихъ посліднихъ акты излагаютъ пратко основанія англиканской церкви (между прочинъ не требующей единообразія и признающей свободу инціональныхъ церкви) и предлагаєть имъ сочувствіе и поддержну, оставаясь на почвів англиканской церкви и кообще проси списномовъ "иміть попеченіе обо всіхъ подобныхъ случанхъ, гді обстоятельства того потребуютъ".

Англиканды много едилали для отврежатолиновъ. Не говоря о натеріальней поддерший, которую отчасти оказаївали. И продолжають оказывать отвро-католикамъ частимя лица в прумии, иринадленаціє из вигло-америнановой периви, ··· о о о иніслучал AMPRIMARICAS GERMONS MOCTORINO GRADMBAJA MES CTOTITO MPARственную поддержку, столь важную въ водобномъ двав, и этомъ притическомъ; перекодномъ періодъ. Что весается отвренитоливожь Франція, то вубоь, по развымъ причивамъ: но вкугревнимъ обстоячельствомъ насоленія, но пратисти промени, которов проповъдреть о. Дуавонь (французское правительство лишь въ 1878 г. дезволило ему прополедь противь папотам), по свойотву дарованій о. Дуазона, поторый признасть въ себь даръ преповыдвика, но никакъ не даръ еционопа,---но встать этимъ и подобвымъ причинемъ во Франціи не сложилось организованной старокатолической епархіи. Церковь о. Дуанона, какъ онъ опредаляеть се, доссив лишь — миссія, им'юющей одинь поотоянный храмъ и четырехъ священияковъ, проповёдующихъ въ Парияв в ведящих съ проповедью по Франців. И вогь между темъ посвящение священнослужителей совершается швейцаронимъ отсро-католическимъ епископомъ (Герцогомъ); временное руководство галликанской церковью приняли на себя англиканскіе епископы: одинъ изъ нихъ считается временнымъ епископомъ церкви галликанской, въ которой о. Гіацинть имветь званіе: "епископальнаго впварія 4 16). Въ этомъ необывновенномъ совмъщенія

<sup>15)</sup> Краткія свідінія о галі. церкви, по листку англійскаго попечительниго ко-



для насъ на мало страннаго и соминтельнаго (хотя степень странности усиливается, мий кажется, тёмъ, что у насъ мало знаютъ англиканское духовенство). Но независимо отъ вопроса о правильности или неправильности дъйствій старо-католиковъ въ этомъ случай, нельзя не признать, что англиканцамъ они должны быть благодарны за то, что тё оказали имъ попеченіе и въ этомъ отоль важномъ отнощеніи. Англиканскій епископъ совершаеть и конфирмацію дътей въ галликанскій епископъ совершаеть и конфирмованъ и сынъ о. Гіацинта, Павель Луазонъ. Конфирмація совершается ежегодно. Въ 1887 году епископъ Коксъ конфирмоваль 40 дѣтей.

... Несмотря однаво на вес васлуги загливанцевъ передъ общивей: ол Лувесна пона вебу заботы метеріальныя и проветвенных, никія они продолжають нивсь объ этой община, о. Гіацинав но преувеличиваеть вначенія: минимиченой пррван и опавить определенную грань между жем и восточной перковых. Мы приведина васисанное с. Луавоновъ объ объихъ перивата въ 1878 геду: Вы препилона 1688 году, она были примышесть на участи на CLOCKE : DOCKCARBATESCE ... SHITAMAHCKEES .. HODESCE ... MARCHEES Виропи, въ Монере (въ Швейцарів) и живо: гелория: рачь о Choen's Mara; BP series design of Damenes as amplification of mediant омъ окаваль дишь сладующее: "мерковь заминанский предстач вляется мив имвющей совершенно, особую мноско въ приготовиння этого велиного двий еденства, не только муховияго, же оруживческаго и видимато". Приводи заченъ упоминутън уме нами слова Ж. де-Местра, с. Гіацинть вончасть свою рачь така: деля дериовной организація, ангинанская церковь ость, вожеть быть, наши мучшви надожда будущего. Она стоить вы серетинь, которую и не боюсь назвать указанной Провидамойъ; между абсомотномомъ римсиой церкви и анархіей протестантсвинъ приньей: Да остается зиглинайсная перковь периовью на-

митета; «въ ожиданія посвященія, французскаго епископа, преосв. Кливеландъ Коксъ (епископъ западнаго Нью-Іорка); посвщающій епископъ, преосв. Ла-Джевнеръ (англійскій епископъ); коадъюторъ о. Гіацинтъ Луазонъ, епископальный внъарій,—вивств съ четырьмя другими священинками составляють дъйствующее духовенство».



ціональною, но да становится она въ тоже время болье и болье, церковью касодической! Ей принадлежить, въ значительной стецени, возстановить истинное касодичество Запада".

Въ нашемъ париженомъ храмъ о. Гіацинтъ бывалъ, и наше богослуженіе производило сильное впечатльніе на него. Сынъ его, бываєть при нашей службъ и понимаєть ивскольно нашъ богослужебный явынъ. Объ отношеніяхъ своихъ съ представителями, нашегодуховонства въ Парижъ, о. Гіацинтъ говориль миъ съ большимъ такуемъ и сдержанностью. Покойный о. Васильевъ, по словамъ о. Гіацинта, сочувственно относился въ старо-католическому. двяженію и находиль, что въ принципъ изгъ преизтетвій для сосдиненія; но практически считалъ соединеніе невозможнымъ, указывая, что для народа западная наши посты неудобопріємивні, в сообщодаюціним постовъ. Запъмъ о. Принставать на сочувствовамъ отвротвограмивники, Ньифиній же настоязель, о. Тачалодът, оперъ весьма сочувственно, но словамъ о, Дуазона, относится вымъ.

THE PERMITS OF THE STATE OF THE

and the second

Обращаюсь теперь из положенію старо-натоликов во Францій. Въ упомянутой уже рачи на съвзда въ Монтрелатомъ прошлаго года, о. Луазонъ говориль: "въ своихъ глубовихъ массахъ Франція осталась релиніовной. Если ена не изерикальна, то еще ментье она атомстична. Спажу даже, она сильно прививана въ насолицизму. Межеть быть она могла стать протестантской въ ХУТ въвв, но она не можеть стать такой теперь. Мив не надо другихъ доказательствъ врома почти совершеннаго безсилья общирной пропаганды, производимой въ протестантскомъ смысла, вътечение посладнихъ восемнадцети лать. Я могъ бы прибавить въ случав надобности признане изсколькихъ изъ наиболае просващенныхъ протестантовъ 16). Протестантизмъ притомъ есть

<sup>14)</sup> При другомъ случав о. Гіацинтъ приводиль слова человева весьма извёстшаго и на Западе, и у насъ, пастора Эдмонда де-Пресенсе, одного изъ замечательнейшихъ и авторитетнейшихъ деятелей современнаго французскаго протестантизма: «и убъждень, писаль Пресенсе въ своей исторіи ватиканскаго собора,



слово очень неопредвленное и которое требуетъ опредвленія: мы съ вами протестанты, ибо протестуемь противъ заблужденій и злоупотребленій, введенныхъ въ церковь Христову; но протестантизиъ въ формахъ, въ какія онъ облекся во Франціи, совершенно античатиченъ предавіямъ и духу нашего племени.

"Франціи нужна религіозная ресорма, возотающая изъ нъдръсамой ся національной церкви и сохраняющая тщательно въученіи и богопочтеніи существенныя черты насоличества. Франціи нужно не протестантскую ресорму, но ресорму катомическую.

"Какое должно быть главное кило этой ресормы? Создать ли, вий настоящаго строя, посибиную, болбе или менье ссигамискую перковную организацію? Нать! Спорье — действовать намысли и на совести въ самомъ недрів римско-католической перкви.

"И отврають трудится нь этомъ смисль, нь проделжения 18 леть, не только письменно, но и при помещи многочисленныхъ бестать, происходищихъ въ Паримъ и департаментахъ; и стараюсь о томъ же и въ частныхъ сношенияхъ, какия и померя живаю съ римско-католическими овящениявами и мірянами.

"Духовенство участвуеть болые, чыть думають обывновенно, въ указанномъ настроенія. Оно не имъсть никакой силонности пъ протестантизму, но наиболье выдающієся члены его проин-

что не подъ формой современняго протестантивна. Франція получить Евангеліс. Протестантивих можеть сервастивнать услорежно реформы болье обмиршей в болбе двистительной, но онь не совершить се одинь; нущно невременно, чтобы още родилась и развилась въ самомъ надра католичества, съ условісмъ, чтобъ н самое католичество преобразовалось и норвало бы связь съ идовеклонен ческимъ и необузданнить ультрамонтанствомъ, которое губить его и погубило бы навариое страну, еслибы за этимъ торжествомъ не сладоваль новый день». Въ друтемъ ийств, по новоду сванда отвро-католиковъ, на которомъ оба они: Пресевсе и с. Гіациять, присутсивовали, Пресенсе вишеты «не какь сектанть, дуваржів только о своей коловольні и о своей маденькой церкви, я изучаю этоть великій редигіозный призись католицизма. Я сліжу за нимь въ его разнообразныхъ фавахъ съ величайшимъ интересомъ. Убажденний, что не будеть дано другой религіозной форм'я дійствовать успішно въ наших датинских странахь, я жду возвращения правственнаго могущества для релегін среди насъ лишь въ томъ случав, если ватолическая церковь согласится преобразоваться серьёзно. Если эта реформа не состоится, то можно сказать, что дело проиграно для христіанства въ нашемъ племени».

инуты дуновевіємъ христіанскаго либерализма. Пропов'ядники накъ о. Дидонъ, какъ аббаты Перро и Фремонъ, достойнымъ образомъ отвічають образомъ писателямъ, какъ покойный Францъ Денорманъ, какъ г. Мельхіоръ де-Вогюе и г. Анатоль Леруа-Болье. Духъ Дарбуа, Дюпанлу, Лакердеровъ, Гратри, Монталамберовъ, Кошеновъ—не умеръ зе еранцузакой церкви.

"Мы только что видели, что роль католиковъ овебодоммолищахъ и преобразующихъ не есть — основать сенцу, но еснь дъйствовать на самую римско-патолическую церковъ, на подобіе запресни, о которой воворить Евенгаліс: "чему уподоблю парство Божіе? Ото чодобно запраскъ, которую жанцина взявши полощила на тря ифры муни, доколь не еснело все" (Л. 12, 20—21). "Должим ни мы были останавиться на этомъ нли пойти далъе? Я спреминаль себя объ этомъ наследьно разъ, и не безъ изкоторой муни. Примъръ Делингера, этого почтовнате патріарха канолической ресормал не оставанся безъ впенятлівнія на мемя: онъ не переогараль противними ватиканоримъ дегматамъ и отлученіямъ, но объ во вощать въ составъ германских станочка-

толиновъ, "По артломъ размыниенія, я следъ долгомъ дъйствовать мначе, чамъ этотъ знаменнъй учитель. Я побоядов отваваться отъ прояз моего овящещетва, правъ, скломныхъ каждую минуту изманиться въ обязанности, и я не пожедалъ признать, хота бы дажущимся образомъ, вмъняемости отлученія, жоторое поражаємъ

IIDOTEDHESOSE HORMEE HORMEEDEL.

"Мен друзья и и, им сочик обизанностью не сапрывать ущей на просьбы катомиковы, поторые, несприяедино изгнамима, какъ и мы, изъ своей церкви, иль не будучи въ состояни дышать ес атмосферей, прибътами для себя и для своихъ дътей из нашему одужению сващенивковъ христіанскихъ и каромическихъ. Въ этомъотношение обязанности и касающіяся религіошаго поститанія дътей ноказались намъ осферно важными и настоятральными.

"Наконопъ мы признали, что даже оъ точки зръкія дъйствія производимаго на мизніе и на совъсти внутри римской церкви, суму ествоваліе общественнаго святилища преобразованнаго кателищизма, въ такомъ центръ, какъ Парижъ, давало намъ болъе твердую точку опору. Когда дъло идеть о правственныхъ и религіозныхъ преобразованіяхъ, доназательство словесное недостаточно, — надо прибавить иъ нему доназательство деломъ.

"Мы заставни даже техъ, ито не приниваеть ихъ, уважать преобразованія наиболее автинатичныя римской вуріп, и чтобъ реворить лишь объ одномъ, то, о которомъ, во времена тридентскаго собора напа Пій IV говорияъ: "позволить священникамъ бражъ — значить низвести напу на степень лишь ениснопа римскато". Женясь едва 16 лътъ тому назадъ, я очень хорошо зналъ, что я нападаю не спеціальный еранцувскій предражудокъ. "Есть еранцузь», говориль Гизо, которые не вържтъ въ бытіе Воміе, но изрять въ безбрачіе свищенимовъ". И вотъ теперь именьо утверждено свободы чествате бражь для свищение няясь, вивсть съ отринаніемъ непограмимости шалы, носбуждаеть наиболее восторязаныя руковлесовній въ общиратихъ вудитеріякъ, передъ которация я гоморю ръ Париявъ и въ департаментакъ. Это, можно скимать, ость прициять примени".

"Насолическия ресорме во Францін веслетон дака вще болбе веливато: приотівненато принеста въздіра. Объ отомъ единства Інсусъ Христосъ молился передъ принесеніемъ Своей простиой мертикі, и ми не мемень комайзаться из чена, что молитва его рано вые поэдко неполийтся: "Молю Теби. Отче мей, да будуть они едино въ пами, чтобы мірь вършив, что Ти менавосладъ»! (Ісен. 17, 21)...

Новичнія средовія, мамін я імпричнет талинняєтюй перки, то — пересланный мир дистовь, разонлавшійся номитетом антійсних в вмерина::енихо дамь, живущимь во Франціи, то фонция перина. Воботитой перина о. Луазона. Теперь дайы поставний ребъ далью "обезпеченіе постоянной часовни и поміщенія для о. Гіацанта, нототорый должень простирать гостепріниство часто далено за свои ередства, для священнию , приходишиль на нему, — наме явис, другіє — таймо, чтобъ совъщаться или пребывать от нимъ . "Старо-католическіе и англиканскіе епископы, продолжають дистова, бывають порой его гостями, и его кастоящее жилище пеложительно слищкома мало, чтобъ соотвітствовать его служению 17. Многіє священнини жууть освобожденія ота духовкато

<sup>(1)</sup> Тенерь о. Луазонь и его сотрудники живуть скромно, но по крайней мара-



порабощенія, но имъ нужно помочь, по крайней мірт въ началь, или имъ придется лишь выбирать между поспъщнымъ и постыднымъ возвращениемъ въ Риму, или нищетой, одиночествомъ и голодной смертью. И если вспомнить, что наждый достойный священникъ, который ищетъ избавиться отъ папскаго ига, приходить въ своему рашенію не только черевъ долгое и старательное изучение и врвлое убъждение, но почти всегда разрывая свое сердце и терзая душу, ибо почти всегда ему приходится порывать вов связи семьи и дружбы, то конечно ни одинъ христівнинъ, сердцу котораго близки людскія скорби и благо церкви, не можетъ отвазать въ своей помощи, даже до личнаго самопожертвованія, въ этомъ жизненномъ деле Божіемъ. Шесть священниковъ обращались къ о. Гіацинту въ одинъ мъсяцъ последній ноябрь. Въ эти смутныя и трудныя времена мы не внаемъ, какое бъдствіе можетъ предстоять горсти върныхъ. собравшихся вокругъ открытой Библіп и свободнаго благовастія, желающихъ религіозной свободы и французской канолической (не римской) церкви, по плану англо-американской епископальной цервви"...

Къ обращенію комитета присоединенъ отрывокъ изъ незадолго до того сказанной рачи о Гіацинта:

"После стольких лете тяжкаго и часто непонимаемаго трудал и имеро великое утешение видеть, что семя, посенное на неблагодарной почее, среди скале и развалите, прорастаеть, съ благословениемъ Божимъ; и если мы можемъ выдержать наше положение и продолжать дальше, я верю, что недалеко время, когда мы вступимъ въ вредое поле жатвы. И добрые жатели готовы присоединиться къ намъ, если мы сможемъ помочь имъ вырваться изъ ихъ жестокихъ узъ и дать имъ поддержку—ибо делатель достоинъ своей мады—или какъ можетъ онъ жить? И надо помнить, что Римъ делаетъ своихъ служителей неспособными ко всёмъ другимъ жизненнымъ призваниямъ. Ожидать, чтобъ достойные священники, занимающие почетное и достаточно



могуть считаться (благодаря върнымъ друзьямъ) обезпеченними. Но этотъ человить, замимавшій до 1870 г. одно изъ самыхъ видныхъ положеній среди католическаго духовенства Парима, впослёдствін не-разъ и по-долгу не имёлъ совсёмъ инкакихъ средствъ.

обставленное мёсто въ римской церкви, забрались на одиновій и заброшенный чердавъ въ великомъ всемірномъ городі, есть омидать, что человінь получить крылья, бросившись съ крыши дома. Двіз постели можно сділать изъ одной и мы съ радостью разділням бы нашъ хлібъ на безконечныя доли, но есть преділы всякому человіческому вледінію и усилію. Малая, быстрая помощь, гораздо лучше, чінь изобиліе немного слишком поздної Зловіщій кризись — надъ нами во Франція; и Богь одинь зваєть, какое бідствіе и ужась предстоить намъ. Итакъ будомъ стоять и дійствовать, пока не слишкомъ поздно...

"Въ монхъ миссіоперскихъ путешествіяхъ по Франціи я могу засвидьтельствовать о большой перемый въ общественномъ мивній съ твув поръ, какъ мы начали наше двло реформы, и очень часто о коренной перемънъ въ личныхъ убъжденіяхъ; и недавно на востокъ Франціи, гдъ я говориль въ главныхъ городахъ, я болъе чъмъ когда-либо убъдился, что болъе половины натолической Франціи находится вий римской церкви. Перестали ли они быть католиками? ни одинъ на сотню, нужно бы сказать ни одинъ на тысячу-ибо невъріе есть весьма часто лишь предлогь для уклоненія оть требованій римскаго суеверія, и видимое отрицание и равнодушие суть лишь поверхностныя прикрытия затрудненія и невъдънія". Протестантомъ же, думаеть о Гіацинть, не станеть и одинь на десять тысячь: "протестантизмъ въ его настоящей формъ не годится для французскаго народа, ни для другихъ латинскихъ народовъ, и французские протестанты признають, что число и вліяніе ихъ уменьшается 18); во Франціи сорокъ милліоновъ натоликовъ и менъе милліона протестантовъ. Но они — дружественны къ намъ и мы любимъ ихъ 10). Въ два прошедшие мъсяца я былъ приглашенъ проповъдовать въ болве чвиъ двадцать протестантскихъ церквей, и я принимаю приглашение, когда могу. Я пошель бы и въ Ватиканъ и проповедоваль бы передъ папой, сслибы я могь, или въ сина-



<sup>14)</sup> Рачь сказана передъ собраніемъ сміннаннымъ по віропсповіданіямъ.

<sup>&</sup>quot;) Когда еще французское правительство стрсияло проповедь о. Луазона, протестанти давали ему возможность проповедовать и съ чрезвычайной терич-моотью выслушивали его обличения и Рама, и протестантизма.

готу, какъ двлать Учитель, и не отказывалсь ни на пядь оть монхъ релягіозныхъ убъжденій, ибо я не сектанть, но касолить, въ единственно мъ законномъ и върномъ христіанскомъ смыслѣ слова Спаситель міра пришель не для того, чтобъ основать римскую нли греческую, или протестантскую церковь, но Христову церковь, одну и вселенскую. И я высказываю протестантамъ стодь же откровенно, какъ римлянамъ, мои воззрѣнія на этотъ жизненный предметь; и очень рѣдко мы разстаемся безъ возраженій съ ихъ стороны симпатіи къ истинной и евангельской раформѣ среди римскихъ католиковъ—такой, надъ какой мы, старо-католики, трудимся.

"Мы не расколь и не секта, ибо мы остаемся върны историческому епископству, и принадлежа кълатинской вътви сохраняемъ латинскій обрядь посвященія епископами латинской линіи — и слъдовательно мы не секта; и мы соблюдаемъ полную въру первоначальной апостольской церкви, и слъдовательно — мы не раскольники. И мы молимся за соединеніе или, по крайней мъръ, за союзь всъхъ христівнскихъ норпорацій — ибо существуетъ лишь одна вседенская и каномическая церковь — сеятая церковь Христова, и всъ ня члены – братьн"!

Такъ кончастся лежащій передо мной листокъ.

Въ этомъ очеркъ я оставиль въ стеронъ богатый запасъ весьма здравых, делеких отъ односторонности и весьма церковныхъ мыслей; общерелиговныхъ, нравственныхъ и пелитическихъ, прекрасно развиваемыхъ о. Гіацинтомъ въ его проповъдякъ. Но, отступая отъ плана статьи, позволяю себъ въ завлючение привести два письма о. Гіацинта, могущія интересовать русскихъ читателей; — письма, писанныя имъ по случаю кончины М. Н. Каткова. Въ началъ статьи я упомянулъ о чертъ, весьма пленившей меня въ этомъ старце: о его глубокой и теплой любви въ родинъ. И вотъ, какъ французскій патріотъ, онъ радостно привытствоваль выяснившіяся за послыднее время дружественныя отношенія французскаго и русскаго народа. Но именно то, что раздвляло бы насъ отъ многихъ французовъ (что раздълило, напримъръ, насъ отъ великаго знатока Россіи, Леруа Болье) — наша въра и религіозное значеніе Россіи, это особенно тесно связываеть съ нами его симпатіи и особенно

высоно ставить въ его главахъ связь Франціи съ Россіей. Та-

1) Въ редакцію "Московскихъ Відомостей", отъ 3 августа (н. с.) 1887 г. "Позвольте мий предъ гробомъ знаменитаго сотрудника и друга вашего принести дань моего живаго скорбнаго и почтительнаго сочувствія.

Катковъ понядъ, что при нынашнемъ положеніи Европы, естественный, указываемый Провиданіемъ и необходимый союзникъ Россіи есть Франція.

Катковъ понядъ, что Имперія царей, наслідница Римской Имперіп и болье ведикая, чамъ ата послідняя, призвана не только водворить христіанскую цивилизацію въ Азіи, но и остановить въ Европів двоякое варварство, грозящее намъ: варварство людей войны и варварство людей анархіи.

Онъ понядъ наконецъ, этотъ ведикій духъ, не отділявшів патріотизма отъ редигіи, что православная восточная церковь, столь мало знасмая у насъ, нбо она держится на одинаковомъразстояніи отъ заблужденій и римскаго католицизма, и протестантизма, двухъ уклоненій Запада, — есть между тімъ візрный свидітель древней наослической візры и въ то же время твердая надежда будущихъ реформы и единотва.

Слава памяти его на землі! Миръ душт его въ мебъ!

2) Отпрытое письмо члену парижскаго городскаго совъта, Лави, отъ 5 августа 1887 г.:

"Я только что ознакомился съ докладомъ, въ которомъ вы возотали съ такой страстностью противъ всего, чёмъ можно изпомнить дётству то великое имя Божіе, которое обнимаетъсобою не только религію, но мысль, совёсть и сердце человёкаво всемъ, что есть въ нихъ благороднёйшаго и глубочайшаго.

Почти одновременно я читаль въ русскихъ газетахъ разсказъ о последнихъ минутахъ знаменитаго патріота, который быль однимъ изъ наиболее решительныхъ и полезныхъ друвей нашей страны, и я виделъ, какъ Катковъ, борясь со смертью, безстрашный и набожный вместе, приподнималъ левою рукою свою парализованную правую руку и осенялъ грудь свою знаменіемъ креста.

Я желаю, чтобъ русскіе не читали вашего доклада, ни бумагь вдохновенныхъ тёмъ же духомъ. Если бы они думали—хотя и ошибочно—что могуть судить о насъ по такимъ актакъ, они ужаснулись бы союза съ нами и отвратились бы отъ нашего илемени. Ибо они видёли бы тогда во Франціи лишь народъ обреченный на самый страшный и наименте излъчимый родъварварства изо встахъ—проистекающій отъ чудовищнаго и продолжительнаго злоупотребленія цивилизаціей"...

C. Cayquin.

## поученіе

ПРЕОСВЯЩЕННАГО НИКАНОРА, АРХІЕПИСКОПА ХЕРСОНСКАГО И ОДЕССКАГО, ПРОИЗНЕСЕННОЕ НА МОЛЕБСТВІИ ВЪ ДЕНЬ ПРАЗДНО-ВАНІЯ СТОЛЪТІЯ ЗАВОЕВАНІЯ ХАДЖИБЕЯ.

Да поставить тя Господь Богь Твой во главу, а не въ хвостъ; и будеши тогда выше, и не будеши ниже, аще послушаеми заповъдей Господа Бога Твоего (Втор. 28, 12—13).

Мы празднуемъ нынъ столътіе со дня завоеванія Россією сего мъстожительства, которое скоро переименовалось въ Одессу, рожденія Одессы, какъ русскаго мъстожительства, имъя праздновать чрезъ четыре года не иное что, какъ только день нареченія ей имени. А празднуя день ея рожденія, благодаримъ Бога за всъ его милости, явленныя ей за истекшее стольтіе, прося ей милостей Божінхъ и впредь.

О чемъ же намъ просить Бога? Чего пожелать Одессъ вънынъшній знаменательный для нея день? Въдъ бываетъ часто, если только не постоянно, по слову св. апостола Павла (Рим. 8, 26), что "о чемъ и помолимся, яко же подобаетъ не въмы". Задать себъ этотъ вопросъ далеко не излишне.

Вы всё здёсь, конечно, русскіе, хотя и разныхъ законовъ: кто православнаго, а кто и западно католическаго, и Лютерова, а кто и Моусеева. И не огорчитесь, если я обращу свои благожеланія Одессё, какъ городу именно русскому, обращу слёдующимъ харантернымъ благожеланіемъ пророка Божія Моусея народу Изранльскому: "да отверзеть тебв Господь сокровище свое благое, небо, еже дати дождь вемли твоей во время свое, да благосковить вся двла рукъ твоихъ. И даси взаимъ языкомъ многимъ, ты же не одолжишися. И обладаещи ты многими языки, тобою же не возобладаютъ. Да поставить тя Господь Богъ твой во главу, а не въ хвостъ". Это благожеланіе прорека Божія изречено наиъ-бы именно. дв и двйствительно, для насъ. И многое изъ него поразительно осуществилось надъ ками. Не все ли, вотъ вопросъ.

Что была Одесса, что быль этоть край до царотвованія Екатерины Великой? Положеніе русскаго племени въ Одессь будеть яснъе, если развите Одессы мы будемъ разсматривать въ связи съ развитіемъ всего Новороссійскаго края. Это была вемля безвластиая, на дълъ не подчиненная ни Русскому Царю, ни польскому королю, ни турецкому султану, ни крымскому хану. Это была арена, на которой сталкивались соперничествующія вліянія всяхъ четырехъ названныхъ властей и властителей. Это быль пустырь, богатый отъ природы, но пустырь, хотя и обильно утучняемый человъческою вровью, однако же и усердно опустошаемый кровавою борьбою удальцовъ изъ встхъ названныхъ странъ, особенно-же запорожскаго вазачества съ одной стороны, со стороны Россіи и русскихъ, а съ другой со стороны врымскихъ татаръ и турокъ. Запорожское казачество спускалось своими поселеніями только по Дивпру и то только немного ниже пороговъ, не смъя селиться по Бугу и Дивстру, а турецко-татарскія поселенія опасались подыматься выше Перекопа, береговъ Чернаго моря и устьевъ Дивстра и Дуная до Бендеръ. На Волыни и въ Подоліи царила пока еще Польша до Хотина, до посавднихъ десятильтій прошлаго XVIII въва.

Что сделали для этого края Екатерина Великая и князь Потемкинъ-Таврическій, Румянцевъ-Задунайскій и Суворовъ-Рымникскій? Что сделали последующім царствованія до нашихъ дней? Еще во времена Великой Екатерины весь Крымъ, какъ и всё укръпленные пункты по берегамъ Чернаго моря, до устьевъ Дуная, бывшіе въ рукахъ турокъ, очутились въ нашихъ рукахъ. Русское царство раздвинулось къ югу, какъ одновременно и къ юго-западу, на огромное пространство. Обширный Новороссійскій пустырь заседился въ большинствъ русскить племенемъ. Основались и выресли значительные новые города, не касаясь врымскихъ, Екатеринославъ, Херсонъ, Елизаветградъ, Николаевъ и другіе. въ тотъ числъ и наша Одесса. Одесса разрослась въ первый въ Россіи городъ, по торговому значенію, и въ третій по разнымъ другимъ отношеніямъ. Есть чъмъ помянуть день или дни, которыхъ стольтіе мы нынъ празднуемъ. Есть за что поблагодарить Промыслъ Божій, сице благоджощій Россіи и русскому народу.

Буквально сбылась ведъ нами первая половина изъ благожеданія Изранию пророка Божія Мочсея: "да отверзеть тебѣ Госполь совровнще свое благое". Отверваеть для своего врая Господь совровище свое благое, - врай весь въ сововудности, несомнанно набираетъ силу и богатаетъ. Отверзаетъ Господъ "небо, еже дати дождь земли нашей во время свое", — радуя насъ изъ году въ годъ болве или менве обильными плолами вемли. "Благословляеть Господь дела рукъ нашихъ", - край несомивнио стремиться из процевтанію. Нашъ край "взаниз даеть народамъ многимъ", — что доказывается громаднымъ отъ насъ отпускомъ самаго необходимаго для людей дара. Божія хивба; причемъ котя и мы одолжаемся у другихъ народовъ дълами рукъ иноплеменныхъ, въ которыхъ мы въ свою очередь емвемъ нужду, твиъ не менве, нашимъ торговымъ отпускомъ изъ года въ годъ превышается привозъ. А это значить, что мы одолжаемъ другіе народы, удовлетворяя нуждамъ ихъ нашимъ избытномъ. Тъмъ очевиднъе осуществляется надъ нами благожеланіе Моусеево: "и обладаещи ты многими народами, тобою же не возобладають". Другіе народы въ продолженіе истекшаго стольтія мы только побъждали; а когда и они, походомъ протявъ насъ почти цълой Европы, да и съ Азіей въ придачу, ръшились во что бы не стало сломить насъ, мы побъдоносно отбилесь. Но сбылось ин и окончаніе Моусеева благожеланія: да поставить тя Господь Богь твой во главу, а не въ хвость, и будения тогда выше, и не будеши ниже "?

Да, имъя честь быть русскими, мы глава надъ всъми покоренными Русью народами, глава въ Россіи надъ всъми нашими пришельцами, а не хвостъ. Однакоже съ грустью должно совнаться, глава, а не хвостъ, только въ полетическомъ, но едва ди въ нультурно-гранданскомъ отношения. Вотъ я уже местой годъ близко вижу наши веси. Съ нихъ начнемъ. Въ нихъ наше культурно-гранданское, сравнительно съ другими племенами, положение видиве, чъмъ въ городахъ, примърно въ Одессъ. Опъ же освътятъ намъ сравнительное положение русскаго- племени и въ Одессъ.

Храни меня Вогь взнести прискорбное слово и на другія племена, живущія среди насъ. Всвиъ имъ да отверзеть Господь Богь нашъ сопровище свое благос, и да благословить ихъ всвхъ возможнымъ на землі благоденствіємъ. Съ другой стороны нивто да не заподозрить меня въ нелюбви и въ своему родному русскому племени. Я русскій по крови и воспитанію, природный, даже оть части стараго рода славянинъ. Но сравненіе нашихъ съ ненашими иногда бываеть печально, даже больно для русскаго сердца.

Поражало въ прежніе годы, поразило также и въ настоящемъ след. повальное явленіе. Воть въезжаемь въ селеніе, вовсе не зная, русское ли оно, или же нерусское. Но вглядываясь, ръшаемъ безопибочно: да, русское, къ сожальнію. Вглядывансь въ другое, ръшаемъ также безошебочно: это нерусское, это нъмецкое. Вглядываясь въ третье, ръшаемъ опять же безошибочно: да, наменкое, воть съ этого конца, а далве воть туть же пошло селеніе уже русское, По накому-же признану мы такъ рвшаемъ? По признаку непочетному для русского. Нъмецное селеніе, — глядишь ли на него издали, глядишь ли вбливи, вездв одинаково строго, стройно, въ высшей степени правильно расположено: вездв похоже чуть не на городъ, да и лучше иныхъ городовъ; постройки такія капитальныя, одна на другую похожія; дворы такіе чистые, везда разумно — разсчетивно обсажены деревьями, и для красоты, и для безопасности отъ пожара; убогой хаты ни одной; убогой, безпорядочной, полуразвалившейся постройки — ни одной. А русскія селенія? Возьмите обратные признаки и приложите нъ русскимъ. Безпорядочность даже въ дучшихъ селеніяхъ, часто убожество; зданія построенныя кое-какь, недостроенныя, полуразвалившіяся, поставленныя виривъ и внось, безъ системы и порядна, какъ кому въдумается. Тамъ въ немецвихъ селеніяхъ, вроме общей добропорядочности, бьеть въ глаза общая зажиточность. Въ русскихъ же печалить

и безпорядочность, и безразсчетность, явная мебрежность и скудость. Посадки деревъ почти нигдъ, никавого намека заботы объобщемъ планъ, удобствъ и красотъ селеня. Раціональныхъ исдусственныхъ водоставовъ почти нигдъ.

Я заботиво привладываль ухо въ толкамъ знающихъ людей, духовенства и полицейскихъ чиновниковъ, землевлядвльцевъ и самихъ престыянъ. — Скажите, богатъють ди намцы? — Сами врестьяне отвъчають: на памяти живыхъ дюдей припци къ намъ бъднявами, теперь стали богачами. — Скажите, разживаются-ли евреи? И спрашивать нечего. Отвъть дають особенно города. напр., наша Одесса. Разживаются ди русскіе? — Да. — общій отвёть знающихь людей, — разживаются некоторые, но вообще едва ли. Гдв причина? — Въ отношени въ намцамъ, въ старые годы, она завлючалась въ особо-льготныхъ условіяхъ быта въ особомъ покровительствъ; это было, но теперь прошло. Тъмъ не менъе на памяти живыхъ дюдей нъицы къ намъ приходять беднявами, а все-же между нами разживаются. А что касается евреевъ, то имъ законъ и никогда не давалъ особыхъ преимуществъ. Еврей и нъмецъ между нами пробиваеть себъ дорогу въ своему благоденствію трудомъ и головою. Сегодня счастье, завтра удача, помилуй Богь, для постоянивго успъха нужно несколько и ума. Причину этого повальнаго явленія нужно искать въ нравственныхъ условіяхъ, въ племенныхъ народныхъ характерахъ. Сравнивая русскихъ съ инородцами, я ищу ее въ такъ качествакъ православно-русскаго люда, которыя близко подлежать моему духовному надвору.

Начиемъ со школы. Вотъ видимъ: намиы въ старомъ русскомъ поселеніи, откупивъ вемлю, заводять свое новое поселеніе; благоустроенное училище вавести пока не успали, но сейчась же сами, безъ стороннихъ побужденій и пособій, нанимають учителя для своихъ датей. Въ томъ же самомъ селеніи православный сващенникъ заводить при своемъ дома школу для своихъ прихожанъ и приглащаеть ихъ присылать въ школу датей. Прихожане не присылають ни одной души. Правда самихъ прихожанъ въ этомъ старо-русскомъ селеніи и не осталось ни одной души, остались только въ ближнихъ приписанныхъ деревняхъ. Но и оттуда, изъ самыхъ близкихъ, не отдаютъ датей въ шволу ни одной души. Слышу, намиы озабочены, чтобъ на

одно датя у нихъ не оставалось неграмотно. Слышу, воспитывають детей очень строго. Слышу, что и у евреевь все дети поголовно учатоя грамота. Слышу, что воть еврей баднякь, подовищикъ, зарабатываетъ нистожную плату, но и изъ той начтожную часть проживаеть на себя и семью, а на остальную часть воспитываеть одного сына въ университетв, другаго въ гимназів и т. д. Магометане татары также учать дітей грамотв всъхъ поголовно. А кто считаеть себя въ правъ, кто находить для себя не безчестнымъ, даже выгоднымъ, не учить детей? Тольно русскіе православные люди. Воть я архісрей уже местой годъ самолично убъндаю своихъ отдавать детей въ школу. И слышу всенародныя возраженія родителей противъ школы: "да что толку? Вотъ Богъ дождя не даеть, урожая не посылаеть, соха нужна; работа нужна". Въ земскія или министерскія школы отдають развів десятаго мальчика и двадцатую или тридцатую дъвочну. Говорю вообще, за точность цифръ не ручаюсь. Въ этомъ году слышалъ нъчто поразительное, да и постоянно слышу поравительныя вещи и дивлюсь: родители отдають малыхъ 10-лътнихъ дътей, мальчиковъ и дъвоченъ, въ работу по найму за 15 рублей въ годъ, за 11/2 руб. въ мъсяцъ, за 25 коп. въ день. Если дети — школьникъ или школьница, то ихъ неохотно отпускають въ наши церковно-приходскія піколы около 1-го ноября, а убирають изъ школы около 1-го марта. Знаю факты, что свищеники предлагають родителямъ даровое обучение двтей въ школахъ ли, у себя ли на дому, въ церквахъ ли по праздникамъ, а родители упорствують не пускать дътей. Отказывають въ какомъ бы то не было самомальйшемъ пособін школь постоянно. Воображають, будто благотворять священнявамь отпуская дътей въ обучение. Знаю фанты, что за малъйшую строгость въ дътниъ, сейчасъ же спъшатъ разбирать ихъ по домамъ. Господи! Какъ это все превратно стало на Руси, противно закону Божію, противно заравому обще-человъческому смыслу. Воть ни намцы, ни евреи, не магометане наши татары не затрудняются прибъгать и къ строгимъ мърамъ въ восцитании своихъ дътей. Да к мы еще такъ недавно не знали этого раболъпнаго страха предъ дътьми. За то теперь дети быють родителей. Между темъ, долго и напрасно было бы толковать о поразительный шемъ невыжествы врестьянскихъ детей, которыя не учатся въ школе, -- говорить

о томъ, что они лика Христова не различають, о страшномъ судъ не слышали. По сему и прочее разумъвай.

Продолжимъ церковію и церковностію. Спаси Богь русскихъ людей. Въ большинствъ они любить крамы Гесмедии, любить созидать ихъ и благоупрашать, любять доже посъщать. Но и въ эту искони завытную непорушную область начинаетъ пронивать великое разолабление. Воть въ субботу собственными тлавами видья по дорога сотим возова, ва ниха сидить маряженный русскій людь, старый и малый, мущены и женщины. Куда этоони вдугь? Вдугь навануне воокрессиви или праздиже на базаръ въ блинайшій городь или ивстечно. Тамъ они будуть кланяться во-первыхъ мамонъ, а затъмъ Бахусу, а далъе быть можеть и Венерв, вивсто Бога истиннаго. Несчастны церкви вбливи торговыхъ пунктовъ; по праздничнымъ диямъ онъ безусловно пусты, коть закрой ихъ, о чемъ приходится разсуждать совстыв серьёзно. Изъ такихъ приходовъ вст прихожане по правдничнымъ днямъ слоняются, буквально слоняются по базарамъ, по площадямъ, по улицамъ базарныхъ мъстъ, особенно же около увеселительныхъ заведеній. Слоняются тысячами. Я видыль это собственными очами. Я говориль и повторию: "посмотрите православные русскіе люди, — евреи по своимъ субботамъ наутъ поголовно въ свои синагоги и тамъ молятся Богу. А вуда идутъ русскіе люди? Даже безъ дъла всё бредуть на базары, слоняются здёсь по улицамъ, наполняють набани. Посмотрите, подумайте. По еврейскимъ субботамъ, ногда еврен правднуютъ и не вздять, повзда желваных дорогь бывають пусты, а пароходство между нашими городами даже вовсе прекращается. Я привывъ съ детства видеть въ Белоруссіи, что тамъ по городамъ и мъстечкамъ всякая торговля прекращается, когда еврем празднують, и города, даже губернскіе, принимають праздничный видь. Не силою власти, а своею нравственною силою, уважелість въ своему закону и своимъ отцовскимъ завітамъ, оврем останавливають въ свои праздники обще-русскую живнь. А наши, не уважая свой Божественный занонъ, свои свято-русскіе обычан, топчуть русское имя въ грязь, къ злорадной потвив надъ ними тъхъ же инородцевъ, ивмцевъ, евреевъ, татаръ, да и всвкъ.

Перейдемъ теперь нъ народной нравственности. Прежде, чъмъ чужеродные грахи считать трудиться, не лучше ли на себя оборотичься. Помино даже докучныхъ газетныхъ толковъ, я имъю свои собственныя данныя, получаемыя изъ върныхъ источниковъ, что правственность расшатывается; особенно препко расшатываются седьмая и пятая заповеди. Дети бьють родителей, а родители быють своихъ дътей и т. н. Вотъ что очевиднон повально и глубоко печально. На вызвять изъ Одессы къ Кривой-Балкъ вижу почти на наждомъ домъ вывъски: "ресторація съ напитнами, кабакъ, ресторація съ напитками, кабакъ", все одно и тоже десятив, и безъ сомивнія, сотни разъ. Воть я и. началь спрашивать русскихъ людей по ближайшимъ селамъ, чрезъ которыя проважаль: "а скажите, русскіе люди, видвль ли вто изъ васъ пьянымъ еврея "? Молчатъ, или отвъчаютъ: "ни, николи". Я подтверждею: "я въ детстве видываль евреевъ навесель, обыкновенно въ веселый праздинкъ Амана. А видъли-ль свых пьянаго валяющагося на улицъ?-- Ни, николи.-- А видели-ль нвица къянаго валяющагося на удипв"?—Тоже молчаніе, тоже: ни, николи. И я подтверждаю, что никогда не видълъ пъянаго в'мца: "ему де стыдно валяться пьянымъ на улиць, а русскому воть не стыдно. А скажите, овреи заходять въ кабаки"? -- Отьсть: "торгують". — "Да, бывають въ набанахъ, чтобы торговать. А заходять-ии чтобы повессинться, что навывается покутить"? — Въ отвътъ молчаніе. — "Ну, а німцы заходять ли "?— Помодчавин, отвъчають: "да, ваходять, зайдеть иной, выпьеть, погръется. - Да зачемъ немцу и заходить", --говорять, --, у него чуть не у каждаго стоить по бочкъ вина въ погребу. --- , Отчегобы, -я спрашиваю, - пне стоять по бочив вина у наждаго русскаго "? -- Отвътъ военародный, -- истинно говорю, не дгу: "да русскій умреть на бочев, пока не выпьеть всю". Выразительно и почетво. -- "Скажите же, кто наполняеть всв эти кабаки, ресторація съ напитвами и т. п.? Кто ихъ содержить и питаеть? Кто оплачиваеть"?--Отевтъ всенародный въ разныхъ селахъ и церквахъ: "мы, русскіе православные".-Теперь вамъ вопросъ: вто платить за врепкіе напитви ежегодно всё эти сотни милліоновъ? Мы, русскіе православные! Почетно и полевно для русскаго племени.

Отсюда то и заметное повальное обедение русскаго люда. Русскими, и очень мало инородиами, питаются и поддерживаются всё места распродажи увеселяющихъ питей по всей Имперіи. Изъ-за питей, на воторыя русскій православный человень индается съ жедностію безъ всянаго удержу, онъ теряетъ и свое состояніе, и свой трудь, и свою силу, и свой правственный характеръ, и свою честь. Быть пьянымъ, валяющимся, сивернословящимъ, буйствующимъ всякому инородцу стыдно, но русскому человену не стыдно.

Оттого русскій человінь везді работникь на всякаго инородца, особенно же на запраннахъ, какъ здвоъ, въ Одессв. Честную работу исполнять никому не отыдно. Но общественныя условія располагаются такъ, что русскій челов'якъ охотно идетъ въ работу и къ еврею и къ нъмцу. А нъмецъ унизиль бы себя, еслибы пошель въ работники къ русскимъ. А еврей, если и исполняеть работу между русскими, то больше или меньше начальственную, надзирательскую, учетную. Но чтобы еврей быль простымъ работникомъ у христівнина, этого я не видъль и не слыщать. Христіанинъ же часто работаеть на инородца не только по доброй воль, но и по рабской неводь. И никто въ этомъ не виновать, вромь его самого. Своею собственною немощью онъ закабаляеть себя инородцу въ вольное рабство. Онъ проматывается, онъ пропивается, онъ должаеть; а въ христіанскомъ обществъ пода не оказывается еврейской, нъмецкой солидарности, чтобы обуздать, чтобы поддержать и на путь истинный направить своего немощнаго брата. Другіе около насъ поддерживають другь друга, и мы это видимъ и хвадимъ и часто завидуемъ, неръдко даже бранимъ другихъ за то, что следовало бы хвалить и перенимать, а сами не двлаемъ. Всв смотримъ врозь.

Отсюда духъ приниженности въ русскомъ человъкъ предъ инородцами. Намъ бы выставлять русское знамя, русское имя, превыше всякаго ходма высокаго, превыше всякой башни превысочайшей. Между тъмъ стороннему свъже-русскому глазу кажется, свъже-русскому чутью чувствуется, что мы въ этой окраинъ какъ будто прижимаемся, не прижимають насъ, а сами прижимаемся къ стънъ, какъ будто сами припрятываемъ свое русское имя и происхождение: "навините моль, родились русскими, усиливаемся поправить, но не вдругь поправишь это несчастие". Гдь туть густота русскаго наседения? По Романовкамъ, Пересыпямъ, по разнымъ Балкамъ; все это бритое, въ жалкихъ ивмецкихъ костюмахъ, пиджавахъ и пальто, даже въ низшихъ сферахъ, безъ русскаго обличия, которое выставить впередъ и непривычно, и какъ то непочетно, почти что неприлично.

Отсюда незаватно пригнетающая рабольшая подражательмость, не васаясь уже высшихъ интеллигентныхъ соеръ, которыя увлекаются идеаломъ не русской самообличной обособленности, но идеаломъ обезличеннаго восмополитизма, -- подражательность, которая спускается уже весьма широко и глубоко въ врестьянскую русскую среду и насается самыхъ существенмыхъ интересовъ русской народности и въры, выражансь въ стремленін въ штундизму. А что такое штундизмъ въ народной средь? Отвъчаемъ ръшительно, что это уродливое онъмечение. Въ одномъ сель, выходя изъ церкви, видимъ выдълившуюся изъ народа группу. Шапки предъ проважимъ архіереемъ не ломаютъ, всв, до одного, бритые, всв, до одного, въ короткихъ ивмецкихъ пиджанахъ. Глядя на эту не руссную группу, совствиъ добродушно говорю своему спутнику: "это, очевидно, ивмцы". Но чрезъ минуту мы сообразили, что натъ, что эти намцы съ видувчерашніе прихожане этого же самаго прихода, это — м'ястные штуняясты. Они отреклись отъ русскаго Бога, отъ русской въры, отъ русскихъ свято-отеческихъ обычаевъ, отреклись отъ своихъ отцовъ и братій, отъ рода и племени, отрежлись отъ русской родины, отъ русскаго платья, отъ русскаго обличін; они возлюбили быть нъмцами въ Россіи, они вывъсили у себя въ домахъ портреты Вильгельма I и принца Баттенбергскаго, а подъ ними нарочно вышають портреть Русскаго Царя. Подумайте объ этомъ всъ руссвіе интеллигенты, сочувствующіе штунда. Штундаизмина Россіи и всему русскому. Идеалы и привязанности штунды не въ Россіи.

Выходить отсюда, что обливь весь югь Россіи цвлыми потовами русской крови, мы, именно мы, русскіе, разгромили имперію султановь, нвкогда грозныхь для всей Европы, для цвлаго світа, а дважды дали тяжкій отпорь и соединенной противь нась Европы. Мы возвышены всегда во время тяжкой военной грозы, вызывающей наружу нашу всенародную доблесть; не во время мира мы погружаемся въ обычную русскому славянству апатію, въ распущенность, въ шатость умовъ и нравственных правиль. Эта шатость въ последнее время становится даже идеаломь для многихъ, считающихъ себя передовыми умниками, и ведетъ нашъ общественный строй къ обезличению и разложению теперь быстрее, чемъ ногда-либе. Посредствомъ военныхъ погромовъ мы возобладали мадъ многими народами, надъ ньми же пока нинто. Но слабостью, но шатостью, культурно-гражданской и въроисповъдной доблести, мы норовимъ посадить на свой хребеть всякаго инородца, который только чувствуеть въ себъ охоту състь на него, и у себя же дома, въ русской землю, отвоеванной нашею кровью, нашими костями, нашими же и головами, становимся не во главу, а въ хвость, не выше, а ниже другихъ народностей.

Чего же пожелаемъ Одессъ въ сей знаменательный день? Точнъе, чего пожелаемъ русскому народу въ Одессъ? "Да поставить его Господь Богъ нашть во главу, а не въ хвость. Да будеть онъ выше, и не будеть ниже" другихъ племенъ и народностей, жавущихъ съ нами. Это благожеланіе и для нихъ. Въдърусскій, а не иной народъ въ Россіи—основа връпости парства, основа прочности всенароднаго благоденствія. Въдъ русская шатость вызоветь шатость и общаго благосостоянія. Въ однемъ селеніи евреи благодарятъ меня ва то, что я молился въ засуху о дождъ.—"За что же вы меня благодарите",—спращиваю ихъ.—" А будетъ русскимъ хорошо", — отвъчаютъ — "будеть и намъхорошо". — Отвъчено весьма здраво, осмысленно. Будетъ русскій народъ благоденствовать, будутъ в всъ племена и языви въ Россіи благоденствовать. А понизится русское, понизитоя и общее благосостояніе.

Помолнися, о чемъ ежегодно модимол въ день имянить Одессы, 22 августа, да даруеть ей Господь, въ грядущее стольтіе, да в во всъ грядущіе въка, "вемли плодоносіе, воздуховъ благораствореніе, моря тишину, жилищъ кръпость, входовъ и исходовъ свободу, и предъловъ нашихъ безопасность. Надъ всъми же симв да отженеть оть насъ Господь всегубительный духъ невърствія, крамолы и ожесточенія во гръхахъ; да обитая въ мъсть семъ,

идеже внемлются племена и языки, не увлекаемся, яко же маліи діти, обычаями сыновъ иноземныхъ, воеже отступити намъ отъ святыхъ преданій и завітовъ отцевъ нашихъ; да въ чистоті и правді поживемъ вся дни живота нашего, славя предъ языки иновітрными, не словами точію, но паче благими дітніями, всесвятое имя Божіе, подая образъ благочестія, воздержанія и милосердія градамъ и весямъ, ближнимъ и дальнимъ; да пребудетъ милость всемилосердаго Бога нашего на насъ и граді нашемъ во віжи". Аминь.

## БИБЛЕЙСКІЯ ЖЕНЩИНЫ\*.

## Мать Михи и жена девита.

На горъ Ефремовой жилъ во времена судей человъвъ, по имени Миха, о происхождении котораго намъ ничего болъе неизвъстно. Онъ похитиль у своей матери 1100 сиклей серебра; мать, чистая, но скупая женщина, была до такой степени раздражена потерею денегъ, что изрекла проклятіе вору. Миха, слышавшій провлятие своей матери, началъ тосковать, такъ какъ совъсть его говорида ему, что надъ обладателемъ этихъ денегъ тягответь произятие его матери. По Вульгать Миха, повидимому, получиль эти деньги на сбережение отъ своей матери, которая въ присутствіи своего сына посвятила ихъ Господу. Некоторые считають эту женщину престаралою вдовою, такъ какъ внукъ ея отправляль уже обязанности левита 1). Иные раввины полагають, что мать Михи тождественна съ Далидою, обратившею плату за предательство на изготовленіе истукана. Но Далида была Филистимлянка, а мать Михи происходила изъ волена Ефремова. Миха, не желающій удерживать этихъ денегь, обремененныхъ материнскимъ провлятіемъ, говоритъ матери своей: "Это серебро у меня; я взяль его". Женщина, полная радости, что сынъ сознаеть свою вину или (по Вульгать) хорошо сбе-

<sup>\*</sup> См. май-іюнь и іюль-августь «Прав. Обозр.» за 1889 г.

¹) Судей. 17, 5.

регаеть полученное, столь же быстро обращаеть провлятие въ благословеніе, канъ будто въ ея власти распоряжаться провлятіемъ и благословеніемъ: "Благословенъ сынъ у Господа!" Къ ней можно отнести слова Апостола: "Изъ твхъ же усть исходить благословение и проклятие". Затымь она продолжаеть: "Это серебро я отъ себя посвятила Господу для (тебя) сына моего, чтобы едвать изъ него иступанъ и литый вумиръ; итакъ отдаю оное тебъ". Изъ этихъ словъ нъкоторые толкователи заключають, что Миха похитиль для того, чтобы сдвлать для себя нотуканъ и литый кумиръ. Мать, узнавшая о намеренін своего сына, хочетъ поэтому укротить его и возвратить ему деньги для этой цвли, обнаруживая такимъ образомъ соревнование въ суевъріи съ своимъ сыномъ, чтобы не брать на себя отвътственности за неосуществленіе важущейся богослужебной цвли, которую возымыль ен сынь. Тогда какь по этому объясненю настоящимъ виновнивомъ употребленія денегь на неваконный вудьть быль Миха, а мать является только его соучастницею, другіе считають мать главною виновницею въ этомъ делё и переводять: я посвятила это серебро, то-есть я предназначила употребить его на приготовление иступана для тебя, повтому и вручаю его теперь тебъ.

Когда Миха действительно возвратиль деньги, мать его изъ 1100 сиклей взяла 200 сиклей и отдала ихъ плавильщику, чтобы онъ сделаль изъ нихъ истуканъ и литый кумиръ. Последній и быль поставлень затемь въ доме Михи. Изъ этого въ свою очередь явствуеть, что прежнее провлятіе вызвано было у матери Михи скупостью, а не посвященіемъ Богу; потому что изъ 1100 она употребляеть на истуканъ только 200 сиклей. Миха отделиль въ своемъ доме храмикъ для Элогима, сделаль себъ въодъ и терафимъ и посвятиль одного изъ своихъ сыновей въ свищенника, однако впоследствіи пріобрель для этой службы одного безместнаго левита з). Конечно, этоть домъ не быль такимъ, въ которомъ приносились бы жертвы идоламъ или Ваалу или же было бы установлено законное богослуженіе: культъ, установленый въ доме Михи, былъ не законный культъ, носившій только форму и названіе истиннаго богослуженія. Ефодъ

<sup>2)</sup> Судей, глава 17.

съ уримомъ и туммимомъ, служившій для первосвященника прорицалищемъ, долженъ быль елужить его частному интересу и из привлеченю имъ народа. Человътъ, боявшійся провлятія своей матери, подвергаеть себя теперь самъ провлятію Божію, ставя въ своемъ домъ такой запрещенный истуканъ. Какой видъ и какое устройство имълъ этотъ ноеладній, этого нельзя опредълить съ точностію. Это введеніе незапоннаго культа сдъльлось впосладствік весьма роковымъ для Маранля (Дана).

Если этоть примъръ показываеть, насволько Имранль во времена судей уклонился отъ путей истиннаго богослуженія и отъ истинной религіи Ісговы, то другой случай представляєть развтельныйшее свидытельство о правственной испорченности части Израния въ этотъ періодъ времени. Въ овверной части горы Ефремовой жиль одинь девить, взявшій себь жеву ков Виолеема, которую онъ сильно любиль, осланденный, какъ нишеть Іосноъ 3), ея прасотою. Такъ вакъ эта женщина въ сврейскомъ текств и въ Вульгатв 4) называется наложницею, то можно допустить предположение, что левить уже нивль жену. Эта женщина не любила его, блудодъйствовала съ другими и возвратилась въ домъ отца своего. По Іосноу, она питала отвращение нъ своему мужу; и такъ какъ левить тъмъ болъе воспламенялся въ ней любовію, то дъло дошло до семейныхъ ссоръ 5), всявдствіе чего она оставила его. Развины утверждають, что она была отпущена левитомъ за прелюбодъяніе; но солибы дъйствительно имело место прелюбодение, на такома случае она не могъ бы взять ее опять въ себъ 6). Когда она уже четыре мъсяца прожила въ отповономъ домв и не возвращалась, повидимому, къ своему мужу, а девить между тёмъ, томимый, какъ пинеть Іоснов, любовію, не коталь оставить се, то онь всталь и пошеть за нею, чтобы поговорить нь сердку ея и возвратить ее въ себъ. Съ этою цвайо онь ввять съ собою слугу и пару ословъ.

Его примирительныя попытки были небезусившим. Жена при-



<sup>3)</sup> Ant. V, 2, 8.

<sup>&#</sup>x27;) Суд. 19, 10. 24. 27. Сл. Івронина in Mich. 5 и Амеросія, l. 3 de off. ср. 19: Levita acciperat sibi jugalem, quam a concubitu appellatam arbitror.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Амеросій, l. с. Іероним, l. с.

<sup>•)</sup> Второв. 24, 2...

ениа его ласково и ввела его въ домъ отца своего, который встратиль своего зяти съ радостію, устронав для него угощеніе и уговорить остаться у него. Когда въ четвертый день рано утромъ девить хотвиъ отвравиться въ путь, тесть его уговоряль его остаться еще ночевать и всть съ нимъ хлабъ; даже на пятый день утромъ онъ даль уговорить себя остаться до полудия. Отепъ дъвицы уговаривалъ его опять остаться, потому что день преклонияси уже къ вечеру; но левить не согласился и оставиль съ женою своею домъ его. Не въ чести левита служить то, что онъ проводить столько дней у своего тестя въ відв и питьв, а равно и его страстная любовь въ этой наложниць. При наступленіи ночи они прибыли въ Іевусъ (Іерусалимъ); слуга предлагаетъ своему господину переночевать здась. Но левить не хочеть оставаться въ городъ иноплеменниковъ (вевусеевъ), а хочеть продолжать путь до Гивы, или Рамы. По захожденіи солица они достигли Гивы; но нивто не хотвль здёсь дать имъ кочлега. И вотъ одинъ старикъ съ горы Ефремовой, жившій здёсь чужестранцемъ, возвращаясь съ поля и замітивъ прохожихъ на городской удицъ, принядъ ихъ въ домъ свой.

Когда они сидвли за столомъ, нечестивые Веніамитяне окружили домъ и, какъ нъкогда Содомляне, требовали чужестранца, чтобы познать его. Старикъ Ефремянинъ хочеть, какъ нъкогда Лоть, защитить своихъ гостей отъ такого нечестиваго насилія и готовъ отдать имъ для удовлетворенія ихъ безумной страсти свою дочь дъвицу, а также наложницу своего гостя?). Но такъ какъ нечестивцы не хотыли и слышать объ этомъ предложеніи отказываясь и отъ дочери своего соста, то мужъ (девить) выветь къ нимъ свою наложницу. Красота ея усмиряеть неистовыхъ сластолюбцевъ, которые ругаются надъ нею позорнъйтимъ образомъ цълую ночь (сл. 20, 5). Іосифъ е) старается смягчить этотъ поступокъ Гивянъ утвержденіемъ, что они съ самаго начала требовали для удовлетворенія своей страсти наложницу левита, прелыщенные ея красотою, и взяли ее насиліемъ, грозясь убить его.

1

į

Э По Амеросію І. с. Ефремлянинъ предлагалъ кромф своей и подругу ея (или по ифкоторымъ изданіямъ jugalem suam, следовательно свою жену).

<sup>\*)</sup> Ant. Y. 2, 8.

Хорошо ин поступали ховяниъ и девить, предарая сластолюбцамъ дочь и жену, объ этомъ нужно сказать то же самое, что было сказано прежде о Лотв. Некоторые ") стараются оправдать обоихъ темъ, что они котели меньшимъ зломъ предотвретить большее протовоестественное эло и поступали такъ по ошибив, думая, что правильный образъ двиствія есть квиствіе по примъру Лота. Но другіе 10) обвиняють обоихъ во гръхъ по правилу Апостола: "не будемъ двлать зло, чтобы вышло добро"11); потому что, желая отвратить одинь грвать, они сдвлали другой, не зная, въ состсянів ли они будуть отвратить первый? Инъ следовало поэтому-такъ думаютъ-предоставить делу идти своимъ порядкомъ, поручить себя милосердію Божію и лучше перенести даже смерть, нежели такъ или иначе содъйствовать гръху. - Сластолюбцы оставили женщину только при наступленів зари, и она, дошедши до дверей того дома, въ которомъ остановился ея мужъ, упала мертвою (вследствіе ночнаго безчивіз надъ нею) 12). Іосноъ думаеть, что жена испустила духъ частію отъ скорби о перенесенныхъ неистовствахъ, частію отъ стыда, что должна такъ возвратиться къ своему мужу. Когда левить вышель утромъ, чтобы идти въ путь свой (потому что онъ, въроятно, уже отнавался возвратить себъ жену отъ неистовой толпы), онъ видить ее лежащею у дверей дома съ распростертыми руками. Не получивъ ответа на свое обращеле: "вставай, пойдемъ! « онъ положилъ трупъ на своего осла, чтобы препроводить его на свою родину. По прибытіи домой, онь разрёзаль трупь по членамь его на двёнадцать частей и разосладъ ихъ во всё колена 18): такъ аппеллируеть онъ къ нравственному чувству всего народа. Разръзанная женщина должна была служить живымъ доказательствомъ того, что въ Изранив следуеть опасаться полной анархіи, если не уважаются уже права гостепріниства, если могуть совершаться языческія

<sup>\*)</sup> Кастанъ, Менохій, Серарій, Корнелій и Ляпиде.

<sup>16)</sup> Тостать, Эстій, Кальметь, Бонфрерій, Петрь Мученикь.

<sup>11)</sup> PRMI. 3, 8.

<sup>1°)</sup> Амеросій і. с.: Пораженная ужасныть издівательствомъ или сворбію объобиді, она упала у дверей и испустила духъ, предоставляя своему мужу отдать ей, по крайней мірів, послідній долгь за ел добрую жизнь.

<sup>&#</sup>x27;3) Судей, глава 19.

нервости, подобныя Содомскимъ, и что ни одна женишив не можеть уже быть безопасна отъ подобных оснорбленій, если останется безнаказаннымъ такое дало. Этотъ постывный поступокъ Гивянъ возмутниъ всего Израния. Собравшись въ Массисъ (Мицка) Изранльтяне требовале выдачи преступниковъ. Такъ вавъ Веніамиты отвазали въ этой выдачь, то остальныя кольна начали войну противъ Гивы и Веніамина, сомгли, после жестокаго сопротивленія, города этого ноліна и умертвили людей и скоть, такъ что все кольно было истреблено почти до основанія 14). Израндьтяне повлядись въ Массисъ не отнавать дочерей своихъ сынамъ Веніамина въ замужество: на это кольно ольдовало смотръть вакъ на явыческій народь. Когда впоследствіи народъ собрадся въ Силомъ, то провлятіе, произнесенное въ Массифъ, вольдотвіе чрезвычайнаго огорченія, полавалось ому слишкомъ жестокимъ; потому что они выходили карать виновныхъ, а не истреблять все кольно. Теперь, когда страстное ожесточеніе улеглось, они оплавивають последствія своего дела и думають о томь, вань бы исправить ихъ. Въ то же время онв повлянись предать провлятію всякій городъ, который не пришлеть своихъ выборныхъ въ народное собрание и не приметь участія въ войнъ противъ Веніамина. Теперь при спокойномъ размышленін оказалось, что Іавись Галаадскій не присыладь совсить своихъ выборныхъ въ Массифу. Чтобы оказать индость кольну Веніаминову, Іавису пришлось расплатиться за гораздо меньшую вину; противъ него посыдается 12,000 сильныхъ мужей съ приказаніемъ поразить всёхъ жителей за исклюніемъ дъвицъ, которыя должны быть оставлены для Веніамитянъ. Въ Іависъ нашля 400 дъвицъ, которыя и были приведены въ Силомъ и отданы въ замужество оставшимся въ живыхъ Веніамитянамъ. Добыча этихъ девицъ была насильственнымъ выходомъ изъ затруднительнаго положенія. Однако этихъ 400 дъвицъ было недостаточно для 600 мущинъ, оставшихся въ кодънъ Веніаминовомъ: приходилось добыть женъ еще для 200 человъвъ. Такъ такъ остальныя колъна не могли отдавать имъ своихъ дочерей въ замужество по причинъ данной клятвы, то Веніамитянамъ оставался только одинъ исходъ-похищать себъ

<sup>14)</sup> Судей, глава 20.

мень. Старъйшивы народа сами помогия имъ въ этомъ, давъ имъ совъть во время ближайшаго праздника въ Силомъ, когда дочери Иврандевы плясали въ хороводахъ на открытомъ мъстъ, похитить для себя женъ изъ плящущихъ дъвицъ, успоноивая въ то же время Веніамитянъ относительно послъдствій этого похищенія: если, говорять старъйшины, отцы или братья похищенныхъ дъвицъ придутъ въ намъ съ жалобою, то мы снажемъ имъ етъ вашего имени: "Простите насъ за имхъ; ибо мы не взяля для наждаго изъ нихъ жены на войнъ (противъ Гависа), и вы не дали имъ (доброжовъно); теперь вы виновны". Веніамитяне послъдовали этому совъту, взяли себъ женъ по числу своему (именно 200), похитивъ ихъ изъ плясавшихъ дъвицъ, и возвратилноь въ удъль свой 15).

Въ римской исторіи мы встрвчаемъ въ похищеніи сабинянокъ анадогическое событіе, хотя нівкоторыя обстоятельства въ томъ и другомъ событіи различны 16). У Веніамитянъ это похищеніе было законною необходимостью,—но оно не было такою у римлянь; здісь похищеніе сабиняновъ произвело многія войны и убійства,—тамъ же діло окончелось вполні мирно и много содійствовало укрівшенію коліна. Впрочемъ все были это такія ненормальныя явленія, которыя не легко могли иміть місто при правильномъ государственномъ устройстві народа. Поэтому священный писатель и заключаеть свою книгу замічаніємъ: "Въть дим не было царя у Израиля; каждый ділаль то, что ему кавалось справедливымъ".

#### Ноеминь, Орфа и Русь.

Во времена судей одинъ человъвъ, именемъ Елимелехъ, переселился, вслъдствие голода, изъ Виолееема Гудейскаго въ землю Моавитскую съ женою своею *Ноеминью* <sup>17</sup>), то-есть прекрасною, пріятною <sup>18</sup>) и двумя сыновьями Махлономъ (Магалономъ) и Хи-

<sup>15)</sup> Судей, глава 21.

<sup>16)</sup> Серарій въ толков. на 21 главу qu. 5. Сл. Автустина Січ. Dei 1. 2. ср. 17 н 1. 3. ср. 13.

<sup>17)</sup> Το-οστь Νοοπί, Νωεμίς, Ιοσπφε: Νααμίς.

<sup>14)</sup> Иначе объясияеть Исидорь, етут. 1. 7, п. 57. Ноеминь, которую можемь

деономъ (Хеліономъ). По показанію раввиновъ 19), Ноеминь была племянницей князя Наассона изъ колона Іудина и дочерью брата Салионова. Елимелекъ умеръ въ земле Моавитской, а сыновья его женились на Моавитинкахъ: Махлонъ на Руси (4, 10), а Хилеонъ на Орфи (Орпъ), но не при жизни отца, какъ думаетъ Іосифъ 20), а уже послъ его смерти. Парафрасть и развины уличають обонкь сыновей въ томъ греке, что они женились на язычницахъ, и думаютъ, что Богъ напазаль ихъ за это преидевременною смертію. Но законъ Монсеевъ 21) запрещаеть брань только съ ханаанскими женщинами и затамъ принятіе Моавитянъ въ общество Господне 82); последнее же обстоятельство не имбеть примененія къ женщинамь, такъ какъ обе не могуть составлять новаго поволенія <sup>23</sup>). Впрочемъ и адесь навиняеть необходимость, такъ вакъ оба возмужавшіе юнощи не не могли найдти въ чужой земль израильскихъ женщинъ и, въроятно, женились на чужеземнахъ съ согласія своей матеры Приняди ли объ Моввитянки еврейскую религію сейчась же при завлючении брака, этого недьзя сказать съ достовърностью. Іудейское преданіе <sup>24</sup>) признаеть Рубь потомкою Моавитскаго царя Еглона, угнетавшаго Израила за грвхи его; поэтому дочь угнетателя становится матерію Освободителя (Мессіи). По Іерониму <sup>25</sup>) Рубь происходила изъ той части земли Моавитской, воторая принадлежала въ ваменистой Аравіи, имъвшей главнымъ городомъ Петру. По Талмуду 26) имя Русь 27) указываетъ

толковать въ смыслѣ *утвиенной*: потерявъ въ чужой землѣ мужа и смновей:
она нашла себъ утвиеніе въ невъсткъ Моавитянкъ.

<sup>19)</sup> Bab. bath. cp. 5 u Raschi cp. 1.

<sup>20)</sup> Ant. V. 10, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Bropos. 7, 3.

<sup>21)</sup> Второз. 23, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Сл. Августина, qu. 35 in Deut. 23, 3. 4 и Серарія, qu. 12 in ср. 4 Ruth.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Сл. Серарія въ толкованін на книгу Русь гл. 1. qu. 7.

<sup>23)</sup> Ep. 54 (al. 10) ad Fur. n. 17.

<sup>26)</sup> Rerochat 7 a. Bab. bath. cp. 1. fol. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) То-есть: irrigua, ebria, орошающая или орошенная, упоенная. Другіе, напр. Фюрсть, толкують: другиня Божія. По автору Ор. imperf. in Matth. hom. 1 (Златоусту) Русь означаєть *едожновение*, потому что она двлада и говорила все по вдохновению Божію. *Исидоръ*, Етут. 1. 7. п. 58: Русь означаєть постанивощая; пбо она была чужезенка изъ народа язическаго и, оставить отечество, поспет

на ея потомка Давида, напольшего жаждущихъ Бога псалмами и духовными пъснями. Ороа не имъла по своему происхождению родственныхъ отношеній къ Руеи, но породнилась съ вею тольно чревъ своего мужа (1, 15). Іудейское преданіе 28) считаєть ее матерью исполина Голіава, въроятно, по сходству съ именемъ Гаравы или Равы 29); но, не говоря уже о времени, въ воторое жили Ороа и мать Голіава, последняя была Филистимлянка, а первая Мозвитянка. За четыре слезы, пролитыя Ороою при равставаньи съ Новминью, отъ нея должны произойти четыре герон, и въ томъ числе Голіавъ, котораго победиль сынъ (Давидъ) 40). Впрочемъ Рава была не мать, но отецъ или родъ Голіава. Недостоверно также толкованіе и имени Ороы: образмоющая мемль.

Спустя десять льть умерли также и оба эти сына бездытными, такъ что Ноеминь осталась одна съ двумя своими невыстками. Узнавъ, что Господь опять благословиль землю Изранльскую клюбомъ, она встала съ Орфою и Руфью, чтобы возвратиться въ свое отечество. Когда онъ прошли уже нъкоторое пространство, Ноеминь сказала своимъ невысткамъ: "Пойдите, возвратитесь каждая въ домъ матери своей (потому что овдовъвшія дочери жили въ одномъ домъ съ своими матерями; вмысть съ этимъ она хочетъ противопоставить естественную мать самой себъ какъ свекрови). Да сотворить Господь съ вами милость, какъ вы поступали съ умершими и со мною! Да дастъ вамъ Господь, чтобы вы нашли пристанище каждая въ домъ своего

Sed pristinus Orphae
Fanorum ritus praeputia barbara suasit
Malle, et semiferi stirpem nutrire Goliae.
Ruth, dum per stipulas agresti amburitur aestu
Fulcra Beos meruit, castoque adscita cubili
Christigenam fecundam domum, Davidica regna
Edidit atque deo mortales miscuit ortus.

мила переселиться въ землю Изранльскую. Каббалисты читають при посредствъ анастрофи Thur, то-есть *пормииа*, потому что она вздихая оплакивала своего мужа. По *Касселю*, Комментарій на книгу Русь, Русь означаєть: *posa*.

<sup>20)</sup> Sot. cp. 8 n Pseudo-Philo in Ant. bibl.

<sup>29) 2</sup> Hap. 21, 20 H 1 Hapar. 20, 6. 7.

<sup>»)</sup> В. Sota 42. Сл. Пруденція, Hamartigenia v. 782:

(новаго) мужа", то-есть, чтобы вы объ вотупиля опять въ счастивое замужество! Какая трогательная семейная сцена представляется намъ адъсь! Ноеминь восхваляеть любовь, оказанную ея невъстками своимъ мужьямъ какъ при жизни ихъ, тавъ и послъ смерти: это быль именно бракъ, на которомъ почивало благословеніе осократім и который существенно отличался отъ браковъ языческихъ народовъ (Моавитянъ). Эти Моавитскія женщины вступили въ благочестнвое Израильское семейство, гдъ и получили благодъяніе брачной жизни, освященной закономъ Божіниъ, в проникансь благотворнымъ въяніемъ духа семейства Іудина. На овазанную имъ любовь онв ответили взаимною благодарною, равно самоотверженною любовію. Онъ не только слышали исповъдание Бога Ісговы, но и видъли выраженіе еге въ жизни. Хотя супружества ихъ не были благословлены датыми, онв всетани сохранили ввршую память объ умершихъ и перенесли жобовь на свою свепровь, которую берегли и питали, несмотря на то, что она не принадлежала къ ихъ народу, что служить вывоть съ тымъ доназательствомъ того, какую любовь и доброту проявляла. Ноеминь (какъ это выражаеть уже ея вия) къ своимъ невъсткамъ. Среди скорби о потерв мужа и сыновей, а равмо о разлукв съ своими неввстнами, она помышляеть только о благь последнихъ, котя сама стара и безпомощна. Она не хочетъ, чтобы двв молодыя вдовы осталноь безбрачными, а желаеть, чтобы каждая изъ нихъ изшла себъ покой и пристанище въ домъ новаго супруга, потому что изолированное положение вдовы было въ древности не особенно завидно. Она приметь обрить въ знакъ прощанія, но туть поднимается плать. Ноемине становится тяжело разстаться съ своими милыми дочерьми, не причинявшими ей никакого сердечнаго горя, кажь причиняли его Ревекта Исавовы жены Хананеяния, а невъстии ея не хотять воротиться незадь, не хотять чтобы дорогая мать ихъ отправилась въ путь одинокая. "Мы оъ тобою возвратимся въ народу твоему  $\alpha$ , говорять онв всилипывая. Носминь, предъявлявшая уже въ земле Моавитской невъстнамъ надежду на новую семейную жизнь, теперь старается расположить ихъ из возвращению другою причиною: она выставляеть имъ на видь невозможность новаго семейнаго счастія, если онв пойдуть съ нею. "Ворвратитесь, дочери мон",

сназала она имъ, "зачъмъ вамъ идти со мною? Развъ еще есть у меня сыны въ моемъ чревъ, которые были бы вамъ мужьями (въ силу закона ужичества)? Возвратитесь, дочери мои, пойдите; ибо я уже стара, чтобъ быть (снова) замужемъ. Да еслибъ я и свазала: есть мив еще надежда, и даже еслебы и сію же ночь была съ мужемъ и потомъ родила сыновей; то можно ли вамъждать, пока они выросли бы? можно ли вамъ медлить и не выходить замужъ?" Съ большою деликатностью рисуетъ имъ Ноеминь печальную участь, ожидающую ихъ въ земля Израильской: тамъ имъ пришлось бы имъть дъдо съ одною только старухою-Ноеминью; другихъ надеждъ и видовъ оне, какъ Моавитянки, не могли бы имъть во Изранлъ, такъ какъ происхождение ихъ служило бы препятствіемъ для новаго брака, и онъ были бы рвшительно не въ состояния составить себв въ землв Іудейсков семейное счастіе. Ноеминь слишномъ благочестива и върующа для того, чтобы влечь своихъ невъстокъ иъ народу Израильскому пустыми объщаниями. "Нать, дочери мон", продолжаеть она, "а весьма соврушаюсь о васъ; ибо рука Господня постигла (поразила) меня" (смертію мужа и двожув сыновей"). Она будеть жить теперь совершенно одинокою и оставленною, ожидая успокоенія для себя только въ могиль.

Выслушавъ это, невъстки подняди вопль и опять стали планать. Всявдъ затвиъ Ороа простилась съ своею свекровью-Представление безнадемной будущиюсти въ земль Изранльской, о которой говорила Ноеминь, заставило ее возвратиться въ землю Моавитскую. Но Русь остается и не желаеть оставить своей старой свенрови. Безнадежность въ будущемъ, одиночество, бъдность и печаль привязывають ее еще сильные къ Ноемини. Орфа ушла потому, что у Ноемини нъть болъе сыновей; она имъла въ виду только себя и хотъла снова выйти замужъ. Русь видить только любимую мать, она хочеть во что бы то ни стало остаться ен дочерью и разделять съ нею бедность в нужду, и все это изъ дюбви из своему умершему суприту. Тогда Ноеминь считаетъ нужнымъ высказать верной дочери последнюю и настоящую причину для необкодимой разлуки. Ола безъ всянаго полебанія изъ любви въ Руен отдала бы ей другихъ сыновей, еслибы они у нея были; но то, что одвлали сыновыя ся въ земль Моавитской, не въ обычав во Израиль, погому: что

народъ ея отделенъ Ісговою, Богомъ Израндевымъ, отъ вовхъ другихъ народовъ. Поэтому она говоритъ: "Вотъ, (Орфа) невъства твоя возвратилась въ народу своему и въ своимъ богамъ; возвратись и ты вследъ за невесткою твоею": не различіе народности, но различіе испов'ядуемаго Бога раздвияеть насъ на порогъ святой земли. Изъ этого мы можемъ заключить, что Русь и Ороа, хотя и знали Бога Ісгову, до сихъ цоръ всетаки оставались еще върными своей старой религи. Часъ разлуки долженъ былъ сделаться виесте съ темъ цоворотнымъ пунктомъ духовной жизни объихъ женщинъ. Орфа возвращается иъ своему богу, остается привязанною въ идолоповлонству; а Русь дълается върующею Израильтянкою, подобно Раавъ. Чтобы еще въ большемъ свъть выставить добродътели Ноемини и Руеи, Раши заставляеть ихъ вести между собою разговоръ, въ которомъ Ноеминь обращаетъ внимание своей невъстки на трудности въры въ Бога Израилева 31). "Не принуждай меня", говорить върующан, благородная Русь, поставить тебя и возвратиться оть тебя; но куда ты пойдешь, туда и я пойду, и где ты жить будешь, тамъ и я буду жить; народь твой будеть моимь народома, и твой Бого-моима Богома. И гдв ты умрешь, тамъ и я умру и погребена буду. Пусть то и сдълаеть мив Господь, и еще больше сделаеть; смерть одна разлучить меня съ тобою!" Какое возвышенное исповъдание Моавитянки! Поистинъ изумительна върная привяванность Руеи въ ея свекрови. Если то, что раздвияеть одинь народь оть другого, есть его Богь, то она любить въ Ноемини не только ея народъ, но и ея Бога. Она хочеть быть съ нею одною не изъ земной выгоды, но за добро-

зг) Люранъ. Серарій. Ruth. ср. 1 qu. 26: Ноеминь сказала Руен: Намъ заврещено виходить въ субботий день дальше извёстнаго пространства. Руеь отвёчала ей: куда ты пейдешь, туда нойду и я.— У насъ запрещено женщинё встушать въ связь съ мущиною за исключеніемъ одного только мужа. Руеь отвёчала: гдъ будешь ночевать ты, тамъ и я буду ночевать. — Нащъ Гудейскій народъ отділенъ отъ прочихъ народовъ соблюденіемъ 613 запов'ядей.—Твой народъ—мой народъ.—Намъ запрещено нокланяться чужниъ богамъ.—Твой Богь—мой Богь.—Намъ предписаны четире рода смерти въ дом'в судьи.—Какъ ты умрешь, такъ умру и я.—Въ томъ же дом'в судьи намъ предписаны двё могили: одна для побитихъ камиями или сожженимъ, а другая для убитыхъ или заріззанныхъ.—Она отвічала ей: и я хочу быть погребенною тамъ.

дътель и любовь Ноемини. Она хочетъ принадлежать одному и тому же народу и одному и тому же Богу съ нею. Исповъданіе ея: "Твой Богъ будетъ моимъ Богомъ" составляетъ высшую степень ея преданности и завершеніе ея объта. Она хочетъ загладить несправедливость своего умершаго мужа, взявшаго Моавитянку, несмотря на ея идолоповлонство, и такимъ обравомъ соединиться съ нимъ и въ духъ, проявляя этимъ высшую степень любви. Если Ноеминь думала, что Богъ посътиль ее за соединеніе сыновей ея съ Моавитянками, то Руеь хочетъ утъщать ее вступленіемъ въ народъ Божій ради нея. Этимъ исповъданіемъ и добродътелями своими она удостоилась сдълаться праматерію Христовою 22, представляя блистательнъйшій образець для всъхъ невъстовъ 32.

Нѣвоторые думають, что Ноеминь, уговаривая своихъ невѣстокъ возвратиться въ Моавитянскую землю, не придавала своимъ словамъ серьевнаго значенія, а хотѣла именно только испытать ихъ. Но эта благочестивая женщина не могда поступить иначе, при своей любви, искренности и благоразуміи. Ока должна была отговаривать отъ сопровожденія ея въ землю Израильскую чтобы Руеь добровольно, по влеченію собственной любви, присоединилась къ народу и Богу Израилеву и такимъ образомъ обнаружила внутреннъйшіе изгибы своего благороднаго сердца. Послъ того какъ это открылось, Ноеминь перестаеть отговаря-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) (Орыгего) ін fob. lib. 1: Такова была оная булженняя Русь, что объявила своей престар'ялой свекрови, что не оставить ел до самой смерти. За это оставить постоянно воскваляется въ Писаніи, а у Бога въ безконечные в'яки ублажаются, нь воскресевій же мертыму будеть судить и осудить всёху злонравних и ветестивних нев'ястоку, причинявших своиму свекраму или свекровяму оскорбленіе или обиду.



<sup>&</sup>quot;) (Герокимъ) Ер. 19 de vera circume. п. 13: О добродътель, превосходящая добродътель даже мужей! Женщина изъ необръзаннаго народа подражаеть въръ Авраамовой. Моавитянка отвазивается отъ своихъ Боговъ, между тъмъ бакъти, Изранлы, желаеть чужихъ боговъ. Она даетъ клятву служить единому Богу, забивъ уже своихъ боговъ, а ты блудодъйствуеть со множествоиъ боговъ. Она избирается Господомъ и дълается Изранлытянкого думого, а не пропехождененъвърого, а не провежовдененъвърого, а не провежовдененъвърого, а не провежовдененъвърого, а не провежовдененъ отаковене, что становится материо пророковъ и царей. Осодорить, од 1 Rutch. Русь по благочестио и изъ-ва религи оставила даже родителей и кослъдована за своего свекровью.

вать ее и дозволяеть ей сопровождать ее (Ноеминь) въ новое отечество. И воть объ онъ пришли въ Виолеемъ въ началъ празднива Пасхи, канъ объясняеть парафрасть. Когда онъ прибыли, весь городъ пришелъ въ движение, и въ этотъ именно день, какъ разсказываетъ Мидрашъ 34), несли хоронить первую жену Воова. Ноеминь оставила Виелеемъ при лучшихъ обстоятельствахъ, потому что Елимелехъ принадлежалъ въ знатяому семейству: бъдною и печальною возвратилась теперь вдова Елишелеха вийсти съ Моавитянкою. "Это Ноеминь?" — слышалось со всёхъ сторонъ: такъ говорили всё скоръе съ удивленіемъ и состраданіемъ, нежели съ пренебреженіемъ. По Іоснеу 35) Воовъ даль странницамъ пристанище въ своемъ домъ, что однаво находится въ противоръчін съ дальнъйшимъ ходомъ повъствованія. Ноеминь въ короткихъ словахъ передаеть удивляющимся соотечественнявамъ о своей печальной судьбъ. "Не называйте меня Ноеминью (Вульг. то-есть прекрасною), а называйте меня Марою (то-есть горькою или огорченною); потому что Всекержитель (Шадан) послалъ мив великую горесть. Я вышла отсюда съ достатномъ, а возвратилъ меня Господъ съ пустыми руками. Зачэмъ называть меня Ноеминью, когда Господь заставиль меня страдать, и Вседержитель послаль мив несчастие?" Мы видимъ, что собственныя имена все еще сопровождаются своимъ значеніемъ. Ноеминь восила нівогда свое пріятное имя справедливо, жогда она отправилась въ землю Моавитскую съ блестящимъ семействомъ; но вотъ Шадан, давшій это благословеніе, отняль его у меня опять. Въ полноть семейнаго счастія она удалилась, - бълною и безнадежною возвратиль ее Богь. Въ этой жадобъ слышется чувство раскаянія; она не говорить: мы ушли по воль Божіей; но: я вышла, но судъ Божій возвращаеть меня. Однако въ этихъ словахъ заключается другая черта, черта любви ы уважения: она не говорить: мы вышли, тогда какъ, очевидно, она только последовала за своимъ мужемъ. Даже и малейшая твиь жалобы или обвиненія не должна падать на любимаго мужа въ могнав. Она не говорить о бъдствін, постигшемъ ея семейство, а оплавиваеть тольно самое себя, оставшуюся въ живыхъ.

<sup>34)</sup> Ruth. Rabba 31. d. R. Isaac in Bab. bath. c. 5. f. 91 H Raschi.

<sup>25)</sup> Ant. V. 9, 2.

Что мое отшествіе было граховно, это удостовариль самь Богь, потому что объ этомъ свидътельствують мои теперешнія страданія и конедъ моего странствованія. Опредвливъ мив страданія, Шадан засвидътельствоваль противъ меня. Изъ потери семейства моего-какъ върно объясняеть Таргумъ-я заключаю, что Богь находить меня виновною. По своему великодушію она жалуется только на себя, хотя она и не была ответственною за это. Она многое сознавала за собою и много перенесла. Въ Виелеемъ бъдной Ноемини давали чувствовать, что она носить ими уже не Ноемини, но Мары. Она была бъдна и была, по своему благочестивому мивнію, оставлена также и Богомъ. Только Русь, вдова ся сына и чужестранка-Моавитянка, была со времени оставленія ею чужой вемли единственнымъ ея другомъ в опорою въ ея собственной земль. Она оставалась върною ей въ ен заме дни точно танъ же, накъ дюбила ее во дни счастія. Ноеминь не была еще совстви несчастна, пока рядомъ съ нею билось такое любящее сердце за). Отцы церкви считають Носминь, называющую себя Марою, прообразомъ Пресвятой Давы Марін, которан оплакивала своего Сына и потому могла быть названа не Марією, но Марою.

Для снисканія общаго продовольствія Руєь испрациваєть у Ноемини дозволенія идти на поле подбирать колосья за жнецомъ, у котораго она найдеть благоволеніе. Прозелитка не жалуется въ землі Израильской на бідность; по своему глубокому смиренію она готова охотно являться въ виді нищенки, чтобы помочь своей свекрови въ нужді и засвидітельствовать; ділами свою живую віру въ Ісгову зтр. Промысль Божій, не оставляющій безь возданнія ни одного добраго діла, привель ее на поле богатаго Вооза, родственника Елимелеха. Раввинское преданіе зтримаєть его племянникомъ Елимелеха (сыномъ брата его). Приставленнаго къ жнецамъ: чья это молодая женщима? Ея скроменость и привлекательность, віроятно, сейчась же привлеками вниманіе этого богатаго собственника, который, помня за-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Русь, глава 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Петръ Данаскинъ, l. 8 ер. 14.

<sup>30)</sup> Cz. Cepapis, Ruth. cp. 2, qu. 1.

конъ 39), не запрещалъ ни одному бъдняку подбирать колосья на своемъ поль. Приставникъ, знавшій Русь, отвічаль: "Эта молодая женщина — Моавитянка, пришедшая съ Ноеминью съ полей моавитскихъ", и, восхваляя ея скромность и трудолюбіе, продолжаеть: "Она свазала: буду и подбирать и собирать между снопами позади жнецовъ. И пришла, и находится здёсь съ самаго утра и досель; мало бываеть она дома". Воозъ, безъ сомитнія уже слышавшій объ ней, но не знавшій еще ея лично, предрасположенный добрымъ свидетельствомъ своего слуги, подходить из ней и обращается из ней съ отеческимъ благорасположеніемъ: "Послушай, дочь моя, не ходи подбирать на другомъ полъ и не переходи отсюда (его совъсть говорила ему: сноха Едимелеха, его родственника, не должна бродить съ мъста на мъсто, вавъ оставленная всеми); но будь здесь съ монии служанками: пусть въ главахъ твоихъ будеть то поле, гдв онв жнуть, и ходи за ними. Воть, я приказаль слугамъ моимъ не трогать тебя. Когда захочешь пить, иди къ сосудамъ и пей, откуда черпають слуги мон". Тронутая этою неожиданною блатосклонностью, смиренняя Моавитянка пала на лице свое, повлонилась до земли и сказала съ чувствомъ благодарности: "Чъмъ снисвала и въ глазахъ твоихъ милость, что ты принимаеть меня, хотя я и чужеземва?"

Воозъ, настоящій Изранльтянинъ безъ лукавства и хитрости, отвіналь ей: "Мий сказано все, что сділала ты для свенрови своей по смерти мужа своего, что ты оставила своего отца и свою мать и свою родину и пришла къ народу, котораго ты не знала вчера и третьяго дня. Да воздасть Господь за сіе діло твое, и да будеть тебі полная награда отъ Господа, Бога Изранлева, къ которому ты пришла, чтобъ успоконться подъ Его прылами! Воозъ говорить здісь отъ полноты віры истиннаго Израильтянина. Онъ приписываеть Руби сугубую заслугу: вопервыхъ ту, что она сділала добро своей свекрови, не оставивь ея, и вовторыхъ ту, что она изъ любви къ Израилю и его Богу оставила все земное и (какъ ніжогда Авраамъ) ношла въ новую, совсімъ неизвістную ей страну для того, чтобы, какъ присовокупляєть Халдейскій парафраєть, сділаться прозелиткою

<sup>&</sup>quot;) Левит. 19, 9; 23, 22. Второз. 24, 19.

и стать подъ защиту величества Божія. За эту любовь и надежду Господь воздаль ей полную награду, какъ укрывающимся подъ крилъ Его. Воозъ говорить, какъ проникантый вёрою израндътанинъ и пророкъ 40). Эти исполненныя дюбви и утвшенів слова были какъ бы соднечнымъ дучемъ, проникнувшимъ въ сердце Руен сквозь облано скорби и печали среди новаго для нея народа. Ободренная ими, она отвічаеть съ спромнымъ смиреніемъ: "Да буду я въ милости предъ очами твоими, господивъ мой! Ты утышить меня и говориль по сердцу рабы твоей, между тамъ какъ я не стою ин одной квъ рабынь твоихъ", то-есть я не нахожусь въ тебъ въ накомъ-нибудь болье близномъ отношенін, чтобы могла заслужить твою милость. Воозъ съ наміреніемъ не упоминаеть о родственномъ отношенія: онъ ставить высоко Руеь не потому, что она - вдова его родственника, но за ея возвышенныя качества и за то, что она поспъщила подъ кровъ Ісговы.

Это безпритязательное смиреніе Руон еще болве располагаеть нъ ней Вооза, такъ что онъ во время объда приглашаеть ее всть хавбъ съ его слугами, и она, по милости его, не только насытилась сама, но и могла принести остатки своей матери домой: она никогда не думаетъ только о себъ одной. Когда она после обеда встала, чтобы опять подбирать колосья, Воогь даль своимъ слугамъ приказъ дозволить ей подбирать и между снопами и оставлять, чтобы ей можно было собрать побольше, в не ругать и не обижать ея, - расположение, простиравшееся далеко за предвам благотворительности и состраданія къ бъднымъ. Такъ подбирада Русь до вечера, вымолотила собранное и получила обильную жатву -- около есы ичменя Она принесла это своей свекрови домой и вынула ей изъ пазухи своей оставшуюся часть отъ живба, который вла. Пораженная такимъ обилісмъ, Ноеминь спращиваеть съ изумденіемъ: "Гдв ты собирала сегодня и гдв работала?" и благословляеть неизвъстнаго благодътеля, такъ щедро одарившаго дочь ея: "Да будеть благословенъ принявшій тебя! Когда Русь называеть имя Вооза, Носминь

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) *Осодорить*, qu. 1 Ruth.: Въ конц' концовъ овъ высказываеть благословеніе. Ибо она получила полную награду отъ Господа, чтоби быть прародительна цею благословенія народовъ.



познаеть, что Богь, пославшій ей страданія, возвращаеть ей опять свою милость, и восилицаеть радостно: "Благословень онь оть Господа, не лишающаго милости своей ни живыхь, ни мертвыхь!" Обывновенно слова эти относять <sup>41</sup>) въ Воозу, двлавшему добро Елимелеку и его сыновьямь при жизни ихъ и продолжающему теперь двлать добро твмъ, которыхъ оставили умершіе. Но мы правильные относимъ ихъ въ Богу, не оставляющему раскаявающихся, находятся ли они еще въ живыхъ или уже умерли, — прекрасное свидытельство о выры въ безсмертіе души.

Замътивъ изумленіе Руен по поводу ея словъ, Ноеминь объясняеть ихъ ей, присовокупляя: "Человъкъ этотъ близокъ къ намъ; онъ изъ нашихъ родственниковъ". Что Русь пришла на поле именно родственника Елимелехова, это казалось ей устроенісмъ и милостію Божісю. Именно чрезъ Русь, которой нечего было искуплять, Богъ проявляеть свою мелость из живымъ и умершимъ. Моавитянка, которая теперь легко можеть объяснить себъ поведеніе Вооза, продолжаеть повъствовать о его благорасположенін: "Онъ даже сказаль мив: будь съ моими служанками, доколъ не докончатъ онъ жатвы моей". Ноеминь, заботясь прежде всего о своей доброй дочери, вполив соглашается на это, въ особенности въ виду того, чтобы на другомъ полъ ей не нанесли какого-нибудь оскорбленія. Русь последовала этому совъту и была со служанками Воозовыми въ продолжение всей жатвы. Несмотря на то, что она знала теперь болве, нежели прежде, она съ одинаковымъ трудолюбіемъ и смиреніемъ подбирала колосья; единственною заботою ея было-доставлять пропитаніе своей свекрови. Воовъ имвать болье случая для болье близваго наблюденія ся нажной и добродательной натуры 42) Такъ какъ Ноеминь, основываясь на благословении, которое Руеь обрвиа въ главахъ Вооза, предполагала, что онъ не прочь быль бы жениться на Руси въ качествъ кровнаго родственника, то она и сказала Руен: "Дочь моя! не поискать ли тебъ пристанища, чтобы тебъ хорошо было?" Ноеминь, просившая нъкогда свою невъстку возвратиться въ Моавитскую землю, чтобы найти



<sup>41)</sup> Корнелій а Леп., Серарій, Кальметь и друг.

<sup>42)</sup> Русь, глава 2.

тамъ себъ повой въ домъ новаго супруга, она же озабочена теперь прінсканіемъ для своей благородной дочери Руси, Моавитянки, оставившей все, пристанища въ самомъ Израиль, которому она вполив принадлежала. "Воть", продолжаеть она. "Воовъ, съ служанвами котораго ты была, родственникъ нашък. Такъ какъ онъ родственникъ, то она можетъ обратиться къ нему; потому что имъвшій законное требованіе долженъ быль предъявлять законное право. Притомъ же Воовъ могъ и не относить его прямо къ самому себъ, потому что онъ не быль ближайшима родственникомъ. "Вотъ, онъ въ эту ночь въетъ на гумив ячмень". Это показаніе даеть знать, что Ноеминь въ последнее время вступила въ более близвія сношенія съ Воозомъ. потому что ей хорошо извъстны всъ поступки Вооза, а равно и его расположение въ Руои, такъ что она могла предполагать, что предъявление законнаго права со стороны Руен не покажется ему непріятнымъ. Да и Русь была привержена въ Воозу, несмотря на то, что онъ быль уже пожилымъ человъкомъ, за его благосилонное отношение въ ней. "Умойси, помажьси", продолжаеть Ноеминь, и надёнь на себя нарядныя одежды свои (потому что въдь это былъ женихъ) и пойди на гумно, но не показывайся ему, доколь не кончить всть и пить; когда же онъ ляжеть спать, узнай мъсто, гдъ ляжеть; тогда прійдешь и отпроешь у ногъ его и ляжешь. Онъ скажеть тебъ, что тебъ дъдать". Не дегкій шагь заставляеть Ноеминь предпринять свою невъстку, шагь, весьма отличный оть перваго шага-собиранія волосьевь, охотно и добровольно предпринятаго ею: она могла эдъсь двиствовать открыто и подвергалась развъ только одной опасности-терпъть голодъ. Но теперь ей приходится дъйствовать скрытно, подвергаясь опасности лишенія чести. Не мысль о новомъ замужествъ 43), а только послушаніе и любовь къ матери располагають ее къ исполненю совъта последней. "Сдълаю все, что ты сказала мева. Она пошла, и когда Воогъ уснулъ въ веселомъ расположении духа, она пришла тихонько и легла

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Петро Дамаскино, l. 8. ср. 14 ad Sorores: Хотя Русь и вощая въ спально однако не потеряла состоянія чистоти, такъ какъ перемення вдовье воздержаніе на супружеское целомудріє не по внушенію искусительной плотской похоти но по устроенію Вожію.



у ногъ его, надвинувъ на себя часть поврывавшаго его одъяда. Въ полночь Воозъ содрогнулся, проснувшись, въроятно, отъ ариносновенія его ноги на твау Руен. Она нагибается впереда, чтобы посмотрять, и воть, у ногь его лежить женщина. На вопросъ его: "Кто ты?" последоваль ответь: "Я Руев, раба твоя; простри крыло твое на рабу твою, ибо ты родотвенникъ". Это - символическое выражение законнаго предъявления брака ужичества. Какъ пыпленовъ укрывается подъ крыдьями курицы, такъ и Русь прибъгаетъ подъ кровъ Воозы, такъ какъ онъ есть вровный другь, чтобы возстановить свия ен умершему мужу 44). Теперь, когда она въ качествъ Израильтянки заявляетъ изранльское право, она называеть себя не Моавитянкою, но его рабою. Что она отваживается на этотъ рискованный шагъ, ото свидътельствуеть столько же о чистото ея души и о твердости ея добродътели, сколько и о томъ довъріи, которое она питаеть въ чувству чести человъка, не забывающей во мракъ ночи и вь уединеніи долга правственности. Воозъ сознаеть это и далекій отъ того, чтобы осудить поведеніе Руоп какъ назойливое или съ другой стороны злоупотребить довъріемъ, благословляеть Руеь, вакъ отецъ благословляеть дочь: "Благословенна ты оть Господа Бога, дочь моя! это последнее твое доброе дело сдвивиа ты еще лучше прежняго, что ты не пошла искать молодыхъ людей, ни бъдныхъ, ни богатыхъ". Оставивъ свою родину для того, чтобы ухаживать за своею свекровью и утещать ее. Руеь въ качествъ молодой привлекательной вдовы отнюдь не искала любви каного-нибудь молодаго человъка, но предъявила свое право желовъну пожилому только потому, что онъродственнивъ, чтобы чрезъ него возставить своему мужу и своей свекрови имя во Израидъ; этимъ она приноситъ свое собствелное и свою любовь въ жертву своимъ приснымъ.

Не безъ страха и тренета произнесла, въроятно, Русь свою просьбу; поэтому Воозъ воодушевляеть ее: "Итакъ, дочь моя,

<sup>. 44)</sup> Авчустинъ, de bono vid. ср. 7. Святым жены воспламенялись не страстію сожитія, но благочестивнить желанісить дівторожденія: онів не искали бы отнюдь сомтія, еслиби потомство могло явиться вначе... Такъ и святая Русь, не вийм стімени, вакое необходимо было въ то время во Изранив, но смерти мужа, искала другаго, отъ котораго могла бы выйть свяя.

не бойся: я сдвлаю тебв все, что ты сказала". Неть ниваесто основанія для отназа ей; не можеть служить чакимь основанісив даже и самое происхождение ел; "ибо у всехъ вероть народа моего знають, что ты женщина добродетельная". Однако преиятотвіемъ соединенію ихъ служить еще формальное право, ноторое должно быть прежде удовлетворено. "Хота и правдя", продолжаеть Воовь, дчто я родственникь, но есть еще родственникь ближе меня. Переночуй сію ночь; завтра же, если онъ приметь тебя, то хорошо, пусть приметь; а если онъ не захочеть принять тебя, то я приму, живъ Господь! Спи до утра". Не ко вторичному совершенію тольно-что совершеннаго символическаго дъйствія обязываеть Воозь Русь, — онъ объщаеть, что сань поведеть дело; а чтобы отнять у нея сомаение относительно того, что этою рачью, быть можеть, только прикрывается отявать въ ен просъбъ, онъ влинется взять ее, если другой родственникъ отвергнетъ ес. Онъ, въроятно, зналъ, что Ноемивъ направила свою невъстку именно из нему самому, а не въ ближайшему родственнику потому, что последній не въ состояніи быль выкупить ес. Какая сцена въ часъ полуночный! Мущина и женщина лежать рядомъ другь съ другомъ, разделеные неоскверненною женотвенностью и живою преданностію Богу - Свидетелю, охраняющему святыню ложа, сцена, которую плотокая природа не можеть представлить себв безъ нечистыхъ помышленій и движеній. Поистинь отъ четы столь испытанной нравственной чистоты, добродателя и богопреданности могъ проивойти тотъ, который вакъ истинный Искупитель вывель Израиля вов Египта гража и смерти. Теперь тольно мы въ состоянін правильно опенить советь данный Носименю Руси. Къ нему нельня применять новышей марки или смотръть на него плотоними очами 45), привнявая цъль доброю, а средство нехорошимъ 46); его олидуетъ оцинивать по сущентвовавшимъ во Изранав правовымъ отношеніямъ, касавшимся брака ужичества, Ноеминь слишкомъ хорошо знаетъ пспытанную добродетель и чистоту Руен, а равно и строгую



<sup>(4)</sup> Амеросій, 1. З de fid. ср. 10. п. 70: Если им будемъ опискивать смисль согласно букий, по окажетия: къчто чностыдное и ужасное нь сказанномъ, котла мы будемъ иметь въ умё и помышления обижновенное плотское совокупленіе.

<sup>46)</sup> Дяранъ.

правственность и въру Вооза, чтобы опасалься чето-либо гръжовнаго отъ этого ночнаго похожденія 47); она, повидимому, не безъ внушенія Божіл подада этотъ совить. Русь поконтся у ногъ Вооза, потому что въ полночь ей не легио было бы воввращаться въ городъ, и когда стало разсветать, она встала, чтобы, какъ говоритъ Воозъ, нинто не зналъ, что женщина приходила на гумно: необходимо было ивбравть даже всякой тени подовржнія, которая могла бы пасть на нее и на него, такъ кать причина ихъ ночнаго приключенія оставалась неизвістною. Тогда Воозу было бы нелегко вести далее дело Руси. Затемъ онъ отмърилъ ей въ подарокъ шесть мъръ ячменя въ ея верхнюю одежду, чтобы она возвратилась въ городъ не съ нустыми рунами и не возбуждая подозрвнія. Пришедши въ своей светрови, Рубь разсказала ей все. Изъ принесенного подарка Ноеминь познала, что, после долгаго труда, Русъ обреда наконецъ пристанище (субботу послъ шести рабочихъ дней), и выразила надежду, что Воовъ сегодня же исполнить свое объщаніе, именно приведеть въ ясность дело Руоп. Руоп между темъ следовало спокойно оставаться дома (какъ сговоренной невъстъ) 48).

١

<sup>47) (3.</sup> amoyems) Opus impf. in Matth. hom. 1: Pyes mature brondenie. Ибо еслибы не было въ ней божественнаго вдохновенія, то она не говорила бы того, что сдалала. Что прежде всего восхвалить въ ней-любовь ли въ роду Израплеву, простоту ли, послушание ли или въру? Любовь въ роду Израилеву, ибо она столько желала иметь сыновей отъ семени Израилева и принадлежать из народу Божію. Еслиби она желала совожупленія съ мущиною, какъ легкомысленная дівица, то скорве возжелала бы вмёть дело съ какимъ-нибудь пеошею. А такъ какъ ота нскала удовлетворенія не своей страсти, но религіозному влеченію, то предпочла вношескому возрасту святое семейство. Простоту же, потому что она безъ смущенія укрымась подъ покрывало его, надіясь, что онь, какъ праведный мужъ, не отвергиеть ся какь бы непотребную женщину и не насивется надъ нею, и-что еще болье тяжко---не станеть презирать ес, какъ обманутую, какъ дедають многіе: слідуя ,совіту своей ісвенрови она покренне вірина, что Бегь благопеснішить делу ен, зная ен совесть, потому что ее побудила къ этому не страсть, по благочестіе. Что же достойно похвали въ Воозъ? Смиреніе, чистота и благочестіе. Смиреніе и чистота, потому что онъ не воснулся ея вакъ непотребный дізвицы и не отвергь ся какъ чистый непотребной, но, услышавъ слова ся о законв родства, не заподокриль инчего дурнаго, а приписаль это благочестів. Канъ богатий онь не презрыть бытной, комъ зрыми возрасномъ не чувствожить описности для себя отъ близости съ юною возрастомъ, но, болье совершенный върою, нежели теломъ, рано утромъ оставиль ложе.

<sup>48)</sup> Руен, глава 3.

Во меподненіе даннаго Руен слова, Воозъ на следующее утро вышель въ воротамъ города — обычному масту суда, подозваль нь себъ проходившаго мимо ближайшаго родственника и предложилъ ему передъ старъйшинами города выкупить принадлежавшую Елимелеху и проданную Ноеминью часть земли и затымь взять въ замужество Русь Моавитянку, чтобы возстановить имя умершаго въ удвив его. Родственникъ признаеть право Ноемяни на землю и свою обязанность выкупить ес, но отнавывается (однаво не въ присутствіи Руон, навъ думаеть Іоснов) отъ выкупа земли по причинъ связаннаго съ нивъ условія, чтобы не равстройть своего удела; потому что вывупленное поле принадлежало бы тогда не ему, но сыну, котораго онъ нивиъ бы отъ Руен. Однако это не могло быть единственною причиною его отказа; потому что если родной сынъ вступасть въ наследство, то ведь отець не можеть назвать это разстройствомъ своего удъла. Къ этому отказу располагаль не извъстнаго по имени родственника, накъ наменаетъ Мидрашъ 40), и нравственный предлогъ. Воозъ говорилъ прамо о Руби мо; авитянкъ. Несчастіе Елимелеха и смерть двоихъ сыновей его вст считали наказаніемъ за женитьбу ихъ на моавитянкахъ онъ не хочетъ поэтому навлечь подобное же несчастіе на свое семейство женитьбою на моавитянкъ, но не береть во вниманіе того, что Русь находится уже подъ повровомъ Ісговы и что любовію ен искуплена вина семейства. Онъ не хочеть нанести ущерба своему имени и своему роду, и воть, въ исторів его имя остается безвъстнымъ, въ наказаніе ва его недюбовность по отношенію въ Руон, между тёмъ какъ имя Елимелеха сохранено отъ забвенія любовію и върою Руси. Онъ подтвердыль это употреблявшимся въ то время обычаемъ (снятіемъ сапога) отреченія отъ своего права, и Воозъ сказаль старвіїшенамъ: "вы теперь свидетели тому, что я покупаю у Ноемини все Елимелехово, и все Хилеоново и Махлоново. Также и Русь, моавитянку, жену Махлонову, беру себъ въ жены, чтобъ оставить имя умершаго въ удълв его, и чтобы не исчезло имя умершаго между братьями его и у вороть мъстопребыванія его: вы сегодня свидътели тому". Какое благочестивое вели-



<sup>49)</sup> Ruth Rabba 35 a.

кодушіе, какое смиренное признаніе святаго долга — поддерживать похвальное семейное право во Изранив! Онъ не думаеть о разстройствъ своего удъда, а имъеть въ виду примиреніе вины дома Елимелехова, если овъ женится на мозвитявив, которая вполив предалась народу и Богу Изранлеву и извъстна была какъ образенъ добродътелей 50). Этотъ благородный поступовъ и заслужиль всеобщее одобреніе, потому что весь народъ высказался въ такомъ благожеланіи: "да содъласть Господь жену, входящую въ домъ твой, какъ Рахиль (она именуется первою потому, что Русь, подобно сё, была долго неплодною) и какъ Лію, которыя объ устроили домъ Израндевъ пріобретай богатотво въ Ефрасв, и да славится имя твое въ Внедеенв (т.-е. да дасть тебв Богь оть брана съ Русью добропорядочных сыновой, имеющих прослевить твое имя). И да будеть домъ твой, какъ домъ Фареса, котораго родила Озмарь Іудь, отъ того съмени, которое дасть тебв Господь оть сей молодой женщины". Имя Өамари упоминается эдесь не напрасно, не потому тольно, что Воовъ происходиль отъ Фареса, но н потому, что Руеь имветь съ Овмарью большое сходство по отношенію въ браву ужичества. И Оамарь ввяла также на себя ненціативу (хотя и не въ такомъ нравотвенно чистомъ видъ, какъ Русь) исправленія несправедливости, причиненной ся умершему мужу и ей. Воозъ не знасть, превда, за собою такой неоправедивости, однако чувствуеть обязанность сдалать для своего родича то, чего до сихъ поръ еще не двизлосъ. Его образъ дъйствія, исполненный благородства и любви, выше всякой похвалы 31). Басж. Августинь 52) видеть на Руси исполнение

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) *Івроним*, ер. 39 (al 25) ad Paul.: Видинь ий, какой награды заслуживаеть доставивная утвиеніе оставленной. *Исидоръ*, qu. in Iud. ер. 9: Въ награду



<sup>10) (</sup>Застоуств) Ориз ітр. іи Матт. hom. 1: Воога женніся на Руси въ награду за ся въру, потому что она превръда свой народь, свою земно и родь свой и вослюбила Иврания и не оставниа своей свекрови, гдевы бездомной, будучи расположена богае въ ся народу, нежели въ своему. Она оставниа боговъ отцовъ своихъ и возлюбила живаго Бога... Итакъ Воога въ награду за ся въру взять се себъ въ жену, чтобы отъ такого священнаго брака произошелъ парственний родъ. Ибо Воогъ, дожившій до преклоннаго возраста, взять жену не для себя, но для Бога, не вслёдствіе страсти тёла, но вслёдствіе правди занонаў чтобы возставнть сёмя родственнику своему, горя менёс любовію, нежели благочестіємъ, старый возрастомъ, но юный вёрою.

словъ Писанія: "аммонитянинъ и моавитянинъ не можеть войти въ общество Господне, и десятое поколеніе ихъ не можеть войти въ общество Господне во въки" 53), ибо въ Евангеліи Матеея (1, 5) Воозъ, принявшій Руеь въ общество Господне, есть десятый отъ Авраама. Но уже только Спаситель, по человъчеству происходившій отъ Руеи, ондлъ совершенно провлятіе съ Моава. Хотя талиудисты думають, что Воозъ быль уже женатымъ и въ то время быль вдовъ, однако раввины и таргумисты не несправедливо утверждають противное, именно, что Воозъ не быль женать до своей женитьбы на Руеи 54).

Благожеланіе народа вскор'в исполнилось. Когда Вооръ жецился на Руон, Гооподь даль ей беременность, и она родила сына (по истечение года, какъ показываеть Іоонов). Этинъ радостнымъ событісмъ сняте быле всякая мрачная тень съ живни объекъ женщинъ. Богъ воззръгь милостиво на дочь Моава, обратившуюся въ Нему. Впрочемъ рождение Русью сына намъ ифть нужды считать сверкъ-естественнымъ; потому что Русь была еще молодая женщина, да и Воозъ, котя и быль, уже пожилымъ человъномъ, не лишенъ быль еще одначо опособиости двторожденія, въ противномъ случав онъ не могь бы, не подвергая себя насившкамъ, заявлять оффицально право возстановить потоиство умершему. Притомъ же въ ту ночь, когда Русь заявляла ему с бракъ, онъ сосладся бы на свое заматоръвшее тело какъ на взвинительную причину, да и Ноеминь не дала бы Руен совъта добиваться брана съ Воозомъ 55). И говорили женщины Ноемини: "благословенъ Господь, что Онъ не оставиль тебя нынь бевь наслъдника! И да будеть славно имя его въ Изранив! Онъ будеть тебв отрадою и питателемъ въ отврости твоей; ибо его родила сноха твоя, которая любятъ тебя, поторая для тебя лучше семи сыновъ". Воовъ савлался исвупителемъ (Goël) для Руев, а новорожденный младенецъ для Ноемини; потому что этоть младенець есть если и не рож-



за свое новаущание ова соединяется супружествомъ съ челованомъ, пренскоджащимъ изъ отрасли Авраамовой. Руперию, lib. 1 de gloria et hon. fil. hom.

<sup>42)</sup> Quaest, 85 in Dt. 23, A.

<sup>13)</sup> Bropos. 23, 3.

<sup>54)</sup> Cepapis in Ruth. ep. 4. qu. 11.

<sup>&</sup>quot;) Cepapia L c. qu. 14 H 19.

ней, все-таки родственно-банзкій внукъ ся, въ которомъ возстановляєтся падавшій домъ Елимелеха. Такимъ образомъ Ноеминь имъсть въ своей невъстить драгоцінное сокровище <sup>56</sup>), потому что чрезъ жее возміщаєтся для нея (Ноемин) потеря ся сыновей и открылась надежда оділаться уже въ бездітной старости родоначальницею многочисленнаго цоколінія. Семь сыновей не сділали бы того, что сділала для нея любовь моввитанки. Ел живая, сердечная, самоотверженная любовь къ Ноемини заміняєть собою плотское происхожденіе. Этоть не родной внукь становится вслідствіе любви Руен ся собственнымъ плютокимъ внукомъ, который сердпу ся ближе, нежели еслибы онъ быль реждень оя тілесными дітьми <sup>57</sup>).

"И взяла Несминь дитя сіс, и несида его въ объятіяхъ своихъ, и была ему нявькою", наставлявшею его въ законъ и имяни Изранял. "Сосъдин нарекли имя ему и говорили: у Ноемини редился сымъ, и нарекли ему имя: Овидъ. Онъ отецъ Ісссея, отца Давидова" <sup>58</sup>). По Іосифу <sup>59</sup>) Ноеминь, по совъту сосъдокъ, несываетъ свое дитя Овидомъ, потому что оно должно слушитъ для нея опорою въ ея старости. Другіе <sup>60</sup>) думаютъчто дитячи дано было имя: Овидъ потому, что во время режде, нія его Израны слушить чумому народу. Въ этомъ словъ завлючается завершеніе благослевенія, произнесеннаго Воозомъ надъ Русью. Отъ Вооза чрезъ любовь Руси происходитъ Спаситель міра <sup>61</sup>). Русь — это благороднъйшій отпрыскъ, прекраснъйшій цвъть язычества, привитый къ народу Божію, это —

ве) Ісронима, ер. 54 аd Fur.: Ноеминь принесла обратно въ отечество стыдливость, и поддерживаемая Русью моавитянкою, имёла въ ней золого, чтобы исполнилось пророчество Исаін: посылайте агицевъ владётелю земли взъ Сейы въ пустынё на гору дочери Сіона (Исаін 16, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) II. Raccess, com. Ruth. p. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Руон глава 4.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Ant. V, 9, 4.

<sup>(</sup>Заптоусть) Ориз imp. in Matth. hom. 1: Таковой Воозъ какого родилъ сына отъ таковой жени Руси? Овида, имя котораго означаеть: подчиненный... Я думаю, что во дни Овида сыны Израниевы за свои беззаконія находились подъ властію какого-нибудь языческаго народа, и потому, согласно обичаю, Овидъ, родившійся въ это время, и названъ подчиненнымъ.

<sup>&</sup>quot;) Іероним, ер. 39 ad Paul.: Видишь ин, какой награды заслуживаеть доставнымая утемение оставленной. Отъ стмени ея раждается Христосъ.

благородивищая изъ четырехъ женщинъ въ родословін Христовомъ. Въ ней, точно такъ же, какъ и въ Разви, мы видимъ выраженіе той важной для Израиля истины, что явычество, дыльясь верующимъ, должно иметь участіе и въ благахъ завета; она служить прообравомъ Христа 62). Какъ Воозъ не обращаль вниманія на бъдность и презрънный родь Руен, такъ и Христосъ не возгнушался чуждаго явыческаго міра, страдавшаго недостаткомъ всянихъ добрыхъ дъвъ; и ковъ Русь никогда не удостовлась бы этого супружеского счастія, еслибы не оставила своего родительского дома, родныхъ обычаевъ, своего отечества й народа, точно также и языческій міръ можеть сділаться не въстою Христовою только тогда, если отважется оть явыческихъ обычаевъ. Поэтому Руоь, какъ перковъ изъ языченновъ, станоновится матерію царей. Такъ разсуждаеть Застоусть 42). Вообще, по слованъ се. Амересія 44), винга Русь наобнаусть тайнами. Въ таинственномо смыслъ этотъ илилическій разсказъ часто примъняли въ христіанской живни и въръ, чъмъ въ особенности извъстенъ Людейть де Понте вы). Въ аллегорическом отношении этимъ разсказомъ можно пользоваться для изображенія благодатнаго избранія человъка Богомъ и въ особенности для изображенія процесса оправданія грешника; и въ этомъ отношенія онъ представляєть большое сходство съ притчею о



<sup>&</sup>quot;) Исидоръ, Alleg. sept. n. 82: Рубь чужестранка, вышедшая замужъ за Израньтянина, означаетъ перковь изъ язычниковъ, грядущую ко Христу. Воозъ же изображаетъ собою Христа, истиннаго Жениха церкви; и qu. in l. Iud. ср. 9 de Ruth. Осодорить, qu. in Ruth. Картузіанусь, Гую а Сенъ Викторъ: Серарій, Ruth. ср. 4. qn. 22. Корнелій а Іяпиде, Кальметъ, Оршенъ ін Ruth. Рубь представляєть собою образъ язычниковъ тыть, что, оставивь отечество, присоединилась къ народу Изранльскому. Ісронимъ, Ргосет ін Оз.. Воозъ, покрывая крыдами своего покрова Рубь моавитянку, дежащую у ногь его, приводить ко главъ Евангелія. Лиранъ ін Ruth. с. 4.

<sup>\*\*)</sup> Нот. 3 in Matth. Св. Исидора 1. с. Амеросія 1. 3 in Luc. n. 33 и Lib, 3 de fide ср. 10: Единий Христосъ есть Женихъ, къ которому приходитъ отъ язмчинковъ эта невъста (Руеь) и бъдная, и гладная; но Христосъ богатий жатвор, усволетъ себа чрезъ бракъ подбирающую во внутреннее нъдро ума колосья обильной жатвы и остатки сдова.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) De fide 3, 10: Исторія простая но таннственно возвышенная: нбо одно совершалось, а другое наображалось.

<sup>&</sup>quot;) De perfectione hom. christiani.

блудномъ сынв. Тропологически онъ представляетъ въ инпв Руен возвышенный образецъ ввриости въ содержании признанной истины, самопожертвования, почтительности, двятельной любви къ ближнимъ, послушания, трудолюбия, смирения и благодарности, между твиъ какъ возвращение Ноемини на родину, спокойствие Вооза при обильной жатвъ, а также его счастливое супружество могутъ служить поводомъ анагогическимъ размышлениямъ 66).

Художники-живописцы воспроизводили въ особенности два обстоятельства изъ жизни Руен: собираніе колосьевъ и то, какъ она спить у ногь Вооза. Пуссэнъ въ своей знаменитой картинъ: "четыре времени года" избраль первую сцену мотивомъ для изображенія лъта.

<sup>44)</sup> Сл. Фр. Рейнгарда, Русь во Священному Писанію. Кобленцъ 1874; в Венмеура, Красоти върн. Ч. 1, стр. 291.



### ПИСЬМА

# ВЪ БОЗЪ ПОЧИВШАГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО МАКАРІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО \*.

#### 1. Къ Капитону Ивановичу Невоструеву 1).

Милостивый Государь, Достопочтеннёйшій Капитонъ Ивановичъ!

Давно уже я собирадся написать въ вамъ, чтобы, вопервыхъ, поблагодарить васъ за вашъ драгоцвиный подаровъ <sup>8</sup>), а вовторыхъ изложить предъ вами мою поворивйшую просъбу. Примите же хоть позднее, но тёмъ не менёе искрениее мое благодареніе и выслушайте мою просъбу.

У васъ подъ руками богатое синодальное книгохранилище. Кое-какія вещи и намъ хотълось бы имъть изъ него, разумъется, въ копіяхъ. Не можете ли найти человъка, который върно и точно могъ-бы списать для меня слъдующія двъ рукописи: 1) Греческое посланіе нашего м-та Леонтія объ опръсневахъ, находящееся въ сборникахъ № 353 и 355 по Маттею, и 2) Студійскій уставъ—собственно монашескій, помъщенный въ пергаментной рукописи № 330, во второй половинъ. (Есть ли

<sup>\*</sup> См. январ. и февральск. кн. «Прав. Обозр.» за 1889 г.

<sup>():</sup> Нодайнами письма находится въ библіотекі Medroscholi духовной академін.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Описаніе славянских рукописей московской: синеданьной библіотеки. Отд. L.

на этой рукописи помътка, будто уставъ писанъ для Новгородскаго Богородичнаго монастыря? Весьма любоцытно). ... Вознавраждение за трудъ переписчику будетъ выслано мною не медлено, какъ только вы потрудитесь меня навъстить о количествъ денегъ.

. Но, поввольте, это тольно начале просьбы. Продолжаю. Вы, вогда изволили быть у меня, говорили, что онисание синодальныхъ рукописей у васъ почти окончено,--- и со временемъ, бевъ сомивнія, оно едвавется навъстнымь ученому світу. А между твиъ мив именно въ настоящее время желалось бы имвть хотя самыя враткія свідінія: 1) ніть ли въ синодальной библіотевів богослужебныхъ и другихъ книгъ, писанныхъ на славянскомъ явыев въ періодъ до-Монгольскій, - и если есть: то вакія по имени, когда писаны и за канимъ нынъ Ж библіотеки; 2) нътъ ли въ этихъ внигахъ службъ собственно Русскимъ Святымъ того времени, и какимъ есть; 3) вообще неть ли въ нихъруссвихъ сочиненій XI, XII и до половины XIII въка? Боюсь обременить васъ; но я покорнъйше просиль бы васъ написать самый краткій реестръ этихъ внигь и статей, съ повазаніемъ только ихъ именъ, времени написанія и № М. Для коей цвли достаточно только знать, какія книги есть, а попробности объ нихъ не нужны. Если позволите: то, при упоминаніи этихъ внигъ въ моихъ историческихъ статьяхъ я буду ссыдаться на ваше имя.

Еще просьба: не можете ли вы при случав передать мою искреннюю благодарность о. архимандриту Саввв <sup>8</sup>) за его дорогой подарокъ—описаніе синодальной ризницы... п Александру Васильевичу Горскому <sup>4</sup>) за его дорогой подарокъ.... Радъ бы и самъ написать имъ; но, право, не нахожу времени.

Съ истиннымъ въ вамъ почтеніемъ п совершенною нредан-

Вашимъ покорнъйшимъ Макарій, Епископъ Винницкій.

28 мая 1856 года.

<sup>4)</sup> Профессору церковной исторів въ московской дух. академін, занимавшемуся вивств съ своимъ помощникомъ К. И. Невоструевымъ описаніемъ рукописей синодальной библіотеки (адъсь разумется тоже 1-я часть описанія)..



з) Тижомирову, ризничему московской синодальной ризницы, нынъ архіепископу Тверскому и Кашинскому.

#### 2. Достопочтеннъйшій Капитонъ Ивановичъ!

Усердивние благодарю васъ за присланную вами вторую внижву описанія синодальныхъ рукописей <sup>5</sup>) и за копію съ акта одного изъ Тамбовских архіереевъ. Если я уже и не могу самъ трудиться для науки, то все же отъ души сочувствую другимъ трудящимся и, въръте, вашему собственно труду истерение желаю всякаго успъха.

Призывая на васъ Божіе благословеніе съ истиннымъ почтеніемъ и преданностію имъю честь быть

Вашинъ покорнайшинъ Макарій, Еп. Тамбовскій.

15 Inns 1858 rosa.

#### 3. Милостивый государь,

#### Достопочтенивйшій Капитовь Ивановичь!

Приношу вамъ мою глубочайшую признательность за присланный ") мит последній выпускъ вашего описанія Славянскихъ рукописей 7). Не стану говорить вамъ комплиментовъ: вы сами очень хорошо понимаете всю цёну вашего великаго труда и, конечно, сознаете, что воздвигаете себё, вмёстё съ вашимъ достойнымъ сотрудникомъ 6), памятникъ прочный и долговъчный,—не то, что наши какія-нибудь историки Русской церкви и под., на которые черезъ годъ никто уже не хочеть обратить и вниманія, а только бросають грязью. Сладостно трудиться вотъ надъ такими трудами, какой выпаль на вашу долю. И дай Богъ вамъ силы и средства докончить столько счастливо начатое и продолжаемое.

Призывая на васъ и на трудъ вашъ Божіе благословеніе, съ истиннымъ почтеніемъ и предавностію имъю честь быть

> Вашимъ поворнъйшимъ слугою Макарій, Еп. Харьковскій.

11 imas 1860 r.



<sup>5)</sup> Отд. И-й. Инсанія св. отцевъ: І. Толкованіе св. писанія.

Это отвътное письмо на письмо подъ № 1-иъ, помъщенное въ ноябрской кинета.

<sup>&#</sup>x27;) Третью книгу, содержащую въ себѣ догматическія и дуковно-нравственныя писанія отцевъ церкви. (Отд. II-ё, ч. 2-я.

<sup>•)</sup> А. В. Горскимъ.

#### 4. Милостивый государь,

Достопочтеннъйшій Капитонъ Ивановичъ!

Позвольте обратиться нь вамь съ покорнъйшей просьбою.

Мить очень нужно въ настоящее время списовъ жило истинместь и ложения, который будто бы помъщенъ въ требникъ или служебникъ м-та Кипріана, накодящемся въ синодальной библіотекъ. Вы окажете мить истинное одолженіе, если прикажете поточнъе списать этотъ списокъ и переслать мить.

Св. Синодъ разрѣшилъ здѣшнему законоучителю университета о издавать "Духовный Вѣстникъ" и въ немъ, въ видъ приложенія, "матеріалы для исторіи русской церкви и просвѣщенія". Не будете ли столько добры, чтобы доставлять этого рода матеріалы для нашего журнала? Г. редакторъ готовъ, если вы изъявите согласіе, войти въ сношеніе съ вами и условиться на счеть гонорарія вамъ за труды и писцу, который бы могъ, по вашему указанію, выписывать статьи изъ рукописей синодальной библіотеки и присылать въ Харьковъ.

Призываю на васъ Божіе благословеніе, съ совершеннымъ почтеніемъ и преданностью имъю честь быть

Вашимъ покориващимъ слугою Макарій, Еп. Харьковскій.

10 окт. 1861 года.

#### Б. Милостивый Государь,

Достопочтенивишій Капитонъ Ивановичь!

Не нахожу словъ, чтобы выразить вамъ мою глубочайшую признательность за присланную вами статью. Жалъю только, что въ ней находится одинъ перечень инигъ ложныхъ, а нътъ перечня инигъ истинныхъ, который для моей пъли равно былъ нуженъ. Подобные перечни XVII в., какъ вамъ извъстно, оченъ равнообразны.

Усердивище благодарю васъ и за вашу готовность доставлять въ здвшній Дух. журналь матеріалы изъ синодальной библістежи. Но прошу пока извинить издателя и редактора, что онъ



<sup>&</sup>quot;) Протојерев В. И. Добротворскому.

не можеть теперь же обратиться въ вамъ съ предложеніями своими на счетъ условій... Онъ пова не имветь ни подписчиковъ, ни средствъ. А вакъ только обозначится двло и опредълится число подписчиковъ, онъ не замедлить отнестись къ вамъ съ своею просьбою и условіями.

Призывая на васъ Божіе благословеніе съ истаннымъ почтеніемъ и преданностію имъю честь быть

> Вашимъ покорнъйшимъ Макарій, Еп. Харьковскій.

12 ноября 1861 года.

#### 🗗 Достопочтеннайшій Капитонь Ивановичь!

Примите и отъ меня взаимное привътствіе 10) съ свътлымъ праздникомъ Воскресенія Христова и самое искреннее пожеланіе вамъ всъхъ благъ отъ воскресшаго Господа.

Ваша присыяка <sup>11</sup>) чрезвычайно меня обрадовала: тысячу разъ вамъ за нее спасибо. Съ пятой внижки начнется печатаніе вашей статьи, которая будеть издана вся безъ всякой переміны. Ради Бога присылайте намъ и неотпечатанныя поученія въ священникамъ и мірянамъ и статейку относительно житія Святителя Петра, составленнаго еп. Прохоромъ, и все, что вамъ вздумается: за все будемъ благодарны вамъ. Теперь число подписчиковъ здішняго журнала уже возрасло на столько, что изданіе совершенно окупается и издатель надівется сділать приличное вознагражденіе за труды гг. сотрудникамъ. Объ этомъ подробніве онъ будеть иміть честь писать вамъ самъ.

Самъ я въ лётніе мѣсяцы едва ли буду принимать участіе въ журналѣ за недосугомъ: надобно ѣздить но епархів. Поэтому-то, особенно для отдъла матеріаловъ, ваша помощь намъ, какъ нальзя болъе, истати и безцѣнаа.

Со временемъ мив хотвиось бы напечатать всв одова м. Григорія Самвлака. Но у меня ихв только двівнодцать, выписанныя изъ разныхъ сборниковъ невгородской библіотеки. Грв и какъ

<sup>11)</sup> Стагья: «Древне-русскія поученія и посланія объ пиоческой живни».



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) См. 2-е письмо К. И—ча отъ 31-го марта.

достать остальныя? Прошу высказать ваше испреннее мивніс объ этомъ моемъ котвнін и подать добрый совыть.

Да благословить вась Господы!

Съ потиннымъ почтеніемъ и преданностію имаю честь быть

Вашимъ покоривниямъ слугою Макарій, еп. хараковскій.

11 апрыля, 1862 г.

15 іюля, 1863 г.

7. Милостивый государь,

Достопочтеннъйшій Капитонъ Ивановичъ!

Примите мое искренее *спасибо* и за послъднюю кингу <sup>12</sup>), присланиую миж вами въ подарокъ. Да подкръпитъ Господь ваши силы на продолжение вашего достопочтеннаго труда и да подастъ вамъ высокую радостъ увидъть окончание ого.

Мысль объ открытіи ученаго Общества при вашей епархіальной библіотекъ 13)—прекрасная мысль. Я вполив ей сочувствую и думаю, что въ Москвъ, гдъ такъ много людей съ академическимъ образованіемъ, найдетоя не мало усердныхъ дъятелей, для предполагаемаго отъ имени общества изданія 14).

Здівшній Дух. Вістникъ, кажется, не долго уже просуществуєть. Я боліве ему не сочувствую или, візриве, его редактору.

Призыван на васъ Вожіе благословеніе, съ совершеннымъ почтеніемъ и преданностію им'єю честь быть

Вашимъ покорнъйшимъ Макарій, архіспископъ карьковскій.

8. Достопочтеннъйшій Капитонъ Ивановичъ!

Спъщу препроводить въ вамъ экземпляръ моихъ "Словъ и Ръчей", только что полученныхъ мною изъ Петербурга; и по-

<sup>19)</sup> Описаніе синодальных в рукописей, отд. П, ч. 3.

<sup>13)</sup> Общества побителей духовнаго просвищения, праздновившаго въ прощемшемъ 1888 году свой 25-латній юбилей.

<sup>14)</sup> Чтеній въ московскомъ Обществ'я добителей духовнаго просв'ященія.

корнъйше прошу васъ принять эту квигу во свидътельство мо-

На дняхъ проважаль здёсь изъ Москвы о. архимандрить Іаковъ 18). Онъ мив очень понравился: человекъ разумный. Много мы беседовали съ нимъ о Москве, которую я такъ мало знаю, о вашемъ Обществе любителей духовнаго просвещения, о разныхъ лицахъ, вспоминали и объ васъ.

Скоро ли появится въ свътъ новый томъ вашего Описанія синодальной библіотеки? <sup>16</sup>). Жду съ нетерпъніемъ тъмъ болъе, что предполагаю видъть въ этомъ томъ описаніе богослужебныхъ рукописей, которое въ настоящее время для моихъ занятій было бы очень нужно и полезно.

Да благословить васъ Господы!

Съ искреннимъ почтеніемъ и преданностію имъю честь быть

Вашинъ покоричёния в Макарій, архіонисконъ харыковскій.

2 апръля, 1864 г.

#### 9. Милостивый государь,

Достопочтеннъй шій Капитонъ Ивановичь!

Съ велинии празднивами и съ наступающимъ новольтиемъ отъ души привътствую васъ. Да благословить васъ Родившійся Христосъ и да сохранить Царь въковъ.

А кстати для новаго года позвольте представить вамъ два новые томика <sup>17</sup>) моей церковной исторіи, только что изданные въ С.-Петербургъ. Экземпляръ этихъ книгъ я поручилъ выслать



<sup>16)</sup> А. И. Кротвовъ. Родидся въ 1810 г., по окончания курса въ московской духовной семинария въ 1836 г. діаконъ, въ 1838 г. постриженъ въ монашество и служилъ (до 1846 г.) по духовно-учебному въдомству; затъмъ архимандритъ динтровскаго Борисогиъскаго и (съ 1855 г.) московскаго Данилова—монастирей. Съ 1870 по 1884 года епископъ муромскій, викарій владинірскій; съ 28 ликара 1884 г. настоятель Донскаго монастиря. Умеръ 1 декабря 1885 г.

<sup>16)</sup> Отд. III, ч. 1, появнася только въ 1869 году.

<sup>17)</sup> Tomm 4 m 5.

вамъ надателю. Прошу принять съ любовію, какъ снакъ мосго искренняго уваженія нь ващимь ученымь трудамь.

Съ совершеннымъ почтеніемъ и преданностію нивю честь

Вашего высокородія покорнівшими слугою Магарій, архіепископи харьковскій.

18 декабря, 1865 г.

#### 10. Достопочтеннъйшій Капитонъ Инанович»!

Тысячу разъ благодарю васъ за исполнение моей просьбы. Вы были такъ добры, что сами потрудились списать для меня нужную статейку.

Статьи Хр. Чтенія, о воторый вы говорите, я не читаль еще: всё книжим этого журмала мною оставлены въ Петербургв 18), Какъ ворочусь туда, непремённо прочитаю.

Богъ вамъ въ помощь!

Съ истинымъ почтеніемъ и предавностію вибю честь быть

Вашимъ покорнъйшимъ слугою Макарій, аркіспископъ литовскій.

10 августа, 1871 г.

# Милостивый государь, Достопочтеннъйшій Капитонъ Ивановичъ!

Я долго не ръшался писать къ вамъ: такъ мив совъстно опять васъ безпокоить. Но вижу, что безъ этого не обойтись мив: во всей Москвъ у меня ивтъ никого, къ кому бы я могъ обратиться съ моею нуждою.

Дъло въ томъ, что мив понадобилось "Поученіе о молитвъ" митрополита Макарія, упоминаемое въ Описаніи Румянцев. музеума на стр. 626. И я покорнъйше прошу васъ, не найдете ли возможнымъ поручить кому-либо списать это поученіе и переслать мив, а также увъдомить меня о вознагражденій за переписку.

<sup>16)</sup> Гдф преосв. Макарій засёдаль въ Св. Синоде и на лёто убажаль въ свою епархію.

Ради Бога извините меня, что безпокою васъ такъ часто. Вы сами избаловали меня твиъ, что ни разу инъ не отказали. Да будетъ надъ вами всегда Вожіе благословеніе. Съ искреннимъ почтеніемъ и преданностію имъю честь быть

Вашимъ покорнъйшимъ слугою Макарій, архіспископъ литовскій.

5 августа, 1872 г.

#### 12. Милостивый государь,

Достопочтеннъй шій Капитонъ Ивановичь!

Вы, добрый, не отназались и въ настоящій разъ исполнять мою докучливую просьбу: да воздасть вамъ Богъ.

Сердечно благодарю за ваши двѣ статьи, которыя я иныть удовольствіе получить отъ васъ. Удивляюсь вашему трудолюбію и разнообразію вашихъ свѣдѣній.

Глубоко и искрение скорблю о разстройства вашего здоровья. Да уврачуеть вась Господь.

Призывая на васъ Его благословеніе, съ сердечнымъ уваженіемъ и преданностію имъю честь быть

Вашимъ покоритания слугою Макарій, архіспископъ литовскій.

26 августа, 1872 г.

Digitized by Google

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

#### ВЪ КНИЖНЫХЪ МАГАЗИНАХЪ ПРОДАЕТСЯ НОВАЯ КНИГА:

### Письма Филарета митроп. Московскаго и Коломенскаго къ Высочайшимъ Особамъ и къ разнымъ другимъ лицамъ;

въ 2-хъ частяхъ (1820—1867); собраны и изданы Саввою, архіспископомъ Тверскимъ и Кашинскимъ. Цена 3 р. 50 к. Складъ книги — Ильинка, Юшковъ пер., кварт. священника Виноградова.

## Въ Казани у архимандрита Никанора, ректора Казанской духовной семинаріи, можно получать слъд. его изданія:

Общедоступное объяснение Соборнаго Послания св. апостола Іакова. Н. 15 воп.

Общедоступное объяснение 1-го Собор. Послания св. апостола Петра. П. 15 коп.

Общедоступное объясненія 2-го Собор. Посланія св. апостола Петра. П. 10 коп.

Общедоступное объясненіе 1-го Собор. Посланія св. апостола Іоанна

Богослова. Ц. 20 коп.

Общедоступное объяснение 2-го и 3-го Посланія Іоанна и Посланія св. апостола Іуды Ц. 10 коп.

a) **О** конечныхъ судьбахъ міра и человѣка. І—VIII, 338 стр. М. 1889 г. изд. 2-ое дополи. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 25 к.

b) Критическій взгаядь на ученіе о чистилищь. М. 1889 г. 17 стр.

Ц. 15 коп.

Препод. Вис. Семинаріи Ник. Виноградова: Предлагается читающей публик в въ Москвъ, Петербургъ и Кіевъ,

#### Сочиненія М. ХАРУЗИНА.

1) "Балтійская конституція". Историко-юридическій очеркъ. Ціна 30 к.
2) "Пюхтица—Святое місто". Бытовый очеркъ изъ Балтійской дійствительности. Ціна 50 к.

 "Православіе на островахъ Дого и Ворисъ". Разсказъ очевидца. Піна 10 в.

4) "Указатель систематическихъ и хронологическихъ законовъ о Прибалтійскихъ губерніяхъ съ 1704 по 1888 г.". Ціна 3 р.

5) "Свъдънія о казацкихъ общинахъ на Дону". Матеріалы для обыч-

наго права. Цена 2 р.

6) "Очерки юридическаго быта народностей Сарапульскаго увзда (Вятск. губ.)". Цана 50 к.

7) "Программа для собиранія юридических обычаевъ. Цена 30 к.

8) "Эстляндія". Святыня. Цівна 40 к.

Начальныя основанія философіи. Примінительно въ программі преподаванія философіи въ дух. семинаріяхъ. Составиль В. Кубряещев. Вудукть І. Начальныя основанія глисерлогія и естественняго богопровія. Москва. Піна 1 р. 50 к.

Введене въ философію. В. Кудривиева. Составлено применительно тъ программе преподаванія философія въ дух. семинаріяхъ. Москва. Пена 50 к. Продается у автора. Сергіевъ-Посадъ, у профессора Ака-

демін В. Кудрявцева.

### СЛОВА и РЪЧИ.

Синодальнаго члена Павла архісп. Казансваго. Казань. Ціна 2 р. 50 к Съ требованіями адресоваться: въ Казань, во Владимірскую библіотеку при Покровской церкви.

О натолицизмъ. Критическія замътки по поводу загранично-русской апологіи Папства о Церкви. Берлинъ. 1888 г. Сочиненіе профессора Казанской дух. академін. *Н. Бълкева*. Казань. 1889 г. Цена 3 р. Съ требованіями адресоваться: въ Казань къ автору.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Сентября 26-го дня 1889 года.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій,



## Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

- 1. Размышленія є сущности христіансной въры. Соч. Гизо. Переводъ сеящ. Н. Серлісескаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.
- И. Въчная жизнь. Пувдичныя чтенія Э. Навиди. Перев. свящ. И. Сергієвскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.
- 111. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Аепнагора, Өеофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ съ введеніями и примъчаніями свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.
- VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять внигь противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенскимъ. М. 1871. Цъна 3 руб. съ пересылкою.
- V. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрняста Навиля. Перев. свящ. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.
- VI. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительных примъчанія къ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христовыхъ. Сочиненіе Дублинскаго архієпископа Тренча, переведенное А. З. Зиновьевымъ. Москва, 1883 г. Цъна 1 руб. 30 коп. съ пересылкою.
- VII. Изъ ленцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II, Система кановическаго права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъ ц. съ перес. 2 р.

- VIII. Ереси и расколы первыхъ трехъ въювъ христіанства. Ч. І. Обозръніе источниковъ для исторія древивйшихъ сектъ. Пром. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.
- ІХ. За двадцать лѣтъ священства (1863 1883 г.) Слова и рѣчи прот. А. М. Иванцова-Платонова, законоучителя Александронскаго военнаго училища и профессора Московскаго Университета, Москва, 1884 г. Пѣна 3 р. съ пересылкою 3 р. 50 к.
- X. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва, 1881 г. Ціна 75 к., съ пересылкою.
- XL Теорія древле-русскаго церновнаго и нараднаго пѣнія на основанів автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Ариольда, Москва, 1880 г. Цена 2 руб. съ пересылкою.



## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНЕ

### ВЪ 1839 ГОДУ ИЗДАЕТСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цвиа на годовое изданіе съ пересыльою — п.

Россін 7 руб., за границею 8 руб.

Подписка принимается: въ Моском, у редактора журнала протојерев при церкви Осодора Студита, у Никитских поротъ, П. А. Преображенскаго и у извъстных к интопродавдева въ Петербурга — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно така: въ редакцію «Православнаго Обозръпія» въ Москвъ.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облеганта пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебнихъ заведеній духовнаго въдомства и министерства народнаго просвъщенія, для кояхъ «Православное Обозръпіе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозръпія» находить возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1884 и 1885 гг., по слъдующимъ понименнымъ цънамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ—пять руб., за дия гола—семь руб.; за три—десять руб., за четы ре—тринадиать руб., за интъ лъть—семнадцать руб. за шесть лъть—деадиать одинъ руб. съ пересылкою.

Экземпляры «Правосл. Обозр.» за 1886 п 1887 гг. « разомлись; за 1888 годъ остается прежина — семь руб.

### въ редакции можно получать:

Оставнілся въ небольшомъ количества экземиляровъ Писана мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ перевода со введенияма и примъчаніями въ вимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цчав съ пересылкою 2 р.—Кромъ того:

1) Указатель въ "Православному Обозранію" за одвинализтавть 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовыть. Цапа

Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ перевода Амиросія (Зертисъ-Каменскаго) архісинскопа Москонскаго. Москва 1878 г. Цана 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. И. Преобриженски

Ценлоръ ским. Іония Петрониковою-

Digitized by Google

Ота Мисковскаго Духовно-цензурнаго помитета печатать модолжется. Моска Сентибря 26-го ляз 1889 года.

# PABOCIABHOE 050 PABOCIAR DAGGEROUGH

1889

Октябрь.

### COMEPHABLE:

- Б—О СВЯЩЕННОЙ И ПРАВИТЕЛЬСТВЕННОЙ ВЛАСТИ ЦЕРКВИ ПРАВОСЛАВНОЙ. Н. А. Звозережаго.
- П.—СВЯТЫЙ ІОАННЪ ЗЛАТОУСТЬ КАКЪ ТОЛКОВАТЕЛЬ СВЯЩЕН-НАТО ПИСАНІЯ. (Опоминию), В. Г.—скаго.
- ПІ.—ЛЕВЪ НИКОЛАЕВИЧЪ ТОЛСТОЙ, ЕГО ИСПОВЪДЬ И МНИМО-НОВАЯ БЪРА. А. Ө. Гусева.
- IV.—ЧТО БУДЕТЬ СЪ ВЕМЛЕЮ? II. Я. Сватлова.
- V.—РЕЧЬ СКАЗАННАЯ ВЪ ДЕНЬ ОТЕРЫТІЯ ПРИ ОДЕССКОМЬ АР-ХІЕРЕЙСКОМЪ ДОМЪ ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКОЙ ШКОЛЫ. Преосвященнаго Никанора, архіон, хереопскаго в одесскаго.
- VI.—СЛОВО ТОРГОВЫМЪ ДЮДИМЪ О НЕОБХОДИМОСТИ ПРАЗДНИЧ-НАГО ОТДЫХА. Свящ Ф. Орнатекаго.
- VII.—СЛОВО ВЪДЕНЬ 17-10 ОКТЯБРЯ ВЪ ВОСПОМИНАНІЕ СПАСЕНІЯ ВХЪ ИМПЕРАТОРСКИХЪ ВЕЛИЧЕСТВЪ СЪ АВГУСТЪЙШИМЪ СЕМЕЙСТВОМЪ ОТЪ СМЕРТНЫЯ ОНАСНОСТИ ПРИ БРУШЕНІИ ИМПЕРАТОРСКАГО ПОЪЗДА 17-10 ОКТЯБРЯ 1888 ГОДА. Свящи П. Я. Свъткова.

VIII .- ODBARIERIS. OGS mansin raseru «Cum Orevectoa». - O murans

#### MOCKBA.

Университетская тикографія, на Отрастновы бульк. 1889.

Digitized by Google

Павное Обоврѣніе» выходить ежемѣсячно, отъ 12 нечатныхъ ластовъ и больс. Подписвъ 18В а 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на подписнай пересылкою въ другіе города 7 р. с. Подписнай получать по слѣдующимъ пониженних протоїерея и; 1862. 1863 годы — по 2 руб. безъ перебылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 и 1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиннадцать лѣть—двадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за каждий годовой экз. за 8 ф., а за 11 лѣтъ — за 80 фунтовъ по разстоянію.

## Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгами взимается:

До Або 12 п. Акмолъ 18 п. Архангельска 15 п. Астрахани 15 в. Ваку 16 в. Благовъщенска на Амурв 20 в. Варшавы 13 в. Вильно 9 в. Витебска 6 в. Владинациаза 16 в. Владиніра 3 в. Вологды 5 в. Воропежа 5 в. Выборга 8 в. Вървато 18 в. Вятви 10 к. Гельсингоорса 10 к. Гродио 11 к. Дербента 16 к. Еватеринодара 10 н. Екатеринослава 14 н. Едисаветнола 16 г. Жатоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казают 9 к. Калиша 15 к. Кадуга 3 в. Каменецъ-Подольска 13 к. Клиппева 15 в. Кіева 9 в. Ковно 10 в. Костромы 4 в. Красповрска 18 в. Куото 11 в. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 в. Минека 8 в. Митавы 11 в. Могилева 6 в. Нижнаго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочерваска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перыя 15 в. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плонка 14 к. Полтавы 9 к. Пекова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 в Ризани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семпиалатинска 18 в. Самбирска 9 в. Симферополя 14 в. Своленева 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Суваловъ 12 к. Съдасъ. 12 к. Танастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Танкента 18 к. Твери 8 к. Тифанса 16 в. Тобольска 16 в. Томека 18 в. Тулы 5 в. Улев-борга 13 в. Уральска 16 в. Уфы 14 в. Харькова 8 в. Херсопа 13 к. Чернигова 8 в. Читы 20 в. Эривани 16 в. Явутем 20 к. Ирославая 3 к.

Весьма нервдко однакоже явленіе, что вопросы по существу производные, второстепенные находять вниманіе къ себв прежде, чъмъ ръшены главные и первостепенные; эти же послъдніе остаются долго незатрогиваемыми въ самой ихъ сущности или потому, что предполагаются такъ или иначе ръшенными, извъстными — какъ говорится, или просто потому, что не дождались своей очереди: жизнь ставить свои вопросы часто не въ той послъдовательности, какую имъ предписываеть отвлеченная логика, или учебная программа. Это самое случилось въ нашей литературъ съ вопросомъ о церковной власти. До сихъ перъ онъ остается почти не затронутымъ въ нашей литературъ, между тъмъ въ обсущенияхъ вепроса с вращиныхъ отношенияхъ между церковной и государствомъ, а также и въ цълыхъ системахъ церковнаго устройства недостатка нътъ.

Предлагаемая благосклонному вниманію читателя статья береть на себя задачу представить попытку рішенія вопроса о церковной власти по егосуществу съ точки врівнія положительнаго права православной церкви и исторіи ея устройства. Соотвітственно сему, она будеть состоять изъдвухъ частей: теоретической, которан займется раскрытіємъ понятія—церковная власть, и исторической, которая представить приміненіе выведенной теоріи въ характеристикъ разныхъ формъ правительственной организаціи, имівншихъ місто въ исторіи и существующихъ въ настоящее время въ православной церкви.

I.

### Церковная власть вообще; роды и виды ея.

Общее понятіе о церковной вкасти.—Характера ел.—Различіе церковных полномочій.—Классификація иха за западной вановической маука.—Potestas ordinis и potestas jurisdictionis по ученію Гиншіуса.— Ва какой мара приманима эта классификація ка ученію православнаго каноническаго права? — Священная и правительственная власть.—Виды той и другой 1).

Русское слово "власть", также какъ и параллельное ему по источникамъ каноническаго права православной церкви греческое "έξουσία", въ юридическомъ и обычномъ употребленіи обо-

<sup>&#</sup>x27;) Наибольшаго вниманія заслуживають въ иностранной литератур'я по данной матерів сл'ядующія дв'я книги: 1) P. Himschius: Das Kirchenrecht der Katholi-



значають отщешения весьми размородных.--Вь общирномы смыслв твиъ и пругимъ словомъ оборначается тоже самое, что и словомъ "право", т.-е. опособиость или свобода двиствованія, опирающимом на смей закона, или каного-либо правомърнаго: полномочія 4). Вкасть, въ семъ смыслв понимаемую, имветь, можно бесъ преувеличения связать, нажный человань; ибо яните не лишенъ свободы дъйствования въ большемъ или меньшемъ объекъ. Но слововъ влюсть, такъ же какъ и-слочота, по преимуществу оборначается способность действования спеціальными полномочини публичного (а не частнаго) права, проистеннющими отъ какого-инбо общественнаго авторитета на ивкоторыхъ только лицъ, при чемъ всв остальные члены даннаго общества обязываются безпрекословнымъ повиновениемъ этимъ уполномоченнымъ лицамъ подъ страхомъ ответственности за непослушание предъ высшить авторитетонъ. Рачь наша будеть о перковной власти, въ этомъ спеціальномъ смысле понимаемой.

. Наиболье харантерно и ръзко эти полномочін публичной власти отянчаются отъ полноночій частнаго права во посударствю. Здесь лицо, ихъ носящее, обезпечено въ приивнении ихъ въ делу всею государственною мощью, каковая и становится на защиту н въ помощь ему прответ непокорныхъ ему членовъ, даже же сирашавая и помимо его личнаго желанія; межау тамъ оберегать и защищать свое частное право наждый гражданинъ обязанъ санъ и тольно въ случав своего безсилія инветь право **мросить себъ государственной помощи. Но они также приметны** м дають себя знать своею действенностью и ег церкви. И вдёсь есть влассь лиць спеціально уполномоченных на изв'ястныя дъйствія, въ совершенія конхъ они вспомоществуются и защищаются всею церковною силою, а иногда и силою государственною противъ испокорныхъ членовъ церкви, каковые въ такомъ случав почитаются преступниками, нарушителями правъ церкви, противнивами ся власти, возмутителями ся порядка. Подобно тому

ken und Protestanten in Deutschland. Berlin. 1869. B. I, μ 2) 'Ιωάννου Παππαλουκα Εὐταξίου: τοῦ κανονικοῦ δικαίου τῆς δρθοδόξου ἀνατολικῆς ἐκκλησίας τὰ περὶ ἱερατικῆς ἐξουσίας. Τ. Ι. 'Εν 'Αθήναις.

<sup>2)</sup> Сардив. соб. прав. 14: ό εκβαλλόμενος έχέτω έξουσίαν επί τον επίσκοπνο τής μητροπόλεως τής αυτής επαρχίας καταφυγείν (извергаемый да имбеть право прибътнути жь епископу митрополіи тоя же области. Переводь Книги правиль).

какъ въ государстве, и въ церкви есть начальствующе и подчиненные, есть отношенія начальствованія и подчиненности, приказанія и послушанія, есть словомъ полномочія публичной влаоти, обезпеченныя принужеденіємь. Посему то и церковь єз смыслююридическомъ долина быть мыслима какъ соціальный порядовъпаралельный или соподчиненный соціальному порядку, называемому государствомъ, но не подчиненный ему и тамъ менте входящій въ составъ его, какъ только корпорсція, котя бы и публичнаго харантера. И если нъюторые юрноты мыслять ее въвтомъ последнемъ омысле, то ето долино быть сочтено ихъ недомысліємъ, а отнюдь не природою самой вещи, какъ это, надемея, уяснится еще болье вноследствін.

Соціальный порядокъ цернин анавошчень соціальному порядку POCYGADOTES, HO HE TOLLEO ME TORRECTECHENE, HO H DESHODOREED до противоположности. Классическое разъясление сего положения дано самимъ Основателемъ первы. Онь же рече имь: чарие языкь. господствують ими, и обладающий ими благодателе нарациются. Вы же не тако: но балый въ вась да будеть яко мный: и старый, ято служай (Лук. ХХІІ, 25, 26). Разнородность новосовидающагось строя цервве по сравненію от госудерственнымъ строемъ вдъсь весьма выразительно и кратие обозначена словани: вы жей не тако. Эти слово суть ловунгь, но которому боли в старьй вь своихъ преимуществахъ предвипрочими членами цериви должны быть увнаваемы этими последними и которынъ ови должны отличать сами себя въ своемъ сознании и своихъ отношеніяхь оть владыев и начальниковь, заправляютихь виутрениямъ строемъ госудерства. А канъ они долины совнавать себя в какъ соотвътственно сему дійствовать --- это положительно равъяснено дальнайшими словами Господа и примаронъ Его собственныхъ двиствій. Белій и старта въ первви должны совнавать и действовать яко: мий и служий. Естественно ранцаюшійся вувсь вопросъ: если положеніе въ периви начальствующихъ лицъ характеризуется какъ служение не только Господу... но во имя Его и дюдямъ, то не уничтожается да симъ принципъ начальства и подчиненія, - этоть вопрось легно разрепівется дальнъйшими словами Господа и параллельными пиъ, высказанными по другимъ обстоятельствамъ. Пріемляй аще кого послю-10ворить Господь-Мене приемлеть: а приемляй Мене, приемлеть

-пославшаю Мя (Ioan. XIV, 20) 3). Слушаяй вась Мене слушаеть, и отметаяйся вась, Мене отметается: отметаяйся же Мене -отметается пославшаю Мя (Лук. Х, 16). Не даеть Премудрый Господь прямо своимъ ученикамъ и апостоламъ и ихъ преемнивамъ тъхъ преимуществъ власти и чести начальнической, жании пользуются царіе языкь и обладающій ими; но върующинъ въ Него заповъдуетъ безусловную преданность и безусловное послушение Своимъ посланнымъ и Своимъ ученинамъ. Предацность и послушание - безусловныя: не по договору какому либо, не по субъективнымъ накимъ-либо расположениямъ и личному выбору върующій во Христа, или членъ церкви обязывается оказывать върность и послушаніе апостоламъ и ученичвамъ Господа, но тольно въ силу ихъ посланничества. Ихъ власть и авторитеть такъ велики, что высшаго авторитета на земле и натъ для варующихъ: ньо Христосъ заповадаль оказывать имъ таковое же послушаніе, каковое приличествуєть Ему Самому. Отоюда видно, что противоположность и разнородность внутренняго строя церкви и строя государства заключается не въ отрицаніи принципа власти и обязательнаго ей послушанія, а въ инородности характера примъненія этого принципа: вы оксе-начальствующіе и учащіе, старъйшіе и большіе въ царствъ Мосиъме тако поступайте. Но отнюдь не оказано: да не будеть среди васъ большихъ и меньшихъ.

Обратимся нъ распрытію положительнаго содержанія полномочій церковной власти.

Какъ дъйствительное положение церкви настоящаго времени, такъ и прошлаго ея показывають, что содержание полномочий ен властныхъ органовъ весьма разнообразно и но временамъ испытывало значительное измънение и количественное и качественное. Въ настоящее время въ русской церкви объемъ полномочий церковной власти иного уже, тостое, чъмъ то было въ древней русской церкви патріаршаго и митрополитскаго періода. Равнымъ образомъ и качество полномочій церковной власти настоящаго времени далеко не такъ разнообразно, какъ то было въ древности. Стоитъ сравнить только полномочія судебной власти по древнимъ регламентамъ напр. уставамъ Владиміра,

<sup>3)</sup> Cp. Me. X, 40.

Ярослава, духовному регламенту Петра Великаго съ дъйствующимъ въ настоящее время уставомъ духовныхъ консисторій, чтобы ясно увидеть весьма большую разность полномочій власти русской церкви за древнее и новое время. Такая же разность отирывается и изъ сравненія между собою отдільныхъ помістныхъ церквей. Конечно, это разнообразіе между отдальными помъстными церквами и даже отдъльными періодами въ жизниодной и той же церкви никогда не заходить такъ далеко, чтобы исключало единство и общиость: ибо въ противномъ случат не могло бы быть и рачи о церковной власти вообще, какъ особомъ виде власти. Действительность именно показываеть, что при большемъ или меньшемъ разнообразіи во объемнахо, на которыхъ двиствуетъ церковная власть, въ органахъ, чревъ вогорыхъ она двиствуетъ и въ частных формах принвиенія обвъ каждый моменть времени каждая поместная церковь удерживаеть единыя и общія всемь имъ начала 60 60 жж сихъ отношеніяхъ. Дабы удобиве разсмотрать въ палой массв полномочій церковной власти общее и разнообразное представимъ попытку научной ихъ влассификаціи.

Починъ въ этомъ дълъ принадлежить средневъковой наукъ. Въ своей "Summa theologiae" Оома Аквинскій говорить: "церковная власть—двухъ родовъ: такиственная и правительственная. Такиственная власть есть та, которая сообщается чрезъ вакоелибо посвященіе, а власть правительственная есть та, которая сообщается простымъ человъческимъ унодномочіемъ" ). Что въсснова этой классионкаціи лежить мітко схваченная черта, различающая двиствительно одинъ родъ подномочій церковной власти отъ другаго — это совершенно върно. Въ самомъ дълъ въссиономочіяхъ священника — одагочиннаго, священника — члена духовной консисторік ито не различить разности полномочій вастаменталів и jurisdictionalis? Также точно въ полномочіяхъ епископа — интріпарха я т. п. Различіє образуется между ними способомъ полученія.

<sup>&#</sup>x27;) «Spiritualis potestas una sacramentalis, alia jurisdictionalis. Sacramentalis quidem potestas est per aliquam consecrationem confertur... Potestas autem jurisdictionalis est quae ex simplici injunctione hominis confertur». Summa II, qu. 39, art. 3.



ими твхъ и другихъ полномочій. Неудивительно посему, что плассионнація Оомы Анвинскаго въ латинской церкви получила всеобщее признаніе и была принята деже въ римскій катихивисъ съ тъмъ только измъненіемъ, что терминъ sacramentalis замъненъ здъсь терминомъ ordinis (такъ накъ посвящениемъ лицо его получившее вводится въ особенное церковное сословіе-ordo, тоже что въ греческой церкви-капрос). Здёсь читаемъ: двоякая власть въ цервви: власть клирическая и власть правительственная. Власть клирическая относится къ истинному тълу Христа Господа въ священной евхористии. Власть правительственная дъйствуеть въ цъломъ танногвенномъ тыв Христа. Ибо из ней относится управленіе и устроеніе народа христіанскаго и приготовленіе нь вічному и небесному блаженству" 5). Долгое время эта классионевція пользовалась исключительным в господствонь, нова уже въ средина настоящаго столатія зановисть Вальтеръ не поколебать значительно он достоинства, указавь въ ней слъдующие недостатии. Во 1-хъ, эта влассиомнация не имфеть слинства основанія: нбо таковыми здвеь приняты способъ сообщенія полномочій власти и содержаніе ихъ; чрезъ это получилось діленіе спутанное и д'яйствительности несоотв'ятствующее. Такое основаніе дывнія совсьмъ не даеть тахъ членовъ, какіе укаваны въ означенной класоновкаців. Ибо въ двиствительности нельзя свазать, чтобы важдое изъ полномочій ordinis сообщадось посредствомъ рукоположенія или посвященія, равно какъ и наждое изъ полнемочій юрисдивній посредствомъ лишь проотаго порученія. Наобореть нервяю и полномочія ordinis coобщарися автомъ простаго порученія (напр. право исповіди и разрешенія, право освященія храма и т. п.). Но часто напротивъ и для спобщения полномочий користинци почитается необходемымъ актъ рукоположенія. Во-вторыхъ, нельзя получить двухъ ОЗНАЧЕННЫХЪ ЧЛЕНОВЪ ДЪДЕНІЯ И ВЪ ТОМЪ СЛУЧАВ, ЕСЛИ ПРИНЯТЬ за основаніе содержаніе церновныхъ пелиомочій: вбо принявъ

<sup>\*) «</sup>Duplex (potestas) ordinis et jurisdictionis. Ordinis potestas ad verum Christi Domini corpus in sacro sancta eucharista refertur. Jurisdictionis vero potestas tota in Christi corpore mystico versatur. Ad eam enim spectat, christianum pepulum gubernare et moderari et ad aeternam caelestemque beatitudem dirigere». Catechism. Rom. P. II, с. 7, qu. 6. Настоящую и предыдущую цитаты заниствуемъ изъ названной прежде книги Гиншіуса.

тодько эти два члена, мы не будемъ въ состоянія указать маста для весьма важной группы полномочій церкви — власти ученія: къ власти огдіпіз, или къ власти jurisdictionis мы отнесемъ ее? Для выхода изъ затрудненія Вальтеръ предложиль троечастное даленіе полномочій церковной власти, положивъ въ основаніе его исключительно содержание церковныхъ полномочій. Въ силу этого основанія получаются сладующія три вида церковной власти: а) власть ученія (potestas magisterii), б) власть священнослуженія (potestas ministerii), в) власть управленія (potestas jurisdictionis).

При всей своей логической иравильности д'яленіе предложенное Вальтеромъ не подорвадо однако же значенія превней влесокомкоція. Изъ лучшихъ предотавителей замедной нановической начки нашлась только подовина последовавшихъ действительно за Вальтеромъ 6); но другая высказалась за прежиною классионкалію 7). Въ дованное время честь полнаго распрытія и обстоятельнаго решенія этого вопроса, насколько дело идеть о римско-католической дереви, принадлежить Гиншінся въ преже названномъ его курсъ каноническаго права. Сорганиясь съ Вальтеромъ, что его даленіе бевукоризненно, если имъть въ виду содержаніе церковныхъ полномочій, онъ справедниво замачаеть, что нельзя при этомъ оставлять безо вниманія ту особенную перковную организацію, которан образовалась и существуеть въ цериви для примъненія полномочій са власти. Подномочія ordinis обравують собою стройный организмь: распредваянсь количественно не въ одинековой изръ между носителями ихъ, они естественно образують органивацію ісрархів ordinis, pasmo manto u nonmonouis jurisdictionis sombremie aprore же основанія образують парадзельную органивацію іврархів jurisdictionis. Ho что насвется potestas magisterii, то для осуще-



<sup>\*)</sup> Тавовы: Филлипсь, Рачтерь, Перманедерь, Гипцель.

<sup>7)</sup> Такови: Шульте, Ферингъ, Мейеръ. Рихмеръ въ следующемъ (5 изданіи) и Буз., которие висказались за прежимо классификацію, причисляя рот. выділяті по рот. ordinis. Россирмъ примикая къ нимъ въ первомъ отношенія, вилючаїх рот. magisterii въ рот. jurisdictionis. И самъ Вальтеръ виссификацію, признавъ всю церковную власть какъ ротезтая огдінія, по съ подраживлення ед на рот. ministerii, magisterii и jurisdictionis. Hinschius, 1. с. S. 164. Not. 3.

-опримя ся полномочій въ порван не существуеть особой ортанивація, особой ісрархія ученія, да и не можеть таковой сущетвовать по самой сущности полномочій этого пода. Potestas ordinis обнимаеть собою правоспособность къ совершенію свящемнодъйствій и прениущественно таинствъ. Различіе въ отепеняхъ полномочій мыслимо вдісь смотря по тому, на вівоторын ли только, или же на всв священнодъйствія распространяется ета правоспособность. То же самое должно оказать и отвосительно pot. jurisdictionis: раздачіє назшихъ и высинихъ отепеней управлемія и довіріє шеть разнимить лицамть от возникающими отсюда режинчными правеми не противорфчить и адесь существу дела. Ho объекть pot magistarii, yasnie, есть всегда оданъ и точъ же: дълоніе его, на высшее и мизиее, ревно какъ и распределовіе по степенямъ долиностных лиць съ той точки времія, что едни уполномочивались бы проковыдывать болюе лучиесе и болъе върное ученіе, чъмъ другіе, прямо уничтожало бы ва предобрано попятіе единства, каковое (т.-е. повятіе) визаво н основывается на сдинствъ ся учения. Столь же мало для этой изли служить и ввутренняя, личная спесобность из ученю, чиненно опособность познавательная, накожая конечно у развыкъ чиндивидуумовь бываеть различиа: потому что она вившие слиш--момъ трудно распознаваема для того, чтобы возвести ее въ принципъ, на нетеремъ межно было бы основать накую-либо іерерхію учевія. И если не смотря на то некотерые допускають таловую, построяя се на присущей или отсутствующей непосубниммости, наив на различім между приманиствоть и опископотоль\*): то эта повытна должна быть отвергнута, какъ совершение неудачная. Именю: еслибы даже установлена была догмачически - твордо непогръщиность папы, такь что между нимь и прочими носителние еписконотва отмосительно власти ученія проводилось -бы специонческое различіє: то съ этимъ вивств папа (равно - манъ и несомивино непогращимый соборъ) прямо протисопола-

По Гинцелю, эта іерархія ученія составляется изъ слідующихъ стененей:
 въ напів непрестанно живущій Петръ, въ силу принадлежащаго ему неограниченнаго, высочайшаго, непограшнимаго учительнаго авторитета, есть высшая стенень, епископъ какъ носитель апостольской должности — вторая степень; третью - формуютъ различние уполномочениме отъ напи или епископа къ отправленію должности ученія. Прикіч. Гиншіуса. стр. 165.

зался бы, въ квиествъ органа непотръшниести, ведиъ прочинъ носителямъ учительской власти, и недостатокъ непотръшниестю въ втихъ прочихъ уже не могъ бы разсматриваться телеко каконизшая степень учительской власти, потому что въ такомъ случать дъло шло бы о существенио и качественно различныхъполномочияхъ (\* ).

Если же не существуеть и не ножеть существовать особей учительской ісрархів, то следуєть отсюда, что общее церковное полномочіє ученія входить въ организацію ісрархіи ordinis. нан же jurisdictionis. Куда же ваъ сихъ двухъ областей отнести его? Повадимому опо твоно примыкаеть къ полномочіямъ первагорода. Епископъ и пресвитеръ нанить другимъ церковнымъ алтомъ получають полномоче на право церковного учительстви, какъ не хиротонією? Гиншіуюъ однано же обпориваеть этотъ взглядь, аргументирун это следующимъ образомъ: 1) право учительства отвюдь не безусловир связано съ получевіемъ рупоположенія уже потому, что въ этомъ правів не можеть быть отназано мірянину ради исполненія нив обязанности христіалсваго воспитанія въ вругу своей семьи по врайней мірь. Не этого мало. Въ первенствующей церкви только женщинамъ безусловно была воспрещена публично церковная пропов'ядь: всъмриотівне — мужескаго пола следовательно не лишаемы быльэтого права 10). Въ последующее время міряне были толькеограничены въ правъ публичного учительства однимъ условісмъсогласиемъ на то епископа ихъ 11). 2) если епископъ и пресвитеръ въ дъйствительности обладаютъ преимущественнымъправомъ ученія и только виз принадлежить право контроля надъ учительною двительностію мірянь, то отсюда еще далено меодъдуеть, чтобы эта ихъ правоспособность входила въ сееру. полномочій вкъ pot ordinis. Икъ способнесть въ учительствуунительность -- рукоположением не двется, а только понямание рустся въ чисяв и наравив съ другими требованіями, предъявдяемыми въ дицу рукоподагаемаго. Наконецъ 3) дицамъ пре-



<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Hinschius, l. c. S. 164, 165.

<sup>10) 1</sup> THMOS. II. CT. 12.

<sup>11)</sup> Statuta ecclesiae autiqua. l. 98: «Laicus praesentibus, nisi ipsis jubentibus, docere non audeat».

свитерской степени какъ для примъненія права учительства, такъ и для примъненія вообще jura ordinis требуется еще особое уполномоченіе — missio. Равнымъ образомъ и епископамъ, коимъ по преимуществу принадлежить учительская власть, принадлежить въ то же время внашнее управленіе церковію, въ силу коего именно они и могуть сообщать это missio. Это-то вотъ обстоятельство и даетъ поводъ potestas magisterii почитать входящею въ potestas jurisdictionis.

Для дальнъйшаго уясненія вванинаго отношенія разпородныхъполномочій церковной власти следуєть блеже определить катоzavecace nonarie: potestas jurisdictionis. Iurisdictio, no ynorpedленію въримско-католическомъ правв, есть вообще власть церкви соотвътственно назначенію ся (церкви) устроять вивший порядовъ и производить ея управленіе 12). Поинтіе это, следовательно, шире того, наное сосажняется съ этимъ словомъ въ области государственнаго права, гдв этимъ словомъ обовначается исключительно полномочіе въ отправленію правосудія, или вороче - судебная власть. Содержаніе атого понятія обывновежно пытаются определить ясиве носредствомъ различенія въ ней: нин законодательной, судебной и исполнительной власти, или же ванонодательной, общей инспектирующей и исполнительной, или же только законодательной и исполнительной. Но такое раздъденіє полномочій церковной юрисдикцій, заимствованное изъ государственнаго права, не можеть быть названо удачнымъ. А именно: въ цервви нътъ какой-либо особой организаціи исполнительной власти, которую можно было бы разсматривать какь соподчиненную организацію законодательной и судебной (функцін ея удобно отправляются различными носителями церковной морисдивців: тавъ напр. онв обнаруживаются въ изданія частныхь. опредъденій въ тв или иныя епархіи относительно исполненія общецерковныхъ законовъ, въ исполненіи судебныхъ рашеній и т. п.). Но съ другой стороны указанное дъленіе опускаеть маъ виду цвичю область мъропріятій, поторыя безъ судебнаю-

<sup>12)</sup> Одинъ изъ комментаторовъ согр. jur. can., Beratdi даетъ такое опредъдение перковной юрисдикции: «jurisdictio appellatur universalis quaedam potestas ea gerendi atque gubernandi quae ad commodam ecclesiae pertinent». Приміз--



производства служать однако же важную службу цвли церкви, область церковнофинансоваго управленія. Вообще представить общую, но въ то же время исчерпывающую содержаніе полномочій церковной правительственной власти (jurisdictionis) классификацію весьма трудно, да и нѣть въ томъ надобности: вбо организація церковной правительственной власти слагается совсёмъ не такъ какъ правительственная власть государства—не на начамь раздименія частныхъ видовъ власти между особыми въздомствами, но такъ, что отдъльныя учрежденія уполномочены властію во всёхъ различныхъ ся направленіяхъ, и отношеніе степеней (высшихъ и низшихъ) между жами обнаруживается въ большей или меньшей интенсивности и болье или менье обниромочь районъ ихъ раснообразныхъ по содержанію полномочій.

Кекъ видно отсюда, юрисдинція въ области цериви есть тоже, что государственная власть въ государствв. Но между ними есть и существенное (не говоря уже о вышеуназанномъ) различіе. Церновная правительственная власть имветь большій и обширивний объемъ, чемъ влесть государственная. "Внутренняя религозная сторона человъка не можеть и не должна быть въ подчинении у государства съ его вившнею силою. Христіанство прямо и внесло въ міръ эту идею вопреки навсовчесному устройству государственной власти; но это есть часть человъческаго существа, которая по преянуществу образуеть область -церковнаго воздъйствія. Церковь имветь въ виду не вивший только образъ жизни своихъ членовъ, согласный съ проповъдуемымъ ею ученіемъ и моралью; ея задача болье высока; и еслибы достижение ен на вемль въ полномъ объемъ было возможно, то та первая цвль достигалась бы сама собою. Церковь ·имветь задачу руководить каждаго члена своего по пути къ вычному спасенію; посему власть ся распространяется не только на вившнее поведеніе, но въ равной мірь и на вое внутреннее настроеніе и гдв это последнее не стоить въ согласіи съ за--повъдями христіанства и церкви, хотя бы во вившности приотомъ и не проявлялось оно двяніями, нарушающими общественный порядовъ, или оскорбляющими другихъ лицъ, тамъ выступаетъ она со своими опредъленными средствами и распоряженіями ради спасенія одного этого самаго лица. Эта внутренняя область -ся въдънія есть ся forum internum, а власть вдесь действующан—jurisdictio interna. Тавъ какъ здъсь дъло идетъ о дъйствіяхъ внутреннихъ, публичности не достигшихъ, то исповъдъесть главнъйшее средство, которымъ они достигаютъ до свъдънія церкви, и jurisdictio interna обнаруживаетъ свое дъйствіе главнымъ образомъ въ управденія покаяніемъ, назначеннымъ на носліддовавшей исповъди. Однако же втотъ такъ называемый forum poenitentiale не исчерпываетъ понятія "forum internum", есть сліддовательно, съ послідднимъ не тождественненъ, ибо и помимо исповіди духовной власти могутъ сділаться навівстными, гріжи и дійствія, въ отношеніи къ коимъ она обязана точно также дійствовать своею юрисдикцією; и сліддовательно, исповідью и поканніемъ далеко не исчерпывается совокупность средствъ церкви, служащихъ внутреннему спасенію человіва. Въ область forum externum напротивъ входять всю отношенія и дійствія, достягшія своего обваруженія вовнъ" 13).

Въ какомъ же отношени стоитъ церковная юрисдикция къ прочимъ подномочимъ церковной власти?

Гиншіусь такь отвъчаеть: "Къ jurisdictio externa несомивние относится сообщеніе полномочій, конхъ требують potestas ordinis и правоспособность къ учительству въ ихъ примъненіи. Во всъхъ тъхъ случаяхъ, гдв требуется актъ внашнаго управленія, ротевтав jurisdictionis непремънно должна выступить, дабы установить предълы и расчистить поле дъятельности для potestas ordinis и magisterii. Но само собою повятно, что лицо, которому уже дано missio на сообщеніе таннствъ или отправленіе учительской должности, уже не требуеть со своей стороны никакой юрисдивціи. Эта зависимость рот, ordinis и рот, magisterii отърот. jurisdictionis объясняется тамъ, что церковь какъ внашнее учрежденіе выступаеть въ сферу явленій и вмасть съ тамъ для дайствованія ея своими внутренними силами необходимо долженъ существовать опредаденный внашній порядокъ".

"Результать представленных досель изследованій можно въпратців резюмировать такъ: если определять содержаніе данной перкви власти, то довольно различать въ ней три вышеупоми, наемыя полномочія: pot. ordinis, magisterii и jurisdictionia и изъцихъ высшее мъсто предоставить первымъ двумъ, потому что,

<sup>188)</sup> Hinsching, 1 c. S. 166-168.

по существу своему они назначены двиствовать на внутреннюю редигіозную сторону человька, а рот. jurisdictionis имветь задачею сдвать возможнымь и обезпечить ихъ успъщное двиствіе. Но для области права отношеніе измъняется. Право по природъ своей имветь двло только съ отношеніями во внъ обнаруживающимися. Посему изъ сихъ трехъ полномочій въ области права разсматривается одна рот. jurisdictionis по своей внутренней природъ, а рот. ordinis и magisterii лишь въ той мъръ, какъ привъненіе ихъ должно быть внышне упорядочено и на сколько эти полномочія могуть быть объектами ротезт. jurisdictionis.

"Впрочемъ во всей силь это следуеть признать только относительно власти ученія; potestas ordinis, если посмотрать насколько съ другой точки зрвнія, сама обнаруживаеть вліяніе на область права. По общему правилу она есть необходимое условіе для pot. jurisdictionis и вследствіе сего должно войти въ еще ближайшее ея разсмотръніе. Potestas ordinis и pot. jurisdictionis способны важдая въ раздвленію на степени. Конечно не каждой степени юрисдикціи соотвётствуеть и опредёленная степень посвященія, потому что необходимость регулированія различныхъ внешнихъ отношеній обусловливаеть иную поотепенность, чемъ распределение дарованныхъ церкви благодатныхъ средствъ. Впрочемъ некотораго рода соответствие между ними все-таки существуеть: ибо носители высшихь степеней юрисдикціи всегда бывають надвлены и высшими степенями духовной правоспособности-роt. ordinis. Таковы надъленные высшею юрисдивцією, преемники вп. Петра - папа, далве - епископы, какъ носители апостольской въ своихъ епархіяхъ власти, подчиненные папъ, церковно-правительственные органы, въ этомъ свойствъ между собою представляють разныя степени, но въ разсужденім potestas ordinis стоять въ равной степени: такъ какъ папа не обладаеть какимъ-либо рангомъ высшимъ епископской степени. Также точно различие въ положении степеней, установденныхъ человъческимъ правомъ, между папою и епископами патріарховъ, екзарховъ, примасовъ и митрополитовъ или архіепископовъ, опирается не на разности pot. ordinis, но только на различномъ объемъ юрисдикціи, потому что всв они ракнымъ образомъ имъютъ не иной какой-либо, а епископскій рангъ. И въ рангахъ пресмитеровъ и діаконовъ имъють ивого подобныя фазирски. Архипресвитеры, архидіановы и т. п. имъють свое предъ прочими населеними того не ранга выдающести положеніе, только, благодаря, своему участно въ дерковно-правительственной власти.".

. "Жээн эъ области торисдинци существуеть болье длинный рацы готоприней, чвичь въ общести ordinis, но не смотря на то нешью говорить объ особенной iepaptin ordinis и объ особенвый черармін jurisdictionis; напротивь существуєть только одна ісророгія, могому что по правилу юрнодинція принадлежить только ладина, на вопримъ посвищение. "Констио и міряне въ мсвлючитенация случаних могуть быть одарены юрисдикцією: онн синдевательно не абсолютно неспособны из ней; но отсюда еще нельви привививить (особенной јерврхім юрисивији, тъмъ межье, что-міряне: викотда пе "занимали прочнаго положеній въ разчленени органия церковие-правительственной власти. Единству iepapnia ne mporasoptium a ro, uro pot. ordinis a pot. jurisdictienis жегуть иногда дъйствовать раздально. Различіе властей не жекапчаеть того, чтобы онь примвинены были особыми классами мосителей и сели въ настоящее время по причина абсолюшых посвищений учестие вы pot. ordinis достигается скорве, чамъ юрводенція, то съ синъ вибств следуеть и вотупленіе въ іспархію чисню въ мор'я такъ клиракъ симъ уме выполнивъ необходинее предварительное условіе для достиженія юрисдиціи. Колечно, членовъ јерархів можно бы разделять на такихъ, кон обнаджеть только pot. ordinis и такихъ, комиъ сверхъ того примадлежить еще порисденнія, и послідникь, если угодно, въ нкъ совонувности можно бы обозначать накъ ісрархію юрисmerrie: no epotube coro gometo bospasate, uto upose sto merco везникнеть ложное представление объ отношении pot. ordinis из pat. jurisdictionis и не будеть достаточно опънова внутренния связь между обожна различными видами полномочій" 14).

Такъ распрывается понятіе о церковной власти въ правъ рямско-патоляческой церкви.

Въ русской спеціально ванонической литератури мы не встра-



<sup>14)</sup> Hinschius, l. c. S. 169-171.

чаемъ подробнаго раскрытія этой матерін 15). Ученіе о цервовной власти здёсь принимаются въ томъ виде, кекъ оно растрывается въ догимпическомъ богословін. Но въ этой области, какъэто и естественно, главнымъ образомъ нивется въ виду толькота богодарованная церкви священная власть, которая распрем ветопомина в св примънонія, по премъ опоменти овищенотом в дежить въ основа первовной јерараји, о власти же правительственной, или, вакъ говорять ватолия, о церковной лормецияцін, дівлются лиць краткое упоминаціе. 16). Еди сравнить ученіе русских богосдоворь от представленными вынее пеоріами зависныхъ канонистовъ, то болъе близиниъ оно окажетон нъ вания Вальтера. Расуленение первовной власти на три, вида (спащениеслуженіе, ученіе, пастырожно нак управленіе) замютно въ воктьхиза преосващеннага Филарета, вы депистика преосвящением-Макарія и въ оныть курсь перковисе завенскъльнія прессыещенного Іоанно, Смоденриого, Изълнановистовъ восточной мерквимызивань одного, выше митированнаго и Лорима Принамуна Бемоксія, который савдаль понынку, вы необранной внигь примінить представленную нами лакрепнастню теорію, къ ученію воспочной. церкви о оващенной ваасти. Въ общемъ... очъ поолжователь Вальтара, и равличаеть въ церковной: власти. три: вида. ов .. олидиопиния наныенованиями комплано нать никъ: «Въндоряве отнь TOU-BURS HIS PROBULING NORMANDE THE STORES OF SERICS COURS BERGEL CRHILLEREAS - ¿Longia sienatini), (pol., andinis), upers roteрую способный поставляется опетаминечности санонно ин съ--надвесь бое. н. в втониот степцевор, импівторбудоп вминяжральн новыйствін, Есть власяв принтельная тей сторой добаквий проф. magisterii), чревъ которую : вто-мибо унолномочиваемся: (биспейтан) на преполавание и истолиорение, тнения цервви : Есть и третан. вавываемая полицуткуй нада лаобаца, финтрициот намаляванава jurisdictionis), она обнимаеть собою наблюдание за порвовые в церковными дадами, законодотельство и суды первовный. Эту.

17 1 . . . 51180

<sup>16)</sup> Насколько подробите говорить только пр. Макарій въ своемъ Догматическомъ богословія.



<sup>11)</sup> Извістны лешь свідующія попытки: во 1-хъ на статай на Помина Омоненскаго: объ основных в началах русскаго церковнаго права. Православ. Собесіан. 1860 г.; во 2-хъ пр. Суворова въ изданномъ его въ настоящемъ году курст церковнаго права. У того и другаго изъ названных авторовъ разсматривается впроч. только значеніе царской власти въ церковномъ управленіи.

номенилатуру г. Паппалука Евтаксій заинствуєть изъ первоноточниковъ наноническаго права восточной церкви <sup>17</sup>). Къ сожальнію, въ своей книгь названный авторъ ограничился изложеніемъ ученія церновнаго права только о священной власти и мы такимъ образомъ не имвемъ возможности судить о его взялядь на существо пречихъ церковныхъ полномочій.

Приложимы ли однакоже вполив изложенныя выше теоріи завадной канонической науки из праву восточной православной церкви?

По нашему инвню, примвнение ихъ можеть быть допущено лишь съ большими оговорками и видоизмвискіями. Начнемъ съ равомотрвнія троечастнаго двиснія дерковныхъ полномочій. По нашему мевнію, здвоь поставлены въ рядъ полномочія не соизмвримыя и все двленіе — неполно и спутанно. Прежде всего страннымъ представляется выдвленіе изъ полномочій священной вавсти полномочія ученія. Развів это полномочіе въдівятельности апостоловъ и ихъ преемниковъ выступаетъ менъе священнымъ, чвиъ совершение Богослужения? Изъ истории евангельской и апостольской совершенно ясно открывается, что благовъствованіе евангелія или "служеніе слову" было первымъ и самымъ наивысшимъ призваніемъ апостоловъ. Такое значеніе придаваль этому призванію Самъ Господь, когда еще до страданій своихъ носылаль ихъ на проповедь, и потомъ, по вознесении своемъ. Это было самое первое и высочайшее полномочіе, которое торжественно дароваль апостоламъ Господь, когда изрекъ свои смова: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во Имя Отца и Сына и Святаго Духа 18); наи когда изрекъ сін слова: шедше въ жерь весь проповъдите евангели всей твари: иже въру иметь и \*рестится спасень будеть 10). И святые апостолы придали этому

<sup>17)</sup> Для термина ієрαтікі є εουσία основаніе находится въ правидахъ: Анкир. соб. пр. I; Трул. соб. 81, Лаодик. 4, 19, 24, 27; апост. 83; въ посланіи ІІІ Всел. соб. въ собору Памфилійскому; въ посланіи Геннадія патр. К-польскаго.— Для термина дідактікі — въ 1 Тимов. ІІІ, 2 и во 2 Тимов. ІІ, 24. — Для термина поциачтікі — Іоан. ХХІ, 16; Діян. ХХ, 28. І Петр. V, 2; Собор. Трул. 32 и 102.— Терминъ διοικείν, διοίκησις встрічается въ правилахъ ІІ-го Всел. 2, Халкид. 4, 12; Трул. 37. Паппадобіка є отабіов цит. кн. 6 3.

<sup>18)</sup> Mo. XXVIII, 19.

<sup>19)</sup> Mps. XVI, 15, 16.

призванію своему и этому въ точномъ смысль божественному полномочію (έξουσία) самое главное и высшее вначеніе. Приложеніе этого полномочія святыми апостолами было первымъ актомъ въ великій день пятилесятимцы непосредственно по соществін Святаго Духа на апостоловъ. И достопримачательно сказаніе двеписателя о первоначальной жизни обратившихся въ этоть день: "бяху же терпяще во учени вностоль, и вообщенін и въ предомденім кабба и въ модитвахъ" 20. Не угодно намъ — говорили они потомъ — оставльшимъ слово Божіе, служити трапезамъ..... Мы же въ модитвв и служении слову пребудемъ " 21). Сколько разъ святый апостолъ Павель въ своихъ посданіяхъ со всею ясностію указываеть на полномочіе ученія, какъ на высочайшее призваніе апостольства "? Како услышать безь пропов'вдующаго? Како же пропов'вдать, аще не послани будуть, якоже есть писано: коль красны ноги благовъствующихъ миръ, благовъствующихъ благая 22)? Съ какою торжественностію и глубиною святый апостоль распрываеть свое благовъствованіе и учительское достопнство въ 1 посланіи въ Коринеянамъ напримъръ въ сабдующихъ словахъ: не посла мене Христосъ крестити, но благовъстити... И слово мое, и проповъдъ моя не въ препрительных человическія премудрости словесих, но въ явленін духа и силы... Глагольнь премудрость божію втайнь сокровенную, юже предустави Бого прежде выко во славу наму; юже никто же от князей въка сего разумъ... Намъ же Богь открыль есть духомь своимь.... Кто-бо разумы умь Господень иже изъяснить и? Мы же умь Христовь имамы! 23) Что вное вакь не свое учительское достоимство ставить этоть святый апостоль на первомъ планв и въ посланіи къ ученику своєму Тивоовю, когда говорить... Христось Інсусь давый себе избавление за встхь: свидътельство времены своими, въ неже поставлень бых азъ проповъдникъ и апостоль, истину глиголю о Христъ, не му, учитель языковь въ въръ и истинъ" 24). Удерживаемся

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Дъян. II, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Дѣян. VI, 2—4.

<sup>21)</sup> Pans. X, 15.

<sup>23)</sup> I Kop. I, 17; II, 4-16.

<sup>24)</sup> I Тимов. II, 7.

еть приведенія другихъ мість святаго писанія въ подтвержденіе утверждеемаго нами положенія.

Въ канонахъ вселенской цереви съ полною ясностію выражается положеніе, что учительство церковное есть право лиць рукоположенныхъ во епископа и пресвитера и входатъ какъ составная часть въ общественное богослужение-въ литургию, и вром'я того равсматривается какъ обязанность лиць еписконской и пресвитерской степени, причемъ опредвляется и наказаніе за совершенное ся непополненіе, или за не достаточно ревностное исполненіе. Ап. 58-е правило определяеть, что "епископъ или пресвитеръ... не учащій благочестію да будеть отлученъ; аще же останетоя въ семъ нерадвим и лвности да будеть извержень; Прав. 19-е лаодик, собора излаган чинъ **επτγρείπ "ο δεσέχαχε επεσκοποκικές (δ**μιλίας τών ἐπισκόπων) говорить какъ о непременной ся составной части. Прав. 64-е трумиьскаго собора опредвинеть: "не подобаеть мирянину предъ народомъ произносити слово или учити и тако брати на себя учительское достоинство, но повиноваться преданному оть Господа чину, отверзати уко пріявшимь благодать учительскаго слова и отъ нихъ поучатися божественному. Ибо въ единой церкви разные члены сотвориль Богь, по слову апостола, которое изъясняя Григорій Богословъ ясно показываеть находящійся въ нихъ чинъ, глаголя: сей братія чинъ почтимъ, сей сохранинъ; сей да будеть ухомъ, а тоть языномъ; сей рукою, а другіе инымъ чёмъ-либо, сей да учить, тоть да учится. И после не многихъ словъ далве глаголеть: учащійся да будеть въ повиновеніи и т. д. "2-е прав. VII Всел. собора предписывая митрополиту рукополагаемаго во епископетво испытывать въ знаніи священнаго писанія говорить: "ибо сущность нашей іврархіи составляють богопреданныя словеса т. е. истиннов выдыние божественных писаній, яко же изрекь великій Діонисій. Аще же волеблется и не усердствуеть тако творити и учити да не рукополагается. Ибо пророчественно рекъ Богъ: ты уминіе отвергь еси, отвергу и азъ тебе да не жертвуещи мив".

Во всъхъ приведенныхъ здъсь правилахъ совершенно ясно выступаетъ возаръніе, что учительская власть (ἐξουσία διδακτικὴ) есть публично-церковное полномочіе епископской и пресвитерской степени, получаемое не инымъ какимъ-либо актомъ, а

именно хиротонією. Не есть им оно, сладовательно такое же полномочіє potestas ordinis, какъ и є̀домої і ієротікії? Сладуя представленнымъ выше даннымъ основныхъ источнивовъ каноническаго
права православной церкви, должно не только положительнорышать этоть вопросъ, но и поставить полномочіє ученія єз
первый рядь єз ряду молномочій, даваемыхъ рукоположеніемь,
или полномочій священной власти (pot. ordinis). Слово благоваєтвованія, исходящее изъ усть епискона и пресвитера, проповъдующихъ съ церковной канедры есть, по ученію апостольскому:
и святоотеческому, такой же даръ благодати Святаго Духа, сообщаємый руконоложеніемъ, какъ и каждое ихъ слово и дъйствованіє въ свящелно-служеніи ими совершаємомъ.

Но, возразять намъ, "право учительства не необходимо связаносъ актомъ хиротоніи: въ немъ не можеть быть отказано мірянину уже въ видахъ исполненія имъ обязанности христіанскаговоспитанія дѣтей. А въ древнее время съ дозволенія вижскопаи мірянинъ могь произносить публичную персовную проповъдь". Въ этомъ везраженіи мы не видимъ, однакоже, ничего якого, кромъ подтвержденія доказываемаго нами подоженія, только подтвержденія не прямаго, но а contrario.

Не можеть возникать и спора о томъ, имветь или не имветьправа отець, мать или сторонній частный человій христіаннызаниматься преподаваніемъ закона Божін въ семейномъ кругу в вести воспитаніе дітей въ христіанскомъ духів. Съ церковной стороны, напротивъ, весьма жедательно, чтобы такихъ родитедей и такихъ частныхъ дидъ-христіанъ являлось болье и болье... Не можеть относиться церковь навче, какъ съ полнымъ поощреніемъ частныхъ лицъ и цвамхъ обществъ, песвящающихъдуховныя силы свои на спеціальное научное наследованіе дегматовъ, исторіи, каноновъ, дитургики и другикъ богословскихъ. предметовъ и на распространение церковныхъ или вообще христівновихъ идей въ обществи путемъ печати, собесидованій в другими средствами. Не иначе можетъ относиться церковъ : въ распространению христіанства частными лецами ореди заычнивовъ или истинной въры среди сектантовъ. Она поощряетъ такого рода двительность и возбуждаеть ревность вхъ нъ сей двятельности: ибо это не только право христіонина, по и прав-ственная обязанность, налагаемая на него званіемъ его, кото-

фую онъ и долженъ по мъръ силз своихъ исполнять, хотя и не обязанъ ни передъ квиъ, кромв своей совъсти, отдавать отчетъ въ такомъ или иномъ выполнении ея, потому именно, что эта обяванность есть только нравственная. Но иное дело вопросъ: признаеть или не признаеть церковь такъ или иначе распространяемаго этими честными лицами христіанскаго ученія точнымъ церковнымъ ученіемъ и этихъ учителей и пропов'ядниковъ его церковными учителями и проповъдниками? Это вопросъ жиой. Только судъ и утверждающая власть техъ, кому въ церкви ввёрена учительская власть, могуть решить такъ или невче этотъ вопросъ, и никто, конечно, не вправъ отрицать у цериви и вя учрежденій, ею на то поставленныхъ, этого превомочія. Воть вдесь-то и сказывается во всей силе чисто юридическая природа, жиенно природа публичной власти за учительными стравомочіным церкви, весьме мередко дающими себя внать -слишкомъ строгою испрурою. То, что придаеть печать церновмости учительной д'интельности частныхъ лиць, не въ ихъ воль и не въ ихъ власти, е въ воль и власти особыть лиць и учрежденій, перновію на тому призванныхь. Иное дало еписжопъ и пресвитеръ: они не нуждаются вь уполномочім цереви -наждый разъ, какъ являются въ цереви на васедръ или въ частномъ домъ съ своимъ словомъ ученія: ихъ ученіе — церковиое ученіе; за это ручается церновь, ихъ поставившая на это дъю; они ся представителя въ семъ отномскій и подвергаются страныей правственной и тяжкой юрилической ответственности предъ церковію, если въ двиствительности онажутоя неспособными стоять на всей высота этого призванія. Почему? Потому что они сами предъ рукоположеніемъ съ санъ давали объщаніе -проповъдывать здравое ученіе, потому что церковь убъдшлась сама, испытавъ икъ на двив способность къ сему, потому что цервовь и потомъ во время ихъ служенія не оставляеть шть своею помощію различными указаніями, исплочительно въ нимъ направленными, и не оставляетъ ихъ безъ своего надвора. Къ учительной двятельности всехъ частныхъ лицъ церковнаго общества такихъ отношеній церковь иміть не можеть, потому что самая ихъ дъятельность этого рода есть дъло ихъ доброй **ВОЛИ И ДАРОВАНІЙ И ЗАВИСИТЬ ВПОЛНЪ ОТЪ ЭТИКЪ ПОСЛЪДНИХЪ.** Однакоже церковь съ одной стороны не можеть относиться

и не относится равнодушно и въ этой частной учительской дъятельности, вменно, когда эта последняя явно уклоняется отъистинь вёры, вмёсто ихъ распространяя ложныя возэренія, суевърія, или идеи, враждебно направляємыя въ разрушенію церновнаго ученія и церковнаго порядка. Въ такомъ случав она возстаеть теми или иными марами въ борьбу съ ними. Но и помимо этого отрицательнаго отношенія церковь принимаеть и положительное участіе въ учительной двятельности частныхъ лицъ или цълыхъ частныхъ обществъ, именно въ тъхъ случанхъ, вогда сами они въ ней обращаются за помощью и покровительствомъ. Таково отношение напр. русской церкви къ знаменитымъ въ исторіи борьбы за православіе съ латинами южнорусскимъ братствамъ, таково отношение ея и къ поздавищинъ братствамъ и обществамъ съ просвътительными задачами основывавшимся в основывающимся частными дицами по ихъ собственной инпиративъ. Къ втой же категоріи должно быть отнесено и участієцерковной учительной власти къ преподаванію закона Божія иль вообще богословскихъ наукъ въ свътскихъ школахъ.

Все это говорить весьма ясно за то, что церковной ісрархівпринадлежить полномочіе ученія, носящее въ себъ всв признакаи свойства публичной власти. Это полномочіє весьма рівно отдичается отъ частнаго права учительства, которое имветь посвоему вванію христіанина наждый члень перкви: ибо то полномочіе дается тольво посвященіемъ въ степень іерархіи ненисшую пресвитерской. Какъ полномочіе, є ξουσία διδακτική состоить не только въ правъ публично благовъствовать и распрывать истины вёры и нравственности, но и въ правъ давать или отназывать въ признаніи церковности христіаново-просвътительной дъвтельности частныхъ лицъ. Это полномочіе церковной ісрархів есть одно ивъ основныхъ полномочій, созидающихъ видимый строй цериви: на немъ, какъ раскроемъ впоследствій, основывается въ сущности и такъ называемая законодательная власть церкви. Ибо все церковное законодательствоесть не что иное, какъ истолкование закона божественнаго. Въто же время это полномочіе церковной ісрархія происхожденія божественнаго, ибо оно истемаеть изъ заповъди и обътованія. Господа: пріємаяй аще кого послю, Мене пріємлеть; "п: слушаяй вась, Мене слушаеть и отметанися вась, Мене отметается".

Нельзя не отмътить далъе нъкоторой неполноты и неточности въ исчислении и характеристикъ церковныхъ полномочій, весьма заметныхъ и весьма важныхъ, на нашъ взглядъ, представияемыхъ классификаціею западныхъ канонистовъ и ихъ последователей некоторыхъ православныхъ богослововъ. Въ этой классификацін мы совстив не видимъ пастырской власти и долга въ числъ полномочія ordinis, или священной власти. Разсматриван же основанія, на которыхъ эти канонисты утверждають церковную юрисдикцію, мы находимъ, что власть пастырская здёсь истолковывается совершение въ смыслё правительственной. Эта на нашъ взглядь, неточность, если не сказать болье, въ особенности невыгодно даеть себя внать въ примънения въ праву восточной православной церкви. Говоря о полномочіяхъ церковной власти, Вальтеръ разсуждаеть такъ: "назначеніе церкви—возвратить падшій и развращенный человівческій родь въ Богу и къ новому порядку живни-осуществияется въ ней чрезъ таннства, которыя установиль ради спасенія наmero Хриотосъ (Me. XXVIII, 19; Mpr. XVI, 16; Ioan. XX, 21-23; Лув. XXII, 19: 1 Кор. XI, 24), также чрезъ ученіе ж заповъди, исполнение конкъ Онъ возлагаетъ на върующихъ, RAND YOLOBIC CURCERIS (Mo. XXVIII, 19, 20; Mps. XVI, 15, 16).

Такимъ образомъ въ церкви установлена духовная власть, отъ земнаго простирающаяся въ небесный міръ (Ме. XVI, 19). Но для выполненія этой миссіи церковь необходимо нуждается и во власти руководительной и правительственной (Gewalt der Führung und Leitung: разсе agnos meos, разсе ovas meas. Іоан. XXI, 15—17) со войми относящимися сюда установленіями. Если эти, предоставленныя церкви полномочія со времени схоластиковъ принято объединять въ понятіе церковной власти: то она разділяется вслідствіе сего по предмету своему на три главныя вітви: власть ученія, священнодійствія п церковнаю управленія ими порисдикцій (Handhabung der Kirchenregirung oder jurisdiction 25).

Итакъ, по толкованію Вальтера, равно какъ и прочихъ католическихъ канонистовъ, св. апостолъ Петръ за свое троекратное свидътельство любви ко Господу, получилъ отъ Него, вы-



<sup>25)</sup> I, Walter, Lehrbuch d. Kirchenrecht. Bon. n. 1861. §. 14.

ражансь современнымъ намецкимъ жаргономъ — Handhabung церковнаго режима (бразды церковнаго правленія). Сдълавъ такое превращеніе евангельскаго "пастырства" въ католическую юрисдикцію, католическіе канонисты затамъ уже совершенно правильно логически различаютъ въ ней власть законодательную, судебную, исполнительную, финансовую и т. п. и кромъ того распространяютъ эту юрисдикцію не только на всё внашнія дайствія человака христіанина, но и на весь его внутренній міръ. Необъятно же широка и ужасна эта католическая юрисдикція!

Внимательное и безпристрастное отношение въ тексту Евангелія, аналогичнымъ ему мъстамъ въ посланіяхъ апостольскихъ и въ канонамъ вселенской церкви убъкдаеть съ полною ясностію, что католическая каноника слишкомъ широко и произвольно толкуеть пастырскую въ церкви власть. Слова Господа въ Петру: ποίμενε πρόβατα μου, βόσκε άρνία μου въ связи съ троевратно предложеннымъ ему вопросомъ: любиши да Мя паче сихъ, езначають: ,если любишь Меня, сохраняй, защищай монкъ овець: ибо это означаеть выражение поінсус; если любинь Меня, заботься о благополучім агицевъ Монкъ, напитай икъ: ибо это обозначаеть выражение βόσκε άργία μου. Αποстолу Петру сими словами не столько вручается власть, сколько вавъщается бремя и забота добраго пастыря соблюсти въ целости и здоровьи овецъ и агицевъ Господа. Его это, Господа, овцы и агицы, которыкъ Оять до конца возлюбилъ; Петру они поручаются на соблюдение и уже только въ этой маръ онъ ихъ вождь и начальникъ. Въ этомъ именно смысав объясняеть домъ пастырства и самъ этотъ пастырь Христовыхъ овецъ, апостоять Петръ въ своемъ посланіи: "пасите Божіе стадо, которое у васъ, надвирая за нимъ не принужденно, но охотно (и богоугодно), не для гнусной корысти, но изо усердія, и не господствуя надъ насмьдіємь Божішнь, но подавая примаръ стаду" (1-ое п. Петр. У, 2-3). Этотъ же смыслъ имветь настырство и въ словахъ ап. Павла въ Двян. XX, 28.

По смыслу апостольскаго толкованія разсматриваемаго Божественнаго полномочія пастырства, дарованнаго апостоламъ и ихъ преемникамъ, выходить довольно ясно, что пастырство есть cura animarum, а не imperium или jurisdictio ecclesiastica,

есть часть священной власти, какъ и ученіе, а не правительственной. Посему совершенно справедливо и русскій богословъ преосвященный Филаретъ въ пространномъ катихизисъ своемъ пастырство, этими словами Св. Писанія изображенное, вносить въ членъ о священствв и на вопросъ: что значить "пасти церковь"? Отвъчаетъ: "наставиять людей въ въръ, благочестів и добрыхъ дълахъ 4 25). Въ правилахъ вселенской церкви правда встрвивется выраженіе: "пощаутікі предоріа"— пастырское правленіе", пастырское водительство" 26) но именно то и достопримвчательно, что отцы трудльского собора выражение сие употребили тамъ, гдв идетъ рвчь именно о пастырскомъ попеченіи, а не о правительственной власти, для обраначенія которой тв же отцы, равно какъ и отцы прочихъ весленскихъ соборовъ употребляють другой терминь διοικείν διοίκησις (см. Трул. соб. прав. 37; И Всел. 2 и др.). А имение: въ 37 прав. Трул. собора выраженіе поцистікі і і уєдомі примінено къ двятельности св. Ісанна Златоуста какъ толионателя Св. Пясанія и составителя чина дирургін. Св. Іоаннъ Златоусть въ разсматриваемомъ правиль характеризуется именно какъ защитникъ истивнаго ученія и обличирель еретиковъ (дові богонооный мужъ опровергая беззаконное ученіе таковой ереси и покавуя, что оши ндутъ прямо противъ апостольскаго преданія"), и важь храни



<sup>25)</sup> Пр. Макарій иначе объясняеть это місто, именно ближе къ католическому толкованію. Такъ, явображая устройство церкви, какъ оно должно быть мыслимо догнатически, онъ говорить: «Господь уполномочиль распоряжать (iepapxin) тыв средствани, какія дировані Онь церкви для ея ціли, т.-е. уполномочиль быть въ ней учителями, священнослужителями и духовимии управителями, а отнюдь не предоставиль сего безраздично всёмъ вёрующимъ, поведёвши имъ напротивъ только повиноваться пастырямъ. Но доказывая далве это положение изъ дъйствій апостоловь преосвящ, утверждаеть, что «апостоли своимъ преемникамъ вередавали собственное право и обязанность учить христіань, священнодійствовать и пасти стадо Христовов. Наконець, опредыля въ частности божественныя полномочія каждой изъ трехъ степеней ісрархін, о опископ'я говоритъ въ частности: «епископъ есть главний правитель въ своей частной церкви» (при семъ ссылается на Деян. XX, 28:... въ немъ же васъ Духъ Святый постави епископы пасти церковь) и при этомъ перечисляеть дейотвительно правитель ственния полномочія епискова, опредвияемыя канонами. Догмат. Богословіс, \$\ 172-174, crp. 275-297.

<sup>24)</sup> Прав. 32 и 102 Трул. соб. ср. греч. и слав. переводъ въ книгв Правиль.

тель апостольского преданія въ своей церкви ("и онъ своейцеркви, надъ которою ввърено было ему пастырское правленіепредаль присоединяти въ вину воду... И во всехъ церввахъ, гдъ сіяли духовныя світила сей Богопреданный чинь сохраняется"): Въ правилъ 102 ръчь идетъ о примъненіи получившими власть вязать и рашить духовных епитимій, какъ "духовнаго врачевства"; вотъ подлинныя слова правила: "ибо у Бога и у пріявшаго пастырское водительство все попечение о томъ, дабы овцу ваблудшую возвратити и уязвленную змісмъ уврачевати. Не должно ниже гнати по стремнинамъ отчаннія, ниже опускатибразды въ разслабленію жизни и въ небреженію: но должно непремънно которымъ-либо образомъ или посредствомъ суровыхъ и вяжущихъ, или посредствомъ болъе мигвихъ и легвихъ врачебныхъ средствъ противодействовати недугу и въ заживлению раны подвизатися: и плоды покаянія непытывати и мудро управляти (оікоуоцеїу) человъкомъ, призываемымъ къ горнему просвъщенію". Здъсь дъйствительно встръчаются выраженія: ήүєноvia и откороніа, но вто же согласится усмотреть въ нихъ католическую юрисдикцію или правительственную въ строго юридическомъ смыслъ власть? Наоборотъ вся приведенная тирада, какъ и прочан часть правила принкомъ можетъ быть помещена въ пастырское богословіе.

Посему, мы имвемъ полное основание пастырскую власть совершенно отличать отъ правительственной, вакъ и различены они дъйствительно въ языкъ каноническаго права двумя разными терминами: ποιμασία и διοίκησις. Понятіе пастырства, какъ поупотребленію его въ Священномъ Писавіи и нановическомъ правв, такъ и въ техническо-богословскомъ языкв инветъ весьма опредвленный смыслъ, именно обозначая отечески-попечительное отношение христівнскаго священника въ ввфреннымъ ему духовнымъ чадамъ. Въ качествъ пастыря священникъ, равнои архісрей, но нивто изъ мірянъ, является, когда, видя ваблуждающагося въ въръ или погразшаго въ порочной жизни, идетъ къ нему съ палію назпланія и вразумленія, вогда плеть къ тяжкому преступнику, закоснъвшему въ злодъяніямъ и старается смягчить огрубъвшее сердце его, или когда нъ осужденному насмертную казнь идеть дать напутствіе въ загробную жизнь. Въкачествъ пастыря христіанскій священникъ является также,

когда идеть добровольно къ колеблющемуся въ върв подъ вліяніемъ воздъйствія на него лжеучителей, изувъровъ или людей всякой въры отвергшихся, когда идетъ въ больнымъ, бъднымъ, отчаявшимся въ борьбъ съ неудачами жизни, идетъ съ цълію утфшенія и ободренія. Въ качествъ пастыри онъ является и тогда, вогда выступаеть на борьбу съ суевъріями и языческими или же вообще развращающими правственное чувство обычаями. увеселеніями; когда возстаеть на защиту бъдныхъ, угнетаемыхъ порыстолюбіемъ богатыхъ, изысниваетъ міры нъ облегченію. тягостей инщенства, безпомощности, сиротства и т. п. несчастій. Однемъ изъ наиболъе сильныхъ средствъ въ его распоряжения въ этомъ отношении служить исповедь и епитимия. Весь харавтеръ такъ называемый поваянной дисциплины въ правъ восточной церкви проникнутъ духомъ пастырскаго, духовно-врачевательнаго отношенія духовнаго отца въ нравственно-недурующивъ. пасомымъ. Сюда, нъ полномочію пастырства, по духу православной цереви и должна быть отнесена такъ называемая јиrisdictio interna на явыкъ католической церкви, съ тъмъ только. различіемъ, что священнивъ — пастырь православной деркви: является на исповеди и въ наложение епитими врачемъ, другомъ нающагося, а не судією, инвананторомъ грашника, поработителемъ всей его нравственной личности, какъ это происхоить въ исповеди католической.

Итакъ, принимая во вниманіе досель сдыланныя оговоркым видоизмыченія из преждепредставленной классионкаціи видовъ церковной власти, выработанной западнымъ каноническимъ правомъ, мы въ примыченіи ся къ каноническому праву восточной православной церкви представляемъ се въ такомъ видь. Церковная власть вообще двукъ родовъ: священная и правительственная—ісратіку и діоікціку єдопоїа. Первая подраздыяется на три вида: священнослуженіе, ученіе и пастырство. Всь эти три вида происхожденія Божественнаго: они даны апостоламъ и ихъ пресиникамъ Самимъ Основателемъ церкви, единымъ неизмынны въ церкви и въ своемъ дъйствованіи независимы отъ внышняго положенія церкви. Въ отношеніи къ носителямъ ихъ они способны къ раздыленію на степени высшія и низшія, и въ этомъ своемъ свойствъ служать основаніемъ исконнаго-

существованія въ церкви Богоустановленнаго и апостольскаго института ісрархіи.

Перейдемъ теперь въ разсмотрѣнію сущности и видовъ церковно-правительственной власти — бюкутіку є̀ сооба.

Вникая въ содержание полномочій священной власти не трудно усмотреть въ нихъ заключающейся implicite и власти благоустрояющей чинъ и порядовъ дъйствій лицъ церковныхъ и направляющей взаимныя отношенія ихъ къ общему гармоническому теченію новой святой христівнской жизни, образуемой нодъ двиствіемъ тъхъ благодатныхъ дарованій и духовной силы, которыя издиваются на общество церкви главою ся чрезъ устачтовленные ею органы священной власти. Такъ полномочіе учемія implicite содержить въ себъ и полномочіе установлять основныя начала и формулированіе догматического и нравственнаго втроученія а отсюда уже весьма недалево и до перехода этого полномочія прямо въ дерковное законодательство. Какъ легко и естественно совершается этоть переходь, это весьма чено можно видеть изъ перваго апостольского собора, решивтиаго вопросъ о необязательности обръзанія для христіанъ наъ языченновъ. Поводъ, но которому составнися соборъ, его оботановка и образъ дъйствованія составлявшихъ его лиць, его результать и последствія имъ созданныя, все это поназываеть, что въ двиствительности туть не произошло ничего иного, кроиз приложенія учительной власти въ решенію одного весьма важныго вы теоретическомы и практическомы отноменіямы вопроса христіанской жизни, а между твиъ этоть соборъ и его постаповленіе есть кервый примаръ и прототинь дальнайшей законовитетрнор втисли периви вр симомр долномр сметств адосо слова. "Нъцыи сшедше (въ Антіохію) отъ Іуден, учаху братію, яко аще не ображетеся по обычаю Монсееву, не можете спастися. Бывшей же распри и стязанию не малу Павлу и Варнавъ въ нямъ, учинища взыти Павлу и Варнавъ и накимъ другимъ оть нихъ во апостоломъ и старцемъ во Герусалимъ о вопрошеніц семъ" (Двян. XVI, 1-2). Такъ изображается въ Двяніяхъ апостольских поводъ въ составленію апостольскаго собора. Вовнико недоразумение въ сфере учения, котя предметь вопроса -самого по себв и ученого, имвать однако же ближайшее практическое значеніе, какъ и вообще всв вопросы христіанскаго въ-

розченія для истиннаго христіанина. Какъ обывновенно бываетьвъ подобныхъ случаяхъ, образовались несогласія между лицами. держащимися разныхъ мивній. Разногласящія стороны не пришли, послъ многихъ споровъ и состязаній, къ взаимно-удовлетворяющему решенію. Должно полагать, что съ объякь сторонъ аргументація представлялась настолько равносильною въ глазахъспорящихъ партій, что онв остались каждая при своемъ мивнін; и вотъ для рашенія вопроса она порашили обратиться въ Ісрусалинъ въ пребывающимъ тамъ апостоламъ и старцамъ. Собрашася же апостоли и стариы-повъствуеть книга Дънийвъдъти о словеси семъ. Многу же взысканию бывшу, воставъ Иетръ, рече къ нимь (Двян. XV, 6-7). Соборъ составился изъ апостоловъ и старцевъ; тутъ же присутствовали, какъ можно предполагать изъ окончанія повъствованія о соборъ, и другія лица, неотличенныя какимъ-либо особымъ званіемъ, а просто. принадлежавшія въ обществу і русалимской церкви. Достоприивчательно, что главными членами собора поставляются двеписателенъ апостолы и старии. Что насается первыхъ, то ихъ первенствующее положение на соборъ весьма естественно: они самые вървые истолкователи ученія Господа и всего ветковавътнаго Іакова. Но вто такіе эти старцы-преовитероі? Нътъ. ниманого повода сомнаваться въ томъ, что это именно церковные пресвитеры-вторая степень священной ісрархіи по теперешней догнатикъ и каноникъ. Исторія церкви отъ ея начала. до настоящаго времени не показываеть такого періода времени когда бы прекращался въ церкви этотъ институтъ и именно състоль же важнымъ значеніемъ при епископахъ впоследствіи, съ важимъ онъ выступаетъ здъсь при самихъ апостолахъ. Нътъ. вичего невироятнаго и въ томъ предположении никоторыхъ 27). что первые хриотіанскіе пресвитеры были не вто иные, какъіндейскіе старвашины, обратившіеся ко Христу. Если это: върно относительно і русалимскихъ пресвитеровъ, бывшихъ на разсматриваемомъ апостольскомъ соборъ, то выражение дъеписателя: "многу взысканію бывшу" получаеть въ особенности важное значеніе: не говоря о святыхъ апостолахъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Hanp. *Jexsepa*. K. Lechler, Die neutestamentliche Lehre vom heilig-Amte. Stuttgart. 1957.

составъ собора были и представители іудейскаго знанія, въ особенности знанія закона — въ лиць сихъ старвишинъ — пресвитеровъ: не будеть посему, никакого преувеличенія сказать, что "многое взысваніе" было всесторонинив разсмотринісмъ спорнаго вопроса не только оффиціально авторитетными лицами. но и въ ученомъ смысле компетентными судьями. И воть по-- следствіемъ сихъ изысваній являются враткія но вдохновенныя рвчи апостола Петра и праведнаго Іакова, можеть быть въ сжатой формъ выражавшія ръшеніе, къ которому члены собора пришли свободнымъ и всестороннимъ разсмотрвніемъ вопроса. Такъ можно заключать изъ того впечатленія, воторое произвели эти ръчи на всъхъ присутотвовавшихъ на соборъ: посабдовало общее согласіе на формулированное въ этихъ ръчахъ рвшеніе вопроса. "Тогда (т.-е. тотчасъ по окончанів рвчи Івнова) изволися апостоломь и старцемь со всею церковію, избравше мужа отъ нихъ послати во Антіохію съ Павломъ и Варнавою Туду, нарицаемаго Варсаву, и Силу, мужа нарочита въ братіи, написавше руками ихъ сія" (Двян. XV, 22-23). Общее всецерковное убъждение породило и общую всецерковную волю, которая и выражена письменно въ посланіи ісрусалимской церкви въ братіямъ сущимъ въ Антіохіи, и посланіе вручено для доставленія по назначенію особо уполномоченнымъ мужамъ. Такъ примънение учительной власти создало общественноцерковный акть законодательной церковной власти. Двеписатель -сохраных и точный тексть этого акта. По своей формъ это пославіє: но во-второй половинъ своей оно оставляєть обычный тонъ посланія и принимаеть оффиціальный тонъ правительствен-«наго опредъленія: "изволися Святому Духу и намъ ничто же множае возложити вамь тяюты развв нувдныхь сихь, огребатися отъ идоложертвенныхъ, и врове, и удавленины, и блуда и едина не хощете вамъ быти, другимъ не творяте" (Двян. ХУ: 28, 29). Весьма характеристично это выраженіе: извомися Сеятому Духу и намь. Оно открываеть ту истинную черту церковнаго законодательства, по которой оно есть въ сущности откровеніе и изъясненіе воли Божіей и только въ этой мірів воли всецерковной. Оно показываеть, что и органы церковно-законодательной власти въ сущности ни что иное какъ только истолкователи и выразители воли или закона Божеотвеннаго, или

что то -же, учители закона Божія и что законодательная власть въ церкви въ собственномъ спыслъ принадлежить Самому и Единому Богу; лица же ісрархін, выслушивая мивнія всей церяви и руководя ими, суть только толкователи Его законодательныхъ постановленій. Достопримъчателенъ и заключительный акть этого церковнаго событія, важивищимь моментомь котораго быль апостольскій въ Іерусалимь соборь. "Они же убо послани бывше, пріндоша во Антіохію и собравие народь, вдаща посланіе. Прочетше же возрадоващася о утвиченін, Іуда же и Сила, и тіи пророцы суще, словомъ мновъмъ утвшиша братію, и утвердина" (ст. 30-32). Публикація и исполненіе закона совершенио однородны и своеобразны какъ и процессъ выработки и изданія его-приложеніе учительной власти. Новый зажонъ обнародовывается въ общемъ церковномъ собраніи, нарочито для сего составленномъ: и собравше народъ: вдаша посланіе и прочетие. Непосредственно за публивацією следуеть пророческое или учительное слово по поводу прочтеннаго. Не стражомъ тяжкой ответственности утверждается сила и ненарушимость его, но разъяснениемъ истины его, убъждениемъ въ святости его, силою слова благодатнаго, вносящаго свять и утвшеніе въ душу, обуреваемую мучительнымъ сомнъніемъ.

Апостольскій соборъ въ Іерусалимъ-не одиночное въ исторіи щеркви событіе, въ которомъ со всею ясностію выразилась раскрываемая нами идея, что церковно-законодательная власть есть въ сущности примъненіе высшей учительной священной власти въ изъясненію закона божественнаго. Вся в вроопредвлительная дъятельность вселенскихъ соборовъ по духу ваноновъ восточной православной церкви есть выражение этой же идеи. 1 правило Трулльскаго собора объ отцахъ 1 вселенскаго собора говорить въ такихъ выраженіяхъ: "единосущіе въ трехъ Ипостасяхъ Богоначального естества (они) открыли намо и уяснили, не попустивъ сему сокрыту быти подъ спудомъ невъдънія: но ясно научивь върныхъ повланятися единымъ повлоненіемъ Отпу, и Сыну, и Святому Духу". О въроопредъленіи VI вселенскаго -собора то же правило выражается, что "оно боголюбиво изъяснило, яко должны мы исповъдывати два естественныя хотвнія". О въроопредълительной дъятельности всъхъ шести вселенскихъ -соборовъ это же правило выражается такъ: "въра всвиъ, въ

нериви Боміей прославившихся мужей, которые были септилавъ миръ, содержа слово жизни (да) соблюдается твердою и да пребываеть до спончанія въка непонолебимою, вкупъ съ богопредвиными ихъ писаніями и догматами". Не представляемъ другихъ свидътельотвъ во избъжаніе опасности насвучить читателю: ибо разсматриваемый вопросъ, повидимому, совершенноне нуждается въ дальнъйшемъ разъясненіи, когда онъ уясилется такъ сказать самымъ терминомъ, употребляемымъ церковью для обозначенія ея законодательныхъ опредъленій по этому предмету, этотъ терминъ: догмать, греческое обура — основное положеніе, сентенція, аксіома 28).

Но учительная власть церкви выступаеть въ свойствъ законодательной не только въ области въроопредвленія, но и въ области канонической въ тъсномъ смыслъ, или въ содержимыхъ церковію правилахъ церковнаго устройства и церковной лиспиплины. И въ этой области св. апостолы и, по ихъ примъру, отпы церкви являются и сами выдають себя отнюдь не законодатедями, а только учителями, истолкователями, или даже просто передатчиками и хранителями учрежденій и повельній Господа: Онъ и зайсь, какъ въ области вироччения, ез собственном смысль законодатель. Напротивъ, говорить, что въ церкви принадлежить законодательная власть прежде всего апостоламь, за темъ римскому папъ, епископамъ, или кому другому. Значитъ повидимому, идти въ разразъ со всемъ Св. писаніемъ, съ личными действіями св. апостоловъ и отповъ церкви. Св. апостолы, нанъ разъ наоборотъ, какъ будто болве всего страшилесь присвоить себь таковую власть. Съ какою точностію ап. Павель раздичаеть въ наставленіяхъ имъ преподаваемыхъ свои, какъ выражается Окъ, совъны отъ заповъдей и повельній Господних!

<sup>26)</sup> Къ сожалению, въ настоящее время не редкость встретить взглядь, что догматизирующая деятельность церкви къ праву не относится. Такъ, г. Суворовъ въ своемъ курсе церк. правя резко порицаеть пр. Іоанна смоленскаго за признание церковнихъ догматовъ действіями законодательной церковной класти к котегорически утверждаеть, что «(церковние догмати) киканого отношения къ юридическому міру пс импють» (стр. 208). Конечно, опровергать этотъ взглядънеть нужды въ виду того, что онъ находить себе опровержение въ такихъ напр. книгахъ какъ кодексы Юстиніана, которые имбють отношеніе къ юридическому міру пожалуй не менее близкое, чёмъ напр. книга самого г. Суворова.



Такъ въ 7 гл. 1 Посл. въ Корине. постоянно встрвужится чередующіяся между собою выраженія: "сіе глаголю по совъту, а не по повельнію", "вавъщаваю не авъ, но Господь"; "авъ глагодю, а не Господь"; "о дъвахъ повельнія Господня не имамъ: совъть же даю" (ст. 6, 10, 12, 25). Въ началъ каждаго своего посланія апостоль съ особеннымь удареніемь указываеть на свое званіе посланника, благовістника, учителя и неріздко предупреждаеть своихъ ученивовъ отъ преувеличеннаго возарвнія на вивчение въ цервви его свмого и вообще апостоловъ: тако насъ да непщуеть человькь, яко смугь Христовыхь и строителей таинь Божішхь (1 Кор. гл. IV, ст. 1.), котя съ другой стороны иногда даеть разумать и далаеть напоминаніе о правахъ и достоинствъ апостольства (1 Кор. VII, 40; гл. IX, ст. 1-7). Вслъдствіе сего во всёхъ посланіяхъ апостольскихъ, где даются заповеди, повельнія и наставленія насательно устройства церкви или образа жизни върующихъ а также и дъятельности властныхъ въ церкви лицъ, мы должны разумъть, что лично св. апостоламъ въ этихъ случаяхъ принадлежитъ передача, разъяснение и наставленіе относительно запов'ядей и повельній Господа, что же касается этихъ послъднихъ, то они принадлежатъ Самому Ему.

Какъ извъстно, св. апостоды преподали въ Писаніяхъ далеко не все, что возвъщали и что разъясняли устно, въ особенности своимъ ближайщимъ ученикамъ и сотрудникамъ въ благовъствованіи и устроеніи церкви. Отсюда проистекца чрезвычайная важность устнаго преданія въ области церковнаго законодательства. Въ послъ-апостольскій періодъ времени апостольское преданіе было главиващимъ формальнымъ источникомъ права. Въ теченіе всего втораго въка мы не знаемъ ни одного собора, постановившаго накое-либо правило. Что означаеть это? Трудно представить, чтобы не сохранилось ниваного преданія, никанихъ извъстій о такомъ соборъ, еслибы онъ дъйствительно былъ. Естественные всего представить дыло такъ, что за это время дыйствительно и не было таковыхъ соборовъ: церковь довольствовалась темъ, что установлено было самими апостолами и хранила тщательно это установленное ими. На такое именно положение дъла, кромъ иткоторыхъ прямыхъ свидътельствъ (у св. Иринея Ліонскаго и Тертудіана) указываеть и древивашій памятникъ ваноническаго права, такъ-называемые уставы и правила св. апо-

столовъ. Въ няхъ въ высшей степени полно изображается и устройство церкви, и правила дисциплины влира и мірянъ, и всюду рачь идеть отъ лица апостоловъ, а вовсе натъ никакого упомянанія о какомъ-либо церковномъ соборъ. Въ настоящее время уже доказано, что въ основъ этой древивитей Кормчей книги лежать очень древнія ваписи — III и даже II въка. Нъть нивакой нужды подозравать въ этихъ записяхъ намаренный, влостный подлогь: ихъ авторы были просто записчиками того, что они видъли въ самой христівнской жизни своего времени и что всеми почиталось именно установленнымъ самими апостолами. Они не могуть почитаться точными въ указаніяхъ того, что именно въ частности принадлежить тому или другому апостолу. Но воть настала пора, когда таковое изначальное состояніе цервовнаго права оказалось крайне неудобнымъ. Явилась неотложная потреблость, какъ въ точности опредалить истинную цвну тому, что въ разныхъ мвстахъ выдавалось за древнецерковное и апостольское установленіе, такъ и установить нормы и правила по поводу вновь народившихся явленій церковной жизни, вопросовъ, недоразумъній; словомъ настала пора обнаружиться во всей силь собственной законодательной двятельности церкви. Какъ же она обнаружилась? Въ какомъ видъ явилась? Она обнаружилась въ той самой форми, въ какой обнаружилась и въ въкъ апостольскій — въ формъ церковнаго собора. Протекло много времени после собора апостольского, но вакъ только ощутилась необходимость въ немъ, онъ составился такъ-же естественно, какъ и задолго прежде: время не уничтожило того, что основано было апостолами на твердомъ камив, остались на лицо всв духовные элементы для дальнвишаго созиданія церкви. Въ 255 году въ одной изъ провинцій Кареагена Нумидіи возникло недоумъніе: какъ принимать въ церковь обращающихся изъ еретиковъ, крещеныхъ въ своихъ еретическихъ общинахъ? Одни рашали вопросъ такъ, что таковыхъ сладуетъ врестить церковнымъ врещеніемъ, другіе почитали достаточнымъ принимать таковыхъ чрезъ отрицаніе ими ереси, покаяніе и возложеніе рукъ. И воть, подобно древнимъ антіохійскимъ христіанамъ и христівне нумедійскіе чрезъ своихъ епископовъ (въ количествъ 18) обращаются из своей материей церкви въ Кареа-

тенъ. Какъ и въ Герусалимъ и здъсь составляется соборъ изъ 31 епископа подъ предсъдательствомъ знаменитаго отца церкви св. Кипріана Кареагенскаго. Послів тщательнаго изслідованія вопроса, соборъ отправиль посленіе въ Нумидію, одобривъ въ немъ мивніе тамошнихъ епископовъ. Дівло на этотъ разъ окончилось не такъ скоро. Вопросъ занималь не одну только нумидійскую церковь, но и въ другихъ церквахъ онъ возбуждаль умы, рвшаясь не вездв одинаково. Съ другой стороны и соборъ кар-- овгенскій въ составъ своемъ далеко не имълъ такихъ полномочныхъ членовъ, какъ въ лицъ св. апостоловъ соборъ јерусалимскій, чтобы могь сознавать себя безусловно компетентнымъ въ вопросъ столь важномъ и занимавшемъ столь многихъ. И воть св. Кипріанъ спосится письменно съ церковію римскою: здёсь однако же не разделяли мивнія церкви нароагенской; онъ вступаеть въ сношение съ церквами восточными и снова совываетъ соборъ въ Кареагенъ уже изъ 71 епископа и наконецъ третій, еще большій — изъ 87 епископовъ, на которомъ кромъ того было очень много пресвитеровъ и діавоновъ; присутствовало и весьма много народа. И только уже этоть соборь окончательно и то минь для цервви кароагенской рашиль вопросъ, установивъ правило-качич, котораго потомъ уже и неизменно держалась кареагенская церковь.

Разсматривая двяніе этого собора, а также и двятельность лиць, обнаружившихъ особенное въ немъ участіе, мы и здвоь, также какъ на соборь іерусалимскомъ, встрвчаемъ "многое взысканіе", свободное выраженіе мнвий, всестороннее обсужденіе данныхъ Св. Писанія и церковной практики и наконець торжественное въ присутствіи всей церкви изъявленіе мнвиія и воли носителей учительной власти въ церкви — собора епископовъ. Впосивдствіи церковь на вселенскихъ соборахъ установила нное рышеніе и правило по этому вопросу, признавъ однакоже всю силу канона за опредъленіемъ Кипріанова собора, но ограничивъ примъненіе его только помъстною кареагенскою церковію. "Согласіемъ нашимъ запечатліваемъ"... и Кипріаномъ архіспископомъ верикійскія страны и мученикомъ и соборомъ при немъ бывшимъ изложенное правило (сктєбечта качоча), которое въ мъстахъ предупомянутыхъ предстоятелей и токмо у нихъ, по пре-

данному ими обычаю сохраняемо было  $^{\alpha}$  —свидѣтельствовали отцы трулльскаго собора  $^{29}$ ).

Мы представили довольно подробно процессъ образованія двухъдревивникъ церковныхъ законовъ, касающихся церковной дисциплины (способа принятія въ церковь іудеевъ и еретиковъ). Можно бы безъ особенныхъ затрудненій представить множествопримъровъ такого же порядка происхожденія и издалія я другихъ церковныхъ каноновъ. Но намъ нътъ нужды въ подробныхъ и обстоятельныхъ изысканіяхъ и оправданіяхъ расирываемой мысли, потому что не нами она изобратена, а есть мысль самой церкви, высказанная ею во вселенскомъ ея ваконодательствъ. Такъ отцы VII вселенскаго собора, опредълян перечень ваноновъ, имвющихъ обязательную въ церкви силу, характеризують ихъ вакъ изъисцение закона божественнаго, испедшее отъ апостоловъ и святыхъ отцовъ деркви, получившихъ озареніе отъ святаго Духа, а посему и примъняють къ нимъ ть изреченія изъ Священнаго Писанія, которыми зановъдуется неизминное хранение закона Божественного. "Приявшимъ священническое достоинство свидътельствами и руководствомъ-читаемъ въ 1 правилъ VII вселенскаго собора-служать начертанныя правила и постановленія, которыя охотно пріемля воспіваемь съ Богоглаголивымъ Давидомъ, во Господу Богу глаголюще: на пути свиденій твоихъ насладихся, яко о всикомъ богатстве. Такожде: заповъдаль еси правду, свиденія Твоя во веть: вразуми мя и живь буду. И аще пророческій глась повельваеть намы во въкъ храньть свидънія Божія и жити въ нихъ: то явно есть, яко пребывають оныя несокрушимы и непоколебимы... Понеже сів върно и засвидательствовано намъ: то, радунся о семъ, подобио какъ обралъ бы вто ворысть многу, божественныя правиле со услаждениемъ приемлемъ и всецвлое и неповолебимое содержамъ постановление сихъ правилъ, изложенныхъ отъ всехвельных впостоль и оть шести святых вселенских соборовъ и собиравшихся для изданія таковыхъ заповідей и отъ святыхъ отемъ велихъ. Ибо всв они, отъ Единаго и Того же Дука бывь проовъщены, полежное узаконили во). Характеристи-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Чилай «опредванан» (брисач та социрерочта) VII всел. соб., пр. 1.



<sup>29)</sup> IIp. 2.

ческимъ овойствомъ церковнаго законодательства этого рода олужитъ и то, что постановленія его называются кочоєє, ород. т.-е. правилами, постановленіями, заповъдами, но не "законами". Они и въ оуществъ дъла таковы: ибо суть только разъясненіе, приложеніе къ частнымъ случаямъ и развитіе законовъ и установленій божественныхъ.

Содержаніе первовнаго права весьма обширно и разнообразно; нбо оно обнимаеть собою церковную жизнь со всехъ сторонъ. Естественно посему, что кромъ учительной власти въ немъ обнаруживають свое действіе и прочія полномочія священной власти-священнослужение и пастырство. Если вероучение и нравотвеннан двятельность по преимуществу требують авторитета и мудрости учительной, то благоустроеніе чина богослужебнаго, порядовъ и формы дъйствованія при немъ лицъ, уполномоченныхъ на этотъ родъ церковной службы, по преимуществу требують опытности, такта и авторитета священнического; точно также какъ вившній порядокъ отношеній между членами церкви, правильное и неопустительное удовлетворение духовныхъ потребностей влира и върныхъ цервви чадъ, надлежащее употребленіе и распоряжение матеріальными средствами церкви вызывають на преимущественное участіе въ законодательствъ церковномъ настырскую опытность и авторитеть. Но всв эти полномочія въ неивысшей мъръ принадлежать епископскому сану и вотъ стричина, по которой собори епископост почитается въ церкви искони исключительнымъ учрежденіемъ, издающимъ каноны и щерковныя опредъленія по всемъ направленіямъ богодарованной цервви власти; "не отъ единаго епископа, но обще епископамъ всвых собравшимся изводятся правида" ві).

Такъ открывается сущность перваго изъ видовъ правительственной церковной власти, или юрисдикціи по выраженію католиковъ; этоть видь по аналогіи съ государственнымъ правомъ можно назвать властью законодательною. Ее нёть нужды возводить въ качествъ особеннаго полномочія къ непосредственному происхожденію отъ Господа чрезъ тенденціозное и широкое толжованіе подлинныхъ Его заповъдей. Въ качествъ производнаго

<sup>34)</sup> Корич. кв., ч. 1. Титан правиль и сочтація подобнихь косяждо титан главь. Фр. 1, гл. 4.



и естественно вытекающаго полномочія изъ трехъ несомивниобожественныхъ полномочій учительства, священнослуженія и пастырства это полномочіе выступаеть съ неизбъжною необходимостію, вакъ скоро первыя три примъняются къ дъйствительнойжизни.

Изъ понятія сущности и происхожденія церковно-законодательной власти отврывается и особенный характеръ церковныхъзаконовъ и ихъ сила. Въ своемъ дъйствіи, въ своей силь, они аналогичны законамъ государственнымъ, но отличны отъ нехъ. Лозунгъ: вы же не тако здъсь долженъ звучать особенно выразительно. Главную силу и дъйствіе на волю членовъ церкви, ен законы почернають правда въ auctoritate constituentium, накъ и законы государственные; но этотъ авторитетъ — чистонравственный, поддерживаемый не физическою карою и устраненіемъ, а благоговъніемъ въ воль Божіей, этими законами распрываемой. Они зиждутся на божественномъ законъ и правъ, всуть не болье какъ его толкованіе, совершаемое просвыщеннъйшими мужами, призванными самимъ Основателемъ церкви на это двло, обязанными преимущественно предъ всвми прочими христіанами поучаться въ законъ Господнемъ день и ночь (VII всел. соб., пр. 2). Тамъ гдъ они занимаются устройствомъ церяви и учрежденій ся, они иміноть въ виду сохранить въ точности заповъди Господа и преданія апостоловъ, а тамъ гдъ занимаются опредвленіемъ образа жизни върующихъ и способа. дъйствованія пастырей, имъють въ виду дать истинныя средства. "во исприснію душъ и уврачеванію страстей" (трул. соб., пр. 2). Ихъ обязательная и принудительная сила — опять чисто духовнаго свойства: нарушеніе и противленіе канонамъ влечетъ за. собою лишеніе правъ и благь, даруемыхъ церковію, а въ крайнемъ случав и совершенное изъ церкви удаленіе. "Ученики в апостолы Великаго Бога и Спасителя нашего Імсуса Христа, а также и церкви Его святъй архіереи и учители при апостолахъ и послъ апостоловъ жившіе, получивъ порученіе пасти множество изъ іудеевъ и язычниковъ, не полагали, что согрѣшающихъдолжно терзать физическими муками, какъ это предписываютъполитические законы: нбо это представлялось имъ помечениемъ малоразумнымь и весьма мало заботливымь (τούτο γάρ εὔηθες αὐτοίς κομιδή καὶ λίαν άτημελές κατεφαίνετο); **напротивъ се всею ге-**

товностью сами подвергались за нихъ опасности и старались отставшихъ возвратить; заблудшихъ и отплонившихся отъ прямаго пути обгоняя, какъ добрый пастырь, а падшихъ уже и низринувшихся въ пропасть, употребляя всё усила извлечь оттуда; то что уже сгнило въ нихъ и совершенно омертвело, отдъляя весьма благоразумно и искуссно духовнымъ мечемъ, а надломленное и растерзанное обвязывая изкоторымъ смягчающимъ врачевствомъ и дуковными перевязнами и танимъ обравомъ больныхъ возвращали благодатію и содъйствіемъ Духа въ первоначальное эдоровое состояніе. Итакъ, дабы и последующіе за ними (пастыри) охраняли невредиными подчиненныхъ имъ, нъкоторые изъ сихъ треблаженныхъ отцовъ, въ свои времена сходясь вывств, при содвиствін благодати Божіей, собиравшей соборы ихъ, изложили нъкоторые законы и правила не гражданскіе, но божественные о томъ, что должно и чего не должно двлать, исправляя жизнь и образъ двятельности каждаго" 32).— Такъ характеризуетъ церковное законодательство древній канонисть и юристь Юстиніанова въка, знаменитый въ исторіи права восточной церкви кодификаторъ церковнаго права.

Понимаемая въ такомъ свойствъ законодательная власть цервы совершенно достаточня для осуществленія возложенной на нее задачи-спасенія рода человіческого. Но сознаніе великой пользы наиболее сильного вліянія и возгриствія первовной власти на общественные и національные нравы побуждало нерѣдко благочестивыхъ христіанскихъ государей усиливать значеніе церковныхъ правиль до гражданского значения государственныхъ законовъ. Такъ было въ древней византійской имперіи, когда вскоръ по признаніи церкви государственною религіею императоры утверждали за отдъльными догматами значение государственныхъ законовъ, а потомъ со времени Юстиніана долго имъло силу высказанное имъ общее правило, что церковные ваноны имъютъ силу законовъ; впоследствіи же времени сделалось обывновеннымъ, что императоръ византійскій или самъ лично участвоваль на соборъ, издававшемъ церковныя постановленія, которыя ео ірво получали значеніе и законовъ госу-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) 'lwavyou ἀπό Σχολαστικών: Ζυναγωγή κανόνων. Pitra, Juris ecclesiast. Grasc. Hist. et Monum. T. II, p. 375.



дарственныхъ, или же въ отсутствіе его изданныя утверждаль впоследствім въ вначенім государственныхъ законовъ. Сходный съ этимъ порядокъ изданія церковныхъ законовъ действуетъ и въ настоящее время въ русской церкви.

Въ полномочія устроительной или правительственной власти въ церкви, въ качествъ ея существенной части входить, далъе, власть надзора соединеннаго съ соотвътственными административными мъропріятіями. Невозможно указать момента времени когда въ церкви превращала свое дъйствіе эта власть: въ силу этого свойства мы почитаемъ ее существеннымъ полномочіемъ церковно-правительственной власти, тъмъ болъе, что она такъ сродна съ пастырскимъ призваніемъ іерархическихъ липъ, истата существованія церкви. Въ качествъ правительственнаго полномочія она должна быть однако же строго различаема отъ пастырства, къ которому въ равной мъръ—въ силу посвященія своего — призваны епископъ и пресвитеръ; тогда какъ полномочіями надвора облеченъ только первый изъ нихъ.

Въ чемъ именно обнаруживается полномочіе надзора, какъ публично-первовное полномочіе - опредвлить въ точности довольно трудно. Общая задача его - наблюденіе надъ всемъ состояніемъ церкви, и охраненіе даннаго ей устройства. Въ такой широтъ и неопредъленности надъ всею церковью въ первое время ея существованія имъли надзоръ сами св. апостолы, какъ это особенно ясно видно изъ разныхъ посланій апостола Павла; посему должно полагать, что начало правильной организаціи надзярающей власти въ цервви современно установленію спеціальнаго и высшаго для сего органа — епископа. Во всякомъ случать въ пастырскихъ посланіяхъ находится уже ясно очерченный типъ епископской надзирающей власти. Достопримвчательно, что въ обоихъ посланіяхъ-и въ Тимовею и въ Титу- вниманію ихъ со стороны апостола прежде всего представляются нравственныя качества лицъ, проходящихъ разныя церковныя служенія. Первый предметь надвора значить и составляеть классь этихь лиць,-попеченіе о томъ, чтобы служеніе церковное проходили люди достойные. И дъйствительно, когда приложена надлежащая забота о семъ предметъ и получились болъе или менъе утъщительные результаты: тогда бремя общаго надвора за всею цер-

жовію на половину облегчается; епископъ пріобретаеть въ дице достойныхъ служителей первви себъ помощниковъ и сотруднивовъ. Онъ споновнъ, когда ихъ одужение проходится успъщно; онъ знаеть съ чего начать и вакъ дъйствовать, ногда въ служенін вого-либо изъ нихъ вознивло затрудненіе и сами они не въ силахъ преодолъть его, взывая въ помощи епископа.-Онъ следить затемъ и за всею деятельностію этихъ служителей церкви, отличая особенною честію наиболье усердныхъ и неправияя и побуждая неисправныхъ, безпечныхъ. Предметомъ надзора епископскаго уже по пастырежимъ посланіямъ служить и еще особенный влассъ лицъ въ древней церкви долгое время составлявшій особый внотитуть-это влассь вдовиць и девь посвятившихъ себя Богу, Надзоръ енескопа за этими лицами обнималь собою какь дуковно-нравственную ихъ жизнь, такь и матеріальное ихъ благосостояніе. Надворъ епископа распространяется и вообще на всехъ членовъ его общины, особенно когда въ средъ ихъ возникаютъ какін-либо изъ ряду вонъ выдающіяся явленія. Но по общему правилу, непосредственно надзирающая власть епископа падаеть на лиць служащихъ церкви и ея учрежденія и уже посредственно чревъ нихъ и на всю церковь. Пресвитеры и діаконы безь воли епископа ничего да не совершають: ибо ему выпрены людів Господни и онг воздасть отвыть о душах их (апост. пр. 39). Таково общее начало ивображающее надвирающую власть епископа. Въ частности она обнимаеть собою предметы дъятельности и область приложенія встхъ полномочій священной власти, какими надівлены низшіє его служители церкви его округа. Отрицательно это полномочіе надзора епископскаго выражается во правъ его устранять на время или же и совершенно тъхъ служащихъ лицъ, которыя по его усмотрвнію оказались не удовлетворяющими своему призванію. Епископъ есть не единствечный органъ въ церкви, хотя п главный: напротивъ въ цълой его помъстной церкви это полномочіе можеть образовать цълую градацію чиновъ и учрежденій низшихъ и подведомственных венескопу и высшихъ, обладающихъ и надъ нимъ самимъ надвирающею властію (таковы: митрополеть, экзархи, патріархи, соборы).

Столько же существеннымъ, кореннымъ полномочіемъ цержовно-правительственной власти, сполько и надзеръ, служитъ су-

дебная власть церкви, церковная юрисдикція, въ общемъ юрщическомъ, а не въ спеціально католическомъ смыслъ. За продолжительное время своего существованія церковный судь во всемірной исторіи выступаеть такимъ важнымъ по своему внутревнему характеру и по своимъ последствиямъ явлениемъ, что сомевніе въ признаніи его со стороны юридической науки представляется какимъ-то страннымъ недоразумъніемъ. Возраженізпротивъ признанія за церковью судебной власти исходять частіюнаъ отсутствія въ двиствіяхъ ся строго выдержаннаго судебнагопроцесса и особой судной организаціи, всявдствіе чего ся судебные процессы подходять-де удобиве подъ понятіе административныхъ мъропріятій и исправительныхъ мъръ. Другіе исходять изъ положенія, что церковь не имветь внутренней силыпроизводить право, а следовательно и производить судъ, сущность котораго — есть решеніе вопроса о праве. Ея каноны в правила суть не право, а тольно правила дисциплины; следовательно если въ ней и вознивають споры, то не о правонарушенін, а лишь о дисциплинарныхъ проступкахъ; ен наказаніяне лишенія, или пораженія правъ, а устраненіе неспособныхъотъ исполненія обязанностей церковной службы, или мітры нравственнаго исправленія. Если же когда этоть дисциплинарный посуществу двав церковный судь и получаеть значение въ собственномъ смыслъ суда; то это бываетъ исключительно въ силу признанія его таковымъ со стороны государства; но въ такомъ случав церковь является уполномоченною последнимъ, функціонируеть въ качествъ органа государственнаго правосудія. Сльдовательно, объ особенной церковной юрисдикціи опять и адесь не можеть быть рвчи.

Что касается перваго изъ втихъ возраженій, то основанія представляемыя имъ противъ признанія церковнаго суда, по существу недостаточны и имьютъ случайный характеръ. Есля церковь въ настоящее время и не всегда произносить свои рышенія и приговоры путемъ правильнаго и длиннаго судебнаго процесса. то это еще недостаточное основаніе для отрицанія в не въ судебномъ процессъ, который и въ уголовныхъ дълахъ в не въ судебномъ процессъ, который и въ уголовныхъ дълахъ стей ординарнаго судопроизводства (суммарный процессъ). Пристей ординарнаго судопроизводства (суммарный процессъ).

томъ же закрытое следственное судопроизводство, действительно мало отличающееся отъ простаго административнаго полицейскаго дознанія, применяемое въ настоящее время въ церковныхъ судахъ, далеко еще не можетъ быть почитаемо наисовершеннейшимъ порядкомъ вещей, результатомъ многовековаго церковнаго опыта, а есть вопросъ времени, переходное состояніе. Ибо по основнымъ началамъ каноническаго права вселенской церкви, церковный судъ долженъ производиться формою обвинительнаге, открытаго состязательнаго судопроизводства. И долгое время церковь такъ именно и производила судъ свой за). Такимъ образомъ каноническимъ правомъ православной церкви разсматриваемое возраженіе совершенно опровергается.

Болве сильно противъ судебной церковной власти второе возраженіе. Вопросъ — даетъ ли церковь какія либо права? и соотвътственный ему: — лишаетъ ли, или можетъ ли лишать она какихъ либо правъ? — дъйствительно можетъ, подъ извъстнымъ угломъ зрънія, быть разръшенъ отрицательно. Тотъ, кто признаетъ источникомъ права только государство, тотъ, кто ограничиваетъ цълую сферу права лишь полномочіями политическимы и гражданскими, долженъ конечно свазать, что церковь не можетъ давать, слъдов. и не можетъ лишать никакихъ правъ: потому что церковь — не государство и ни политическихъ, ни гражданскихъ правъ сама по себъ дать не можетъ. Посему и ръшать вопросъ о правъ — производить суда она не можетъ, если тольно не уполномочена на то государствомъ.

Но правиденъ ди и обязатеденъ ди этотъ уголъ зрвнія ддя. того, чтобы всв и каждый становились подъннить для созерцанія и оцвнки всвхъ человвческихъ отношеній? Это вопросъ иной. Съ твхъ поръ какъ Основателемъ церкви полномочному органу всеобъемлющей государственной юрисдикціи (ввдавшей и религіозную сферу) было открыто заявлено: "не имашина Мню власти ни единыя" и подобное же заявленіе святыми апостолами высказано было іудейскому синедріону: "васъ ли послушати паченежели Бога судите" — классической двйствительно всеобъемлющей государственной юрисдикціи было открыто заявлено, что онал

ээ) Подробное изложение каноническаго процесса см. въ нашей книгъ: Церковный судъ въ первые въка христіанства. Кострома. 1878 г.



не всеобъемлющая, но что она должна исключить изъ своего въдънія вопросы совъсти и религіи и предоставить ихъ суду иного трибунала, а сама должна ограничиться въдъніемъ политической и гражданской сферъ. Ценою крови безчисленныхъ мученивовъ своихъ церковь отстанвала предъ государствомъ свою свободу въ семъ отношени, пока наконецъ это последнее не нашло себя вынужденнымъ признать этой свободы, а визств съ тамъ признать и невависимый въ дълахъ въры *церковный суд*з Quoties de religione agitur, episcopos convenit agitare (judicare 14) провозгласиль римскій цеварь. Нельзя смотреть на этоть законь только какъ на личное убъждение этого только императора, или накъ на выражение личной благосклонности въ христіанству и ещископамъ. Напротивъ, здёсь сказалась победоносная сила новыхъ началь, мужественно проповъданныхъ и защищенныхъ церковію, а со стороны законодателя выражена была только необходимость привнанія новаго поридка вещей, которому и онъ долженъ подчиниться. И если въ последующей исторіи государственнаго развитія христіанскихъ народовъ мы не всегда встрачаемъ полную последовательность въ приложения этого принципа: то съ другой стороны не менве часто встрвчаемся и съ явленіями энергической борьбы за церковную независимость. При этомъ неръдки примъры какъ на Востокъ, такъ и на Западъ, что церковный судъ издавалъ свои приговоры не только вопреки волъ и жеданію императоровъ, но и этихъ последнихъ объявляль виновными въ нарушеніи правъ церкви и они принуждены бывали подчиняться ея ръшеніямъ. Если подобныя явленія, отрицать коихъ нельзя, объясняють следствиемъ слабаго совнания и развития государственности: то нътъ никакого разумнаго основанія не признавать следствіями недостаточнаго обнаруженія религіозной ревности и энергін явленій противоположнаго рода, т. е. подчиненія религіозныхъ двяъ въдънію государственного правосудія. Вообще ванъ случаи столвновенія между церковію и государствомъ по вопросу о самостоятельности церковной юрисдикців, такъ в случан компромисса между ними, краснорфчиво засвидетельствованные исторією, приводять въ полному убъжденію въ исвлючительномъ правъ цервви произносить судебныя ръшенія в приговоры по извъстной спеціальной области.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Cod. Fheod. lib. 16, tit. 11, l. 1. Законъ импер. Гонорія.



Предметы, подлежащіе въдънію церковнаго суда, суть споры о правахъ, даруемыхъ церковью, и правонарушенія церковныя: Церковь облекаеть человъва званіемъ христіанина и надълнеть правами принадлежащими этому вванію. Хотя посуществу своему эти права духовной природы, но они твыъ не менве нивють свойства юридическихь объектовь. Общая сумма ихъ выражается технически церковнымъ терминомъ "церковнаго общенія". Лишить права на разнообразные виды этого общенія можеть по суду своему только ісрархическое церковное учрежденіе. Н'якоторымъ членамъ своимъ церковь даеть особыя полномочія своей публичной власти: и опять лишить этихъ правъ можеть только она сама по своему суду. Она же своимъ судомъ разсматриваетъ и рашаетъ вопросы и тяжбы, возникающіе изъза примъненія этихъ правъ и полномочій разными своими учрежденіями и отдёльными членами. Она же своимъ судомъ возстановляеть и порядовъ, нарушаемый уклоненіями со стороны частныхъ ея членовъ отъ нормъ вероученія, правиль и чинопоследованій ен богослуженія. Ни по естественному, ни по положительному, Богомъ установленному, порядку государственныя учрежденія не призваны судить дела этой области: ихъ судить учрежденія церковныя; государственныя могуть по природь своей только оказывать свое содъйствіе въ отправленіи церковнаго процесса и исполнении церковныхъ приговоровъ.

Законодательство, надзоръ и судъ суть три главных вида полномочій правительственной церковной власти: ими исчерпывается все содержаніе последней. Отличительный карактеръ ихъ по сравненю съ полномочіями священной власти состоить въ томъ, что каждый акть приложенія ихъ направлень къ вившнему благоустройству церкви какъ соціальнаго божественнаго установленія, тогда какъ приложеніе полномочій священной власти имветь въ виду воздайствіе неключительно на духовный міръ каждаго въ отдальности члена церкви. Ученіе, священнодвйствіе и пастырство имфють въ виду ноключительно религіозно нравственную область индивидуальной человъческой личности; сфера же правительственныхъ дайствій церковной власти исключительно сфера вифшнихъ явленій, посему и каждый актъ этой власти имфетьюридическій характеръ. И съ способю примоненія полномочій той и другой власти есть существенное различіє. Полномочія

овященной власти осуществляются ісрархическими лицами исключительно, каждымъ въ мъръ точно опредъленной, причемъ мірянинъ-не влирикъ не имветь никакого права вмешиваться со своимъ участіємъ въ отправленіе влирикомъ обязанностей предоставленнаго ему служенія; для того, чтобы получить это право, нужно сдъдаться ему влирикомъ: это, такимъ образомъ, полномочія въ собственномъ смысль влирическія — potestas ordinis, или — по терминологіи восточной церкви — ієратікаї леітойбрүка 35). Между тымъ примънение полномочий правительственной власти лицами ісрархім и первовными учрежденіями должно совершаться, по духу восточной церкви, по возможности съ участіемъ всего общества церкви: здъсь и міряне, члены церкви, импють право участія, импють свой голось. Это явленіе въ неторін устройства восточной православной церкви имветь весьма важное значеніе: имъ, этимъ участіемъ мірскаго элемента въ осуществленіи ісрархісю полномочій церковно-правительственной власти обусловливается и объясняется то разнообразіе формъ церковнаго устройства, какое отличаеть одну помъстную, нл автонефальную церковь отъ другой, при поразительномъ единообразін ихъ въ составъ, распредъленін по степенямъ и формамъ приложенія полномочій священной власти, и даже при сходстві въ основныхъ ваноническихъ учрежденіяхъ или органахъ самой -церковно-правительственной власти. Такъ, въ наждой поместной православной церкви священная власть осуществляется неизмънно тремя степенями священной ісрархін: епископомъ, пресвитеромъ и діакономъ. Распредъленіе между ними полномочій этой власти точно также совершенно одинаково. Можно наблюдать затемъ сходство и въ основныхъ типахъ церковноправительственныхъ формъ устройства помъстныхъ церквей. Въ основъ правительственной организаціи каждой лежить раздъленіе всего церковнаго управленія на два вида: епархісльное во главъ съ епископомъ и окруженое непремънно соборное, причемъ во главъ собора стоить накое-дибо изъ каноническихъ учрежденій: патріархъ, экзархъ, митрополить, или архіспископъ. Но въ частности организація учрежденій окружныхъ и епархізавныхъ разнообразится и составомъ лицъ, и особенными фор-



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Анкир. соб. прэв. 1.

мами отправленія ввівренной имъ службы. Тімь не менье и это разнообразіе можно подвести подъ опреділенное число характеристическихъ формъ церковно-правительственной организаціи. Такъ по нашему миннію, въ историческомъ и настоящемъ положеніи помістныхъ православныхъ церквей можно отличить слідующія формы устройства. Вз епархіальномі управленіи можно отмітить: епископально-общинную, епископально-клерикальную, епископально-консисторіальную — формы уотройства. Вз окруженомі управленіи: синодальную, съ подразділеніемъ ея на патріаршую, вкзархическую, митрополитскую; синодально-національную и синодально-государственную. Къ обозріню и характеристикъ этихъ формъ церковнаго устройства и перейдемъ теперь.

Н. Заозерскій.

## СВЯТЫЙ ІОАННЪ ЗЛАТОУСТЪ

КАКЪ ТОЛКОВАТЕЛЬ СВЯЩЕННАГО ПИСАНІЯ\*.

Какъ Златоусть ин приспособлядся къ умственному развитю своихъ слушателей, изъ которыхъ большая часть принадлежала къ простому сословію и какъ неспособная къ отвлеченнымъ соображеніямъ не имѣла интереса къ строгому научному изследованію Священнаго Писанія и какъ онъ ни снисходилъ склонности своихъ слушателей видѣть въ его толкованіяхъ общіе риторизма, тѣмъ не менѣе онъ не всецѣло отдался интересу своихъ слушателей, а оставлялъ мѣсто въ своихъ толкованіяхъ для свободнаго и глубоваго изслѣдованія. Усвоивъ научные в строгіе принципы антіохійской школы, онъ не могъ пожертвовать ими всецѣло тому популярному методу, которому онъ слѣдовалъ при истолкованіи Писанія.

Прежде чёмъ укажемъ тё вспомогательныя средства, которыми надёлила его антіохійская школа и которыми онъ пользовался при объясненіи Писанія, мы укажемъ тё общія основанія, на которыхъ построяются его экзегетическія работы.

Разсматриван взаимное отношеніе Өедора Мопсуетскаго и Златоуста съ этой точки зрвнія, мы найдемъ между ними полное раздичіе. Өедоръ Мопсуетскій, оставаясь последовательнымъ

<sup>\*</sup> См. сентябрскую кн. «Прав. Обозр.» за 1889 годъ.

раціоналистическому направленію въ своихъ экзегетическихъ работахъ, не даетъ совершенно мъста авторитету и преданію, тогда какъ Златоусъ въ своихъ толнованіяхъ полагаеть специонческое православное основание. Это различие выразилось прежде всего въ библюлогін. Өедоръ Монсуетскій вивсто того, чтобы допустить при признаніи ваноническаго достоинства той или другой книги ученіе синагоги, церкви и отцевъ, судить о канонеческомъ достоинствъ книгъ по своему собственному усмотръвію, полагая въ основаніе своихъ сужденій внутренніе признаки важдой книги. Выходя изъ того предзанятаго убъжденія, что въ историческихъ внигахъ все должно быть выражено въ простой понятной формв, онъ не ственяясь отрицаеть ваноничность твиъ жингъ, которыя написаны драматическимъ или лирическимъ языкомъ. Такъ онъ заподозрилъ каноническое достоинство вниги Пъснь пъсней и вниги Іова. Пъснь пъсней есть, по мнънію Ө. Мопсуетского, только свадебная песнь, сочиненная Соломономъ по поводу сочетанія его съ дочерью Евіопскаго царя. Такъ вавъ этотъ бравъ, несогласный съ закономъ Мочсеевымъ, запрещающимъ іудеямъ вступать въ супружество съ вноземками, долженъ быль вызвать со стороны истинныхъ іудеевъ порицаніе, то Соломонъ, чтобы ващититься отъ презрвнія строгихъ іудеевъ съ одной стороны и заслужить благосилонность своей невъсты, возвысивъ ея преимущества-съ другой, сочиняетъ эту свадебную пъснь. Не менъе одностороние его суждение и о книгъ Іова, вогда онъ смотрить на нее какъ на языческую трагедію. Такъ товорить онъ по поводу жниги Іова: песлибы характеръ Іова изображень быль съ историческою верностію, то это было бы полезно для нравственнаго назиданія. Но теперь авторъ своею повтическою формою представленія только даеть поводъ порицать Іова. Потому что какъ можеть произносить праведный человъкъ тавія нельныя проклятія, какія мы встрычаемь въ внигь". Но еще болве несообразное съ каноническимъ достоинствомъ въ внигь Іова онъ видить въ томъ, что Іовъ третью дочь свою навываеть Анадовіаς керар. Это служить, по его мивнію, очевиднымъ донавательствомъ того, что авторъ вниги имветь большое пристрастіе въ явыческой мисологіи, потому что праведный Іовъ, проистедшій изъ Эдома, не могъ ничего знать о Юпитеръ, Сатурнъ и Юнонъ. Да и зачвиъ праведный Іовъ, говоритъ О. Мопсуетскій, сталь бы избирать для своей дочери имя изъ греческой минологіи, когда въ этомъ нівть ничего почетнаго 1). Вивсто того, чтобы объяснить влиегорическій обравъ издоженія винги Песнь песней, онъ придерживается буквального вначенія словъ; вивсто того, чтобы отказаться отъ объясненія трудныхъ и непонятныхъ для него месть книги Іова, онъ утверждаеть противорвије въ ней и отрицаетъ каноническое достоинство ел. Весь его вритеріумъ въ признаніи каноническаго достоинства этой книги можно выразить следующимъ силдогизмомъ: въ книге Іова я нахожу неясное и сабдовательно противоречіе, но такъ какъ противоречіе немыслимо въ священныхъ внигахъ, следовательно въ книгъ Іова нъть ничего божественнаго. Правильнъе было бы, еслибы онъ заключиль такъ: въ книга: Іова есть много непо нятнаго; она занлючаеть въ себъ противоръчіе, вотораго и не могу разръшить. Следовательно и должень ожидать разрышения болве искусныхъ экзегетовъ.

Совершенно другаго основанія держался Златоусть. Не отрицан важности въ дълб признанія каноническаго достоинства той или другой вниги внутренныхъ признаковъ, Златоустъ не отрицалъ и вившняго основанія-исторического свидвтельства и поэтому далекъ быль отъ того, чтобы согласиться съ Өедоромъ Мопсуетскимъ касательно его сужденія о внигь Іова и Пъсни пъсней. Не смущайся возлюбленный, говорить онъ, и не думай, будто св. писаніе противоръчить себъ, но познай истинный смысль слова и содержи правильное учение его. А что я кочу сказать, то выслушайте со вниманісиъ, чтобы вамъ не водебаться ръчами твхъ людей, которые любять говорить, что только имъ вадумается. Всв божественныя вниги сначала были написаны на еврейскомъ языкв, но за несколько леть до Рождества Христова царь Птоломей почель необходинымъ пріобръсть между другими внигами и эти книги и т. д. А имъя въ виду то высокое уважение и благоговъние, которымъ пользовался переводъ Семидесяти, нельзя и предполагать того, чтобы Златоусть отрицаль ваноническое достоинство вниги Іова и Пъсни пъсней. Правда Златоустъ не писалъ вомментарія на внигу Іова, но свое признание за нею канонического достоинства онъ выражаль



<sup>1)</sup> Khin. 57 crp.

многовратно, когда цитироваль миста изъ этой книги. Слабость Іова, въ которой видълъ О. Монсуетскій противорачіе, изъ-за котораго и заподовршть каноническое достоинство книги Іова, Знатоусть напротивь объясияеть психологически, что ничего нътъ тяжелъе, какъ незаслуженныя насмътки и укоризны. "И Іовъ - этоть адаманть, тверже самаго камня, когда, потерявъ свое имущество, претеривать несносныя мученія, варугь лишился всвиъ детей, когда увидель тело свое, преисполненное червими, укоряющую жену, то все легко переносиль. Когда же увидыль друзей, которые его порицали и, элословя его, говорили, что онъ терпять это за гржи свои, то этоть мужественный и веливій подвижникъ поволебался и пришель въ смятеніе 2). Златоусть даже опредвляеть и время жизни Іова, когда считаеть его пятымъ послъ Авраама потомномъ Исава 3). Правда, при перечисленіи внигь Новаго Завіта Златоусть не упоминаеть о четырехъ соборныхъ посланіяхъ и Аповалицонсь, но не потому, чтобы заподоврѣваль ихъ ваноническое достоинство, а потому. что эти вниги въ его время не вездъ были внесены въ ванонъ Св. Писанія.

Такое же различіе находится между этими мужами и по отношенію ихъ взгляда на Св. Писаніе вообще и на отношеніе Ветхаго Завъта къ Новому — въ частности.

Оедоръ Мопоустовій Св. Писаніе понимаєть въ полномъ смыслів исторически; оно есть продукть человіческой мысли, развивавшейся подъ историческими условіями. Но при этомъ онъ не отрицаєть и того, что какъ встхозавітные писатели, такъ и новозавітные писали по вдохмовенію Божію, когда говорить, что Святой Духъ производиль различныя дійствія на нихъ по мірті ихъ субъективнаго воспріятія и средствъ къ воспріятію. Онъ признаєть отсюда количественное различіє въ сообщеніяхъ встхозавітныхъ и новозавітныхъ писателей, обусловливаємое или ихъ степенью умственнаго развитія или ихъ историческимъ положеніемъ. Отсюда онъ стараєтся понять каждаго писателя въ его историческомъ положеніи и ихъ писанія разсматривать съ исторической точки зрівнія. Вслідствіе

<sup>2)</sup> Bec. 15 ma Me. 281 crp.

<sup>\* \*)</sup> Бес. на Св. Пис. 519 стр.

этого онъ вопреки аллегористамъ съ упорствомъ держится буквальнаго смысла. Такъ напримеръ, место пророка Осін, где говорится о замужествъ блудницы, онъ понимаетъ буквально, и замужество ея съ иноземцемъ не хочеть принимать въ переносномъ смыслъ. При объяснени 5, 5 ст. Мих., онъ замъчаеть, что седмеричное число по еврейскому словоупотреблению ставится для обозначенія полнаго и целаго числа, а 8 овначаеть то, что болье 7-ми. Но то совершенная ложь, продолжаеть онь, будто подъ 7-ю пастухами разумъются 7 прорововъ, а подъ 8боявливый царь Евекія. Трудныя міста пророка Амоса (6, 9-10) онъ объясняеть тогдашничи обстоятельствами. Правда типическій характеръ Ветхаго Завіта онъ не хочеть совершенно отрицать, но не хочеть и дать такому возартнію въ Веткомъ Завете особенной цены. Онъ старается за всеми местами удержать бунвальный смыслъ словъ. Онъ не утверждаеть, что шсатели Ветхаго Завъта не внали Святаго Дука, но онъ утверждаеть то, что они не знали Его отдальнымъ отъ Божества и въ отдъльной ипостаси, поэтому они и обозначали Его какъ благодать Божію, какъ Дукъ Божій и т. п. Но онъ еще идеть далве и говорить, что нивто изъ жившихъ до пришествія Владыви Христа не зналъ Отца и Сына, именно ни Отца кагъ Отца, ни Сына какъ Сына Отца; они знали только Бога и твореніе (Θεόν και κτίσιν). Всявдстіе этого, будучи очень осторожнымъ въ допущении мессианскихъ предсказаний, омъ ничего не кочеть знать о непосредственномъ и прямомъ указаніи ветковавётныхъ мёсть на Христа. Онъ допускаеть вообще, что Христосъ прообразованъ еще въ Ветхомъ Завъть, чтобы нивто не могъ подумать, что Новый Завёть есть совершенно новое, не имъющее нивакой связи съ Ветхимъ Завътомъ событіе въ религіозной сферв. Но блике всего и чаще всего онъ за всеми мессіанскими містами удерживаеть буквальный смысль. Осія пророкъ, по его мивнію, предсказываеть времена Ассиріянъ и Вавилонянъ, а Іомль указываеть на то, что должно случиться по возвращения изъ плена. Подъ четырьмя родами саранчи (Іомль 1, 4) онъ подравумъваетъ Тигляфтилиссара, Салманассара, Сеннахирима и Вавилонянъ; мъсто Амоса (9, 11) онъ переноситъ на возвращение Іудеевъ изъ плана подъ предводительствомъ Зоровавеля. Въ пророчествъ Михея (4, 1) онъ видить возобнов-

деніе богослужебнаго порядки по возвращеніи изъ пліна, и при этомъ удивляется, почему накоторые видять въ этомъ маста пророчество о Христь и Его церкви. И мъсто Малахін: онъ очистить сыны Левінны, относить также не во Христу, потому что, говорить онъ, не только сыны Левія приняли тогда это очищение, но и всв люди. Даже авторитеть Новаго Завъта не могь удостовърить его въ мессіанскихъ указаніяхъ техъ месть, которыя ципировались въ немъ. Пророческія слова: радуйся дщи Сіона, се царь твой грядеть, онъ относить въ Зоровавелю. Даже мъсто Ис. 2, 3 онъ объясняетъ исторически возвращениемъ іудеевъ изъ плъна Вавилонского и исправлениемъ Богослужения. Такое стремленіе въ чистому разобщенію ветхозавътныхъ и новозавътныхъ мъстъ очевидно и въ его комментаріяхъ на Новый Завыть. Такъ напр. при объяснении словъ ап. Павла: и вев (іудеи) тожде пиво духовное пиша: піяху бо отъ духовнаго последующаго намене: намень же бе Христосъ, говоритъ, что для іудеевъ вамень быль тэмъ, чэмъ Христосъ для насъ. Точно также и при объясненіи словъ ап. Павла: вси ублонищася, вкупъ не потребни быша: нъсть творяй благостыню, нъсть даже до единаго. Гробъ отверасть гортань ихъ, языки своими льщяху ит. д. онъ очень тщательно различаеть смысль, который имветь ветхозавътное мъсто (5 дс. 10 ст.) отъ того, накой даетъ ему апостоль Павель.

Но мы ошибемся, если предположимъ, что Феодоръ Монсуетскій исключаеть всякую двойственность смысла пророческихъ писаній. Онъ самъ въ другомъ мѣстѣ говоритъ, что рамки пророчествъ не ограничиваются исполненіемъ ихъ въ событінхъ іудейскаго народа до и послѣ вавилонскаго плѣна, но что ихъ полное исполненіе падаеть на мессіанское время, которое вполнъ освѣщаеть всю предшествующую исторію. Но приэтомъ всетаки за историческою почвою пророчествъ онъ удерживаеть большую самостоятельность и настаиваеть на исполненіи ихъ еще въ Ветхомъ Завѣтѣ. Особенно ясно выступаеть этотъ въглядъ при его объясненіи словъ 9, 9 ст. Зах., которыя онъ ближе всего разсматриваеть какъ указаніе на Зоровавеля; но потомъ, выходя изъ того, что ваконъ имѣлъ тѣнь всего относящагося ко Христу, Которымъ уничтожена тѣнь и дана истина, окъ допускаеть, что это мѣсто нашко полное исполненіе свое.

во Христъ. Но привтомъ добавляетъ: я удивляюсь тъмъ, воторые одну часть этого мъста относять во Христу, а другую въ Зоровавелю. Допустить такое объяснение значило бы допустить, что пророки дълили это мъсто между Христомъ и Зоровавелемъ, что не мыслимо 4).

Если Осодоръ Монсустскій смотръль на Свящ. Писаніс какъ на продукть человъчесной мысли и отсюда едва не пришель къ уничтоженію типическаго характера Ветхаго Завъта, то Завтоусть наобороть, смотрить на Свящ. Писаніе какъ на продукть Божественнаго воздействія на человека, какъ на произведеніе Св. Духа. Отсюда положительный характеръ вдохновенія онъ распространяеть не только на общее содержаніе, но и на форму вообще; даже подборъ мыслей и порядокъ ръчи онъ прицисываетъ дъйствію Божественнаго Духа. О всехъ писателяхъ Ветхаго и Новаго Завъта онъ выражается такъ, что они говорили въ Духъ Божіемъ. Объясняя слова Давида: языкъ мой трость кникника скорописца, говоритъ: не трости приписывай это, но держащей рукв, т.-е. не языку Давида, а благодати. Такъ и объ ап. Павлъ пишетъ, что не Павелъ пишетъ, но благодать Духа просвъщаетъ посланіе къ цълому городу и т. д. Отсюда не трулво уже было отыскать и доказательства истины ихъ ученія. Эти доказательства Златоусть выводить изъ согласія предписаній, изъ простаго безукоризненнаго образа річи 5), изъ качества Св. Писателей в) и пр.

Поэтому чтеніе Свящ. Писанія онъ приравниваєть совровищу, изъ котораго даже самая малая часть имъеть великую силу в неизреченное богатство мыслей, въ которомъ въть ни одного слова 7), слога 8) буквы и даже черты, въ глубинъ которыхь не

<sup>•)</sup> Не дивись, что въ перечислени имень обящаю важь теперь показать великое сокронище и богатство имелей. Въ писании ийть ни одного слога, ни одной черти, въ плубний которой не закинущиесь би ислиное сокронище. 21 бес. на Бит. 365—366 стр.



<sup>4)</sup> Förster. 22-50 стр.

Бес. на 44 пс. 315 стр.

<sup>1) 1</sup> бес. на Ме. 2 бес. на Ев. отъ Ісанна.

т) Въ Свищевномъ Писаніи нътъ ничего дишняго и мичего неважнаго, котя би то была одна іота, одна черта, но и простое привътствіе откриваетъ намъ ведикое море мыслей. Часто прибавленіе и одной буквы привносить цілью рядъ мыслей, какъ можно видіть въ имени Авраама. Бес. на разн. міст. пос. стр. 417.

завлючалось бы великое совровище и полнота мыслей. Даже очевидный человъческій элементь въ Писанія, какъ напр. антропоморфизмы, атропопатизмы, тропы и фигуральный образъ выраженія онъ относить въ Божественному снисхожденію въ дътскому пониманію человъка. "Когда ты слышишь слова: гаввъ и ярость въ отношения въ Богу, то не разумъй подъ ними ничего человъческаго; ибо это слова Божественнаго снисхожденія. Божество чуждо всего подобнаго, говорится же сіе для того, чтобы приблизить предметь въ уразумвнію людей грубыхъ. Такъ и мы, когда беседуемъ съ варварами, употребляемъ ихъ языкъ, или вогда говоримъ съ младенцемъ, то лепечемъ подобно ему, хотя бы сами были мудрецами, снисходя къ его малолетству. Разематривая другое мъсто въ связи съ первымъ, Златоустъ говорить: пророкъ не довольствуется и сказаннымъ и присововупляють еще болве человвческія образныя выраженія, чтобы пронуть грубых слушателей, представляя Бога имъющимъ мечъ я облекающимся въ оружіе.

Тавимъ образомъ и этотъ привходящій человіческій элементъ въ Св. Писаніи Златоустъ относить въ Божественной причинв. Смыслъ всіхъ этихъ изреченій можно, важется, резюмировать однимъ містомъ "), гдів человіческая сторона въ актів воспріятія Божественнаго Отвровенія признается совершенно пассивною-

Но мы ошибемся, если Златоусту припишемъ такое широкое распространение теории вдохновения. Не нужно забывать того, что о человъческой сторонъ Писания онъ умалчиваетъ только для того, чтобы возвысить божественную причину, вполнъ отличную отъ человъческой, какъ можно заключить изъ его противопоставления пророчества съ мантикою. "У тъхъ, пишетъ онъ когда бъсъ овладъваль ихъ душею, то ослъпляль ихъ умъ и помрачаль ихъ мысли и они произносили все такъ, что ихъ умъ нисколько не понималь произносили все такъ, что ихъ умъ нисколько не понималь произносимаго, такъ какъ бы бездушная флейта издавала звуки. Это подтвердиль и одинъ изъ философовъ въ слъдующихъ словахъ: прорицатели и гадатели, котя говорятъ много, но не понимаютъ того, что говорятъ. Но Духъ Святый дъйствуетъ не такъ, а напротивъ онъ оставляетъ сердцу разумъніе изрекаемаго. Бъсъ какъ бы врагъ и непрія-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Бес. на 44 пс. 315 стр.

тель действуеть на природу человеческую враждебно, а Духъ Святый принимающимъ Его оставляеть сознание и отпрываеть ему смыслъ своихъ въщаній«. Вивств съ этимъ местомъ согласуется и другое мъсто, гдъ онъ говорить о различіи между пророчествомъ и въщунствомъ. "Пророчество свидътельствуетъ о своей истинности не въ то время, когда произносится, говоритъ Златоутъ, но вогда исполняется. Въ вашищахъ идольскихъ, когда вто бываль одержимъ нечистымъ духомъ в прорицаль, то накъ бы ведомый и связанный быль увлекаемь духомь и нисколько не сознаваль, что говориль. Гадателю свойственно быть въ изступленія, терпеть принужденія и насилія, увлекаться и неистовствовать, какъ бъсноватому. А пророкъ не таковъ: онъ говоритъ все съ трезвою душею и здравымъ разсудкомъ, зная, что онъ говоритъ". Отсюда между Осодоромъ Монсустскимъ в Златоустомъ, по отношенію въ теорія вдохновенія, находится только количественное различіе. Первый склоняется болве къ историческому разсмотрвнію Священнаго Писанія, а посявдній старается болье возвысить божественный характеръ Писанія, не исключая и человъческого индивидуального его характера, воторый отобразился въ литературномъ стилъ и въ различныхъ формахъ выраженія однихъ и тёхъ же мыслей. Такой правильный взглядъ на характеръ Свящ Писанія ближе всего мы усматриваемъ въ толкованіяхъ на Матеея, гдв онъ старается примирить разногласія въ повъствованіяхъ евангелистовъ. При этомъ Златоусть выходить явь того вопроса: почему не одинь еванге. листь написаль все, что нужно? и отвъчаеть: конечно могь, но когда писали четверо, писали не въ одно и то же время, не въ одномъ и томъ же мъстъ, не сносясъ и не сговариваясь между собою и при всемъ томъ написали такъ, что все какъ будто одними устами произнесено; то это служить сильнайшимъ довазательствомъ истины 10). Но недоуменіе, почему не всв четыре евангелиста согласны между собою, онъ разращаеть двоявимъ способомъ, во-первыхъ темъ, что незначительныя разногласів служать единственно върнымъ признакомъ евангельской истины, тогда вакъ подное согласіе между евангелистами могло послужить поводомъ нъ подозрвийо въ истинности повъствованій;



<sup>10) 1</sup> бес. на Ме. 7 стр.

во-вторыхъ тамъ обстоятельствомъ, что разногласія евангельсвихъ повъствованій касаются только незначительныхъ и несущественныхъ пунктовъ, между твиъ въ главномъ, что касается нашего спасенія, находится полная гармонія 11). По его мивнію несомивню то, что въ главныхъ пунктахъ ученія, какъ напр. что Христосъ есть Сынъ Божій, истиный Богь, единосущный Отпу, что Онъ Твориль чудеса, быль распять, погребенъ, что Онъ воскресъ и т. д. господствуетъ полное согласіе. Поэтому онъ съ правомъ замъчаетъ противъ маркіонитовъ, которые принимали только такъ называемое павлиническое Евангеліе, что еслибы и тысяча евангелистовъ писали, Евангеліе было бы одно. Съ свойственнымъ ему проницательнымъ взоромъ и тактомъ онъ сумваъ уловить въ разнообразіи единство и въ единствъ разнообразіе и угадать индивидуальныя особенности Евангелій въ ихъ взаимномъ отношенін, не теряя изъ виду человъческой стороны ихъ. Между твиъ какъ синоптики въ своихъ повъствованіяхъ исторіи Христа начали снизу (κάτοθεν), ев. Іоаннъ началъ свое повъствованіе сверху ( $\check{\alpha}$ уш $\theta$ єу), —особенность, которую Златоусть усматриваеть не только въ прологв. но и въ цъломъ Евангеліи 12). Златоусть указываеть и причину, почему синоптиви начали свое повъствование о Сынъ Божиемъ, вакъ напр. ев. Матеей начинаеть свое повъствование съ Ирода, Лука съ Тиверія Кесаря, Маркъ съ врещенія Іоаннова, а Іоаниъ отъ Бытія предвічнаго, причемъ не умалчиваеть и о воплощении Христа 18). Отсюда онъ и объясняеть возвышенность и неясность рачи Іоанна сравнительно съ синоптиками. Не оставляеть безъ разръщенія и этихъ особенностей евангелистовъ. Матеей, говорить Златоусть, написаль свое Евангеліе на еврейскомъ языкъ для увъровавшихъ іудеевъ, которые пришли въ нему и просиди, чтобы онъ изложниъ имъ на цисьмъ то. что говориль на словахъ. Посему Матеей пиша для евреевъ ничего болъе не старался показать, какъ происхождение Іисуса Христь оть Авраама и Давида; а Лува, который писаль для всёхъ вообще, возводить свое повъствованіе далье, восходя даже до

<sup>11) 1</sup> бес. на Ме. 8 стр.

<sup>42) 1</sup> бес. на Ме. 9 стр. ср. 3 бес. на Іоанна.

<sup>13) 4</sup> бес. на Іоан. 59 стр.

Адама, предварительно упоминая о многихъ другихъ событіяхъ и проч. 14). Что же касается взапиныхъ отношеній синоптичесвяхъ Евангелій, то онъ предполагаеть, что они написаны по времени своего происхожденія въ томъ порядкв, въ какомъ они поставлены въ канонъ. "Думаю, что Матеей прежде другихъ писалъ Евангеліе; посему излагаеть съ точностію родословіе, какъ занимается и всёми важнёйшими обстоятельствами. А Маркъ писаль после него, почему наблюдаль праткость, какъ повествующій о томъ, что было уже пересназано, и сділалось извівстнымъ. А почему Лува излагаетъ также родословіе и притомъ еще поливе? Потому что онъ, имви въ виду Енангеліе Матеея, хочеть доставить намъ больше сведеній, чемъ Матеей. Притомъ каждый изъ нихъ подражаль учителю, одинъ Павлу, который разливается навъ ръка, а другой Петру, который любить краткость. Подобнымъ же обравомъ и Өеодоръ Мопсуетскій понинимаетъ отношение Іоанна въ синоптивамъ. По его мнвнию Іоаннъ написалъ свое Евангеліе по просьбъ малоазійскихъ христіанъ и чтобы ничто изъ относящагося къ исторіи Христа не осталось опущеннымъ, началъ свое Евангеліе съ повъствованія о предвъчномъ рождения Інсуса Христа. Но этому свободному и трезвому пониманію взаимныхъ отношеній синоптическихъ Евангелій Златоусть остается повидимому невёрнымь, когда въ своихъ толвованіяхъ на Ев. Матеен, въ которыхъ онъ не пропусваеть и параллельных повъствованій Марка и Луки, старается представить между ними полную гармонію, - попытка, которая приводить его часто къ натянутымъ объясненіямъ. Что его попытки примирить разногласія въ повъствованіяхъ евангелистовъ не всегда были доказательны, можно видъть изъ слъдующихъ примъровъ. У Марка (2, 25) первосвященникъ, давтій Давиду хлибы предложенія, названь Авіафаромь, а въ 1 кн. парствъ (21, 5) этотъ первосвященнивъ называется Авимелехомъ. Златоустъ удерживаеть за этимъ первосвященникомъ то и другое названіе. "Маркъ, говоря, что это случилось при первосвященнивъ Авіафаръ, не противоръчить исторіи, но повазывая, что онъ имълъ два названія, присовокупляеть, что онъ даль ему хавбы предложенія 15). У Матоея въ 12 гл. 10 ст. говорится,



<sup>&#</sup>x27;') 1 бес. на Ме. 10 стр.

<sup>11) 39</sup> бес. на Ме. 186 стр.

что іуден спрашивали Христа, можно ли исцёлять въ субботу, между темъ какъ по Марку предлагаеть этоть вопросъ Інсусъ Христосъ. Златоустъ и здёсь удерживаеть и то и другое повёствованіе, говоря: въроятно то и другое было. Ибо іуден, будучи нечестивы, и зная, что Онъ непременно приступить къ исцвленію, сившили предупредить его вопросъ. Но Онъ самъ предупреждаеть ихъ и спрашиваеть съ своей стороны 16). И еще. У Матоея (20, 74) сказано, что пътухъ однажды только провричаль, вогда уже Петрь трижды отрекся отъ Христа, между тъмъ у Марка (14, 66) сказано, что Петръ отрекся уже послв того, когда пвтухъ пропвлъ дважды. И это разпогласіе Златоусть примиряеть такъ: пътухи въ каждое пътоглашение обыкновенно кричать по 3 и 4 раза. На это-то и указываетъ Маркъ, когда говоритъ, что крпкъ пътуха не удержалъ Петра оть паденія и не привель ему на память объщанія его; такимъ образомъ и то и другое справедливо. Ибо прежде нежели пътукъ успаль окончить первое патоглашение, Петръ отрекся трижды <sup>17</sup>).

Если въ такихъ попытнахъ примирить разногласія въ повъствованіяхъ евангелистовъ, (попыткахъ, не претендующихъ на всеобщее ихъ признание какъ несомивно вврныхъ), нужно видъть стремление Златоуста сохранить объективное достоинство и историческую достовърность Евангелій, то очевидно также и то, что онъ склоненъ принимать эти разногласія за человічесвій продукть и признать за Евангеліями человіческія условія ихъ происхожденія. Толкованія его на посланія ап. Павла, въ которыхъ онъ обнаруживаеть интересъ историческаго разсмотрвнія посланій этого впостола, служать объясненіемъ упомянутой теоріи вдохновенія. Еслибы Златоусть признаваль механическую теорію вдохновенія, по которой человъкъ представляется пассивнымъ органомъ действія Св. Духа, то невозможно было бы найти у Златоуста ни удивительнаго и върнаго взгляда на организмъ посланій, ни тонкихъ замічаній на характеристичесвія особенности одного посланія сравнительно съ другимъ, ни правдивой вритики, ни осмысленной въскости сужденій, что встръ-

<sup>16) 40</sup> бес. на Мо. 196 стр.

<sup>17) 85</sup> бес. на Ме. 450 стр.

чается у Златоуста, вавъ и у другихъ представителей антіохійскаго направленія довольно часто. Но при всемъ признаніи необходимости историческаго разсмотрѣнія Св. Писанія, Божественный характеръ Писанія всегда является у Златоуста болѣе возвышеннымъ, чѣмъ человѣческая сторона. Библія, какъ написанная Духомъ Святымъ, у него все-таки является единственною книгою, въ которой нѣтъ ничего не необходимаго и излишняго.

Но при всемъ этомъ признаніи сокровища за Священнымъ Писаніемъ и его пользы, Златоусть не приписываеть ему абсо. дютной необходимости для насъ. "По настоящему намъ не слъдовало бы имъть никакой нужды въ помощи Писанія, говоритъ омъ, а вести жизнь столь чистую, чтобы вивсто книгъ служила душамъ нашимъ благодать Св. Духа, и какъ те чернилами, такъ сердца наши всв исписаны были Духомъ. Но поелику мы отринули сію благодать, то не оставимъ хотя втораго пути 18). Отсюда Библія имъетъ величайшее значеніе въ дълв умственнаго и правственнаго возвышенія человачества. Библія дастъповнание о Бога и Его законахъ, потому что она представляетъ любовь и благость Божію, Его могущество и силу, Его мудрость и промышленіе. На всв отношенія жизни она даетъ намъ знаніе и всв ея повъствованія приносять намь величайтую пользу. Невозможно, чтобы душа, которая занята Библією, была побъждаема страстями. Если мы не хотимъ изнемогать въ трудностяхъ жизни, мы должны внимательно читать или слушать Священное Писаніе. И чемъ боле вто старается вникать въ оное, твиъ болве можеть въ немъ усматривать сопровище и пріобрътать изъ него ведикое и несказанное богатство 19). Поставляя цвлію обонкь завітовь - исправленіе людей, Златоусть съ настойчивостію распространяєть вдею Божественнаго снисхожденія какъ на Ветхій такъ и на Новый Завіть. Такъ въ исторіи о творенія міра Златоусть усматриваеть человівнолюбіе и благость Божію. "Смотри на человъколюбіе Господа, когда Онъ учитъ насъ о всякомъ твореніи своемъ въ порядкі и послідовательности. Сперва Онъ показаль намъ, какъ своимъ повеленіемъ



<sup>16) 1 6</sup>ec. Ha Me. 1 crp.

<sup>19) 18</sup> бес. на Выт. 201 стр.

возбудиль Онъ землю къ произращенію плодовъ, потомъ и т. д. 30). И въ другомъ мъстъ говоритъ: видишь, какое снисхождение показаль Божественный Духъ, Который устами пророка котыль научить родъ человъческій -- (знать порядовъ творенія, вто творецъ всего и навъ каждая вещь произошла? Такъ навъ родъ человъческій быль тогда еще слабъ и не могь понять совершенивишаго ученія, то Духъ Святый, двигавшій устами пророка. говорить обо всемь приспособительно въ слабости слушающихъ \*1). Такое Божественное снисхождение Златоустъ вилить не только въ словъ, но и въ дълахъ. "Если ито спросеть, почему Адамъ созданъ послъ, если онъ превосходнъе всъхъ этихъ твореній, я скажу: по справедливой причинь: Богь, намеревалсь поставить какъ бы царя и владыку надъ всемъ земнымъ, сперва устроиль для него: небо, землю, море и т. д. и такимъ образомъ на самомъ дълъ повазалъ, какой чести Онъ удостонваетъ это животное 22). Человъволюбіе и снисхожденіе Божіе Златоусть видить и въ самомъ наназаніи Божіемъ Адама. "Ты возлюбленный и здёсь усматривай неизреченное человеколюбіе Божіе, какъ Адамъ всецвло нарушиль заповідь и преступиль завонъ, а Богъ, человъколюбивый и побъщающій благостію наши прегръшенія, не всю честь отняль у него и не вовсе лишиль его владычества, но техъ только животныхъ изъяль изъ подъ власти его, которыя не весьма полезны ему для жизни 20). Это человъколюбіе Божіе, выразившееся какъ въ снисхожденіи къ чувственнымъ представленіямъ человічества, такъ и въ ділахъ, Златоусть распространяеть и на Новый Заветь, "Богь никогда не взираеть на свое достоинство, но всегда на нашу пользу. Если Отецъ не взираеть на свое достоинство, когда лепечеть вивств съ двтьми, то темъ болве Богь. Онъ самъ прежде попускаль имъть о Немъ неточныя и недостойныя Его понятія и т. д. <sup>24</sup>). И въ другомъ мъстъ говорить: Павель, бесъдуя съ асинянами, называеть Ero (I. X.) только мужемъ, но ничего не

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) 7 бес. на Бит. 102 стр.

<sup>24) 3</sup> бес. на Бит. 33 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) 8 бес. на Быт. 118 стр.

<sup>25) 9</sup> бес. на Быт. 187-138 стр.

<sup>24) 3</sup> бес. въ Титу.

говорить ни объ образв Божісоъ, пи о равенствв Его съ Отцемъ, ни о томъ, что Онъ есть сіяніе славы Его. Такъ и слъдовало: ибо тогда не время было для такого ученія в Такое же снисхожденіе Златоусть видить и въ Евангеліи. Почему напр. І. Христосъ не прямо высказаль Никодиму свое Божественное достоинство и равенство съ Отцемъ, когда тотъ высказаль о Немъ человвческое понятіе? Златоуоть отвъчаеть: Онъ не открыль втого потому, что это еще было недоступно для слушателя и преждевременно зво.

Но при всей приспособительности Св. Писанія въ человіческому помиманію какъ книги, предназначенной для нравственнаго усовершенствованія человічества, оно во многих случанх темно и загадочно. Священное Писаніе, говорить Златоусть, сирываеть глубокое седержание подъ параболами, отъ чего оно становится загадочно и темно, но не безъ основанія. Оно хочеть этимъ пробудить нашу внимательность". И въ другомъ месте. "Какъ Інсусъ Христосъ во всемъ Евангеліи, такъ и пророки говорять иносвазательно. И не напрасно благодать Духа установила это; вопервыхъ, чтобы слово сдълать болъе выразительнымъ и очениднъе представить то, о чемъ говорится. Ибо умъ, занятый обравами изъ обывновенныхъ предметовъ, больше возбуждается, и видя вакъ бы на картинъ изображенія, болье увлевается ими. Во-вторыхъ для того, чтобы усладить рвчь и чтобы сказанное лучше утвердилось въ памяти. Ибо простыя изреченія не такъ дегко усвояются и не такъ привдекають вниманіе большинства слушателей какъ изложение ихъ при помощи предметовъ вилимыхъ". Этою особенностію Священнаго Писанія Златоустъ между прочимъ и объясняетъ трудность пронивать отъ буввы въ гдубину его содержанія.

Впрочемъ сравнительную темноту Ветхаго Завъта Златоусть простираетъ не на весь Ветхій Завъть, а только на то, что относится къ будущему и указываетъ причину этого. Такъ какъ въ сказаніяхъ о будущемъ предсказывается іудеямъ много бъдствій: и то, что они будутъ отвергнуты, а мы приняты—и то, что храмъ ихъ будетъ разрушенъ, а Іерусалимъ падетъ и что



<sup>25) 3</sup> бес. на Іоанна 47 стр.

<sup>26) 3</sup> бес. на Іоанна 411 стр.

отняты у нихъ будутъ и пророчества и жертвы и священство и царство, посему, чтобы іуден, ясно услыщавъ объ этомъ въ началь не умертвили тыхъ, которые говорили, предсказанія приврыты неудобовразумительностію, и событія оставлены въ великой темнотв, дабы неясность сказаннаго доставила безопасность говорившинъ . Такую осмотрительность пророковъ-пксателей онъ объясияеть грубостію нравовь еврейскаго народа. Іуден, говорить онъ, всегда были неистовы и звъроправны. Это народъ, всегда жаждущій крови пророковъ; руки ихъ навыкли яъ убіснію святыхъ 27). Но при этомъ Златоусть не оставляеть безъ рашенія и другаго вопроса: почему не весь Ветхій Завать теменъ? "Еслибы все было не ясно, отвъчаеть Златоусть, то напрасно было бы и возвъщать тогдашнимъ людямъ. Но въ пророчествахъ говорится и о временныхъ тогданнихъ войнахъ, о моровыхъ язвахъ, говорится и о томъ, что происходитъ ныив, о призваніи цервви, отверженіи сицагоги, отмъненіи закона. Богу угодно было, чтобы о последнемь іуден не знали, а о первомъзнали. Ибо, еслибы они сначала знали, что законъ данъ на время, то конечно стали бы презирать его  $^{\alpha}$  и т. д.  $^{38}$ ).

Завътъ представляется если не темнымъ и непонятнымъ, то по крайней мъръ трудно понимаемымъ. "Ветхій Завътъ, который мы имъемъ, написанъ не на нашемъ природномъ наръчіи: онъ написанъ на одномъ языкъ, а мы читаемъ его на другомъ; въ началъ онъ написанъ на языкъ еврейскомъ, а мы приняли его на языкъ греческомъ. Но когда съ одного языка переводятъ на другой, тогда встръчаютъ много трудностей. Свъдущіе во многихъ языкахъ хорошо знаютъ, какъ неудобно передавать со всею ясностію ръчь природнаго своего языка при переводъ на другой языкъ. Это и было причиною трудности Ветхаго Завъта"2").

Если Ветхій Завіть Златоусть признаваль темнымь и поэтому труднымь для пониманія, то Новый Завіть онъ признаваль боліве яснымь и боліве повтому легкимь для пониманія, жотя и вінцаеть онь о предметахь боліве важныхь—о царствіи



<sup>27)</sup> Бес. на разныя мъста Св. Писанія, 10-11 стр.

<sup>28)</sup> Бес. на разныя м'вста Св. Писанія, 22 стр.

<sup>2) 2</sup> бес. на разныя места Св. Инсанія 32 стр.

небесномъ, о воспресени тълъ и о неизъяснимыхъ благахъ, воторыя даже выше человъческаго  $^{80}$ ).

Изъ этого правильнаго воззрвнія на сравнительную ясность обоихъ Завітовъ, Златоусть могь точніве опреділить и самое отношенін Ветхаго Завіта на Новому.

При всей сравнительной ясности или неясности Ветхаго п Новаго Завъта, Златоустъ устанавливаетъ полную гармонію между темъ и другимъ Заветами. Эту гармовію Златоусть докавываеть темъ, что одинъ есть виновникъ того и другаго Завета-Богъ 31), и выводить изъ согласія нравственных законовъ 32) и мыслей ветхозаватныхъ, при различи посладнихъ въ форма выраженія 38). Но при этой гармоніи Златоусть удерживаеть и различие между ними, отдавая превосходство Новому Завъту и привнавая Ветхій Заветь только сенію будущихъ благь, прообразомъ, а не самою истиною, открывшеюся въ Новомъ Завътъ. "Законъ, говоритъ Здатоустъ, не могъ преподать ученія совершеннаго, наполненнаго любомудріемъ, ябо народъ израильскій не могь понять его. Веткій Заветь имветь только покрывало, приспособляясь въ іудеямъ, а для насъ соблюдая все богатство совровища". И въ другомъ мъсть говорить: "такъ какъ родъ чедовъческій быль тогда еще слабъ и не могь понять совершеннаго ученія, то и Духъ Святый, двигавшій устами пророковъ, говорить намь обо всемь приспособительно въ слабости слушающихъ. А чтобы увъриться тебъ въ этомъ, посмотри на Сына Грома, какъ онъ, когда родъ человъческій сділаль успіхи въ добръ, ведетъ слушателей въ высшему ученію, когда говорять въ началь бъ Слово и прибавляеть къ этому: бъ Свъть истин-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) 4 ст., 2 гл., Исаін: «и судити будеть посредв язывь» сносит. съ новозавіть шівстами апостола Павла: «въ день егда судить Богь тайная человіжомь» и словами Спасителя: «не Азь сужду вась»... и при этомь замізчасть Златоусть: «хотя слова различны, но мысли одинакови». Іbid. 49 стр.



<sup>20)</sup> Ibid.—11 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Ветхій и Новий Завіть происходять оть одного и того же Духа, одинь и тоть же Духь, глаголавшій въ первомъ, глаголаль и въ посліднемъ. Бес. на 115 пс., 94 стр.

ээ) Скова Давида: «гиввайтеся и не согращайте» напоминають апостольскую заповыть и евангельское мудрое наставление: «гивваяйся на брата своего всуе, повинень есть геений огненной». Бес. на 4 ис., 42 стр.

ный, пже просвищаеть всякого человика грядущаго въ міръ". Но если законъ не могъ преподать совершенной истины, то онъ дъламъ способными принять эту истину и такимъ образомъ служиль единственнымъ детоводителемъ но Христу. Эту исходную точку, съ которой должно разсматривать весь Веткій Завёть, можно указать въ следующихъ словахъ: "если ито порицаетъ веткій завонъ за то, что въ немъ предписывается месть, говореть Завтрусть, тоть, по моему мевнію, вовсе не имветь повятія о мудрости, приличной Законодателю, не соображается съ обстоятельствами времени. Ибо если ты размыслинь, ито были слышавшіе сіе и каково было расположеніе ихъ духа, и въ какое время они принями сей закожь, то признаеть мудрость Завонодателя. Еслибы Онъ сін высокія и великія занов'єди предложиль съ самаго начала, то іуден не приняли бы ни сихъ ваповъдей, ни прежнихъ. Еслибы не предпествовало этихъ законовъ, то не столь бы легво было принять Христово ученіе " 34). Превосходство Новаго Завета предъ Ветхимъ обнаружилось еще и въ томъ, что первый снова возвратиль падшему человъну величайщую честь и господство, данное ему при творенів и котерянное имъ всладствіе своего паденія, содаловая его братомъ, сонаследникомъ и теломъ Христа. "То что ветковаветный чедовъкъ потеряль по собственному нерадению. Онъ возвратиль тебъ потерянное. Ты потеряль рай, Онъ даль тебъ небо, ты осужденъ на трудъ временный и удостоенъ жизни въчной ( 35). Именемъ Христа разрушена смерть, связаны бёсы, отвервто небо, открыты двери рая, ниспосланъ Духъ, рабы сдълались свободными, враги -- сынами, чужіе насліднивами, люди ангелами. Мало этого: Богъ сталъ человъкомъ и человъкъ Богомъ; небо приняло естество земное и земля приняла съдящаро на херувимахъ среди воинствъ ангельскихъ 86).

Навонецъ различіе обоихъ Завътовъ и превосходство Новаго Завъта предъ Ветхимъ видно изъ самаго рода сообщенія того и другаго. "Завонъ данъ былъ въ пустынъ, говоритъ Златоустъ, на горъ Синаъ, въ дымъ и огнъ, исходящемъ отъ горы, при

³4) 18 бес. на Ме. 367 стр.

зі) Бес. 2 о пророчествахъ Веткаго Завіта, 37 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Бес. на 8 пс., 167 стр.

трубномъ звукъ, среди громовъ и молній, по вшествін Монсея въ самый мракъ, а Новый не въ пустывъ, не на горъ, не среди дыма и мрака и бури, а при началъ дня въ домъ, когда всъ сидъли виъстъ; здъсь Духъ Святый сощелъ тогда, когда наше естество вознеслось на небо или на самый царскій престолъ и апостолы не съ горы сении, неся въ рукахъ ваменныя доски, нодобно Монсею, по обноси въ душахъ своихъ Духа и завлючая въ себъ нъное сокровище и источникъ догматовъ, даровъ духовныхъ и всякихъ благъ, они проходяли всюду, бывъ по благодати Божіей одупевленными внигами и законами 27).

При этомъ правильномъ возврзий Златоуста на свойство Священнаго Писанія того и другаго Завітовъ, на ихъ единство и различіє, можно уже ожидать и разумнаго истолюванія Свящ. Писанія.

Иное, говорить Завтоусть, должно понимать въ двоякомъ смысль, чувственномъ и въ духевномъ, какъ напримъръ въ событія съ сыномъ Авраамовымъ, мы видимъ, что сынъ былъ приносимъ въ жертву, но подъ этимъ дъйствіемъ съ сыномъ разумвемь и начто иное такиственное, именно кресть. Также въ агицъ египетскомъ мы должны видъть образъ страданій Хриетовыхъ. Точно также въ таниственномъ смысле должно понимать слова: "вся языцы восплещите руками". Пророкъ здъсь говорить не объ арабахъ и другихъ сосъдственныхъ народахъ, но призываеть вся языцы <sup>28</sup>). Когда Монсей принявъ на горъ сирижали, сходиль оттуда, то отъ мица его сходила такая немяреченная дивная слава, что нигто изъ народа не могъ подходить нъ нему и бесъдовать съ нимъ. Посему, чтобы не быть совершенно недоступнымъ для народа, онъ налагалъ на лице свое покрывало, а когда обращался въ Богу, опять отвлекаль его. Это происходило вакъ для того, чтобы получить довъріе отъ твхъ, которые имвли получить принесенный имъ законъ, такъ и для того, чтобы въ немъ предначертанъ былъ образъ истины и преднаписана причина домостроительства Христова 10). Такую,



эт) 1 бес. на Ме., 6 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Бес. на 46 пс., 371 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) 1 бес. о пророчествахъ Ветхаго Завета, 28 стр. (бес. на разныя жеста Св. Писанія).

за не нную судьбу Іоснов Вогь допустить для того, чтобы обнаружилось и благорасположеніе Іоснов къ братьямъ и убійственное злоумышленіе ихъ противъ него. А кромъ того, въ этомъ случав быль и образъ будущаго, и событія эти были какъ бы твнію, въ которой предначертаны были истинныя двла Новаго Завъта. Какъ Іоснов посьтиль братьевъ, но они не уваживъ ни братства, ни причины его посъщенія, сперва хотвли было убить его, а потомъ продали его иновемцамъ: такъ и Господьнашъ, по человъколюбію своему, явился между человъками, причяль намъ свойственную плоть, но неблагодарные іуден замыслили умертвить Врача душъ и твлесъ нашихъ и привели въ менолненіе свой убійственный замысель <sup>40</sup>).

Во всёхъ этихъ и другихъ ивстахъ предположенъ бунвальный смыслъ, на которомъ уже покоится типическій, выражающійся посредствомъ лица или вещи, если только онъ имёстъ много признаковъ сходства съ обозначаємымъ. Отсюда уже можно вывести определеніе типа или теорію типическихъ объясиеній.

Типическій смысль, который содержится въ некоторыхъ местахъ Св. Писанія Ветхаго Завета, иместь историческій или буквальный смысль, который лежить въ слове и служить основаніемъ и предположеніемъ перваго. Этоть типическій смысль не есть буквальный, но другой высшій, къ которому буквальный смысль етносится какъ знакъ къ обозначаемому. Следовательно типическій смысль не есть второй буквальный смысль, но чрезъ него выраженный смысль вещи.

Типическій смысль, когда имъсть сходство парадледьное, фитуральное и символическое указаніе на первообразь, онъ называется парадледьнымь, типическимь и образнымь <sup>61</sup>). Если не достаеть ему сходства, то не можеть быть и рачи о типъ.

Типъ никогда не содержить въ себъ полной истины, но только часть, темный образъ, твнь истины <sup>40</sup>), поэтому онъ выражается темно и загадочно и называется сокровеннымъ, мистическимъ, высшимъ смысломъ, выраженіемъ, указывающимъ на новозавътное содержаніе. Типическое лице или событіе, какъ прообразы

<sup>• •</sup> Вес. 61 на Бит., 851 стр.

<sup>41)</sup> Бес. на 8 гл., 32 ст. посл. въ Римл., 122 стр.

<sup>42) 61</sup> бес. па Быт., 351 стр.

пророческаго содержанія, не суть вившиія приспособленія късходнымъ отношеніямъ, но какъ уже предположенныя для пзображенія ихъ 43).

Болье ясно Златоусть высказаль свой взглядь на существотипа и изложиль теорію типа при объясненіи 10 главы 1 песлація въ Коринеянамъ. Въ этомъ влассическомъ мъстъ онъговорить: "образъ не долженъ быть совершенно чуждымъйстинъ, иначе онъ не будетъ образомъ истины; но съ другой стороныонъ не долженъ быть и равнымъ истинъ; иначе онъ будетъ самою истиною, — а долженъ оставаться въ своихъ предълахъ и не имъть всего и быть лишеннымъ всего, что имъетъ истина-Ибо еслибы онъ имътъ все, то былъ бы самою истиною; а если будетъ лишенъ всего, то не можетъ быть образомъ; но онъ долженъ одно имъть, а другое оставить истинъ <sup>14</sup>).

Но какъ ни правильно и строго понималь существо типа Златоустъ, тъмъ не менъе онъ не могь избъжать и крайностей в натяжень, усвояя такимь ветхозаватнымь лицамь или событымь прообразовательное значение, которыя едва ли можно считать прообразами или типами. Такъ напримъръ переселение евреевъ въ Египетъ со времени патріарха Іакова и возвращеніе вхъ оттуда при Моисев, Златоусть разсматриваеть какъ прообразъ бъгства Госифа и Маріи или Іпсуса Христа въ Египеть и возвращение ихъ оттуда 45). Къ числу натянутыхъ типическихъ объясненій можно отнести и то місто, гдів онъ разсматриваеть Русь и Вооза какъ типъ церкви и ен жениха Христа. "Обрати вниманіе и на то, пишеть Златоусть, что въ приключеніяхъ Русп сходно съ нашими. Она была чужестранка и доведена до крайней бъдности, впрочемъ увидъвшій ее Воозъ не презрълъ ев бъдности и не возгнушался низкимъ ен происхождениемъ. Такимъ же образомъ и Христосъ, воспринявшій церковь иноплеменную и обнищавшую, сдвавать ее участницею великихъ благъ. Й какъ та никогда не вступила бы въ такое супружество, еслибы не

<sup>46)</sup> Бес. на разныя м'яста Свящ. Писанія, 547 стр.



<sup>13)</sup> Ibid. 352 стр., срав. 47 бес. на Быт., 122 стр.

<sup>&</sup>quot;) После того какъ за судьбою Іосифа призналь прообразовательное значеніе, Златоусть продолжаєть: «видишь ли, что все происходило такъ, что только образъ исгини въ тени скрывался; а между темъ истина въ немъ соблюдалась», 61 бес. на Бит., 352 стр.; 8 бес. на Ме., 151 стр.

•оставила напередъ отца и не презрѣла дома, рода, отечества и •сродниковъ: такъ и церковь, когда оставила отеческіе нравы, •тогда содѣлалась любезною жениху \*6).

Кромв этихъ мессіанскихъ типовъ Златоусть съ словомъ типъ соединяеть значеніе сигуры, образа, символа и противообраза въ самомъ общирномъ смыслъ. Здъсь можеть типь относиться и къ настоящему и къ прошедшему и будущему. Напримъръ миндальный посохъ, который видълъ Іеремія (1 гл. 11) разсматривается какъ типъ священства; алтарь, отъ котораго серафимъ взялъ уголъ и приноснулся устамъ Исаіи, разсматривается какъ образъ новозавътнаго алтаря. Слова впостола Павла: тайна уже кветоя беззанонія, точію держай нынъ, дондеже отъ среды будеть, Златоусть относить къ Нерону, какъ типу антихриста. Впрочемъ подобные типы находятся у Златоуста весьма ръдво, и за исключеніемъ этихъ немногихъ уклоненій и произвольмыхъ аллегорическихъ объясненій, онъ оствется върнымъ антіожійской пиволь.

Не трудио теперь представить, какъ понималь Златоусть пророчество. Пророчество не Златоусту есть полученное посред--ствомъ божественняго освъщенія откровеніе о сокровенныхъ вещать, которыя касаются настоящаго, прошедшаго и будущаго, почему онъ и называеть и Моисси и Давида пророками 47). "Дело прорововъ, говоритъ Завтоустъ, преимущественно состояло въ томъ, чтобы предсказывать будущее: какъ радостное такъ и прискорбное, дабы однихъ ободрить, а другихъ удержать отъ нечестія страхомъ. Но пророчеству свойственно говорить не только о будущемъ, но и о прошедшемъ, какъ это встръчается у Моисея. Когда онъ повъствуеть о небъ и земль, то, хотя говорить о прошедшемъ и сокрытомъ временемъ, но изрекаетъ объ этомъ пророчество. Ибо какъ пророчеству свойственно говорить о томъ, что еще не было и что еще неизвъстно, свойственно пророчеству говорить и о настоящемъ, когда что нибудь есть, но сирывается навъ напр. было съ Ананіею и Сапопрою 48). И отсюда уже видно, что Завтоусть пророчества относить не только во Христу



<sup>••) 3</sup> бес. на Ме., 48 стр.

<sup>47) 3</sup> бес. на Быт., 83 стр.; срав. бес. на 44 пс., 82, 823 стр.

**<sup>№)</sup>** Бес. на Св. Пис., 426.

и Его дервви, но и въ другимъ событіямъ Веткаго и Новаго-Завъта.

Впрочемъ такое строгое разграничение пророческихъ мъстъотъ остальныхъ историческихъ не повсюду встрачаются; большею частію пророческія и историческія річи у пророковъ омівшаны одив съ другими. "И въ историческихъ сказаніяхъ, говоритъ Завтоусть, можно находить пророчество, и отъ пророжовъ можно услышать иного исторических разсказовъ; равно и правоучительный и увъщательный видь можно встрачать въ томъ и въ другомъ, и въ пророчествъ и въ исторія « 49). Этимъ смъщеніемъ историческаго и пророческаго въ рачахъ пророковъ я отличаются пророки отъ евангелистовъ, которымъ свойственноговорить обо всемъ по порядку, въ различіе отъ пророковъкоторые упоминають только о немногихъ событахъ и то прикровенно <sup>50</sup>). Пророчества различаются отъ Евангелій еще тамъ, что они составлены не въ одно время, а находилнов сначала въотрывкахъ, изъ которыхъ только впоследствие соотавлены быль цвиын вниги, между темъ какъ Евангелія и пославія апостоловъсоставлены и написаны были почти одновременно. Этимъ разновременнымъ написаніемъ пророческихъ рачей и составленіемъихъ въ одну внигу Златоусть объясняеть различный характеръ отдъльныхъ частей ихъ. Такъ онъ раздичаетъ 1 гл., ин. Исаівотъ 2. "Такъ какъ пророчества были собраны въ различныя времена, посему и настоящее слово (2 гл.) онъ начинаетъ особымъ предисловіемъ и не поэтому только, но и по самому предмету, о которомъ омъ намеревается говорить и который весьма отличенъ отъ предыдущаго и гораздо возвышениве его 4 51). Въ рвчахъ пророческаго содержанія пророки польвовались фигурами, тропами и метафорами, чтобы чрезъ это скрыть мессіанскія предсказанія. Пророки отсюда имъющее случиться съ однимъ лицами предсказывали подъ другими и одни времена употребляль вивсто другихъ. Если пророкъ Исвін, говоря о призваніи явычнивовъ, говоритъ Златоустъ, объ отврытіи проповеди, о распространеніи в'ядінія по всей вселенной, о водвореній мира на вемль

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Толков. на 2 гл. кн. Исаін, 37—38 стр.



<sup>&</sup>quot;) Обозрвніе книгь Веткаго Завіта, 424 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Бес. на 44 пс., 821. стр.

н упоминаеть объ Туден и Герусалимъ, -- это нисколько не странно. Тавъ и Давидъ, приступая нъ составленію 71 пеалма, надписаль его о Соломонъ, но далъе изрекъ видънія, которыя гораздо важиве достоинства Соломонова и даже природы всвиъ людей. Также поступить и Іаковъ, когда предсказываль повидиному о томъ, что случится съ Іудою, но предсказалъ и о томъ, что емъть совершить Христосъ 53). Съ этою же цвлію пророки полагали прошедшее время за будущее и будущее описывали какъ прошедшее-и эту особенность пророчества Златоусть возводить въ общій законь пророчества 53). Этоть фигуральный образъ рвчи, по Златоусту, заключаеть опредвленный извъстный сиысль, если ито умышленно не захочеть признать объясненія самаго Писанія и не обратить вниманія на тексть, контексть и связь предвоженій, на наміреніе пророка, місто, время и состояніе, вогда оно написано и на дъйствительное его исполнение. Въ таномъ случат даже и самые іуден не могуть нетолковать въ дурную сторону и безстывне законъ пророчествъ 54). Такимъ образомъ Златоусть признаеть за пророчествомъ объективный харавтеръ.

Отъ изложенія ученія о типъ и пророчествъ мы перейдемъ иъ теоріи Златоуста о формахъ, видахъ и распространевіи смысла Писанія. По признакамъ библейской формы представленія Златоусть различаєть два смысла Писанія: 1) простой, ясный и легко понимаємый и 2) образный, темный и трудный. Первый находитъ Златоусть по преимуществу въ дидактическихъ и историческихъ внигахъ Св. Писанія и у прорововъ въ рѣчахъ историческаго содержанія; потому что эти книги и мѣста Писанія, какъ изложенныя простымъ языкомъ, легки для пониманія, хотя содержаніе ихъ часто очень глубоко; второй въ внигахъ параболическихъ и пророческихъ, которыя вслѣдствіе параболическаго, тропическаго и типическаго образа рѣчи тяжелы и загадочны, но если протѣсниться сквозь это внѣшнее поврывало, содержаніе ихъ ясно и легко для пониманія.

Этимъ разумнымъ различениемъ смысла въ Писании и огра-

<sup>2</sup> бес. на Ис., 38 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Бес. на 3 пс., 75 стр.

<sup>44) 2</sup> бес. на Ис., 39 стр.

ниченіемъ аллегорическаго смысля только нівкоторыми мівстами пророческихъ вышть и притчами Златоусть полагаеть тесныя границы аллегорическому смыслу. Но и у пророковъ преимуществуеть все таки буквальный смысль. Это инвніе Златоусть очень ясно и опредъленно высказаль въ беседахъ о темноте пророчествъ Ветхаго Завъта. Богъ имълъ двоякую цъль въ Писаніяхъ Ветхаго Завъта. Прежде всего Онъ хоталь привести ічасевь нь единобожію, улучшить ихъ нравственность, саблать опособными принять Мессію и возвъстить историческія событія, ноторыя происходили тогда, потомъ достигнуть приготовления и введения Новаго Завъта, уничтожения запома въ его прообразовательных частях и провозвещенія мессіанскаго парства. Вследствіе такого правильнаго возврвнія на Св. Писаніе мистическое толкование у Златоуста слишкомъ ограниченно; большею частію онъ довольствуєтся историческимъ и дидактическимъ оныодомъ. Напримъръ 46 псадомъ онъ объесняетъ сначала исторически. Объясняя 1 ст.: вси явыцы восилещите руками, онъ геворить: дъйствительно на война и въ сраженіи есть такой обычай, т.-е. восклицать и рукоплескать, чтобы устрашить непріятелей. Псаломъ призываеть из тому и другому, из рукоплесканію и восклицанію и означаєть нячто кное, какъ радость н побъду. Впрочемъ можно разумъть этотъ псаломъ и въ переносномъ смысяв, возвышаясь надъ историческими событівми. Ибо хотя проровъ и начинаетъ рвчь съ чувственныхъ изображеній, но онъ руководить слушателя къ духовнымъ предметамъ и далье видить въ этомъ мъсть пророка Давида предвозвъщение Евангелія 55). И еще: объясняя 22 ст., 1 гл. пророка Исаін: сребро ваше не искушено, корчемищы ваши мъшають вино съ водою, онъ соединяеть съ словами сребро и вино корыстолюбіе и сребродюбіе <sup>56</sup>) и отдаетъ предпочтеніе моральному смыслу предъ нистическимъ, который свявывали съ этими словами нъкоторые изъ толкователей, въроятно, александрійской школы. "Нъкоторые, продолжаеть Златоусть въ указанномъ мість, принимають эти слова въ переносномъ смыслъ. Велиній и возвышенный Исаія, говорять они, не сталь бы говорить о плутовства маняль и



<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Бес. на 46 пс., 369-370 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) 1 бес. на Ис., 28 стр.

обманъ барышнивовъ, но сребро здъсь означаеть изреченія Божів и вино- ученіе, которое они искажали прибавленіемъ своихъ собственныхъ мивній. Я не порицаю и этого объясненія, товорю, что другое болье справедиво. Говорить о такихъ предметахъ не только не недостойно пророка, но даже достойно и его и человъколюбія Божія 57). Болье же смылыя и произвольныя толкованія аллегористовъ, которые, смущаясь человъкообразными выраженіями Писанія, прибъгали при объясненіи танихъ мъсть къ аллегорическому толкованію, Златоусть не только не одобрядъ, но и объяснять эти маста разумно и основательно. удерживая за ними буквальный смысль, какь единственно върный и полезный. Такъ при объяснения словъ: и насади Богъ рай во Едема, онъ говорить: "накоторые любище пустословить говорять, что рай не на земль, а на небъ и бредять подобными оназнами; но мы заградимъ слухъ свой для всвуъ такихъ лжеучителей и последуемъ правилу Святаго Писанія" — и далее, удержавъ за этемъ мъстомъ буквальный смысль, объясняеть человъкообразность выраженія божественнымъ снисхожденіемъ жь дътскому пониманію человъчества 58). Чтобы понять, насколько Златоусть, удерживан въ Писаніи мистическій смысль, могь вы-40линть задачу экзегета, которая состояла въ томъ, чтобы прониянуть въ смыслъ, правильно устранивъ покрывало буквы, достаточно обратить внимание на тв правида, которыми онъ ружоводился въ своемъ стремленіи найти правильное познаніе образно выраженныхъ мъстъ Писанія. Правила эти следующія: 1) Писаніе само учить насъ, когда тв или другія міста Писанія должно понимать аллегорически и само себя изъясняеть и не даеть слушателю заблуждаться 5"). Пророкъ Исаія по употребленіи множества переносныхъ выраженій: виноградъ, столпъ, предточиліе для того присоединиль слова: виноградь бо Господа Саваона домъ Израилевъ есть, чтобы никто изъ тогдашнихъ людей неразумныхъ не подумаль, что все это говорится о виноградъ. Въ настоящемъ случав Писаніе о виноградъ, огражденіи и точиль не оставило на произволь слушателя прилагать

<sup>17)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) 13 бес. на Быт., 207 стр.

<sup>5°)</sup> Толв. на 5 гл. пр. Исаін, 109 стр.

сказанное въ какимъ угодно предметамъ или лицамъ, но потомъобъяснило себя сказавъ: виноградъ Господа Саваона домъ Израилевъ есть. Также Ісзекіпль, изображая орла великаго и великокрылаго восходящимъ на Ливанъ н обрывающемъ вершину кедра, не представляеть произволу слушателей объяснять эту переносную рачь, но самъ же говорить, кого онъ разумветь подъ орломъ и кого подъ кедромъ. И вездъ въ Писаніи таковъ законъ: когда оно употребляетъ переносную ръчь, то предлагаетъ и изъяснение переносной рвчи, дабы необузданный произволь желающихь объясиять въ переносномъ смыслв не блуждалъ и не носился вездв просто и какъ случится 60). 2) Точное познаніе образной річи Златоусть старается получить изъ разсмотренія отдельных словъ съ самими собою и нев сопоставленія со сходными містами Новаго Завіта. 8) Чтобы найтиправильный смыслъ того или другаго места онъ разсиатриваетъ мъсто во взаимной его связи. "Не достаточно, говоритъ окъ» сказать о чемъ-нибудь, что оно написано въ Писвияхъ и не должно прямо выхватывая слова и отрывая члены оть твла богодухновенныхъ Писаній брать ихъ отдільно безъ всякой связи в произвольно искажать ихъ \*1). 4) Должно разсматривать подлатекста и контекста исполнение образныхъ пророчествъ. Приступая въ объяснению 44 псалма, надписание вотораго начинаетсятакъ: о возлюбленитмъ, Златоуетъ говоритъ: этотъ псаломъ написанъ о Христъ, ибо Христосъ совершиль въ насъ великую перемвну и во всвхъ дважъ переворотъ и намвненіе 42).

Этими правилами Златоусть руководплся при объяснении и другихъ мъстъ Св. Писанія. Когда Писаніе говорить, что волки и агнцы будуть пастись вмъстъ, что свиснетъ Богъ мухамъ и пчеламъ и наведетъ на іудеевъ ръку сильную, то Златоустъ разумъетъ подъ названіями волковъ и агнцевъ звърскіе и кроткіе нравы людей, подъ мухами безстыдство египтянъ, подъ ръкою стремительность непріятельскаго войска <sup>63</sup>). Также подъ образомъ горы Сіонской онъ разумъетъ церковь и ея непоколеби-



<sup>••)</sup> Ibid. 109—110 стр.

<sup>61)</sup> Бес. на 10 гл., 37 ст. Іеремін, 307 стр Бес. на раз. мѣст. Св. Пис. 2 км.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Бес. на 44 пс., 312 стр.

<sup>63)</sup> Толков. на 2 гл. кн. Исан 42-43 отр.

мое ученіе 64). Точно также и слова Исаіи: отъ Сіона наыдеть Законъ и Слово Господне изъ Іерусалима онъ понимаетъ въ переносномъ смыслъ, видитъ въ нихъ указаніе на Новый Завётъ. Противъ такого объясненія, говорить онъ въ этомъ мість, и бевстыдевищие сыны іудейскіе не могуть рта открыть. Ибо, чтоздась говорится о Новомъ Завать, это можно видать и изъ мъста, и изъ времени, и изъ того, ито принялъ законъ, и изъ самыхъ дъйствій по принятіи закона и изъ всего вообще. "И далъе распрываетъ подробно свои положенія". Законъ Моисеевъданъ былъ на горъ Синав, а не отъ Сіона. Не довольствуясь этимъ пророкъ присоединилъ и время. Не сказалъ изыде законъ, но изыдеть, что относится въ будущему времени и къ предмету еще не бывшему. Здёсь онъ съ точностію показываеть намъ н отличительный признаиз Новаго Завата. Дайствительно Христосъ преподаваль высовія и достойныя небесь запов'ям тоендя на горъ, то находясь въ Герусалимъ. Свававъ о мъстъ в времени пророкъ прибавляетъ и то, ито приметь законъ, именнопроисходящіе жет языченновт. По сему и прибавляеть: и судити будеть посредь языкъ. Навонець, что здъсь ръчь вдеть не о Веткомъ Завътъ, ясло и изъ самыхъ дъйствій. Мы не соблюдаемъ субботы, не принимаемъ ни обръзанія, ни праздниковъ ихъ и проч. <sup>65</sup>).

Изъ втихъ приведенныхъ нами примъровъ видно, что Златоустъ если и допускаетъ аллегорическое толкованіе или вообще
допущеніе двойнаго смысла въ Писаніи, онъ твердо полагаетъ
границы этому толкованію и не допускаетъ никакого смѣшенія
значеній, стараясь строго отличить историческій смыслъ отъ
духовнаго. Слъдуя вышеупомянутымъ правиламъ Златоустъ становится въ прямое противорьчіе методу тъхъ, которые во всѣхъ
предсказаніяхъ старались находить двоякій смыслъ: 1) низшій
и историческій и 2) высшій, пророческій, типическій смыслъ.
Какъ скоро духовное пониманіе совершенно отрѣшается отъ
исторической почвы и необходимыхъ границъ, которыя полагаетъ само Священное Писаніе, Златоусть не считаетъ его правильнымъ. Такъ напр. объясняя 6—7 ст. 6 главы пр. Исаінъ



<sup>64)</sup> Толков. на 2 гл. Исвін 41 стр.

<sup>66) 2</sup> бес. на кн. прор. Исаін 48 стр.

говорить: невоторые говорять, что это прообразы будущихь таниствь: и этоть олтарь и разложенный огонь, и служебная сила и прикосновение къ устамъ и очищение грековъ; но мы обратимся къ истории и скажемъ для чего это происходило. Пророкъ имълъ быть посланъ къ народу іудейскому — возвестить начто стращное и невыносимое. Посему посылается Серафииъ, чтобы исполнить его и страха и дереновения. И дабы онъ не ссылался, подобно какъ Монсей ссылался на свою гугнивость и Іеремія на свою молодость, часто, что онъ имъетъ нечистыя уста и не можетъ исполнить сказаннаго, приступаетъ Серафииъ и очищаеть грёхи его ве.

Чтобы понять, наснолько Златоуотъ правельно могь понимать парабоболическую и фигуральную рачь Писанія, накъ удачно угадываль значение приточныхъ сказаній можно видеть изъ спедующаго мъста, въ которомъ онъ сгруппироваль по возможности всъ значенія, въ наковыхъ употребляется слово притча. Опредвлявъ притчу какъ загадку, поторая сама по себв представляетъ одно, а даеть равумить другое 47) или накъ придорожное изречение, пере-- посящее наши мысли отъ чего-нибудь одного по миогому 48), Златоуеть придаеть притчъ нъсколько значеній. Притча означаєть мольу в порицаніе, накъ напр. когда говорится: положиль еся насъ въ притчу во языцахъ; притчею называется загадочная рвчь, которую многів называють вопросомь, требующимь разрвшенія, когда она выражаеть нечто, но кет самыхъ словъ неисна, заключая въ себъ сокровенный смыслъ, какъ напр. слова Свипсона: отъ ядущаго ядомое изыде и отъ кръпкаго изыде сладкое (Суд. 14, 14) и Соломона: уразумветь же притчу и темное слово (Притч. 1, 4). Называется же притчею и подобіе: ину притчу предложи имъ, глаголя: уподобися царствіе Божіе человъку съявшу доброе съмя (Мо. 13, 23). Навывается же притчею и переносное выражение, напр. сыне человъчъ рцы притчу: орель велиній велинокрылый (Іезен. 17, 1-3). Притчею называется прообразъ и предначертаніе, какъ показываеть Павель, когда говорить: върою, приведе Авраамъ Исаана иску-



<sup>66)</sup> Бес. на 6 гл. кн. пр. Исаін 137—138 стр.

<sup>67)</sup> Обозрвніе вниги Притчей Солом. 532 стр. Бес. на Св. Цис. 1 томъ.

<sup>40)</sup> Ibid. 539 crp.

шаемъ, и единороднаго приношаще, обътованія прісмый: тамъ же того и въ притчи пріять, т.-е. въ прообразв и въ предначертаніи 60). Но какъ ни сильно было желаніе Златоуота держаться средины между крайникь раціоналистическим направленіемъ Осодора Монсустскаго и Оригеновымъ направленісмъ, онъ не вездв могъ удержать за собою эту средену. Увлеченный стремленіемъ найти въ Ветхомъ Завіть доназательства за христівнское ученіе вообще и за догмать троичности въ частности, защитить то и другое вопреви жесученіямъ сретиковъ и іудесвъ и доказать историческое явленіе Христа, накъ уже ясно предначертанное въ Ветхомъ Завътъ, уклонившись отъ строгаго историво-грамматического принцина антіохійской шволы, соединяль иносказательный смысль съ таким местами, которыя могутъ съ правонъ удержать за собою одно буквальное пониманіе безъ допущенія таниственнаго. Такъ при объясненія 44 пс. 9 стиха "смирна и стакти и касіа отъ ризълтвонуъ" приводить. объясненія другихъ толкователей, изъ которыхъ одинь въ этихъ словахъ видить указаніе на погребеніе Христа, а другой-выражение особаго рода помазанія и соглашается съ темъ и другимъ объяснениемъ 70). Или объясняя слова 40 пс. 15 ст.: и призови мя въ день скорби Твоея изму тя и прослави мя-злыми пожеленіями, которыя внушаеть человику діаволь, говорить: не погръщеть и тотъ, кто скажетъ, что днемъ скорби пророкъ навываеть здесь и будущій день, въ которой будеть скорбь непрестанная, ибо пламень будеть дъйствовать постоянно 71). Или еще при объяснени 2 и 3 ст. 7 пс., въ которыхъ пророкъ модить о избавленіи своего сына отъ всёхъ его гонящихъ и чтобы девъ не похищаль души его, св. Іоаннъ Златоусть приводить изъясненія толковниковъ александрійской школы, которые подъ словами девъ и гонящіе разумѣли діавола и злыхъ духовъ, соглашается съ ними только на томъ основанія, что въ Свящ. Писаніи діаволь часто называется львомъ 12). Произвольнымъ толкованіемъ можно назвать и то объясненіе міста пророка.

от) Бес. на 48 пс. 406 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Бес. на 44 пс. 346 стр.

<sup>&</sup>quot;) Бес. на 49 пс. 458 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Бес. на 7 пс. 40 стр.

Исаіи, гдъ онъ слъдующія за предсвазаніемъ объ Емманунгъ слова: масло и медъ снъсть, понимаєть какъ указаніе на человъческую природу во Христь. "Дабы вто-нибудь, слыша объ Емманунгъ не впать въ ересь Маркіона и въ бользяь Валентина касательно домострентельства, пророкъ указываеть на пищу, говоря: масло и медъ снъсть. А это свойственно не Божеству, но нашей природъ. Посему Онъ непросто вселился въ человъка, совданнаго Имъ, но вачался, быль носимъ во чревъ въ теченіе девяти мъсяцавъ, переносиль и рожденіе, и пелены и пищу приличную нервому возрасту, дабы всъмъ этимъ заградить уста тъмъ, которые дерзаютъ отвергать воплощеніе Божіє. Такимъ образомъ пророкъ, изкалена провидя это, говорить не тольно о зачатія и дивномъ рожденія, но и о паців перваго возраста, которою Христосъ нитался въ пеленахъ и т. д. 72).

Впроченъ справедивость требуетъ скавать, что подобныя челонения отъ строгаго историко-грамматическаго принципа антіохійской школы довольно редки и что такимъ толнованіямъ по большей части онъ не придаваль объективной цены и не считаль обязательнымь принятіе ихъ. Такъ напр. отнесши слова Давида: сълъ еси на престоль, судяй правду, запретиль еси явыкомъ и погибе нечестивый, имя его потребиль еси въ въвъ и въ въиъ въка и проч. въ іудеямъ, прибавляетъ: впрочемъ оставимъ дълать такія предположенія любознательнымъ. Или объяснивъ 2 ст. 43 пс. отцы наша возвъстина намъ дъло, еже содълалъ еси во днехъ ихъ во днехъ древнихъ-воспоминаніемъ Давида событій, происходивших и вкогда въ Египтв, въбпустынв и земль Ханаанской, онъ продолжаеть: можно разуньть эти слова и въ отношени въ намъ. въ переносномъ смысле, относя ихъ въ двиствіямъ Божественной благодати; въ тому, что мы возведены на небо, что мы удостоились царства, что Богъ сделался человъкомъ разрушивъ средоствије ограды <sup>74</sup>). Соединяя съ тавими болве или менве произвольными толкованіями только относительную цену, считая ихъ только не безполезными къ назиданію върующихъ, св. Іоаннъ Златоусть не только не навязываль ихъ своимъ слушателямъ вавъ върныя толкованія, но



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Толк. на 7 гл. кн. пр. Исаін 165 и 166 сгр.

<sup>&</sup>quot;) Бес. на 43 пс. 284 стр.

ж даваль полную свободу слушателямъ раздвлять или не раздълять, принимать или не принимать его объясненія. Такъ напр. ять своей бесъдъ на 43 пс. онъ предлагаеть произволу слушателей объяснять разрушение Іерусалима въ переносномъ смысяв. "Если хочешь, говорить онъ въ этомъ месте, это понимать въ переносномъ смыслъ, то представь превосходныхъ учителей щеркви, употребляющихъ слово вижсто трубы и разрушающихъ -ствны противниковъ и народы всеоружіемъ. А седмеричное число дней предсиазываеть намъ разрушение субботы <sup>78</sup>). Отсюда -очевидно, что Іоаннъ Златоустъ если и увлекался вногда аллегорическими толкованіями, то его увлеченіе аллегоріей отличается оть Оригеновского тамъ, что при немъ аллегорическій сиыслъ -становился все-таки не на первомъ планъ, а на второмъ и къ чему обращался онъ только въ целяхъ сообщенія словамъ своамъ большей назидательности. Самые лучшіе друзья антіохійскаго принципа, какъ напр. Іеронимъ, Августинъ, Григорій Веливій не могли избъжать совершенно силонности въ аллегорезму; но эта склонность проявлялась опять-таки въ интересахъ назидательности, а не изъ пренебреженія къ прямому буквальвому смыслу Писанія. Самъ Исидоръ, жившій посль Іоанна Завтоуствго, не считветь безполезнымъ подобныя вляегоріи, но и береть на себя защиту ихъ вопреки пресвитеру Валентину. строгому последователю историко-грамматического метода. "Кажется, пишеть Исидоръ Валентину, ты нисколько не одобряещь тъхъ, которые при чтеніи Св. Писанія прибъгають къ изслідованию мистическаго смысла; ибо, говоришь ты, они считають себя въ этомъ случав мудрве самого Писанія и перенося одно слово на другое приводять своихъ слушателей къ заблужденію. Но я не могу обвинить ихъ, когда они объщавають найти изчто разумное, не навизывая тебъ вопреви твоей волъ свои ал-Jeropik 76).

Но Іоаннъ Здатоустъ, увлеченный стремденіемъ доказать Новый Завътъ Ветхимъ, стремденіемъ, благодаря которому онъ невольно долженъ былъ стать на скользкій путь аллегорій, которыхъ не избъгли всъ толкователи умъреннаго антіохійскаго

<sup>15)</sup> Ibid. 289 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Khin 139 crp.

направленія, оставался все-таки вірнымъ послідователемь автіохійской школы, поставляя главную вадачу свою въ изслиованіи буквальнаго смысла Писанія. Далеко уклонившись оть Өеодора Мопсуетского въ своихъ типическихъ объясненияхъ, Ісаннъ Златочеть тесно сходится съ нимъ въ строгомъ внимніи къ буквальному смыслу Священнаго Писанія и въ связв мыслей. Іоаннъ Златоустъ, навывая антропоморонамъ даломъ перазумія 77), а произвольный аллегоризмъ опаснымъ для санов ввры, касательно связи мыслей писаль: не надобне просто схватывать слова Писанія и отрыван ихъ оть твла богодужновенныхъ Писаній, брать ихъ отдівльно и безъ взаимной ихъ связю и произвольно и безотчетно искажать ихъ. Не достаточно стазать о чемъ-нибудь, что оно написано въ Писаніи, но должно читать въ цъюй связи ръчи; потому что, если мы будемъ разрывать совокупность и связь изреченій между собою, то преизойдуть многія дурныя мивнія 78). Руководясь этимь разумнымь воззрвніемъ, Іоаннъ Златоусть, прежде чемъ объяснять самуюкнигу, считалъ необходимымъ предпосылать ей внеденю, въ которомъ должно сказать о писатель, о времени написанія и цым 'написанія. "Прежде чамъ истолковать книгу, говорить онъ въпервой бестат на Дъннія апостольскія, нужно напередъ узначь, вто написаль эту книгу, потому что таковъ порядокъ дучшаго изследованія. Итакъ нужно изследовать, кто писатель той книга, погда онъ написаль, о чемъ и для чего, и затымъ нужно васледовать, почему она имееть такое ладписаніе; ибо и надписаній не должно оставлять безъ вниманія и не вдругь обращатьсь въ началу сочинения, но напередъ должно разсмотрать надписаніе вниги 70). Признавши вышесказанный способъ истолкованів Свящ. Писанія самымъ дучшимъ, онъ во 2 бесёде на эту вингу занимается ръшеніемъ следующихъ вопросовъ: почему книга Дъяній повъствуя о Петръ и Павлъ, не носить соотвътствующаго самому содержанію надписанія 80)? Кто писатель этой вниги? и приведши при этомъ равличныя мивнія о писатель этой книга,

<sup>17) 8</sup> бес. на Быт. 120 стр.

<sup>10)</sup> Бес. на 10, 23 Герем. 306 стр. Бес. на разн. мѣст. Св. Инс. 1 т.

<sup>19)</sup> Ibid. 2 T. 236 cTp.

<sup>\*°) 2</sup> бес. на Д. ап. 361 стр.

онъ очень основательно приписываеть ее евангелисту Лукъ находя въ самомъ Писаніи и даже въ первыхъ словахъ этой вниги доказательство въ пользу своего решенія <sup>81</sup>). Въ вступительной бесодо на посланія апостола Павла въ кориноянамъ, Іоаннъ Златоусть разсказываеть исторію города Кориноа, объ его вначени въ торговомъ и умственномъ отношения, о насаждения между ними ап. Павломъ христіанства, объ образованіи между ними партій, объ участім ихъ въ яденіи идоложертвеннаго и червыя два событія разсматриваеть какь поводь кь написанію посланія. Въ предисловін своемъ къ истолкованію посланія ап. Павла въ еврениъ, Іоаннъ Златоустъ занимается решеніемъ такого вопроса, почему апостоль Павель, не будуча учителемь аудеевъ, пишетъ въ нимъ посланіе; сообщаетъ сведенія о месте мацисанія, о характеръ посланія и проч. 82). Въ предисловіи къ истолюваніямь посланія кь римлянамь, онь пишеть о цвли напричемъ, на основания 15 гл. 25 и 26 и 6 гл. 4 ст. 1 Кор. онъ совершенно правильно полагаеть, что это посланіе написано посла посланія къ кориноямамъ и прежде пославія къ колоссаямъ, которое онъ относить ко времени узъ ап. Павла въ Римъ. Къ этому же времени онъ относить и посланія ап. Павла къ Филимону, ефесенть, филипписеямъ и Тимовею, изъ которыхъ первое посланіе онъ при--знаетъ, что оно написано ранве посланія въ волоссаямъ 80), а последнее, на основании 2 послания въ Тимовею 6 гл. 6 ст., онъ считаетъ последнимъ изъ всехъ посланій апостола Павла. Предпосылая цвлымъ книгамъ такія введенія, въ которыхъ равсматриваеть онъ время, мъсто и цваь написанія и содержаніе жинги. Іоаннъ Златоустъ показываетъ и причину, почему онъ держится такого метода изследованія. "Никто не думай, говорить онъ, что трудъ сей излишенъ, и что такое изследование есть дъло пустаго любопытства. Напротивъ время посланій не мало -служить намъ въ объяснению послания. Такъ примъчаю, что llaвель въ римлянамъ и колоссянамъ пишеть хотя объ одномъ и

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) 2 бес. на Д. Ап. 262 стр. Бес. на раз. мѣст. Св. Пис. 2 т.

<sup>•2)</sup> Предисл. въ толк. на посл. въ Евр. стр. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Предислов. къ истолкованію на посл. къ Римл. стр. 4—6 снес. пред. къ Евр. стр. 6.

томъ же, впрочемъ неодинаково. Къ римлянамъ онъ пишетъ съ большимъ снисхожденіемъ, а къ колоссянамъ съ большею свободою. Вникнувъ же въ причину такой разности нахожу оную не въ иномъ чемъ, какъ во времени обстоятельствъ" <sup>84</sup>).

Послв предисловій и введеній въ книги Писаній посредствомъ которыхъ Іоаннъ Завтоусть вфриве могь объяснить и осветить и отдъльныя мъста книгъ, следуетъ уже самое объяснение текста въ порядкъ главъ и стиховъ В. Завъта по переводу 70 толковниковъ, которому онъ отдавалъ преимущество предъ всеми другими переводами. Такъ напр. по поводу неточности этихъ переводовъ, въ которыхъ слово. Дъва (Ис. 7, 14) переведено словомъ усаунаς (женщина), Іоаннъ Златоустъ говорить: "мы напередъ снажемъ, что седмьдесятъ толновниковъ по справедливости предъ всеми прочими васлуживають большее вероятіе ". Іоаннъ Златоусть указываеть и причину, почему онь считаеть этоть переводъ заслуживающимъ большее въроятіе. Ибо тв переводчини переводили, продолжаеть Іоаннъ Златоусть, и послъ пришествія Христова оставаясь іудеями; а потому справедливо можно подозръвать, что они сказали такъ больше по враждъ и съ наивреніемъ затемнили пророчество. Седмьдесять же, которые за сто или болве лвть до пришествія Христова такимъ большимъ обществомъ приступили къ сему дълу, свободны отъ всякаго подоврвнія; они и по времени, и по многочисленности, в по взаимному согласію преимущественно заслуживають въроятія.

Но при всемъ глубокомъ уваженія къ переводу семидесяти какъкъ переводу богодухновенному, Іоаннъ Златоусть считаль не лишнимъ и даже необходимымъ подлё текста семидесяти толковниковъприводить еврейскій текстъ, какъ онъ написанъ былъ греческими
буквами въ гепзаплахъ Оригена. Но его цитированіе еврейскаго
текста, при недостаточномъ знаніи еврейскаго языка, ограничивалось только однимъ приведеніемъ его, безъ соединенія съ нимъкакихъ-либо замівчаній. Такъ напр. относительно техническаго
надписанія 2 псалма Іоаннъ Златоусть ограничивается только
тімъ, что послів текста семидесяти приводить онъ еврейскій
текстъ: о бє європоє харастовій Точно также поступаеть и при надписаніи 11 псалма. Іоаннъ Златоусть очевидно



<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Предислов. въ послан. къ Римл. 6 стр.

здёсь впадаеть въ ту ошибку, что видить въ этихъ и подобныхъ надписаніяхъ псалмовъ не музыкальное техническое выраженіе, но оглавленіе содержанія. И при приведеніи еврейскаго текста Іоаннъ Златоусть старается найти въ немъ только обоснованіе и доказательство тексту 70 толковниковъ. Такъ напр. 3 ст. 44 псалма приводить онъ сначала по семидесяти, и потомъ по еврейскому тексту и давши объясненіе по переводу перваго, онъ прибавляеть: то же выражено и еврейскимъ словомъ фарсисъ (θαρσις), которое привели для васъ въ чтеніи текста <sup>85</sup>).

Но св. Іоаннъ Златоустъ, сознавая свое безсиле въ знаніи еврейскаго языка, никогда не произносить рашительнаго суда о еврейскомъ текств Библін. Такъ напр. при объясненіи 1 гл. 8 ст. онъ говоритъ: хорошо знакомые съ еврейскимъ языкомъ говорять, что слово небо у евреевь употреблиется во множественномъ числъ; это же подтверждають и знающіе сирскій языкъ. "Никто, говорятъ, на ихъ языкъ не скажетъ небо, но небеса" 86). Или при объяснени 7 гл. 18 ст. Ис. "и пчель яже есть во странв ассирійстви", Іоаннъ Златоусть говорить: въ сирскомъ еврейскомъ тексть, какъ говорять, сказано: не пчель, но осамъ (σφηκας) 87). Такая нервшительность Іоанна Златоуста въ употреблении и объяснении еврейскаго текста объясняется тъмъ, что знаніе еврейскаго языка онъ пріобрълъ только изъ толкованій гречесвихъ, хотя по мъсту рожденія — въ Антіохів, гдъ простой народъ говорилъ по-сирски, онъ могъ знать сирсвій язывъ, сродный съ еврейскимъ. Занятый исключительно греческою ученостію, онъ не могь такъ хорошо понимать духъ еврейскаго и сирскаго языковъ, какъ понимадъ его Ефремъ сирянинъ, а потому по необходимости держался преимущественно греческаго перевода. Притомъ незнаніе еврейскаго языка было всеобщимъ почти явленіемъ между отцами Востока и Запада. Не говоря уже о Западъ, на долю котораго не досталось ни оригинала Ветхаго Завъта, которымъ бы онъ могъ польвоваться. тавъ какъ знаніе еврейскаго языка тамъ совершенно исчездо, ни оригинала новозавътныхъ книгъ, такъ какъ греческій языкъ

<sup>••)</sup> Бес. на 44 пс. 393 стр.

<sup>\*6) 4</sup> бес. на Быт. 53 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Бес. на 7 гл. Ис. 171 стр.

паль тамъ вивств съ еврейскимъ, даже Востокъ не могъ похвалиться экзегетическими трудами, хотя и имъль подъ руками оригинальный текстъ новозавътныхъ Писаній, а Ветхій Завътъ могъ заменить буквальнымъ греческимъ переводомъ. Знаніе оригинальнаго текста было необходимо, но благодаря недостатку вспомогательныхъ средствъ серіозное толкованіе не могло сразу возвыситься надъ модною аллегоріею и освободиться изъподъ вліянія богословских в споровъ. Причина, почему экзегесъ стояль такъ низко, почему лучшій методъ не могъ найти себъ прочнаго мъста, лежить въ дукъ и отношении стараго въка и въ его господствующемъ эквегетическомъ вкусъ. Духъ полемики, продолжавшейся цілыя столітія, воодушевляль людей и впутываль въ споры, которыми интересовались тогда, почему и при истолювании Священнаго Писанія смотрели на победу въ діалектикъ какъ на единственную цъль экзегеса. Находили въ Бибдін только то, что хотвли находить и должны были находить въ видахъ побъды. И эта-то жаркая полемика, охватившая почти поголовно весь Востовъ и Западъ, и была причиною ограниченія знанія и тормазомъ серіознаго научнаго истолкованія Библін. Даже друзья антіохійскаго метода за немногими филологическими замъчаніями ограничивались только большею частію периоразомъ. При недостатив знанія еврейскаго языка отцы по необходимости должны были переводъ семидесяти толковниковъ приравнять жъ оригинальному тексту Писанія, держаться и подагать въ основание своихъ толкований. А это приравнивание перевода 70 къ оригиналу конечно не могло не мъшать развитію свободнаго научнаго экзегеса. Правда переводы на народномъ языкъ распространялись въ довольно большомъ количествъ экземпляровъ, но эти переводы нисколько не могли помочь дълу экзегеса и могли услужить только развъ на пути моральной мистики. Вотъ почему и Іоаннъ Златоусть, раздълявшій глубовое уважение своихъ предшественниковъ въ переводу семидесяти толковниковъ, какъ къ переводу богодухновенному, при недостаточномъ знанім еврейскаго языка, не могъ иногда установить ни правильнаго чтенія, ни строго научнаго истолкованія на Ветхій Зав'ять. Но уже одно его хотя чистое цитированіе еврейскаго текста наряду съ текстомъ по переводу семидесяти позвышаеть его надъ всеми истолкователями предшествующаго

времени, потому что оно громко и краснорачиво говорить о его сознаніи недостаточности для, истолкованія одного перевода семидесяти и о его стремленім какъ можно ближе къ оригиналу передать текстъ семидесяти толковниковъ. Это желаніе по возможности установить правильное чтеніе текста ветхозав'ятныхъ Писаній видно и изъ того, что онъ переводъ семидесяти толковниковъ, насколько только позволилъ ему бесъдовательный видъ толкованій, старался сличать съ другими переводами, поміщенными въ гензаплахъ Оригена. Но и здъсь вслъдствіе недостаточнаго знанія еврейскаго языка, Іоаннъ Златоусть ограничивался большею частію только однимъ голымъ цитированіемъ, не прилагая къ нимъ ниванихъ критическихъ изследованій о сравнительной върности и близости ихъ къ оригиналу и не соединяя съ нимъ никакихъ широкихъ замъчаній. Такъ напр. при объяснения 9 псалма Іоаннъ Златоусть ограничивается только твиъ, что приводитъ текстъ сначала по семидесяти, потомъ по Симмаху, Акилы и неизвъстнаго переводчика и потомъ прямо приступаетъ уже къ объясненію 2 стиха. Точно также поступаеть Іоаннъ Златоусть и при чтеніи надписаній 10, 44, 45 ид. псалмовъ, такъ что въ этомъ случав нужно отдать предпочтение блаженному Өеодориту, который хотя и реже приводить варіанты различныхъ переводовъ, но двлаеть изъ нихъ гораздо лучшее употребленіе, потому что присоединяеть въ нимъ свои объясненія, чемъ они могли послужить и послужили ему. Такъ напр. въ надписанію 9 псалма, которое по переводу семидесяти читается такъ: въ конецъ отъ сына, псаломъ Давида, Өеодоритъ прибавляетъ: Симахъ перевель: побъдная пъснь о смерти сына, Акила: побъдодавцу сына юности, а Өеодотіонъ о цвътущей юности сына и потомъ замвчаетъ: поедину всв, упомянувъ согласно о сынъ, научаютъ насъ тому, что и сей псаломъ содержить въ себв пророчество о побъдъ надъ смертію Владыви **Христа** 88).

Впрочемъ и Іоаннъ Златоустъ не вездъ ограничивается при цитировании другихъ переводовъ однимъ упоминаніемъ ихъ; онъ иногда старается соединить съ ними гораздо большее значеніе,

<sup>\*\*)</sup> Твор. св отцевъ, изданн и Моск. академін т. 27. Слич. истолков. надпис. 7 ис. 44 стр. ibid.

когда приводить ихъ для того, чтобы усилить и доказать свои сужденія. Такъ напр. 3 ст. 11 пс., приведши сначала по переводу семидесяти, а потомъ по переводу Симмаха, даетъ толкованіе текста сначала по переводу семидесяти, которое расширяеть подробнымъ перифразомъ перевода Симмаха. Если же цитируемый переводъ, настолько разнится отъ перевода семидесяти, что вывываеть на другое объясненіе, Іоаннъ Златоусть дветь два объясненія. Приведши напр. 2 ст. 137 пс. по переводу семидесяти, который читается такъ: предъ ангелы воспою тебъ... а потомъ по переводу Акилы, у котораго слово ангелы замівнено словомъ богами, Іоаннъ Златоусть продолжаеть: если Давидъ говорить объ ангелахъ небесныхъ, то слова его имвють такой смысль: постараюсь петь вивств съ ангелами, буду соревновать имъ, ликовать съ ними. Если же примемъ эти слова по изъясненію другихъ переводчиковъ, то, мив важется, онъ говорить о священнивахъ, ибо Писаніе часто называеть ихъ богами (Исх. 22, 12). Если последнее, то сказанное нужно понимать такъ; со священниками и въ ихъ присутствін воспою тебъ. Впрочень въ подобныхъ случаяхъ Іоаннъ Златоустъ чаще всего даеть одно объяснение по переводу 70 толковниковъ.

Этимъ недостаточнымъ знаніемъ еврейскаго языка и мало пригоднымъ пользованіемъ переводами Акилы, Симмаха, Оеодотіана и другихъ неизвъстныхъ переводчиковъ между прочимъ и объясняется тотъ фактъ, что толкованія Іоанна Златоустаго на Новый Завътъ, котя и писанныя по одному и тому же методу, имъютъ преимущество предъ истолкованіями Ветхаго Завъта. Основательное знаніе греческаго языка, простиравшееся и на духъ и на формы языка, поставило Іоанна Златоуста на степень самаго превосходнаго толкователя Новаго Завъта. Онъбылъ руководителемъ и для лексикографовъ и для грамматиковъ и для толковниковъ всего послъдующаго за нимъ времени. Морисъ говоритъ, что въ Іоаннъ Златоустъ было все, что требуется отъ истолкователя грамматика, п Эрнестъ, что вся древность не представляетъ лучше толкованій Златоустаго во). Тол-

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) Historia interpretationis librorum sacrorum in ecclesia christiana, G. Rosenmüller 285.



кованія Іоанна Златоустаго показывають глубокое пониманіе новозавътнага домостроительства и глубокое проникновение въ міръ новозавътныхъ идей. Мы впрочемъ опибемся, если это различіе толкованій на Ветхій и Новый Завыть будемь объяснять только количествомъ ученыхъ вспомогательныхъ средствъ, вакими онъ могъ пользоваться при истолкованіи того и другаго вавътовъ, ошибемся, если превосходство толкованій на новозавътныя писанія предъ толкованіями на ветхозавътныя объяснимъ только однимъ внаніемъ греческаго языка. Всякій, думаемъ, согласится, что благодаря одному знанію греческаго языка, Ісаннъ Златоусть не быль бы такимъ превосходнымъ истолювателемъ Писанія, какимъ онъ есть и накимъ признаютъ его вов. Самое върное и полное знаніе Слова Божія Іоаннъ Златоустъ заимствовалъ изъдуха ученія Христова и Апостольскаго. Воть почему самые лучше знатоки языковъ, но не усвонвше духа новозавътныхъ писаній, являются еще очень далекими отъ совершенства въ своихъ толкованіяхъ. Тёмъ более долженъ принадлежать Іоанну Златоусту эпитетъ превосходнаго толкователя, что самъ онъ, зная основанія чистаго греческаго языка, видвать и признавался, что языкъ Новаго Завъта не есть языкъ чистый, обработанный языкъ греческій, тэмъ не менъе объясняль его такъ, какъ желали бы объяснять его и другіе, и объясняль его такъ потому, что понималь духъ Христовъ. Чтобы видъть последнее достаточно прочитать первую беседу на Еванселіе отъ Матеея и двъ первыя бесвам на посланія ап. Павла въ Римлянамъ. Но и въ своихъ толкованіяхъ на Новый Завѣтъ Іоаннъ Златоустъ не вездъ одинаковъ. Неодинаковое достоинство этихъ толкованій объясняется тэми различными обстоятельствами, въ которыхъ онъ находился во время своего пастырскаго служенія въ Антіохіи и Константинополь. Фотій замьчаетъ, что Іоаннъ Златоустъ во время занятій делами пастыря не имълъ свободы такъ обработывать свои толкованія на Апостода, навъ онъ обработываль ихъ въ Антіохіи. Замечаніе справедливое, отвъчаеть на это еп. Филареть, не только по отношенію во всвиъ беседамъ Константинопольскимъ, но и по отношенію во всему времени пребыванія Іоанна Златоустаго въ Антіожін <sup>90</sup>). Нэтъ нивакого сомивнія, что первое масто между



<sup>🕶)</sup> Ученіе объ отцахъ церкви еп. Филарета 329 стр.

всеми его тольованіями на Новый Заветь занимають его беседы на Евангеліе отъ Матоея. Эти толнованія еще при жизнь Іовина Здаточета переведены были на датинскій и сирскій языки. На первый языкъ переведены были Аніаномъ діакономъ Пелединскимъ, современникомъ бл. Августина. Что касается втораго перевода-на спрскій языкъ, то уже Кемаія, спрскій писатель, свидетельствуеть о беседахъ на Евангеліе отъ Матоея, Іоанна и посланія Павловы 91). Не говоря уже о томъ, что въ этихъ толкованіяхъ обращается внималіе на буквальное значеніе слова, что составляеть, можно сказать, общую характеристическую черту всихъ его толкованій, Іоаннъ Златоусть занимается при полнотъ и точности объяснения сличениемъ повъствованій евангелиста Матоея съ повъствованіями другихъ евангелистовъ, обращаеть строгое вниманіе на время и случай событій и чудесь и т. п. эг). Оома Аквинать, великій церковный учитель среднихъ въковъ, такъ высоко цвимлъ эти толкованів на Матеея, что онъ, какъ онъ самъ говорилъ, не произняль бы ихъ на цълый Парижъ вз).

Едва ли уступають по своему достоинству и толкованія на посланія ап. Павла. О бестдахъ Іоанна Златоуста на посланіе ап. Павла къ Римлянамъ писалъ Исидоръ Пелусіоть: я такъ думаю, что еслибы божественный Павель захотвль языкомъ аттическимъ объяснять себя самого: то онъ не иначе сталъ бы толковать, какъ толковаль знаменитый Златоусть: такъ толкованіе его блещеть анеимемами, изяществомъ и точными выраженіями <sup>14</sup>).

По точности объясненія словъ Апостола высокое місто ванимають объясненія Іоанна Златоуста на посланіе ап. Павла въ Галатамъ. Они болье, чімъ всів другія толкованія Іоанна Златоустаго, приближаются къ подлинному виду комментарій, потому что преимущественно состоять изъ объясненія словъ-Апостола, безъ уклоненій въ нравственнымъ наставленіямъ-Послів истолкованій на посланіе въ Галатамъ, въ лучшимъ тол-

<sup>91)</sup> Ibid. 140 crp.

<sup>92)</sup> Chin. 152 crp.

<sup>&</sup>quot;) 15 бес. на Ме. 283 стр.

<sup>\*4)</sup> Ученіе объ отцахъ церкви Филарета 330 стр.

кованіямъ можно отнести толкованіе его на первое посланіе ап. Навла въ Коринеянамъ и на посланіе въ Ефесеямъ. Да и не удивительно, что толкованіе Іоанна Златоустаго на посланія ап. Павла отличаются большими достоинствами, чвиъ толкованія на другія вниги Писанія, потому что онъ съ величайшимъ прилежаніемъ занимался объясненіемъ Писаній этого апостола. Онъ такъ уважалъ апостола Павла, такъ благоговёлъ предънимъ, что предпочиталь его всёмъ святымъ и въ его прекрасной душъ видёлъ не просто человёческую душу, но высшую человёческой— ангельсную душу. Это свое уваженіе и благоговёніе въ Апостолу онъ выразиль въ 7 бесёдахъ "о похвалѣ ап. Павла". Люблю, говоритъ Іоаннъ Златоусть, останавливаться на этомъ мужё и созерцать врасоту его добродётели.

Изъ всвяъ толкованій Іоанна Златоустаго менве всвяъ отличаются совершенствами его бесёды на Дённія Апостольскія, такъ что на основанія этого несовершенства нівоторые сомиввались въ ихъ принадлежности Гоаниу Златоусту, наприм. Эразмъ Роттерданскій, который не находить ничего въ нихъ достойнаго Іоанна Златоуста 35). Но Фотій, прочитавшій 50 бесъдъ на Дъянія Апостольскія, предпочитаеть ихъ по изяществу стиля беседамъ на внигу Бытія. Іаковъ Билль признаеть только, что при объяснени вниги Дъяній Апостольскихъ Іоаннъ Златоусть короче, менве тщателень, чвиъ какииъ онъ является по своему обыкновенію въ другихъ бесёдахъ. Симонъ Рихтеръ, котя и говорить, что стиль и методъ изследованія не должны быть признаны менве тщательными въ этихъ бесвдахь, но не отрицветъ той мысли, что на эти беседы Іовинъ Златоусть употребилъ менъе прилежанія, чъмъ сколько онъ употребляль на другія беседы. Но если примемъ во вниманіе время написанія этихъ беседь, намъ будеть ясно, почему беседы на Деянія Апостольскія отличаются меньшимъ достоинствомъ сравнительно съ другими беседами. Этотъ недостатовъ во вившней обработив объясняется темъ, что оне говорены въ смутное время въ живни Іоанна Златоуста, вследствіе чего Іоаннъ Златоусть не могь внимательно просмотрать записокъ, писанныхъ со словъ его другими. Притомъ нужно оказать и то, что бесёды на Дёянія

<sup>\*5)</sup> Rosenmüller-289 crp.

Апостольскія, если и уступають прочимь въ красоть слога я отчетливости въ толкованіяхъ, то въ нравственныхъ наставленіяхъ онъ даже превышають нъкоторыя изъ другихъ толковательныхъ бесъдъ.

Теперь мы укажемъ самыя правила, которыхъ св. Іоаннъ Златоустъ держался при истолкованія св. Писанія.

Чтобы удержаться на почвъ антіохійскихъ началь, Іоаннъ Златоусть въ своемъ истолкованіи долженъ быль держаться навихънибудь общихъ правиль. Мы разумъемъ не теоретическія накіянибудь, а практическія правила, которыми онъ руководствовался вь истолкованіи св. Писанія. Какъ на такія правила мы можемъ указать на слёдующія:

- 1) Объясненіе Библіи самою Библіею. Всё священные писатели, какъ руководимые и вдохновляемые однимъ и тёмъ же Святымъ Духомъ, различаясь между собою въ форме наложеженія, естественно должны быть согласны въ своихъ воззреніяхъ; поэтому неясное у одного писателя должно объясняться ясными местами другаго писателя.
- 2) Руководство преданіемъ церкви. Ириней говориль, что въслучав недоумвнія относительно смысла какого-либо мвста Писанія, лучше всего должно обращаться за разрвшеніемъ къдревней церкви, гдв есть еще и апостольская канедра. Сераціонъ епископъ Антіохійскій указываетъ твсную связь между св. Писаніемъ и Преданіемъ. "Мы принимаемъ, говоритъ онъ, ап. Петра и другихъ апостоловъ такъ-же, какъ самого Христа; но если нвчто носитъ фальшивое недписаніе, то мы обратимся къ доброму основанію: мы знаемъ, что мы не получили этого отъ преданія". Тертулліанъ въ согласіи съ Иринеемъ говоритъ: въ свящ. Писаніи содержится много мвсть, которыя можно тольковать такъ или иначе; поэтому, чтобы не удалиться отъ настоящаго смысла ихъ, должно держаться того, какъ смотръли въ древнъйшія времена церкви.
- 3) Sensus communis ecclesiae. Что принимается большинствомъ, то истиню, чего напротивъ не принимаетъ большинство, то едва ли можетъ быть върно.

Всв эти начала были общими практическими началами у всъхъ почти экзегетовъ средняго направленія между оригеновскимъ и раціоналистическимъ Осодора Мопсустскаго, какъ напримъръ у

Василія Великаго, Григорія Богослова и др. И Златоусть при своємъ истолкованіи предполагаєть совершенно православноє основаніе экзегеса, — но при этомъ онъ болье, чымъ всы другіе умьеть удержаться на почев антіохійскихъ началь и удержать за собою свободу изслыдованія.

Развиваясь съ ранней молодости подъ вліяніемъ Священнаго Писанія и на Свящ. Писаніи, онъ разсматриваль Священное Писаніе какъ независимый и самъ себя объясняющій источникъ знанія въры и истины. Къ этому-то источнику Іоаннъ Златоусть и хотълъ привести каждаго. Тому изъ язычниковъ, котораго призывали въ въръ и который отвъчаль, что они не могутъ знать, что должно принимать за истину, когда такъ много изъза этого между христіанами враждующихъ другь съ другомъ секть и что онъ самъ ничего не знаеть безъ Свящ. Писанія, Іоаннъ Златоустъ говорилъ: еслибы мы говорили, что нужно върить умствованіямъ, то ты справедливо могь бы смущаться, если же мы говоримъ, что нужно въровать Писаніямъ, которыя просты и истичны, то тебъ легко найти требуемое. Кто согласенъ съ Писаніями, тотъ христіанинъ, а кто не согласенъ съ ними, тогъ далекъ отъ истины »<sup>4</sup>). А дале прибавляеть къ этому и основаніе. "А что если язычникъ скажеть: Писаніе говорить такъ, а ты говоришь другое и изъясняещь Писаніе иначе, и извращаешь смыслъ его "? Вмъсто того, чтобы предлагающаго такой вопросъ отослать къ авторитету церкви и ен преданію, вакъ дълалъ Августинъ и предшествующе ему учители Востова и Запада, онъ поощряеть только свободное собственное изслъдованіе, когда на предложенный вопрось отвічаеть тоже вопросомъ: развъ ты не знаешь своего ума и разсудва? 97) Въ споракъ съ еретиками Іоаннъ Златоустъ точно также совътуетъ своимъ слушателямъ опираться не на преданіе, не на авторитеть церяви, къ которому легче всего можно было бы прибъгнуть въ этомъ случав, но непосредственно на Священное Писаніе. "Удержи, говорить имъ, языкъ свой, и обуздай, и не позволяй ему удаляться или уклоняться въ лабиринть умозавлюченій, но держи и поражай не рукою, а словомъ, и не давай ему дълать



<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) 33 бес. на Дѣян. апост. 89 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Ibid 89 crp.

равличенія и извороты, коихъ онъ желаеть. Оть того еретико и приводять въ смущение тъхъ, съ къмъ разсуждають, что мы слъдуемъ за ними, а не законамъ божественныхъ Писаній. Итакъ окружи его со всвиъ сторонъ ствною, свидетельствами изъ Писаній, и онъ не въ состояніи будеть и усть открыть " \*\*). И везда Іоаннъ Златоусть соватуеть обращаться въ Священному Писанію. "Не ожидай, говорить Іоаннь Златоусть въ посланія нъ Колоссаямъ, другаго учителя: есть у тебя Слово Божіе, нивто не научить тебя такъ, какъ оно ээ). Владыка у насъ человъколюбивый: какъ увидить, что мы стараемся и весьма усердствуемъ объ уразумъніи божественныхъ словесъ, то не попускаетъ уже намъ нуждаться въ чемъ-либо, но тотчасъ просвъщаетъ нашъ умъ, даруетъ намъ свое озареніе, и по великой премудрости своей сообщаеть душв нашей истинное ученіе " 100). Какой методъ предлагаль при изъяснении Священнаго Писания своимъ слушателямъ, такого же метода держался и самъ въ своихъ объясненіяхъ. Такъ при изъясненіи техъ месть, на которыя ссылались еретики и при изъяснени которыхъ, въ оппозицію еретикамъ легче всего можно было бы опираться на авторитеть церкви, Іоаннъ Златоусть следуеть вышесказанному методу. Такъ объясняя 4 стихъ 1 гл. Ев. отъ Іоанна Іоаннъ Златоустъ говоритъ: какимъ образомъ, если Сынъ есть животъ, могло быть когда нибудь время, въ которое Онъ не быль? 101) Ибо если Онъ есть животь, какъ Онъ и двиствительно есть, то всв согласятся, что жизнь должна существовать всегда, быть безначальною и безконечною. Если же было время, когда его не было, то какимъ образомъ онъ былъ бы жизнію другихъ существъ, не бывъ нввогда самъ жизнію и т. д. 102). Этимъ возарвніемъ на Библію, какъ на единственный источникъ и руководство къ объясненію ея самой и объясняется въ его бесъдахъ тотъ параллелязиъ ветхозавётныхъ в новозавётныхъ мёстъ, въ которому онъ при-



<sup>••)</sup> Бес. 1-я о пророчествахъ Вет. Завъта 8-9 стр. 1 т.

<sup>\*\*) 9</sup> бес. на восл. въ Колос. 144 стр.

<sup>100) 24</sup> бес. на Быт. 4 стр. 2 кн.

<sup>101)</sup> Здёсь Іоаннъ Златоусть очевидно иметь въ виду выражение аріань о Сынв Вожіемъ: їру, отє ойк їру.

<sup>102) 4</sup> бес. на Іоан. 65 стр. и 5 б. 75 стр.

бъгалъ, какъ къ самому лучшему средству правильнаго объясненія  $^{103}$ ).

Итакъ очевидно, что при подобномъ характеръ объясненій Писанія, преданію, какъ руководству при истолкованіи Писанія, оставалось занять только второстепенное место 104). И у св. Іоанна Златоуста положительныя и непосредственныя истолкованія свящ, текста преданіемъ весьма ръдки 105). Правда Іоаннъ Златоусть часто дополняеть свои толкованія толкованіями другихъ экзегетовъ и приводить эти толкованія иногда не очень, разборчиво, но за то не соединяеть съ ними и значенія достовърнаго объясненія. Иногда онъ приводить на одно и то же мъсто два объясненія, предоставляя имъ обоимъ право наравив съ своими объясненіями. Объяснивъ 1-й стихъ 3 гл. книги пророка Данінда: "Въ лето осмонадесятое Навуходоносоръ царь сотвори твло (єкшия) злато... и постави е на полв Деирв" увлеченіемъ Навохудоносора своею гордостію, Іоаннъ Златоусть приводить объясненія и другихъ толковниковъ: "Нъкоторые утверждаютъ, что онъ вспомник о томъ образъ, который показанъ былъ во снъ, а другіе говорять, что онъ хотьль возвести себя въ число боговъ 106). Но не вездъ Іоаннъ Здатоустъ приведенныя объясненія оставляеть безъ критики; большею частію въ приведеніи объясненій другихъ экзегетовъ онъ остается върнымъ принципамъ антіохійской школы. Всв объясненія, несогласныя съ принципами антіохійской школы, онъ отвергаеть вакъ произвольныя. Наряду съ объяснениемъ Священнаго Писанія самимъ же Свящ. Писаніемъ

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>) 16 бес. на Ме. 380 стр. 341, 347, 17 бес. 364, 398 стр. 18 бес. 447 стр. 39 бес. на Быт. 86 стр. 27, 210 и др. 13 бес. на Быт. 208 стр.

<sup>104)</sup> Правда Златоусть въ согласіи съ древнимъ убъжденіемъ церкви объ отношеніи Священнаго Писанія къ преданію, говорить въ одномъ мъсть: апостолы написали невсе, но многое передали устно, поэтому какъ преданіе такъ и Писаніе равно заслуживають въроятія. Поэтому мы держимъ преданіе церкви задостовърное. Но заключать отсюда къ равноправности этихъ источниковъ ученія еще нельзя. Всякій конечно согласится, что есть громадное различіе между словами: Писаніе есть Слово Божіе, источникъ въры, норма жизни, средство ко спасенію и утъщеніе совъсти, и словами: преданіе достовърно. Изъ сопоставленія этихъ мъстъ можно придти только къ признанію исключительнаго авторитета за Св. Писаніемъ и относительнаго достоинства за преданіемъ.

<sup>105) 1</sup> бес. на Мо. 9-10 стр. 3 бес. 41 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup>) Бес. на Св. Писаніе 1 т. 353 стр.

и въ ръдвихъ случаяхъ церковнымъ преданіемъ и авторитетомъ отцовъ, отличающихся благодатными дарами и высокою прокецательностію 107), Іоаннъ Златоусть допускаль въ основаніе своихъ толкованій и научные аппараты и твиъ фактически доказальчто строго научное толкованіе нисколько не противоръчить дерковному принципу. Іоаннъ Златоусть пользовался реальнымъ внаніемъ вездъ, гдъ можно посредствомъ него освътить и уяснить самый тексть Писанія. При этомъ Іоаннъ Завтоусть обнаруживаетъ величайшее знакомство съ религіозно-теократическимы постановленіями Тудеевъ, съ ихъ политическими и соціяльными отношеніями 108) и съ исторією Римлянъ, Вавилонянъ и другихъ народовъ, которые упоминаются въ Писаніяхъ. Хронологическія, астрономическія 109), географическія и историческія замічанія встрвчаются у Іоанна Златоуста въ каждой беседе на вов книга Писанія 110). При объясненія библейскихъ событій Іоаннъ Златоусть выступаеть изъ своего времени и переносится въ прошлое, чтобы установить правильный взглядь на библейскія событія и лица. Глубокое основаніе религіознаго чувства, логическів внализъ, психологическій взглядь и правильный такть освіщаеть ему задачу толкованія и даеть возможность мітко угадывать мысль автора. Не лишнимъ, кажется, здесь привести несколько примъровъ его объясненій, чтобы показать насколько онъ могъ освътить различныя библейскія событія. Приступая къ объясненію библейскаго факта о кровосмишенія дочерей Лота, Іоаннъ Златоусть говорить: посмотри, какъ Писаніе, обо всемь повъствуя съ ясностію и давая намъ разуміть намівреніе дщерей праведника, представляеть достаточное оправдание и для нихъ и-для праведника, дабы никто по случаю такого событія не осуждаль ни праведника, ни дщерей его, какъ будго такое провосмъщение произошло отъ невоздержания. Обрати внимание на цъль, и ты освободишь ихъ отъ всякаго осужденія. Оны думали, что въ міръ все совершенно погибло и уже не осталось

<sup>110) 6</sup> бес. на Ме. 105 стр. 9 бес. 164 стр.; 4 пс. 56 стр.; 44, 319.



<sup>107) 1</sup> бес. на Ме. 9 и 10 стр., 3 бес. 41 стр. Здат. и т. д. см. винзу.

<sup>105) 2</sup> бес на Ис. 50 стр. бес. на 3 гл. Дан. 353 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>) Толк. на 2 гл. Ис. 28 стр. 1 т. сл. 25 бес. на Ме. 522 стр: Златоусть нигдѣ впрочемъ не называетъ имени толкователей, комментарів которыхъ на приводилъ.

никого изъ людей; притомъ же видели и старость отца, итакъ онъ говорятъ: чтобы не прекратился родъ нашъ и намъ не остаться безъ имени въ родв (ибо древніе болве всего заботились о томъ, чтобы чрезъ преемство покольній продолжить родъ свой)-эряди убо одна другой, чтобы этого не случилось, упоимъ отца нашего виномъ: такъ какъ отецъ нашъ самъ не потерпить и слышать объ этомъ. Священное Писаніе оправдываеть и праведника твиъ, что дщери обианули его при помоща вина, почему онъ совершенно не поразуми случившагося 111). Или разсматривая отношеніе Ветхаго Завъта къ Новому и установивъ точку врвнія, съ которой должно разсматривать ветховавътныя библейскія событія, онъ говорить: самое убійство отъ всъхъ признаваемое за изобрътение дукаваго, бывъ произведено въ приличное время, сделало Финееса, совершившаго оное, достойнымъ степени священиической (Числ. 52, 11). А Авраамъ бывъ не только человъкоубійцею, но что еще хуже дътоубійцею, симъ самымъ болве благоугодилъ Богу. Равиммъ образомъ Петръ двоякое учинилъ убійство, но впрочемъ это было двломъ духовнымъ (Дъян. 5, 1 и саъд.). Поэтому не станемъ просто судить о делахъ, но будемъ тщательно вникать во время, причину, намфреніе, въ различіе лицъ и во все другія обстоятельства, иначе не можно дойти до истины 112).

Св. Іоаннъ Златоустъ повсюду старается пронивнуть въ духъавтора, условить ту идею, которая занимала его при написанів и найти то, что въ текств лежить по наміренію самого автора, однимъ словомъ найти объективный первоначальный смыслъ текта, вотъ что было его руководительнымъ принципомъ знаегеса. Преслідуя повсюду задачу отыскать ціль св. писателя, которая совпадаеть съ цілію самаго Писанія, Іоаннъ Златоустъ ставитъ вопросы: кто говорить? о чемъ говорить? въ кому говорить? — и всегда почти давалъ удовлетворительные отвіты. Приступая въ 1 гл. 12—14 ст. посланіе ап. Павла къ Тяту, онъ говорить: здіть представляется много вопросовь: вопервыхъ, кто сказаль это о Критянахъ, вовторыхъ, для чего Павелъ употребляеть слова его; втретьихъ, почему онъ приводить такое свидітель-

<sup>111) 44</sup> бес. на Быт. 67 и 68 стр.

<sup>112) 17</sup> бес. на Ме. 362 стр. срав. 16 бес. на посл. въ Римл. 391 стр.

ство, которое заключаеть въ себъ неправильную мысль? И объясняеть следующимъ образомъ: "вышеприведенныя слова сказаль Эпименидъ, который самъ былъ Критянинъ, но по следующему поводу: Критяне имъютъ у себя гробницу Зевса съ надписью, "здёсь лежить Занъ, котораго называють Зевсомъ". За такую надимсь поэть въ насмещву и называеть Критянъ лжецами; а далве еще болве усиливая насмещку, говорить: Критяне устроили тебъ, царь, гробницу; но ты не умеръ, потому что существуещь всегда 118). Если овидътельство истинно, то, смотри, вавая здёсь опасность. Если поэть, вакъ говорить апостоль, справедливо сказавши, что Критяне лгуть, называя Зевса умершимъ, то здёсь великан опасность. Поеть сказаль, что Критане дгуть, называя Зевса умершимъ и апостодъ подтвердиль его свидътельство. Следовательно, по аностолу, Зевсъ безсмертенъ; ибо свидътельство сіе, говорить онъ, истиню есть. Не то сказаль апостоль, но онь взяль это свидетельство только по отмощеню нъ лживому праву Критянъ; иначе почему онъ и не прибавиль и следующихъ словъ: Критяне устроили... Такимъ образомъ не то сказаль апостоль, но выразиль, что хорошо сказаль такойто, что Критяне ливы" 114). Объясняя 9 ст. 4 гл. Быт.: и рече Господь Богь въ Канну, замъчаетъ: одно уже то, что Господь удостониъ беседы Канна, показываеть уже великую Его благость. Если ны часто гнушаемся и подобными намъ людьми, когда увядимъ совершившими такое преступленіе: твиъ болве должно удавдяться Богу, явившему столько терпвнія 115).

Чтобы уяснить и оовътить библейскія понятія и иден, Іоаниъ Заатоусть иногда объясняеть тенсть дексикально-грамматически и логически. Онъ тщательно разематриваеть, накое понятіє содержить въ себъ слово, почему это, а не какое-инбудь другое слово здъсь стоить и должно стоять. Пророкъ не сказаль: "рече сердце мое", но "отрыгну сердце мое" (1 ст. 44 пс.), чтобы дать внать, что онъ изрежаеть не человъческое, но божественное, не отъ собственнаго изобрътенія, но отъ божественнаго

<sup>145) 19</sup> бес. на Быт. 331 стр. 21 бес. на Быт. 367 стр. 22 бес. на Быт. 393 стр.



<sup>163)</sup> См. Өеогонію Епименида. Тіже выраженія о Критянахъ встрічаются в у Secioda въ Өеогоніи.

<sup>114) 3</sup> бес. къ Титу 33-34 стр.

дъйствія 122). Въ другомъ мъсть, говоря о созданіи человъка, онъ замъчаетъ: "усматривай различіе изъ самаго начала ръчи. Всъ прежнія творенія были совданы однямъ словомъ", но не такъ онъ говорить при созданіи челована: "и созда Богь челована" то-есть образоваль, изобраль, какъ напримаръ художникъ изъ грубой матеріи составляєть и образуєть статую 103). Или объясняя заповъдь Божію Адвму не всть плодовъ отъ древа познанія добра н вла, товорить: не сварано: принаваль или повельль (просетойсе) й екелендем) но выповыть слетегиато; навъ другь босыдуоть съ другомъ, зановъдун о чемъ-либо необхедимомъ: такъ и Боръ обращается съ Адамомъ, нанъ бы желая такою честію расподожить его из исполнению запов'ядуемого имъ 124). Іоаниъ Зла. тоуоть не оставляеть безъ рашенія того, о чемъ говорять образныя выраженія, для чего въ Священномъ Писанія приводятся сравненія; мало этого, онъ даже объясняеть и то, почему тоть или другой предметь взять въ Писаніи для сравненія 125). При объесненім словъ: "сынове человівчестін, доколів тяжносердін" (4 пс. 3 от.) Іоаннъ Златоусть говорить, что подъ сынами человвчесжини должно разумьть "людей живущихъ порочно, а подъ жестококердыми плотокихъ, привяванныхъ къ земль, предавшихся перовань и развращенных сладострастість ".Къ следующий словамъ этого стиха: "вскую любите сусту и ищете лин" замичаеть: вдвоь мив наметок, пророкъ указываеть и на идолослужение и на порочную жизнь; ибо сустнымъ называется все тщетное, что на дъив не таково, что по названию. Такъ у язычниковъ много боговъ по именамъ, а на дълъ нътъ ни одного. При объяснени 4 стиха: "удиви Господь преподобнаго своего" loanus Златоусть говорить: слово удиви значить сделаль удивительнымь, известнымъ, славнымъ того, ето быль предвиъ Ему 136). При этомъ Ісаннъ Здатоусть обнаруживаеть большее знаніе библейскихъ словоупотребленій. При объясненіи 6 ст. того же псалма: пожрите жертву правды онъ замвилеть: правдою пророкъ здвсь называеть не спеціальную добродитель, не частный видь добро-

<sup>122)</sup> Бес. на 44 пс. 1 кн.

<sup>123) 12</sup> бес. на Быт. 193 стр.

<sup>424) 14</sup> бес. на Выт. 221 стр.

<sup>126) 2</sup> бес. на 2-ю гл. Ис. 35 стр.

<sup>425).</sup> Bec. ma 4 Hc. 58-54 orp.

дътели, но добродътель вообще, равно какъ и праведнымъ человъкомъ мы называемъ того, кто имъетъ всю добродътель 127). И въ 3-мъ стихъ 3 гл. пр. Исани слово "отъиму", приравниваетъ къслову попущу, оставлю. Здъсь выражение "отъиму", говорить онъ, значитъ попущу, подобно какъ апостолъ Павелъ говоритъ: "предаде ихъ въ неискусенъ умъ" (Римд. 1 гл. 28 стр. 128).

Чтобы не быть слишкомъ пространными и скучными, мы перейдемъ въ грамматическому эдементу тоднованій Іоанна Златрустаго. Запсь Зааточеть равематриваеть форму имень и глагодовъ, конструкцію сдовъ съ раздичными падожами и накас. неніями, тирательно неблюдаеть, рамжляются ли, соеднияются ли между собою, должно ли пониметь въ связи съ последующимъ илисъ предънущимъ, правильно ди связаны слова или изгъ и Ф. ц. Чтобы не останись наши слова голыми изречениями, мы приведень нъсколько примъровъ. При отнесении одовъ: прор. Исвін: дотъ Сіона изыдеть законъ и одово Господно изъ Ісрусалина" на новозавътное время Іфаннъ Златоуоть осылается въ доназатольство такого объясивнія на то, что глагодь въ этомъ проченія пророка стоить не въ прощеднемъ времени, а въ будущемъ: "ме свазано, говорить изыде, но изыцеть, т. с. въ последотвые времени" 137). Не томъ же основания Ісеннъ Златоуотъ видимъуказаніе на призваніе изычинковъ ма церновь и въ словаль пророжа Исаін: "явлена гора Госнодня и пріндуть къ ней вся явыны "Здъсь пророкъ указываеть не тольке на приввание явычниковъ, но и на усеодное послушаніе; ибо онъ из скаваль: приседутся, но прімдуть 120). Объясняв 18 и 19 стил 43 певлив Јовинъ Здатоустъ говорить: это противоположениеинъ важется, относится нъ вышескованнымъ словамъ, въ воторыхъ описываются бідствія: "студъ лица мовго повры мя. Отъ гласа поношающаго и овлеветелощаго: яко смирить сся насъ". Если же относить ихъ къ словамъ последующимъ: уклониль еси стези нама отъ нути твоего, то адъсь есть соотвътствіе съ тою мыслію, которую мы высказали 131). Относя жа-

<sup>121)</sup> Бес. на 43 ис., 306 стр. Но при всемъ отрогомъ обращении жа составъ



<sup>127)</sup> Ibid 46 crp.

<sup>120)</sup> Бес. на 3 гл. Ис. 70 стр.

<sup>129)</sup> Толк. на 2 гл. Ис. 48 сгр.

<sup>130)</sup> Ibid 45 cap.

въстныя слова пророма Исаів: се Двва во чревъ зачнеть и родить Сына, и наречени имя ему Еммануиль-къ Інсусу Христу, онъ говорить: еслибы здёсь шла рёчь о жене раждающей по закону природы, то пророкъ сказалъ бы просто: се дъва παρθένος; но онъ сказаль ή παρθένος, прибавленіемъ члена указыван намъ на нъвоторую, особенную, единственную Дъву. А что такое прибавление выражаеть именно это, можно видеть и изъ Евангелій. Когда іуден послади въ Іоанну спросить: ты вто еси, то не говорили: ты ли Христосъ (Хріотос), но ты ли б Хріζος; не говорили: ты ли пророкъ προφήτης, но ты ли: δ προφήτης (Іоан. 19, 25). И въ началь Евангелія Іоаннъ не свазаль: въ началь бъ Слово (Лотос), но: въ началь бъ о Лотос и Слово (о Лоуос) бъ въ Богу (Іоан. 1, 1) 132). При этомъ грамматическомъ объяснения Іоаннъ Златоусть всецьло поконтся на греческомъ текств. Отсюда само собою понятно, что такой способъ доказательства, при опущени оригинальнаго текста или притомъ мало производительномъ толкованій имъ, вакъ мы указали выше, и самыя объясненія не вездів были удачны и основательны. Мы разумвемъ здвсь, конечно, его изъясненія ветхозавътнаго текста. Извъстно, что въ еврейскомъ языкъ сравнительная степень выражается чревъ положительную съ предлогомъ "мин", который соответствуеть латинскому ргае и греческому пара, напр. "Гавсојаонта мибней адатъ"... ты красивње сыновъ человъческихъ. Іоаннъ Златоусть, читая это мъсто по переводу семидесяти на греческомъ текств: фратос пара тобс υιούς τών άνθρώπων, замъчаеть: пророкь здесь говорить не сравнительно, ибо не сказаль прекрасиве (шракотерос), но красенъ (шраю тара) добротою предъ сынами человъческими 185). При грамматическомъ объясненім Іоаннъ Златоусть иногда впадаль

предложеній Іоанні Знатоусть является нечуждних и произвела, кегда части предложеній онь относить къ тимь словамь или соединяеть съ тими словами, съ которыми они не соединяются. Такъ напр. въ 1 стихв, 45 псалма: Богь намъ прибъжище и сила, помощникъ въ скоробъть обратинхъ ни въло, слово знао относить къ слову помощникъ, тогда какъ это слово лучие всего можеть бить отнесено къ слову обратинхъ. Бес. на 45 кс., 359 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>) Бес. на 7 гл. Ис., 162 стр.; слич. 2 бес. на Іеан., 27 стр.; 3 бес. 43 стр. 4 бес. 67 стр.

<sup>123)</sup> Вес. на 44 пс., 3 стр.

въ грамматическую микрологію. Напримъръ изъясняя 20 ст., 2 гл. Быт: Адаму же не обрътеся помощникъ, подобный ему, онъ говоритъ: что значитъ это краткое изреченіе: Адаму же? Зачъмъ прибавленъ союзъ же? Изслъдовать это котимъ не просто по излишней пытливости, но чтобы тщательно истолковывая вамъ все, научить васъ не пропускать въ божественномъ Писаніи безъ вниманія ни одного краткаго реченія, ни даже одного слога. Сказавши: Адаму же не обрътеся помощникъ, Писаніе не остановилось на этомъ, но прибавило: подобный ему, объясняя намъ этимъ прибавленіемъ причину, по которой оно употребило союзъ. Оно прибавленіемъ члена котъло показать намъ, что сколько бы животныя, созданныя для человъка, ни были полезны намъ на служеніе, но помощь, доставляемая Адаму женою, другаго рода и гораздо превосходнъе. Впрочемъ справедливость требуеть сказать, что подобныя объясненія ръдки.

При этомъ грамматическомъ изследованіи Іоаннъ Златоусть никогда не теряль изъ виду логической последовательности мыслей. Напр. объясняя 6 и 7 ст., 11 пс.: положуся во спасеме и не обинюся (6). Словеса Господия, словеса чиста, сребро разженно, искушено вемли, очищено седмерицею (7 ст.), онъ говорить, что между этими двумя стихами есть великая и непосредственная связь, закимчающая въ себъ доказательство того, что прежде было сказано. Прежде говорилось, что Богъ будеть защащать смело и отврыто, такъ въ 7 стихв. Онъ вакъ бы говорить такъ: не думайте, что это сказано напрасно: слова Его чисты, и чужды джи 134). Логическіе моменты текста Іоаннъ Здатоусть узнаваль мастерски. Онь различаеть главное отъ несущественнаго, тему оть доказательства, основание оть заключенія. Онъ нисколько не отягчается и риторическою одеждою смысла. Онъ находить нервъ и верно рачи и объясняеть стилистическія особенности метафорическихъ и параболическихъ ръчей. Онъ не упускаеть безь вниманія я того, является ли мысль въ формв вопросв или утвержденія, совъта или приказанія и т. п. Онъ не оставляеть безъ вниманія и того, почему въ Священномъ Писанін является повтореніе. Смотри, говорить онъ, какъ Монсей обратиль слово въ началу и какъ бы снова хочеть начать по-



<sup>134)</sup> Тояк. на 11 пс., 6-7 ст., 1 т.

въствованіе. Для чего и почему? Пророкъ видълъ, что уже жившіе дотоль показали великую неблагодарность предъ Богомъ и не умудрились даже судьбою первозданнаго, но изринулись даже въ самую бездну зна тотчасъ; ибо сынъ Адама по зависти совершиль братоубійство, за что и подвергся страшному наказанію; а его потомки впали еще въ большіе грахи; онъ видаль, что ихъ развращение увеличивается, какъ вредная влага, готовая разлиться по всему твлу: поэтому и останавливаеть стремленіе вла и не удостоиваеть даже упомянуть о поколеніяхь, бывшихъ отъ Канна до Ламеха, но вакъ будто составляя начало вниги и желая утвишть Адама и Еву въ скорби, которую дерзнувъ причинть имъ братоубійца, воть какъ начинаеть свое повъствованіе и говорить: сія внига бытія человіка... (5 гл., 1-2). Онъ употребляеть теже самыя слова, которыя употребиль и въ началь, чтобы внушить намъ, что о техъ поволеніяхь, вавъ непотребныхъ, онъ не удостоиваеть и упомянуть, но начинаеть родословіе съ родившагося теперь Споа и т. д. 185). Объясняя 9 ст., 4 гл. Бытія: и рече Господь Богь въ Канну: гдв есть Авель, брать твой?-Іоаннъ Златоусть говорить: поелику благость Бога безмірно велика, то Онъ хочетъ и Каину, совершившему такое беззаконіе явить великое свое человъколюбіе, ибо говорить ему: гдъ есть Авель брать твой? Человъколюбивый Владыва принимаеть видъ незнанія для того, чтобы учинившаго такое преступленіе вопросомъ расположить въ исповъданію гръха, и чтобы онъ (Каннъ) могъ получить прощеніе и любовь отъ Бога 136). Если ни само Священное Писаніе, ни ученыя вспомогательныя средства не вызывали Іоанна Златоуста на положительное объясненіе того нии другаго мъста Писанія, онъ выражается предположительно: мив кажется, я думаю, по моему мивнію. Объясняя 1 ст., 7 гл. Евангелія отъ Матоен: не судите да не судими будете, говорить: вавсь, мив нажется, Спаситель и всвых безъ исключенія поведъваетъ не судить вообще всъ гръхи и не всъмъ вообще безъ исключенія запрещаєть сіе ділать, но только тімь, которые, сами будучи заражены безчисленными гръхами, порицають друтихъ за маловажные какіе нибудь поступки 137). Но при этомъ

<sup>111)</sup> Бес. 21 на Быт., 368 стр.

<sup>139, 19</sup> бес. на Бит., 332 стр.; ср. 14 бес. на Бит., 221 стр.

<sup>137) 23</sup> бес. на Ме., 470 стр.

Іоаннъ Златоусть высказываеть и основаніе, по которому окъ приходить въ тому или другому предположению. При объяснения словъ Ревении стужахъ жизнію мосю дщерей ради сыновъ хеттейскихъ, онъ говоритъ: мнв кажется, она разумаетъ дурные нравы женъ Исавовыхъ, которые были причиною многихъ огорченій для Исаака и Ревекки. Ибо выше, прибавляєть онъ къ этому, божественное Писаніе сказало намъ, что Исавъ взяль женъ отъ хеттеевъ и евеевъ, и что она ссорились съ Исалионъ и Ревенною 136). И вездъ онъ свои предположительныя объясненія, могущія возбудить сомнінія, обосновываеть наи тімъ, что примо ссыдается на заимствованіе основаній къ этому, а не другому предположению изъ Свящ. Писания 130), или подтверждветь примъ рядомъ историческихъ библейскихъ событій, довазывающихъ его мысль 140). Если же онъ не находить ниваних основаній въ Писаніи въ тому или другому предположительному объясненію, Іоаннъ Здатоусть и самъ отнавывается отъ объясненія и другихъ предостерегаеть оть излишней пытливости проникнуть въ тайну Писанія. При объясненія 7 ст., 1 гл. Бытія: и сотвори Богъ твердь... онъ говорить: но спросить вто нибудь, что такое эта твердь? Отвердъвшая вода, или сгустившійся воздухъ или вакое нибудь другое вещество? Никто изъ благоразумныхъ прямо ръшать этого нестанетъ. Надобио съ ведичайшею благодарностію принимать слова Писанія, но не переходить за предвам нашей природы и не испытывать то, что выше насъ, а только знать и держать у себя въ умв, что по повельнію Господа произошла твердь, которая раздаляеть воды, и одну часть ихъ содержить подъ собою, а другую можеть мосить из верху себя 141). Особенно онъ считаетъ нужнымъ предостеречь слушателей отъ издишней дюбознательности и раціоналистичесваго объясненія догматических истинь, которыя должно воспринимать только върою. "Не требуй, говорить онъ, при объясненія 19 ст., 1 гл. Евангелія оть Матеел болье того, что здысь свазано, не спрашивай, какимъ образомъ Духъ образовалъ мла-

<sup>\*\*\*) 54</sup> бес. на Бит., 223—224 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>) Вес. на 43 пс., 286 стр.

<sup>140)</sup> Ibid., 387 стр.

<sup>&#</sup>x27;'') Вес. 4 на Бит., 50 стр.

денца въ Дъвъ? Ибо ежели при естественномъ дъйствіи невозможно объяснить способа сего образованія, то какъ можно объяснить сіе, когда чудодъйствуетъ Духъ? Ибо ежели нивто не можетъ изъяснить сего рожденія, о которомъ есть тысячи свидътелей, то крайне безумны тъ, которые съ любопытствомъ изслъдуютъ и тщательно стараются постигнуть оное неизреченное рожденіе 142).

Воть накого метода держался св. Іоаннъ Златоусть при толпованія Свищенняго Писліба. Мы видбан, чио Іспанів Влатоусть, при всвиъ уклоненіямъ отъ историко-грамматическаго метода объясненія Писанія, заимствованнаго имъ у Діодора Тарсійскаго болъе чвиъ всв другіе предшествующіе ему могь удержать подъ собою антіохійскую почву изследованія, и темъ пріобрель себе такую славу и такой авторитеть, что греки въ объяснении Писанія следують только одному Іоанну Златоусту, экзегетическіе труды котораго составляють самое превосходивашее руководство въ правильному разсмотрвнію и художественному изложенію Писанія. Да и не только греческая, но и римская церковь по справединвости оцвиния Іоання Златоуста, объявивъ, что самые невначительные труды Іовина Златоуста, котораго рачь, утверждая христівнекую въру, обтекла всю вселенную, должны быть прочитаны всеми. И русская церковь не осталась не признательною св. Іовину Завтоусту въ лицв своего святителя Димитрія Ростовскаго, который хотя и кратко, но весьма интко охарактеривоваль его творенія. "О божественномъ Златоуств праведно есть рещи, говорить онъ, яко всехъ вымискихъ мудрецовъ превзыде разумомъ, словомъ и услажденіемъ рачи и божественное Писаніе изъясни и истолкова преврасно<sup>в 145</sup>).

B. F—enifi.

<sup>142) 4</sup> бес. на Ме., 62 стр.

<sup>&</sup>quot;") Чет.-Мин. на 1 янь., 399 стр.

## ЛЕВЪ НИКОЛАЕВИЧЪ ТОЛСТОЙ,

ЕГО ИСПОВЪДЬ И МНИМО-НОВАЯ ВЪРА?

в) Грасъ Толстой, отрицая въ Богъ личность, отвергаеть в въру въ него, какъ Творца и Промыслителя вседенной. Для Д Толстаго представляется не разумнымъ не только исповъдываніе Бога троичнымъ въ лицахъ, но и приписываніе Ему какого бы то ни было свойства, вромъ безнонечности. Сотвореніе Богомъ міра является въ главахъ графа Толстаго неразумнымъ върованіемъ. Нъскодько разъ повторяеть онъ и ту мысль, что нътъ вообще раціональныхъ основаній допускать въ міръ и въ судьбахъ человъческой живни дъйствіе Промысла Божія и что говорить о какихъ-либо чудесныхъ событіяхъ въ исторіи міра и человъчества значить говорить нельпости. Разсуждан такъ, Л. Н. Толстой видимо вдохновляется, какъ мы и замвчали. Спевсеромъ. Спрашивается: какія же соображенія и доводы приводить этоть англійскій мыслитель въ подтвержденіе своего учевія о томъ, что нельзя представлять Бога существомъ личнымъ в что невозможно мыслить Его Творцемъ и Промыслителемъ міра? Опровергая Спенсера, мы въ то же время будемъ опровергать и Л. Толстаго <sup>67</sup>). Сперва обратимся въ тому, во имя чего Спенсеръ ратуетъ противъ признанія Бога личнымъ существомъ?

<sup>\*</sup> См. октябрскую вн. Правося. Обозранія за 1886-й годъ.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Нівоторня независящія отъ насъ обстоятельства досель препятствоваля

Въ основание высказываемыхъ. Спексеромъ соображений претивъ личности Божества лежить извёстили со времень Симпевы мысль о томъ, будтобы принясыванів Божеству каникъ бы то не было определенных свойства и качества непобъяно ограначиваеть его и нееводеть въ рядь конечныхъ и ограниченныхъ существъ и предметовъ. Усвояя Богу личность, мы будтобы тъпъ санымъ и лишаемъ Его свойственной Ему абсолютности, а чревъ то поставляемъ Его въ разрядъ существъ относительныхъ, ограниченныхъ. "Совнаніе, авляющееся необходинымъ свойствомъ личности, понятно, говорить Спенсеръ словами Манселя, тольно какь отношеніе: должень быть субъекть сознающій и объекть, который имъ сознастся, субъекть соть субъекть объекта; сбъенть есть объенть субъента; ни тоть, ни другой не могуть существовать сами до собъ, наиз абсолютное. Можно на инкуту избътнуть этого затруднения, дълая различие между абсолютнымъ по отношению въ чему-либо другому в абсолютнымъ по отношенію только къ самому себь, можно сназать, что совнанів возможно для абсолютнаго подъ тъмъ условіемъ, что оно сознасть только само себя. Но и ета уковка при оповчательновъ аналива не менае другихъ уничтожается сама собою, объектъ совнанія, будоть-ян это видь существованія субъента ная ніжь, во всяномъ случев создестся въ вите и носредствомъ акта сознанія нан же существуєть независимо оть него. Въ первонъ сдучав объекть зависить оть субъекта, и тогда только одиль субъевть есть истинно абсолютное. Во второмъ же случав субъенть зависить оть объекта, и такимь образомъ только однив объекть есть истенно абсолютное <sup>68</sup>). Тоть же антагонизмъ мы вотрівчасиъ, продолжаєть цитусный Спенсеромъ Мансель, и въ частныхъ приложеніяхъ основныхъ понятій личности. Какамъ образомъ, напримеръ, безконечная сила можетъ сделать вес, а между тъмъ безконечная благость не въ состояни сдълать вла? Какимъ образомъ безконечное правосудіе требуетъ строжайшаго наказанія за каждый грбкъ, а между темъ безконечное миловер-

намъ продолжать нашу річь объ исповіди графа Л. Толстаго, и ми лишь теперь получили нівкоторую возможность исполнить лежащій на насъ долгь предъ чифателями «Православнаго Обозрічнія».

<sup>48)</sup> Стран. 43-44 въ сочинени: Основаня Начала.

же процисть гранимия? Какама собразова бесло вечася мудрость можеть знать жес, что должно слученься, а между чемь безмоночных овобеда: можеть по провевому жеводинить жио-либо нин тудер-SERBLER HOTE HOTE? KREEKS HOTESONS HURBUR ORTS CORRUMONO существованіе жиз съ бытісми существа безпоночно-ловершенжаго? Если это существо желасть зав, то завлить нь нень изть безнонечной благости, а поль споро оно не малаеть зла, то эначить воля его встрачаеть препятствіч и его офере дваотнія ограничена « «»): "Абсолютное, какъ им его понимаемъ,... воворить тоть же авторь, не только не можеть иметь необходимого отношения въ чену-либо другону, но по свыей природ овоей не въ состояній заключить ничакого существойнаго отнощения въ себв сещовъ, какъ, непринаръ, цваче, сложение изъ частей, какъ субстания, состоящия исъ атурибутовъ, или какъ совнеконый субъекть на противоположность объекту.... Единодушное невліе облосоої, прородільствищей, что обсолютное come bubert a equade a apoctor, governo cute upherto, rant to-AOCE PASTER, HECHOLERO PESTER HOMETE HOPFE PELOCE RECEPCION экого предмога 70). Напрадно думають, замвчаеть Спенсерь, будтобы отнаживать абсолютному вы личности экичить обрежив себя на признаніе абосмочнаго чвиз-то низинить, чвить дичность. Напровявь, отранавляюму въ абсолютномъ личасоть предстоить выбрать инчто высшее, чень она. Разва невозножне, проделжаеть Спенсеръ, чтобы существоваль видь бытія, который настольно же превосходить разунь и волю, насколько от послъдніе превосходить механическое движеніе? Справодино, что ны совершенно неспособим поилть напой-набудь подобный выстій видь бытія. Но это не даеть основанія подвергать сомизмію его существованіе. Пора воздерживаться отъ принисыванія абсолютному аттрибутовъ, взятыхъ изъ нашей собственной прироцы: они не возвышають, а унивають его ?1). Таковы соображенія и доведы, векіе приводить Сиспеср'я протива прививанія Вожества существомъ личнымъ. Разсмотримъ, наспольно здесь

<sup>49)</sup> Ibid. crp. 45.

<sup>10)</sup> Ibid. crp. 44.

<sup>11)</sup> Ibid. crp. 117 m 118.

Трудца придемать, что-нибудь болю нележное, ини мыслы, быстобы припредавать абсолючному жакін-либо определенныя звойства, и врусства вначить ограничивань, его и навродить вт рядъ поленияль существъ и предметовъ Въ свиомъ: дъль, сот ни коги меладинее основание равсматривать свойства и начества, усвояемыя наному бы то ни было существу, непремымо и всегда какъ границы его бытін, какъ ограниченіе его? Нать инканове основанія въ этому ни въ жевой дайствитольности, ни эт здраг вой догида. Свойства и качества, какія мы принисываемъ раз-HUNT BEHIAME, YEARLIBRIOTE TOLLEO HR TO, TTO COCTABLECTE HEобходимую принедлежность ихъ приреды, что есть въ нихъ существеннаго, специоннасивго, что отычаеть имъ одну отъ другой. Когда же имъется въ виду указеть границы или ограни ченія того или виего предмета, того вик другаго существа, тогда обращается вниманю уме на то, чего не достаеть имъ, чего они дишены, что отсутствуеть въ нихъ. Пояснить нашу мысль примъромъ. Желая оборначить отличительныя принадлежпости человаческой природы, им говорима о свойственныха ей разумъ, свободной водъ, правственномъ чувствъ. Напротивъ, имъя въ виду указаль на границы или ограничение приреды животныхъ сравнительно съ дюдьми, мы говоримъ, что животныя лишены разума въ его специентескомъ смыслё, лишены свободы воли, лишены нравственного чувства. Чрезъ пришесываніе человаческой природа этиха аттрибутова или свойства мы не только отличаемъ ее отъ природы животныхъ, но и унаываемъ на ея меньшую ограниченность сравнительно съ посладнею, или, что одно и тоже, на ея превосходство предъ при-**Зродою животныхъ. Но если обладать извъстными свойствами** вачествами отнюдь не значить быть чрезъ это непремъине ограничиваемымъ, а споръе наоборотъ, то и обиле свойствъ, и вачествъ, приписываемыхъ чему-либо предпочтительно предъ вевиъ другимъ, указываеть все на меньшія границы или огравиченія предмета и даже на отсутствіе ихъ въ данномъ отношения. Сравните какой бы то ни было минералль съ челеваномъ, Всяному очевидне, что последній стинчастся гораздо большимь чесломъ разнообразныхъ свойствъ и качествъ, чёмъ канеми

обладаеть первый. Но нужно утратить здравый смысль, чтобы утверждать, будто человакь, какь обладающій, сравнительно съ минералломъ, наибольшимъ поличествомъ свойствъ и начествъ. является болье ограниченнымъ, чэмъ минераллъ. Напротивъ, всяній здравомыслящій согласится, что обиліс свойствъ и качествъ, присущихъ челевич, несопривримо возвышаеть его надъ минералломъ и двласть его въ несонямвримой степени ненве ограниченнымъ, чвиъ иннераллъ. Обращаясь исилючительно въ людямъ, мы ведемъ, что среди нихъ тв наименте ограничены въ своемъ бытів, которые обнаруживають болъе раввитую и болье следов. опредължвитуюся жизнь. Недаромъ же mei haseibaene udamo oppahensheme akozeme emerko tarexe. перазвитость духовной жизни въ конкъ бросается въ глаза. А сели все это не подлежить ни малайшему сомивню, то не ясноин, что абсолютное именно потому, что оно абсолютное, должно обладать не только опредъленными свойствами и начествами, но всей полнотою семых существенных и определенившених свойствъ и качествъ? Само собою разумъется, что эти свойства и начества, какъ именно свойства и качества абсодютнаго бытія. и сами должны быть вапечатлены харантеромъ абсолютности, Тавово неизбъиное требованіе здравой догики.

Но разомотрямъ дъю, и съ другой стороны. Допустивъ, что Спенееръ съ указываемымъ имъ авторомъ правъ, исходя изъ тей мысли, будтобы принисывание абсолютному определенныхъ овействъ и качествъ непремънно ведеть къ ограничению его в нивведенію въ рядъ конечнаго бытія. Каное отсюда заключеніе савруеть само собою по отношению из абсолютному? Оно менабъяно должно превратиться въ какое-то безсодержательное и пустов бытів, равное небытію, нулю своего рода. Въ самомъ дълв, им можемъ сказать о чемъ бы то ни было, что оно такое и что оно существуеть, тогда только, могда предметь отпрывается намъ съ тъмъ или инымъ содержаніемъ своимъ, т. с. съ тъми или неким свойствами и начествами. Попробуйте отнять едно за другимъ свойства и качества, усматриваежыя въ предметь, и тогда нало по налу въ нашемъ представленія исчевнеть и самый предметь. То же самое должно снасать и объ абсолютмомъ. Устранявши изъ понятія о немъ всякое опредвленное -чество и колество и инминии и онгоры и онго возкой сост жательности, мы превратиле бы абсолютное соботвенно вы какое-то немыслимое ничто. Но развів есть какой лабо смысль въ такого рода представленіи объ абсолютномъ, по которому оно превращается во что-то даже немыслимое? Такое абсолютное, лишенное всякаго содержавія, не только не можеть быть источникомъ нонечнаго бытія, но и само не можеть существовать вив нашей мысли.

Такимъ образомъ представляется совершение дожною и ведущею иъ неленымъ выводамъ самая основная мысль, изъ коей выходить отрицание личности въ Богъ, какъ воесовершенномъ личномъ духъ.

Напрасно Спенсеръ видитъ тормество для еноего взгляда въ томъ соображени Манселя, что, усвояя Богу самосовнамие, мы чревъ то самое будтобы должны предположить въчное же бытів чего-либо, противостоящаго Богу въ вачествъ объекта и такимъ. образомъ служащаго ограниченіемъ его безпонечности. На самомъ же двав Богъ не нуждается въ существовани чего-либо. вна его лежащиго, чтобы обладать самосовнаніемъ. Какъ Существо абсолютное, Богь должень нивть и симосовичне, незавлениое отъ чего бы то ни было. Допустимъ, что мы не въ состояние объяснить себъ, накъ возможно въ Богъ самосознаніе при рашительномъ отсутотвін противолежащаго Ему объекта. Наше неуманье объяснить это отнюдь не можеть и не должно служить основаність ни для отрицанія самосознанія въ Бога, ни для допущенія совъчно-противолежащаго Ему объекта, накъ условія появленія этого самосовнанія, Между твиъ, мы де извъстной степени способны понять присутствие въ Богв самосозванія, независимое отъ какого бы то ни было, вив Его лежащаго, объекта. Извъстный германскій мыслитель Лотце совершенно резонно утверждаеть, что даже въ насъ, въ существахъ ограниченныхъ, самосознание возникаетъ вовсе не всявдствие только воздъйствія на насъ вившняго міра. Всв попытки, какія томько двавлись для объяскенія происхожденія въ насъ самосознанія этемъ путемъ, въ сущности нисколько не достигають своей цвии. При болве внямательномъ психологическомъ анализв двиа, оказывается, что воздействіе вижинято міра лишь способствуеть пробуждению самосознания въ насъ, но отнюдь не проязведить и не создаеть его. Самосознание есть прирожденная сно-

собность нашего духа; но не навизывается намъ отогъ. Не будь въ насъ таковой способности въ сомосовнанію, и тогда никанія вибинія вліннія не вызвали бы его, какъ они не вызывають его въ животныхъ. Простое противопоставление того. THE MIL HARDIBARN'S HAMMING R, TORY, TO HE OCTS STO R, HHRAкимъ обравомъ не способно вести нъ самосовнанию, если иля него нътъ основы въ нашемъ духв. Существование же этой основы не подлежить на налъйшему сомивнію. Въ самую раннюю цору человической жизни она уже даеть знать себя. Дитя еще не прицью въ представлению о противоположности невих ж н не-я, но свою самость видимо для всёхъ обнаруживаетъ вънепосредственномъ самочуюства. На различныя воздайствія завиняго міра дитя отвівчесть чувотвами то удовольствія, то неуководьствія, то радости, то етраданія. Вы этомы, оченидно, обивруживается уже я ребенка, сперва лишь чувствуемое имъ. Вотавъ чемъ освова человаческого сомосовнанія и его первичный нсточеннъ, а отнюдь не во вивименъ мірт и его вліднін. Визминій міръ дишь помогаеть переходу чувства самости въ яснее и живое представление челована о себа, какь л, въ противолодожность: всякому не-я, въ чемъ бы оно ни состояло. Но если поглубже вдуматься въ то, что такое для нашего я, для насъ. вообще, визмній міръ, не-я, то увидимъ, что онъ не представдаеть собою чего-то такого, что тольно вив насъ лежить и инскольно не поренится въ я нашенъ. Извъстно, что всъ наше представленія о вижшемъ мірт и его разнообразныхъ предметакъ и явленіяхъ занечачивны харантеровъ нашей субъекчивности. Значить вившній мірь, какь онь представляется нами и мыслится, есть въ извъстномъ смыслъ произведение нашего " и внутренно связань съ носледнить. А если такъ, то выходить, что и для человвческого самосовнанія вивший міръ не представляетъ полной и безусловной противоноложности, а следовательно не служить полнымъ и безусловнымъ ограничениемъ.

Изъ сказаннаго о человъческомъ самосознании проистекаютъ весьма важные выводы по отношению въ Божескому самосознанию. Во-первыхъ: коль екоро основа каже человъческаго самосознания коренится въ человъческомъ же духъ и его самосознание лишъ раскрывается при содъйствия вившинго жіра, но не творится, то тъмъ болъе источнивъ самосознания должевъ-

лежать только въ самой приреде Божества и Богь должень сеанавать себя уже безъ всяваго содъйствія къ тому се сторовы чего-лебо, вев Его лежащаго. Въ томъ-то состоить и должно состоять отличіе Божеской личности, накъ абсолютной, отъ человъческой личности, какъ ограниченной, что Божеская личность предполагаеть самосовнаніе, не только внолев самобытное по свесму источнику, но и не вущающееся для своего распрытія въ валомъ-либо вившиомъ посредотив и содвиствін. Во-вторынъ, есян и для человъка вившній міра есть несполна противополок-. ное ему бытіе, то твиъ болва не можеть быть текольнив міръ для Бога, Который создаль Кго по Своимъ идеямъ и присущъ ему Срвей мудростью и силою. Отношение Бога из міру есть въ сущности отношене Его въ Свеси же идев, но по Его вель. ставшей до извъетной отемени саностоятельнымь бытісив. Но, говорять, Богь должень отличать не себя оть чего-либо, чесбынивть самосовнаніе, а следовательно Богу долино измачала противостоять нечто вивимее. Это вовражение легво разрашается само собою. Если мы обратимон из міру поихической жизни: человена, то увидемъ, что человень отнечаеть себя вы своемъ самосовнами не только оть вив его лежащих существа, предметовъ и явленій, но и отъ внутреннихъ проявленій и движеній своего я. Такъ, человъкъ свое я отличаеть отъ присущихъ ему ума, воли, чувотва. Очевилио, то же самов вполив мыслиме, ногда идеть рачь даже о Бога. Онь также можеть отличать. свое я отъ всёхъ обоехъ свойствъ и деятельностей, въ контъ рто я проявляется. Значить, для Божія самосознанія ніть никаной надобности во визимемъ объекть. Мансель считаеть удовкою мысль о томъ, что Богь совнаеть себя таковымъ путемъ, если такъ можно выразаться. На самомъ же двлв здвсь изть никакой уловии. Зависимость объекта, т.-е. уна, воли, чуветна, отъ субъевта, т.-е. отъ я, есть не несе тто, какъ выдумна самого Манселя. Дело въ томъ, что въ Боге несравненно боле, чемь въ человане, простоты и несложности. Строго говоря, Богъ по Своей природе соть единственно — простес и несленное бытіе. Отоюда въ Его умі, волі, чувстві и во всяхъ вкъ проявленіяхъ всецью выражается одно и то же простое и несложное в Божеское. А есле такъ, то о накой же зависимости объента отъ субъента можеть быть рачь, ногда имвется въ

виду природа Бога? Здесь можеть быть только различение я отъ его проявленій. Различеніе же одного оть другаго отнов. не есть зависимость чья обил нать а между тамь эте-то равнородныя вещи и смешиваеть цитуемый Спенсеромъ Максель. Но недостаточно снавать что Вожеское самосовнание различаеть свое я отв присущихъ Богу разума, воли и чувства съ имъ двятельностью. Коль скоро понечное бытіе обязано своимъ появленіемъ и существованіемъ абсолютному бытію, то этому последнему отъ вычности была присущею идея міва. Воть, если угодно, другой объевть, ота котораго и до сотворенія віра отживать Богь свое я, Себя самого. Но существование таковей нден въ Богь, вопреки мизнію Мансель, отнюдь не служиле, накъ не служить существование самого міра, накимъ-либо огра. ниченіемъ для абсолютнаго. Это оченилю пов следующих соображеній. Совнанію всякаго человина присуща въ томъ ил иномь виде идея абсолютнаго существа. Однако, благодаря этому, сознание челована все-таки остается не абсолютнымъ, а условнымъ. Точно также, будучи безусловнымъ по своей приред, самосезнаше Бога не становится чрезъ то условнымъ, ограниченнымъ, что ему присуща идея условнаго, ограничениаго бытів. Нельзя, затамъ, опускать изъ виду и те, что Богь совнаеть условное или ограниченное только Ему одному свойственнымъ образомъ: сознастъ съ невообразимой для насъ точностью, полнотою и ясностью. Значить, странно и говорить, о ваконънибудь ограничения абсолютного присущей ему идеею конечнаге или условнаго бытія.

Итакъ, вопреви интийо Спенсера, нтът никакого антагонизва между принисываемыми Богу овойствами: абсолютностью и самосознаниемъ. Напрасно овъ также усматриваеть антагонизвъ и между другими свействами, приписываемыми Богу общечелевъчеснимъ религиезнымъ сознаниемъ: въ дъйствительности нътъ и быть не можеть таковаго антагонизма между ними, накъ это мы постараемся, коти и кратко, разъяснить здёсь.

Кажимъ образомъ, спращиваеть Спенсеръ, безконечная свла можеть сръдать все, а между тъмъ безконечная благость не въ состояни сдълать зда? Въ самой постемовтъ вопроса нельзя не усматривать изкоторой странности. Спенсеръ съ Манселемъ, повидимому, представляютъ двло такъ, вакъ будто бы разныя

свойства въ Богв стоять отдально другь отъ друга, представияють разныя части какого-то механическаго цалаго и не объединяются въ единствъ всесовершенной личности Вожіей, которая является ихъ носителенъ, ихъ такъ-сказать, субстанціей. Такое представленіе весьма омибочно. Богь не есть накое-то присе, сложенное неъ разнородныхъ частей, не есть субстанція, состоящая изъ разныхъ аттрибутовъ, враждующихъ между собою. Богь есть вивотв и единое, и простое. Тоть сакть, что мы приписываемъ Богу и умъ, и волю, и чувство съ ихъ особыми овойствами. отнюдь не противоръчить мысли о Богь, какъ единомъ и простомъ. Въдъ если нашъ дукъ, наше человъческое я, не перестаеть быть простымъ и несложнымъ изъ-ва того тольно, что онъ проявляется въ дбятельности, которую иы называемъ то умотвенной, то волевою, то чувствовательною, то темъ боле Богь не перестветь быть единымъ и простымъ по существу своему всявдствіе того, что Богь имветь умь, волю и чувство н проявляеть ихъ: умъ, воля и чувство въ Богь съ ихъ свойствами не существують сами по себв и отдельно, канъ разнородныя силы, а существуеть лишь личность Божія, которая есть вивств и умъ, и воля, и чувство и проявляется всецью въ наждой изъ этихъ силъ. Поэтому не можетъ быть и ръчи о вакомълибо антагонизма между приписываемыми Богу силами и овойствами 72). Это будетъ яснъе видно на разборъ приводимыхъ Спенсеромъ примъровъ.

Несомивно, что Богь, и обладая всемогущею силою, не можеть, навъ всеблагой, двлать вла. Богь есть существо всесовершенное и не инымъ долженъ мыслиться нами по требованіюнашего разума. Отсюда воля Божія должна и можеть совершать все то, что предполагается всесовершенною природою Бога. Зло же не только не есть накое-либо совершенство, но величайный изъ недостатковъ, безусловно противоръчащій совершенству. Значить, воля Божія должна быть безусловно далека отъ мальйшаго злаго проявленія. Но, будучи не въ состонній двлать зло, воля Божія оть этого не только ничего не теряеть

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) У человъва, при его ограниченности и часто при неправильномъ развитін его, еще можеть быть своего рода антагонизмъ между умомъ, чувствомъ и волею, но не у Бога.

въ своей силв, но напротивъ отъ этого-то и становится всемогущею. Зло въ сущности служеть признавомъ слабой волевов силы и вообще ограниченной природы. Не даромъ дълающіе влое танъ часто жалуются на свое безсиліе, на свою слабость. Оне нередко и хотели бы делать доброе, но у нихъ не кватаеть для этого силь. Но скажуть, въдь и эло можеть быть грандіознымь, а ольдоветельно требовать отъ своего виновника громадиой сым. Во-первыхъ, громадность онды еще не есть ея безграничность. Во-вторыхъ, эло потому уже, что оно эло, неизбъяно встрычаеть ограничение въ себъ же самомъ, накъ начало разрушающее, мертвящее, а не созидающее и не животворящее. Затив, всеобщан въра въ торжество добра надъ вломъ служить деказательствомъ могущества добра, а следовательно могущества доброй воли. Итакъ, гдъ же антегонизмъ между благостью Болісю и всемогуществомъ Божіннъ? Воля Божія, какъ воля всесовершеннаго Существа, всемогуща въ области благаго, а могущества во зав дико и предполагать въ ней, такъ какъ это зкачило бы волю Божію ограничивать, признавать ее несовершенною. Могущество воли Божісй въ отношенія по злу можеть и должю состоять лишь въ обуждания зла и въ нанавания злыхъ, но это только ей одной еполне и всегда свойственно. Значить, и въ этомъ отношения могущество воли Божіей, канъ святой, остается абсолютнымъ.

Канимъ образомъ, спращиваетъ далве Спенсеръ, безконечное правосудіе требуетъ строжайщаго наназанія за каждый гръхъ, а между твиъ безконечное милосердіе прощаетъ гръпника? Вдумавшись поглубже въ дъло, и самъ Спенсеръ не нашелъ бы антагонизма тамъ, гдъ его нътъ. Въ данномъ случат опять именно и нътъ нивакого антагонизма. Безконечное правосудіе должно быть самымъ совершеннъйшимъ правосудіемъ, а безконечное милосердіе — самымъ совершеннъйшимъ милосердіемъ. Будучи принадлежностью единой всесвятой Божіей личности и проявленіемъ Его всесовершенной природы, правосудіе и милосердіе должны находиться въ совершенномъ согласіи одно съ другимъ. Еслибы мы даже не въ состояніи были уяснить себт достаточно, какъ это въ Богъ совершенно примиряются и одно другимъ не нарушаются эти свойства, все-таки изъ этого не выходила бы для насъ необходимость представлять ихъ непре-

ивино враждебными одно другому. Между твиъ, мы не рвдко говоримъ даже относительно изкоторыхъ дюдей, что они умвють быть когда и гдв нужно и справедливыми и милосердыми. Коль скоро даже людямъ доступно примиреніе требованій справедливости съ требованіями милосердія, то на какомъ же основанія можно говорить объ антагонизмі этихъ требованій въ Богъ? Вопреки мивнію Спенсера, и совершеннъйшей справедливости не свойственно строжайше наказывать за каждый грвхъ. Разнымъ образомъ, именю всесовершенному милосердію должно быть не свойственно миловать всякаго грешника. Если и по требованію человіческой справедливости мы нерідко не вмінявых нешимъ собратьямъ явные проступки, совершенные ими, то тъмъ болъе всесовершенная правда можетъ именно потому что сна всесовершенная, не вижнять человыку того или другаго гръха, смотря по условіямъ и обстоятельствамъ его совершенія. Равнымъ образомъ, если вто-либо изъ людей проявляеть свое милосердіе къ людямъ, ръшительно его незаслуживающимъ и только влоупотребляющимъ милостью къ нимъ, то мы не одобряемъ такого человъка. Неужели же милосердіе даже въ Богъ должно расточаться еще болве непохвальнымъ образомъ? Напротивъ въ Богъ самымъ совершеннымъ образомъ правда должна пронинаться милосердіемь, а милосердіе правдою. Въ дъйствительности такъ это и есть. Возьмите во внимание хотя бы дъло нашего искупленія, совершенное Господомъ Інсусомъ Христомъ. Здъсь дъйствительно, по пророчеству св. Давида, правда и мидость встретились и лобзаются (псал. 84, 11), т.-е. примиряются и сливаются самымъ гармоничнымъ образомъ. Прекрасно говорить объ этомъ ісрархъ отечественной церкви, митрополить Филареть, въ следующихъ своихъ словахъ: "приближьтесь и раземотрите грозное лицо правосудія Божія и вы точно узнаете въ Немъ вротвій взоръ любви Божіей. Человъкъ своимъ гръхомъ заградилъ отъ себя приснотекущій источникъ любви Божіей, и эта любовь вооружается правдою и судомъ, но-для того, чтобы разрушить этотъ оплоть разделенія " 78). Если же намъ иногда кажется, какъ будто бы въ событіяхъ и судьбахъ жизни отдваьныхъ ли лицъ или цваыхъ народовъ сказывается напр.

<sup>13)</sup> Стран. 30, въ 1 части Словъ и ръчей по 2 изданию.

одно лишь грозное правосудіе Божіе, то это кажется намъ только потому, что нашъ наблюдающій взоръ захватываеть и не далеко и не глубоко и что мы оціниваемъ вещи большей частью слишкомъ субъективно и поспішно.

Какимъ образомъ, продолжаетъ спращивать Спенсеръ, безвонечная мудрость можеть знать все, что должно случиться, а между тъмъ безконечная свобода можеть по произволу исполнеть что либо или удержаться оть него? И въ постановив этого вопроса замъчается недоразумъніе, которое безъ особеннаго труда разращается. Что Богь обладаеть всеваданіемь, по коему для него одинаково открыто все: и прошедшее, и настоящее, и будущее, это несомивнию и быть иначе не можеть. Но совершенная дожь, будто бы воля Божія, ванъ воля всесовершеннаго Существа, можеть по произволу исполнить что-либо или удержаться оть чего-либо. Воля Божія хочеть только того и совершаеть тольно то, что предполагается премудростью и святостью Бога. О вакомъ же произволъ здёсь можеть быть речь? Таковой произволь возможень быль-бы только въ томъ случав, еслибы воля, какъ таковая, дъйствовала подъ вліяніемъ случайно пришедшей мысли, подъ вліяніемъ случайно вспыхнувшаго чувства и т. д. и еслибы обладатель воли быль существомъ духовно неустановившимся и неопределившимся. Но Богъ есть какъ равъ противоположное этому Существо. Следовательно, въ Его хотвніяхъ и двиствіяхъ быть не можеть ничего похожаго на произволь, на случайность. Пусть даже какое-либо изъ дъйствій или котвній Божінкъ намъ представляется какъ произвольное, какъ случайное: изъ этого, однако, отнюдь не следуеть, будто бы оно и на самомъ дълъ таково. Въдь большинству людей нажется же случайнымъ многое изъ происходящаго въ природъ, а между тъмъ наука говорить иное. Точно также не вазались бы и намъ произвольными или случайными тв или другія хотвнія и двйствія Божіи, еслибы мы способны были пронивать во внутреннюю жизнь Божію и еслибы предъ нами отврыто было до очевидности происходившее, происходящее и имъющее происходить въ міръ. Съ другой стороны, отнюдь не следуеть опускать изъ виду то, что дъйствін Божін, касающіяся существъ и предметовъ, накодящихся въ условіяхъ пространства и времени, не могуть не быть запечативны характеромъ временности и пространственчюсти. Однако, изъ этого никакъ не слъдуеть, чтобы эти дъйствія были произвольны или случайны, а не отъ въчности въдомы Богу и предопредълены имъ. А если такъ, то для Боза и эти дъйствія утрачивають тоть характеръ временности и пространственности, а слъдовательно какъ бы произвольности и случайности, каковой характеръ они имъють для существъ и предметовъ, живущихъ въ условіяхъ пространства и времени.

Какимъ образомъ, спрашиваютъ, можетъ быть совивщено существование зла съ бытиемъ существа безконечно-совершеннаго: если это существо желаеть зла, то, значить въ немъ нъть безконечной благости, а если оно не желаеть зла, то, значить, воля Его встрвчаеть препятствие и сфера Его действия ограничена. Этотъ вопросъ разръшается также безъ малъйшаго ущерба · для представленія Бога Существомъ личнымъ и при томъ нравственно-совершеннымъ. Что Богъ не желаетъ зла, этого не нужно н разъяснять. Зло съ христівноко-тенстической точки арвнія есть произвольное уклонение отъ добра со стороны разумносвободныхъ существъ, созданныхъ Богомъ добрыми. Очевидно, Богъ никакимъ образомъ неповиненъ въ томъ, что эти существа злоупотребили дарованною имъ, для ихъ же блага, свободою. Создать же эти существа такъ, чтобы они никакъ не могли нравственно пасть, значило бы создать ихъ не свободными и слъдовательно неспособными въ нравственной жизни. Паденіе таковыхъ разумно-свободныхъ существъ отъ въчности въдомо Богу и Имъ же допущено. Значитъ, осуществление своихъ намъреній и плановъ касательно міра разумно свободныхъ существъ, Богь самъ же поставиль подъ извъстныя условія. А коль скоро эти условія Богомъ же предопредвлены, то не логично и говорить, будто бы воля Божія встрвчаеть препятствіе со стороны зла и будто бы сфера Ея действія имъ ограничена. Говорить это твиъ болве неразумно, что Богъ непрестанно двлаль и дълаеть все, чтобы злые люди вернулись на путь добра и сдълались чрезъ то блаженными здъсь на землъ, но особенно въ загробной жизни. Говорить это не разумно и потому, что неисправимое и закорентлое противление Божией волъ само жестоко наказываеть себя особенно въ грядущей въчной жизни.

Итанъ, вопреки взгляду Спенсера, понятію объ абсолютномъ нисиольно не противоръчить представленіе его личныма Существомъ, обладающимъ самосознаніемъ и другими свойотвами личнаго бытія. Напрасно воображаеть Спенсерь, будго бы, принисывая Богу личность, каковая свойственна и некоторымъ конечнымъ существамъ, мы чрезъ то унижаемъ абсолютное и уподобляемъ его конечному. Строго и неуклонно слъдуя своеобразной логияв Спенсера, ны должны были бы отвазать абсолютному въ самомъ бытіи. И двиствительно, если въ абсолютномъ не должно быть ничего сходнаго или аналогичнаго съ вонечнымъ, то мы обязаны отвазать абсолютному въ бытіи: бытіемъ вёдь обладають всв конечныя твари, а потому съ точки эрвнія Спенсера странно приписывать его абсолютному. Но что же? Спенсеръ самъ защищаетъ реальное быте абсолютного и не видитъ въ этомъ ни униженія для него, ни уподобленія его чему бы то ни было условному. Но если такъ, то вакимъ же образомъ унижается абсолютное и уподобляется условному, если абсолютному приписываются самосознаніе, разумъ, воля? Повять это не легве для непредубъяденнаго человъка. Всякій въдь знасть, что Богу приписывается не просто самосознаніе, а всесовершенное сознаніе, не просто разумъ, а разумъ всевъдущій, не просто воля, но всемогущая и святая. Какое же въ этомъ унижение для абсолютнаго и какое здесь приравнивание его въ условнымъ существамъ и предметамъ?! Или, быть-ножеть, самосознаніе, разумъ, воля по самому существу ихъ не могутъ быть таковыми, за наковыя мы принимаемъ ихъ въ Богъ? Отнюдь нътъ. Возьмите, напримъръ, разумъ. Даже въ человъкъ разуму свойственно стремленіе въ всезнанію. Но то, къ чему ограниченное существо лишь стремится и чего оно не можеть достигнуть, не должно ле реализироваться въ существъ абсолютномъ? Противъ этого спорить значить обрекать себя на неизбъяное и полное пораженіе.

Но недостаточно свазать, что понятію объ абсолютномъ непротиворъчить понятіе о немъ, какъ Существъ личномъ: абсолютное только тогда правильно мыслится и остается абсолютнымъ, когда оно разсматривается нами и въ дъйствительности есть неиначе, какъ личный всесовершенный духъ. Спенсеръ только по легкомыслію въ данномъ случав чогъ свазать, будто бы можеть быть что либо высшее, чъмъ разумно свободная всесовершенная личность. Напротивъ, мы въ правъ сказать, что выше таковой личности нътъ и быть ничего не можетъ. Въ сажемъ дъль, что же можеть быть выше всевъдънія, совершеннъйшаго добра, всемощной благой воли? Между тъмъ, все это вию самосознающей личности не можеть мыслиться и существовать...

Итакъ, призвание личности въ Богъ не только не противоръчить машему разуму, но прямо требуется имъ, если этотъ равумъ не кочеть попирать законовъ логини. Но и троичность лицъ въ Богъ, кажущанся Л. Н. Толотому столь противо-равумнымъ ученіємъ, на самомъ діль тоже не только не противоречить разуму, но предполагается более здравымъ и глубокимъ импиленіемъ объ абсолютномъ. Не даромъ многіе замвчательнъйшіе мыслители, сравнительно съ комин графъ Толстой, навъ мыслетель, является пожалуй не болье, какъ пигмеемъ, не только признавали троичность лиць въ Богв, но и предлагали то тв, то другія раціональныя основанія для вёры въ троичность лицъ въ Богъ. Изъ таковыхъ мыслителей для примъра укажу хотя бы на Леосинга. Само собою разумъется, при всемъ напряженін и при всей изобратательности мысли человаческой троичность лень въ Боге всегда будеть представлять и таниотвенный эдементь въ себв, проникновение въ который и полное уясненіе котораго навсегда останется невовможнымъ для человъна 24). Тъмъ не менъе, уясняя основанія въры въ троичность лиць въ Богв, разумъ въ состоянія выполнять то, чего оть него въ этомъ случав требуеть графъ Толотой въ следующихъ евоихъ словахъ: "я не ищу объясненія всего: визю, что объяснеміе всего должно скрываться, какъ начало всего, въ безконечности. Я хочу понять такъ, чтобы быть приведеннымъ къ не**мебенн**о необъяснимому. Я хочу, чтобы все то, что необъяснимо, было таковымъ не потому, что требованія моего ума неправильны (они правильны, и вив ихъ я понять ничего не могу), но потому, что я вижу предълы своего ума. Я хочу понять такъ, чтобы всякое необъяснимое положение представлялось инв какъ необходимость разуна же" 75). Воть этому то "хотвнію" Л. Толотаго и отвичаеть то, что давно уже предлагалось для раціонального обоснованія візры въ трончность лиць въ Богі и что



<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Мы уже нивле случай замътить, что для человъка даже окружающее его конечное бытіе представляеть много загадовь и такиъ.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Стран. 49, въ его «Исповеди».

мы вдесь можемъ изложить лишь въ главныхъ и общегь чертахъ.

Съ накой бы стороны мы ин разсматривали абсолютное быле, единство его мы не въ правъ поставлять въ его одинокости илединоличности. Безконечность, которую мы ему усволемъ, предполагаеть безграничную полноту бытія и безпредвльную сееру двятельности, не замкнутыя только въ немъ самомъ, а простирающіяся и во вив. Что насается этой полноты бытія и безпредвльной дъятельности, то проявление ихъ во вив представляется недостаточнымъ для бевнонечнаго, если этипъ ема будуть лишь существа и предметы, образующіе собою тварный міръ. Этотъ посявдній, вакъ бы съ нашей точки арвнія на быль необъятенъ и разнообразенъ, все-таки есть міръ ограниченность и вонечности. А если это такъ, то полнота бытія безконечнаго и его безграничная дъятельность, обращенныя во вив, требують объевтовъ, запечатавиныхъ харантеромъ бевконечности же. Но если, выходи только изъ понятія о бевконечности или бевпредъльности, какъ свойствъ обсолютного, мысль наша нудится признать не единодичность абсолютнаго, то къ таному же закаюченію неизбажно придемъ, остановившись въ особенности ва спеціально нравственных свойствахъ абсолютнаго. Вов эти свейства концентрируются въ любви, почему св. апостолъ Ісаниъ и въ правъ быль сказать, что Богь есть любовь (1 посл. 4, 8). Но что же можеть быть епелнь достойнымь любви Божіей? Само собою разунвется, не ограниченныя же существа и предисты міра, а нечто иное. Вполне достойный предметь Божіей любвя, канъ всесовершенной, самъ долженъ быть всесовершеннымъ. Но таковымъ предметомъ можеть быть только личность съ часто божескими свойствами. Конечно, Богъ самъ для себя есть вноянъ достойный предметь аюбии Онъ несомивнео аюбить себя самого. Между темъ, вонкой личности свойственно стремлежіе любить, кром'в себя, другую соответственную личность. Такое стремленіе должно быть свойственно и Богу, какъ обладеющему любовію. Любовь съ тановымъ присущимъ ей стремленіемъ и находить свое удовлетвореніе въ томъ, что Богь одинь по существу, но троиченъ въ лицахъ. Не утрачивая своихъ личныхъ свойствъ, лица Пресвятой Троицы взаимно любятъ одно другое и представляють между собою единое не только по сво-

ниъ мысламъ, чувотвованіямъ и хотвніямъ, но и по харантеру своей жизни вообще и по своей сущности. Намъ, въроятно, заметять, что основываясь на изложенных сейчасъ соображеніяхъ, можеть быть річь только о томъ, что Богь долженъ мыслиться не единоличнымъ, а не о томъ, что въ Богв должны быть непременно три, а не мене и не более лицъ. Замечание въ догическомъ отношении совершенно резоиное, и мы обязаны, насколько вовможно, уяснить, почему въ Богв должны быть мыслимы именно три лица при единствъ существа, а не менъе и не болье. Ключь въ уясненію этой стороны двла дають намъ до извъстной степени коренныя свойства, характеризующія собою въ особенности любовь. Любовь, во первыхъ, требуетъ объекта, на которомъ бы она почила и въ коемъ нашла бы соответственный отзывъ себъ, а во-вторыхъ, любовь стремится произвести жизнь. Это общій законь, повсюду наблюдаемый Любовь Бога Отца отъ въчности и производить Сына изъ своего Существа, накъ свой совершенивищій образъ и какъ сінніе Своей славы (Кол. 1, 15 м др.), и низводить Духа Святаго, котораго церковь столь точно именуеть Животворящимъ. Вотъ почему лицъ Божества должно быть не менве и не болве трехъ. Существенно необходимыя свойства дюбви не нашли бы долнаго своего выраженія и осуществленія, еслибы было лишь два лица Божества. Но коль скоро ихъ было бы болье трехъ, тогда одни вет нихъ необходимо должны были бы являться не инымъ чемъ, ванъ простымъ повтореніемъ другихъ. Еще Лейбницъ достаточно выясниль и доказаль, что нъть и быть не можеть даже двухъ вещей, которыя представляли бы собою полное тожество. Это и неоспоремо: откуда взяться не только личности, но даже и индивидуальности, коль скоро какія-либо существа были бы во всемъ тожественными? Бытіе трехъ лицъ въ Бога только потому возможно и существуеть, что каждое изъ нихъ, какъ мичность, выражаеть свою особую идею, какъ это видно изъ ученія православно-христіанской церкви.

Но если Вогь есть личный всесовершенный Духъ, то и вопросъ о происхождении міра несоизм'вримо легче разр'вшаєтся и разр'вшеніе его представляєтся несравненно раціональніве, чіть при противоположномъ этому возгрівнію на Бога. Абсолютное, представляємое лишеннымъ всякихъ опреділенныхъ

свойствъ, будучи само вакою-то безеодержательною пустотею, не только не можеть дать міру того, чего само не вижеть, во не можеть иметь даже и мотивовь къ созданию мира. Напротивъ, Божество, мыслимое навъ безпредъльно-совершенный линый Духъ, самъ обладая полнотою бытія и жизни, имъсть тагь достаточныя побужденія къ сотворенію міра, такъ и неистецьмыя средства въ тому, чтобы осуществить свои желанія. Что происхождение міра неизъяснимо съ пантенстической точки эрэнія, это впрочемъ сознаеть и Спенсеръ. Равнымъ образовъ, онъ благоразумно не допусваеть не того, что міръ ниветь самостоятельное бытіе, ни того, что онъ образованъ Богоиз из соввиной Еву матеріи. Но, весьма ревонно опровергая ателетческую, пантенстическую и дуалистическую точку зранія на происхождение міра, Спенсеръ находить несоотоятельнымь н тенстическое ученіе о происхожденіи вселенной. Но вакія же основанія приводить онь противь тенстическаго взгляда на происхождение міра? Кром'в обычных указакій на непонятность того, какъ изъ ничего происходить что-либо, какъ абсолютное можеть стать причиной и т. под., Спенсеръ приводить докаса. тельства, представляющіяся просто странными и неожиданными Предположивши даже, говорять онь, что геневись вселеной дъйствительно можно представить въ мысли, какъ результегь вившияго действін, тайна попрежнему будеть все такъ же велика, потому что опять возникаеть вопросъ: какъ могь явиться вившній д'ятель? Для объясненія этого возможны только тря гипотевы: самосуществованія, самосотворенія и сотворенія вивинимъ двятелемъ. Но последняя изъ нихъ безполезна: она ведеть насъ въ безвонечному ряду такихъ двятелей и все-таки оставинеть насъ тамъ, гдв мы были. Вторая гипотеза ставить насъ въ такое же положеніе, потому что самосотвореніе предполагаеть безконечный рядь потенціальных существованій. Такимъ образомъ мы принуждены ограничиться первой гипотезою, жеторую обывновенно принимають и считають удовлетворительною... Но самосуществование безусловно немыслимо независимо отъ природы существа, которому принисывается самосуществованіе 4 75). Таково странное основаніе, на которое въ концв



<sup>14)</sup> Стран. 38 въ цитованномъ сочинении.

новщовъ опирается вригина телетичесной теоріи у Спенсера. Прежде всего унажень всю сальшь такого основанія.

Спенсеръ совершение дожно утверждаеть, будто бы самосуществование Бога не мыслимо. Напротивъ, и общечеловъческое, н философское сознание всегда признавало и досель признаетъ самосуществование Бога такою истиною, въ коей не можетъ быть ни мальйшаго сомявнія. Замьчательно, что въ какія бы формы ни облекали разные народы и люди идею абсолютнаго, они всегда приписывали ему самобытное существование. Если же въ ивкоторыхъ языческихъ инфологияхъ, какъ напр. въ греческой, говорится и о происхождения боговъ, то, какъ извъстно, при этомъ имъются въ виду только второстепенные и вообще нившіе боги. Но коль споро все это представляется несомивинымь фантомъ, то отнуда же взядъ Спенсеръ, будто бы немысинио самосуществованіе Бога? Напротивъ, самосуществованіе Бога не только всегда мыслилось и доселв мыслится людьми, неподирающими законовъ логини и здраваго омысла, но и должно непременно мыслиться. Зависямое существованіе, т.-е. сущеотвованіе, получившее начало и непрестанно нуждающееся въ сторонней мощной поддержив, свойственно лишь ограниченному нан условному бытію. Но то, что положило начало этому бытію и что служить опорою его, не можеть мыслиться ничемь друтимъ какъ только самобытнымъ, т.-е. имъющимъ коточникъ бытія и жизни дишь въ себъ самомъ. Разсуждая въ данномъ случав иначе, Спенсеръ противорвчить самъ себв и чрезъ то опровергаеть самъ себя. Онъ не разъ повторяеть, какъ мы внаемъ, въ сочинени своемъ: Основния начала, что условное бытіе предполагаеть безусловное и что последнее безмерно отличается отъ перваго. Въ одномъ же месте этого сочиненія Спенсеръ говорить следующее: "наше понятіе объ ограниченномъ составлено, во-первыхъ, изъ сознанія о бытім нъкотораго рода, а во-вторыхъ-изъ сознанія о предвлахъ, въ кавихъ извъстно намъ его существованіе. Въ противоположномъ же понятів-въ понятів о неограниченномъ-сознаніе о предплахо умичиожено, но неуничтожено сознание о быти изкотораго рода 76). Но самосуществование и есть отсутствие одного изъ

<sup>16)</sup> Стран. 98 здёсь же.

предвловъ, несовивстныхъ, по взгляду Спенсера же, съ понятіемъ объ абсолютномъ бытін. Значитъ, Спенсеръ вдъсь самъдопускаетъ самосуществованіе абсолютнаго. И прекрасно: намъдпоэтому, нътъ надобности распутывать соомямы 77) Спенсера и усиливаться доказывать ясное до очевидности. Обратимся къ другимъ возраженіямъ Спенсера противъ темстическаго ученія о происхожденіи міра, возраженіямъ, хотя и не сполна самостоятельнымъ, но все-таки болье осмысленнымъ.

Абсолютное, говорить Спенсерь словами Манселя — уже потому самому, что оно абсолютно, не можеть быть причиною. Причина существуеть только по отношению къ ен дъйствию. причина есть причина дъйствія; дъствіе есть дъйствіе причины. Съ другой стороны, понятіе объ абсолютномъ предполагаеть возможное бытіе вив всякаго отношенія. Мы пытаемся выбъгнуть этого очевиднаго противоржчія, вводя идею о послідовательности во времени. Абсолютное существуеть де сначала само по себъ, а потомъ становится причиною. Но вдъсь им стадинваемся съ понятіемъ о безконечномъ. Какимъ образомъ безконечное можеть сдалаться тамъ, чамъ оно не было свачала? Если причинность представляеть возможный видь бытіж тогда то, что существуеть, не будучи причиною, не есть безконечное, а то, что дълается причиною, выходить за прежије свои предвам... Кромв того, если состояніе причинной двительности выше, чвиъ состоявіе покоя, то абсолютное, создавши міръ, перешло въ состоянію совершенный шему. Если же состояніе дытельности ниже, нежели состояніе покоя, то восолютное, слълавшись причиною, потеряло прежнее совершенство. Одинаково неизбъженъ, продолжветъ уже самъ Спенсеръ, еще одниъ выводъ относительно первой причины. Она должна быть независнив. Если она зависима, то не можеть быть первой причиною, ибо въ такомъ случат должна быть первая причина, отъ которой она зависить 78)... Но мыслить о первой причинь, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Обращаемъ вниманіе читателей на слова Спенсера, напочатанныя вама курсивомъ: этими словами явно допускается самосуществованіе абсолютнаго, от-



<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Таковымъ софизмомъ представляется напр. слёдующая его мисль: если ин допустимъ, говорять онъ, что можеть существовать нёчто безпричинное, то пёть основаній предполагать причняу и для всего другаго. Забавное разсуждені, опускающее наъ виду безмерную разницу между абсолютнымъ и условникъ...

вполив независимой, значить мыслить о ней, какъ о чемъ-то существующемъ въ отсутстви всяваго другаго бытія, потому что, если для ней необходимо присутствіе другаго бытів, то она отчасти зависить отъ него и такимъ образомъ не можеть считаться первой причиною. Первая причина не только должна представлять собою форму бытін, не стоящаго въ необходимомъ отношенія въ вакой бы то ни было другой формъ бытія, но не можеть даже имъть нечего необходимаго въ самой себъ... Если она завлючаеть въ себв изчто, налагающее подобную необходимость или ограничение, то такое начто будеть тогда причиною высшею, нежели первая причина, а это - нелъпость... Съ другой стороны, продолжаеть Спенсеръ словами Манселя, вавъ изъ абсолютнаго можеть возникнуть относительное, изъ безконечного -- вонечное?... Далве, нельзя вообще понять появление относительнаго. Если относительное есть реальность, отличная отъ абсолютнаго, то его следуетъ понимать такъ, что оно переходеть отъ небытія въ бытію. Но мыслить о предметь, какъ несуществующемъ, противоржчить само себъ, ибо что понимается, то существуеть, вань объенть мышленія, въ самомъ поняти и посредствомъ него. Наконецъ, говоритъ Спенсеръ, нивакъ нельзя понять происхождение матеріи изъ ничего и вознивновеніе самаго пространства, небытіе котораго им не можемъ вообразить себв никакимъ усиліемъ ума 79).

Требуется не многое свазать, чтобы разъяснить съ одной стороны ненужность, а съ другой, — слабость сгруппированныхъ здъсь возраженій. Еслибы Спенсеръ съ Манселемъ не забыли христіанскаго ученія о Богь, какъ всесовершенномъ существъ, притомъ троичномъ въ лицахъ, тогда они оставили-бы большую часть изъ этихъ возраженій, какъ неумъстную, какъ находящую себъ достаточное разъясненіе въ этомъ единственно истиниомъ ученіи. Упрекая върующихъ въ милмомъ перемесеніи на абсолютное свойствъ и качествъ условнаго бытія, Спенсеръ на самомъ дълю самъ-то и приравниваетъ въ своихъ возраженіяхъ абсолютное къ условному, а не возвышаеть без-

вергнутое Спенсеромъ въ другомъ мъсть его сочиненія, богатаго самопротиво.

<sup>19)</sup> Стрян. 37-46 въ цитованномъ сочинения.

мърно надъ послъднимъ первое, какъ это дълаетъ истинно-христіанское міровозаръніе. Все это мы увидимъ при возможномъ адъсь краткомъ анализъ возраженій Спенсера.

Говоря, будтобы абсолютное, ставши въ извъстное время причиною бытія условнаго, потеривло несвойственное ему нвмънение и вступило въ противоръчие съ саминъ собою, Спенсеръ видимо обнаруживаеть сывшение того, что требуется понатіями объ а) абсодютномъ и б) условномъ. Въ противномъ случав овъ не ставить бы вопросовъ въ роде следующаго: канить образомъ абсолютное можеть сделаться темъ, чемъ оно не быле сначала? Абоолютное потому и абсолютное, ответимъ мы, что для него, какъ въчнаго, не существуеть не прошедшаго, ни будущаго. Не тольно пдея о міра, но и самый міръ во всей его полноть бытія и во всехъ его немененіяхъ существоваль всегда одинаково въ мысли Божества и до творенія міра, и послъ творенія. Нікоторые аналогичные факты даже изъ сферы человъческой жизин могуть отчасти объяснить намъ это. Возьмите живописца или архитектора. Художникъ — живописецъ за много льть до появленія его картины не только можеть нивть ясную идею о ней, но и въ состояніи живо представлять ее себъ во всъхъ ея малъйшихъ деталяхъ и штрихахъ. Тоже саиле должно сказать и объ архитекторъ. За десятки лъть до построенія вакого-либо замвчательнаго памятника онъ можеть носить въ евоей душт ясный его образъ и предначертать планъ его во вовхъ подробностяхъ. Но что возможно для человъка, то уже необходимо должно мыслиться въ Богъ, какъ это ему одному, въчному и всевъдущему, свойственно. Но какъ даже съ живописцемъ и архитекторомъ не произошло никакой въ сущности перемъны, когда обдуманное и созданное ихъ творческимъ геніемъ перешло въ осязательную для всяваго действительность, такъ еще несоизмъримо менъе можно говорить о какой-либо перемънъ въ быти и жизни Божества, когда въчно присущая ему иден міра осуществилась въ сотвореніи вселенной. Богь останся темъ же вечнымъ и всесовершеннымъ, какимъ былъ и до появленія міра. А что міръ произопель не отъ въчности, что онъ созданъ Богомъ въ опредъленное время, это вначе в не должно быть. Причина этого заключается единственно въ природъ міра, а не въ Богъ. Самая природа міра такова, что

твебуеть неизбъяно происхожденія своего во времени. Міръ, какъ конечное бытіе, необходимо подлежить процессу развитія: онъ долженъ въ епредъленное время вознивнуть, опредъленное . время продолжать свое развитіе, въ опредъленное время завершить его. Даже въ человъческихъ произведенияхъ мы находимъ нъкоторое уяснение того, почему миръ долженъ быть сотвореннымъ не иначе, какъ въ опредъленное время, по требованию самой природы міра. Возьмите опять хотя бы картину или какой-либо архитентурный памятникъ. Дать обществу вартину или поставить и открыть архитектурный памятникъ художникъ самъ по себть имъгь бы возможность несравнение раньше, чъмъ онъ это двиветь. И это зависить не оть художника, но оть свойствъ матеріала, ямъ употребляемаго: напримеръ враски могутъ быть приготовлены и затъмъ высохнуть только въ опредъленное вреия.... Богь же, какъ въчный и всемогущій когь бы создать міръ изначала и въ одно мгновеніе, но это не вязалось бы съ понятіемъ о міръ и самый міръ сдълался бы инымъ. Въ самомъ двив міръ ввченъ не только по идев своей, но и по своему появленію, онъ самъ сталъ бы своего рода абсолютнымъ и тогда было бы два абсолютныхъ бытія, а это — дуализмъ, недопусваемый здоровой человъческой мыслыю. Это-то все и опущено явъ виду Спенсеромъ и цитуемымъ имъ Манселемъ. Разсуждая о томъ, что Богъ сталъ причиною въ извёстное лишь время и что въ автъ сотворенія міра онъ будто-бы перешель изъ одного состоянія въ другое, противоположное состояніе, Спенсеръ опустивъ изъ виду и христіанское ученіе о трехъ вицахъ Божества, съ новой стороны разръшающее недоумънія и возраженія, высказываемыя по вопросу о мнимой наміняемости Бога всявдствіе творенія. Отъ ввиности рождая Сына и изводя святаго Духа, Богь отъ въчности же является причинно-дъятельною силою....

Безъ затрудненій же разрішаются и остальныя возраженія Спенсера и цитуемаго имъ писателя. Такъ, что касается мысли, будто бы актъ творенія міра ограничиваеть независимость абсолютнаго, то относительно ея замітимъ слідующее. На какомъ логическомъ основаніи утверждаеть Спенсеръ, будтобы мыслить о первой причинъ, какъ вполит независимой, значить мыслить о ней какъ о чемъ-то, существующемъ въ отсутствіи всякаго. другаго бытія? Понять это трудно. Коль своро Богь полагаеть силою своей премудрости и своего всемогущества начало конечному бытію, то, очевидно, не Богъ зависить оть последняго, а последнее отъ Бога. Даже въ области человеческихъ отношеній странно говорить о томъ, что такой-то поэть зависить оть своего поэтическаго произведенія. Если я посажу зерно растенія въ вемлю и всячески помогаю его нормальному всходу и росту, то развъ сумасшедшій человъвъ станеть утверждать, будтобы я завишу отъ посаженнаго и делъемаго мною растенія. Не безмврно-ди болве дико говорить о зависимости Бога отъ его ничтожнаго самого по себъ творенія? Но Спексеръ говорить, что, если для Бога необходимо присутствіе другаго бытія, то Онъ отчасти зависеть оть него. Но откуда же взядь этоть англійскій мыслетель, будтобы для Бога необходимо вонечное бытів. Эта необходимость не следуеть ни вообще изъ правильнаго понятія объ абсолютномъ, ни изъ христіанскаго ученія о Богь. Богъ, творя міръ, чревъ то выполняеть не какую-либо роковую необходимость, а реализируеть лишь свое желавіе даровать разныя блага творямъ. Что желаніе это и его исполненіе не суть акты необходиные, а плоды свободы, видно уже изъ самаго сотворенія міра во времени. Пантонзиъ, уничтожающій въ Богв и свободу воли, не даромъ не отдълнетъ бытіе Бога отъ бытія міра и по времени....

Опрометчиво спрашиваетъ Спенсеръ и о томъ, какъ изъ абсомотнаго можетъ возникнуть относительное, изъ безконечнаго конечное? Еслибы этотъ вопросъ былъ обращенъ не къ текстамъ, а къ пантеистамъ, тогда онъ былъ бы умъстенъ и основателенъ: по пантеистическому возгръню дъйствительно выходитъ такая нелъпица, что абсолютное проявляется и раскрывается въ конечномъ, производя послъднее изъ себя, изъ своей сущности. Теизмъ же училъ и учитъ какъ разъ противоположному, говоря, что Богъ произвелъ конечное не изъ Своего существа, а вызвалъ его къ бытю Своей всемогущею волею. А что всемогущая воля можетъ дать бытіе конечному, въ этомъ не заключается ни самопротиворъчія, ни чего-либо страннаго и противнаго здравымъ соображеніямъ разума. Напротивъ, для Бога, какъ всесовершеннаго, вполив естественно произвести несравненно низшее Себя бытіе актомъ Своей всемогущей силы-

Если своего рода творчество свойственно даже людямъ въ сферъ искусства, то полное творчество должно быть необходимыми свойствомъ абсолютнаго Существа. Напрасно при этомъ увъряеть Спенсеръ съ своимъ единомышленникомъ Манселемъ, будто бы нельзя вообще понять появление относительнаго. Напротивъ, ничего нътъ сроднъе нашей мысли и яснъе для ней, какъ то, что относительное возникаеть, получаеть начало бытія. Человъкь постоянно убъждается тысячью разнородныхъ фактовъ въ этой истинв. Не было на светь такого-то растенія, такого-то животнаго, такого-то человъка, и воть они возинкають или раждаются. Но сдвлаемъ уступку Спенсеру: допустимъ, что мы вовсе не въ состоянів понять <sup>80</sup>) появленія относительнаго. Невозможность понять процессъ перехода отъ небытія въ бытію ничего не говорить ни противъ возможности, ни противъ дъйствительности таковаго перехода. Не распространяюсь уже о томъ, что Спенсеръ, обязанный говорить о реальноми небыти относительнаго, вакъ о чемъ то, немирящемся съ разумомъ, приводить доказательство, свидътельствующее о быти относительного въ нашемъ мышленіи, а это уже совствы иное дело и противъ возможности появленія относительнаго, которое раньше несуществовало, ничего не говорить да и говорить никакъ не можеть.

Наконець, и высказываемое Спенсеромъ возражение противъ сотворения материи и пространства изъ ничего не только слишкомъ устаръло, но и нисколько неопасно для теистическаго учения о происхождении міра. Посмотримъ на дъло сперва съ отрицательной стороны. Лица, непоставляющія абсолютное въ матеріи, но въ тоже время не допускающія сотворенія ея изъ ничего, неизбъжно должны стать если не на пантеистическую, то на дуалистическую точку зрвнія, т.-е. должны признать, что рядомъ съ абсолютнымъ отъ ввиности существовала матерія. Представляя же матерію безначальною и ввиною, мы неизбъжно переносимъ и должны перенести на нее свойства исключительно принадлежащія божеству. А если такъ, то допускается уже два божества или два абсолютныя бытія. Очевидно, это допущеніе

<sup>80)</sup> Подное пониманіе не дается намъ даже относительно самыхъ простыхъ вещей, окружающихъ насъ, а потому здёсь должна быть рёчь объ относительномъ пониманіи.

двухъ абсолютныхъ не разумно: одному изъ нихъ не ва чъмъ существовать, такъ какъ по самой сущности двла одно изъ нихъ должно лишь повторять другое, а существование мыслимо на догическомъ основании только при различии. Но коль скоро допускается различіе между матерією и абсолютнымъ, то матерія не должна обладать ваними-либо свойствами, исключительно принадлежащими абсолютному, а следовательно должна мыслиться, вавъ относительное или условное, воторому самобытность или въчность не можеть принадлежать. Съ другой стороны, если допустить, что для произведенія міра абсолютное нуждалось въ отвив данной матеріи, то значить оно имветь ограниченное могущество, а следовательно не есть и подлиние абсолютное. Не допускающіе творенія изъ ничего неизбіжно должны запутаться въ этихъ несообразностяхъ и противорачіяхъ и лишають оебя всявой возможности обойти или устранить ихъ. Говоря это, мы можемъ опереться и сослаться на Спенсера же. Вър самъ онъ десятки разъ повторяеть ту мысль, что абсолютное должно быть только одно и что рядомъ съ нимъ не должно стоять нечто, сволько-нибудь ограничивающее его или одинаковое съ нимъ. Значитъ, если онъ не хочетъ впасть въ противорвчие съ собою и савляться сторонникомъ столь несостоятельного ученія, какъ дуализмъ, то долженъ признать твореніе изъ ничего, твиъ болве, что самъ же онъ хорошо показаль неудовлетворительвость другой возможной точки арвнія-пантенстической. Такимъ образомъ, за сотвореніе міра изъ ничего сильно говорить уже то обстоятельство, что въ противномъ случат дело окончательно вапутывается и затемняется. Но говорять: изъ ничего не бываеть ничего. Фраза эта издавна и назойливо повторяется противниками христіанскаго ученія о творенія міра, но повторяющіе не обременяють себя столь въ этомъ случав необходимымъ вопросомъ: откуда и какимъ образомъ извъстно имъ, что изъ ничего всегда не бываеть инчего? Ссылка на узкій и поверхностный опыть, обывновенно двлаемая ими, ничего окончательно рвшающаго, въ себв не заключаеть. По этому вопросу мы нарочито приведемъ взглядъ одного изъ выдающихся современныхъ мыслителей и ученыхъ. "Творится ли, говоритъ Навиль, въ настоящее время матерія? Химическіе анализы показали, что въ предвлахъ нашего опыта нивакой элементь матеріи ш

появляется вновь, ни исчеваеть. Желудь не творить вещества дуба, которое заимствуется полностью ихъ элементовъ почвы и атмосферы. Когда дубовое дерево исчезаеть въ жару костра или. очага, въсъ этого дерева отыскивается сполна весь въ золь и жъ элементахъ пламени и дыма. Отъ этого фанта, хорошо установленнаго въ предблахъ нашего опыта, не имфють однако права заключать, что никакой новой матеріи не привходить во ·вседенной 81). Совершенно резонное мивніе. Изъ того, что въ предвлахъ нашего узнаго и поверхностнаго опыта не возникаеть вновь матеріи, не логично завлючать вообще въ невозможности творенія матеріи и теперь. Скажуть, что съ возникновеніемъ новыхъ элементовъ матеріи измінилось бы движеніе вселенной. Но развъ намъ извъстно во всей полнотъ это движение? Но если даже васательно матеріи не догично, на основаніи лишь нашею опыта, утверждать невозможность появленія новыхо элементовъ матерія и теперь, то къ области духовной живни человъка еще менње приложимо положение: изъ ничего не бываеть ничего, выдаваемое почему-то за аксіому. Духу человъческому свойственно творчество, хотя бы и относительное. Еслибы мы поглубже и побезпристрастиве обсудили, откуда и какъ берутся и формируются въ человъкъ если не всъ, то по крайней мъръ многія представленія и идеи, то должны бы были придти къ той мысли. что они въ извъстной степени творятся нашимъ духомъ не изъ чего-либо 84). Какъ видимъ, возражение Спенсера противъ догмата о твореніи изъ ничего опирается на такое основаніе, которое по меньшей мъръ подвержено сильному сомнънію. Но допустимъ, что безусловно върно свидътельство нашего опыта, что изъ ничего не бываеть ничего. Развъ ръчь идеть о томъ что телерь происходить въ предвлахъ нашего опыта? Двло касается первичнато возникновенія матеріи. При чемъ же туть ссылка на теперешній порядовъ вещей? Если нельзя допустить, чтобы ограниченное бытіе всегда существовало или само себя произвело, то не остается ничего оругаго, какъ признать создание

<sup>81)</sup> Стран. 101 въ сочинении: Логика гипотезы (Спб. 1882 г.).

<sup>\*2)</sup> Если кому-либо покажется наша мысль невірною, просимъ опровергнуть ее серьезно, и мы тогда откажемся оть ней, когда увидимъ, что опроверженію насъ мы не въ состояніи противопоставить contr-опроверженія...

его Богомъ изъ ничего. Богу и вполнъ прилично сдълать это. При своемъ всемогуществъ Онъ есть полнота всякихъ, непротивныхъ Его мудрости и святости, возможностей. Слъдовательно, Ему должено принадлежать именно твореніе изъ ничего въ полномъ и исключительномъ смыслъ этого слова. Нашему разуму противоръчило бы ученіе о происхожденіи міра изъ ничего тольковъ томъ случать, еслибы при этомъ не допускался Нъкто, посвоей природъ безусловно способный къ произведенію міра изъ ничего.

Къ разсмотрвинымъ недоумвинямъ по вопросу о происхожденіи міра графъ Толстой прибавляєть мысль о невозможноств сотворенія міра въ шесть дней <sup>83</sup>). Сколько мы знаемъ, православная церковь никогда не объявляла догматомъ то, будто міръ сотворенъ въ шесть наших дней. Анализируя библейское повъствование о творения мира, мы также не видимъ надлежащихъ основаній ит тому, чтобы все дни творенія понимать такъ, вакъ теперь мы понимаемъ дни. Значить, съ этой стороны недоумъніе графа Толстаго само собою падаеть. Что же насается отношенія библейскаго сказанія о твореніи міра въ естественно научнымъ догадкамь о происхождении міра, то мы обращаемь вниманіе графа Толстаго и его единомышленниковъ на следующій знаменательный факть. Весьма многіе первовлассные натуралисты. какъ напр. Копериивъ, Ньютонъ, Кеплеръ, Галлеръ, Ейзеръ, Шуберть, Вагнеръ, Мюллеръ, Гершель, Кювье, Агассисъ, Баръ. Уоллесъ и другіе, то сполна раздъляли библейское ученіе о происхожденіи міра, удивляясь высоть и върности этого ученія, то по частямъ признавали его, питая надежду на то, что съ дальнамини успахами естествознанія и остальныя части этого ученія найдуть полное подтвержденіе вь открытіяхь естествознанія. Съ своей стороны заметимъ, что въ настоящее время общая в главная сторона библейского повъствованія о твореніи находить себъ поразительное подтверждение въ естествознания \*\*). Но грасу

<sup>\*\*)</sup> Любопитных отсываемь въ нашей статью: Мухаммеданская космоюным напечатанной въ 7—8 кн. Православнаю Обозръния за 1889 годъ: и изъ этой статьи можно видъть многое по этому вопросу...



<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Удивительно, какъ это опускаетъ и графъ Толстой изъ виду, что сотвореніе міра въ шесть, положимъ, дней приписывается всемонущему Богу, а не комулибо иному...

Толстому представляется неразумнымъ не только сотвореніе міра Богомъ наъ ничего, при томъ въ теченіе шести дней, но и существованіе духовъ, именуемыхъ ангелами. Чтобы отвертать бытіе последнихъ на достаточномо основанів, графъ Толстой долженъ бы сперва узнамь, что они несомивнио не существують, что они нигав не обитають и никогда и никавь заявляли о своемъ существованін. Но какъ бы онъ могь бы это узнать? Для этого требуются непосредственное знакомство со -встыи областями вселенной, даже недоступными человическому наблюденію, самое точное знаніе всего, что происходило съ людьми и для людей съ первыхъ моментовъ появленія ихъ и до настоящей минуты, и осязательныя донавательства ложности библейскоцервовныхъ сказаній о явленіяхъ и действіяхъ ангеловъ. Думаемъ, что даже и Левъ Толстой не отважится признать за собою хоти бы только способность и возможность из этому. А если такъ, то во имя чего же онъ отвергаетъ бытіе ангеловъ? Очевидно, только во имя предезятой и ложсной иден. Имъй онъ болъе трезвое и здравое понятіе о Богв, и тогда онъ поняль бы по врайней мврв то, что воль скоро Богь создаль а) чувственный и б) духовно-чувственный міръ, то онъ могъ создать и в) спеціальнодуховный міръ, что изъ представителей этого міра, какъ разумносвободныхъ существъ, нъкоторые могли нравственно пасть и что ванъ оставшимся добрыми, такъ и ставшимъ злыми должно быть свойственно стремленіе вліять на людей, для наковаго вліянія возможны и своеобразные пути и способы. Все это и графъ Толстой нашель бы согласнымъ съ разумомъ, какъ находять это вполив согласнымъ съ разумомъ миллоны людей, изъ коихъ многіе несравненно больше знають и гораздо основательніве разсуждають, чвыть онъ. .

Легко догадаться, какъ относится Л. Н. Толстой съ своимъ главнымъ руководителемъ и къ общечеловъческой въръ въ Промыслъ Божій. Человъчество всегда въровало и въруетъ, что Богъ, создавши вселенную, не относится къ происходящему въ ней въ жачествъ безучастнаго эрителя, ничъмъ и никакъ не воздъйствующаго на ходъ вещей, а напротивъ хранитъ свое созданіе и руководитъ судьбами міра и въ особенности человъка. Для Сценсера съ Л. Толстымъ мысль о Промыслъ Божіемъ есть не иное что, какъ порожденіе невъжества. Съ этой точки эрёнія, кото-

рая теперь такъ распространена благодаря Спенсеру и его единомышленникамъ, все въ мірв и въ человъческой жизни происходитъ по необходимымъ естественнымъ законамъ и изъясняетсяизъ естественной связи причинъ и дъйствій. Отсюда не толькодля какого-либо чудеснаго событія въ мірв, но и для какого быто ни было "вмъщательства" Бога въ ходъ событій въ окружающей человъка прародъ и въ его собственной жизни не былои нътъ мъста. Обстоятельно опровергать такую антипровиденпіальную точку зрвнія здъсь не мъсто, а потому мы скажемъ лишь нъсколько словъ.

Все заставляеть насъ сказать, что выра въ Проныслъ Божій, даже независимо отъ неизмфримо благотворнаго воздъйствія п вдіянія ея на весь строй нашей жизни, представляется несравненно разумные, чымъ отрицаніе промышленія Божія о міры. Это отрицание Промысла Божия исходить непременно изъ одно-сторонняго и ложнаго взгляда на Бога и міръ. Правильное жепонятіе о нихъ непремвино требуеть въры въ промышленіе Божіе о міръ. Если Богъ есть всесовершенный личный духъ весли міръ есть созданіе Его, — а это, какъ мы видвли необходимо признать, -- то Богъ долженъ и можеть находиться въ самыхъ живыхъ и непосредственныхъ отношенияхъ въ міру и человъку. Въ самомъ дълъ, развъ мыслимо на какихъ-либо серьёзныхъ основаніяхъ, чтобы премудрая, всеблагая и всемогущав. сила, разъ обнаружившись въ создании конечныхъ существъ в предметовъ, затъмъ навсегда совершенно ушла въ себя и лишь равнодушно взирала на то, что съ ними и въ нихъ происходитъ? Въдь не истощилась же эта премудрая, благая и мощная сила. въ актъ творенія и вообще не потерпъла какого-либо измъненія. Напротивъ, и по созданіи міра. Она осталась такою же, какоюбыла до сотворенія міра. А если это вив всякаго сомивнія, тозначить Богь, создавши мірь и человъка, не можеть предоставить ихъ собственной судьба, если не хочеть ограничивать своей. премудрости, благости и могущества. Къ таковому же ограниченію двятельнаго проявленія своей премудрости, своей биагости п своего могущества Богь не имветь ни мальйшихъ побужденій не только въ себъ самомъ, но и въ созданныхъ Имъ міръ и человъкъ. Всякій знасть, что какь бы ни быль прекрасень міръ, вышедшій, такъ-сказать, изъ рукъ Творца своего, онъ не могь и не можеть быть вполна совершеновь: условность и ограниченность есть неизбриный удраз всего твариаго. Но жань же можеть услев ное и ограниченное буществовать, развиваться и достигать: предпоставленныхъ ему цвлей бесъ поддержки, бесъ содъйствіян безъ руководства со стороны самобытнаго всесовершеннаго существа? Понять это невозножно, есля спотреть на дало серьевиже. Эта невозможность станеть еще большею, есля мы возьмемъ во внеманіе, что въ составъ вселенной входеть невзивримое множество разумно-свободныхъ существъ, способныхъ по собственной винціативи, намиренно и на великому своему несчастію убловяться отъ выполненія возложенных на нехъ долга и задачи и чрезъ то могущихъ вносить разстройство в бевпорядовъ и въ овружающую ихъ область условнаго и ограниченнаго бытія. Такинъ образомъ, не только повятіе о Богв, но и понятіе о мір'в необходимо требують привимия промыслительной двятельности Бога во вселенной. Но провышление Бога о мірв не только требуется правильнымъ понятіемъ о нихъ, но в свидътельствуется самымъ фантомъ существованія міра в дарствующемъ въ немъ порядкомъ, поддерживаемымъ высшею свлою, несмотря на разнородность дъйствующихь въ мір'я свль и на взаимный антагонизмъ ибиоторыхъ изъ нихъ. Мы не забываемъ, что люди, не хотящіе признавать двиствія промінола Вожія въ міръ, надавна нанемогали и изнемогають въ усиліяхъ показать, будтобы мірь полонь воякаго нестроснія и зла. Но мы не забываемъ и того знаменательнаго факта, что другіе изъ ожесточенныхъ противниковъ провиденціализма съ неменьшей настойчивостью и обстоятельностью говорять о томъ, будтобы въ міръ все само собою идеть наидучшимъ образомъ в будтобы нестроенія в вло не только составляють случайныя в единичныя явленія, по и служать переходной ступенью къ большему и большему совершенствованію міра. Очевидно, эти противоположные взгляды ослабляють и даже уничтожають одинь другаго, и потому намъ здвоь ивтъ нужды опровергать ихъ. Мы въ правъ сказать даже: наждое изъ этехъ возарвай, очииденное отъ присущей ему односторонности и соглашенное съ другимъ, говоритъ своръе не противъ промышленін Бога о міръ, а за дъйствительность этого промышленія....

Что во вседенной и въ частности въ судьбахъ дюдей дъйствуетъ, на ряду съ обычными естестденными силами и законами, промыслительная сила Божія, этого не въ состоянія осперить представители такъ называемаго механическаго міровозарвнія и оъ Спенсеромъ во главъ. Чтобы сдълать это на достаточномъ основанія, представители механического міровозарфиія долины повазать и доказать, что не только въ области природы, но н въ человъческой живни всегда и во всего безъ исключения нвденіяхъ дъйствовали и дъйствують одни естественные и ниенно такіе-то и такіе-то дъятели. Но кто-же и какимъ-же образомъ можеть узнать это? Никто изъ представителей естествознанія не можеть ответить даже на такой вопрось: почему мменно тогда-то и тамъ-то выпаль дождь или сивгъ или почему именно въ такомъ-то году преоблядали летомъ необычайныя жары, а зимою овирвнотвовали чрезвычайные морозы. Даже на эти вопросы не въ состояній давать точнаю и доказательнаю ответа естествознаніе. Если же некоторые натуралисты и вичатся темъ, будто бы они изъяснити изъ однихъ естественныхъ дъятелей даже развитіє воего растительнаго и животнаго царства, то відь это не болье, какъ чисто-ребяческое самообольщеніе. На самомъ же дълв они большей частью лишь вапутали, чвиъ изъяснили трактовавшееся ими дело. Что насается до судебъ человечества, отдъльныхъ народовъ и частныхъ лицъ, то точно также никакому .историку не удавалось и никогда не удастся наъяснить эти судьбы дишь изъ необходимой натуральной связи причинъ и дъйствій. Въ этой области даже еще менъе, чъмъ въ области природы, вовможно такое изъясненіе. Гдв двйствують существа, одаренныя свободою воли, тамъ, строго говоря, нельзя даже говорить о существование какихъ-либо необходимыхъ законовъ, которымъ-бы подчинялась живнедвятельность ихъ.... Не имъя основаній вообще озвергать действіе промысла Божія въ міре, представители механического міровозаржнія не имжють достаточныхъ основаній враждовать и противъ допущенія чудесныхъ или чреввычайныхъ проявленій промышленія Божія о міръ. Если человъкъ разными путями и способами воздъйствуеть на природу, намъннетъ ен предметы и разнообразно утилизируетъ ее для своихъ цълей, пользуясь законами же и силами природы, то не твиъ болъе ли Богъ, Творецъ природы и виновникъ ея силъ

ч законовъ, можетъ, въ виду важныхъ религіозно-правственныхъ цімей, совершать въ мірів необычайныя двійствія свои, привнося **ЕВЧТО НОВОЕ, НО ПОЛЬЗУЯСЬ ЭТИМИ ЖЕ СНЛАМИ И ЗАКОНАМИ,** ХОТЯ и недоступнымъ нашему знанію образомъ 85). Между твиъ, люди въ роде графа Л. Толстаго признають за человекомъ возможность самаго широкаго и глубокаго воздействія на природу, но отказывають Богу въ особомь воздействи на природу и человъка! Еще болъе странно это потому, что весьма многія чудесныя явленія въ исторіи составляють пеоспоримый факть. Отрицая воспресеніе Інсуса Христа и другія подобныя чудеса, Л. Толстой не сообразнив того, что самъ Інсусъ Христосъ есль несомивниое чудо своего рода, какъ объ этомъ свидетельствуютъ даже враги чудеснаго. Бауръ, Штраусъ, Шварцъ, Ренанъ, Теренціо-Маміани и др., употребивши массу усилій изъяснить личность, ученіе и жизнь Інсуса Христа изъ естественныхъ причинъ и условій, вынуждены были въ конць концовъ честно признаться, что Онъ выше этихъ причинъ и условій и неизъяснимъ изъ нихъ.... А если такъ, то на какомъ же вполив разумномъ основаніи вообще отвергается возможность и дійствительность чудесныхъ событій въ мірв для блага человвчества и міра? Такихъ основаній мы не знаемъ, сколько ни старались узнать ихъ отъ противнивовъ чуда.... Но,-говорять,-если Богъ промышляеть о мір'в и челов'яв, то почему же самыя горячія мольбы людей, обращенныя въ Богу, не исполняются? Графъ Толстой приводить въ примъръ даже себя самого: онъ-де испренно и пламенно молнася нъкогда, но Богъ не услышалъ и не исполнилъ его мольбы. На это мы отвътимъ слъдующее. Во-первыхъ, было и есть много лицъ, которыя заслуживають полнаго довърія и которыя свидътельствують сами, что именно вслъдствіе испренней молитвы даровано было имъ Богомъ то или иное просимое благо. Не даромъ же человъчество издавна молится. Не будь исполненія молитвъ, изсявла бы и потребность въ нихъ. Во-вторыхъ, многіе ли научились молиться тавъ, вакъ должно? Въ-третьихъ, почему мы можемъ быть увърены, что въ своихъ молитвахъ мы



воскресенія Інсуса Христа смотри въ нашей статьй, нашечатанной въ 3 и 4 живгі «Православнаго Обозрівнія» за 1885-й годъ.

просимъ именно о томъ, что несомивнио служить въ нашему духовному благу или къ истинному благу другихъ людей? Наменецъ, имвемъ ин мы основание утверждать будтобы наша горячая молитва вообще не сопровождается благими последствіями для насъ-ии или для другихъ, за кого мы молимся? Вогъ, вная лучше насъ, что наиболье благотворно для насъ и для нашихъ ближнихъ, можетъ даровать намъ и, конечно, даруетъ иное, чвиъ что мы просили. Что касается до молитвы графа Льва Толстаго, о воторой онъ говорить въ своей исповади 36), то пусть самъчитатель рёшить, взявши во вниманіе весь разсказь автора не была ли эта молитва скорве богохульною.... Закончу рвчь о молитев словами Джевонса: "есть ученые люди, которые утверждають, что провидение невозможно и молитва безпельна, потому что законы природы неизмины. Отрицательныя заключенія относительно стремленій и надеждь человіна выводятся не стольконаъ частныхъ наукъ, сколько изъ догической природы самой науки. Но я могу сказать, что мои собственныя занятія логивою поволебали мою увъренность въ этихъ отрицательныхъ выводахъ. Законы природы суть единообразін, существованіе воторыхъ мы наблюдали въ дъйствіи извъстныхъ матеріальныхъ агентовъ, но догически невозможно доказать, что и всъ другіе агенты должны действовать такъ-же, какъ эти 487).

A. Tycess.

(До слъдующей книжки).

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Стран. 685 въ сочинени "Оспови Науки" (Спб 1881 г.).



<sup>\*6)</sup> Страница 39—40.

## ЧТО БУДЕТЪ СЪ ЗЕМЛЕЮ?

## (Эсхатологическій опыть)

...«Земля и всё дёла на ней сгорять.. воспламенення небеса разрушатся, в разгорёвшіяся стихін растають... Ожи-даемъ новаго неба и вовой вемли».... (2 П. III, 10. 12. 13).

Задача этого очерка: повазать правильное и осмысленное отношеніе христіанскаго ума къ философскимъ и естественнонаучнымъ гипотезамъ о судьбъ земли, появляющимся массами въ разныхъ изданіяхъ заграничной печати. Дучшее средство къ этому не столько изложеніе и критическій разборъ всѣхъ этихъ гипотезъ, сколько обстоятельное по возможности раскрытіе и выясненіе христіанскаго ученія о концѣ земли, занимающаго далеко не случайное и не послѣднее мѣсто въ системѣ христіанскаго міровоззрѣнія; а это обстоятельство, а также и другія соображенія даютъ основанія думать, что христіанское ученіе о послѣдней судьбѣ земли можетъ представлять интересъдля всѣхъ образованныхъ, интересующихся богослововими вопросами.

I.

Обворъ и характеристика главнъйшихъ омлосооскихъ и научныхъ гипотезъ о концъ вемли.

Важность эскатологін вообще и вопроса о судьбі земли въ частности. — Три типа гипотезь. — Механическія гипотезы. — Канть, Секки и нептунисти. — Эволюціонизмъ и позитивизмъ: Герб. Спенсерь, Литтре и Канть. — Мивнія древнихь о конців земли. — Э. Гартманъ.

Въ изысканіяхъ, относящихся иъ будущему, иъ последнимъ -судьбамъ міра и человъва, Св. Писаніе не видить простой праздной пытливости, напротивъ, тамъ и сямъ оно поощряетъ эти изысканія, приглашаеть къ занятію пророческимъ словомъ; такъ ап. Петръ говорить: "...вы хорошо дълаете, что обращаетесь къ пророческому слову, какъ къ свътильнику, сіяющему въ темномъ мисти (2 П. 1, 19), а св. Іоаннъ Богословъ считаеть счастливыми читающихъ и слушающихъ написанный имъ Аповалицсисъ. т.-е. отвровеніе о судьбахъ цервви и міра: блажень, говорить онъ, читающій и смушающій слова пророчества сего (Апк. 1, 3). Отцы церкви никогда не чуждались эсхатологическихъ ивследованій; они всегда признавали за ними важное практическое значеніе, такъ какъ эсхатологическія убъжденія непремънно дъйствують опредвляющимь образомь на наше вравственное поведеніе. Неудивительна послів этого та настойчивость у нівкоторыхъ св. отцевъ, съ какою они рекомендують эсхатологическія ванятія, такъ напр. св. Ефремь Сиринь говорить: "не преставай испытывать Божественныя Лисанія, не преставай вопрошать матерь свою-церковь, когда прійдеть желанный Женихъ; разспрашивай и развъдывай о знаменіи Его пришествія... Не преставай вопрошать, пока въ точности не узнаешь; не преставай прибъгать въ помощи внающихъ о семъ въ точности $\alpha$  1). По практической важности вопросъ о судьба этого видимаго міра, нашей планеты стоить наряду почти съ вопросомъ о безсмертін. Въ самомъ діль, кому не важно знать, что будеть съ землею? Неужели она когда-нибудь прекратить свое существо-

¹) Тв. св. о. въ руссв. перев., над. при М. Д. А. т. XV, стр. 133.

ваніе? Неужели какая-нибудь случайно натолинувшаяся наземью комета положить конець всему... всему? Легко сказать! Всему, чемъ жило, чемъ дышало, къ чему стремилось столькотысячельтій бъдное человъчество?! Тогда всемірная исторія -только пустая всемірная трагикомедія; цивилизація, прогрессъ, всявія высшія культурныя стремленія—жалкая дребедень, жизньна землъ тернетъ смыслъ и привлекательность, надо всъмъ стоить мертвящее, убійственное "къ чему?". Мъсто энергіи заступають апатія и ввіэтизмъ, жизнь превращается въ свучный и печальный сонъ. Съ другой стороны, такихъ же результатовъ для жизни можно ожидать и отъ противоположнаго убъжденія, что вемля наша будеть существовать въчно, неизмънно пребывая такою же, какою она была искони и продолжаеть быть, будеть существовать въчно со своимъ безплодіемъ, со своими громадными ледяными и знойными пустынями, бездождіемъ, засухой, голодомъ, наводненіями, землетрясеніями, изверженіями вулканическими, бользнями, губительными эпидеміями и проч.; въчно будеть ареною вровопролитныхъ войнъ, въчной взаимной борьбы населяющихъ ее людей, "борьбы за существованіе" совстии ея отвратительными аттрибутами - несправедливостью, жестокостью, вёроломствомъ и проч.; вёчно будетъ свидётельницею до приторности однообразной сутолоки человъческихънадеждъ и разочарованій, явни и труда, разныхъ порывовъ и страстей, смъха и слевъ и т. п.; словомъ — постояннаго вруговорота твхъ до безконечности разнообразныхъ явленій, изъкоторыхъ слагается такъ-называемая всемірная исторія. Землявъ ея настоящемъ видъ непривлекательна, она не можеть бытьназвана удобнымъ для человъка жилищемъ. Человъкъ не можетъ выполнить своего человъческого призванія при тъхъ условіяхъсуществованія, какія предлагаеть ему земля: съ него слишкомъ много требуется и почти ничего не дается; трудъ, постоянный трудъ нуженъ ему, но трудъ этотъ не можетъ быть благодарнымъ: зломъ, нестроеніемъ, которыми заражены природа и люди, отравляется этотъ трудъ. Тошно жить на земль при такихъусловіяхъ и безъ всякой надежды на лучшее будущее, на радикальное измънение природы; тогда и ръчи не можетъ быть овакомъ-нибудь прогрессв. Прогрессъ-пустое слово, когда самая жизнь становится для насъ бременемъ. "Самое лучшее — это-

вовсе не раждаться и не видъть солнечнаго свъта, а родившемуся самое дучшее пройти двери смертя и ада и лечь въ могилу" (Өеогнисъ). "О, смерть! посившай въ намъ, върнъйшій врачъ нашихъ бользней, лучшее пристанище въ буряхъ нашихъ скорбей"! (Плутархъ) — вотъ накъ должны чувствовать себя и говорить всв, лишенные, подобно Өеогнису и Плутарку, всякой надежды на лучшее будущее! Наука, искусства, иолитика... какое удовольствіе во всемъ этомъ могуть находить люди въ родъ этихъ мудрецовъ? Вообще, что хорошаго можно ждать для цивилизаціи, для успъховъ соціально-вультурнаго существованія отъ убъжденія, что "что пользы человъку отъ всёхъ трудовъ его, какими онъ трудится подъ солнцемъ?... Что было, то и будеть; и что дваалось, то и будеть двааться, и нъть ничего новаго подъ солицемъ... Суета суетъ, все-суета"! (Еввл. I, 2. 3. 9)? Все это ведеть насъ въ признанію громадной важности за вопросомъ о судьбъ вемли. Лишне, кажется, и говорить, что умъ человвческій съ давнихъ поръ стремился, какъ говорять, приподнять хоть маленькій край таинственной завісы будущаго, пробоваль и продолжаеть пробовать свои силы и на этомъ вопросв и, кажется, исчерпаль уже всв везможныя рвшенія по этому вопросу. Всв существующія решенія и гаданія о судьбъ земли можно свести къ тремъ видамъ или группамъ. Въ однихъ объщають въ будущемъ полное прекращение міровой жизни, совершенное уничтожение земли (по однимъ оно совершится при помощи какой-нибудь астрономической или геологической катастрофы случайно и внезапно, а по другимъ это уничтоженіе будеть подготовлено постепенною, неустанно работою цвамкъ въвовъ и даже тысячельтій въ исторіи природы и человъчества); другіе предсвазывають лучшее будущее для земля, види въ исторіи постоянный и непрерывный прогрессъ, постоянную и постепенную побъду хорошаго надъ дурнымъ, добра надъ зломъ, совершающуюся тихо и мирно по основному закону всякой жизни и развитія, закону эволюціи. Наконецъ мы находимъ и среднее между этими двумя рёшеніе о последней судьбъ міра: оно признаеть и истребленіе земли, предполагаеть въ концв міровой жизни великую катастрофу, и въ то же время оставляетъ мъсто надеждъ на обновленіе, улучшеніе земли, признавая за катастрофой, очевидно, лишь очистительное значеніе

/(для новаго, лучшаго нужно истребление стараго, дурнаго; отсюда понятнымъ становится, почему по последнему мненію главную и существенную роль въ катастрофъ играеть огонь: только -ему принадлежить, предпочтительно передъ прочими стихіями, истребляющая и очистительная сила). Мысль о случайномъ, внезапномъ и неразумномъ прекращении міровой жизни должна бы, -собственно, принадлежать только тэмъ, которые разделяють механическое возарвніе матеріалистовъ на вселенную, по котогрому все во вселенной и сама вселенная въ целомъ обязана своимъ происхожденіемъ и образованіемъ слопому случаю и -счастивой игръ силъ природы, случайно удачной комбинаціи -атомовъ, матеріальныхъ элементовъ, по воторому, следовательно, не представляется ничего неестественнаго въ мысли о случай--номъ концъ вселенной отъ какой-нибудь механической причины. вовнившей совершенно случайно, или отъ другихъ случайныхъ -обстоятельствъ (не въчно же игра силь въ природе можеть быть счастивою: шансы равны и за и противъ такой игры...); но оту мысль раздвижить и некоторые изъ астрономовь и естествочиспытатели, не держащихся матеріалистического мірововарвнія. «Въ основъ всъхъ (а ихъ много) гипотезъ такого рода о концъ міра лежить та вфриая мысль, что для человека, видящаго во вселенной лишь слепую игру одного случая и какой-то судьбы, не признающаго надъ всеменной властной и мудро правящей руки Всемогущаго, ничто не можеть поручиться за цвлость и .безопасность вселенной. Кто можеть паручиться намъ, что пути, чио которымъ движутся планеты и другія тыла небесныя, въ самомъ дълъ такъ математически строго разсчитаны, соразмъ--рены? Можно ли, не будеть ли много чести для случая возлагать на него такія большія надежды въ разсужденіи прочности устрой--ства вселенной? Масса встеровдовъ, которые, говорять, суть обломии разрушившихся планеть, эта громадная масса обломковъ, можеть-быть цвлыхъ міровъ, наполняющая пространство между Марсомъ и Юпитеромъ, можеть ли поселить въ насъ слишкомъ -большую увъренность въ безопасности? Пути кометъ могутъ быть безконечно громадны, земля наша, нътъ ничего невъроятнаго, не всъ ихъ видъла; до сихъ поръ ей сходили хорощо эти посъщенія хвостатыхъ свътиль. А что, если вдругь когда--нибудь ей собственнымъ тяжелымъ опытомъ придется дознать,

въ этомъ стройномъ течени свътиль небесныхъ, въэтомъ гармоническомъ, искусномъ распорядкъ, размъщени ихъ, которыми мы такъ любуемся, на самомъ-то двав не все такъ ладно и свладно?... Раздвляющие матеріалистически-механическое міровозарівніе правы съ своей точки арівнія; другісвыводы и соображенія насчеть конца міра для нихъ быле бы невозможны, неправильны. Гипотезъ о механическомъ, случайномъ концв вселенной много-столь же много, сколько много можеть быть для нея опасностей въ природь. По Канту, послеможеть-быть милліоновъ леть, надобно ждать паденія земли, а также и другихъ цавнеть нашей соднечной системы на солщевсявдствіе постепеннаго, микроскопически-наростающаго ослабденія центробіжной силы (вамічено, что черевъ 1000 літь происходить замедление въ осевомъ движении земли на 1/1000 секунды); отъ механическаго столкновенія твль произойдеть сразу. температура той степени, при которой возможно лишь газообразное существованіе тваъ: вся солнечная система превращается тавимъ образомъ въ одно громадное раскаленное тъло. Возможнопредположить и такой конець для нашей вемли после милліоновь льть: закоченьніе, превращеніе въ мертвое, лишенное жизню твло-безъ воздуха, воды, свъта, тепла, растеній, животных, словомъ-безъ всякой жизни (образецъ-луна, которая нъкога, можеть-быть, подобно нашей земль пользовалась жизнію; этосвоего рода естественная, обычная, говорять, смерть для вовхъ небесныхъ телъ); произойдеть это отъ совершеннаго недостатва свъта и тепла на землъ 3), который непремънно последуеть въ будущемъ: солице со временемъ потухнетъ (Секки въ качествъ довазательства уменьшенія солнечнаго свёта указываеть на солнечныя пятна, которыя по его мивнію ничто иное, какъ разрывы въ огненной оболочив твердаго ядра солнца, черевъ которые это ядро и сввозить черными, темными пятнами), а земля, внутри которой теперь развивается громадной высоты температура, совершенно охладится тоже чрезъ милліоны літь. Эта двъ гипотезы представляютъ тъ выгоды, что онъ не совсъиъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По въкоторимъ отъ механическаго и химическаго поглощения земною корою кислорода, углекислоты и воды, см. Zittel «Aus der Urzeit» München 1878, р. 18 (перевед. на русск. яз. проф. Иностранцевымъ).



механичны, допускають даже возможность вычисленій, математики, случайное въ нихъ не такъ резко выступаеть, какъ въ другихъ; но неудобство ихъ въ милліонахъ лътъ, которыми конецъ какъ-то отодвигается въ неопредъленную безконечность, самая возможность и реальность конца, завершительнаго акта міровой жизни двлается чвиъ-то неосязаемымъ, не реальнымъ, чувствуется такъ, какъ будто и не будеть этого конца. Представимъ гипотезы безъ этого неудобства. Случай выступаеть въ нихъ грубо и ръзко. Вотъ примъръ. До сихъ поръ по одной счастливой случайности всегда выходило такъ, что огнедышащія горы поднимались гораздо выше уровня воды, хотя подобныхъ горъ много, напр. въ Тихомъ и Восточномъ Океанв; земля, по увъренію одного англійскаго ученаго 3), непремънно погибиеть отъ взрыва, когда кратеръ какого-нибудь вудкана придется ниже уровня воды (взрывъ всявдствіе соединенія лавы и воды) 4). Въ этомъ же родъ убъждение многихъ ученыхъ и неученыхъ, что земля погибнеть отъ лавы, которая когда-нибудь выступить извнутри наружу (а для этого непременно нужно случиться такъ чтобы вратеры у нынв двиствующихъ и потухшихъ вулкановъ засорились и чтобы въ дъятельности подземнаго огня наступилъ болве или менве продолжительный періодъ затишья; тогда оть громаднаго накопленія внутренняго огня и напора его земля сразу въ нъсколькихъ мъстахъ разорвется; хлынеть огонь на поверхность земли черезъ эти скважины и естественныя, прежнія отверстія (кратеры вулкановъ) — и земля погибнеть въ этомъ огненномъ потопъ). Что касается оцвики этого рода гипотезъ, то должно заметить, что оне ничто более, какъ игра ученой фантазіи въ случай и даже не могуть быть названы въ точномъ смысле научными гипотезами, всегда имеющими дело съ неизмънными фактами и законами природы, а не со случаемъ: вдъсь все построено на "если" (если обстоятельства сложатся такъ-то, то будетъ вотъ то-то), но дъйствительность и необходимость этихъ "если" нисколько не доказывается.

Типъ теорій, утверждающихъ медленную и постепенную под-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Взрывъ земли пророчить въ недалекомъ будущемъ и французскій ученый Викторъ Герольтъ (Herault). См. «Конецъ земли» въ Нивъ 1879 г. № 13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Проф. въ Лондон'в Лумисъ. См. «Воскресн. Досугъ» 1870 г. № 30.

готовку міровой гибели въ самомъ процессю міровой жизни. можно видеть въ ученіи Э. Гартмана о конце міра. По своему направленію Гартманъ принадлежить къ школь такъ называемыхъ пантеистовъ, т.-е. философовъ, отрицающихъ независимое, отдъльное отъ міра существованіе Бога и представляющихъ себъ Его не личнымъ Существомъ, а какою-то таинственною сущностью, загадочнымъ принципомъ, душою міровой жизни, развивающейся изъ него, точнъе - видящихъ въ самой міровой жизни-то жизнь этого таинственнаго существа, которое у Гартмана называется: "безсознательное". Міръ или жизнь этого безсовнательнаго вовив есть следствіе случайно возникщей въ безсознательномъ, прежде бывшемъ въ себъ, жившемъ внутреннею жизнію, жажды жить, т.-е. обнаружить вившими образомъ себя; міръ-продукть инстинктивнаго, сліпаго и неразумнаго (танъ какъ въ безсознательномъ желаніе не могло быть актомъ сознательнымъ) порыва безсознательнаго къ жизни, оттого-то онъ такъ и вышелъ плохъ. Только впоследстви, когда безсовнательное мало-помалу стало приходить къ сознанію самогосебя (а оно сознаеть самого себя преимущественно въ людяхъ), оно стало замъчать неразумность жизни; выражаясь образно, бевсознательное сначала сдълало, а потомъ подумало, какъ говорится. Но сознаніе неразумія жизни въ безсознательномъ (или въ человъчествъ) еще борется съ жаждою жизни, вся исторія человічества зиждется на этой глухой, неустанной борьбізразума съ инстинктомъ, съ безотчетнымъ стремленіемъ къ жизни. Знаніе и жизнь, разсудокъ и воля жить — непримеримые враги: зло и неразуміе жизни слишкомъ очевидны, чтобы они не могли быть замвчены разсудкомъ; отгого, по мврв все большаго и большаго увеличенія сознанія, знанія, интеллигенціи въ безсовнательномъ (человъчествъ) все болъе и болъе ослабъваетъ желаніе жизни. Вся задача, весь смысль и суть міроваго процесса, міровой исторіи состоить въ накопленіи знаній, развитіи интелдекта въ ущербъ жаждъ къ жизни, чтобы въ концъ концовъ получились полная эмансппація разсудка оть воли, полное отвращеніе въ жизни, полная рішимость и нехотініе болье жить. Міръ обязанъ своимъ бытіемъ хотвнію безсознательнаго (человъчества) жить и наобороть, онъ безусловно исчезнеть, когда исчезнеть въ безсознательномъ (человъчествъ) хотвніе жить.

Хотвніе жить, безсознательно присутствующее во ветхъ тваряхъ — даже неодушевленныхъ, совершенной, полной и самой интенсивной формы достигаеть лишь въ человъкъ, въ человъчествъ. Отъ неравумныхъ и неодушевленныхъ тварей нельзя ждать нежеланія жить (ибо у нихъ неть сознанія), нельзя ждать отъ нихъ спасенія міру, т.-е. содъйствія къ его прекращенію нехотвніемъ жить. Остается, следовательно, человечество: от кажись оно отъ жизни-и міру конецъ, ибо въ немъ главнымъ образомъ бъется пульсъ міровой жизни, въ немъ сконцентрирована жажда жизни, хотвніе жить, по своей интенсивности безвонечно превышающее силу хотвнія жить, заключающуюся въ природь. Жизнь когда-нибудь такъ опротиваетъ людимъ, что они сраву ръшатся повончить съ нею, насильственнымъ обрасомъ, всв вдругь по взаимному согласію; съ этимъ универсальнымъ актомъ самоубійства наступить окончательное прекращеніе міровой жизни: отъ міра не останется никакого следа.

Перейдемъ къ теоріямъ второй категоріи, утверждающимъ въ будущемъ обновление вемли, по врайней мъръ измънение порядка вещей теперь существующаго въ лучшему, но отрицающимъ при этомъ надобность въ какихъ-нибудь чрезвычайныхъ событіяхъ, — катаотрофахъ и т. п. Теоріи эти теперь находять свою естественную защиту и основаніе въ получившей широкое примъненіе къ наукъ и популярность (распространенность) въ образованномъ обществъ идеъ вволюціи, прогресса, блестящимъ представителемъ которой является теперь извъстный всему образованному міру Гербертъ Спенсеръ. Сущность теоріи эволюцін какъ въ природъ, такъ и въ исторіи заключается въ признанія постепеннаго и естественнаго перехода вещей отъ низшаго состоянія къ высшему, отъ несовершеннаго къ болве совершенному в т. п. Земля идеть въ лучшему порядку вещей сама собою, совокупнымъ дъйствіемъ силь природы, безъ всякой пооторонней помощи, человъческого вившательства. Этотъ прогрессъ и это законосообразное усовершенствованіе, эволюція находять себъ мъсто не въ одной какой-нибудь области явленій, но решительно во всехъ: эволюціи подчинены не только явленія астрономическія (теорія Лапласа о происхожденіи вселенной), зоологическія (теорія Дарвина о происхожденіи видовъ) и т. п., но и нравственная. Нравственность постоянно улучшается, лю-

бовь и справедливость беруть перевась надъ эгоизмомъ и неправдою, право силы во взаимныхъ отношенияхъ все болве и болье вытьсняется гуманностію — и наступить когда-нибудь пора полнаго торжества альтруизма надъ эгонзмомъ, добра надъ зломъ; пора эта наступить въ свое время и такъ же естественно, вакъ приходить весна, лето, старость и т. п. "Мы полюбимъ тогда человвчество такъ же, какъ любимъ теперь цввты, свътъ солица, пищу", по Спенсеру<sup>5</sup>). Позитивизмъ, выходя изъ иден прогресса, тоже разсчитываеть на лучшее будущее; горячимъ убъжденіемъ Литтре всегда было, что непременно когданибудь наступить время всеобщаго братства, альтрунама, такъ накъ альтруизмъ развивается въ исторіи будго-бы гораздо сильные эгонзма. Много въ этомъ отношении надеждъ возлагають позитивисты на науку, просвъщение, будто-бы вивющия свойство нравственно-облагораживающее, помогающія будто-бы будущему торжеству любви наль эгонзмомъ. Въ общемъ міровозараніе позитивизма носить оптимистическій отпечатовъ: исторія есть непрерывное движеніе впередъ, постоянное улучшеніе. "Два вопроса", говорить Милль <sup>6</sup>), встрачеють насъ въ самомъ началъ" (соціальной динамики Ог. Конта): "существуеть ли естественное развитіе въ дваахъ человвчества и представляеть ли это развитіе усовершенствованіе? Оба эти вопроса Контъ ръшаеть утвердительно однимь и тамъ же отватомъ. Естественный прогрессъ общества состоить въ развитіи нашихъ человіческихъ свойствъ, преимущественно передъ животными и часто органическими аттрибутами нашей природы; причемъ прогрессъ нашей человвчности къ преобладанію надъ животностью подвигается все ближе и ближе въ цвли, хотя и не въ состоянія вполив осуществиться. Таковъ характеръ и направление человъческаго развитія или того, что называется цивилизаціей... На взглядъ Конта главнымъ дъятелемъ въ прогрессъ человъчества представляется его умственное развитие". Наука должна создать счастье человаческое на земла: открытія и изобратенія, постоянныя усовершенствованія въ области техники помогуть чело-

<sup>&</sup>quot;) «Дж. ст. Милль. Огюсть Конть и позитивизмъ», перев. Невлюдова и Тиблена, изд. 1867 г. С.-Петербургъ, стр. 90—91.



<sup>\*)</sup> Изъ рецена. въ Русск. Мысли 1884. III на кн. Фулье: «Critique des systemes de morale contemporaine» Paris 1883.

въку окончательно забрать въ свои руки и покорить своей волъ эту упрямую, теперь пова неповорную природу <sup>7</sup>). Въ будущемъ теперь беззащитный земледілець вполнів можеть быть спокоснь насчеть того, что трудъ его не пропадеть: онъ можеть опереться на агрономію съ ея помощницами — метеорологію, органическую жимію и др. Бользней тоже нечего будеть особенно страшиться: будеть настоящая медицина (развъ только воть оть смерти не отдълаться)... и т. д. Общее наше заплючение о теоріяхъ, выжодящихъ изъ идеи прогресса, таково, что въ нихъ дается слишкомъ широкое и притомъ не оправдываемое дъйствительностью примънение идеи прогресса: этими теоріями природъ обязательно навязывается то, чего въ ней нёть (откуда видно, напримёръ, что любовь береть перевъсъ надъ эгонамомъ?). Все, что говорять намъ теорін прогресса, прекрасно, какъ pia desideria — и только. Этихъ pia desideria и не могло-бы быть, еслибы носители ихъ глубже и яснъе понимали силу господствующаго въ природъ зла и безпорядка, передъ которыми ничтожна всякая наука (прошлое холерное лъто во Франціи, самой позитивной странъ міра, хорошо показало, много-ли можно ждать отъ науви). Необходимо что-нибудь радивальное, что-нибудь необычайное, что съ корнемъ могло бы вырвать зло; природа требуетъ обновленія, а не мелкихъ палліативовъ в). Необходимость какой-

<sup>•)</sup> Правда, мы не можемъ знать, какъ чрезъ какую бы то ни было катастрофу (напр. огненный потопъ) возможно очищение и обновление земли (ясное представление въ этомъ случав требовалобы совершеннвйшаго ученаго всевъдвии невозможнаго для человъка); но это нисколько не должно служить сильнымъ возражениемъ противъ необходимости обновительной и очистительной катастрофы: можно понимать необходимость сильной мёры, можно и не знать способа приложение къ двлу, разъ она будетъ дана намъ. Поэтому нельзя считать особенно нуж ными попитки иткоторыхъ довести до последней степени ясности, почему именно огонь нуженъ и какъ земля можетъ обновиться огнемъ? Въ эсхатологическихъ брошорахъ иткоего Попова проводится мысль, чта главная причина разстройства въ природе злыя двла, оставляющія после себя въ атмосфоре специфически—матеріальные, газовидные осадки (по его митнію добрыхъ и злыхъ людей всегда окружаютъ соотвётственныя дъламъ атмосферы): недоброкачественные эти осадки и долженъ сжечь огонь (такъ понимается: «всё двла на земле сгорять»!) «Какъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. какъ интересныя излюстрація къ этимъ pia desideria ст. «Прогрессь въ природѣ» Бюхнера и «Что такое прогрессъ?» (Ст. 394—395) въ февр. кн. «Русск. Богатства» 1885 г.

нибудь міровой катастрофы для начала лучшаго порядка вещей признавали еще древніе, при чемъ охотно разділялось больше то мивніе, что земля погибнеть, истреблена будеть огнемь; св. Іустинь философъ свидетельствуетъ:... "Сивила и Истаспъ говорили, что тавнное будеть добычею огня. А такъ называемые стоические философы утверждають, что и самъ Богъ разръшится въ огонь и, по измъненіи, говорять, будеть снова міръ « »). Извъстный нъмецкій эсхатологь Шплиттгерберъ (Splittgerber) паходить следы подобнаго ученія у древняго греческаго онлософа Геравлита и у Сеневи 10). Особенно обращаеть на себя его внимание нъмецкая миоологія заключающимися въ ней эскатодогическими указаніями, которыя очень сходны съ Библейскими. "Замъчательнъйшія параллели", говорить онь 11), "къ Библейскому предсказанію о кончинь міра и его обновленін представляеть намъ нъмецкая мисологія. По ней "когда-нибудь міръ погибнеть въ огив... и изъ пепла вознивнеть новый міръ". Воз эти древнія гаданія о міровомъ концъ получають себъ подтвержденіе въ христіанствъ, ученіе котораго о концъ міра принадлежить въ этому последнему разряду эсхателогическихъ гипотезъ. Кавъ же учить о концъ міра христіанство?

II.

## Христіанское ученіе о концъ міра.

Изложеніе этого ученія въ общихъ чертахъ на основаніи данныхъ Св. Писавія Новаго и Ветхаго Завіта. — Сущность этого ученія. — Митиія святыхъ отцевь о конців міра.

Христіанство предсказываеть міру гибель оть огня, но не въ смыслъ окончательнаго истребленія этого міра, а въ смыслъ его измъненія, обновленія, возвращенія къ прежнему неповреж-



будеть (намёненіе земли), сіе должно быть навято нав предметовъ нашего любопытства» говорить на этоть случай св. Григорій Нисскій (Тв-ій св. отцевь томъ XXXVII страница 170).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сочиненія св. Іустина въ русск. перевод'я прот. Преображенскаю.

<sup>10) «</sup>Tod, Fortleben nud Auterstehung» Halle, 19. 1869. S. 176.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. S. 175.

денному міру: міровая катастрофа только реставрація, преобразованіе. Это предсказаніе о конечной міровой катастроф'в заключается въ книгахъ и Ветхаго и Новаго Завъта. Поливе, ашире и ясиве, чвиъ гав-либо, оно выражено во 2 Птр. 3, 7, 10, 12, 13 Сомивніе въ возможности конца міра, міровой катастрофы, которая не только нарушила бы обычный, твердо установившійся порядовъ явленій на земль, но и уничтожила бы эту последнюю, по апостолу не должно и не можеть искать себъ опоры въ этомъ самомъ неизмънномъ порядкъ, круговоротъ м обычномъ теченіи міровой жизня: и передъ потопомъ люди могли бы говорить:... , съ тъхъ поръ, вакъ стали умирать отцы, отъ начала творенія, все остается также" (ст. 4) но, какъ и оказалось тогда, правильность въ порядив явленій не есть еще ручательство за его неизивнность и ввиность. Значить, міровой конецъ наступитъ внезапно; по времени онъ совершенно совпадеть со вторымъ пришествіемъ Спасителя на землю,жатастрофа разравится надъ міромъ, лишь только явится Славный Судья его - Господь Інсусъ Христосъ. Земля и небо вдругь будуть объяты огнемъ 13); и небо, и вемяя разрушатся, но не окончательно, а только для того, чтобы появиться снова — лучапими, обновленными, словно вакъ-бы очищенными въ огив: будуть новое небо и новая земля, на которыхъ, въ отличіе отъ прежнихъ, будетъ жить правда. Для большаго удостовъренія во всемъ этомъ ап. Петръ ссыдается на обътование самого Спасителя объ этихъ новомъ небъ и новой землъ. Правда, въ евангеліяхъ мы не находимъ записи этого обътованія — именно о новома міръ, но зато есть прямыя слова Спасителя о концъ міра. Мысль о концъ міра Онъ высказываль часто и всегда почти въ одной формъ, такъ въ Мо. XXIV, 35: "Небо и земля прейдуть, но слова мои не прейдуть" (ср. Лв. XXI, 33), Лв. XVI: "Скорће небо и земля прейдутъ, нежели одна черта изъ закона пропадеть (ср. Ма. V. 18). Смыслъ этихъ изреченій "небо и

<sup>12)</sup> Св. Ефремъ представляеть себь этоть огонь въ видь ръки, наполненной огненною жидкостью, на основаніи Дан. VII, 9, 10:... «Какъ снесемь это, братія», говорить св. Ефремь Сиринь, «когда увидимъ огненную ръку, текущую сь яростью, подобно свиръпому морю; поядающую горы и дебри, пожигающую всю землю и делла яже на ней?» т. XIII, стр. 381 тв. св. отц.



земля прейдутъ" (т. е. уничтожатся, изывнятся), "скорве небо и вемля прейдуть ч асиве и лучше можно опредвлить по срви. съ Іерем. XXIII, 20-21: "Если можете разрушить завіть мой о дніви завътъ мой о ночи, чтобы день и ночь не приходили въ свое время; то можетъ быть разрушенъ и завъть мой съ рабомъ Моимъ Давидомъ" (такъ же ст. 25-26). Правильно повторяющаяся сміна, неизмінный порядокъ и теченіе явленій на небіз и земав могуть быть признаны образцемъ неизмвиности и устойчивости (ср. Евнл. I, 4-9); отсюда, чтобы рельефиве, рваче выразить неизминность какой-нибудь вещи, ей въ этомъ отношенін дается преимущество даже надъ образцемъ неизивняемости — небомъ и землею, — и тогда получаются гиперболическія сравненія, смыслъ которыхъ всегда одинъ и тотъ же: то-то в то-то несомивнию, вврию, даже болве вврию, чвиъ та истина, что небо и земля не прейдутъ (скоръе  $2 \times 2 = 5$ , чъмъ это невърно). Очевидно, такимъ образомъ, приведенныя мъста не дають мысли объ изменени, уничтожени земли, дается мысль даже какъ будто обратная: устойчивость и неизмъняемость земль привнается деже міриломъ, единицею міры непаміняемости всімъ другихъ вещей. Но въ устахъ Спасителя, пользовавшагося этою еврейскою поговоркою въ подтверждении неизмънности Божінхъ обътованій и опредъленій, о върности Божіей, выраженіе пебои вемля прейдуть" и др. можеть имъть и буквальный смыслъ, ярче выставляя истину неизмъняемости Божіей. Тогда подобныв выраженія будуть значить: небо и земля, считающіяся образцомъ неизмъняемости, и тъ измънятся, ибо они не обладаютъ по себъ свойствомъ въчности, неизмъняемости: неизмънио однодишь Божество (смыслъ тотъ же, что и въ Ис. 102, 26-27). Въ двухъ другихъ мъстахъ Новаго Завъта не дается мысля о катастрофъ, но прямо обращается внимание на результать ея (вовыя небо и земля) или на обновление земли: такъ св. Іоанвъ Богословъ созерцаеть уже новое небо и новую землю (Ан. XXI, 1). Классическое мъсто изъ Рм. VIII, гдъ объщается измъненіе твари въ новое дучшее состояніе, ея освобожденіе отъ настоящихъ страданій, приведемъ здівсь пока цізликомъ, безъ особенныхъ объясненій, каковыя будуть даны ниже въ своемъ мъстъ. "Тварь съ надеждою ожидаетъ откровенія сыновъ Божінхъ; потому что тварь покорилась суеть не добровольно, во

по воль покорившаго ее, въ надеждъ, что и сама тварь освобождена будеть отъ рабства тавнію въ свободу славы детей Божінхъ. Ибо знаемъ, что вся тварь сововущно стенаетъ и мучится донынь: И не только она но и мы сами, имъя начатокъ Духа, и мы въ себъ стенаемъ, ожидая усыновленія, искупленія тъла нашего. Ибо мы спасены въ надеждъ". (Ст. 19-24). Обращаемся въ Ветхо-Завътнымъ пророчествамъ. Въ 102 пс. ст. 26-27 утверждается невъчность и будущая гибель міра. Мысль о непрочности міра выражена здёсь картинно, конкретно, языкомъ ходячей, народной еврейской астрономіи. "Въ началь Ты (Господи) основалъ землю и небеса дъло рукъ Твоихъ. Они погибнутъ, а Ты пребудещь; и всв они какъ риза обветшаютъ и, навъ одежду, Ты перемънищь ихъ, и измънятся. Но ты – тотъ же, и лъта Твои не кончатся". Одинъ Богъ въченъ и неизмъненъ; все, подучившее бытіе во времени, невъчно, начавшееся должно и окончиться (а таковы небо и земля). Небо и земля въ сравнении съ Богомъ то же, что одежда, которая изнашивается и замъняется новою; земля и небо тоже старъются и влонятся къ разрушенію, -- и наступить со временемъ нужда въ замінів ихъ новыми, что и сдваветь Господь. Здвеь дается, ванъ видимъ, мысль о естественномъ одряжатнім вемли, постепенной подготовив катострооы, возможность которой заключается уже въ самой сущности земли, какъ бытія тварнаго, конечнаго. Точно то же говорится и у пр. Исаін въ 51, 6: "Поднимите глаза ващи къ небесамъ, и посмотрите на землю внизъ, ибо небеса исчезнутъ какъ дымъ, и земля обветщаетъ какъ одежда, и жители ея также вымрутъ"...

Въ этомъ мъсть нъть только указанія на обновленіе земли. Самыя яснъйшія въ Ветхомъ Завъть пророчества о созданіи новаго міра чрезъ истребленіе стараго находятся въ двухъ мъстахъ пр. Исаіи. Классическое мъсто—65, 17: "вотъ Я творю новое небо и новую землю, и прежнія уже не будуть воспоминаемы, и не прійдуть на сердцв"; также: "какъ новое небо и новая земля, которыя Я сотворю, всегда будуть предъ лицемъ Моимъ, говорить Господь, такъ будеть и съмя ваше" (66, 22). Можно видъть указаніе на будущую катастрофу и въ 66, 15—16 Ис., также въ Пс. 45, 7: "Всевышній даль гласъ Свой и растаяла земля", въ Пс. 49, 3: "грядеть Богь нашъ, и не въ без-

молвін: предъ Нимъ огонь потдающій, и вокругь Его сильная буря"; довольно ясный намень на конець заключается еще въ следующихъ словахъ Іова XIV, 12: ..., человеть ляжеть и не встанеть; до скончанія неба онъ не пробудится, и не воспрянеть оть сна своего". Нъкоторые 18) видять предсказание о последней катастрофе въ Ис. 34, 4 и въ томъ месте пророческой рвчи Господа о кончинв міра 14), гдв говорится о великихъ знаменіяхъ на небъ, послъ которыхъ явится на землю І. Христосъ судить живыхъ и мертвыхъ (Ме. XXIV, 29; Мр. XIII, 24-25; Лв. XXI, 25 — 26). Но важется, что эти мъста говорятъ не о последней натастрофе, а о явленіяхъ на небе и земле, о знаменіяхъ предъ этой катастрофою (указаній на нихъ много въ Библін, напр. Іонль 2, 10; Агг. 2, 6. 21; Ис. 13, 10. 13; 24, 23; ез. 32, 7; Іоная 3, 15; Діян. 2, 20 и др.). Впрочемъ то и другое по времени, можетъ быть, не будетъ очень много раздълено и во всякомъ случав тв явленія пли знаменія на небв и вемль, о которыхъ говорится въ Ис. 34, 4 и Мо. 24, 29 и др., вакъ бы ихъ ни понимать (а объ этомъ будеть рачь въ своемъ мъста), сами по себъ уже представляють начало катастровы, они-начало разрушенія земли и жеба, первые знаки того, что разложившемуся и устаръвшему міру приходить конець ("все воимство небесъ, т.-е. ввънны падеть, какь спадаеть... увядшій листь со смоковницы", читаемъ у пр. Исаін въ 34, 4). Что въ Мо. 24, 29 и Мр. 13, 24-25 не имъется въ виду последняя решительная катастрофа, видно изъ Лв. 21, 11. 25 - 26, гдв тв же явленія на небъ и земль называются только знаменіями (а знаменіенвчто меньшее, чвмъ факть), и изъ сопоставленія съ Ап. VI, 12-15, относящагося въ темъ же явленіямъ: адесь, въ ст. 15, говорится, что послё того, какъ произошло великое землетря-

<sup>&</sup>quot;) Напр. Эристь въ «Die Ewigkeit», Berlin 1870; также между прочимъ и св. Ефремъ Сиринъ знаменія на небъ, преобразованіе земли чрезъ огонь и примествіе Господа сливаеть въ одно собитіе: «вотъ постигнетъ насъ... день, въ которий омрачится свътъ солнечний, и спадутъ звъзды, въ которий небо скіется какъ свитокъ... въ которий явится Христосъ»... (XV, 125, Тв. Св. Оти.); еще яснъе: «отъ огня сего (огненной ръки) ръки оскудъютъ,... звъзды спадутъ, солище померкиетъ, луна мимо идетъ, небо, по написанному, свіется какъ свитокъ» (Ис. 34, 4) [Тв. Св. О. т. XIII, 381].



<sup>13)</sup> Напр. Лютардъ вь «Die Lehre von den letzten Dingen».

сеніе, и солице стало мрачно, какъ власяница, и луна сділалась, вакъ кровь. И звёзды небесныя пали на землю, какъ смоковняца, потрясаемая сильнымъ вътромъ, роняетъ незрълыя смонвы свои. И небо скрылось, свившись канъ свитокъ; и всякая гора и островъ двинущись съ мъсть своихъ" (ст. 12 — 14), — после всего этого наи при всемъ этомъ люди еще имъли возможность сврываться въ пещеражь и ущелівкъ горъ: "и цари вемные, и вельможи, и богатые, и тысяченачальники, и сильные, и всякій рабъ, и всявій свободный скрылись въ пещеры и въ ущелія горъ"... Ст. 13 и 14 представляють свободный перифравъ Ис. 34. 4 15). Болъе ясныхъ, чъмъ всъ эти, предсказаній о преобравованіи настоящихъ неба и вемли, въ Библія не находится. Четыре мъста особенно сильно удостовъряють насъ въ томъ, что нынышнія небо и вемля не будуть истреблевы огнемъ совстви, но что они будуть только изменены на лучшія — новыя; это-2 П. 3, 13 (пожидаемъ новаго неба и новой земли"), Ап. XXI, 1 ("и увидълъ я новое небо и новую землю; ибо прежиля небо и земля миновали"), Ис. 65, 17 ("вотъ Я творю новое небо и новую землю"); 66, 22 ("новое небо и новая земля, поторыя Я сотворю"). Такъ. Но не будутъ-ли эти новое небо и новая земля совершенно новыми, не имъющими нивакого отношенія въ старымъ, --- вновь созданными? Нътъ -- и на этоть отвъть уполномочиваетъ насъ не только мысль о премудрости Божіей, съ которой несовивстимо было бы истребление того, что разъ уже сотворено, но и текстъ самыхъ пророчествъ, выше нами приведенныхъ. Обратимся же къ нему. Въ 102 пс. 26 - 27 послъ слова "погибнутъ" 16) прибавлено "измънятся"; значитъ, погиб-

<sup>16)</sup> И слово это въ подлинномъ еврейскомъ текств выражено глаголомъ авадъ, который не означаетъ совершенной погибели, истребленія, какъ напр. шамадъ, (первое значеніе блуждать) относится къ бытію измінчивому, неустойчивому, преходящему. Точно также думаетъ касательно парерхеодаї во 2 П. 3, 10 и др., Эристъ въ «Die Ewigkeit» S. 87.



<sup>•• 13)</sup> Различіе, повидимому даже противорвчивое, между Ис. 34, 4 и Ап. VI 13—14 заключается въ представленіи о томъ, какъ падуть звёзды съ неба. По Исаін онів спадуть, какъ падаеть увядшій листь со смоковинцы, по Іоанну—какъ падають незрылыя плоды смоковинцы. Но Исаін имбеть въ виду одну сторону діла, а Іоаннъ — другую: первый обращаеть вниманіе на естественную необходимость переворота и разрушительных явленій въ мірів вслідствіе его естественной дряхлости, застарізости, а второй—на быстроту, разрушительную силу, съ какой эти явленія совершаются.

меть только вившній видь, прежняя форма неба и земли. Въ Ис. 51, 6 выражение "исчезнутъ, какъ дымъ" не значить истребленія и двиствительнаго уничтоженія: по еврейски это выражено черезъ маляхъ, німляху, что правильніве передать: разложатся на составные элементы (перв. знач. разореать), развъются, разовются вакъ прахъ и т. п. Въ Ис. 65, 17 и 66, 22 слово новый выражено чрезъ хадашь, которое не вначить: яной, другой, совершенно новый, не имъющій отношенія къ старому (вти понятія потребовали бы для себя скорве сл. ахерь, а означаетъ обновление стараго и употребляется часто въ значенін: молодой или помолодъвшій, свъжій, напр. Лев. 26, 10; Іов. 29, 20; также въ смыслв "неслыханный", напр. Еккл. 1, 9. 10; Иск. 1, 8; Пс. 33, 3. Въ Ис. 65, 17 слово творить выражено черевъ бара которое не всегда значить твореніе изь ничею, оно часто употребляется въ создавания чего-либо особеннаго, новаго, напр. Iep. XXXI, 22; при томъ же въ 66, 22 пр. Исаін это же слово творить передано черезъ аса, которое значить делать что-либо изъ готоваго матеріала и синонинъ глагола лиара, т.-е. образовывать (ср. Бт. 1, 1. 27; V, 1, 2 съ Бт. 3, 21; VIII, 6; 1 Цр. VIII, 12; Б. 1, 7. 16; 2, 2 и др.). Главное основане нашей надежды на новое небо и новую землю-върование всей перкви, изпревле сохраняемое въ ней и ясно выраженное на V вселенскомъ соборъ, осудившемъ мивніе Оригена, что нынъшнія небо и земля совершенно уничтожатся и новыя будуть вновь созданы изъ ничего. Мысль о будущей міровой натастрофъ вообще и о сущности ея, какъ обновленія міра, встръчается у всвиъ отцовъ и учителей церкви. Укажемъ, какъ она выражена у нъкоторыхъ изъ нихъ. Св. Іустинь Философъ: ..., Утверждаевъ, что міръ сгорить 4 17). Св. Ириней: "не сущность и не вещество творенія упраздняется (ибо истиненъ и силенъ Тоть, Кто устроняъ его), но преходить образъ міра сего, т.-е. то, въ чемъ произошло разстройство... Когда же прейдеть этоть образъ и чедовъкъ обновится и возстанеть отъ нетленія, тогда явятся новое небо и новая земля "18). Св. Василій Великій: ..., Міру необхо-

<sup>17)</sup> Апологія. См. соч. Іустина въ р. пер. Преображенскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Противъ ересей (Adv. haer.), сочинение св. Иринея, въ р. пер. *Преобра*женскато, V, 36.

демо изміниться, если и состояніе душь перейдеть въ другой родъ жизни. Ибо какъ настоящая жизнь имветь качества сродныя сему міру: такъ и будущее существованіе нашихъ душъ получить жребій, свойственный своему состоянію в 10). Св. Макарій Великій: "Предопредвлено Богомъ разрушиться сему видимому творенью и прейти небу и землъ во во Кирилло Герусаммскій: "Будеть скончаніе міра сего и сотворенный міръ обновится. Поедику разврать, татьба и любодъянія и всякій родъ гръховъ разліяся на земли, кровь съ кровью (Ос. IV, 2) смъсилась въ міръ: то, чтобы сіе чудное обиталище тварей не осталось навсегда исполненнымъ беззаконія, прейдеть міръ сей, дабы снова явиться дучшимъ... Свість Господь небеса не для того, чтобы истребить ихъ, но чтобы опять явить ихъ въ лучшемъ видь 4 21). Св. Ефремь Сиринь: "Въ тотъ день, когда воспреснуть праведники, обновится небо и земля 22). Онъ же въ другомъ мъсть говорить: "И небо, и вемлю обновить Господь при нашемъ восяресени, и тварь освободить и возвеселить вивств съ нами. Земля, матерь наша, потерпала поругание вмаста съ нами, подверзлась проклятію за грешниковъ; но за праведниковъ Болій благословить нашу питательницу, вибств съ чадами ея обновить и ее « 22). Блаж. Геронимь: "Ясно показывается, что кончина и погибель міра означаєть не обращеніе его въ ничто, но изменение въ дучшее. Равнымъ образомъ, и то, что написано въ другомъ мъсть: будеть свъть луны, аки свъть солнци (Ис. 30, 26) значить не погибель прежияго, но измъненіе въ дучшее. Размыслимъ о свазанномъ: преходить образъ, а не существа. Тоже выражаеть и св. Петръ (2 П. 3, 13)... Не сваваль: узришь иныя небеса и иную землю, но прежиля и древнія измінятся на лучшін 4 24). Св. Григорій Нисскій, признавая конецъ міра следствіемъ его тварности и считая такъ же непостижимымъ конецъ, какъ непостижимо и начало міра (Евр. XI, 3), говорить: ..., върою руководиться будемъ и слыша глаголь

<sup>19)</sup> Бес. на Шестоди. І.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Xp. 47. 1821 r., IV, 36.

<sup>14)</sup> XV Ora. noyu-ie.

<sup>-22)</sup> Тв---ій Св. Отцевъ т. XVIII, стр. 105.

<sup>23)</sup> Ibid. T. XX, CTp. 89, 90.

<sup>24)</sup> TORE. Ha Hc. LXV.

Божій, возвінающій необходимую остановку существъ. А какъ она будеть, сіе должно быть изънто изъ предметовъ нашего любопытства <sup>25</sup>); однако же: ..., какъ признаешь силу Божіей воли достаточною для созданія существъ изъ несуществовав-шаго; такъ, преобразованіе созданнаго возводя къ той же силь, вършиъ, не чему-либо невіроятному <sup>26</sup>). Еще: візрою "принимаємъ, что вселенная сотворена изъ ничего, и изученные Писаніємъ, не сомнівваемся, что снова будеть преобразована въ имое нівое состояніе <sup>27</sup>). Этотъ сониъ свидітелей можно считать достаточнымъ <sup>28</sup>).

## III.

Связь христівискаго ученія о концѣ міра съ основными начадами христіанства и очеркъ христіанской философіи исторіи.

Отличіе христіанскаго ученія о конці міра ота всіха другиха вытекаета изг сущности христіанскаго міровозорізнія, которое есть синтеза пессинизма и оптимизма. — Мрачная сторона христіанскаго вірованія на міра, стоящая ва связи съ догматомъ о гріхопаденіи: взгляда на міра и исторію на основаніи слова Божія и отцева перкви. — Світлая сторона христіанской философіи, стоящая ва связи съ догматомъ объ искупленіи. — Ціль и смысла исторіи. — Евангельскія чудеса и ихъ значеніе. — Важность возстановленія земли. — Связь его съ воскрессніемъ мертвыхъ. — Естественность конца міра. Св. Григорій Нисскій. Гинотеза Оппеля. — Когда міръ кончится? — Вікъ имившній и будущій.

Строго говоря, христіанское ученіе о будущей участы земли не особенно нуждается во внішних свидітельствахь: оно сразу располагаєть къ себі внутренно-присущими ему свойствами истинности,—оно разумно, ибо отвічаемъ разумной и не случайной жажді въ человічестві зу дучщаго будущаго; оно такъ

э) Намецкій ученый Шплиттгерберь одно изъ доказательствъ будущаго оче-



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Сл. «Объ устроеніи человіна» гл. ХХІІІ, Тв—ій Св. Отцевъ т. ХХХУІІ, стр. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ibid. crp. 173.

<sup>27)</sup> Ibid. ctp. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Что есть еще у другихъ отцевъ, см. Православное Догматическое Богословіе пр. Макарія, т. II, явд. 3, 1868 г., стр. 646.

необходимо въ системъ христіанскаго въроученія и связь его съ существеннъйшими чаяніями и върованіями такъ очевидна, что еслибы такъ е не было внъшнихъ указаній на это ученіе въ Библіи, то и тогда христіане ръшали бы вопросъ о будущей судьбъ міра не иначе, чъмъ какъ велитъ это ученіе. Попробуемъ показать разумную необходимость этого ученія, дать ему разумное освъщеніе съ точки зрънія основныхъ началь христіанскаго міровозэртнія и основныхъ чаяній христіанскихъ.

Въ концъ міровой драмы, разыгрывавшейся въ продолженіе тысячельтій, разражается надъ міромъ грозная разрушительная катастрофа и изъ обломковъ и пепла стараго, негоднаго міръ возникаетъ въ блескъ неслыханной красоты міръ новый—таково христіанское ученіе о послъднихъ судьбахъ міра, и въ этомъ ученіи, какъ нельзя лучше, выражается истинный характеръ, сущность христіанскаго міровоззрънія вообще, которому совершенно чужды узкія крайности и односторонность философскихъ системъ. Христіанство—ни оптимизмъ, ни пессимизмъ—въ томъ смыслъ, какъ ихъ понимають: оно выше того и другого въ отдъльности, въ тоже время оно включаетъ въ себя, миритъ объ

щенія в обновленія міра (die Weltverklärung) ведить вь поэзін в искусства, которыя, по его мевнію, необходимо предполагають, какъ свою основу, потребность человъчества въ неомъ, лучшемъ міръ, неой-высшей и лучшей реальности (дъйствительности), чемъ эта настоящая. Поэзія — инстинктивное предчувствіе дучшаго міра, она своего рода пророчество, только скрытое («die stille Prophetie», выражается Шилиттерберь), неясное. «Идеальныя созданія живописи и ваянія... вавъ и поразительния вартины природы въ пожін едва-ли бы такъ сельно могли дъйствовать на наше серіде, еслибы въ нихъ, въ существъ дъла, не было бы истины, не содержалось пророчественнаго указанія на высшую дійствительность. нъкогда имъющую откриться намъ. Когда художнику творческою кистью удастся набросать на полотив ландшафть, полный красоты, гармоніи и совершенства, какихъ не найдешь въ целомъ міре, тогда развё не похоже на первый лучъ утремней зари изъ того міра, то нічто ндеальное, чімъ віветь оть этого художественнаго созданія (der ideale Hauch)? Или въ тахъ созданіяхъ скульптурныхъ античнаго міра, матеріаломъ которымъ были грубый камень и руда и которымъ не смотря на то мы и теперь еще удивляемся, видя въ нихъ выражение идеальной человической красоты, -- разви можно видить что-нибудь иное, кроми пророчественнаго намеча на вистую реальность, на просветленную матеріальность (verklarte Leiblichkeit), доступныя искусству только именно въ этой форм'в образа (Bild), вивиности (Schein)». Указанное сочинскіе, стр. 236—237.



эти крайности, -- оно есть органическій синтезъ ихъ. Такивъ христіанство является и въ отношеніи даннаго вопроса: съ одной стороны оно заставляеть видеть въ перспективе историческаго существованія человічества всеобщую грозную катастрофу и такимъ образомъ не позволяетъ мечтать и убаюкивать себя грезами о будущемъ счастьи на земль, о имъющей нъкогда наступить всеобщей гармоніи, о постоянномъ прогрессь и мало ли еще о чемъ мечтають? Съ другой стороны, признавая возможность возрожденія міра въ лучшему, христіанство этимъ самымъ заявляеть о несостоятельности пессимистического міровозарвнія. Міръ не настолько дуренъ и не такъ плохо устроенъ (какъ утверждается механическими теоріями и Э. Гартманомъ), чтобы желать и ожидать лишь только его разрушенія, совершеннаго и окончательнаго истребленія; вивств съ твиъ не все въ неиъ тавъ исправно, чтобы не оставалось возможности разрушенія и чтобы лишне было желаніе его исправленія, — таково по существу своему христіанское ученіе о судьбъ видимаго міра, таково возарвніе христіанства на міръ, на исторію. Оно заставляетъ трезво и просто смотреть на вещи, не допуская ни преувеличенно розовыхъ, ни преувеличенно темныхъ очковъ и не позволяя увлеченій ни въ сторону исключительно надежды, ни въ сторону исключительно разочарованій и уныло-апатичнаго фатализма.

Міръ долженъ разрушиться, въ настоящемъ своемъ состоянія онъ не можетъ быть ареною человъческой исторіи, не годится для этого—такова перван половина христіанскаго ученія о судьбъ видимаго міра, звучащая строгимъ приговоромъ надо всъмъ, что совершается подъ солицемъ, — надъ природою и исторією. Христіанство глубже, шире и яснъе, чъмъ какая-либо онлосовія раскрываетъ намъ силу господствующаго въ природъ и человъчествъ зла и нестроенія, и никакой пессимистической онлосовів не удавалось такъ сильно и глубоко-прочувствованно понять зло. Нътъ, христіанство не позволяетъ сердцу человъческому мириться съ данною дъйствительностью: этотъ міръ для него юдоль плача, темница, скучное и грязное временное жилище, въ которомъ все—похоть плоти, похоть очесъ и гордость жетейская" (1 Іо. 2, 16), въ которомъ ничего нельзя и не слъдуеть любить ("не любите міра, ни того, что въ міръ" ст. 15)-

Оно заставляеть насъ смотреть на землю какъ на постоядый дворъ, гостиницу, а на себя какъ на странниковъ и пришельцевъ, которые случайно и мимоходомъ забрели сюда и спъшатъ въ свое настоящее отечество, которое у нихъ не здёсь, на землё а на небъ (Евр. XIII, 13 - 14; 1 Петр. 2, 11). И въ самомъ дват, что привлекательнаго можеть быть для человвка въ этомъ міръ? Вивсто счастья не даеть ли онъ ему безконечную цвпь страданій - самыхъ разнообразныхъ? Удовлетворяется ли вполив на землъ коть одно самое законное, разумное стремленіе дука человъческого? Жизнь — одно сплошное разочарованіе, одна скорбь. "Человъкъ раждается на страданіе, какъ искры, чтобы устремляться вверхъ" (Іов. У, 7). "Человъкъ, рожденный женою вратводневень и пресыщень печалями: какь цветовь, выходить н онадаетъ; убъгаетъ какъ тънь, и не останавливается" (Іов. XIV, 1-2). "Вев дни его - скорби, и его труды-безпокойство; даже и ночью сердце его не внасть покоя" (Еккл. 2, 23). "Дней лэтъ нашихъ семьдесять леть; и самая лучшая пора ихъ-труль п болвань, ибо проходять быстро и мы летимъ" (Пс. 90, 10). Вся жизнь проходить въ борьбъ и погонъ за привраками счастья, но на землъ -все миражъ: и радости мірскія (Ецел. 2, 3, 10. 11; 11, 8), и богатство (Евля. 2, 4-11); всё затви, всё проевты и мысли человака о будущемъ лучшемъ — миражъ: "Господь знаетъ мысли человъческія, что онъ суетны" (Пс. 93, 11); ничего новаго для счастья онъ не придумаетъ, и всякій трудъ его въ этомъ отношения безполезенъ (Евкл. 1, 3; 2, 11. 18-23. 26); все въ жизни -- суета (Еккя. 1, 14. 2; 2, 17; 12, 10), Ни матеріальныя, ни высшія духовныя потребности здесь неудовлетворяются. Человъкъ долженъ считать себя счастливымъ, если онъ досыта навдается и пьеть, - и это не всегда бываеть: "не во власти человъна и то благо, чтобы всть и пить" (Енгл. 2, 24). Не удовлетворяется и интеллевтуальная потребность знанія; она приносить болье горя, чымь радости человыку, потому что во иногой мудрости иного печали; и кто умножаеть познанія, умножаеть и скорбь" (Еккл. 1, 18) — между прочимъ потому, что жажда знанія только раздражается, а не удовлетворяется; человъку всегда суждено бродить въ потемкахъ. "Какое же пренмущество мудраго передъ глупымъ, бъдняка, умъющаго ходить, передъ живущими. Лучше видеть глазами, нежели бродить душею

(Екал. VI. 8-9). Нравственныя потребности тэмъ менъе удовлетворяются: міръ полонъ неправды и нечестія, эло здісь торжествуеть, а правда принижена. "У сироть уводать осла, у вдовы беруть въ залогь вола. Бъдныхъ сталкивають съ дороги... Нагіе ночують безъ врова... Оть горныхъ дождей мокнутъ и жмутся въ сваль... Отторгають отъ сосцевъ сироту и съ нищаго беруть залогь... Заставляють ходить нагими и голодныхъ кормять колосьями. Въ городъ люди стонуть, в душа убиваемыхъ вопість" (Іов. XXIV). "Всему и всемъ-одно: одна участь доброму и злому" (Еккл. VI, 2); "и обратился я, и видълъ подъ солнцемъ, что не проворнымъ достается успашный быть, не храбрымъ-побъда, не мудрымъ-хлъбъ, и не у разумныхъ богатство, и не искуснымъ благорасположение, но время и случай для встхъ (ст. 11). "И обратился я, и увидълъ всякія угнетенія, какія ділаются подъ солицемъ: и воть слезы угнетенныхъ, а утвшителя у нихъ нътъ; и въ рукъ угнетающихъ ихъ — сила, а утвшителя у нихъ нътъ. И ублажилъ я мертвыхъ, которые давно умерли, болъе живыхъ, которые живутъ доселъ; а блажениве ихъ обоихъ тв, ято еще не существовалъ, ито не видаль злыхь двль, какія двлаются подъ солицемь. Видвль я также, что всякій трудъ и всякій успахъ въ дала производить взаимную между людьми зависть" (Евил. 4, 1-4). При такихъ условіяхъ нечего и думать объ удовлетвореніи нравственныхъ потребностей; вообще, душа человъческая не можеть чувотвовать себя здъсь удовлетворенною, - что бы она ни предпринимала, никогда не подавить ей скуки и тоски недовольства и разочарованія, вдкое, гложущее ощущеніе горечи бытія. Этой вемли и всего, что въ ней есть, стало бы, пожалуй, на животнаго, но человъка все то не удовлетворить. Съ горькою пронією Екплевіасть замівчаеть: "всё труды человіна для рта его, а душа его не насыщается  $\alpha$  (6, 7; тоже въ I, 8). Не темница им для человъка послъ этого земля, которую онъ такъ любить, на которой онъ не прочь бы жить въчно? Не въ правъ ли быль Псалмопрвейр выбррг вр элой вопошейся не земър жизни обятр дешь стон узников (Пс. 101, 21)? Да, міръ въ настоящемъ его видъ жаловъ, онъ жаловъ, онъ полонъ скорбей и неустройства, "ибо знаемъ, что вся тварь совокупно стенаетъ и мучится... и не только она, но и мы самк... и мы въ себъ стенаемъ" (Рим.

VIII, 22. 23). Этимъ убъжденіемъ въ испорченности всего существующаго, въ непригодности міра для человъка пронивнуты всв истинные христівне. "Въ мірв нътъ ничего твердаго и постояннаго", говорить Антоній Великій, "потому что нъть ничего добраго... Вездъ видны коварство и злоба, вездъ господствуетъ обманъ... Изсякда любовь... Искренность почитается за ничто... Смиревіе сдівлалось постыднымъ... Истина пагнана и ложь царствуеть на вемлъ « эо). "По моему мнънію", говорить Григорій Богословъ, "мы ничего незначащія однодневныя твари... У вевхъ (животныхъ) готовая пища, всвиъ пиръ даеть земля... Жизнь ихъ не обрешенена трудами... Они здоровы, сильны, красивы... Везтрепетно теряють жизнь... Звирь, умирая, не боится никаного зла. Посмотри же на жалній родъ человъческій; тогда п самъ скажень со стихотворцемъ: "нътъ ничего немощнъе человъка.. Если върно уставить въсы и взвъсить все, что въ жизни пріятнаго и что непріятнаго, то одна чаша, до верха нагруженная зломъ, пойдеть къ земль, а другая, напротивъ, съ благами жизни, побъжить вверкъ. Война, море, воздълыванье земли, трудъ, разбойники, пріобретеніе имущества, описи именій, сборщики податей, ходатан по двламъ, записи, судьи, неправдивый начальникъ-все это еще дътскія игрушки въ иноготрудной жизни человъка. Посмотри и на пріятность жизни: пресыщеніе, обремененіе, пъніе, смъхъ, гробъ, всегда наполненный сотявшими мертвецами; брачные дары, бракъ, бракъ второй, если расторгся прежній, прелюбодіви, поимка прелюбодівевь; дітитревожная скорбь; красота-невърная приманка... все это какъ шаръ летающій изъ рукъ въ руки у молодыхъ людей... Все здъшнее - сивхъ, пухъ, твнь, призракъ, роса, дуновеніе, перо, паръ, сонъ, волна, потонъ, слъдъ корабля, вътеръ, пракъ, кругъ ввино кружащійся, возобновияющій все подобное прежнему, и неподвижный, и вертящійся, и разрушающійся, и непремънныйво временахъ года, дняхъ, почахъ, трудахъ, смертяхъ, заботахъ, забавахъ, бользияхъ, паденіяхъ, успъхахъ... Такова здышняя участь 31)... Но что говорить о людяхъ?... Все имветь свои го-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Хр. Чг. ХХ, 1825 г., стр. 181, 182

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Сл. «О малоценности виешняго человека и сусте настоящаго», т. IV, стр. 246, 265, 266, 267, 268.

рести. И земля не непоколебима; и ее приводить въ содроганіевътръ. Времена года стремительно уступають мъсто одно другому. Ночь гонить день; буря помрачаеть воздухъ, солнце затмъваетъ прасоту звъздъ, а облако-прасоту солица. Луна возраждается вновь. Звъздное небо видно лишь вполовину 22) О. вавъ продолжительною сделали жизнь бедствія! Долго ли мев сидъть у гномща?... Ничего нътъ для меня новаго, всъмъ я пресыщенъ. (Царь мой)! другую даруй мив жизнь и другой даруй. міръ, для котораго охотно несу вов тяжести трудовъ за). Такова одна сторона христіанскаго возарвнія на міръ, сторона мрачнан, пессиместическая, если можно такъ выразиться: нодругою сватлою стороною, можно спазать, заслоняется эта темная: эло въ мір'я, не смотря на всю свою силу, случайно и поправимо, оно можеть и будеть исправлено, болье: оно уже исправляется - постепенно, правда, невдругъ, но върно; совершенное искорененіе зла-вотъ конечная ціль міроваго процесса в ноторія, цвль, къ которой съ каждымъ шагомъ мы подвигаемсь все ближе и ближе, хотя время совершеннаго ея осуществленіяотъ насъ скрыто. Зло случайно въ мірв и не заключается въ первоначальной природъ вещей, оно - слъдствіе граха: не было бы гръха, не было бы и нестроенія ни во вивиней природъ, ни во внутренней природъ духа человъческого. Любовь Божія совершенно истребляеть грахъ; освобожденіе отъ граха начивается съ самаго момента грахопаденія и идеть черезъ всю исторію человъчества, употребляя для этого различныя средства (Евр. 1, 1). Но разъ грахъ уничтожень - уничтожены и всв следствія его: ухудшеніе духовной природы человека, болвяни, смерть и т. д., словомъ-все то нестроенію, которое сограхомъ вощко въ міръ. Все возвращается человаку (и съ избыткомъ) что онъ потерявъ черезъ грвът: и добрая совъсть, п знаніе, и красота, и здоровье, и безсмертіе; ему возвращается во всей врасв прежній, а можеть-быть и дучшій, міръ (Бт. 1, 31 и Энил. 3, 11), міръ, въ которомъ небеса дъйствительно могуть повъдать славу Божію (Пс. 18, 1 и 88, 5), могущество Его

зз) Ibid. 269. Во всёхъ этихъ выдерживахъ очень сильно и полно выражается христіанское настроеніе; оттого-то мы и не поскупнинсь на нихъ.



<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Сл. 10 «О человъческой природъ», ib. 262.

(Пс. 67, 34; Ис. 40, 26), правду (Пс. 49, 6 и 96, 6) и мудрость (Пс. 135, 6; Іер. 10, 12; 51, 15; и Прт. 3, 19); возвремяется вемля, ноторая не ростить уже сму один "торийя и волчим" «Б. 3, 18), на которой человать опить можеть быть поянымь сосподиномъ (Б. 1, 28) и пр. Но это въ дъйствительности • пона еще не совершилось: полное уничтоженіе следствій граха возможно только съ полнымъ уничтожениемъ самого грвка и несовершенства нравственнаго, а эти не могуть уничтожиться совствъ, пока человъкъ во плоти. Обновление и возстановление міра, тавинъ образонъ, поставляется съ необходимую, твеную связь съ воспресенемъ мертвыхъ: то и другое заканчивають этоть міръ. Полное спасеніе въ будущемъ, "ибо мы спасены · въ надеждъ (Ри. 8, 24). Впрочемъ, начало обновления міра -(хотя только начало) можно видеть уже въ чудесахъ, которыя · совершаль Господь I. Христосъ во время Своей эсмной жизни, въ чудесахъ, возвращавшихъ природу на путь ея нормальной дъятельности; эти чудеса — начало и залогь освобожденія человъка отъ неразумной природы, свободы отъ рабства тапнію - (Рм. 8, 21). Везчисленныя исціленія, совершенныя Спасителемъ показывають, что бользиь не долина существовать; не будеть ен сленыхъ (Me. IX, 27-31; Io. IX, 1-7), не прокаженныхъ -(Jr. V, 12-23), ни разслабленныхъ (Ме. IX, 2-7), ни глухо нъмыхъ (VII, 32-35), не будетъ ни горячки (Мр. 1, 30-31) ни водянки (Лк. 14, 2-4), ни напихъ-либо другихъ бользней не будеть, наконець, смерти (Ме. IX, Лв. VIII, Мр. V; Лв. VII 12-15; Io. XI, 11-14). Стихін будуть послушны человіну н безвредны для него; не будеть разрушительных бурь (Ме. 14, 32-33; Mp. VI, 51; Io. VI, 18. 21), rozoga (Me. 14; Mp. 8; Jr. 9; Іс. 6), и т. п. Все это залогь будущаго полнаго возстановленія природы. Хотя еще не совершилось de facto это вов становленіе, но мы въ немъ совершенно увърены. Если гръхъ истребленъ, то будутъ истреблены и следствія его; если человът возстановленъ и жекупленъ, если съ него снято проилятіе (Гал. 3, 13), то и вемля и вся тварь будеть возстановлена, и съ нея, неповинной, будеть снято провлятие, "ибо тварь покофилась суеть не добровольно, но по воль покорившаго ее" (Рм. 8, 20), она "съ надеждою ожидаетъ отпровенія сыновъ Божикъ" (ст. 21). Пусть человить оснобождень отъ явнь гриха и

смерти-этого было бы еще мало, искупленіе представлялосьбы незавонченнымъ, чувствовался бы въ немъ пробълъ, еслибы мірь не быль исправлень и обновлень. Въ самомъ двля, чтосталось бы въ противномъ случав съ опредъленіемъ Божівнъ, даннымъ человъку: "раститеся, множитеся и наполняйте земме (Б. 1, 28)? Между тэмъ, слово Божіе должно быть неизміннымъ н дъйствительнымъ... Съ другой стороны, не была ли бы этъ вемля темнымъ пятномъ на свётломъ фонф міровданія, не нарушала ли бы она своимъ безполезнымъ и безпальнымъ существованіемъ міровой гармонія? Несомивино такъ. Натъ, человътъ далеко не все получитъ, если не будетъ возвращена ему его земли, омоченная слезами тысячельтнихъ страданій и потомъ трудовъ его, земля, съ которою у него существуеть таснаяорганическая и совствиъ уже не случайная связь: человтиъ в вышель-то изъ вемін, вемія—въ полномъ смыслё его мать, дів вемнаго существованія онъ и создань, ибо тодько на этой вемів опредвлено человвку жить и совершенствоваться, эрвть и распрывать полноту жизни своего дука. Преврасно замъчаніе Шплиттербера; "земля 34) создана по парвоначальному Божісму плану для человъка, а человъкъ для земли, въдь человъкъ не есть какой-нибудь случайный членъ въ земной твари, но еяглава и ея вънецъ". Человъкъ долженъ жить на землъ. Правда, "въ домп Божіемъ обителей много (Io. XIV, 2), но земля-то ужъ непремвино должна предъявить свои законныя права на своего исконнаго обитателя, на своего законнаго царя и хозянначеловъка, пибо такъ говоритъ Господь, сотворившій небеса: Онъ, Богъ, образовавшій землю и создавшій ее; не напрасно сотворилъ ее: Онъ образовалъ ее для жительства: Я Господь в нътъ никого"... (Ис. 45, 18). Но, чтобы стать жилищемъ для людей, которые воскреснуть съ прославленными талами, земля должна совершенно изманить свой внашній видь соотватственно этому изминению въ людяхъ, она должна превратиться въ рай 25). Тапимъ образомъ, преобразование вемли находится въ твенов

<sup>16)</sup> Будеть ин кром'я земли еще гдв-нибудь рай, не знаемъ; знаемъ только, что земля будеть м'встомъ рая: таковою она изображается во миотихъ м'встахъ Съ. Писанти, маир. въ Ис. 60, 19—21; 65, 17—26; Ме. V, 5 и особ. Анк. XXI т.



<sup>84)</sup> Цитов. — соч. — S. 239.

связи и въ зависимости по отношенію въ воскресенію мертвыхъ: отъ воскресенія зависить не только время, когда должно совершиться преобразованіе, но и самая его необходимость: преобразованіе міра должно быть, потому что будеть воскресеніе мертвыхъ; въ отношенін же по времени связь эту можно выразять такъ: преобразование земли будеть не прежде воскресенія, то и другое должно совершиться совывстно. Когда наступить полное возстановленіе міра — вопросъ праздный и не по онламъ намъ: "мъсть наще вразумъти времена и мъта" (Д. А. 1, 7). Одно съ несомивниостью должно утверждать, что исторія шагь за шагомъ идеть нь развязив и что эта последняя постепенно и естественнымъ путемъ подготовляется въ ней, вончина міра наступить вавъ эрвдый плодъ тысячелётней исторін его, а не ех аргиріо, она будеть въ истинно-библейскомъ смыслв полнотою времень, какъ было явление Бога въ міръ, Сына Божія во плоти. Кончина міра называется въ Св. Писанін жатвою — словомъ, которое какъ нельзя лучше выражаеть естественность, натуральность вонца (Ме. XIII, 30, 39); начего насильственнаго, внезапиаго неть въ вонце, міръ самъ ндеть яв нему, онв эрветь для нонца, какъ созраваеть хлабъ на поль для жатвы, онь наступить такь же, какь наступають весна, старость и т. п. "И сказаль (Господь ученикамъ Своимъ) притчу: посмотрите на смоковницу и на все деревья. Когда они уже распускаются, то, видя это, знайте, что близко Царствіе Bozie" (Ag. XXI, 29-31 cp. Mo. XXIV, 31-32) Co. Григорій Нисскій представляеть кончину и разрушеніе міра не вившнимъ какимъ-лебо по отношенію въ міровой жизни, не насильственно относящимся въ ней событіемъ, но событіемъ законосообразнымъ, разумнымъ, плотно входящимъ въ контекстъ міровой жизни; онъ видитъ "законъ, по которому не вдругъ совершается переходъ отъ жизни скорбной къ вожделвиному состоянію, но опредвленное нъкое время продолжавшаяся тяжкая и тълесная эта жизнь ждеть вонца, исполненія всего" 36). "Поэтому и намъ надлежить не скорбъть о кратковременномъ замедления уповаемаго... Если кто предскажетъ какому-либо опытному человъку,



<sup>36)</sup> Сж. «Объ устроевін человіва» ХХІІ гл. Тв—ій св. отцовъ т. ХХХУІІ, стр. 164.

что во время лета будеть собираніе плодовъ, наполнятея хранилища, и трапева будеть полна снедей во времи сего обила: то суетенъ будеть онъ, если поспъщить желать наступленія этого времени, когда от должно свять .. Время, кочесь ли, не УХОЧЕТЬ АН ВТО, НЕПРЕМВИНО НАСТУПЕТЬ ВЪ ОПРЕДЪЛЕНЕНИЕ СРОИТЬ 427). Это время наступить, когда христіанство исполнить овою миссію на земль, когда закваска заквасить все твето (Мо. 13, 33). когда вытик древа христіанскаго помроють собою вою воши (ср. Мо. 13, 31-32 съ Мо. 24, 14). Для этого прежде всего христіанство должно быть пропов'язано всему міру, а потомъ еще должно назначить неопредбление-продолжительный періодъ времени для его усвоенія, для переживанія христіанских началь. Христіанство должно быть оъ внутренней стороны выжито, пречувствовано во всей глубнив и но всемъ направленіямъ. Міръ будеть стоять, пова человачество еще будеть способно жь духовному броженію, пока еща въ немъ бьется жизнь; когда оно уже все рашить и ему ничего не останется переживать и потому лінь и апатія заступять місто духовной виергін-человічеству конецъ, а съ нимъ и міру: все соеръю и перевръю, все одрямавло и сдвавлось неспособнымъ въ жизни; запраска сталь излишнею: нечего заквашивать, ибо броженіе, жизнь цевезможны, Къ концу міра ясно обозначится одряхлівніе всего, что въ немъ есть: и природы, и человъчества. Все будеть тогда представлять самую жалкую и печальную картину старости, на жъ чему ис-

эт) Івісі. 169. По мийнію Григорія Нисскаго кончина міра наступить тогда, когда прекратится въ немъ «распространеніе рода человіческаго» обычныть путемъ, который все-таки не можеть считаться для человіческаго» обычныть приличнимъ, а это прекращеніе будеть, когда исполнится Вогомъ «опреділенное число думъ»; «когда полнота человіческаго естества въ предъукідавной мірів достигнеть конща потому—что не потребуется уже никакого приращенія въ числу думъ»... Івісі 166. 167. Это нізсколько напоминаеть новійшую гипотезу о конції вемли современнаго ученаго Оппеля, который въ недавно прочитанной имъ въ Бременії деканцій рядомъ вычисленій доказаль, что нынішнее населеніе земли 1453 мил. можеть со временемъ дойти до 18000 мил.—и гогда конець міру: совершенно язь эксплуатированная и истощенная земля совсімъ откажется интать человічество и наступить общая смерть людей и природи». «Еженед. Обозр». 1885 г. № 64. О конції исторіи подобнимъ же образомъ думаєть и А. Брандть въ ст. «Численное равновісіе животнихъ въ борьбі за существоваміе». См. «Нява» 1879 г. № 21, стр. 414.



тодной, разложенія и разрушенія; вездв все отцвело, одряклело, неспособно въ дальнийшему движенію. Поважемъ эту картинувъ томъ видь; канъ рисуеть ее само слово Воміе. Въ государственномъ и соціальномъ порядив всюду неустройство, перевороты, полебанія. Въ международныхъ отношеніяхъ будеть господствовать не тоть вождельный мирь, о которомъ мечтаеть нынъшняя цивилизація, а самая свирьпая вражда, накой мірь не видаль еще оть самаго начала своего: "возотанеть народь на народъ и царство на царство" (Mp. XIII, 8); внутри же государствъ-смятенія (ст. 8). Такимъ образомъ соціально политическій строй представляется въ основів поколебленнымъ. Развращение правственное достигнеть врайнихъ предвловъ: вивсто любви "умножатся безваконія" (Мо. 24, 13) и люди будуть успъвать во всевозмежныхъ порокахъ (2 Тме. III, 1-9); религіозное чувство освудветь (1 Те. IV, 1-2 и 2 Те. III, 8); наува будеть процватать, и много будуть трудиться для нея, но въ познанів истины успаха не будеть (2 Тме. 3, 7). Воебще, последное времи будеть временемь врайняго измельчанія духа человъческаго, который сведеть свои потребности на minimum, да и въ этомъ минимумъ (нравотвенность, религія и наука) окажется безплоднымъ; люди будутъ неспособны и недостойны жить, ибо они перестануть быть и людьми-то и унивится до животныхъ, которымъ ничего ненужно, кромъ удовистворенія органическихъ, мивотныхъ потребностей (Мо. 24, 37-39). Всли обратиться отъ людей къ природа, то и въ ней заматимъ слады явнаго разложенія и разрушенія. Законы природы перестають дъйствовать съ прежнею силою и правильностью, производительная сила оп ослабъваетъ: оскухвніе почвы и вследствіе этого повсемъстный голодъ, заразительныя эпидеміи, вемлетрясенія "ужасныя явленія" на землъ и небъ-метеорологическія и астрономическія-все это знаки того, что механизмъ природы разстроняся и отвазывается работать. Все въ немъ развинтилось, .расклендось, поломалось, и оттого все выходить не такъ, какъ -следовало бы: то слишкомъ изобильный дождь, то засуха, то бури, то затишье; земледъльцу уже нечего дълать на полъ, моряву-на морв, и "люди будуть издыхать отъ страха и ожиданія бъдствій, грядущихъ на вселенную" (Ме. 24, 7; Мр. 13, 8; Лк. 21, 11. 25). Вотъ накую картину рисуетъ св. Ефрема Сирина

для времени передъ вторымъ примествіемъ: "...Будутъ... тяжие глады, продолжительныя язвы, непрестанныя вемлетрясенія, повсюду оснудение пищи, великая скорбь, повсюду теснота, непрестанныя смерти, великій страхъ, вневанный трепеть. Тогда небеса не дадуть дождя, вемая не будеть приносить плодовъ. источники изсявнуть, ръки изсохнуть. Трава не будеть расти, не поважется на вемлъ велени; дерева померзнутъ въ корнякъ и не дадуть отпрысковъ; рыбы и киты въ моръ изомруть. И море издаеть такое заразительное зловоніе и такой страшный шумъ, что мюди будуть падать безъ чувствъ и умирать со страха 48. Отъ этого одряживнія и разложенія природы одинь только шагь нъ ен полной смерти, разрушению. Такимъ образомъ, конецъ является естественнымъ и необходимымъ звиомъ въ цил міровыхъ явденій, завершительнымъ моментомъ міроваго процесса, органически входящимъ въ этотъ последній; новый міръ и будущій вінь (ашу неууму) естествонными плодоми міра этого в въва вистоящаго (αίων ούτος). По замъчанію Э. Гюдера, міръ настоящій и будущій такъ органически связаны между собою, что "только окончаніе одного ділаєть возножнымь возникновеніе другаго, и съ началомъ одного становится возможенъ конецъ другаго... Поэтому отношение ихъ другъ въ другу то же, что в отношенія свянія и роста въ жатвв и уборяв, собиранію плодовъ (Einsammlung)" 39). Для новаго міра нужно разрушеніе стараго, какъ тявніе верна-для растенія, какъ смерть-для восиресенія: "то, что ты свешь, не оживеть, если не умреть " (1 Кор. ХУ, 36) и: дистиню, истиню говорю вамъ: если пшеничное верно, падши въ вемлю, не упретъ, то останется одно; а если умреть, то принесеть много плода" (loa. XII, 24). "Эта земля", говорить Шплиттерберъ 40), "должна обновиться въ огненной могиль" (Feuergrab) и, хотя въ пной формъ "по все-таки перережить тоть же процессъ разложенія п гніснія, какому полвергается наше твло, для прославленія... Кончина міра есть какъ



<sup>38)</sup> Сл. 94 «На примествіе Господне» (2) Тв-ій т. XV, стр. 124.

<sup>39) «</sup>Die Lehre von d, Erscheinung Iesu Christi unter d. Todten» — Bern 1853. S. 102.

<sup>40) «</sup>Tod, Fortleben und Auferstehung» S. 175.

бы смерть, обновление міра — воскресение твари" Въ этомъ... прекрасномъ сравнения конца міра со смертію, а обновленія съ... воскресеніемъ — болье, чъмъ просто удачная метафора.

IV.

Изследованіе подробностей, относящихся въсущности и характеру будущаго преобразованія міра.

Раздиченіе между практическимъ и теоретическимъ значеніемъ эскатологіи. — Рай по описанів Св. Писанія и святыхъ отцевъ.—Смысль этихъ описаній.—Псикологическія основанія нашихъ ріа desideria, относящихся къ будущности земли.—Воскресеніе мертыкъв, какъ залогь того, что эти ріа desideria исполнятся,
и какъ образецъ того, какимъ образомъ они исполнятся.

До сехъ поръ нашему изследованию подлежали установка и обоснованіе самаго факта преобразованія земли, сущность егои общій карантерь способа, накимь оно должно совершиться,... танже распрытие свяви учения о нонцв міра съ другими основными върованіями христіанскими. Нашли, что земля не останется навсегда въ ея настоящемъ жалкомъ виде и не погибнетъ отъ какой-нибудь катастрофы, но намвнится и преобразитея. такъ, что о прежией и вспоминать не захотять (такъ она буетъ прекрасна) 41). Это ноложене находить для себя основание и въ Св. Писаніи, и въ върованіи всей церкви, въ принятіюего христівнинь вынуждается и основными своими верованіямии чаяніями. Такинь образомь, эта часть очерна имветь попревмуществу практическій характеръ и значеніе практическое же; она не отвъчаетъ на множество вопросовъ, которые могла бы поставить любознательность (канъ паменитоя земля? въ чемъ, частиве, произойдеть ся обновление? и т. п), но отвъчасть дишь на запросъ сердца, накогда немирящагоси съ жалкою дъйствительностію и жаждущаго иной, лучшей двиствительности. Такъ какъ практическое значение эсхатология есть самое важное и существенное 42), то отсюда возникаеть вопросъ: должны.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Эсхатологическія пророчества нивють всела вравственную ціль. Хорошсона выражена въ Мр. XIII, 32—37; Ме. XXIV, 25. 42—51; Апов. 1, 3.



<sup>41)</sup> Hc. 65, 17.

и эсхатологическія изысванія выходить изъ предаловь это й чисто-правственной, практической цели и иметь еще въ вщу чисто-теоретическую — удовлетвореніе любевнательности? Должны. Если гдв, то именно въ эсхатологіи эти двв цвли часто совпадають другь съ другомъ: здёсь то, что, по-видимому, совсемъ не относится къ нравственнымъ потребностямъ, можетъ имъть однаво же самое ближайшее въ нимъ отношеніе, таковы, напр. пространныя описанія будущих в радостей рая и мукъ ада (цвл. ихъ - возбуждение къ добру) и др. Во всякомъ случвъ и любовнательность сама по себъ не есть что-либо незаконное, нужно лишь разумно удовлетворять ей. Все это достаточно можеть -оправдывать наше наибреніе войти теперь въ большія подроб--ности касательно преобразованія земли. Постараемся частиве и конвретние представить себи это будущее преобранованіе, обновленіе земли, а также затронуть и другіе, соприкасающіеся -съ этимъ, предметы. Земля измънитоя и обновится, во этого чивло: како же она изменится, т.-е. въ чемъ же будеть состоять это измънение и напъ оно будеть относиться нъ мынъ суще--ствующимъ формамъ бытія? Что такое будуть новое небо и новая земля? Танъ накъ вемли будеть мвотомъ рая и такъ какъ чновая вемля и рай-одно и то же, то последній вопрось можно чиставить и иначе: что такое будеть рай? Обстоятельный отвыть на этотъ вопросъ ръшниъ бы все, что могло бы интересовать насъ въ будущемъ преобразованіи венли. Разумвется, мы должны за нимъ обратиться прежде всего къ Св. Инсанію: адъсь -есть прямыя описанія рая и будущаго райскаго блаженства, в также много и посвенныхъ данныхъ для ваключенія о раз. Все, что позволяеть намъ Слово Божіе думать о будущей вемль, можеть состоять въ следующемъ вратномъ описаніи рая, составленномъ на основания этого Слова Божия.

Земли не будеть по существу своему чёмъ-нибудь совержение жанымъ, нежели какова она теперь 43), а все же изменится до

<sup>43)</sup> Въдь и ми то сами не измъннися по существу, воскреснемъ во всемъ (и що тълу, и по душь) существенно тъми же, какими и были, равними себъ. Если такъ, то и земля, на которой ми будемъ жить должна остаться существенно прежнено и измъниться лишь постольку, поскольку измънимся ми. Значить, не только фактъ измъненія земли и время измъненія зависить отъ воскресенія, но и характеръ, образь етого измъненія.



неузнаваемости, - до какой степени, что она справедливо можетьбыть названа новою. Вся настоящая порча въ землв, всякое нестроеніе, обычный ей теперь порядокъ уничтожатся: въ нейне будеть тапнія, измінчивости и непостоянства, которыя теперь намъ кажутся закономъ природы (Рим. VIII, 21), не будеть смерти и бользней (Ап. ХХІ, 4). А насколько преврасна новая земля, объ этомъ даеть понять Исалмопевецъ въ 83 пс.: "(Господи!) блаженны, живущіе въ дому Твоемъ... Ибо одинъ день въ дому Твоемъ лучше тысячи" (ст. 5 и 11). Такъ же представляють себъ рай и св. отцы. По мивнію -Іоанна Златоуста нынашняя тварь не уничтожится, но изманится на лучшую. "Не одинъ ты, "но и то, что незначительнъе тебя, - неразумное и несознательное, - и то приметь участіе вивств съ тобою въ техъ (будущихъ) бдагахъ. Тварь освободится отъ работы тявнію, т.-е. она уже не будеть измвичивою, но станеть лучше соотвътственно славъ твоего твла... Какъ кормилица наслаждается благами своего питомца — парскаго сына заодно, когда онъ взойдеть на престоль, такь и тварь « 44). Св. Иларій говорить въ одномъ мвотв о див, "когда отступить отъ насъ всикое измененіе, когда не будеть ни ходода, ни жара, не мочи, ни переменъ (года), но будуть вечный день и пріятная умъренность. Предначертывая покой этого дня еще въ пустынъ, Господь смягчидъ дневной жаръ для своего народа столпомъ. облачнымъ, а ночной холодъ и мравъ — огненнымъ 45). Пространное описаніе рая даеть Ефрема Сирина въ пасни "О раз" (особ. 9-11). Особенно чудесными свойствами обладаетъ райскій воздухъ съ вътрами, которые своимъ дыханіемъ то насыщають райских обитателей истрами, то служать питіемъ, то орошають прохладой, то умащають 46) — наподобіе того, какъ. они приносять пищу жавбиому растенію 47); райскій воздухъ-"море наслажденій" <sup>48</sup>), онъ "небеснымъ своимъ дыханіемъ двлаетъ людей безсмертными 40). Не удивительно, что при та-

<sup>44)</sup> Цитов. соч. Шилиттербера, з. 239.

<sup>45)</sup> Patr. curs. complex. t. IX, p. 877--878.

<sup>46)</sup> Тв. Свят. Отцевъ т. ХХ, стр. 91.

<sup>47)</sup> Ibid. 92.

<sup>48)</sup> Ibid. 93.

<sup>4&</sup>quot;) Ibid. 96.

чкомъ воздухъ нътъ никакихъ суровыхъ мъсяцевъ съ бурями и вътрами тамъ, "гдъ господствуютъ миръ и типина" 50), гдъ въчная весна и "всякій мъсяць разсыпаеть цвъты вокругь дая"... и "неизсякаемый льется потокъ произведеній" 51), гдв текуть "источники вина, млека и меда" 52), гдъ деревья четыре раза въ годъ приносить плоды 53), гдв природа такъ производительна, что "плодоносіе райскихъ деревьевъ подобно непрерывной цвии: если обраны и опали первые плоды, появляются за ними вторые и третьи плоды" 54), гдв деревья "внизу поврыты цвътами, вверху полны плодовъ" 55), гдъ, словомъ "чувства утопають въ воднахъ наслажденій, какія изливаются на всехъ и ·во всвхъ возможныхъ видахъ « 56). Въ раю есть, наподобіе прежняго, плодоносное древо жизни <sup>57</sup>). Такова будеть ивкогда наша земля по изображенію слова Божія и святыхъ отцевъ цервви. Нельзя буквально понямать описанія рая у святыхъ отцевъ и въ Св. Писанів, по врайней мірів-вевді: въ нашемъ языкі не найдется пока еще словъ, чтобы говорить о будущей земль. гдъ природа, не измъняясь по существу, настолько измънится по формв, въ которой выразится ея жизнь и двятельность, что она будеть по отношенію въ нынашней чамъ-то совершенно новымъ. Пусть на новой землё сохранятся всё формы явленій этой земли; но эти формы измёнятся, улучшется, несь порядовъ и строй жизни въ нынвшией природв -- также; вто же теперь можеть представить себв вемлю безъ весны, зимы и др. временъ года, безъ дня и ночи, безъ теша и холода, жизнь--безъ младенчества и старости, безъ бользией, смерти и т. п.? Даже и ненормальное-то такъ плотно вошло въ общій порядокъ и теченіе жизни, что опо важется намъ нормальнымъ, законнымъ на естественнымъ. Волбще, ны можемъ только гадать о будущемъ и знаемъ относительно него лишь отчасти (1 Кор. XIII, 9):

<sup>60)</sup> Ibid. 96.

<sup>14)</sup> Ibid. 96.

<sup>52)</sup> Ibid. 97.

<sup>53)</sup> Ibid. 97.

<sup>54)</sup> Ibid. 97.

<sup>44)</sup> Ibid. 90.

<sup>54)</sup> Ibid. 93.

<sup>57)</sup> Ibid. 90.

... Не видвав того глазъ, не слышало ухо и не приходило то на серяце человъку, что Богъ приготовилъ любящимъ Его" (Ис. 64, 4 и 1 Кор. 2, 9); "нельзя пересказать всего, что ожидаеть человъка въ раю (2 Кор. 12, 4 и др.). Такъ же думають и святые отцы, напр. св. Иларій говорить: "понятія слуха и виденія къ грядущимъ благамъ неприложимы, и все то въчное благо, которое объщается блаженнымъ людямъ, не подчиняется созерцанію, не воспринимается слухомъ и не понимается разсудкомъ 4 58). По метнію св. Ефрема Сирина повровенное лоно рая недоступно созерцанію " 50), и потому, описывая рай, онъ предостерегаеть читателей отъ буявальнаго пониманія описанія его: "вто слушаеть описание рая, тоть не можеть судить о немь, потому что описаніе рая не подлежить суду. По наименованіямъ рая можно подумать, что онъ земной; но по силв своей онъ духовенъ и чисть... Кто говорить, тоть вромв именъ, взятыхъ съ предметовъ видимыхъ, ничемъ инымъ не можетъ слушающимъ изобразить невидимаго 60)... Рай облеченъ именами, сродными тебъ, потому, что природа твоя немощна и мала предъ его величіемъ; хотя красоты его умаляются, когда очертываются слабыми, тебъ сродными, образами... Богъ облекъ древа ран именами нашихъ древъ..., листъя его изображены подобными листъямъ, ваніе видны у насъ" <sup>61</sup>). Во всякомъ случав изъ всвях описаній рая одно несомивнио, что новая земля не будеть въ точномъ смысла новою-по существу громадное изміненіе произойдеть только въ формъ. Желаніе паше видъть въ будущей новой земль въ сущности прежнюю нашу мать - землю многострадальную, нужно думать, не случайно. Намъ такъ больно при мысли, что все преврасное, все милое намъ на этой вемлв, когда-нибудь уничтожится, что мы нивакъ не можемъ помириться съ нею и вожделение нашего сердца готовы отстаивать при помощи всвих соображеній, вакія мы только можемъ пустить въ дёло, напр. идею премудрости, благости Божіей и т. п. Воть образчики этого. Гебарть думаетъ доказать измъненіе твари въ смысль Рим. 8, 19 — 21

<sup>( 50)</sup> Curs. complex. patrolog. Migne, t. IX, p. 1056-1057.

<sup>&</sup>lt;sup>вэ</sup>) Тв. Св. От., т. XX, стр. 96.

<sup>40)</sup> Ibidem 99.

<sup>41)</sup> Ibid. 100.

благостью Бога: изивненія этого, "можно уже ожидать отъ любви (Божіей). Въдь нельзя думать, чтобы Богъ сотвориль животныхъ только для этой земли, которан для нихъ большею частію представляеть безпрерывную боль и страданія " 62). "Мы вполив уварены", говорить Шплиттерберъ, "что на новой земль будеть продолжать свое существование все разнообразие твари, и особенно благородивашія породы пав области растительнаго, животнаго и минеральнаго парствъ, лишь только въ лучшихъ формахъ, и состоя изъ нетявнной матеріи, блистая зепрнымъ веливолъпіемъ и прасотою, о которой мы едва-ли теперь моженънивть и самое отдаленное представление \*\*)... Мы не находимъвъ себв сывлости думать, что накогда совершенно уничтожатся удивительныя формы въ разныхъ областяхъ природы, которымвтеперь наслаждаются наше сердце и глазъ. Неужели возможно, чтобы когда нибудь совсвыв не существовало этого богатства: цветовъ съ чуднымъ переливомъ красокъ, пеніе птицъ, все богатство прочаго животнаго парства, глубовая синева небесъ, причудивая игра цвътовъ и свъта на моръ и все другое, чему мы удивляемся еще и на этой несовершенной земль? Напротивъ, не будуть-ии навогда солнце и звазды сватить ярче теперешняго, не разрядится ли земля, какъ невъста и всякое отдъльное твореніе тогда лишь обнаружится въ нотинно-преврасной формв " 64). Нънто Отто Цимизенъ (Otto Ziemmsen) также убъяденъ, что "въ раю не будеть недостатка въ растительной и животной жизни, а такъ какъ библейскія пророчества говорять омиръ между животными ("тогда будетъ барсъ дежать поддъ возленва" и д.) и созерцають пустыни, разуврашенныя диліями, что невозможно при теперешнемъ состояния міра, то по меньшей мърв можно быть увърену, что тотъ, вто въ безконечномъ равнообразіи формъ растительнаго царства научился соверцать въчную прасоту и въ животномъ царствъ видъть пеструю игру безвонечно разнообразныхъ жизненныхъ функцій (Lebensbewegung) и безконечно разнообразные пути, на которыхъ стремится проявить себя полнота духовной жизни (Lebentrieb), въ-



<sup>62)</sup> S. 212. «Die zweite sichtbare Zukunft Christi»--Erlangen. 1850.

<sup>63)</sup> Splittgerber s. 231.

<sup>44)</sup> Ibid. s. 232.

обояхъ же царствахъ узръдъ въчную Божію мысль, тоть не можеть и подумать, чтобы новая земля была безъ того и другаго органическаго царства « 65). Если нъсколько всмотръться въ эти и подобныя заявленія pia desideria, то можно замътить въ нихъ глубою психологическую подиладку: эта подиладка, кромъ привычки ко всему здъшнему, —психологическая, скажемъ болве правственная невозможность для насъ представить, что все, чвиъ теперь мы живемъ и дышемъ, на чемъ крвпнуть и эрвють всв силы духа человъческаго, въ чемъ находить для себя пищу все великое, преврасное и благородное въ нашемъ духв, - все это исчезнеть, и что следовательно, это-ложь, миражъ, случайно, безсмысленно. Напротивъ, мы убъждены, что и искусство, и повзія, и наука, словомъ-все, въ чемъ проявляютъ себя благородныя стороны нашего духа, что все это не случайно и не безсмысленно, коренясь въ непреходящихъ, существенныхъ сторонахъ его природы, а потому не прекратится. Какъ противна намъ мысль о безличномъ пантенстическомъ или историческомъ (въ памяти людей) безсмертін, такъ противно и безсмертіе земли въ смысле ея совершеннаго обновленія, т.-е. ея замены другою новою землею, уничтоженія на ней всего, что органически и существенно связано съ жизнію нашего духа. Будущая жизньпродолжение этой: все великое, высокое и прекрасное здпсь будеть и тамь, все дорогое, все родное нашей душв здось будеть н тама; иначе нътъ для насъ и здёсь ничего высокаго, превраснаго и роднаго: все — пракъ. Христіанство объщаеть намъ, что все это не только будеть, но и преизбудеть, т.-е. будеть въ лучшемъ и совершеннъйшемъ видъ. Въ этомъ можетъ насъ увърить одно ученіе христівнское о воскресеніи мертвыхъ. Для него тело наше-не темница души, не грязное платье, которое съ гадливостью бросають на вемь, а плоть и вровь, органъ души. Человъвъ и жизнь духовная-органическое единство духа и тъла; это тело необходимая часть нашего я, -и это тело будеть намъ возвращено - тъло, въ которомъ намъ все родное и дорогое: и и глаза, нъвогда любовавшіеся врасотою Божьяго міра и произ-

<sup>46) «</sup>Allgemeines Leben and ewiges Leben» 1874. Gotha. s. 130.

веденій человіческаго искусства, и уши, открывавшія намъ входь въ цалый волшебный міръ музыкальной гармоніи, - всв чувства, чрезъ которыя душа входить въ сношенія съ дивнымъ Божіниъ міромъ, макрокозмо діввется микрокозмомо, въ которыхъ и чрезъ которыя душа развивалась и жила; все это будеть намъ возвращено. Возвращено будеть каждому его собственное тело, ибо тъла такъ же индивидуальны, какъ и все въ природъ,--и индевидуальны темъ более, что составляють органическое единство съ индивидуальными душами, чтобы жиль именно я, а не другой вто, нужно мое твло (я-твло+душа). Итакъ намъ объщаются по существу теже самыя тела, какія мы имеемь теперь; основной типъ ихъ сохранится и не общее всемъ дано будетъ тело, но важдому свое, по формъ же эти тъла измънятся до неузнаваемости: имъ дана будетъ самая высшая форма, въ накой они могуть существовать. Всв недостатки теперешняго тыла съ его слабостью, способностью тлъть и разрушаться, съ совершающимся въ немъ непрерывно обменомъ веществъ, когда тело то вбираеть въ себя новыя вещества, то извергаеть старыя (дыханіе, пищевареніе съ побочными отправленіями экскрементаців, сонъ), необходимымъ для поддержанія жизни, съ безчисленными потребностями-то движенія, то сповойствія, то труда физичесваго и умственнаго, то отдыха, безъ котораго и душа утомдяется, съ потребностью половою и другими, такъ связывающими подеть и свободу нашего тыла и само тыло, его жизнь ставящими въ зависимость отъ мальйшихъ пустяковъ, --- все это въ новомъ тыв будеть уничтожено, -- и вто же можеть представить себъ это тело безъ обмена веществъ, нетленное, тело безъ питанія, роста, безъ старости, юности, тело которое будеть въ совершенивищей гармоніи съ духомъ, въ которомъ удобно и безъ препятствій будеть раскрываться вся полнота жизни его, тъло столь же прекрасное, какъ будутъ прекрасны души, оживляющія его, твло въ отличіе отъ этого грубаго, тяжелаго, почти духовное, - эопрное и тонкое тело, словомъ-почти совершенно свободное отъ рабства природъ, т.-е. подчиненія ваконамъ природы – даже коть такому основному закону ея, каковъ законъ тяжести, непроницаемости 66). Въ христіанскомъ

<sup>66.</sup> Основанія въ такому взгляду на воскресшее тіло заключаются въ Св. Пя-

ученіи о восиресеніи мертвыхь видимъ, какъ сочувственно относится эта религія къ эскатологическимъ чаяніямъ человъчества, къ его ріа desideria относительно будущности, ожидающей міръ и человъчество. Одно это ученіе, такъ ясно выраженное въ Св. Писаніи, можеть служить намъ порукою за то, что указаннын выше чаянія будутъ исполнены. Съ другой стороны, это ученіе о восиресеніи можеть служить образцемъ того, какъ они будуть исполнены. Что объщается твламъ, то же будеть савлано и съ землею: то, что составляеть землю, что на ней находится, — ея матеріальный составъ, матеріальная сущность останутся неизмънны, какъ останутся неизмънны въ этомъ отношеніи и тъла, но законы и порядокъ явленій на землю, земля по ея формальной сторонъ будуть измънены, какъ измънятся въ этомъ отношеніи и тъла наши. Наконецъ, земля, какъ и тъло,

санін: 1 Кор. XV; ів. VI, 15; Мо. XIII, 43; Лк. XX, 35 — 36, а также и то что мы знаемъ о твав Воскресшаго Госнода, потому что по Филип. III, 21 наше твло будеть сообразно Его твлу (въ твле Інсуса Христа сохранился не толь к типъ твла вообще, но и типъ недивидуальный, -по нему Інсусъ Христосъ приглашаеть даже учениковь узнавать Себя; остались вь твле даже раны. Вь тоже время это тыло езъ какой то тонкой матерін, способной проникать плотиня тыла (двери), обладаеть чрезвычайною способностью въ разширенію и съуживанію своыхь частей: потому то оно проходить чрезь стыны, вдругь исчезаеть вы глазахы, закону тяжести не подчиняется). Въ этомъ же смысле учать и отцы. Начиная съ Климента Римскаго, Іустинъ Философъ, Ириней, бл. Іеронимъ, Тертулліанъ, бл. Августвиъ, Ефремъ Сиринъ и др. признають существенное тождество будущаго твла съ настоящимъ и изменение въ смысле указаннаго выше; утверждають возстановленіе тъла со встьми его членами и съ той же конструкцією, со встым чертами индивидуальными, -- даже случайными, напр. бл. Августинъ говорить о талахъ мучениковъ: «нельзя думать, чтобы святые мученики остались при восжресенін безь тіхь членовь, которые у нихь отсічены или отрізаны» («Душ. Чт.» 1862 г., т. III, 172). Вообще, церковь несочувственно отнеслась къ крайне едеалистическому воззрвнію Оригена, по которыму новымъ теламъ не давалось мочти ничавихъ сходныхъ чертъ съ этими (подвладва этого возгрвнія-дуалествческая философія Платона, видівшая въ матерін зло и въ тілі теминцу души). Св. Григорій Нисскій колеблется между общепризнанным в врованіем на этоть счеть и воззрвніемь Оригена, который имваь на него не малое вліяніе и пользевался его особеннымъ уваженіемъ; ученіе его о тілахъ будущихъ поэтому -отличается двойственностію, неопреділевностію (см. Т — ій т. XXXVII, «Объ устроенін челов'ява» и XL «О душ'я и воскресенін»).

нзивнится до неузнаваемости и именно въ сторону высшаго совершенства, совершеннъйшей формы бытія, какая только возможна; какъ тело, такъ и земля, после смерти, разрушенія, встають изъ праха своего въ такомъ блеске и великоленіи, какихъ мы теперь и предчувствовать не можемъ: "еще не открылось, что будемъ" (1 Іоан. 3, 2).

II. Cattaoas.

## PBHB

СКАЗАННАЯ ВЪ ДЕНЬ ОТКРЫТІЯ ПРИ ОДЕССКОМЪ АРХІЕРЕЙСКОМЪ ДОМЪ ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКОЙ ШКОЛЫ.

Преосвящен. Никанора, архіспископа хереспискаго и одесскаго.

Поймите, дъти. Къ вамъ наше слово. Приводили во Госноду нашему Інсусу Христу дътей, приносили и младенцевъ, чтобъ Онъ приносился въ нимъ, возложилъ на нихъ руви, номодился за нихъ и благословилъ ихъ. Было это, надо думать, не равъ, но разъ только записано въ свитомъ Евангеліи. Інсусъ обнялъ ихъ и, возложивъ на нихъ Свои руки, благословилъ ихъ.

Вотъ теперь и васъ, дъти, ведутъ, ведутъ въ самомъ простомъ емыслъ въ Інсусу Христу, чтобы Онъ коснулся и васъ, чтобъ возложилъ и на васъ Свои руки, и помолился за васъ и благословилъ васъ.

Знайте, что Господь Інсусъ Христосъ, какъ Богъ и человъкъ, пребываетъ на небъ, но пребываетъ невидимо, хотя и существенно, и вездъ, пребываетъ и въ сей храминъ вивотъ съ нами и ореди насъ. Сюда-то и ведутъ васъ ко Христу. Онъ вездъ, Онъ присутотвуетъ и здъсь, но въ Него нужно всмотръться, чтобъ Его увидъть. Онъ вездъ, Онъ и здъсь, но къ Нему нужно подойти, чтобы Онъ къ намъ прикоснулся. Онъ вездъ, Онъ и здъсь, но къ Нему нужно приблизиться, чтобъ Онъ насъ благословилъ.

Чтобъ придти во Христу, нужно идти нъ Нему цвлый въвъ. Онъ близко отъ насъ, но и безконечно далеко, какъ Богъ безконечно совершенный. Первый существенный шагъ въ Нему вы сдълали въ таинствъ врещенія, когда васъ крестили во имя Христово. А затъмъ и подумайте, дальше въ вашей жизни во Христу ли вы шли, или же отъ Христа? Подумайте о себъ, по-

думайте о разныхъ городскихъ двтяхъ, ко Христу ли они идутъ, или отъ Христа? Скажите, знаютъ ли они что-либо о Христъ, о Его ученіи и заповъдяхъ? Право ли исповъдуютъ ученіе Христово, поступаютъ ли по Его заповъдямъ? О заповъдяхъ Его въ большинствъ ничего не знаютъ и не думаютъ; объ ученів Его не знаютъ и не думаютъ; о Немъ самомъ ничего не знаютъ и нимало не думаютъ. Весьма часто даже лика Его не знаютъ и образа Христова не отличаютъ отъ другихъ святыхъ нконъ; о крестъ Его ничего не разумъютъ; о стращномъ судъ и не слышали. А не въдая ни Христа, ни суда Его стращнаго, ни въчнаго воздаянія, живутъ въ полномъ нравственномъ одичаніи, гонимые то въ ту, то въ другую сторону всякимъ вътромъ страстей и духа въва по житейскому морю.

Прійдите же и приходите, діти, сюда въ школу. Здісь вамъ поважуть, здась вы увидите Христа, увидите Его пречистый образъ, начертание Его человвческаго лика. Здъсь вы увидите начертаніе Его въ святыхъ Квангеліяхъ. Здесь покажуть вамъ, в вы, по мъръ человъческой силы, уразумъете, накъ Онъ отъ въка жилъ и въчно живеть въ пъдрахъ своего присносущнаго Отца, какъ и по своему человъчеству жилъ Онъ на землв и теперь обитаеть на небесахъ, одесную Бога. Покажутъ, какъ Онъ осуждаеть себялюбіе, своекорыстіе, кражу, ложь, продерзость, непочтительность въ старшимъ, жестовосердіе въ всвиъ блежнимъ, и накъ, наоборотъ, дюбитъ самоотвержение ради Егоради Христа, благочестіе, любовь къ ближнимъ, почтительность въ родителямъ, въ начальствующимъ, въ Отпу отечества, русскому родному нашему Царю. Здъсь покажуть вамъ, о чемъ в какъ следуетъ молиться, научатъ и образцамъ, и самому отправленію богоугодной молитвы. Здёсь научать васъ, какъ благоугождать Христу и теперь въ вашемъ отрочествъ и во всю вашу жизнь. Просвытленіемъ ума вызовется нечувствительно улучшение воли и очищение сердца. И вы всеми вашими чувствами увидите Христа, увидите лучше и ближе, чвиъ теперь видите. Здесь вы подойдете и приблизитесь къ Нему. И Онъ ощутительно для вашего сердца прикоспется къ вамъ и возложить пречистыя руки Свои на главы ваши, и вывств съ вами помолятся за васъ къ Своему и вашему пренебесному Отпу в благословить васъ Своимъ пренебеснымъ благословениемъ отъ нынъ и до въка и на въки. Аминь.

Digitized by Google

## СЛОВО

отанринделен итоомидохаоэн о амедоц. «Симаботчот» «Симато» «Симат

«Пріщите во Мий вси труждающівся и обремененній и Авъ упокою вы» (Ме. 11, 28).

Въ наступившій день 17 овтября опять вворы русскихъ людей обращены къ місту отныні историческаго событія съ Царской Семьей, опять сердца царелюбивыхъ подданныхъ сильніе бьются чувствомъ благодарности къ Богу — Щедродателю, опять умы, заглядывающіе дальше естественныхъ причинъ всякаго событія, тревожно вопрошають—что за причина причинъ этого событія?

Слово Божіе учить насъ въ важдомъ несчастія, постигающемъ насъ, видъть или наказаніе, или испытаніе, или вразумленіе свыше. Ни единый волосъ не падеть съ головы человъка безъ воли Божіей. Что же такое—событіе 17 октября? Наказаніе? Но "не по беззавоніямъ нашимъ сотворилъ есть намъ Господь, ниже по гръхомъ нашимъ воздаль есть намъ" (Пс. 102, 10), помиловавъ возлюбленнаго Раба Своего Благочестивъйшаго Государя Нашего и всю Его Семью на краю страшной опасности. Испытаніе? Но изъ этого испытанія и Самъ Царь и Его народъ вышли съ честью, слившись во единомъ чувствъ благодарности

<sup>\*</sup> Произнесенное 17 октября, 1889 г. въ Казанскомъ соборъ въ Сиб.

ко Всевышнему, даровавшему роденъ новое доназательство Своего небеснаго къ ней благоволенія. Итакъ, это событіе не есть ни наказаніе, ни испытаніе, но грозное вразумленіе не ближайшемъ только виновникамъ несчастья, но всемъ намъ: и общественнымъ дъятелямъ, и частнымъ людямъ, и великимъ, и мадымъ-просветить умы верою, а сердца любовію въ Богу в ближнимъ и проходить каждому свое званіе по доброй совъсти, отречься отъ побужденій своекорыстія въ діятельности и жизни, стряхнуть съ себя лень и апатію въ отношеніи къ общему благу. Такъ именно толкуетъ это событие Самъ Царь въ милостивомъ рескриптв по поводу следствія о крушенік Царскаго повзда. Признавая, что причины несчастія, одна мысль о коемъ возбуждала всеобщій ужасъ, "коренятся въ нераденів и неосторожности должностныхъ лицъ не только частной, но и государственной службы и въ ослаблении у последнихъ сознания своего служебнаго долга", Царь исповъдуеть, что "совершившееся надъ Нами дивное явленіе милости Божіей, посреди всеобщей неосторожности и въ отсутствіи человъческаго предвидінія, побуждаеть Меня въ настоящемъ случав усматривать "грозное внушеніе овыше каждому изъ поставленныхъ на дело начальствъ верно соблюдать долгь своего званія".

Насколько правильно этими словами опредъляется смыслъ грознаго событія 17-го октября, объ этомъ свидътельствуетъ руссвій народь, встрепенувшійся во всей многомилліонной массв. Смъло можно сказать, что не осталось на Руси ни одного уголка, гув бы въсть о чудв милости Божіей не вызвала искренняго поканняю вздоха и сего псадомского слова: не по беззаконіямъ нашимъ сотворилъ еси намъ, Господи!... Всъ эти построенія церквей, школь и пріютовъ, учрежденіе стипендій на содержаніе мадыхъ и старыхъ, вдовъ и сиротъ, установленіе престныхъ ходовъ, молебствій и свв. иконъ, приговоры о закрытій питейныхъ домовъ и превращении торгован въ праздничные дни въ память о 17 октябръ, - все это свидъльствуетъ объ одномъ, что всъ и кажный изъ насъ болъе или менъе сознали свою виновность, хотя и же непосредственную, въ томъ несчастім, которое грозило нашему отечеству, почему и общества, и частныя лица спашили н спвшать тевь или иначе выразить свою благодарность Богу и усердіе къ Царю, запечатаввъ то и другое въ какомъ-либо

добромъ дълв. Достаточно вспомнить, что въ первое время по ознакомленіи со всеми подробностими крушенія никто, даже изъ склонныхъ отрицать чудесное въ міръ семъ, не сомнъвался въ томъ, что событіе 17 октября есть великое двло мелости Божіей въ русской земль, есть чудо Божіе. И будь люди посльдовательнъе въ своихъ убъжденіяхъ, не зарости сердца наши терніемъ житейскихъ попеченій, не окаменьй они въ черствомъ чуветвъ себялюбія, какіе бы плоды могло произвести одно это свия, брошенное во время благопотребное на нивы сердецъ нашихъ всемогущею десницею Самого Бога! Но время прошло, впечатление чуда сгладилось обыденностью, интересы плоти взяли верхъ надъ интересами духа, и жизнь потекла прежнею широкою волнойне всегда чистой и прозрачной воды, текущей въ жизнь въчную, но чаще мутной и грязной воды тлетворныхъ ученій, злыхъ помысловъ и дваъ беззаконія. Но отъ веливаго событія осталось незабвенное наследіе, это — сознаніе его редваго величін п внушительности, которою мы и пользуемся для слова зиланія.

Нынъ мы избрали для себя предметомъ—побесъдовать съ вами по вопросу о праздничномъ отдыхъ для торговыхъ людей, разръшение котораго здъсь, въ столицъ, какъ извъстно, поставлено въ связь съ событиемъ 17 октября.

Купечество всероссійское никогда не оскудівало ни чувствами, ни двяніями патріотическими въ минуты всенароднаго подъема духа. Такъ, встрепенулось оно въ столицв и по поводу чудеснаго событія, и разумівется, не нашло лучшаго предмета для выраженія и своей благодарности въ Богу за спасеніе Царя и сознанія необходимости выполнить свой полупопранный долгь въ отношения въ цервви, Царю и родинъ, какъ починомъ въ общемъ почитаніи праздничныхъ дней закрытіемъ въ эти дни торгован. Долго спавшій, но теперь отъ сильнаго толчка проснувшійся лучшій внутренній человікь въ купечестві воспрянулъ, разбудилъ многихъ и соединилъ ихъ сравнительно въ небольшую группу людей, изъявившихъ благородную ръшимость положить начало разумному отдохновенію отъ трудовъ въ праздниви прекращениемъ торговли. Но, увы! скоро распался этоть вружокъ и часть техъ лицъ, кои давали обещание не торговать по празднивамъ, получили за то благодарность и похвалу отъ

Царя, снова открыли свои магазины и лавки по празденкамъ. Такъ поступили тв, кои связали себя честнымъ словомъ, а больминотво торгуеть и поднесь, повидимому, и не подозравая, что темъ нарушаетъ свой долгъ. Темъ более, намъ должно напоминать имъ объ этомъ. И дай Богъ, чтобы и всв пастыри принали праздинчный отдыхъ подъ свое покровительство, и вооружась словомъ Божіниъ, содъйствовали возстановленію въ жизни овятости иней, святыхъ по законамъ божескимъ и человъческимъ. Но чемъ, какини доводами будемъ мы убъждать васъ закрыть свои торжища на дни модитвы, самоуглубленія, добрыхъ двлъ въ семьв и обществъ? Напоминать ди вамъ заповъдь Божію о празднованім седьмаго двя? Но кто изъ васъ не слышаль о ней десятии-сотии разъ и въ школъ, и въ церкви, - самъ ие произносиль ее, не повторыль ее своимь датямь,-и все напрасно! Призывать ли васъ голосомъ св. матери-церкви православной? Но вто энаеть, что и нынвшнее слово къ вамъ ея служителя не останется втунъ для огромнаго большинства изъ васъ! Обращать ли ваше вниманіе на законъ гражданскій, повелъвающій свято чтить воспресенье и праздничные дни посвящениемъ ихъ на модитву дома и въ цервви, на дъда благія и богоугодныя? Но что напоминать о законъ, давно написанномъ и давно же неисполняемомъ, притомъ въ то время, когда говорить Самъ Законодатель, свидетельствуя объ ослаблении служебнаго долга въ сознаніи дъятелей государственной и частной службы и привывая встхъ къ втрному соблюденію долга своего званія...

Итакъ, въ чемъ же заключается вашъ долгъ, люди торговые, въ общей сложной жизни государственной и въ чемъ сказывается ослабленіе, и скажу болъе, попраніе вами онаго? Еслибы свищенникъ, оставивъ свой прямой долгъ рожденія и воспитанія людей въ духъ истинной въры Христовой посредствомъ истагосовершенія богослуженія, св. Таинъ и проповъди, гонялся исключительно за матеріальными прибытками, то о такомъ пастыръ, пасущемъ себя самого, а не паству, вы сказали бы, и справедливо, что онъ нарушилъ свой долгъ. Еслибы гражданскіе чиновники, судьи, учители и др., вмъсто прямаго своего дъла: отправленія правосудія, преподаванія въ школъ, занятій наукою, и науку, и школу, и правосудіе обращали въ средство наживы, забывъ о благъ тъхъ, судьба коихъ поручена имъ, то что ска-

зали бы вы о такихъ дъятеляхъ, какъ не то, что они попрали свой долгъ? Такъ, всякій человакъ, пусть несеть онъ частичю службу, коль скоро пренебрегаеть своимъ деломъ и устремляется на корысти, онъ-нарушитель долга, преступникъ противъ совъсти, а общественный дъятель и влятвопреступникъ. И люди торговые, безъ сомнанія, не составляють невлюченія изъ общаго правила: и у васъ есть свой долгь, свои обязанности предъ обществомъ. Вашъ долгъ, какъ и всехъ христіанъ, какого-бы званія они ни были, завлючается въ служеніи своимъ трудомъ ближникь, обязанности-въ доставлении человъчеству всего необходимаго и для пропитанія, и для жилья, и для всяваго домашвяго обихода и удобства своро, удобно и дешево. Коль скоро торговый человакъ подманяеть эти обяванности исвлючительно служеніемъ своей выгодь, а на свой долгь начинаеть смотрыть вавъ на дъло личнаго обогащенія, онъ забываеть обязанности своего званія, попираєть свой долгь. И какъ въ каждомъ званіи попраніе долга, забвеніе своихъ обязанностей сопровождается тяжимъ урономъ въ достижении частнаго и общаго благосостоянія матеріальнаго и нравственнаго, такъ уровъ сильно чувствуется и въ жизни торговаго сословія. Здёсь попраніе долга развращаетъ главу семьи, разгоняетъ и разстранваетъ самую семью, подрываеть торговое дело. Последнее, лишаясь характера общественнаго служенія, пріобратаеть видь хищнической, полной неправды, наживы-и обманомъ, и обявсомъ, и обмвромъ. Повидимому, шировое по своимъ оборотамъ, доставляющее богатыя средства хозянну-торговцу, такое дело въ себе самомъ носить зародыши разложенія, которое рано или поздно и наступаеть отъ совершенно неожиданныхъ причинъ: отъ коварства и нечестности развращенныхъ подручныхъ людей, отъ расточительности невоспитанныхъ дътей, отъ увлечения слишкомъ много объщающими, но обманчивыми предпріятіями въ интересахъ и дегкой и скорой наживы. О всвхъ этихъ бъдствіяхъ и нестроеніяхъ, постигающихъ торговыхъ людей, нами было говорено здъсь же ранъе. Нынъ я обращу ваше вниманіе на твуъ людей, которыми стоить и ширится ваше торговое дело и на которыхъ всего тяжеле отзывается попраніе вами своего долга, — на вашихъ сотрудниковъ-нальчиковъ и прикащиковъ.

Эти не чужіе вамъ люди, но домочадцы ваши, право, заслужевають съ вашей стороны болве дружескаго, отеческаго вниманія, чемъ то, какимъ они польвуются отъ васъ. Самимъ бы вамъ, а не мив, следовало похвалять труды вашихь помощинковь, поощрять ихъ въ исполнению своихъ обязанностей. Но и я, ознакомленный вашими же лучшими людьми съ ихъ тяжелою трудовою жизнью, мню себя въ правъ возвысить свой голось съ этого священнаго мъста въ защиту ихъ. Оказывается, братіе мои, многіе изъ васъ имъють въ услуженім не одного-не двухъ. а десятии мальчивовъ, взятыхъ обывновенно изъ богобоязненной сельской среды, Мало ученые даже богопознанію и молитав, эти мальчини съ 12 — 13 лътъ отдаются вамъ въ ученье ихъ нуждающимися родителями и по 5-6 лътъ служатъ у васъ бевъ новнагражденія. И вакъ служать? Безропотные, ибо ихъ ропота викто не слышить, безправные, ибо за ними не признается ниванихъ правъ, вромъ права на безсмънную бъготню или стояніе на ногахъ, они проходять у васъ рядъ послушаній, начиная съ кухни у взрослыхъ прислугъ и хозяевъ и кончая лавкой у старшихъ подручныхъ и прикащиковъ. Вставая раньше вевхъ, они поздно должны ложиться спать: ибо начавши раннее утра чисткой обуви и платья хозяевамъ и прикащикамъ и другими мелкими услугами по дому, опи цвлый день заняты въ давев ея чисткою, предложеніемъ и переноскою съ міста на місто товара, уборкою его и доставленіемъ, иногда тяжелыми ношами, на домъ покупателя. Только крайняя нужда заставляеть родитедей этихъ бъдныхъ дътей подчинять ихъ такому труду, изнурительному для неэрвлыхъ физическихъ силъ, притупляющему силы духовныя, ожесточающему нравственно. Въ самомъ дълъ, предпринимаете ли вы что-либо въ интересахъ духовнаго просвъщенія и облагороженія нравственнаго оныхъ малыхъ детей, отъ которыхъ вы такъ много требуете? Къ стыду вашему, большинство изъ васъ-ничего! А между тъмъ вы отнимаете у нихъ даже праздничное время, которое они могли бы употребить на молитву въ цервви, на чтеніе поучительной книги, самаго даже Евангелія, дома, на слушаніе благочестивой беседы, что многіе изъ нихъ сдълали бы по собственному почину, а при вашемъ добромъ воздействии сделали бы всв. Самъ Господь Інсусъ Христосъ, сознавая тяготу жизни подобныхъ тружениковъ, несущихъ на своихъ плечахъ непосильное бремя, призываетъ ихъ въ Себъ, объщая упокоеніе подъ Своимъ игомъ благимъ и бременемъ легнимъ, а вы, хозяева торговцы, не пускаете ихъ въ призывающему Господу! Смотрите, братіе, надрывая слабыя тълесныя ихъ силы и развращая нравственныя, не становитесь ли вы виновными въ медленномъ, но върномъ убійствъ своихъ подчиненныхъ! Смотрите, братія, не становитесь ли вы косвенно повинными въ томъ соблазнъ малыхъ, за который Господь возвъщалъ людямъ горе, и говорилъ, что лучше бы человъку соблазнителю повъсить на шею жерновъ мельничный и утопить въ пучинъ морской (Ме. 18, 6)!

Чвить долже человыкъ стоить у одного двла, знакомясь со всвиъ его изворотами, твиъ болве пріобретаеть онъ опыта въ этомъ дъль, тъмъ почтеннъе выработывается труженивъ, тъмъ дороже его трудъ. Таково — естественное разсуждение. Оно примънимо и въ торговдъ. Мальчики, пробывшие у ковяевъ въученьи по 5-6 леть, познакомившеея со всеми изгибами торговаго дела, делаются ближайщими помощниками хозявна, его довъренными и прикащивами. На нихъ уже возлагается все производство торгован, они являются не только продавцами товара, но часто и покупатедями его для оборота хозянна. Въ томъ и другомъ случав требуется много сметливости и такта со стороны прикащика: онъ долженъ своею обходительностью и честностью пріохотить въ своей давив повущателя, онъ же додженъ не впасть въ ошибку при покупкъ товара. Естественно, что удовлетворящій всемь требованіямь широкой торговли, хорошій приващикъ становится другомъ хозянна, блюстителемъ его интересовъ, его правою рукою. Что же, видять ли хотя подобные-то люди отъ своихъ хозяевъ человъческое обращеніе, не говоря о сердечной благодарности, хотя законную справедливость? Не говоримъ о добрыхъ исключенияхъ, которыя во всявомъ дълв есть и будуть. Но въ большинствъ случаевъ-едвали. По крайней мъръ, съ тъхъ поръ какъ мы вступили со словомъ въ защиту праздничнаго отдыха, мы неоднократно слышали отъ приващиковъ по разнообразнымъ отраслямъ торговли справедливыя сътованія на свою безотрадную, изо-дня въ день полную однообразиващихъ занятій за прилавкомъ жизнь. Они сътовали и сътують въ особенности на то, что лишены возможности посъщать богослуженіе, а если и посъщають, то раннее, и притомъ всегда съ гнетущимъ чувствомъ сейчасъ же послъ богослуженія начинающагося труда и продолжающагося до поздняго вечера. Если занятые и въ будни, и въ праздники мальчики ваши, братіе, не сознають своего тяжелаго положенія, то о взрослыхъ прикащикахъ этого свазать нельзя. Они сознательно стремятся въ храмъ Божій и не могутъ пойти въ оный, и вы, заставляющіе ихъ идти въ лавку въ праздникъ, подвергаете себя тому страшному горю, которое возвъщено Господомъ и рано или поздно постигнетъ вясъ: "горе вамъ, что затворяете царство небесное человъкамъ; ибо сами не входите и хотящихъ войти не допускаете (Ме. 23, 13).

Можно, повидимому, сказать въ оправдание купечества, торгующаго но правднивамъ, пословицею: "вольному-воля, спасенному-рай", т. е. не желающіе подвергаться тяжелой необходимости торговать по праздникамъ могутъ оставить этого рода дъятельность. Но въ томъ-то и дъло, что прикащики, обывновенно вышедшіе изъ мальчиковъ, люди крайне необезпеченные и только привычная служба даеть имъ и ихъ семействамъ върный вусовъ хабба. Равно и самостоятельные торговцы средняго достатка не могуть отстать отъ порядковъ, устанавливаемыхъ врупными торговцами, рискуя потерять и свой кредить, и посявднято покупателя; почему и торгують по праздникамъ нъкоторые-вопреки свениъ желаніямъ, лишь бы не лишеться куска хивба. Тяжелое бремя дежить на плечахъ этихъ тружениковъ: варослые, накоторые изъ нехъ женатые, они несуть повинности въ деревив, должны помогать своимъ престарвлымъ родителимъ, содержать свои семьи. И воть, иъ этому-то бремени ихъ вы, люди торговые, присоединяете еще изнурительное бремя торговин на всякъ день. Не вы ин, смотрите, бываете виновниками ранней смерти нъвоторыхъ изъ вашихъ служащихъ и сиротства ихъ семей? Не ваша-ли вина въ томъ, что многіе изъ вашихъ служащихъ съ горя ведуть зазорный образъ жизни? Не себя ли вамъ винить надобно, вогда ваши же служащіе часто обманывають вась, обсчитывая и обирая при всякомь удобномь случав, вавъ бы въ отмщение за бевчеловачное съ нами обращение? По врайней мере, вы, уже несомненно вы-виноваты въ томъ, что лишаете их облагораживающаго вліянія цертви Божіей, преступною рукою отворяя лавки въ то время, когда никакія другія собранія не должны быть открываемы, кром'й церковныхъ. Этимъто, по истинъ обремененнымъ и вами, и жизнью вашимъ труженикамъ сладко было бы, хотя одннъ разъ въ недълю но со спокойнымъ духомъ, прійти въ церковь и услышать оный гласъ Божій, къ нимъ обращенный: "пріндите ко Мнъ вси труждающійся и обремененній и Азъ упокою вы". Но они лишены возможности слышать этотъ гласъ Своего Пастыря и потому удивительно ли, что не идуть по Немъ въ жизни, а идуть по чуждемъ, уклоняясь на шуее дълъ беззаконія и неправды...

Въ самомъ дъль, что за причина зазорнаго поведенія многихъ вашихъ торговыхъ людей? Съ техъ поръ, какъ возникъ вопросъ о праздничномъ отдыхъ, его противники не разъ высказывались, съ фактами въ рукахъ, что свобода, празднявъ вреденъ для принащина, ибо онъ пользуется свободою тольно для прогула своего заработна. Если это справедливо, то въ самомъ двив, цвиесообразно ин хлопотать о восвресномъ отдыхв? Но вто изъ вдравомыслящихъ людей, не потерявшихъ зрвнія, чтобы видеть, и смысла, чтобы понимать, не замътить, что лицемърные противники праздничнаго отдыха въ этомъ доводъ свадивають съ больной головы на здоровую: сами виновные въ развращения своихъ служащихъ, они винять затемъ вожделенную праздничную свободу. Но посудите сами, братіе, чего ждать отъ служащаго, который всего на нъсколько часовъ въ недълю получаеть отдыхъ! Посътить родныхъ и знакомыхъ ему некогда, заняться чтеніемъ дома или пойти на бесъду-непривычно, пойти въ самую церковь-скучно, ибо нътъ этого спасительнаго навыка, и вотъ, онъ устремляется на острыя, своро удовлетворяющія удовольствія, разрушающія физическія силы и нравственныя. И такъ, не свобода виновата въ зазорномъ поведеніи нъкоторыхъ торговыхъ людей, а опять-таки безостановочный убійственный трудъ ихъ за придавкомъ.

Спрашивають еще насъ, чъмъ-де вы замъните для торговыхъ людей ихъ привычныя занятія по праздникамъ въ томъ случать, еслибы вст они прекратили эти занятія? Или вы влечете ихъ на совершенную свободу отъ всякихъ занятій, на зазорную праздность? Вопросъ, который можетъ родиться въ головъ только человъка, не знающаго ничего, кромъ своихъ обыденныхъ за-

нятій. Мы понимаемъ праздничный отдыхъ не фарисейски, въ смысль совершеннаго покоя и ничего недъланія, но въ смысль перемъны и разнообразія дъятельности. Мы допускаемъ въ праздникъ всякое доброе дело, направленное къ прославленію ли Творца или къ облагороженію своей души, къ возстановленію ли своихъ телесныхъ силь, или въ содействію благу людей, своихъ присныхъ, или чужихъ. "Или не читали вы въ законъ. говориль Господь въ обличение фарисеевъ, что въ субботы священники въ храмъ нарушаютъ субботу, однако, невиновны (Ме. 12, 5). Первъе всего посъщение храма Божьяго, затъмъ, благочестивыхъ собраній съ целями назиданія, также своихъ родныхъ и знакомыхъ, друзей и товарищей, для того, чтобы сообща на досугъ обсудить ихъ положение и свое горе размывать, ваконецъ, посвящение праздника семью, это — только частныя занятія, которыя прямо указываются в Словомъ Божінмъ и въ наставленіяхъ церкви и которыя могутъ занять праздникъ и у торговаго человъка. Въ нимъ можно, въ видъ пожеланія на будущее время, присоединить и тъ собранія, которыя непремънно рано или поздно будуть устрояться вами для обмёна мыслей по вопросамъ торговли, и тъ урови Закона Божія и вообще начального обученія, которые вы дадите, должны дать вашинъ труженикамъ-мальчикамъ.

Все досель скаванное имъетъ прямое и непосредственное отношеніе въ исполненію вами, люди торговые, своего долга. Препративъ торговаю по праздникамъ, вы прямымъ путемъ пойдете въ возстановленію своего попраннаго долга, къ исполненію нарушенных обязанностей. Не преследование исключительно личныхъ интересовъ, а стремление выполнить въ своей жизни высовое назначение человъва, призваннаго въ богоподобію, должно руководить вами въ дъятельности, опредълять ваши отношенія въ своимъ служащимъ. Похвальное рвеніе выполнить свои обязанности, отдавая своему делу все силы, должно быть умеряемо заботами о духовномъ и матеріальномъ благв своихъ сотрудняновъ. Недостойно христіанина-влоупотреблять духовнымъ благомъ другого человъка, тъмъ болъе своего товарища, помощника и друга. Не для себя только, не для облагороженія только своего торговаго двла, но и для блага своихъ служащихъ, нальчиковъ и прикащиковъ, вы должны прекратить торговлю по

праздникамъ. Помните, братіе, что вы обязаны будете отвътомъ на страшномъ судъ за развращеніе и соблазнъ, причиненный вами своимъ служащимъ, почему, закрывая отнынъ лавки по праздникамъ, отпускайте и убъждайте ихъ пойти къ богослуженію. За это двойное доброе дъло Господь помилуетъ васъ, по слову Своему: "кто сотворитъ одну изъ заповъдей и научитъ ей другихъ, тотъ великимъ наречется въ царствіи небесномъ".

Въ заплючение нъсколько словъ вамъ, добрые христіане-торговцы, закрывающіе свои давки по праздникамъ. Мы увърены, что вы никогда въ праздникъ болъе не откроете ихъ. Смотри же, о, христіанинъ, какъ бы ни тяжко было нъкоторое время видъть тебъ торгующаго сосъда, не завидуй ему, не слъдуй путемъ нечестиваго, зная, что путь нечестиваго погибнеть (Пс. I, 6). Не унывай, не падай духомъ, о, надежда русскаго сословія, русскій душою, истинно православный по въръ торговый человъкъ! Ты всталъ на защиту попираемой четвертой заповъди Божіей. Знай же, будь увъренъ, что за тобою побъда. Нуждаешься ли въ порукъ? Порука для тебя - Самъ Господь, призывающій тебя къ Себъ, молитва церкви за твое дъло, помощь пастырей церкви, одобреніе и похвала Благочестиваго Государя, наконецъ сильная одушевленіемъ поддержка со стороны встхъ благомыслящихъ представителей твоего сословія. Радуеть вчужв и насъ и питаетъ надеждами на лучшее будущее нашей торговли то, что ужъ и теперь обнаружились, среди торговаго сословія люди, поставившіе для себя цалію словомъ в примаромъ добиваться повсемъстного прекращенія торговин по праздицинымъ днямъ. А никакое дъло, нашедшее для себя безкорыстныхъ радътелей и молитвенниковъ, никогда не теривло неудачъ. Да будеть же, воззовемъ молитвенно, съ этими дюдьми, помощь Твоя, о Господи, да будутъ съ ними модитвы церкви, да будетъ съ ними и за ними побъда надъ людьми беззаконія, да будеть, аминь!

Свящ. Ф. Орнатскій.

## СЛОВО

НА ДЕНЬ 17 ОКТЯБРЯ ВЪ ВОСПОМИНАНІЕ СПАСЕНІЯ ИХЪ ПМПЕРА-ТОРСКИХЪ ВЕЛИЧЕСТВЪ СЪ АВГУСТЪЙШИМЪ СЕМЕЙСТВОМЪ ОТЪ СМЕРТНЫЯ ОПАСНОСТИ ПРИ КРУШЕНІИ ИМПЕРАТОРСКАГО ПОЪЗДА 17 ОКТЯБРЯ 1888 ГОДА.

> ...«Нъсть якоже Вогь возлюбяевнаго: восходяй на небо Помощникъ Твой, и великольпный въ тверди. И покроять тя Божіе начало» подъ кріпостію мышце въчныхъ. И всемится Израмы уповень сейь, людіє спаблаженъ еси, Изранлю: кто подобень тебь, людіє спасаемін отъ Тоспода? Запритить Помощникъ твой, и мечь квала твол.» Втора. XXXIII, 26. 27. 28. 29.

Въ втотъ день и часъ вся Православная Россія, все что есть въ ней чувствующаго и мыслящаго по-русски, по православному приноситъ Господу Вогу устами служителей Его единодушное и благодарное исповъданіе неизреченнаго милосердія Божія, явленнаго русскому народу ровно годъ тому назадъ "въ день онъ, егда вмалъ не погибе Надежда Наша", и егда Господь "явилъ спасеніе Помаванника (Своего) Благочестивъйшаго Государя нашего Императора Александра Александровича, дивно сохранивъ его и супругу его Благочестивъйшую Государыню Императрицу Марію Феодоровну и всъхъ чадъ Ихъ во вратъхъ смертныхъ". Не укоснимъ и мы присоединиться всею душею въ общей всенародной радости, въ священному торжеству всъхъ върныхъ сыновъ Св. церкви и Отечества. Не сегодня только, но изъ годъ въ годъ и изъ рода въ родъ русскій народъ будетъ торжественно совершать память этого высоко-внаменательнаго событія.

Россія не въ первый разъ видить надъ собою всемогущую десницу хранящаго ее Промысла: вся исторія нашего Отечества, равно накъ исторія и последнихъ леть, исполнена знаменіями Божественной попечительности о насъ, и мы можемъ, нисколько не насилуя смысла и характера нашей исторіи, присоединиться въ тому глубоковърному и высово-врасноръчивому исповъданію судебъ Промысла во всей нашей Богоблагословенной Исторія которое сейчась вы услышите въ молитва, предложенной благоговъйному вниманію всего русскаго народа Святвишимъ Правительствующимъ Всероссійскимъ Сунодомъ. Мы можемъ и должны признать, что Господь "прибъжище намъ (былъ) изъ рода въ родъ... Милости (Его) исполнены суть судьбы наши, что Онъ всегда "не по беззаконіямъ нашимъ твориль намъ, ниже по гръхомъ націимъ воздаваль намъ». Но въ особенности все это и необычайная постоянная къ намъ милость Божія и таковое же наше недостоянство со всею полнотою и съ силою непререкаемой оченидности разомъ предстало сознанию русскаго народа въ тоть достопамятный день, годовщину котораго мы сегодня совереднемъ. Въ этомъ именно и заключается прежде всего высоко назидательная сторона правднуемаго нына событія, его историческое значение. Ивъ рода въ родъ мы должны сохранять н передавать памать о 17 октября 1888 года, когда Господь, благоволиль передъ всвиъ міромъ засвидательствовать съ поразительною и непререкаемою очевидностію Свою необычайную мижость къ намъ и въ то же время наше правственное убожество, нашу безпечность и нерадивость, нашу мнимую любовь въ отечеству, проявляющуюся не столько въ скромномъ исполненіи лежащаго на насъ ближайщаго и непосредственнаго долга по положению, какое камдому опредвляль Господь, сколько въ громкихъ словахъ, да въ показныхъ дваахъ, 17 октября открыло намъ глаза на самихъ себя, и поставило передъ нами задачу. отъ исполненія которой мы не въ прав'в уклоняться. Намъ надобно стать достойнымъ того видимаго избранія, которымъ почтиль насъ Божественный Промыслъ. Народъ слагается изъ отдъльныхъ единицъ, и никто изъ насъ не долженъ оставаться равнодушнымъ къ тому явному предостереженію свыше, какое дано русскому народу въ события 17 октября 1888 года. Господь всегда такъ явно дъйствовавшій въ судьбахъ нашего Отечестна,

предназначеннаго Имъ въ какой то высовой цели, грозить оставить насъ милостію Своею, если мы не исправимся и не будемъ достойнаго избранія Его; Онъ явно смиряеть неосновательную и пустую народную гордость, которая раждается въ сердцахъ пустыхъ, лицемфрныхъ, хододныхъ въ Отечеству, гордость неоправдываемую дадами; Онъ хочеть, чтобы изъ Его избранія. Его милости въ цамъ ложь и лицемвріе, невъжество и узкое самолюбіе не сдалали себа предмета пустаго тщеславія и самохвальства. Вспомнимъ объ избранномъ въ редиговной исторіи міра народа Божісмъ, — о сврсяхъ, историческая виссія которыхъ для всёхъ такъ ясна и несомнённе, и воспольвуемся твин уроками и предостереженіями, которыми такъ обильна поучительная для насъ исторія этого народа. Онъ влачить теперь на вемла свое жалкое существование вменно потому, что вевнимателенъ былъ въ свое время къ знаменіямъ и предостерегающему голосу Бога въ своей исторіи, канъ ни ясно авучаль этоть голось. А Господь предостерегаль его нервако и прямо устами Своихъ пророковъ, и вотъ что Онъ объявляль своему народу устами еще Мочсея: "Тебя набраль Господь Богь твой, чтобы ты быль собственнымь Его народомъ изъ всехъ народовъ, которые на землъ. Не потому, чтобы вы были многочисдениве всвхъ народовъ, принядъ Господъ и избрадъ васъя (Br. VII, 6-7) и "не ва праведность твою и не за правоту сердиа твоего идешь ты наследовать землю (обетованную) (Втор. 1Х, 5); посему "не говори въ сердив своемъ, что ва праведность мою привель меня Господь овледать сею доброю землею, и что за нечестіе народовъ сихъ Господь изгоняеть ихъ отъ лица твоего... Ибо ты народъ жестоковыйный. Помии, не забудь, сколько ты раздражаль Господа Бога твоего"... (Второв. ІХ, 4. 6. 7). Воистину къ намъ вполнъ примънимы также и слова св. Ап. Павла:... "Ты держишься върою: не гордись, а бойса" (Рмя. XI, 20),— бойся, т.-е. постоянно помин и чувствуй, что своею высотою и счастіємъ ты обяванъ милости Боліей, и что твое высокое положение и почетное инбрание тамъ большую воздагають на тебя отвътственность: "кому много дано, съ того много и взыщется".

Но не одно грозное предостережение, и не одинъ этотъ грозный и прискорбный омысать отврываеть намъ тщательное углуб-

леніе въ событіе 17 октября. Есть въ немъ светлая, радоствая, бодрящая сторона, -сторона настолько свътляя, что она вакъ бы заслоняеть собою въ нашемъ сердцв и въ нашемъ сознанія мрачную и грозную сторону его. Съ нами Богъ, еще и теперь съ нами Богь, - вотъ въ чемъ радостная сторона правднуемаго событія! Здвоь источникь утвиннія и ободренія всему на Руси, что готово было подъ гнетомъ временныхъ тяжелыхъ обстоятельствъ и угромающихъ впечатленій утратить веру въ себя; въ свой народь и его призваніе, любовь и уваженіе къ нему, что стыдител и робъеть за русское имя. Не стыдись, русскій народь, своего имени: Самъ Богъ громко изрекъ его въ слухъ всего міра, и пронесъ его изъ усть въ уста во всехъ народежь! Господь съ нами: это значить, что мы призваны Промысломъ въ осуществленію важной и высокой миссія всвать другихъ народовъ міра, что мы удостоены быть орудіемъ благословенныхъ цвлей Высочайше Премудраго и Всеблагаго Провысла. Но "не гордись, русскій народь, а бойся" (ап. Павель).

И такъ, мы видимъ, православные слушатели, что Господь смиряеть въ насъ страшнымъ и дивнымъ посъщениемъ Своимъ 17 октябри неосмовательную, притязательную хвастливость и столь же неосновательную скромность, имъющую видъ позорной ребости и непужнаго малодушія. То и другое должны быть намъ чужды.

Но двумя отими оторонами още не исчериывается весь смыслъ глубоко навыдательного и свищенного въ летописяхъ нашей исторіи событія. Русскій народъ долженъ видеть въ немъ указаніе того направленія и того пути, по которымъ надлежить совершать ему свою историческую миссію. Событіе 17 октября, это —отвровеніе свыше русскому народу, это властный голосъ Самого Божества, столь необходимый для напоминанія, можеть быть—последняго, русскому народу о тёхъ двухъ началахъ которыя искони лежеть въ основаніи его исторіи и которыя тоже искони совнавались и теперь сознаются всёми истинно-русскими людьми. Эти два начала или устоя нашего отечественнаго благоденствія вёрность Господу Богу, отврывшему себя намъ въ Православной касолической церкви, и Русскому Государю, Помазаннику Его, орудію Его промысла о насъ, которымъ, по единодушной вёр'в всей Россів, Онъ совершаеть и впредь будеть "совершать вся

нымъ людей своихъ", которыго именно для этого и оправдалъ (есть) надъ нами царствовати, какъ это сказано въ церковновъ моленін нарочно составленнаго на нынвшній день последованія благодарственнаго и модебнаго цвнія въ воспоминаніе событія 17 октября. Отнына всякая русская душа, чуткая къ голосу Божію и знаменіямъ Его въ исторіи, будеть черпать себъ здоровую пищу здъсь, въ воспоминаніи и размышленіи объ этомъ чудв всенароднаго посъщенія Божія, и русскій народный духъ будеть здёсь находить поддержку и питаніе свое. Празднуемое нынъ событіе войдеть новою могучею силою въ нашу исторію, силою здраваго народнаго самосознанія, оть направленія н характера котораго зависить судьба народа, въчно свъжниъ и неизсяваемымъ родинкомъ истинно руссваго народнаго духа. Такъ велико значение празднуемаго нами события. Св. Православная церковь предлагаеть намъ воздать отъ всей душа хвалу и благодарность Господу Богу, посетившему насъ дивною Своою милостію и даровавшему намъ и грядущимъ въвамъ спасительное вразумленіе; предлагаеть далве, просить съ върою и упованіемъ о томъ, чтобы Господь нашъ, ноторому принадлежить всякое царство и который "превыше всего, яко Владыка", въ Его же руцвиъ "сила и могущество" и въ Его же власти "вся укръпити и возведичити" (1 Пар. XXIX, 11, 12), и впредь не оставлять насъ Своею милостію, и вель насъ из намеченной отъ въчности цели рукою Своею крепкою; накожецъ церковь иризываеть насъ къ усердному моленію о томъ, чтобы Господь сохраниль на св. Руси ореди искушеній тяжелаго времени своею благодатію святую православную въру и испреннюю любовь и уваженіе въ отечеству въ духіз и направленіи, такъ исмо указываемыхъ намъ Промысломъ Божественнымъ и свидътельствуемыхъ всею нашею благословенною свыше исторією; и если наше отечество останется попрежнему върно овоимъ Боговъщаннымъ завътамъ, то несомивино "будеть на царекъ нашякъ и на державъ Россійской благоволеніе, милость и благословеніе отнынв и до ввка". Аминь.

Свящ. П. Свътловъ.

Нъжинъ 1889 г. Окт. 17.



## объявленія.

# **1812.** подписка принимается **1890**.

#### RAHICKOH

ЕЖЕДНЕВНАЯ ПОЛИТИЧЕСКАЯ, УЧЕНАЯ И ЛИТЕРАТУРНАЯ ГАЗЕТА (выходящая безъ предварительной цензуры)

# СЫНЪ ОТЕЧЕСТВА

СЪ ЕЖЕНЕДЪЛЬНЫМИ ИЛЛЮСТРИРОВАННЫМИ ПРИЛОЖЕНІЯ-МИ И КНИЖКАМИ "РОМАНЫ И ПОВЪСГИ"

(годъ изданія семьдесять восьмой).

Газета съ переходомъ къ нынѣшнему издателю и при новомъ составѣ редакціи совершенно реформирована, дополнена и увеличена въ форматѣ до РАЗМЪРА БОЛЬШИХЪ СТОЛИЧНЫХЪ ГАЗЕГЬ.

По своей обширной программё, всесторонней обработке современных вопросовъ, возникающихъ въ области политики, науки, искусствъ, впутренней и заграничной жизни, а также своевременному сообщению всёхъ выдающихся новостей, вполна замёняетъ собою

дорогую по подписной цвнъ газету и еженедъльный журналъ.

### Кромъ ежедневныхъ нумеровъ, годовой подписчикъ получаетъ:

 По воскресеньямъ особое илиюстрированное приложеніе, въ вид'в еженед'вльнаго

#### ИЛЛЮСТРИРОВАННАГО ЖУРНАЛА

гдѣ помѣщаются: историческіе и современные романы, новѣсти, разсказы и стихотворенія (оригинальные и переводные). Болѣе 300 рисунковъ, каррикатуры, шахматныя и шашечныя задачи, и проч.

- 2) "Домашняя библіотека", состоящая изъ двънадцати вполнъ законченныхъ романовъ и повъстей. Каждая книжка содержитъ отъ 160 до 200 страницъ.
- 3) "Моды и Рукоделья" (двенадцать нумеровь), приспособленныя къ домашнему производству и заменяющія дорогой дамскій модный журналь.
  - 4) "Ствиной календарь", отпечатанный въ три краски.
- Гг. годовые подписчики, выславшие сполна подписную сумму витють право получить одно изъ двухъ художественныхъ приложений:

Большая гравюра-fac-simile съ знаменитой картины Гюстава Дорэ: "Шествіе Інсуса Христа на Голгову" размёрь этой гравюры 4,648 — сантим. Оттиски этой картины: снятые съ мёдной доски, въ эстаминыхъ магазинахъ продаются по 50 руб. за экземпляръ.

Тѣ изъ гг. подписчиковъ, которые не пожелаютъ имѣть эту гравюру, могутъ взамѣнъ ея получить альбомъ, содержащій: сто картинъ "Жанръ и Пейзамъ" художественная галлерев знаменитыхъ русскихъ и иностранныхъ мастеровъ. Большой альбомъ (форматъ 954 — сантиметра), отпечатанный на веленевой бумагѣ.

подписная цъна ежедневной газеты сына отечества-

съ еженедъльными иллюстриров. приложеніями и книгами "романы и повъсти"

(Безъ гравюра "Шествіе Інсуса Христа на Голгоеу" и "Альбома")
Съ доставною въ Петербургъ: на годъ—7 руб. На 6 мъсящевъ—4 руб. Съ пересылного въ провинцію: на годъ—
8 руб. На шесть мъсящевъ—4 руб.

Гг. годовые подписчики, желающіе получить на выборь одно изъ двухъ предлагаемыхъ на 1890 годъ художественныхъ приложеній, высылаютъ на пересылку выбраннаго ими художественнаго приложенія, на разстояніи до 3,000 версть отъ С.-Петербурга—одинъ рубль, а сверхъ 3,000 версть отъ С.-Петербурга 1 р. 50 к. Желающіе нижть и второе художественное приложеніе, доплачивають по два рубля за каждый экземпляръ.

Разсрочка допускается, но исключительно чрезъ Главную Контору: Адресъ Главной Конторы: Спб., Невскій пр., у Аничкина м., д. № 68—40.

Подробное объявление съ образцами художественныхъ приложений, высылается по требованию безплатно.

НАЧАЛЬНЫЯ ОСНОВАНІЯ ФИЛОСОФІИ. Примѣнительно къ программѣ преподаванія философіи въ дух. семинаріяхъ. Составиль В. Кубрявцев. Вупуснъ І. Начальныя основанія гносеологіи и естественнаго богословія. Москва. Цёна 1 р. 50 к.

ВВЕДЕНІЕ въ философію. В. Кудрявисва. Составлено примънительно къ программъ преподаванія философіи въ дух. семинаріяхъ. Москва. Цена 50 к. Продается у автора. Сергіевъ-Посадъ, у профессора Академія В. Кудрявцева.

УРОКИ ПО ПРЕДМЕТУ ПРАВОСЛАВНАГО КАТИХИЗИСА. Прессвящ. Александра, Епискова Можайскаго. Ч. І. Символь вёры. Ц. 1 р., Ч. ІІ и ІІІ. О молитей и заповёдяхъ Божінхъ. Ц. 60 к. Москва 1889., ЯЗЫКЪ И ПСИХОЛОГІЯ. П. Хохрякова. Казань. 1889. Ц. 1 р. 50 к.

ДВА МІРА. Повасть изъ рамовой жизни первыхь времень христьанства: Передал. съ франц. Ек. Бекетовой. Съ рисун. К. Брожа Суба: 1890. Цана 1 р. 25 коп. съ перес.

С. ПЕТЕРБУРГСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМІЯ ЗА ПОСЛЪДНІЯ ЗОІ ЛЪТЪ (1858—1888), И. Чистовича Спб. 1889. Ціна з руб.

Цензоръ свящ. Гоаннъ Петропавловскій.

Отъ Московскаго Дуковво-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Московскаго для 1889 года.

# Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

І. Размышленія с сущности христіанской віры. Соч. Газо. Переводъ селщ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р.

П. Вѣчная жизнь. Пувличныя чтким Э. Навиля. Перев. селщ.

H. Серпієвскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Анннагора, Өеофила Антіохійскаго. Ермін философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ съ введеніями и примъчаніями свящ. П. Преображенским. М. 1867 г. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять инигь противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенскимъ. М. 1871. Цъна 3 руб. съ пересылкою,

V. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля, Перев. свящ. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VI. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя примъчанія къ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Хрястовыхъ. Сочинение Дублинскаго архівнискова Тренча, переведенное А. З. Зиновьевымо. Москва. 1883 г. Цена 1 руб. 30 воп.

VII. Изъ ленцій по церновному праву. О. пров. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ перковное право. М. 1874. Ц. І р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ П. Система каноническато права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 в., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъц. съ перес. 2 р.

VIII. Ереси и расиолы первыхъ трехъ въновъ христіанства. Ч. І. Обозрвие источниковъ для исторіи древивникъ секть. Пром.

А. М. Ивакцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к. IX. За двадцать льть священства (1863 — 1883 г.) Слова и рычи прот. А. М. Ивакцова-Платонова, законоучителя Алексан-повеста ро дровекаго военнаго училища и профессора Москонскаго Университета, Москва, 1884 г. Цена З р. съ пересылною 3 р. 50 к.

X. Христось. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва,

1881 г. Цана 75 г., съ пересылкого-XI. Теорія древле-русскаго церновнаго и народнаго пінія на основанін антентических трактитовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Ювіо Сочинение Юрія Арпольда, Москва, 1880 г. Цвна 2 руб. съ нересманою.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНТЕ

## ВЪ 1890 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цена на годовое изданіе съ пересылкою - п

Россін 7 руб., за границею 8 руб.

Подписка принимается: въ Москов, у редавтора журвац протојерея при церкви Осодора Студита, у Никитенкъ поротъ, Н. А. Преображенскаго и у извъстныхъ книгопродавция; въ Петербурии — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоводять адресоваться исключительно така: въ редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвъ.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желя облегата пополненіе церковныхъ библіотекь и библіотекь учобими ваведеній духовиаго в'ядомства и министерства народимо просв'ященія, для воихъ «Православное Обозр'яніе» рекомендоваю учебнымъ начальствомъ, редакція «Православато Обозр'янія» находить нозможнимъ доставить подпитокамъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1884 и 1880 г., по слідующимъ понименныйъ цінамъ: для выписывающих его на оди и в вакой-либо годъ—пять руб., за два года—семь руб.; за три—десять руб., за чет и ре—приначать руб., за и ять діять—семнадцить руб. за шесть літь—депадиать одинъ руб. съ пересилкою.

Эквемплары «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1887 гг. — разонансь; за 1888 годъ остается прежива — семь руб.

## въ редакции можно получать:

Оставиняем въ неболкшомъ количестит зиземиляроть писли мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со пекандам и примъчаниями къ нимъ спати. И. А. Преображенскимъ. Пъм съ пересылною 2 р.—Кромъ того:

1) Указатель из "Православному Обовранию" из плинация двть 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефреминации Ции

Указателя 75 к., съ пересылною 1 р.

2) Псалтирь из новоиз славляемом перенода Амирона (Зертисъ-Каменскаго) архіенископа Москоновиго. Моския 1878 с. Цяни 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. И. Преображенски.

Оте Московского Дудовно-делаурного помитого печатата долюжения. М. Об-Обтабря 25-то дия 1889, года.

Humane - Humbightzed by Google

20 1889 2

## поучение

по освящении храма при одесской второй гимназіи.

Преосвящен. Никанора, архіепископа жерсонскаго и одесскаго

Въ Ветхомъ и Новомъ завътъ церковь Божія, великая ди, мадая ди, не разъ представляется подъ видомъ виноградника Божія. Имъя въ виду частную церковь вашего учебнаго заведенія и освященіе сей новоустроенной церкви, я намъренъ еще на минуту остановить ваше вниманіе на изображеніи церкви подъ видомъ виноградника у св. пророка Исаіи. Что можно, прилагайте сами въ вашей церкви и къ себъ. А подъ конецъ и мы вамъ поможемъ двумя—тремя обдуманными словами.

Воть у Бога быль виноградникь на вершинь утучненной горы. И Богь обнесь его оградою, и очистиль его оть камней, и насадиль въ немъ отборныя виноградныя лозы, и построиль башню посреди его, и выкопаль въ немъ точило, и ожидаль, что онъ принесъ добрые плоды. Гдв и когда въ св. библіи изображается церковь подъ видомъ виноградника, всегда говорится о построенія башни въ виноградникъ. Это башня сторожевая, на которой долженъ стоять стражъ, оберегатель виноградникъ. Стражъ на башнъ, съ возвышенной точки зрвнія, смотритъ на право—на лъво, кругомъ, и съ башни подветъ свой голосъ, какіе внёшніе враги подкрадываются къ винограднику, какіе внутренніе враги подъ него подкапываются. Представляется дъло еще такъ, что во

уши на верху стоящаго стража, владыка виноградника, самъ Богъ подаетъ сверху, съ неба, свой голосъ, а стражъ долженъ передатъ гласъ Божій во уши внизу стоящихъ, въ самомъ ввноградникъ. Стражи, стоящіе на верху башни, чрезвычайные— это особые посланники Божіи, пророки и апостолы, а обычные всегдашніе— это священники Бога вышняго (Ис. 5, 1—9; 21, 11—12; 56, 7—12; Іер. 23, 30—31; Іез. 3, 17—21; 33, 1—12; 34, 1—31; Авв. 2, 1—4; Мате. 21, 33—43). На сей разъ, о которомъ говоритъ св. пророкъ Исаія, стражемъ виноградника Гесподня быль онъ самъ, пророкъ Исаія.

Воть онъ стоить на страже на сторожевой башив. И воть въ ушахъ его раздается сверху гласъ Господень: иди и рцы люденъ симъ. Виноградникъ Господа Саваова есть домъ Израилевъ, а мужи Іудины-любимое насажденіе Его. И ждаль Онъ правосудія, но воть вровопродитіе. Ждаль правды, и воть вопль. Горе же вамъ, прибавляющіе домъ къ дому, присоединяющіе поле къ полю, такъ что другимъ не остается мъста, какъ будто вы одни поселены на землъ. Многочисленные домы эти будуть пусты, больше и красивые-безъ жителей. Горе твиъ, которые съ ранняго угра ищуть сикеры, и до поздняго вечера разгорячають себя виномъ. И цитра и гусли, тимпанъ и свиръль на пиршествахъ ихъ; а на дъла Господни они не взирають, и о дъяніяхъ рукъ Его не помышляють. Горе темъ, которые влекуть на себя беззаконіе вервями суетности, и гръхъ вакъ бы ремнями колесничными, которые говорять? пусть Богь поспъщить и ускорить двао свое, чтобъ мы видъли и пусть приблизится и прійдеть въ исполненіе совъть Святаго Израилева, чтобъ мы узнали. То-есть не върили въ Промыслъ Божій и издъвались надъ судьбами Его. Слушайте. Горе тъмъ, которые зло называють добромъ и добро вломъ, тьму почитаютъ свётомъ, а свётъ тьмою, горькое почитають сладкимъ, а сладкое горькимъ. Слушайте еще. Горе твиъ, которые мудры въ своихъ глазахъ и разумны предъ самими собою. Горе тъмъ, которые храбры пить вино, и сильны приготовлять кръпкій напитокъ, которые за подарки оправдывають виновнаго, а правыхъ лишають законнаго. За то, какъ огонь събдаеть солому и пламя истребляеть съно, такъ истлесть корень ихъ, и цвътъ ихъ разнесется, какъ прахъ; потому что они отвергии законъ Господа Саваова, и презръди слово Святаго Израилева.

Замътьте, это для своего времени кричалъ съ сторожевой башни Богопоставленный стражъ дому Израилеву и Іудину, св. пророкъ Исаія. Для того времени и народа эти угрозы св. пророка исполнились поразительно. Для нашего же времени и мъста Богопоставденный стражъ церкви-это я, прошу извинить на словъ, -- съ моини помощниками, пастырями церкви. Виноградникъ мадый - это вы, побольше - это Одесса, больше - это весь нашъ прай, обнимаемый Херсонскою епархіей. Сторожеван башня въ вашемъ виноградникъ-ото ваша нынъ освященная церковь. Меньшій стражъ для сей сторожевой башни, мой помодинивъ-ото вашъ законоучитель, священникъ сей церкви. Онъ будеть стоять на сей сторожевой башив постоянно, и слово Господне будеть раздаваться въ ушахъ его, а онъ, въ свою очередь, будеть оглашать ваши уши гласомъ Господнимъ. Теперь же воть я стою на сей сторожевой башив, и уши мои оглашаются, а я оглашаю ваши уши гласомъ Господнимъ черезъ св. пророка Исаію. И пусть сей гласъ, прозвучавшій въ сію знаменательную минуту, раздается въ ушахъ вашихъ во всю вашу жизнь, юныя чада святаго храма сего.

Пусть не все теперь близво касается вашего положенія, но когда-либо коснется. Знайте же, что и отъ васъ Господь ждетъ плодовъ добра и правды; что неправды и теперь есть люди, которые всякими способами прибавляють домъ къ дому и поде жъ полю, такъ что другимъ становится тесно жить на земле; которые съ утра до вечера и съ вечера до утра готовы служить культу удовольствій, вину и чревоугодію, цитрамъ и гуслямъ, тимпанамъ и свирълямъ, пляскъ и зръдищамъ, забывая о Богъ и храмахъ Божінхъ, о праздникахъ и постахъ, да и вообще о благоугожденіи Богу; которые влекуть на себя беззаконіе вервями суетности, и гръхъ, какъ-бы ремними колесничными; погружены въ суетность, которая и увлекаеть ихъ въ беззаконія невольно и безсознательно. Поймите, какой образный, какой энергичный языкъ у пророка древности. Знайте, что и теперь и жкоторые обращаются въ Богу съ холоднымъ издевательствомъ скептицизма, чтобы Онъ поспъшиль заявить свое бытіе хотя-бы казнію надъ нечестіемъ, чтобы мы видьли, и привель въ исполненіе угрозы своего закона, чтобъ мы узнали, что между множествомъ фактовъ подобнаго издввательства не такъ давно на парижскомъ кладбище одинъ известный ярый отрицатель погровиль небу кулакомъ въ отвъть на громы небесные: "бей, разъесли можешь"! Я обращаль и снова приглашаю васъ остановиъ ваше внимание на угрозъ: горе твиъ, которые зло называють добромъ, а добро зломъ, тьму почитають светомъ, а светь тьмою, горькое почитають сладкимъ, а сладкое горькимъ; горе тъмъ, которые мудры въ своихъ глазахъ и разумны предъ самими собою. Не видвли ль, не узнали ль вы на дняхъ, что это дъйствительное горе; что въ извъстной вамъ позорной трагедія Богъ ускорилъ свое дело и привелъ въ исполнение свой грозный совыть руками самаго самодумнаго мудреца, почитавшаго тьму светомъ и светь тьмою, такъ, что все мы вздрогнуля съ отвращениемъ отъ этого ужаса, отъ этого кроваваго повора, дальше котораго и идти уже некуда. И сколько по этому поводу наговорено превратнаго, противнаго не только христіанскому, но и здравому обще-человъческому смыслу на тему, что свъть есть тьма, а тьма свъть, наговорено мудрыми о себъ.

Пусть сей новоосвященный храмъ и ваши дітскія въ немъ модитвы и слышанное въ немъ слово Божіе напоминають вамъ во всю вашу жизнь, что начало премудрости есть страхъ Господень, и что отрицаніе этого начала само въ себі есть горе, которое казнить насъ иногда, можно сказать, почти всегда еще въ сей жизни поразительно ощутительнымъ образомъ, прежде всего прочаго томящимъ насъ горемъ разочарованія и ненависти къ жизни, съ которою теперь такъ легко и разсчитываются, не щадя и другихъ, даже ближайшихъ. О чемъ я счель долгомъ напомнить вамъ въ сей знаменательный день, какъ богопоставленный стражъ перкви, преемникъ пророковъ и апостоловъ. Аминь.

# СОСТОЯНІЕ РАБСТВА ВЪ ДРЕВНЕМЪ МІРЪ

#### И ВЛІЯНІЕ НА НЕГО ХРИСТІАНСТВА \*.

Одинъ изъ вединихъ живописцевъ настоящаго въка въ своей замъчательной картинъ "Христосъ Утъщитель" (Christus Consolator) прекрасно выразилъ въковое представление Господа Інсуса Христа такимъ Божественнымъ лицемъ, которое служитъ прибъжищемъ и утъщениемъ для всъхъ несчастныхъ и обремененныхъ (Ме. XI, 28). Центръ картины занимаетъ полная кротости фигура Спасителя, простирающаго съ любовию свои пречистыя руки къ группъ несчастныхъ, простертыхъ у Его ногъ. Въ числъ лицъ этой группы прежде всего бросаются въ глаза зрителя особенно два раба; они покрыты грубымъ рубищемъ, руки ихъ обременены тяжелыми оковами; ихъ лица и тъла измождены, во взорахъ выражается глубокое страданіе. Господь обратилъ скои взоры на нихъ и одному изъ несчастныхъ разрышилъ оковы, другой молитъ о томъ же 1). Первый рабъ очевидно кавказскаго племени, второй—житель Азіи.

<sup>\*</sup> При составлени очерка авторъ пользовался слъдующими сочинениями: Histoire de l'esclavage dans l'antiquité. Wallon. Paris. 1848. De l'abolition de l'esclavage ancien en Occident. Biot. Paris, 1840, Les esclaves Chrétiens depuis les premiers temps de l'Eglise jusqu'à la fin de la domination Romaine en Occident. P. Allard. Paris. 1876. De l'unité de l'Eglise ou du principe du Catholicisme d'après l'esprit des pères de trois premiers siècles de l'Eglise. Moëhler. Braxel. 1839 a Neutestamentische Zeitgeschichte. Hausrath. Heidelberg. 1868.

¹) Творець этой картины извёстный художникь Ари Шефферь (Ary Scheffer),

Намъ памятно другое произведение въ этомъ родъ. Когда Италія была освобождена отъ иноземнаго ига, то въ первый годъ ев свободы на художественной выставкъ въ новой столицъ итальянскаго королевства обратила впиманіе всъхъ посътителей мраморная группа, представляющая Христа, который снимаетъ пъписъ раба. Намекъ на недавнія событія былъ понятъ публикою и изящно исполненная группа произвела сенсацію въ обществъ.

По нашему митнію, глубокая мысль лежить въ произведеніяхъ обоихъ художниковъ. Върные последователи того. Кто некогда за гръхи всего міра принесъ Себя въ жертву правосудію Божію, погибнувъ смертію раба, привыкли соединять съ дорогимъ именемъ Христа Спасителя все истинное, высовое и святое. Даже противники въры въ Искупителя, какъ въ лицо Божескаго происхожденія, не сміють отрицать воплощенія во Христі высокаго нравственнаго идеала. Шенкель 2), разсуждая о богословскомъ раціонализмъ, замъчаетъ: "образъ Інсуса Христа, накъ нравственный идеаль человъчества, есть глубоко-симпатическая черта богословского раціонализма. Благодетельнымъ результатомъ этого направленія было то, что оно давало возможность дюдямъ върующимъ нравственно оценить въ дице Іисуса Христа воплощенный Божественный идеаль". "Нравственный прогрессъ человъчества никогда не перестанеть быть отличительно и интенсивно христіанскимъ, пока этотъ прогрессъ будеть состоять въ постепенномъ приближения въ высокому карактеру Основателя христіанства. Въ самомъ двяв въ исторіи человъческаго рода неть ничего удивительнее того способа, какимъ этотъ идеалъ прошелъ въ теченіе въковъ, пріобратая съ каж-

<sup>2)</sup> Das Charakterbild Iesu. Ein Biblischer Versuch. D. Schenkel. Wiesbades. 1864, crp. 10.



французскій живописець, родившійся въ 1795 г. и умершій въ 1858 году. Всі произведенія этого маэстро носять на себі печать оригинальнаго таланта и составляють різвую противоположность съ общимь теченіемь нашего времени; направленіе это называется реальнымь. Шефферъ идеалисть въ прекрасномь значеніи этого слова, его творенія проникнуты чистымь и благороднымъ чувствомъ. Ренанъ сділаль о немъ замічательный отзывь. «Hélas! quelles leçons d'élévation morale, quelle source d'emotions profondes et de hautes pensées ont disparu pour notre siècle, si pauvre en grandes âmes, avec le dernier soupir de cet homme de coeur et de génie!»

дымъ успъхомъ пивилизаціи новую силу и красоту, внося свое благотворное вліяніе во всъ области мысли и дъйствія" говорить Лекки (Ист. возн. и разв. раціонал. въ Евр. 1871, стр. 242).

Нъкоторые писатели отрицательного направленія, сознавая въ глубинъ души, что явление Христа Спасителя есть явление безпримърное во всемірной исторіи, и въ тоже время, по странному противорвчію природы человвческой, желая подвергнуть личность Христа колодной критики ума и отнять у Него божество, котораго недопускаеть ихъ гордый умъ, въ тоже время божье всего стараются о возвышении нравственной стороны характера Христа и заботятся о самомъ общирномъ истолкования Его высокаго ученія; прежде всего они стараются доказать, что ученіе Інсуса Христа могло бы сділать счастливымъ человівство, еслибы оно его понядо, усвоило и исполнядо. Нъкоторые изъ нихъ, какъ напримеръ, тотъ же Лекки<sup>3</sup>), думаютъ, что христіанская въра, если утратить въ последствіи времени достоинство истинной въры, то навсегда сохранить достоинство ученія чистой правственности. Такимъ образомъ не только мы христіане, но даже люди невърующіе въ божественное происхожденіе Спасителя, признають въ Немъ воплощеніе высокаго нравственнаго идеала. Изъ этого сами собою вытекають следующіе выводы. Если Інсусъ Христосъ есть и быль высоко-нравственною личностью, то Онъ долженъ быть непримиримымъ врагомъ всего безиравственнаго, подъ какимъ бы видомъ оно им проявлялось. Но вто же можеть отряцать, что рабство было, есть и будеть не только величайшею неправдою въ міръ, но и источникомъ глубочайшаго развращенія общества, среди котораго оно существуеть. Савдовательно истинная нравственность и рабство суть понятія противоположныя. По естественному ходу вещей, Господь нашъ во время своей земной жизни долженъ быль сочувствовать людямъ, лишеннымъ своими братьями самаго дорогаго изъ преимуществъ человъка-свободы. Далъе церковь Христова, унаследовавшая духъ и направленіе ученія Спасителя, должив была бы такъ же враждебно относиться къ рабству и всявдетвіе этого слова: христіанство и эманципація рабовъ должны были бы ствлаться словами синонимическими.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ист. возн. и разв. раціон. въ Европ'в. 1871 г., стр. 244 и сл.



Но такъ ли это на самомъ дълъ? Не воображение ли художниковъ представило Спасителя освобождающимъ раба? Не наше ли приотрастіе въ Христу заставляеть насъ приписывать ему несродную роль освободителя рабовь? Очень можеть быть, что вадачей Спасителя было освобождение рода человъческого отъ другаго рабства, отъ рабства грвха, о чемъ Онъ Самъ и говорить іудеямь въ VIII главь оть Іоанна ст. 31-36... Познаете истину и истина сдълаеть вась свободными... всякій дълающій ърпат есть рабъ грпаа? Можетъ быть, Господь, видя бидствія человъчества, и хотълъ своихъ послъдователей надълить именно даромъ христіанской свободы, обладая которою христіанинъ чувствуеть себя свободнымъ, хотя бы находился и въ тягостномъ рабскомъ состоянія? Можеть быть такъ смотръка на рабство и св. церковь, вфрная духу ученія Христова? "Рабство гръха", разсуждаеть одинь учитель церкви, самое странное рабство. Люди если бывають въ неволъ у злыхъ господъ, стараются всеми мврами освободиться отъ нихъ или быть проданными въ менве худымъ. Но что можетъ сделать для того, чтобы изменять свою участь, рабъ граха? Къ кому втотъ невольникъ можеть обратиться съ просьбою о перемънъ своей участи? Къ кому онъ прибъгнетъ, чтобы освободили его отъ рабства $2^{4}$ ).

Весьма многіе писатели старались отстоять заслугу христіанства относительно уничтоженія рабства и ихъ благородныя стремленія были весьма успішны. Между этими писателями первый починь какъ по времени, такъ и по своей основательности безпорно принадлежаль Генри Валлону, недавно бывшему министромъ просвіщенія во Франціи. Въ своемъ трехтомномъ сочиненіи "Исторія рабства въ древности" (Histoire de l'eslavage dans l'antiquitè) онъ съ чрезвычайною добросовъстностью и полнотою изслідоваль положеніе рабовь у грековь и римлянь. Въ этомъ отношеніи онъ даль все, что могь дать изъ тіхъ матеріаловъ, которыми располагаль въ свое время. Сочиненіе имфеть тенденціозный характеръ. Оно писано на конкурсъ, назначенный еранцузской академіей нравственныхъ наукъ и политики при Людовивъ Филиппъ, когда поднять быль вопросъ объ освебожденіи невольниковъ во французскихъ колодіяхъ. Темой для конденіи невольниковъ во французскихъ колодіяхъ. Темой для конденіи невольниковъ

<sup>4)</sup> Curs. Script. Sacrae completus. Migne. T. XXIII, p. 550.



курса быль выбрань вопрось: "Какая причина вызвала уничтожение древняю рабства? " Валлонъ сначала ограничился краткимъ, но основательнымъ отвътомъ или записной, которая была и увънчана премісй, а потому въ теченіе десяти льть обработы валь означенное выше сочинене, которое есть ничто иное какъ распространенное и основательное изложение этой записки. Это сочинение, пописанное съ самымъ испреннимъ убъщениемъ въ правней непригодности рабства, появилось въ такое время, когда многіе еще смотръли на рабетво, какъ на начто неизбаяное и даже не противорвчащее законамъ божескимъ и человъчесинъ. Глубокая заслуга этого сочиненія та, что писатель его выбравь изъ Свящ. Писанія Новаго Завъта вст тъ мъста, гдъ прямо или косвенно осуждается работво и доказаль весьма основательно, вопреки мижнію ижноторыхъ католическихъ и протестантскихъ теологовъ, что рабетво прямо противоржчитъ христівнству. Единственно въ чема можно обвинять Валлона, — это его стараніе во чтобы то ни стало принсать католической цервви слешкомъ большое значение въ уничтожение работва. Изъ многихъ фактовъ, силу воторыхъ опровергнуть нельзя, можно сдваеть прямой выводъ, что католическое духовенство во ния христіанства являлось защитнивомъ института рабства всегда и вездъ, промъ тъхъ случаевъ, погда въ его личныхъ выгодахъ было необходимо осуждать это учреждение. Въ Америкъ не только католическое, но и протестантское духовенство спокойно владвло невольнивами и трактовало негровъ накъ выючный скотъ; наконецъ когда рабство еще существовало въ Европъ въ христіанскихъ государствахъ его уничтоженію особенно противились тамъ, гдв правительственная власть сосредоточивалась въ рукахъ католическихъ влерикаловъ. Другъ и сослуживецъ Валлона Огюстъ Кошенъ, такой же аболиціонисть и оплантропъ, какъ и онъ, но вивств съ твиъ ярый католикъ, также старался въ своихъ сочиненіяхъ болье всего о томъ, чтобы доказать влінніе католицизма на уничтожение рабства въ новъйшее время. Въ тоже самое время, когда Валлонъ писалъ свое сочинение на академическую тему, решеніемъ той же задачи занялся Эдуардъ Біо. Сочинение Віб, удостоенное академической преміи, нъсколько обшириве ръшаеть тему академін. Воть его заглавіе "Уничтожение древняю рабства на Западъ. Изслыдование главныхъ при-

чинь, которыя способствовам къ уничтожению древняю рабства въ западной Европь и той эпохи, въ которую этоть историческій факть окончательно совершился" (De l'abolition de l'esclavage ancien en Occident. Examen des causes principales, qui ont concouru a l'extinction de l'esclavage ancien dans l'Europe occidentale et de l'epoque, a laquelle ce grand fait historique a étè définitivement accompli). Авторъ вниги безъ излишнихъ подробностей, въ короткомъ, живомъ очеркъ рисуетъ намъ начало невольничества въ Европъ и развитіе его до христіанской эры сначала въ Греціи и потомъ въ Римъ. Далъе Біо довольно подробно разсматриваетъ нравственное вліяніе христіанства на древній міръ и въ особенности на смягченіе рабства. Главнымъ двигателемъ при этомъ было учение Христа Спасителя о равенствъ людей предъ Богомъ, о смирении и самоотвержении. Рабы и господа христівне становится въ другія гораздо дучшія отношенія между собою, чэмъ они были до появленія христіанства въ древнемъ міръ. Особенно способствуетъ къ сближенію ихъ преследованіе христіанства со стероны язычниковъ. Когда церковь торжествуеть при Константинъ Великомъ, тогда начинается рядъ усилій христіанскихъ императоровъ оффиціальнымъ путемъ ослабить и ограничить рабство. Спустя ивкоторое время новый элементь входить въ вопросъ объ уничтожении рабства-этотъ новый элементь вносять варвары, наводнившіе западную римскую имперію. "Эти пришлецы, говорить Бід, принесли съ собою свои германскіе обычан, свои принципы феодальныхъ ассоціацій и врвпостнаго права и тотчасъ же бросились въ обънтія христіанства. Такимъ образомъ въ западной Европъ новыя причины съ этой поры должны были повліять на уничтоженіе рабства, по крайней мъръ въ его прежнемъ видъ. Напротивъ въ византійской имперіи христіанство встрітилось съ иделии уже прочными въ обществъ. Съ этого времени вопросъ о рабствъ дълится на двъ части. Въ имперіи византійской легко проследить прогрессъ нравовъ и законодательства противъ рабства; но въ земляхъ имперіи завоеванныхъ варварами, процессъ уничтоженія рабства проследить не такъ легко, онъ становится очень сложнымъ" (см. De l'abol. de l'esclavag. anc. стр. 132). Такимъ образомъ новый порядокъ двлъ ставить вопросъ объ уничтожения невольничества на христівискомъ Востокъ въ иное положеніе.

чемъ на Западе. Для насъ исповедующихъ православную веру, весьма важно проследить ослабление невольничества въ христіанской церкви до 4 въка и въ восточной церкви начиная съ 4 въка. Относительно того неотразимаго вліянія, какое мивли идеи христіанства на смягченіе нравовъ и на пересозданіе древняго общества и вивств съ твиъ на перемвну его въковыхъ взглядовъ на рабство, прекрасный матеріаль представляеть книга Я. А. Mërлера (Moehler) профессора мюнхенскаго теологичесваго факультета "О единствъ церкви по духу отцевъ трехъ первыхъ въвовъ цервви" (De l'unité de l'Eglise. Brux. 1839 г.). Въ этой внигв на основани ученія древней христіанской церкви и святоотеческихъ сочиненій, представляется подробная картина братскихъ и живыхъ отношеній между членами первенствующей церкви, выражавшихся въ облегченіи участи бъдныхъ и рабовъ. Первенствующая церковь — это союзъ любви, союзъ сильный своимъ единомысліемъ и проновъдью о рабствъ всъхъ людей предъ Богомъ-Творцемъ и Отцемъ Любви.

Наконецъ въ настоящемъ году появилась въ Парижв внига Поля Аллара: "Христіанскіе невольники от начала (христіанской) церкви до паденія римскаго владычестви на Западь (Les esclaves chrétiens depuis l'Eglise jusqu'à la fin de la domination Romaine en Occident), въ которой авторъ съ особенною полнотою и обстоятельностію рашаеть вопрось о вліннім христіанства на уничтожение невольничества. Книга начинается превосходнымъ изображениемъ глубоваго зла рабства въ античномъ міръ, приведшаго этотъ міръ въ разложенію и погибели. При современной разработет исторіи древнихъ государствъ легко написать исторію рабства въ древнемъ міръ и описать ярвими чертами это грустное явленіе, на основаніи живаго изображенія ето, оставленнаго намъ благородными писателями древняго міра. Алларъ идетъ не по новому пути, въ этомъ случав онъ идетъ по проторенной дорогь, Но собрать факты, сгруппировать и освътить ихъ не всякій могь такъ, накъ сумъль это сдълать Алларъ. Нъкоторыя страницы первой части сочиненія пронивнуты глубовимъ отвращеніемъ цивилизованнаго человіна XIX стольтія въ жестоносердому испорченному древнему римскому обществу временъ имперіи, которому подражаль весь древній шіръ. Читая нівоторые отдівлы первой части вы чувствуете не-

вольно, какъ ужасъ леденитъ кровь ванцу, какъ поперемънко въ вашемъ сердцв возникають чувства горести, отвращенія и глубоваго сожальнія къ бъдному человычеству, которое какъ будто не умветь наслаждаться благами жизни безь того, чтобы не предать сотни братьевъ своихъ на скорби и страданія. Эта первая часть сочиненія Алгара своими картинами невольно приготовляеть читателя къ отрадному явленію кристіанства въ міръ, съ его проповъдью любви и мира. Следующимъ частямъ своего общернаго труда авторъ, какъ истый оранцувъ, который не можеть не блестнуть краснымъ словцомъ, даетъ громкія названіяодной "Христіанское равенство" (l'Egalité chretienne), а другой - "Христівнская свобода" (la liberté chretienne). Во 2 части, оваглавленной "Христіанское равенство", авторъ яркими, задушевными врасками рисуетъ величественный восходъ христіанской візры посреди проникнутаго заразой невольничества и разврата античнаго общества. Работво похожее на дерево анчара, въ твии котораго нашедшие успоковние путешественники гибнуть, отравленные ядомъ провлятего растенія. Является христівнотво, оно пропов'ядуетъ рабенство людей во Христв Інсусъ, за всвять равно пролившемъ свою пречистую кровь, всвять людей върующихъ въ Него назвавшемъ братьями и другами своими. Его последователи, пронивнутые Его ученіемъ, спешать доказать въ тысячв примвровъ, что слово братетво не пустая ораза, а есть живое убъждение. Но новая въра далека отъ того, чтобы потребовать отъ общества древняго міра немедленнаго освобожденія рабовъ, она не пытается возмутить общество безразсудными ръчами о больной цивилизаціи. Нельзя исправить въковыя ощибки однимъ насильственнымъ переворотомъ. Сначала христіанство дійствуеть въ соботвенной своей сферів, какъ будто бы рабства вовсе не существовало. Оно открываеть доступъ въ свои храмы и къ своимъ таниствамъ одинаково господину и рабу, и безразлично даеть благодать священства и даже санъ епископа тому и другому; оно одинаково призываетъ и господъ и рабовъ къ борьбъ за церковь и возлагаеть вънецъ мученичества на тъхъ и другихъ равно. Наконецъ новая въра даетъ рабу, навъ равноправному члену цериви, право имътъ жену и семью, которое отнимало у раба древнее законодатель. ство. Давая встить своимъ членамъ права чедъ, искупленныхъ

драгоциною кровію Спасителя, христіанство представляєть невиданное дотолю арблище, какъ рабы воспринимають своихъ господь отъ св. купели и какъ господинъ ведеть въ церковь по св. крещенію всихъ своихъ рабовъ. По мири того, какъ христіанскія идеи проникають въ древнее общество, люди античнаго міра сознають болюе и болюе, что равенство гражданское и семейное должно быть необходимымъ выводомъ изъ принципа христіанскиго братотва.

3-я часть книги Аллара, имъющия заглавіе "Христіанская свобода", распространяеть и развиваеть почти ть же мысли, которыя высказаны были во 2, такъ что представляется довольно отраннымъ самое раздвленіе всего сочинемія Аллара на три части. Авторъ старается въ 3 части сдълать заключеніе, что освобождение рабовъ въ христіанской древности было неминуенымъ следствіемъ развитія идей о равенстве. Въ этомъ случав церковь не только бросветь съмена въ землю, но какъ солнце способствуеть ихъ прозябанію. Христівнство не только учило своихъ последователей признавать всехъ людей за братьевъ, но и убъщало последователей Спасителя, освободившаго человъна отъ рабства діавода, освободить своего раба отъ неводи. Этого достигаеть дервовь различными способами. Во-первыкъ, предстоятели церкви при всёхъ случаяхъ христіанской жизни повторями и новокрещенному, и кающемуся, и умирающему, что нътъ для Бога пріятиве жертвы, накъ освобожденіе несчастваго раба. Этимъ путемъ въ первые въка христіанства освободилась масса рабовъ. Со временъ Константина Великаго тв же представители церкви, имвя огромное значение при царскомъ дворв, вліяли на составленіе законовъ, облегчавшихъ, навъ формы освобожденія рабовъ, такъ равно и увеличивавшихъ поводы и способы въ совершенію этого добраго дала. Наконецъ церковь дайствовала непосредственно на самый источникъ рабства, воепитывая новое поколеніе въ гуманныхъ чувствахъ любви къ труду. Воть планъ вниги Аллара. Нельзя не сказать, что эта внига имъетъ неоспоримое достоинство труда солиднаго и ученаго. Къ сожальнію мы не встрічали въ нашихъ русскихъ журналахъ справедливой оценки сочиненія Аллара, кроме короткаго обвора почти одной первой части его, помъщеннаго въ "Въстникъ Европы" за 1876 годъ и притомъ обвора крайне поверхностнаго, показывающаго, что рецензенть не даль себь труда внимательно прочесть вторую половину рецензируемой имъ вниги  $^{5}$ ).

Въ книге Аллара точно также, какъ и у Валлона, мы находимъ ту же натянутую аргументацію въ пользу католической цернви, онъ видитъ въ исторіи католицизма непрестанную борьбу противъ рабства. Вотъ его мысли объ этомъ предметв, высказанныя имъ въ введеніи къ труду. Разделивъ исторію рабства въ христіанскомъ мірѣ на три періода: переми отъ начала христіанской эры до вторженія варваровъ въ Европу, еторой отъ переселенія народовъ до той трудно о предвлимой эпохи, когда рабство уничтожилось во всъхъ главныхъ государствахъ Европы и третій отъ грустнаго факта возрожденія рабства въ колоніяхъ до окончательнаго его уничтоженія въ недавнее время, авторъ разражается такой тирадой. "Въ каждой изъ этихъ эпохъ церковь являлась решительно враждебными работву и вместе съ твиъ двятельнымъ и могучимъ агентомъ въ двлв освобожденія рабовъ. Она боролась съ нимъ всегда, но не всегда могла окончить одиночную борьбу съ надлежащимъ успъхомъ. Такъ послъ водворенія варваровъ на развалинахъ Западной Римской Имперін новыя политическія формы, наложенныя побадителями на побъжденныхъ, новые нравы и преданія, принесенные съ собою варварами, оказались мало благопріятными къ поддержанію личнаго рабства въ томъ видъ, въ какомъ оно практиковалось въ Грепін и Римъ, но вивств съ твиъ они способствовали преобразованію его въ крипостное право, которое само по себи было лишь переходнымъ состояніемъ между рабствомъ и свободой. Церковь давала направление этому движению и она достигла тахъ именно результатовъ, которые предвидъла и нъ которымъ стремилась, употребляя при этомъ тонкія и разумныя средства. Эти усилія, надобно сознаться, долговременныя и тяжвія, во 2-й половинъ XIX въка привели въ окончательному уничтоженію рабства въ христіанствъ. Всъ христіанскія исповъданія н въ главъ ихъ натолическая церковь, принимали участіе въ распространенія тыхь идей, которыя приготовили эмансипацію рабовъ

<sup>\*) «</sup>Въсти. Европи» 1876 г., іюнь, кн. 6, Древнее рабство и его судьбы въ началь нашей эры, стр. 768—783.



Короли Франціи, Испаніи, Португалін и даже протестантской Англін продавали невольничьних компаніями монополію торговли невольниками, получая сами значительные паи въ ихъ торговыхъ барышахъ. Философы молчали, Вольтеръ близко принималъ, къ сердцу интересы французскихъ колоній, Монтескье, если и нивлъ сивлость осуждать рабство, то это делаль не прямо, а подъ приврытіемъ шутви или проніи. Много прошло времени и въ Западной Европъ не слышалось другихъ голосовъ противъ рабства, вромъ голоса папъ, ратовавшихъ въ защиту индъйцевъ н негровъ и грозившихъ отдученіемъ темъ, вто обращаеть въ рабство людей. Однако уничтожение современнаго рабства нельзя всецько приписать влинію церкви. Когда общественное мивніе въ пользу рабовъ сделало повороть въ европейскихъ обществахъ XIX въка, честь нанесенія последняго удара рабству выпала на долю политических в фятелей и государственных в людей по большей части христівнъ; они вдохнули въ себя гуманныя иден изъ христіанской атмосферы питавшей ихъ въ теченіе 18-ти въковъ" (Les esclav. chrét. Intr. p. V).

Нельзя не сознаться, что апологія католической цереви въ пользу ея участія въ уничтоженіи рабства весьма ловко ведена и искусно составлена: авторъ, тамъ гдв нельзя доказать документально, что католическая церковь прямо действовала въ пользу эмансипаціи, прибъгаеть въ намену на тъ тонкія средства, которыхъ пожалуй и не увидить никто невооруженнымъ глазомъ, какъ паутину мелкихъ особей изъ породы arachnoidea. Когда церковь остается вив эмансипаціоннаго движенія, а оно начинается по иниціативъ государственной власти, въ такомъ случав авторъ прибъгаеть въ послъднему утвшенію-онъ оставляеть за собою право предполагать, что иден эмасипаціи вдохнуты государственнымъ людямъ христіанствомъ. Увърять, что представители римской католической церкви особенно заботились въ теченіе среднихъ въковъ и въ новъйшее время объ уничтоженіи рабства значить не принимать во вниманіе самыхънеопровержимых исторических оактовъ. При Карле Великомъ римско-католическое духовенство имело многочисленныя толпы рабовъ и обывало, при посредствъ евреевъ, Сарацинамъ не только детей своихъ рабовъ, но и свободныхъ людей. Папа Адріанъ продавалъ дътей своихъ вассаловъ и крестьянъ въ

неволю Сарацинамъ, организовавши эту торговлю вь видъ правильной факторіи въ портв Чивита Веккія (См. Ист. умств. разв. Евр. Дрвпера т. І стр. 307). Чтобы иметь верное понятіе объ отношенияхъ римскихъ патеровъ къ крестьянамъ во время реформаціи довольно прочитать книгу Циммермана "Крестьянскія войны". Никто такъ не быль жестовъ въ своимъ крипостнымъ, нието такъ нагло не обманываль ихъ объщаніями во время возстаній и никто такъ віродомно не нарушаль этихъ обінцаній послъ подавленія возстаній и не требоваль жестоникь казней, вавъ католические епископы и аббаты монастырей. Конечно послъ этого нельзя признать за всёми представителями церкви римской стремленій въ уничтоженію рабства, хоти мы далеки отъ того, чтобы не признать этой васлуги за лучшими лицами римско-католической церкви. Предъ нами рядъ папскихъ буллъ--въ XV въкъ папы Пія II (1462 г.), въ XVI llabaa III (1557) въ XVI Урбана VIII (1639) и въ XVIII в. Бенедикта XIV (1741) противъ невольничества, которыя по искреиности нельзя признать холодной концелярской отпиской по вопросу, волновавшему общество въ различныя времена. Еще недалеко то время (1839 г.), вогда почтенный старецъ Григорій XVI осудиль работво черной расы съ истине пастырскою прямотою и ревностію; но нельзя не сознаться, что несколько благопріятныхъ католичеству фактовъ въ двив освобожденія рабовъ, насколько цапскихъ буллъ (по одной или по двъ на стольтіе) не дають права на завлючение о цъльномъ участи римско-католической церкви въ великомъ дълъ стольтій. По временамъ римскій католицизмъ при. мываль въ движенію, направленному въ уничтоженію рабства, это несомивнио; онъ всегда умвать плыть по теченію, сообравоваться съ въкомъ.

Мы, перечислили болье врупные труды писателей, занимавшихся вопросомъ объ участін христіанства въ уничтоженін рабства; но съ противоположной стороны намъ представляется цілая фаланта писателей, задавшихся мыслію умалить всіми способами всемірное значеніе христіанства. Начиная съ Габбона и оканчивая Лекки и Патрикомъ Ларокомъ, эти писатели оспаривають и участіе христіанства въ эмансипаціи рабовъ, какъ отвергають они участіе церкви Христовой въ интеллектуальномъ, моральномъ и соціальномъ прогрессь человічества.

Обвиняя христіанство въ крайнемъ обскурантизмъ они стараются приписать уничтожение рабства не ему, а оплосооскому движенію конца прошлаго въка. Одинъ изъ современныхъ писателей Аве (Havet), человить даровитый, замичательный по своей блистательной способности писать литературныя критики. но успъвшій обнаружить приэтомъ всю произвольность, шаткость и ивлишнюю сивлость своихъ мивній, когда онъ касался историческихъ вопросовъ, недавно въ своей книгь "Христіанство и его происхождение" ("Le Christianisme et ses origines)" такъ резюмируетъ мизнія антихристіанской исторической школы; "нельзя найти болье поразительного примъра иллюзій, въ которыя могутъ впадать люди върующіе, какъ убъжденіе, будто бы христіанству и церкви принадлежить честь уничтоженія невольничества. Весьма странно встрачать такое убаждение посла того, какъ достовърно доказано, что рабство древняго міра существовало и въ христіанской Имперіи въ томъ же самомъ видь, какъ и въ языческой, что оно продолжало существовать и въ христіанскихъ государствахъ среднихъ въковъ, что рабство черной расы утвердилось подъ владычествомъ деркви, что папство, которое такъ поспъшно и такъ беззаствичиво осуждало жногія вещи, не могло решиться осудить рабство. Церковь господствовала болъе 18 въковъ и однако рабство, пытка, воспитаніе при помощи побоевъ, вакъ и многіе иныя неправды, продолжали существовать съ въдома церкви и въ самой церкви-За то оплософія свободы существовала всего только одинъ день, начавъ свое господство надъ умани лишь съ конца XVIII въка, и все это уничтожило быстро, одномъ ударомъ". (См. Г. І Introduction p. XXI). Реплика Аве относится, какъ мы видимъ, почти всецвло въ римско-католической церкви и мы указали выше, что этоть взглядь отчасти справедливь, когда дело идеть объ одной этой церкви, но онъ вполнъ несправедливъ, когда относится ко всей Христовой церкви, которая имъетъ мало общихъ сторонъ съ натолицивмомъ. Впрочемъ всв западные писвтели, вромъ немногихъ, игнорирують восточную вселенскую цервовь, потому что ея не знають; во всёхъ ихъ нападкахъ на церковь имъется въ виду дишь католическая церковь, которая во многихъ случаяхъ далева отъ древней христіанской церкви, ем ученія и ся направленія. Для ръшенія вопроса объ участін христіанства въ уничтоженіи рабства, по нашему мизнію, должно именно обратиться въ древней или первенствующей деркви.

Въ настоящее время такъ или иначе рабства въ христіанскомъ мірѣ почти что не существуетъ; это грустное явленіе отощае въ области минувшаго. Не смотря на это, вопросъ объ отношеніяхъ христіанства въ рабству сохраняетъ и досель всю живость вопроса дня. Правда онъ не служить въ настоящее время поводомъ для безпокойствъ и тяжелыхъ ожиданій, но за то сдёлался однимъ изъ техъ пытливыхъ запросовъ, которые современный человъкъ задаеть прошлому и которые не лишены способности водновать умы современнаго поколенія. Въ настоящее время эти изследованія прошлаго пріобреди обширное право гражданства. Изследованія первобытной религін, ея начала, происхожденія, върованій въ загробную жизнь. происхожденія и развитія христіанства, происхожденія мессівнскихъ идей и т. п. появляются въ последнія два десятиавтія не единицами, а десятвами. Какъ бы то ни было, нельзя не сознаться, что оть решенія вопроса объ участін церкви въ уничтожени рабства зависить ръшение другихъ не менъе важныхъ вопросовъ, напримъръ вопросовъ, какое положеніе должно занимать христіанство въ современномъ общества; овазало ле христіанство на самомъ дълъ благодътельное вліяніе на человъчество и какого рода соціальное его вначеніе въ прошломъ и въ будущемъ? Эти вопросы не могутъ не быть весьма важными въ виду того факта, что многіе изъ современныхъ ученыхъ стараются найти въ христіанствъ признаки саморазрушенія и предсказывають его разложеніе и близкую гибель. Наконецъ эти вопросы сами собою неводьно приходать на мысль, когда мы встречаемся въ настоящемъ съ такими фактами, кавъ ръшеніе славянскаго вопроса, для котораго Европа не только не хочеть двинуть пальцемъ, но безчеловачно дозволяеть литься христіанской крови, а Англія сама помогьеть и деньгами и правственным вліяніемь фанатическим последователямь Магомета продълывать тысячи звёрствъ надъ беззащитными жристіанскими народонаселеніями Турціи. Неужели христіанство не могло смягчить нравы на столько, чтобы торговый или политаческій интересъ заставляль не только не заботиться, а напротивь угнетать присныхъ по върв и затягивать узы рабства еще туже. еще тъснъе?

Дилемыа, ръшение которой зависить отъ ръшения вопроса о рабствъ въ христіанскомъ міръ очень проста. Если останется рвшеннымъ, что христіанство осталось безучастнымъ зрителемъ при уврачеваніи самыхъ мучительныхъ язвъ человічества, въ числъ которыхъ рабство занимаетъ первое мъсто, то необходимость предполагать нечто сверхъестественное въ самомъ явленіи христіанской въры въ міръ сдвлается далеко не очевидною. Но положимъ, было бы доказано, что изъ отрицанія участія христіанства въ уничтоженіи рабства нельзя еще со строгою логическою посявдовательностію двлать неблагопріятныхъ выводовъ о божественномъ происхождении христіанской въры, то все-таки нельзя откровенно не сознаться, что у апологетовъ христіанства ускользаєть при этомъ изъ рукъ одно изъ самыхъ важныхъ и популярныхъ доказательствъ въ пользу христіанства. Совершенно другое, если удалось бы посредствомъ изследованія вопроса о работве достигнуть противоположных в выводовъ, напримъръ доказать то, что сила, уничтожившая древнее рабство, разбивавшая кольцо за кольцомъ цвпь раба, пока отъ этой цвии не осталось ничего, коренилась въ новыхъ идеяхъ, которыми христіанская въра оварила умы, въ мовыхъ чувствахъ, которыми оно наполнило сердца людей, въ новыхъ нравахъ, порожденныхъ той же новою редигіей, наконецъ въ томъ новомъ коренномъ преобразовании древняго міра, главной действующей причиной котораго была та же въра. Въ этомъ сдучав, если мы не получимъ прямаго, такъ сказать формального аргумента въ пользу христіанства, то твиъ не менве мы будемъ обладать однимъ изъ тъхъ косвенныхъ доказательствъ въ пользу его, которыя, не смотря на свою кажущуюся непрямоту, все-таки неотразимо дъйствуютъ на наше убъждение. По плодамь ихь узнаете ихь (Мв. VII, 20), говорить Інсусь Христось н эти слова служать отголоскомь твердаго убъжденія всего человвческого рода.

Имъя въ виду всю важность вопроса о вліяніи христіанства на уничтоженіе древняго рабства, мы намърены представить читателямъ "Православнаго Обозрънія" очервъ состоянія рабства въ древнемъ міръ и нравственнаго и соціальнаго вліянія на него христіанства.

I.

Происхождение рабства въ человъческомъ р!одъ вообще и начало рабства въ древнихъ Европейскихъ республикахъ въ частности.

Содержаніе. Для того чтобы рішеть трудный вопрось о происхожденіи рабсты нужно обратиться въдеравамъ и обычаямъ первобытныхъ народовъ.-- Народы дввіе находищіеся на самой незмей ступени цивилизаціи предпочитають умерщвлять побъщенных непріятелей, съ развитіемъ цивилизаціи они утилизирують своихъ пленниковъ, делая ихъ рабами. Въ Греціи рабство произошло отъ того, что завоеватели обратили въ рабство аборигеновъ Европи. Примъръ этотъ подали греки, которые распространили этотъ обычай и на современниковъ во время нежиусобныхъ воинъ. Съ развитіемъ рабства Греція получаеть себі невольниковь изъ Азін и Африки.-Положеніе рабовъ въ древней Греціи довольно сносно. -Илоты въ Спарте обработывають землю на правахъ аренды. - Въ Аннахъ водоженіе рабовъ еще дучше, благодаря мягкому характеру авинянь и ихъ гумавнымъ законамъ.-Умножение рабовъ въ Греціи.-Переходъ рабовъ въ свободня сословія. — Предуб'яжденіе противъ рабовь — варваровъ. — Попытки передовизь людей уничтожить рабство не имъють успъха.—Завоеванія Александра Великаю развивають рабство въ Греціи.-- Паденіе Греціи должно приписать отчасти развитію работва. — Греки взятые въ Римъ въ качестве рабовъ портять общество римское, готовить ему ту же участь которую испытали сами. — Римъ населяма преимущественно бъглыми рабами.-Суровые обычаи древнихъ римлянъ преимствують развитію рабства въ больших разміврахь въ римской республикі. -- Дрезніе римляне побіжденных непріятелей переселяють въ Римъ въ качествів свободныхъ гражданъ пока рабство не преобладаетъ Ринъ остается незыбленъ -Даже въ поздивищее время римляне во время войнъ съ вившними врагами ве колеблются вооружить рабовь и дать имъ свободу.—Завоеваніе Кареагена и Грецін способствуєть развитію рабства въ Рим'в въ общирных разміврамъ.

Ученые разногласять по вопросу о происхожденіи рабства въ человъческомъ родъ. Мы важется не опибемся, если, по примъру Біо, обратимся за ръшеніемъ этого вопроса къ жизни современныхъ дикарей. Дикари Америки представляють намъ довольно върную картину первобытнаго рабства. На первой степени своего развитія дикарь ванимается преимущественно охотой и находить въ ней единственное средство для своего существованія. Всякій посторонній человъкъ, вторгающійся въ районъ его охоты естественно долженъ считаться его врагомъ, такъ какъ уменьшаеть рессурсы его добычи. Прежній владълець

территоріи охоты старается избавиться отъ своего соперника, онъ убиваеть его. Въ полудикомъ состоянии первый и естественный рабъ дикаря его жена, которая и исполняеть всв домашнія, несложныя работы. Но съ теченіемъ времени дичь уменьшается или уходить на извъстное время изъ той страны, гдъ поселился диварь и эта нужда заставляеть диваря приручить животныхъ, завести стада. Тогда дикарь предпочитаеть не убивать врага, а ловить его и подъ страхомъ смерти заставлять раздвиять съ нимъ пастушескій трудъ. Вмёстё съ этимъ улучшается и участь жены дикаря, изъ постоянной работницы она дълается надзирательницей надъ рабами. По прошествіи долгаго періода дикарь скотоводъ ділается остіднымъ земледільцемъ, но онъ еще сохраняеть свою воинственность и всякій планникъ становится рабомъ земледъльцемъ. Впрочемъ этотъ послъдній періодъ утилизаціи раба наступаеть нескоро; долго диварь довольствуется услугами своей безответной семьи или племени въ обработив земли.

Въ Евроит рабство произощие вторымъ путемъ. Новые народы вторнулись въ Элладу и покоривъ первобытныя племена, населявшія ее, превратили туземцевъ въ рабовъ въ илотовъ Плиній Старшій 6) говорить, что первые изъ грековъ лакедемоняне изобръли рабство. Испытавъ выгоды рабства, греви начали закупать рабовъ у искусныхъ пиратовъ, которыми изобидовали навъ и теперь острова Архипелага. Уже у Гомера 7) мы встрвчаемъ увазаніе на извъстные города въ Азіи и Египтв, которые были центрами торговли невольниками. На одинъ изъ этихъ цетровъ былъ приведенъ Іосифъ сынъ Израиля. Между тыть войны постоянно раздиравшія Грецію питали рабство. Въ VI въкъ до нашей эры Спартіаты, побъдивъ жителей Мессены обратили ихъ въ рабство. Кромъ того въ Греціи существоваль варварскій обычай, дозволявшій отцамъ продавать дътей въ рабство. Онъ быль такъ распространенъ, что мудрый Солонъ могь лишь ограничить, но не уничтожить этотъ обычай.

Но самое положение рабовъ было различно въ двухъ главныжъ республикахъ Греціи. Грекъ не имълъ времени заниматься



<sup>•)</sup> Плутархъ Ликургъ стр. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Bio De l'abol: t. escl. rz. VI, crp. 73.

дозяйствомъ, потому что все его время уходило или на управденіе двлами республики или на ея защиту. Въ Лакедемонъ рабы изъ павиныхъ жителей Элоса, Мессены и другихъ городовъ исполняли домашнія работы и обработывали землю. Этимъ последнимъ дъломъ занимались преимущественно илоты на правахъ арендаторовъ за умеренную ренту, увеличивать которую никто изъ гражданъ Спарты не хотвлъ да и не могъ изъ страха общественнаго мивнія, чтобы не прослыть жаднымъ. Кажется въ этомъ случав не малую долю имвлъ законъ установленный Ликургомъ, который ввелъ его съ цълію предотвратить въ Спартъ порчу нравовъ чрезъ образование особенныхъ поземельныхъ участновъ и богатствъ. Танимъ образомъ положение илотовъ можно было бы назвать сноснымъ, еслибы законъ оградиль отъ произвола господъ ихъ жизнь и безопасность; но илоты въ этомъ отношени трактовались спартанскими законами на манеръ животныхъ: хозяинъ ихъ могь по вапризу подвергать наказанію и даже ихъ убивать. Эти рабы правда не могли быть. по произволу хозянна, ни продаваемы, ни повупаемы другимъ гражданиномъ в); за то за услуги илотовъ республикв, напримвръ, ва подвиги на войнъ, куда они сопровождали своихъ господъ, они могли быть не только освобождаемы отъ рабства, но даже становились, хотя не равноправными, но свободными спартівтами-Въ Спартв было много свободныхъ семействъ, происходившихъ отъ рабовъ, коти эти семьи и не пользовались всеми правами, принадлежавшими кореннымъ спартіатамъ. Въ Анинахъ освобожденіе раба зависвло вполив отъ его господина и оно совершалось очень легко. Въ этой республикъ положение раба не было такъ безотрадно, какъ въ Спартъ; господинъ могъ скоръе освободить раба, чемъ общество, большею частію ревниво оберегавшее свои рабовладвльческія права. При этомъ нужно вспомнить, что у авинянъ былъ мягкій, гуманный характеръ, а также принять во вниманіе то обстоятельство, что въ числе ангискихъ рабовъ было много природныхъ воинянъ, проданныхъ въ рабство своими отцами, и воторымъ большинство гражданъ сочувствовало. Мы знаемъ, что абиняне положительно не пользовались правами, определенными закономъ относительно рабовъ. Мы

<sup>•)</sup> Ксеновонть Спарт. республ. гл. 6. Павзаній Lib. VIII, сар. 20.



знаемъ, что въ Аеннахъ существоваль храмъ Тевея <sup>9</sup>) въ которомъ находили убъжнще рабы отъ жестоности своихъ госнодъ н гав предоставлялось имъ законное удовлетвореніе за притъсненія. Мавровій цитуєть Луція Акція 10), который приписываеть асинянамъ установление сатурналій или кроній, во время воторыхъ рабъ становился равнымъ своему господину. Все это говорить за довольно хорошее положение рабовъ въ Аекнахъ. Способъ пріобретать рабовъ победой одной республики надъ другой имъль самыя гибельныя последствія для Грецін. Тъ самые платеяне, которые провозглашены были на одимийсянкъ играхъ побъдителями персовъ, чрезъ сорокъ лътъ одълались рабами спартанцевъ. Колонін авинянъ и спартанцевъ были мало-по-малу порабощены и жители ихъ сделаны невольнивами. Въ свою очередь часть авинскаго войска, оставшанся въ Си цили, была обращена въ рабство спракузянами. Вивств съ развитіемъ рабства усиливается у грековъ нерасположеніе къ труду. Кеенофонть и Платонъ въ своихъ проэктахъ республики почитали необходимымъ классъ рабовъ, чтобы последніе работали на гражданъ и давали возможность грекамъ защищать респубдику и заниматься изящными искусствами и науками. Освобожденіе рабовъ сділалось болье и болье затруднительнымъ. Въ свободныхъ Аеинахъ строго запрещено было въ пьесахъ, разыгрываемыхъ на театръ, дълать даже самый легкій намекъ на освобождение рабовъ 11). Во время Аристофана число рабовъ въ Анинахъ возрасло до 400.000, при количествъ 21.000 свободныхъ гражданъ 12). Въ Лаконіи, чтобы не дать свободы рабамъ, васлужившимъ свободу своею кровью и ранами на полъ битвы, прибъгли въ тайнымъ убійствамъ. Молодые спартіаты истребили однажды до 2000 илотовъ, имъвшихъ право на свободу 13). Несмотря на это, въ концъ пелопоневской войны въ Спартъ была лишь десятая часть древнихъ фамилій; всё девять десятыхъ фамилій имели своими прадедами рабовъ. Эти последніе дали

<sup>\*).</sup> Has. Onor. Lib. VII, cap. 3.

Manposia Saturn. I, rs. 9; Haymapus De Numa 31.

<sup>11)</sup> Аристофанъ. Въ Лягушкахъ 29.

<sup>12)</sup> Авиней гл. VI, стр. 272.

<sup>23)</sup> Өукидида. Кн. VI, гл. 34.

Спарть знаменитыхъ Калливратидовъ и Лизандровъ, такъ прославившихся въ пелопонесскую войну. Были правда люди, убъждавшіе грековъ дать свободу рабамъ и начать новую жизнь труда и всеобщаго прогресса, но это были голоса въ пустынъ. После победы при Херонев въ половине IV столетія до Р. Х. ораторъ Гиперидъ совътовалъ анинянамъ освободить и вооружить рабовъ, и твердо противустоять Филиппу Македонскому, но авиняне предпочли повориться власти Филиппа, нежели свловить себя на освобождение рабовъ. Гиперидъ поплатилси за свою благородную мысль изгнавіемъ 14). Старыя понятія и нелюбовь къ труду еще болъе усилились послъ побъдъ грековъ въ Азін подъ гегемоніей Александра Великаго. Аристотель цитируєть старинное изречение Эврипида, что "грекъ долженъ быть господиномъ надъ варваромъ" и силится доказать это различіемъ способности пониманія, данной грекамъ и варварамъ 15) такъ-же, какъ въ наше время рабовладельцы представляли подобный аргументь противъ аболиціонистовъ. Веливій философъ забываль, что греки дълались господами не надъ одними варварами, но и надъ греками. Оиванцы посяв побъдъ при Левитрахъ и Мантинев были проданы въ рабство Александромъ Великимъ. Послъ временъ Александра и Антипатра Греція миновенно свергла съ себя иго и начала междуусобную борьбу, ослабившую ее до того, что она въ свою очередь подпала иноплеменному игу. Спустя полтора въка послъ Аристотеля, греки начали воспитывать въ своемъ духъ римлянъ и внесли въ нихъ ту же порчу нравовъ и то же безсердечіе въ участи рабовъ, за которое такъ жестово поплатились сами. Павель Эмилій накупиль множество грековьонлософовъ, дитераторовъ, грамматиковъ, поэтовъ съ молотка въ Эпиръ, и привелъ съ собою въ Римъ, и вотъ эти новые невольники сами на себъ испытали теперь всю неправду рабства. Умноженіе невольниковъ въ Римів послужило для візчнаго города источникомъ внутренней порчи его нъкогда великихъ гражданъ, отличавшихся любовію къ труду и простотою жизни; рабство было ферментомъ, разложившимъ прочное, воинственное римское общество. Вспомнимъ, что древній Римъ образовался

<sup>14)</sup> Өукидидэ вв. V, гл. 34.

<sup>15)</sup> Аристотель кн. І, гл. 3.

совершенно иначе, чвиъ зарождались греческія республики. Онъ быль сначала прибъжищемъ людей, искавшихъ перемвны своего соціальнаго положенія; бъглые рабы составляли одинъ изъ главныхъ элементовъ римскаго населенія. Долго и свято держалось это войно-любивое братство закона, признававшаго всвхъ гражданъ равноправными и свободными. Побъждая состаніе народы римляне двлали ихъ не рабами, какъ въ Греціи, а равноправными гражданами. Чтобы предупредить развитие богатствъ и съ нимъ изнъженности и слабости гражданъ, древніе законодатели Рима ограничивали повемельную собственность римскаго гражданина двумя югерами. Доходы отъ этой земли недостаточны были для содержанія значительнаго количества рабовъ. Римлянинъ могъ имъть лишь двухъ рабовъ, и это были скоръе члены его семьи, нежеди рабы; онъ вивств съ ними двлилъ и работу и отдыхъ, и радость и горе. Въ періодъ царей въ Римъ одни цари имъли ивсколько значительное предъ прочими число рабовъ. Въ древнемъ Римъ участь раба облегчалась частыми праздниками сатурналіями, мартовскими идами и сигилляріями, въ продолженіе которыхъ рабы пользовались свободой и проводили время въ увеседеніяхъ 16). Свободу получить для раба было нетрудно и рабокое происхождение не налагало печати безславия. Сервій Тулкій быль сыномъ рабыни. Послі битвы при Каннахъ римляне освободили и вооружили до 8000 рабовъ. Побъдивши Грецю. Римъ уничтожилъ соперничествовавшій съ нимъ Кареагенъ: но онъ самъ на себъ испыталъ невыгоды этого мщенія. 150 тысячъ эпиротовъ и 50 тысячъ вареагенянъ обращены были въ рабство и приведены въ Римъ, и какъ будто съ техъ поръ этотъ городъ, бравшій верхъ надъ прочими народами, обезсиленными рабствомъ, самъ заразился этою язвою.



<sup>19)</sup> Макровій Sat. I, с. 7.

II.

Невольничество въдревнемъ мірѣ предъ Христіанской эрой.

1.

Вліяніе рабства на экономическое и соціальное устройство Римской Имперіи.

Содержание злавы. Экономическія условія современных обществъ соверженно противоположны экономическому быту древняго міра.—Ненормальное экономическое устройство древних обществь зависило главными образоми оти того, что главными сословіями въ нихъ были господа и рабы; одни рабы были влассомъ производящемъ и обработивающимъ, въ то время какъ каждий свободний человъкъ не нивль возможности на работать, на торговать. -- Огромная масса рабовъ въ древнемъ мірі; можно сказать, что древніе богачи владіли цілими арміями рабовъ. Въ дом' богача сосредоточивались самыя разнообразныя мастерскія и фабрики.— Произведенія этихъ фабрикъ не только снабжають всімь нужнымь дома богатыхъ, во и продаются на сторону по низкой цвиб. -- Запасы разныхъ произведений фабричной промышленности, сосредоточение въ кладовыхъ богачей, делають невозможной самую торговию на рынкв. -- Многіе богачи заводять фабрики, гдз работають рабы, и продавая дешево произведенія фабрикь, подрывають свободный трудъ. - Демевизна содержанія рабовъ. - Предохранительныя міры противъ лівности, противъ объества рабовъ; жестокія кары за то и другое, разрѣшаемыя закочномъ. - Рабъ не считается лицомъ, а вещью, движимостью промышленнаго заведенія.-Въ древнемъ міръ существовали общества, промишлявиїя отдачею въ наемъ рабовъ всехъ профессій, начиная отъ слуги до медика.—Крассъ и его рабочія невольничьи артели, -Въ Рим'я и въ провинціяхъ встречаются рабы завимающіеся раздичными ремеслами и промыслами въ пользу своихъ господъ. --Плебеямъ неть возможности заниматься ремеслами или торговлею.-Рабы вытысняють ихъ отъвсюду, даже занимають должности при храмахъ и при нравительственных адменистративных и финансових учрежденіяхь.-- Инъ остается нан заниматься промислами безиравственными и унизительными или дідаться царазвтами у богачей.-Отсюда же развитіе въ сословін плебеевъ целибата и дівтоубійства. - Государство и богачи раздають плебеямь даровой хлібов, припасы, деньги и подарки.—Провинціи подражають въ этомъ случав Риму.—Следствіемъ этого развитіе праздности и деморализація народных массь.-Другая печальная сторона рабства - упадокъ промышленности и земледалія. -- Конкурренція развиваеть промышленность, но въ древнемъ мірів существовала лишь промышленнал монополія. — Поощряются лишь такія искусства и ремесла, которыя служать росвоши, отчего полный застой и отсутствіе усовершенствованій въ искусстважь и ремеслахъ полезнихъ. Въ домахъ фогачей, наполненнихъ изящними произведенями, всв работы производятся первобытными способами. — Изобратение маминъ не

въ интересахъ господъ и не въ интересахъ рабовъ. Въ аристократическихъ домакъ множество рабовъ назначени били для самикъ пустыхъ услугь и работъ. --Описаніе дома богача оставленное Климентомъ Александрійскимъ.-- На земледілін также отражается разрушительная сила рабства: оно уничтожаеть свободный земледьльческій трудь и истощаеть почву античнаго міра.-Стараніе богачей, имфющихъ массы невольниковъ, скупить безмфрное количество земель, всеми неправдами.—Речи св. Григорія Назіанзена и Амвросія Медіоланскаго противъ узурпаціи богачей.--Захваченныя земли населяются невольниками и рабскій трудь изгоняєть свободный; рабы мало по малу заміняють свободных в управителей, фермеровъ и работниковъ по найму.-Последніе даже насильно превращаются въ рабовъ. - Господа вовсе не посъщають земель и хозяйства падають и расхищаются рабами управителями, а рабскій трудъ истощаеть почву такъ, что земледаліе не окупаеть содержанія рабовь земледальцевь на фермахъ. -- Большая часть пахатнихь земель въ Италін превращается наъ владальцами въ пастбина, по которымъ бродять огромныя стада, пастухи которыхъ быстро превра**шаются** въ разбойниковъ. — Мізры императоровъ для предотвращенія зля, какъ-то: раздача земель даромъ при Траянъ и принудительная обработка полей при Домиціань не имъють благопріятных последствій. - Провинціи также бъдневоть и обевяющиваются, -- Поседеніе варваровь на пустых земляхь не приносить нользы.

Чтобы постигнуть весь вредъ рабства для древняго общества, необходимо полробно познакомиться съ соціальнымъ и экономическимъ устройствомъ римскаго міра, на которое такъ явно и такъ тяжно рабство наложило свою рововую печать. Свобода труда и свободный для всяваго доступъ въ обогащенію служать существеннымъ залогомъ благосостоянія общества. Тамъ, гдъ трудъ и пріобрътеніе поставлены въ ненормальныя и тяжелыя условія, . вся экономическая жизнь государства чахнеть, и мало по малу изсыхають всв источники общественнаго благосостоянія. Въ обществъ, гдъ трудъ свободенъ, какъ въ живомъ тъдъ, идетъ постоянное вругообращение здоровых соковъ, ключемъ бьеть жизнь, тамъ всв члены общества обмениваются -- одни трудомъ, другіе богатствомъ; одна часть общества трудится для того, чтобы сохранить или умножить пріобретенное, другая трудится за тъмъ, чтобы пріобрести себе собственность. Въ правильноустроенномъ на этихъ принципахъ обществъ одинъ классъ его поддерживаеть другой, а не насилують и не подавляють себя взаимно; потому что существование и благосостояние одного власса тесно зависимо отъ благосостоянія другаго. Въ такомъ обществъ богатство не остается неизменно въ рукахъ однихъ и твхъ же лицъ, а равнымъ образомъ бъднякъ никогда не видить себя въ непоправимомъ положении, если онъ только здоровъ, если онъ можетъ и умъетъ трудиться. Таково въ своихъ существенныхъ чертахъ экономическое положение современныхъ обществъ, да мы его никакъ и не можемъ представить себъ въ иномъ видъ. Античный міръ въ нъкоторые періоды представлялъ собой обравецъ общества, устроеннаго совершенно на противоположныхъ началахъ

Въ періодъ времени предшествующій христівнской эрт римское общество состояло изъ двухъ совершенно различныхъ классовъ—изъ господъ и невольниковъ. Первые владъли и богатствомъ и властью, и почестями; вторые, за немногими исключеніями, не могли никогда и грезить о чемъ либо подобномъ. Невольники отбывали свой трудъ не за деньги, но они его отдавали даромъ своимъ господамъ; они пріобрътали для кармана другихъ, а не для своего; ихъ покупали, содержали, но имъ никогда не платили за ихъ трудъ. Это былъ рабочій инструменть, рабочая машина съ голосомъ человъческимъ instrumenti genus vocale, какъ называетъ ихъ Варронъ 16).

Въ обществъ римскомъ, правда былъ еще третій элементь, нъвогда могучій, но ко временамъ христіанства потерявшій политическое экономическое и общественное значеніе, классъ людей, не имъвшихъ ничего, не производившихъ ничего и жившихъ на счетъ богачей или иждивеніе государства: это былъ народъ чернъ на современномъ языкъ, а на римскомъ, юридическомъ языкъ люди низкіе, почти что подлые—humiles, tenuissimi. Они почти не могли работать, благодаря преизобилію рабовъ, благодаря дешевизнъ рабскаго труда, и между тъмъ этотъ классъ плебеевъ былъ очень значителенъ,—онъ составляль почти четвертую часть народонаселенія Рима.

Такимъ образомъ все общество римское состояло изъ людей которые работали даромъ на другихъ, изъ людей, которые не были въ состоянии питаться работой и наконецъ изъ класса свободнаго и достаточнаго, который жилъ на счетъ другихъ, проводя время въ праздности. Нашъ работникъ, надвленный въ достаточной мъръ силой и сметкой, можетъ считать себя богатымъ по крайней мъръ, онъ господинъ своего будущаго. Если это человъкъ трудолюбивый, трезвый, нерасточительный, онъ всегда



<sup>16)</sup> Bappons De re rustica I, 17.

можеть быть сыть съ своей семьей. В Римской имперіи не было мъста для свободниго работника. Люди богатые, владъя массою рабовъ, не только сами жили и обогащались на счеть вхъ труда, но они все скупали, всъмъ барышничали, захватывали въ свои руки всю фабричную промышленность и даже всю торговлю, не исвлючая и мелочной.

Двло дошло до того, что всякій житель Рима, который или не имвлъ достатка, или не былъ невольникомъ, долженъ былъ содержаться на государственный счетъ, жить ничего не двлая.

Между рабомъ древняго міра и нашимъ слугой не можеть быть никакой аналогіи; потому что современный слуга продаеть господину свои услуги за денежное вознагражденіе, будучи самъ свободенъ лично; древній рабъ принадлежаль своему господину и не имълъ никакого права на жалованье. Отсюда многочисленность рабовъ въ Римской имперіи, далеко не соотвътствующая съ числомъ владъльцевъ.

Иметь трехъ невольниковъ въ Риме и въ провинціальныхъ городахъ считалось признакомъ большой бъдности 18). Кто имълъ одного только невольника, тотъ почитался нищимъ не только въ первые въка Имперіи, но и во время Іоанна Златоуста 10). Римдянинъ, имъвшій родовое имъніе, стоившее двъ три тысячи рублей, обывновенно владълъ семью или осьмью невольнивами. Когда Горацій садился за свою скромную трапезу, ему прислуживало во всякое время не менъе трехъ рабовъ; сверхъ того онъ имълъ въ своемъ маленькомъ Сабинскомъ помъстью девять рабовъ 30). Апулей въ своей Апологіи (стр. 256) разсказываеть, что его жена, владъвшая землями и капиталомъ въ общей сложности равнымъ суммв въ 800.000 франковъ, заввщала своимъ детямъ часть своей поземельной собственности и 400 рабовъ. Вообще ноличество рабовъ соразмърниось съ богатствомъ владъльца такимъ образомъ, что на 600 руб. вапитала приходилось по одному рабу. Отсюда можно вывести заплюченіе, павъ веливо было количество рабовъ у богачей римскихъ, владъвшихъ огромными вивніями. Плиній разсказываеть, что одинь отпущенникь

<sup>10)</sup> Anysea, Apolog. cd. Nisard. p. 212.

<sup>19)</sup> I. 3samoyems, Ad Stagirium III, 12 u In Ep. Hebr. hom. XXVIII, 4.

<sup>20)</sup> Topauiä, Sat. I, IV. 116, II, VIII, 18.

временъ Августа по имени Цецилій Изидоръ, потерявшій значительную часть своего имфнія во время междоусобныхъ войнъ при смерти все-таки оставилъ наслъдникамъ 4160 рабовъ 21). Въ последніе годы IV века, въ ту эпоху, когда именія богачей значительно уже уменьшились и число рабовъ сократилось, св. loаннъ Златоустъ, обращаясь въ гражданамъ Антіохіи, могъ безъ преувеличенія опредвинть число рабовъ, принадлежавшихъ нъкоторымъ богачамъ его времени, въ тысячу и двв тысячи душъ 32). Чтоже было за три въка до его времени? При концъ республака римскій богачъ Маркъ Крассъ обывновенно говариваль: "Тотъ не заслуживаеть имени богача, кто не въ состояніи содержать на свой счеть армін" 23). Дъйствительно, у богачей его времени были цълын армін рабовъ. Отпущеннику Димитрію Помпеану, по свидътельству Сеневи, ежедневно утромъ подавался рапортъ о прибыли и убыли его невольниковъ, какъ полководцу рапортъ о состоянія его армін 24). Слова Сеневи подтверждаются сатирой Петронія, въ которой герой ся Трималціонъ принимаєть такой рапортъ утромъ о вчерашнемъ состояніи его армін рабовъ, по рапорту оказывается, что накануна въ его доменахъ родилось "тридцать мальчиковъ" и "сорокъ дъвочекъ" 25).

Можно представить себъ всю домашную обстановку дворцовъ римскихъ богачей; они были громадны; но въ нихъ твено было отъ множества рабовъ и вта масса не могла существовать непроизводительно Для потребностей и для тщеславія богача требовалось только извъстное правда очень большое количество прислуги, остальная часть рабовъ занималась различными работами. Въ домъ римскаго богача не было ничего покупнаго; все что потреблялъ господинъ и его рабы производилось самими же рабами <sup>26</sup>). Рабы мололи зерно и изъ муки приготовляли хлъбъ, другіе приготовляли одежду; часть рабовъ пряла волну и ленъ, другая часть твала, окрашивала матеріи; третьи

<sup>21)</sup> Haunin, Hist. Nat. XXXIII, 47.

<sup>32) 34</sup>ar. Ha Mare. hom. LXIII, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Длутархъ, Marcus Crassus 2. Циперонъ Paradoxa VI. 2.

<sup>24)</sup> Cenera, De tranquillitate animae, 9.

<sup>21)</sup> Hemponiu, Satyricon. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Помпоній, Dig. XXV, 1—6.

<sup>27)</sup> Opeanu, Lascript, rom. select. 2971.

вроили, шили и вышивали. Вся эта масса рабовъ занита была своимъ двиомъ подъ наблюдениемъ мастеровъ. Кромъ того въ дом' римскаго аристократа были свои пятновыводчики, сукновалы, шеретобиты, башмачники, охотники, рыбаки, живописцы, чеканщики, мозаисты, стекольщики, столяры, ювелиры, плотники, архитекторы, врачи и весь этотъ персоналъ состояль изъ рабовъ. Рабы-ремесленники, состоявшіе при городскомъ домъ владельца были настолько многочисленны, что часть ихъ посылалась на работы въ различныя мъста его доменовъ. Эта армія рабовъ дълнясь на отряды или декуріи по своимъ занятіямъ и имета наскотрко налаченикова иза самиха же барова или декуріоновъ. Вотъ обращини домашняго разговора римскаго армстократа Предъ нами тотъ же Трималціонъ, онъ встричаеть раба и начинаеть съ нимъ такой разговоръ. "Ты какой декурін"? Сороковой. "Купленъ или рожденъ въ моемъ домъ"?---Ни то, ни другое; я достался по завъщанію. "Хорошо, я перевожу тебя въ декурію служителей на фермва (Satyr. 47). Что этотъ разговоръ не выдумка Петронія, о томъ свидетельствують надписи на римскихъ гробинцахъ, въ колюмбарів невольниковъ и отпущенниковъ Ливін мы читаемъ: decurio cubicular. Mensor decurio. Lector decurio. Decurio femina и т. д. (Orelli; 2973). Римскій богачь гордился темь, что ему ничего не приходится повупать. Одинъ изъ гостей за столомъ у Трималціона, изъ жеданія ему прислужиться, заводить разговорь о богатстве хозянна. "Онъ ничего не покупаетъ" говоритъ онъ съ притворнымъ изуиденіемъ "все, что мы вдимъ, родится въ его владвніяхъ". И Трималціонъ, угощая изъ своихъ рукъ виномъ гостей, съ надменностью выскочки говорить: "Благодареніе богамъ, все это, на что у васъ тевутъ слюнки, невупленное"! (Satur. 48).

Такимъ образомъ въ древнемъ міръ рабство все болье и болъе стъсняло область свободнаго труда. Кто имълъ котя очень ограниченный достатокъ, старался пріобръсти невольниковъ; кто имълъ невольниковъ, старался жить на ихъ трудъ, ничего не покупая на рынкъ. Этого мало. Существованіе дешеваго невольничьяго труда вело къ полной невозможности существованія свободныхъ производителей. При многочисленности рабовъ, при относительно дешевомъ ихъ содержаніи и при отсутствіи платы за ихъ трудъ, 63 домахъ богачей комичество производимыхъ раб-

ским трудом продуктов всегда превышало потребность владъльца и такимъ образонъ масса различныхъ произведеній рабскаго труда продавалась на сторону по низкой цънъ. Но въ нъкоторыхъ аристовратическихъ домахъ считали торговлю дъломъ, унижающимъ хозяина, и потому огромное количество преизведеній земледъльческой и фабричной промышленности сосредоточивалось въ владовыхъ и сундукахъ владельца. Самъ хозяннъ часто не зналъ числа своему вещественному богатству и раздаваль его всемь, если хотель, чтобы оно не гипло въ его сущувахъ и амбарахъ. Чрезъ это конечно подрывалась торговля. Воть одинь случай, рисующій тогдашній порядовь. Въ вонцв республики одному претору, обязанному дать представление для народа, потребовалось одъть сотню фигурантовъ. Преторъ не пошель въ вупцамъ за покупкой матеріи, не сталь стучаться въ двери портныхъ и упрашивать ихъ исполнить въ одинъ девь ваказъ. Онъ пошелъ въ одному изъ первоклассныхъ богачей въ Римъ, въ Лукуллу, и просто попросиль его одъть труппу. Лукумъ тотчасъ же отослалъ къ импрессарію труппы пять тысячь пурпуровыхъ хламидъ, но эти одежды составляли лишь незначительную часть запасовъ богача 28). Впрочемъ въ Римъ было очень много такихъ богачей, которые могли одъть цвлую труппу актеровъ или снарядить великольпную погребальную процессію. Марціаль объ одномъ богачв его времени говорить, что у него быль такой запась самыхъ дорогихъ и разнообразныхъ одеждъ, что онъ могь бы, если захотыв, одеть целую трибу. (Epigr. II. 16) 20). Многіе римляне содержали цілыя мануфактуры, въ которыхъ работали исключительно рабы. Светоній говорить объ одномъ грамматикъ, который вмъсть съ школой, ямъ содержемой владълъ еще фабрикой одеждъ 30). Въ древнемъ міръ не было такого раздъленія занятій или профессій, какъ въ настоящее время. Римлянинъ могъ быть солдатомъ и въ то же время юрисконсультомъ, гражданскимъ чиновникомъ, философомъ (преподающимъ свою философію), поэтомъ и земледъльцемъ. Мы видвин, что въ домакъ аристопратовъ сосредоточивалось множество



<sup>2\*)</sup> Fopauiä, 1. Ep. Vl, 40 44; Yaoniano, Dig. VII. 1. 15. § 5.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Триба составляла 35-ю часть римских граждань.

<sup>10)</sup> Cosmonia, De ill gram. 28.

производствъ. Самый законъ и юридическіе акты того времени не различають рабовь - служителей оть рабовь-ремесленниковь. Въ домъ аристократа рабы производили не только для потребности господина, но и на его другей, кліентовъ и для другихъ рабовъ, для всъхъ "quos circa se habet". Такимъ образомъ на каждый домъ аристократа можно было смотреть, какъ на соединеніе нъсколькихъ фабрикъ, которыя неустанно работали на кознина и на всткъ его знакомыхъ, даже на всткъ паразитовъ, видъвшихъ въ хозяннъ своего патрона. Всявдствіе этого въ древнемь мірь не только не быль возможень свободный трудь, но и самые свободные люди приходили къ тому убъждению, что выгоднъе ничего не дълать, а жить на чужой счеть. Если же изъ свободныхъ людей захотвль бы кто-нибудь жить трудомъ, то вивсто личнаго труда при открытіи какого-либо промышленнаго или торговаго заведенія, или рядомъ съ этимъ трудомъ ему всего выгодиве было ввести и трудъ невольническій, и твиъ увеличить во много разъ выгоды своего заведенія. Невольникъ стоилъ очень дешево. Невольникъ-работникъ ценился отъ 120 до 150 рублей, а работница отъ 35 до 50 рублей на наши деньги 31). Работниковъ-рабовъ кормили самой простой пищей, Катонъ <sup>32</sup>) совътуетъ кормить ихъ одивами, но не аръдыми, собранцыми съ деревьевъ, а падалью; -- похлебкой изъ муки, масла и соли, давать немного вина, изръдка бобы, но никогда не давать мягкой пищи; такое содержание раба не превышало въ годъ 25 или 35 рублей эз). Хозяинъ добывалъ выгоды отъ труда своихъ рабовъ не обращая большаго винманія на ихъ физическое состояніе. Рабовъ томили за работой, заставляя работать днемъ и ночью и давали лишь небольшой срокъ на отдыхъ; всякому хозяину хотвлось поскорте возвратить въ свой карманъ не только заплаченную за раба сумму, но и пріобрасть двойные проценты на затраченный капиталь по устройству фабрики. Или самъ ховяниъ стоялъ съ бичемъ надъ работниками или нанималъ для этого приставника 34), свободнаго человъка; раны не сходили съ

<sup>31)</sup> Topauiu, Satyr. 11. VII, 13.

<sup>2)</sup> Kamous, De re rustica. 58.

<sup>33)</sup> Cenexa, Epist. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Bassons, Histoire de l'esclavage dans l'antiquité G. I, p. 202.

рабской спины. Точно такъ же, какъ и рабовладъльцы южной Америки, господа составили целый кодексъ законовъ и учрежденій для поддержанія своей безчеловічной системы принудательнаго труда. Едва убъгалъ невольникъ, какъ за нимъ гнались охотниви на людей или fugitivarii 33). На бъгство невольнива законъ смотръдъ, какъ на преступление. Плавтъ дълаетъ проническое замівчаніе, что невольникъ, убіжавшій отъ хозявна, въ самомъ двяв воръ, потому что онъ дерзнулъ украсть самого себя у своего господина за) sui furtum facere. Бъглеца ожидали самыя безчеловъчныя наказанія, а именно: цэпи, плети, тюрьма, работа въ рудникахъ и влейменіе раскаленнымъ жельзомъ. У дверей римскихъ фабричныхъ заведеній былъ всегда къ услугамъ хозяина домашній палачь съ раскаленнымъ до красна жельзомъ въ рукъ. Только при Константинъ В. послъднее варварское наказаніе было запрещено 37). Этими мірами были предупреждены всв опасности, угрожающія фабрикамъ и заводамъ нашего времени, въ родъ стачки рабочихъ. Древнія фабрики были ни что иное, какъ остроги, съ крвико-организованнымъ принудительнымъ трудомъ, гдъ самые изумительные барыши добывались потомъ и кровью работниковъ. Очевидно, съ этими фабриками не могъ никанимъ образомъ конкуррировать свободный трудъ. Потому находимыя нами на памятнивахъ ІУ въва надписи, въ кеторыхъ говорится о свободныхъ ремесленникахъ, должно понямать такъ, что эти ремесленики были или отпущенники вле свободно рожденные мастера, управлявшие невольничьими мастерскими у богачей. Уничтожение всего человаческаго въ раба доходило до того, что раба не считали личностью, а просто рабечею силой завода, какою мы считаемъ на примъръ паръ. Въ древних завъщаніяхъ даже находили не нужнымъ говорить о рабахъ, работавшихъ въ какомъ-либо заведоніи, если оно передавалось завъщателемъ наслъднику. Если, говорить юрисконсульть Павель, какой-нибудь булочникь хочеть завыщать другому лицу свою булочную со всею ея движимостью, то о рабахъ, работающихъ въ будочной или pistores, упоминать не следуеть:

<sup>31)</sup> Poccu, Bullettino di Archeologia cristiana p. 25: 1874 p. 60.



<sup>35)</sup> Osopa. Epit. rer. rom. III, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Плавть, Captivi. II, II, 9, 10. Африкань, Dig. XLVII, II. 60.

они само собою подразумъваются въ завъщаніи за). Одинъ отецъ завъщаеть дътямъ мастерскую и давку, гдъ обработывадась и продавалась пурпуровая краска, но онъ, говорить Удпіанъ, не упомянудъ о рабахъ, готовившихъ и продававшихъ пурпуръ, и не смотря на то, завъщаніе возымъдо законную силу и по отношенію къ завъщаннымъ заведеніямъ и по отношенію къ подвижному составу работниковъ и прикащиковъ этихъ заведеній за)-

Но на этомъ не остановилась древняя промышленность, производившая, обработывавшая и сбывавшая все при помощи рабовъ. Въ древнемъ обществъ были ассоцици такого рода. Двое, трее или несколько свободных граждань складывають вместе свои капиталы, и на эти капиталы накупають рабовъ, искусныхъ въ различныхъ ремеслахъ, и отдають ихъ въ наемъ желающимъ, какъ въ наше время отдаютъ въ наемъ лошадей или вьючныхъ животныхъ. Нъкоторые владъльцы сосредоточивали въ одномъ: и томъ же заведеніи наемъ и лошадей, и рабовъ. У такихъ рабовладъльцевъ можно было нанимать рабовъ всехъ профессій. Напримъръ, небогатый гражданинъ хотвяв устроить вечеринку для друзей, не думая долго онъ шелъ въ одно изъ такихъ заведеній и бралъ оттуда повара на кухню, слугу подавать кушанье за ужиномъ, и првицу или танцовщицу для танцевъ во время стола. Знаменитая ръчь Цицерона pro Roscio (за Росція) была произнесена по поводу ссоры знаменитаго комика Росція съ однимъ владвльцемъ, который ему отдалъ въ науку своего раба, но послъ выучки Росцій и владълецъ не сошлись въ вознаграждения за эту выучку; вижето того, чтобы получить плату въ одинъ разъ, Росцій требоваль, чтобы владелень пълиль съ нимъ по спектанльную плату раба каждый разъ, когда рабъ являлся на сцену 40). Можно было нанять для своихъ услугь даже лекаря, потому что некоторые аристократы нарочно обучали медицинъ своихъ рабовъ и потомъ отдавали ихъ въ наемъ больнымъ на извъстный сровъ. Былъ обычай брать въ наймы шутовъ и гистіоновъ, которые за плату, отданную ихъ ховянну. должны были во чтобы то не стало смешить и тешить своихъ

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Помпоній, Dig. XXXIII, VII, 13. 15.

ээ) Улепіань, Dig. XXVIII, III, 91. § 2.

<sup>40)</sup> Huuepons, Pro Roscio comaedo, 10.

временныхъ владвльцевъ 11). Плутаркъ разсказываетъ, что Крассъ имълъ до 500 рабовъ строителей и архитекторовъ, и ему удалось сдълать очень выгодную изъ нихъ аферу, которая положила не мало денегь въ его карманъ. Нужно заметить, что въ Римъ очень часты были пожары, потому объявлено было требование со стороны римской полиции, чтобы при городскихъ домахъ были широкіе дворы; всявдствіе этого владъльцы домовъ принуждены были поднимать квартиры все выше устранвая дома въ нъсколько этажей; эти огромные и высовіе дома, при несовершенств'в тоглашней технологіи, не р'ядкоразваливались. Крассъ скупалъ эти развалины у владвльцевъ ва безциновъ. Вдругъ сдилалась проскрищия Силлы, будущее было неизвъстно, всякій опасался за свою жизнь, потому повупщиковъ на дома было мало и такимъ образомъ Крассъ въ короткое время сдълался владътелемъ значительной позомель. ной собственности въ Римв. Шутя онъ говаривалъ: "всякій владълецъ, который думаетъ строится на развалинахъ, мой злъйшій врагь". Мало-по-малу тяжелыя времена мпновали, а между твиъ Крассъ исподволь закупилъ у недальновидныхъ господъ сотни рабовъ строителей и при помощи этой арміи даровыхъ ваменьщиковъ выстроилъ множество преврасныхъ зданій, которыя и продагь съ барышемъ 42).

Рабовладъльцы древняго міра умёли извленать выгоду изъсвоихъ рабовъ самыми разнообразными способами. Воть картина ежедневной римской жизни, если мы перенесемся въ Римъ за нёснолько вёновъ назадъ. Вы идете по римской улице, вотъвпереди васъ лавки, гдё продается оливковое масло; виноградное вино стоитъ въ сосудахъ на мраморномъ прилавий въ таверий; на углу улицы сидитъ торговка бобами, вы видите по правую руку цирульню, въ которой цирульникъ съ подмастерьями стрижетъ и бретъ посетителей; вамъ попадаются навстречу разнощикъ, капитанъ купеческаго корабля, конторщикъ; на форумъ сидять за столами: банкиръ, мёнялы съ кучею золота передъ собой, ростовщикъ, обирающій бёдныхъ, юрисконсультъ, который дешево продаетъ свои услуги простякамъ. Весь этотъ людъ



<sup>41)</sup> Yanian, Dig. XIII, VI, 5, § 7.

<sup>42)</sup> Haymap. 3, Marc. Cras. 2.

суетливый, лакомый до прибыли, от тою только развицею, что одни изъ нихъ пріобратають по оболу, а другіе ведуть смалын спекуляцін, доставляющія при удача большіе барыши, только нажутся вамъ людьми свободными, а на самомъ дала большинство этихъ лицъ рабы и рабыни, собирающіе деньги и наживающіе барыши въ пользу своихъ господъ.

Въ провинціи тоже самое, что и въ въчномъ городъ. Ловкій разнощикъ мелкихъ товаровъ, изумляющій своею довкостью и веселящій своими остротами обитателей какой-нибудь деревни въ отдаленномъ уголев Аппенивъ, - не болве какъ рабъ, весь свой трудъ, довкость и умъ отдающій въ пользу своего господина-это circitor 43). Въ предмъстьъ Рима вы входите въ цирюльню бриться, брадобріві 44) болтунъ, онъ разсказываеть вамъ всв новости Рима и вседенной, онъ сообщаеть вамъ, что сказалъ вчера за объдомъ Неронъ, онъ сважеть вамъ какія были последнія слова Тразен, онъ васъ удивить своими смельми свободными рачами, но разочаруйтесь — это рабъ tonsor. Вы вдете на прекрасномъ суднъ и любуетесь смълости и распорядительности вапитана, предъ которымъ трепещутъ матросы, но, увы, и этотъ капитанъ такой же рабъ, какъ и его подчиненные-это рабъ exercitor s. magister navis 45). Вы путешествуете по провинц:и, вашъ спутникъ какой то капиталистъ съ важными пріемами, какъ видно человъвъ порядочнаго общества; онъ выказываетъ на пути неимовърную дъятельность, то онъ заплючаетъ сдвлен, то береть подряды, но вы глубово опечаливаетесь, узнавши, что онъ не свободный человъкъ, дълающій дъло для себя, а рабъ, ведущій дъла своего господина 46). Наконецъ вамъ необходимъ скорый совъть врача, вы заходите въ кабинетъ, уставленный лъкарствами, изувъщенный по стънамъ хирургическими инструментами, васъ встречаетъ и подаетъ вамъ врачебную помощь прилично одетый врачь; но этоть владелець RAGRHETA (HIE: instructae et ornātae medicinae causa tabernae), не свободный чедовъкъ, это опять рабъ, помъщенный здъсь для

<sup>43)</sup> Yabuians, Dig. XIV, III, 5, § 9.

<sup>&</sup>quot;) Luuepous, pro Cluentio, 63.

<sup>46)</sup> Yamians, Dig. IX, VI, 19, § 2.

<sup>46)</sup> Tamb me. Digestes XVII. II, 23, 24.

прибыли господиномъ 47). Даже отпущенный на волю рабъ не ускользаль отъ услугь корыстолюбиваго господина. Юліань юрисконсульть освободиль своего раба пантомима съ такимъ условіемъ, чтобы онъ ежегодно даваль насколько даровыхъ представленій въ домъ его или у его друзей; но господинъ скоро раззорился и отпущенникъ долженъ былъ ежегодно давать ивсколько представленій на театръ, весь сборъ за которыя шель въ пользу Юліана 48). Точно также освобождан раба медика, господа всегда выговаривали въ пользу свою несколько даровыхъ визитовъ ежегодно. Плутархъ разсказываетъ, что между рабами Красса было множество прекрасныхъ чтецовъ, управителей, банкировъ и онъ ежедневно самъ занимался съ ними по нъскольку часовъ, давая имъ настоящіе уроки, какъ профессоръ, эвзаменуя ихъ и всячески дрессируя, чтобы сдълать изъ нихъ способныхъ людей для отправленія различныхъ профессій. И дъйствительно, изъ нихъ выходили прекрасные и искусные люди, которые доставляли пользу господину, не только состоя у него на службъ, но п по полученій свободы 4).

Тавимъ образомъ въ древнемъ мірт рабовладъльцы забирали въ свои руки вст источники богатства; чрезъ это они подавляли всякое проявленіе свободнаго труда, выбивали сто изъ послъднитъ околовъ, лишали свободнаго человъка послъдней крохи хлъба. Какъ выражается одинъ писатель, господа и ихъ слуги съ двухъ противоположныхъ сторонъ какъ бы тисками выжимали всв соки и захватывали всв ручьи, которые приносили золото — (omnes vias ресипіае). Но Римъ во времена пиперіи вміщаль въ себъ до полутора милліоновъ жителей, между ними было около 400.000 свободныхъ людей пли пролетарієвъ. Что же ділала эта масса свободнаго народа?

Нъкоторая, но очень незначительная часть плебеевъ содержалась жалованьемъ, занимая низшія должности въ учрежденіяхъ религіозныхъ, административныхъ и финансовыхъ. Изъ религіозныхъ должностей плебеямъ доступны были должности привратниковъ въ храмахъ, жрецовъ, помощниковъ при жертвоприно-



<sup>47)</sup> Hunepour, pro Cluentio, 64.

<sup>49)</sup> Haians, Digest. XXXVIII, 1, 25, 27.

<sup>49)</sup> Haymapxs, Cras. 2.

шеніяхъ (victimarii) и наконецъ они могли поступать въ хоры музыкантовъ, игравшихъ при религіозныхъ церемоніяхъ и процессіяхъ; но и въ этомъ случав высшій влассь жрецовъ замвщаль эти мъста большею частію своими рабами. Изъ административныхъ должностей плебеямъ предоставлялись должности привретниковъ присутственныхъ мъсть, служителей при граждановихъ чиновнивахъ, ливторовъ, публичныхъ глашатаевъ (ргаеcones) и писцовъ; но назенное жалованье, получаемое этими низшими чиновниками, было такъ вичтожно, что они не мотли содержаться на него, а принуждены были прибъгать из постороннимъ занятіямъ, напримъръ, къ торговав и т. п. Иногда нужда и ограниченное жалованье заставляли этихъ бъдныхъ людей брать взятки и этимъ наживать некоторый достатокъ; особенно были выгодны должности писцовъ. Но во всякомъ случав всв почисленныя нами должности считались низки для свободного человъка и для человъка уважаемато (honestus), какъ свидътельствуеть Цицеронъ 50). Въ другомъ мъств своихъ сочиненій онъ называеть писца Эдила homine tenuem, что на явыкв юридическомъ тогдашняго времени соответствуеть нашему "челядинецъ", "лакей" <sup>51</sup>). Наконецъ плебен могли занимать должности низшихъ чиновниковъ въ государственномъ назначействъ, въ продовольственныхъ правительственныхъ и въ финансовыхъ учрежденіяхъ, напримъръ они служили у мытарей, сборщивовъ податей, у чиновниковъ, установлявшихъ въ Римъ и провинціяхъ таксы на невольничьихъ рынкахъ, собиравшихъ пошлины при исполненіи завъщаній, при освобожденіи рабовъ и т. п. Во всъхъ этихъ учрежденіяхь отъ занятія должностей свободныхь людей оттвсняла масса рабовъ; потому что откупщики податей охотиве поручали сборъ пошлинъ съ различныхъ промысловъ, напр. съ солянаго, съ торговли, съ земледвльческаго, рабамъ, чвиъ свободнымъ людямъ по причинамъ, не требующимъ объясненія 52). Притомъ бъдному человъку и здъсь не было доступа по его бъдности, по той причинъ, что для полученія какой-либо публичной должности, нужно было внести извъстную денежную сумму. какъ

<sup>50)</sup> *Hunepons*, pro P. Quintio 3, 31.

<sup>11)</sup> Hunepous, Pro Cluentio. 95.

<sup>12)</sup> Цицеронь, pro lege Manilia, 6.

говорили въ тогдашнее время: decuriam emere. За раба эту плату вносниъ господниъ. Такимъ образомъ благодаря рабамъ эти честные пути труда ускользали от бъдняков плевеевъ. Необходимость заставляла многихъ изъ нихъ выбирать такія занятія, которыя влали на нихъ печать безславія, которыя, если не преследовались закономъ, то презирались тогдашнимъ обществомъ. Воть почему до изумительного множества расплодились въ римсвой имперіи: гистіоны, жрецы Изиды, жрицы Адониса, астрологи, гладіаторы, буффоны, возницы и навадники цирковъ, танцовщики и танцовщицы. Въ этихъ занятіяхъ соперничали не только варослыя женщины съ мущинами, но даже и малолетніе. Воть почему въ древнемъ міръ такъ общирно развилась проституція. Много было людей, которые предпочитали жить милостынею. Паравитизмъ быль также широко распространенъ въ Римъ; этотъ родъ нищенства или тунеядства даже можно назвать оффиціальнымъ учрежденіемъ. Какъ обывновенно бываеть въ испорченныхъ обществахъ роскошь породила множество профессій безполезных или безнравственных въ то время, когда свободный трудь слабыль болье и болье и презирался всыми. Рабъ и ремесленникъ въ общественномъ мивніи не отличались ничвиъ, хотя бы ремесленнять и быль свободнымь человъкомь. Работая въ однихъ и техъ же мастерскихъ, бединки соединялись увами братства съ рабами. Не смотря на одинаковое съ рабами уничиженіе и презраніе, въ груди этихъ людей билось благородное сердце, чувства состраданія и любви были благодарной почвой для распространенія въ средъ ихъ христіанства. Работники и рабы начинають соединяться около конца республики въ погребальныя общества. Церковь, непризнанная государствомъ, до 3 въка примыкала къ этимъ обществамъ людей бъдныхъ и существовала въ формъ законнаго общества или collegii tenuiorum 53). .

Такимъ образомъ любовь къ труду исчезала и число людей свободныхъ, предпочитавшихъ трудовую жизнь ремесленника праздному прозябанію на счетъ богачей или государства, было слишкомъ незначительно. Большинство плебеевъ были пролетаріями въ самомъ низкомъ значеніи этого слова, они не кра-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Rome souterraine. Northeote et Brownlow. crp. 91.



сибли, принимая подачии отъ государства, и считая себя гражданами Рима, находили унивительнымъ марать свои руки рабскимъ трудомъ. Съ другой стороны холостая жизнь или целибать, эта истинная язва тогдашняго римскаго общества распространился быстро и между плебеями. Плебеи не имъли законныхъ дътей, а если и были женаты, то старались не имъть ихъ, и для этого прибъгали въ искусственнымъ выкидышамъ или же въ подвидываніямъ; потому что то и другое не преслъдовалось законами <sup>54</sup>) до Септимія Севера. Лишь одно христіанство могло истребить предубъжденіе противъ труда у этихъ гражданъ, гордыхъ свободой, и, освятивъ бракъ, внушить уваженіе къ семейной жизни,—словомъ—христіанство измънило это неестественное и антисоціальное положеніе свободнаго, но бъднаго человъка въ античномъ мірѣ.

Регулярная раздача хлеба плебеямъ началась за 123 года до Р. Хр.; до того времени хавбъ раздавали народу по какимъ-либо особымъ случаямъ. Съ этого времени раздача эта получила силу закона, но все-таки сначала живбъ раздавался не даромъ, а за полцівны. За 58 годовъ до нашей эры раздача эта сділалась даровой. При Помпев число получавшихъ заровой хлебъ дошло до 320,000 человъть. При Авреліанъ мъсячная выдача превратилась въ ежедневную; важдый получаль два фунта хлёба или соотвътственное количество муки. Сверхъ того народу производились иногда экстраординарныя выдачи; иногда правительство на время увеличивало самые раціоны и въ хлабу присоединяло выдачу вина, масла, миса или уступало народу эти продукты за полцены. Во 2 въкъ важдый плебей (включая въ число плебеевъ не тольно мущинъ, но и женщинъ и дътей) стоилъ правительству въ годъ около 15-16 рублей. Къ этому нужно причислить еще денежныя выдачи. По завъщанію Тяверія, народу было роздано до 25 милліоновъ сестерцій. Августь при жизни девять разъ повелввать раздавать деньги народу и во вов девять разъ досталось на человъка по 200 рублей на наши деньги. При Адріан'в раздавали народу деньги семь разъ; общей суммой пришлось на наждаго человъка по триста рублей. Эти раздачи производились всемъ, не взирая на лица, или, какъ выражается Се-



<sup>54)</sup> Dig. XLXII, XI, 4 H XLVIII, XIX, 38.

нека, ихъ получали и люди честные и прелюбодъи, и воры, и клятвопреступники 55). Эти выдачи мало-по-малу сдёлались не знакомъ щедрости правителей, а деломъ необходимости. Отъ нехъ не могли отназываться даже такіе умные императоры, каковы были- финансисть Адріанъ, благоразумный Антонинъ и философъ Маркъ-Аврелій. Богачи, тріумфаторы, императоры иногла приглашали на свои объды всъхъ жителей Рима. Аррій при погребеніи своего отца угощаеть нівсколько десятковъ тысячь народа; Лукуллъ при празднованіи своей побіды въ Азіи издержаль на плебеевь сто тысячь тоннь греческого вина: Цеварь нъсколько разъ дълалъ общественные объды. Когда Цезарь быль провозглашень динтаторомь, то онь купиль для угощенія плебеевъ целый садокъ муренъ и кроме того наждому гостю подарилъ амфору фалерискаго вина и боченовъ хіооскаго 36). Цезарь плыль по волнамь соціализма и боясь потерять власть, долженъ былъ по неволъ удовлетворять жадности и праздности плебеевъ. Целій и Долабелла провели законъ, склонявтій хозяевъ простить своимъ квартирантамъ квартирные долги. Цезарь взяль на себя уплатить подобные долги, если они не превышали въ Римъ 150 рублей, а въ остальной Италіи-107 руб. на наши деньги. Вся политика императоровъ состояла въ томъ, чтобы не допускать плебеевъ до наглаго грабежа и по возможностя ладить съ этимъ укрощеннымъ звъремъ соціализма, предоставляя въ его услугамъ и свои деньги и государственную казну. Къ этой политивъ императоры старались всъми сплами привлечь встать богачей Рима. Цевари побуждали очень часто и настойчиво открывать свои кошельки римскихъ аристократовъ. На иждивение этихъ последнихъ воздвигались въ Римъ тысячи великольшныхъ зданій, - народныхъ памятниковъ, храмовъ, театровъ, портиковъ и бань. Нужно было устроить изъ этихъ зданій преврасныя деворація для почти непрерывныхъ пировъ царя-народа. Нельзя перечислить всехъ дорогихъ затый, которыми императоры старались усыпить своего невърнаго кліента, свой жадный, праздный, но все еще страшный народъ. Агриппа, зять Августа, за все время исполненія имъ должности



<sup>55)</sup> Cenena, De benefic. V, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) П.เผหลัก, Hist. Natur. XIV, 7.

эдила построиль 170 термъ, гдв плебен имъли право мыться даромъ. При играхъ, данныхъ Калигулой, каждый зритель получилъ
по корвинв съвстныхъ припасовъ. Этотъ императоръ для забавы
любилъ иногда бросать деньги въ народныя толпы. Неронъ ввелъ
обычай бросать въ народъ жеребейки или "missilia", на которыхъ
написаны были различные предметы для раздачи. На нвкоторыхъ
missili'яхъ писались: птицы, порціи мяса и хлвба, одежды, золото,
серебро, драгоцвиные камни, картины, невольники, домашнія животныя, прирученные львы и тигры, а иногда даже дома, корабли,
поля; всякій, поймавшій жеребій, получалъ тв вещи, которыя
были на немъ написаны. Подобнаго рода лоттереи повторялись
при Титв и Домиціанв.

Такимъ образомъ, благодаря невольничеству и совершенному отсутствію свободнаго труда, жизнь празднаго плебея сділалась непрерывнымъ праздникомъ или безнонечною получкою подарковъ. Вотъ день римскаго плебея. Рано утромъ онъ покикаетъ скою каморку, нанимаемую имъ помъсячно или поденно въ одномъ наъ верхнихъ этажей какого-либо дома въ Субурръ, если только не даетъ ему этого помъщенія даромъ его богатый и благородный патронъ. Плебей сившить объгать дворцы аристократовъ п въ каждомъ подать свою корвинку, которую возвращають ему съ жизненными припасами и деньгами,--это sportula. Если есть время, онъ бъжить въ раздавателю казенной пшеницы и, предъявивъ свой билеть (tessera), получаеть свой раціонъ. Очень можеть быть, что у него есть богачь, у котораго онъ числится кліентомъ; тогда нужно спішить на даровой обідъ; богачи любять давать эти объды по разнымъ случаямъ, напримъръ, по случаю годовщины смерти члена фамиліи, по случаю брака, по случаю совершеннольтія дътей, по случаю вступленія въ должность, освященія памятника и т. п. Но воть приближается время, когда открываются безплатныя бани и онъ спвинтъ въ нихъ, а потомъ отъ полудня до захожденія солица проводить время подъ твиью какого-нибудь портика. Вечеръ онъ проводить въ театръ или циркъ, гдъ нъсколько сотенъ гладіаторовъ, нанятыхъ канимъ-либо богачемъ, дерутся для его потехи. Плебей въ самомъ дълв царь Рима. Когда онъ возвращается вечеромъ въ свое договище, то онъ можеть считать себя очень счастливымъ и имъетъ болъе Тита право сказать, что "онъ не потерялъ день а.

Провинціи, какъ и следовало ожидать, подражали во всемъ столиць. Занятіе должностей даже въ небольшихъ провинціальныхъ городахъ сопряжено было съ раздачею подарковъ народу, съ учрежденіемъ общественныхъ игръ и т. п. Въ одномъ маленькомъ городкъ Италіи муниципальный чиновникъ обязался снабжать всехъ гражданъ даровымъ хлебомъ въ теченіе пелаго года своего управленія <sup>57</sup>). Во второмъ въкъ Иродъ Аттикъ, подарившій гражданамъ Троады десять милліоновъ драхмъ, обезпечилъ каждаго асписнаго гражданина рентой во сто драхмъ. Плиній разсказываетъ, что извъстный Юлій Пизонъ растратилъ все свое имъніе на подарки жителямъ Армизены.

Подачки плебениъ дълались не только часъ отъ часу болъе обязательными, но онв постоянно возрастели. Къ ежедневному раціону хавба, масла я свинины Авреліанъ присоединиль еще винную порцію. Префекть преторіанцевь, отараясь удержать его отъ расточительности, сказалъ ему, что въ конце концевъ придется раздавать народу отъ правительства гусей и цыплять 50). Разумъется, вся эта толпа дармовдовъ болве и болве увеличивалась. "Ей очень правился воздухъ, зараженный дыханіемъ цвлыхъ трибъ, курій и декурій объдавшихъ за даровымъ столомъ" говорить Тертулліань 59). Ежедневно объгая богачей, съ спортулою въ рукъ, плебей взглядомъ презрънія мърнать несчастнаго невольника, сгорбившагося надъ своей урочной работой, съ челомъ поврытымъ струнвшимся потомъ. Народъ, котораго на убой кормили, на перерывъ ласкали и твшили, потерялъ всякое чувство самолюбія; это быль скоть, валявшійся въ навозв; ему нівогда было разбирать, кто его господинъ; онъ охрипъ, какъ выражается Тацить, отъ приковъ въ честь тріумфаторовъ; жадный пъ удовольствіямъ, онъ не находиль разницы между Нерономъ и Трояномъ; брюхо регулировало его привязанности и онъ оставался покойнымъ при Калигулъ и Коммодъ, а если иногда желалъ перемены въ властителе, то только потому, что съ этой переменой въ его мозгу возникала мысль о щедрой раздачь подарковъ при

<sup>51)</sup> Орлам, 3848 нади.

<sup>51)</sup> Bonuckycz, Aurel. 47, 18.

<sup>59)</sup> Тертулліань гозорить нісколько иначе: tot tribubus, et curiis et decuriis ructantibus, acescit aër. Apolog. 39.

новомъ государъ. У плебея не осталось отъ прежнихъ доблестей республики ничего и лишь одно брюхо оставалось республиканскимъ и революціонернымъ. "Нътъ довольнъе римскаго народа, когда онъ хорошо пообъдаетъ", сказалъ Авреліанъ 60).

Итакъ первымъ слыдствіемъ рабства было возникновеніе въ древнемь мірть цилаго огромнаго класса людей праздныхъ, жившихъ на чужой счетъ и утратившихъ всякое чувство самодюбія и собственнаго достоинства. Это обстоятельство должно было неминуемо привести римскій народъ къ паденію.

Невольничество имвло самое неблагопріятное вліяніе на промышленность. Удешевленіе и улучшеніе предметовъ потребленія составляеть необходимое следствіе свободной конкурренціи Современная намъ промышленность стоитъ именно на этомъ пути. Не располагая неограниченнымъ количествомъ рукъ, она необходимо должна прибъгать въ изобрътенію машинъ. Машины, писаль одинъ изъ репортеровъ Парижской выставки 1867 года, можно назвать действительными невольниками человека, благодаря имъ возникла свобода человъка. Что было причиной изобрътенія машинъ? Необходимость. Римскан промышленность точно также, какъ и промышленность всего древняго міра, не знала этой необходимости. Ограниченная конкурренція, монополія производства и торговли, остававшихся въ рукахъ рабовладъльцевъ, незначительный сбыть товаровъ, безсиле свободной промышленности-воть тв результаты, которые были неразлучны съ вкономическимъ состояніемъ римскаго общества, гдв весь трудъ лежаль на рабакъ. Изобрътение машинь есть слидствие полыток облегчить трудь человька. Но въ древнемъ міръ такое облегчение было не въ интересахъ рабовладвльца, который и безъ этого видълъ въ рабъ дешево стоющую и всегда готовую въ его услугамъ машину. Оно было и не въ интересахъ раба. Мы видимъ, что въ новомъ міръ изобрътеніе машинъ большею частію вышло изъ сословія свободныхъ ремесленниковъ, изобрътатели первые и воспользовались привилегіею новаго изобрътенія; но рабъ, какое бы ни сділаль изобрітеніе, не могь имъ пользоваться, напротивъ того оно должно было сделаться досто-



<sup>(\*)</sup> Neque populo romano saturo quiequam potest. esse lactius. Bonnexycz, Aurelian. 47.

яніемъ его господина. "Нельзя требовать отъ невольника труда свойственнаго свободному человъку. Почему? Потому что рабъ не обладаеть умомъ свободнаго человъка, говорить :Упльямъ Чаннингъ.

За то въдревнемъ мір'в мы видимъ развитіе такихъ искусствъ, которыя служили лишь въ поддержанию роскоши; но и въ этомъ случат на художнива смотрели, какъ на мастероваго, живущаго механическимъ трудомъ. Нужно было для того, чтобы заслужить уважение въ обществъ, родиться Фидіемъ или Поливтетомъ, вакъ замвчаетъ Лукіанъ 61). "Мы удивляемся, говоритъ Плутархъ, преврасной пурпуровой твани, но на твача мы смотримъ, вавъ на презръннаго ремесленнина " " . У аристократовъ римскихъ по мъръ того, какъ исчезали возвышенныя цъли жезни, являлась вакая то странная, можно сказать, бользненная приверженность къ изящнымъ предметимъ роскоши; тавинъ образонъ искусство теряло свой непосредственный интересъ, оно не служило выраженіемъ общечеловъческого стремленія въ изящному, а лишь потвхой личнаго вкуса для празднаго богача, его игрушкой, дъломъ его наприва. Это было своего рода безуміе или манія. Гортензій <sup>63</sup>) противникъ Цицерона, такъ дюбилъ мъдную статую, изображавшую сфинкса, сдеданную изъ Кориноской мвди, что почти нивогда не разставался съ нею. Консулъ Цестій не могъ жить безъ одной любимой статун и даже бралъ ее съ собою въ сраженія. За Нерономъ всюду возили статую Амавонии. Плиній разсказываеть, что одинь консуль до того любиль кубокъ, сдъланный изъ драгоцъннаго намия, что стеръ поцвлуями его края. Чтобы добыть какое-нибудь драгоцинное произведение нскусства, люди богатые и властители прибъгали въ всевозможнымъ преступленіямъ и несправедливостямъ. Антоній подверть просврипціи Верреса, желая воспользоваться его изящною серебряною посудою и особенно прекрасными Коринескими вавами. Тоть же Антоній подвергь проскрипціи Ноннія, желая навимъ бы то ни было образомъ воспользоваться принадлежавшимъ ему перстнемъ съ ръдкимъ опаломъ; но этотъ послъдній вмъсто

<sup>61)</sup> Лукіань, Сонь, 9.

<sup>62)</sup> Плутархъ, 1 с.

<sup>63)</sup> Mauniu, Hist. Nat. XXX, 18.

того, чтобы купить жизнь подаркомъ своей драгоцвиности, бросиль всв свои богатства и убъжаль съ своимъ любимымъ перстнемъ изъ Рима. Плиній, разсказывая эти отранные поступки, удивляется жестовости одного и безразсудному упряметву другаго 6.1). Нъкоторые изъ богачей сами занимались обработной кубковъ и различныхъ дорогихъ украшеній. Разсказывають о Дрозиллъ Ротундъ, рабъ импер. Клавдія, сдъланномъ вазначесмъ въ Испаніи, что онъ самъ старался вылить золотое плато въ пять соть фунтовъ и для этого устроиль очень дорого стоившій спеціальный гориъ. Имп. Вителлій самъ плавиль драгоцвиные металлы. Это развитие искусства, служивших для роскоши и прихоти, наносило немпнуемый вредь развитію искусствь полезныхъ. Въ то время, когда домъ богача былъ наполненъ изящными произведеніями роскоши, рабы его должны были истощать свои силы на приготовление предметовъ первой необходимости при помощи самыхъ первобытныхъ орудій; во всехъ аристовратическихъ домахъ рабы мололи хлъбъ на первобытныхъ ручныхъ мельницахъ. Насъ поражають тонкой обработкой древнія лампы, дверные молотки, но мы замівчаемь, что не можеть быть ничего грубъе древнихъ замковъ. Вы въ древнемъ Риив поражены на важдомъ шагу массой непроизводительнаго, напраснаго труда. Но стоило ли облегчать трудъ невольника, когда это была несокрушимая и недорого стоющая машина? Въ домахъ богачей сотци невольниковъ проводили всю жизнь въ двиганіи мувомольныхъ мельницъ, они, какъ животныя, были запряжены въ оглобли и, ходя, двигали механизмъ; сотни рабовъ, сидя на ворточкахъ, вышивали различныя ткани уворами; большая часть рабовъ работали скованные другь съ другомъ цепями; дурно содержимые, они спали въ подземныхъ тюрьмахъ или эргастулахъ. Раздъление труда доходило до смъгинаго и иногда десять человъкъ дълали то, что могъ сдълать одинъ. Вотъ прекрасное описаніе богатаго дома оставленное Климентомъ Александрійскимъ во II-мъ въкъ. "Богачъ, пишетъ Климентъ, не хочетъ ни дълать самъ ничего, ни служить самому себъ, и вотъ онъ прибъгаетъ къ помощи рабовъ, онъ накупаетъ множество поваровъ, слугъ, подносящихъ кушанья, слугъ, разрезывающихъ нясо. Всъ



<sup>44)</sup> Плиній. Тамъ же, XXXV, 21.

эти слуги раздълены на разряды. Один трудятся надъ приготовленіемъ того, что насыщаеть его желудовъ, носять и подають кушанья, красиво располагають сласти, медовые соты и, какь истинные архитекторы, устраивають зданія изъ предметовь. служащихъ для дессерта. Другіе, какъ грифы, сторожать волого. Иные хранять посуду, сосуды для питья, приготовляють пиры. животныхъ. Накупаютъ труппы Другіе чистять выючныхъ пънцовъ, толпы врасивыхъ мальчивовъ. Горничныя заботятся о женскихъ наридахъ. Есть рабы, завъдывающие зервалами, париками, гребенками. Потомъ идуть евнухи. Потомъ савдують невольники, преимущественно изъ галловъ, которые носять на своихъ плечахъ въ носилкахь женщинъ". Описаніе Климента нисколько не преувеличено. По свидътельству Сенеки, въ богатыхъ домахъ были рабы, которыхъ единственнымъ назначеніемъ было красиво разръзывать дичь при столъ господъ. Они должы были достигать этого искусства уроками особаго профессора и долгое время должны быле заниматься изучениемъ этого искусства. Ювеналъ говоритъ, что идеалъ этого искусства запичается въ умъньи ръзать подъ размъръ музыви ориестра, разръзывать, какъ бы танцуя и дълая пріятныя движенія по установленнымъ модою и обычаемъ правидамъ. Различные пріемы употреблялись, когда требовалось разразать зайца или разразать цыпленка. Невольникъ, мастеръ разръзывать, дълался необходимостью въ домъ богача; всякое иное занятіе было ему чуже и лишь могло испортить его умёлыя руки, такъ дорого купления его господиномъ. У богача было нъсколько гардеробщивовъ, назначенныхъ для завъдыванія различными нарядами, и парадными, и утренними, и вечерними, и для пировъ, и тъми одеждами изъ прозрачныхъ матерій навываемыхъ ventus texilis, чревъ которыя просвачиваю нагое тако. Въ штата невольниковъ, состоявшихъ при гардеробъ господина или госпожи, были особые рабы, называвшіеся "vestiplici", которыхъ должность состояла въ томъ, чтобы раскидывать предъ глазами господъ различныя матерін и переворачивать ихъ, въ ожиданіи, которая изъ нехъ понравится капризному вкусу богача. Что еще сказать о толе рабовъ, завъдывавшихъ различными кладовыми господъ свояхъ, воторыя часто наполнены были ченсчислеными драгоциностями? Въ комнатахъ вокругъ ствиъ стояди софы изъ слоновой кости,

изъ черепахи, изъ массивнаго серебра, золотые столы, иногда стоившіе суммы сенаторскаго ценза (senatoris censum=240000 франковъ) 65) поврытые коврами въ 800000 сестерцій 66). Иногда на столахъ сенаторовъ при пирахъ становили серебряныя и золотыя украшенія, которыя едва было подъ силу поднять двумъ рабамъ молодымъ и сильнымъ. Тертулліанъ 67) говоритъ, что богачи ходили по улицамъ въ золотыхъ сандаліяхъ, осыпанныхъ драгоциными камнями, которые блестили, когда ихъ владилецъ ступаль въ грязь. Понятно само собою, что целыя толпы рабовъ, подобно грифамъ, безмолвныхъ и неподвижныхъ, должны были охранять подобныя груды сокровищь. Клименть говорить о рабахъ и рабыняхъ, служившихъ при уборныхъ своихъ господъ. До сихъ поръ не редкость видеть на могильныхъ памятникахъ древнихъ римскихъ матронъ ихъ изваянія, окруженныя толпою рабынь, изъ которыхъ одна держить зеркало, другая гребень и т. д. На женскихъ бюстахъ временъ императоровъ мы видимъ самыя мудреныя (tutulus) прически, состоящія изъ нівскольнихъ рядовъ довоновъ. Для этихъ причесовъ существовали особыя мастерицы изъ рабынь и притомъ для каждаго рода прически особыя спеціалистви, важдой такой спеціалисткъ доставалось искусство делать прически несколькими месяцами труда 68). Юрисконсульты даже спорили, чрезъ сколько времени обучения можно давать званіе мастерицы (ornatrix) такой рабынь 69) Однимъ словомъ нельзя перечислить всвхъ рабовъ, назначенныхъ для самыхъ пустыхъ должностей при дворъ римскаго богача. Въ одной надписи на памятникъ въ Колумбаргъ, находящемся у воротъ св. Севастіана, въ Римъ, исчисляется 32 раба, прибывшіе въ свить одного путешественника, прівхавшаго чъ Римъ и тамъ умершаго; между тъмъ этотъ путещественнивъ былъ не болъе, какъ разбогатъвшій рабъ. Иногда путешествующій богачь вель съ собою тысячи рабовъ, между которыми были даже хоры музыкантовъ. Можно представить себъ, какая суматоха происходила въ домъ богача, когда какое-либо знатное лицо удостоивало

<sup>46)</sup> Cenera, De Benef. VII, 9.

<sup>66)</sup> Плиній, Hist. nat. XXXIII, 51 XXXIV, 8.

<sup>1)</sup> Тертулліань, De Habitu mulierum.

<sup>40)</sup> Колумелла, Dere rust. Praef.

<sup>41)</sup> Мартіань, Digest. XXXII, 65, § 3.

его своимъ посъщеніемъ и какая орда следовала за императоромъ. Когда начиналось пиршество, по случаю прибытія высокаго гостя, то сотни хорошенькихъ двтей окружали пирующихъ и сидвли у ихъ ногъ; это были дъти всъхъ націй, подобранныя по возрасту, по цвъту, по націямъ-это были тъ самыя толпы пъвцовъ и пъвицъ, о которыхъ упоминаетъ Климентъ. Особые педагоги назначены были для воспитанія и дрессировки этихъ несчастныхъ дътей; эти дресспровщики ускорями искусственно и преждевременно ихъ развитие и физическое и нравственное. Были особые мастера, одъвавшіе этихъ пъвцовъ къ лицу и украшавшіе ихъ драгоцінностями. Но, увы, діти эти недолго своихъ господъ; преждевременное, неестественное ихъ развитіе сводило въ раннюю могилу; они, какъ цвёты, нежные и деликатные, скоро распускадись, но и скоро гибли. На могилахъ этихъ рано погибшихъ несчастныхъ созданій господа ставили памятники съ подписью brevis voluptas, что можно перевести: "Рабы для потехи не живуть долго". Вообще въ домахъ римскихъ богачей отъ тяжелаго труда или отъ ослабляющей праздности (средины не было) рабы гибли скоро и большими массами; производительность ихъ была также очень незначительна. Съми древніе рабовладівльцы сознавали это: ціна раба, не бывшаго прежде рабомъ, стояла на невольничьемъ рынкъ выше, чъмъ цвна раба, испытавшаго невольничье иго, хотя бы въ теченіе непродолжительного времени. Рабство быстро ослабляло и твло и душу, рабы скоро обезсидивали, а въ следующихъ поколеніяхъ признаки слабости тъла и тупости ума дълались еще замътнъе. Если бы рабство въ древнемъ мірв продолжилось еще нъсколько стольтій, то вся цивилизація древняго міра превратилась бы въ варварство. Во времена имперіи не только вст механическія производства были въ полномъ застоп, но рабство повліяло и на состояніс изящных искусствь. Умные люди и тогда замівчали, что съ конца 1-го въка началось сильное паденіе искусства. Оволо временъ Флавіевъ скульптура еще держалась своихъ прежнихъ великихъ преданій, но живопись явно шла въ своему упадку, болъе и болъе превращаясь въ декоративную и орнаментальную живопись и теряя свой характеръ выразительности, чистоты и нзящества. Плиній сознается, что въ его времена живопись потеряла свое жизненное значение и сделалась слугою чувственности, каприза и празднаго дюбопытства. "Она не только не въ сидахъ выразить душу, говорить этотъ писатель, но потеряла секретъ рисовать тъло: вялость и праздность разрушили искусство". Слова въ высшей степени многознаменательныя; свободный человъкъ оставилъ служеніе искусству и отдалъ его въ руки раба, и это искусство должно было потерять свое міровое значеніе и погибнуть безвозвратно.

На земледњије, которое составляеть самую питательную артерію въ жизни государства, рабство точно такъ же какъ и на промышленность, наложило свою тяжелую руку. Изъ этой отрасли государственнаго богатства оно изгнало свободный трудъ и небрежной обработвой земли истощило богатую нъкогда почву Италіи, а затъмъ и почву провинцій великой римской имперіи.

Пржде всего необходимо выяснить, какимъ образомъ рабскій трудъ нашелъ широкое примънение въ обработыванию земли въ римской имперіи. Древніе законы, насволько возможно, ограждали захвать общественной земли и предупреждали сосредоточеніе повемельной собственности въ одножь рукахъ, какъ бы нредвидя, что огромные домены и датноундіи богачей разовьють и рабство. Еще за 365 лътъ до Р. Х. былъ проведенъ въримской республикъ законъ, по которому каждый гражданинъ могъ нользоваться участкомъ общественныхъ полей (ager publicus) въ размъръ, не превышающемъ 500 югеровъ. Это быль законъ Ликинія Стола. Другимъ закономъ установлено даже непремінное число свободныхъ людей, которыми обязанъ быль пользоваться каждый хозяинъ для надзора за работами или для обработыванія своего участка. Очевидно, законы эти имваи въ виду предупредить эмиграцію земледельческого сословія. Но въ римской республика никогда долго не удерживались старыя учрежденія, направленныя къ ея благу. Усилія богачей и злоупотребленія властей довели дело до того, что чрезъ 400 леть почти не осталось на почвъ Италіи свободных вемледвящевъ. Побъды республики не обогащали свободныхъ гражданъ Рима, но напротивъ доводили большинство ихъ до нищеты. Каждый сельсвій хозяинъ, отправляясь на войну, оставляль безъ присмотра свое хозяйство и въ большинствъ случаевъ его участовъ закладывался семьею, а потомъ продавался за долги съ публичнаго торга. Въ 30\*

случат счастливаго окончанія войны, патриціи захватывали еще больше себъ земли, а поземельная собственность въ Италіи ускольвала изъ рукъ гражданъ небогатыхъ. Кромъ того честолюбцы, боровшіеся между собою въ последніе дни республики, какъ скоро бради верхъ надъ противниками, тотчасъ же спвшили вознаградить своихъ приверженцевъ и, отнимая повемельные участии у свободныхъ людей, отдавали ихъ людямъ своей партіи. Сулла изгналъ населеніе цвлыхъ мастностей и водвориль своихъ ветерановъ на вемляхъ отнятыхъ у владельцевъ. Съ другой стороны, солдаты, сдълавшись вдругь собственниками, не могли охотно и умъло приняться за хозяйство; потому они скоро раззорящись, или проматывая, или же продавая за безцівновъ свои участки богачамъ. Изданы были законы, запрещавшіе ветеранамъ продажу вемель: но эти законы лишь способствовали крайнему упадку цвиъ на земли и все-таки въ концв концевъ имъли своимъ сивдствіемъ повущву этихъ земель богачами. Распродажа земли образовала классъ недовольныхъ, и замъчательно, что въ заговоръ Катилины участвовала большая часть разгоренныхъ земдевладъльцевъ и преимущественно • ветерановъ, обогатившихся при Суллъ 70). Самыя проскрищии способствовали въ обогащенію исключительно нівкоторыхъ; стопло донести какому-либо землевладельцу на соседей новому правительству, какъ на людей приверженныхъ въ старому правительству, и доносчиву доставались ихъ участви. Такъ обогатился, по словамъ Цицерона, Вальгій, дедъ трибуна Руллуса 71); такъ обогатился Гирпинъ, захватившій при Сулле четвертую часть Саминтскихъ полей. Страхъ быль такъ великъ, что одинъ изъ клевретовъ Суллы его отпущенивъ, пріобръдъ повемельный участовъ Росція, стоившій 1230000 рублей за 400 рублей; хозяннь радъ быль отдать и за эту цвну свою собственность, чтобы не потерять ем даромъ 12). Потопленіе земель, накъ выражается Квинтиліань, шло прогрессивно, но въ различныхъ частихъ Италіи неодинаково: въ нъкоторыхъ частяхъ ся малоземельные владъльцы изгнаны въ І-мъ въкв, а въ другихъ оставались до III-го въка.



<sup>10)</sup> Цицеронъ, In Catilinam, II, 9.

<sup>&</sup>quot;) Циперонъ, De lege agraria III, 4.

<sup>12)</sup> Цицеровъ, Pro Roscio Amerino, 43.

Въ сочиненіяхъ Горація, Квинтиліана и Плинія мы, какъ будто, олышимъ отголоски грознаго пророческаго слова. Горе вамъ, пристроивающие домь къ дому, присоединяющие поле къ полю, такъ что другимь не остается мъста и какь будто вы одни поселены на земм. (Исаін V, 8). Квинтиліанъ выразиль несправедливыя притъсненія богачей и тяжесть положенія тогдашнихъ мелкихъ поземельныхъ собственниковъ въ маленькой, но превосходнообработанной драмв. Воть ея содержаніе: богачь виветь сосвдомъ свободнаго бъдняка, у котораго на его участяв устроенъ пчельникъ. Богачу непріятно, что на цватахъ его сада непрошенныя пчелы собирають медъ; онъ привазываеть выдить на цвъты сосудъ съ ядомъ и пчелы у сосъда умираютъ. Бъднявъ огорченъ и выражаетъ свою печаль въ грустномъ монологъ. Онъ приводить себъ на память, какъ цвъда прежде вся эта мъстность, гдъ теперь остался лишь его участовъ; раздъленная на малые участки эта страна въ былыя времена цвъла, подобно корзинъ съ цвътами, но богачъ захватиль всъ эти земли, которыя питали толпу бъдниковъ, и превращаеть ихъ въ свои сады и парки и даже въ пустыри, притесненіями онъ заставляеть бросить свое добро сосъдей, разрушаеть ихъ древнія святыни и всв они удаляются, ломая руки вь немомъ отчанніи; ихъ жены н дъти съ бливъ - лежащаго колма бросаютъ прощальный взглядъ на своихъ родныхъ ларовъ. Но не помогаютъ бъдняку ни жадобы, ни старанія умилостивить расходившагося состда, разгитьваннаго пчелами, онъ не хочетъ принять отъ бъдняка въ подарокъ меда, лучшаго во всей странъ, ему хочется только одного иметь соседомъ богача и въ конце концовъ онъ вытесняеть съ участва своего бъднаго сосъда. "Итакъ ненасытимая жадмость богачей готова превратить всю страну въ пустыню" восвлицаетъ Квинтиліанъ въ завлюченіе 73). Изъ довумента оффиціальнаго, именно изъ письма Тиверія въ Сенату въ 22 году нашей эры, видно, что у богачей его времени составились огромные домены, на которыхъ занимались земледъліемъ цълыя арміи рабовъ, равныя по численности отдъльному небольшому государству. Тогдашніе государственные люди, какъ напримъръ Се-



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Квинтиліанъ, Declamatio XIII. II.

нека 74), видъли въ этихъ арміяхъ рабовъ, въ этомъ сосредоточенім въ однахъ рукахъ повемельной собственности сворую гибель имперіи, но ихъ годосъ быль годосомъ, вопіющимъ въ пустынъ, и узурпація аристократовъ дошла до того. что, по свидътельству Плинія 75), при Неронъ шестеро богачей захватили себъ половину провинціи Африки. Одна надпись 76), сохранившаяся въ одной виля богача по Латинской дорогъ и принадлегоду по Р. Х. свидътельствуеть, что жашая къ 134 сто лъть на ея мъсть существовало цълое довольно большое селеніе (радия), имъвшее свое управленіе. Такъ въ Италіи быстро исченых свободный немледельческій элементь. Лишь однё только тв мвстности, гдв были общирныя болота, гдв свирвиствовала гибельная маляріа, богачи оставляли неприкосновенными и тамъ то гитваниясь бъдные собственники, уцтатвине отъ общаго потопа, наводнившаго сторону невольнивами. Къ чести императоровъ должно сказать, что они старались поддержать бъдныхъ собственниковъ введеніемъ ипотекъ, проценть съ оборотнаго вапитала ко орыхъ шелъ на содержание бъднявовъ и сиротъ. Изъ надписи найденной въ Вейъ 77), мы видимъ, что Траянъ именно этими мърами хотъль помочь бъдному сельскому населенію; но эта попытка его спасти свободный трудъ отъ гибели, поддержанная преемниками его до Септимія Севера, не принесла пользы, и между надписями, принадлежащими къ 3-му въку, ивтъ уже ни одной, которая бы давала намъ поводъ думать, что эти мары принесли земледълію существенную пользу, хотя мы и не знаемъ прямыхъ причинъ, по которымъ это предпріятіе не удалось. Можно предполагать, что земля потеряла свою ценность чрезъвозраставшій ввозъ въ Италію иностранной пшеницы и бъдняви едва могли вносить прямые налоги; такимъ образомъ ипотеки разрушались, а земли, обремененныя долгами, переходили къ богатымъ владвльцамъ. Объ этомъ есть наменъ въ законахъ Константина Великаго 78).



<sup>&</sup>quot; Сенека, Ер. 89.

<sup>. &</sup>lt;sup>75</sup>) Плиній, Hist. nat. XVII, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Де-Росси, Bull. di archeologia christian. 1873 г., р. 87.

<sup>&</sup>quot;) Орелли, № 89, 784, 3363.

<sup>20)</sup> Codex Theodos. IX, 1.

Язва Италіи въ скоромъ вромени перешла и на Востокъ-тамъ точно такъ же начался "захвать земель богачами" какъ выражается одинъ оффиціальный документь временъ Константина. Какъ на западъ слышались жалобы на это зло со стороны дучшихъ людей древняго міра, такъ и здісь послышались голоса христіанских в пастырей. Въ этомъ случай замічательны річи св. Григорія Назіанзена 79). На Западв старый консуль Лигуріи н Эмилін, а потомъ бывшій епископомъ Милана св. Амвросій также жалуется на богачей его времени, "раздвигающихъ безъ конца предвлы своихъ наследственныхъ полей, присоединяющихъ доменъ въ домену 80)..... выгоннющихъ бъдняковъ изъ ихъ отеческихъ наследій.... и вивсто соседства себе подобныкъ людей, расширяющихъ вокругъ своихъ жилищъ парки для обиталища дикихъ автрей, строющихъ хатвы для животныхъ и разрушаю щихъ жилища человъческія..., бъдняки бъгуть въ другія страны уводя своихъ детей, а ихъ жены плачуть, какъ бы совершая погребеніе своихъ мужей ві). Кто же водворядся на земляхъ бъдняковъ, изгнанныхъ изъ отечества, вокругъ парковъ и дворцовъ богачей? Невольники и они лишь одни мало по малу составили сельское народонаселеніе.

Когда богачи постепенно захватили въ свои руви общественныя земли, то на первыхъ порахъ свободнымъ людямъ оставаласъ еще нъкоторая возможность заниматься земледъльческимъ трудомъ, а именно: они могли дълаться фермерами на земляхъ богачей или же служить работниками по найму у богатыхъ землевладъльцевъ, но невольничество мало по малу выжило ихъ и отсюда.

Римскіе богачи въ томъ случав, если обработка земли на ихъ доменахъ происходила не подъ личнымъ ихъ управленіемъ, употребляли три способа управленіи своими полями. Въ первомъ случав они поставляли во главв своего хозяйства человъка свободнаго, мызника, фермера или собственника — колона. Второй способъ веденія сельскаго хозяйства состояль въ томъ, что управляющимъ имъніями назначался или свободный человъкъ



<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Григорій Назіанзень, Oratio XVI. In patrem tacentem. 18, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>во</sup>) Св. Амвросій, Нехат. V, 9.

<sup>&</sup>quot;) Tanz me, De Nabuthe Israelita I, 12.

нии рабъ, который вель хозяйство господина, какъ собственникъ, замънявшій его вполив. Въ 3-мъ случав господинъ отдаваль человъку свободному или рабу свое имъніе въ аренду и всъ продукты хозяйства шли въ его пользу, за исвлюченіемъ извъстнаго количества ихъ, взимаемаго хозянномъ въ уплату за аренду. Во всёхъ трехъ случаяхъ, кто бы ни управлялъ доменами римскаго, богача, обработка полей производилась посредствомъ рабовъ. Управитель во всъхъ трехъ случаяхъ быль полновластнымъ господиномъ надъ рабами и пользовался полною довъренностью своего властелина. Въ большинствъ случаевъ онъ имълъ семью, извъстное положение и достатовъ, которыя далеко ставили его выше остальныхъ рабовъ. Если онъ быль рабъ, то господинъ не смѣшивалъ это довѣренное лицо съ толпою своихъ рабовъ; онъ даже предполягалъ въ немъ нъкоторыя нравственныя качества. Колумелла въ своемъ сочинения о "сельскомъ ховяйствъ именно требуетъ нравственныхъ качествъ отъ управляющаго, впрочемъ съ оговоркой "на столько, на сколько способна къ усвоенію ихъ душа раба" 82). Остальной персональ хозяйственной фермы, обработываемой невольниками, причислялся скорве въ разряду машинъ, нежели къ существамъ одушевленнымъ. Варронъ трактуетъ рабовъ земледъльцевъ, какъ движимость фермы, говоря что ферма должна быть снабжена трояваго рода движимостью: неодушевменной (или земледальческими орудіями), безсловесной (животными) и словесной (рабами) \*3). Почти во всякомъ доменъ, гдъ обработка земли производилась руками рабовъ. личный ихъ составъ доходилъ до значительныхъ циоръ; потому-что на всякой фермъ были и кузнецы, и портные, и другіе мастера изъ рабовъ же. Хозяинъ фермы, наполненной невольниками, преимущественно старался обходиться собственными средствами, не заимствуя ничего отъ соседнихъ фермъ.

Сначала на нъкоторыхъ доменахъ свободные люди хозяйничали, нанимая фермы отъ владъльцевъ, но эти свободные земледъльцы мало-по-малу исчезали. Во 2 въкъ начинаютъ исчезать и свободные управляющие и арендаторы, ихъ также замъняютъ рабы. Плиній Младшій <sup>84</sup>) оставилъ въ своихъ письмахъ опис



<sup>\*2)</sup> Rozymezza, De re rust. I, 8.

<sup>&</sup>quot;3) Варронъ, De re rust. I, 17.

<sup>&</sup>quot;) Плиній младшій, Epist. 19, книга III.

ніе тахъ бъдствій, которыя испытывало въ его время италіанское хозяйство. Земля, по словамъ Плинія, въ его время болве и болве истощалась, благодаря отсутствио колоновъ, число которыхъ со дня на день уменьшается, вследствіе жестокости и притесненій владельцевъ земли. Въ другомъ письме онъ уведомляеть одного изъ своихъ друзей, что имветь намврение ушичтожить фермеровъ на своихъ земляхъ и раздать земельные участии колонамъ из-полу, а наблюдателями за трудомъ этихъ последних назначеть рабовъ. Какъ маль быль заработокъ этихъ колоновъ видно изъ сочиненія о хозяйствів Катона 85). На самой худшей и трудной для обработви почвъ волонъ получалъ въ свою пользу  $\frac{1}{6}$  изъ урожая, на лучшей —  $\frac{1}{8}$ . Такимъ образомъ подъ давленіемъ рабства исчезли съ почвы древняю міра мало-по-малу три рода свободных земледильцевь; собственники, фермеры и работники. Бъдияви иногда навимались для зенледъльческой работы въ богатымъ собственникамъ наравнъ съ рабами, но плата была слишкомъ низка, а повысить ее хозяину, пользовавшемуся даровымъ трудомъ рабовъ, было невыгодно. Правда въ хозяйствъ бывають такія минуты, вогда дорога каждая пара рукъ, напримъръ въ страдное время, но и въ этомъ случав конкуррентами свободныхъ работниковъ своро появились цёлыя толиы поденщикомъ номадовъ, которыхъ приводили въ Италію особые подрядчиви (manciper) изъ Азін. Иллиріи и Египта 84). Наконецъ свободные работники мало-помалу дошли до такого состояній, что работали въ именіяхъ богачей не за плату, а лишь изъ-за пищи и одежды. Большая часть этихъ несчастныхъ силою обращалась въ рабство могущественными владвльцами, для которыхъ законъ не быль имсанъ 87). Всявдствіе гражданскихъ войнъ въ последніе годы республики бевпорядки и самовластіе дошли до такой степени, что рабовладъльцы высылали вооруженныя шайки на большія дороги и эти сбирры захватывали силою путешественниковъ, не обращая вниманія на то, были ли это свободные люди или чужіе невольники и обращали ихъ въ рабство, насильно приводя

<sup>\*5)</sup> Kamons, De re rustica 130.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Bappons, De re rust. I, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>вт</sup>) Диперонь, Pro Cluentio, 7.

въ эргастулу <sup>66</sup>) <sup>69</sup>). Августъ приказалъ строго наказывать танихъ разбойниковъ и по временамъ осматривать эргастулы, чтобы освобождать несчастныхъ, захваченныхъ насельно жадными рабовладъльцами <sup>60</sup>). Бывали случаи, что свободныхъ людей скрывали въ эргастулъ по ихъ желанію, изъ страха военной службы <sup>91</sup>). Изъ распоряженія императора Адріана <sup>92</sup>), которымъ запрещается свободныхъ работниковъ помъщать въ одной эргастуль съ рабами, видно, что въ послъдующій въкъ бъдмость и тяжелые налоги заставили больщинство бъдняковъ перейти изъза куска хлъба въ эргастулы богатыхъ собственниковъ. Итакъ земледъльческій невольный трудъ, мало-по-малу поглотивъ трудъ свободный, одинь вопорился въ доменахъ богачей.

Плиній Старшій описываеть грустнымъ эпическимъ тономъ подавлнющее вліяніе рабства на древнее земледвліе. "Земля, говорить онь ""), прежде трепетавшая радостію, когда плугь, управляемый рукою консула, открываль ея надра, въ настоящее время попирается скованными ногами и остается безплолной подъ обремененными оковами руками рабовъ. Обработка полей людьми, заключенными въ эргастулу, очень жалка, какъ жалко все то, что делается руками человека, преданнаго отчанню. "Дъйствительно на поляхъ богачей работали рабы, окованные цвиями (vincti), потому что для земледвлія назначались или рабы провинившіеся предъ своимъ господиномъ, рабы бъглые или проданные за низкую цвну другими владвльцами, по причинв ихъ непокорнаго свободо-любиваго характера; сюда же ссылались изъ богатаго аристократическаго дома тв изъ рабовъ, приближенныхъ къ господину, которые или по старости, или по увъчью уже негодились для прежней службы. Этотъ послъдній разрядъ рабовъ, привывшихъ нъ праздности, и въ деревив мечталъ, по выраженію Горація "4), о римскихъ увеселеніяхъ, о баняхъ, о привътливыхъ харчевняхъ, о ласновыхъ олейтщицахъ.

<sup>15)</sup> Спарціань, Adrianus, 17.

<sup>&</sup>quot;) Помъщение большею частию нодземное или тюрьма для невольниковъ.

<sup>&</sup>quot; Светоній, August. 32.

<sup>&</sup>quot;) Ceemoniu, Fiberius, 8.

<sup>92)</sup> Cnapuians, Adr. 18.

<sup>&</sup>quot;) Плиній, Hist. natur. XVIII, 17.

<sup>14)</sup> Topauin, I Ep. XIV, 15-26.

Могли ли эти рабы работать усердно? Могъ ли ихъ трудъ равняться труду свободнаго человъка, который прилагаеть все стараніе въ удобренію почвы различными туками, который улучшаеть, сколько можеть, самое производство работь на своемъ полв и вкладываеть всю свою душу въ свой трудъ? Плиній замъчаетъ 95), что въ его время перестали любить землю; а землю нужно любить, чтобы она была щедра. Во времена Цицерона в еще встрвчались римляне древняго ввка, которые питали уваженіе и любовь къ земледвлію ч внушали своимъ двтямъ, что это занятіе почтеннъе многихъ другихъ профессій. Но это продолжалось недолго, сначала управление республикой, а потомъ Имперія привлекла всё древнія фамиліи въ Римъ такъ, что по свидътельству Колумеллы "7), въ его время жизнь и хозяйство въ деревив считались "недостойною тратою времени, занятіемъ неприличнымъ для свободнаго человъка". Богачъ временъ императоровъ почти не посъщалъ своихъ доменовъ, чтобы не испортить своего благодушнаго спокойствія жалобами и дрязгами своихъ фермеровъ и управителей; для него покойнъе было получать доходы издалева 98). Перевхать въ деревню значило впасть въ немилость, что для вельможи временъ Имперіи было страшиве смерти. Богачи такъ мало ценили свои наследственныя земли, что продавали свои помъстья для удовлетворенія своихъ пустыхъ прихотей. Чтобы купить вазу изъ Коринескаго металла, богачъ временъ Цицерона 99) продавалъ ферму. Марціалъ говоритъ 100), что для покупки золоченой колесницы богачь бросаль на воздухъ доходъ цълаго домена. Римскому аристократу, обладавшему несмътными богатствами, казалось деломъ низкимъ входить въ хозяйственные разсчеты и наблюдать, какъ обработываются его земли. Потому богатан невогда Италія покрылась пустынями, а ея почва истощилась до последней степени. Всемірныя победы и завоеванія Рима еще болье способствовали въ упадку земледвлія во всей Италіи. По завоеваніи накоторыхъ областей, онв

<sup>&</sup>quot;i) Плиній, Hist. nat. XVIII, 4.

<sup>&</sup>quot;6) Цицеронъ, Pro Roscio Amerino 7, 15, 16, 17.

<sup>&</sup>quot;) Konymensu, I, Praef.

<sup>&</sup>quot;) IIa. Maad., Epist. III, 19.

<sup>&</sup>quot;) Цип., Pro Ros. Am. 46.

<sup>100)</sup> Mapuiass, II, 62; XII, 16, 33.

обложены были натуральными повинностями въ пользу Рима. Хлёбъ доставлядся въ Римъ изъ Сардиніи, Египта и остальной Африки въ извёстномъ узаконенномъ количестве ежегодно, какъ дань. При Августе провинціи доставляли въ Римъ различнаго хлёба около 810 милліоновъ фунтовъ ежегодно; изъ этого количества 200000 были раздаваемы народу даромъ <sup>101</sup>). По выраженію Цицерона <sup>102</sup>), "провинціи сдёлались земледёльцами, работавшими для прокормленія Рима". Кончилось тёмъ, что свободные земледёльцы Италіи броснак земли и устремились въ Римъ, чтобы жить на чужой счеть, въ праздности, не понимая того, что все населеніе Рима было въ полной зависимости отъ случая. Еще Тиверій сказаль <sup>102</sup>), что римляне находятся въ полной зависимости отъ волнъ моря и отъ бурь и могутъ умереть среди своихъ раззолоченныхъ дворцовъ голодною смертью".

Земли богачей, отданныя на произволь управителей-рабовь кое-какъ обработывались, при поствъ половина зерна разворовывалась и производительность почвы все болье и болье умевьшалась отъ истощенія почвы, а отчасти отъ нерадінія и систематическаго обмана и расхищенія. Иногда по винъ управляющаго и рабовъ доменъ богача терялъ всю свою прежнюю цвну. Въ нъкоторыхъ случаяхъ отпущенники изъ рабовъ получали въ награду часть господскихъ земель, обрабатываемыхъ рабами, и тотчасъ эти участви возвышались въ цене, производили преврасный хлебъ и давали необывновенный доходъ, такъ что соседи рабовладъльцы подозръвали ихъ въ волшебствъ или магін. "Отчего у насъ, недавнихъ рабовъ, лучше идеть двло, чвиъ у господъ, оправдывался отпущеннивъ-сосъдъ. Рабы наши не изнурены, кормимъ мы ихъ наубой, одъты они тепло, сошниви наши выточены, заступы легки и тверды, повозки прочны, волы сильны. Присоедините ко всему этому, что мы трудимся сами, не спимъ ночей, вездъ доглядываемъ. Вотъ въ чемъ состоить наше колдовство 104) ". Такимъ образомъ сельско-хозяйственная магія все болъе и болъе дълалась искусствомъ недоступнымъ для



<sup>1-1)</sup> Гумберта, слово «Annona» въ Diction. des antiq. Grèques, стр. 276 и 277.

<sup>1°2)</sup> Цип., II Ver. III, 43.

<sup>100)</sup> Tauums, Ann. III, 54.

<sup>101)</sup> Плиній, Hist. nat. XVIII, 8.

управителей землями римскихъ богачей. Еще хуже обрабатывались земли вив Италіи въ доменахъ аристопратовъ, захваченныхъ ими въ различныхъ, часто отдаленныхъ, провинціяхъ, наблюдать за которыми было еще трудиве.

Рабскій трудь, разоривь импнія богачей, довель ихь до такого истощенія, что обработка ихъ едва окупала содержаніе рабовь, Притомъ цвна на рабовъ возвысилась, число ихъ уменьшилось такъ, что все это, взятое вмъсть, привело владътелей доменовъ къ мысли оставить вовсе землентале и превратить поля свои въ пастбища. Это было одно изъ горькихъ последствій рабства и нужно сознаться, последствіе самое ужасное. Варронъ, жившій въ концъ республики, замъчаетъ 105). "Пастухи, основатели Рима. болье всего забогнинсь о томъ, чтобы сдвлать своихъ потомновъ осъдыми земледъльцами; дъти презирають ихъ волю и опять обращаются въ скотоводству". И вотъ Италія въ извъстныя времена года покрывалась огромными стадами, и конными пастухами-невольниками, вопреки закону Цезаря, повелевавшему владвльцамъ стадъ иметь по крайней мере треть вольныхъ пастуховъ 106). Пастухи перекочевывали съ мъста на мъсто, съ своими женами и со всемъ скарбомъ; они жили въ палаткахъ въ шалашахъ, какъ въ первобытныя времена. Мало-по-малу пастухи превратились въ разбойниковъ свиръпыхъ, не знавшихъ жалости 107). Изъ бъгдыхъ рабовъ составились разбойничьи шайки, укрывавшіяся среди пастуховъ. Съ наглою смелостью они нападали на селенія колоновъ, разворяли целыя околицы. Разумвется, всв рабы сочувствовали этимъ рыцаримъ большихъ дорогъ. Въ IV въкъ разбойничество въ Италіи вполить сформировалось, шайки являлись быстро и усканивали столь же быстро въ горы на своихъ сильныхъ и быстрыхъ коняхъ. Тщетно ныператоры Гонорій, Валентинъ и Валенть <sup>108</sup>) издавали указы, запрещавшіе пастухамъ нивть лошадей. Въ 409 году пастухи и равбойники вполив ассимилированись. Дороги субланись опасными оть множества грабителей. Вся цивилизація, благодоря

Bappons, De re rust. II, Proemium.

<sup>106)</sup> Танъ же и Светонія, Caesar. 42.

<sup>107)</sup> Tauums, Annal. IV, 27.

<sup>40\*)</sup> Cod. Theodos. 1X, XXX, 1, 2, 5.

рабству, должна была сдълать повороть из эпохамь варворства. Бъглые рабы сдълансь родоначальниками тъхъ бандитовъ, которые и доселъ свиръпствують въ Абруццахъ.

Любопытны при этомъ мёры императоровъ противъ стремительнаго потока всепоглощающаго рабства. Во-первыхъ, императоры пытались возстановить медкую поземельную собственность и воспроизвести влассъ свободныхъ врестьянъ. Къ этому повидимому могла способствовать постоянно понижавшаяся цена на земли. Ко временамъ Траяна земли потеряли двъ и даже до трехъ пятыхъ своей номинальной ценности 109). Нерва воспольвовался этимъ обстоятельствомъ, чтобы скупить большое количество земель и раздать ихъ бёднякамъ; но бёдный классъ такъ уже быль развращень праздностью, что не хотвль и не умъль довольствоваться трудовой жизнію земледъльца. Александръ Северъ пытался давать взаймы значительныя суммы безъ процентовъ для покупки земель съ тъмъ, чтобы взитый капиталъ владъльцы выплачивали ежегодною частію своихъ произведеній въ натурћ; но и эта мвра не имвла успаха, такъ что Пертинаксъ возвратнися къ марамъ Нервы и началъ даромъ раздавать хорошія земли; но и это оказалось безполезнымъ: молодежь изъ провинцій толпами стремилась въ Римъ, гдв могла вести праздную жизнь на счеть государства. Люди почтенные, по выраженію Варрона 110), бросали свой плугъ, чтобы въ Римъ рукоплескать въ циркв и театрв. Лучшіе люди Рима, когда ихъ не увлекала политическая борьба, сознавали, что необходимо очистить Римъ---это гитело правдности отъ паравитовъ, которые грозять превратить Римъ, его оврестности, всю Италію въ пустыню; но при этомъ часто приходили въ мысли, что исправить народъ у нихъ не хватитъ средствъ 111). Въ самомъ дълъ, даже врутыя мёры, каковы законы Домиціана, который привазаль во всвит провинціями истреблять виноградныя плантація и засввать земли клюбомъ, не имъли последствій 112). Да и не чемъ было приняться за исполнение подобныхъ законовъ, потому что

<sup>100)</sup> Пациій, Ep. III, 8.

Bappons, De re rust. II, Proem.

<sup>111)</sup> Циперонь, De lege agraria II, 26, 28.

<sup>112)</sup> Светоній, Domit. 7.

обезлюдение провинцій уже было совершившимся фактомъ около конца 1 въка. Греція могла выставить во времена Плутарха лишь 3000 солдать, между твиъ въ битвъ при Платев это быль контингенть одной Мегары 113). Въ конца 3 вака Авреліанъ 114) сдвиаль ответственными провинціальных декуріоновъ за внесеніе налоговъ, онъ ихъ уполномочиль отдавать земли, оставленныя владельцами, первому желающему ихъ обработывать. лишь бы только исправно вносились подати. Въ началъ имперін, въ то время, когда Италія съ трудомъ могла выставлять способныхъ къ бою создать, Галлія гордилась своимъ цветущимъ народонаселеніемъ, которое мирно занималось земледвліемъ и не было изнъжено 115). Но чрезъ три въка и эта страна обезлюдела. Во 2 веке въ Реймсе и Труа земля была обработываема, но въ другихъ мъстностяхъ, какъ напримъръ Шалонъ на Отюнъ (Autun), поля заросли сорными травами, виноградныя довы, насажденныя Пробомъ 116), посохли и одичали, земледвльцы повинули свои земли, военныя дороги, устроенныя римскими дегіонами, сдъдались неудобными для проведа. Константинъ принужденъ былъ сложить съ этихъ мъстностей четвертую часть государственныхъ податей.

Наконецъ послъдней мърой императоровъ къ населенію оставленныхъ земель и пробужденію земледълія, была попытва заселить земли въ Италіи и въ провинціяхъ варварами. Августъ поселилъ на берегахъ Рейна въ Галліи Убіевъ и Сикамбровъ. Маркъ Аврелій вызвалъ Маркомановъ въ Италію, а Квадовъ— въ Дакію. Авреліанъ отдалъ поля Тосканы варварамъ. Діоклетівнъ населилъ берега Дуная Бастарнами, Карпійцами и Сарматами. При Константинъ Германцы поселились по Рейну, 300,000 Сарматовъ поселены въ Өракін, Македоніи и Италіи. При Валентиніанъ плодоносные берега По заняли Аллеманы, а Готоы поля Пармы и Модены 117). Несмотря на эти мъры, нищета все болъе увеличивалась особенно, когда въ 3 къкъ былъ изданъ

<sup>113)</sup> Цицеронъ, De republica III, 6.

<sup>114)</sup> Codex Iust. XI, LVIII, 1.

<sup>415)</sup> Tauums, Ann. III, 40.

<sup>116)</sup> Bonucks, Probus. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) Bassons, Hist. de l'esclavage dans ant. III, 535.

законъ, прикръпившій колоновъ къ землв 118); Гонорій 119) въ 395 году писалъ: "по донесеніямъ и по свидътельству нашихъ инспекторовъ и по старымъ межевымъ внигамъ около 528,042 югеровъ пахатной земли въ Кампаніи остается въ настоящее время невоздъланными и превращается въ пустыню; потому мы повельли сложить съ этихъ земель налоги и ежечь описи на нихъ, какъ безполезныя". Такая же складка податей сдълана была въ 401 и 422 девятью слъдовавшими одно за другимъ узаконеніями съ земель Африки и Италін. Земля и раса болье и болье слабъла, поля превращались въ степи и въ лъса 120). Въ Галлін даже въ самой Италіи образовались огромные лъса, которые лишь въ концъ 5 и 6 въковъ начали расчищать бенедиктинцы 181).

2.

## Нравственное вліяніе рабства на древнее общество.

Содержание запвы. Рабство деморализовало господъ и рабовъ въ древнемъ мірі.-Въ римской имперіи не существовало законовъ, удерживавшихъ въ преділахъ произволь господь. — Попытки императоровь установить эти законы не имали успъха. – Причины этого неуспъха. – Примъры жестовости господъ въ рабанъ, оставленные намъ древними писателями.-Женщини-госпожи соревнують въ этомъ случай съ мущинами.-Прекрасное изображение аристократической женщины за туалетомъ, оставленное памъ Ювеналомъ и Овидіемъ; изображеніе Лукіаномъ и Сенекою сценъ изъ праздной жизни изименнаго римскаго богача. — Рабство портить молодых в господъ съ самаго нежнаго возраста, — Рабыни-кормилицы и рабы-педагоги здоупотребляють доваріемь родителей самымь недостойнымь образомъ. Угодничество рабовъ портитъ и развращаетъ молодихъ господъ и развиваеть самый позорный разврать въ домахъ молодыхъ аристократовъ. -- Униженное положение въ домъ госножи, жени молодаго богача. - Нъсколько семейныхъ сценъ въ этомъ роде, переданныхъ Плавтомъ. — Примери разврата ремскихъ матронъ в усилія императоровь остановить этоть разврать. — Горькое положеніе рабовь въ древнемъ обществъ и семьъ.-Рабъ не имъетъ души, по понятіямъ древнихъ: онъ не личность, не разумное существо, а животное. - Ему даютъ кличку, какъ собавъ, но у него нътъ человъческаго имени.-У раба пе должно и не можетъ

<sup>110)</sup> Cod. Theodos. XI, XXVIII, 2.

<sup>111)</sup> Тамъ же 3-14.

<sup>120)</sup> Haumannia, De mort. persecut. 7.

<sup>121)</sup> Ae Шампаньи, Les Césars du III siecle.

быть семьн.-Накоторые господа вовсе не дозволяють браковь между рабами.-Другіе господа смотрять на браки рабовь, какъ на доходную статью и поощряють приплодъ въ стаде рабовъ для своихъ выгодъ. - Некоторые рабовладельцы объщають свободу рабынь за троихъ детей, которые остаются рабами въ домъ ея господина. — Римское право не признаетъ браковъ между рабами и даже не допускаеть никакихь между ними родственныхь связей; оно сквозь пальцы смотрать на общность жень у рабовь и на кровосившение между ними.-Господинъ береть у матери-рабы сына тотчась по рождение его и родители не импють права считать его своимъ; господинъ можетъ продать всю семью раба въ разныя руки. — Благородные примяры самоножертвованія рабовъ и проявленіе при подобных случаях родительских и супружеских чувствъ между рабами; жестовость и безсердечіе господъ при подобныхъ же обстоятельствахъ. - Тяжкія страданія рабовь въ дом'в господъ, доводищія ихъ до огчаннія. — Огчанніе высказывается въ оргіяхъ рабовъ и доводить ихъ до самоубійства или до помішательства. - Языческая философія не въ силахъ дать пикакого утвиненія рабу, она совътуетъ ему, какъ единственный исходъ изъ бълственнаго состоянія. - самоубійство.—Грустное положеніе женщини-рабыни въ древнемъ мірів, —Безвыходное положение отпущенниць. — Прямфры возвышенных чувствъ между рабывами древняго міра.

До сихъ поръ мы разсматривали соціальное и экономическое зло, внесенное рабствомъ въ древній міръ. Это зло выразилось въ разстройствъ быта древняго общества, въ неправильномъ распредвленіи богатствъ, въ стесненіи промышленности и торговли, въ упадкъ земледълія. Еще вреднъе оказалось вліяніе рабства на нравственное состояніе общества. Можно сказать половительно, что рабство деморализировало древній мірь. Мы видви выше, что отсутствие свободняго труда въ древнемъ мірв довело до такой крайней бъдности плебеевъ, что само государство, а отчасти и богачи должны были сами позаботиться о содержаніи праздныхъ народныхъ массъ 122). Народъ привывъ принимать подачки, какъ законную дань, а привыкнувъ къ жизни на чужой счеть, сделался вовсе неспособнымъ къ труду, ослабълъ и погрязъ въ унижении и развратъ. Но болъе горькія последствія имело рабство для виновниковъ упадка общества, для господъ и рабовъ. Господа развратили рабовъ, рабы развратили поспода; постепенно нравственность тъхъ и другихъ падала ниже и ниже отъ того, что однимъ дано было право всего требовать и все двлать съ беззащитнымъ рабомъ, а рабамъ выпало на

<sup>&</sup>lt;sup>э22</sup>) См. первую главу этого очерка.

долю все переносить терпвливо. Пороки широко разрастаются въ древнемъ обществъ, семейныя узы сначала слабъютъ, а потомъ вовсе разрушаются и семья перестаетъ быть опорой государства. Эту послъднюю сторону вліянія рабства на древнее общество мы разсмотримъ въ настоящей главъ.

Нигдъ и никогда не сосредоточивалось такой безграничной власти, какъ въ рукахъ римскаго богача временъ имперіи по отношенію въ рабамъ. Для услугь и удовольствій одного господина предназначались здёсь толпы рабовъ. Закономъ для этой несчастной толпы служиль лишь одинь капризь ихъ господияв. Если господинъ былъ жестовъ, то онъ имълъ право мучить рабовъ, сколько и какъ ему вздумается, лишать ихъ жизни самыми разнообразными и изысканными способами, не отдавая никому въ томъ отчета. Если онъ былъ развратенъ, то толиы его рабовъ должны были потерять всякій стыдъ. Тщетно некоторые императоры котвли поставить въ законакъ предвлъ произволу и жестовости господъ; ихъ благонамъренныя попытви производили лишь одни слабые результаты, мертвая буква закона была не въ силахъ перемънить нравовъ. Тогда только имъетъ громадную силу законъ, когда и законодатель и общество, для котораго онъ пишетъ законы, убъждены въ необходимости и благотворности закона. Оноло лучшихъ римскихъ императоровъ обывновенно стоями философы, преимущественно стоики; они-то и подсказывали государямъ противуневольничьи законы, но общество, дошедшее до высшей степени разврата и произвола, всегда почти враждебно встръчало важдый подобный законъ в спъшило отыскать средства обойти его. Съ другой стороны самъ законодатель долженъ непременно стоять выше общества, которому даеть законы, и прежде всехъ уважать законъ; но что свазать, если законодателемъ противъ невольничества является такое лицо какъ напримъръ Неронъ, издавшій законъ, которымъ поветрвачост правитетимя собобовя "принимать жаторт отя невольниковъ, если они делаются жертвами жестокости, разврата. и скупости своихъ господъ" и недозволялось "безъ законнаю  $cyda^a$ , а по одному свидетельству господина осуждать невольнековъ на събдение дивими звърями" 123)? Жестовій Домиціанъ



<sup>123)</sup> Cenera, De benetic. III, 22.

повториль эти законы Нерона, и кромъ того запретиль "господамъ жестоко вли безнравственно увъчить рабовъ или продавать ихъ въ труппы гладіаторовъ с 124). Антонинъ привазаль повупать у господъ твкъ изъ рабовъ, которые прибъгнуть подъ защиту статуи императора 125). Адріанъ и Антонинъ дълали попытки наказывать жестокихъ господъ, первый изъ нихъ осудилъ даже одну безчеловъчную госпожу на изгнаніе, а второй лишиль одного варвара-господина всъхъ его рабовъ. Но общество такъ было испорчено, что на подобные законы нието почти не обращагь вниманія, что доказывается постояннымъ повтореніемъ однихъ и твхъ же законовъ почти каждымъ императоромъ до временъ Константина. Впрочемъ эти законы и не могли имъть силы, вогда невоторые императоры, и въ ряду ихъ первый Августь, нарушали ихъ сами, подавая примъры жестокости. Такъ императоръ Макринъ прозванъ былъ своими домочадцами "живодеромъ ва его невъроятную жестовость въ рабамъ.

Сенева оставиль намъ въ своемъ сочинения, de Ira" ужасный памятникь тыхь жестокостей, которыя дозволяли себы господа при расправъ съ рабами. У этого благороднаго человъка подъ вліяніемъ ужаса изъ глубины сердда исторгаются мольбы въ богачамъ, аристократамъ и правителямъ его времени, чтобы они умвряли свой гиввъ при обращении съ несчастными беззащитными рабами. Но, кажется, его просьбы имвли столько же вліянія на общество, сколько оказала вліянія точно такая же книга Cenera "de Clementia", посвященная имъ своему воспитаннику убійцъ, импер. Нерону. По мъръ того, какъ римляне развращались, ихъ характеръ ослабъвалъ и въ нихъ пробуждались ввърскіе нестинаты. "Изнъженная, дегкомысленная жизнь, говорить философъ, дълаеть людей болье и болье вспыльчивыми. Не замвчаете ли вы, что по мврв возрастанія богатствъ, увеличивается и жестокость? Посмотрите на богачей, на людей знатныхъ, на правителей: успъхъ раздуваетъ и какъ бы увеличиваеть пустоту и легкомысліе ихъ сердца. Ихъ уши привывають въ выраженію подобострастія и дасвательства; счастіе питаеть въ нихъ гиввъ. И какой еще гиввъ? Это необузданная

<sup>124)</sup> Ceemoniu, Domit. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>425</sup>) Гаій н Ультіань, въ Dig. I, VI, 1, § 2, 2.

бури, которая должна приводить въ ужасъ самого разгитваннаго; которая употребляеть своими орудіями-заствики, воловыи жилы, тюрьмы, вресты, костры, жельзные когти, цыпк, пытки всякаго рода, раскаленное до красна желево для выжиганія на лбу поворныхъ клеймъ, пещеры, наполненныя дикими звърями с 126). Намъ извъстенъ жестовій обычай древнихъ приковывать при входъ въ домъ раба-привратника на такую цепь. на какой держимъ мы дворовыхъ собавъ; этоть обычай быль еще въ полной силь во времена Плавта 127). При Клавдів быль издань законь, которымъ запрещалось жестокосердымъ госнодамъ перевозить своихъ больныхъ рабовъ на извъстный пустой островъ стоявшій по серединъ Тибра и оставлять тамъ на произволь судьбы 126). Другіе господа привазывали больных в рабовъ приразывать, какъ животныхъ, что мы видимъ изъ того же закона. Сенека разсказываеть, что Ведій Полліонъ 124) бросаль виновныхъ рабовъ въ свои садви съ муренами, чтобы эти лакомыя рыбы питались трупами и жирели. Жестокость делалась у некоторыхъ богачей привычкой, они такъ-сказать входили во вкусъ крови, а запахъ мяса какъ будто производиль на нихъ особаго рода опьянтніе. Валерій Мессала, проконсуль Азін при Августь, казнивъ въ одинъ день до 300 человъкъ, говорилъ прохаживаясь среди обезглавленныхъ жертвъ: "Я совершилъ царское дъло". 120). Азиній Полліонъ разсказываеть въ письмъ своемъ въ Цицерону 131) объ извъстномъ вельможъ Бальбъ, что онъ приказаль бросить звърямь одного римского гражданина за его непрасивый видь. Самые почтенные люди, говорить Сенека, выходили изъ себи, если вода, приготовленная для ванны, не достигала извъстной степени теплоты, если рабъ разбиваль степлянный сосудь, если его сандаліи были дурно вычищены, если рабъ нескоро исполниль приказаніе господина, если питье поданное господину не было прохладно, если ложе было плохо постлано или столъ дурно сервированъ 132). "Если рабъ кашлянетъ или чихнетъ во

<sup>126)</sup> Cenera, De Ira II, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>) Cm. Bio, De l'abolition de l'esclavage ancien, 1840 r., crp. 60.

<sup>128)</sup> Тамъ же, стр. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>) Сенека, De Ira III, 40.

<sup>42</sup>n) Сенека, тамъ же, II, 5.

<sup>181)</sup> *Huuepon*, Ad familiares X, 32.

<sup>182)</sup> Cenona, De Ira II, 25.

время стола, продолжаеть тоть же писатель 123), если онъ не такъ старательно отгоняеть отъ насъ мухъ, если онъ уронить нечаянно влючь, мы приходемь въ ярость. Если онъ шумно подвинеть мебель, если онъ не умъеть охладить вино снъгомъ, мы бъсимси. Если рабъ нашъ выговариваетъ слова громко, если его лицо печально, если онъ произносить слова такъ тихо, что мы не можемъ разслышать, вакое мы имвемъ право бить его плетью или приказывать, чтобы наложили на него прпи? Напротивъ изъ-за такихъ пустяковъ человъка заковывають, нещадно быють, часто быють такъ жестоко, что повреждають ему члены, выбивають ему зубы, и воть человыкь изувачень навсегда только потому, что мы не удержали своего гитва и не умъли вооружиться терпъніемъ". Рабство до того развратило нравы, что люди во всъхъ отношеніяхъ порядочные и кроткіе не считали для себя деломъ поворнымъ истявать раба. Плутархъ, описавшій намъ знаменитыя діянія великихъ людей, человінь высоко образованный, не быль чуждь жестокости. Разсказывають, что однажды, заметивъ какія-то проказы за рабомъ, онъ вельль его высъчь. Рабъ, будучи самъ человъкомъ образованнымъ, привель цитату изъ сочиненій самого Плутарка о вреде гивва. Тогда Плутархъ началъ ему доказывать, что онъ вовсе не сердится, а обращаясь къ палачу сказалъ: "Пока мы съ твоимъ товарищемъ будемъ философствовать, ты пожалуйста его бей плетью " 134). Ювеналь разсказываеть о Рутилів, которому никакая музыка такъ "не нравилась, какъ музыка бичей, или о Полифемъ, который нивогда такъ не сменися, какъ тогда, когда за пропажу двухъ свифетокъ случниось привазать палачу завлеймить расраденнымъ желъзомъ своего раба 135). У Петронія выскочка приглуповатый Трималціонъ приказываеть распять на кресть раба Митридата за то только, что этоть бъднявъ смъндся надъ господиномъ 134). Сенева замъчаетъ что у богачей его времени почти весь день уходить на расправу съ своими рабами 127). Спустя

<sup>133)</sup> Тамъ же, § 30 и 31.

<sup>134)</sup> Asar Fassiū, Noct. att. I, :24.

<sup>135)</sup> Ювеналь, XIV, 14.

<sup>136)</sup> Петроній, Satyricon 34, 53, 54.

<sup>131)</sup> Cenera, De brev vitae 4.

въвъ послъ Сенеки, Діонъ Хризостомъ восклицаетъ въ одномъ" изъ своихъ сочиненій: "Ахъ какъ много заботъ требують отъ насъ эти рабы! Господинъ долженъ безпоковть себя постоянными ссорами съ ними, наказаніемъ, бичеваніемъ; приходится то и дъло сажать на цъпь провинившихся, посылать погоню за бъглыми" 138).

Женщины въ древнемъ мірь отмичались не меньшею жестокостью, како и мущины. Кто не помнить поражающихъ ужасомъ стиховъ VI сатиры Ювенала, въ которой описывается туалеть римской дамы? Палачъ свчетъ бъдную невольницу. Въ это время ен госпожа румянится, болтаеть съ своими подругами, привазываеть развертывать предъ собою свои платья, вышитыя золотомъ. Палачъ продолжаетъ свое дъло и, когда руки его опускаются отъ утомленія, госпожа кричить своимъ пріятнымъ голосомъ своей рабъ, которую только-что высъкли: "Иде сюда"! Служанка входить и госпожа обращается къ ней съ новыми выговорами. Бъдная Психен, у которой волосы въ безпорядкъ отъ недавниго истязанія, плеча обнажены, грудь открыта, начинаеть снова двлать прическу своей госпожв. Зачвиъ этотъ локонъ не вавить "? снова сердится госпожа. Плеть снова накажеть рабу ва эти волосы, которые не хотять завиваться. Въ чемъ же виновата Психея? Ен ли вина, что лицо госпожией самой не нравится? Коринна Овидія сто разъ заставляєть передалывать прическу свою служанку, но не колеть ее булавками, не царапаеть гребнемъ, къ великому удивленію Овидія 139); такая кротость Корянны происходить можеть-быть отъ того, что Овидій навъ-то разъ высказаль Коринив свое отвращение отъ твхъ врасавиль, которыя заставляють плакать своихъ служановъ при убиранів ихъ волосъ 140). Но и Коринна не изъята отъ жестокости. Овидій видить ежедневно ея привратника, который привованъ толстой цёнью въ воротамъ ея дома, и этотъ беднявъ не разъ обяванъ ваступничеству Овидія, что плеть не погуляла по его плечамъ. У Ювенала одна дама проситъ своего мужа распять одного раба, и когда мужъ не хочетъ исполнить ен просьбы, она



<sup>138)</sup> Діонь Хризостомь, Diogenes sive de servis Orat. X.

<sup>139)</sup> Osudiu Hasons, Amor. I, XIV, 14--18.

<sup>440)</sup> One me. Ars. am. III, 239.

съ превръніемъ говоритъ: несчастный, да въдь это рабъ (O, demens, ita servus homo est), развъ рабъ человъвъ 141)?

Воть каковы были рабовладъльцы великаго Рима и всей классической древности. Ихъ безчеловачие было далома обычныма, ихъ иньег не зналь предпаловь и умпаль пользоваться всевозможными пытками, оня безконтрольно убивали несчастныя существа, предоставленныя ихъ полной власти. Груство подумать, что самая незначительная ошибка или пустое предсказаніе шарлатана стоило нногда бъдняку рабу жизни. Но еще грустиве, что эта жестовость происходила не отъ злобы, а просто была естественнымъ последствиемъ изнеженности господина, его неспособности, непривычки что-нибудь делать самому, его истощенія, не позволявшаго ему производить какія-либо усилія. Эти богачи безъ воли, бевъ разума, нервозные, на все жалующіеся, слабые, ничтожные представляли изъ себя самыхъ жалкихъ существъ и служили живымъ выражениемъ того зла, которое приноситъ обществу работво. Нъкоторые изъ нихъ, не зная какъ убить время, проводили день, привазывая переносить себя изъ комнаты въ комнату, изъ дома въ домъ, носить себя на креслахъ или на носилвахъ; другіе проводили день въ томъ, что черезъ каждый часъ принимали ванны и потомъ вли 142). Если они собирались выдти на прогудку, толпы рабовъ шли впереди ихъ и предупреждали своихъ властелиновъ, гдт нужно сходить внизъ или подниматься вверхъ; а сами господа подобны слвпымъ, говоритъ Лукіанъ 140). Вотъ одинъ изъ этихъ счастливцевъ, beatus, какъ называютъ его поэты, выходить изъ ванны, его сажають на стуль; но внаетъ ли онъ онъ, что онъ живъ? Вотъ онъ садится за столъ, множество рабовъ окружають его, они знають всв его вычки, для нихъ понятны всв его взгляды и мины, они знають, какое блюдо онъ любитъ, какое кушанье ему опротивъло, они знають, чэмъ возбудить въ немъ аппетить. Всв чувства яхъ господина при этомъ услаждаются: его ложе покрыто розами, его глаза заняты прекраснымъ спектавлемъ, разыгрываемымъ во время стола, его слукъ ласкаетъ пріятное пініе и музыка,

<sup>141) 10</sup> Benast, Sat. VI.

<sup>142)</sup> Cenera y Jartannia, De div. Inst. V, 9.

<sup>143)</sup> Hyrians, Nigrinus, 34.

даже его члены разглаживають особо назначенные слуги. Все старается зажечь хотя искру чувства въ этомъ бевчувственномътрупъ. Эти люди, восклицаетъ Сенека, больше заботятся о своихъ волосахъ, нежели объ отечествъ; ихъ занимаетъ больше прическа головы, чъмъ состояніе государства. Между этими сластолюбцами не ищите вы ни защитника отечества, на его истителя «! Ужасныя слова, показывающія намъ, до какого глубокаго нравственнаго паденія довело античный міръ рабство 144).

Мы еще мучше поймемь глубину нравственнаго паденія знати древняго міра, когда бросимь взглядь на воспитаніе молодыхь модей зажиточныхъ. Воспитание отданное въ руки рабовъ разеращало молодыть людей въ самомъ нъжномъ возрасть, когда душа человъка бываетъ особенно способна принимать внъшнія впечативнія и когда подъ внішнимъ вліяніємъ какъ магкій воскъ принимаеть какую угодно форму. Молодой богачь тотчась же по рожденін попадаль въ руки рабы-кормилицы. Благородный Тацить этому первоначальному воспитанію въ рукахъ кормилицы рабы приписываеть паденіе въ его время честнаго и сильнаго публичнаго слова. "Прошло то время, говорить онъ" когда сама мать непорочная, чистая воспитывала и вскариливала свое дитя, въ суровой дисциплинъ предковъ, на своихъ рукахъ, у своей, груди 145). Во времена Тацита изнъженныя римлянки отказывались отъ святой обязанности кормить грудью свое дитя, а поручали это дело кормилице-рабе; въ техъ домахъ, где супруга были въ разводъ, кормилица замъняла вполнъ мать, и дитя, по свидътельству Тацита, часто воспитывалось въ комнатив рабыни. Рабыня кормить, прибавляеть Тацить, господина твиъ же модокомъ, которымъ вскормила рабовъ, надъ которыми онъ будетъ въ последствии властвовать. Древній философъ Фаворинъ высказываль мысль, что молоко рабыни производить въ свободномъ дитяти перемвну, вкладывая въ его душу низкіе инстинкты 1446). Эта мысль можеть быть върна въ томъ отношеніи, что молоко рабы было мало питат ельно, по той причинъ, что богачи скудно и плохо кормили своихъ рабовъ, но нътъ сомнънія, что при этомъ



<sup>144)</sup> Cenera, De Brev. vitae 12. De vita beata, 15.

<sup>144</sup> Timums, De Oratoribus sive de causis corruptae eloquentiae, 28.

<sup>144)</sup> Agus Penain, Noct. att. XII, 2.

болъе всего вліяль на впечатлительное дитя бевиравственность рабовъ. "Это вліяніе, по словамъ блаж. Іеронима 147), имвло по большей части самые плачевные результаты: кормилиды рабыни развращенныя работвомъ, няньки, укачевавшія дитя, развращали мало по малу маленькихъ девочекъ и мальчиковъ, которые въ въ свою очередь не могли и въ врвломъ возраств выдти изъподъ ихъ вреднаго вліянія". Одинъ законъ 4-го въка назначаеть ужасную казнь кормилиць, если она поможеть своими совытами молодому повъсъ пожитить свою воспитанницу: ей заливали роть расплавленнымъ свинцомъ 148). Самое безчеловъчіе казни показываеть, что подобные случан въ древнемъ мірѣ были очень часты. Но въ чести человъчества нужно совнаться, что были случаи, когда рабыня-воришлецы выказывали самую нъжную и самоотверженную преданность къ своимъ вскориленинкамъ. Когда Неронъ, спасшись бъгствомъ отъ преслъдованія убійцъ, окончиль жизнь самоубійствомъ, две его престарелыя кормилицы, жившія въ дворць съ последней его фаворитной Авте, по имени Евлога и Александра отнесли его на погребальный костеръ. Когда быль убить Домиціань, его вормилица Филлись сожгла бренныя его останен въ своемъ саду въ предмёстьй и потомъ тайно перенесла урну съ его пепломъ въ старинную гробницу Флавіевъ, гтв и смъщала его пракъ съ пракомъ Юліи, любимой имъ дочери Тита, Домиціановой молочной сестры 149).

Рядомъ съ воринлицей въ знатныхъ домахъ занималь осонпіальное положеніе другой рабъ въ званім воспитателя или педагога: этотъ дядька выбирался, по свидътельству Тацита 150), часто безъ всякой предусмотрительности и вниманія. Часто это былъ рабъ вовсе неспособный къ какому-либо умственному и физическому труду; потому что обыкновенно родители, по словамъ Плутарха, дорожили для нъкоторыхъ случаевъ умными и честными рабами и обыкновенно поручали имъ свои денежныя дъла или управленіе своими имъніями, а для воспитателя подобныхъ качествъ не искали 151), какъ будто не кужно было забо-

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) *Геронимъ*, Ер. 47 ad Furiam.

cod. Theodos. IX, XXIV, 1.

<sup>149)</sup> Caemonii, Neron. 50; Domit. 17, 22.

<sup>150)</sup> Tauums, De Orat. 29.

<sup>164)</sup> Haymapxs, De Educat. puer. 7.

титься о развити ума и о добромъ нравственномъ направления молодаго богача. Светоній разсказываетъ 152), что педагогами Нерона, когда онъ жилъ у его тетки Лепиды, были два раба, изъ которыхъ одинъ былъ танцовщикъ, а другой — брадобръй. Понятно, почему уроки Сенеки, начатые позже, не имъли вліянія на этого императора, уже развращеннаго въ дътствъ.

Умные римляне, напр. Катонъ, смотрвли на дело иначе. Онъ приказываль своей жень кормить грудью вивств съ ея дътьми и дътей рабовъ съ тъмъ, чтобы эти послъдніе питали братскія чувства въ дътямъ господина; но онъ не хотълъ ввърять воспатажіе дітей своихъ рабу-педагогу, котя это быль завіздомо чемевъвъ честный и хорошій грамматикъ 153). Старый римлянивъ видълъ исно всв недостатки воспитанія при помощи рабовъ: чо едва ли ито нибудь изъ самихъ воспитателей рабовъ понямаль свою неспособность быть воспитателемь, изъ нихъ никто не имвиъ настолько смелости, чтобы сказать, подобно Діогену, который будучи рабомъ отвъчаль на подобное предложение своего господина: "обратись въ свободнымъ дюдимъ! 4 154). Подожение педагога въ домъ было самое грустное, онъ по необходимости дожень быль потакать всемь дурнымь наклонностимь своего воспитанника и не обращать вниманія на его пороки. Валерій Максимъ разсказываеть, что нередко педагоги делались посредниками между любовницами и любовниками молодыхъ людей, ввъренныхъ ихъ надзору 155). У датинскихъ писателей Теренція и Плавта мы находимъ живын характеристики этихъ развратныхъ плутоватыхъ педагоговъ, такъ похожихъ на наперсинковъ и слугь французскихъ комедій. Въ Купив (Mercator) 156) Плавта молодой человыкь отправляется путеществовать подъ надзоромъ своего педагога, но надвиратель спрываеть всв проступии своего молодаго господина, разделяеть всё его скандалезныя похожденія и обманываеть отца, разстявая вст подозртнія старика. Въ Псевдом 157) старивъ отецъ восницаетъ съ горестью:

<sup>152;</sup> Светоній, Nero, 6.

<sup>141)</sup> Haymapxs, ('ato minor, 20.

<sup>184)</sup> Adar Fassiü, Noct. att. II, 18.

<sup>166)</sup> Валерій Максимъ. VI, 1, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Плавтъ, Mercator J, II, 89-91.

<sup>111)</sup> Hanema, Pseudolus I, V, 31.

"нто развратиль моего сына! Этоть злодый-Псевдоль, его дядька, его педагогъ!" Но едва ли старикъ Симо имълъ право такъ жадоваться на Псевдола. Развъ не извъстно ему было то, что достаточно одной жалобы ихъ сына на педагога, чтобы засадить Псевдола въ эргастулу, на хлъбъ и на воду. У Плавта въ его Бакхидахъ мы встръчаемъ следующій анекдоть. Мальчикъ семи лътъ ввъренъ воспитателю рабу, но при первомъ замвчании дядьки приходить въ такой гиввъ, что разбиваетъ голову дядькъ таблицами, дядьва ядеть жаловаться къ отцу, но отецъ говорить своему сыну: "очень хорошо, мое милое дитя. Вижу, ты прямой наследникъ моихъ качествъ, ты уменны защищаться отъ несправедливостей"! Потомъ отецъ бранить педагога: "а ты старичишка, говорить онъ, не смей наказывать этого смедаго мододца « 158). Канимъ авторитетомъ могъ пользоваться въ глазахъ этого молодца бъдный старикъ, котораго умный отецъ такъ трактуетъ? Далве въ Бакхидв 159) мы встрвчаемся со следующею превосходной сценой, которую мы не можемъ не выписать. Старый педагогь Лидъ старается образумить своего воспитанника Пистовлера. Лидо: ты пропаль, ты погубиль меня. Ты забыль тв добрые уроки, которые я преподаваль тебъ! Пистоклеръ: совершенно такъ. Я потеряль по пусту свой трудъ, а ты свой; воспитаніе, которое ты мив даль, не послужило ни къ моей, ни въ твоей пользъ. Лидъ: твое сердце увлечено. Цист.: Ты мив просто надовав. Молчи, Лидъ, и иди за мной. Лидъ: Вотъ какъ! Ты меня не называешь болье "мой учитель", а просто "Лидъ"! Ты имъещь любовницу? Пист.: пойдемъ, я тебъ поважу ее. Лидг: Нъть, я не вытерплю и пойду все разскажу твоему отцу. *Пист.*: не двиай этого, Лидъ, берегись. Лидъ: чего же мнв тебя бояться. Пист.: помни, я въ такомъ возрасть, что мнв не пристало быть подъ опекой. Лидо: въ какую пучину мив броситься? Я вижу теперь то, чего мнв вовсе не хотелось видеть. Лучше бы мит умереть. Ученивъ угрожаетъ своему учителю. Я имъю ученивовъ буяновъ, они меня убъютъ. Бъдный безсильный я человъвъ! Пист.: хорошо я буду подражать Геркулесу, а съ тобой поступлю, какъ съ Линомъ. Лидо: нътъ! Я буду лучше Феник-



<sup>150)</sup> Haaams, Bacchides III, III, 36-44.

<sup>&</sup>lt;sup>959</sup>) Длавть, тамъ ме I, II, 24-54.

сомъ. Я пойду и сважу отцу: у васъ нътъ сына! Пист.: Довольно болтать глупостей.  $Iud_{\mathfrak{d}}$ : ты потеряль стыдь. Какое жалкое пріобрътеніе, что ты пріобръль безстыдство. Ты потерянный человъкъ. Неужели ты забылъ, что у тебя есть отецъ? Пист.: Неужели ты забыль, что ты рабъ?".. Эта сцена полная жизни и правды наводить читателя на горькія размышленія. Последнія слова господина объясняють все-педагогь, при всей честности, при самыхъ добрыхъ намъреніяхъ, безсиленъ былъ для того, чтобы благодательно повліять на своего ученика; да у этого последняго между рабами отца всегда нашлись бы развратные угодники. Съ другой стороны эта сцена доказываетъ намъ, что и между рабами были возвышенныя души, у которыхъ рабство не могло заглушить благородныхъ чувствъ и стремленій. На одной изъ надписей въ римскихъ катакомбахъ умершій педагогъ тагъ ревомендуеть себя живымъ. "Я былъ благочестивъ и свять; я жилъ столь долго, сколько можно; я не имълъ ни процессовъ, ни ссоръ, ни жалобъ, ни долговъ; я всегда былъ въренъ своимъ друзьямъ; я пользовался небольшимъ жалованьемъ, но за то у меня была великая душа" 160). Какъ ни покажется для насъ странною наивность этой надписи, нельзи не сознаться, что между педагогами были и честные люди. Можетъ-быть умершій педагогъ быль отпущенникомъ въ родъ Ремминія Палемона, о которомъ говоритъ Светоній въ біографіяхъ знаменитыхъ грамиативовъ. Палемонъ, впоследствии знаменитый римсвій воспитатель, которому особыми декретами императоровъ Тиверія и Клавдія было ввърено воспитание юношества, быль сначала рабомъ ткачемъ: - назначенный затъмъ въ должность педагога. Палемонъ, сопровождая молодаго господина въ школу, выучился грамотв и пріобр'ваъ столько познаній, что по полученій свободы открыль шволу въ Римв 161).

Продолжимъ наше обозръніе далве. Воть молодой человик сдплался мужемь, но, увы, печать рабства, положенная на него педагогомь и кормилицею, сохранилась вполнъ, "осталась ненарушимой", по выраженію Сенеки 182). Онъ въ конецъ избалованъ

<sup>&</sup>lt;sup>1+6</sup>: У Гензена, нади. 6293.

<sup>161)</sup> Cocmoniŭ, De illustr. gram. 3, 5.

<sup>102)</sup> Cenera, De Ira, II, 23.

угодинчествомъ молодыхъ рабовъ, которые воспитывались вивсъ немъ и которые своими подлыми и безиравственными услугами пріобреди можеть-быть свободу. Теперь онъ господинъ надъ ними. Въ двадцать лъть этотъ человъвъ носить въ себъ всв свыена разврата, бурная провь випить въ его жилахъ, воображеніе, какъ необузданный конь, влечеть его къ всевозможнымъ наслажденінмъ. Какая разница между этимъ неварующимъ язычникомъ, наследовавшимъ отъ родителей всю порчу римской цивилизаціи, вынесшимъ изъ своего воспитанія полное преарвніе въ себв самому и во всвиъ людямъ его окружающимъ, и между христіаниномъ, воспитаннымъ въ доброй и честной семью, вдохнувшей въ него мужество противостоять всюмъ искушеніямъ чувственности, маучившей трезво смотреть на жизнь и видеть за этой временной жизнью нечто новое, что и составляеть прямую цвль человъческого существованія; онъ смотрять на весь мірь и на жизнь, какъ на обнаруженіе промысла Божія, его сны, какъ и самое воображение, чисты и мечты его, если онв есть, направлены къ той подругв, которую назначить ему Богъ въ супруги. У язычника не могло быть этой въры въ будущее, религія не удерживала его чувственности, а напротивъ поощряда и разжигала ее, для богача все было возможно, рабы и рабыни не должны были считать неприличнымъ то, что казалось приличнымъ для ихъ господина. "Распутство, говоритъ Сенева 163), было преступленіемъ для свободно рожденнаго, необходимостью для рабыни, и обязанностью для отпущеннива". Потому понятно, что самый утонченный, самый безстыдный и животный разврать господствоваль въ позолоченныхъ дворцахъ богачей. Воть почему въ концъ республики и при началъ имперім супружескія узы потеряди свою прежнюю сиду. Разводъ сдвлался обывновеннымъ дъломъ. Брачныя связи разрывались вдругъ и опять соединялись въ видахъ денежнаго интереса или просто по капризу. "Рабство, ванъ выражается Клименть Александрійсвій 164), окончательно опозорило чистую статую брака". Въ самомъ дълъ, каково было положение жены богача среди аристократическаго дома, наполненнаго рабынями? Униженная недостой-

<sup>163)</sup> Cenera, Controv. IV, prolog.

<sup>104)</sup> Kaumenma Asenc., Stromata II, 23.

ными соперницами и своимъ мужемъ Ввъ глазахъ невольняровъ, она теряла съ самаго выхода замужъ постепенно свое значеніе въ домъ, ея иллюзін разлетались въ прахъ, любовь осмънвалась и воть мало-по малу она делалась подражательницей своего мужа въ разврать, мало-по-малу становясь въ ряды техъ развратныхъ матронъ, которыхъ описываеть Ювеналь въ своей ужасной поэмъ разврата. Валерій Максимъ 165) хвалить жену Спиніона Африканскаго за то, что эта благородная матрона какъ будто не замъчала слабости побъдителя Африки въ одной ваъ ея рабынь, а по смерти мужа даже освободила эту дввушку и выдала прилично замужъ. Но чего можетъ быть стоила эта ръшимость благородной женщинь? Плавть, кажется, правильные взглянуль на дело и въ преврасной сценъ своей комеди "Казина" оставиль намь живую картину жалкаго униженія женщиці въ аристократическомъ домъ. На сценъ двъ подруги римскія ватроны Клеострата и Муррина, онв ведуть дружескій разговоръ, въ которомъ первая привнается, что ея мужъ обращаетъ особое внимание на ея воспитанницу, молодую невольняму и хочеть выдать ее замужь за управителя съ тамъ, чтобы виать ее своею любовницей. "Молчи, заклинаю тебя, молчи!" говорить Муррина. — "Но чего же намъ бояться, мы совершенно одиъ" возражаеть ен прінтельница. "Какое имвешь ты право на эту рабу?"- повторяеть Муррина, порядочная женщина не полжва имъть нивакой собственности безъ води мужа. Все, что принадлежить тебъ, ему принадлежить. — "Воть и ты противъ мени", говорить на ея слова огорченная Клеострата. "Молчи же, глупая, и выслушай меня, повторяеть та, ни въ накомъ случать не вступай съ нимъ въ споръ. Пусть онъ кого хочеть любить, пусть онъ увлекается капризомъ, лишь бы ты не испытывала въ домъ страданій " 166) Нельзя не сознаться, что отъ этихъ совътовъ, ивсколько ироническихъ, вветъ холодомъ и безсердечіемъ, которое по всей въроятности есть слъдствіе внутреннихъ страданій. Но на эту скрытность были способны лишь ватуры скромныя, сдержанныя, а сколько ссоръ, новора и злодыяній происходило изъ-за обманутой любви и, что ужасиве всего,

Bas. Makcums, VI, VII, 1.

<sup>16</sup>r) Hasems, Casina, II, 11, 22-23.

эти трагедіи совершались на глазахъ рабовъ, и большею частію при ихъ содъйствін и участін. "Эти ссоры служили, говорить св. Іоаннъ Златоустъ 167), потекою для слугъ, естественная ненависть которыхъ утвшалась эрвлищемъ войны между господами; эта война увеличивала своеволіе слугь и сама увеличивалась наъ вдеветами". Въ накоторыхъ случаяхъ этотъ домашній разврать, произведение работва, достигаль до самыхъ отвратительныхъ подробностей. Въ комедін Плавта "Казина" 168) разсказывается следующій случай. Одна молодая невольница понравилась разомъ отцу семейства и его сыну, оба стараются приврыть разврать законными предлогами: отецъ кочетъ выдать ее за своего управителя, сынъ--за своего возницу. Несчастная мать изъ за желанія сохранить домашній миръ, принуждена потворствовать разврату сына и вогда отецъ удаляеть сына изъдома, она въ отсутствие его баюдеть его грязные интересы. Таково было правственное унижение женщины въ древнемъ міръ. Тотъ же авторъ въ своей комедін "Стихъ" 163) рисуетъ намъ высоконравственную супружескую любовь, и рисуеть ее такими чертами, которымъ позавидовать бы Шевспиръ. Двв молодыя замужнія женщины, дочери старика Антноона-Паногирись и Пинація оставлены своими мужьями, которые потерявши все свое состояніе, отправились поправлять свои двла въ отдаленныя страны. Въ течение ивоколькихъ леть мужья не подають объ себъ нивакой въсти, но върныя жены ежедневно утромъ посылають раба на пристань узнать, не прівкали ли нкъ мужья. Тщетно старикъ Антифонъ уговариваетъ дочерей забыть своихъ мужей и вступить въ новый бракъ. "Не могу болве сносить, говорить отець, что вы до сихъ поръ не разведетесь съ этими нищими".--, Отецъ, говоритъ на эту укоризну върная Пинація, мить нравится мой нищій; онъ мой царь, я его царица; я его буду любить въ бъдности, какъ любила его въ богатствъ с. "Вздоръ! Это сущіе разбойники, нищіе, а вы ихъ уважаете". — "Ты меня выдаль не за его деньги, а за него самого". Наконепъ мужья, любимые ихъ благородными женами, но презирае-

<sup>167)</sup> I. 3samoyems, De Virginitate, 62 H In Genesin Hom. LVI, 1

мер Плавтъ, Casina, Prolog. 58.

<sup>100)</sup> Haasma, Stichus, I, II, 75-80.

мые ихъ отцомъ, возвращаются. Они нажили состояніе, ворабля ихъ наполнены сокровищами, но они привезли съ собою рабынь, нграющихъ на флейтахъ, на цимбалахъ и необычайно красивыхъ. Награда върнымъ женщинамъ служить то, что ихъ разбогатышіе мужья устранвають въ своемъ дом'в гаремы. Но еще отвратительные ихъ старикъ отецъ. Узнавъ о богатствы своихъ вятьевъ, онъ тотчасъ приходить въ нимъ, повдравляеть съ усивхомъ и просить на свою долю двухъ или трехъ элейтщицъ. Кажется ничего ивтъ лучше изображенія древняго римскаго богатаго дома. Мы можемъ подоврввать Плавта въ извоторомъ преувеличеній, въ нъкоторой вофектацій дъйствующихъ лицъ, но нельзи не сознаться, что онъ прекрасно осветиль античную семью и ту роль, какую играло въ ен средв рабство. Нельзя несочувствовать этимъ двумъ благороднымъ, нежнымъ, вернымъ супругамъ; это-два цвътка, затоптанные грязными ногами; оне погибли, не возбудивъ ничьего сожальнія. Но между римским матронами мало было такихъ женщинъ; римскія аристократи нногда не уступали въ разврата своимъ мужьниъ. Св. мученить Іустинь философъ упоминаеть въ своей Апологіи объ одной замужней женщинъ, которая до своего обращения ко Христу веля самую постыдную жизнь, пьянствовала и развратничала съ своими рабами и посторонними любовниками 170). Римскій народъ иногда указываль пальцами на датей патрицієвъ, черты которыхъ изобличали ихъ рабское происхождение и доказывали разврать ихъ матерей; народъ сменлон въ глаза надъ желтоватымъ лицомъ, заросшимъ сплошь волосами, на некрасивые зубы, надъ физіономіей этихъ аристопратовъ, напоминавшихъ сирійскаго раба 171). Клавдій даже издаль законъ, въ силу дотораго всивая благороднаго происхожденія женщина, уличенная въ свизи съ непринадлежащимо ей исвольникомъ, должи лишаться свободы и отдвется тому господину, которому приналежить невольникь 172). Но эти строгіе законы мало влінли на моправление нравовъ, такъ что Константинъ принужденъ быль возобновить законы въ началь своего царствованія (314 г.) 172).

<sup>110)</sup> Iyemun, Apolog. II, 2.

<sup>171)</sup> Hunepons, In Pisonem, 4.

<sup>111)</sup> Taums, Annal. XII, 53.

<sup>174)</sup> Cod. Theodos IV, XI, 1.

Около времени Юстиніана законъ этотъ, кажется, сталъ уже преданіемъ, по крайней мъръ былъ въ практикъ непримъняемъ вовсе. Говоря строго, Константинъ Великій въ дополненіе вышесказаннаго закона изданнаго имъ въ 320 году превысилъ свою христіанскую ревность, повелъвъ въ означенномъ случаъ мазнить смертію матрону и подвергать сожженію на костръ раба 174), если онъ даже принадлежалъ матронъ. Но могъ ли рабъ противиться волъ своей госпожи? Константинъ не имълъ права требовать свободныхъ дъйствій и выбора отъ того человъка, воторому не была дарована свобода.

Навонецъ закончимъ нашу грустную эпопею рабства въ древнемъ мірѣ бросивъ взілядъ на соціальное, семейное и правственное состояніе раба. Не могу не предупредять тебя, мой читатель, что мы теперь нисходимъ въ тъ врата печали, за которыми тебя еще болье поразитъ вавилонская скорбь о поруганныхъ праважъ человъчества, о томъ неязмъримомъ моръ слезъ, которыхъ, по выраженію русской пъсни, не вычерпать, какъ воды въ моръ Надъ древнимъ міромъ можно было бы сдълать надпись какъ надъ воротами ада "Lasciate ogni speranza!"

Можно свазать не преувеличивая, что прямою и единственною задачею господъ римскаго міра было-убить въ рабъ всякое сознаніє, уничтожить насколько возможно его дуту и оставить ему одно мишь тпло. "У раба нътъ души", говорили недавно негровладальцы; у всей языческой древности быль одинь лозунгь: рабъ не человъкъ, а животное". Первымъ признакомъ человъческой личности есть имя; но у раба не было имени. "Nomen, praenomen, cognomen, говоритъ Квинтиліанъ, приличны лишь свободнымъ людимъ, человъкъ не имъющій свободы не можеть имъть претензіи на это « 175). Въ древнемъ Римъ называли раба по имени его господина; напр. рабъ Марка (Marcipor) рабъ Люція (Lucipor) и т. д. Съ умноженіемъ рабовъ имъ давали влички, точно также вакъ мы даемъ ихъ собавамъ или лошадямъ Въ домахъ богачей назначались даже особые надзиратели (поmenclator), обязанностью которыхъ было давать имена многочисленнымъ рабамъ и эти люди придумывали имена рабамъ

<sup>174)</sup> Cod. Iustin. VII, XXIV.

<sup>175)</sup> Rounmusians, Inst. orat. VII, 3, § 26.

заимствуя ихъ или изъ минологія (Эросъ, Персей), изъ исторів-(Пріамъ, Крезъ), пли изъ астрономій (Люсиферъ) иля же простооть какого либо животнаго (Ursus, Lupus). У насъ обычай, говорить Варронь, дивать рабань имена часто такіе, которые вовсе вышли изъ употребленія 174). Въ самомъ двяв и самому господину иногда было пріятнымъ развлеченіемъ придумывать отъ бездалья влички рабамъ. И въ настоящее время есть многогосподъ, которые долго ломаютъ голову надъ придумыванісиъкличекъ своимъ собанамъ. Что касается закона то онъ пряноотвергаль личность раба. Ульпіань говорить въ Дигестахъ: невольникъ или какое-либо другое животное (servus vel animal aliud). Завъщатели очень часто относили своихъ рабовъ въ разряду наследства движимаго, въ числе котораго были перечисляемы и быки, и лошади; эти последніе поменцались въ одномъпараграфъ съ рабами. Выше мы видъли, что рабъ былъ прикрипощенъ въ промышленному заведению и продавался вывствсъ нимъ. На рынкъ рабовъ трактовали какъ товаръ, а не какъ живую личность, ихъ продавали купцы вывств съ другимъ товаромъ и они подлежали оплатв такою же пошлиною, какъ ж предметы неодушевленные. Св. Іоаннъ Богословъ, изрекая праведный судъ на веливую Вавилонскую блудницу, т.-е. Рямъ, выражаетъ свое пророческое слово такъ: и купцы земные восплачуть о ней, потому что товаровь ихъ никто не покупаеть, товаровь, золотыхь серебряныхь и камней драгоцынныхь и жемчуш... и скота, и овець, и коней, и колесниць, и тъль, и душь человыческихъ (Апов. XVIII, 11-13).

Низведеніе раба на степень рабочаго животнаго доходила до отрицанія всякой внутренней снязи одного раба съ другимъ, до отрицанія въ немъ чувствъ любви въ женв, привязанности въ двтямъ. У раба не должно быть семьи, онъ можеть быть супругомъ, отцомъ, братомъ только въ томъ случать, если отъ этихъ интимныхъ отношеній не страдаетъ интересъ его господина, "Клянусъ Геркулесомъ, ну видано ли это когда-нибудь"? кричатъ зрители въ одной изъ комедій Плавта. 177). Вотъ что еще выдумали! Браки между рабами! Послушайте, рабъ женится на ра-



<sup>176)</sup> Bappons, De lingue latina.

<sup>177)</sup> Haasma, Casina, Prol. 68-70.

бынь! Послушайте. Да это противно обычаных всекъ народовъ. На самомъ двав мелочный дукъ равочета, присущій Римлянамъ. ревинво вившивался въ семейную жизнь рабовъ и здъсь пресдвловать свои выгоды и невыгоды. Рабъ землетвленъ или пастухъ можеть имвть жену; на даровомъ содержание отъ земий н стадъ онъ можеть спокойно плодиться; пришлодъ отв него будеть новымъ источникомъ барыша для его господина. Выгода отого барыша такъ иногда увлекаетъ накоторыхъ сельскихъ хозяевъ. что они объщали свободу рабамъ, если у нимъ родитен трое нальчиковъ, некоторые доводять требование до minimum-одного мальчива 178). Другіе госпова стараются накупить рабынь преимущественно изъ плодовитыхъ семей. Въ этомъ случав законъ становится даже на защиту интересовъ господина; если продавецъ продаль невольницу, выдавши се за плодовитую, а она овазалась безплодною, то акть продажи очитался недвиствительнымъ 170). Наконецъ въ нъкоторыхъ случаяхъ бравъ рабамъ положительно запрещался господами. Хозяйственный равочеть заставляль хозяевь хлабопекарень воспрещать бракь рабамьжавбопекамъ, поварамъ и влючникамъ. По свидътельству Плутарха, Катонъ Старшій строго преследоваль браки и сомительства между рабами, такъ вакъ это приносить явный ущербъ хозяйству 180). "Жестокіе господа, говорить Тертулліань, запрещають своимь рабамь выбирать себв жень, а рабынямь мужей изъ чужой дворни « 181). Понятно само собою, сколько происходило отъ подобнаго стесненія семейных драмъ въ жизни несчастныхъ невольниковъ, которые обязаны были не только отдавать весь свой онзическій трудъ, но и насиловать себя нравственно въ угоду своему господину. Интересы преследовались господами иногда до такой степени эгоистично, что доводили ихъ до преступленій. Одинъ господинъ въ своемъ завъщанін распорядился отпустить на волю рабыню Аретузу въ томъ случав, если она произведеть на свъть троихъ детей; его душеприкащить три раза даваль прикаваніе проезвести у несчаст-

<sup>170)</sup> Трифонинъ, Digest. I, V, 15.

<sup>&</sup>quot;") Павель въ Digest. XXIX, 1.

<sup>186)</sup> Haymapas, Cato major, 21.

<sup>111)</sup> Tepmyssians, Ad uxorem II, 8.

ной искусственный выкидышъ, дишь бы не исполнять по завъщанію 183). Законъ освободилъ несчаствую Аретузу изъ-подъ власти ея господина на томъ основаніи, что господинъ ея употребилъ обманъ для того, чтобы увлониться отъ исполненія завъщанія; но онъ не могъ вознаградить несчастную Аретузу за тъ нравственныя страданія, которыя пришлось ей выстрадать. Во всякомъ случав этоть разсказъ изъ судебной хроники древияго Рима показываеть намъ, въ какомъ горькомъ положеніи была женщина-рабыня въ древнемъ міръ.

Законг даже изпорироваль брачных связи между рабами. Между ними могло существовать сожимельство (contubernium), но не бракъ. Такъ по крайней мъръ гласить законъ 220 года, изданный Діовлетіаномъ 183). По волъ господъ въ домахъ римскихъ аристократовъ между рабами узаконена была общность женъ; у одной жены было два, три и несколько мужей, какъ показываютъ древнія надгробныя надписи 184), собранныя Моммзеномъ. Римсвое право не признавало узъ родства между рабами и только отпущенникъ не могь жениться на своей дочери, на матери и сестръ, между рабами же, по волъ господина, существовали самыя чудовищныя вровосившенія 184). Впрочемъ еслибы и существовали между рабами брачныя узы, которыя соблюдались бы свято объеми сторонами, то это не послужило бы ни нъ чему. Господинъ имътъ право продеть всю семью своихъ рабовъ въ разныя руки. Бывали и такіе случан. Гооподину приходило на мысль отпустить раба на волю, но онъ никакъ не хотъль освободить его жену, и если у раба не было ни сколько денегь. чтобы выкупить жену, эти два несчастныя существа должны были разлучиться навоегда. Въ этомъ случав мы видимъ въ рабахъ проявленіе такихъ чувствъ, которыя сділали бы честь ихъ господамъ. Одинъ испанскій рабъ получиль свободу в часть наследства по завещанію своего господина, по завещатель забыль о его жень, и благородный невольникъ отдаль все полученное имъ по завъщанію наслёдство и выкупиль за

<sup>185)</sup> Homnoniu, Digest. XXIII, 11 8, 14, § 2.



<sup>&</sup>lt;sup>188</sup>) Ульпіанъ, Digest. XL, VII, 3, § 16.

<sup>108)</sup> Cod. Iustin. IX, IX, 23.

<sup>184)</sup> Момизенъ, Jinsir regni Neap. 7072.

него свою подругу 186). Эти добрые люди вступили въ бракъ, установленный закономъ и сдвлались счастливыми. Но сколько осталось другихъ несчастливневъ? Законъ, какъ вы видимъ въ Дигествать, делась робкія побытни въ защету неразрывности союза брачнаго между рабами при ихъ продажь, но въ этомъ случав обращался лешь въ человеколюбію госпорь представляя имъ что жестоко продавать порознь семью; но дело не шло далъс. Что же насается до детей, то они съ самало сврего рождения не принадлежали своимъ родителниъ, а симмала поступали къ особымъ коринанцамъ, а потомъ къ особому недагогу, воторый ихъ дрессировать. И здись дело не обходилось безъ курьёзовъ. Въ Римскомъ правъ существовать законъ о раздъльности имуществъ между супругами. Случалось такъ, что жена приводила въ домъ мужа въ виде приданего рабынь, которыя оказывались очень пледовитыми: это обстоятельство примосило радреть госпожъ, приплодъ увеличиваль ея придалое, не огорчаль мужа и онъ отвазыванся воринть и обучать дітей невольнить сврей жены. Можно представить, каково было положение рабовь жены въ домъ господина между двуми отнями. Римскіе зановинки на этома случав считають желу въ правв обратиться из защите закона 187). Но вто не знесть плодовъ этой защити для подчиненныхъ? Клименть Александрійскій представляєть намь обращили милосердія и заботивности рименихъ госпоръ въ несчаствънъ детямъ своихъ рабовъ. "Современныя матроны, говорять онъ, выпарыливають цыплять съ истинес-материнскими заботами, но приказывають поднидывать дётей (рабовъ), которыя родится въ жив домв" 188). Отепь и могь раба не имъщ права опроведать свое дитя, если его, по вояв госполнев бросали на произволь судьбы, если его продавали, если ого уродовали, если его безчестили и унимели различными способами. Иламгъ говорить съ горькой проніей: "Отцомъ нельзя быть, есля ты рабъ". Въдное созданія, рабъ не можеть выназывать отеческить чувствъ. Рождая катей невольнита никогда не могае изденться видеть ихъ овободными, еслибы и сама получила свободу. Мы говорили выше, что нередно.

<sup>186)</sup> Cuesoaa, Bb Digest. XXXII, III, 42, § 2.

<sup>101)</sup> Maiano, Dig. XXIV, III, 81, § 4.

<sup>100)</sup> Kaum. Asenc., Paedag. III, 4.

непременнымъ условіемъ для личной свободы матери было рожденіе трехъ мальчиновъ-рабовъ, которые и ноступали въ пользу господина. Случалось, что освобожденная по завъщанию раба раждала въ то время, когда завъщаліе не было утверждено и ея дитя, по римскимъ законамъ, оставалось въ доме господена 189). Мать, увидъвшая зарю свободы, такимъ образомъ испытывала еще сильнайшую скорбь, вида свое дитя въ работва, которое въ будущемъ развратить его въ ея большому горю. Надгробныя надписи представляють въ этомъ случавди всянаго выслящаго обширное поле для размышленій. Воть надгробіе, въ которомъ говорится, что старики-отпущенники выхдопотади освобожденіе своимъ дътямъ у прежнихъ господъ: вотъ другая надпись говорить, что дети выкупили своего отца и съ наивнымъ самовосхваленісмъ доносять, что они въ теченіе 25-ти леть кормили своими трудами старика отца: тамъ братъ выхлоноталъ или лучше свазать вымолидь свободу своему брату 190). Сполько въроятно, радости испытывали эти простые дюди, достигшіе съ невъроятнымъ трудомъ цван своихъ пламенныхъ желяній!

Намъ понятна будеть вся напряженность желеній этихъ бъдняковъ, ногда мы вспомнимъ состояніе этихъ неочвотныхъ созданій въ дом'я господъ ихъ. Пливій называеть рабовъ отчалиными. Дийствительно, жизнь древиню раба была непрерывнымь рядомь страданій, способныхь довести человника до отчання. Какъ въ греческомъ аду были различныя степены мученій, такъ и между рабани были люди и просто несчастные и несчастныйще. Самые жалые изъ рабовъ-- это ть, которые по опредаление свояхъ господъ осуждены на вжимую неволю. Господа инопа доводили свою метительность до такой стерени, ято даже въ своихъ предсмертнымь завищанить обазывали своимь, дасардивност никогда не повобождать инкоторыхъ нас ихъ рабовъ, жинвинкъ несчастіс навлечь ихъ ливиъ 101). Рабы этого разряда обынаевенне посылались въ отпаленную деревню для обработки земли; они шли за плугомъ скованные жельяными напами не рукамъ и ногамъ, лицо ихъ было вавлеймено валенымъ жельзомъ, по окончанія

<sup>101)</sup> Modecmuns, BE Digest. XL, VII, 9, § 2.



<sup>100)</sup> Benyaeu, Dig. XLII, VIII, 25.

¹⁰ У Орелан, надписи 2090, 3004, 3005, 4355 и д.

фаботы ихъ запирали въ эргастулу. Эргастула-припкая подземная тюрьма освъщенная сверху множествомъ узкихъ небольшихъ -отверстій, въ которыя едва ли можно просунуть руку 192). Въ нейто содержались рабы, дурно намормленные, плохо одътые, подверженные полному произволу управляющаго. Господинъ соверчисеню вабываль объ ихъ существовани, у нихъ не было надежды испросить у него помилованія. Другіе рабочіе рабы посылались на ваменоломии и въ рудники; жизнь этихъ последнихъ едва и не была еще несчастиве, чвиъ жизнь рабовъ земледъльцевъ, эти по врайней мърв работали на воздухв, а тв иногда не имъди понятия о дневномъ свъть, работая весь день въ сырости, во тымъ, и въ душномъ заразительномь воздухв. "Я видываль, говорить при пробуждени рабъ-рудокопъ у Плавта " 193). на картинахъ изображение адскихъ мукъ, но то мъсто, куда я пойду сейчасъ, не нартина, а настоящій адъ. Тамъ все тедо, жавъ будто разрывается отъ непомърныхъ трудовъ и утомленія. Точно также глубоко несчастенъ быль рабъ посланный господиномъ на мельницу, молоть тамъ муку пока не умреть. Вотъ какъ Апулей описываетъ страданія мельничныхъ рабовъ. "О, боги! что это за бъдные, что это за жалкіе дюди! У нихъ все твло баатрово и исполосовано ударами бичей; рубища покрывають спины втихъ несчастныхъ; невоторые изъ нихъ имвють только опоясанія неъ лохиотьевъ; у всяхь вообще одежда такъ ветха, что чрезъ ся проражи видно нагое твло. У нихъ клеймы на дбу; головы обриты, ноги привованы въ общему кольду, тыла обезображены, въки разъедены дымомъ, воспадены отъ недостатка воздуха, тьма лишила ихъ глаза зрвнія; накъ атлеты они осытаны солью и мучной імалью « 194). У Плавта есть грустное описаніе работы невольника, такое же звучное, полное горести какъ терцеть Данте; "Плачуть несчастные невольники повдая свою полинту; стоих стоить оть ударовь бичей и оть авона цвпей; жожа живыхъ людей похожа на разорванную кожу убитыхъ быжовъ". Участь дворовыхъ рабовъ была относительно лучше рабовъ, назначенныхъ работать вдали отъ своихъ господъ. Здесь

<sup>100)</sup> Y Maunia, Hist. nat. XVIII, 4.

<sup>493)</sup> ILiaems, Captivi V, IV.

<sup>114)</sup> Anyseu, Mem. IX.

рабы по врайней мере имели иногда отдыхъ, хотя эти праздники рабовъ отличались всеми безобразіями, въ которыхъ проявлялись всв грубые животные инстиниты человеческей природы. Господа, говорить Валконъ 195), не старалось ни правильно направить, ни удерживать въ предвлахъ эти животныя стремленія будучи увърены, что рабы, потративъ свои силы на эти грубыв удовольствія, заглушать въ себв инстинктивное, но не отразимое стремленіе къ свободъ". Рабы же бросались въ развратъ и въ оргіи очертя голову, чтобы на время забыться отъ грубой. и непривлекательной действительности. На двухъ надгробныхъ надписяхъ римскихъ рабовъ мы находимъ следующія надинси: "Бани, вино и любовь ослабляють наше твло, но заставляють насъ жить " гласить одна надпись надъ могилой раба 198). Другая надпись свидътельствуеть о грустномъ разочарованія, объ обманутыхъ надеждахъ бъдной невольницы. Fortuna spoudet multa multis, praestat nemini. Vive in dies et horas, nam proprium est nihil. r.-e. "Фортуна многимъ сулитъ многое, но не дветъ ничего. Живи день за днемъ, наслаждайся настоящимъ часомъ. У насъ нътъ ничего своего " 197)! Само собою разумвется, что разврать, которому такъ охотно предавались рабы, отуплять болве и болвеихъ неразвитыя способности. Довести раба до состоянія животнаго было въ интересахъ древнихъ господъ: "Рабы боле другихъ умные, замечаеть сельскій хозяннь Колумелла, бывають самые дурные рабы". Катону нравилось, если его рабы вогда неработають, то проводять время во сев; сондивые рабы самые спокойные 198). На самомъ дъяв эта апатія рабовь, икъ пассывность, ихъ наклонность къ разврату были япшь разнообразными формами, въ которых проявлялось ихъ отчание. Мы, говорить лучтій изъ господъ древняго міра Сенека, по необходимости должны польвоваться услугами людей плачущихъ и насъ провлинающихъ \* 320).

У нъкоторыхъ рабовъ это отчаяние выражалось въ полномъ презрънии смерти, они такъ были обременены рабскимъ состоя-



<sup>191)</sup> Haasma, Asinaria I, 1, 20-23.

<sup>134)</sup> Bassons, Hist. de l'esclavage. dans l'antiq. T. 1, p. 331.

<sup>197)</sup> Opeanu, 4816 Balnaea, vina, venus corrumpunt corrora nostra, sed vitamfaciunt.

<sup>198)</sup> Ганценъ, № 6284.

<sup>199)</sup> Ceneka, De tranqu. anim. 9.

ніемъ, что искали наказаній и встрічали смерть какъ жеданную награду. Извістенъ геронямъ Эпиктета, раба отпущенника Эпафродита. Господинъ забавлялся тімъ, что крутилъ ногу Эпиктету: "ты сломаень ее" сказалъ Эпиктеть. Нога дійствительно переломилась. "Не говорилъ я тебі произнесъ хладнокровно стоикъ. Говорять, что одного раба обвиняли въ убійстві, рабъ не нанашель нужнымъ оправдываться и подвергся смертной казни. Чрезъ нісколько времени явился тоть человінъ, котораго считали убитымъ 200). Одинъ рабъ хотіль біжать отъ своего господина и для этой ціли пошель вонъ изъ города, но на дорогі передумаль и бросился въ воду съ моста 201). Въ извістномъромані Апулея, у повара похитили часть жаркого, и онъ повівсился 202).

Какое же утышение несчастному рабу подаеть древняя философія? Благородный изъ господъ Сенека даетъ своимъ бъднымъ друвьямъ humilibus amicis совътъ исвать свободы въ смерти, прекращать отраданія самоубійствомъ. Этоть же совіть не однемъ невольникамъ, но и наложницамъ, рабамъ своихъ господъ, положение которыхъ въ въкъ Тиберія, Калигулы и Нерона была длинною ценью мученій. "Поднимите ваши вво. ры, говорить онносоов, и вы найдете конець вашимъ мукамъ. Воть пропасть; чрезъ нее можно достигнуть свободы. Воть море, рвка, нолодны, въ глубинв ихъ свобода. Вотъ дерево съ нвсколькими ветвями, лишенными листьевъ, засохшее, въ его ветвяхъ вы найдете свободу. Вотъ ваше горло и сердце, произите ихъ и вы отыщете свободу. Если эти способы смерти для васъслишкомъ ужасны, требують большой смълости и особаго запаса силь, то найдутся болье легкіе епособы достичь свободы. Вы можете отпрыть всв жилы въ вашемъ твива 203). Какимъ холодонъ наполняють душу совъты философа: для него неть надежды на будущую мизнь, ноть никакой опоры и утошенія въ несчасти. Но иногда совъты Сенеки такъ усердно примънялись въ двлу рабами, что господа оставались безъ рабовъ и разо-

<sup>200)</sup> Валерій Максимь, VIII, IV, 1.

<sup>261)</sup> Y. 15 Mians, Digest. XXI, 1, 17, § 5.

<sup>202)</sup> Anyaen, Metam. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2003</sup>) Сенека, Cons. ad Marciam. 20.

рялись. Въ домахъ нъкоторыхъ богачей по временамъ разыгрывались цълыя эпидеміи самоубійства. Тщетно законы предупреждали эти впидеміи, пользы не было. Даже сами рабы старались насколько можно уменьшить число жертвъ самоубійства. Уставъ одного погребальнаго общества въ Ланувіумъ, какъ гласитъ древняя надпись, отказываеть въ погребеніи самоубійцамъ своимъ членамъ. Quisquis ex quacumque causa mortem sibi asciverit, ejus ratio funeris non habebitur 204).

Иногда отчанніе доводило біздныхъ рабовъ до сумасшествів Дигесты говорять о сумасшедшихъ рабахъ содержавшихся въ домахъ богачей, которыхъ постепенно или продавали по назвой цінів или же освобождали. Какая жалкая насміння надъ человічествомъ! Раба освобождали тогда, какъ онъ сходиль съ ума-

Причиной сумасшествія, конечно, были болье всего нравственныя страданія рабовъ. Исходя изъ подоженія, что рабъ не долженъ имъть своей воли, а подчиняться вполна воль своего господина, что онъ не додженъ считать безчествымъ то, чего не считветь безчестнымъ его господинь, господа древняю міра еще ужаенве терзали своих рабова правспиенно, чвив физически. У древнихъ было обывновенно дъломъ барышничать развратомъ своихъ рабовъ. По процессу Соссіана императоръ Діоклетіанъ писаль ему 205): "Чтеніе твоего процесса доказало намъ твою развратную жизнь, но такъ бакъ ты посагадъ иселючительно на стыдивость твоихъ рабынь, а не свободныхъ, ты избъть. законнаго взысванія, хотя репутація твоя и пострадала". Такимъ образомъ законъ не защищадъ рабынь отъ надлаго распутства ихъ владвльцевъ. Ихъ прасота служила доходной статьей для ихъ господина, причемъ це принимались во внимание ни желаніе ихъ сохранить цвдомудріе, ни желаніе вести честную семейную жизнь, ни ихъ заслуги предъ господами. Всякій новый господинъ могъ ихъ продавать на разврать. Потому въ древнихъ завъщаніяхъ встрачались распорященія завъщателей, запрещавшихъ своииъ душеприкащикамъ продавать из развратъ извъстныхъ рабынь (neprostituatur) 204). Многіе паъ этихъ несча-



<sup>204)</sup> Ганценъ, № 6086.

<sup>206)</sup> Діоклетіань, Cod. Theodor. IX, IX, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup>) Папишань, Digest. XVIII, 1, 36.

стныхъ рабынь проститутовъ освободившись вели примърную жизнь и вынюдши за мужъ умъли воспитывать въ своихъ сыновьяхъ честныхъ дъятелей, а въ дочеряхъ примърныхъ матерей семействъ <sup>207</sup>).

Но не завидно было положение рабыни въ Римп, если она и добивалась освобожденія. Если она не выходила за мужь за подобнаго себъ отпущенняка, то она неминуемо должна была погрувиться въ тоть же разврать, отъ котораго бъжала. Ремесло -свободной работницы было неизвъстно въ древнемъ міръ; съ другой стороны законъ не поставлядь никакихъ гарантій въ ващиту честного имеси отпущенияцы, онъ только умель защитить римскую матрону. "Рабство и его послъдствія, говорить. Алларъ, нелакали свою власть и на эти бедныя существа, въ слубинъ своей души добродътельныя, честныя, чистыя; язычество презирало ихъ моральныя страданія, оно не хотьло слышать ихъ воплей отчаннія « 208). Римскіе писатели и между ними несравненный Цавтъ сохранилъ намъ въ своихъ комедіяхъ нъсколько трогательных сцень, гдв эти несчастныя существа вывазывачотъ свою нъжную, истинно женственную натуру, которую не могло испортить долговременное рабство. Послушаемъ разговоръ двукъ отпущенищъ ихъ цъломудренныя мечты. Въ комедін Плавта "Кастеллярія" мы видимъ следующую сцену. Разговоръ ведуть Гимназія и Силенія. Гими. Что ты такъ печальна добрая Силенія. Ты позабыла улыбку. Что значить эта небрежная прическа, эти глубовіе вздохи, эта бледность лица? Силен. Я страдаю, сердце мое разрывается, моя душа печальна потому въ монхъ главахъ печаль, я больна. Но съ моей стороны нельзя не почесть безуміемъ мою печаль. Гими. Затан въ твоей груди свое безуміе, не давай ему высказываться. Силен. Но оно само вырывается изъ сердца. Гими. Какъ изъ сердца? У тебя есть сердце? У меня такъ нътъ сердца, да если люди говорятъ правду, то ни у одной женщины нътъ сердца. Силен. Если у насъ есть сераце, такъ у меня сераце страдаеть, если изть сераца, то это ничего не значить, я все-таки страдаю. Гими. Эта женщина непремънно любитъ!... Сил. Мое заблуждение, мое безумие



<sup>&</sup>lt;sup>201</sup>) Валерій Максимъ, VI, 1, 6.

<sup>200)</sup> Hoss Assops, Les esclaves chrétiens. crp. 182.

приноситъ мив страданія. Я желаю на сколько возможно всегда любить одного человъка и ему посвятить всю мою жизнь. Гими-Оставь это. Это преимущество принадлежить однимъ матронамъ. Да, Силенія! это такъ" <sup>209</sup>).

Я останавливаюсь на этомъ, чтобы выбраться изъ этого "болота роскоши, невоздержанія, недовольства, гдѣ валяются, какъ въ грязи, въ сластолюбіи, гдѣ слышны звѣрскіе крики, гдѣ страсти нашли себѣ логовище, куда нельзя войти, чтобы не по-тонуть, поставить ногу, чтобы не поскользнуться, нельзя омыться, чтобы не загрязняться, и надъ которымъ носится нечальное воркованье горлицъ", какъ говоритъ св. Амвросій Медіоланскій вібу. Побѣдныя пѣсни приближаются, они заглушать вэдохи. Оъть со-крушится и эти страждущія души будуть избавлены зії).

Z.

<sup>200)</sup> Heasma, Cistellaria 1, 1, 55-80.

<sup>210)</sup> Cs. Amspocia, Hexamen. III, 1.

<sup>\*\*\*)</sup> IIc. CXVII, 7.

## вопросы и событія

**ІНЕСТИДЕСЯТЫХЪ ГОДОВЪ И ОТНОШЕНІЕ КЪ НИМЪ МИТРОПОЛИТА ФИЛАРЕТА\*.** 

## 2. Вопросы и событія 1864—1867 г.

Мивнія и отзывы митрополита Филарета, писанныя въ 1864— 1867 годахъ доставляють особенно обильный историческій матеріаль. Въ это время, кромъ различныхъ вопросовъ, вызванныхъ потребностими и условіями нашей церковной и общественной жизни, возникли требовавшія заботливаго вниманія высшаго духовнаго начальства движенія англо-американской перкви къ слиженію съ православною и важныя событія въ придунайскихъ княжествахъ.

Изъ вопросовъ нашей церковной жизни вопросу о расколъ посвящено не мало бумагъ, писанныхъ святителемъ Филаретомъ въ послъдніе годы его жизни. Въ половинъ шестидесятыхъ годовъ расколъ становится предметомъ особенно заботливаго вниманія нашего правительства. Въ это время учрежденъ былъ особый комитетъ для пересмотра и составленія новыхъ законовъ о раскольникахъ, появились проекты относительно организаціи раскольническаго общества, въ основъ которыхъ лежала мысль признать расколъ законно существующимъ обществомъ, предоставивъ послъдователямъ его различныя гражданскія права, приставивъ послъдователямъ его различныя гражданскія права, при-

<sup>\*</sup> См. сентябр. внижку «Православнаго Обозренія» за 1889 годъ.

надлежащія всемъ членамъ государства. Не излагая подробнообширныхъ мивній митрополита Филарета по раскольническому вопросу, которыя один могутъ быть предметомъ особой статья, ограничинся здась указаніемъ накоторыхъ мыслей святителя, характеризующихъ отношеніе его къ правительственнымъ предположеніямъ относительно раскола. Святитель Филареть рашительно высказывается противъ мысли о составлении новаго закона о раскольникахъ. Въ своемъ мивніи по предположеніяхъ къ составленію новаго закона о раскольникахъ, писанномъ въ 1864 году, свазавъ, что вепрачный усправ травительства къ ослабленію раскола не мало зависвль отъ того, что сін не было постоянны и часто парадизировались повровительствомъ расколу, онъ говорить: "думають, добно издать новый полный законъ для руководства раскольныниковъ, какъ подданныхъ, и администраціи, какъ правительственнаго органа". Если находять настоящее положение раскола аномальнымъ, то предполагаемымъ закономъ не готовять ли новое аномальное положение? Для чего новый законъ для раскольниковъ "какъ поданныхъ? Существуеть законъ для всекъ поданныхъ: развъ онъ не простирается на распольшиювъ? Развъ раскольникамъ, какъ подданнымъ, нуженъ иной заковъ, неслодный съ закономъ для всехъ подданныхъ? Разве для подданныхъ въ государства должны быть два различные закона, одинъ для подданныхъ нераскольниковъ, а другой для подданныхъ раскольниковъ? Предполагаемое новое законодательство о раскольникахъ и ихъ администраціи не поведеть ли къ тому, что почитавшееся вчера незыконнымъ сегодия будеть названо законнымъ, и что люди, воторыхъ вчера церковь и государство вочитали лжесвященнивами, сегодня, въ глазахъ госудярства, будутъ законными священниками, между темъ, какъ въ глазакъ цереве будуть оставаться яжесвященниками. Будеть ин это последовательно, стройно, сообразно съ чистыми началами нравственности и съ достоинствомъ правительства? И есть ли необходимость доходить до сего? Въ Англіи съ нівкотораго времени существуеть расколь првингіань, который устроннь себь особую ісрархію, съ наименованиемъ высшихъ ея степеней апостодами и пророками. Находило ли тамъ правительство нужнымъ дать сему расколу новый законъ, дать оффиціальный харантеръ его администрацін, привнять его авостоловь и пророковь, какъ совершившійся фанть <sup>1</sup>). Сколько въ разныхъ государствахъ разныхъ ересей, расколовъ, самочинныхъ сборищъ, сектъ? нишуть ли для каждой изъ нихъ полный заковъ?

"Государство и господствующая церковь должны быть, по возможности, во взаимной гармоніи: и потому нужны законы, которые бы устрояли и поддерживали сію гармонію, охранням и защищели церковь. Для раскольниковъ, собственно, въ ихъ пользу, нуженъ одинь законъ, что ови не преслъдуются за мивніи ихъ о въръ; и сей законъ въ Россіи уже существуетъ.

"Сін размышленін привывають вниманіе къ следующимъ вопросамъ: нужно ли писать для раскола новый полный законъ? Если нужно оказать расколу более снисхожденія, нежели оказываемо было донывъ, то не довольно ли только вычеркнуть нъкоторыя строки изъ законовъ, постановленныхъ для укрощенія раскола, съ осторожностію, чтобы это не было вредно для православія?

"Извъстно, что въ заботъ правительства о раснолъ не маловажное значене имъетъ численность онаго. Это орудіе, которымъ расколъ искусно пользуется, чтобы возвысить свое значеніе й предъ правительствомъ и предъ тъми, которыхъ онъ привлечь въ себъ желаетъ. Трудно опредълить число его: но, безъ сомнънія, онъ много преувеличиваетъ, когда возводить число свое до 11,000,000 душъ. Это значило бы, что православ-

<sup>1)</sup> Ревнителями свободы и правъ раскольниковъ часто высказывалась мысль, что правительство должно признать расколь, какъ существующій фактъ. Относительно этого митрополить замвчаеть: «Съ некотораго времени вошло въ употребление не мало выражений, которыя изображають предметь не просто, а искусственно; и поражая блескомъ не вдругь дають опредванть, какая въ нихъ заключается сила. Въ положении раскола некоторые видять «странное явленіе, непризнаніе 200 летъ существовующаго факта». Полно такъ ли это? Кажетси, правительство смотрить на расколь, какъ на существующій факть, когда оно говорить въ законахъ, напримеръ: местныя полиціи обязаны вести именные списки о раждающихся и умирающихъ раскольникахъ, и о числе ихъ представлять ведомости ежегодно гражданскому правительству. Итакъ, если говорить точнее, правительство признаетъ расколь, какъ существующій фактъ, но какъ фактъ существующій незаконно, потому что расколь вообще существуетъ чрезъ нарушеніе законнаго послушанія православной церкви, не празнаетъ же правительство не фактическое существованіе, а только законность раскола» (760).

ныхъ только въ четыре раза съ половиною болъе, нежели раскольниковъ. Московская епаркія есть одна изъ тъхъ, въ которыхъ расколъ многолюденъ. Духовенство не тантъ раскольниковъ и объ отпадающихъ отъ православія, по мъстномъ увъщаніи, доносятъ. Но въ московской епархіи православныхъ въ восьнадцать разъ болъе нежели раскольниковъ. Посему достойно внимательнаго соображенія, будеть ли полезно для государства, если новый законъ о расколъ сдълаетъ пріятное внечатлъніе на денятнадцатую долю населенія московской губерніи, а напротивъ на восьнадцать долей населенія непріятное впечатлъніе" (760).

Выходя изъ того основнаго положенія, что повазывать чрезмарную терпимость зду, значить подавать ему оружіе противъ добра", святитель Филареть рашительно высказывается противъ предоставденія раскольникамъ различныхъ правъ, допуская только лишь такія послабленія въ пользу раскола, которыми не нарушались законы, постановленныя для охраненія православія. Въ 1864 году, по высочайшему поведенію, на разсмотреніе митрополита Филарета представлены были журналы комитета по дъламъ о раскольникахъ. Препровождая 1 іюля графу В. Н. Панину свое мивніе о предположеніяхъ комитета, святитель писаль: "вопросъ о опредъленіи правъ раскольниковъ, по моему мизнію, есть вопросъ неточно поставленный. Права въ православномъ государствъ принадлежатъ православному христіанину и върноподданному. Выступающій изъ послушанія православной цервви, подобно кавъ отступающій отъ обязанностей върноподіанства, болве или менве теряеть права, или подвергаеть себя ограниниченію правъ, а не пріобрътаетъ какихъ-либо правъ въ своемъ незаконномъ положении. Посему вопросъ долженъ предлежать не о правахъ раскольниковъ, а о возможномъ уменьшения твхъ въ общихъ правахъ ограниченій, которымъ раскольники подверган себя, и подвергнуты законами, выступивъ изъ законныхъ отношеній къ православной церкви. Такимъ образомъ дъло идеть не о томъ, чего раскольники могутъ требовать по праву, а о томъ, что государственная власть можеть дать имъ, по своему духу терпимости и свободолюбія" (759). Держась этихъ мыслей святитель Филаретъ строго вритически разбираеть различныя предположенія комитета, какъ-то: о бракахъ раскольниковъ, о распольникахъ иконописцахъ, о раскольническихъ училищахъ, о часовняхъ и молельняхъ, о исправляющахъ требы у раскольниковъ и др., появнывая неудобоисполнимость и вредъ для правеславія однихъ предположеній, въ другихъ дѣлан такото рода изм'вненія, въ которыхъ терпимость къ расколу соединалась съ охраненіемъ православія.

Въ ряду различнымъ предположений относичельно распола заслуживаеть особеннаго вниманія предположеніе объ учрежденія единовфрискате епископетва. Въ 1864 году оберъ-прокуроръ Св. Синода А. П. Толетой въ предложени Св. Синоду метяснить, что въ всеподанивниемь государю императору доплик министра внутренимить крать но раскольническому вопросу заключались стедующіе два пункта: 1) на нанахъ основаніяхъ могло быть распространено и развито, допущенное уже у насъ, начало танъ называемаго единовърія, и на натихъ условіяхъ могло бы совершиться возсоединеніе сектаторовъ съ православною перковью. 2) Не полеэто ли было бы возстановить существовавшій еще въ двадцатыхъ годахь настоящаго стельтія обычай, по которому допускалось совершеніе браковъ раскольниковъ въ православныхъ церивахъ, безъ отобранія отъ нихъ навихъ-либо повазаній на счеть ихъ веропсповеданін в безъ истребованія обязательства на счеть дальнийшей примедлежности из православію ихъ самика или ихъ дагей. Въ доплава министра, какъ ножно видъть изъ мизнія мигрополита Филарета, поставивием вопросъ и объ единовърческомъ епископъ. Въ пользу учрежденія единовърческаго епископотва высказался и одинъ изъ православныхъ преосвященныхъ 2) (775). Въ доне-

<sup>2)</sup> Секретнимъ указомъ Св. Синода отъ 6 апреля 1864 г. требовалось отъ епаржлальнихъ архіереевъ соображеній по содержанію предложеннихъ оберъ-прокуромъ Св. Синода двухъ пунктовъ по раскольническому вопросу. Въ отвітахъ одного преосвященнаго на указъ Св. Синода высказивается мисль, что можно дать единовізриамъ особаго епископа, который бы служних только въ нахъ церквахъ. На это митрополить замічаетъ: «это противно церковнимъ правиламъ и вредно. Совершенное выраженіе соединенія членовъ церкви въ ем единстві есть совокупное пріобщеніе тіла и крови Господней. Первая степель отлученія отъ церкви есть отлученіе отъ сего. Итакъ учредить единовізрческаго епископа, который бы не сообщался въ литургіи съ прочими православними епископами, значило бы учредить расколь. Это значило бы вести единовізрневь отъ единства къ разділенію и угождать даже тімъ, которыхъ составитель отвітовь называеть злыми» (775) Въ отвітахъ преосвященнаго высказываются соображенія странняя,

## HPAROGRAPHOR OBOSPSHIR.

семи Св. Синоду 15 мая 1864 года, съ изложениемъ соображеній по содержанію предложенных оберъ-прокуромъ Св. Синода двухъ пунктовъ по раскольническому вопресу, святитель высказываеть, что неблаговременно и не надежно было бы номышлять о епископствъ единовърческомъ. Раскольническія ученія, инсаль онъ, на соборъ 1666 года неправильными признали не только россійскіе архіерен, но и восточные патріархи. Посаму. при учрежденім едиковірческих церквей, не съ строгою осторежисскію поступлено было въ томъ, что сіе рашене безъ совъщанія съ восточными натріархами. И раскольническая китресть не преминуль симъ воснольвоваться, усиливаясь посему подвергнуть, сомивнию синодальное определение, и не безъ усвъза въ своемъ кругу. Тъмъ бодъе нужно споленіе съ восточными патріархами по вопросу объ открытіи единовірческаго енископства. Но такое споцьеніе весьма ненеденно. Мивнія н притиванія русских раскольниковь така своєобразны, и для недознавшаго ихъ на дъл сгранны и непонятны, что едвали межно ожидеть, чтобы въ озношения въ нимъ и въ единоварию восточная ісраркія стала на одну точку арвнія съ россійскою пераркією, а отъ разногласія съ оною темъ болье нужно остерочься, что уже и теперь сирогія возаржиія греко-восточной менени и синеходительныя возорбиія ресеійской цереви на изкоторые предметы (напримъръ, обливательное прещеніе), и же торые стараются обратить въ раздоръ и разделеніе.

Но еслибы учрежденіе единовърческаго епископотва и оказалось вовможнымъ: око, можеть быть, небезполезно было бы, и притомъ въ ограниченномъ видѣ, тогда, когда единовъріе въ Москвъ получило было новый степень силы, чрезъ устроеніе единовърческихъ церквей на рогожскомъ и преображенскомъ владбищахъ; и когда единовърческое епископотво могло быть употреблено для отраженія начинавшагося вліянія заграничной

напр. произнести провлятие на употребляющих табакъ. «Употребление табакъ, писалъ святитель Филаретъ, есть роскошь, неестественная и безразсудная. Но съ какою совъстию епискоиъ произнесетъ провлятие на употребляющихъ табакъ? Развъ провлятие есть игрушка, которую можно бросить, куда вздумается? И у раскольниковъ нынёшнихъ нельзя вислужиться подобникъ провлятиемъ. Они сами употребляють табакъ и остаются въ расколъ» (775).

лжејерархів. Не сія благовременность уже прошла. Теперь едимовърческое епископство вмъсто пользы принесло бы вредъ. Теперь единовърческое епископетво не привлекло бы уважительнаго вниманія раскольниковъ. Ихъ вниманіе поглощено, н нужды ихъ, котя кое-какъ, удовлетворены разсыпанными среди нихъ джеерхісрении и джеовященнявами. Единовърческое епископетво, при настоящихъ обстоятельствахъ, безобразно пресвию бы предвам епархій. Въ одной деревив, одинъ дворъ принадлежаль бы въдомотву обще-православного еписиона, другой единовърческаго, третій яжеепископа. Не трудно понять, къ какимъ сіе повело бы вапутанностямъ и безпорядкамъ" (752). Свититель Филареть находить коудобнымъ учреждение единовърческого епископотва и на томъ основания, что въ этомъ раскольния посившили бы найти подкрышение своего проекта, который ходвять у некъ по рукамъ и которымъ они покущались прельстить единовърцевъ.

Ожновременно от правительственными предположеніями относительно организаціи распольническаго общества появились ча--стные, исключительно въ интересахъ раскола соотавленные проекты объ обравование раскольнической церкви. Въ рукахъ свя тители Филарета были два танихъ проекта, изъ которыхъ одинъ составлень неизвъстнымь и, какъ догадывался святитель, не раскольникомъ, а постороннимъ дъятелемъ, другой назанснимъ жупцомъ Петровымъ. Относительно перваго проекта, въ которомъ выражалось желаніе, чтобы православная ісрархія рукопедожила трехъ епископовъ старообрядческихъ, а эти рукополагали прочихъ, чтобы старообрядческая ісрархія была невависима отъ Св. Синода и чтобы правила единоварія 1800 года были управднены, святитель замъчаеть, "что въ немъ прокрадывается дъйствіе скрытыхъ орудій подземной европейской революціи, которан навъ покушается разстроить и разделеть Россію отторженініемъ Польши, Малороссін, и проч., такъ покушается болье и болже разстроить въ Россіи единство религіозное, которое пренятотвуеть ся разрушительной работь" (752). По поводу проекта купца Петрова, которымъ полагалось изъ попевщины, безагоповщины и даже единоварія образовать старообрядческую щерковь, въ независимою іерархіею, съ постояннымъ синодомъм повременными соборами, составляемыми изъ духовенства и

Digitized by Google

750

мірянь, митрополить писаль два нисьма, одно министру внутреннихь двять Валуеву, другое въ оберъ-провурору Св. Синеда Ахматову. Въ этихъ письмахъ святитель высказываетъ, что предпріятіє Петрова требуеть бдительнаго вниманія и двітотвованія правительства потому особенно, "что Петровъ усиливаетсяпрельстить своимъ проевтомъ московскихъ единовърцевъ, и отвлечь ихъ отъ единства съ православною церносью, и на трехъ няк четырехъ наъ никъ уже подвіствовало его вліяніе, съ унвреніємъ, что проевту его благопріятствують вначительнага лица. въ Петербургъ" (772) 3).

.Снасходительное отношение из разколу правительства и значительных вида Петербурга побущало святителя Филарета настанвать на употребление охранительных вибръ въ пользу госнодствующей православной церкви противъ раскола и въ мизніякъ, писанныхъ по поводу нівкоторыкъ событій, происходившихъ въ раскольническомъ мірв въ половинв шестидесятыхъгодовъ. На необходимость таникъ мъръ онъ указываеть въ митин объ освобождения взъ-подъ ареста лиць лжејерархів: Конова, Аркадія, Геннадія и другихъ, писанномъ 9 января 1865 года, и въ мижнін о нереселенія добруджанских распольниковъ въ Росейю, писаниемъ 9 сентября 1865 года. Въ последнемъ мизніи святитель между прочинъ писалъ. "Въ настоящее время для многихъ новыя благознучных слова: свобода върованія, заглушаєть старую етрогую мысль: ехраненіе върованія. Но соля въ государствъ евиая широкая свобода по необходимости ограничивается закономъ, охраняющимъ приость государства и безопасность мирныхъ. его членовъ: менъе ли необходимо, чтобы свобода върованія быле ограничиваема законами, окраняющими целость церкви и безопасность миримкъ ся иленовъ? Англів сеть государство, поторос дучие других уместь пользоваться свободою. Она имееть нескольно милионовъ, не распольниковъ, изминившихъ господствую-

<sup>\*).</sup> Въ письмать из наместнику навры Антонію интрополить говорить, что проентомъ Нетрова предьстились во многихь местака (IV, 1867). Въ текъ же письщахь находимъ любопытное указаніе на отношеніе жь раскозу ийкоторыхъ значительныхъ лицъ «светлейшій князь Суворовъ быдъ въ Москвейна обоихъ раскольническихъ кладбищахъ и одного раскольническаго попечителя поцеловалъ. Такъ опъ думаль вознаградить раскольниковъ за то, что, по его мифнію, ихъгонять» (1695).



ецей цервви, но римско-католиновъ, принадлежащихъ въ цервви, воторая древиве виглеланской, и отъ которой произоныв апрликанская. Но накъ она поступаеть съ ними? Напримъръ, до сихъ поръ они платять первовную подать во пользу господствующей въ государства англиканской церкви. Любители свободы варованія неоднократно пределжен въ парасменть отмъннъ сто поветь. Но охранителя церкви не допускали сей отмины. Воть что говорить Изравли въ своемъ возавания къ избирателямъ: "охраненіе національной церкви заключаеть въ себ'я водрось: принлини релегін долженъ ли быть влементомъ нешей политической -конституцін, должно ли государство быть освященнымъ и съ уничтоженість освященія, взывоющего къвысшень чувствань человъка, не превращается ли наша система управленія въ простую полицейскую спетему? Во всемъ этомъ я вижу только одно реввращение народовъ и падение царота». Я верю, что конституция будеть поддержана въ своихъ постановленіяхъ о перкви и государетив". Но болве ди Англін обязана Россія употреблять окранительцыя м'вры въ мользу господствующей православной цервви противь раскола? Здесь дело не о томъ, чтобы раскольники платили налогь въ пользу православной церкви, а только о томъ, чтобы они не расхищали духовного ся достоянія (814).

Охранительное направление святителя Филарета въ дълахъ. васающихся распола, имено перевесь нада темъ свободныма направленіемъ, которое сказалось въ правительственныхъ предподоменіявъ отнесительно распольниверь. Не святителю до конца жирим приходинось въ своихъ оффициальныхъ миријакъ увазывать на покровительство располу со отороны властей. Въ мизніл нъчто о вынъщнемъ положени раскола, писакномъ 12 января 1867 года, онъ говорить: "Сильнымъ оредствемъ для упрепленія раскола и для соврещения въ расколъ служить расколо-водителямъ распространенное убъедение, эти они пользуются покровительствомъ властей. Оди могуть представлять на сіе и доказательства. Взять быль простьящим въ свищеническомь облаченін; объявиль себя свыщенникомъ, и у него найдена священ--инческая на его имя грамота, подписанная архіспионопомъ Антонівмъ (неховымъ Андреемъ ДДуговинъ), со приложеніемъ аржісрейской мечети. Сукь оправладь сего престыщими и не посжулся лисаркісписької в оказави, что не было оказатальства распола. Мроковское евархіальное начальство представило по сему следующее соображеніе: еслибы престыннить или неховой назваль себя генераломъ и выдаль другому крестьянину натенты на званіе обицера, не осудиля бы его по закону? Не то же липреступленіе еделаль цеховой Андрей Шутовъ, когда назваль себя архісписнопомъ, и выдаль престынику грамоту на званіе священника? Но соображеніе сіс не уважено, и крестыннивыснокойно продолжаєть лисовищенотвевать, а Шутовъ лисоврхі-ерействовать.

Бълокриниций распольническій аменитрополять Кирнать прівышать вы Москву; эдесь лиссвищеннодыйствовать; собиральлиссоборы; всв это внали, если все сіе не находили незаконнымъ, по врайвей мере могли бы обратить вничаніс на то, чтоонь, пришель съ ложнымь наспортомъ. На сіе не обращене винманія. Но когла онь возвреммлоя въ Австрію, тамъ ого предадасуду за то, ито онъ двиотвоваль въ Россіи протива привославія н, вероятно только ввонкія оправдамія поногли ону избавитьсяотъ поживненняго преста. Русскіе раскольнини это внають, в удивительно ли, если они заключають, что руссий расколь въ Авотрін пресладуется, а въ Россін попровительствуется. Тоже вавлючение могуть русские раскольники выводить изъ того, чтоихъ лисархісров пользуются въ Россін церковнимъ правомъ, которато лешены православные врхісром, именно составлять соборы, которые и публичными двлаются чресъ печать. Не такъвъ Авотрін. Въ прошедшемъ году изпоторые изъ русской раскольнической лисісрарків покушались въ Вълокриния составить соберъ, но австрійское правительстве всятко арестопать ихъ иони принуждены были спастись ботствомъ изъ австрійскихъграницъ. Неумели пранославная русская церковь долина бытьболве обявана чушому неправославному правительству, нежельправославному и (871).

Въ 1865 году въ расколъ обнаружилось двименіе въ мользуправославія, особенно радостисе для такого ревнителя въръ, какимъ быль святитель Филареть. Члены раскольнической ісрар хім енисионы Пафнутій, Онуфрій, ісромонахъ Іоасафъ и архиді аконъ Филаретъ, послів неодновратныхъ бесіндь съ святичелемъ, ивънвили желаніе воссоединиться съ православною церковью. Извіщая объ этомъ оберъ-прокурора Св. Синода письмомъ 165 мая 1865 года, митрополить просиль представать желаніе упомянутыхъ лигь на благоуснотраніе Гесударя Императора и мопросить высочайшее соизволеніе, по присоединенія ихъ нъ правослевной церкви, причислить из духовному озенію, и фестричь въ монашество, или признать монашествующими (789). Приссединеніе членовъ раскольнической ісрархін, оъ высочайщаго сонзволенія, посл'ядовало 23 іюня въ тронцкой единовіврческой церкви. Святитель Филареть, принимавший такое горячее участіе въ этомъ дъл, быль снявно озабочень устройствень будущате быта присоединенных на распола. Въ письмъ въ оберъ-прокурору Св. Синова графу Толетому 28 іюня онъ выскавываеть мысль о необходимости устройства единовърческаго менастыря въ Москвъ, или близь Москвы. "Желательно, чтобы повнавине нотину православія отаралнов отпрывать оветь ся я другимъ, и особение твиъ, которымъ своимъ непревославнымъ служеніемъ удаляли отъ оной, и съ которыми удобиве, номени гув-либо съ другими, могуть войти въ сношенія, по случаю проминяв сношеній. И такъ ниъ нужно быть въ Москве, или близь Москви. Но единовърческого монастыря въ московской спархін изгъ. Они съ теснотою немащены теперь из насекральномъ Чукова монастыры, и не имыють нь близости единовырческой цериви, которая нушна в для шихъ, и для жхъ дъйствованія. Нужевъ шушской единоварческій монастыра, или по крайней вара, скига, близь Мосивы. Кака это савлать?—заботливо ищу разращене сего вопреса, чтобы причо епредвлительное представить на равръшение Святвищего Синода, оъ дереновениемъ надежды на высочанщее попровительство благочестивате Государи Императора, повровителя православной церкви" (798).

Мысль объ устройстве единоварческиго менастыри, удестоенная высочайщаго одобренія, осуществилось не скоро, встретивы на нути въ исполненію препятствія. Предполоменіє свичителя Филарета устроить единоварческій монастырь при преобраменскомъ богадаленномъ дом'я встратило неожиданное протяводайствіе со сторовы одного члена попечительнаго комитета человаколюбиваго общества <sup>4</sup>). Въ письм'я из высокопреосвященному Исидору 19 августа митрополить, изложивъ ходь дала по уст-

<sup>4)</sup> Записки о жизни и времени митрополита Филарета Сушкова. Стр. 243.



ройству единовърческаго монастыра, писаль: "Во ими ненарушимости высочейшихъ нев'елъній, во ими правды, во ими блага православной церкви, убъждаю ваше высочепреосвященство и досточтимыхъ сотрудниковъ вашихъ, спесифисствовать предпріятію единовърцевъ и дать единовърческимъ монашествующимътверцее стояніе для возсоединительного дъйствованія на блуждеювихъ вив спреительной ограды свитыя меркий (812).

Предпринятое съ начала лисстисскиться просторовъ пресбразование дуковно-учебныка заведеній продолжаво быть предметомъ заботливаето внеманія митроподять Филарета. Просеть устава духовныхъ семинарій, состевленный номитетомъ подъ предердательствомь преосвященняго Динитріл, встрітившій иного возраженій, по распоряженію Св. Синода, въ 1863 году быль равослень нь епархівльными врхісровив, от предписанісмы, чтобы по веномотранім сихъ подоженій комитела чрезь лиць извастныть опосня недагогическом одытностію представлено было ов. Свиоду заключение. Вы Морквы мастиче комитеть соотвелень быль подъ предобратовьствомъ Саввы, спископа можайскаго, изъ рентера семниарів Игнатів, протојересвъ: И. Н. Ромественскаго. И. Канустина, священивовъ: Зернова, Богослопскаго, Илегонова и Доброва. 1-го марта 1865 года запаючения Месковского номитета были представлены на резсмотрание митреполите Фидерете и вызвали съ его стороны не мало вамъчани. Въ этихъ вамътаніямь метрополить съ нівеоторыми предилложеніями вемитега не согдениется, другія допуснаеть съ огранционіями. Коначеть одобриль одногодніе нурсы въ освименіи. Митреполять на это замъчесть: "Дъю фоннетольное. Для пого мужно удвежть число наставниковъ и чесло учебныхъ комнать. Удобно ле это? Ор начала учрежденія семинарій нявшіе куром были годовые, ито и особразно съ дътовить ученіемъ, а высшіе, вошевшіе въ составъ нынъжнихъ семинарій, всегда были двуюдовые, что ж сообразно съ ученісиъ болье систематичесиямъ. Вліяніе наставника, ежегодно неремвидемого, на ученика не можеть бытвы тавъ глубово и сильно, какъ вдінніе одного наставника, продолжаемое непредывно два годе. При одногоднихъ нурсанъ мачин врошатся на нуски: при двультивкъ сохранаютъ болве систематической целости (844). Комитеть не одобряль въ новомъ уставъ то, что онъ смотрить на семинаріи, какъ на учрежденія,

въ состанъ спарківльного въдомогов, в не канъ св особую корпорацію ез принадлежащими ей правами. "Не ясло, замъчаеть митроподить, чего при семъ желаеть помететь. Того ин, чтобы семинарін были вырысны изъ епарківльнаго відемства? Того ли, чтобы онв состоили подъ непосредственных вражніська Св. Сапода? чли нода исплючительныма ваданіська академін? Того ли, чтобы ошь быцк не оть вого невависящими вориореціями, какъ наменніе универентаты. Того ли, чтобы аржісрей монве имвач удобстве банзно и постоянно неблюдать за воспитаціємь и приготовленіємь будущихь кандилоговь священ-CTRA, H TEORIS ONY HORIOCTARIANO CIMO TORINO BOSIAFATE DIRE на головы, которыя дредотавить ему ремикерская корпораца" (844). Комитетъ одобризъ педагогическіе совъты въ саминаріяхъ. По мивнію митрополита "это не свободно отъ семивнія. Вз нъвоторых светских училищахь замечено, что влиніе пенагосического совата парадизуеть начальника училища. Педагогическій совать можеть быть полеобиь, осен члены его винательно цебраны, немногочисленны, управлены въ своемъ дъйсивования точными правидеми". Митрополить предполагаль устроить въ семинаріять педагорическій советь на следующихь началахь: "Для выощаго руководительного сужденія о предметахъ в далахъ . учебной части, при семинарсномъ правленіе состоять недагогическій совыть. Цекагогическій совыть образуется чрезь присоединение въ члонамъ семинерского правления стариневъ наставмиковъ вемянерія и двухь или трехъ вивимихь часновъ маъ епархівльнаго духовенства" (844). Комететь предлагаль въ тремъ членомъ семинарокаго правленія присоскинить двукъ или трокъ вившних изъ епархіальнаго бълаго духовенотва. Митрополять находить, что этимъ мивліємь домитеть положиль на себя черту односторонности и пристрастія. "Канъ большая, часть членовъ комитета была изъ бълаго духовенства, то они и предложили вившияго члена въ семинарское правленіе, непремвило изъ бвлаго духовенства. Но если въ спархівльномъ городъ есть архиманарать для врумены, не принадлежащие нь осминарии, обрадованные, имъюще академическую степень, благонамъревные, то почему же не предоставлено мъстному усмотрънию избрать ман не избрать ихъ, но предварительно ствергнуты они, нанъ меснособные? Не потому ди, что не знають семейной живни?

Не между менашествующими бырають бывшіе прежде супруги и отны семействъ. Остается заключить, что идея монашества нодверглась опаль у комитета. Сей примеръ подветь причину онасаться, что есян три члена язъ бълаго духовенотна оъ подобимить одиностороннями расположением войдуть въ составъ озминарскаго правления, то они овоими голосами могуть ослабить силу и значение ректора, особение монашествующаге. Три вибления члене въ семинарскомъ правленіи могуть подавить вліжіє рентора. Одинь вившній члокь, внимательно избранный, можеть съ пользоно быть присоединень из осиниврокому правденір" (844). Комитеть думагь, что младиних членовъ семинарсваго правления отношения ихъ въ ректору лишають свободы суждения. "Это текъ, пешеть интропелять, ссин они маледущны и человеноугодивы: лиди честные и твердые не загрудиится свободно подать свой голосъ" (844). Комитеть не находияв нувнынь возмагать на ремтора мепременно преподавание какой-мибо науки. Митрополить наподить, что "ректоръ безъ васедры теряетъ вашную долю авторитета и влинія на наставниковъ и учениковъ. Ревгоръ и инспекторъ, не будучи иметаниками, предотавятся ученивать чъмъ - то похожимь на нелицейских чинованковъ" (844). Комитеть предполераль отибиять нолугодовыя испытація. Митронолить считаль это не нолозими, потому что ученику удобиве сообразиться, чтобы дать отчеть за полгода, а сообрасясь для полугодоваго отчета, онь облогчаеть приготовление въ годовому отчету. Комитеть предполагаль въ нользу духорных заведеній брать третью часть войх церковных докодоръ. По мевано митропедита, это можеть произвести неблигопріятире впечатачніе на прихожань.

19 марта 1866 года, не предложение неваго оберъ-прокурора Св. Синода граса Д. А. Толетаго, для преобразованія духовнеучебныхъ заведеній образовань быль новый номитеть подъ предобдательствомъ кісвекаго митрополита Ареснія наъ 4 духовныхъимиъ и 4 сертскихъ. Проситированные комитетомъ уставы были
препровождены на заключеніе митрополита москововаго. Въ декабръ 1866 года онъ при письмъ къ оберъ-прокурору представиль двъ заключен: в) изкоторыя сомивнія при чтенія проситаустава духовныхъ семинарій и б) начто къ проситу устава духовныхъ училиць. Въ этихъ запискахъ святитель выснавываетъ

очень немногія замічанія на просятированный устань. Уступая. потребностямъ временя, онъ допускаеть въ преднамъ семянарсномъ уставъ тъ существенныя измъненія, необходимость кого-DEIXT IDECHARAIACE MHOTEME E IDETONT ANGEME DARJEVERTO HOправленія. Текъ напримъръ онъ проектируетъ семинарское правленіе въ томъ самомъ видь, въ жакомъ положено. Высочайще утвержденнымъ уставомъ 1867 года. Въ закискъ о семинарскомъ. устава святитель высвемняеть, только болье подробне, напеторыя замінанія, которыя были нив высказавы на предродомонія московскаго комитета, какта то: протекть одногодницых курсовъ, противъ положенія, что ректоръ и имецекторъ не должиль нивть наобдры. Одно вамачание - нервое-ваправлено наотнатого положеная проекта устава, по поторому въ семянараю принемались дети изъ верхъ сосдовій. Это поломенію вижеть од ноложениемъ о питатахъ учащихся, нашется, было немалою причиною опассий, которыя вывывались новымь уставомъ 5), Отвосительно прівна въ семинарію дэтой нав всяхь сосдолій мипрополить писаль: дети духовнаго звалия инскоть то пренидацество, что съ малелитства следуя въ нервовь за отцами, лова:

<sup>5)</sup> Какъ это можно видеть изъ письма святителя Филарета къ высокопреосвященному митрополиту петербургскому Иседору 27 април 1867 г. «По вфроятнимь частнымь сведенимь Святейний Синодь занимается теперь новымь уставемъ семнарій. Простите, семи же угаримо, ктоби не сказать ского забоги, это забота не для меня. Себя могу обекзабочивать тамъ, что прееминцамъ меня. предоставаю вкущать плоды древа, которые вы посадите. Но ревность дома Божія, не дерзну сказать, сивдаеть меня; но горе мив, если къ ней безчувственъ я. Въ вазанской епархів на 200 душь мулла и на 1500 или на 2000 священникъ. Наддежало бы умножить число священниковъ: напротивы того не мало и существуюникъ вакансій не заняки. Печему? Всябдокніе нериольнаго числа ученикого въ сенимарін. По навісліями мих нікоторыми спархій (них многими слишать педьзя) духовенство въ скорби и опасении, прочитавъ предварительныя сведения о будущемъ уставъ семинарій. Государственною властію провозглашено, что духовенство бъдно и требуеть пособій; пособій не дано; и въ тоже времи духовенство видить уменьшеніе прежинть пособій для веспитанія своихь дітей, и требовавіє, чтобы оно своимъ видинениемъ учрендало нараллельные илассы при дуковиниъ училищахъ и самия училища для своихъ дътей» (883). Изъ писемъ П. С. Каванскаго видно, что новый уставь возбуждаль въ некоторыхъ опасенія темь, что открываль доступь въ семинарін всёмъ сословіямъ. «Что открыть доступь нач всихъ сослевій-это одна фраза, ибо идти въ сельскіе священники не много будеть екотниковъ», писань. П. С. въ уснокосніе брату. «Пр. Обеор.» 1888 г., XII.



оін учвотвують въ богослуженін, и постепенно входя въ сіс служеніе, пачиная отъ приготовленія кадела, выноса свічн и чтенія, такинь образонь съ наполітства нацитываются церковнымъ духомъ, и получають предрасположение въ церковной службъ, и ивкоторое знаконство съ нею. Двта другихъ сесловій придуть въ есиниврін консеко бого таких благопріятных предрасноложеній; не еще можно опасаться, что накогорыя, особенно нев оредняго и низимего сословій, особенно при нацевищемъ соотоянія общественной мравотвенности, придуть въ семинарін съ навынами неблагопріятными духовному званію. Если ме къ севершенному разръшенію, по крайней ивръ ка ослабленію сего сомивнія, полежно было бы из вышеозначенному правилу присоединить следующее примечаніе: при равкомъ достоянстве по испытанію, предпочитаются діти духовнаго званія. Посявднее вамбчаніе свитители касается правила проевта, которымъ назначались лекцін въ чась съ четвертью для вубка классовь. "Надобно, чтобы не было опаздываемо и немиогими минутами, чтобы довція не быле однивномъ поротка, и это для вмощихъ ниассовъ; а для низшихъ илассовъ, въ воторыхъ болье нужны повторенія, или отчеть въ предшествовавшемъ урокъ, нужна левція въ полтора часа" (869).

Въ записки: "начто въ проекту устава духовныхъ училища" митрополить не соглащается съ правиломъ, по которому съ должностью смотрителя не должно было соединяться другить должностей, допуская, что смотритель священникъ можеть соетоять при перкви имвющей болые одного священника и безприходной; съ правиломъ, по которому въ училищахъ небольшихъ не полагалось момощимка изъ бережливости, говоря, что бережливость нужна, но нуженъ и помещинкъ смотрителя, и съ назначениямъ въ училищахъ вкзаменовъ однажды въ годъ, а не дважды" (869).

Одновременно съ проектомъ семинарскаго устава, составленнымъ комитетомъ 1866 года, на разсмотрвніе митрополита поотупиль отдальный проекть двухъ членовъ комитета: архимандритовъ: Филарета, ректора кісвокой академія и Миханла, ниснектора московской академіи, проекть своеобразный, недостаточно обдуманный въ частностяхъ, заключавшій значительныя несообразности съ экономической стороны, о которомъ митрополитъ сдълаль замачаніе, что онъ не довольно удобенъ къ разсмо-

трвию. По этому проенту предполагалось устроить 7-льтмее общеобразовательное училище (гимназію) и для остающихся непремінно въ духовномъ званіи—3-льтнее богословское. По новоду этого проента митрополить замічаеть: "семинарія нынішняя и предполагаемая но уставу большинства членовъ нынішниго вомитета, представляєть организмъ, въ воторомъ одна живнь развивается и возвышается в надъ вітвями и листьями общаго образованія восходить духовный плодъ. Семинарія двухъ членовъ представляєть два организма, которые не иміють и не объщають единства духа и направленія (872) .

Съ приміомъ судобилить уставовъ 20 ноября 1864 г. возникъ вопросъ о примънения ихъ въ духовному въдомству. Оберъ-провуроръ Св. Синода гр. Д. А. Толетой въ отношения своемъ отъ 30 іюня 1865 года ув'вдомиль митрополита, "что правительствующій сепать, обнародовавь Высочанне утвержденные, 20 невбря, 1864 года, судебные уставы, въ тоже время сообщиль Св. Синоду. Св. Синодъ призналъ нужнымъ, во избътаніе могулихъ вознивнуть въ духовныхъ установленіяхъ недоразумвий на правтивъ, составить для нехъ особую инструкцію, которая содержала бы въ себъ разъяснение даль вощедшихъ въ новыя запоноположенія правиль, въ чемъ-либо касающихся ведомства православнаго вспов'яданія, тако в образа и порядка добетоїй со стороны духовими установленій въ такъ случанкь, ногда нив предоставивется сими законоположеніями, по нівкоторымъ предметамъ управленія и суда, навія-либо права пли возлагаются на нихъ по синъ предистамъ навія-либо обязанности. Вольдотвіє сего, иредварительно составленія этой инструкціи, бывшій синодальный оберъ-прокуроръ поручить юрисконсульту, тайному совътнику Польнеру, представить въ особой довладной запискъ соображенія, на основанія которыхъ надлежало бы составить овначенную инструкцію. Вмість съ тімь бывшій оберь-прокурорь А. П. Ахматовъ, принявъ во вниманіе, что съ введеніємъ въ

<sup>•)</sup> Не приводя предположеній проекта двух зархимандритовь, укажемь на одно-Проектомь вы числе предметовь учебнимь семинарій предположень еврейскій жених, а греческій не указань. «Это бидо би правильно, замічаеть интрополить, еслиби котіли образовать еврейскаго развина. Для образованін христіанскаго священника еврейскій явикь можеть бить отдань на произволь, но очень нужень греческій, какь язикь Евангелія, Авостока и богослужебникь книгь» (872).



дъйствіе судебныхъ уставовъ, Высочайше утвержденныхъ 20 нонбря 1864 года, окажется необходимость въ изифненія нъкоторыхъ изъ действующихъ въ ведомстве православного исповеданін узаконеній, опредвинющихь подсудность двив, порядокь ниъ производства и предвловъ власти духовныхъ и светскихъ установленій этого в'вдомства, поручить юрисконсульту Польнеру явложеть въ означенномъ докладъ соображенія и по этому предмету". Изготовивь докладную записку, юрисконсульть представиль ее на усмотрвніе графа Д. А: Толотаго. Прочитавь эту записку и нашедъ, что по важности вообще предистовъ, вошедшихъ въ ел составъ, и въ особенности по сущности пачвиъ, пожоменныхъ въ основу извотовыхъ изъ предполягаемыхъ преобразованій въ существующемъ порядка дукованго суда, съ цалію усвоить ему большую самостониськость 2), графъ Толстой нашель весьме нужнымь и полезнымь, прежде предложения этой ваписки на разскотовніе Св. Синода и дальнейшаго загінь сообразно съ его унаваніями, направленія этого діла, иміть въ виду совътъ и дичное возаржие и замъчании митрополита Фимаретв, по врайней мірів, по существенными предметами, содержащимся въ записив юриспоисульта. На это отношение графа Тологаго ? августа отвачаль: "въ соотватотвіе отношевію ватиего сіятельства отъ 30 іюня, сдвляны миою нвиоторыя соображенія относительно прим'янемія въ духовному ведомству судебныхъ уставовъ 20 конбри 1864 года, которыя и препровождаются при семъ. Въ запискъ, миъ сообщениой, безъ сомивнія, есть и еще предметы, которые требовали бы некоторыхъ соображеній, не кром'в того, что болізнь препятогновала мев вполев проследить окую, разомотреніе ся затрудняємо было неимъніемъ въ виду текста судебныхъ уставовъ, исторымъ она вызвана. Удобиве было бы понять дело и разсуждать о немъ, еслибы уже быль въ виду проекть техъ постоновленій, которыя предполагается одвлать (810).

<sup>1)</sup> Изъ этого можно видёть, что въ то время преднолагалось сділагь запачательныя нереміны въ первовномъ судопронзводотей. «Подъ серомникъ вменентьобъясненія невыхъ законоложеній віроятно будеть падано довольно макінентоположеніе для суда первовнаго», писаль П. С. Казанскій своему брату. См. ст. Недависе прошлое но висьмамъ современица. «Прав. Обогр.» 1888 г., № 9.



Въ свеихъ "соображеніяхъ" святитель Филеретъ прежде всего высказывается противъ наименованія предполагаемыхъ постановленій относительно примъненія судебныхъ уставовъ 20 ноября въ церковному суду инструкцією. "Отъ кого в кому должна быть ниструкція? Обыкновенно инструкція дается отъ высшаго начальства подчиненному лицу или присутственному мъсту. Но правила, которыя должны войти въ предполагаемую инструкцію, не будуть за относиться до ненолненія не только консисторій и подчиненных имъ мъстъ и инцъ, но и епархіальных архісреовъ и самого Святайшаго Синока? И такимъ образомъ на случится ли, что Св. Синодъ дветь инструкцію и самому собе? Какъ правила сін дожны привосяться одною отороною въ духовному, а другою въ светскому веномству, то не можеть на елучиться, что правила сін войдуть въ государственный сов'ять, и дело явится въ такомъ видь, какъ будго государственный советь даваль инструкцію духовному въдомотву. Это было бы несообразно съ достоинствомъ и самостоятельностию дерковнаго управленія. Посему наименованіе виструкція не лучше ли замінить сліжующимъ: цостановленія относительно примъненія судебныхъ уставовъ 20 ноября 1864 года въ церновному управленію и суду" (810). Митрополить потомъ переходить въ разбору изисторымъ положеній, содержащихся въ вапновъ юрисновсульта Польнера. Въ запискъ было положение; теорія запонныхъ основаній отивнена. "Для не изучившаго юриопруденцію методически, замічаеть Филареть, не ясно, что разумвется адвоь подъ словомъ теорія. Напримеръ, что подтвердние два свидетеля, то въ деле должно признавать справедливымъ, а показаніе одного свидетеля для сего недостаточно: что это? теорія, или правтическое правило, завлючающее въ себъ свою теорію? Отивнено ли это? Завовъ Божій, данный чрезъ Монсея, говорить: да не пребудень свидьтель единь во свидътельство на человъка по всякой обидъ и по всякому преступлению, и по всякому гръху, имже вще согрышить, при устах двою свидътвлей, и при устьх трівх свидътвлей, да станеть всякь маголь (Втор. XIX, 15). Можно зн это отмъмить? Сей законъ признаеть и на немъ утверждаеть донезательство своего Божественнаго посольства Христосъ Спаситель. И въ законь же вашемь писано всть, яко двоихъ человых свиды--мельсино истинно есть (Ioan. VIII, 17). Можно ин это считать

отивненнымъ. Не яспве ли и не върнъе ли была выражена нстина, еслибы сказать: - такъ-называемыхъ законныхъ донавательствъ не должно держаться рабски, слишкомъ буквально, единственно, исключительно, а должно вийств об ними принимать въ разсущение всв обстоительства, отврывающием въ двла и могуща освовать убъедение въ нетинь? Таная наи подобная осторожная опредвлениость въ выреженіямь особенно нужна въ постановленіямь по дуковному въдомству, чтобы опын не назвлясь противоръчащим Священному Писанію" (810). Въ запискъ признано было законнымъ правидомъ "судить не внутреняему убъяденію". Митрополить находить такое правило не точными и неопредвлениямъ. "Если теорія законныхъ доказательствъ лишена доварів и отминена, за чимь, естественно, слидуєть ослабленіе довірія нь законнымь доназательствамь; то какь судить по внутреннему убъщению? Неумели сововив безотчетно, какъбы по вдожновению? Пусть это будеть такъ для присимныхъ, у которыкъ находится въ распоряжения только два слова: виновить и не виновать. Но если судь по внутрениему убъяденю, безотчетно свижеть: "виновать"; а пронурорь также по внутрениему убъщению, безотчетно, скажеть "не виновать", или наобороть, то ноторое изъ двухъ вдохновеній предпочтеть кассаціонный суда. Изъ сего видно, что должно судить по внутреннему убъщению не просто, но съ принятиемъ въ разсущение. и съ указаніемъ доказательствъ и обстоятельствъ дъла, на которыхъ основывается внутреннее убъщеніс. А изъ сего сльдуеть, что правило въ запонъ судить по внутреннему убъщемиютребуеть выраженія болье опредъленнаго и точнаго" (810). Въ заимент было сказано, "чтобы правила о силв судебныхъ доказотельствъ служили въ случав надобности только какъ бы наствеленість, при определенім вины или невимности подсудиимхъ". Въ этомъ правиль святитель усматриваеть несогласіе съ закономъ откровеннымъ. "Еслибы сін выраженія приняты были въ законъ, то симъ было бы сказано, что законъ Второзаконія (XIX, 15) потеряль силу вакона, и можеть служить только наставлением, нь случав надобности. Это было бы несообразно съ достоинствомъ закона, имвющаго Божественное происхожденіе, и самимъ Христомъ Спасителемъ привнаннагоза дъйствительный законъ, могущій служить основаніств для

рвшенія важнаго вопроса. Посену и адвіль требуются выраженія болве осторожныя, какъ напримъръ: правела и сила судебныхъ доназательствъ частію должны служить руководствомъ и пособісиъ въ сунденін по двламъ, а частію мивть и полную силу закона, но не исключають и не ослабляють силы прочикь обстоятельствъ двла, способныхъ основать внутреннее убъедение о виновности или невиновности подсудимаго" (810). Подробно высказывается митрополить противъ предположенной отманы существовавшаго въ прежнемъ занонв правила "оставлять въ подозрвніна. "Нельзя отринать, что между подсудиными бывають такіе, которые ново не уличены въ преступленім или проступкь, но о которыхъ двлопроизводство представляеть не изловажные признаки, что преступление или проступовъ ими совершены, и которыхъ общественное мевніе оставляеть въ подоврвнін, чтобы ни говорили о нихъ законъ и судъ. Итанъ, законъ закрываеть себъ глаза, ногда опредвляеть: не оставлять инкого въ подозрвнін; и когда по сему правилу отпускаєть отъ суда въ равномъ достоинствъ оклеветанняго невинно и вимовнаго, которому удалось затмить истину обриненія. Пусть въ области свётской делается опыть, послужить ле такое действованіе къ очищенію, или засоренію общества. Но для духовнаго въдомства такое дъйствованіе неудобно.

Положимъ, что судится причетникъ за преступки, противные благоповеденю, что онъ не признанъ рещительно виновимъ, но что въ обстоятельствахъ дъла есть признани виновности его, и что немалос число честныхъ прихожанъ отозвались о поведени его неодобрительно. Если это, по закону о не оставлени въ модозръни, оставлено будетъ безъ внимания и забыто, то онъ вслъдъ затъмъ можетъ прокрасться въ священнослужительскую отешень недостойно и ко вреду службы, противъ чего, комечно, долина быть взята осторожность. Осторожность же долина состоять въ томъ, чтобы открывшееся въ дъль было замъчемо и перешло въ клировую въдомость.

Такого двиствованія требують апостольскім правила о свяшеннослужитель: подобаеть ему свидьтельство добро имити отъ вившнихъ (1 Тим. III, 7), то-есть пользоваться добрымъ мизніемъ въ обществъ. Следственно если о члеме причта низшей степени обнаружилось не доброе мизніе въ обществъ, то сіе должно быть заивчено, дабы окъ не быль допущень въ священнослужительскую степень, доколь не очистится оть заивчанія, заслуживь доброе мавніе въ обществв" (810).

Приведенныя соображенія святителя повазали неудовлетворительность предположенных вамінецій въ дуковномъ суді примінительно въ уставамъ ;20 меября. Дальнійшее размотрініе вопроса о приміненіи судобныхъ уставовь вы церковному управленію и суду поручене было особому комитету, предсідателемъ котораго быль архівписнопъ тверскій Филовей.

Основная мысць всёхь преобразовацій минувітаго царствовакія—предоставленіе русскому обществу правъ самоустроенія и самоуправленія въ шестадосятьную годахю вроведена была и въ жиме духовенства. Вмёсть съ учрежденіемъ съвздовъ духовенства во многихъ епархіяхъ, начиная съ кісвской, введены выборы бимочинныхъ. Митрополитъ Филареть въ выбору благочинникъ самимъ духовенствомъ отнесся съ несочувствіемъ и недовъріемъ, ноторыя частию возбукдались тъмъ, что извъстная ему прантыва предстаннява неудачные опыты примъненія выборнаго начала. Въ запискъ, составленной 10 января 1866 года онъ писалъ: "въ Россіи усидена спосебность и свленность перенимать чужое, для себя новое, прельщаются, не останавляваются подумать, годится ли это для насъ, и какъ надежнъе можеть быть исполнено; посившие приступаютъ въ далу, и производять только привракъ безъ седержанія, безъ силы и безъ плода".

Съ накотораго времени громво проповадуются и на дада распространяются гласность, и выборное начало. Духовенство видить и говорить: и немъ надобны гласность и выборное начало. Преосващенные дають преднисания и примънския выборнаго началь въ благочинымъ; священники пишуть и цечатають въ епархіальныхъ вадомозтяхъ наставленія, накъ это производить; предващають неудачные первые опыты, обащають дучшіе впосладствіи; равсуждають о права и о счета голосовъ; назначають баллотировки, не надаясь открыто получить прямодушное слово; составляють законъ о съвздахъ благочинцыхъ; спархіальное начальство упреждаеть для благочинныхъ особую осонщальную мечать, не обрамал вниманія на то, что ято премеденть высшей внасти. Но макоторые пресоващенные уже разочаровались въ спытахъ сего рода; навоторые остаются въ неденжания. Слад«ственно, вопросъ о выборъ благочинныхъ имветъ нужду въ из-«слълованіи.

Каят выбираемы были благочинные прежде? Архіерей старался лично узнавать преимущественно способныхъ и благонадежныхъ священниковъ, видя пхъ у себя по дължъ службы, и во время обозрвнія епархіи; при случав пріобръталь о таковыхъ свъдвнія отъ благочинныхъ и почетныхъ прихожанъ, и такимъ образомъ имъдъ, хотя не всегда, готовыхъ кандидатовъ на случай вакансій благочиннаго, сверхъ того принимадъ въ разсужденіе мивніе консисторіи. Тавнит образомъ набираемы были благочинные, не ръдко такіе, которые на много латъ обезпечивали начальство отъ труда новаго набранія, и при возрастающей опытности, имъли сильное влілије на усовершеніе подвъдомыхъ въ дисциплинъ, правственности и усордів къ дъламъ службы.

Можно ли подобного вліянія ожидеть отъ благочинныхъ, которые созданы своими подчиненными посредствомъ баллотированія, и которыхъ благочинническая жизнь ограничена тремя, яли пятью годами?

Одинъ преосвященный спросиль примодущивго и отвровенняго священияна: будуть ли лучше прежнихь благочиные, избираемые подведомыми? Онъ отвечаль: для насъ лучше, а для вась куже. Что это значить? То, что мы преимущественно будемъ выбирать не ревностныхъ и строгихъ въ правдв, а снискомительныхъ и слабыхъ, которые попрывали бы наши недостатви, и не доносили вамъ о нашихъ безпорядкахъ. Другой преосвищенный назначиль для опыта выборы благочинаго въ двухъ округахъ, и посладъ для наблюденія за неми довъренное лицо протојерея. По исполнении, преосвищенный спросиль своего довъреннаго: правильно ли произошли выборы? Сей отвъчалъ: въ одномъ изъ двухъ округовъ священникъ, дилеко низшій другжхъ по достоинству, но искательный, посредствомъ разныхъ внушеній, объщаній, угощеній, приготовиль было такое сильное большинство голосовъ въ свою польву, что едва ли можно было бы противостать сему, еслибы не пришель: на помощь нечалнный случай. Къ навначенному для выбора дню сей священия севлален такъ боленъ, что не могъ присутствовать въ выборномъ собранія. Дов'времный прассвященнаго, воспользовавшись его

отсутствіемъ, разбиль соумышленіе, и произвель правильный выборъ. Въ другомъ округь готовилось подобное, но не въ такой силь, и довъренный преосвященнаго съ меньшимъ ватрудненіемърасположиль избирателей къ безпристрастиому выбору.

Нъкто изъ высшей государственной службы, обладыющій глубокими сведеніями въ предметахъ управленія съ характеромъсвободолюбія, сказаль одному изъ архіеревъ, что для поставлевіяепархіальнаго управленія въ болье удовлетворительное положенісполезно было бы въ невоторымъ должностямъ применеть выборное начало. Архіерей отвічаль, что нівоторые ділають опыты: примъненія сего начала въ должности благочиннаго. На сіе свазаль собеседникъ: я разумвль должности члена консисторіи, духовнаго правленія, депутата, а не благочиннаго. Благочинный есть довъренное лицо архіерея. Странно было бы начальнику имъть своимъ довъреннымъ лицемъ не того, кому онъ довъряетъ, а того, кому довърнють другіе. Благочинный есть око архіереявъ надворъ. Естественно ли, чтобы пришли посторонніе и вставили начальнику глазъ? Вотъ не светлан сторона выборнаго начала въ приложении къ благочиннымъ. Не покажутъ ли светлойтв, которые постарались открыть ее проворливымъ разсужденісмъ и опытомъ, в не увлендись мелькающимъ блескомъ современных мивній (834). Во второй половина шестидесятыхъгодовъ наше церковное правительство обратило особенное викманіе на устройство церковис-приходоких библіотекъ. Еще въ-1882 году Св. Синодомъ быль изданъ указъ о библютекахъ приходскихъ церквей. Но библіотеки заводились медленно, главною причиною чего было несочувство на этому делу церковныхъ старость. Въ шестидесятыхъ годахъ последовали повторительные указы Св. Синода, и высказана была мысль, что приходскія библіотеки должны служить не приходскому духовенству только, но и приходскимъ паствамъ, развивать въ нихъ любовь нь чтенію дуковных вингь, чрезь что упрочится діло реливіовно-нравственнаго просвищенія народа. Святитель Филареть признаваль потребность въ цервовныхъ библіотевахъ настоятельною. Въ отношени въ оберъ-провурору Св. Синода о соотавленін при церивахъ библіотекъ, отъ 26 мая 1867 года, митрополить писаль: "потребность перковной библіотени настоятельна, какъ для поддержанія и возвыщенія образованія приход-

«скаго духовенства, такъ и для назидація народа, и потому должна. -быть удовлетворена неотлагательно, котя на первый разъ въ самомъ ограниченномъ размъръ" (886). Одъ составиль списокъ нужнайших для библіотека церковных внига, раздалива его на три регряда и въ своемъ предложении консистории указалъ нъвоторыя мъры для успъщнаго заведенія приходскихъ библіотевъ. 1) "Списокъ инигъ, назначаемыхъ въ составъ церковной библютеви, раздать по церквамъ, кромъ домовыхъ и приписныхъ, не имъющихъ причтовъ. 2) Предписать благочиннымъ, чтобы побуждали священниковъ пріобратать въ церковь назначенныя книги, сначала поставленныя въ первомъ разрядв, а потомъ по-- степенно и прочія, и къ сему располагать церковныхъ отаростъ; для чего представлять имъ, что учреждение церковной библютеки относится и въ пользъ прихоженъ, потому что изъ отеческихъ внигъ могуть быть читаемы поученія въ церкви, и въкоторыя книги, напримъръ житія святыхъ, прихожане могуть читать или слушать чтеніе оныхъ въ домахъ членовъ причта въ праздничные дии. 3) Благочинпымъ предписать также, чтобы при обоврвнім церквей въ концв текущаго года, обратили вниманіе на состояние цервовныхъ библютенъ, и донесли, въ которыхъ церввакъ составление библютекъ идетъ преимущественно успащно, н которыя наиболье въ семъ отогали отъ другихъ, особенно при нескудномъ ихъ положения. 4) Поставить въ обяванность священнивамъ изъ имъющихся въ церкви отеческихъ книгъ поученія и читать оныя при богослуженій, въ установленное время. 5) Совътовать священникамъ и прочемъ членамъ причта, въ правдничные дни учреждать въ домахъ чтеніе душеполезныхъ внигъ, въ слушанію которыхъ приглашать желающихъ изъ прихожанъ, въ чемъ накоторыми священиками сдаланы уже опыты съ добрыми успъхами" (886).

Съ полнымъ сочувствіемъ отнесясь въ учрежденію церковноприходскихъ библіотевъ, святитель далеко не съ сочувствіемъ встратилъ мысль объ изданіи ежемасячнаго журнала общепонятныхъ сочиненій религіовно-нравственнаго содержанія. Въ замачаніяхъ на программу этого журнала, писанныхъ въ августа 1866 года, митрополитъ высказываетъ между прочимъ сладующее: "О богослуженіи и о обрядахъ писано много до пресыщенія, но не привлекательно. Нужно ли еще? И будетъ ли это занимательно

и назидательно? Жизнеописаній святыхъ также много печатается нынв. Притупленное такимъ образомъ вниманіе удобно ли возбудить искусствомъ сочиненія? И о святыні московской не разъ писано съ изысканіемъ. Найдется ли новое, занимательное, назидательное? Изъяснение изречения Св. Писания и развышления о нихъ бросить въ смъсь обидно. Поученій слишвомъ многопечатается въ новременныхъ изданіяхъ и епархіальныхъ вёдомостихъ, и едва ли не большею частію такія, которыя не охотнодочитываются. Есть ли способъ писать поученія по нынашнему времени, по людямъ, по сердиу? О, еслибы его нашли и употребили! Предполагается указаніе нингъ, издаваемыхъ для чтенія. народа. Много ихъ. Укажите достойныя указанія. Есля критико-вать ихъ, то надобно писать много и разгиввать издателей, едва ли съ надеждою остеречь читателей". Митрополить находить и излишнимъ изданіе ежемъсячнаго журнала общепонятныхъ религіозно-правственныхъ сочиненій при существованіи подобнаго:-Душенолевнаго чтенія, говоря, что лучше поддерживать одно изданіе сочиненіями болве зрвлыми и занимательными, болье обезпечивающими усных и нользу, и освобождоющими издателей отъ необходимости тонкую книжку наполнять сказанівна о грубыхъ порокахъ и безобразныхъ поступкахъ людей необравованныхъ, излагаемыми столь же грубымъ и безобразнымъ явыкомъ (862). Далве святитель сильно высказывается противъупотребленія простонароднаго языка въ сочиненіяхъ, назначенныхъ для общедоступнаго чтенія. "Говорять: это популярно; да популярно въ томъ случав, если, вмвсто прогресса отъ необразованности въ образованности, хотятъ вести народъ попятнымъдвиженіемъ отъ образованности въ необразованности. Этотъ антипрогрессъ начать было являться даже на церковной ванедръвъ одной изъ епархій, и къ оскорбленію не только вкуса, но в нравственнаго и благочестиваго чувства, въ печатной проповъдъ можно было читать следующее, и подобное следующему: надокрестить младенца-надо идти къ попу съ виномъ. Благодаревіе начальству, что такія поученія не долго оглашали храмы ж вскоръ перестали являться въ печати. Можно говорить понятнодля самыхъ простыхъ людей съ сохраненіемъ чистаго и правильнаго языка, безъ обиды грамматикъ и логикъ. Когда писатель пли наставникъ говорять простолюдинамъ языкомъ правильнымъ

и степеннымъ, они чувствують себя илже его, и располагаются по вниманію и уваженію. А когда онъ подръдывается подъ ихъ грубое изломанное нарвчіе, тогда они видять его ниже себя, потому что подражається естественно ниже подражаємаго, и вниманію ихъ представляется не возвышення идел наставника, а пошлый видь актера, представляющаго ихъ быть (862)". Противъ назанія журнала общепонятныхъ религіозныхъ сочинскій интрополить высисаньность и те соображеніе, что изданіе подобнаго рода и не объщаєть успъха, когда духовные журналы едва пріебрътають столько подписчиковъ, чтобы продолиять дёло съ нуждою, и недойти до необходимости прекратить изданіе, и потребуєть оть редакція много осмотрительности и предусмотрительности.

Спасеніе драгоцівнюй жизни Государя Императора отъ руки злодня 4 апріля 1866 года возбудило єреди членовъ св. Синода мысль: себытіе 4 апріля увіжовічную въ памяти народа ежегоднымъ торжественнымъ по всей Россіи богослуженіемъ съ крестнымъ ходомъ. Святятель Филареть, глубокія натріотическія чувства нотораго такъ сильно высказались въ всеподаннійшихъ письмахъ къ Государю Императору по поводу этого событія в), не разділяль мысли о всегдашнемъ церковномъ воспоминаніи 4 апріля. Въ письмі къ оберь-прокурору Св. Синода 22 апріля 1866 года онъ писаль: "Долженъ русскій народъ поминть 4 ап-



<sup>\*)</sup> Митрополить писаль два письма въ Государю Императору, первое 6 априля, съ выраженіемъ чувствъ благодаренія Господу за избавленіе Его Величества отъ угрожавшей опасности, другое въ ответъ на письмо Его Величества. Во второмъ письм'я обращаеть на себя вняманіе слідующее місто: «Заботливая мисль Вашего Величества о томъ, что сестра ваша не принадлежить въ правосдавной церкви. свойственна любви къ православію и къ присной душѣ... Можетъ быть не благовременно теперь представить вашему вниманію собитіе, довольно вфрно мий извъстное. Недавно жила въ Москвъ одна больная, искренно преданная православію, которой по временамъ виділись ніжоторые усопшіе и съ нею молились, подкрашния ся терпаніс, а пине просили молить о себа. Однажды между ними она увидела протестанскаго пастора, котораго прежде знала, который очень благорасположень быль въ православію, по остался не присоединенный въ православной церкви. Видящая спросила его: «Зачемь ты адесь? ты не нашь». Онь отвічаль: «Ніть, вашь. Въ предсмертные часы моей жизни мні явился преподобний Сергій и помазаль меня святымь муромь». Можно ли утверждать, что это истина? Но и наоборотъ, можно ли доказать, что это мечта» (853).

рвия, съ биагодареніемъ Богу за сохраненіе царя, съ модитвою о будущемъ его сохраненін, съ неугасающею ревностію въ охраненію царя и въ вонечному истребленію крамолы. 4 апрыл приносить съ собою два воспоминація. Вопервыхъ, воспоминаніе чудеснаго сохранскія жизня Благочестивъйшаго монарха. Сохранить сіе въ живой памити нерода и желетельно и полезно-Вовторыхъ, страшное и горькое воспоминаніе, что была на Русской веняв жестовая крамола, поднявшея дерзкую руку противъ монарха. Надобно яв ониъ воспоминаниемъ торжественно поражать русское сердце? Надобно за каждой годъ торжественно напоминать народу, что возможно возстаніе противъ царя, которое онъ прежде почиталь: невозможнымъ? На сін вопросы знаменательно ответствуеть высокій примерь въ Бозе почившаго Государя Императора Николая Павловича. За .свое особеннымъ провидениемъ Божимъ сохранение, 14 денабря, онъ, ежегодно, совершаль благодарственное молеботвіе въ своей придворной церкви; но всемароднаго церковнаго торкества по сему событію не учредиль...

Посильная ревность моя о томъ, чтобы чистая преданность православныхъ россіянъ Благочестивъйшему Самодержцу не потерпъла нъкоего ущерба отъ смутныхъ впечатлъній, побуждаетъ меня покорявшие просить ваше сіятельство представить выше-изложенныя мысли на разсужденіе членовъ Св. Синода, и, если нужно будетъ, довести оныя до высочайшаго свъдънія Его Императорскаго Величества" (851)").

Съ осторожностію относясь въ установденію новыхъ празднествъ въ память канихъ-либо событій прошлой или современной жизни, святитель Филареть особенно ревноваль о строгомъ соблюденіи установленныхъ церковью праздвиковъ. Въ шестидесятыхъ годахъ нъкоторыя предположенія и распоряженія гражданской администраціи давали поводъ митрополиту писать сильныя представленія о не нарушимомъ сохраненіи постановленій относительно праздничныхъ дней. Въ 1864 году московсній генераль-губернаторъ М. А. Офросимовъ конфиденціальнымъ отношеніемъ, отъ 4 апръля, просиль митрополита доставить ему,



<sup>\*)</sup> Инсьмо это оказалось несвоевременнымъ; 14 апръля послъдовало высочайшее сонзволение на учреждение ежегоднаго церковнаго торжества 4 апръля.

для сообщенія министру императорскаго двора, завлюченіе, по представленію дирентора театровъ, графа А. М. Борхи о дозволеніи отврыть въ Мосивъ русскіе спентавли съ четверга св. недъли, для усиленія сборовъ диренціи имперыторскихъ театровъ, такъ вакъ публичныя увеселенія и зрълища для простаго варода повсемъстно въ имперіи допускаются во вою недъдю св. пасхи, и въ Петербургъ высочайще разрівшено русскіе опектавли на театрахъ начинать съ четверга св. недъли. Отвъчая на это отношеніе генераль-губернатера, митрополить писаль: "Въ инитъ апостольскихъ и церковныхъ правилъ нареагенскаго собора, въ правиль 72, сназано: "подобають просити (христіанскихъ царей). такожде и о семъ, да воспретится представленіе позорищныхъ нгръ въ день восиресный и въ прочіе свътлые дви хриотіанскія въры.

Уже много нарушеній сего правила допущево: по врайней мъръ оно сохраняется донынъ въ Москвъ непарушимымъ для величайшаго изъ праздниковъ христіанскихъ, для недвля святыя пасхи, которую православная порковь сомидневно правднуеть какъ одинь день, и повелъваеть върному народу вов си дни проведить въ нервви. Итакъ, извольте видеть, что цервовное правило обявываетъ меня смиренно просить Государя Императора, чтобы во всю недвию пасхи театральныя арванца оставались, какъ прежде, запрещенными. Монеть быть противъ сего представится возраженіе, что уже допущены въ дин пасхи накоторыя народныя увеселенія на площади. На сіе ответствовать должно, во-первыхъ, что одно нарушение правила не олужить оправданість другому нарушенію; во-вторыхь, допущены на аплощавихъ развлеченія безвредныя, прогудна и качели. прочее виралось по невниманію; театральныя же вримища часто бывасотъ неблагоприличны, такъ что благорасположенные люди бояться допускать детей видеть оныя. Что касается до примера Петербурга, я поставляю предвломъ моего сужденія о настомщемъ предметъ предъды ввъренной миз епархіи, и обязаннымъ себя признаю свидътельствовать, что Москва, городъ по преммуществу русскій и православный, среда отчизны русской, особенно требуетъ охраненія древнихъ нравственныхъ обычаевъ, сохраненныхъ въ его населеніи. Московскій народъ, во дии маски, ходить въ церковь не только къ богослужению, но и между временемъ богослуженія посвіщаєть древніє кремлевскіє храмы, півлуєть святыню, разсматриваєть древнія вконы и ствнописаніе и по симъ книгамъ, писаннымъ вийсто буквъ, лицами прододжаєть учиться благочестію, и потому получить непріятное впечатлівніе, когда его въ сім світлые дин будуть манитьнівь церкви въ театръ" (744).

Въ 1865 году, при отерыти подписви на пятипроцентный заемъ съ выигрышами, сроки денежныхъ взносовъ государственный банкъ назначилъ на 2 и 3 ливаря, 2 февраля и 1, 2 и 3апрыя (четвергь, пятницу и субботу страстной недыли). Этораспоряжение въ Москвъ было встрвчено съ большемъ неудовольствіемъ. Московское общество обращалось въ Ламанскому съ объяснениемъ, что назначенные дни для ввноса 1, 2 и 3 анрвия падають на четвергь, пятницу и субботу страстной недвин, когда и чиновники и народъ отдагають житейскія діла и посвящають время гованію и модитва. Не могь оставаться равнодушнымъ въ такому распоряженію и первосвятитель Москвы 10)-Въ январъ онъ щдеть донесеніе Св. Синоду о бездеремонномъ распоряженій государотвеннаго банка съ церковными праздинвами, въ которомъ пишетъ: "Ропотъ народа указалъ миз на № 282 "Московскихъ Въдомостей" и въ немъ на выписку изъ Торговаго Сборника, отъ слова до слова следующую: "Многимъ важется страннымъ, почему государственный банкъ такъ безцеремонно распорядился съ нашими церковными и гражданскими праздниками, назначивъ для взносовъ, напримъръ: 2 и 3 января. 2 февроля (Сратеніе), 1, 2 и 3 апраля (четвергъ, цятницу в субботу страстной недели) и т. д. Онъ этимъ самовольно лишаетъ служащихъ банка и публику по закону принадлежащихъ имъ дней отдохновенія, и пропятствуєть исполненію ихъ христіанских обяванностей, особливо въ дни, посвященные воспоминанію страданій Спасителя".

<sup>10)</sup> Объ этомъ нишетъ П. С. Казанскій въ письмахь своему брату. По егословамъ раскольники поступили рашительнае. Они объявили письменно московскому отдаленію банка, что хотя за не внесеніе денегь и положено уничтоженіе билетовъ, но они не смотря на сіе не хотять признать законною мару относительно 1, 2 и 3 апраля, ибо никакая сила не заставить ихъ въ это время голкаться по банкамъ для взноса денегь. См. «недавнее прошлое по письмань современника» Прав. Обозр. 1883 г. № 9



Итанъ, многіе изъ народа жалуются на сіе распоряжеміе, нарушающее вдругъ и заповідь Божію, и церковныя правила, и государственный законъ. Ревнителемъ противъ сего является даже Торговый Сборникъ. Послъ сего, очевидно, было бы несообразно съ обязанностями православнаго епископа смотръть на сіе холодно и безучастно.

Посему долгомъ поставляю Святвашему Синоду, высшему въ православно - россійской цервви охранителю достоинства православія и на религіи основанной правственности народа благопочтительнайше донести о семъ на благоразсмотраніе" (777). Въ половинъ шестидесятыхъ годовъ святителю Филарету примлось принимать живъйшее участіе въ двив, которое вначаль могло возбуждать светлыя надежды въ членахъ православной церкви - движеніе акгло-американской церкви къ оближенію съ православною. Къ возбужденному въ это время вопросу о соединенін перввей святитель отнесся съ отличавшею его осторожностію, на увлекаясь самъ неосновательными надеждами и не подавая повода въ увлеченію другимъ, зорио предусматривая вов затрудненія, какія лежали на пути церковнаго единенія... Получивъ изъ писемъ протојерен посольской церкви въ Лондонф свъдънія по двлу соединенія амгликанской церкви съ православною, митрополить въ январъ 1864 года писаль оберъ-пронурору Ахматову: "Мысль о соединенів церквей, васпетившанся, какъ зара, на западъ, не останется ин только западною, вечернею зарею или перейдеть въ восточную въ надежда болве сватлаго угра? Ты ввои Господи! Уже, теперь же, со светомъ является и туманъ. Искатели единенія говорять о исхожденіи Святаго Духа и оть Сына. "Церковь греческая допускаеть filioque". Неправда. "Тольво справедливо поступаеть, что внесеніе этихъ словъ въ някейскій сумволь въры находить незаконнымъ вторжевіемъ". И это не върно. Дъло не въ томъ, въ какой строкъ номъстить. filioque, въ строкъ некейского сумвола въры, или въ строкъ вакого нибудь другаго изложенія веры. Дело въ томъ, что православная церновь твердо держить слова Христа Спасителя: Духь истины, иже от Отна исходить; утверждаеть, что въ словамъ Христовымъ не нужно и не должно прибавлять ничего ни въ сумволъ въры, ни вив его; что слова Христовы, безъ сомивнія, содержать полное и достаточное ивложеніе истины. Изъ

сего видно, что къ единенію привлечь котять не точнымъ и искусотвенно придуманнымъ толкованіємъ православнаго ученія. Путь ли это къ единенію? Путь ли это, по крайней изрів, къ установленію взаимняго довірія между двумя сторонами, совіщакопцимися о единеніи.

Воть еще изречение искателей единения: "Наша церковь центръ общенія для всекъ прочикъ христіанскихъ обществъ въ светь. На сіе православный христіанни можеть сказать: мы думаємь, что истинный центръ всего христіанства есть Богочеловъкъ Христосъ. Христіанскій Римъ ведумаль поставить себя центромъ вствъ христіанскихъ обществъ, и для сего прінскать накоторую опору въ первоверховномъ апостолъ Петръ. На чемъ опирастся ваша церковь, поставляя себя центромъ для христіанскихъ обществъ въ свътъ? Когда вы поставляете вашу церковь центромъ, всв прочія христіанскія церкви представляете планетами, которын, обывновенно, подчинены центральной силь. Итакъ, примъчжете ли вы, что такимъ образомъ приглашаете другія цервви не нъ единенію, а нъ подчиненію. Если такія неудобосоставленныя разсужденія встрачаются, когда мы только помышляемъ вступить на путь единенія, много ли они объщають впереди? Привовемъ единаго жастыря единаго стада, чтобы онъ просващаль раздаленныя оторовы и отврываль имъ воворвнія в представленія, ведущія на стези мира и единеніе съ прощеніемъ и взаимнымъ теривніємъ и любовію. Изавстіе, что англоамеринанская церновь подала руку общенія цернви россійской, дозволивъ священнослужителю ея пользоваться святилищами, требуеть вниманія и дополненія. Если православный священних совершилъ литургію на престоль англо-американской церкви, сего нельзя признать правильнымъ. Это случай не непредвидимый; и православнымъ священникамъ надлежало имъть на сей случай наставленіе отъ духовнаго начальства" (729).

Въ 1864 г. прибылъ въ Россію америванскій пасторъ Юнгъ, которому нъкоторыми американскими епископами поручено было ознакомиться ближе съ основными правилами, обрядами православной церкви и установить постоянныя сношенія между ісрархіями съ цълію сближенія американской церкви съ православною. Оберъ-прокуроръ Св. Синода Ахматовъ присовътоваль Юнгу начать ознакомленіе съ православіемъ съ Москвы. О

пребыванін Юнга въ Москвв и сношеніяхъ его съ интрополетомъ Филаретомъ интересныя подробности сообщаются въ дневникъ преосвященнаго Леонида 11). Оффиціальныя бумаги, инсанныя святителемъ о сношеніяхъ его съ Юнгомъ, дають болье точныя и опредъденныя овъдънія о переговорахъ по дёлу соединенія американской церкви съ русскою. Перван беседа Юнга съ матрополитомъ въ присутствін двухъ Московскихъ викарієвъ, графа Алексви Васильевича Бобринского и руководителя авгличань въ Москвъ М. М. Сухотина была 29 марта, а вторан 1 апръля. Въ письмахъ оберъ-прокурору Св. Синода отъ 31 марта и 3 апрвия митрополить сообщаеть сведения о своихъ беседать съ Юнгомъ. Не передавая содержание этихъ беседъ, которыя погуть представлять болье догнатическій интересь 19), укажемь на тв результаты, къ которымъ привели святителя переговоры его съ Юнгомъ. "1) Отврыть прявыя сношенія ісрархів съ ісраржіею вдругь неудобно. 2) Можно ніжоторымь лицамь, съ той в другой стороны, открыть частную переписку, которая была бы извъстна ісрархіи, но не поступала въ общественную гласность. 3) Предположить съ объихъ сторонъ вопросы, требующіе объясненій, но и о нихъ написать и взаимно сообщить статьи. Получающая сторона будеть рашать, которая изъ никъ можеть быть напечатана безпрепятственно и съ пользою. 4) Г. Юнгъ предложиль перевесть и напечатать въ синодальной типографів американскую литургію, которая ближе нь восточной, нежель англиканская, потому что содержить призывание Св. Духа предъ освящениемъ даровъ, чего нътъ въ англиканской. Какъ уже напечатаны на русскомъ языка литургін армянская и коптекая, то признается возмежнымъ напечатать и американскую, тольноне въ синодальной типографіи" (741).

Изъ Москвы Юнгь отправился Въ Петербургъ, гдв имваъ со бестдованіе съ членами Св. Синода въ синодальной палатъ. Осторожный митрополить Филаретъ усмотръдъ въ этомъ обстоятельствъ неосторожность. "Что пресвитеръ Іоанвъ вынесетъ

<sup>12)</sup> Бесады главнымъ образомъ касались 39 членовъ англиканской церкви.



<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Дневникъ преосвященнаго Леонида, викарія Московскаго, впослѣдствія аржіепископа Ярославскаго въ приложеніи къ книгѣ: записки о жизни м. Филарета. Сушкова, XXVII.

нив Россіи пріятное внечативніе, писаль онь 13 апраля высокопреосвященному митрополиту Иседору, те изв'ютно нив, какъ оть вась, такъ и другинь путемь.

Введение его въ синодальную палату, и въ ней собеседование съ члеными Св. Синода, онъ нашель для себя нечаявностію. Видно, я онъ имъль ту имсль, ноторая представлена была вашему высокопреосвящейству въ моей первой запискв о сношени съ никь,---ту мысль, что открыте прямыть сношеній ісраркім съ іерархісю, варугь неудобно. Происшедшее имветь наглядный видь овонціальнаго пріема. Если пресвитерь Ісаннъ провозгласить, что окъ введенъ быль въ присутственную палату Святвишаго Синода, и здесь представленъ членамъ Св. Синода; это, вероятно будеть присти епископанъ, посывавшимъ его; а осторожные, можеть быть, увидять въ семъ поспашный щагь, и еще болве сивно жано непріятного на сіє взора соправославной намъ треческой ісрархіи. Прасвитеръ мога бы посетить членовъ Св. Синода въ домахъ ихъ, или увидёть въ вашемъ домв. Если вы жаводили признать справедливымъ, что примо сношение јерархін съ іерархіею неудобно, то съ свиъ не было ли бы сообразнъе то, чтобы вы не предлагали себя посредникомъ переписки о примирительных статьяхь? Ибо, нереписка съ первенствующимъ членомъ Св. Синода не есть ди вношеніе прямое, со стороны россійсной іврерхіи? Первенствующій епископъ американской мериви не предложилъ того, что предлагаете вы, и что весьма шримъчательно, не подписадъ грамоты, а поручилъ сіе своему викарію. Спощенія между двумя новависимыми одна отъ другой церавами должны быть на правахъ равенства и взаимности. Посему не лучше ли было бы съ пресвитеромъ Іоанномъ поставить въ сношеніе пресвитера нетербургскаго, или профессора «Осинина 13). Вы наблюдали бы за слощеніями; но ответственность за нихъ падала бы только на мице опосящееся, а не на іерархію" (746). Далве въ письме ть митрополиту святитель Филаретъ излагаетъ свои мысли объ устройства православной цервви въ Америкъ. "Устроить православную цервовь въ Нью-Іорив, гдв нвтъ православныхъ прихожанъ, быдо ли бы согласно

Виоследствін начальникъ женскихъ гимназій въдомства императрицы Марік.



съ правилами перковными? И благословно ли строить се, какъ бы на приавъ американцамъ? И удебне ин избрать повищеннослужителя, который бы соотвытогновых особенности обогонтельствъ? Пресвитеръ Юнгь желаеть парижено протојерен Васильева; но это не вначило ли бы одно строить, а другое разстронвать? Думаю, соотвътствоваль бы требованию протојерей Янышевъ, или же Яхонтовъ, если судить о носледнени по письнамъ въ отступнину отъ православія. Впрочемъ, я удоботво и право судить о никъ принадженить вамъ. Въ Вашинетонъ устроить православную перковь, при православномъ посольства, было бы вы порядив. Но можеть быть врвев она менва спорвътствовала бы той прии, для которой желають имвть ее въ Ньюворив. Я потребности, и перковнымъ правиламъ, и дестоимотку россійской неркви и россійснаго правительства болво соотвиствовало бы устроеніе русской православной цериви въ Калиформін, гдв много русских живуть безь священника и безь таниствъ, и не получивъ вскоръ православной цериви, неволен отпадуть оть православія 14) (746). Въ заплюченіе письма святитель высвавываеть. " "Не прейду молчаність и предположеніе пересылать письма чрезъ нонсума. Это можеть быть принято эмериванскимъ духовенствомъ за оффициальность гражданскую, и за признакъ зависимости отъ нея движенія церновнаго. Тамъ жотить видеть свободное первовное движение; и надобно, чтобы такъ видели.

Простите, что и свободно излагаю мои недоуманія. Въ даль, требующемъ осторожности, лучше избытекъ предварительныхъ думъ, нежели недостатовъ" (746) <sup>25</sup>).

<sup>18).</sup> Осторожности въ дель, о которомъ иннетъ саятитель, требовали и некоторыя обогоятельства. Въ замечаніяхъ митрополита при чтеліи писемъ дендонскато протоісрея Е. И. Понева ми эстречасти следующее повесте: «Православзный архимандрить Филиппъ англиканскими духовными приглашей» пристременть



<sup>14)</sup> Не разъ святитель Филарота укавивань на необходимость устройства православной церкви въ Америкъ. Вопросъ о необходимости устройства православной церкви въ Америкъ возбужденъ былъ и дъйствіями бывшаго діакона при русской миссіи въ Аоннахъ Агапія Гончиренко. Этотъ Агапій, бъжавній изъ Аоннъ и получивній посвященіе въ ісрен гдъ-то въ Греціи, прибыль въ Америку и совершиль тамъ первую литургію. Агапія приняли въ Америкъ за представителя търавославной церкви и нашему церковному правительству пришлось разубъждать американцевь въ представительствъ Агапія.

Мысль о соединенів первін американской съ русскою была тодько слабою вечернею зарею, которая не разсвяда тумана несогласій, разділявших первы. Воть что писаль митрополить 4-11 іюня 1865 года оберъ-прокурору Св. Синода графу Толстому: "Въ письмъ о. протојерен Попова, отъ 15 апрълн сего-1865 года, останавливають на себъ внимание особенно слъдующія повазанія: І. По равсказамъ, вонросъ о единенів церквей родился у американцевъ не всладствіе глубоко сознанной потребности, а болъе вслъдствіе минутнаго увлеченія. П. Публика не приготовлена. III. Началось начто въ рода реакцін. IV. Число православных в определяется тамъ не сотнями, а десятвами, кромъ Калифорнін. V. Въ церковномъ журналь предложены четыре вопросе, наъ воторыхъ первый следующій: ,что выше, влесть ль вседенского собора, или власть національной церкви\*? На этонельзя не заметить, что съ человеномь, который предлагаеть сей вопросъ, и слиственно почитаеть возможнымъ отвить из ту и на другую сторону, едва ли можно разсуждать о единенівцерквей. Это походить на то, какъ еслибы вто спросидъ: что выше, власть государственная, или власть одной изъ частныхъ областей государства? Такіе вопросы могуть родиться только въ соединенныхъ штатахъ отъ духа тамошнихъ постановленій. И что такое національная церковь? Царство Христово несть отъ міра сего. Въ одной національности, въ одномъ царствъ бываетъ не одна отдельная или частная церковь; а одна церковь можеть быть въ нескольких національностяхь, во многих парствахъ. Вселенскій соборъ есть выраженіе вселенской церкви. Нужно ди спрашивать: частная церковь не выше ди воеленокой?" (794). Показавъ еще примеры шаткости и неосновательности въ сужденіяхъ иностранныхъ богослововъ о filioque, о почятанів нконъ, святитель заключаетъ: "Какъ вождъленно соединеніе церввей! Но вавъ трудно, чтобы двежение въ нему парило чистымъ

ври ихъ богослуженія; и всідетвіє того ему принисано не только присутотвіє, во и участіє, и сділано заключеніє, что общеніє церквей уже есть de facto. Если сей случай, по сему разсказу, сділается навістиних на востокі, впечатлічніе стънего не будеть прідтясе. Изъ сего надобно иннести наставленіє, съ какою осторожностію члени православной ісрархія должин опреділять своє сближеніє съвнолянчиним» (747).



стремяеніемъ въ истинъ, совершенно свободнымъ отъ пристрастія въ предзанятымъ мивніямъ" (794).

Рядъ миний и отвывовъ митроподита Филарета, писанныхъ въ 1864-1867 г., посвящень вопросу, который въ то время обращаль на себя винианіе всего православнаго міра-вопросу о румынской цериви. Румынскій князь Кува, ища себъ опоры въ рядахъ противниковъ православія, старался подчинить себъ руимнокое православное духовенство и управление церковью. Враждебныя действія противъ православной цереви Кува началь твиъ, что коноисловаль греческіе монастыри въ княжествъ, подчиниль семинарін свътскому управленію, уничтомиль всв перковныя типографія и старался ввести грегоріанскій календарь. Въ февралъ 1864 года оберъ-прокуроръ Св. Синода препроводилъ митрополиту Филарету копію съ донесенія колсула въ Лесахъ Лекса, въ которемъ говорилось о враждебныхъ действіяхъ Кувы и высказывалась та мысль, что ноложеніе православія въ Модко-Влахіи особенно приоворбно для насъ потому, что съ уведичениемъ вліянія запада, наше соботвенное вліяніе все болве уничтожается и дължется почти начтомнымъ. Въ отвътъ оберъ-прокурору митроножить 24 февраля писаль: "Депеща изъ Яссь 27 генваря представанотъ печальное положение православия, подъ гнетущею тишестию межо-влахійского правительства. Вопіють противъ отватія у дуковенства вещественнаго достоянія, но не еще да хуме ослабленіе и униженіе православнаго духовенства, преобладаціе надъ немъ свътской власти, отнятіе у него училищь и подчиненіе ихъ мірянамъ и уніатамъ. И что значить, что не сильны противъ сего ни голосъ народа, ни голосъ хотя изкоторыхъ участвующихъ въ управленія? Не то ля, что и народъ не сильно приверженъ въ православію? Въ такомъ случай какая надежда? Введение грогоріанскаго валендаря можетъ быть пробою. Если это будеть предпринято и совершится безъ большаго сопротивленія народа, то враги православія примуть сіе за обезпечивающій ихъ знавъ, что они могуть действовать необузданно и ненавазаню. Пощеди Господи люди твоя"! (736).

Желая подчинять себв православную румынскую церковь, князь Куза привазаль министру въронсновъданій проекты новыхъ церковныхъ узаконеній, которые въ 1864 году получили утвержденіе. По этимъ узаконеніямъ православная румынская церковь,

находившанся подъ јерархическимъ главенствомъ вонстантивопольскаго патріарха, провозглашалась независниою. Управленіе румынскою церковью подчинено Синоду, названному генеральнымъ. Председательство въ Синоде предоставлено митрополиту валахскому во имя господаря; членами Синода назвачены всв епископы румынскіе и по три депутата отъ каждой епаркія изъ евященниковъ или вір'янь. Засъданіямь Синеда навначено происходить въ йоль мъсящь одинь разъ въ годъ; созываеть Смнодь, предлагаеть вопросы на его обсущение, присутствуеть въ засъданіяхъ и принимаеть участю въ его рассупденияъ министръ исповъданій. Если Синодь осивнитол ватронуть вакойнибудь вопросъ, непредложенный его обсуждению, то министръ заврываеть заседаніе. Решенія Синода утверждаются гооподаренъ. Въ дополнение въ этимъ правиламъ палата въ 1865 году утвердила законъ относительно назначения епископовъ. По этому закону интрополиты и спископы избираются въ совыть министровъ и, по представлению министра исповиданій, утверждаются вияземъ. Таминъ образонъ по этим законамъ управленіе церковью всецвло перешло въ руки господеря. По колучени извъсти объ этихъ антинионническить постановленияхъ патріархъ Константиновольскій совешть въ вприль 1865 года чрезвычайный соборъ, на которомъ было соотавлено ванолическое соборное постановленіе о существенномъ значенів новъизданныхъ узаконеній и о самоуправоть румынскаго правительства въ церковныхъ двлахъ. Это соборное опредвление было отправлено въ внязю Кувъ съ архимандритомъ Клеовуломъ. Но Куза не только не приняль патріаршаго носле, но постаднымъ образомъ взглаль его изъ Бухареста. Тогда въ Константинополь рвшились обратиться въ содвйствію русской церкви. Патріавжь Софроній вручиль нашему посланниву въ Константинополь, для доставленія св. Синоду, оффицівльное посланіе, въ воемъ просиль мудраго сужденія, братскаго содійствія и принятія спасительныхъ мвръ, въ предвлахъ предоставленныхъ канонами правъ, жъ нъевращенію опаснаго положенія молдо-влахійсной церкви. Обращеніе великой Константинопольской церкви въ св. Синоду налагало на него обязанность скавать свое мивніе по румынекому вопросу. Важное вначеніе, каное выбль толога русской цершви въ румынскомъ вопросв, требовало особенно внимательнаго обсужденія его. На долю святителя Филарета выпало рашеніе и этого мерковияго вопроса.

Мат письма его въ оберъ-прокурору св. Синода Ахматову, по молдавсивиъ дължъ, 24 мая 1865 года и двухъ ванисовъ о діагномо (опредъленія) великаге собора въ Константиномольсьей первыя въ руминекому вопросу. Въ письма въ оберъ-прокурору михрополить отношеніе великей Константинопольской первыя въ перковнымъ дължъ Молдавів называеть неутвиничельнимъ, "Белибы: пакріаркъ, письмо опъ, нъ скромнымъ, но убълительныхъ выраженіямъ просиль вилом удержатвой отъ утвержденія проекта: сакона о молдо-влакійской ісрарків, и ради со-храненія мира и единства перковном, устромяв о семъ даца совінцавість великою нерисьмо, устромяв о семъ даца совінцавість при Порті: и, можеть быть, кцязь встумиль би на путь редиговнаго благоравумія и естерожноски" (792).

. Разбирая діагиона Комстантинопольскаго собера, митронолить находить въ немъ много четочнаго, неопредъясинато, произвольнаго, а главное недостатовъ безпристрастія и терпанія. Нескомойное чувотво преческой јерархін оказалось и въ опредаленіакъ собора но мозданениъ церковнымъ дъланъ. Въ дагнове напримаръ, было свавано, что министры, селата и палати "непустили превратирь Інсуса Невина чуть же въ Аврона". "Приокорбно видеть сіе маписанными оть имени православните себора, вамичесть митрополить. Идонія, и тами болье пронія тяжелая, нестройная, несообразна съ важисстио, свойственною соборному слову. Кто Інсусъ Навинъ? Киязь Куза-Разви онъ завоеваль обитованную землю? Кажется соборь жалуется на то, что онъ порабощаеть обътованную землю, что Інсусъ Навинъ не дълалъ. Что значитъ превращение Інсуса Навина почти въ Аарона? Умолкнемъ благоговъя предъ святымъ соборомъ" (815).

Разборъ діагноме Константинополькаго собора приводить святителя Филарета въ следующему мненію: 1) "Было бы несогласно и съ справедливостію, и съ пользою выразить неограниченное согласіе со всеми сужденіями и подробностями діагноме. 2) Въответь Святейшаго Синода надобно определенно изъявить со-

тласіе съ теми сужденіями діагноме, которыя твердо основаны: на церковныхъ правилахъ. 3) Для сохраненія драгоціннаго единомыслія съ святвишямъ патріврхомъ и его соборомъ медательнонин перейти модчаніемъ то, съ чёмъ нельвя согласиться, или коснуться того осторожно и миролюбно. 4) Святвишему Синеду предлежить трудное дело согласить долгь уваженія на патріарху н собору съ обяванностію свободнаго, справедляваго сужденія, н строгооть противъ нарушителей церковныгь правиль съ охранительнымъ терпъніемъ и синсхожденіемъ" (815). Въ отвътномъ пославін Св. Синода Констанчинопольскому патріарку овятитель Филаретъ согласиль долгь уваженія нь патріарку съ обяванностію свободнаго справединваго сунденія я строгость противъ нарушителей церковилкъ правиль съ охранительнымъ теривність и синсхожденість. Этоть замічательный документь. написанный митрополитома въ 1866 году 14), вивоте съ прило-MCHHOM RE HENY SAMMCROM; O MOROMANE BE OTBETTONE INCLUSE. мощо-влахійскаго князя въ святришему патріарху провевель въ Константинополь висчетавніе весьма благопріятнос. Патріархъ высказаль мысль, что этому замечательному донументу предназначено составить впску въ исторіи периви.

Разсмотрънные нами мемногіе образцы церковно-админчетративной діятельности митрополита Филарета, продоняя нікоторыя отороны машей мерновной жизни шестидесятых годовъ, могуть свидътельствовать и о томъ общирномъ вліннін, накое имъль онъ на севременную жизнь не только Россіи, но и вніся. Вліяніе это пережило его самого и, можно думеть, еще долгобудеть отражаться въ жизни православной церкви.

A. Biasers.



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Документь этоть навистень ная сообщений его вы нашних періодических духовнихь и сайтских видамідих.

## поучение

ПРИ ВЫНОСЬ ТВЛА ВЪ БОЗЪ ПОЧИВНЕЙ НАЧАЛЬНИЦЫ ОДЕССКАГО ИНСТИТУТА БЛАГОРОДНЫХЪ ДЪВИЦЪ АННЫ: ОЕОДОРОВНЫ ЧИКУ-АНОВОЙ.

## О ЖЕНСКОМЪ ОВРАЗОВАНІИ.

Преосвящен. Никанора, архіспископа херсонскаго и одесскаго.

Жена въ безмолвін да учится, со всакимъ покореніемъ. Жен'я же учити не повел'яваю (1 Тим. 2, 11—12).

А какъ же высшіе жевскіе курсы, на которыхъ женщины учатся высшимъ наукамъ, конечно для того, чтобъ и учить? Ужели они противны христіанскому ученію?

Это говорить святый апостоль Павель въ посланіи въ Тимовею: "жена да учится въ безмолвіи со всякою покорностью. А учить жень не позволяю".

Ужели христіанство совершенно запрещаеть женщина учить? Нать. Христіанство, въ лица того же апостола Павла, вманяеть женщина въ обязанность воспитывать датей (1 Тим. 5, 10), гда подъ воспитаніемъ разумается не только выкармливаніе и вырощеніе датей, но и наставленіе ихъ въ наказаніи и ученіи Господни. Сладовательно, учить женщина не только не запрещается христіанствомъ, не только дозволяется, но и вманяется въ обязанность. Были примары въ христіанской исторіи, хотя и радкіе, хотя и исключительные, что женщины христіанки занимались даже проповадію Евангелія, какъ свидательствуеть древнее сказаніе о св. Маріи Магдалина, или же о св. Нонна, просватительница Грузіи.

Что же именно запрещаеть св. апостоль Павль женщинь почасти учительства? Это объясняеть онь самь въ посланіи къКориноянамъ: "жены ваши въ церквахъ да молчатъ: не повелься бо имъ глаголати, но повиноватися" (1 Кор, 14, 34). Причемъ, св. апостоль приглашаеть насъ "выразумъть то, что онъпишеть: ибо это заповъди Господии (1 Корин. 14, 34),—завлючаеть онъ. Потому-тр нь вравославныхъ хриетанскихъ церквахъ
жены и молчатъ. Ибо самимъ Господомъ, Его заповъдями, не
дозволено женамъ говоритъ въ парквахъ. Заповъдями Госпаднимъ
запрещается женщинамъ, во-первыхъ, церковное учительство,
а затъмъ, не особенно поощряется и вообще учительство открытое, общественное, но не осуждается, а напротивъ, вмъннется
въ обязанность учительство домашнее, особенно же въ кругу
семьи.

Что же сказать теперь о высшихъ курсахъ, гдв учатся женщины, которыя не довольствуются не только домашнимъ, но даже тавъ-называемымъ среднимъ образованіемъ, и явно стремятсявъ постиженію высшей научной мудрости? Согласны ли они съ духомъ христіанства? Эти высшіе курсы, —такъ какъ ихъ не было до пришествія Христова на земль, -- Божественнымъ откровеніемъ не предусмотрины. Тимъ не мение не думается, чтобъотпровеніе относилось въ нимъ со всёмъ благосвлонно. Непротивна откровенію та мудрость человіческая, которая благоплодна, которая созидаеть, а не разрушаеть покой человических душь; но не та, конечно, мудрость, за которою гнались недавно бывшіе и переставшіе быть женскіе курсы, которая возбудна столько нареканій и заботливаго страха со всяхь сторонь, которая даже нескрытно разрушала семейную жизнь. Кто же можеть сочувствовать такой мудрости? Конечно, не христіанство. Можно сказать, неблагосвлонно христіанство и вообще къученью для ученья, ученью непрерывному, которое составляетъмодную бользнь выка, которая гонить не только мужчену современнаго, но и современную женщину, все впередъ и впередъ, чтобы обнять единичнымъ мозгомъ всю необъятность совремевнаго человъческаго знанія. Такое въчное неустанное ученье осуждено словомъ св. апостола Павла, что "въ последние дни будуть человецы водимы похотьми различными, всегда учащеся, и николиже въ разумъ истины прінтя могуще" (2 Тим. 3, 6-7).

Объ этомъ ввиномъ ученъв, въ поучение всему міру, сказалъ велиній мудрени древности Соломона, что во многой мудрости много печник, и кто умножаеть повнанія, умножаеть скорбь (Энил. 1, 18). Оттого-то наму многомудрый вань чакь и богать скорбями, и скорбями особоло: рода, скорбями выутреннями, душавилин, пособыни больсовии мозга, кандкъ въ такой степени не звым наши отны и дажи. Отъ этихъ-то мозговыхъ больстей нами современники, не налодя опоры въ своемъ духв, да и отрицая мухъ, не намеди окори и из вара из Бога, да и отрицан-Бора, отрацають и спастью жизан, и любовь из жизан, впадають н вы невавноть вы жизни, в такъ дегко раціаются даже вончать съ живијю. Видиге, что такого ноличества самоубійства, накъ въ наши дии, нивогда по было отъ цачела міра, Быди на светв времена тигнайшаво работва, погда жизнь рабовъ была повидимому куже смерти. Однако же люди не накладывали на себя рунъ. А теперь накладывають на себя руки люди, которымъ живется даже хорошо, и накладывають такъ себа, отъ умеженной дури, чтобы показать противоестественное герейство презрвнія въ жазни и ко всему живому. Въ этомъ отношеніи наше время можеть быть отчасти сопоставлено разов только съ последними годами паденія дровне-римскаго міра, когда древняя религія разрушались, в новая еще не была воспринята. А это сопоставленіе поназываеть, что мы переживаемь роковое время. И одно изъ знаменій роковаго значенія нашего времени завлючается въ темъ, что современнаго челована, не только мужчинъ, но и женщикь, обунко ненисытное отрамление из безпонечному, совершенно непрактичному, безцваьному, безплодному для жизни, а нередно и вредному ученью для ученья; что поставлено признавомъ последнихъ мотыхъ дней у св. эпостола Павла, который пишеть, что тогда люди "здраваго ученія не послушають, но по своихъ похотехъ изберуть осбъ учителей, чещеми слухомъ" (имъя зудъ въ ушахъ), "н отъ истины слухъ отвратятъ и въ баснять уклонятов" (2 Тим. 4, 3-4), - всегда учащеся и няколи же въ разумъ истаны прінти могуще". Такое поразительно върное изображение нашей эпохи дано почти за 2000 льть. Особенно присворбно, что и женщины увлекаются тою же модною страстію многознанія, причемъ онвидуть не только претивъ духа христіанства, но и противъ опыта. Въдь и по

жизненному опыту извъстно, что желишим, покориясь семейному строю, молча, не шумя, гремоплесно не проповедуя, служать основнымъ не только окранительнымъ, не и направляющимъ началова общественного дука. Но такую власть, такое вліяніе женщины сохранають именно телько до техъ поръ, ппока сами верны бывають своему техому, сиявчающему, истиню-жемственному призванію, что признастся и Болественными отпровенісми. признается св. первоверховными апостоломи Петроми. Оми Treparation, 440 Hoffa Read Dobahymtch : Chorn's Mymlan's, To-"если явноторые изъ мужей и не понинуются слову убъедения, то и тв бывають мавирны безь слова женекимь жеттемь, види чистое богобоявненное житіе своихъ женъ", невельно прекленяясь въ женакъ "предв совровеннымъ человавсяв. сердца", который сінеть въ нетивиной "прасоть протавго и шолививаго женсваго духа, что предъ Богомъ особежно иногоцияно" (Пет. 2, 1-4). А расшатанных женщины, не привлежая и не сдерживая сердца мужчинъ, производятъ распатанность и общества, чему нанпоразительнайтій примарь мы пидали во французской революція, да и видимъ во французскомъ общества, въ которомъ даже рождиемость пересталь восмоднить смертность, и общество стремится къ вырождение. Замъчательно, что и съворе-американская многоучащаяся и многоученая эманципированцая женщина опрически уродино перерождается и вырождается.

Рвчь веду я нъ тому, что наилучшим образомъ приспособлены были сиолько из духу христіанства, сколько ис и къ потребностямъ общества, именно вани институты благородныхъ дввицъ, —хотя недавно прошло то время, что они подвергались самому тажвому зловредному скалозубію. У насъ и не у насъ они и вознивли изъ христіанскаго монастырскаго строя, съ общечеловъческимъ, однако же, навначеніемъ готовить женщину не для монастырской исключительной, а для общеотвенной жизни, но съ строго христіанскимъ настроевіемъ. Здъсь въ стънахъ строгаго училища и храмъ Божій, желательное довольно шировое воздъйствіе Закона Божій и законоучителя, довольно шировое обще-гуманное образованіе, ссдержаніе двеъ въ самой строгой безукоризненности правственнаго порядка, благонастроенности и благопристойности, огражденіе дъвственной юности отъ всякаго соблазна, огражденіе не только сердца, но и чувствъ;

эрвия и слуха, ограждение от неодороваго чтения, оть всянаго. же только подоврительнаро, но и сколько либо вольшего сообщества. Осменняя институтская наивность проходять черовь COMPORA, VEDEST PORT, A OCTACTOR BY MCHMINER HA DOCK SEED высокоприный и раубоко-приважательный закось: сдержаниести, -благовоспятанности и отража: Вомін, корорый не всегда выв'ятримпетен и бурями современной живии. Что ведожено нь душувъ детогер съ колыбели, то вкажется и у могилы. Институтован заменутость и совержанностиннято не то, что современняя дава, жоторая съ ранняго детства мевозобранно сложется по вейнъ стогнамъ міра, суясь всюду по безару житейской сусты, воторая все видить и слышить; все невозбранисе читаеть, о всемь тоякуеть, многов испытываеть и все виаеть... Для кого таках двва идеаль желичны, не знаю, не слышаль, а воспитаненны MHOTETYCOBS, SHAM, LOUIS IIDMBICKRIE OUCHS MEGFO MYECKNIES сердець, какъ желанный типь жены и дочерь дъвы, женщины д хриетівний.

Женщина не призвана подражать такому исплютельно-развитому типу, какъ Екатерина II. Екатерина Великая — она одна была во всемъ міръ, во всемъ человіческомъ родь. О Семирамидъ ны пичего не знасиъ. Елизавета не англійская была далеко уже нешей великой жены, велиняго кужа. Но призваны всыподражать идеалу великой покровительницы нашикь виститутовь, Инператрицъ Марін Осохоровнь I, не насанов II, накъ живой. Подумайте, кто знаеть, сколько въ этой высоко-привлеженьной женщинъ было ума и силы, граціи и женственности, а главносжристіанской благотворительности, христіанской любви... Вотъ женщина истинно-достоподражаемая, которая навсегда останется на правственномъ горизонтв Руси лучезарнымъ свътиломъ, ицеаломъ женскаго достоинства, христіанскимъ идеаломъ женственности, которая павняла и мужей, -- да и какихъ мужей?! -- въ послушание слову Божию безъ слова, а только прекраснымъ богобоязненнымъ добродътельнымъ своимъ житіемъ. А она-то и была матерью-насадительницею русскихъ женскихъ институтовъ. Она-то и произведа на Руси цълый ридъ самыхъ высоко-достойныхъ женщинъ въ лицъ начальницъ своихъ любимыхъ институтовъ. Конечно, одну изъ наиболве высоко достойныхъ женщинъ я видвать и зналь на своемъ въку въ лицъ Маріи Павловны

Леонтьевой, — позвольте вспемнить, — мотерая сорокь лёть до глубокой старости сватиль руссному міру, всамъ менскимъ учебнымі, заведеніямъ, накъ и всему начаньствующему и учащему въ михъ осставу, накъ всличавоє: свътило на свъщнять начальствованія нъ старыйшемъ ивъ русскихъ — Смольномъ миституть. Воть настоящій тикь матери десятковъ тисячь дочерей: мърная, сдержанная, высокообразованная, имконо-тоиная, высоко-безую-ризненная въ кажномъ слевъ и движеніи, и въ то же время, не тинивая, не прятавшанся, не стадивнымом Христа, не мисокърнав до последняго издыкання христанка.

Этоть благородный институть, нашь и мы вой, отольно житимым счастье видить и теперь имбемь честь выносить въ жилище мертвых продолжательницу кака, и подражательницу истивне достоподражаемой Маріи Павловны Беситьской, на лиць почившей въ Бост начальницы сего института, болярыни Анны Осодоровны Чикуановой, — вымоснить изъ своей среды чуть непоследній остановъ исчезающей величавой, русской старыны

Думою, что я сказать почившей нетиние-нохвальное слово, сопоставивь ее съ Маріею Павловною Леонтьєвой, которую окасобою напоминада до того, что, бывало, встратись съ ней, думаешь, что видишь давно отшедший въ другой міръ первообраєть всткъ начальнить веткъ институтовъ благородныхъ дівниъ. Вывосить ее теперь из погребенію для насъ, конечло, честь, ногруствая. Воздохнемъ же къ Богу духовъ, чтобъ ока не была посліднею. Амянь.

## о самоуыйствъ.

## Православные христіане!

Пъль всякой проповъди, одинъ изъ видовъ которой составляетъ и настоящее мое чтеніе \*, заключается въ томъ, чтобы вовордить въ слушателяхъ или читателяхъ отвращеніе или сочувствіе къ обсуждаемому предмету. Предметомъ моего чтенія будетъ служить самоубійство или произвольное лишеніе человъкомъ жизни себя самого. Это явленіе такого рода, что однимъсвоимъ именемъ въ людяхъ несклонныхъ къ самоубійству вызываетъ отвращеніе. Но я долженъ сказать, что оно опаснъе и преступнъе, чъмъ обыкновенно думаютъ о немъ.

Вообще, въ каждомъ гръхъ единичнаго человъка бываетъ виновенъ не самъ только человъкъ согръщающій, но и окружающіе еголюди, совокупность мыслей, въ которыхъ онъ вращается, обстановка, въ которой онъ живетъ и проч. Такъ и при томъ или другомъ случав самоубійства никто изъ насъ не можетъ сказать, положа руку на сердце, что онъ нисколько не виновенъ въ этомъ самоубійствъ чуждаго ему человъка. Подумайте только, нерасположили-ли мы того или другаго человъка къ самоубійству тъмъ, что оправдывали во всеуслышаніе нъсколько предшествовавшихъ самоубійствъ, тъмъ, что легкомысленно судили о будущей жизни и воздаяніи за гробомъ, тъмъ, что и самую цъль жизни, еслъ не на словахъ, то на дълъ, ограничивали только настоящею жизнію? Да, по моему мнънію, мы всъ до единаго такъ или иначе—вто умолчаніемъ, кто явнымъ сочувствіемъ, кто легко-

<sup>\*</sup> Читано отъ Общества распространенія религіозно-нравственнаго просв'ященія въ заліз С.-Пб. Городской Думы.



мысленнымъ отношеніемъ къ самоубійству бываемъ виновны въ каждомъ случав самоубійства. Въ отношеніи въ самоубійству мы находимся въ ужасномъ положенім техъ, коммъ Спаситель возвъщаеть горе за то, что ими соблазны входять въ міръ, кониъ, по Его же словамъ, лучше было бы, еслибы повъсить чить на шею жерновъ мельничный и утопить въ пучинъ морской. Словомъ, мы являемея въ данномъ случав собдазнителями на самоубійство. Не думайте, что и преувеличиваю, неть! и вы сами сважете тоже, если вспомните, до чего мы дожили: до того, что въ наши дни страдяются и вашаются даже дати, не достигшіе зралой юнвсти. Если относительно варослаго челована возможно бываетъ предположить, что онъ покончилъ съ собою всявдствіе помвинательства, недостатка силы воли нъ перенесенію тяжести жизни, ванихъ-либо потерь имущественныхъ или по службъ, то относительно самоубійцы-дитяти ничего нельзя сказать, кромв того, что онъ застрвлился по совершенно ничтожной причинъ, по поводу, напр., полученія единицы на экзаменъ, и следовательно, единственно по подражавію одобряемымъ гласно и негласно старшимъ самоубійцамъ. Посему-то, инв кажется, дело зашло слишкомъ далеко, и теперь, когда — слава Богу! усердное проповъдничество ставить на очередь для обсужденія разнообразные вопросы касательно нравственныхъ уродливостей нашей жизни, время обсудить со всею обстоятельностію и вопросъ о самоубійствъ. Въ настоящемъ чтеніи я имъю въ виду решить вопросъ о томъ, какъ относиться къ этому явленію, стоя на точкъ зрвнія Слова Божія, отчасти же принимая во внимание свидътельство истории и данныя статистики. Относительно васъ, моихъ слушателей, православные христіане, я имъю въ виду одно-дать вамъ, ищущимъ свъта въ хаосъ разныхъ ложныхъ ученій и въяній современной жизни, правильный взглядъ на самоубійство, съ точки зрвнія котораго вы могли бы разить этотъ грвхъ не только въ совершении, но и въ сочувствін, попыткахъ и пополяновеніяхъ къ нему. Не смотрите на это какъ на маловажное! Господь говорить: кто сотворить хоть одну изъ заповъдей Его и научитъ ей другихъ, тотъ великимъ наречется въ царствіи небесномъ (Мо. гл. 5, ст. 20). Всв вы должны помнить, что важдый изъ васъ, христіанъ, есть и долженъ быть своего рода проповедникомъ правды въ томъ

вругу людей, въ которомъ ему приходится вращаться. Иногда слово засковой укоризны, настойчиваго обличенія, праведнаго негодованія, сказанное во время несчастному ближнему, стоящему на враю погибели, способно остановить его отъ ужаснаго преступленія и направить на путь добродітели. А ті, которые рішнются на самоубійство, бывають обывновенно несчастиййшими людьми. Велика же, велика награда будеть тому, кто спасеть отъ погибели чумую душу! И такъ, братіе, помня завіть Христовь: другь друга тяготы носити, и апостоловь: немощи немощныхъ носити, а не себь угождати, отсель пойдемъ навстрічу самоубійству съ самымъ пылкимъ негодованіемъ, догонимъ его съ живійшимъ сожалініемъ и будемъ разить словомъ любви всякаго, кто позволить себь отнестись къ этому тяжкому гріху снисходительно, легкомысленно и тімъ болье одобрительно!

За примерами самоубійствъ и объясненіями ихъ съ точки эрвнія современнаго общества ходить не далеко. Они на виду у всякого, кто сколько-вибудь внимательно относится къ явленіямъ современной жизни, къ тому, что о ней говорится и не меньше пишется. Воть человакь высокопоставленный, достигшій въ настоящей жизни всего возножнаго - славы, значенія, богатства, допустиль насколько ошибонь во вверенномь ему дела ботьшой общественной важности и, желая смыть съ себя пятнособственной опломности, застремнися. И общественное мивию, находя этоть самосудь слишкомь строгимь, однакоже относится. къ самоубійцъ съ похвалою за его будто бы честную раздълку съ собою. Воть другой человакъ, исчерпавшій глубину премудрости человаческой въ навастной отрасли знанія, и посему способный принести большую пользу человачеству, именно служа. общему благу, допустиль непоправимую опибку во вредь частному лицу и потомъ, какъ бы въ возмездіе за свою ошибку и для избътанія повора отъ людей, покончиль съ собою. Общественное матніе, относясь съ чувствомъ живташаго сожальнів о безвременно погибшемъ симпатичномъ дънтель, выдаеть его поступовь за уровъ добросовъстности. Воть третій человань, обремененный семьей, долго перебивался изъ-за куска хлаба, перенесъ много труда, новъжать много тяжкихъ огорченій ж маконецъ, ожесточнися до того, что заръзвиъ и жену свою в дътей и наконецъ, покончилъ съ собою. Общественное мизий

оправдываеть его поступокъ во имя предшествующей невыносимости его матеріальнаго и правственнаго неблагополучія. Тоть спился съ кругу, этотъ потерпълъ неудачу въ любви, яной потеряль состояніе, ито подучиль неисцільную бользнь, ито не надвется на лучшее въ настоящей жизни, и всякій кончаеть съ собою, ето - подъ железнодорожнымъ поездомъ, ето - ядомъ, жто — пожемъ, кто — револьверомъ, кто бросвется въ воду, кто въщается; всъхъ способовъ современнаго самоубійства, иногда поразительно пробратательныхъ, и не перечислить. Присворбнье же всего ведеть себя во всвиь этихъ случаямь общественчее мевніе: оно отыскиваеть ближайщій поводь каждего даннаго самоубійства, и найдя его бодьшею частію на основаніи подминыхъ записовъ самоубійцъ, писанныхъ ими предъ самоубійствомъ, то въ героизмъ самоубійцы, то въ мевыносимости нравственныхъ или матеріальныхъ обстоятельствъ его жизни, то въ помъщательствъ, на томъ и усповоивается, а не задумается надъ твиъ, на почва какихъ же върованій и убъщеній, правственныхъ правиль и принциповъ выросло то данное самоубійство. Безъ сомивнія, накому ніть діла до частной жизни того или другаго самоубійцы, но если вопросъ объ убъеденіяхъ и върованіяхъ, о правственной визни сэмоубійцы и есть главный вопросъ, то онъ долженъ быть ръщенъ, такъ какъ отъ ръшенія этого вопроса зависить водрось о причинахъ самоубійства вообще. Помъшательство, всего чаще выдаваемое за причину самеубійства, -обывновенно всего раже ею бываетъ. Можно за достоварное признать, что въ самый посатдий моменть предъ самоубійствомъ самоубійца не владветь собой и представляеть собой ненормальнаго человака, но всего чаще нельзя положительно утверждать, что помъщательство служить причиною самоубійства; почти всегда оно сообщаетъ только последній толчовъ на самоубійство.

Въ вопрост о томъ, во имя какихъ убъжденій и нравственныхъ правиль кончасть съ собой сомоубійца, одно можно сказать съ увъренностью, что самоубійцы вообще никогда не руководятся въ своемъ самосудъ ученіемъ Откровенной редигіи и правилами христіанской правственности. Чтобы это не покавалось голословнымъ, обратимся къ подлежащему свидътельству веткозавътнаго и новозавътнаго Откровенія. Но здъсь меня за-

ранъе омущаетъ вопросъ-потему ни единомы, жа всемъ пространствъ Священнаго Писанія, прямо не осуждается гръхъ самоубійства? Больше того - почему о немъ даже ни разу не упоминается при всемъ иномествъ наставленій, особенно въ ветхозавътномъ Отвройения, относительно того, чего должно избътвъ и нь чему должно отремиться? Но этоть последній факть даже неупоминація о самоубійства, кака правстаенняма порока, даеть май основание угрерждать, что не мотому о немь умалчиваеть Свищенное Писиніе, что оно — не трика, не таккое чироступленіе, в потожу напретива, что одо слишающь страниный, противовотественный, посятиющий на трива самого Бота грукть. они жилиневоне вкай водинивая сталения и невъроптиынъ. Потому они и не выскавались о неми въ свениъ наставления и поучения, нотоку же и вся Библія — въ вет-XOSABBINIATO E HODOSEDETHIANS MINICIPAL EMECTE, IIDERCTABLISCUE. жаль увиними миже, всего тольно два принара : самоубійць.

Пренисходство Отпровениего ученія нашей въры предъ всъми другими ученіями запиновается, межці прочимь, ак томь, что оно не надачаеть на лидей бремена неудоболеснивня, не предвагнеть правиль безь примънемія, жевлень безь осуществленія. На ряду съ высожими требрежніями, кочоркия предъявляеть оно къ людамь, оне представляеть въ примърт и людей, осуществивникъ въ своей живни вти требованія. Посему, говоря о сапо-убійствь съ точки эртина Отпровеннаго ученія, я выясню принципальный взглядь сващеннихь писателей на этоть предметь, и новажу, жань относивнос къ свисубійству героя правственности по ученію Отпровенія.

Итанъ, Госиодь Богь, оъ горы Синан грозно воявъстившій заповъдь "Не убей", можеть ли снискодительно или одобрительно относиться их самоубійству? Да не будеть! Въ этой заповъди запращается столько же убійство другаго человъка, жакъ и самого себя, въ ней именно запращается убійство человъка всебце, будь это посторовній для меня человъкь, или а самъ. Еслибы здъсь геворилось тольно объ убійствъ другаго, ближняго, то безъ сомивнія и было бы прибавлено: не убей "ближняго твоего", подобно тому какъ въ девятой заповъди скавано: не послушествуй "на друга твоего" овидътельства ложна. Трякъ какъ этого прибавленія въ шестой заповъди не сділамо,

то въ ней справедливо видеть запрещение воякаго убійства, вътомъ числе и самоубійства.

Да и что такое самоубійство? Оно есть дайствіе самосуда человъческаго, простирающееся до лишенія себя жизни. Но ве ясно ин, что человъкъ въ этомъ случав вторрается въ права Божественныя? По всему Священному Писанію Ветхаго Завіта проходить имень, что живнь двется человику Богомъ: Богь сотвориль первыхъ людей, Богъ же и наказываеть людей бездэтностію или награждаеть чадородіємь. Посему ите, получивь оть-Бога жизнь, произвольно лишаеть ея себя, тоть нарушаеть право Божественной власти и навлекаеть на себя кары Божественнаго правосудія. "Видите, видите, геворить Господь, яко-Азъ еснь, и мъсть Богь развъ Мене, Азъ убію и жити сотворю (Второван. 32, 29). Въ подобныхъ выраженияхъ, свидетельствуюшихъ о сознанін ветхозавітными дюдьми тего, что тольно Богьвъ правъ распоражаться смертью человъка, — дътъ недостатка въ Священномъ Писаніи. Воть Анна пророчица, мать Самунлова, въ своей пророческой песии, предъ лицемъ Бога поповедуеть: "Господь мертвить и живить, назводить во здъ и везводить (І Цар. 2, 5). Воть царь Соломонь, которому Госполь даль сердне столь опысленно и мудро, что мудрже его не было даря и не будеть, этоть самый Соломонъ говорить, обращалсь но Господу: "Ты бо животе и смерти власть циали и низводили даже доврать ада и возводнии" (Премудр. Соломов. 46, 13).

Следовательно, Господь Богь и только Онъ есть Владынаомерти человека. Сознаніе этого проникаєть ли и жизнь ветхозаветныхъ праведниковъ? Для рёшенія сего вопроса припоминитьна вёки поучительный образь того ветховаветнаго праведника, о которомъ Самъ Господь говориль, что "нёсть, яко онъ, вавемли человекъ непороченъ, истиненъ, благочестивъ, удалижёся отъ всякіи лукавыя вещи" (Іов. 1, 8), — словомъ, припоминить себе Іова. И подлинно, многострадальный представлять собовь образець человека праведнаго и въ семейной своей жизни и въ общественной. Глубово верующій въ Бога и боящійся Его, святой во всехъ овоихъ поступкахъ, онъ быль живымъ одобренісмъ людямъ благочестивымъ и укоризною для заыхъ, страхомъ—для преступниновъ, защитою—для слебыхъ, вдовиць и сиротъ. Омътакъ берегь чистоту дётей своихъ, что ежедневно послё награ-

ихъ приносиль за нихъ жертву Господу, опасансь - не согръ шили ли крам ево и не помыслили ли вла противу Вога. И Господь, видяний не только двянія наши, но и помышленія, нагреливь Іова. Не было славиве, богаче, почтениве и счастливне человъка въ Аравін, гдв жиль праведный Іонь, чемъ онь. Но воть, священный жизнеописатель Іова открываеть завъсу, скрываюшую оть вворовъ нашихъ неисповадимые пути Промысла Божів н козни діавола, воюющаго на праведныхъ. Іовъ последовательно лишается всего — и богатства, и семьи и наконенъ здоровья. Онъ поражается пронавою, а съ нею-вамътъте-и безчестіемъ, нбо проваженные изгонялись даже язъ общества человеческаго. Современные самоубійцы и общественное милию любять объяснять причины самоубійства тамостью жизненных условій чедовъка, его паденіемъ, урономъ его репутаціи въ глазахъ людей и проч. Смотрите-же, какъ ведеть себя подлине теперь несчастнъйшій: и нящій, и безсемейный, и больней, и оповоренный въ главахъ людей миогострадальный Іонъ! До техъ поръ, пова онъ не очутыся вив жилищь человечесникь, онь по выражению Священнаго Писанія, "нечтоже согращи предъ Господомъ, неже уетнама своима, и не даде безумія Богу", — не только что не помыследь о самоубійствв. Но воть онь на гновив, одинь со своими струпьями и гносмъ, который соскабливаетъ черенаемъ, со своимъ поворомъ. Его друзьи пришли навъстить его, на самомъ же дълв чтобы растравлять его ражы. Они заподовривають его во гражахъ, за которые де Господь и наказываеть его столь тяжко. И это нодовржие для праведнаго Іова, не имъвшаго везможности даже оправдать себя въ нкъ гласахъ, было тяжеле наназанія. Наконень, приходить нь нему его бидная жена, оставшанон безъ куска кивба, въ необходимости зарабатывать себъ пропитание трудами рукъ свеикъ, -- несчастная темъ болъс, что она непытала счастіе, имвля богатство, вспормила варослыкъ, теперь похищенныхъ лютою смертью, дэтей... Она укоряеть овоего мужа болванью, своимъ тяккимъ трудомъ въ людяхъ съ утра до мочи и наконецъ, говоритъ; "ты все еще твердъ въ неморочности твоей? Отренноь отъ Бога и умри!« (Iob. 2, 9). Въ этомъ бегразеудномъ "умри" для насъ въ настоящемъ случав ваключается вось интересъ. Ибо что другое, какъ не вызовъ м поомреніе на самоубійство, ваничаеть въ себв это "умри?"

Н тебь чиже, да и мий не легче твоего, наиз-бы такъ говорить жена Іона,— освободи не себя отъ отрадний и повора, да и мени отъ твоего супружества! Похуди Бога и умри! Что же отвъчаеть ей страдаленъ? Ты говоришь нань одна изъ безразсудныхъ. Умвли же им принимать добро отъ Бога, — какъ же не стеривть и злаге? "Во вобхъ сихъ приключившихся ему, инчимие согращи Іовъ устнами предъ Богомъ, и не даде безумія Вогу" (Іов. 2, 10), замвчаеть его жизнеописатель. Итакъ, всей добро и эле настоящей жизжи не бевъ воли Бога, одно какъ награда, другое — какъ испытаніе; тотъ, кто видъль добро въ жизни, а кто его не видъль? долженъ теривливо переносить и зло, даже и не помышляя о самоубійстві,—вотъ правственный выводь изъ всей жизни многострадальнаго Іова.

Тенерь обратимся въ Священному Писанію Новаго Завъта Вь безприиврной Бомественной личности Богочелована Інсуса Христа, Основателя нашей религи, мы имвемъ и безупречную чистоту ученія и высочайшее осуществленіе въ жизни Его правственнаго идеала. Ниногда слово Его не шло въ разладъ съ двломъ, напротивъ двло являлось воплощенемъ устнаго наотавленія. Онъ училь насъ, съ объщанісив блаженства, быть нищими духомъ, плачущими о грахахъ, кроткими, смиренными, чистыми сердцемъ, миротворцами, гонимыми за правду (Мо. 5 8 - 12), и Самъ первый быль образцомъ всёхъ этихъ добродътолей: жищеты духовной и безропотной нищеты телесной, протеоти, смиренія, миролюбія, стойности за правду-истину. Онъ училь теривнію, говоря: "вто до вонца претерпить, тоть снасется" (Мо. 10, 22) и Самъ первый быль добровольнымъ Страдальцемъ, со дней рожденія Своего и до смерти на вресть. Онъ училь нась той великой мобын нь ближнимь, высота поторой выражеется въ осуществления словъ: "да вто душу свою положить за други овоя" (Іоан. 15, 18), и Самъ первый принесъ жизнь Свою за всехъ долей.

Какъ же Онъ, Госиодь нашъ, соблаговоливній для нашого, наставленія и спасенія спити съ небесь, — какъ же Онъ относинся къ самоубійству? Онъ прямо говориль, что не нарушить прицієль Онъ ветхозав'ятний занонь, а восполить (Ме. 5, 17), педнять его выше, одухотворить. Посему и ветхозав'ятную въпов'ях "не убей" Онъ очищаеть де ея дуковнаго смысла. Не

только не убивай, говорить Онь, даже не унивай себя гипвомъ, чие осворбляй ближинго словомъ, не третируй его, накъ безумнаго, лишеннаго образа Божін. Если такъ осторожно почтительно должно обращаться съ ближними, то ванъ же можно унижеть себя самого до лишенін себя и жизни? Господь даль запов'ядь люби ближняго твоего, пванъ самаго себя" (Лун. 10, 17). По смысту этой заповеди любовь къ ближиему должиа быть подебіемъ той любви, которую человікь вмінеть къ самону сабі. Если же Господь не отминяеть заповидь "не убей" другаго, во ния любви въ нему, подобной любви въ себъ самому, то вакъ же можно убивать себя? Гдв же у самоубійцы необходимая любовь къ себъ, съ которою долженъ онъ сравнивать любовь нъ ближениъ? Если онъ такъ любить себя, что лишаеть себя жизни, то отсюда выводъ — онъ долженъ любить и другихъ тавже поередствомъ лишенія ихъ жизни. Однакоже противъ убійства ближняго несоменню вдугь и законы божескіе и человическіе, и микто никогда не говорилъ еще, что тоть-то оказаль чело въну благо тъмъ, что лишияъ его жизни. А если противозавонно убить ближняго, то твиъ болве противозаконно убиват себя самого, ради своихъ только будто бы невыносимыхъ бъдетвій жизни, бъдности, семейнаго горя, общественнаго повора ж проч.

Вдесь впронемъ должно свазать, что не противозаконно самоопредвление себя на смерть за въру, накъ добровольное мученичество, или за благо ближнихъ, какъ самопожертвованіе. Інсусь Христось, какъ Богь, могь бы избижать смерти, но Онъ добровольно пошель на смерть ради спасенія людей, когда принью время Его смерти. Но и Онъ и апостолы, и позднъйшіе мучениви и исповъдники за въру Христову, когда не представлялось надобности въ безплодныхъ мунахъ, когда еще жизнь ихъ была болъе ценною, чемъ мученическая смерть, въ интересахъ ближвихъ, всв ени избътали смерти. Самъ Інсусъ Христось изскольво разъ спрывался отъ разъяренныхъ враговъ Своихъ, чтобы сохранить Свою жизнь (Лук. 1, 29 - 30). Она же совътоваль и Евониъ апостоламъ убъгать въ другой городъ, когда будутъ **гнат**ь ижь въ одномъ (Мо. 10, 29). Следовательно, и самопожертвование тогда только васлуживаеть этого наименования и воть неликвя добродътель, когда оно небезцально, когда оно вытенаетъ изъ стремленія исполнить заповідь Христову о любвинъ ближнить до положенія за нихъ живота своего. Едва ли кто отанеть спорить съ тімъ, что нивакое самоубійство не представляєть и тіми христівнскаго самоножертвеванія.

Еслибы все-таки ито-либо, увлекающійся геромвиемъ самоубійць, въ случанив самоосувденія нив за какія-либо упущенів нкъ по службъ, за преступленія протявъ личеости или цълаго общества, -- еслибы кто либо сталь сопоставлять самоубійствооъ кристіанскимъ семоножертвованіемъ, тоть да вопомнить герошамъ Інсуса Христа, геронамъ Его апостоловъ, геронамъмучениковъ, и устыцится своего кощунственного заблужденія. Правда, они воздыхали о томъ шлене, въ которомъ находиинсь живя на вемяв, — воздыхали, говоря: жалкій я человекъ Кто избавать меня отъ оковь сего тела смерти? Но они нипогда не бъжвли изъ этого плана сами, а напротивъ, разрушаль оковы гръха и соблавна, отовсюду на нихъ налегавшихъ, чтобы вогда Господь пововеть ихъ въ Себъ, со Христомъ быти на небъ. Самъ Госнодь въ этомъ отношении, какъ и во всехъ другихъ, представляетъ намъ высмій образецъ. Живя на вемль, Онъ бывало отрадаль, канъ нинто. Угнетаемый тяжестью гръковъ всего человачества, оставленный на премя саминъ Богомъ до того, что самъ Онъ вопіниъ: почто оставниъ Ты меня! Онъ нивогда не подумать о невыносимости жизни, дарованной Богомъ, темъ более о томъ, чтобы освободиться отъ неп. Онъ, правца, молнися о томъ, чтобы, если возможно, миновала Его чаша отраданій, но прибавляль: "впрочемь, не какь Я хочу, Отче, но какъ Ты! Да будеть воля Твоя"! Воть, братіе, обравецъ теривнія, несенія креста визненкаго, послушанія Отну до омерти и омерти престной!

Подражаніемъ Своему Учителю и Господу вили и ученими Хриетовы. И ито же можеть усумниться въ томъ, что они были далени отъ преступной мыски о самоубійствъ, коти всякій знаетъ, что имъ, овцамъ среди водновъ, — кротивиъ среди свиръпыхъязычнивовъ, жилось не дегио! Вотъ апостолъ язывовъ свидътельствуетъ вслухъ всего міра, въ дицѣ Коринаннъ, которые не могли не знать дъйствительнаго положенія своего духовнаго отца: я думаю, что Богъ судиль намъ последнимъ Своимъ песланнивамъ быть какъ бы приговоренными къ смерти, нотому

что ны севлелись поворищемъ для міра, и ангеловъ и челов'я--ковъ... "До имиринято часа и акчемь, и жаждемь, и наготуемъ, м отраждемъ, и скитаемся, и труждаемся движеще своими ру--жами: уворнени благословляемъ, гоними терпимъ, худими утвчивенся, яко же отреби ніру быхомъ, всимъ пепраніе досель" (1 Корино. 4, 9-11). Подлинно, и трезъ восемнадцать въковъ -слова эти служать наидуплемь обличениемь ностырнаго самоубійства, ябо — подобно апостольню — победить зло жизни во вовхъ его пидахъ; брань и моношенія со сторены людей благофиововіємь ихъ, голенія-терпвийсмъ, хулы-молитвою-и проч. висчить спасти ребя и оть самоубійства и уготовать себа варное бланенстве въ жизни будущей. --- Котите-ли делве знать жить апостолы относится из покущениямъ на свою живнь со стороны другихь людей, спотрите на апестола Павла! Воть онъ, вывств съ ученикомъ своимъ Силово, избитый, израненый, закована ва кандалы ва темнице ва города Филиппака (на Мажедонів). Полночь. Святые узники молятся Господу, поя повлямы. •Столь не обычное поведение преступниковъ темничныхъ запитересовато даже темничную отражу. Заслушалась она святаго пакія чудныхъ преступниковъ. Вдругъ произопило венлетрисеніе, такъ что положебались своды тенничные, двери отворились и оковы - спали съ рукъ и носъ заключенимкъ. Одниъ изъ теминчимкъ етраживковъ, пробудившись отъ сна и во отвореннымъ дверамъ думая, что завиочениме бежали, выхватиль вомь и "котыль себя убить". Но Павель громко воскливнуль: не делай себе инжаного зла, вов мы здвсь (Дъян. гл. 16).—Ито же пость этого можеть скарать, что самоубійство не соть вло, котя бы опо -оправдывалось и такинь побужденісив, каково было у темпичмаго страва, боявиватося ответственности за бъготво увинновъ происсиедшее не по его винъ?

Обратимся въ мученивамъ. Замъчательно, что въ то время, жакъ язычество на высотв своего мірскаго мегущества, богатства и славы дало изъ среды своей множество самоубійцъ, презрънные, бъдные, гонимые христіане готовы были идти и на мостеръ, и въ зубы львовъ, и подъ остріе меча, и педъ желіватерую пилу, но вивогда не лишали себя живни сами. Слушайте онять слова апестола, въ которыхъ онъ харантеризуеть геромянь христіанскихъ мучениювъ. Воть они "върою побъднив

царствія, содвяща правду, получища обътеванія, заградища устальвовъ, угасина силу огненную, побътоша остріл меча... ннівже избіени быща... друзін же руганісы и ранами нолушеніе пріяша, еще же и узами и темницею, наменісьть побіски бымка. претрени быша, убийствомъ меча умроща, провдоща въ милотевъ и новінкъ кожекъ, линіени, спорбяще, свлоблени. Икъ жене бъ достоянъ весь мірь: въ пустывяхь скитеющеся, и въ горахъ, и въ вертепахъ, и пропастехъ земныхъ" (Евр. 11, 33-34; 36 - 88). За то и побъдняя оми царотвія, получили обътованія, были вржини въ браняхъ, обратили въ бъготво полив чужихъ... Воть истинный геровань на вемла - терпаніемь теченіе на предлежащій намъ подвигь, но вірів въ Начальника в Совершителя Інсуса Христа, Который, вийсто следуемой Ему радости, претерпъть престь, о срамоте нереднить (Епр. 12, 2). Предъ этимъ нозиннымъ геронямомъ, не меринете ли, жакъ плающав м издающем смрадь головия предъ яснымь варевомъ пожере, дожный геродзиъ самоубійства? Не представляется де оно, иногла видаваеное за краброоть, пошлою трусоотью, бителномъ съ поля бытвы, да какой битны? Той, которыя въ концв концевъ должна ать вынець приведности, прево на наслыдіе жими вычной?:И гдызюбовь самоубійнь нь людямь, о ногорей говорать вногда? Подленно, это - любовь чолько языкомъ, в не дъломъ и истиною, мбо самоубійцы, вийсто того, чтобы мобить бланнихь на двлю, бескалостно остявляють ихъ въ сей кизин, свин уходя въ тотъміръ, худа идуга всё не возвращансь.

: Ист всего десель сказаннаго можно видель, пакъ противнодуку: Христовой мотивы и вообще Откровеннаго ученія самодойство. Посему-то и отцы и учетели парави востав съ могодованість и поряцаність отнесникь нь саморбійству, вида: вънемъ преступленіе большее, чемъ убійство другаго: Какъ ныприщан на светь не по себственнему меленію, такъ течно не интень права и уйти вът мего безь ведома и воли Того, Каснась сода прислемъ (Августинъ), горорная оны Мосему же всвятан: перконь, върмая учемю и дуку Христовой истины, съпорященість относится въ овмоубійству, япивър погребенія сознательных семоубійць. Посему же, безъ срещенія и вояному привосиванному жрастівнину, болфе или межье премикнутому дукомъ Христовой лежным, претить семоубійством какъ жало прасступиващее, навлекающее на глару самоубійны гивин исбесь.

Намъ предстоить теперь рашить валина вопросъ: на почит каких, же варованій и правстренных убажденій, навого обрава жизни и поведенія возниваеть обывнованно самоубійство? Для этого возотановнию въ своемь представленія обрасы библейских самоубійць. Святая Библія въ ветхезаватных и новозавітных кингахъ представляеть намъ только двукъ самоубійць: изравльскаго паря Саула и учення. Христова Іулу. Голори о пихъ, мы увидимъ такие и то, какъ относится дъ нимъ и мих самоубійству Сдово Божіс. Оба ати лица представляють собою людей особенно ваысканныхъ милостію Божісю до своего парвиія.

Саудъ быль сынь простаго нерандыянина. Когда нерандыяна просили себь у Бога чревъ прардка Самуила царя, то Господъ рукою Самуила и помадаль имъ въ цари Саула. Такинъ образомъ, Срудъ вознеренъ былъ во главу нерода Божія, - честь ноей сподобились немногіе побранные. Въ помазанія сму сообшены были дары Дужа Святаге: даръ продочаства, варъ мукрости; и силы. Потомъ ому объщено было отъ Бога, јеоли онъ билеть върсив Господу, отповъ своижъ, ито в престои сто, упръцитея за нимъ и его симействомъ. За ничнымъ очастиемъ ему объщано было и потоиственное. Какт же: Самть опбингодариль Респека за эти милости? Вскори не спосит попаренів, она пвакцы нарушил водо Божію, поставля на масто од свою преспупную волю. Олина: раза, преда войнень оне заме принесь жертву Бога, когда ос должень быль причесть Саминан для того обашавщійся прити ва отама перентьскій; валируюй ревалюва не истребил, въ война вмалиниянъ, со воймъ ихъ имуществомъ, по поведанію Борію, за то, что они явнога на пустына напали на израндьтинь, и мощелить ихъ нара Арагел и дупція ево совнаг нотребивъ подъко худине и уминивениес. И за под чтолис. нослушелся онь гласа Гооподна, но устремится на пермети, она строво обдиченъ быль Симунломь и сотавлень. Бегонъ, обреченный на петробленіе со дерих положь вробить И колько. еспортоння за своеволе, посигающее на пресодние води Бориой и за пристрасціе ил мірекиму брогому; миразивнесове въ сод хранции сталь. Агага, вопрока же воле Бакіску томыю тогия Сахих впаль, въ состояніе, гервенія душевиаго, полобиме пом'я-

шательству, тогда же прибыть онь на невому преступлениюволшебству, тогда же впаль онь въ злобу на людей и отчаяніе. И такъ, въ случав съ Сауломъ мы видинъ, что и самое помещительство его, макъ, веромию, навовуть болевнь его современные учение люди, не предмествоваю правтическому невърію и марушенію вели Бокіей въ жизни, а явилось плодомъ этихъ странивыхъ пороновъ. Посему, не поивличельство, а певърје и грвховное обосволе въ живни, въ конце же концевъ отчасті быле причиною самоубійства Саула, когда онъ быль рамень вы войнь съ онинотиминиями и не желая попастьоя живымъ въ руки враговъ, нель на свой мечъ. "И упре Саулъ, замічаєть священный повіствователь, за беззаконія своя, вме же беззановнова Господеви но словеси Господню" (Паралил. 10, 13), и дальше: "и не вымска Господа Сауль, сего ради уби его" (14). Воть приговоръ, справодлений относительно вобкъ самоубійць прожнихъ в будущихъ: они налагають на себя руки по причина своихъ безваненій, потому что вабывають Госпеда, не пинуть Его на въ мысянкь свойкь, на въ живни.

Таковъ же и Гуда. Онъ не не быль взыскань милостими Господа нашего Ілеуса Христи: онъ сподобился быть ближайщимъ ученивемъ Господа, спыниеть любие обильное Его учение, участвовать въ Его трудакъ и путемествикъ, раздалять Его траперу. Не сколь велина была нь нему любовь Господа, столь велиную поблагодарность обнаружних въ Нему Гуда. Его предательство Господа столь неравительно странию, столь глубоконизно, столь невиростно, еслибы оно не случнось,--что безъ сомевнія, до вояца времень букоть предметонь обоужденія со отороны глубокомыеленивания богоеленовъ. Сатана вощель въ серме Гуды (Гозя. 18, 27), - одинъ изъ вась (учениновъ Господа) діаволь, такъ геворитея нъ Евангелін объ Іудь. И безъ сомнина, въ двяз гнускиго предстеньства. Туда быль орудівмъ того меномнаго врага рода человаческого, главу воторате отореть и пришель на землю Господь Інсусь Христось. Но наиз во всакомъ грфий и преступления нельбя всю вину отвосить на долю искусителя, а эксчительную часть си принимать на человическую долю, такъ и въ калъ предательства Гуда быль самъ виновенъ въ громадной степени. Что же сдълало его предателемъ? Евангеліе отвічаеть намъ, и въ втомъ отношенія дветь основаніе

согласно съ вепхозанетными Писалісми объяснять причину самоубійства, --что предатолемъ скалало Іуду его портістолюбіе. Онь ворь быль, започесть св. Іспань (12, 6), и живль ящинь нам попредект съ деньгами, вуда опускамись вой примадлежанийя обществу учениновъ інфусовых деньги, честь абъ никь утаннан въ свою пожен; окъ знобно протестовать на шкру у Симона провыванняю противь блигородия поступка Мерін, ванивней стилиму драгоцимило мурв на главу и ноги Спасителя, говоря; что лучие бы продеть это муро за большую отмиу денегь и PRESENT HAT REPREME, HE CAMON'S THE KERS MOREN, I TTO HE 'IDE mitocs only bochombodistica charpterished quotion stax's general въ свою личную помьсу (Іоан. 12); она же и продавъ Тйсуса Христа за трищать сребрениковъ. Ничтоиность этой сумын показываеть его ужеслое порыстолюбіе, не тнушавшеети и малымъ, а можетъ-быть обнаруживаетъ въ немв и надежду, что Госпорь, предагный лив, освободится нав ругь врегова, и тогде ему отпроется возменность снова предать Его. Кака бы те ни было, Господа быль иредань Тудою по побуждению корыетолюбія. Для насъ вашно делье то, что ногда униваль онь, нь чему привеле его предательство-из осущение его учителя на смерть, онь до того отчания, что пошель на первоевищенийнамъ, прагрнуръ имъ деньги 30 сребрениють и съ раскалнісиъ до органия въ своемъ ратеномъ поступкв, сепронождаемый элорадатим насовышами мервосвищецинева и ниванинова тухбасвихъ, пошест и указился. И умело съ древе тело его, заив-THESTS -O HOME OF THE AMOCROACES, I PASSESSOES TOORO FOR H описи внутренности ого (Двин. 1, 18). А въ другомъ мъств тота не жисстель веденяще -- строко вемичаеть объ Тудь, которому-по слована Снасирели-лучше бы не родичься въ міръ: так'я отпаль отв апостольства Тура, "чтобы идуи ва овое масте" (Hums. 1, 25).

Посей всего сназавиле не сстается никакого соминия въ томъ, что самоубійство бываеть плодомъ отчания, засловиющаго самое сознаніе существованія Бога, Его правды и возмендія нъ загробной инзин,—отчаннія, ноторое въ свою очеродь бываетъ илодомъ своєводія человіческаго, пристрастія мъ земий съ ся тлівними благами, просыщенія вижин благами или окостотомія по поводу нешивнім ихъ. Этоть выводь прямо вытемаєть изъ предърдиней характорисник, едільной на оспованів Священнаго Писанія, двухъ библейснихъ семоубійнахъ модей обывнонаго для того, чтобы видінь въ самоубійнахъ модей обывновенно нерарующихъ, эгономиныхъ, прасыщенныхъ моторіальными благеми или ощесточенныхъ до отинянія, то для большей
доназачельности обратимся нъ исторіи. Не даромъ гелорить,
что ислорія учить. И она самужельствуєть, что весема, весемь,
прадпочтеніе меторіальнаго, надъ дуковнымъ, вемев и всеглабыло сильно распространено и самоубійство. Тамовъ посемнадцатый вриъ съ его ложымъ просавщення, калово наше врема
просвіщенія и унадва правстненнясти, тамово ръ особенность
врема явычества предъ и посла принествія; Христова. Ель этому-то времени тенерь и к обрану вворы ващи.

... Что представляло изъ себя явычество премень принествина вемлю Христе . Спесителя? Нельвя бевъ подрогонія читель того, что пингуть о немъ люди, посвятивные свои насельнование экому безотрадному времени. Таки маки удажени всякого общества люденаро въ правотвенномъ отношавия отнить: Въ прямой зарменности отъ упадва того по общества въ отпошени религіраныхъ вированій, то посмотримь, чинь были оти посмынія у римлянт-язычинням промець, блинням по времени Христа Спасителя. Священное Плесейе свинувельствуеть, что жизок о евинства Божівна моди потерели са така пова, нака они разсрены были по развышть сторожемъ. Од жаке поръ они осуметчись и, квинь говориях Премукрый, ока винимить и реастанизать въ-мірв, бларь не імегли уразумать Сущаго, зак превъ надменіе твореній Болінка повым Творца, по отвы мотичнь больш и строителями міра или огодь; шли спорми возмуки, или вругь эвранцый, или воду или овртила: нобосныя (Пленулр. akds. 1-2). -словомъ, стали боготворить бездушную природу, съ ся водовайюнцин, стабаго, чоловено оплани. Въ самонъ деле о пред провнія воспочных религии предотовлени гобом жистид обоществление быци яти децини, вы самомъ заредьнив уже обрачанных на за евой и лионодининость · Богаствоние, пчио плужино и эле чествону инорфии из панимъ представить Когда : Алемониров Македоновів цоморить неромы вестоба, то вичеть сыхвлениескиеминациих

распространиль и греческій культь. Какъ человни въ ряду. сотворенных существы есть вынень творены, такь и реангів трековъ, съ обожествлениемъ въ ней идеального человина, сеть вэнець явыческих религій. Но идеольный человивь, обожествленный въ релегіи греновъ, вомечно долженъ быль жийть: в APRILLA CONTRACTOR STATE OF TRACES FOR CLAMM CHARACTER FOR THE PROPERTY OF THE что п Олимпъ-обитателище боговъ---въ-вонив кондовъ является только отобразомъ естественняго бытія и гречесной народной жизни. По заменению блаженного Августика, греческие боги были олицетноренныя человаческія страсти, которых ночитались тама болье, выпа болье боги отвранием превзейти друга друга въпорожеть. Отличаясь здоданиями сами, боги селественно тому: же самому изучили и своихъ поплонинковъ. Вижетъ съ гречесною обранованностью, перешло къ рамланамъ и маргобощогрековъ; не у рамлянь боги имъли осебенный характеръ. Глав, нымъ преметомъ винивнія риманю, ихъ особенныхъ забодъ и благоловенія, было государство и гранданская назнь, Этой на цван служила в имъ рельгія, Капителійскій Юпитеръ быль соботненно олицетвореніемь гооударства; главными богами были-Марев - борь войны и Викторія - богина побъды, какр главные виновании тормоотво римлянь недъ вожин современными имъ народеми. Когда, повтему, римляне достигли полнаго могущества, и бога нкъ, какъ сослужившие свою службу, были такъ-сказать уволены въ заштатъ. Масто Юпитера заняль римскій пиператеръ, онъ же мидестиве дароваль римляцамъ и другихъ боговъ, производя въ божеское доотопиство своихъ родотвенциковъ Реантія гречаская выродилась, такима образома, ва обожествленівчеловъке уже не вдеальнего, заправированняго большею или меньшею жежавъстностью одинційской живни, а простого, обыпионеннаго, иногда даже негодинищаво. На верху своево могищества римляне частію по нековольству овонии богами, частіюнаъ политическихъ видовъ приняди въ свой культъ боговъ всехъ вкодящихъ въ поставъ римской имперія народовъ. Это окончательно подервало всяную религію. Въ среда простаго народа она выродилась въ суевъріе, въ владовать же образованныхъ стале, предметонъ насившетъ. Диперонъ расказываетъ, что сами годольники по энутренностимъ животинжь въ его время не мегли омотреть богь спика друга на друга. Въ театрахъ и границахъ

не радио выводились на сцену сами боги со всеми ихъ недостативми и непристойностями, и народъ съ уденольствемъ осивизвлъ татъ, поторымъ въ иримехъ приносиль мертвы.

Можно себа представить заранае, наповы били, при таких религіозныхы убъщеніяхъ, привотвенные иколям римского обмистра. Явычеству чужно было даже представление о заграбной живии, о быти но чу сторону гроба. Цель, нь которой око стреmeloch, die nero ecerga sakhiogarach toldko by brown mids. Жизнь превинува измениковъ всерда ограничивались линь заботами с чести, о чести, о чести благополучи. Кака же определяют эта цень? Волие благородини души испали себя утвиненія и мира въ стоической оклосовін. Праветвенный идеаль стонцивыв состояль вы томь, что мудрець, могорато одного онь признаеть царень, префомь и стявер міра, сь колодінств равнодушість подчиняется желівной необходимости неимпосердиці судьбы. На первый ввгиндь мумество стоина вывываеть удивленіе, по удивленіе исчозветь, если вопомнить, что это мужество вь сущности ееть ничто иное, высь месомфриос высоможерие. Мужество стояна коледне, навъ ледъ, и ирачне, навъ могила, оно есть голый эгонэмъ, лишенной венной любых и потому не опособный врачевать и утвиать. И въ виду погилы опъ проявляеть тоже самое равнодущіе но отноменію из желизмой наобходимости. Везсмертіе для него пустая мечта, прекрасный сонъ. Отгого-то стоивъ такъ равнодушно разогается съ жизныю и такъ радостно глядить въ глава смерти, какъ върному неходу шть безысходнаго положенія. Эти безоградныя возарвнія востаки быле дучиния предъ приместијенъ Христонинъ. Вольшинство же людей, въ томъ числъ и инпоторые образования люди, были преданы эпикурейской философіи, девизомъ которой было: "будемъ йсть, пять и вессинъся, потому что завтра умремъ". Чэмъ были въ жизни представители этого взглида, предававшееся самой грубой чувственности, самому пошлому разврату, можно видеть изъ описанія ихъ святымъ апостоломъ Павломъ въ пославів въ Ремлянамъ. За то, говорить апостоль, --что славу нетявинаго Bora они намениям въ образъ тявинаго человака, и птить, и четвероногихь, и радовь, Господа предвив ихъ нечистотъ, чтобы они сивернили сами свои тълв. Они исполнены всявой неправды, блуда, лукавства, норыстолюбія, элобы, жополнены зависти, убійства, злоржины, клеветники, богоненавногники, самохвалы, горды, непокорны родителямъ, вероломим, недюбовны, немедостивы (Римл. I). Не было порока, которымъ бы не запятнало себя ременое общество. Опесанія правовъ тоговремени, вышедния изъ подъ пера самихъ двичинковъ, представляють намъ печальную и ужесную картину. Рамскій аклесовъ Сенека говорить о нравствежномъ состоянія своего времени: "все полно преступленіями я поровами; преступленій совершается болье, нежели сколько могло бы быть превращене ондою. Происходить ужасное соревнование въ распущенности. Ежемненно возрастаеть страсть по граку, ежедневно термется стыць. Страоть, отвергающая уважение по всему дучнему и святому, не виаеть себъ инкакахъ границъ. Порокъ уже не спрывается болье, а явно выступаеть на повавъ. Распущенность сивлялась столь явною и до того овладела всеми, что невинность уже не только стала радкостью, но и совствив исчения.

И воть, въ это-то время упадка въры нан, лучие, время совермоннаго веварія, а за намъ в упадна превовъ и торжества распущенности, вогда жизнь казалась несчастіемъ, -- раздаются частые и праснорвчивые годось въ пользу самоубійства, нанъ необходимости. Не стоить жить, заявляеть человечество; исходъ нов отой живии есть, и именио-смерть. "Видинь да ты, воспалцветь въ рабу не ито-либо, а оплософъ, человень высоконоставленный,--видишь ли ты та вругыя высоды? Оттуда винят идеть дорога въ свободъ. Видишь ин то море, туръву, тотъ володевь? Тамъ въ вът въ глубинъ живетъ свобода. Видиль ли ты то нивкое сухое дарево? Тамъ, на немъ висить свобода. У тебя есть гордо, сердце? Перервжь его, произи его-въ этомъ для тебя спасеніе противъ рабства". Можно-ди праспорачиває рекомендовать дюдямь, въ качестве исхода изъ безвыходнаго положенія,-самоубійство, чемъ накъ оно рекомендуется въ этихъ словахъ? И надо спарать правду, самоубійство въ то время было такъ распроегранено, какъ никогда впосивдетвии. По словамъ апостола Павла, за то, что тогдание люди уклонились отъ Бога натинаго въ почтенио твари, Господь Богъ предадъ ихъ въ нечиетоту и другіе нороки. По истинь, за то же Онъ попустиль людей. и на самоубійство. Человичество ввергло себя въ нучину порока и, не мабливъ чрезъ то борьбы со зломъ жизни, напоненъ

мишно для себя исходъ изъ этой жизни чрезъ свиоумерпредени.

- Этотъ выводъ нашъ о самоубійствъ изъ данныхъ Отпровенія и исторін, навъ еледствін неверія и матеріализна, а также отраниченія цали визни визнію пастоящею, подтверждается и дакными статистики. Такъ, равсимтривая самоубійство у христіанских народовъ различающихся по вброисповъданілив, межно видъть, что во времена наибольшаго распространенія своего, оно чаще всего повторяется у народовъ протестантскихъ, затънъ жатолическихъ и меньше всего, къ нашему счастю, у право-- славныхъ. Разсматривая самоубійство по сословіямъ, у одного и того же народа, можно видеть, что одо наичаще случается ореди людей образованныхъ и ръдко у простонародія, крвиче держащагося завътовъ церкви и въры, чъмъ классы большинства обравованныхъ людей, -- чаще въ городахъ, гдв столь доступны человъку всякія излишества, чъмъ въ деревняхъ,-чаще среди мущенъ ченъ женщенъ, которыя своемъ поломъ ограждены отъ многаго такого, что допускають себь безь заврвнія соввоти жущины.

Обращаясь въ настоящему въку, мы должны повторить то, что свазали въ началв, вменно, что самоубійство въ наше проовъщенное время чрезвычайно распространено, и въ совъявнию неръдно неходить себъ оправдания и извинения со стороны общественнаго мивин вин, по врайней мврв, въ выразителяхъ его посредствомъ печати. Причины его распространенія въ наше время, безъ сомивнія, тъже, что и всегда. Только усивки просвъщенія ныньшняго въка сдълали самоубійство, какъ и многія другія тлетворныя ученін, нравы и обычан, болье или женье общить всимь народамь. Дийствительно, нычи и им, православные христівне, почти не можемъ сказать, что мы етстели пе воличеству самоубійствъ отъ другихъ народовъ. Въ чемъ же причина? Иъ сожальнію, въ характерь просвыщенія нашего выв... Я не буду умалять вначенія просвіщенія для человічества. Я понимаю, что и самъ я только просвъщению обязанъ тъмъ, что ниви честь публично излигать однов свои мысли. Но просвище--міе проовъщенію рознь. Когда просвъщеніе стремится къ тому, чтобы изгнать Бога и поставить на мвото Его вичанцый разумъ человьческій, тогда оно твиъ вреднію, чемь распространенные.

Богь соть Любовь; и вся визнь по Богь доджае быть выраже? нісить любан на Нему и ближнимъ. Если человань, во имя тордаго своими усивхами равума, отвергаеть Бога, то онъ невольно отришается и отъ жобии, какъ руководищего начала жизни, и превращается въ жолодиаго, черетваго, практическаго или распутнаго эгопета. А бого любви ниваная жизнь, будь то жизнь просващениващаго челована, не имаеть цаны; безь одумевляющей человива любви не имвють значенія никакіе его подвиги. ни дарованін, даже пророчества, даже вёра, горы переставляюнцая. Выслушайте эти многознаменательныя олова апостола Павла: "аще явыки человвческими глаголю и ангельскими, любве же не имамъ, быхъ яко медь эвенящи, или вумваль звяцай. И аще имамъ пророчество, и въмъ тайны вся и весь разумъ, и аще имамъ всю въру, яко и горы преставляти, любие же не имамъ, ничто же есмь. И аще предамъ тело мое, во еже сжещие, любви же не имамъ-никая польза ми есть « (I Корино. 13 1-3). Какъ же такъ современные намъ люди отришились отъ любви, столь высожіе образцы которой мы кижемъ и въ основатель нашей въры, и въ ея распространителяхъ, и въ пострадавших за нее мученикахъ? А воть какъ! Господь одарияъ человыв великою и плодтворною силою разума. Благодаря этому Боньему дору, людямъ удалось сдвлать иногія вавоеванія въ мірв вещественномъ: педчинить себв силу пара, при помощи его умновить и удешевить производительных средства природы, изобръсти удобные пути сообщенія, при чемъ отпрылась возможность быстро и легно передавать оть одного народа въ другому и предметы необходимости, и совровища испусства, и вообще самые разнообразвые входы мысли человъческой. Не достигнувъ вежка этихъ успаховъ, человачество вообразило себа, что опо все ножеть своею силою-и можеть знать, и можеть савлать. Вновь раздалон искусительный шопоть древняго змія: "отвервутея очи выши и будете яко бози" (Быт. 3. 5). Люди вняли этому шопоту и что же? Не только не отверзлись очи ихъ, но напротивъ-покрымись глубовою слепотою. Ибо, какъ только люди сказали себъ: станемъ служить и угождать человачеству, то тогчасъ же обнаружилось, что всему человачеству служить и угождать недьзя; а если Богу служить не медаемь, а человъче-- отну не: можешь, то остнотся одно::служить и угождеть сымому себъ. И начаваєь работа не Богу, а мамонъ. Люди поставили себъ идеаломъ, котораго нумно достигать—свое личное благо-получіе, и всякій устремился въ погоню за удовольствіями. На ділів люди отали пользоваться жизнію только для того, чтобывсть, нить и веселиться. Богатые забыли, что богатство дано имъ оть Бога для облегченія участи бідныхъ, а бідные—что нъ самой ихъ біддости заключаєтся удобное средство для спасенія. Отсюда всів удручающие нашихъ благомыслящихъ людей современные недуги и нашего русскаго общества: такъ называємый ингилизмъ", хищенія общественныхъ суммъ и проч., отсюда же и частныя самоубійства: у однихъ всліжетвіе утомленія вастоящею роскошною, у другихь—черствою жизнію, безъ идеала в возмездія за гробомъ, безъ привязывающей къ жизни любви къ людамъ, безъ візры и дюбви къ Самому Источнику всякаго бытія—Творцу и Создателю всяческихъ.

Подводя итоги всему свазанному, должно коротко повторить, что самоубійство, въ пом'ящательств'я ли оно совершается нав въ здравомъ умф, есть следствіе, если не безбожія, то неверіввъ Бога, Его воздание за гробомъ и жизнь безкенечную. Разница между безбожникомъ и невърующимъ та, что первый отврыто не привнаетъ Бога, тогда навъ второй, не утверждая этого -виспечен степлена описка опомо от дене степлени описка оп ніе Бога — Судін и Медовоздатели. Въ жизни то и безбоміе в невъріе сопровождаются одинаковыми последотвіями. То и другое, отвергая Бога нетивного, выражается въ служении идолемъ страстей человическихъ. За это Господь Богь предаеть невырующихъ, по выраженію апостола Павла, въ нечистоту (Римл. 1, 24), ны во всевовможные пороки, разръщающеся наконець въ самоубійствъ. Значить, самоубійство есть какъ бы вънець безбожной, преступной жизни. Оно всть само но себъ тижий грахъ, который нельзя ни извинять, ни оправдывать. Оно осувявется Самимъ Богомъ, противно учению Отпровения и всегда чуждо было истиненив праведникамъ.

Кадія же средства можно указать для борьбы съ новушевілин на самоубійство?—Таль валь оно бываєть следствість невірів въ Бога и порочной жизни то живан віра въ Бога и жизнь не законамь Его и закітамъ периви Божісй, есть вірный ошлоть противъ самыхъ некушевій на самоубійство. Его не умомъ только

признаеть существование Бога, но и чистымь сердемь чусть Его близость къ себъ, тоть напогда не подумаеть е мокушения на свою жизнь, благой даръ Болій. Кле и самрю жизнь полавасты ва осуществления Болественнаго идеала: "будьте сомершены, какъ Отецъ вамы небесный совершень есть", тогъ PRESE ME HOMELCANTS IO, TOMB, STOCKE OTALIATECH : OF MERRIS своль бы вродолинтельна ни была она, ва воиной уваронности, что немъ всетани минория, въ ножной мара не осуществить его на сей земль. Совнаніє ли свеей гримовнести укручасть чаловъна върующего, онъ угъщаемь себя мыскію, что Господь и ва SOMED SUBDOSHIE ALE GRACOMS PREMINEOUS; TRYALI-AR & TRESCEN вывали ему на долю въ живни, ость надъелен не упокосніе стъ Воспода; совнаеть им онв осбя малкимъ в несчастными на жемах щ подобно ап. Павлу, желавь бы освободиться ств оконь выла смерти, то и тогда не самъ преступно иншаеть себя живни, в ждеть, пока Господь позоветь его въ себъ и упоконть въ своихъ обителяхъ.

Но силенъ врагъ, и никто конечно не огражденъ отъ всевозможныхъ искушеній, между прочимъ, и отъ искушенія на самоубійство. Самъ праведный Іовъ, какъ мы видели, быль искушаемъ на самоубійство. Еслибы кто изъ васъ подвергся сему искушенію, то въ сердечной молитвъ прибъгайте для отгнанія отъ себя страшнаго соблазна. Молитва и постъ, т.-е. воздержная трудолюбивая жизнь, по словамъ Інс. Христа, суть единственныя средства для отгнанія отъ себя діавола съ его искушеніями и соблазнами (Мр. 10, 29). Помните Іисуса Христа, Который и Самъ постомъ и молитвою подавляль въ себъ искушенія въ пустынь, молитвою же до вроваваго пота подавляль въ себь и последнія искушенія въ жизни. "Не введи насъ во искушеніе, но избави насъ отъ дукаваго", — эти слова молитвы Господней должны быть всегда на устахъ и въ сердце того, вто бываетъ искушаемъ на самоубійство. Подражайте также святымъ угодникамъ Божінмъ, которые трудолюбіемъ и молитвою отгоняли отъ себя соблазны. О преподобномъ Антоніи, великомъ подвижникъ и основатель монашества на востокь, разсказывается, что, живя въ пустынъ, онъ обуреваемъ былъ многими и страшными соблазнами и искушеніями. Одинъ разъ, изнемогая въ борьбъ съ собою, онъ вдругъ видитъ предъ собою подобнаго ему человъка:

человни сей сначала сидът и работаль, потомъ всталь на молитву, а помодивнись опять съль за работу. "Двлай такъ и спасешься", было затемъ сказано Антонію ангеломъ Господинмъ.

Вамъ же, братіє мои, которые считаєте самоубійство діломъ преступнымъ, противнымъ ученію Христову, послідователями дотораго вы считаєте себя, та самая, которою я мачаль своє чтеніе: во имя любви къ погибающимъ бликнимъ, осущайте, порицайте, негодуйте противъ самоубійства и въ его совершении и въ замыславъ и покушеніяхъ на него. Помните, что даже всякое добрее наштреніе спасти душу бликняго цілис въ очакъ Вомінхъ; иго же, добрый и върный рабъ Бомій, отвратить своєго бликняго отъ самоубійства и направить его на путь добрежительной жизни, тотъ велинимъ нареченъ будеть въ царотвін дебесномъ.

## ЕСТЕСТВЕННО-НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛЪ

## ВЪ ДУХЪ ХРИСТІАНСКОЙ ВЪРЫ.

## Revue des Questions scientifiques.

- Въ шестидесятыхъ и сенидесятыхъ годахъ текущаго стельтія въ естествознанія стало замвтио приоблакать антихристіанское направленіе. И прежде между натуралистами являлось шкого невърующихъ, однако было много и върующихъ, во съ уназанч наго времени, казалось, трудно было найти человъка, соединявшаго жаученіе наукъ естественныхъ съ искреннимъ исповідамісиъ христіанской редигін. Явились особыя причины для этого. Въ естествознаніи вознина и затімъ получила широкое распро-- страненіе типотеза эволюцін. Эта гипотеза, отрицая всякое вившательство высшей силы, чрезвычайно просто и повижимому правдоподобно объясняло развитіе вселенной, образованіе оргалическаго міра, происхожденіе человака. Бытіе Бога не только же требовалось этою гипотезою для объясненія существующаго міра, напротивъ, какъ утверждали нѣкоторые сторонники новаго ученія, предположеніе существованія верховнаго Начала только ватрудина обы понимание дъйствительности. Для изъяснения того, какое разрушительное значение для религи должна была иметь эволюціонная теорія, должно указать на ея отношенія къ телеологическому доказательству бытія Божія в нъ христіанскому ученію о творенія человіна.

Сущность телеологического доказательства, какъ извъстно, состоить въ савдующемъ. Въ мірв мы видимъ порядовъ, гармонію. цвиесообразность, видимъ, что строеніе организма тварей удивительно приспособлено въ потребностявъ ихъ существования. Такъ, зубы у животныхъ травоядныхъ приспособлены къ пережевыванію растительной пищи, напротивъ, остробугорчатые зубы: хищныхъ, желудовъ воторыхъ можеть варить только мясо, приспособлены въ разрыванію последняго. Каждый организмъ въ природъ является удивительно цълесообразно устроеннымъ механизмент. четимь, нехаминенных чтивых и вол принов. Кромв цвлесообразности, мы видимъ, что созданія природы и сама. природа отличаются просотою. И голубое пебо, и радушное прылобабочки, и роза, и песнь соловья и догорающая вечерняя зарапреврасны. Эта врасота и эта цълесообразность не могли быть дъломъ случая (это недопустимо оъ точки врвнія теоріи ввроятностей), ихъ должно признать произведеніями высшаго Разума, всемогущаго Художника. Телеологическое доказательство считалось самымъ простымъ и самымъ убъдительнымъ въ ряду доказательстви. бытія Божів. Польмин дишить аначенія это додонавопольство не имели нинакого успака, пока не появилась теорія авожеців, прекставивня своеобразное объяснеціе прономоженія цімесевобразнаго и превраснаго, объясненіе устраняющее выстее вывщательство. Сущность равсуваный аволюціонистовы объ этонъ можно разюмировать такимъ образовы... Удивляются, что въ природе замечается педесообразность, не-HE NOTETS TICHATS TORO, WID INCOTHE CHIEFORN HE NO MOTES-OLITS. потому что изъ безчисленнаго рада возинающихъ формъ мегуть продолжать свое существование только инверція цалесообразмое устройство. Представимъ себъ, что въ навъстный мементь въ извъстномъ мъсть возниваеть миллонъ сочетаній атомовъ, и ивъ этого милліона только одно сочетаніе окажется приспособленнымъ нъ условіямъ среды, очевидно, только одно это сочетание и сохранитея. Говорять, что случайно не могуть вовникать целесообразныя созданія, но возникають действительновсевовможныя созданія и цвлесообразныя и нецвлесообразныя, а естественный подборъ сохраняеть только приссообразныя. И дерко видеть, что чемъ дальше, темъ более и более целесообразными будуть являться организмы, и тымы менже будеть возчинать уродивых и нецілесообравных созданій, однако, такія созданій пока вще являются. Съ течни кранія телеодоговъ на появленіе непонятно, даже недопустимо, зволюціонисты вподав понимають, что они должны появляться, чань и то, что въ крещь мини должны исчезнуть. Говорить о прасота природы, но забывають, что прасота условна. Голубое набо само по особ не препрасно и не безобразно, но оне нама дравнись, догому, что препрасно и не безобразно, но оне нама дравнись, догому, что препрасно и не безобразно, но оне нама дравнись, догому, что препрасно и не безобразно, но оне нама дравнись, догому, что принаводить успововающее дайствіська, голубаро принаводить помы приспособнаясь нь посладнему. Еслебы далее образовывались при других условіяхь, то на мих межать быть успововающее дайствіе производняє бы це вть прасный, померь вывающей раздраженіе.

Никировергая доказательства бытіл Боліл, заолюціонная пе--орія ввилось главнаннь образомъ враждебною дристічнотру свомить ученіемь е происхенденім челов'ява. Соглавно ученію хри--стівновой религіи человака немосредственно создана Богома, чтобы "повиввать Бега, прославаять Его и чрезъ, то вачно блаженствовать ч. Догмать о творенін челевана стоить вы крисчіаметва троевёшимь образовы сказанными съ догмалами паденія - векупленія. На этихъ трекъ догнетахъ вищегов воя христічанская антропологія, объявняя происхожденіе человіна, его свойотва (хорошія—вложенным Богомъ при творомін, и дурдыя, водъ ферультать паденія) и смысль ого существованія. Эволюціонная теорія отвергяв тристівнское ученіе о сперенія человова, ме--обходино, понечно, отвергнувъ тимъ и два другіо догмата, она этроновиласния, что человань произописть не сверкы-естропренжынь, а естественными обравоми. Эта мыслы высказывалась -и прежде и даже развивалась въ црими теоріи, не и вмоказыввалась и развивалась она въ очень начвной форма. Челована, стоворнии насуровносовы добраго стараго времени, могь явиться -впорыме въ чашечив какого-нибудь ригантонаго пратна подъ -блегодатнымъ небомъ трошиковъ, человъкъ, говорили делве, могъ марензойти оть допотепныхъ гигантских дарушевъ. Не трудне звидъть, что эти предположенія по своимъ досточнотвамъ ни--скольно не возвышаются надъ инонческими сказанівми о Кадма, . же выроси исторых выросия и выросия выросия выросия выросия.

о Девивльовъ и Пирръ, которые будго бы бросьли черезъ себю камии, превращавшіеся въ людей. Теорія эволюців дала совершенно иное рашение вопросе. Эволюціонисты обратили вциманіена то, что весь животный міръ можно расположить по степенв совершенства въ рядъ, янчинающійся амебой и оканчиваемый челованомъ, причемъ между каждыми двуми сосадними членама степень различи будеть весьма незначительной. Принимая вевнимание, что въ мір'в все должно совершенствоваться (мбо все, что является въ мір'в животном', растительном'я или даже- кеорганическомъ болве совершеннымъ, имъеть болве шансовъ на сохранение и предолжение существования), они провозгласили, что спачала возниван и существовали только самые несовертенные организмы, и что оть нихь происходили все более в болье совершенные, пока, наконецъ, отъ животникъ, подобимиъ нынь существующимъ человъвообразнымъ обезьянамъ (горилть, орангутанту, чинпание и кр.) не произощем челованъ. Эволюномноты показым, что ихъ теорія опирается на напесетология, отирывающую, что действитрыко на земль организмы жонвлались въ строгой ностепенности въ порядкъ восхожденія отънесонерженнаго въ совершенному, они повавали далве, что веда организмовъ жогутъ измъняться и совершенотвонаться, навоненъ, они подробно и тщетельно изоледовали те начала, вотерыя по иль утвержденю заправляють развилемь органического міра, и дали подробное изхоженіе зіних началь. Въ частность, меноменно понавательства менотняго происхождения пеловым были посвящены приня иниги. Ноть нужды объясиять, из некимъ поскъдствиямъ по отношению нъ христанетву веле ете чченіе, отрицанилее твореніе челована в непреманно предпольгающее отридавіе бевспертія человіческой души. Съ догнатовъ творенія должим были пасть догматы надонія и мекупланія, должив былы пвоть и вси кристівнская догнатива.

Новое ученіє быстро распространилось и силно подчинию себь уны образованных общество. Его сравнивали, да сравни на такую истепень, чак теорія тяготвиїя, но что оно вийеть и такую жестепень достовърности. Натуралисты христіане должны были съглубовою грустію сладить за могучимъ антирелигіознымъ пото-

номъ, раздивавнимся по Европв и Америвъ. Ихъ полытия выступать съ притическими разборами новаго ученія и съ полемическими трудами противъ него обывновенно встръчались высовомърными и презрительными насившками, и ихъ робкіе и ставиле пеувъренными голоса долины были смолкеть, если ени не мелали модиниться новымь въяніямъ.

Но вогь во время самаго разгара увлеченія новой доктриною у невоторыхь ученых, осединавшихь любовь нь наследованию природы съ дюбовью из Библів, водинила благая и плодотворная мысль, что борьба съ новымъ ученіемъ станеть гораздо урившите, соли противъ него дриствовать общими сильми и если бороться съ нимъ подъ твиъ знаменемъ, которому не могуть отпавать въ увежени люди какой бы то ни было парти, подъ знаменемъ чистой науки. 1 марта 1875 г. 10 друзей натуралистовъ собрадись въ Брюссекъ и составили проектъ новаго ученаго общества, девивомъ вотораго должны были стать слова: \_nulla unquam inter fidem et rationem vera dissensio esse potest"--нежду, вирою и знаніемъ нивогда не можеть-быть действительнаго равногласія. Целью общества поставлялось поставлялось отвизовитонны противы разливавщивого меторіалистического потока, противъ антирелигіознаго фанатизма, въ теченіе нропольвых лать перед этим установившихся въ высшихъ и низшихъ областикъ внація. Общество должно: было стараться скрупперовать около овоено девиза ученыхъ христівиъ, люкой религіовных и пробы бороть св. протива выпоналистических и отенотическихъдеритринъ оружиемъ истинной науки. Въ те же время общество отверфивнемь овонхи чтепова и солидными заслугами вых трудовь вы области чистой науки должно было повавать, чео можно быть вивств и вврующимь подчиненнымь сыномь нерным и плодовитымы и свободнымы изольдователемы природы<sup>и 1</sup>). Черевъ 3 недали во втеромъ собраніи брюссельскіе иниціадоры выработали деновныя правила устава, поторыя сообщили



<sup>1)</sup> La societè scientifique de Bruxelles p. 346. Rev. d. Quest. scientif. T. I. Всъ слъдующія цитаты также относятся къ Revue. Во избъжаніе безполезныхъ повтореній мы будемъ онускать заглавіе журняла, в ставить только заглавія статей и указанія тома (а когда нужно страниць). Каждый томъ заключаеть въ себъ двъ книжки.

различенить ученымъ. Въ составъ общества выразни желене неступить новые члены. 17 июня быль опубликованъ статутъ вовообрасующагося общества. Статуть быль составленъ изъ 17 членовъ. Въ первоить членъ јего поминутъ девивъ, слъдующе членъ опредъляли условія для поступиснія въ общество, правила о собраніяхъ и т. д. Одничь изъ членовъ опредълялось, что въ обществъ будеть 5 сенцій: 1) сенція наукъ математическихъ, 2) опсическихъ, 3) сотественныхъ, 4) медицинскихъ, 5) впономическихъ. Въ десичонъ членъ было поствновлено, что общество инкогда не повволитъ, чтобы въ немъ произвендимсь нападемія—хотя бы самыя деликатныя—на наголическую религію мли вообще на смиритувлистическую и религіозную силосоюю. Последній семнадцатый членъ опредъляль, что девизъ и десячый членъ никогда не могуть быть измінены 2).

Отпрытів общества послідовало 18 неября того же года. Въ эаседанін при открытін отнощеність предварительнаго комитета было сообщено, что 458 инца выравнии согласіе ноступать въ часло членовъ общества, 458 ученыхъ Европы, висив вогорыхъ всегда будуть связаны ез исторіей развитія естественных наукъ въ семидесятыхъ и восьмидесятыхъ годахъ текущаго стольтія (Ланиаранъ, Мивартъ, Арскенъ)! Межне ит было ожидать такого усывка? Пусть ито-нибудь проинстусть оглавленіе нашихь періодических журналовь за указанные годы и изчитають статьи, посвященыя остествение научнымъ вопросамъ. Много ин писалось у насъ не въ думв дарвиниема и даже писалесь ли что-набудь? Періодическія изранія обязательно приглашали сноижь читалелей усвончь плокотворные принципы дарвинизма и теорію благотворнооти борьбы за жизиь, объясияли, что для человака горажо почтенные считыть въ числы своихъ предковъ чадолюбиваго павіана, чъмъ върить, что ого первый человъческій предокъ быль сотворень изв земной имин. Это писалось въ журналахъ и утверждалось на публичныхъ чтеніяхъ самымъ догматическимъ тономъ. Нечего говорить, что все это было у насъ отражениемъ того, что писалось и читалось на западъ. При чтеніи всего этого должно было испытывать такое же чувство, которое испыталь некогда ветхозаветный пророкъ, видя врайнее развращеніе



<sup>2)</sup> Statuts. T. I.

Меранда и предположивъ, что въ Израндъ не осталось ни одного върнаго Богу. Илія ошибся. Богъ въ типинъ возвъстиль ему, что въ Израндъ осталось 7000 върныхъ Господу. Также ошиблись и тъ, которые въ семидесятыхъ годахъ думали, что между натуралиствии почти никто не остался върнымъ Господу. На призывъ десяти немедесно откличнулось 453 ученыхъ, и загъйъ число это постоянно и быстро воврастало.

Въ теченіе первыка двука явть своего существованія общество медавало ежегодніге анналы, но затімъ съ 1677 г. начало надевать неріодическій мурналь; заглавіс котораго вышивано намін, и потервій нерастоя до настоящаго эремени. Сообщить невоторым сведенія объ этомъ муртать мы и півськъ своею задачею.

Revue des Questions scientifiques выходить 4 раза въ годъ 20 января, 20 апръмя, 20 йюми и 20 онгабря внижнами, завлючающими въ себв-камдан по 850 страниць (число это измъчняется иннь на нъскольно страниць). Стятьи въ мурналь посвищаются тъмъ наукамъ, сенціи по ногорымъ существують у брюссельского общества. Впрочемъ, егатей по чистой натемативь нътъ, на страницахъ Revue можно встратить тольно статьи о приложеніи метематического анализа нъ химін, нъ естественнямъ наукамъ, разборъ математическихъ учебниковъ (въ библічографическомъ отдаль), изследованіе математическихъ теорій въ омяна и механикъ (неприм., изследованіе пеоремія Клаузіуса  $\begin{pmatrix} dQ \\ T \end{pmatrix}$ , но не статьи по чисто математическихъ вопросамъ,

Въроятно общество находить, что только немногіе даже и изънатуралистовъ могуть заинтересоваться статьями последняго рода. Съ другой стороны въ Revue находять статьи, которыя на первый взглядь, нажется, не подходять ни подъ одну изъперечисленныхъ севцій, таковы статьи по лингвистикь, по географіи востока, статьи объ открытіяхъ въ Ассиро-Вавилоніи, Египть, Мексикъ и т. д. Появленіе ихъ объясняется такимъ образомъ. Въ настоящее время антропологія—наука совершенно естественная— стала въ тъсную связь съ лингвистикой и даже съ открытіями по египтологіи и ассирологіи. Всъ эти отрасли взаимно содъйствують преуспъянію одна другой, всъ онъ, между прочимъ, открытіями последнихъ леть покавывають, что Библейское ученіе о первосостояніи человъчества оказывають, что Библействующимъ дъйствительности, а учение эволюціонное стоить въпротиворъчіи съ нею.

Для богослововь, понятно, прежде всего представляють интересъ статьи, которыя опровергають антирелигіозныя доктрины, подтверждають и разъясияють Библейское ученіе о приредъ. Этими статьями займемся и мы, но прежде сделаемь еще изсколько общихъ замвчаній о журналь. Каждая цишки журнала подраждаляется на 3 отдела: въ первемъ помещаются статьи и изследованія по различнымы вопросамъ, во втеромъ—библіограенческія статьи е новыхъ выходящикъ сочиненіямъ, навоненъ, въ третьемъ помещаются научные бюльетени объ отпрытияхъ въ техъ отрасляхъ знанія, кокорымъ служитъ брюссельское общество.

Первый откаль въ журнель, понятно, самый ражный. Статыя во отличаются большимь разпробразівмь, въ немь инть, узвой спеціализація, онъ дветь возможность маждому напуралисту обоэрвать-котя, предде пратко-пре важивищее, что квлестся въ областахъ знанія состанихъ съ его собетвенной. Ботанивъ въ пратномъ оброръ можеть проследить и успажи вослогін и минерадогія, химін, фивики, астрономін, неханики, неконоца, геологів и антроподогін. Стотьи пиніутся въ Вечне не популярнымъ явыномъ, ибр преднавначаются для линь съ спеціальной подголевной, но онв чужды и чрезмарнаго удалени от популарнаго излеженія. Это особенно должно сказать о статьяхъ по астроненів. въ которыхъ формуны диоференціального и интегрального почисценій, могуднія оказаться цедонятными и мля надуралистовъ. евторы выводять или въ примачанія или ставять такь, что опущеніе ихъ при чтеніи не можеть нарушить пониманія читаемаго. Точно также въ статьяхъ по антропологія авторы не предъявляють нь своимь читателямь неумьренных требованій, чтобы они знады о встать отпрытіяхъ прошедшаго и полно представдяли себв содержаніе науки; нать, авторы свромно упоминають въ начадъ своихъ статей о тахъ положенияхъ, знание которыхъ необходимо для пониманія последнихъ, Вознивнувшій по побужденіямъ чисто апологетическимъ, журналъ повидимому мадо заботится о служении своей цвли, онъ отводить большую часть ивста чисто научнымъ вопросамъ, израдка лишь касаясь вопросовъапологетики. Повидимому это представляется увлонениемъ отъ

намеченной цели, на самомъ деле это весьма полезно для нея, что указали сами учредители общества, когда, опредъляя задачи и цвии устронемаго общества, высвазали, что своими научными заслугами члены должны показать, что можно быть глубоковърующимъ и въ то же время истиннымъ и плодотворнымъ ученымъ. Авторитетъ ученого, обогатившаго науку открытіями и вовставимого противъ техъ гипотезъ въ наукъ, которыя стоятъ въ противорачіи съ ученіемъ Отпровенія, авторитеть такого ученаго будеть гораздо выше, чемъ слово аполегета, только вритивующаго и разрушающаго научныя гипотезы, но ничего не привносящаго въ науку. Еслибы Revue des Questions scientifiques представляль собою только разрушительное орудіе поотношенію въ естественнонаучнымъ антирелигіознымъ теоріямъ, то тогда ученые, враждебные религи, могли бы спокойно не касаться его, но теперь они должны по деобходимости обращаться. дъ нему, содержащему столь много цвиныхъ сообщеній по научнымъ вопросамъ, при этомъ они необходимо должны прочитывать и замъчанія о преждевременности и неосновательности обобщеній, внесенныхъ ими въ науку.

Второй отдель журнала, ванъ мы сназали, библіографичесній. Нельвя не отовваться съ похвалою объ этомъ отдель. Revue обывновенно дветь подробный анализъ разбираемой вниги. Авторъ анализа, всегда спеціалисть, издагая содержаніе, дъласть вритическія примічанія нь тімь отділамь, съ которыми онь несогласенъ и дъласть ссыдки на сочинения и открытия, оправдывающія его несогласіе и довазывающія несостоятельность утвержденій разбираемой книги. Все это двиается пратво, сжато и обстоятельно. Для примъра мы можемъ указать на разборъ, сдаланный Арсленомъ книги Мортилье , О древности человъка" 3). Вся статья менье 10 страницъ, но читатель на основани еясоставить себъ полное и отчетливое представление о внигъ Мордилье-книгь большой, представляющей собою вънецъ работъ Мортилье-и мало этого, онъ узнаеть много доводовъ, во имя которыхъ недьзя соглашаться съ основными положеніями и съ. теоріями, защищаемыми въ этой внигь. Въ библіографическомъ. отдыт вообще разбираются книги, посвященныя тымъ вопросамъ.

<sup>3)</sup> Sun l'antiquité de l'homme. T. 13.

какіе разрабатываеть и брюссельсное общество, книги разбираются только ценныя и капитальныя, имеющія научное или по прайней мъръ учебное значеніе. Изъ учебниковъ, впрочемъ, разбираются лишь тв, которые написаны извистными учеными и содержать въ себъ много самостоятельнаго, представляя собою те́вите́ или конспекть взгиндовъ автора (наприм., куроъ теохогіи Лаппарана). Если позволительно еще предъявлять важи-нибудь требованія въ библіографическому отділу Revue, то камется следующія. Во 1) желетелень быль бы разборь большаго числа произведеній, чамъ сколько разбирается въ Revue. О многихъ довольно вапитальныхъ сочиненияхъ въ духв' Revue журналь не двлаеть отзывовъ, такъ, въ журналь не помъщено отзыва о внигь Цоквлера "о первосостоянія человічества" (Die Lehre vom Urstand des Menschen, 1879), въ которой выясияется библейское учение о первобытномъ человичестви и опровергаются антирелигіозныя антропологическія воззранія. Опущеніе разбора такой вниги и упоминанія о ней представляется твиъ болье чувствительнымъ, что въ самомъ же "Revue" одинъ изъ сотрудниковъ Жанъ д'Этьенъ полемизировалъ противъ взгляда Ленормана на потомковъ Адама, какъ на модей, стоявшихъ на врайней степени дикости (L'humanité primitive. Т. 12). Возраженія Жана д'Этьенъ были бы гораздо уб'ядительніве, еслибы онъ воспользовался книгою Цокклера. Можно указать и еще подобные примъры опущенія. Такъ въ 1887 г. въ Англія вышла RHETA M. MINLEPE HAYRA O MICHE", (The science of Thought), въ поторой знаменитый ондологь, руководись данными лингвистики, доказываеть, что развите выплания въ челована и человъчествъ шло бы инымъ путемъ, чъмъ тотъ, которымъ ово идетъ, еслибы человътъ произопелъ отъ животныхъ предковъ, а не быль непосредственно создань Богомъ. Въ журналь съ направленіемъ Revue, отводящемъ притомъ, особенно въ последніе годы, довольно много м'вста лингвистика, было бы весьма умъстнымъ появление отзыва объ этомъ трудъ, но мы тщетно ждали его тамъ. Во 2) было бы желательно, чтобы разборы выходящихъ сочиненій появлялись болве своевременно. Разборы вдёсь являются довольно поздно: некоторыя иностранныя сочиненія (нъмецкія, итальянскія, англійскія, наприм.. М. Мюллера о прародинв арійцевъ) разбираются черезъ годъ послв выхода.

Но понятно, что составление хорошаго разбора иногда не можетъ быть сдалано сноро, и во всякомъ случав должно признать, что лучше сдалать разборъ поздаже, но лучше, чамъ раньше, но луже.

Третій отділь часто содержить півным сообщенія для апологетцен, хотя посвящень исключительно научнымь вопросамь. Таковы напримірь, сообщенія объ открытіяхь въ антроподогін, свидітельствующих, что парвобытные люди по своей очинческой организаціи приближаннеь къ обезьянамь не боліе, чівньсовременные (La plathyknemie de l'homme et des Singes), что попытви приписать глубокую древность нівоторымь человічеснимь останкамь неосновательны (Le chronométre préhistorique du bassin de Penhouet, à Saint-Nazaire. Т. 3) и др. объ втомъотділь журнала должно вамістять, что въ первые годы онь явцялся довольно тощимь, но теперь цазросся сравнительно дозначительныхъ размітровъ.

Мы свавали выше, что мы будемъ говорить только о техъ. статьяхъ, вопросы, изследуемые которыми, соприкасаются съ вопросами редигія, но должно оговориться, что въ навоторыхъслучальт довольно трудно разграничить статьи такого рода и статьи чисто научныя. Положимь въ статью идеть рычь объ эмбріодогін демуровъ. Лемуры— это полуобезьяны, дазающія животныя стараго свъта, имъющія зубы, какъ у насъкомоядныхъ (наприм., у ежа), сосны на груди и брюхв. Въ статьв изследуется вопросъ о томъ, какъ развиваются въ материнскомъ чревъ зародыши этихъ животныхъ. Повидимому, какое до всего этого дело апологету? Въ действительности оказывается, что это изследование можеть иметь для него важное значение. По мнению Дарвина и Гевнеля демуры - наши, правда довольно отдаленные предки. По мивнію твив же ученых в развитіе человаческаго зародыша должно прежде всего проходить тв формы, какія проходять зародыщи человических предковь. Но по изслидованію оказывается, что развитіе человъческаго зародыша и развитіе вародыща лемуровъ совершаются различными путями; что въ человъческомъ организмъ образуется прежде, то у лемуровъ послв и наоборотъ, что строеніе детскаго места (плаценты) у лемуровъ и человъка совершенно различны (Дарвинъ и Геккель а priori предположили ихъ тожественность, что требовалось для.

ихъ теоріи. (La généalogie de l'homme d'apres M. Haeckel et le placenta des Lémuriens. T. 3). Все это, очевияно, подрываеть довъріе въ родословной, которою британскій и нъмецкій ученые хотьли замънить родословную человъва, предложенную въ библіи.

Подобнымъ образомъ встрвчается статья о сохранеми энергія (La conservation de l'énergie solaire. T. 17). Представляеть ли еобою эта статья интересь только для онзика или и для амодогета? Да, и для апологета. По мижню однихъ онвиковъ, въ природъ происходить только преобразование сыль, переходъ изъ одного состоянія въ другое, заканчивающійся возвращеність въ первичному исходному состоянію. Міры вознивають, разрушаются и снова возникають. По мивнію другихь мірь устроень такь, что и внергія въ немъ распредвлена неизмінными образомъ: солнечная система не сдвлается ни болве теплою, ни болве ходолною, чемъ теперь. По мисию третьих, подтверждаемому въскими доводеми, жизнь во вседенной и всявія измъненій должны овончиться въ будущемъ вследотвіе вивющаго произойти равномврнаго распредвленія теплоты и движенія. Разсматривая эту последнюю теорію, мы вижимъ, что если ею предполагается окончание вселенной, то значить предполагается и ен начало. А предполагать для вселенной начало значить предполагать ея сотвореніе. Такъ встрачаемся мы съ новымъ своеобразнымъ доказательствомъ бытія Божія.

Къ подобному же роду принадлежить статья о приложеніи математическаго анализа въ естественнымъ наукамъ (L'application d'analyse... Т. 22), въ которой, между прочимъ, изслъдуется вопросъ о приложеніи анализа въ психологіи, гдв мы встръчаемъ довазательство несостоятельности теоремы Фехнера, что ощущеніе есть логариемъ раздраженія, довазательство несостоятельности многихъ выводовъ полученныхъ чрезъ механическіе и овъ зіологическіе пріемы изслъдованія въ психологіи и т. д. Много можно привести и другихъ примъровъ того, что названіе статей не содержить никакого намека на связь ихъ съ вопросами религіи, и однако ихъ содержаніе касается такихъ вопросовъ. За всъмъ тъмъ большинство статей Revue не имъеть отношенія къ религіи и достаточно взглянуть на заглавіе многихъ изъ нихъ, чтобы убъдиться въ этомъ, наприм.: объ ассенизаціи городовъ, объ укрощеніи волнъ въ океанъ и моряхъ при помощи масла,

объ успъхахъ оортионнаців, о предположеній существованія спутнява у планеты Венеры, о динамовлоктрическихъ машинахв и т. д.

Но обратамся нь статьямь апологотический. Revue возникъ для борьбы съ матерівлистическимь міровозарвнісмь, отрицаюнемив телерлогію и сетвореніе человака Богома. По отношенію кълелеолегін Revue въ своихъ статынки повавинаеть. П) что въ томъ видь, въ накомъ существуеть въ настоящее времи оволюпроиное Аленје, едентине детемерације, оно на основани надасныхъ данныхъ должно быть привимы несостоятельнымъ, 2) что -если по виссения макоторыму мамынений и испривлений вы эколюціонную теорію, она и можеть быть допущена, кажь привуююжобная, то въ правдоподобножь видь она вовее не стоиты въ противорний съ телеодогіей. Въ статью "намеонтологія и дарвынизмъ показывается, что двиныя палеонтологія вовее не подтверждвють собственно дарвиновской теоріи, что ожи показывають, что въ древивания отложения находятон наименве развитые типы животныхъ, а въ новвищихъ наибомне развитые, но эти переходы отъ менве въ болве совершенному, видно, промеходым въ природъ ивкоторыми скачнами, а не съ строгою постепенностію, какъ это предполагаеть строгій дарвинизмъ. Находя много представителей того или другаго родственныхъ видовъ, палеонтологи не находять связующихъ звеньевъ между этими представителями. Объяснять это невахождение недостаточмостію неследованій не дозволяеть теорін вероятностей, Представимъ себъ ящикъ, наполненный милліономъ шаровъ, изъ которыхъ 10 совершенно бълыхъ и 10 совершенно черныхъ, остальные представляють комбинацію этихъ двухъ цвотовъ, т.-е. являются переходными отъ бълаго въ черному. Какая можетъ быть вероятность при вынутіи пятнадцати шаровъ вынуть исжиючительно бълые и черные и никакихъ другихъ? Въроятность эта равна безконечно малой величинъ, приближающейся къ нулю, однако палеонтологи вытаскивають намъ только бёлые и черные шары (различные виды, а не связующія звенья). Это можно объяснить только темъ, что посредствующихъ звеньевъ никогда ме существовало и въ природъ 1). Въ другой стать в "парази-

<sup>4)</sup> La paléontologie et le darvinisme. T. 1.

тизмъ и трансформани» <sup>6</sup>), изследующей, то явление въ природе, которое можно назвать "загребаниемъ жара чужими руками", показывается, что стремление въ приспособлению можетъ всети вовсе не въ усоверженствованию, а въ деградация, что наиболее устойчивыми и приспособленными въ средъ являются не высшие-организмы, а паразиты. Надонецъ, въ третъей (библюграфической) статъв, представляющей собою разборъ сочинения Гартмана "Истинное и ложное въ дардимизмъ" <sup>6</sup>) показывается, что насколько дарвинизмъ противорачитъ телеологии, настолько опънесомитание несостоятеленъ, и что, въ чемъ онъ можетъ оказаться истинация, въ томъ онъ стоитъ въ полномъ согласия сътелеологическимъ ученіемъ.

Кроме указанных трехе статей, на содоржаніе поторых мы только наменнули, въ Revue помещены и многія иныя по отдальним вопросам зоологія и ботанини, размо и научные билметни (наприм, о пинеальном плаве), подрывающіе дарвиновомую теорію. Но вообще разбору зволюціонной теоріи проистояння животнаго міра Вечче отводить мало места, за тожурналь отводить очень много места вопросу о человекть.

Вопрось о происхонденін человіна, безь соминнів, является центральнымъ пунктомъ для столиновения виры съ невъріемъ. Еслибы ито нибудь обратился на Revue съ недеждой найти изсавдованія ман статьи, прямо посвященныя опроверженію доктрины Дарвина, то онъ, вистун журналь, принуждень бы быльиспытать разочарованіє: такихъ изслідованій и такихъ отолей онъ бы не нашелъ. Однако, снажемъ мы, едва ли гдв можно найти большее поличество данных и ими томъ данныхъ дучшаго качества для опроверженія этой теорія, чемь въ этомъ журналь. Опровержению этой теоріи журналь отводить очень много мъста и ведетъ полемину съ замъчательными тантомъ и силою, онъ не ставить недъ своими статьями рекламообразныхъ ваглавій, подобныхъ твиъ, которыя ны видимъ надъ некоторыми сочиненіями: "Полное опроверженіе дарвинизма", "Атенамъ, опровергнутый наукою" и т. д., нътъ, подъ скромными заглавіями: "Законъ природы и коралдовыя острова", "Гротъ Баш-о-рошъ"

<sup>&#</sup>x27;) Le darvinisme, ce qu'il a de vrai et de faux dans cette théorie. T. 2.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Parasitisme et transformisme. T. 10.

н др., онъ выдвигаеть могучіе аргументы противъ эволюціонной теорін происхожденія человіна. Давши въ ніскольних статьяхъ разъясноніе различія человіна и животных об психичесной стороны и человъва и человъкообразныхъ обезьянъ съ физической (La différence essentielle entre l'homme et les animaux. T. 7. La place de l'homme dans la création. T. 4), журналь переносить вопросъ на палеонтологическую почву, констатировавъ отсутствіе въ прошедшемъ связующихъ звеньевъ между человъкомъ и обезьяной, онъ рядомъ открытій (въ Ментонъ, въ гротъ Биш-о-ромъ, см. т. 20) доказываеть, что древиващіе ископаемые дюди съ психической стороны стоять не ниже, а выше современныхъ дикарей, что человъкъ, насколько онъ извъстенъ, всегда быль человъкомъ, имъль религию, эстетическія наклонности и т. д. Все это утверждается не голословно, а доказывается фактами-археологическими и палеонтологическими находками, собственно въ большинствъ случаевъ это даже не утверждается, в приводятся сообщенія объ отврытіяхъ, изъ каковыхъ сообщеній съ необходимостію следуеть, что те или иные аргументы въ пользу животнаго происхожденія человъка должно признать потерявшими значеніе. Съ другой стороны, относительно дикарей, на которыхъ эводюціонисты ссылаются, какъ на представляющихъ собою образець первобытныхъ людей, въ Revue устанавливается взглядъ, что на самомъ дълв многіе дикари находятся въ настоящее время на гораздо низшей степени духовнаго развитія, чамъ то, на которой стоями ихъ предви (L'humanité primitive... Т. 12. L'état de nature... Т. 2). Отсюда само собой сабдуеть, что судить по нимъ о первобытномъ человеке, первобытной редигіи и т. д. нъть основаній. Далье въ Revue постоянно сообщаются свъдънія объ открытіяхъ въ области палеонтологін, проливающихъ свъть на истинное значеніе эволюціонной теорів происхожденія человіка. Тщательное изслідованіе этихъ отпрытій всегда оказывается враждебнымъ эволюціонной доктринъ, а иногда дъло доходить даже до смъщнаго. Такъ, въ ряду немногочисленныхъ остатковъ востей человъва, которыя, по утвержденію аволюціонистовъ, будто бы показывають, что въ прошедшемъ люди стояли ближе въ животнымъ по своей организацін, чъмъ теперь, указывали, между прочимъ, нолетскую челюсть. Челюсть эта лишена apophyses geni (нъкотораго выступа,

къ которому прикрышлются мускулы изыка). Изъ этой особенности ен двлага заключеніе, что ен обладатель, какъ и всь его
современники, были лишены органа и способности рычи. Воображенію рисовался "бевсловесный человыкь" Геккеля. Нечего,
конечно, говорить о постышности обобщенія изъ единичнаго
факта, на которую законно указывали зволюціонистамь, увы,
случилось нычто горшее: втеченіе болье 20 лыть зволюціонисты
ссылались на челюсть, какъ на одно изъ важныхъ доказательствъ
въ пользу ихъ теорін, но воть, одному пришла въ голову счастливая мысль промыть ее и по промытія оказалось, что арорнуses geni существуеть у ней, какъ и въ другихъ костяхъ, но
только быль вамаранъ грязью (La mâchoire de la Noulette.
Т. 21). Многія и иныя доказательства эволюціонистовъ постигла
подобная же участь, о чемъ въ Revue и даются подробныя сообщенія.

Обличая несостоятельность антирелигіозныхъ естественнонаучныхъ возарвній, Revue отводить місто и для апологетиви библейскаго ученія о природь, для доназательства того, что библейское ученіе и естественно-научныя открытія находятся не въ противоръчіи между собою, а въ гармоніи. Не всегда легво поназать это. Умъ человъка слишкомъ ограниченъ и при изслъдованім и изученім явленій природы онъ легко можеть увидать себя принужденнымъ свлониться къ мивнію, повидимому стоящему въ противоръчіи съ Вибліей, и вследствіе этого можеть увидеть себя принужденнымъ отрицать божественный авторитеть последней. Впослъдствін обыкновенно оказывается, что или мивніе принятое за истину на самомъ двив было ложью, пли что противорвчіе между сдъданнымъ отврытіемъ и Библіею было мнимымъ. Предостерегая отъ увлеченія модными теоріями и отъ искаженія въ пользу шкъ смысла библейского текста. Revue предлагаетъ следовать такому правилу: когда какое-нибудь положение науки пріобратаеть характеръ истины и въ тоже время является стоящимъ въ несогласія съ откровеніемъ, то не должно оспаривать ин научной, ни откровенной истины, должно ждать открытія третьей истины, соврытой у Бога, которан бы примприла между собою двъ первыя 3). Впрочемъ, судя по статьямъ журнала, можно думать, что



<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>, P. 353, T. 12.

такія третьи нетины везд'я открыты, что однако представляєтся въ накоторыхъ случахъ спорнымъ, а въ накоторыхъ даже прямо неправильнымъ.

Естественнонаучная апологотика дожина обнимать собою вдавнымъ обраномъ первыя 11 глава ините Бытія. О статьяхъ, посвященныхъ этимъ 11 главамъ, будомъ говорять и мы.

Первое, что возвъщается намъ въ Вибаін соть то, что віръ сотворенъ Богомъ изъ ничего, что міръ не самобытенъ. Въ Reчие приводится математическое доказательство творенія Богомъ міра, доказательство это представлено Карбонеллень. Карбонелль анализируетъ понятіе безконечнаго числа (О). Но мивнію нвкоторыхъ, выражение "безконечное число" представляетъ собою противорвчіе; по мивнію другихъ, нужно различать безнонечное въ возможности, которое будто бы допустимо, и действительно безконечное, котораго существовать не можеть. Карбонелль даеть такое опредъление: число безконечное не есть нелъпость, по оно есть нвито неопредвленное. Представимъ себв, говорить онъ, былый шаръ: сколько такихъ шаровъ возможно сдылать еще? Безконечное число. Положимъ, что разность двухъ количествъ (x-y)=a; спращивается, сколько рэшеній имъеть такое уравненіе? Единственный отвётъ: безконечное число. Но не будучи абсурдомъ, безнонечное число не можетъ быть и опродъленнымъ. Въ приведенныхъ примърахъ имъ обозначалось неопредъленное множество, не трудно долазать, что представление его опредъленнымъ ведетъ къ нелъпымъ выводамъ. Представимъ себъ два безконечные ряда чисель

1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10...

1. 4. 9. 16. 25. 36. 49. 64. 81. 100...

Второй рядь состоить ивъ квадратовъ чисель перваго ряда. Спрашивается, при продолжении до безконечности накой рядь булеть больше: первый или второй? Принимая во вниманіе, что при предолжении до безконечности въ первомъ ряду будуть замисчаться вст возможныя целыя числа, а во второмъ не бущеть: 2, 3, 5... и множества иныхъ, должно бы сказать, что второй рядь будеть меньше перваго, но мы видимъ, что такое зажиючение было бы нелъпо. Источникъ втой нелъпости, по Кар-бонеллю, нужпо видъть въ томъ, что мы въ данномъ случать

пытаемся усвоить безконечности значеніе опредвленнаго числад. сравниваемъ числа, помноженныя на безконечность, но такънавъ на самомъ дълъ безконечность имветъ неопредъленное значеніе, то понятно, что помноживъ опредъленное на неопредъденное и, пытаясь сравнивать полученныя произведенія, мы приходимъ въ нелъщымъ выводамъ. Знаменитая космологическаяантиномія Канта: міръ не имветь предвла, онъ безконечень въпространства и времени, построена и имаетъ источникомъ своимъ тотъ софизмъ, что безконечное число есть число опредъденное. По разоблачения этого сооизма антиномия теряеть своюсилу и значеніе. Установивъ, что безконечное есть итчто неопредъленное, и что не можеть существовать неопредъленнагочисла міровъ, Карбонель приходить къ заключенію о конечности міра въ пространствъ. Далъе, исходя изъ того же, онъ приходить въ завлючению о конечности его во времени. Всякое прошедшее событіе, всякое матеріальное явленіе можеть или моглобыть только подъ условіемъ, что оно произошло въ опредвленный моменть въ прошедшемъ. Сказать, что оно произопло вънеопредъленное время, значить сказать, что его никогда не было. Отсюда следуеть, что никакое явленіе въ міре матеріальномъ не можеть быть отделено оть настоящаго определеннаго момента безконечнымъ временемъ, значитъ міръ конеченъ во времени. А если міръ конеченъ по времени и пространству, товиачить онъ сотворенъ Богомъ 8).

Отпровеніе даеть намъ исторію творенія, наука въ посліднеє время тоже старается начертить исторію образованія міра. Соглашенію естественнонаучных теорій съ библейскимъ повъствованіемъ о твореніи посвящено въ Revue обширное изслідованіе Жана д'Этьенъ: "Какъ образовалась вселенная?"). Изслідованію предпослано введеніе, въ которомъ авторъ сообщаєть пратко о нівкоторыхъ попыткахъ согласить откровеніе съ наукою. Затівмъ, въ первой части онъ опровергаетъ неправильное пониманіе первой главы Бытія, именно пониманіе, предполагающее, что книгою Бытія утверждаєтся неподвижность вемли и движеніє солица, предполагается существованіе твердаго небеснаго свода.

<sup>\*)</sup> Jean d'Estienne, Comment s'est formé l'Univers. TT. 1 et 2.



<sup>\*)</sup> Carbonelle, L'infini dans l'espace et dans le temps. T. 3.

чи сотвореніе міра въ 6 дней, по 24 часа въ каждомъ. Жанъ д'Этьенъ пытается донавать, что ни того, ни другаго, ни третьяго въ Библін не предполагается, онъ даеть аналивъ Священчаго тенста и затвиъ во второй части изследованія пытается согласить поръствевание Монеен съ гипотезою Лапласа и съ ученіємъ геодогік. Выраженіє: "вначаль Богъ сотвориль небо и землю" Жанъ д'Етьенъ толкуетъ въ томъ смысле, что вначаль Богь сотвориль эфирь, принципь сущности неба и земли, вообще сотверия бытіс, но это было бытіс безь дійствованія, почему оно и пребывало въ абсолютномъ мракъ. Но вотъ, Богъ привель силы сотворенныя имъ въ дъйствіе (и Духъ Божій носился надъ водами). Возникло движение, которое постепенно преобразовалось въ теплоту, теплота развивала и развила светь, вся вселениям представляла собою одно свътящееся цълое, свъянщуюся туманность. Этотъ переходъ отъ абсолютного мрака скъ полноте света происходиль втечение милліоновъ вековъ, и обозначень бытописателень, какь совершившийся въ 1 день -(въ первый неопредвленно долгій періодъ времени). Второй день (т.-е. опять неопредъленно долгій періодь времени) обинмаеть собою, но Жену д'Этьенъ, періодъ отделенія и обособленія земли оть блестицей туманности, потерю вемлею свыта, образование на ней атмосферы, морей и сущи и возникновеніе жизни въ водныхъ вифотилищахъ земли. Представляющілся два возраженія -1) что въ Библін о второмъ див говорится, что Богъ совдаль зо времи его тверкь, в вовсе не обособиль землю, и 2) что -сотвереніе растеній пріурочивается въ Библін въ третьему дию, а винотных въ пятому, Жанъ д'Этьенъ устраняеть такимъ · образомъ. Подъ твердію (râkia) нужно разумать, говорить онъ, :не небо, а проотранство, и поэтому на латенскій языкъ онъ пеperogetta rakia ne chorona "firmamentum", a chorona expansio. . Раздълже водъ и устроеніе тверди постому и должно понимать ъвъ смыслъ обособленія міровъ, соединенныхъ прежде въ одно мълов. Что казавется до того, что появленіе живии на земле пріуречивается не во второму, а къ следующимъ днямъ, то Жанъ д'Этьенъ говорить, что Монсей въ своемъ повъствовани о сотворенін растеній и животныхъ говорить только о олор'в и фаунь наземныхъ, но не касается одоры и сауны подводныхъ, между тъмъ вакъ первобытныя одора, и окуна были исключительно подводными. Такими образоми, второй день творегівобнимаеть, по его представленію, такъ-называемый въ геологівпервичный періодь (ваключающій въ себь даврентійскую, гудвоновскую и оницурійскую вножи, представляющій самыя глубокін первобытныя отложенія земли: не приоталянческія окалы, снавы кристалинческій и метамороныя, первобытные граниты в гнейсы). Третій день (періодъ) характеризуется появленісы навемной олоры, онь соответствуеть въ гоологіи внохвать девоясной и каменноугольной. Изследованіе растеній этихъ эпохъ повазываеть, что вемля была тогда въ совершенно иныхъ условіяхъ, чъмъ теперь, именно атмосфера ся была точка чрезвы чайно насыщена углекислотою, затвив, на земль тогда не былоразличія илиматовъ и времень года. Первое доказывается обилісмъ углерода въ растеніяхъ втихъ опохъ, второе - твиъ, что растенія одникь и техь же видовь были распространены тогда по всей земль (встръчаются и у Шанабергена и у полюсовъ), я что при перерванвания этихъ растений въ стволахъ не овавывается тахъ концентрическихъ круговъ, по воторымъ въ настоящее время мы узнаемъ воврасть растеній, и существованіе которыхъ обусловлено различенъ временъ года. Это пожазыватъ, что тогда были иныя астрономическім условія, чвих теперь. Соличе собственно существовано тогда, но лучи его проходиль на вемлю при иныхъ условіяхъ, чвиъ въ настоящее время (преходнии сивовь обильные подчиме парки и углевислоту), и опостояло нъ вемль въ маних отношенияхъ, чемъ теперь, но въ четвертый день (періодъ) установились тв астрономическія отношенія, которыя существують въ настолінее время. Пачый живсоответствуеть наиссоическому неріоду, т.-е. совежунности такъ геологический эпойь, втечене которыхь образовались и раввились эсиноводныя, престынающінся и лотающія. По Ж. д'Этьену, въ Вибин въ повъствовани о пятонъ див тпорени не говорине ни о рыбяхъ, ни о ятицахъ. Еврейское слово "Норы", версводивінесоя — "птицыт", по его утвержденію, эначить собствению: дотающій (въ палевонческій періодь сущеотвовали, наприм. итвродантилы-животныя, которыя летили, но которыхъ по другимъ признакамъ можно отнести скорве къ пресмынающимся, чамънь итицань). Равинны образонь то выражение, которое въ нашей славянской Библін обовначаєтся словами "нигы великіе" въ скребскомъ языкъ, по Ж. д'Этьену, собственно значить морскія чудовища, имъющія дыханіе жизни, т.-е, дыщащія при пемещи легкихъ. Въ третьей части изследованія Ж. д'Этьенъ говорить о шестомъ дна. Этоть день (періодъ) соотв'ятствують, по эго мирнію, третичному и четвертичному періодамъ въ голлогін, обинмая собою время отъ появленія млекопитающихъ до сотворенія челована, каковое сотвореніе было послединить актомъ въ обравованіи земли. При пов'яствованіи о кажиомъ дна Ж. д'Этьенъ довольно подробно характернзуеть геологическія оормаціи, образовавщіяся втеченіе его, а также фауну и олору, находимыя въвтихъ оормаціяхъ.

Трактать Ж. д'Этьена есть единственное больное сочинение. ивсявдующее вопросъ объ исторіи творанія на страницаю Веvue, но вром'я него есть ивкоторыя статьи, томо посвященных (обынновенно одной вакой-либо его сторонъ) этому вопросу. Дев таковые статьи написаны Ж. д'Этьаномъ по поводу восмогонической теорія Фая. Онь не вритинуєть съ астрономической точен зранія эту гипотозу, до насталваеть только да неправильномъ отношения Фая въ Библін, астественновачиная оторома которой, по Фаю, полна заблужденій. Ж. д'Этренъ опровергаеть ватлядь Фая тамъ, что палеонтологическія изладованія покарали, что дъйствительно развитие земли и ея организмовъ-щдо послъдовательно отъ несовершенняго из совершенному, т.-е. въ обшемъ такъ, какъ представляеть его и Библія. Это согласіе повазаній Библін съ новъйшими открытівни и указываєть, по Ж. д'Этьену, на то, что показанія Библіп не суть произведеніе человаческое, но божественное.

Кром'в статей Ж. и Этьена должно отметить еще два статьнФовили (Ler jours de la semaine et les oeuvres de la création.
Т. И. ет. Епсоге les jours de la сréation. Т. 1.5), посващения исторіи творенія. Фовиль разбираєть въ атихъ статьяхъ новый, прадвидь на первую главу бытія, предложенный Клитеордомъ, По мижнію Клитеорда, признающаго богодухновенность Библін и виобавовъ аббата, въ первой глава бытія не говорится ни окакемъ творенів. Первая глава, по его мижнію, представляєть собою литургическій гимнъ. Онъ остроумно объесинеть ен происхожденіе, изъ каковаго объесиенія вытекаеть его взглядъ п
на ся характерт. Во время пребыванія евреевь въ Египтъ, го-

ворить онъ, евреи пользовались египетсивиъ календаремъ, въ которомъ каждый день посвящается накому-небудь богу. При выходь евреевъ наъ Египта Монсей, опасаясь, что если у евреевъ не будетъ своего календаря, и они будуть пользоваться валендаремъ египтянъ, то они будуть почитать и боговъ египетсивкъ, ръшиль дать имъ свой календарь. Такъ какъ еврек почитали одного Бога и никого кромъ одного Бога, то вижето посвященія каждаго дня особому Божеству Монсей рішиль призвать евреевь въ посвящению чамдаго дня воспоминанию о какомъ-небудь деле Божіемъ, воспоминанію о томъ или иномъ изъ автовъ творенія этого міра, который весь быль нікогда вызвань изъ небытія из бытію Богонъ, причемъ порядовъ этихъ воспоменаній могь нисколько ни соотвітствовать дійствительному порядку событій. И воть, для этой піли Монсей написаль то, что теперь номъщается какъ исторія творенія въ 1-2, 1-4ст. вн. бытія. Клитоордь доназываеть правильность своего ввгияда и особенностими языка первой главы и самымъ ел текстомъ и сличеніемъ ел съ другими частими Библін. Фовиль оспариваеть взглядь Клитоорда отчасти по твиъ же соображеніямъ, по ванямъ Ж. д'Этьенъ оспариваль взглядъ Фан на первую главу бытія, главнымъ обравомъ на основанія изслідованія TOJKYCMAPO TEKCTA.

Кромъ отмъченныхъ, въ Revue не было помъщено отдъльныхъ статей о творенін, но было сдъльно много библіографическихъ отзывовъ объ отдъльныхъ изданіяхъ, примиряющихъ ин. бытія съ наукою, и о толкованіяхъ на ни. бытія. Эти отзывы знако-комять со всъми существующими гипотезами, примиряющими ученіе отировенія съ данными естествовнанія, каковы гипотезы соглашенія, возстановленія и др.

Въ сепидесятыхъ годахъ въ натолическомъ мірѣ возродилась старал теорія о преадамитахъ, возродилась, впрочемъ, въ новомъ видѣ. Обстоятельства, вызвавшія ся вознивновеніе, были следующія. Во Франціи, Португалія, а затемъ и въ Бельгіи въ древитатихъ отложеніяхъ (третичныхъ) были найдены нашии и другіе предметы, носящіе будто бы на себѣ следы руки человѣна. Но потомки Адама повидимому [не могли житъ въ столь глубоной древности. Вследствіе этого была построена такая теорія, что еще до Адама и можетъ быть очень задолго на землѣ жили люди, но что все они загамъ ногибли, и что все секременное человичество произошие отъ непосредствение сеединало Богомъ Адана. Догнаты творокія, надокія и нокупленія такимъ образомъ сохранялись въ имъ неприкосновениети. Теорія вта прежде восго была развита Фаньремеромъ. Ко чести Revue нужно оказать что въ числъ его сотруживать, изопольне разъ изоспанихом невой reopin (Sur la question de l'homme tertiaire. T. 2. Com. s'est formé l'univ), тесрія вта не нашла себе оторонишесь. Она или DEMINICALMO OTPHERALOS. MIN O HOR SANEVARE, TOO DE MER METE нужкы. Большинотво ученыхъ, поививношихъ овон стакън въ Revue, рашительно оспаривали, чтобы дайопантельно на предоженных для обсуждения оранцузских, португальских и бельгійских ваминть и других предметахъ межне было видоть елицы рукь человия, болье склонялись къ миннію, что этослуш дуйствія природы нан хипных животных (вопросу этому въ Revue восвящено наскольно статей, наиболее полною в оботовтельного изъ которыхъ является статья Ганарда L'homme dertiaire. T. 5).

Не омотря однако на то, что достаточных основаній для признанія существованія третичнаго человіна не вийотся, віноторые и иго сотрудникова Revue (Буржуа, Надайния) допускають его существованіе, видя въ немъ только потомка Адама, а не презданита. Они говорять, что въ Библія мъть хронологія, и что древность челована межеть быть простирается на 100 н болье тменчь льть. Къ последнему мижнію присоединяется и большинство сотрудивновъ Revue, котя вамётно отремящихся сопратать инори, поторыми обозначають учение древность чедовачества. Мы не можемъ указать на одного изъ сотрудниковъ мурнала, который стоявь бы за традиціонную библейскую цвору возраста человічества, номень указать только двухь, которые вопрось о ней оставияють открытымъ---это Ганардъ и Вигуру, врочіе же прямо прививоть ее вевірною. Они говорять, что ать Библін нотонки Адама до Авраама неречисляются не подрядь а съ пропусками, перечисанотся тольно знаменитые, и неизавство, число опущенныхъ можеть быть ечень веливе 10). Воагросъ о хронодогія, которая построилась чрезъ слошеніе літь,

<sup>&</sup>lt;sup>AB</sup>) Cm. manp., La chronologie des temps primitifs. T. 20.



проченить отъ рожденія одного петріврхе до рожденія сладуимаго со літами вчого стідующаго до рожденія у мого сына и т. д., должно привнать отпрывымъ. Они приводять и основанів евосго виглица. Во 1) въ сврейсномъ текотъ, приытать и вообщево всихъ списиахъ Библін (промі семиновичи) пропусиъ (Кавивиа нострастопнаго патріориа) въ перечнологін натріориовъуже обнаруженъ; во 2) симметрія въ наорать, обевначающихъчисло патріарховъ (10 до и 10 после потопа), нобуждаєть овлониться из мысли объ нокуссивенности втой циоры; въ 3) возможность пропусковъ въ редесловныхъ ветчаго завёта нодгверждается пнамогіей жет родословной завять новаго, предлагаемой ев. Матессиъ, который опускаеть инпоторыхь предковъ Господа. E TROSE DEC BE THOUSED Y HOSO TORO ROST TREETS CHAMETRIE (14. 14, 14). Имъя въ виду эти соображенія и руповодись денныць присонтологической витропологія я домсторической вриовлогія, брюссельскіе ученые опреділяють дровность чоловіню болье. ченъ въ 10 тысячелетій. Темъ не менье, въ общемъ опе отоятъ противъ стремленій увеличивать возрасть человічества, в можно указать много статей, въ которымь отпосительно такъ HAN HILLY TOLORBUSCHETS OCTAMBOR'S ROKARMSACTON OF BEGLMA больною убъдительностію, что древность ихи равна всего из-Chore band telegrand little a beging malaba ote garrecement COTOBB THERTCASTIE PROMOFORD.

:: Въ ряду вопросред с первобытной истеріи человічного пепольшее місто Revac: опведник попросу о потопі, Мы встрічасть по втому прадмену и общирным часлідованія и маленьнія. статьи. Преще всого въ простідованія «М. д'Этьсня «Теерія потопа" (Треогіса de délage. Т.: Т. 9 ст. 10) мы вотраженть неложецір петить гімотеоть о потоців на вамічаціями о томь надія трудвести существують для принятія лемной цать ната. «М. д'Этьснъразділяеть вер гипетезы, о потоців на в групцыі і) гипотезью предполачающія, что потоців на в групцыі і) гипотезью пендыми всю зесьми; 2) пинотезьи полачающія, что подій петоньнавединим только тів зесьми, гдів мінім пінім, что поторымънать всёмъ людей, по не все мінює; 3) гипотезы, по поторымъпотонь потубиль лишь часть человічества, по которымъволны потоца даже и не всемулно. Ватівнь Ж. д'Этьснь няльволны потоца даже и не всемулно. Ватівнь Ж. д'Этьснь няльтаеть объяснения причинь потопа, предоженныя сторонанкамы. его всемірности. По мижнію однихь, воды великой бевдны и небесных хиябей суть веды мендупланетного пространства, которыя Гесподь визвель на землю, и ноторыя произвели стращное давленів на нее. Часть ихъ пронявла въ область центральнаго отия, обративась въ пары и, своимъ давленіемъ поднявъ въ нъвоторыхъ мъстакъ сушу, образовала изъ нея самыя высовія горы: Альпы, Анды, Гиммалан. По мивнію другихъ, воды великой бездны суть воды окезна, поторыя излились на сущу или. всябдствіе поднятія новыхъ твердыхъ несол или всябдствіе моментальнаго сматія вкутренней расплавленней насом, уменьшивмей объемъ земии. Суща опустилась, и вода покрыла всю вемию, затыть произопыв реакція, земля снова вернулась въ прежнее положеніе, и воды заняли прежвія вийстилеща. Или полагають, поднялось дно морей в опровянуло воды на сущу. Помивнію третьикъ, земля до потопа была правильнымъ щаромъ, но внезание расширскіе въ экваторіальномъ поясв. и скатіе у нолюсовъ заставнао моря отъ тропиловъ устремиться из полюсамъ. Преще, гдъ теперь находится Сахара, было море, и вообще были моря на мъсть ряда пустынь, тянущихся де пентра Африи, на свиоръ были материни. Следствемъ такого, расширенія и одетія была важных кимистическія и метеородогическіх ивминенія. Напочець, но навнію авкоторых почопь быль сафаствібих мажененія отношемія земной оси ть илоскорти вемитики, всивдствие чего океань устранился на сущу, а пролежениес язывнение влимита произведо донди. Какъ бы измоторымъ, номпроинссомъ нежду гипотезами, привнающими потокъ всемірнымъ и непризнающими его тановымъ, является мирніе Бурнейотера, по которому потопъ жотя и быль всемірнымъ, но волны ме сразу поврыми всю землю, а произоднель рядь последовательных в потоповъ: спачала все живое было потреблено въ одномъ майтв затвив въ другомъ и т. д., пока, напонецъ, потомъ не обощемъ. всю вемлю. Привнавъ недостаточность и неудовлетворительность всякъ этикъ гипотезъ, а равнымъ образомъ и тахъ, которыя ограничивають действія потопа истрабленість всего рода чедовъческаго, не простирая истребление на все живое, Ж. д'Этьень оканчиваеть свое изследованіе изложеність "сметой гипотевы", по которой негопъ поразиль только развратившихся сиентовъ и вътвь наинетовъ, но многія племена Канновы уцъльнеотъ нотопа. Ж. д'Этьенъ не находить ничего возравить противъ этой гипотевы, тъмъ не менъе, на этотъ разъ отъ не объявиль себя ен сторонникомъ, онъ сдёламъ это немиего поздиве въ статьъ "первобытное человъчество". Здёсь онъ изложимъ и многіе новые доводы въ пользу "смілой гипотезы". Мы изложимъ кратко сущность вовхъ его соображеній по этому предмету.

Преще всего онъ обращается къ геологія и отмъчаеть, что геологическія свидътельства подавывають намъ, что человъкъ быль распространенъ по всей вемлів въ экоху великихъ хищинеювъ и великихъ толстокомихъ (теперь угасшихъ) и не показывають нивакого сліда (?) всемірнаго потона, который бы уничемить этихъ людей. Никакого внезапнаго или насильственнаго перерыва: не было засвидътельствовано въ послідовательности покольній первыхъ до покольній новыхъ принадлежанцихъ исторія.

Отмътивъ такимъ образомъ, что геологическія данныя набрасывають тінь сомнінія на ученіе о всемірномъ нотопів, омъобращается на Библін. Здісь омъ обращаеть вниманіе на те, что въ 10 главів кн. бытія, гді перечисляются народы, происшедшіе отъ Ноя, не уноминается о многихъ арійскихъ нлеменахъ, не упоминается о монгольской и краснокомей расахъ. Это молчаніе объясняють тімъ, что бытописатель поставиль своею задачею перечислить только народы, имівшіе соприкосновеніе съ Изранлемъ. Но при допущенія такого предположенія вознижаєть другая трудность: оказывается, что въ досятой главів не неречисляются нівкоторые народы, имівшіе постоянныя сношенія няк по прайней мірів хорошо извістние еврениъ. Сирашиваєтся, почему же Монсей не опреділиль ихъотношенія из Ною? Потому, полагаєть Ж. д'Этьенъ, что оми произошли не отъ Ноя.

Богодужновенный авторъ не упоминаеть о народать, которые жили по восточному отрогу горъ, расположенныхъ къ вестоку отъ Тигра. Однако, въ южной части этой горной цёни былъ замъчательно древий центръ цивилизаціи. Бытописатель не одъ-лаль о ней упоминаніе, отмътивъ тамъ только племи Кламъ-(сына Сяма) представлявшее очень немногочисленную аристократію и жившее особняюмъ отъ завосваннаго народа, котя и перенявшее его языкъ и правы. Въ съверной части этой же

пъпи другой народъ той же расы, какъ и племя, покоренное едамитянами, велъ дъятельную и постоянную торговию и немогъ быть неизвъстенъ терабитамъ предкамъ евреевъ. Библейская этнографія не называеть ихъ, хотя она обозначаеть арійскихъ мидянъ, жившихъ гораздо далъе иъ съверо-востоку близъюжнаго берега каспійскаго моря въ Рагахъ. Наконецъ, въ поселеніяхъ халдео-вавилонскихъ въ Библіи упоминается только объ элементъ кушитскомъ, а древніе народъ аккадскій и шумерскій, положившіе начало пивилизаціи страны, оставлены совершенно въ сторонъ.

Есть и другія опущенія. Въ то время накъ народы арабскаго полуострова и хананейскія племена палестины перечисляются въ десятой главъ съ величайшею точностію, народы, населявшіе эту послъднюю страну раньше нашествія потомковъ Хама совершенно не обозначены. Они, однако, были хорошо извъстны, потому что остатки ихъ существовали въ эпоху завоеванія евреями земли обътованной, какъ свидътельствуеть объ этомъ книга чисель, Второзаконія, Інсуса Навина и даже Бытія. Они обозначаются въ этихъ книгахъ, какъ принадлежащіе къ расъгигантовъ подъ именемъ Енакимъ, Емимъ, Реовимъ, Каримъ, Цуцимъ, Цомцомимъ (Числ. XIII, 29, 34; Второзак. 1, 28; 11, 10; Іис. Нав. XIV, 12; XV, 8, 13; XVII, 15; Быт. XVI, 5), расъ, стоящей совершенно въ сторонъ отъ потомковъ ноахидовъ.

Еще болье непонятнымъ представляется опущение въ Библейской этнографіи племени амаликитянъ — этого замвчательнаго племени. Въ кн. Бытія о немъ упоминается уже въ XIV, 7, между побъдителями Пентаполиса. Позднъе съ нимъ соединяется маленькое племя того же имени, происшедшее отъ Исава (Быт. XXIV, 12). Амаликъ признается народомъ величайшей древности самою Библією (Числ. XXIV), которан называеть его Reschit gôyim—начало народовъ. Во время странствованія по пустынъ и въ первое время жительства въ землъ обътованной свреи часто сталкивались съ Амаликомъ, который былъ уничтоженъ Сауломъ. Также амаликитяне занимаютъ важное мъстовъ весьма древнихъ преданіяхъ арабовъ, въ каковыхъ они представляются занямавшими значительную часть арабскаго полуостровъ. Относительно народностей, населявшихъ арабскій полустровъ до вторженія въ него кушитскихъ и семитскихъ эми-

трантовъ (яктанидовъ) и приблинавшихся до типу въ расъ гитантовъ, долино заметить, что они также опущены Бибдейскою этнографіею.

Монсей совершенно не упоминаеть о расв негрской. Но евреи должны были необходимо знать негровъ, такъ накъ египтине въ большовъ числе употребляли ихъ для своихъ работъ. Монсей съ своей стороны, какъ человъкъ высокой культуры воспитанный жрецами во всей ихъ мудрости, не могъ не знать огипетской этнографіи, которая, какъ к этнографія Иэранля, обнимала 3 расы (съ различными подраздівленіями) и преимущественно отмічала расу черную. У египтинъ и скульпторы ліпнли и художники рисовали негровъ, и меланевійскія коліна высокаго Нила, смішанныя съ купитами, внали сюзеренство фараоновъ.

Почему не упомянуть объ этихъ племенахъ Моисей, почему онъ ничего не сказаль о расакъ желтой, мъднокрасной и негрекой? отъ кого произошли эти расы.

Можно предположить, что у Ноя по выходь изъ вовчега были еще дъти кромъ трехъ первыхъ сыновей, или что у его сыновей были еще дъти кромъ перечисленныхъ, но здъсь представляются двъ трудности: 1) въ Библів, когда въ книгъ Бытія перечисляются не всъ потомки патріарха, всегда выраженіемъ: "родиль сыновей и дочерей" указывается, что таковые были. Этого нътъ въ новъствованіи о Нов. 2) Желтая, мъднокрасная и негрская расы являются болье древними, чъмъ европейская.

У расъ, отношеніе которыхъ нъ ноахидамъ не опреділено, не оказывается преданій о потопі (неприм., у расы негрской), или если они оказываются, то они носять характерь заны-ствованный.

Все это побуждаеть склониться жъ мийнію, что яти расы произешли не отъ Ноя. Противъ втого повидимому говорять слова Вибліи, что Богъ истребиль все живое на землі, всякую плоть кромі спасшихся въ ковчеть. Но Ж. д'Этьень обращаеть вняманіе на то, что земля въ пов'яствованіи о потоп'я обозначается словомъ аdamah, между тімь когда въ Библія говорицоя о всей вемлі, то употребляется hâ'âretz. Adamah, по утвержденію Этьеня, значить вемля культивированняя. Этимъ именемъ, полагаеть онъ, обозначалась страна, населенная потометномъ Сиба. Всё выраженія Библіи относительно уничтоженія

венной влоти нужно относить только нь этой странв, и только тогда мы будемь правильно понимать Библейское повыствованіе о потопъ.

Сообразно съ этимъ Ж. д'Этьень приглашаеть смотреть на событие нотопа такимъ образомъ.

Изъ потомства Каннова одна вътвь особенно порочная и прасивая жила въ близномъ сосъдствъ съ споитами, которые и начали вступать съ нею въ браки. Сиситы представляли собою, допотопную истинную церковь. Всявдствіе развращенія отчасти конечно, по собственной инидіативъ, главнымъ образомъ подъ вліяніемъ каннятовъ въ этой церкви въ концв концовъ сохранились праведными только 8 членовъ. Очевидно, еслибы остальные члены, павшіе и разносившіе заразу своего паденія, не были отсъчены, то и праведникомъ грозила бы большая опа--спость, и вотъ, Господь послаль на землю потопъ, дабы уничтожить гръшниковъ. Представимъ себъ, что всъ сионты и часть веннитовъ жили на одномъ материвъ, который можетъ-быть послв потопа (подобпо Атлантидв или исчезнувшему материку въ Тихомъ океанъ) и не поднялся опять. Этотъ материкъ и представляль для Нон весь извъстный ему міръ, этоль материкъ быль adamah - культивпрованная вемля, и эту вемлю и всякую плоть на ней и всвять людей на ней уничтожиль Господь.

Нужно полагать, что 3 расы: мёднокрасная, монгольская и негрекся произошли отъ трехъ потомковъ Канна: Явала, Ювала и Тубалкуннь, перечисленіемъ которыхъ бытомисатель заканчиваеть генеалогію канинтовъ (навывая одного изъ нихъ отщемъ играющихъ — настоящее время — на свирёли, другаго — отцомъ живущихъ въ шатрахъ) подобно тому канъ генеалогію допотопинхъ спентовъ кончаетъ перечисленіемъ сыновей Ноя.

На основанія нъкоторыхъ соображеній Ж. д'Этьень находить даже возможнымъ опредълить, какая именю раса произошла оть Тубалкунна. Воть его соображенія:

Несомивно, что металлы не были открыты потомками Ноя. У наахидской вътви народовъ, оказывается, металлы употреблялись съ глубочайшей древности, причемъ открывается, однамо, что не они положили начало металлургіи, а сами заниствовали зананіе ся у другихъ народовъ.

Хамиты принесли съ собою металлы въ Аерику. Неиввъстно, раньше ихъ было ли употребленіе металловъ въ Аерикъ, но несомивно, что металлы были принесены въ Египетъ народомъ, вторгшимся въ него съ съверо-востока. У семитовъ употребленіе металловъ современно ихъ происхожденію. Филологія позволяетъ констатировать у арійцевъ употребленіе металловъ прежде раздъленія ихъ на 2 вътви: восточную и западную, когда они еще жили на берегахъ Окса.

Клинообразныя надписи показали, что въ Азіи была цивинзація еще раньше, чёмъ арійцы и семиты начали осёдый образъ жизни. У древнёйшихъ народовъ Азіи, у саковъ или турокъ
и монголовъ находятъ употребленіе металловъ изначала, употребленіе ихъ находятъ также у аккадовъ и шумеровъ народностей чисто туранскихъ, жившихъ въ Халдев. Клинообразныя
и адписи даютъ основанія приписывать первоначально аккадянамъи шумерамъ изобрётеніе металловъ и введеніе клинообразныхъ
письменъ въ Халдев. Алтайцы и туранцы связываютъ свое
собственное происхожденіе съ изобрётеніемъ металловъ, металлурія въ ихъ мисологіи занимаєть предпочтительное мѣсто. Всъ
эти племена, представляющія собою въ сововупности монгольскую (мелтую) расу, по мивнію Ж. д'Этьеня, суть потомки Тубалкунна (положившаго начало металлургів. Быт. IV, 22).

Ж. д' Этьень не ограничнися и этой статьей, затымь онъпомъстиль еще статью: "допотопныя расы и невсемірность потопа", въ которой между прочимъ настанвалъ на томъ, что в садомляне были ваннятами. После этого вопрось о потопе скадался предметомъ жаркихъ споровъ въ Revue. Бруккеръ написаль разкій полемическій трактать противь "смалый гипотезы". въ каковомъ трактатв на ряду съ научными опроверженіямъ возэрвній Этьеня довольно заметно проскальзывало желаніе ульчеть последняго въ ереси. Бруккеру не замедили дать ответь. Въ двухъ книжкахъ (Т. 21) Робертъ попытался разбить опровержение Бруккера (въ статъв "невсемирность потопа"), Брукверъ не замеданаъ статьею "еще о всемірности потопа", Роберть въ следующей же внижев написаль , еще о невсемірности потопа", такъ шла полемика до конца 1887 года. Хотя въ Revue выслушивались и сторонники и противники новаго взгляда, однако видно, само ученое общество стоить противъ ученія о

всемірности потопа. Это можно особенно заметить по стать в Арелена (постояннаго сотрудника журнала, антропологя, пользующагося широкою извъстнестію) "Мамовть и потопъ" (въ іюльской с внижев 1888), въ которой онъ разбираетъ гипотезу Гоуорта о всемірности потопа (изложенную Гоуортомъ въ внигь "The mammoth and the flood". 1887), подтверждаемую Гоуоргомъ палеонтологеческими доводами, и доказываеть (рачь идетъ только о палеонтологіи и не касается Библін), что возарвнія Гоуорта ошибочны. Замвчанія Арелена сдержанны, осторожны, но рышительны. Послъ статън Арелена вопросъ о потопъ въ Revue не обсуждался. Последнее событіе, о воторомъ повествуеть Библія, и корое повидимому можетъ-быть освъщено данными антропологіи и этнографіи, есть вавилонское столпотвореніе. Относительно этого событія всь сотрудники Revue, кажется, склоняются къ тому, что подъ всею землею 11 гл. Быт. нужно разуметь не всю землю, а незначительную часть ея и подъ всеми людьми должно разумёть тольно вётвь семитовъ 11).

Съ двънадцатой главы Бытія начинаеть излагаться исторія, и повъствованіе Библіи только изръдна можеть быть предметомъ равсужденія въ естественно-научной апологетивъ. Однако, иногда можеть-быть: повъствованія о чудесахъ, воологическія, орнитологическія, географическія и др. сообщенія богодухнованныхъ авторовъ могутъ становиться предметомъ споровъ и пререканій и должны быть обслъдуемы. Но Revue мало насается этихъ повъствованій и сообщеній, только нъкоторыя изъ нихъ обсуждаются въ статьъ "Библія и наука", представляющей собою разборъ книги Шефера "Bibel und Wissenschaft". Нъкоторое мъсто Revue удълють вопросамъ географіи (наприм., въ статьяхъ "Мъсто поселенія послъпотопнаго человъчества". "Географія исхода и новъйнія открытія въ Египтъ" и т. д.).

Сообщеннаго нами о "Revue des Questions scientifiques", подагаемъ, достаточно, чтобы видъть, что журналъ этотъ можетъбыть весьма полевнымъ для богослова, и что онъ совершенно необходимъ для апологета. Нечего говорить о томъ, что отивченными нами вопросами и статъями далеко не исчерпывается богатое содержаніе апологетическаго отдъла журнала, и что въ

<sup>(1)</sup> Cm. manpum. Les études naturelles et la Bible. T. 8.

самыхъ отивченных нами насавдованіяхъ читатель найдеть ненамеримо больше виререснаго, чемъ наоколько успали намекнуть ему мы въ нашемъ краткомъ и повержностномъ обзоръ. Но при разнообразныхъ и богатыхъ достоинствахъ журнала, дуивемъ, виденъ теперь, однано, и его существенный недостатокъ, побуждающій православнаго читателя при обращеніи съ нимь быть осторожнымъ. Недостатовъ этотъ-преувеличенное довъріе къ естественно-научнымъ рипотезамъ и къ полнотъ естественнонаучныхъ изследованій. Доверіе нь кантолапласовской гапотек, мы видели, побуждаеть Ж. д'Этьена давать самыя произвольныя толкованія библейскому тексту, довфріе .къ полнотв геологическихъ и палеонтологическихъ изысканій побуждаєть его заключать, что если досель следовъ всеміриаго потопа не найдено, то значить его и не было. Кромъ преждевременности и необывновенности такихъ сужденій, въ нихъ есть еще и болье вначительный недостатокъ. Едва ли на самомъ дъль Библейское повъствование о потопъ можеть вызывать споры о томъ, предполагается ин въ этомъ повъствованіи Библейскій потопъ всемірнымъ или містнымъ. Повіствованіе слещкомъ ясно подазываеть, что рачь щеть о всей земла, воть почему намъ кажется, что хотя можно приводить и остроумныя и многія сообреженія въ защиту невсемірности потопа на основаніи текста самой Библін, соображенія эти всегда будуть лишены самаго главного для того, чтобы подчиниться имъ: будуть лишены полной исвренности. Допустивъ даже, что въ антропологіи и этнографія явились бы въскія основанія въ защиту невсемірности потона, и тогда, думаемъ, сотрудникамъ Revue следовало бы руководиться правиломъ о третьей истине, соврытой у Бога, а не спаниять насильствение искажать омысать Библейского текота. Но на самомъ дълв въ ващиту новой гипотезы, въдь, и не представлено въскихъ данныхъ, что и отивчается ся кратиками, на самомъ дъвъ нъноторые (Ганардъ) утверидають, что следы потопа можно видеть монскому, несполько довольно веспиль доказательствъ этого представиль и Гоуорть <sup>12</sup>). При современномъ состояния



<sup>12)</sup> Въ слёдующихъ внижкахъ «Православнаго Обозренія» ин дадниъ изложеніе и разборъ теоріи Гоуорта въ связи съ изложеніемъ и разборомъ вигляда на библейскій нотонь извёстнаго венескаго геолога Экосса (Das Antlitz der Erde, 1888).

естественно-научных знаній нельзя указать даже ни одной гипотезы, которая имъла бы всё признаки истины и стояла бы
въ противорвчій съ установившимся пониманіемъ Библій. Правда,
хронологію еврейскаго текста можно считать поколебленной, но
она поколеблена самымъ библейскимъ текстомъ (чрезъ контексть), который при допущеній этой хронологій вызываеть много
недоумъній, и затъмъ уже поколебленъ научными открытіями
Но нельзя сказать, чтобы хронологія текста 70 тоже была поколеблена. Почему же брюосельскіе ученые идутъ мимо нея,
провозглашая, что въ Библій нътъ хронологій, и предоставляя
тъмъ широкій произволь самымъ разнообразнымъ и смълымъ
гаданіямъ о древности человъка?

Тъмъ не менъе указанные недостатки, если и ослабляють, то только въ незначительной мъръ разнообразныя и многія достоинства журнала. Правда, свобода мивній Revue переходить гра, ницы дозволеннаго, но эта свобода простирается на тъ богословскіе вопросы, которые не им'вють догматическаго значенія и то или иное ръшение которыхъ не можетъ отозваться вредомъ на религін. Во всякомъ случав върующій христіанняв не найдеть на отраницахъ Revue ничего оснорбительнаго для своего религіознаго чувства, напротивъ, онъ найдеть тамъ сильное оружіе для борьбы съ невърующими, которые захотыли бы поглумиться надъ его върою. Своимъ выдержаннымъ тономъ, замъчательнымъ спокойствиемъ въ полемикъ, любовью къ доказательствамъ сильнымъ и умъньемъ находить въскіе аргументы противъ антирелигіозныхъ ученій, уміньемъ, обусловленнымъ личными талантами и спеціальной подготовкой, журналь брюссельского общества, безъ сомнанія, принесеть много пользы двлу религіи, какъ и наукв, которой онъ главнымъ образомъ служить. Поэтому мы заканчиваемь нашь краткій очеркь исжреннимъ пожеланіемъ брюссельскому обществу дальнайшаго ченъха въ его двятельности, къ каковому пожеланію позволемъ трисоединить и другое-именно пожеланіе, чтобы и у насъ на Руси явились специлисты естествознанія, которые наметили бы себь цвиь подобную той, накую пресивдуеть брюссельское общество.

С. Глаголовъ.

## ЛЕВЪ НИКОЛАЕВИЧЪ ТОЛСТОЙ,

ЕГО ИСПОВЪДЬ И МНИМО-НОВАЯ ВЪРА \*.

٧.

Неосновательность нападокъ графа Л. Тодстаго на православную церковъ.

Отвергши личность въ Богъ, твореніе міра в промышленіе Божіе о немъ, графъ Толстой уже по этому одному долженъ быль отрицательно отнестись во всему тому, во что въруеть православный христіанинъ. И двйствительно, графъ Толстой подвергаетъ самымъ ярымъ и злобнымъ нападкамъ все въ православно-христіанской церкви, начиная съ ея свящ писанія в оканчивая отношеніями ея къ войнъ и вазнямъ. Мы остановимся на томъ, что представляется самымъ существеннымъ и важнымъ въ этихъ нападкахъ Толстаго на церковь.

1) Относительно Свящ. Писанія графъ Толстой въ Исповъди ограничивается лишь замізчаніемъ, будтобы въ немъ есть наряду съ истиною и ложь, и что необходимо отділить истину ото джи. Это отділеніе истиннаго отъ ложнаго въ Свящ. Писанія, по увіренію графа Толстаго, онъ будтобы совершиль въ своемъ, Новомъ евангелін". Съ нашей стороны было бы совершенно

<sup>\*</sup> См. окт. кн. «Правосл. Обозрѣнія» за 1889 годъ.

лишнить деломъ обстоятельно доказывать, что графъ Толстой не только въ общемъ, но и въ подробностяхъ этого сочиненія своего нам'вренно, подъ предлогомо отдівленія истины отъ ижи, исказиль и обезобразиль то, что сообщается въ нашихъ Евангеліяхъ объ ученів в жизни Господа Інсуса Христа. Все это очевидно для всякаго, вто знакомъ съ нашеми каноничесвими Евангеліями и съ новымі сванісліємі Л. Толстаго. Кажный вдумчивый читатель можеть самъ видеть, что авторъ новаю еваниемія отбросиль истинное изъ каноническихъ евангалій и навязаль имь ложь, т.-е. то, чего въ нихъ нать и быль не могло. но что гармонируетъ съ пантенстически - соціалистическимъ міровозарвніемъ творца этого евангелія. Поэтому мы остановимся лищь на предисловіи графа Толстаго въ измышленному имъ евангелію: это предисловіе, какъ увидить самъ читатель, дъйствительно заслуживаеть нашего вниманія. Показавши предвзятость и дожность издоженныхъ въ предисловін мыслей и взглядовъ графа Толстаго, мы чрезъ это повыжемъ, что ему, если онъ действительно дорожилъ истиною, а не торжествомъ своихъ превратныхъ идей, позаимствованныхъ у Спенсера, у Фейербаха и у крайнихъ соціалистовъ, следовало твердо держаться нашихъ ваноническихъ Евангелій, а не переділывать ихъ и не сочинять новаго евангелія. Воть что, между прочимъ, говорить Л. Н. Толстой въ своемъ предисловіи въ новому зеваниелію, имъ, Толстымъ, сочиненному.

"Читатель, встрачая въ моемъ изложени маста, удалнощися отъ принятаго церковію текста, долженъ имать въ виду сладующее. Устаравшій обычай смотрать на четыре Евангелія, какъ на кипп священныя во всей ихъ полнота и въ самой буква ихъ, есть великое заблужденіе, Інсусъ самъ ничего написаннаго не оставиль. Онъ—не Маркъ Аврелій. Преподаваль свое ученіе Іясусъ вопреки Сократу, не людямъ образованнымъ и книжнымъ, а напротивъ, толпа неважественной. Лишь спустя много времени посла Его смерти стали записывать проповаданное Имъ накоторыя отдальныя лица, которыя совсамъ не знали Его лично. Появилось болае сотни различныхъ редакцій поваствованія о жизни и ученіи Інсуса прежде, чамъ церковь выбрала изъ нихъ сперва три евангелія, а за тамъ и четвертое. Принимая то, что по мнанію церкви было лучшаго между разными редакціями,

она, первовь, не могла избежать того, чтобы вместе съ сливнеми не прихватить и сыворотку, составлявшую часть ихъ. Кромв того, читатель долженъ помнить, что набранныя Евангелія въ продолженія въковъ подвергались исправленіямъ и дополневіямъ, что всв Евангелія 4-го въка, дошедшія въ рукописякъ до насъ, были написаны почеркомъ непрерывнымъ, безъ пунктуацій, что Внангелія эти заплючають въ себ'в до 50,000 разпочтеній и т. д. Въ Евангеліяхъ весьма много такихъ стиховъ, которые содержать разсказы о чудесных событіях вь жизни Інсуса и ссылки на ветховавитныя пророчества о Немъ. Всякій признасть, что такіе стихи-лишніе, какъ не относящіеся до ученія Інсуса. Все это долженъ помнить читатель, чтобы не впасть въ обычную ошибну принимать Евангелія въ ихъ наличномъ видь за книги, упавшія прямо съ неба. По если я не смотрю на Евангелія, кажь на иниги святыя, упавшія прямо съ неба, то еще менве смотрю я на нихъ, какъ на историческіе памятники редигіозной дитературы. Я быль приведень въ изучению Евангелій не священнымъ характеромъ этихъ книгъ, не желаніемъ найти въ нихъ исторію развитін религіозной идеи. Я быль приведень нь изученію Евангелій потребностью найти смысль овоего собственнаго существованія и смысль жизни окружающихъ меня живыхъ существъ. Вотъ почему мев кажется маловажнымъ знать, кому и какому времени принадлежить изивстное Евангеліе, извівстная притча и т. под. Одно представияется для меня важнымъ: это-евътъ, освъщающій въ продолженіе 1800 льть человьчество и ставшій свътильникомъ для меня самого. Анализъ же матеріаловъ, въ которыхъ заплючается этоть свъть, и вопросъ о томъ, кто его виновнивъ, представляется на мой взглядъ маловажнымъ. Здесь я могь бы заключить свое предисловіе, замічаеть Л. Н. Толстой. еслибы ученіе, содержащееся въ Евангеліяхъ, не подверглесь въ продолжение 1800 леть поделжамъ, имевшимъ целию уничтожить подлинный смысль этого ученія".

Теперь, какъ и въ продолжение предшествовавшихъ въковъ, по увърению Л. Толстаго, "преподаютъ вывото христанскаго учения, учение изсрикальное, состоящее изъ массы противоръчивыхъ писаний и ихъ номментариевъ, среди коихъ сквозятъ Евангели, искаженныя и извращенныя сметря по надобностявъ инстинсивникъ толкователей и писателей. По учение церкви, учение

Імсуса есть тольно звено въ цёни отпровеній, начало комхъ серывается въ первыхъ дняхъ міра и которыя продолжаются въ нъдрахъ церкви безъ перерыва до нашихъ дней. Церковь и ел члены называють Інсуса Богомъ. Однако, это инсколько не препятствуеть нив приписывать одовамь Его одинановый авторитеть съ словами Пятовнижін, Псалтыри, Пророковъ, Двяній впостольскихь. Апокалипсиса, посланій апостольскихь, соборныхь постановленій и писаній отцовъ церкви. Адепты перкви медопускають никакого другаго толнованін ученія Інсусова, кромв такого толкованін, которое согласно со вовим откровеніями, предшествовавшими Его пришествію на землю и слідовавшими за Нимъ. Цвлію ихъ ученій служить примиреніе противорачивыхъ данныхъ, заключающихся въ такихъ противоположимхъ писаніяхъ, какъ Пятокникіе, Исалмы, Евенгелія, пославія апостольскія и прочія книги священной литературы. Соглашенів этихъ инсаній производилось и производится камдымъ еще по своей особой фантазіи, и всякій утверждаеть, что его комбинація, навъ илодъ внушенія Св. Духа, -- истанна. Это подтверждають послянія св. Павла, соборныя постановленія, катехивисы сектантовъ, папскія энциклики, которыя всё утверждають, что Дукъ Святой говорить въ нихъ и чрезъ нихъ (изволися Св. Духу и намъ). Въ этомъ стремленіи согласить несогласимое-Ветхій и Новый завёть - заключается также причина существования и возрастанія многочисленныхъ ересей, враждебныхъ одна другой. Въ самомъ деле соглашение всехъ разнородныхъ откровений есть трудъ, способный принимать разнородныя же направленія. Совсёмъ другое дело-толкование учения одного лица, признаваемаго за Бога. Свойство ученія его должно состоять въ невозможности вызывать разномыслія. Если Богь сошель на землю, чтобы преподать людямъ истину, то Онъ долженъ быль распрыть ее такъ, чтобы каждый человъкъ способенъ быль овладъть ея подлиннымъ смысломъ. Если же этого не произошло, то очевидно, что Онъ не Богъ. Если Інсусъ не есть Богъ, а генівльный человъкъ, то это даеть еще больше основаній къ тому, чтобы Его ученіе не порождало секть. Ученіе великаго челов'я велико только потому, что оно является яснымъ и точнымъ изломеніемъ того, что другіе формулирують темно и неточко. Кром'в того заблужденія, по которому церковь признаеть воз-

можнымъ понять истинный смысль ученія евангельского толькопри помощи другихъ свящ, книгъ и по которому всякое исповъданіе въры считается откровеніемъ Св. Духа, церковь виновна еще во яжи. Признавая три откровенія: Моисея, Інсуса и Св. Дука, она однако носитъ названіе Христовой, Інсусовой, а не святодуховской, и почитаетъ свою въру основызающеюся на ученім Інсуса Христа, а не на иномъ. Такимъ образомъ, человъкъ, захотъвшій искать истину, чрезъ это ставится въ невозможность ръшеть, чего ему держаться: откровенія ли Інсуса, какъ главнаго, или отвровенія Св. Духа, которымъ произвольно толкуется ученіе Інсуса. Между тімь, сь того момента, какъ каканнибудь церковь признала безаппелляціонный авторитеть за отпровеніемъ другимъ, а не Іпсусовымъ, она должна бы водружать и соотвътственное знамя. Это должно бы быть всегдашнимъ правиломъ дъйствій тэхъ церквей, которыя признають верховный авторитетъ за Св. Дукомъ, св. отцами, соборами, апостольскими посленіями, восточными патріархами, силлабусами папскими, катехивисами Лютера или Филарета. Этого однакоже не двлають цервви. Проповъдуя ученія совершенно противоположныя ученію Інсуса, онв утверждають, будтобы эти ученія преподаны именю Имъ самимъ. Credo этихъ церввей: Богъ троиченъ въ лицахъ, Інсусъ искупиль падшее человічество ціною своей крови; Духъ Святой сошель на апостоловь и Его дары сообщаются чрезъ вовложение рукъ священнослужителямъ; семь таинствъ необходимы для спасенія; культъ иконопочитанія и почитанія мощей обязателенъ и проч. Все это, по върованію церквей, есть будтобы ученіе Інсуса, тогда какъ Онъ начему подобному не училь. А если такъ, то и религіи, заключающія столь чуждое Інсусу ученіе, должны бы называться религіями Св. Духа или иначе, но не религіею Іисуса. Титуловаться христіанскою имветь право только та церковь, которая признаеть откровеніе Інсуса въ томъ видь, какъ оно передано намъ въ Евангеліяхъ, за последнее и окончательное отвровение. Все это такъ просто, что, казалось бы, не васлуживаетъ и особой ръчи, но нивто еще досель не попытался очистить ученіе Інсуса оть Ветхаго Завіта и оть комментаріевъ линвыхъ его толкователей. Эту-то задачу, задачу очищенія Евангелій отъ привнесенныхъ въ нихъ постороннихъ

элементовъ, задвчу возстановленія истяннаго ученія Інсусова, я и беру на себя", говорить графъ Толотой.

"Если мой читатель, продолжаеть авторъ новаю еваниелія, принадлежить из громадному большинству образованных людей,. воспитанных въ недрахъ цериви, но отрежинися отъ ней вследствіе противорвчій, какія она представляєть здравому свыслу м совъсти, если у такого читателя остается еще ивскольно любви ш уваженія из Інсусу и несмотря на это она готова, по по-словиць, смечь дорогой мыхь за то, что онь спрываеть блохъ, или если такой читатель смотрить на христіанство, просто ванъ на вредный предразсудовъ, то я прошу его имъть въ виду, что то самое, что его отгаленваеть и оснорбляеть, не есть ученіе Інсуса, что нельзя считать Інсуса отвётственнымъ за те ненавистныя пределія, которыми закутали Его ученіе, выдавая его за христіанское, что для сужденія о христіанскомъ ученів необходимо изучить проповъдь Інсуса исключительно въ томъ ея видь, какой она имъла. Мой читатель вышеупомянутой натегоріи, изучивши эту проповъдь именно такъ, убъдится самъ, что христіанство далеко отъ того, чтобы быть омвсью возвышеннаго и грубаго, чуждо мистинизма и суевърія, что оно есть самое чистов и самое совершенное метафизическое и этическое ученіе, что мысль человвческая некогда не поднималась выше этого ученія и что наиболье высокая дъятельность ума человъческого никогда не обнаруживалась вив его. Если читатель принадлежить къ незначительному меньшинству людей, которые исповъдуютъ догиаты церкви и держатся ея не изъ убъжденія въ какомъ-либо превосходствъ ихъ, но въ надеждъ удовлетворенія своей совъсти, и если однако онъ настолько терзается сомивніями въ истипв своей религів, что не прочь прочитать нашъ трудь, я убъщаю телого читателя иметь въ виду, что учение Інсуса, изложенное ватель невависимо отъ ветковавътнаго и новозавътнаго преданія. совершенно отмичается, не смотря на тожественность названія, отъ того ученія, которое онъ исповідуеть, что на это посліднее ученіе следуеть смотреть, какъ на новшество, что ученіе цервви относится въ истинному учению Імсуса точно такъ же, какъ Коранъ въ Евангелію, что для такого читателя вопросъ-не въ томъ, согласно ди истинное учение съ исповадуемымъ имъ ученіемъ, но въ томъ, которое изъдвухъ ученій наиболье согласно

оъ его разумомъ и сердцемъ? Если мои читалели принадлежать къ категоріи людей, меновадующихъ религію церкви только вившиниъ образонъ, не по убъщению, а по разсчету, ради личныхъ выгодъ, канія доставляются имъ чревъ испов'яданіе и распространеніе этой въры, я говорю имъ, какое бы ни было количество ихъ и какъ бы высокопоставлены и моруществовны они ни были, что они-не обвинители, а обвиняемые. Пусть они знають, что теперь для никъ время не аргументировать, а оправдываться, если могуть: они обвиняются въ осивернение святыни--- въ стремдеція привести на одному и тому же знаменателю ученіе Інсуса, своєго Вога, и ученія Евары, соборовъ, Осоонмантовъ и прочихъ. Инъ неизбъяно приходится защищать ся отъ объншения въ клеветъ на овоего Бера, такъ какъ именно они приписали Ему всв костонести, которыя сирывались въ ихъ серяцахъ - отъ обвящения въ подлогв, въ онгляричаныя, въ обманъ, ибо они подмънили религію Інсуса свеси религісю" 88).

Эта рачь графа Толетаго, неполненная самоув'вренности и дышущая повидимому благороднымъ негодованіемъ, весьма способна подкупать въ свою пользу довърчивыхъ и малосвъдующихъ читателей, на воторыхъ конечно и разсчитываетъ граоъ Толстой. Читатель же болье внающій и обладающій достаточной сообразвительностью и притичностью не можеть не видать, что Л. Толстому нисколько не удалось донавать право измінять тексть я смысть нашихъ нановическихъ Евангелій, напъ ни усердствоваль авторъ новаю сваниемія набросить мрачную твиь на нихъ и кагъ омь ни старался забросать представителей и членовъ православной цереви 80) самыми деракими и нахальными обвинениями. Что читатель последней натегорін безусловно правъ, это мы постараемся показать путемъ даже детальнаго анализа аргументанія, предложенной Л. Н. Толстымъ. Проследимъ же эту аргументацію по возможности шарь за шагомь, съ твиъ чтобы и тв поклониван его, ноторые не утратили любви нь истинь, вивсть съ своимъ

<sup>\*\*)</sup> О католикахъ и протестантахъ мы не говоримъ: они несомивнио измъншам многому изъ того, что предалъ намъ Божественный основатель христіанской религи...



<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Стран. 248—256 въ журналь: Nouvelle Revne за 1883 года. Мы навожная существенное наз Предисловія почти повсиду словами автора его.

менторомъ убадились въ томъ, что посладній напрасно ведеть войну противъ цернаи.

Графъ Толотой увъряеть, будто бы церковь считаеть свои ваноническія Евангелія чемъ-то упавшимъ прямо съ неба, т.-е. дарованнымъ отъ Св. Духа безъ участін человъка въ ихъ составлении и написании, и будто дерковь признаеть въ нихъ свяпреннымъ даже количество буквъ. Ничего подобнаго наша церковь на самомъ дъл никогда не утверждала и не говорила. Наилучшимъ доказательствомъ этого служить уже то одно, что церковь изъясняла отличіе однихъ евангелій отъ другихъ личными особенностями евангелисторъ и что она разръшала переводы евангелій съ одного языва на другіе. Все это несовивстно съ твиъ взглядомъ на боговдохновенность Священ. книгъ, какой усвояется цериви Л. Толстымъ. Что же насается до разныхъ церковныхъ инсителей, то среди нихъ двиотвительно высказывались иногда взгляды, похожіе на тоть, какой у Л. Толстато приписывается церкви. Такъ, нъкоторые протестантскіе богословы 17 въка представляли писателей Свящ, книгъ какими-то страдательными орудіями Духа Святаго, ваносившими въ свеи рукописи, бевъ участія ихъ собственной мысли и воли, то что внушалось и передавалось имъ ответь. Натурально, что при таномъ возарвнім должны были считаться и считались боговдохновенными не только мысли и слова, но даже буквы и разные знаки. Но на какомъ же ознованія графъ Толстой выдаеть и за православно-церковный такой взглядь, который быль высвазываемъ нъкогда протестантскими богословами, и то далево не встви? Если онъ хотты охарантеризовать выглядъ не церкви, а богослововъ на боговдохновенность, и тогда онъ не имълъ права сказать то, что сказаль. Среди православныхъ, католическихъ и протестантскихъ богослововъ въ разное время высказывались и теперь высказываются различные взгляды по вопросу о томъ, въ чемъ собственно состоитъ боговдохновенность и что следуеть считать священнымъ въ библейской письменности. Но имън въ виду взглядъ и богослововъ, Л. Толстой долженъ былъ поставить на видъ, что среди православныхъ богослововъ со временъ Оригена, Епневнія, Іеронима, Василія Великаго и Іоанна Златоустаго утвержился взглидь на боговдохно-

венность, существенно отличный отъ того, векой онъ навизываетъ цервви. По взгляду православныхъ богослововъ, боговдохновенность и священный характеръ усвояется собственно содержанію Евангелій. Конечно, изъ этого отнюдь не следуеть, будто бы церковь смотрила и смотрить безразлично на все то, во что облекается и въ чемъ выражается это содержание. Всякій внаеть, какая органическая связь существуеть между мыслыю и ея сдовеснымъ выраженіемъ. Не радко мальйшее изманеніе расположенія словъ или мальйщая замьна одинхъ слововыраженій другими влечеть за собою извращеніе и искаженіе самой мысли. Значить, коль скоро привнается священный характеръ ва содерженіемъ Евангедій и вообще за Библіей, то должны считаться неприкосновенными и принятые компетентными людьми стихи и слова, въ коихъ заключено это содержание, -- неприкосновенными, конечно, не сами по себъ, а по связи ихъ съ содержаніемъ. Но очевидно делеко не одно и тоже: священность предмета самого по себъ и неприкосновенность вещи въ силу ея отношенія къ другой.

Неправильно указавши на то, что собственно считаетъ цервовь священнымъ въ Евангеліяхъ, графъ Толстой чрезъ то думаль оправдать произведенную имь операцію надь ваноническими Евангеліями. Силлогиямъ у него такого рода: цервовь-де ошибается, приписывая священный характеръ количеству стиховъ и словамъ Евангелій, а потому вполнъ позволительно дълать съ ними то, что онъ, графъ Толстой, совершилъ. Онъ не сообравидъ при этомъ того, что какъ бы ни смотреть на стихи и слова каноническихъ Евангелій, все-таки поступать съ ними такъ, навъ поступилъ авторъ Новаю еваниелия, непозволительно. Скажемъ даже больше: еслибы кому-либо удалось доказать, что ш содержаніе Евангелій небоговдохновенно, и тогда совершенное графомъ Толстымъ должно было бы разсматриваться, какъ дъло весьма нечистоплотное и заслуживающее безусловнаго осужденія. Вопросъ о боговдохновенности евангельского содержанія и о священномъ характеръ евангельского текста, -- справедино говорить о. Едеонскій, -- не имъеть необходимой связи съ вопросомъ о томъ, ваково должно быть отношение къ этому свангельскому содержанію, и къ этому евангельскому тексту при ихъ

изучени и пользования ими \*0). Мы почитаемъ Евангелія боговдохновенными и священными внигами, а иные могуть держаться противоположнаго взгляда, т.-е. видъть въ нихъ произведение человъческое, но въ томъ и другомъ случав отношеніе къ ихъ содержанію и тексту можеть и должно быть непременно одно. По требованію не только научно развитаго, но и вообще здравого смысла каждый древній памятникъ письменности долженъ быть оберегаемъ отъ измъненій, поврежденій и искаженій. По отношенію въ содержанію каждаго изътакихъ памятниковъ позволетельна и желательна самая внимательная критика, позволительно и желательно толкование этого содержания, но самое содержаніе древняго документа должно оставаться неприкосновеннымъ со стороны вритики и толкователя. Со всяческою заботливостью о неповрежденіи должень быть воспроизводимь и тексть древнихъ документовъ при размноженіи ихъ тъмъ наи другимъ способомъ. Всякое же другое отношение къ древнему памятнику письменности будеть по меньшей мере легкомысленнымъ. Въ самомъ дълъ, представимъ себъ, что вто-нибудь изъ современныхъ образованныхъ людей занялся изученіемъ Русской Правдыэтого замвчательнаго древне-русскаго законодательнаго памятника-и въ результать сдълаль-бы следующее: выбросиль статьи о наказаніяхъ за убійство, заміння статьи относительно воровства параграфами изъ какого-либо современнаго учебника по уголовному праву, перемвнить названія древнихъ денежныхъ внаковъ на названія теперешнихъ монеть и въ концъ концевъ ваявиль бы, что такова именно и была Русская Правда въ своемъ первоначальномъ видъ по мысли древняго завонодателя, что все, выброшенное имъ и замененное, есть грязь и тина, приросшая въ древнему законодательству въ поздивищее время, и что вообще Русская Правда въ томъ видь, въ вакомъ досель существовала, не имъетъ никакого значенія и не заслуживаетъ никаного вниманія. Канъ были бы встрічены подобный трудъ и подобныя заявленія? Несомивнио, что люди, понимающіе дало, возмутились бы возмъ этимъ и признали бы такое дъянье предосудительнымъ, котя Русской Правдо и не усвояется священный



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> <sup>16</sup>) Стран. 18 и 19 въ брошюрѣ: О новомъ еванзелы ър. Толетаво (Москва, 1887 года).

харантеръ. Но грасъ Тодстой въ своемъ Носамъ ессисли и совернить такого рода подлоги, измъненія и уръвии въ отпощеніи иъ каноническимъ Евангеліямъ и объявиль ихъ не стоющими вниманія. Продълай онъ все это съ наминъ-нибудь современнымъ юридическимъ документомъ — съ духовнымъ завъщаніемъ напр. и т. п., его привлекли бы къ судебной отпътственности и подвергли бы должному наказанію. Между тъмъ грасъ Толстой, совершивши столь же гнусное дъло съ нашими Евангеліями, находить возможнымъ даже хвалиться таковымъ поступкомъ. Не дико ли и не возмутительно ли все это? Итакъ, Л. Н. Толстой не имъть основаній сочинямь евангеліе, еслибы боговдохновенный характеръ каноническихъ Евангелій и могъ быть отнергнуть на достамочных основаніяхъ, каковыхъ однако не было и нътъ...

Напрасно указываетъ графъ Толстой, съ цвлію подорвать авторитеть нашихъ Евангелій, на то, что самъ Інсусъ Христосъ не оставилъ послів Себя письменнаго изложенія Своего ученія, что Онъ обращался съ Своей проповідью въ невізмественной толпів, что будто бы проповізданное Имъ излагали письменно лица, совсімъ Его не знавшіє, и что будто бы появленіє Евангелій относится къ очень позднему времени послів земной жизни Інсуса Христа.

Что Господь нашъ Інсусъ Христосъ не изложиль письменно Своего ученія и событій Своей земной жизни, это безпорно. Можно было бы привести не мало разумныхъ соображеній въ пользу той мысли, не разъ высказывавшейся многими богословами, что І. Христу и не подобало прибъгать въ письменному изложенію Его ученія и главныхъ событій Его жизни Но то обстоятельство, что I. Христосъ начего писаниаго Имъ не оставиль намъ, нисколько не говорить, будто бы наши каноническія Евангелія передають въ какомъ-либо отношеніи неварио наи неточно ученіе и событія земной жизии нашеро Сцасителя. Непосредственные ученики и слушатели Господа Інсуса Христа имали всю возможность надлежаще сохранить въ своей памати то, что они узнали и чего свидътелями были они. Человъческая память бываеть способна въ поразительной твердости, когда бывають затронуты самые задушевные и важные интересы человава, каковы и суть религозно-правственные интересы.

Моторія и непосредственный опыть представляють массу примеровь вы доказательство этого. Мидуем, но свидательству Макса Мюляера и другихь спеціалистовь, сохраняли вы теченіе мосгихь вёковь вы своей нашати до 1017 гимновь, вошедшихь вноследствій вы составы Ведь. То, что образуєть Талмудь, сохраняюсь вы непольшей своей части втеченіе вёковь вы устномы преданіи сы такой точностью и полнотою, какія невольно поражають нась. Что же удивительнаго, что рачи Інсуса Христа и событія Его жизни могли живо и точно сохраняться вы памати Его ученивовь и слушателей, нока они не были записаны?

Вопреки увъренію графа Толстаго, процовъдь І. Христа была обращена отнюдь не въ невъжественной толив. Изъ Евангелій видно, что эту проповъдь слушели и люди, по тогдашвему времени образованные, и что они нерадко вступали даже въ споры съ Спасителемъ. Съ другой стороны, люди, не получившіе книжнаго образованія, не р'ядто обладають такой памятью и столь воепріничивымъ разумомъ, что имъ ногуть позавидовать даже весьма образованные дюди. Къ тому ме, вопреки дожному увъренію Л. Толотаго, свідіння объ ученів и жизни Спасителя жередавались неделго путемъ лишь устнаго преданія. Наши четыре Евангелія написаны еще въ 1 въгв и тогда же они соедивены въ одинъ сборнявъ. Это весьма основательно довазаль знаменитый Тишендорев, брошюра коего: Когда написаны были наши Еванцемія была переведена и на русскій языкъ \*1). За несомиваную верность мивнія Тишендореа говорять писанія не только Игивтія Богоносца, Варнавы, Поликарна Смирноваго, Папія Кодрата, Ічетина мученина и другихъ, жившихъ въ концв 1 и въ половинъ 2 въка, по и оретиковъ. Остановимся ли мы не Василидъ, жевшемъ между 65 и 135 годами, мы видимъ, что онъ знаетъ уже Евангелія отъ Луки и Ісанна. Это видно до очевидности изъ техъ евангельскихъ изреченій, которыя онъ приводить. Остановимся ли мы на сретиви Валентини, умершемъ около 160 г., мы убъщаемся въ томъ, что онъ читель вой четыре каномичеснія Евангелія. Онъ самую терминодогію для своей системы заимствоваль изъ Евангелія св. Іоанна Богослова. Что же насается до Маркіона, жившаго въ половинъ 2 же въка, то онъ не только зналъ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Въ «Правося. Обозрѣнія» за 1865 г., № 7 я 9.

ваши ваноническія Евангелія, но подобно графу Толотому старалов для своихъ прлед даже извращать ихъ текотъ и смыслъ. Св. Ириней Ліонскій поэтому имъль полное право свазать: "столь велика достовърность нашихъ Евангелій, что сами еретики воздвють имъ свидътельство и, исходя оть нихъ, важдый изънихъ старается подтвердить свое ученіе 4 92). Далве, сами язычники свидътельствують о раннемъ происхожденія нашихъ Евангелій. Достаточно указать на Цельса, этого злайшаго противника христіанской религіи, писавшаго противъ ней около 150 года. Овъ признаеть наши каноническія Евангелія произведеніями учениновъ Спасителя, имъющими безусловный авторитеть въ глазахъ членовъ христівновой церкви, а потому въ своей полемик противъ христіанской въры и ссылается только на эти Евангелія. "Все то, что мы излагаемъ, говорить онъ, мы извлекли изъ вашихъ же писаній <sup>с эз</sup>). Можно было бы привести еще нъсколько нныхъ доказательствъ въ подряд происхождения нашихъ ваноническихъ Еванголій въ 1 въкъ, но достаточно и приведенныхъ. Замъчательно, что и нъкоторые изъ врайнихъ раціоналистовъ для воихъ неудобно привнавать столь раннее происхождение нашихъ Евангелій, вынуждаются допустить его. Такъ Гольцманъ васательно синоптических евангелій замічаеть слідующее: "результаты нашихъ изысваній по вопросу о времени составленів синоптическихъ евангелій въ сущности изумительно сходится съ данными, вакія въ этомъ отношеніи представляеть церковное преданіе. Евангелія наши нацисаны между 60-70 годами перваго въва въ томъ порядка, въ какомъ помащаеть ихъ канонъ" 👫). Извъстный же ученый Кеймъ, тоже приверженецъ раціоналистической точки врвнія, должень быль привнать, что ж четвертое Евангеліе написано въ концу 1 въка.

Но воль скоро три наши напоническія Евангелія написаны въ началь второй половины перваго въка, то, значить, со времени крестной смерти и воскресенія Господа I. Христа протекло менъе триддати лъть до появленія священной письменности о Немъ. Развъ могло сколько-нибудь забыться втеченіе столь кративго

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Стран. 414 въ сочинении: Die Synoptischen Evangelien.



<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Сочиненія св. Иринея въ русскомъ переводі о. Преображенскаго, стр. 310.

<sup>98)</sup> Cm. BO 2 KHEFB, rg. 27 Bb Contra Cels. Operena.

времени то, что извъстно было касательно ученія и живни Спасителя? Забвеніе этого тэмъ невозможные, что въ устномъ непрерывномъ преданіи очевидцевъ и слушателей Інсуса Христа постоянно оживлялись и укръплялись воспоминанія о Его ръчахъ и о событіяхъ Его жизни. Но, говоритъ графъ Толстой, Евангелія писались лицами, вовсе невидавшими никогда Іисуса Христа. Понятно, зачемъ настаиваетъ на этомъ творецъ Новаго евангелія-евангелія пантепама и соціализма: онъ хочеть набросить тень на достоверность сообщаемаго въ нашихъ каноническихъ Евангеліяхъ. Допустимъ, что эти последнія действительно всв написаны людьми, никогда не видавшими и не слыхавшими Спасителя. Изъ этого однаво никавъ не следуетъ, будто бы написанное ими несоотвътствуетъ дъйствительности. Во-первыхъ, потребныя сведенія они могли получить лишь отъ твхъ, кто былъ очевидцемъ и слушателемъ Спасители. Во-вторыхъ, еслибы они допустили въ своихъ писаніяхъ что-либо неправильное и неточное, ихъ писанія не пріобреди бы столь рано авторитета въ мивніи представителей и членовъ церкви, большинство которыхъ или знало І. Христа и Его ученіе непосредственно, или имъло върныя свъдънія о немъ отъ очевидцевъ и слушателей Его. Между твиъ, графъ Толстой говорить ложь, утверждая, будто бы Евангелія написаны лицами, вовсе незнавшими I. Христа. Писателемъ перваго каноническаго Евангелія по всёмъ неоспоримымъ даннымъ былъ непосредотвенный, ученивъ І. Христа Матеей, носившій также чим Левія. Тоже должно сказать и о писатель четвертаго Евангелія: авторъ его--возлюбленный ученикъ Господа І. Христа апостолъ Іоаниъ. Остальныя два Евангелія писаны были лицами, примыкавшими къ непосредственнымъ ученикамъ І. Христа и следовательно передававшими слышанное отъ нихъ.

Все это, говоря за несомивнный авторитеть нашихъ каноничеснихъ Евангелій, въ тоже время ниспровергаетъ доводы графа Толстаго, которыми онъ старается оправдать совершонное имъ извращеніе нашихъ каноническихъ Евангелій. Неправильно утверждаетъ онъ для своего оправданія и то, будто бы появилось болве сотни различныхъ редакцій пов'яствованія о жизни и ученіи І. Христа прежде, чёмъ церковь выбрала изъ нихъ сперва три Евангелія, а потомъ и четвертое, и будто бы, изби-

ран лучшее, церковь не могла избъжать того, чтобы вывств съ хорошимъ не взять и нехорошаго. Мы уже видели, что наши каноническія Евангелія появились скоро посля смерти и воскресенія Спасителя, что они были написаны безусловно компетентными лицами и что они скоро пріобрели во всей церкви священный авторитеть. Откуда же взяль графъ Толстой, будто бы церковь употребляда вакія-то усилія въ выбора Евангелій в могла принять не безусловно безупречныя повъствованія? Тъ многочисленныя писанія, о которыхъ говорить Л. Толстой, суть аповрифическія писанія, явившінся уже посяв появленія по врайней мъръ первыхъ нашихъ Евангелій и въ подражаніе имъ. Въ настоящее время является безпорною та истина, что каноническія Евангелів служили всегда основою для апокрифовъ. Возьмемъ им мы Евангеліе евреевъ, Евангеліе египтянъ, Евангеліе апостола Петра, или другой какой-либо изъ древивншихъ апоприфовъ, мы увидимъ, что вов они суть не иное что, какъ компилнийн, болье или менье искусственно составленныя подавля онноптическихъ евангелій. Возьмемъ для примъра повъствованіе, извъстное подъ названіемъ Актовъ Пилата, подлинное названіе котораго было открыто Тишендорфомъ. Изучан внимательно это сочинение, находимъ въ немъ искусно намъченныя сближения между описаніемъ суда надъ І. Христомъ и нівкоторыми подробностями изъ повъствованія св. евангелиста Іоанна. Во всемъ же томъ, что васается распятія и воскресенія Господня, повъствованіе сближается съ текстомъ трехъ первыхъ евангелистовъ. Очевидно, что неизвъстный авторъ этого творенія имъль подъ руками вов наши четыре Евангелія и подражаль нив. Имвя это въ виду, мы должны сказать, что появление и существование подобныхъ апокрифовъ скорве всего свидетельствуетъ о томъ. что Енангелія наши суть подлинно апостольскія произведенія н что церковь изначала же дорожила ими, какъ священной письменностью. Еслибы этого не было, тогда не было бы у разныхъ лицъ и побужденій поддълываться подъ эти произведенія. Перковь, очевидно, изначала же строго и точно отличала наши четыре Евангелія отъ всвять поддвловь подъ некъ. Это ясно для всяваго уже изъ того одного, что писатели церкви самаго перваго періода ен цитирують только эти Евангелія и говорять только объ нихъ, какъ единотвенно авторитетныхъ. Если же

позже ивкоторые церковные писатели, какъ наприм. Климентъ александрійскій, приводиль многія міста изъ нівкоторыхь апоконфическихъ книгъ, какъ напр. изъ Цроповъди ап. Петра, то и это обстоятельство отнюдь не свидетельствуеть о томъ, будто бы церковь когда-либо не считала свищенными лишь четыре Евангелія и поставляла на одну доску съ ними разные апокрифы. Дело въ томъ, что Клименть александрійскій самъ укавываеть несоизмъримую разницу по важности и достовърности между а) предаліями, способными завлючать въ себъ среди большой кучи мусора нъсколько частицъ золота, и б) Божественными писаніями—Евангеліями 95). Снова ум'ястно спросить: при такомъ положенія діла не напрасно ли толковать о томъ, что церковь должна была выбирать Евангелія изъ сотии разныхъ писаній и могла прихватить съ корошимъ и дурное? Ничего подобнаго не было и не могло быть. Церковь, принявши отъ апоетоловъ Евангелія, всегда хранила ихъ и никогда не сифшивала съ аповрифическими писаніями. Если же она лишь въ 4 въдъ канонизовала ихъ, то сдвлала это, между прочимъ, для того, чтобы при все возраставшемъ числъ христіанъ, оградить мало СВВДУЩИХЪ ИЗЪ НИХЪ ОТЪ ВСЯКОЙ ВОЗМОЖНОСТИ ПРИНЯТЬ ЗА ПОдлинныя Евангелія разныя поддалки подъ нихъ, исходившія отъ еретиковъ.

Представляется, повидимому, болъе серьёзною ссылва графа Толстаго на то, что избранныя церковію Евангелія въ продолженіе въвовъ были исправляемы и дополняемы, что всъ Евангелія 4 въва, дошедшія въ рукописяхъ до насъ, были написаны почеркомъ непрерывнымъ, безъ пунктуацій, что они заключають въ себъ до 50,000 варіантовъ.

Что въ церкви текстъ евангельскій исправлялся, коль скоро переписчики портили его, это вполив естественно. Другихъ же какихъ-либо исправленій исторія евангельскаго текста незнастъ. О дополненіяхъ же евангельскаго текста какими-либо вставками, способными въ чемъ-либо измънять содержаніе евангельскаго повъствованія и придавать ему иной смыслъ, и рѣчи не должно бы быть. Между тъмъ, графъ Толстой въ сочиненіи своемъ: Въчемъ моя въра приводить примъръ одной вставки, очень пови-

<sup>36)</sup> См. Libr. VI и VII въ Stromata его.

димому возмущающей его. Вставку эту онъ указываеть въ одъдующих словахь: "Я говорю вамъ, что всякій, гиввающійся на брата своего напрасно, подлежить суду (Мато. 5, 22). Л. Толотому хочется во что бы то ни стало доказать, будто бы Інсусъ Христосъ воспрещаль всявій гибвъ, противъ кого бы онъ ни быль направлень. Слово: напрасно, стоящее въ евангельскомъ текств, весьма непріятно ему, и воть онъ, къ своей радости, отврыль, при помощи Гризбаха и Тишендорфа, что это слово встръчается не во всъхъ спискахъ Евангелій. Совершивши это открытіе, Л. Н. Толстой не безъ павоса говорить следующее: "то слово, которое нарушало весь смыслъ ученія Христа, есть прибавка, сдъланная еще въ 5 въкъ и не вошедшая въ лучшія еписки Евангелія. Нашелся, значить, человікь, который вставиль это слово, и нашлись люди, одобрившіе эту вставку, котя Христосъ не снаваль и не могь сназать этого ужаснаю слова че). Еслибы графъ Толстой поосновательные изучиль дыло и не гонялся только ва торжествомъ своихъ предваятыхъ идей, то онъ не сказаль бы того, что сказаль. Еще Августинь замвчаль, что слова: екф (безразсудно, напрасно) не встрачается въ бывшихъ у него подъ руками греческихъ манускриптахъ •7). Но отвуда же извъстно графу Толстому, что слово: напрасно вставдено въ евангельскій тексть въ 5 въкв? Извъстно совсьмъ другое, а именно то, что слово это встричается въ питаціяхъ церковныхъ писателей 2 въка и въ большей части древнихъ цереводовъ. Значитъ можно думать и такъ, что слово: напрасно сперва стояло въ евангельскомъ текств, а затемъ опущено въ нъкоторыхъ спискахъ. Почему опущено разсматриваемое слово, это до извъстной степени можно видеть изъ объясненій Августина же. Замвчая, что было бы правильные опустить слово: èікії, Августинъ говорить, что гиввъ відь и безъ того не воспрещается же абсолютно я бевъ всякой оговорки, что гиввъ приписывается даже І. Христу (Марк. 3, 5), что гиввъ самъ по себъ не есть ненависть и прочее. Утверждать, будто бы Інсусь Кристосъ не могъ сказать и не сказаль слова: напрасно, какъ это дълаетъ графъ Толстой, значитъ братъ на себя черезчуръ



<sup>&</sup>lt;sup>э6</sup>) Стр. 86 въ внигь: Worin besteht mein Glaube!

эт) Retract. 1, 19 и др.

много. Утверждать это было бы дозволительно лишь въ томъ случав, еслибы двиствительно всякій гиввъ, во всехъ случаяхъ и во всъхъ формахъ его проявленія былъ противонравственнымъ явленіемъ. Но доказать это графу Толстому не удалось и не можеть удасться, какъ бы онъ ни изворачивался. Всв его соонамы разбиваются уже о тоть неоспоримый факть, что самъ І. Христосъ гиввался, на кого и когда должно было (Марк. 3, 1-5). Коль скоро гиввался самъ І. Христосъ, у Котораго не было розни между Его ученіемъ и Его поведеніемъ, то значить, Онъ дъйствительно могь воспрещать и воспрещаеть лишь неправедный гиввъ. Совсвиъ другой вопросъ: всякій ли человвиъ способенъ не преступать границы праведнаго гизва \*8). Такимъ образомъ, графу Толстому вовсе не удалось доказать, будто бы впродолжение въковъ дъладись вставки въ наши каноническия Евангелія. Скажу даже, что еслибы и довелось ему доказать, что слово: напрасно или вакое-нибудь другое слово несомивино вставлено впоследствім въ евангельскій тексть, изъ этого вовсе не следовало бы, будто бы онъ въ праве быль возлагать наши Евангелія на своего рода Прокустово ложе и извращать ихъ тексть и смысль. Дело въ томъ, что церковь не допустила бы и не допускаеть въ своихъ Евангеліяхъ существованія такой вставки, которая сколько-нибудь противорфчить догматическонравственному смыслу и исторической правде Евангелій.

По вопросу о многочисленныхъ варіантахъ, встръчающихся въ древивищихъ евангельскихъ манускриптахъ, графу Толстому уже сдъланы были весьма основательныя указанія <sup>99</sup>), и потому намъ остается воспроизвести сущность ихъ для нашихъ читателей.

Въ древивишихъ рукописяхъ новозаватной священной письменности вообще и въ частности въ Евангеліяхъ дъйствительно находится очень значительное кодичество варіантовъ или разночтеній. Многіе изъ нихъ вошли въ новозаватныя рукописи очень рано, такъ что на нихъ жаловался еще Оригенъ въ первой по-

эт) Стран. 10—15 въ выпечномянутой брошерів о. Елеонскаго.



<sup>\*\*)</sup> Еслибы запрещать всякій гивы на томы основаніи, что люди способны переходить за границы праведнаго гивва, тогда слівдозало бы запрещать нив даже йсть в пить, таки каки люди способны и здійсь нарушать норму.

мовинъ 3 въва Онъ же указалъ и причины присутствія этихъ варіантовъ. Причины эти — небрежность переписчиковъ и дервость нъкоторыхъ непрошенныхъ исправителей текста. Но, конечно, были еще иныя причины, изъ коихъ достаточно указать на большую трудность снимать совершению точныя копім съ старинныхъ оригиналовъ. Это многіе знають по собственному опыту и теперь.

Варіанты или разночтенія крятика раздыляєть на ненамьренные и намеренные. Къ первымъ относятся варіанты, которые невольно допускаются при перепискъ и особенно при письмъ подъ дектовку. Это-собственно ошибин или глаза, вогда замъняются одна другою литеры, сходныя по начертанію, или ошибки блука при письмів подъ диктовку, когда сміншиваются и ставятся одно вивсто другаго слова соввучныя, или ошибки памяти, причемъ синонимическія употребляются одно взамінь другаго, или одно и тоже слово записывается дважды, или же изменяются напр. времена и навлоненія глаголовъ. Такихъ ненамівренныхъ разночтеній очень много, и ніжоторыя изъ нихъ представляются ечень значительными. Такъ напримъръ, въ одномъ изъ евангельекихъ манускриптовъ недостаетъ последней ноловины 19 стиха въ 5 главъ Евангелія отъ Матеея. Этотъ значительный по объему пропускъ есть несомивино результать ошибки глаза, такъ накъ пропущенная половина стиха оканчивается тами же словами, какими заканчивается и первая. Слова эти: "въ царствія небесномъ . Что касается варіантовъ или разночтеній, допущенныхъ съ намереніемъ, то ихъ также очень много встречается въ древнихъ рукописяхъ Евангелій и прочихъ новозавътныхъ писаній. Въ числь этихъ разночтеній на первомъ плань стоять ороографическія, грамматическія и другія незначительныя Филологическія изміненія первоначальнаго текста. Такъ напримітръ, вмітето первоначальной формы Кафаруасосі́µ (Мато. 15, 39), поставлено въ рукописахъ Комерусской и проч. Вольшая часть подобныхъ варіантовъ вознивла съ целію устранать няв текста необычныя и устаръвшія слова и выраженія и придать ему колорить современной переписчикамъ греческой ръчи. Далъе, къ чнолу намеренно возникшихъ разночтеній относится такія, которыя имъють истолновательное или пояснительное значение. Такъ, у еванг. Марка 12, по первоначальному тексту читается:

"позводительно ли давать винсонъ Кесарю или нътъ "? Но въ нъкоторыхъ рукописяхъ, вивсто кфото (названіе греческой монеты), поставлено єпікєфάλαιον, что означаетъ поголовную или подушную подать. Встръчаются, ватьмъ, разночтенія, допущенныя для устраненія поводовъ къ неправильнымъ въ догматическомъ смыслъ представленіямъ. Такъ, у ев. Луки 2, 33 вибото б потфр обтоб въ нъкоторыхъ рукописяхъ поставлено Ішотфр.

Итакъ, справедливо, что древнъйшія, дошедшія до насъ, рукописи священной письменности заключають въ собъ значительное число варіантовъ, происшедшихъ вследствіе унаванныхъ причинъ. Но основательно-ли въ виду этихъ разночтеній утверждать, будто бы новозавътный тексть не заслуживаеть довърія и будто бы даже необходимо делать съ нимъ то, на что отважился самоувъренный графъ Толстой? Отнюдь нътъ. Дъло въ томъ, что хотя и мяого варіантовъ въ новозавітномъ текств и въ частности въ евангельскомъ, но почти всв они насаются болве или менве незначительныхъ частностей и нисколько непамвияють основнаго догматическо-нравственнаго и историческаго содержанія Новаго Завъта. Это положеніе не тенденціозно и не голословно. Оно опирается, между прочимъ, на свидътельствъ современныхъ намъ англійскихъ критиковъ Весткотта и Горта. Эти ученые-люди безпристрастные и серьёзные, болье всего дорожащіе истиною. Но они-то и говорять, что многочисленные варіанты въ новозавітномъ библейскомъ тексті незначительны по существу своему. Свой выводъ изъ произведенныхъ ими научныхъ изследованій они подтверждають безспорными числовыми данными. Если изъ общаго количества варіантовъ, говорять они, выделить тв, которые никогда не находили и нивогда не найдуть доступа въ печатныя изданія, то отношеніе словъ текста, подлежащихъ критикъ, къ словамъ, ей не подлежащимъ, выразится отношеніемъ 1 въ 8, такъ что семь восьмыхъ новозавътнаго текста представинются върными. Если, затвиъ, изъ этой одной восьмой, подлежащей критикв, исключить всв тв, очевидно, неправильные варіанты, которые вошли въ печатныя изданія всладствіе неумалаго отношенія ка далу прежнихъ издателей, то одна восьмая сократится до 1/40. Если, наконецъ, изъ этого остатка устранить варіанты, касающіяся ореографін, пропусковъ, или прибавленій члена къ собственнымъ

именамъ, то одна шестидесятая именустится до одной тысячной доли  $\binom{1}{1000}$ . Что же касается варіантовъ чисто догматическаго характера, то ихъ число врайне ограниченно. Уклоненія этн притомъ легко устраняются, такъ какъ сомнительные варіанты объясняются и восполняются многочисленными парадлельными мъстами, совершенно ясными и неподлежащими ни малъйшему сомивнію. Къ числу такихъ соминтельныхъ варіантовъ относятся напр. въ начальныхъ словахъ еванг. Марка: "начало Евангелія Інсуса Христа, Сына Божія" последнія два слова. Въ однихъ манусириптахъ эти слова есть, а въ другихъ ихъ ивтъ. Но взамънъ этого наименование Інсуса Христа Сыномь Божимо встръчается въ другихъ мъстахъ четвероевангелія и во всъкъ извъсгныхъ намъ евангельскихъ манускриптахъ. Такимъ образовъ существенное содержание евангельского текста остается незатронутымъ разночтеніями, и потому мы въ правъ смотреть на существующій теперь свангельскій тексть, какь на первоначальный и нисколько неповрежденный въ существенномъ и главномъ отношеніи.

Правда, древивний новозавитныя рукописи, лежащія въ основаніи печатныхъ изданій Новаго Завіта, не восходять раньше четвертаго въка. Поэтому можно, повидимому, предположить что въ предшествовавшее время первоначальный текстъ новозавътныхъ писаній быль повреждень и въ такомъ видъ сохранился въ дошедшихъ до насъ сравнительно поздиващихъ рукописяхъ. А если такъ, то въ последнимъ, въ силу этого предположенія, нельзя относиться съ полнымъ доверіемъ. Но это-то предположение и недопустимо. Хотя манускрипты евангельскаго текста, дошедшіе до насъ, принадлежать лишь 4 въку, однакожь этоть самый тексть въ болье или менье значительныхъ отдълакъ своихъ сохранияся до насъ отъ временъ более раннихъ въ твореніяхъ Тертулліана, Иринея, Кипріана и другихъ, а особенно въ истодковательныхъ сочиненияхъ на Новый Завътъ, кавовы, между прочимъ, сочиненія Оригена. Въ комментаріяхъ этого ученъйшаго богослова протолкованы, между прочимъ, Евангелія. Значительные отдалы этихъ толкованій дошли до дасъ. Въ нихъ, такимъ образомъ, лежатъ предъ нами образцы текста, которымъ пользовались даже во второмъ въкъ. Но каковъ же этоть тексть? Если сличимь его съ текстомъ рукописей 4 въка и печатнымъ, то окажется, что въ главномъ и общемъ всв эти тексты, какъ древнайшіе, такъ и поздивишіе, совпадають. Изъ этого сладуеть опять таки то, что евангельскій тексть, которымъ мы владвемъ, есть первоначальный и неповрежденный.

А если такъ, то Л. Толстому оставалось лишь пользоваться этимъ текстомъ, а не подвергать его насильственной ломкъ и произвольному истолкованію вкривь и вкось 100). Но, —говоритъ онъ въ защиту свою, — въ Евангеліяхъ весьма много стиховъ, содержащихъ разсказы о чудесныхъ событіяхъ и ссылки на пророчества, а такіе стихи есть лишніе стихи, такъ какъ они не относятся въ существу ученія Іисуса Христа и не могутъ служить ни къ подтвержденію, ни къ уясненію этого ученія.

Л. Толстой съ непостижниой ненавистью относится въ сверхъестественному элементу въ нашихъ Евангеліяхъ: чудеса представляются ему решительно-невозможными и совершенно-противными разуму. Уже было замачено нами, что такой взглядь на чудо не мирится ни съ истиннымъ понятіемъ о Богъ, ни съ трезвымъ выглядомъ на міръ и дійствующіе въ немъ силы и законы. Теперь заметимъ, что взглядь Толстаго противонанчем, хотя бы онъ самъ и другіе считали этоть ваглядь единственно научнымъ. Коль скоро достовърность евангельскихъ свидътельствъ, какъ мы видели, неоспорима, а между темъ Евангелія ясно для всякаго повъствують о чудесныхъ событіяхъ, то съ строго научной точки зръмія странно оспоривать не только возможность, но и самую дъйствительность этихъ событій. Положительная наука изучаеть то, что есть или было, и вовсе не призвана разсуждать на основаніи апріорных данных о томъ, что невозможно и не должно быть. Съ точки эрвнія положительной науки опыть есть единственный источникъ и критерій

<sup>150)</sup> Въ рукописномъ изложении Предисловия къ новому евангелю графъ Толстой ссинается еще на то, что переводъ Евангелія съ оригинальнато греческаго текста сділанъ неправильно. Что нашъ переводъ евангельскаго текста не вездів точенъ, это можно андіть и изъ сочинения т. префессора А. А. Некрасова: Чтеніе греческаго текста пе вездів точенъ, это можно андіть и изъ сочинения т. префессора А. А. Некрасова: Чтеніе греческаго текста перевода не извращають догматическо-правственнаго смисла евангельскаго текста, такъ и то, что графъ Толстой — плохой знатокъ греческаго запка и что не ему брать на себя столь непосильный для него трудъ надлежащаго исправления существующаго у насъ перевода оригинальнаго текста Евангелій... Впроченъ, настоящей задачею графа Толстаго било всячески искажать этотъ тексть въ угоду своимъ воззрівніямъ, а не исправлять.

внанія. Но, конечно, подъ опытнымъ даннымъ нельзя разумьть только того, въ чемъ каждый непосредственно можеть удостовъриться. Значеніе опытнаго даннаго долженъ имъть и имъсть всякій факть, когда бы и гдв бы онъ ни случился, если только онъ засвидетельствовань компетентными людьми, имевшими полную возможность наблюдать его и вообще какъ-либо убъдиться въ его несомивнной реальности. Пусть какой-либо фактъ разъ когда-либо совершился и затемъ никогда после не повторялся, фактъ остается фактомъ, съ которымъ положительная наука обявана считаться. Въ опытныхъ наукахъ, согласно съ ихъ сущностью и задачею, факть должень имёть преимущество предъ есякой теоріей и вообще предъ есякими теоретическими вышладвами. "Фанть, хорошо засвидетельствованный, говорить Навиль, имветь преимущество предъ встами законами, известными въ наукъ и 101). Это и понятно: научныя истины суть индуктивныя истины, т.-е. добытыя путемъ ограниченнаго опыта, а потому онъ и не могутъ имъть характера всеобщности и абсолютности. .Все, что мы внаемъ изъ конечнаго опыта, говорить Джевонсь. можеть ввести насъ, какъ показываеть теорія вероятностей, въ заблужденіе, и только безконечный опыть могь бы ручаться ва достовърность всякой индуктивной истины<sup>и 108</sup>). Согласно съ Джевонсомъ говорить знаменитый химикъ Круксъ следующее: "исключая области чистой математики, мы не можемъ съ положительно научной точки эрвнія сказать, что то или другое явленіе невозможно, пока не узнаемъ всего во вседенной в 103). Отоюда то истинные люди науки, которымъ естествовнание обязано самыми блестящими своими успъхами, не ръшились отвергать дъйствительности евангельскихъ чудесъ, исходя изъ данныхъ положительной науки. Мало того: накоторые изъ нихъ, какъ момр. знаменитый Юлій Майеръ, въ своихъ естественно-научныхъ чтеніяхъ энергически боролся съ отрицающими зачатіе приснодъвы Маріи единороднаго Сына Божія и другія чудесныя событіж евангельской исторіи.



<sup>101)</sup> Стран. 57 въ сочиненін: Логика гипотезы.

<sup>103)</sup> Стран. 199 въ сочивении: Основы науки.

<sup>101)</sup> См. 7 кв. за 1870 г. журнала: The Quarterly Journal of Science.

Изъ всего этого видно, что Л. Толстой совершенно произвольно объявляеть евангольскія чудесь противными разуму и невозможными 106). Еслибы онъ неоспоримо донаваль, что эти чудеса не достаточно засвидетельствованы исторически и что они суть не иное, что ванъ измышление чье-либо, тогда былобы другое дело. Между темъ, онъ этого даже не попытался сделать конечно потому, что ясно сознаеть неосуществимость подобнаго труда. Не смотря однаво на это, онъ отброснав и недопустывъ въ свое новое евантеліе разскавовъ даже о танихъ чудесныхъ событіяхъ, бевъ которыхъ духъ и харавтеръ всего евангельскаго повъствованія извращается. Вёдь графъ Толетой пожеть увърить только полныхъ невъждъ въ томъ, будтобы чудеса не относятся въ существу ученія Інсуса Христа и не служать ни подтвержденіскъ, ни уясненісмъ этого ученія. Кто читаль Евангелія и вдумывален безъ предвентой мысли въ смысль ихъ повъствованія, тоть внасть, что потому Господь Імсусь Христось неодновратно и ссылалоя на совершаемыя Имъ чудеса (Мате. 10, 2-5), что они относится къ существу Его ученія, уясняють это ученіе и подтверждають. Центральный пункть ученія Інсуса Христа заплючается въ томъ, что Онъ есть чудесное явленіе, а вменио: единородный Сынъ Вожій, вочеловачившійся ради спасенія людей (Мато. 16, 13-19 и др.). Не очевидно-ли для всякаго, что совершавшіяся съ Спасителенъ и Имъ Самимъ чудеса подтверждають и уясняють ту истину, что Онъ двиствительно Богочеловъкъ и Спаситель человъчества? Съ другой стороны не самъ ли графъ Толстой говоритъ, что учение Інсуса Христа есть самое чнотое и самое совершенное метафизическое и этическое ученіе, что никозда мысль человіческая не поднималась выше этого ученія и что никогда никакая высокая двятельность ума человвческаго не обнаруживалась ент его? Если все это онъ говоритъ искренно и если мы въ правъ принимать слова его не за какуюлибо нарочито раздутую фразу, то спазанное имъ касательно достоинствъ ученія Інсуса Христа необходимо предполагаєть, что

<sup>104)</sup> Что касается до чудесь, съ конми мы встрёчаемся въ исторіи жапр. явывескихъ религій, то вопервыхъ они исторически не засвидётельствованы, а вовторыхъ, почти всё они лишены подобающаю истипнымъ чудесамъ религіознонравственнаго характера...



самое это учение есть явление вполит чудесное, то-есть отнюдь не изъяснямое изъ одиткъ чисто-человъческихъ способностей и средствъ. Оченидно, виновникомъ столь необычайнаго, съ сумности чисто-чудеснаго, учения могъ быть только Богочеловъкъ. Не странно-ли послъ этого, что графъ Толетой не усматриваетъ связи между учениемъ и чудесами Спасителя? Связь эта, если такъ можно выразиться, есть связь чудесности учения и дълъ 105).

Далъе, Л. Н. Толотой прибъгаеть из очень ловкому и едвали чистоплотному маневру, чтобы оправдывать свое насилование и искаженіе нашихъ каноническихъ Евангелій и расположить въ свою пользу простодушныхъ читателей. Изволите видеть: онъ не смотрить на эти Евангелія ни какь на кинги святыя, упавшія прямо съ неба (а втоже думаетъ, что они упали прямо съ неба?!), ни какъ на историческое памятники религозной литературы и потому-де онъ предостерегаеть своихъ читателей какъ противъ точки врвнія богословокой, такъ и противъ точки врвнія и историчесной, родотвенных в между собой. Ему Д. Тодстому, Евангелія дороги-де постольку, поскольку его разумъ открыль въ нихъ указаніе симсла живин. Очевидно, этими житрыми словами онъ кочеть доказать, будтобы онь имъль полное право такъ передълать въ своемъ изложения наши Евангелія, чтобы они служили распрытіемъ только того смысла жизни, какой онъ навязаль имъ насильственно.

Но напрасно Л. Толстой пытается защитить незащитимое и доказать недоказуемое. Допустимъ даже, будтобы онъ именно въ Евангеліяхъ отыскаль тоть взглядь на жизнь, котораго онъ держится. Изъ этого вытекало бы для него только то слъдствіе, что онъ въ состояніи осмысдить свою жизнь и направить ее къ достиженію такой-то цёли. Но какъ же вяжется съ открытіємъ въ Евангеліяхъ указанія на смыслъ жизни переділка и искаженіе этихъ Евангелій? Это непостижимо. Переділка и якобы исправленіе евангельскаго текста, на которыя отважился графъ Толстой, скорбе всего свидітельствують о томъ, что онъ стремился усвоить Евангеліямъ собственныя свои воззрвнія на смыслъ жизни.



<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>) Связь эта столь органическая, что графъ Толотой, отвергим чудесныя дала 1. Христа, отверть и Его учение подмыниемы его ссоим вантенстически—соціалистическим учениемь.

На самомъ двив оно такъ и есть. Онъ отважился на поддвику и на искаженіе Евангелій только для того, чтобы пользуясь авторитетомъ ихъ, распространить успъщиве въ довърчивой пубдик овои пантенстически-соціалистическія илеи. Такъ какъ весь характеръ Евангелій и заключенное въ нихъ міровозэрвніе безусловно противоположны этимъ идеямъ, то Толстому и нужно было для достиженія своей цвли передвлать и исказить содержаніе Евангелій. Но, говорить графъ Толстой, каноническія Евангелія со стороны своего содержанія подвергались впродолженіе 1800 лёть поддёлкамъ съ целю уничтожеть смыслъ завлюченнаго въ нихъ ученія, и потому онъ вынуждался возстановить первоначальное и подлинное ученіе Іисуса Христа. Уже было говорено о томъ, что евангельскій тексть въ существенномъ и главномъ безупреченъ, а потому теперь спросимъ графа Толстаго о томъ, отвуда же и какъ узналъ бы все это онъ, если отбрасывать историческую точку зрвнія? Ведь только при самомь совершенномь знанія всей до мельчайших подробностей исторической судьбы ученія Інсуса Христа и евангельскаго текста можно говорить, что первоначальное и подлинное учение Інсуса Христа было таково-то и что оно въ евангельскомъ своемъ изложении подверглось тогда-то такимъ-то измънениямъ и подавленив. Если же руководиться только "свётомъ своего равума", игнорируя историческую сторону дела, какъ объ этомъ ваявляеть Толстой, тогда нельзя знать не только того, каковымъ первоначально было ученіе Інсуса Христа, но и того, жилъ-ли онъ и училъ-ли чему-нибудь на самомъ дълъ. Значитъ, если графъ Толстой утверждаетъ, будтобы ему извъстно первоначальное и подлинное ученіе Спасителя и поздивищее искаженіе его 106), то онъ самъ становится на чисто-историческую точку врвнія и самъ же подвергаеть свое возарвніе чисто-историческому судилищу. Но оно-то и осуждаеть его. Желая же ускользнуть отъ васлуженнаго осужденія, онъ старается внушить, что для него-де не имветь значенія историческая точка зрвнія, котя самъ онв даже во имя исторических измышленій считаеть себя въ правв не только поднимать кощунственную руку на Евангелія, во и

<sup>106)</sup> Повторяемъ, что совсемъ иное говоритъ исторія и наука объ евангельскомъ текств, а сладовательно и о судьбахъ ученія І. Христа.



осыпать наглыми обвиненіями дюдей неповинныхъ. Удиантельный человъкъ!...

Обвиненія же эти дъйствительно нальы до врайности. Другого болье точнаго названія нельзя указать для нихъ, если мы желаемъ называть вещи ихъ собственнымъ именемъ. Чтобы оправдать и свое произвольное истолкованіе евангельскаго текста и выдать свое лжеученіе за ученіе Христово, грасъ Толстой забываеть всякую міру въ своихъ обвиненіяхъ и хлестко-влобныхъ выраженіяхъ. Ими онъ усиливается окончительно отуманить головы читателей извітенняго сорта и расположить ихъ къ отпаденію отъ церкви.

Такъ графъ Тодстой обвиняетъ церковь въ томъ, будтобы она произвольно, реди неодобрительных целей, усвояеть высшій авторитетъ и внигамъ Ветхаго Завъта и истолковываетъ учене Інсуса Христа согласно со всеми откровеніями, предшествовавшими Его пришествію и следовавшими за нимъ. Легно отразить такое обвиненіе. Что церковь, поступая указываемымъ у Толстаго образомъ, осуждаеть и разрушаеть дурные замыслы и дъло его по отношению въ Евангеліямъ и евангельокому ученію, вотъ что соботвенно досадно ему. Въдь графъ Толотой страстно желалъ бы, чтобы церковь иначе смотрела на отношение откровенія Христова къ предшествующимъ и посятдующимъ откровеніямъ Божіниъ и иначе истолковывала ученіе Спасителя. Но для приврытія своихъ заднихъ мыслей и для выдачи себя правымъ предъ довърчивымъ и мало знающимъ читателемъ графъ Толстой обрушивается обвиненіями противъ церкви, поступающей совершенно согласно съ требованіями и указаніями самого Спасители. Что Л. Толотой лицедействуеть, онгляринчаеть и хитрить, это неподлежить сомивнію. Въ самомъ двив, есля этоть писатель читель Евангелія, то онь самь же должень быль видеть и видель, что именно Інсусъ Христосъ заповъдаль своимъ истиннымъ последователямъ тотъ ваглядъ на откровенія ветховаветныя и новозавътныя, за какой осуждается у графа Толстаго церковь. Такъ, что касается Ветхаго Завъта, то Інсусъ Христосъ не только ссыладся на него для улсненія и подтвержденія то тэхъ, то другихъ сторонъ Своего ученія (Іоан. 5, 39; Луви 24, 27: Мате. 22, 31 и др.), но и объявлять его боговдохновеннымъ (Лун. 44; Мато. 15, 4; Марк. 7, 13 и др.), то-есть таковымъ же

вавъ и Его собственныя слова и ученіе. Что касается до апостольскихъ писаній историческихъ, пророческихъ и учительныхъ, то церковь, почитая ихъ богодохновенными и имъющими безусловный авторитеть, поступаеть тоже согласно ученію Інсуса Христа. Большая часть новозавътныхъ писателей суть непосредственные ученики Его, которыхъ онъ удостоидъ быть органами Духа Божія (Іоан. 14, 16-26; Лук. 21, 15). Остальные трое новозавътныхъ писателей: Маркъ, Лука и Павелъ, съ одной стороны, тоже были носителями особыхъ даровъ Духа Божія, а съ другой, написанное ими есть не иное что, какъ ученіе самого Інсуса Христа, признанное таковымъ и остальными апостолами 107). Замъчательно, что апостолы сами поставляли на видъ, коль скоро кто-нибудь изъ нихъ въ томъ или въ другомъ случав высказываль собственное, личное сужденіе, а не заповвданное Господомъ (1 Корине. 7, 25-26). Оказывается такимъ образомъ, что церковь поступала и поступаеть въ совершенномъ согласіи съ ученіемъ и примъромъ Господа Іисуса Христа. Да и на накомъ разумномъ основаніи она стала бы игнорировать всв откровенія, исключая откровенія Інсуса Христа? Л. Толстой говорить, что церковь почитаетъ Інсуса Христа Богомъ, а потому и должна предпочитать Его откровеніе всякому другому отпровенію. Графъ однако забываеть, что церковь виновникомъ откровеній, предшествовавшихъ откровенію Інсуса Христа и слъдовавшихъ за нимъ, признаетъ Бога же, а не инаго кого-нибудь. Духъ, Святый, по върованію церкви, которое, какъ мы видъли. вполнъ сообразно съ требованіями разума, есть по своей природе и по своему достоинству такая же Божественная личность. вакъ и Сынъ Божій-Інсусъ Христосъ. Съ другой стороны, ни Духъ Святый, ни Сынъ Божій не могли сообщить и не сообщають людямъ ничего такого, что заключало бы въ себъ какое-либо несогласіе и противорвчіе. Напротивъ, здравый разумъ требуетъ признать несомивнною истиною, что возвыщаемое Дукомъ Божіимъ въ то же время возвъщается и Сыномъ Божіимъ и наобороть. И такъ, не церковь, а графъ Толстой разсуждаеть и по-

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>) Доказательства этого см. во 2 пос. Петр. 3, 15—16 и въ церковной исторіи Евсевія главу 15-ю вгорой книги, главу 24-ю третьей книги и главу 8-ю пятой вниги.



отупаетъ безивисленно и кощунственно, противополагая одно откровение Божие другому.

Но, продолжаеть Л. Толстой, развів на самомъ ділів ученіе Інсуса Христа, съ одной стороны, а съ другой, ученіе напримъръ Моисея и Павла не представляють собою развой и непримиримой противоположности? Конечно не представляють, отвътимъ мы, какъ это ни покажется на первый взглядъ страннымъ. Прежде чемъ мы, сколько здесь можно, раскроемъ эту мысль, должны обратить внимание читателей на следующее. Даже многіе изъ раціоналистовъ высказывали, что если Божественное откровеніе хочеть принести людямь действительную пользу, то оно должно непремънно сообразоваться со степенью развитія и потребностей человъка, сообщан то или иное по мъръ нужды и воспріимчивости людей 108). Что и на самомъ двив Богъ въ своихъ откровеніяхъ людямъ и вообще въ своемъ руководительствъ яхъ духовною живнью сообразовывался съ нуждами и воспріничивостью людей, это ясно для всякаго, кто внимательно и основательно изучаль библейскую исторію и вообще исторію человъчества. Несмотря однако на это, Божественное откровеніе, поскольку имвется въ виду догматическо-правственная сторона дела, остается по существу своему одинаковымъ на вспаг ступеняхъ откровенія, какія оно ни проходить сообразно съ нуждами и воспрівмчивостью людей 100). Разница между ветхозав'ятнымъ и нововавётнымъ догматическимъ ученіемъ состоить единственно въ томъ, что первое изъ нихъ сосредоточивается на вдев грядущаго Искупители, а новозаветное - на идее совершившагося искупленія и усвоенія его людямъ. Новозавітное ученіе о Богв, о троичности лицъ въ Богв, о твореніи міра, одухахъ добрыхъ и злыхъ, о человъкъ, его паденіи и возстановленіи, о тайнъ иснупленія чрезъ Единороднаго Сына Вожія и усвоенія этого искупленія людямъ, о церкви, о таинствахъ, объ антихристь, о воскресеніи и загробной жизни человіна составляеть лишь

<sup>\*\*\*\*)</sup> Подробное раскрытіе и доказательство этих мыслей см. въ нашей стать:
ложныя воззрінія по вопросу объ усовершаемости христіанства (4 и 5 ки.) «Православнаго Обозрінія» за 1878 годъ.



<sup>10°)</sup> Стран. 10 и др. въ сочинения круга: Briete über die Perfectibilität der geoffenbarten Religion.

наиболье ясное опредъленное и разностороннее раскрытие того. что или прямо содержится въ ветхозавътномъ ученій, или завито въ твхъ или другихъ прообразованіяхъ и обътованіяхъ. Что касается ученія о нравственности, то и въ этомъ отношеніи мы находимъ согласіе между Ветхимъ и Новымъ Завътомъ. Госполь Імсусъ Христосъ всю совокупность нравственныхъ требованій соединиль въ заповъди о любви въ Богу и ближнимъ (Мато. 22, 37-39). Но развъ въ Пятокнижіи Монсея не эта же заповъдь поставляется въ основу всёхъ моральныхъ требованій? Во Bmoрозаконии напримъръ весьма часто повторяется заповъдь о любви къ Богу (11, 1 и др.). Въ книгъ Левитъ прямо сказано: люби ближняю, како самою себя (19, 18). Такъ какъ заповъдь о любви къ Богу и ближнему лежала въ основъ всъхъ нравственныхъ предписаній Веткаго Завъта, Господь Інсусъ Хриотосъ и сказаль, что на этой заповъди утверждается весь законь и пророки (Мате. 22, 40). И такъ, где же та противоположность между Ветхимъ Завътомъ и ученіемъ Іисуса Христа, о какой говорить графъ Толстой? Въ существенномъ и основномъ, вмёсто противоположности, мы находимъ единство. Если же онъ укажетъ на гражданскія обрядовыя и другія постановленія и требованія Ветхаго Завъта, то въдь они имъли временное значение 110), а потому ихъ не зачёмъ и сопоставлять съ ученіемъ Спасителя. Пожалуй еще болье странною представляется мысль Толстаго о какой-то противоположности между ученіемъ Спасителя и ученіемъ ап. Павла. Указывая вообще противоположность между темъ и другимъ ученіемъ, графъ Толстой напираетъ лишь на то, будтобы ап. Павелъ, вопреви Інсусу Христу, заповъдалъ почитаніе государственной власти и повиновение ей. Что и въ этомъ отношеніи нъть противорьчія между Інсусомъ Христомъ и ап. Навломъ, это уже указывалось нами 111), между тамъ графъ Толстой повволяеть себв самын дикія выходки противъ личности ап. Павла изъ-за этой заповъди. Впрочемъ въ немъ, какъ въ врайнемъ соціалисть своего рода, понятно предубъяденіе про-

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>) Нападающимъ на В. Завътъ рекомендуемъ прочитать въ 9 кн. «Правосл. Обозрънія» за 1889 годъ прекрасную проповъдь высокопреосвящ. Никанора: «Възащиту Библіи».

<sup>&</sup>lt;sup>411</sup>) См. стран. 183 н 184 въ этой книги нашей.

тивъ ап. Павла за то, что этоть апостоль столь ясно и категорично говориль о почитании властей и повиновении имъ. Та не нависть въ ап. Павлу, какая слышится въ ръчи графа Толстаго, отличала и повойнаго Герцена въ эпоху его наиболье сильнаго увлечения крайнимъ соціализмомъ. Герценъ, подобно Л. Толстому, находить, что ап. Павелъ допустилъ вловредное новшество 112). Очевидно, что графъ Толстой и на этотъ разъ лишь повторяетъ мысль другихъ.

Итакъ, вопреки мивнію графа Толстаго, церковь поступасть совершенно разумно и въ полномъ согласіи съ ученіемъ и примъромъ І. Христа, почитая священными Ветхій и Новый Завъты и истолковывая одинъ изъ нихъ про помощи другаго.

Представляется столь же поспашнымъ и неосновательнымъ обвинение цервви со стороны Л. Н. Толстаго въ томъ, что она усвояетъ авторитетное и священное значение творениямъ св. Отцовъ и соборнымъ въроопредълениямъ, изъясняющимъ и опредъляющимъ подлинный смыслъ Христова учения. Дълая это, церковъ, вопреви голословнымъ увърениямъ втого самоувъреннаго писателя, не только не посягала и не посягаетъ на цълость и чистоту учения Господа нашего І. Христа, но свидътельствовала и свидътельствуетъ свое благоговъйное отношение къ этому учению.

Тавъ, что васается отеческихъ твореній, то въ нихъ усвояется авторитетное и священное значеніе не каждому отдъльному творенію и не личному возэрѣнію какого-либо отца и писателя церкви, но единственно тому только, въ чемъ безусловно согласны всё они и что вполнѣ гармонируеть съ преданіемъ, идущимъ непосредственно отъ І. Христа и Его апостоловъ. Не ясно ли, что усвояя авторитетное и священное значеніе твореніямъ отеческимъ, поскольку они единодушно утверждаютъ что-либо въ доматическо-правственномъ отношеніи и такимъ образомъ являются вёрнымъ выраженіемъ преданнаго Христомъ ученія, церковь въ сущности усвояеть авторитетное и священное значеніе не иному чему, а этому самому ученію? Въ этомъ нельзя и сомнѣваться. Сами же по себѣ отеческія творенія, какъ таковыя, никогда не разсматривались и теперь не разсма-

<sup>112)</sup> Стран. 50 и 51 въ внигъ: Искандеръ Герценъ (Берлинъ; 1859 г.).



триваются, какъ Боговдохновенныя, какъ могущія стоять рядомъ съ библейскими внигами. Мало того: съ православно-христіанской точки зрвнія всегда признавалась и признается за церковными писателями возможность ошибочныхъ мевній по какомулябо вопросу. Ошибочными же считались и считаются именно такія мивнія, которыя не совпадають съ библейскимъ возарвніемъ и всеобщимъ церковнымъ преданіемъ. Эту мысль выскавывали и наиболъе почитаемые изъ отцовъ и учителей церкви. Такъ, напр. св. Василій Великій говорить следующее: "должно повърять писяніями то, что говорять учители, и согласное съ писаніемъ принимать, а не согласное отвергать и 113). Такія же мысли высвазывались Тертулліаномъ, Кирилломъ ісрусалимскимъ, Іоанномъ Златоустымъ, Августиномъ, Амвросіемъ Медіоланскимъ и др. Не очевидно ли, что върность преданному I. Христомъ ученію выше всего ставилась и ставится въ православно-христіанской цервви? Непостижимо, поэтому, отвуда взяль графъ Толстой, будто бы въ православной церкви усвояется одинаковое съ словами Христа значеніе словамъ отцовъ и учителей цервви. Это очевидно преднамъренный плодъ его фантазів. Непостижимо и то, отвуда взяль онь, будто бы въ православной цервви допускается истолкование Свящ. Писания каждымъ по его фантавіи и будто бы такое произвольное истолкованіе равсматривается, какъ плодъ внушеній св. Духа? Напротивъ, православная церковь ничего подобнаго не допуснала и не можеть допустить. Она принимала и принимаеть за истинное только такое истолкованіе свящ. письменности, въ коемъ всв согласны и которое само собою вытекаеть изъ библейскаго телста. Въ протестантской церкви действительно возвышается надъ всвиъ субъективное возврвніе толкователя, но это - другое пвло.

Что высыется въроопредъленій вселенских соборовь, то и эти въроопредъленія имъють авторитетное и священное значеніе тоже потому только, что они отчетливо и върно формулирують библейское ученіе и вообще общецерковное преданіе. Отцы и учители церкви, присутствовавшіе на вселенских соборахь, не привносили чего-либо новаго въ область въроученія,

<sup>413)</sup> Стран. 22 въ 1 томв Догматич. богословія архіви. Филарета.

а только констатировали со временъ І. Христа существовав--то выд ажацимо финькъ въ точныхъ формулахъ для отпора всяному новшеству въ деле веры. Какое бы то ни было новшество въ этой сферъ членами вселегскихъ соборовъ отстранялось и осуждалось, какъ еретичество 114). Возьмите какой угодно вседенскій соборъ, и мы увидимъ, что лица, присутствовавшія на немъ, единственно заботились о томъ, чтобы вопреки еретическимъ новшествамъ утвердить исконное върованіе цервви Христовой. Такъ, на вопросъ пиператора Константина, предложенный епископу Акесію, готовъ ди онъ приннть исповъданіе никейскаго т.-е. перваго вседенскаго собора, Акесій отвъчалъ, что постановленное соборомъ не есть какая-либо новость, такъ какъ и изначала не иначе какъ-либо въровали 115). Выражая въ наиболве точной формуль учение объ иконопочитанін, отцы последняго вселенского собора говорили: "мы неприкосновенно сохраняемъ ест церковныя преданія, утвержденныя письменно или не письменно... Мы следуемъ древнему законоположенію канолической церкви. Прибавляющихъ что-либо къ ученію канолической церкви или отнимающихъ что-либо отъ него мы анасематствуемъ 4 114). То-же самое высказывалось отцами и учителями церкви, присутствовавшими и на остальныхъ вселенских соборахъ; а если такъ, то авторитетный и священный характеръ, усвояемый церковію вёроопределеніямъ этихъ соборовъ, есть въ сущности авторитетный и священный характеръ не инаго чего, а ученія же Христова. Это тімь болье должно свазать, что отцы соборовъ старались удержать въ своихъ въроопредъленіяхъ не только духъ, но, гдв можно, и букву откровеннаго ученія, какъ это видно напр., изъникео-цареградсваго симвода. Понятно теперь, почему отщы, присутствовавше на вселенскихъ соборахъ, начинали свои въроопредъленія словами: изволися Святому Духу и намь, взятыми изъ Новаго же Завъта (Дъян. 15, 28). Графъ Толстой глумится надъ этимъ, но единственно потому, что не понимаетъ всей умъстности и резонности примъненія этихъ словъ въ данномъ случав въ членамъ вселенскихъ соборовъ и къ ихъ въроопредъленіямъ.

<sup>146)</sup> Въ Дъяніяхъ же стран. 592 и 627 седьмаго тома.



<sup>114)</sup> Стран. 497 и др. въ 6 т. Дияній вселенских соборов (русск. нереводъ).

<sup>111)</sup> Стран. 13 въ перв. том'в Дюяній вселенских соборов (русск. переводъ).

Изъ сказаннаго нами видно, какъ следуетъ смотреть и на категорическія заявленія графа Толстаго о томъ, будто бы представители цервви сами изобрали догматы о троичности лицъ въ Богв, объ искупленіи человічества ціною прови Богочеловъка, о благодати св. Духа, о таинствахъ, объ иконопочитании и т. под., внесши ихъ потомъ въ Евангелія, и будто бы они, представители церкви, измыслили христіанскую религію въ томъ видь, въ какомъ она теперь существуеть. Очевидно всв подобныя обвиненія, расточаемыя графомъ Толстымъ въ самыхъ ръшительныхъ и дерзинхъ выраженіяхъ, суть не иное что, какъ сознательная клевета, пущенная въ ходъ съ целю отпугнуть отъ церкви шаткихъ людей и привлечь ихъ на сторону его пантенстически-соціалистического ученія. Но эта клевета, какъ мы видели, всецело разбивается объ неотразимые историческіе •акты. Клеветою мы навываемъ нельшыя обвиненія Д. Толстаго противъ церкви потому, что самъ же онъ хвалится хорошимъ знаніемъ нашей богословской литературы117), а между тімь эта литература представляеть массу фактовъ, подобныхъ приведеннымъ мною. Итакъ истино-любивый графъ Толстой не останавливается даже предъ явной можью ради торжества идеекъ, понахватанныхъ у Спенсера, у Фейербаха и у соціалистовъ. Очень, очень поучителенъ подобный образъ дъйствій!...

Какъ видимъ, произвольны и завъдомо вымышленны обвинененія графа Толстаго противъ церковнаго преданія. Оказывается, что церковное преданіе върно и точно охраняло и охраняєть ввъренную ему Богомъ откровенную истину. Оказывается, что представители церкви свято соблюдали и соблюдають завъть св. ап. Павла: преданіе сохрани (1 Тимов. 6, 20), подобно тому вакъ этотъ апостоль и всё апостолы свято исполняли завъть Спасителя блюсти все, чему Онъ ихъ училъ.

Жедая во что бы то ни стало отстоять и оправдать свое произвольное истолкование сущности и смысла Христова учения, графъ Толстой увъряеть, будто бы тоть факть, что цержовь истолковываеть новозавътное откровение при помощи ветхозавътнаго откровения и вообще церковнаго предания, служиль

<sup>(</sup>r. <sup>112</sup>) Стран. 42, 45, 46 в 48 въ этой книгв и стран. 11 и др. въ сочинения Л. Тодстаго: Worin besteht mein Glaube?



и служить единственною причиною появленія разныхъ ересей и секть. Но накъ въ другихъ случаяхъ, такъ и въ настоящемъ, само собою падаютъ всъ ухипренія, которыми думаєть защитить графъ Толстой свое неправое дъло.

Такъ онъ говоритъ, что коль скоро учение Інсуса Христа есть ученіе Бога, то будто-бы оно должно быть непременно доступно со стороны своего подлиневго смысла каждому человъку. Даже если I. Христосъ не есть Богъ, продолжаетъ грасъ Толстой, а просто генівльный человъкъ, и тогда Его ученіе должно быть доступно въ своей истинной сущности важдому человъку, такъ какъ-де учение великаго человъка велико только потому, что оно отмичается ясностью и точностью, а савдовательно и общедоступностью изложенія. А коль скоро такъ, завлючаеть Л. Толстой, то не отвуда взяться и разногласіямь въ пониманім такого ученія, исшедшаго отъ Бога ли вли отъ дайствительно геніальнаго человіна. Совсінь другое діло, когда смыслъ евангельского текста раскрывается и опредвляется на основаніи и при помощи различныхъ отвровеній и преданія: тутъ неизбъжны, по словамъ Л. Толстаго, безконечныя видоизмъненія въ пониманіи евангельского текста.

Прежде всего замътимъ слъдующее противъ этихъ соображеній и умозаключеній. Если, какъ мы видели, самъ І. Христосъ для уясненія и подтвержденія Своего ученія обращался въ свидетельствамъ Ветхаго Завета или въ общецерковному ветховавътному писанному преданію, то значить мы тымъ болье обязаны дълать это, унсияя и опредъляя для себя смыслъ ученія Христова. Съ другой стороны, изъ стремленія объяснять одно откровеніе другимъ только въ томъ случай могло бы возникать разногласіе, еслибы между разновременными Божіныя отвровеніями могло быть и было бы вакое-либо разногласіе, Но мы уже знаемъ, что такого разногласія ніть и даже быть не можеть. Далве, Богь конечно сообщаеть для того и такъ Свои откровенія, чтобы люди имвли возможность понимать подлинный смыслъ отпровенія. Но відь умственный круговоръ в свладъ мысли у различныхъ людей различенъ. Благодаря этому одному, одни люди способны такъ понимать откровеніе, а другіе нивче. Всякій знаетъ, что вопреки произвольному утвержденію графа Толстаго сочиненія самыхъ геніальныхъ писателей по-

нимаются и толкуются часто совершенно различно разными людьми. Не безъ причины же чуть ли не по отношенію къ произведеніямъ всёхъ давнихъ геніальныхъ мыслителей и даже поэтовъ существуетъ масса комментаріевъ, расходящихся между собою иногла до взаимной ченлючаемости. Но зачимъ далеко ходить за примърами? Графъ Толотой представляеть съ своими богословско-философскими произведенівме поучительный примъръ того, какъ различно могутъ пониматься однъ и тъ же вещи разными лицами, а въдь онъ несомивнио считаеть себя геніальнъйшимъ изъ людей... Наукою особенно теперь признано важное значение субъективнаго элемента въ познании и пониманік вещей, и намъ непонятко, какъ это опущено изъ виду графомъ Толстымъ. Но воль скоро одно сообщенное Богомъ отвровеніе можеть быть понимаемо разными людьми неправильно наи одностороние, то для устраненія такого неправильнаго или односторонняго пониманія его необходимо сопоставленіе его съ другимъ откровеніемъ. Это въ такой же степени необходимо дълать, какъ необходимо бываеть для правильнаго пониманія и уясненія мыслей какого-небудь геніальнаго мыслителя, изложенныхъ въ одномъ его произведении, обращаться въ другому его же произведенію. Но такъ какъ даже и при такомъ образвивиствій все-таки возможна ошибка, то следуеть иногда донскиваться того, какъ понимались слова такого-то мыслителя его непосредственными ученивами или вообще современниками, раздълявшими его ученіе, и въ какомъ смысль передавалось оно отъ нихъ позднъйшимъ поколъніямъ. Очевидно при этомъ условін несоизм'тримо больше шансовъ къ правильному пониманію и опредъленію существа ученія какого-либо мыслителя, сошелшаго съ жизненной сцены или даже еще живущаго. Но не твиъ болъе ли все это требуется для правильного пониманія напр. смысла ученія Господа нашего І. Христа. Недостаточно сопоставлять его только съ ветхозавътнымъ откровеніемъ. Необходемо точно внать, какъ вообще понимали это учение не только святые апостолы, но и преемники ихъ. Истиннымъ смысломъ ученія І. Христа будеть и должень быть только тоть, который дается согласнымъ свидътельствомъ Ветхаго Завъта, Евангелій я вообще Новаго Завъта, а также общецерковнаго преданія, завлюченнаго въ писаніяхъ Отповъ и учителей церкви, въ цервовныхъ въроопредъденіяхъ и т. под. Православная церновь именно такимъ путемъ и опредъляетъ смыслъ ученія І. Христа. Коль скоро соблюдалось бы всегда и встым христівнами правело, воимъ руководится православная церковь, не было бы, вопреви фальшивому мивнію Л. Толстаго, ни одной ереси и ни одной секты. При этомъ условін не было бы и раціоналистичесно-сектантскаго ученія графа Толстаго. Ереси и секты порождались и порождаются только тёми, кто предпочитаеть свои субъективныя возврвнія общецерковному преданію, т.-е. вто при истолкованіи и пониманіи напр. ученія Христова руководствуется лишь "свётомъ своего разума" и ставить его выше разума вселенской церкви. Но такіе люди сами же и платятся за свою горделивость, за свое себялюбіе: они вивсто истины владвють призракомъ ея или ложью; счастье, котораго обладателями они мнять себя, есть такое счастіе, оть нотораго избави Богь всякаго христіанина; успіжь ихъ есть успіжь лии, къ которой такъ тягответъ падшая природа человвка и отъ воей избавить людей приходиль на землю Единородный Сынъ Божій...

Итакъ, напрасно графъ Тодстой пытадся оправдать свое произвольное тодкованіе и пониманіе смысла ученія Христова. Оставдяя въ сторонъ морадьную сторону дъда, совершеннаго Л. Н. Тодстымъ, мы доджны сказать, что оно и противонаучно: наука предпочитала и предпочитаеть объективное отношеніе въ какомулибо ученію, характеризующее православную церковь, предъ субъективнымъ отношеніемъ, характеризующимъ поступокъ Л. Тодстаго относительно ученія Христа.

Наконецъ графъ Толстой, усиливаясь усвоить лишь сооему ученію названіе христіанскаго ученія, горячо толкуєть о томъ, будто бы православная церковь, коль своро она признаєть откровенія Св. Духа послё земной жизни І. Христа, не въ правъ именоваться христіанской церковью, а должна называться святодуховскою. Признаемся, мы затрудняемся допустить, чтобы Л. Толстой не понималь воей беземыслицы своихъ словъ. Мы убъждены, что высказывая ихъ онъ хитрить ради наплучшей пропаганды своего ученія среди людей, легковъсныхъ умственно и нравственно? Въ самомъ дъдъ, если по его собственнымъ словамъ онъ столь начитанъ въ богословіи, то не могь же онъ

не знать, что ин православися церковь, ни православные богословы не говорили и не говорять, будто бы Духъ Святой, двиствующій въ периви, сообщаль и можеть сообщать что-либо отличное отъ ученія Інсуса Христа. Долженъ же быль знать графъ Тодстой, что по взгляду православной цериви и ея ученыхъ богослововъ откровенное учеме Інсуса Христа, ввятое въ своемъ существъ, есть послъднее въ этемъ отношения отпровеніе Божіе человіву на вемлі и что Св. Дукъ лишь содійствуеть неизмънному храненію и правильному пониманію этого ученія. Но еслибы въ дъйствительности графъ Толотой лишь нарочито хвастался своимъ хорошимъ знакомствомъ съ возаръніями нашей цереви и ея богослововъ, все-таки онъ могъ знать и несомивно знасть правильный взглядь на дело изъ словъ самого Інсуса Христа Его учениванъ: Утвиштель, Духъ Святый, котораго пошлеть Отець во имя Мое, научить вась всему и напомнить вамь все, что H говориль вамь (IOBH. 14, 26), но не оть Себя говорить Онг будетг, а будетг говорить, что услышить (Іоан. 16, 13). Не вначить ли это, что Св. Духъ является лишь продолжателемъ дъла Христова, а не какимъ-либо новаторомъ, если такъ можно выразиться? На это указываеть уже одно названіе Св. Духа Утвшителемъ — параклутоς, наковое слово съ греческаго языка означаеть не болве, какъ помощника, напоминателя и т. под. Уже не говорю о такихъ выраженіяхъ, кавовы: во имя Мое; напомнить, что Я говориль; будеть говорить, что услышить (т.-е. оть Христа), неоспоримо свидетельствующихъ о томъ, что Духъ Святый лишь содъйствуеть надлежагиему храненію и пониманію Христова ученія. А если такъ, то какъ же церковь православная, являющаяся при содъйствіи Духа Божія хранительницею и истолковательницею ученія Христова, не въ правъ именовать себя христіанскою церковью? Это непостижимо. Еслибы православная церковь отпала отъ въры въ Іпсуса Христа, какъ единороднаго Сына Божія, вочеловъчившагося ради нашего спасенія и спасающаго насъ ціною Своей врови, и отъ въры вообще въ учение І. Христа, тогда дъйствительно церковь потеряла бы всякое право именоваться христівнскою, но въдь отпаденіе отъ такой въры, невозможное для иеркви (Мате. 16, 18), дозволиль себъ собственно графъ Толстой. Что васается его, то онъ дъйствительно не имъеть ни

мамейшаю основанія называть христіанскимъ то ученіе, которое онъ понадергаль изъ сочиненій Спенсера, Фейербаха и соціалистовъ: это ученіе есть противохристіанское ученіе. Если же

Л. Н. Толстой выдаєть чуждое І. Христу ученіе за подлинно—
Христово ученіе, то чрезъ это онъ только хочеть "провести"
довърчивую и мало размышляющую публику и добиться наибольшихъ успъховъ для своею ученія. Словомъ: грасъ Толстой
лишь подражаєть столь распространеннымъ теперь поддълывателямъ кредитныхъ билетовъ, събстныхъ принасовъ, винъ, чаю,
коее и прочаго...

A. Tycess.

(Окончаніє въ след. книжке).

## НОВОЕ НАПРАВЛЕНИЕ ВЪ НЪМЕЦКОМЪ ВОГОСЛОВИИ.

## ГЛАВА ЭТОГО НАПРАВЛЕНІЯ РИЧЛЬ И ЕГО УЧЕНІЕ ОБЪ ОПРАВДАНІИ.

Мы хотимъ познакомить нашихъ православныхъ соотечественниковъ, интересущихся богословскою наукою, съ однимъ выдающимся произведеніемъ современной нѣмецкой богословской литературы, которое воть уже два десятильтія занимаеть и по всей въроятности еще долго будетъ занимать умы всъхъ, для кого дороги судьбы богословской науки. Мы разумвемъ обширный трехътомный, явившійся въ свъть въ періодъ времени 1870-1874 гг., трудъ Ричля, профессора Геттингенскаго университета, подъ заглавіемъ: "Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung" въ которомъ однако наряду и въ связи съ главнымъ, изследуемымъ въ номъ христіанскимъ догматомъ "объ оправданін и примиренін", трактуются многіе отделы догматики 1). "Въ последнее десятилетие", говорить одинь изъ протестантскихъ богослововъ-популяризаторовъ возврвній Ричля: "не появлялось въ области систематического богословія ни одного сочиненія, которое имъло бы столь важное значение и оказало столь глубокое вліяніе на богословскія сферы протестантства, какъ "die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung" Альбрехта Ричля 3). Сочиненіе это произвело раздёленіе въ проте-

<sup>2)</sup> Дотол'я же Ричнь быль изв'ястень, какъ церковный историкь; изв'ястныя его сочинения въ области церковной исторіи:—«Geschichte der altkatholischen Kirche», «Geschichte des Pietismus».

<sup>2)</sup> Heer: der Religionsbegriff Albr. Ritschl's. Zurich. 1884 r. crp. I.

стантскомъ богословскомъ мірѣ Германів. Съ одной стороны, воззрънія Ричля нашли себъ многихъ приверженцевъ среди протестантскихъ богослововъ, которые въ разработвъ догмативи стали следовать методу Ричля 3), такъ что последній заняль въ современномъ нъмецкомъ богословін почетное положеніе отца новой богословской школы. А съ другой стороны, наряду съ приверженцами богословія Ричля, въ сред'в протестантскихъ богослововъ явилось и много ръшительныхъ противнивовъ его возэрвній, которые усматривають въ нихъпрямое искаженіе христіанства и автора ихъ обвиняють въ еретичествъ 4). Отсюда въ современной намецкой богословской литература открылся и еще продолжается, даже in crescendo, горячій споръ о богословін Рачия. Споръ этотъ отразнися и въ средъ протестантскаго духовенства: на пастырских конференціяхь также поднимаются вопросы о богословскихъ идеяхъ Ричля:-- и онъ здъсь часто подвергаются ръшительному осужденю. Не смотря однако на это гоненіе, которому подпаль трудь Ричля со стороны извістной части протестантскихъ богослововъ, онъ недавно (1882-83 г.) вышель вторымь изданіемь, что опять свидітельствуеть о возбужденномъ имъ интересъ въ богословскомъ міръ.

Такимъ образомъ уже и самая судьба богословскаго труда Ричля даетъ право предполагать, что онъ во всякомъ случав представляетъ собою крупное богословское сочинение.

Въ настоящей статьй мы намірены сначала сділать по возможности обстоятельное и въ видахъ облегченія для читателей возможности составить себй цілостное представленіе о богословіи Ричля, чисто объективное изложеніе послідняго, безъ какихъ-либо комментарій, и затімь уже представить посильное обсужденіе идей Ричля і,

<sup>1)</sup> Въ первомъ том'в труда Ричля издагается исторія догмата объ оправданія и примиреніи отъ времень сколастики до настоящаго времени; второй томъ заключаеть въ себ'в критически изследованный авторомъ библейскій матеріаль: наконецъ, третій представляетъ собственно догматическую систему Ричля.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Таковы напр: Kaftan (das Wesen der christl. Religion), Hermann (вапр: Metaphisik in der Theologie), Schultz (die Lehre von der Gotheit Christi) и иногіє другіє.

<sup>\*)</sup> Таковы напр: Лютардъ (въ «Compendium der Dogmatik» и «Zur Beurtheilung der Ritschl's Theologie»), Dieckhoff (Die Menschenwerdung des Sohnes Gottes); Schmidt und Kreilig (Versöhnung und Reshtfertigung); Kreilig-(Versöhnungslehre).

I.

## Общія основанія богословской системы Ричля.

"Научное знаніе, говорить Ричль, общеобязательно, какъ своро оно отврываеть законы, действующіе въ той частной области познанія, надъ которою оно оперируетъ. Следовательно для богословія, какъ науки, не можеть виёть значенія никакое правило, которое дълало бы невозможнымъ такое всробщее значеніе богословской науки<sup>а</sup>. 6) А такое-то правило обыкновенно поставляють для богословія, когда говорять, что оно должно быть "механически ограничено въ своемъ построенія системою цервовнаго вфроученія": въ последнемъ случае для богословія именно невозможно быть общеобязательною наукою. Определение догматики, какъ науки о догматахъ, содержимыхъ церковью, по взгляду Ричля невърно и филологически. Въ наименованіи всоλογία δογματική прилагательное δογματική по его мивнію, укавываеть на формальную цёль ботнатісті, а не на ботната уже содержимые церковью, какъ на матеріалъ догматики; θεολογία догиатически, определять точныя положенія вёры 7). — Отсюда вообще задача догматики, по Ричлю, --это "положительное, точное познаніе христіанскаго откровенія, которое (познаніе) имало бы общеобязательное значеніе вы продага по догматики въ этомъ случат опредъляется, по Ричлю, "правильнымъ и законченнымъ понятіемъ о христіанствъ в Ричль даетъ следующее определеніе христіанской религіи: христіанство есть монотенстическая, вполив духовная и абсолютно нравственная религія, сообщающая своимъ членамъ, на основании искупительной и созидающей царствіе Божіе д'вятельности ся Основателя, благо сыновняго отношенія въ Богу и въ немъ — мотивъ деятельности изъпринципа всъхъ-объемлющей любви во имя правственнаго едиженія человъчества въ царствіи Божіемъ-и благо духовнаго господства

<sup>°)</sup> II, § 1, н д. 7) Ibid § 2 н д. °) Ibid. стр. 3. °) III, § 2.



надъ міромъ <sup>10</sup>). Въ этомъ опредѣленіи христіанской религіи содержится суть богословія Ричля, и въ частности религіозно-нравственную идею царствія Божія можно назвать матеріальнымъ принципомъ его богословія, въ томъ смыслѣ, что царствіе Божіе выставляется въ богословія Ричля общею цѣлью дѣятельности Божіей и человѣческой.

Задачею догматики уже опредвляется, по Ричлю, и ея источнивъ. Точное и общеобязательное познаніе христіанской религінвъ чемъ цель догматики (по Ричлю) — "можетъ быть почерпнуто, говорить Ричль, только изъ первоисточниковъ, близкихъ къ эпохъ основанія христіанской церкви, и ни откуда больє " 11). Первоисточниками же христіанской религіи и откровенія, пов'яствующими объ Откровеніи Божіемъ во Христв и основаніи христіанской церкви, служать священныя книги Новаго Завъта, какъ излагающія устное преданіе отъ Христа и Его апостоловъ, составлявшихъ первую генерацію Христовой церкви. Изъ священнаго Писанія Новаго завъта богословіе и должно почерпать свой матеріаль и "ни откуда болье" 18). Однако съ точки же зрвнія Ричля источникомъ догматики, по крайней мъръ косвеннымъ следуеть признать и священное писаніе Ветхаго Завета, которымъ и самъ Ричль широко пользуется въ своей системъ. Это потому нменно, что Ричль признаеть тёсную связь Новаго Завёта съ Ветхимъ, даже извъстную обусловленность христіанскихъ возврвній ветхозавітными: "воззрініе апостоловь на содержаніе, предназначение и божественное основание христіанства, говорить Ричль, равно какъ и кругъ идей самого Христа посредствуются точнымъ пониманіемъ ветхозавітной религіи и въ ней имівотъ свои основы" 18), такъ что даже, по его митию, тв отдъльныя мёста апостольских посланій, которыя отступають оть этой общей черты священныхъ новозавётныхъ писаній, "негодны для богословія", вообще "не обязательны для него" 14); и частные случан такого заключенія, замітимь, не разь встрічаются въ эквегетикъ Ричля. Два слова объ этой послъдней.

Принципомъ изъяснения Св. Писания Ричль полагаеть "изъяс-



<sup>&#</sup>x27;9) Ibid. crp. 18 — 14; § 1 c. 3. '') II § 3. 13. '') Ibid. '') C. 14. '') II. C. 14—17.

неніе Св. Писанія изъ него самого, причемъ задача экзегета должна состоять не столько въ грамматическихъ изслёдованіяхъ и логическомъ искуствё—понять частное въ связи съ общимъ,—сколько особенно въ умёньи точно воспроизвести идеи ветхозавётной религіи, чтобы сообразно тому вёрно понять и письменные первоисточники христіанской религіи" 15).

Взглядъ Ричля на методъ богословія особенно своеобразенъ.

Построеніе богословія въ христіанской церкви, говорить Ричль, возникло изъ уверенности, что положительная идея о Бога Отца и Інсусь Христь, вакъ Сынь Божіемъ, можеть быть доказана, какъ всеобщеразумная истина при философскомъ изследования міра", причемъ эта идея "обыкновенно подводилась подъ понятія первоосновы и посредствующей причины міра, -- понятія, заимствованныя изъ греческой философіи « 16). Подобнымъ же путемъ въ богословіе вошло чисто философское понятіе о Богь, вакъ мадовоздаятель, руководящемся въ своемъ отношени кълюдямъ принципомъ двойственнаго воздания, такъ что отсюда отношение между Богомъ и людьми является вполнъ какъ Завътъ дълъ foedus operum <sup>17</sup>). Сущность и объемъ возникшаго въ родѣ человѣческомъ гръха выясняется въ догматикъ также раціонально-философскимъ методомъ изъ противоположенія грёха первоначальному совершенству нашихъ прародителей, ибо хотя при этомъ и дёлаются ссылви на мъста Писанія, но въ толкованіи ихъ, (напр. мъста Рим. 5, 12), "богословіе руководится взглядомъ Августина, который по совершенно раціональнымъ соображеніямъ производить первородный грахъ отъ граха Адама". Наконецъ, богословіе не обходится безъ умозрѣнія и въ ученіи объ искупленіи, "планъ котораго выводится чисто раціональнымъ путемъ". "Подобный методъ изследованія, замёчаеть Ричль, опирающійся на чисто раціональныя понятія о Богь, о гръхь, объ искупленін, не даетъ намъ положительнаго богословія, которое собственно требуется, и которое могло бы быть защищаемо противъ возраженій Da3VMa" 18).

<sup>10)</sup> III. § 27. C. 181. 17) § 1, 4-5. 10) III. § 1, 4-5; § 27. S. 181 -182.



<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) С. 20. Зам'ятим'я встати: Ричль не признаетъ ученія о боговдожновенности Св. Писанія, которое (ученіе) представляется ему «неяснымъ» (с. 17) и поэтому «сомнительнымъ» (С. 11).—

Съ своей стороны Ричль высказывается въ пользу полнаго изолированія богословія отъ вліянія философіи, для чего онъ выставляеть и защищаеть положение, что "религія и теоретическое (философское) познаніе міра представляють разнородныя духовныя области, которыя, имёя отношение въ одному объекту. даже отчасти не покрывають себя взяпино, но совершенно расходятся между собою, 10) Это воззрвніе Ричля, въ связи съ принимаемою имъ теорією познанія (о которой річь будеть ниже) составляеть логическій исходный пункть его богословствованія. Для выясненія разнородности религіознаго и философскаго вознавія Ричль прежде всего діласть опреділеніе религів. Въ религін онъ видить выраженіе практическаго закона человіческаго духа, по которому (закону) человъвъ ищетъ разръщения противорѣчія въ своемъ положенін въ мірѣ"; ибо съ одной стороны человъвъ "сознаетъ себя частію природы", и какъ часть природы онъ находится въ закисимости отъ нея; но, сознавая свою зависимость отъ природы, человъкъ, съ другой сторовы, сознаетъ себя "какъ духовную личность, которая претендуетъ сама господствовать надъ природою": и въ немъ проявляется стремлевіе удовлетворить этому требованію своего духа. Такое удовлетвореніе онъ находить "въ въръ въ высшія духовныя силы т. е. божества, которыя обезпечивають человъку его самостоятельность относительно природы, сообщають ему высшее благо", при помощи которыхъ "человъкъ возвышается въ своей мощи до значенія "півлаго" въ своемъ родів (микрокосмъ), которое подучаетъ сиду само воздёйствовать на природу « 20). А въ свою очередь люди, въруя въ божества, ставять себя въ зависимость отъ нихъ и чтятъ ихъ. Христіанство даетъ наивысшее удовлетвореніе религіозному стремленію человіческаго духа. Въ христіанствъ, согласно его религіозному міросозерцанію, "върующіе навначаются въ візчной жизни въ царствін Божіемъ, которое полагается въ христіанствъ, какъ дъль Бога въ міръ, и въ которомъ върующій получаеть значеніе "цільго" въ своемъ роді и поставляется выше міра" 21). На основаніи приведеннаго имъ понятія о религіи Ричль констатируєть коренную разнородность

<sup>19)</sup> C. 182. 20) Ibid; takke § 5. 28-29. 21) C. 187.



религіознаго и философскаго поаванія, предварительно оговорившись, что "такъ какъ особенно настоятельнымъ побуждениемъ въ постановив вопроса (объ отношение между религием и философією) служать наблюдаемыя взанмоотношенія межлу христіанствомъ и философіею «: то онъ разсматриваеть данный вопросъ "только въ отношения въ христіанству" 22).—Коренное различіе религіознаго знанія отъ философскаго прежде всего-въ совер**менно** особомъ интересъ, значени перваго сравнительно съ последнимъ: тогда какъ философское знаніе имъетъ сноею задачею удовлетворить познавательнымъ стремленіямъ человвческаго дука и руководствуется теоретическимъ интересомъ научнаго міропознанія, задача кристіанскаго религіознаго знанія-удовлетворить особой глубовой практической потребности человъканормировать свое положение въ мірѣ; такъ что съ этой точки зрвнія только оно и можеть быть оцвинваемо. Возможность смвшенія и, наобороть, столкновенія христіанскаго религіовнаго знанія и знанія философскаго, замічаеть Ричль, объясняется тъмъ обстоятельствомъ, что общимъ объектомъ для того и другаго знанія служить мірь. Но вибя совершенно особую задачу. христіанское религіозное знаніе, естественно, и въ міру относится иначе, нежели знаніе философское. Христіанское религіовное знаніе самостоятельно разсматриваеть міръ какъ "цілое". уча, что онъ сотворенъ Богомъ и предназначенъ Имъ къ одной главной цъли-откровению въ немъ царствія Божія. "А научнофилософское знаніе стремится къ объективному познанію міра, выходя изъ наблюденія, и путемъ комбинацій полученныхъ изъ наблюденія данныхъ, по общимъ законамъ человъческаго познанія. изследуєть законы природы и дука". Но далее этого научнофилософское знаніе, по взгляду Ричля, не можеть идти, иначе оно уже теряеть свою научность. Ричль оспориваеть возможность для философіи научнаго ръшенія самой существенной части ея задачи: объясненія міра въ его ціломъ, выясненія сущности міроваго процесса въ двухъ его развътвленіяхъ-природы и жизни духовной. "Нёть никакого ручательства, говорить онъ, чтобы научно-философское знаніе нашло высшій управляющій міромъ

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ibid, далъе. Хотя постановки этого вопроса по мивнію Рачля требуеть уже исторія греческой философіи.

законъ, при помощи котораго оно могло бы понять и объяснить. какъ целое, две отдельныя стороны бытія—природу и духъ" 11). Въ самомъ деле, когда въ философскихъ системахъ интаются вывести полобный высшій законь бытія и применеть его затемь въ объяснению міра въ его ціломъ, тогда повидается методъ точнаго познанія, и міръ какъ цізлое при этомъ оказывается существующимъ лишь въ фантазіп. "Сившеніе или столвновевіе христіанства съ философією отгого-то всегда и происходять, что философія претендуеть съ своей стороны обнять міръ какъ цілое; но въ последнемъ случае философами скорее руководить побуждение религиознаго характера, которое они должны отличать отъ своего метода повнанія " 24). Такимъ образомъ, философія, по взгляду Ричля, не имъетъ никакихъ точекъ соприкосновенія съ религіею и въ частности-съ христіанскимъ религіознымъ міровозврвніемъ; а потому, понятно, философскія иден и не могуть нивть доступакъ этому последнему. - Равнымъ образомъ, по мивнію Ричля, не можеть имъть никакого отношенія въ христіанскому міровозарівнію и метафизика, которую онъ, согласно съ Аристотелемъ, опредъляеть, какъ "науку, изследующую общія основи всяваго бытія" (онтологія, у Арпстотеля: первая философія), и затьмъ "построяющую апріорныя повятія, въ которыхъ множественность мыслимыхъ (метафизическихъ) вещей сводится къ единству (метафизическая космологія)", причемъ въ обонкъ случаяхъ метафизикою "игнорируются отличительные



<sup>23)</sup> C. 193-194.

<sup>24)</sup> Такъ напр. матеріалистическая философія противопоставляєть свое будгоби научное міровозарвніе міровозарвнію христіанскому. Но відь вь матеріалистическомъ міровозарвній законъ отдільной области битія (механической природи) возводится на степень висшаго закона всякаго битія, безъ выясненія возможности виведенія изъ него прочихь видовь битія. Поэтому матеріалистическое міровоззрівне представляєть собою «порожденіе воображенія, аналогичное язическимъвосмогоніямъ и, подобно посліднимъ, въ построеніи его слазывается темное религіовное влеченіе»- Слідовательно матеріалистическое ученіе, какъ въ дійствительности вовсе ненаучное, и не можеть иміть нивакихъ притязаній въ христіанскому міросозерцанію. Сказанное о матеріализмів приложимо и къ ндеализмумежду же льйствительно научно-философскимъ изслідованіемъ и христіанскимъміропознаніемъ столкновенія бить не можеть, ибо христіанство совершенно самостоятельно разсматриваеть міръ именно вь его ціломъ, а научно философское знаніе изслідуеть законы отдівльныхъ областей битія. С. 194—196-

природы и духа, которыми опредъляется разнородность этихъ областей бытія, ибо явленія природы и явленія духовной жизии разсматриваются метафизикою настолько, насколько тв и другія суть вещи, только со стороны общихъ для твхъ и другихъ явленій условій нашего познанія ихъ" 25). Но ниенно потому метафизика, по суждению Ричля, и не можеть вийть никакого отношенія въ религін, которая "всеціло зиждется на различенін человъкомъ себя отъ окружающей природы" и совнания имъ своего превосходства надъ природою. - Выходя изъ этого основанія, Ричль вооружается противъ примъненія метафизическихъ понятій въ идев Божества, которая всецвло составляетъ достояніе религін. Особенно непозволительно въ христіанскомъ міровозарвнін наряду съ христіанскимъ познаніемъ Бога, какъ Совершителя нашего спасенія, допускать деще метафизическое познаніе о Вогъ"; когда христіанни занимается последнимь, тогда, по мевнію Ричля, онъ съ высоты христіанства "нисходить на степень язычества", потому что "именно въязычествъ (по Ричлювъ греческой философіи) считается божествомъ то, что съ кристіанской точки врінія относится только къ міру ( 36). Понятно поэтому, что Ричль отвергаеть значение для христіанскаго богословія изв'ястныхь философскихь доказательствь бытія Божія. "Эти доказательства игнорирують различіе между природою и духомъ; они разсматриваютъ міръ съ точки зрвнія общедвиствующей причины и цъли" эт). Къ идев подобной причины или цъли въ нихъ пріурочивается христіанское представленіе о Богь, пхотя между этимъ последнимъ и первою неть никакой необходимой связи. такъ что научное оправдание христіанской иден о Богь этикъ вовсе не достигается". Въ самомъ дёлё, разсматриваемыя сами по себъ метафизическія понятія первой причины и последней цели міра. къ которымъ въ космологическомъ и телеологическомъ доказательствахъ пріурочивается христіанское представленіе о Богв. "не превышають нден міра", они въ сущности констатирують

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) III, § 3. 16—17; также сочин. Ричля «Theologie und Metaphysik», над. въ 1881 г., въ которомъ онъ защищаетъ глав. обр. философскія основанія своей системы; см. с. 7.

<sup>26)</sup> Th. u. M. c. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ibid. 9-10.

только посеобщій законь взаимодійствія вещей", что вовсе не соотвётствуеть христіанскому представленію о Богь 28). Противъ онтологического доказательства Ричль возражаеть, что необходимость мыслить совершенивйшее существо реально существующимъ вибетъ значение только для нашего мышления в ве виветь значенія для противоположной нашему мышленію двйствительности". Извёстная поправка Декарта съ этой стороны, по мевнію Ричля, не увеличила научной состоятельности онтологическаго доказательства: "врожденная будто бы вдея о Богъ", на аналивъ которой основывается Декартова форма онтологическаго докавательства, "представляеть въ дъйствительности только абстракцію отъ міра, следовательно, им'єсть только отрицательный характеръ"; самое доказательство Декарта "утверждаетъ только тотъ факть, чте религіозная въра высказываеть убъжденіе въ реальномъ бытін ея объекта-Божества за). Въ томъ-то и завлючается, по мевнію Ричля, коренная ложь обычных довазательствъ бытія Божія, что въ нихъ христіанскую идею о Богь "хотять выставить какъ результатъ раціонально-философскаго познанія «; на самомъ же дълъ заключение о необходимости приписать нашей ндев о Богв объективную реальность-это "только аналитическое заключение изъ самаго факта религиозной вёры, такъ какъ оно уже implicite содержится въ этой въръ" 30). Съ точки зрънія приведенныхъ мыслей Ричля о несовибстимости христіанскаго міровозврівнія съ идеями философскими и метафизическими совершенно понятенъ тотъ его выводъ относительно богословія. что "оно не можетъ предпринимать никакого ни примаго, ни восвеннаго доказательства истинности христіанства чрезъ согласование его съ какимъ-либо философскимъ или юридическимъ міророззрівніемъ, вменно потому, что христіанство противоположно встиъ подобнымъ міровозартніямъ . И нужно не примпрять, а нменно "доказывать противоположность христіанства всёмъ философскимъ построеніямъ, трактующимъ основныя христіанскія воззранія, ві).

Но обычный методъ богословія неудовлетворителень, по взгляду Ричля, и въ другомъ отношеніи. Богословіе сперва становится

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) III. C. 201. <sup>29</sup>) Ibid 201—203. <sup>30</sup>) Ibid. <sup>31</sup>) III § 3. 24.



на точку врвнія первоначальнаго совершенства первыхъ людей. Затемъ; оно опирается на фактъ всеобщаго, наследственнаго въ родъ человъческомъ гръха, который обсуждается въ соотношенін съ идеею о Богв, какъ Мадовоздантель, и отсюда начинаеть выводить необходимость искупленія. Далве, въ ученіи о Лицв и дъль Інсуса Христа и следствіяхь Его искупительной деятельности для людей догматика становится уже на точку зрвнія церкви. "Такой методъ изследованія, замедаеть Ричль, который для отдельных частей задачи береть одну за другою три различныя точки зрвнія, не можеть дать никакой системы" ....). Каковъ же, по взгляду Ричля, долженъ быть истинный методъ догматики?-Въ христіанствъ, говорить Ричль, "ключъ къ христіанскому міровоззрѣнію и норму для самоопредѣленія и нравственной двятельности христіанамъ представляетъ Лицо Основателя христівнства, какъ носителя совершеннёйшаго откровенія Божін " 38), следовательно, въ христіанстве, кратко: "откровеніе въ Сынъ Божіемъ служить постоянною основою для всяваго познанія и всякой религіозной д'вятельности" за), Такъ, Богъ истянно познается въ христіанстве только чрезъ Христа, и наряду съ этимъ не можеть быть еще нивакого "нейтральнаго" познанія о Богв 35). Равнымъ образомъ "н основою для разумёнія всіхъ даровъ благодати служить отвровение во Христв", а также "и гръхъ можеть быть понять только изъ дара прощенія гріховь, сообщаемаго во Христъ « 30). Такимъ образомъ, принципомъ для ръшенія всъхъ своихъ вопросовъ богословіе должно взять откровеніе Божіе во Христь <sup>37</sup>). Но чтобы правильно примънить здъсь этотъ принципъ, богословію пеобходимо, по сужденію Ричля, стать на точку зрівнія віры церкви, пменно-первобытной церкви Христовой, какъ неповрежденной еще въ своей въръ, върования которой излагаются въ носланіяхь апостольских зау. Необходима эта точка врвнія для догнатики прежде всего въ ея центрв-при раскрытіп ученія о Лиць и дель Інсуса/Христа. Здесь нельзя ограничиться только свидетельствами Самого Інсуса Христа о Себе; пусть эти свидетельства представляются и ясными сами по себе:

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) § 1, 4—5. <sup>23</sup>) C. 189; 361. <sup>24</sup>) Ibid. 188. <sup>25</sup>) III. § 1. 6—7. <sup>25</sup>) Ibid 7. <sup>25</sup>) C. 6. <sup>38</sup>) § 1.

но лихъ значение вполив выясняется только чрезъ то, какъ онв отразвлись въ сознанін вірующихъ во Христа, и какъ члены христіанской церкви сознаніе дарованнаго во Христь оправданія пріурочивають въ Его Лицу, двятельности и страданіямъ" 30). Следовать въ этомъ случат религіозной вёрё церкви не з начить уклоняться въ противоисторическое понимание лица и дъла Інсуса Христа. Мижніе, будто историческая оцінка личноств Христа можеть быть только при совлечении этой візры, совершенно ложно, и оно дъйствительно ведетъ, подъ видомъ историческаго безпристрастія, къ искаженіямъ евангельской исторіи: "не случаенъ тотъ фактъ, что отрицаніе религіознаго значенія Основателя христіанства обывновенно проводится въ форм'я Его біографін; ибо последняя уже предполагаеть отвазь оть убежденія въ томъ, что Христосъ, какъ Основатель чисто духовной и абсолютно нравственной религи, превышаеть всвхъ людей 40). Но религіозное сознаніе церкви (первобытной), ся вірованіе служитъ условіемъ пониманія не только лица и діла Інсуса Христа, но и всего ряда христіанскихъ религіозныхъ идей: познанія Вога, гръха, въчной жизни, нбо именно для церкви Христовой. личность ел Основателя служить источникомъ всяваго познанія 41).— Итакъ догматика, заключаетъ Ричль, въ своемъ изслёдованіи "обязана стать на точку зранія вары церкви Христовой, нбо только въ такомъ случав она можетъ принять откровение во Христъ за принципъ при ръшеніи всъхъ своихъ вопросовъ, ш только при такомъ методъ изследованія получится система богословія, заслуживающая этого имени" 42).

Въ заключение обзора общихъ оснований богословия Ричля намъ осталось изложить взглядъ Ричля на формальное условие научности догмативи въ дѣлѣ "формально правильнаго выражения богословскихъ понятій". Это послёднее, говоритъ Ричль, "зависитъ отъ той теоріи познанія, которою руководятся при установкѣ объектовъ богословскаго познанія — религіозныхъ идей". Ричль сначала подвергаетъ критикѣ "вульгарную", по его выраженію 42), теорію познанія, по которой за разнообразными



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) C. 1. <sup>49</sup>) C. 2-8. <sup>41</sup>) C. 4. <sup>42</sup>) C. 4-6. <sup>42</sup>) III. § 3. 15. Tn. u. M. c. 30.

вившними свойствами вещи, чрезъ воздействіе на насъ возбуждающими въ нашемъ духъ ощущенія и представленія, "покоптся сама вещь, какъ всегда равное себъ единство, какъ вещь ап sich, которая, будто бы, можеть быть однако постигнута нами въ ен сущности, при следующемъ за первымъ впечатлениемъ точномъ познанім ея « 44). Проствишемъ примеромъ вліянія этой теорів познанія въ области богословія служить различеніе существа и свойствъ Вожінхъ съ одной стороны-и діятельности Божіей — съ другой. Но если, по сужденію Ричля, обычное построеніе догматики грешить введеніемь въ нее метафизики вообще: то въ данномъ случав оно повинно въ приложении въ догматикъ ложной метафизики 45) Въ самомъ дълъ, проводимое въ указанной вульгарной теоріи познанія различеніе между вещью, какъ она существуетъ сама по себъ, и ея бытіемъ для насъ (für uns): это различеніе, думаеть Ричль, совершенно ошибочно: "въ немъ разделяется то, что фактически связано вместе . Необходимымъ условіемъ нашего познанія вещей служить ихъ воздійствіе на насъ въ ощущенін, воспріятін, представленін; полагаемыя же безъ отношенія къ намъ, an sich, вещи очевидно не называемы для насъ 46). И если обратить вниманіе, что именно въ обычномъ возарвній принимается за вещь саму въ себв, то, по мибнію Ричля, оказывается, что это не болве, какъ "покоящійся въ насъ воспоминаемый образъ вещи", въ который сгрупировались прежде воспринятыя нами въ непосредственномъ воздъйствіи на насъ вещи ся свойства и именно ся общія постоянныя свойства, и который (образь) поэтому является въ нашемъ сознанін, какъ нічто твердое, безотносительное къ наблюдаемымъ нами случайнымъ, перемъннымъ признакамъ вещи 47). — Съ своей стороны Ричль принимаеть теорію познанія, выставленную Лотце. которую вводить и въ свою догматику, такъ что ее можно назвать формальнымъ принципомъ его богословія 48) По этой теоріи, "вещь вполив познается нами только въ ен свойствахъ, именно, въ ея воздъйствіяхъ на насъ въ актахъ ощущенія и воспріятія « 40). Говорять: чувственныя ощущенія обманывають нась; еслибы это было и такъ, то этого нельзя было бы доказать, нбо для

<sup>&</sup>quot;) III, c. 19. Th. u.M. c. 31. ") Th. [n. M. 30. ") C. 31. ") III. c. 19. Th. u. M. c. 32. ") III. 19—20. ") Th. u. M. 17.



того не имълось бы нивавого вритерія; но "согласіе воспріятів у большинства людей удостостов вряеть, что вещи существують такъ, какъ онъ являются для насъч 50). Воспринятыя нами въ ощущение свойства вещи объединяются затёмъ въ представлени и поняти о вещи: но сама вещь существуеть для насъ именю въ ея неносредственномъ отношенія въ намъ въ актахъ ощущенія и воспріятія: "въ нихъ только мы знаемъ ее и по нимъ именуемъ ее « 51). А если такъ, то, по Ричлю, нътъ никакого основанія въ понятіи вещи разграничивать вещь саму въ себъ н воспринимаемыя нами въ ощущение ея свойства или признави и утверждать возможность познавія вещи въ самой себь (an sich), въ ея сокровенномъ существъ, независимо отъ ея виъшнихъ свойствъ 52). Въ этихъ разнообразныхъ свойствахъ, по Ричло, мы и познаемъ саму вещь, вменно познаемъ ее, какъ причину воспринимаемыхъ нами ея признаковъ, какъ цъль, для которой эти признаби служать средствомъ, какъ законъ, наконецъ, ихъ всегда определенныхъ измененій 58). А убежденіе наше, что вещь при сивив ея признановъ остается однимъ нераздвльнымъ цёлымъ (eins ist), "вытекаетъ изъ нераздёльности нашего самочувствія въ ціпи наших ощущеній, получаемых оть вещи, въ массъ которыхъ наша душа постоянно сознаетъ свое единство " " Но значение изложенной теоріи познанія, по взгляду Ричля, простирается не только на познаніе вижшних человжку объектовъ, но и на познаніе имъ своей собственной духовной жизни. Ричль возстаеть противъ мысли, будто "за душевными функціями чувства представленія и воли повоится сама душа, какъ всегда равное себъ единство душевныхъ силъ или способностей" 53). Такое различіе между душевными способностими и душею самою въ себъ, различеніе, проникшее и въ богословіе (н здісь приведшее къ мистицизму), по мивнію Ричля такъ-же опибочно, какъ и различеліе между свойствами вещи и вещью самой въ себъ, "мы ничего не знаемъ о душв самой въ себв, о замкнутой въ себв жизни нашего духа, сверхъ извъстныхъ психическихъ функцій, въ которыхъ проявляется жизнедеятельность нашего духа, въ которыхъ онъ, какъ активное начало, "реагируетъ на воспри-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) C. 31. <sup>51</sup>) C. 35. <sup>52</sup>) Ibid. <sup>52</sup>) III. c. 20. <sup>54</sup>) Th. u. M. c. 17 π 36. <sup>35</sup>) III. c. 20.



нимаемыя имъ стороннія вліянія "5°). Отсюда Ричль выводить то правило для догматики, что ниспосылаемы вёрующимъ дары благодати она должна изслёдовать "въ соотвётствую щихъ религіозныхъ и нравственныхъ актахъ" духовной жизни христіанина, слёд, должна стоять въ этомъ случаё "на практической точкё зрёнія "5°) Но по смыслу теоріи познанія Ричля и вышеуказаннаго его сужденія о необходимости изолировать богословіе отъ вліянія философіи и метафизики очевидно, что и все его богословіе должно стоять на практической точкё зрёнія: "христіанство должно быть познано практический—вотъ девизъ догматики Ричля 58).—Указавъ общія основанія богословія Ричля, перейдемъ теперь къ изложенію самой его богословской системы и прежде всего изложимъ ученіе Ричля о Богё.

II.

## Учение Ричля о Бога.

Какъ мы выше видели, Ричль высказывается въ пользу изолированія догматики отъ вліянія философскихъ и метафизическихъ элементовъ. Однако же мы ошиблись бы, если бы отсюда заключили, что онъ вовсе не допускаеть никакой раціонально философской апологетики христіанства; напротивъ: Ричль привнаеть важность для богословія, какъ науки, научно-теореткческаго оправданія христіанскаго міросозерцанія-именно-важность "научно-раціональнаго доказательства истины христіанской иден о Богь, на которой зиждется христіанское религіозное віровозврвніе, и которая составляеть основную истину богословія" 50). Только это довазательство, по мевнію Ричля, должно вийть иную постановку. Такъ какъ въ идей о Богй осуществляется цёль религін, нбо въ упованін на Бога человькъ обезпечиваеть себь самостоятельность и господствующее положение относительно природы, которой онъ себя противопоставляеть и отъ которой прежде чувствоваль себя зависимымь: то, по мнёнію Ричля, пнаучно-

<sup>\*\*)</sup> III. c. 21; Th. u. M. c. 23. \*\*) III. c. 22 — 23. \*\*) C. 22. \*\*) III. § 29 199 § 30. 213.



теоретическое доказательство истины христіанской иден о Богъ только въ такомъ случай будеть иметь правильную постановку, если оно принимаеть, какъ данное, саморазличение человъка отъ природы и его стремленіе къ преобладанію надъ нею" 60). И здісь, продолжаетъ Ричль, наука, согласно всеобщему убъжденію, должна признать, что хотя духовная жизнь, поскольку она находится во взапмодъйстви съ природою, подчиняется законамъ механизма, но именно она "составляетъ конечную цёль въ мірів, а природа служить только средствомъ для этой цёли<sup>и 61</sup>). Затёмъ, наука должна "отыскать высшій законъ, связывающій эти дві совивстно существующія разнородныя области бытія—духъ и природу в ва Правда, возможность для науки ръшенія этой послъдней задачи. вавъ мы выше видъли, Ричль оспариваетъ; но все-тави, научнофилософское знаніе, по его мивнію, не въ правв отвазаться отъ нея, иначе оно осталось бы безъ завершенія, котораго, однаво, требуетъ наше сознаніе, говорящее, что "природа существуєть для пашего дука" 62). Но въ такомъ случай научно-философскому внанію ничего не остается, какъ признать съ своей стороны "научно необходимымъ" то ръшеніе указанной задачи, какое даеть религія—частиве— христіанство въ ученіи о Богв: Живой Личный Богъ, по христіанскому воззрѣнію, сотворивъ міръ и человъка, предназначилъ послъдняго быть цълію міра и руководиль человъка въ осуществленію этого его назначенія въ царствія Божіемъ, гдъ духъ человъка въ упованін на Бога превозносится надъ природою 44). Итакъ, христіанская идея о Богѣ составляетъ не только предметъ религіозной въры, но можеть быть оправдана и съ точки зрвнія разума.

Въ ученін Ричля о Богѣ прежде всего обращаеть на себя вниманіе своею оригинальностію его доказательство личности Божества, построенное, какъ увидить читатель, на основаніи вышеуказанной теоріи познанія Ричля.

Противъ идеи личности Божества д'ялають то возражение, что



<sup>40)</sup> c. 204.

<sup>(1)</sup> Канть же, по мибпію Ричля, несправедливо отділиль такъ різко практическій разумь оть теоретическаго: гребованія разума практическаго суть требованія и разума теоретическаго.

<sup>62)</sup> c. 207-208. 62) ipid. 61) c. 208.

она несовивстима съ идеею абсолютности Божества: вореннымъ свойствомъ личности, говорятъ, служитъ саморазличение и выдвленіе себя отъ всего посторонняго, а абсолютное - это, наобороть, всеобъемлющее, неограниченное ничьмъ (Штраусь), Противъ этого возражения Ричль замъчаетъ, что въ немъ абсолютность мыслится въ пространственномъ отношенів, и понятно, что съ такимъ представленіемъ объ абсолютномъ не вяжется ндеж личности Божества <sup>65</sup>). Но и указанное обычное пониманіе личности Ричль считаеть несовершеннымь: различение себя отъ всегопосторонняго и наобороть-это, по Ричлю, только "форма, подъ которой человъческая личность сосредоточиваеть въ себъ всевозможное содержание". "Личность человъка находять тъмъ болъе развитою, чёмъ общирнее кругь его познаній, чёмъ воспріничивъе его чувства къ разнообразнымъ впечатлъніямъ, чъмъ мощнъе его воля, чтобы воздъйствовать на вещи и руководить другими личностями" 66). Копечно, то или иное развитие личности обусловливается извъстными уже врожденными человъку индивидуальными задатками, которые отпечативнаются въ видивиду альности уже выработывшейся личности. Но эта индивидуальность именно вырабатывается, пріобретается на основаніи природныхъ задатковъ, и въ этомъ отношени она совершенно отлична отътого формальнаго и первоначальнаго саморазличенія индивидуума отъ всего остальнаго, "въ которомъ большею частію полагаютъ сущность личности " 67). Эту послёднюю ступень личности переступаеть каждый человікь, сколько-нибудь способный къ духовному развитію; а кто остается настолько завлюченнымъ въ себт. самомъ, что напр. равнодушно относится въ задачамъ знанія мотивань волевой деятельности, къ общественнымъ интересамъ. тотъ вообще не цвинтся какъ личность, какъ индивидуальность. Правда, индиведуальность развитой личности также является "непереходимою границею человъческой личности", потому что въ живни в двятельности личности всегда отпечатлъвается ея "осо-



<sup>65)</sup> с. 216. Терминъ «абсолютное» въ примънени въ Богу вообще не польвуется расположениеть Ричия; онъ не находить въ немъ «никакого многозначащаго содержания» (Тв. и М. с. 15—16.).

<sup>66)</sup> ibid. c. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Ibid. c. 217.

обность". Но эта-то выработавшаяся духовная индивидуальность. какъ такая, "не стоитъ въ противорвчии съ преодолбинемъ міра духомъ, съ воспринятиемъ всевозможнаго содержания въ сознающее свою самость наше "я" в съ самостоятельнымъ воздъйствіемъ последняго на известный классь явленій и известную часть человъческаго общества" 68). Идея такой самостоятельной личности находить свое совершеннъйшее выражение въ Вожественной Личности, которая, съ этой точки зрвнія мыслима безъ противоръчій. Человъческая личность обусловлена въ своемъ развитін получаеными ею впечатавніями отъ окружающаго міра и средычто свидътельствуетъ объ относительности нашей личности. Затымь, развившись въ самостоятельную дичность, поступая по собственнымъ побужденіямъ и мотивамъ, самъ воздійствуя на міръ и окружающую среду, человінь всё-же остается подвержень вспышкамъ чувствъ, подчасъ руководствуется соединенными съ ними темными представленіями; такъ что, вообще, если мы и знаемъ въ общемъ, что такое мы, и чего мы хотимъ: то путь. которымъ мы пришля къ сознанію себя такими, замізчается нами только въ отрывочныхъ чертахъ, сохранившихся въ нашей памяти: и это опять свидетельствуеть объ условности и относительности нашей личности 69). Этой условности и относительности чужда совершеннъйшая Личность божественная: "какъ причина всего существующаго, Богъ все созерцаеть, какъ дъйствіе своей воли; ничто воздействующее на божественный Лухъ не было чуждо Ему изначала, и ничего Ему не нужно напередъ усвонть себь, чтобы быть самостоятельною лечностію: напротивь, все существующее во вселенной есть выражение собственной Его само-" двятельности; въ Его бытін и сознаніи не мыслимъ никакой переломъ, такъ кавъ Онъ не можеть получить нивакого новаго висчативнія отъ тварнаго бытія, которое (впечативніе) напередъ не было бы воспринато въ единствъ Его познанія и воли 20. Съ точки зрвнія этой самобытной совершенной божественной Личности и мы-то, въ сущности, по митнію Ричля, опредъляемъ степень своей личности; потому что о самостоятельности последней мы судимъ по идеъ Высшей Личности, имъющей всегда въ

<sup>40)</sup> c. (217-218. 69) c. 220. 70) Ibid.

себъ основу своей дъятельности; почему идея Божественной Личности для насъ и не можетъ подлежать сомнънію.

Въ дальнъйшемъ ученін о Богъ Ричль также весьма своеобравенъ. -- Догматика обыкновенно начинаетъ съ ученія о Богь самомъ въ себъ, элементы для котораго заимствуются изъ Св. Писанія съ присоединеніемъ философскихъ соображеній разума. Но въ богословін Ричля, по смыслу его теорін познавія, естественно, ивтъ мвста ученію о Бога самомъ въ себа и о внутрелней жизни Божества. "Христіанская идея о Богь, говорить Ричль. тъсно связано съ христіанскимъ воззрвніемъ на міръ и на назмаченіе въ мірѣ богоподобныхъ существъ-людей, назначеніе воторыхъ составляеть вийстй и конечную циль. Бога въ мірй... Что же говорить о Богв вив Его отношенія къ міру (след. о Богв самомъ въ себъ)-это или просто формальныя опредъленія, которыя получають значение только со включением въ нихъ содержанія изъ Откровенія, каково напр. понатіє Личности Божіей нли это-слова безъ значенія" <sup>71</sup>). Итакъ, по Ричлю, мы можемъ нознавать Бога только въ Его отношении къ міру и людимъ; а но вышеуказавному взгляду Ричля на методъ догматики, это отношеніе нужно разсматривать только, какъ оно сказалось въ отвровени Божіемъ во Христь-и именно,-по Ричлю, прежде всего въ сознани самого Христа и затъмъ, чрезъ посредство Его, отпечативнось въ сознаніи Его церкви 72). Въ какихъ же свойствахъ Богъ отврылъ Себя во Христв?

Сознавая Себя Сыномъ Божівмъ и нолагая свою исключительность въ этомъ отношеніи существеннымъ образомъ въ предвѣчной любви въ Нему Бога Отца (Іоан: XV, 9; XVII, 23—24), Інсусъ Христосъ и ученикамъ своимъ, въ своемъ любвеобильномъ отношеніи къ нимъ и въ своей дѣятельности, посвященной основанію царствія Божія, открылъ Бога, какъ "Отца" (Ме. VI, 9, XVII, 26.) 72). И въ этомъ общемъ примѣненіи къ Богу имя "Отца" "указываетъ не на иное что, какъ на творческую любвеобильную Волю, которая созидаетъ церковь чрезъ совершенное откровеніе о Христѣ, и руководить ее къ ея цѣли—царствію Божію" 74). Это соотношеніе между Богомъ, какъ Отцомъ, Христомъ и цер-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) III. § 31. 234. <sup>1</sup>,) II<sup>.</sup> § 22 c. 96—97. III. c. 225. <sup>28</sup>) II. c. 97. <sup>24</sup>) Ibid.



ковію апостолы расерывають согласно съ своимъ Божественных Учителемъ. Они свидътельствуютъ, что въ любви Христа въ людямъ, превосходящей всякое разумение (Еф. III, 19.), по которой Онъ предалъ Себа за людей (Гал. II, 20), открылась именно людовь Божія въ людимъ; въ любви ап. Іоаннъ полагаетъ и самое понятіе о Богѣ (1 Іоан. 4, 8; 16.); любовь познаемъ мы въ томъ, что Христосъ положилъ за насъ душу свою (3, 6). Любовь Вожія въ людямъ, поэтому, есть причина посланія Богомъ своего возлюбленнаго Сына въ міръ (Кол. 1, 13; Еф. 1, 6), чтобы всякій вірующій въ Него не погибъ, но иміль жизнь візтную (Іоан. III, 16); чтобы Онъ предалъ Себя, какъ жертву, за грвия людей (Рим. V, 8. Іоан. IV, 9-10.). Такъ какъ, теперь, эта жертва Христова фактически явила любовь Вожію въ намъ, то н всь блага, которыя мы получаемъ въ церкви Христовой, именно въ любви Божіей нивють свое основаніе (Еф. II, 5-6; Евр. XII, 6; 1 Іоан. III, 1 и др.). Итакъ, въ откровеніи во Христь Богъ явиль Себя вавъ Любовь. - Но ведь ин знаемъ, что богъ есть не просто любовь, но любовь святая; что Ему присуще свойство святости, побуждающее Его отвращаться оть грвха и нечестія, свойство правды, по которому Онъ воздаеть каждому человъку по его заслугамъ: караетъ нарушителей Его божественнаго закона, ниспосываетъ на нихъ свой гиввъ, и оказываетъ благоволеніе исполнителямь его. Ученіе о Богв, какъ Святомъ и правосудномъ обще догмативамъ и нашей православной церкви и католической и протестантской и пиветь огромную важность: въ тъсной связи съ пимъ раскрывается въ догматикахъ и учение о домостроительствъ нашего спасенія, такъ что то или иное отношеніе къ первому ученію необходимо отразится и на отношеніи къ этому последнему.

Но Ричль ръшительно возстаеть противъ включенія указанныхъ свойствъ, въ ихъ обычномъ пониманіи, въ христіанское понятіе о Богъ.

Такъ, ученіе о правдѣ Вожіей въ значеніи правосудія, по его взгляду: "котя пріурочивается къ элементамъ библейскаго міросозерцанія, однако носитъ на себѣ отпечатокъ естественнаго т. е. раціональнаго богословія" 75). Противъ этого ученія Ричль дѣ-



<sup>16)</sup> III: c. 223-24.

лаетъ следующія возраженія " 76). Прежде всего онъ повторнеть социніанскую мысль, будто "свойство правды, налагающее на божественную волю необходимость наказывать преступающихъ еж определенія, является силою, стоящею надъ (über) Богомъ, которой Онъ подчиняется, какъ естественной необходимости 77). Если же правосудіе причисляется въ свойствамъ самого Вога, тогда распадается единство понятія о Богь: Богь, съ одной стороны, мыслится какъ деятельная любвеобильная воля, а съ другой — Ему приписывается покоющееся и плохо совивстимое съ понятіемъ о Богъ, какъ Любви, свойство правосудности. Но такъ какъ первое представление о Богъ несомнънно, то, разсуждаетъ Ричль въ дукъ своей теоріи познанія, "будеть плохою метафизикою приписывать Богу предикать правосудія въ смыслѣ покоющагося свойства, присущаго Богу не зависимо отъ направленія Его воли" 78). То, что свойственно Богу, можеть быть открыто только изъ анализа самой Божественной воли. — Ученіе о Богъ, какъ правосудномъ Мадовоздантель, Ричль считаетъ построеннымъ по схемъ общественнаго людскаго права. Эта юридическая схема, по взгляду Ричля: "наиболье отчетливо сказывается въ утвержденіи, что Богь вынуждень наказывать преступниковъ Его закона, и затемъ, что карательное правосудіе Божіе проявляется съ такимъ же безпристрастіемъ, какое приличествуетъ судьт въ наждомъ случай обвинительнаго приговора" 79). Т. е: "какъ судья, присуждан преступника къ наказанію, не соображаеть при этомъ последствій навазанія для виновнаго и его присныхъ, такъ и Богъ (по разсматриваемому ученію) настолько связанъ своимъ карательнымъ правосудіемъ, что долженъ оставаться равнодушнымъ къ судьбъ человъческаго рода, какова она станеть по его наказанін" во); изреченіе fiat justitia, pereat mundus, пронизируетъ Ричль, вполив приложимо къ понимаемому такимъ образомъ божественному міроправленію. Юридическій законъ мадовозданнія неприложимъ въ отношенію между Богомъ и человъкомъ уже потому, что это отношение опирается на закон' Божіемъ правственномъ, который, въ противоположность воридическому, именно исключаеть требование мадовоздания. Обыч-



<sup>76)</sup> III. § 32. 77) III. c. 232. 78) 232—33. 79) 239. 80) Ibid.

ное изображеніе отнощенія между Богомъ и людьми съ юримческой точки зрівнія, по Ричлю, нельзя назвать и разумнымъ: "нельзя понять, какимъ образомъ Богь вынуждается своимъ правосудіемъ по извістному случаю отнюдь не злонамівреннаго непослушанія первыхъ людей наказывать ихъ вічною смертію и въто же время, изъ-за проступка прародителей, подвергнуть каріввесь родъ человіческій и тімъ повергнуть его въ состояніе прамо противоположное божественной цілн" ві). Въ этомъ случай ученіе о правосудіи Божіемъ расходится съ общественнымъ правомъ, на почві котораго оно зиждется, такъ какъ здісь существуєтъ правило, что наказаніе должно соотвітствовать степени преступленія ві).

Св. Писаніе, по сужденію Ричля, вовсе не даеть права представлять отношение Бога къ людямъ въ юридической схемъ, по идей закона мадовозданнія. Отвосительно ветхаго завита, возаринія котораго, какъ сказано, по взгляду Ричля служать основос для идей новозавътныхъ, -- и прежде всего -- относительно историческихъ (законоположительныхъ и собственно историческихъ) внигь ветхаго завъта-Ричль утверждаеть, что тамъ "свойства, въ которыхъ Богь явиль Себя Монсею, - это милосердіе и долготеривніе, милость и вврность (Исх. 34, 6-7.), правосудіе же Божіе здёсь не называется « °3). Приписываемое же Богу свойство "праведности" или "правды" въ его ветхозавътномъ словоупотребленін вовсе нельзя понимать въ смыслё правосуднаго возганнія особенно "карательнаго возмездія". Уже по словопроизводству отъ евр. цадак правда Божія или точнье правдивость пожеть означать только "соотвётствіе дёятельности Божіей съ внутреннею природою Вожества и съ темъ, что имель ожидать руководимый въ своей судьбь Богомъ Изранль". Далье, въ псалмахъ правда Божія виставляется аттрибутомъ владычества Ісгови надъ всёми народами, какъ Судін (Пс. 96, 1-6; 88, 7-15 б. "). Но говорять ли псалмопъвцы о судъ Божіемъ надъ всемъ народами (Пс. 7, 9; 9, 9 и др.), или надъ Его избраннымъ народомъ въ частности (49, 4.): они съ мыслью о божественномъ міроправленіи соединяють съ одной стороны ожиданіе, что Господь сохранить народъ свой, оставаясь върнымъ своему завъту съ нимъ (104.



<sup>\*1)</sup> Ibid. \*2) 239-40. \*3) II § 14. 103.

7-8), съ другой стороны — и съ особенною настойчивостір увъренность, что Господь оказываеть помощь праведнымъ, находящимся въ угнетеніи отъ нечестивыхъ, спясаеть ихъ отъ ихъ притъснителей и уничтожаетъ послъднихъ (7, 9 — 11; 91: и д.; 75, 9). Это-то специфическое свойство міроправленія Божія обыкновенно представляется въ псалмахъ нодъ аттрибутомъ правды Божіей". Таквиъ образомъ и въ псалмахъ свойство правды Божіей пріурочивается пь той ціли, которая преннущественно преслідуется въ міроправленіи и судь Божіемъ" (ціль завіта Ісговы съ Изранлемъ). И въ этомъ отношения для Ричля "ясно, что два обнаруженія правды Божіей-споспъществованіе праведнымъ и уничтоженіе нечестивыхъ — мыслятся псалментвиами не какъ два соподчиненныя и слёд. самостоятельныя, но наказаніе нечестивыхъ относится къ правдъ Божіей лишь какъ средство для воввышенія праведныхъ и благочестивыхъ". Но и спосившествованіе праведнымъ (а въ лицъ ихъ и всему Израилю, представителями котораго они были), какъ собственная цель правды Божіей не имбеть характера простаго воздания имъ по заслугамъ; если въ псалмахъ и встръчается иногда повидимому послъдняя мисль, то въ сущности чаяніе помощи Божіей утверждается у псалиопъвцевъ на мысли о милости Ісговы, на которой Онъ утвердилъ свой завъть съ Израилемъ: "у Тебя, Господи, милость, ибо Ты воздаешь каждому по дъламъ его (61, 13.) 44). У Пророковъ понятіе правды Божіей, по Ричлю, ниветь тоть же снысль, что и въ псалмахъ, только тамъ яснъе выступаетъ отношение правды Божіей во всему израильскому народу. "Въ соверцанів пророковъ правда Божія также мыслится какъ основное отношеніе Ісговы въ народу завъта": Ісгова осуществляетъ опредъленное Имъ назначеніе Израиля въ міръ, почему правда Божія въ міровоззръніп пророковъ "стопть въ ближайшей аналогіп съ понятіемъ "в рности" Ісговы своимъ обътованіямъ (Ос. П, 19 и др.). 85).

Въ Новомъ Завътъ Ричль, понятно, находитъ всюду тотъ же взглядъ на свойство правды Божіей, что и въ Ветхомъ Завътъ; ибо, какъ сказано, по его митнію Новый Завътъ обусловленъ въ своихъ воззрѣніяхъ воззрѣніями ветхозавѣтными. Приведемъ иѣсколько примѣровъ экзегетическихъ пріемовъ Ричля въ этомъ

<sup>\*4)</sup> II. 104-110. \*5) did. c. 105-106; 111.

случав. Сначала Ричль обращается въ разсмотрвнію той группы новозавътныхъ свидътельствъ, гдъ правда Божія выставляется аттрибутомъ суда Божів, таковы міста: 1 Петр. 2, 23 и 2 Тим. 4, 8 %). "Поскольку несомивню, разсуждаеть Ричль, что ап. Петръ мыслить по-ветхозавътному, его слова могуть имъть только тоть смысль, что праведный судь Божій, на который полагается Христосъ, означаетъ возстановление Пострадавшаго въ Его достонествъ Богомъ, неуклонно дъйствующимъ ко благу праведныхъ чрезъ уничтожение или посрамление ихъ притъснителей и обидчиковъ « 87). Равнымъ образомъ во 2 Тим. 4, 8 вънецъ правды, котораго апостолъ ожидаеть отъ праведнаго Судін въ день суда, "мыслится не кавъ возданніе за върность и стойкость апостола въ его призваніи, но какъ завершеніе его блаженства, обезпеченное для него неуклонностію бажественнаго содійствія къ упроченію за достойными ихъ правъ" Далве Ричль останавливается на двухъ изреченіяхъ ап. Павла относительно последняго суда въ 2 Оесс. 1, 4-7 и Рим. 2, 5-7, "въ которыхъ, повидимому, опять правда Божія означаеть діятельность воздаянія за добро и зло" вв). Но, по мивнію Ричля, это — только повидимому; въ действительности же, въ первомъ изъ указанныхъ мъстъ правда Божія разсматривается совершенно въ ветхозавётномъ смыслё, какъ послёдовательное действованіе, обезпечивающее для благочестивыхъ, безвинно преследуемыхъ, вхъ последующее блаженство. Средствомъ для этого является карательное возмездіе ихъ притеснителямъ, но не самостоятельною цѣлію суда Божія наряду съ первою указанною цѣлію" 80). Рав-

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) «Ми сами хвалимся вами въ церквахъ Божівх, теривніемъ вамимъ и върою во всёхъ гоненіяхъ и скорбяхъ, нереносимихъ вами. Въ доказательство того, что будетъ праведний судъ Божій, чтоби вамъ удостоиться царстиія Божія для котораго и страдаете, ибо праведно предъ Богомъ оскорбляющимъ васъ воссдать скорбію, а вамъ оскорбляемимъ отрадою». «По упорству своему и веракаянному сердцу самъ себъ собираемъ гитевъ на день гитева и откровенія враведнаго суда отъ Бога, который воздасть каждому по дъламъ его».



<sup>&</sup>quot;) «Будучи злословим», Онъ не злословиль взаимно, страдая, не угрожаль, но предаваль то Судін праведному». «А теперь готовится мий винець правды, который даеть мий Господь, праведный Судья, въ день оный».

<sup>\*7)</sup> II. § 15. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) C. 114-115.

жымъ образомъ и въ Рим. 2, 5—8, по мижнію Ричля, "правда Божія на послёднемъ судё непосредственно пріурочивается въ-совершенію блаженства праведныхъ, а гитвъ Вожій на нечестивыхъ служитъ для этого средствомъ « • • • • ). Въ другой группт новозавътныхъ изреченій, читаемъ далёе у Ричля, правда Божія поставляется въ ближайшее соотношеніе съ върностію Божіею, въ чемъ также сказывается примёненіе въ ветхозавътному словоупотребленію; такъ въ Рим. 3, 3—5; 1 Іоан. 1, 9; Іоан. XVII, -25; Апов. XVI, 5—7.

Такимъ образомъ въ Новомъ Завътъ такъ же, какъ и въ Ветхомъ, свойство Божественной правды означаетъ вообще неувлонное направление воли Божией къ осуществлению спасительныхъ предначертаній Вожінхъ относительно людей, а вовсе не діятельность медовозданнія людямь за добро и эло. Мысль, что въ таниствъ нашего искупленія правда Божія открылась и въ послъднемъ значении безконечнаго правосудия, которому І. Христосъ своею крестною жертвою принесъ соответственное удовлетвореніе (за грѣхи людей): мысль эта, по мивнію Ричля, не имветь для себя основаній въ Св. Писанін; мъста Писанія, на которыхъ жотять обосновать ее, на самомъ дёлё не имёють къ ней никакого отношенія. Такъ въ Рим. III, 25 понятіе правды Божіей употребляется въ вышеувазанномъ общемъ значение его въ Ветхомъ и Новомъ Завътъ 11). Затъмъ въ 6 ст. 2 гл. посланія ап. Павла къ римлянамъ \*\*), "образующемъ краеугольный камень въ родической постановки ученія объ искупленіи, выставляется только сентенція фарисейскаго и языческаго міросозерцанія; апостоль привель ее только затымь, чтобы посль ее опровергнуть. Грубая ошибка-пріурочивать къ этой сентенціи ученіе ан. Павла объ исвуплени, построенное у него на идећ божественнаго милосердія « 98). Наконецъ, ссылаются на то, что на І. Христь исполнилось пророчество Исаін о страждущемъ рабь Божіемъ, а замъстительныя страданія его у Исаін поставляются,

<sup>90)</sup> C. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) «Христа «Богь предложиль въ жертву умилостивленія въ крови Его чрозъ въру, для показанія правды Его въ прощенів граховъ»...

<sup>92)</sup> Богь «воздасть каждому по деламь его».

<sup>93)</sup> II. c. 155.

говорять, въ связь съ идеею божественняго правосудія. Но 1): не видно, чтобы пророчество Исаін въ Новомъ Завъть прилагалось во Христу буквально (1 Петр. 2, 21-25. Евр. 9, 28-1 Іоан. 3, 5.); а еслибы и такъ (если судить по Дъян. VIII, 32-35; Мө. VIII, 16-17, Марк. XV, 28.) то 2) это пророчечество, на самомъ дълъ, не содержить мысли, которую думають изъ него вывести. Пророкъ вовсе не предполагаетъ, что чрезъ вамфетительныя страданія раба Божія, понесенныя имъ за грахи. народа, "совершается удовлетвореніе правдів Божіей, ибо, поего выраженію: навазаніе мира нашего на немъ (XLIII, 5.), сльдующее наказаніе мыслится пророкомъ не въ значенів удовлетворенія правдѣ Божіей, а въ отношеній потребности грѣшниковъ въ исправленіи и миръ". Такое толкованіе не опровергается следующими словами пророка: "когда же душа его принесетъ жертву умилостивленія... " (ст. 10.), "ибо совершенно непонятно. какимъ образомъ добровольное и самоотверженное пожертвованіе своею жизнію можеть быть сравниваемо съ жертвою вины. Наконепъ, ни одна жертва въ Ветхомъ Завътъ не имъетъ юридическаго значенія удовлетворенія правдѣ Божіей; следовательно съ страданіями раба Божія пророкъ и не могъ соединять юридическаго понятія "сатисфакціи" и "нужно остерегаться вкладывать въ ръчь пророка среднія посылки современнаго происхожденія и абстрактнаго характера « <sup>94</sup>). Утверждая, будто въ дълъ нашего искупленія правда Божія, въ юридическомъ смыслів правосудія. проявилась на ряду съ безконечною любовію Божією, догматика, продолжаеть Ричль, оказывается не въ силахъ точно установить соотношение между этими двумя свойствами Божими въ актъ искупленія. Если Христосъ снискаль людямь спасеніе чрезъ удовлетвореніе правдѣ Божіей, слѣд. своею заслугою: то со стороны Бога въ дарованін намъ спасенія сказалась простая справедливость, а не любовь; любовь Божественная въ обычножъ vченіи объ искупленін, такимъ образомъ, умаляется и притомъ получаеть какой-то эгоистическій оттінокь 95). Если упирають на то, что идея издовозданнія---универсальная этическая идея, почему ее богословіе въ божественномъ аттрибуть правды при-



<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) II. § 9 c. 63-64.

<sup>\*\*)</sup> III. § 33.

ложило и къ отношенію между Богомъ и человѣкомъ: то христіанскому богословію нѣть дѣла до того, какое можеть быть ссставлено естественное понятіе о Богѣ <sup>98</sup>). Поэтому, заключаеть Ричль: "будеть просто искаженіемъ христіанства утверждать атгрибуть мздовоздаянія, какъ существенный въ понятіи о Богѣ, а ссылки въ этомъ случаѣ на Св. Писаніе, безъ согласованія свойства Божественной правды съ даннымъ чрезъ Христа понятіемъ о Богѣ, какъ Любви, свидѣтельствуютъ только о непониманіи Библін" <sup>97</sup>). Ричлево толкованіе свойства божественной правды очевидно и представляєть своеобразный способъ согласованія свойства правды Вожіей съ христіанскимъ ученіемъ о Богѣ, какъ Любви.

Иначе относится Ричль въ приписываемому Богу свойству святости. Своеобразно опять истолковавъ смыслъ этого свойства, Ричль находить, что ему вообще пыть инста въ христіанскомъ ученін о Богь. Аттрибуть святости, по Ричлю, приписывается Богу преннущественно въ Ветхомъ Завътъ, и въ понимани его тамъ обнаруживаются два направленія. Съ одной стороны, святость Ісговы указываеть 1) на Его могущество и величе (Ез. XXXVI, 20-24; XXVIII, 25; XX, 41; Ynca.: XX, 13; Mcain V, 16; VIII, 13; XXIX, 23; ПС. СХ, 9; XCVIII, 3 и др.) и вивств съ темъ 2) на Его недоступность, какъ живущаго на высоте небесъ (Иса. 57, 15.) для людей (1 Цар. VI, 20.); отсюда 3) на самозаключенность Ісговы, даже если Онъ символическимъ образомъ соприсутствуетъ избранному народу (1 Цар. VI, 19-20; 2 Пар. VI, 6-7.); 4) наконецъ, на Его отвращение отъ всего нечистаго, при чемъ нечистымъ считается "ндолопоклонство в прикосновеніе къ трупамъ" (Ез. XLIII, 7—9; Числ. XIX, 20; Лев. XX, 31; XI, 43-44; XX, 25-26; XIX, 2 и д.). Это-изначальное ветхозавътное понимание святости Божией . Съ другой стороны поздиве у псалмопъвцевъ и пророковъ въ понятіе святости Божіей включаются иногда тѣ свойства, въ которыхъ Ісгова явиль себя избранному народу, каковы: милость, милосердіе, снисхожденіе и долготерпаніе ••). Такъ, пророкъ Осія высказываеть мысль, что величіе Святаго исключаеть наказаніе людей за нарушение върности и благоговънія въ Нему и повво-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) III. c. 243. <sup>37</sup>) Ibid. <sup>35</sup>) II. § 12. 89—91. <sup>39</sup>) Ibid. c. 91.

ляетъ надъяться на Его долготерпъніе и снисхожденіе 100). У псаломопъвцевъ признавъ недоступности для человъва исвлючается изъ представленія о святости Божіей, ибо нравственное совершенство даетъ право пребывать предъ лицемъ Святаго (ПС. XIV, 1—2; XXIII, 3—4; V, 8.). Но это болье позднее пониманіе святости Божіей не замънило собою первоначальнаго ея пониманія; мысль объ относительной замкнутости Божества въпонятіи Его святости удерживается во все теченіе Ветхаго Завъта, и въ этомъ, по Ричлю, состоитъ несовершенство ветхозавътной религіи 101).

Что насается Новаго Завъта, въ которомъ последовало совершеннъйшее откровение Бога, какъ Любви, во Христь: то въ немъ, по взгляду Ричля, понятіе свитости Божіей естественно уже теряетъ свое значеніе 102). "Случан употребленія этого предиката въ Новомъ Завътъ очень ръдки, и его смыслъ здъсь частію трудно отгадать". Такъ, если ап. Петръ наставляеть христіанъ: по примъру призвавшаго васъ Свитаго и сами будьте святы во всёхъ поступкахъ, ибо написано: будьте святы, потому что Я Свять (Лев. XIX, 2 г.): то изъ контекста "не видно, что апостолъ разумъетъ подъ святостію призвавшаго христіанъ Бога". Затемъ, когда І. Христосъ взываль къ Богу Отпу: Отче Святый! (Ioan. XVII, 11.): то "Онъ, очевидно, хотвль указать не на скрытое величіе Божіе, какъ такое, а на взаимность, существующую между святымъ Богомъ и Имъ самимъ, какъ ауюс той Өеой (Iоан. X, 96)" въ неусыпномъ попеченіи о церкви вірующихъ, какъ это видно изъ дальнійшихъ словъ 108). Вообще, по взгляду Ричля, предикать святоств Божества не существененъ въ религіи Новаго Завъта" 104).

Подобнымъ же образомъ Ричль старается стушевать и учение Св. Писанія о гитв в Божіємъ. Понятіє гитва Божія, говорить онъ, понятіє по преимуществу ветхозавтное, и въ Ветхомъ Завтть, оно является выводомъ изъ первоначальнаго понятія о святости Божіей « 105). Это, напр., ясно видно изъ 1 Цар. VI, 19—20, гать

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) I. c. 195—96. <sup>102</sup>) II. § 13. c. 101. <sup>100</sup>) C. 102. <sup>104</sup>) C. 101. <sup>104</sup>) II. § 19. 136—137—38.



<sup>100) «</sup>Не сділаю по прости гивна Моего, не истреблю Ефрема, ибо Я Богъ а не человіки; среди тебл—Святий».

"Богъ называется Святымъ, такъ какъ Онъ умерщвляетъ множество людей за то, что они случайно, не видя въ томъ преступленія, заглянули въ ковчегъ Божій". Параллельны этому міста: 2 Цар. VI, 6-7; Inc. Hab. XXIV, 19; Iea. XXVIII, 22; XXXVIII, 16; 22-23 и пр., въ которыхъ гибвъ Божій ставится въ тесную связь съ святостію Божією. Но по мірі того какъ съ болів подробнымъ раскрытіемъ ученія о милости, върности и долготерпри Ісгови втрибуть Его святости вт Ветхом Завртр отошель на задній плань, потеряло свое прежнее значеніе и понятіе гивва Божія: Ісговъ началь приписываться предикать "удерживающій гивьъ 4 106). Особенно пророки, хотя они продолжали изображать гитвъ Ісгови, которымъ Онъ поражаетъ своихъ враговъ, не смотря и на всё случаи проявленія гийва Божія на въроломный народъ, "возвъщають, что Богь ради своего имени отлагаеть гивь свой (Иса. XLVIII, 9.), что Онь готовъ не пребывать во гить в (Мвх. VII, 18; ПС. XXIX, 6; LXXVII, 88.) « 107). Далье, поводомъ къ обнаруженію гивва Божія въ Ветхомъ Завътъ, по его историческимъ и пророческимъ книгамъ, "всегда представляются только случаи нарушенія Израилемъ Завъта съ Богомъ, или такія действія, которыя пиели значеніе нарушенія Завъта"; таковы случаи сопротивленія воль Божіей, почитанія чуждыхъ боговъ, завлюченія союзовъ съ иноземными народами (которые противоборствовали теократическому назначению избравнаго народа) и много другихъ случаевъ прямаго или косвеннаго преступленія противъ Завѣта 108). (Числ. XXV, 11; XVI, 1-3; Etop. VI, 15; IX, 8; Iep. IV, 23; 2 Hap. VI, 7; Oc. XXIII, 16 и пр.). Дъйствію гивна Божія въ этихъ случаяхъ приписывалась главнымъ образомъ внезапная и необычайная смерть израильтянъ-преступниковъ Завъта (Числ. XXV, 11; Втор. VI, 15; ІХ, 8 и др.).

Въ псалиахъ хотя "замъчается видоизмъненіе въ представленіи о гивъв Божіемъ" въ томъ смысль, что тамъ подлежащими гитър Божію выставляются не нарушители Завъта, а нечестивые—гонители праведныхъ 100) (IX, 4—7; XXX, 18—19; XXXV, 17; XXXVI, 9 и др.); но такъ какъ праведные—это върные Завъту



<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>) C. 136. <sup>107</sup>) Ibid. <sup>108</sup>) II. § 17, 127—28. <sup>109</sup>) C. 131.

съ Ісговою члены изъ среды Израиля, и ихъ надменные гонателя являются противниками Завета, то въ сущности возорение на гивьь Божій въ псалмахь не уклоняется оть возарвнія историческихъ и пророческихъ внигъ. Другаго значенія, вром'в вышеуказаннаго, понятіе гитва Вожія, по митлію Ричля, не имтетъ въ Ветхомъ Завътъ. Правда, въ псалмахъ авторы ихъ иногда обращаются къ мысли о гивъв Вожіемъ по поводу своихъ прегръшеній, но это-только въ немногихъ случаяхъ (Пс. XXXVII, 5-6; XXXVIII, 9; 12; XXXIX, 13.), такъ что отсюда никакъ не следуеть, что въ Ветхомъ Завете мысль о грехе всегда связывается съ представленіемъ о гнтввъ Вожіемъ 110). Во всякомъ случав, утверждаеть Ричль: "нивогда нельзя довазать, что бытописатель наказаніе за гріхъ первыхъ людей хотіль выставить дъйствіемъ гивва Божін: непосредственно объ этомъ не говорится ни слова". Но ошибочно выводить эту мысль и восвенноизъ повъствованія битописателя объ исключеній первой четы изъ непосредственнаго общенія съ Богомъ и назначеніи для людей смерти: потому что мысль о гитвев Божіемъ въ Ветхомъ Завъть всегда связывается съ случаями внезапной и необычайной смерти преступниковъ Завъта. А эти условія не вибли мъста въ судьбъ первой четы: бытописатель "ни высказываеть, ни предполагаеть, что Богь закончиль Завъть съ первыми людьми, ни угрожавшая имъ участь смерти, подъ страхомъ которой они продолжали жить, не соответствуеть насильственной внезапной смерти". Наконецъ несправедливо, по миснію Ричля, видеть символь гибва Божія и вы пламенномы мече херувина, поставленнаго во вратахъ рая для возбраненія доступа въ него падшимъ людямъ, потому что явленіе Іеговы въ пламени (какъто: Его предхождение Израилю въ пустынъ въ столив огненномъ) прежде всего "служить символомъ Его милостиваго присутствія, и только для преступниковъ Завъта -- символомъ гивва Божія "111)-Итакъ, по мысли Ричли, преступление первыхъ людей не вавлекло на нихъ гивва Божін. Къ чему въ концв концовъ клонится разсуждение Ричля, нетрудно понять: учение доселешней догнатики о таготение гибва Божин налъ исемъ потомствомъ



<sup>110)</sup> C. 133.

<sup>111)</sup> C. 129-130.

Адама за его гръхъ, по высли Ричли, несостоятельно уже съ точки зрвин Ветхаго Завъта.

Что касается Новаго Завъта, то тамъ понятіе гивва Божія, по взгляду Ричля, уже теряеть всякое непосредственное значеніе 112). Въ Новомъ Завъть даже случан внезапнаго пораженія смертію преступныхъ членовъ церкви, напр., Ананіи и Сапфиры, не поставдаются въ свизь съ мыслью о гифиф Божіемъ. Понятіе тивва Божія встречается въ новозаветныхъ писаніяхъ только въ эсхатологическомъ примънения къ послъднему суду; такъ это въ посланіяхъ ап. Павла и Апокалипсись: 1 Оес. 1, 10; Кол. III, 6; Еф. V, 6; Рим. II, 5-8; Евр. X, 25. 27; Апов. VI, 16-17; XI, 18; XIV, 10: XVI, 19; XIX, 13. MECTO 1 Oecc. II, 16 He COCTABляеть исключенія въ этомъ отношеніи: въ своемъ сужденіи, что на іудеевъ, за ихъ казни христіанству, έγθασε ή όργη είς τέλος Апостоль очевидно примъняется къ тъмъ эсхатологическимъ пророчествамъ встхозаватныхъ пророковъ, въ которыхъ возващается, что угрожающій грішникамь гнівь Божій не отступить оть нихь въ великій день суда Господня (Соф. 1, 14-18); эсатолохгическаго характера, следовательно, и указанное изречение ап. Павла. То же нужно сказать, при ближайшемъ разсмотреніи дела, и относительно извъстнаго мъста Рим. І, 18. Мивніе, будто указываемое здёсь апостоломъ откровеніе гивва Божія на нечестіе и неправду человековъ, подавляющихъ истину неправдою, далее въ ст. 24-31 излагается какъ фактъ, по мненію Ричля, несправедливо. "Если въ ст. 24-31 описываются действія открывшагося гивна Божія, то остается совершенно непонятнымъ, почему въ ст. 32 обращается вниманіе на особый классь людей, которые, хотя сознають гнусность вышеуказанныхь граховь, однако же в сами совершають ихъ и потому также подлежать гивву Божію « 113). А отъ этого власса людей апостоль переходить уже въ возвъщению конечнаго откровения гитва Божия для тъхъ, которые не покораются истинь, но предаются неправдь (II, 5-8). "Но употребленныя въ этомъ последнемъ случав выражения столь близки въ выраженіямъ въ 1, 18, что представляется мыслимою другая возможность-именно, что начинающійся съ 1, 19 отділь



<sup>112)</sup> II. § 20 c. 140. § 21. c. 153-4.

<sup>413)</sup> C. 145.

простирается до 2, 5, и что только съ 2, 5, опять делается нереходъ въ главному положению въ ст. 18 (1, 18) объ отвровени гићва Божія. А въ II, 5-8 откровеніе гићва Божія ясно вріурочивается къ последнему суду. Въ такомъ случай съ 1, 32 по II, 4 продолжается таже тема, что и въ 1, 19-23", а "стоящее между этими частями описаніе грізовности людей (1, 24-31) имбеть цвлію представить то κατέχειν την αλήθειαν έν άδικίς, а не изобразить αποκάλυψιν της όργης του Θεού, хота эта гръховность и выставляется карательнымъ возмездіемъ отъ Бога « 114). И такъ "въ Рим. 1, 18 ап. Павелъ понимаетъ гибевъ Божій эсхатологически". Не составляеть исключенія въ этомъ отношенів, по метнію Ричля, и місто Еф. II, 3. "Было бы рішительнымъотступленіемъ отъ всего библейскаго пониманія гивва Божів, еслибы здёсь понятіе гиёва Божія пріурочивалось въ наслёдственному (первородному) гръхуч 115). Но на самомъ дълъ въ словахъ апостола, думаеть Ричль, не заключается такой мысли-"Слово фобет, относящееся въ текча оруду, правда, можетъ указывать на врожденность чего-либо въ отличіе отъ свободнаго произволенія (Гал. II, 15), но это не единственно возможный смысять слова. Въ Рим. И, 14 фооб употребляется для означенія свободнаго произволенія, только не направляемаго положительнымъ авторитетомъ, θέαις". Въ этомъ смыслѣ слово φύσις употребляется и въ разсматриваемомъ мъсть посланія въ Ефес. то-есть ліудейскіе христіане (по мысли апостола) прежде были чалами гивва по ихъ естественной самонбательности, тогла какъ по положению въ завътъ съ Богомъ они были чалами благоволенія Божія 4 114). И въ этомъ случав понятіе гивна Божія употреблено апостоломъ въ эсхатологическомъ значенін: "еслибы іудейскіе христіане чрезъ обновленіе въ Христь (ст. 5.) не отдълились отъ сыновъ противленія, то они, подобно этимъ последнимъ, (V, 6,) подверглись бы гневу Божию на последнемъ судъ" 117).-Вообще, въ Св. Писаніи фактъ всеобщаго гръха, по мевнію Ричля, никогда не соединяется съ мыслію о гивив Божіемъ. Соотвътственно этому въ Св. Писаніи нъть мысли и о какомъ-либо отношения гитва Божия къ таниству нашего вску-



<sup>124)</sup> C. 146. 115) C. 147g 116) Ibid. 117) C. 148.

пленія. Изв'ястное м'ясто въ евангелін оть Іоанна: δ απειθών τώ υίω οὖκ ὂψεται τὴν Ζωὴν άλλ' ἢ ὀργὴ τοῦ Θεοῦ μένει ἐπ' αὐτόν (ΙΙΙ, 36.) вовсе не даеть права для протавоположнаго вывода: слово нести не означаетъ у Іоанна продолжевія прежде бывшаго; взъсловъ Інсуса Христа въ евангелін же отъ Іоанна: "ядущій Мою н ан жим и піющій Мою вровь пребываеть (μένει) во Миж и Я въ немъ" (VI, 56) нельзя выводить, что общение между Христомъ и ядущимъ Его плоть... имъло мъсто уже прежде этого акта 118). Такъ и въ разбираемомъ изреченін: гиввъ Божій пребываеть на невърующемъ въ Сына, а не "продожаетъ оставаться". "Паралделивиъ же членовъ (ощета ие́уеі) требуетъ и вдъсь мыслить конечное изліяніе гитва Божія на последнемъ суде.-Если ссылаются на предсмертное воззваніе І. Христа въ Богу Отцу на вресть: Боже мой, Боже мой! для чего Ты Меня оставиль (Марв. XV, 34.), изъ котораго выводять, что І. Христось въ моменть его произнесенія испыталь на Себь всю тажесть гивва Божія, тяготъвшаго надъ гръшнымъ человъчествомъ; то 1) произвольно понимать воззвание Христа не въ буквальномъ смысле его; 2) а если и допустить, что свое оставление Богомъ Отпомъ І. Христосъ считалъ выражениемъ гивва Божія; то это было только его предположение, "но чтобы этому предположению соотвётствоваль дъйствительный факть, - этого ни откуда не видно; напротивъ: изъ воззванія Христа следуеть противное: ибо вто дерзаеть приызвать Бога какъ своего Отца, тотъ следовательно близокъ въ Богу и не подлежить въ этоть моменть гивву Вожію « 110).-Вообще, ученіе о совивстномъ проявленія въ актв нашего искупленія гивва и любви Божіей, по Ричлю, опирается въ сущности, "на догнатическое преданіе, которое посредствомъ ложныхъ экзегетических определеній и комбинацій и путемъ ваключеній, совершенно чуждыхъ новозавътнымъ писателямъ, вносять въ текстънаъ писаній" 103). Въ Новомъ Завёте, какъ сказано, понятіе гиева-Божія пріурочивается лишь въ последнему суду. На последнемъже судь гивьь Божій предстоить для тыхь, которые являются противниками Христа (Кол. III, 6; Рим. IX, 22); напротивъ върующіе, котя они прежде участвовали во всеобщемъ грікть, за-

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>) C. 152. <sup>115</sup>) C. 156. <sup>126</sup>) H. § 21 c. 155.

ранње опредълены были не на гићвъ, но къ полученію спасенія чрезъ Господа І. Христа" (1 Оесс. V, 9). Если въ Оесс. 1, 10 высвазывается мысль, что върующіе избавляются Інсусомъ Христомъ отъ грядущаго гићва, след., и върующіе какъ бы представляются подлежащими гићву Божію на последнемъ судѣ: то "эта мысль высказывается апостоломъ съ до-христіанской точки зрѣнія, по которой изъ факта всеобщаго грѣха следовало, что всё люди будутъ подлежать гивву Божію" 121).

Такить образомъ, свойство правды и святости и способность тивва въ ихъ обычновъ пониманін въ догматикв Ричль исключаеть изъ христіанскаго понятія о Богь: такихъ свойствъ не проявилось въ откровении Божиемъ во Христь, какъ по сознанию самого Христа, такъ и по сознанию Его первобитной церкви. Въ откровеній во Христъ Богъ явиль Себя только какъ любовь: только это понятіе о Богв, какъ любви, по взгляду Ричля, можеть имъть мъсто и въ догнативъ, и его лишь логматика можеть взять исходнымъ пунктомъ въ рѣшеніи проблеммы міра: сотворенія міра, нравственнаго міропорядка и назначенія въ мірф людей-съ христіанской точки эрвнія 122). Даже идею личности Божіей, какъ ее, по вышесказанному, следуеть представлять. нельзя равсматривать какъ самостоятельную, независимую отъ понятія о Богь, какъ любви, то-есть нельзя представлять себь Вога раздельно: вопервыхъ, какъ личность вообще, вовторыхъ, въ частности вавъ любвеобильную личность. Ибо понятіе личности Божіей "устанавливаеть только форму для содержанія этого понятія о Богі, накъ Любви, и безъ этого содержанія, само по себъ, оно педостаточно для ръшенія вопроса о происхожденів н назначенія міра". Ключемъ къ ръшенію этого вопроса служить именно христіанское понятіе о Богь, какъ Любен.-Любовь, опредъленію Ричля, есть воля, которая по сознанію пънностя извъстнаго объекта стремится или въ усвоению его, или въ споспешествованию ему въ его собственномъ бытин 188). Частныя свойства любви, но Рачлю, следующія: 1) объекты ея непременно



<sup>121)</sup> С. 150—151. Эта точка зрвнія нередко придагается апостоломъ въ нервой части посланія къ Рим. напр. 4, 15, 2, 6.

<sup>122)</sup> III. § 34. c. 255 R J.

<sup>123)</sup> C. 258.

бывають однородны съ любящимъ субъевтомъ, именно-дуковныя личности; если говорять о любви къ вещамъ, или животнымъто понятіе любви въ этомъ случав лишается своего собственнаго значенія; 2) любовь, въ отличіе отъ нрихоти, есть постоянное въ своемъ направление стремление; 3) любовь стремится къ споспъществованію личной чили другаго субъекта; для оказанія помощи другимъ въ какихъ-либо случайностихъ нужна не любовъ, а только вообще благорасноложение, наконецъ 4) любовь тогда только можеть быть неуклонным стремленіем въ споспъществованію личной ціли другаго, если любящій субъекть включаеть эту цёль въ свою собственную цёль (Selbstzweck.), то-есть любовь неуклонно стремится къ содъйствію и соучастію въ индивидуальной цёли другаго личнаго существа съ сознаніемъ необходимаго отношенія этой задачи въ видивидуальной цёли самого любащаго субъекта 124). "При примъненіи этого понятін о любви къ Богу оказывается, что ни неопределенное понятіе міра вообще ни идея естественнаго міра (Naturwelt) не могуть быть мыслимы объектомъ дюбви Божіей, потому что здёсь нёть ничего однороднаго съ Богомъ. Совершенно невозможна поэтому въ употребленію формула, что Богъ сотвориль мірь по любви, поскольку она допускаетъ мысль, будто Богъ сообщаетъ Себя предметамъ природы и ихъ бытіе подагаеть для Себя конечною цілію. Только въ духовной личности, — одной или многихъ, — можетъ быть цолагаемъ объектъ, соотносительной Божественный природъ 4 125). Изъ самаго понятія о любви, конечно, нельзя определить, созданіе ли одной любимой личности, или множества духовныхъ существъ, следуетъ положить целію Божественной любви. Но намъданъ уже существующимъ міръ, который нельзя въ данномъ случав игнорировать: въ немъ же обитаетъ множество духовныхъ существъ, какъ членовъ одного рода; ихъ-то и можно бы, пожалуй, признать объектомъ любви Божіей. "Однако при ближайшемъ разсмотръніп дъла, нужно признать, что множество духовныхъ существъ, какъ такое, не можетъ соотвътствовать единой Божественной воль, не однородно съ нею: въ аттрибуть множества родъ человъческій подлежить тьмъ условіямь, въ какихъ су-

<sup>124)</sup> C. 258-259.

<sup>125)</sup> C. 259-60.

ществують роды и виды всёхь органическихь существь; слёдова--тельно какъ множественность, онъ однороденъ съ природою « 124). "Такимъ образомъ, чтобы родъ человъческій оказался однороднымъ съ Богомъ, необходимо обнять его, вопреки его естественной множественности, въ аттрибуть единства, отличнаго отъ естественнаго родоваго его единства<sup>и 127</sup>). На помощь намъ въ этомъ случав приходить исторія: она указываеть намъ разнообразныя формы нраветвеннаю единенія людей-въ семействь, дружбъ, народности; завершеніемъ же этихъ формъ правственнаго единенія людей должень быть "равноправный союзь всего человъчества безъ различія народностей «. Но-историческій факть, что идея нравственнаго союза человъческаго рода нашла свое совершенивищее выражение "нменно въ христіанской идей царствія Божія". Эта последняя идея определенно утверждаеть правственное единеніе человъческаго рода, основаніемъ которому должна служить деятельность изъ принципа любви къ ближнимъ. Въ этомъ, опирающемся на законъ любви, общении всъхъ людей не ограничивающемся уже рамками семейства, сословія и національности, родъ человъческій "достигаеть премірнаго единства. не уничтожаясь при этомъ въ своей естественной множественности" 128). Царствіе Божіе, какъ конечная цель Бога въ міре, н высочайшее благо для обитающихъ въ немъ духовныхъ существъ, именно превышаетъ міръ естественный, какъ и Богъ премірень; въ этомъ его (парствія Божія) существенный признавъ. Это сверхъестественное единство человъческаго рода въ царствін Божіємъ, заключаєть Ричль, "настолько соотвітствуєть единству Божественной воли, что въ немъ естественно видеть объекть любви Божіей 129). Итакъ, Богь открывается какъ любовь въ томъ, что "Онъ свою личную цель полагаеть въ вослитаніи рода человіческаго къ царствію Божію, которое состаляеть премірную цёль, назначеніе и самихь людей; Богь любить родъ человическій въ этомъ его назначеніи в 1900). Съ точки зрівнія этого назначенія рода человъческаго уже ръщается вопросъ и о происхождении міра естественнаго. "Если къ личной цъли Бога необходимо принадлежить сотворение многихь духовныхъ существъ, ихъ соотвътствующее воспитание и совершенствование,

<sup>126)</sup> C. 261. 127) C. 262. 128) Ibid. 139) C. 263. 130) Ibid.



въ чемъ Богъ и проявляетъ Себя, какъ любовь: то міръ естественный нельзя считать случайною придачею, а только средствомъ для этой указанной цъли Божіей « 181). Слёдовательно, и бытіе природы находить свое объяснение "въ волъ Божией, полагающей себя, какъ любовь". Но въ какомъ же отношении природа служитъ средствомъ для этой цёли? Въ томъ, что "нравственное развитіе отдёльныхъ личностей и ихъ единеніе въ добрѣ осуществимо только при посредствъ нашей естественной организаціи", а развитіе этой послідней предполагаеть весь сложный механическій, химическій, органическій составъ міра « 188). Слъдовательно, заключаетъ Ричль: "весь міръ, какъ условіе нравственнаго союза духовныхъ существъ, есть несомнънно твореніе Божіе для этой послёдней цёли". Такъ примёняеть Ричль христіанское понятіе о Богь, какъ любви, къ разръщенію проблеммы міра. Конечно, въ этомъ случай онъ не думаеть вдаваться въ чистое умозрвніе, будучи противникомъ его приложенія въ догматикъ; Ричль хочетъ только ближе уяснить отношение между понятіями: о Богь, какъ честой Любви, и- царствін Божіемъ, какъ конечной цёли Божіей въ міре, и въ частности-отношеніе втораго понятія въ первому, причемъ въ своей аргументаціи, по его заявленію, онъ опирается на анализь идеи людской любви 128). Названныя же основныя, руководящія для него въ разрішенін проблеммы міра, понятія Ричль находить въ Откровеніи: "величайшее совершенство откровенія во Христь, говорить онъ, сказалось именно въ томъ, что оно (откровеніе) явило намъ Бога какъ Любовь, а объекть его любви, -- какъ царствіе Божіе въ перкви новозавътной. Чрезъ это мы удостовъряемся, что Богъ открытъ намъ въ цъломъ (im Ganzen), вакъ Онъ есть (wie Er ist), котя частные пути Его міроправленія, которыми Онъ нась ведеть, непостижимы для насъ 4 134). По мысли Ричля, такимъ образомъ въ поняти о Богв, какъ единой любви, мы познаемъ-и притомъ адэкватно-существо Божіе (Wesen; Wesensbestimmung.). Такой взглядъ конечно наиболее соответствуетъ Ричлевой теорін познанія. По этой последней, существо личности открывается въ направлени ея воли; тавъ и существо Божіе отврывается

<sup>&</sup>lt;sup>431</sup>) C. 260. <sup>432</sup>) c. 261. <sup>433</sup>) c. 264. <sup>434</sup>) II. § 13. c. 101.

въ Божественной воль, какъ любви, направленной къ цъли царствія Божія. Но тогда какъ личность человъческая болье или менье измънчива въ своихъ стремленіяхъ, въ чемъ именно сказывается ея несовершенство: въ направленіи Божественной воли не можетъ быть никакихъ останововъ и уклоненій: Богъ, какъ совершенная личность, есть единая чистая Любовь; потому-то Ричль исключаетъ изъ идеи о Богъ, познаваемомъ какъ Любовь, тъ преднкаты, которые, еслибы дъйствительно принадлежали Богу, по его соображенію могли бы задерживать стремленіе любви Божіей въ ея цъли и вызывать уклоненія въ направленіи Божественной воли. Свойства Бога, какъ Существа Всесовершеннаго, Ричль старается пріурочить къ основному понятію о Богь, какъ неизмѣнно-любвеобильной воль.

Такимъ же харавтеромъ отличается учение Ричля о въчноств Божіей 135). Ричль вооружается противъ обычнаго пониманія вічности вы смысль "безначального и безконечного существованія": это понатіе, замічаєть онь, -- полько отрицательное и въ извітстномъ симсив оно можеть быть утверждаемо и относительноміра<sup>и 136</sup>). "Въ самомъ дѣлѣ, въ каждомъ актѣ познанія мы предполагаемъ, что міръ, міровой порядовъ всегда существуєть, потому что какъ скоро ин положили бы міръ несуществующимъ, должна была бы прекратиться и наша познавательная двятельность 137). Если же, мысля себя, мы не можемъ въ то же время не мыслить и міра, къ которому мы принадлежимъ, то для нашего представленія міръ дійствительно безначалень и безконечень Но вакъ этотъ выводъ имфетъ только отрицательное значенечто мы не можемъ представить себъ дъйствительныхъ признавовъ начальности міра и не можемъ мысленно отвлечься отъ бытія міра: такъ и "понятіе безначальнаго и безконечнаго бытія Божія утверждаеть только, что ны никакъ не можемъ мыслить Бога. несуществующимъ. Но какъ въ применени къ міру этотъ выводъ свидътельствуетъ только объ ограниченности нашей познавательной способности и потому не исключаеть мысли, что на самомъ деле міръ иметъ начало: такъ точно возможно было бы допустить, что и Богъ, Котораго мы мыслимъ вѣчнымъ, однако



<sup>185) § 37. 136)</sup> c. 277. 137) Ibid.

же имветь начало Своего бытія". Итакъ, при обычномъ пониманін въчности лне гарантируется существенное различіе между Богомъ и міромъ".--Идея въчности Божіей, по мивнію Ричля, должна быть пріурочена именно "къ постоянному и непамінному направленію Божественной воли къ ся цели", и въ такомъ случав она "получаетъ положительное значение по сравнению ея съ частнымъ дъйствованіемъ Бога во времени". Послъднее должно несомивниое, иначе "пришлось бы быть признано какъ оспаривать действительность всего частнаго". Воля Божія, неуклонно направленная къ цёли царствія Божія, является и причиною всяваго частнаго бытія, вавъ средства для этой цёли; слёдовательно, "необходимо признать, что разнообразныя частныя вещи, стоящія между собою во взаимоотношенін, какъ причина и слёдствіе, Богъ творить во времени 188); такъ что и жизнь міра, поскольку она выражается въ смене отдельныхъ явленій, "Богъ можеть созерцать только въ схемъ времениа 120). По сравненію съ этимъ частнымъ дъйствованіемъ Бога во времени, Его въчность открывается въ томъ, что "Богъ, какъ всемогущая воля, въ каждомъ отдельномъ акта творенія и міроправленія не только всегда въ высочайшей степени сознаетъ и созерцаетъ свою цёль, но в ея осуществленіе въ длинной цёпи этихъ частныхъ средствъ «140) Нъкоторую аналогію для такого представленія о въчности Ричль находить въ жизни человека. Когда мы намечаемъ себе известный планъ жизни, намічаемъ зараніве и ті средства, которыя употребимъ (можетъ-быть въ теченіе долгаго времени) для осуществленія его: тогда мы, по Ричлю, пріобщаемся въчности, потому что въчность вообще есть господство духа надъ временемъ (141). Однакоже, при нашей зависимости отъ природы и общества и слабости нашей воли, мы, достигнувъ предварительныхъ результатовъ, еще отнюдь не можемъ быть увърены въ совершенномъ осуществлении и всего нашего плана. Въчность же Божія сказывается именно въ томъ, что "въ постоянномъ направленін Божественной воли къ цели царствія Божів для Бога не имветь значения время, въ которое Онъ производить частныя средства для своей цели, иначе: что временное разстояние Его

<sup>130)</sup> c. 278-279. 133) c. 281. 145) c. 278. 141) HI. § 30. c. 219; 279.

предуготовительныхъ твореній отъ осуществленія Его цёли въ откровение-для Него ничего не значить", не существуеть: "осуществленіе каждой посредствующей цели волею Божіею отражается въ Божественномъ самосознания какъ осуществление цълаго"; въ каждомъ частномъ актъ своего міроправленія Богь переживаеть осуществление Его цёли въ цёломъ (142). Въ этомъ понятіи о въчности Божіей, по Ричлю, уже содержится отвъть и на вопрось о томъ: какимъ образомъ царствіе Божіе, изначала составляя цёль Бога въ міре и объекть Божественной любва, осуществляется на землъ только въ опредъленное время? Для Бога въ отношении Его конечной цели не существуеть понятій: прежде и послъ — сначала и потомъ: Богъ въ каждый моментъ переживаеть осуществленія ея, такъ что для пребывающей всегда себъ равною воли Божіей осуществленіе царствія Божія на землъ не есть актъ болъе отдаленный, чъмъ начальные предуготовительные къ нему акты ен творческой дентельности 143). Слова Апостола, что "Богъ избралъ насъ-церковь царствія Божія-прежде созданія міра" (Еф. 1, 4.) имбють, по Ричлю, именно тотъ смыслъ, что "конечная цъль Божія въ міръ — царствіе Божіе-существуеть для Бога независимо оть произведенія всей совокупности явленій, служащихъ средствомъ къ Его цёли 144).— Но если Богъ, какъ въчный, въчно созерцаетъ осуществление царствія Божія, то какъ же, спрашивается, мы, съ своей стороны, должны смотръть на всю предшествовавшую основанію царствія Божія на земль І. Христомъ исторію міра, частиве-человъчества?

Уже въ виду неоднократныхъ замѣчаній Ричля о частной творческой дѣятельности Бога во времени для цѣли царствія Божія, можно заключить, что Ричль не считаетъ эту исторію безцѣльною въ отношеніи къ царствію Божію. Дѣйствительно, Ричль признаетъ предуготовленіе или воспитаніе рода человѣческаго къ царствію Божію: "если нравственное единеніе народовъ въ царствіи Божію», говорить онъ, составляеть конечную цѣль Божію въ мірѣ, то неизбѣженъ выводъ, что предшествовавшая осуществленію этой цѣли исторія народовъ стояла въ какомълибо цѣлесообразномъ отношеніи къ ней и въ извѣстной степени



<sup>142</sup> c. 280. 341) c. 279-80. 444) Ibid.

положительно предуготовила ея осуществленіе 4 145) — Положительное предуготовление къ дарствио Божию, открывшемуся въ Новомъ Завътъ, Ричль прежде всего видить въ Ветхомъ Завътъ: здёсь "единый Богь-Іегова является Владыкою и Отцомъ избраннаго Имъ народа и блюстителемъ индивидуальной религіозной мравственности, которая соответствуеть Его правде 146). Въ Ветхомъ Завътъ уже выступаетъ и идея царствія Божія, наступленіе котораго, впрочемъ, относилось пророками въ области будущаго; но оно считалось въ Ветхомъ Завете уделомъ одного избраннаго народа, и притомъ понятіе о немъ затемнялось тьмъ, что съ нимъ соединялось ожидание вившнихъ благъ для Изранля 147). I. Христосъ выступиль "въ качествъ израильскаго пророка 4 148) провозвастникомъ дайствительнаго наступленія царствія Божія, очистиль понятіе о немь оть примеси національныхъ іудейскихъ предразсудковъ и для самого царствія Божія опредълнлъ универсальное назначение 149). Но именно это универсальное назначение царствія Божія въ христіанствъ предполагаетъ какое-либо положительное подготовление къ нему и въ исторіи всего челов'вчества. Такое подготовленіе Ричль видитъ въ ранивишихъ формахъ нравственнаго союза людей: въ семействахъ, племенахъ, государствахъ и, наконецъ, во всемірномъ Римскомъ государствъ 150). "Ко всёмъ этимъ последовательнымъ форманъ правственнаго союза христіанская идея царствія Божія стоить частію въ ближайшей аналогіи, частію въ генетической связи, такъ что она не могла бы быть поията, еслибы человъчествомъ не были пережиты указанныя формы союза, п не признано ихъ особое значене". Возможность самостоятельной нравственной деятельности, какая указывается для верующихъ въ царстви Божіемъ, требуетъ отъ человъческаго общества законнаго уваженія отдільной личности; идея правственнаго союза людей въ царствіп Божіемъ требуетъ для своего осуществленія общности нравственнаго чувства народовъ 151). Эти необходимыя для цели царствія Божія условія въ жизни людей, вырабатывалсь постепенно въ исторіи человічества, начиная съ первомачальной формы человъческого общества-семы, наконецъ, въ

<sup>145)</sup> III. § 38. c. 283. <sup>146</sup>) c. 288. <sup>217</sup>) II § 5. c] 28—29. III § 2. c. 10. <sup>149</sup>) III c. 28. <sup>149</sup>) III § 2. c. 10. c. 290; II. c. 20. <sup>150</sup>) III § 38 c. 287. <sup>141</sup>) c. 290.

наибольшей степени осуществились въ Римскомъ государствв. Рпмскій народъ реализировалъ у себя идею частнаго права и этимъ сообщилъ своему всемірному царству совершенно иной характеръ сравнительно съ прежними міровыми монархіями, даже сравнительно съ греческими царствами; потому что эллимская государственная идея совершенно подчиняла гражданина государству и правственнымъ правамъ отдельныхъ семействъ и отдельныхъличностей не уделяла особаго значенія въ государствем 153).

"Римляне же, при посредстве массы частно-правовых в институтовъ, сумели обезнечить отдельнымъ личностямъ ихъ личную-самостоятельность и сообщить имъ высшую меру правъ даже въ отношени въ государству". Римляне, наконецъ, введя особый правовой порядовъ и для покоренныхъ народовъ, ограничили предразсудовъ древности, что всякій чужеземецъ есть врагъ п, какъ такой, безправенъ. Такимъ образомъ во всемірномъ Римскомъ государстве "народы могли придти въ сознанію своего единства, какъ членовъ человечества". "Результаты всемірнаго римскаго владычества, заключаетъ Ричль, достаточно важны, чтобы вънихъ видёть положительное предуготовленіе человечества къ правственной идеё христіанства", хотя при этихъ плодахъ гуманности въ древнемъ мірё оставалось явленіе рабства, "какъ источникъ всякой безиравственности" 153).

Досель мы видели, какъ понятіе о Богь, какъ единой Любви, неуклонно направленной къ цели царствія Божія, Ричль примівняеть къ разрешенію проблеммы міра. Въ заключеніе своего ученія о Богь Ричль кочеть показать достаточность понятія о Богь, какъ единой Любви, для объясненія факта искупленія людей, которое составляеть необходимое условіе для осуществленія царствія Божія.—Богъ любить родь человіческій въ его идеальномъ предназначенія въ царствіи Божіемъ, потому что любовь всегда имбеть въ виду висшую идеальную задачу любимой личности и стремится къ ея осуществленію 184). "Слідовательно, если Богъ візно любить церковь царствія Божія (Еф. 1, 4, 6), то Онъ всегда любить и имфющія войти въ нее отдільныя личности, поскольку Онъ опреділиль воспринять ихъ въ царствіе Божіе.



<sup>\*\*\*)</sup> C. 289. \*\*\*) Ibid. \*\*\*) III. § 99 c. 297.

Если эти люди — грѣшники, то Богъ дюбить и грѣшниковъ въ отношеніи ихъ идеальнаго предназначенія, для котораго Онъ ихъ избраль. Нельзя понять, продолжаеть Ричль, почему грѣхъ долженъ сдѣлать немыслимымъ такое положеніе дѣда" 155. Дѣйствительно, по Библіи, грѣхъ вообще—не составляеть объекта гнѣва Божія (съ этою мыслію Ричля мы уже знакомы); равнымъ образомъ, откровеніе Любви Божіей въ Новомъ Завѣтѣ не поставляется въ новозавѣтныхъ писаніяхъ въ зависимости отъ удовлетворенія правдѣ Божіей со стороны грѣшнаго человѣчества. "Напротивъ: по христіанскому воззрѣнію, величіе Бога проявляется въ томъ, что Онъ оказываетъ благодѣянія людямъ даже и какъ врагамъ своимъ, и въ этомъ отношеніи Богъ поставляется примѣромъ для людей" 156). Итакъ, изъ понятія о Богѣ, какъ честой любви, по Ричлю: "мыслимо безъ противорѣчія" искупленіе людей, "какъ средство для утвержденія царствія Божія" 157).

Теперь въ следующей главе нашего наложенія укажемъ, какъ Ричль респрываеть необходимость искупленіи людей, прощенія якъ греховъ, для цели царствія Божія.

## III.

Сужденіе Ричля о необходимости искупленія людей или прощенія ихъ гръховъ для цъли царствія Божія.

Необходимость исвупленія людей, по Ричлю, опреділлется тімъ назначеніемъ, вакое указывается для людей въ царствін Божіемъ и противоположнымъ этому ихъ назначенію фактомъ гріха въ роді человіческомъ 158). Такимъ образомъ намъ слідуеть теперь изложить сужденіе Ричля о назначеніи людей въ царствіц Божіемъ и о гріхі, какъ прецятствіц къ осуществленію этого ихъ назначенія, съ соотвітствующимъ его выводомъ касательно необходимости исвупленія людей дли ціли царствія Божія.

Какъ мы выше видълн, Ричль разсматриваетъ царствіе Божіе, какъ нравственный, основанный на всеобщей дъятельности изъ

<sup>155)</sup> C. 297-300. 156) C. 296. 157) C. 803. 158) III. § 54 c. 492; § 89 c. 298.



принципа любви въ ближнимъ, союзъ человъческаго рода, въ которомъ последній достигаеть премірнаго единства и потомуоднородности съ Богомъ. "Этотъ экстенсивно и интенсивно универсальный союзъ человъчества, говоритъ Ричль, можеть не иначе осуществиться, какъ чрезъ дела, внешнюю деятельность к рвчь " 15"). "Систему же необходимыхъ здвсь частныхъ правилъ. предначертаній и поступковъ завлючаеть въ себъ правственный законъ", сообщенный человъку Богонъ 160). Такимъ образомъ нравственный законъ имбетъ обязательное значение для цели парствія Божія, и отсюда следуеть "его абсолютная обязанность для членовъ царствія Божія 4 161). Но сила, которою приводится въ движеніе нравственный законъ, которан "является побужденіемъ въ повнанію всёхъ коренящихся въ немъ частныхъ правственныхъ правилъ" и которая дъйствительно созидаетъ нравственный союзъ всего человъчества, есть именно любовь въ ближнияъ 161). Это потому, что любовь исключаеть всё не только грубые, но н тончайшие эгонстические мотивы въ стремленияхъ и двятельноств людей и не отдёльныхъ только личностей, а и цёлыхъ семействъ, сословій и государствь; во всёхь послёднихь указанныхь формахъ нравственнаго союза людей наряду съ возможною относительно доброю стороною дентельности могуть существовать в поводы ко граху: ибо помимо случаевъ чисто личнаго эгопама, духъ семейства можеть вооружаться противъ сословнаго интереса, а последній противъ интереса государственнаго, наконець, національное тщеславіе и властолюбіе вывывають нарушенія правъ другихъ народовъ. Напротивъ, принципъ всёхъ объемлющей любви, какъ такой, исключая эгонзмъ во всехъ его видахъ, уничтожаеть твиъ самынъ и всв преграды къ осуществленію единаго нравственнаго союза всёхъ людей, всего человеческаго рода; "будучи совытьство объективнымъ и субъективнымъ закономъ царствія Вожія, онъ утверждается на той мысли, что всё люди, какъ духовныя существа, взаимно равны и равноценны" 167). Въ деятельности изъ принципа всъхъ объемлющей любви находить следовательно свое совершенное осуществление и правственный законь, потому что "свойство и достоинство нравственнаго закона откры-

<sup>169)</sup> III. § 53 c. 473. 160) Ibid. 161) § 39 c. 297. 162) II. § 6, c. 40; III. § 31, c. 274. 199) § 53 c. 474—5.



вается въ томъ, что конечная цёль, съ которою онъ сообразованъ, возвышается надъ естественными условіями духовной жизни, а принципъ всъхъ объемлющей любви именно настолько ограничиваетъ влеченія естественнаго родства: фамильнаго, сословнаго, національнаго, что последнія уже не препятствують единенію людей; при общеній съ членами своего семейства, сословія и народа естественное доброжелательство въ нимъ идеализируется (idealisirt) сознаніемъ общаго достоинства всёхъ людей вово. Такимъ образомъ, "конечная цёль универсального царствія Божія" съ соотвътствующимъ ей принципомъ дъятельности, руководниой любовію къ людямъ, "должна быть воспринята" во всв частцыя формы правственного общенія людей и служить здісь "высшимь мотивомъ" всякой нравственной двительности, такъ что всв частныя блага въ царствіи Божіемъ подводятся подъ это высшее благо 160). Въ этомъ своемъ учени о нравственномъ назначении людей въ парствін Вожіемъ Ричль, замётно, примыкаеть къ Канту, чего онъ и самъ не скрываеть 170); идея правственнаго союза людей, какъ царствія Божія, идея правственнаго закона, какъ абсолютно обязательнаго для членовъ царствія Божія, -- эти иден Ричля напоминають иден Канта. Далбе, Ричль следуя Канту утверждаеть и правственную свободу и автономію человіческой воли въ царствіи Божіемъ. Ан. Іаковъ мыслить христіанскій нравственный законъ именно какъ законъ свободы, какъ скоро христіанинъ обращается къ нему съ внутреннимъ расположениемъ и вниманіемъ и пребываеть ему върнымъ 171). Въ самомъ дель, по Ричлю "человъческая воля, направленная въ христіанствъ въ конечной пъли царствія Вожія, превышающей всь низшіе и частные мотивы нравственной деятельности, являеть высшую степень свободы, какъ всявдствие независимости мотива ея двительности отъ естественныхъ условій индивидуальной и общественной жизни, такъ и всявдствіе того, что она (воля) руководствуется свободнымъ познаніемъ правственнаго закона, причемъ свободно его примѣняеть въ каждомъ частномъ случав правственной двятельности" 173). Эта нравственная автономія пособенно необходима въ виду того, что законъ всёхъ объемлющей любви вообще не можеть быть

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Ibid. c. 478. <sup>169</sup>) C. 474; 478; § 41, c. 211. <sup>170</sup>) § 54, c. 491. <sup>171</sup>) C. 487. <sup>172</sup>) Ibid.



распрыть въ формъ статута общихъ предписаній, такъ какъ онъ прежде всего направляется не на дъйствія, а на внутреннее расположеніе. Божественный авторитеть нравственнаго закона не вводить въ этотъ последній признака гетерономів, потому что правственный законъ, какъ сказано, не имъетъ характера статута, съ которымъ связывается указанный признакъ (гетерономія), и потому что онъ исключаеть всё эгонстическіе разсчеты на одно только личное счастіе и награду" 173).-Но если эту нравственно свободную, автономную деятельность въ царствін Божіемъ празсматривать всестороние т. е. и съ точки зрѣнія религіозной иден": то всякій членъ царствія Божія, который сознасть себя свободнымъ въ своей дъятельности", необходимо долженъ въ то же время нераздъльно мыслить себя во всемъ объемъ своей самодъятельности зависимымь отъ Бога. Потому что царствіе Божіе, въ которомъ мы достигаемъ правственной свободи, вавъ объектъ любви Божіей, составляеть личную цёль Самого Бога, след., какъ целов, всегда зависямо отъ Бога с 174). Такимъ образомъ, по мивнію Ричля, съ его точки зрвнія безъ труда рішается величайшій богословскій вопросъ о совивстимости нравственной свободы съ религіозною зависимостію отъ Бога: совершенная нравственная свобода, какъ законъ царствія Божія, уже тъмъ самымъ предполагаетъ зависимость его членовъ отъ Бога.

Наряду съ указаннымъ нравственнымъ назначениемъ, членамъ царствія Божія въ христіанствъ опредъляется и высшее религіозное благо: въчная жизнь въ упованіи на Бога, составляющая прямое слъдствіе оправданія (Рим. VIII, 10) 175). Ричль вовстаетъ противъ взгляда на въчную жизнь, какъ на жизнь исключительно будущую. Правда новозавътные писатели относять въчную жизнь главнымъ образомъ къ загробному бытію и разсматривають ее болье какъ предметъ чаянія: "но элементъ будущей въчной жизни ясно указывается ими въ духовномъ опытъ настоящей жизни, въ актахъ духовной радости, блаженства, чувствъ превозвышенности надъ всъмъ земнымъ" (lak. 1, 9—12; 1 Петр. 1, 5—9; Евр. VI, 5; Рим. VIII, 10; Іоан. III, 14; V, 11—13). Апоотолъ же Павелъ положительно утверждаетъ наступленіе особой жизни вслъдствіе оправданія насъ во Христъ: "если Христосъ въ васъ, то тъло

<sup>413)</sup> Iak. 1, 25. 411) III. § 36 c. 278; 270. 415) III. § 52.



мертво для гръха, но духъ живъ для праведности" (Рим. VIII, 10). "Религіозное значеніе жизни, говорить Ричль, опредъляется на объихъ ступеняхъ библейской религіи (ветхоз. и новозав.) соотвътственно особому значенію этого аттрибута для Бога: живой Богь---это многозначащій признакъ для противоположенія истинной религіи религіямъ естественнымъ: въ последнихъ божество не противополагается природъ. Живой же Богь-это духоввая самоопредъляющая себя Личность, располагающая своими цълями и твореніями, и следовательно, отличная отъ нихъ. Жизнь (въчная), какъ религіозное назначеніе для чтителей Бога, выражаеть поэтому, "нормальность бытія, достигаемую темъ, что чедовъкъ при извъстныхъ, установленныхъ отъ Бога, условіяхъ пребываетъ въ зависимости отъ Него и стремится въ Нему" 171). Въ христіанствъ "увъренность въ въчной жизни нераздъльна съ признанісить и усвоенісить указанной Сыномъ Божінить цёли ·(царствія Божія,) 172). Если въ Ветхомъ Зав'ять съ понятіемъ о жизни предъ Лицемъ Бога соединялось ожидание вившнихъ благъ для избраннаго народа, то въ христіанствъ въчной жизни усвояется чисто духовный харавтеръ съ исключеніемъ земныхъ благь: "вто хочетъ душу свою сберечь, говорить Інсусъ Христосъ, тотъ нотеряеть ее, а вто потеряеть ее ради меня п евангелія, тоть сбережеть ее" (Мрк. VIII, 35).—Но жизнь въ общенін съ Богомъ, въ упованін на Бога и подъ покровительствомъ Божіниъ, продолжаеть Ричль, какъ религіозная, имбеть непосредственное отношение и въ положению человъва въ міръ 173). "Поскольку върующіе въ кристіанствъ исповъдують Бога, какъ Творца и Владыку міра, какъ своего Отца, себя же сознають частію міра: нужно ожидать положительнаго удестовівренія, что жизнь въ Богь влечеть за собою независимость отъ обычной естественной условженности бытія 174). Дійствительно, каждый членъ царствія Божія въ христіанствъ, при своей естественной обусловленности міромъ, получаеть однаво значеніе "целаго", въ своемъ родъ, "пълаго", возвышающагося надъ цълыть міра <sup>175</sup>). Такое духовное возвышение надъ міромъ возможно для христіанина уже по нравственной сторонъ христівиства. По идеъ уме-

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>) Ibid. с. 463. <sup>171</sup>) Ibid. <sup>175</sup>) Препомнемъ взглядъ Речля на релегію. <sup>114</sup>) С. 464. <sup>175</sup>) С. 465.

версальнаго правственнаго царствія Божія, превосходящаго всё естественныя и частныя условія и границы человіческаго общества, человъчество становится "духовнымъ цълымъ", возвышающимся надъ міромъ; слёд., "и для каждаго отдёльнаго члена царствія Божія открывается возможность быть "цільнья въ своемъ родъ въ качественномъ значения в 176). Но эта же возможность представляется христіанину и въ вічной жизни, когда онъ "въ общенін съ истиннымъ Богомъ сознаеть себя "целымъ", превышающимъ міръ, проявляя духовное достоинство своей личности во владычествъ надъ всъми вскушеніями, исходящими отъ естественнаго міра" 177). Такъ, по ученію ап. Іакова, въ направленів нашей воли къ Богу, какъ неизивняемому Отцу, отъ Котораго исходить всякое благо (1, 17), Который какъ Отецъ Господа нашего Інсуса Христа, требуеть отъ насъ твердаго упованія на Него (1, 5; II, 1.), мы превозносимся надъ міромъ. Ибо превосходство. которымъ христіанинъ хвалится и въ своемъ уничеженін, т. е. подвергаясь преслёдованіямь (1, 9), отличаеть его оть действетельно уничиженнаго богатаго, который погибаеть, какъ трава отъ зноя (1, 10-11).

Оба названныя назначенія, указываемыя людямъ въ парствів Божіемъ-правственное и религіозное, по разумѣнію Ричля, однородны. Конечная цель, управляющая деятельностію кристіанина (царствіе Вожіе, какъ высочайшее нравственное благо), такъ же "премірна", какъ "премірно" положеніе его въ відной жизни. леогда на внутрениее расположение его духа не оказываеть вліянія ни контрасть между благоденствіемь и біздствіями, ни перемъны въ окружающей жизни, на возможных гоненія со стороны сельныхъ 170). Однородны оба направленія христіанской жизни ли по ихъ общему основанію-въ идев премірнаго милостиваго н номогающаго намъ Бога<sup>ч 170</sup>). Следовательно, "если христіанинъ въ чувствъ духовнаго господства надъ міромъ пріобщается въчнов жизни и блаженства: то и двительность во ими премірной піли царствія Божія необходимо заключаеть въ себъ блаженство. Поэтому ап. Іаковъ совершенно правъ, говоря, что исполнитель закона свободы блаженъ въ своемъ дъйствованіи (1, 25) « 186), Далее объ стороны христіанской жизни, по Ричлю, состоять и

<sup>176)</sup> Ibid. 177) C. 466. 178) § 55, c. 478. 179) C. 479. 188) Ibid.



во взаимодъйствии между собою. "Ятобы твердо запечатлеть въ своемъ сознанія конечную ціль царствія Божія и поступать сообразно съ нею, нужно имъть то радостное настроение духа, которое преодолъваетъ гнетущую силу зла, нужно имъть спокойный взглядь на будущее, быть независимымь оть общественныхъ предразсудновъ. Наоборотъ: дъятельность во имя царствія Божія необходима для засвидътельствованія чрезъ нераздъльное съ нею блаженство, что въчная жизнь и въ собственно религіозномъ самоопредёлении не есть какое-либо пассивное состояние, но необходимо связывается съ дъятельностію 4 181). Но если, такимъ образомъ, религіозная и правственная стороны христіанской жизни однородны вообще и стоять во взаимодействи между собою, то "въ принциив все же религіозныя функціи: упованія на Бога, смиренія и теривнія, сообщающія вірующему духовное господство надъ міромъ, вибють первенство предъ цикломъ нравственныхъ функцій, въ которыхъ христіанинъ непосредственно посвящаеть себя людямъ; потому что кристіанство прежде всего есть религія вообще, и въ частности - специфически нравственная религія".

Итакъ, по сужденію Ричля, христіанство опредѣляетъ членамъ царствія Божія двойственное назначеніе, религіозное и нравственное: вѣчную блаженную жизнь въ упованіи на Бога и духовномъ господствѣ надъ міромъ и затѣмъ дѣятельность изъ принцине всѣхъ объемлющей любви во имя нравственнаго единенія человѣчества въ царствін Божіемъ. Но осуществленіе этого высокаго назначенія было бы невозможно для людей при всеобщности грѣха въ родѣ человѣческомъ.— Разсмотримъ теперь ученіе Ричля о грѣхѣ.

Какъ на источникъ въ ученіи о грѣхѣ, Ричль указываеть исвлючительно на св. Писаніе Новаго Завѣта 102). По руководству же Новаго Завѣта, понятіе о грѣхѣ, его природѣ и происхожденіи въ родѣ человѣческомъ можетъ быть составлено, утверждаетъ Ричль: "только при противоположеніи грѣха тому высочайшему благу, котерое сообщается людямъ въ христіанствѣ", ибо вообще "представленіе о грѣхѣ можно сдѣлать только при сопоставленіи его съ добромъ" 103). Другаго пути, помимо этого, въ ученіи о

<sup>141)</sup> C. 480. 172) III. § 40 °c. 305, 173) Ibid. c. 305-306.



граха съ христіанской точки вранія, по Ричлю, не можеть быть. Поэтому Ричль возстаеть противь сужденія о греке сь точки зрвнія первоначальнаго совершенства первыхъ людей и отвергаеть даже самую мысль объ justitia originalis этихъ последнихъ до ихъ паденія. "Въ первоизвъстіп винги Бытія, говорить Ричль, частію ність нивакого сліда обычной характеристики первыхь дюдей въ ихъ невинномъ состоянін, частію выступаеть даже противоположное. Мысль объ justitia originalis чужда и ан. Павлу. знатоку писанія, поскольку его сравненіе между первымъ и вторымъ Адамомъ отнюдь не показываетъ, чтобы первый Адамъ быль первоначально подобень второму (I Кор. XV, 45-47). Богословіе же, которое переносить состояніе, возможное для человъка только въ христіанствъ, уже къ началу рода человъческаго, завлючаеть въ себъ тоть нажный недостатовъ, что личность Христа въ таковъ случай оказывается случайнымъ явленіемъ въ исторіи человічества. Потому что Христось при такой точвів эрвнія является тольво представителемь божественнаго противодъйствія граху; если же грахъ случаень и ненормалень въ исторіи человъчества, то такое же заключеніе придется сдълать н относительно личности Христа " 194). И такъ, по Ричло: "и догнатическое ученіе о гръхь должно быть постронемо на основанін не библейской исторів творенія, а того назначенія, которое указывается людямь въ царствін Божіемъ" 195): грёхъ долженъ быть равсиатриваемъ, какъ противоположность этому ихъ назначенію 196). А такъ какъ назначение людей въ царстви Божиемъ-двойственное: религіозное и правственное, то ин въ понятіи гръха поэтому также следуеть различать две стороны": по сравнению съ религіозною стороною христіанскаго идеала-грфхъ есть отсутствіе или недостатовъ упованія на Бога, равнодушіє или даже вражда въ Богу, а по сравнению съ нравственнымъ идеаломъ кристинства-огоистичность стремленій человіна 197). Далів Ричль разсматриваеть грахь главнымь образомь съ последней "противоправственной его стороны, какъ фактической по преимуществу.

Грёхъ, по суждению Рпчля: "не есть отрядание добра вообще", но овъ выражается въ стремления нъ назменъ, второстепеннымъ

<sup>191)</sup> c. 307. 196) c. 308. 196) c. 306, 809. 197) c. 311.



благамъ, безъ подведенія ихъ подъ высочайшее благо; и въ этомъ случав овазываеть фактическое противодействие добру. Примърами гръха въ такомъ родъ могутъ служить: эгоистичный патріотизмъ, сословное самолюбіе и пр.; въ этихъ формахъ грѣха имъется въ виду "частное нравственное благо", но онъ стоять въ протяворъчіи съ универсальною нравственною идеею 198). Противополагая далье грых царствію Божію, какъ высочайшему благу, Ричль заявляеть, что "гръхъ не можеть быть полагаемъ ни въ сферъ индивидуальной жизни (какъ думалъ Пелагій), ни въ человъчествъ, разсматриваемомъ въ его родовомъ единствъ. Субъектомъ гръха скоръе служить человъчество, какъ сумма всъхъ отдъльныхъ личностей, посвольку эгопстическія стремленія каждаго индивидуума, приводящія его въ многоразличныя столкновенія съ другими людьми, направляются въ извістной степени къ противоположности добра и ведутъ къ общенію отдёльныхъ. личностей во вивк 100). Уже изъ этихъ словъ Ричля можно видіть, что онь разсматриваеть всеобщій вы роді человіческомь гръхъ только въ его фактической всеобщности, но не допускаетъ естественной, прежде всего наслёдственной граховности вськъ людей. Действительно Ричль вооружается противъ ученія о первородномъ грвхв, его переходв естественнымъ путемъ отъ Адама на всёхъ его потомковъ и следовательно уже о врожденной гръховности всвхъ людей.

Въ Новомъ Завътъ, по взгляду Ричля, "гръхъ отнюдь не выставляется, вакъ нъчто врожденное человъку", и полагается вообще, "какъ активная вражда противъ Бога (Рим. V 10; Еф. II, 16; Кол. 1, 21 и др.) 200) и прощеніе гръховъ всъ новозавътные писатели относять въ множественнности проступковъ и преступленій, представляемыхъ въ формъ отдъльныхъ дъйствій: это видно изъ Мрк. If, 5—10; III, 28; XI 25—26; Лук. VII, 41—43; Ме. VI, 12—15; 2 Кор. V, 19; Рим. IV, 8; Кол. I, 14; II, 13; Еф. I, 7; Евр. I, 3; II, 17; IX, 14; I Іоан. П, 2; III, 5; IV, 10; Дъян. XIII, 38—39; I Петр. I, 18. Мысль, будто ученіе о первородномъ гръхъ содержится въ св. Писанія, по мнънію Ричля "явилась вслъдствіе неправильнаго толкованія отдъльныхъ изреченій Писанія" 201). Что личная исповъдь псадиопъвца въ

<sup>199)</sup> c. 314. 199) Ibid. 200) c. 304, 201) c. 320.

ПС. L (50), 7 не можеть служить основаніемь для какой либо всеобщей догматической истины, это очевидно « 102). Въ извъстномъ мъсть посланія къ Римл. V, 12 ап. Павель по мивнію Ричля, "не говорить, что всё согрёщили въ лице Адама: и судя но грамматической и реторической формв его рвчи, онъ столь же далекъ отъ этой мысли, бавъ и отъ вывода, что всв потомки Адама вступають въ жизнь съ греховною навлонностію и высшею степенью впновноств. Что лействительно разумель Апостоль, высказывая свое положение и параллельное ему въ ст. 19, нельзя съ достовърностію опредълить". Но въ такомъ, случай и ученіе о первородномъ гръхъ на немъ не можетъ быть основываемо, "потому что догматы должны утверждаться на безспорныхъ изреченіяхъ св. Писанія". Изъ образа же річи апостола, по Ричар, "ясно напротивъ, что онъ вовсе не говоритъ о перенесеніи грѣха Адама на его потомковъ и наследованіи этими последними, путемъ рожденія, гріховной наклонности; опъ именно не высказываеть, чтобы гръхъ распространился въ родъ человъческомъ какимъ-либо инымъ путёмъ, кромъ активнаго согръщения всъхъ цотомковъ Адама" 198). Слова со б Ричль относить не къ Адаму, а къ далатос и толкуетъ изречение апостола следующимъ образомъ "ан. Павелъ положительно высказываеть только то, что вслёдствіе одного преступленія Адама, по Божественному опредъленію смерть была назначена въ видъ наказанія для всёхъ потомковъ Адама (ст. 15-16.); такъ что прегръщение каждаго человъка совершается уже при действін закона смерти" (єф' ф). Ибо всв потомки Адама еще до ихъ личныхъ прегръщеній въ очахъ Божінкъ-суть гръшники". Болье этого, по Ричлю, им не пивенъ права выводить изъ словъ Апостола и во всякомъ случав не имъемъ права "примънять въ его словамъ гипотезу естественной передачи гръха по наслъдству отъ Адама въ его потомству 4 194). И съ раціональной точки зрінія ученіе о первородномъ грімі представляется Ричлю несостоятельныхъ. Ответственность за гръхъ, которую мы сами признаемъ, основывается на идеъ самобытнаго развитія нашей воли, чемъ именно исплочается та возможность, чтобы частныя действія нашей воли были только акцедентомъ нудящей силы врожденной навлонности 193). Затъмъ:

<sup>492)</sup> Ibid. 193) c. 321-322. 194) c. 323, 195) III, c. 313-316. :



воспитание возможно только при предположении, что порочность и дурныя навлонности бывають результатомь частаго повторенія извъстныхъ актовъ воли; напротивъ, съ точки зрънія идеи первороднаго гръха немыслимо такое воспитание: послъднее стремится утвердить въ дитяти стремленіе къ добру, причемъ предполагается, что въ дитяти существуеть общее, хотя еще и неопредъленное, влечение въ доброму 4196). Навонецъ, "различение степеней граховности отдальных личностей, совершение неизбажное для насъ въ практической жизни, несовиъстимо съ пдеею первороднаго гръха, которое для всъхъ потомковъ Адама опредъляеть равную, именно самую высшую степень граховной наклонности 4197).--Итакъ Ричль отвергаетъ объяснение факта всеобщаго граха въ родъ человъческомъ изъ врожденной каждому человъку навлонности ко гръху. Гръхъ, по его взгляду, въ каждомъ человый является продуктомъ ложнаго направленія его собственной воли: "грахъ, говоритъ Ричль, не составляетъ закона человъческой воли, такъ какъ онъ есть противозаконное дъйствие и стремденіе; грахъ рождается отъ граховныхъ стремленій, которыя какъ таковыя находять свое достаточное основание въ самоопределеніи каждой индивидуальной воли: грёхъ есть видимо неизбъжное порождение человъческой воли при данныхъ условияхъ ея развитія " 198). Но начинаясь, такъ сказать, отрывочно, "гръхъ въ законосообразности духовной жизни, какъ индивидуальной, такъ и общественной, находить для себя поводъ также къ зажоносообразному дъйствію, которое ему самому по себъ не свойственно. "Законъ" граха въ воль вырабатывается путемъ неизбъжнаго воздъйствія каждаго акта воли на направленіе силы воли". Такимъ образомъ "путемъ безпрепятственнаго повторенія эгопстичныхъ влеченій воли рождается эгонстическая наклонность". Нажонецъ, "вследствіе непроизвольныхъ рефлективныхъ движеній. въ которыхъ неутвердившаяся еще въ добромъ направленіи воля рефлектируетъ на воспринимаемыя воздействія со стороны другихъ тръхъ распространяется отъ одного человъка къ другому" 198). Образующееся такимъ образомъ путемъ многообразныхъ гръховныхъ воздействій другь на друга, взаимодействіе всехь во грехе,



<sup>496)</sup> c. 313-314. 197) c. 314.199) c. 325-351. 199) c. 325.

во всёхъ его степеняхъ, Ричль называетъ въ противоположность царствію Вожію "царствомъ грёха" <sup>215</sup>) и это послёднее понятіе предлагаетъ взамёнъ ученія о первородномъ грёхё <sup>200</sup>).

Досель мы разсмотрели учение Ричля о сущности гръха и его происхождении въ роде человеческомъ. Теперь следуетъ указать его взглядъ на природу гръха (главнымъ образомъ со стороны отношения въ нему Бога).

Обращаясь въ Новому Завъту, Ричль находить, что тамъ различаются двъ степени гръховности: одна, на которой въ человъкъ дохраняется нравственное расположение въ раскаянию и полученію прощенія", и къ грахамъ этой категоріп прилагается предикать стубік (невъдъніе): 1 Петр. 1, 14; Евр. XIV, 18; ділн. XVII, 30; 1 Тим. 1, 13: 301) другая же — крайняя степень—это "конечное ожесточение противъ высочайшаго блага, открывшагося во Христви, и здъсь уже возможность прощенія исключается, напротивъ: стоящіе на этой степени граховности осуждаютем на конечную гибель (Мрк. VIII, 38; Мо. XII, 39-43; XIII, 49-50; VIII, 22; Іоан. IX, 41; XV, 22-24.) 202). Взглядъ на всю совокупность гръха, подлежащаго прощенію, какъ на невъдъніе, по-Ричлю, проходить чрезъ весь Новый Завёть. Такъ, прежде всего, І. Христосъ свое прошеніе въ Вогу Отцу о помплованіи распинавшихъ Его мотивировалъ темъ, что они не знаютъ, что делають (Лук. ХХІП, 34). Грехамъ, которые прощаются, І Христось противополагаеть одинь родь греха, для котораго невозножнопрощеніе: это хула на Св. Духа (Мрк. III, 28-30). А ап. Петръ объясняеть невъдъніемь и то враждебное отношеніе, въ которое стали ко Христу іуден и ихъ начальники (Дівн. III, 17—19). Онъ же определяеть грекъ, отъ котораго искуплени верующіе, какъ невъдъніе и заблужденіе (1 Петр. 1, 14; ІІ, 25.); напротивъ грахь непокоренія, который заслуживаеть осужденія, полагается имъ исключительно "въ конечномъ отвержении откровения во Христь (II, 7—8; IV, 17) <sup>с воз</sup>). Что авторъ посланія въ Евреямъ <sup>воз</sup>) разсматриваеть грёхъ, отъ котораго Христосъ искупиль насъ

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup>) Ричль, подобио многимъ протестантскимъ богословамъ, считаетъ посланіе въ Евреямъ непринадлежащимъ ап. Павлу.



<sup>200)</sup> c. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup>) II. c. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>) If. § 38; III. c. 350.

<sup>202)</sup> II c. 243.

своею врестною жертвою, какъ невёдёніе, — это слёдуеть неъ того, что овъ сопоставляеть жертву Христову съ жертвами ветховавътными, которыя приносились за гръхи невъденія (V, 2; IX, 7.). Въ 1 Іоан. V, 16 не подлежащимъ прощенію называется только грахъ смертный. Наконецъ, по мысли ап. Павла: "варующіе, котя оне въ своей прежией жизии по плотскимъ похотямъ и были подобны тамъ, которые теперь, вакъ сыны противленія, подлежать власти діавола: однаво же находились только во вившнемъ общенін съ этими последними, послольку они (верующіе) изъяты нуь своего граховнаго состоянія чрезъ оживотвореніе ихъ во Христь (Еф. II, 2; IV, 18.)" въ послани въ Рим. гръхъ человъческій, даже поскольку онъ подлежить искупленію, изображается повидимому въ такихъ мрачныхъ чертахъ, которыя не соотвътствують понятію о грахв, вавъ невъданів. Однакоже въ 1, 21-22 происхождение язычества приписывается суетнымъ умствованиямъ, омраченію сердца чрезъ несмысліе, обезумінію во мнимой мудрости, \_\_ следовательно вообще неведёнію, правда, неведёнію преступному; равно и возникновеніе граха въ жизни индивидуума объясняется частію незнакомствомъ съ селою гріза, затімь обольщеніемь человъва со стороны гръха « 200) (VII, 7-11). - Добытую такимъ образомъ изъ Новаго Завъта мысль о природъ гръха, какъ невъдвнін, Ричль подкрыпляєть ссылкою на опыть. Невыдініе, говорить онь, какъ показываеть опыть на дътяхъ, является весьма важнымъ факторомъ въ дёлё происхожденія и развитія грёха. Дети, вступая въ жизнь, не обладають ни знаніемъ добра или нравственнаго закона, ни положительнымъ стремленіемъ къ добру: напротивъ имъ нужно научиться цёнить добро, начивая съ отдвльных видовъ его. Но именно въ двтяхъ воля стремится въ безграничному властвованію; невъдёніе при такихъ обстоятельстважь является прямою причиною противоречія воли съ идеею добра; оно бываеть и приченою того, что воля становится настойчивою въ своемъ противленіи доброму в 207).--Итакъ, по Ричлю, гръхъ, если онъ не исключаетъ возможности расвания и прощенія, по природі своей есть невіздініе, грікь же, для котораго невозможно прощеніе-это конечное ожесточеніе противъ добра. Но, замівчаеть Ричль, это различеніе между грівхомъ, какъ невів-

<sup>205)</sup> II. c. 244. 223) II. c. 245. 234) III. c. 351.

деніемъ, и грехомъ, какъ конечныть ожесточеніемъ воли, существуеть не для насъ, а для Бога, "для суда Вожія" (für das Urtheil Gottes). Мы же, не будучи призваны къ тому, чтобы судить другихъ и опредёлять стенень чужихъ греховъ, "должны удовольствоваться темъ, что всё случан греха станемъ подводить нодъ отрицательную категорію греха отъ невёдёнія" 208). Даже когда грехъ представляется намъ въ форме ожесточенія воли, "мы, имёя долгь вёровать, что для Бога не невозможно снасеніе ноднавшихъ такому греху людей", мы должны полагать, что "Богъ судить объ ихъ грехъ иначе, именно—какъ о невёдёніи" Вообще же, заключаетъ Ричль: "грехъ разсматривается Богомъ не какъ сознательное противленіе волё Божіей, но какъ невёдёніе" 200).

Такого вывода уже можно было ожидать после той вышеприведенной мысли Ричля, что за грехи люди не подлежать гиеву Вожію, что грехь не могь изменить отношенія Бога къ людямь. Естественно, если Ричль будеть отрицать теперь и наказаніе людей за грехи со стороны Бога.

Действительно Ричль не разделяеть мысли объ осуждении вода человическаго за грихъ въ лици Адама и наказании его вичною смертію. Эту мысль, по мивнію Ричля, "экзегетически пельзя доказать, и она не соотвътствуетъ ученію ан. Павла, который въ одвергшенся смерти потоистев Адама выдвляеть церковь вивощихъ спастись, для которыхъ смерть составляеть лишь мимолетное явленіе, и только для отрекшихся отъ Христа смерть получаеть значение конечного уничтожения (Рим. VIII, 10; 2 Кор. II. 15-16). Поскольку об σωζόμενοι по мысли ап. Павла, ни при кавакихъ условіяхъ не суть оположено, будеть явнымъ противоръчіемъ его ученія - допускать изміненіе въ предначерганіяхъ Вожінхъ, каковое допускаетъ ортодоксальная догматика, утверждая, что Богъ подвергъ въчному осуждению въ лицъ Адама все его потомство, -- и потомъ части его потомства даровалъ спасевіе. Такъ какъ это последнее определение о спасени представляется изначальнымъ, то выходитъ, что Богъ изначала предопредвлилъ въ спасенію техъ, которыхъ Онъ потомъ въ Адаме навеки осудилъ ч 201). — Затъмъ, изъ словъ ап. Павла Гал. III, 13: "Христосъ

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup>) c. 352-53. <sup>209</sup>) c. 357. <sup>210</sup>) III. § 43 c. 344.



**Испушиль нась: отъ блятвы завона, сдвлябшись за насъ блятвою** по мижнію Ричля, нельзя выводить, что до вскупленія люлей Г. Христомъ надъ ними тяготело провлите отъ Вога за трехи Адама: Ибо ац. Навель говорить о клятей не оть Бога, а отъ завона, происшедшаго по его взгляду отъ ангеловъ (III 19), "силь", низшихъ Вога, и клятва законная, по мысля Aпостола, "касается только христіанъ изъ іудеевъ, которыхъ Інсусъ-Христосъ избавиль отъ провлятія, исходивнаго отв завона, а въ кристівномъ изъ язычниковъ ниветь только косвенное отношеніе, поскольку смерть Христа на кресть устранила созданное введениемъ Монсеева закона въ историю домостроительства пренятствіе въ осуществленію на явычникахъ благословенія Авраамова" 311).—Наконецъ, и зло, по Ричлю, нельзи "во всемъ его объемъ объективно" полагать, какъ наказаніе Божіе за грѣхъ. уже потому, что для примирившихся съ Богомъ эло имфетъ значеніе не навазанія, а напр. испытанія и пр., что утверждалось всегда и въ богословін 212). Самое понятіе зла, по взгляду Ричля, -пе имветь никакого непосредственняго отношенія къ понятію гръха: зло всегда разсматривается въ соотношения съ идеею нашей свободы; оно означаеть "всю совокупность возможныхъ преинтствій нашей свободной діятельности", которыя "могуть псходить накъ отъ неодушевленной природы, такъ и отъ воли людей 4 213). Только въ томъ случав мы можемъ разсматривать зло, какъ наказаніе для себя за гріхи, когда къ этому побуждаеть насъ "специфически религовное чувство виновности предъ Вогомъ, виновности въ томъ, что наше поступки, за которые мы терпимъ зло, стояли въ противоръчіи съ правственнымъ закономъ Божінмъ «214). Но если, такимъ образомъ, "чувство виновности предъ Богомъ служить достаточнымъ мотивомъ къ тому, чтобы разящее насъ зло считать за наказаніе для себя": то оно вовсе не уполномочиваетъ насъ, и, по смыслу ясныхъ изреченій Інсуса Христа (Іоан. ІХ, 1-3; Лук. XIII, 1-5), мы не имбемъ права-, то зло, которое претериввають другіе, считать за Божіе наказаніе для нихъ" 215).-Въ чемъ же, спрашивается, въ вышеуказанномъ случав сущность наказанія, по взгляду Ричля?-Прежде всего, если зло

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) II. § 29, с. 246. <sup>212</sup>) III. § 42, с. 329; § 9, с. 42. <sup>213</sup>) С. 327; 329. <sup>214</sup>) С. 330 -31; § 10, с. 47 и т. д. <sup>213</sup>) С. 331.

дълается для насъ наказаніемъ только чрезъ субъективное сознаніе своей виновности предъ Богомъ: то и центръ тяжести наказанія, очевидно, переносится тогда въ это же сознаніе. Дъйствительно "чувство виновности, по Ричлю, и есть самое наказаніе, при которомъ вижшиее зло чиветъ только второстепенное значеніе". Чувство же виновности непосредственно проявляется "всегда въ удаленіи отъ того, противъ Кого провинились; слідовательно, для гръщниковъ чувство виновности вижсть заключаеть въ себъ сознаніе разобщенности (Getrenntheit) отъ Бога, въ противоположность назначенію людей къ общенію съ Богомъ. Если же чувствемъ виновности предъ Богомъ обусловливается значеніе зла, какънаказанія, то и наказаніе выражается въ этой же формѣ—сознанія разобщенности съ Богомъ « 210).

Что касается теперь вывода дёлаемаго Ричленъ изъ приведенныхъ его возврѣній, - вывода васательно необходимости искупленія людей, прощенія ихъ гріховъ, то его не трудно нонять. Членамъ царствія Божія, но Ричлю, христіанство опредъляєть съ одной стороны — въчную жизнь въ общени съ Богомъ, въ упованін на Бога и чувстві духовнаго госнодства надъ внішнив міромъ, съ другой-правственную діятельность во имя правственнаго союза людей въ царствін Божіемъ: то и другое подъ условіемъ упованія на Бога. А гріхъ, по Ричлю, въ его основной форм'в (Grundform), есть отсутствие или недостатовъ упованія на Бога, къ которому присоединяется чувство виновности предъ Богомъ; такъ что отсюда образуется "неразръщимое гръжовное состояніе, состояніе виновности, разобщенности съ Богомъ, рабство міру, противъ вліянія котораго человівъ оказывается уже не въ силахъ устоять" 217). "Если же взамень этого состоянія должно наступить противоположное: упованіе на Бога, которое сообщаеть человоку духовное владычество надъ міромъ и даеть его воль направление къ цъли царствия Божия: то гръхъ долженъ быть прощенъ людямъ, вина греха должна быть уничтожена 4 218); "нужно, чтобы Богъ, по благоволенію своему, уничтожилъ производимое гръхомъ отчуждение отъ Него людей" \*19).

Вст эти условія осуществились въ откровеніи Божіемъ во Христъ.

<sup>214)</sup> III. § 10, c. 50; § 42, 839. 217) III. c. 490. 210) § 54, c. 490. 210) § 39, c. 298.



IV.

## Ученіе Ричля о лицъ и дъль Інсуса Христа.

Свое ученіе о лиць и діль Інсуса Христа Ричль начинаеть съ вопроса объ Его божествъ. Утверждая божество Христа, Ричль однако же въ понимани его существенно расходится съ общецерковнымъ ученіемъ. Здёсь, какъ и всюду въ своей системв, онъ становится на точку зрвнія своей теоріи познанія, по которой им познаемъ объекты только въ ихъ непосредственномъ отношенів въ намъ. "Что есть Богь и что свойственно Богу, разсуждаеть Ричль, ны можемъ знать только путемъ выясненія себь Его значенія для нашего спасенія. Кто съ этимъ не хочеть согласиться, пусть вспомнить, что мы знаемъ о Богъ только чревъ откровеніе; а следовательно, и божество Інсуса Христа намъ следуетъ усмотреть въ его проявление въдеятельности Хри-въчномъ божествъ Інсуса Христа въ ученін о св. Тронцъ и затемъ уже говорять о проявлени божества Христа въ Его земной жизни: то "такой метолъ познанія ложенъ" 221). И все, что говорить намъ обычное учение о божествъ Інсуса Христа васательно соединенія въ Немъ двухъ естествъ, божескаго и человъческаго, "отличается неясностію и потому ничего не объясняеть" \*\*\*). Такъ, касательно божескаго естества Інсуса Христа, по его соединени съ человъческимъ, вынуждены бывають утверждать крофил (соврытие) его специфическихъ свойствъ въ земной жизни Христа \*\*\*). "Но если Въчный Логосъ въ сопряжении съ человъческимъ естествомъ, какъ индивидуальная человъческая личность совлекся такъ свойствъ, въ которыхъ выражалось Его изначальное отношение къ міру и въ которыхъ Онъ единосущенъ съ Богомъ Отцомъ: то въ Своемъ историческомъ бытія Онъ уже и не есть носитель божества « эз4).

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup>) III. § 44, c. 369 — 70. <sup>221</sup>) Ibid. <sup>221</sup>) § 48, c. 419; § 45, c. \$77 m g. <sup>223</sup>) 377—8. <sup>224</sup>) C. 379.



. (1)

Итакъ, въ духъ своей теоріи познанія, Ричль рекомендуєть раскрывать божество Інсуса Христа исключительно чрезъ разсмотръніе Его жизни и дъятельности; причемъ богословію, по Ричлю, необходимо стать на точку зрънія религіознаго сознанія первобытной церкви Христовой, которой посвящена была дъятельность Христа \*\*\*). "Несправедливо предполагать, что изъ Новаго Завъта можно экзегетически вывести ясное ученіе о божествъ Інсуса Христа; менъе всего можно изъ ръчей Самого Христа почерпнуть ученіе объ Его Божествъ: ибо это ученіе главнымъ образомъпредставляетъ выраженіе особаго уваженія и благоговънія, которое питаетъ церковь къ своему Основателю \*\* 226\*).

Обращаясь въ посланіямъ апостольскимъ, памятникамъ въры первобытной церкви Христовой, Ричль находить, что тамъ выступають двь различныя формы представленія о божествь Інсуса Христа. Съ одной стороны, большая часть апостоловъ прилагають ко Христу ния Κύριος, которое по іудейскому воззрінію равночестно имени Бога въ отношении Его владычества надъ. міромъ, которое Онъ получиль, возсывь одесную Бога" (1 Петр. III, 22; Іак. II, 1; Филип. II, 9-11; Евр. 1, 3). Все же, что въ посланіяхъ апостольскихъ соединяется съ именемъ Κύριος сверхъ этого практическаго его значенія, именно, -поскольку отношеніе Христа въ міру разсматривается помимо Его настоящаго владычества надъ міромъ по прославленін, относится къ области особаго γνώσισ'α т. е. знанія, скорве только ставить задачи, нежели рвшаеть ихъ. Такъ, по крайней мъръ, нужно сказать относительно ивста 1 Кор. VIII, 6 227), гдв Господь Інсусъ Христосъ выставляется вакъ такой, Которымъ все сотворено, или отъ Котораго все произошло. "Предполагается, что одинъ Богъ Отецъ все сотвориль, и потому Онъ есть первопричина всякаго бытія; Господь Інсусъ Христосъ, следовательно, при этомъ является посредствующею причиною (Mittelgrund). Но подъ Господомъ нужно разумъть прославленнаго (Erhöhte) Христа. Такимь образомъ, посредствующею причиною творенія указывается Лице, Которое, какъ такое,

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>) «Но у насъ одинъ Богъ Отецъ, нвъ Котораго все, и одинъ Господъ Інсусъ христосъ, Которимъ все, и ми имъ».



<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>) § 45, с. 371 и д; 386, 389.

<sup>226)</sup> C. 371.

явилось въ опредъленное вреня. Это загадка, которую нельзя въвть чрезъ признавае предвичнаго быта Христа, потоку что пошследнее толкование противоречнае бы яслому и определенному смыслу слова Коргос 2008). Далве, Рично останавливается на Колос. 1, 15-20 240). MHCAE Anoctors, no ero berleay, terms otherestes въ прославленному Христу, въ нарство Котораго введена Богомъ церковь върующихъ (ст. 18). Если упорядочить эти мысли (ст. 14 — 20) логически, то ожижется ощибочнымъ относительным м'встоименія (ст. 14-15), 1 8) придагать во Христу поперем'вино: то въ Его прославленномъ состояния, то въ Его предвъчномъ бытін. Ибо именю прославленный Христосъ служить посредствующею причиною нашего спасенія (ст. 14), которое ны не получила бы, еслибы Христосъ не воскресъ и не быль прославленъ". Въ следующемъ стихе (15) опять "очевидно прославленный Христосъ называется Образомъ Бога невидимаго и Главою цервви" 240). Но далве по симслу выраженія: прототокос посту ктібешс" (ст. 15) и "про паутшу" (ст. 17) новидимому разумівется предвичное бытіе Христа до созданія міра. "Однако же объ этомъ вдёсь нёгь рёчи: это была бы безсодержительная мысль. Свойство перворожденности апостолъ приписываеть Інсусу Христу въ виду Его значенія, канъ Образа Божія и Главы церкви: канъ Образъ Вожій и откровеніе невидимаго Бога (2 Кор. IV, 4), прославденный Христосъ есть пристокос пасть ключись. Вы этомы сочетанін слово прштотокос можно понимать только въ переносномъсмыоль: вивющій вреннущество, первенство, какъ это въ Рим. VIII, 29; Христу свойственна прениущественнъй шая близость въ Богу сравнительно со всемъ твореніемъ, которое не составляетъ образа и непосредственнаго отвровенія Бога; вбо, какъ говорить апостоль: все сотворено Богонъ въ Ненъ, т. с. Прославленномъ (ст. 16). Эта последняя имсль апостола находить для себя объяснение въ двухъ сле-

<sup>296)</sup> C. 872.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) " Έν ψ ξχομεν την ἀπολύτρωσιν διὰ τοῦ αἵματος αὐτοῦ, την ἄεσίν τῶν ἀμαρτιῶν "Ος ἔστιν εἰκών τοῦ Θεσῦ τοῦ ἀοράοοῦ, πρωτότοκος πάσης κτίσεως. Οτι ἐν αὐτψ ἐκτίσθη τὰ πάντα τὰ ἐν τοῖς οὐρανοῖς καὶ τὰ ἐπὶ τῆς τῆς, τὰ όρα ὰ καὶ τὰ ἀόρατα... τὰ πάντα δὶ αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν ἔκτισται. Καὶ αὐτὸς ἔστι προ πάντον, καὶ τὰ πάντα ἐν αὖτῷ συνέστηκε. Καὶ αὐτός ἐστίν ἡ κεφαλὴ τοῦ σώματος τῆς ἐκκλησίας..."

<sup>229)</sup> C. 373,

дующихь его изреченіяхь: неопределенное выраженіе екпово въ HHYS PERJAPACTOR HA ABA: EKTIOTOR H OUVEOTING ("CTOHTS"); HTAKS BOC создано чрего или ради и ео ммя прославленнаго Христа, и Онъ существуеть прежде всего, т. е. Христось есть посредствующая причина и нъль, изъ-за которой и для которой сотворено все; н какъ цель всего Онъ предшествуеть всему " 261).--Такой же смыслъ, по взгляду Ричля, виветь и ивсто Еф. 1, 3 — 14 \*\*\*): "Христосъ, въ которомъ должно въ заключение объединиться все (ст. 10), и въ которомъ прежде созданія міра избража церковъ чтителей Бога (ст. 4) есть прославлении Христосъ, чрезъ Котораго исходить теперь на церковь благословение Божіе (3-6). Въ этомъ двойственномъ отношения Христа къ міру и къ церкви посладжее есть первенствующее: церковь къ Нему ближе; она наполняется Имъ т. е. служить органомъ Его особаго действовамія, между твив какъ Онв "наполняеть все во всемъ" (ст. 23) т. е. владычество Его простирается на весь міръя эзг). Мысль апостола, по Ричлю, та, что "такъ какъ Богъ прежде созданія міра положиль Сына своего, какъ Совершителя и Владыку церкви върующихъ (1 Петр. 1, 20; Еф. 1, 4), и во имя Его сотворилъ міръ: то Сынъ Божій въ предначертаніяхъ Бога Отца стоить и прежде міра, какъ его посредствующая причина ( \*\*\*).

Итакъ, но Ричлю, первобытная церковь Христова видъла божество своего Основателя съ одной стороны во владычествъ Его. налъ міромъ по прославленіи Его.

Но на ряду съ отимъ встръчается въ Новомъ Завътъ – вменио въ Евангелін отъ Іоанна — в другое поннианіе божества Інсуса Христа. "Евангелистъ говоритъ, что Слово откровенное, которое есть Богъ, въ лицъ Інсуса Христа стало человъчесною личностію и что ученики познали въ Немъ Сына Божія изъ того, что Онъ совершилъ жизнъ свою исполневный милости и върности (Gnadeund Treue — "благодати и истины"), слъдовательно, тъхъ свойствъ, въ которыхъ Самъ Богъ открылъ Себя Монсею (1, 14; Исх. ХХХІУ,

<sup>240)</sup> Ibid.

от выбрать нась въ Немъ прежде созданія міра... открывь намъ тайну своей воли по своему благоволенію, которое Онъ прежде положиль въ Немъ....

<sup>242)</sup> C. 374.

<sup>241)</sup> Ibid.

6—7), Этотъ признавъ божества Інсуса Христа всемвле утверждается же опытъ Его церкви: вий ся онъ не мислимъ; тольке на основани этого опыта св. Ісаниъ подводитъ личность Христа педъновятие Слова отвровеннаго (Offenbarungswort), которое далъе разсматриваетъ въ отношени въ тверению мира и т. д., и которое именуетъ Бегомъ « 235).

Оба увазанныя вовозавётныя полиманія божества Інсуса Христа, имён каждое самостоятельное значеніе, доднако же и назнимо себя дополняють". Мбо свойства милости и вёрности, которыя Іоаниъ созерцаеть во Христь, открились не вь земной Его жизни только, но по религіозному сознанію жеркви они присущи и прославленному Христу; наобороть: мысль о божествів прославленнаго Христа предполагаеть, что признаки Его божествів пославленнаго Христа предполагаеть, что признаки Его божествів могуть быть указаны и въ Его земной жизни. Потому что предвізное назначеніе Христа и Его отношеніе къ намъ по Его преславлени было бы непознаваемо для нась, еслибы то и другое не свазалось въ Его земной жизни; еслибы въ понятіе о божестві прославленнаго Христа—Его настоящемъ владычествів надъ мігромъ не входили соотвітствующіе признаки, завиствованние изъ Его земной жизни; то это понятіе было бы безсодержательною схемою, или новодомъ къ всевозможнымъ мечтаніямъ за всемою, или новодомъ къ всемоможнымъ мечтаніямъ за всемою на всемою за семной жизни.

Изъ своего изследованія новозаветнаго ученія о божестве Інсуса. Христа Ричль выводить следующее правило для богословія, какъ науки: "богословское решеніе вопрода о божестве Інсуса, Христа должно опираться на анализерство искупительной деятельности для спасенія людей зату. Такимъ образомъ, по сужденію-Ричля, вопрось о божестве Інсуса Христа не отделимъ отв. вопроса объ Его деле: чтобы новить божество Христа, нужнообовреть Его дело. Последуемъ же за Ричлемъ въ его паследованіи жизни и деятельности Інсуса Христа.

Здёсь Ричкь прежде всего останавливается на приватемъ: въ догначива дёленіи служенія Інсуса Христа на пророческое, пер-

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>) Удоводьствоваться же въ этомъ случай только ссилкою на вишеуказан шия новоземитния данния, но Ричко, нелься; ибо данния эти, какъ данния религознаго сознамія, еще не представляють вполить распричиль, законченних опредвленій.



<sup>936)</sup> C. 875.

<sup>236)</sup> C. 376-77.

воделящения воделя и проводеля воделя тонно. "Если Христось въ Его прородескойъ служение быль Главою врей церкви, то Его пророческое и царсвсе служение ве могуть схоять вив отношения одно нь другому, но первое необходимо мыслеть, ванъ особую сторонунили проявление втораго". Анализъ ниени "Христосъ", который примель въ мысла объ Его троявомъ служенія, по мижнію Ричля, исторически не въренъ: "потому что Інсусъ навывается Помазаннивомъ только во свидетельство Его царственнаго достовиства (Мо. XVI; 16) Если же Онъ, сверхъ того, называется и пророкомъ и первесвищенивномь, то, очевидо, пророческое и первосвищениическое служение Імсуса Христа входили въ Его парское служение « 228). И дъйствительно, какъ пророческое, такъ и первосвященичеснее служение Інсуса Христа нивли ту же задачу, что и Его парское служеніе,-задачу основанія и сохраненія церкви, которая въ царскомъ служени Христа нашла свое полное осуществление. "Напротивъ, пророческое и первосвященическое служение Інсуса-Христа не могутъ быть сведены одно въ другому; потому что первое совершилось въ обратномъ направлении отъ людей къ Вогу второе же въ обратномъ направления отъ Бога къ людямъ « 229).

Однако же, заметимъ, то и другое служение Ричль не разграничиваетъ по времени въ періоде жизии Інсуса Христа: какъ увидимъ ниже, по его взгляду оба служенія шли параллельно в обнимали всю жизиь Христа.

Далье Ричль устанавливаеть точку зрвнія, ноторою слідуєть руководиться при раземотрівній діла Інсуса Христа <sup>240</sup>). По вірівнів Его божественное достоинство св. Іоанні утверждаеть (1,14), что "божественное откровеніе віз Немі приняло форму человіческой мичности" <sup>261</sup>). "Контексть этого нареченія Іоанна позвовляєть формулировать его двоякимь образомь. Разсматриваемое в связи сь началомъ пролога віз Евангелію, нареченіе это имбеть теть симсль, что божественное откровенное Слево (Обенбагандзиот) образуєть форму, а человіческая индивидуальность содержаніе (Stoff) личности Христа <sup>262</sup>). Но затімь, ві прологів

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup>) § 46, с. 397. <sup>239</sup>) С. 898. <sup>240</sup>) § 47. <sup>241</sup>) С. 405. <sup>242</sup>). Ibid. Къ этой мисан, не Рачин, на сущности сводится обичное учение дерковное о двухъ естествахъ въ Інсусъ Христъ.



выступаеть обративы точка вравія: "въ человаческой личновти Інсуса Христа, какъ формь, указываются свойства мелости и върности-специфические признави божества, какъ содерокамие" ("и обитало въ Немъ полное благодати и истини") э42) Эта последияя точка зренія "однако не случайна и не произвольна: ибо она, вопервыхъ, соотвътствуетъ свидътельстванъ Самого Іпсуса Христа о Себв въ Его ръчахъ и дълахъ, слъд., исторической дъйствительности. Она, далье, соотвътствуетъ требованівнъ нашего мышленія, ябо мы не можемь отвазаться отв убъжденія, что функціонирующая въ нашей исихической жизни душа служить самостоятельною формою всёхь своихъ функцій". Если божественный Логосъ т.-е. божественное откровение полагать формою личности Христа и Ел свойствъ, то личность Вго низойдетъ на степень механизма, ибо форма есть именно движущая сила всёхъ действій человёка. А какъ скоро мы будемъ пришсывать жизни Інсуса Христа характеръ механизма, то этимъ мы не только отвергаемъ Ея отличіс отъ механической природы, но и вліяніе на насъ Его духовной личности. Следовательно, если наше религіозноесознаніе убъждаеть нась, что Богь пребываеть не только со Христонъ, но и во Христь (Дъян. X, 38; Іоан. VIII, 29; Іоан. XIV, 10; XVII, 21); что Его дела Божів дела. Его любовь въ людямъ есть проявление любви Божией: то для научнаго освъщенія этихъ данныхъ религіознаго сознанія необходимо понять историческую жизнь Христа, какъ жизнь въ формъ человъческаго "я", т. е, нужно изследовать ее по ея внутренней связи, но этическить законамъ " 244). Эту точку зрѣнія Ричль и примъвяеть въ своемъ сужденін о лиць и дъль Інсуса Христа.

"Въ дълъ правственной опънки личности Інсуса Христа, говоритъ опъ, необходимо прежде всего признать, что Христосъ, чъмъ Опъ вообще былъ и что совершилъ, былъ и совершилъ прежде всего дли Себя Самого". Съ точки врънія Ричля, ноэтому, царственно-пророческое и царственно-первосиященническое служевіе Інсуса Христа слъдуетъ разсматривать прежде всего въ отношенів къ Нему Самому. "Духовная жизнь каждаго человъка, продолжаетъ Ричль, протекветъ въ стремленіи къ намъчен-

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup>) C. 406.

<sup>244)</sup> C. 480.

ной имъ себъ цъли; слъдовательно, и на человъческую жизнь Христа необходино посмотръть прещде со стороны Его личной цъли, и затънъ уже судить о вначения ел для людей. Итакъ является вопрось о личной цели Христа" 245). Лучшинь термивомъ для общаго формального опарактеризованія ея, по мижнію Ричли, служить вошедшее въ богословіе со времени Шлейернажера понятіе "правственнаго признанія" (der sittliche Beruf). Христосъ разсматривадъ Себя, навъ Основателя правственнаго парствія Божія среди людей, ув которое люди призываются чрезъ Его учение и дъятельность 244). Это призвание Христа было исвлючительнымъ Его призванісмъ: съ нимъ Онъ не совмѣщалъ ниваного другаго служенія; тогда напр., напр., ветковавітные пророва передко участвовали и въ гражданскихъ делакъ". Это объясняется особою важностію и обширностію призванія Христа. Ибо служение Его, какъ царственнаго пророка, дълу осуществлевія правственнаго царствія Божія на велий:--это есть величайшее изъ всёхъ служеній, какое только можно представить: цёлію его быль мірь нравственный въ его цёломъ"; а чтобы столь многообъемлющую цёль сдёлать своею жизненною задачею, нужно пожертвовать для нея всёми частными цёлями и заботами жизни 247). И Христосъ отказался отъ викъ: отказался отъ опредъненнаго мъстожительства в заботъ о пропятаніи, отъ жизни семейной и витересовъ общественимъ; Онъ вичтренио быль даже нидефферентенъ въ религіознымъ обычаниъ своего народа (Ме. XVII, 24-27). Овъ весь предался обществу своихъ учениковъ и носледователен, изъ числа которыхъ особо избралъ Себе двенадцать, ибо Его жизненное призваніе требоваю созданія особаго редигіознаго общества 248). Всецъло посвятивъ Себя своему привравию, Христосъ ве имя его съ величайшимъ терпъніемъ перевосниъ и раздичныя страданія, которыя навлевла на Него алоба руководителей его народа". Следовательно страданія, страданія даже до смерти врестной, понесенным Имъ въ теривнів, свидвтельствують объ Его върности своему призванію и для Него Самого имбють значение именно съ этой стероны. И это темъ несомивннъе, что Христосъ не съ неокотом, не равнодушно и не подъ вдіяніемъ аффекта шель на встрѣчу страданіямъ и смерти, но съ

<sup>246) § 48.</sup> c. 410-411. 246) C. 414. 247) C. 414-415. 248) Ibid.



яснымъ сознаніемъ, что Богъ определяль Ему пострадать во ния своего презванія « \*4\*). —Досель правственная опенка личности Інсуса Христа. - Но указанная внутренняя связь между призваніемъ Христа и Его страданіями-до крестиой смерти, по Ричию. веобходимо приводить насъ въ религіозной опенив Его личности выстранием Христа было основание универсальнаго нравственнаго премірнаго союза людей. Но такая задача предполагаеть идею объ Единомъ премірномъ Богв и неотділима отъ нея. И Христосъ дъйствительно задачу своего призванія полагаетъ, какъ парствіе Вожіе, причемъ видить въ ней именно особуюбожественную заповёдь для Себя, а въ своей дёятельности поея выполненію — служеніе Богу въ дель Его (Іоан. IV, 84) 261). Это убъждение Христа въ важности Его служения опредъляло-Его личное первосвищеническое отношение къ Богу Отпу, имъвшее ивсто тавже въ течение всей Его жизни. Последнее проявлялось у Христа въ каждомъ моментв Его сознанія, что Онъ, какъ Сынъ Вожій и Ділель во имя царствія Божія, находится въ теснъйшемъ общение съ Богомъ, Своимъ Отпомъ, которое выражалось у Него въ особомъ познанім Бога, въ нолномъ предоставленін Себя воль Божіей и полномъ духовномъ блаженствъ". И это первосвященическое сознаніе Христа именно не стояло у Него изолированно, а находилось въ тесномъ взаимоотношения съ Его убъждениемъ въ своемъ призвания и служеніемъ во ния его; "ово необходемо обусловливало последнее н. въ свою очередь получало въ немъ поддержку и украпление для себя: нбо, сознавая свое дело деломъ Божінив. Христось долженъ быль видеть въ своемъ служение служение Богу, которое столь же приближаеть Его къ Отцу, какъ и молитва « 25 в). Такимъ образонъ, и крестныя страданія и смерть, понесенныя Христонъ во имя своего призванія, вмісті съ тімь укрыпляли Его увъренность въ любви Божіей къ Нему 258).

Но если дёло жизни Іисуса Христа было дёломъ Божінмъ: то Христосъ представляетъ Собою такую личность въ мірѣ, въ которой Богъ открылъ и осуществилъ свои вѣчныя предначертанія, и слѣдовательно, вся жизнедѣятельность Христа имѣетъ значеніе совершеннаго откровенія Божія, или иначе: въ Немъ

<sup>249)</sup> C. 416. 250) Ibid. 251) Ibid. 252) C. 441; 446. 253) Ibid.



CAORO Boxie craro reiorbreckom authocrima 254). Taxon ze buводъ следуеть и изъ разскотрения инвисторых отдельных сторонъ жизни и двительности Інсиса Христа. "Онъ сознаваль, что Ему при осуществлении своего призвания надлежало служить спасенію людей", ибо царствіе Божіе "обравуеть высшее назначеніе для людей 253). Въ этомъ своемъ служенін людямъ Христосъ руководился принципомъ любви: вся жизнь Его свидетельствуеть о любви Его къ людямъ. Нетъ нужды въ частности указывать проявленій Его любви для того, чтобы уб'йдиться, что усволемыя Ему евангелистомъ Іоанномъ свойства милости и върности въ высшей степени метко передають то впечатление, какое произвеля дичность Христа и Его жизнь на учениковъ. А такъ какъ целію жизни Христа было основаніе царствія Божія на земле; а парствіе Божіе составляеть объекть любви Вожіей: то въ свойствахъ милости и върности, воторыми проникнуто было все служеніе Христа спасенію людей, скавалось совершенивищее отвровеніе Самого Бога, Который есть Любовь. Такое заключеніе, по Ричлю, "согласуется съ вышеувазаннымъ воззрѣніемъ ев. Іоанна, иричемъ даетъ видеть, что отвровение Божие во Христь, пріурочеваемое Іолиномъ въ техническому понятію божествениего Слова, превышаеть всв прежнія откровенія Бога въ Встхомъ Завътъ « въ в. И далъе нужно привнать, что "Христосъ, какъ Основатель и Владыка царствія Божія, такъ же составляеть предметь въчнаго познанія, произволенія и любви Божіей, какъ и царствіе Божіе, которое осуществляется чрезъ Него, и что Онъ въ божественномъ въдъни и произволени предшествуетъ цервви" 257). Но и въчное божество Сына Божія въ этомъ случах составляеть вменно объекть божественнаго познанія и воли. ябо нашему познанію предвічное бытіе Христа недоступно, и мы должны ограничиться указаннымъ признаніемъ 358).

<sup>254)</sup> C. 418.

<sup>255)</sup> C. 419-420.

<sup>356)</sup> C. 421.

<sup>258)</sup> C. 434-435.

<sup>256)</sup> С. 436. По убъжденію Ричія, съ его точки зрвнія «становится понятнымъ и значеніе Духа Божія, какъ Святаго Духа». Ричіь только мимоходомъ касается ученія о Св. Духъ. Не имъя въ виду особо излагать ученіе Ричія о Св. Духъ, мы, слъдуя порядку его изложенія, представимъ здъсь его сужденіе о Св. Духъ. «Духъ

Если, тавимъ образомъ, свойства милости и върмести, но мысли самого ев. Іоанна, овидътельствуютъ намъ о божествъ Імсуса Христи: то искать во Христъ другихъ божесвихъ свойствъ, которыя привъодил бы иъ сейчасъ указаннить свойствамъ, зикчило бы идти въ разръзъ съ ев. Іоанновъ 257). Посколнку "божественное откровение или Слово Божіе" проявилось въ личноств Христа, Его личность божественна по существу. "Сужетьо Божіе, поскольку Богъ есть Духъ, воля и особенно мобовь, можетъ открыться въ человъчесной жизни, потому что человъть также есть духъ, воля и въ природъ его корешется свойство любови. Напротивъ, положение Бога относительно міра, какъ его Творца и Владыки, не можетъ непосредственно проявляться въ жизни человъка, который есть часть міра" 260).

Однакоже, по свидетельству Інсуса Христа, Ему всё предано Отпомъ Его (Мо. XI, 27), "что хотя можеть и не означать природнаго всемогущества, однакоже указываеть на владычество Христа надъ міромъ, которое онъ положительно усвояеть Себъ, вакъ божественный даръ, и въ которомъ открывается другой признавъ Его божества". Это всемогущество Христа, по мивнію Ричля, "нельзя понимать въ томъ смысле, что Христосъ могь проязвольно располагать всёмъ законосообразнымъ строемъ пряроды, ибо въ своей вибшией жезни Онъ подлежалъ общинъ условіямъ человъческаго бытія. Во всякомъ случав, на основанін евангельскихь повъствованій нельзя рышить опредёленно, накъ далеко простиралось могущество воли Інсуса Христа надъ вившиею природою, твиъ болве, что въ нашемъ распоряжения нёть соответствующих опытных данных для улспенія псикическихъ и физическихъ основаній чудотворной силы Христа, почему она и не можеть быть предметомъ научнаго изследова-

Божій, говорить Ричль,—это познаніе, которое Богь имветь о Себв Самомь, следовательно и о своей цёли (царствін Божіемь). Духь Св. въ Новомъ Завітів—это Духь Божій, поскольку Онъ служить основою богопознанія и религіозно-правственной жизни христіанъ (Гал. 4, 6; Рим. 8, 15; 5, 1; 1 Кор. 12, 3). Если теперь Богь вічно любить церковь царствія Божія, т.-е. вічно она составляеть объекть Его любвеобильной воли, то вічно Богь сонзволяеть и Своего Духа, какь Св. Духа, для церкви царствія Божія» (с. 437).

<sup>259)</sup> Ричль намекаеть на церковное ученіе о божествів Інсуса Христа.

<sup>260)</sup> C. 421.

нія 361).—Несомивное же владичество Христа наль міромъ, по Ричлю, сказалось прежде всего въ томъ, что во имя своей увиверсальной задачи Христось отказался оть всёхь обичнихь условій человіческой жизни: оть витересовь семейныхь, общественных и національных. Для Него Его происхожденіе нев спеды избраннаго народа должно было имъть тъмъ большее значеніе, что цізь Его служенія — ндея царствія Божія — визла свои историческія пречиоложенія въ редигіи и обичаяхъ этого народа, особенно въ его заявінкъ. Однавоже Христосъ, котя в весьма симпатизироваль своему народу (Мо. ХХІП, 37), не телькоотвергь ветхозаватный предравсудовь о волитическом назваченіи Мессів, но и внутренно не считаль Себя свизаннымъ никакими обрядовыми узаконеніями своего народа (Мрк. XVII. 25-27) \*\*\*).-Его духовное владычество надъ міромъ ясно свазалось, далбе, въ мужественномъ перенесении Имъ страданій во ния своего призванія. Потому что въ видивидуальных вистинктахъ самосохраненія, охраненія своей чести и пр., -- инстинктахъ, которые Христосъ всегда подчиняль цели своего призванія, "субстратомъ служить весь мірь---естественный и человіческій; преодольвь эти инстинкты, Христось тымь самымь засвидытельствоваль о своемъ господстве надъ міромъ: "Я победиль міръ" (Ioan. XVI, 38) - ръшительно заявиль Онь 202). Въ этомъ духовномъ госнодствъ Христа надъ міромъ также сказывается признавъ Его божества 264): оно именно служнао для цервви источинкомъ ен убъжденія во владычествъ Христа надъ міромъ и но-Его прославленін; въ чемъ, какъ выше сказано, церковь видела привнавъ Его божества. Впрочемъ при ближайниемъ разсмотрвнін оба указанные признака божества Інсуса Христа не могутъ быть раздъляемы: "вбо мужественное преданіе Имъ Себя на страданія и смерть, какъ одинь изъ признаковъ Его божества, удостовъряетъ вмъстъ въ неуклонности Его служенія спасенію людей; а эта последняя служить доказательствомъ Его внутренней свободы отъ всёхъ внёшнихъ условій жизни 265). Итакъ вопросъ о божествъ Інсуса Христа, по Ричлю, "ръщается такъ, что показывается соотвётствіе между нравственною и религіозною оценкою личности Христа и необходимость дополненія первой по-

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>) Cm. 423. <sup>262</sup>) C. 425—26. <sup>262</sup>) C. 427. <sup>264</sup>) C. 429. <sup>265</sup>) Ibid.



следнею; далье, возможность его въ христіанской идев о Богь, какъ Любви. Но какъ выработалась Личность Христа, какою Она выступаетъ предъ нами: это не можетъ быть предметомъ богословскаго изследованія, потому что превышаетъ всё средства изследованія. Церковное ученіе на этотъ счетъ страдаетъ неясностію и потому ничего не объясняетъ. Какъ Носптель совершеннайшаго откровенія Божія, Христосъ предстоитъ намъ, чтобы мы въ Него вёровали: и когда мы вёруемъ въ Него, мы выдимъ въ Его Личности Откровеніе Самого Бога; но всякія комбинаціи между Нимъ и Богомъ-Отцемъ въ научномъ отношеніи несостоятельны 2009).

Доселе въ своемъ сужденіи о Лице и дёль Інсуса Христа Ричль

Досель въ своемъ суждени о Лицъ и дълъ Іисуса Христа Ричль держался той точки зрънія, что "Христосъ, чъмъ Онъ вообще былъ, и что сдълалъ, былъ и сдълалъ прежде всего для Себя самого". Теперь укажемъ взглядъ Ричля на искупительное значеніе служенія Іисуса Христа для спасенія людей, — и прежде на Его пророческое служеніе.

Призваніе въ покаянію и въ универсальной задачѣ царствія Божія—вотъ та форма, въ которой Інсусъ Христосъ совершалъ дѣло спасенія людей чрезъ свое пророческое служеніе (Мрк. II, 17; I, 14—15; Ме. IV, 23—17). Онъ спасалъ грѣшниковъ, привывая ихъ въ свою церковь, въ которой осуществлялось царствіе Вожіе. Онъ возивстиль людямъ, что Богъ, какъ совершенная любовь, даруетъ имъ прощеніе грѣховъ и принимаетъ ихъ въ общеніе съ Собою; и всѣмъ своимъ служеніемъ спасенію людей Христосъ засвидѣтельствовалъ несомиѣнность прощенія грѣховъ для тѣхъ, кто вступитъ въ основанную Имъ церковь \*\*\*).

Первосвященническое служение Іисуса Христа для людей, по Ричлю, совивщалось съ Его личнымъ первосвященническимъ отношениемъ въ Богу и обусловливалось этимъ последнимъ, потому что нужно прежде самому имъть право приближаться въ Богу, чъмъ приводить другихъ въ Богу <sup>268</sup>). Пребывая Самъ въ тъснъйшемъ общени съ Богомъ Отцомъ, Христосъ желалъ ввести въ такое же общение съ Богомъ и церковь свою всъхъ временъ <sup>269</sup>); поэтому въ своемъ личномъ первосвященическомъ отношени

<sup>26)</sup> C. 419. 26) II, 86 c. 37; III c. 507-508. 26) § 50 c. 437-39. 26) § 56, <. 507.

къ Богу въ теченін своей жизни Христось быль вийств и Ходатаемъ, Заступителемъ своей церкви; вся жизнедвятельность Его, по скольку она вытекала изъ Его первосвящения ческагосознанія своей близости въ Богу и любви въ Нему Бога, имъла отношение и въ церкви: последняя духовно соучаствовала своему Ходатаю: Онъ возводиль ее къ Богу 270). Преимущественнымъ же образомъ, первосвященническое служение Інсуса Христа ко спасенію людей пріурочивается въ Новомъ Завъть къ Его крестной: смерти, которая разсматривается, какъ жертва, и въ этомъ ел значения сопоставляется съ ветхозавътными жертвами. Конечно, мы не можемъ ожидать отъ Ричля подобнаго же сужденія опрестной жертвъ Христовой, какое имъемъ мы: для такого сужденія въ его богословіи ніть нужных посыловь; съ точки зрівнія Ричля, Інсусу Христу не было нужды ни избавлять людей огъ осужденія, проклятія и гитва Божія за гръхъ, ни приносить удовлетвореніе правдъ Божіей, осворбленной гръхомъ человъка.

Ключь въ пониманію жертвы Христовой, по мивнію Рачля, нужно искать въ жертвахъ ветхозавътныхъ, съ которымя, какъ сказано, она сравнивается въ новозавътныхъ писаніяхъ.-Ветхозавътныя же жертвы, по Ричлю, вовсе не имъли своею цълю-"премфиять гифвъ Божій на милость"; напротивъ, онъ предполагали неизмънное благоволение Ісговы въ избранному народу, готовность Его допустить грашнивовь къ общению съ Собою 271). Соотвътственно этому, конечною цьлію ветхозавътныхъ жертвъ было возведение Израиля и отдельныхъ членовъ израильскаго народа предъ лице Бога, съ которымъ Израиль находился въ завъть: жертвы считались необходимыми для этого, ибо по ветхозавътному учению человъкъ самъ по себъ не могъ предстать предъ лице святаго Бога, чтобы мгновенно не умереть. Посредникомъ между Богомъ и людьми въ принесении жертвъ въ Ветхомъ Завътъ являлся священникъ, какъ представитель народа: самъ имъя право приблажаться въ Богу, онъ, когда приносилъ жертвы, вмъсть съ собою ставиль предъ лице Божіе и тъхъ, отъ имени кого священнодъйствоваль <sup>272</sup>). А такъ какъ главнымъ препятствіемъ къ общенію между Богомъ и человъкомъ служила

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup>). c. 507. <sup>271</sup>) II, c. 184; III, c. 439. <sup>272</sup>) II, § 25; III, c. 439.



человъческая гръховность, то посредствующею пълію ветхозавътныхъ жертвъ было "покрытіе" (ιλάσκεσθαί) гръховъ человъка: последнее впрочемъ не означало того, что жертвы совершенно уничтожали, очищали грвки людей, а только то, что грвкъ переставаль служеть преградою между Богомъ и человъкомъ, что Богъ, по благоволенію своему, допускаль человіка, не смотря на его гръховность въ общению съ Собою 272).- Какое значение вивли жертвы въ Веткомъ Заввтв, такое же значение, по Ричлю. нивла крестная жертва Христова въ Новомъ Завете: Інсусъ Христосъ окончательно засвидътельствоваль вибненіе намъ всепрощающей любви Божіей, засвидітельствоваль, что гріхь боліве не возбраняеть людямъ доступа въ Богу; какъ Ходатай грешниковъ людей, Онъ въ своей крестной жертев возвелъ ихъ-точнъе: свою церковь--къ Богу, съ которымъ Самъ находился въ тъснъйшенъ общения. Такой взглядъ на значение врестной жертвы Христовой, по Рично, проходить чрезъ всё апостольскія послянія съ темъ лишь видономененемъ, что въ посляніямъ однихъ апостоловъ выставляется на видъ главнымъ образомъ основное значеніе ся (жертвы)—приведеніе грішниковъ-людей къ Богу (Iak. IV. 8: I Herp. II, 4-5; 24-25; III, 18; I Ioan. I, 3-4. IV, 13; 15), а въ посланіяхъ ап. Павла-предваряющее и обусловливающее его прощение граховъ людамъ. Въ чемъ же состонть, по Ричлю, сущность искупительного служенія Інсиса Христа въ отношения въ осуществлению парствия Божия, какъ конечной цъли міра?

По вышеуказанному взгляду Ричля, то положение, которое должно занять человъчество въ царстви Божиемъ: его духовное владичество надъ естественнымъ міромъ и дъятельность во има универсальнаго правственнаго союза людей въ царствіи Божиемъ—вовможно только при упованіи на Бога, въ общеніи съ Богомъ. Но послъднее до Христа и безъ Христа не могло имъть мъста, ибо человъчество подпало гръху, который по своей природъ образуетъ противоположность упованію на Бога, именно есть отсутствіе или недостатокъ упованія на Бога, вражда къ Богу, и какъ такой, отдаляетъ человъка отъ Бога. Искупителемъ человъчества отъ обуявшаго его гръха и Избавителемъ его отъ совъчества отъ обуявшаго его гръха и Избавителемъ его отъ со

<sup>278)</sup> II, § 26.

стоянія разобщенности съ Богомъ и явился Господь Інсусъ Христосъ въ томъ смыслъ, что Онъ, какъ царственный Пророкъ, везвъстиль людимь безконечную любовь Вожію, по которой Богь прощаеть ихъ грёхи и допускаеть людей несмотря на ихъ грёховность въ общению съ Собою; и своею жизвію и д'вятельностію, пронивнутою любовію въ людямь, въ чемъ явился совершеннымъ Образомъ Божіниъ, Онъ засвидътельствоваль несомивность вивненія всепрощавіщей любви Божіев всимь, принадлежащимь къ основанной Имь церкви; а какъ царственный Первосвященникъ, Онъ возвель свою церковь въ Богу, поставиль въ сыновнее отношение въ Нему. Такимъ образомъ, искупительною деятельностію Інсуса Христа было сокрушено могущество гръха, отторгнувшаго человъва отъ Вога; это не значить, что своимъ искупительнымъ служениемъ Христосъ загладилъ грвии людей, такъ что последние въ очахъ Боживхъ перестали быть гръшнивами: прощеніе нашихъ гръховъ или оправданіе насъ Богомъ, о воторомъ засвидътельствоваль Інсусъ Христосъ, означасть, что Богь, какъ неизмённая любовь, принимаеть и грёшниковъ въ общение съ Собою, и люди, оставалсь грешниками, могуть вступить въ общение съ Богомъ. Грехъ, какъ быль въ родъ человъческомъ, такъ и остается и совнание своей виновности предъ Богомъ у христіанина даже усугубляется: но послів совершеннаго Інсусомъ Христомъ искупленія, гръхъ уже не препатствуеть людамъ приближаться въ Богу и уповать на Бога съ увъренностію въ своемъ оправданін Богомъ 274). Упованіе, въра въ Вога и образуеть форму, въ которой грешникъ усвояеть себъ оправданіе отъ Бога или прощеніе его грівховъ 275). Слідствіемъ оправданія служить у гръшника его примиреніе съ Богомъ (Рим. V, 1-2; 10), свазывающееся въ томъ, что онъ совлекается прежней грёховной, враждебной закону Божію, жизни и начинаетъ жеть и действовать по закону Божію, согласно тому назначенію, какое указывается ему въ царствін Божіемъ: преисполненный віры, упованія на Бога, онъ возвышается надъ естественнымъ, лежащимъ во злъ, міромъ, со всъми коренящимися въ немъ поводами во граху, и направляетъ свою даятельность въ универ-



<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>) III, § 56 c. 501-506.

<sup>275) § 19; § 23.</sup> 

сальной цёли царствія Божія, руководясь принципомъ всёхъ объемлющей любви <sup>276</sup>). Вёчнымъ примёромъ для него въ этомъ случай долженъ служить священный Образъ его Искунителя и Снасителя: только памятуя о Немъ христіанинъ можетъ осуществить свое назначеніе въ царствін Бежіемъ <sup>277</sup>).

Здёсь мы вакончимъ изложение богословия Ричля и перейдемъ теперь къ его обсуждению.

V.

Сужденіе о богословской систем'в Ричля.

Приступая въ обсужденію богословія Ричля, мы напередъ заявляемъ, что не нивемъ въ виду дать подробный, во всеоружів научной критики, разборъ богословской системы Ричля.

Въ своемъ суждении о немъ мы вкратцѣ коснемся вопроса о степени оригинальности богословского учения Ричля, затъмъ укажемъ достоинства его, вообще стороны богословия Ричля, заслуживающия внимания, и наконецъ недостатки его богословия.

Если Ричль создалъ новое направление въ имецкомъ богословии, то это конечно значить, что его богословское учение представляеть собою ибчто новое. И это върно. Но отсюда, понятно, еще не слъдуеть, чтобы богословие Ричля было ново во всъхъ своихъ частихъ. Многія богословскія иден Ричля уже раньше встръчались въ исторіи богословія, только онъ оставались тамъ безъ должнаго развитіи: а Ричль восприняль эти иден, ввелъ ихъ въ индивидуальную организацію своей богословской системы и сообщиль имъ обстоятельное развитіе. Разсмотримъ же вкратцъ, что именно вошло въ богословское учение Рачля изъ предшествующаго нъмецкаго богословія, и что въ немъ представляется оригинальнымъ.

Что касается прежде всего общихъ основаній богословской системы Ричля, то его мысль о необходимости изолировать догматику отъ вліянія философскихъ метафизическихъ идей не нова



<sup>276) § 15.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup>) § 44 c. 360.

въ исторін богословія: ее выскаваль и въ извістной степени примънилъ въ своемъ богословін знаменнтый Шлейермалеръ, родоначальникъ главнаго направленія (посредствующаго) нёмецваго богословія въ текущемъ столітін; затімь ея въ большей или меньшей степени придерживаются Кнаппъ, Штайдель, Фильмаръ, Бэвъ и многіе богословы-библенсты. Нельзя однако же не признать, что это раздёленіе между богословіемъ и философією Ричль проводить съ большею рішительностію; какимь усердіемъ отличается онъ въ этомъ случав, видно изъ того, что въ своей богословской системъ онъ отказывается и предостерегаетъ отъ ръшенія даже вопроса о внутренней сущности объектовъ богословскаго познанія, усматривая въ постановкъ такого вопроса уступку метафизикъ. Правда, свою точку зрънія въ послъднемъ случай Ричль подтверждаеть извёстною метафизическою теорією познанія, которую полагаеть и въ основаніе всей своей богословской системы: но требование этой теоріи онъ всюду старается оправдать библейскими данными 283); такъ что она не ившаеть системв Ричля претендовать на строго-библейскую нестановку съ исключеніемъ всякихъ раціонально-философскихъ элементовъ.

Мысль о необходимости взять Откровеніе Божіе во Христь за источникь для рёшенія всёхь богословскихь вопросовь и о регулятивномы значеній здёсь церковнаго сознанія высказаль в старался осуществить вы своей догматикі также еще Шлейермахерь; и методь его богословствованія поэтому такъ же, вакъ и у Ричля, по пренмуществу индуктивный: отъ фактовь онь идеть въ общимь положеніямь. Ричль восприняль завіть Шлейермахера и вы своемь богословів, съ этой стороны оны является нослідователемь Шлейермахера, котораго онь впрочемь и поправляеть. Такъ, регулятивомь вы ріменій богословскихь вопросовъ Ричль, какъ мы виділи, признаеть сознаніе первобытной церкви, тогда какъ Шлейермахеръ склоненъ быль мислить въ этомъ случай сознаніе церкви даннаго времени 284). Затімь въ противо-

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>) Называя въ своемъ изложенія методъ богословія Ричля своеобразныкъ, мы имѣли въ виду частію отличіе его метода отъ методовъ современнаго иіментаго богословія, частію—особенности, внессенныя Ричлемъ въ методъ, намѣченный Шлевермахеромъ.



<sup>201)</sup> Ученіе Ричая о Богі, о гріхі, о лиці Інсуса Христа.

мположность Шлейермахеру, который довольно пренебрежительно относился къ Ветхому Завёту, Ричль признаетъ за нимъ весьма важное руководящее значение въ уразумёнии объектовъ христіанскаго вёроученія, въ чемъ онъ является самостоятельнымъ.

Дал'ве, Ричль совершенно самостоятеленъ, вводя въ свое богословіе Лотцеву теорію познанія, которая составляеть одинъ няъ жизненныхъ нервовъ его богослоія, всюду даеть ему особую овраску.

Что васается частныхъ пунктовъ богословского ученія Ричля: то въ учени о Богъ онъ прежде всего даетъ намъ не лишенное оригинальности раціональное доказательство истины христіанской иден о Богв и оригинальное раскрытіе личности Божества. Изъ анализа новозавътнаго откровенія Ричль выводить понятіе о Богь. жавъ единой дюбви. Въ оценвъ этого повятія и его примъневіи въ обласян догнативи богословіе Ричля представляеть оригинальным особенности. Такъ, по симслу своей теоріи мознанія, Ричль видить въ повяти врови выражение не свойства только Божія — одного изъ многихъ, котя бы и существениващаго, а выражение-и притомъ единственное-самаго существа Божиявъ томъ значени, что номимо и вив этого понятія не можеть быть никакого пного определенія существа Вожія; и что это понятіе служить цервоосновою для представленія всёхъ прочихь свойствъ Божінхъ: по Ричлю, вакъ им видъли, нелька сказать: Богъ есть прежде всего дукъ, и затвиъ-любовь, ибо понятіе о Богъ, какъ духъ, съ точки врънія Ричля, видючается въ основномъ понятін о Богъ, какъ любви; равнымъ образомъ, напримъръ, понятіе въчности Божіей Ричль оригинально выводить изъ понятія о Богћ, какъ любвеобильной воль, неуклонно направленной къ цели царствія Божія.-Последнее понятіе о Богь, какъ любви, Ричль далье оригинально примъняеть въ своемъ богословін въ жечествъ научнаго принципа для разръшения проблежны міра.

Въ нопытий понять акть нашего искупленія Інсусомъ Христомъ лишь съ точки зрйнія всенрощающей любви Божіей въ людямъ, съ исключеніемъ юридической теоріи удовлетворенія (сатисфавціи), Ричль имбеть для себя предшественниковъ: Шлейермахеръ, Ал. Швейцеръ, ППтиръ, Гофманнъ и др. съ большею или меньшею рфшительностію оспоривали теорію сатисфавціи и проводили мысль, что въ событіи нашего искупленія сказалась исключитель-

но любовь Вожія къ людямъ. На сторонъ Ричля здъсь однако же то не маловажное преимущество, что его полемика противътеоріи сатисфакціи опирается на особенно подробныхъ библейскихъ разысканіяхъ: на обстоятельномъ анализъ входящихъ възту теорію понятій: правды Божіей, святости Божіей и гитва Божія и на обстоятельномъ изслъдованіи значенія библейскихъжертвъ.

Что касается идей Ричля, указанныхъ въ третьей главв нашего изложенія: то идея царствія Божія, хоти и до Ричля нивла. шировое примъненіе въ нъмецкомъ богословін, но въ ивследованін Ричли она получаеть особий колорить. Ричль особенно подробно останавливается на выяснения нравственнаго значения нден парствія Божія, канъ нден универсальнаго правственнаго союва человъчества, въ осуществлению которой ведеть двятельность изъ принципа всёхъ объемлющей любви. Идея правственнаго союза людей, какъ высочайщаго блага, подъ именемъ царствія Божія встрівчается правда еще у Шлейермахера \*7\*), ноона осталась у него бевъ развитія и не вграеть роли въ его богословін. Ричль же, напротивъ, польвуясь элементами изъ правственной философіи Канта, спеціально выставляеть универсально-нравственный характеръ иден царствія Божія и даетъ ей чрезвычайно важное руководящее вначение въ своемъ богословик, н въ такой разработив, вакую эта идея получила въ богословів Ричли, и въ той роли, какую она въ немъ играетъ, она впервые вводится Ричленъ собственно въ область догнатики, которал такимъ образомъ поставляется въ более тесную связь съ эти-ROID.

Ученію Ричля о гріхів и злів также нельзя отказать въ оригинальности, котя нівкоторыя отдільныя мысли Ричля, напр. что понятіє о гріхів вообще предполагаєть представленіє о добрів, что поэтому христіанское возгрівніє на гріхів обусловливаєтся сознаніємъ искупленія; что гріхів происходить чрезъ вванмодійствіе людей и есть нівчто общественное—эти мысли проскальзывають уже въ богословіи Шлейермахера 279).

Относительно христологіи Ричли нужно сказать, что употреб-



<sup>\*10)</sup> Ueber den Begriff des höchsten Gutes.

<sup>\*19)</sup> Glaübenslehre §§ 68, 71.

ляемый выв видуктивный методъ въ учения о лицв Інсуса Христа быль ревомендовань в приложень также еще Пілейернахеромъ въ его догматикъ, вменно Шлейериалеръ высказалъ мысль (которая далье встрычается у Ал. Швенцера, и обстоятельно проводится у Вона), что выиснение достоинства личности Христа должно утверждаться на анализв Его покупительной двятельности; и сообразно тому въ своей христологіи Шлейермахеръ изслівдуетъ главнымъ образомъ не личность, а дъло Христа.--Предложенное Ричлемъ видонзивнение въ обычномъ разчленения лънтельности Інсуса Христа на три служенія и сочетаніи последнихь не ново въ исторіи явиецкаго богословія: оно било рекомендовано еще Эрнести 280), затъмъ частію встрвчается въ богословів Толова 281) и Ничша 282). -- Обсужденіе діла Інсуса Христа съ правственной точки врънія въ отношеніи въ Его лицу т.-е. по идеж. что дело Христа пивло значение не только для дрдей, но н прежде всего для Него Самого, имело место въ немецком богословін также еще до Ричля. Сообразно этой точки вринія никоторыми представителями намецкаго богословія еще до Ричля проводились мысли, встрвчающіяся у этого последияго: что страданія и смерть Інсуса Христа, поснольку они свидетельствовали о Его върности своему призванію и понесены Имъ добровольно. имъли правственное значение для Него Самого, и также составлали Его дёло. (Ал. Швейцеръ, Гофианъ). А Шлейериакеръ первый все дело живни Інсуса Христа подвель подъ понятіе правственнаго призванія", которое (понятіе) съ трхъ поръ стало употребительнымъ въ намецкомъ богословін, и какъ мы видали, првнято Ричлемъ для характеристики дела Інсуса Христа. Но въ опредълени Его нравственнаго призвания Ричль оригиналенъ, указывая вадачу призванія Христа ві основанін царствія Божія, какъ универсальняго правственняго союза людей. -- Равнымъ образомъ не чуждъ оригинальности Ричль въ своемъ сужденіи о неразрывно свазанномъ съ призваніемъ Христа владычестві Его надъ естественнымъ міромъ, въ которомъ, опираясь на невезавътным данныя, Ричль полагаеть одинь изъ привиаковъ божества Хри-

<sup>280)</sup> De officio christi triplici 1773.

<sup>201)</sup> Lehre von der Sünde und Versöhner 1825.

<sup>203)</sup> System der christlichen Lehre 1828.

ста. Другой признавъ божества Інсуса Христа Ричль, также руководствуясь данными изъ Новаго Завъта, усматриваеть въ безконечной любви Христа въ людамъ, котором проникнута была вся Его жизнь и служеніе спасецію людей, которая именно побуждаеть признать въ Его лицъ непосредственное откровеніе самого Бога, который есть любовь. Такая точка зрънія на божество Інсуса Христа также частію уже раньше встръчалась въ нъмецкомъ богословів (напр. въ богословів Ал. Швейцера и Бэка); но у Ричля она проведена съ наибольшею обстоательностію.

Что касается ученія Ричля объ искупительномъ значеній дѣятельности Інсуса Христа для людей, то его взглядъ на пророческое служеніе Христа не представляеть чего-либо оригинальнаго: очъ встрѣчается въ исторія нѣмецкаго богословія начиная со временъ раціонализма, который держался почти такого же взгляда.

Элементы ученія Ричля о первосвященническомъ служенів Інсуса Христа также еще раньше встрічаются вы німецкомы богословін: таковы мысли, что первосвященническое служеніе Інсуса Христа обнимало всю Его жизнь следовательно и Его пророческое служение (это высказаль напр. Толюкъ); что въ своемъ первосващенническомъ служения Христосъ быль представителемъ людей предъ Богомъ и возвель ихъ къ Богу, это высказаль еще Шлейермахеръ, частио - Ал. Швейцеръ и др. Вирочемъ при такой вависимости отъ предшествующаго намецваго богословія ученію Ричля о первосвящении ческомъ служении Тисуса Христа нельвя отвазать въ оригинальности частію во содержанію, но главимиъ образонъ по обработвъ: идея замъстительства Христомъ людей предъ Вогомъ въ богословін Рички получаеть центральное положеніе въ учемін о первосвященствъ Христа и находить у него особенно обстоятельную равработку. Общая же оригивальность Ричля здёсь, какъ и въ нимът случанъъ, состоить въ томъ, что свое учение опъ старается обосновать на подребновъ анализъ библейскихъ данныхъ.

Довольно оригиналенъ, наконецъ, взглядъ Ричля на сущностъ и значение искупления; хотя опять нъкоторыя частныя относящися сюда идеи его встръчаются уже у раннъйшихъ представителей нъмецкаго богословия; такъ напр. еще Штэйдель высказался въ пользу понимания прощения гръховъ, дарованнаго

намъ во Христъ, въ томъ смыслъ, что гръхъ человъческій собственно не былъ заглаженъ искупительною жертвою Христа, ибо вина гръха вообще не можетъ быть заглажена и забыта, но что послъ совершеннаго І. Христомъ искупленія эта вина гръха уже не служитъ для людей препятствіемъ къ общенію съ Вогомъ и достиженію своего истиннаго назначенія <sup>288</sup>).

Такимъ образомъ въ свое богословское учение Ричль воспривилъ не мало идей изъ предшествовавшаго ивмецкаго богословія; но дѣло въ томъ, что эти иден у Ричля получаютъ большею частію иную постановку, иное освѣщеніе и дальнѣйшее развитіе, а надъ всѣми этими частными идеями господствуютъ оригинальныя руководящія идеи самого Ричля; такъ что частныя эаимствованія нзъ прежняго иѣмецкаго богословія не препятствуютъ его богословскому ученію представлять изъ себя въ цѣломъ нѣчто новое.

Фавтъ, что трудъ Ричли создалъ особое направленіе въ нѣмецкомъ богословіи, уже говоритъ за то, что онъ содержитъ въ себѣ крупныя достоинства: и дѣйствительно, многія стороны богословія Ричли представляются весьма симпатичными.

Изъ общихъ основаній его богословія встрѣтила повещду громвое одобреніе и дѣйствительно заслуживаетъ полнаго признанія та мысль Ричля, что ключемъ къ рѣшенію всѣхъ богословскихъ вопросовъ преимущественнѣйшимъ образомъ должно служить новозавѣтное откровеніе Божіе во Христѣ. Въ этомъ случаѣ Ричль высказалъ завѣтную мысль каждаго христіанина: если Христосъ— Основатель и Глава нашей религіи, то въ Его Личности, въ обширномъ смыслѣ, мы должны искать рѣшенія всѣхъ вопросовъ нашего вѣро—и нравоученія.

Отрадно встретить, далее, у Ричля мисль, что посредницею въ пониманіи новозаветнаго откровенія должна быть церковь—первобытная церковь Христова. Эта мысль въ принципе колеблеть позицію традиціоннаго протестантизма съ его субъективнымъ отношеніемъ къ Библін; значить кое-кто въ протестантстве уже сталь сознавать ненормальность этой позиціи. Къ сожалёнію мысль, высказанная Ричлемъ, не получила у него должнаго развитія и завершенія, что отразилось и на его взглядё

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup>) Die Glaubenslehre der Evangelisch-protestant. Kirche 1884 r.



на источникъ догматики. Посредница въ толкованіи новозавётнаго откровенія, по Ричлю, первобытная христіанская церковь, какъ неповреднишаяся еще въ своихъ върованіяхъ, а отсида источникъ догматики-это Священное Писаніе Новаго Завета, вакъ излагающее върованія этой первобытной церкви. Хорошо; но вто же можеть точно истолковать намъ ея върованія? Немыслимо, конечно, чтобы отлёдьная личность или даже пёлое ученое учреждение представило общеприемленое и общеобязательное выяснение яхъ (а у Ричля какъ разъ выходить та странность, будто онъ лишь върно истолковаль въроучение первобытной церкви): это можетъ сдёлать только сама же церковь. Но въ такомъ случай остается дилемиа: или вйроучение первохристіанской церкви въ его истинномъ видъ вообще не можеть быть возстановлено, коль скоро послевностольская церковь, какъ думаеть Ричль, впала въ заблуждение: и тогда догматика, пытающамся на немъ обосноваться, уже теряетъ подъ собою почву нли оно сохранялось и въ последующей христіанской церкви и теперь содержится ею же: и тогда руководительницею въ позна нін божественнаго откровенія нужно признать на ряду съ перво христіанскою церковію и последующую вселенскую церковь Христову всёхъ временъ, источникомъ же догмативи, наряду съ Священнымъ Писаніемъ Новаго Завъта, и священное преданіе, какъ хранящее върованія церкви послевностольской. По слову Христа, что врата адовы не одолфють Его церкви (Ме. XVI, 18), намъ необходимо принять второй членъ дилеммы, а вывсты съ темъ признать и выводъ, который изъ него следуеть для логиатики въ отношени ен источниковъ. Но Ричль не дошелъ до этого вывода, сдёлалъ только первый шагъ въ нему и остановился въ началъ пути; своимъ положениемъ о руководительствъ церкви въ уразумъніи откровенія онъ цменно только въ принципъ отвлоняется отъ традиціоннаго протестантизма, а фе facto остается въ своемъ богословін такимъ же богословомъсубъективастомъ, какъ и другіе протестантскіе богословы. Ниже мы увидимъ, какъ эта субъективность Ричля сказалась въ его толкованін данныхъ Священнаго Писанія; геперь же сділаемъ замъчание только относительно выставляемаго имъ общаго критерія для новозавѣтной экзегетики. Ричль утверждаеть, что Новый Завъть обусловлень въ своихъ возаржиняхъ идеями веткозавътными, почему при выяснени первыхъ ихъ необходимо повърять послъдними, и тъ изъ нихъ, которыя окажутся несогласными съ идеями ветхозавътными, ве могутъ имътъ мъста въ научномъ богословіи. Мысль Ричля върна настолько, насколько Новый Завътъ часто санкціонируетъ ученіе ветхозавътное и тъмъ сообщаеть ему въ подлежащихъ случаяхъ значеніе источника въроученія; но въ указанномъ своемъ положеніи Ричль вдается въ крайность, для которой не даетъ никакого основанія; Новый Завътъ напротивъ, если, по мысли апостола, Ветхій и Новый Завътъ отличаются между собою какъ сънь грядущихъ благъ и ихъ исполненіе, слъдовательно, какъ тъсное п шерокое: то послъдній не можетъ-быть втиснутъ въ рамки перваго; утверждая обратное, Ричль оказывается субъективнымъ.

Разсуждая о методъ догматики, Ричль справедливо предостерегаетъ отъ увлеченія философско-метафизическою постановкою ея, какая нередко встречается въ немецкомъ богословів. Если религіозныя истины составляють достояніе не разума человіческаго, который онь превышають, и къ полному пониманію котораго никогда не могутъ быть приведены, а содержатся върою сердца: то, конечно, было бы неблагоразумно при раскрыти этихъ истинъ забывать о той грани, которая отдёляетъ ихъ отъ идей разума, и пытаться выставлять ихъ въ значеніи этихъ последнихъ; эту грань дествительно сдедуеть не сглаживать, не умалять, а напротивъ-всегда выставлять на видъ. Такъ относительно извътныхъ философскихъ доказательствъ бытія Божія естественно замътить-какъ то и дълаетъ Ричль-что они собственно не приводять насъ къ христіанской идев о Богв; что эту идею въ нихъ незамътно для насъ подставляетъ наше религіозное сознаніе, въ которое она ранве была воспринята; такъ, замътимъ отъ себя, при сужденіи о чудесахъ библейскихъ слъдуетъ доказывать, что въ совершени ихъ участвовала не какаялибо изъ естественныхъ силъ, подлежащихъ изследованію науки, а таниственная сила Вожія. Сказаннымъ однако вовсе не исключается потребность употребленія въ догмативъ философсвихъ и метафизических понятій — въ видахъ лишь возможнаго унсненія истинъ въры; такъ, тъ же философскія доказательства бытія Божія могуть быть приводимы въ догматикъ, какъ средства для разума хотя нёсколько приблизиться въ идет Вожества; отрицая

нсявое значеніе у этихъ доказательствъ, Ричль едва ли правъ-Вообще въ своей полемивъ противъ приложенія философіи вметафизики въ области догматики Ричль иногда вдается въ крайности, что однако не мъщаетъ ему положить въ основаніе собственнаго своего труда извъстную метафизическую теорію познанія.

Что васается содержанія богословскаго ученія Ричля: то вопервыхъ, имѣютъ нѣкоторыя симпатичныя стороны основныя и руководящія идея его богословія: идея о Богь, какъ любви, и идея царствія Божія, какъ объекта любви Божіей и цѣли міра.

Изъ Новаго Завъта Ричль съ полнымъ правомъ выводить понятіе о Богь, какъ безконечной любан. Научный анализъ этогопонятія и приміненіе его въ качестві научнаго принципа въ выяснению другихъ свойствъ существа Божія и затьмъ-къ разръшенію проблемин міра— составляють достоинство богословія Ричля. Понятіе о Богъ, какъ любящей, дъятельной и всемогущей Воль, неуклонно направленной въ своей цели-царствио Божирдаеть возможность Ричлю стать на иную точку врвнія въ пониманів личности Божества, именно полагать сущность Божественной личности не въ саморавличени Ея отъ всего посторонняго, а напротивъ-въ Ея могушественномъ проникновенів во все существующее, какъ Ея созданіе, управленів и руководительствъ имъ. Нужно сознаться, что истина личности Божіей досель недостаточно распрыта въ догмативь, почему противъ нея еще выставляются ходячія возраженія, ссылающіяся обывновенно на несовивствмость понятій личности и абсолютности. вездеприсутствія. Въ виду этого всякая попытка уяснить истину личности Божіей съ неой точки зрінія можеть быть ляшь привітствуема, вавъ дальнойшій шагь въ разработив догнатики; а попытка Ричли въ этомъ отношении темъ более заслуживаетъ признательности, что его аргументація не лишена доли убъльтельности для читателя.

На основаніи опять пден о Богь, какь всемогущей любви, Ричль привносить новую психологическую точку зрѣнія въ пониманіе вѣчности Божій, которую онъ мыслить такъ, что Богь въ каждый моменть своего бытія переживаеть въ Себь совершенное осуществленіе объекта Его любви—царствія Божія, въ чемъ Онъ именно не подлежить условіямъ времени, т.-е. является въчнить. Это попытка Ричля—освътить съ новой стороны важную догматическую истину, котя конечно она не можеть претендовать на полное достижение своей цъли, все же заслуживаеть одобрения и признательности. Затъмъ, остроумное приложение понятия о Богъ, какъ любви, къ разръшению проблеммы мира съ ръшениемъ вопросовъ: каковъ можетъ быть собственный объекть любви Божией и для чего созданъ миръ естественный? Наконецъ, энергичное указание на руководящее значение любви Божией въ въ дълъ нашего искупления—все это представляетъ еще привлекательныя стороны учения Ричля о Богъ, какъ любви.

Въ тъсной связи съ нонятіемъ о Богь, какъ любви, у Ричла стоитъ, какъ мы видъли, идея царствія Божія, какъ объекта любви Бокіей и цъли міра. Въ такомъ значенін эта идея дастъ вынграть богословію Ричля уже въ формальномъ отношеніи—въ отношеніи цъльности и научной законченности его богословскаго міровозарънія, что въ догматикъ, какъ наукъ, имъющей дъло съміровыми вопросами, весьма важно.

Въ самомъ дълъ въ богословін Ричли дівло міротворенія и домостроительства смасенія представляется вполив опредвленно и естественно, есле можно такъ выразиться, математически развивающимся и завершающимся въ направлении между двума фокусами. изъ которыхъ однинъ служить иден о Вогъ, какъ любви, другимъ-идея царствія Божія, какъ цели міра и объекта любви Божіей. Весьма симпатична сама по себв и та разработка, какую идея парствія Божія получила въ богословів Рячля. Эта илея. какъ мы видъли, является въ богословін Ричля, какъ идея религіозно-нравственная; содержаніе же для нея онъ естественно заимствуетъ изъ повозавътнаго откровенія. Религіозное значеніе нден царствія Божія Ричль полагаеть въ духовныхъ плодахъ искупленія, проявляющихся во внутренней жизни искупленнаго п оправданнаго человъка, каковы: въчная жизнь. которой кристівнинъ пріобщается уже въ здішней земной жизни, жизнь въ общени съ Богомъ, въ уповани на Бога и духовное владычество надъ естественнымъ міромъ. Такой взглядъ на благодатные плоды искупленія и оправданія человівка соотвітствуєть Новому Завъту; довольно вспомнить мъста: Іак. I, 9-12; Евр. VI, 4-5; Рим. VIII 10; 1 Ioan. III, 14; V, 11-13; Iak. II, 1-5; Рим. VIII, 35-39 и др.-и можно быть лишь. благодарнымъ Ричлю

ва то, что овъ напомниль намъ о тёхъ духовныхъ благахъ, воторыя сообщаеть человёку христіанство.

Но съ особенною подробностію останавливается Ричль на выясненій правственнаго значенія иден царствія Божія, которое (значеніе) формулируется у него въ понятін правственнаго союзв человъчества, въ осуществлению котораго служитъ дъятельность ивъ принципа всёхъ-объемлющей любви. Въ этой идет Ричль хочеть обобщить всё частным требованія христіанской морали, представить вдеальную задачу последней. Такая постановка дела, помимо ен научно-теоретического значенія, васьма важна и въ правтическомъ отношенін-для регулированія правственной діятельности, ибо для этой последней обевнечиваются определенное направление и энергія, лишь когда предъ нею стоить точно обозначения цель. Понимание идеальной правственной задачи христівнства у Ричля весьма воввышенно — и нужно согласиться, что оно соотвётствуеть дуку ученія евангельскаго о любви къ ближнимъ, для которой пътъ различія между іудеемъ и еллиномъ, потому что одинъ Господь у всёхъ (Рим. Х, 12.); Ричль постарался лишь выяснить тотъ величественный правственный результать, въ которому приводить евангельская заповедь о всехьобъемлющей любви. Не идеть въ разръзь съ Новымъ Завътомъ Ричль и въ своемъ изображении правственной дългельности христівнина во ими универсальной задачи царствія. Божія, когда представляеть ее (деятельность) руководямою требованіями освященияго христіанствомъ правственнаго закона человъка, свободномъ воспроизведения его постулятовъ, и потому правственно-свободною (Іак. І, 25.), что не мъщаеть человъку--члену парствія Вожія — во всемъ объемъ своей діятельности находиться во всецвлой зависимости отъ Бога. Вообще Ричлево понеманіе вравственной сторомы христіанства весьма симпатично н составляеть неоспоримое достоинство его богословія. Но особенно заслуживаетъ признательности то, что Ричль выставилъ на видъ нераздёльность правственной задачи христіанства отъ религіозной его задачи и даже сумьль понять объ эти задачи въ ихъ органической связи между собою: по Ричлю, какъ мы видъли, религіозное благо христіанства обусловливаеть дъятельность во имя его правственной задачи и наоборотъ: последняя, чъ свою очередь, подкрыпляеть и возвышаеть религозную жизнь

христіанина, такъ что въ воззрѣніи Ричля религіозная и нравственная стороны христіанства сочетаются въ одно гармоничеспое цѣлое—и такому воззрѣнію нельзя не сочувствовать.

Вообще, вдея цярствія Божія, какъ цёли міра, составляєть привлекательнёйщую идею богословія Ричля: въ раскрытіи ея онъ выказаль глубокое пониманіе практических задачь христіанства.

Относительно осуществленія царствія Божія Ричль съ похвальною рімнительностію утверждаєть, что оно было бы невозможно при остественномъ состояніи человіческаго рода, вслідствіе развивнося въ человічестві гріжа, который по природії своей, какъ вражда къ Богу и эгонзмъ въ отношеніи къ людямъ, увленяль человічество въ состояніе какъ разъ противоположное тому, которое указываєтся ему въ царствій Божіемъ. Впрочемъ, Ричлево пониманіе гріжа, какъ мы увидимъ, не нолно и страдаєть существеннымъ ведостаткомъ.

Искупителемъ человъчества отъ тяготъвшаго надънимъ гръха, Примерителемъ его съ Богомъ и Основателемъ царствія Божім жа вемлѣ, Ричль положительно утверждаетъ, былъ Господь Інсусъ Христосъ. Ученіе Ричля о лицъ и дѣлѣ Христа также имъетъ нѣсколько привлекательныхъ чертъ.

Въ учени о лицъ Христа Ричль идеть индуктивнымъ путемъ отъ Его человичества въ признанию Его божества. Естественности такого пути нельва оспоривать. Господь Інсусь Христось явился въ исторів предъ вворами людей свачала какъ человікь:--- и уже чреввычайный характеръ Его личности, Его жизни и двятельвости привель людей въ исповъданію Его Сыномъ Божімиъ, Богочеловъвомъ. Сообравно исторіи, и научному богословію естественно ученіе о лиць Інсуса Христа начать съ разсмотрынія человыческой стороны Его личности, поскольку Онъ быль совершенный человывь, и затымь повазать, какь подъ обаяніемь нравственно святой личности Христа, Его жизни и дъятельности, церковь Его пришла къ сознанію божественности Его личности, и какъ она мыслила божество Христа. Ричль такъ и дълаетъ. Развивая свое ученіе, онъ высказываеть весьма симпатичную мысль. что безконечная любовь Христа въ людямь, ярко сказавшаяся въ течение Его искупительнаго служения, положительно свидътельствуеть о божественности Его личности, удостовъряеть, что

въ Его личности мы должны видёть откровение самого Бога, кеторый уже въ Ветхомъ Завете явилъ Себи, какъ любовь; и все любвеобильное служение Христа снасению людей было, слъдовательно, отвровениемъ любви божественной.-Въ учении Ричля объ нскупительномъ служении Христа также встрвчаются дельных и согласныя съ св. Писаніемъ мысли: что въ своемъ прореческомъ служени Христосъ былъ представителемъ Бога правъ людьми, которымъ Онъ возвёстиль о всепрощающей любви Божіей-и следовательно, пророческое служеніе Христа инело направленіе отъ Бога ил людямь; въ первосвящения ческомъ же своемъ служени, которое имъло мъсто въ течение всей Его жизни, Христосъ явился ходатаенъ предъ Вогомъ за гръшное человчество, которое Онъ въ своемъ первосвященическомъ отношени къ Богу Отпу, особенно въ своей крествой жертев, возвель вы его (человичества) прежней отгорженности отъ Бога-предъ лице Божіе, и темъ окончательно удостов'ярилъ несомивниость прощенія грёховь людей при вёрё въ Него; такв что отселе грехь пересталь служить преградою въ общению человъка съ Боговъ и въ достежению первымъ своего назначения въ дарстви Вожиемъ. Следовательно первосвященняческое служение Христа направлалось отъ людей къ Вогу.

Наконець въ ученін объ условіяхъ, при которыхъ человіяхъ можетъ воспользоваться благодатными плодами вскупленія, Ричьь съ поквальною эпергією старается поднять значеніе церкви, столь умаленное протестантизмомъ. Искупительная діятельность Христа, утверждаетъ онъ, относилась къ Его церкви всіхъ временъ н народовъ; поэтому отдільныя личности могуть получить спасевіе лишь въ томъ случать, если онів будуть принадлежать къ церкви Христовой. Если къ указаннымъ симкатичнымъ ндеямъ богословія Ричля прибавить его достоинства въ формальномъ отношеніи. какъ-то: огромную эрудицію, глубину и самостоятельность въ изслідованіи богословскихъ вопросовъ, единство и строгую законченность системы и ея обоснованіе на Св. Писаніи, наконецьфалагочестный, часто глубоко-прочувствованный тонъ; то все это отчасти можеть объяснить намъ то обаяніе, какое богословів. Ричля произвело въ части представителей и вмецкаго богословів.

Темъ не менъе на ряду съ указанными его достоинствами, бегословіе Ричля пиветъ и немало существенныхъ педостатковъ—

и даже недостатковъ пожалуй больше, чвиъ достоинствъ. Часть чхъ обусловлена положенною въ основаніи богословія Ричли новъйшею теоріею познанія (Лотцевою), по которой предметь -вполны и адэкватно познается нами въ его внышнихъ проявленіяхъ и воздействіяхъ на насъ чрезъ чувство; такъ что обычное разграничение-вещи самой по себъ, ап sich, ея внутренняго существа и ен вившинхъ проявлений и особое воследование перваго номимо последникъ-фальшиво и должно быть оставлено. Не касаясь вопроса о научной состоятельности этой теоріп познавія вообще, нельзя не замітить, что въ попыткі ввести ее въ догнатику Ричлю следовало быть весьма осторожнымъ. Этою -теоріею можно въ полной мере пользоваться при свободномъ творчестве, не если, съ чемъ согласенъ и Ричль, догматика должна утверждаться на Св. Инсанів, то въ Св. Писанів в нужно прежде всего обстоятельно справиться, какіе оно допускаеть пути познанія; въ противномъ же случав, если мірять Св. Инсаніе чуждою ему маркою, предстоить опасность исказить его. Ричль въ данномъ случав если и справлялся со Св. Писаніемъ, то едва ли обстоятельно, ибо Св. Писаніе относительно истинъ въры часто даеть иной способъ и размерь знанія, чемь какіе позволяеть Ричлева теорія познанія; почему Ричлю именно приходилось всячески нодлаживать данныя Писанія подъ эту последнюю и въ этихъ примхр насиловать Писаніе.

Важивишій недостатовъ богословія Ричли, обусловленный его теорією познаніл, составляєть исчезновеніе изъ его богословія догмата о Св. Тронцъ.

Богомъ въ собственномъ смыслѣ у Ричля признается только нервое лицо Св. Троицы. Правда, Ричль съ убѣжденіемъ утверждаетъ и божество І. Христа, даже хочетъ мыслить Его божество не нравственно (Göttlichkeit), а субстанціально (Gottheit); но именно послѣдняго-то и не дозволяетъ его теорія познанія. Конечно личность (какъ и предметы) познается нами прежде всего чрезъ получаемыя нами отъ нея впечатлѣнія при обращеніи съ нею,—и потому Ричлевъ методъ въ ученіи о лицѣ Іисуса Христа нужно признать безукоризненнымъ. Но для законченнаго познанія личности нельзя вѣдь ограничиться отдѣльными получаемыми отъ нея впечатлѣніями; на основаніи этихъ впечатлѣній нужно еще составить общее воззрѣніе на внутреннюю природу личности, на

ея общій характерь, которое объяснило бы намъ ту, а не внуюформу ен дъятельности. Въ ученіи о лицъ Христа точное воззрѣніе на внутреннюю природу Его личности существенно необходимо: изъ разсмотрвнія живни и двятельности Христа Ричь приходить въ признанію божественности Его личности, откровенія въ Ней самого Бога, - но спрашивается: какъ же мыслить божественность личности Христа, какъ мыслить отношение Его божества въ божеству Отца? Въ угоду своей теоріи нознавія Ричль отвазывается отъ отвъта на этотъ вопросъ, вслъдствіе чего его учение о лицъ Христа осталось незаконченнымъ и потому шаткимъ: въ самомъ дълъ, въдь божество Інсуса Христа можно признавать (и оно часто признавалось разными лжеучителями) лишь въ нравственномъ смысле; а такъ какъ въ общецерковному учению о дице Інсуса Христа, выраженному въ догмате о Св. Тронце. Ричль относится отрицательно, видя въ немъ ложную метафизику, то отъ его собственнаго ученія о божествъ Христа вменно получается то впечативніе, что онъ признаеть божество Христа. лишь въ правственномъ, а не субстанціальномъ смыслъ.

Между темъ въ Св. Писанін, на которомъ и по признанію. Ричля должна основываться догнатика, содержится вполнъ опредвленное учение о божествъ Христа. Самъ Господь Інсусъ Христосъ засвидетельствоваль о своемь предвечномъ личномъ сосуществовании и субстанціальномъ единствів съ Богомъ Отцемъ (Іоан. VIII, 58; X, 30; XVII, 5); соотвътсвенный харавтерь ниветь и ученіе первобытной (апостольской) церкви Христовой о лицъ ея Основателя: оно действительно обладаеть тою необходимою логическою завершенностію, которой недостаєть ученію Ричля о лиць Христа, и которой не допускаеть его теорія познанія: довольно обратить внимание на учение апостола и евангелиста Іоанна Богослова о Логосъ и на свильтельство ап. Павла въ 1 Кор. VIII, 6; Филип. II, 6-11; Кол. I, 15-17. Какъ же относится Ричль въ этимъ даннымъ Св. Писанія? Очевидно самъ сознавая слабость своей позиціи въ виду ихъ, онъ рѣшается утверждать, что апостольское учение въ вопросъ о предвачномъ бытін и божестві Христа "скорье лишь ставить задачи, чімь ръшаетъ ихъ", и въ доказательство этой своей мысли онъ перетолковываеть ученіе ап. Павла о личномъ предвічномъ бытів и божествъ Сына Божія. Такимъ образомъ въ ученін о божествъ

**Інсуса** Христа теорія познанія Ричля привела его въ столиновеніе съ священнымъ Писаніемъ.

То-же случилось и съ ученіемъ о Св. Духв: сообразно своей теорів нознанія, Ричль мыслить Духа Св. лишь въ качествъ божественнаго дара истиннаго боговъдънія, сообщаемаго Богомъ церкви върующихъ, тогда какъ общензвъстныя мъста Новаго Завъта представляютъ Духа Св., какъ особую божественную личность.

Разрушивъ догматъ о Св. Тронцѣ, теорія познанія Ричля неблагопріятно отозвалась и на его ученін о грѣхѣ.

Здёсь Ричль опять ограничивается тесными пределами опыта, не дълая изъ данныхъ его необходиныхъ общихъ выводовъ, не приводя ихъ въ одному принципу. Опыть повазываеть намъ грахъ въ видь массы греховныхъ действій и свидетельствуеть также о всеобщности граха въ рода человаческомъ. Какъ же Ричль объясняетъ происхождение гръха и его всеобщность? Не выходя ызъ пределовъ опыта, Ричль можеть только утверждать, что гръхъ ниветъ свою причину въ ложномъ направленін важдой индивидуальной человической воли, а его всеобщность обусловливается взанинымъ греховнымъ воздействиемъ людей другъ на друга. Хорошо; но почему же важдая индивидуальная воля неизбъяво уклоняется съ праваго пути и получаетъ направление къ чемулебо дурному, котя бы даже врожденный человоку правственный ваконъ удерживаль ее отъ этого, хотя бы даже человъку предносилась идея добра, и онъ котълъ дълать добро (Рим. VII)? Теорія познанія Ричля, быющая лишь па вивиность и не доводящая до объясняющихъ эту вившность законовъ, не повволила ему глубже заглянуть въ природу граха.

Между твиъ на указанные запросы отвъчаетъ по существу церковное учение о первородномъ гръхъ: а въ томъ-то глубоко-психологическое значение иден первороднаго гръха, что она только объясияетъ намъ фактъ всеобщности гръха въ человъчествъ "царство гръха", идею котораго выдвигаетъ Ричль въ своемъ богословия и ею предлагаетъ замънить учение о первородномъ гръхъ, лишь въ этомъ послъднемъ учение находитъ для себя внутреннее основание, безъ него же представляется лишеннымъ твердой опоры. Въ нопыткъ поколебать учение о первородномъ гръхъ Ричлю опять приходится столкнуться со св. Писаниемъ

которое представляеть достаточным данным для этого ученів (Пс. L. 7; Рим. V, 12—19). Отношеніе Ричля въ этимъ даннымъ оченідно пристрастно и произвольно. Тавъ свидѣтельству Пс. L. Ричль почему-то не хочетъ придавать нивакого значенія. Относительно ученія ап. Павда соглашаясь, что Апостолъ всеобщій законъ смерти ставить въ зависимость отъ грѣха Адама, Ричль, взамѣнъ соотвѣтствующаго духу ученія апостола объясненія внутренней связи между тѣмъ и другимъ иыслью о наслѣдственной передачѣ грѣха естественнымъ путемъ отъ Адама, какъ прародителя людей, на его потомковъ,—предлагаетъ труднопріемлемую мысль, будто потомки Адама, не нодлежа грѣху своего прародителя, и еще до собственнаго ихъ прегрѣщенія—судомъ Божіниъ были призваны грѣшниками и потому присуждены въ смерти.

Недостатовъ выясненія внутренней природы грѣха, пренмущественно вибшисо пониманіе его естественно отразилось и на понпманіп Ричлемъ сущности искупленія въ отмошенін къ человъку и оправданія человъка Богомъ-

И здёсь Ричль занимается только виёшнею сторокою дёла, не углубляясь въ существо его, отчего и эта вибиняя сторона представљиется у него недостаточно обоснованною. Въ самонъ дъль, по Ричлю, Христосъ своею испупптельною дългельностію нисколько не потребилъ силы грфка, обуявшаго человфчество в отторищаго его отъ Бога; своимъ ученіемъ в престною смертію Онъ лишь засвидътельствоваль, что Богь, какъ любищій Отецъ, отничь допускаеть человыка къ общению съ Собою, не смотря на его гръхи, что Онъ оправдываеть его и прощаеть ему его гръхи, болбе не вмфияеть ихъ въ вину ему. Человбиъ же, съ своей стороны, получаеть уверенность въ прощеніи его грековъ, въ онравданін его Богомъ, чрезь віру въ Бога, показателемък ноторой служить заміна прежнихь его грівховныхь эгонстическихь стремленій дімтельностію во имя божественной ціми царствія Божія. При въръ въ Бога, при упованіи на восерощающую любовь Божію и при совнаніи своего общенія съ Богомъ человікъ, хотя онъ темъ сильнее начинаеть чувствовать свою греховность в виновность предъ Богомъ, получаетъ возможность дестигнуть тогоназначенія, которое указывается ему христіанствомъ. Допустимъ этогъ вивнивій процессь спасемія человіна, какь онъ изображается у Рачля; но естественно спросить: вакая же внутречния

пружина управляеть обращением человека отъ прежняго греховнаго состоянія вражды къ Богу-къ въръ въ Него и къ дъятельности во имя Его цели? Въ изложения Ричля пниціатива и весь процессъ обращения человъка представляется личнымъ двломъ лишь самого же человака. Но здась-то и выступаеть на видъ шаткость воззрвнія Ричля. Вопервыхъ, гдв ручательпожелаеть обратиться отъ своей гръство, что человѣкъ ковной жизни въ Богу? Пусть предъ нимъ-факть совершеннаго Христомъ искупленія людей, пусть ему открыта и задача жизни-въ идей царствія Божія: но если, что признаеть и Ричль, человъкъ, до усвоенія плодовъ искупленія, пребываетъ "въ неразръшниомъ гръховномъ состояни разобщенности съ Богомъ в рабства міру, противъ граховныхъ вліяній котораго ему уже невозножно устоять собственными силами", то вполнъ мыслимо, что гръховнаи бездна можеть такъ вовлечь въ себя чело въка, что у него не явится и желанія выбраться изъ нел. Вовторыхъ, если человекъ и пожелаетъ обратиться къ Богу, веровать въ Него, то это его желание естественно встратить себа противодъйствіе въ гръховныхъ влеченіяхъ низшей стороны его природы, и отсюда происходить та тяжелая внутренняя борьба, которая такъ живо представлена въ VII главъ посл. къ Римл., и исколъ которой можеть быть и не въ пользу спасенія человіка. Во всякомъ случав, съ точки зрвнія Ричля, обращеніе человека и затрит действенность искупленія представляется деломь случайнымъ -- Конечно свободное участие человъка въ дълъ своего спасенія необходимо, - а оно предполагаеть сначала желаніе спасенія и затімь дійствительное вступленіе на путь спасенія. Но дъло въ томъ, что то и другое въ свою очередь предполагаетъ потребление граха, поработившаго человака, сокрушение его силы, подавившей человъчество, и умирение того внутренняго раздада, подъ гнетомъ котораго изнываль и палаль человъкъ,разлада между высшими и назшими стремлениями его природы. Вотъ въ этомъ-то отношенія прежде всего важно понять значеніе искупленія и оправданія человѣка: человѣку сообщается божественная благодать, споспъществующая освобождению его отъ власти поработившаго его гръха, и умиряющая его душу. И лишь при содвиствія этой божественной благодати человьку открывается возножность действительно твердо пожелать своего

спасенія и при ея же содъйствіи энергично вступить на путь его. Ричль игнорируєть эту внутреннюю благодатную стороку искупленія и оправданія человъка, вслъдствіе чего и возможность достиженія человъкомъ того назначенія, которое указывается ему въ царствіи Божіємъ, представляется у него въ сущности необоснованною; и самое ученіе Ричля о спасеніи человъка получаеть раціоналистическій оттънокъ.

Далье, въ учени объ искуплени Ричль, какъ мы видъли, оспориваетъ церковное учение о сатисфакции, т. е. о принесении Інсусомъ Христомъ, чрезъ Его страдания и крестную смерть, удовлетворения правдъ или правосудию Божию, обрекшему родъ человъческий, за его гръхъ въ лицъ Адама, на осуждение, проклятие и смерть. Трудно признать, чтобы Ричль правъ былъ въ своихъ нападкахъ на это учение.

Ричль утверждаеть, что отношение Бога въ людямъ въ Св. Писаніи не мыслится по ндев правосудія; что понятіе правды Божіей тамъ вовсе не означаетъ правосуднаго издовозданнія; и что грвхъ первыхъ людей вовсе не навлекъ на родъ человъческій того тажкаго навазанія отъ Бога, о которомъ говорить церковное ученіе.-- Но экзегетика Ричля, направленная къ доказательству этихъ его мыслей, страдаетъ тенденціозностію и произвольностію, даже по сознавію адептовъ его богословія. Конечно принисываемое Богу свойство правды въ Св. Писаніи нерівдко означаеть, какъ показываеть Ричль, неизивниость божественных предначертаній относительно людей и неувловное ихъ осуществленіе (напр.: Второз. XXXII, 4; Пс. XXIV, 8; XXX, 2; XXXII, 4-5; XXXIV, 24; XXXIX, 11 и др.); но что всюду въ Св. Писаніи понятіе правды Божіей употребляется лишь въ последнемъ смысле и нигдъ не имъетъ значенія правосуднаго мадовозданнія, и что принципъ правосудія вообще не виветь міста въ отношенів Бога въ людямъ,-утверждать это можно только въ видахъ тенденцін; потому что ученіе о Богь, какъ правосудномъ Мадовоздаятель, всюду проводится въ Св. Писанів, и вменно въ смысль правосудія часто понимается тамъ божественное свойство правды: довольно обратить внимание на мъста; Быт. III, 16-19; IV, 12; XXII, 16-18; Mcx. XX, 5; XXXVII, 35; YHCJ. XIV 35; XX, 12; Bropos. I, 34-35; VII, 10; XVIII, 19: XXVIII, 15 H J; IIc. IX, 5, 9; X, 7; XVII, 25-28; XXX, 24; 28; XXXV, 7; XXXVI, 28,

XLIV, 7—8; Иса. I, 24; Рим. XI, 21—22 и др. Конечно можно взощряться въ перетолкованіи прямаго смысла этихъ мість, во такія перетолкованія всегда будуть натянуты и шатки; таковы большею частію и экзегетическіе выводы Ричля въ разборі ученія Св. Писанія о правді Божіей. Для проведенія своей тенденціи Ричль даже ніжоторыя книги Ветхаго Завіта (Плачь Іер., Паралип. пр. Данінла), содержащія неопровержимыя свидітельства о божественномъ правосудін, безъ всякаго осмованія объявляєть неиміющим зваченія для христіянскаго ученія.

Полемику Ричля противъ мысли о наказанім рода человіческаго за гръхъ первыхъ людей также вельзя назвать удачною. Изреченіе: fiat justitia, pereat mundus вовсе неприложимо въ суду Божію надъ вадшини людьми, потому что, определяя виъ навазаніе, Богъ въ то же время даеть имъ и обътованіе объ Искупитель.--Ричль полагаеть, что мысль объ осуждения и провлятів людей въ лиць Адама не можеть быть довазана энзегетически, и что она противоръчить учению ан. Навла о предвачномъ назначенін части людей въ спасенію во Христь (Еф. І, 4). Между твиъ уже по синслу свидътельства иниги Бытія о ваказаніи Адама за его гръхъ--это наказаніе касалось и его потомковъ; а ап. Павелъ ноложительно утверждаеть, что "преступленіемъ одного встить человтнамъ осуждение" (Рим. V, 16; 18); что однаво не можеть противорачить предвачному назначению осужденныхы во спасенію, по снятів съ них осужденія. Правда, клятву, отъ воторой искупиль насъ Христосъ, ап. Павелъ буквально называетъ влятвою завона (Гал. III, 13); но такъ вакъ закону онъ принисываеть божественное происхождение (Рим. VII, 22; 25; Гал. III, 21), то въ его представления влятва закона соотвътствовала влятвъ отъ Бога. Во избъявије послъдняго вивода Ричль ръшается утверждать, что ап. Павелъ считаль законъ происшедшамъ не отъ Бога, а отъ назшихъ силъ-ангеловъ (Гал. III, 19), н затыть онь высвазываеть бездовазательную и произвольно съуживающую всеобщее значение словъ апостола инсль, будто влятва закона относилась только въ іуделиъ, и ихъ только избавиль оть нея Христосъ; тогда какъ апостоль, обращаясь въ върующимъ, говорить вообще: "Христосъ искупиль насъ отъ влятвы закона, сделавшись за насъ влятвою (Гал. III, 13). Важнымъ основаниевъ для учения объ осуждение рода человъческаго

въ лиць Адама за его гръхъ и о принесени Інсуссиъ Христонъ, для синтія съ него этого осужденія, удовлетворенія правдів Божіей чрезв добровольное принятіе Имъ на Себя опредвленнаго людямъ отъ Бога за ихъ гръхъ навазанія — служить псиолиньшееся на Інсусъ Христъ пророчество Исаін о страждущемъ Рабъ Госноднемъ, подъявшемъ на Себя жемощи и болъзни людей. мучимомъ за безвакоміе ихъ и принесінемъ чрезъ то жертву унивостивленія Богу, обезпечившую людямь мирь (Ис. І. ІІІ). Ричль инивется ослабать значение этого пророчества, но опять, даже во инвиію приверженцевъ его возгрвній, безусившио.-Сомнине его вы буваждымомы приложении Новымы Завитомы этогопрерочества въ Інсусу Христу опровергается насколькими мастажи изъ новозав'етныхъ писаній, гдф выдержки изъ него приводятся бунвально, чего не сврываеть и самъ Ричль (Двян. VIII, 32-35; Me. VIII, 16-17; Мрк. XV, 28). Далее Ричль замвчаеть. что замистительным страдания Раба Господня разсматриваются пророжомъ не какъ удовлетворение правдв Божией, а какъ средство для доставленія вюдямь мира, — какъ будто обф цівни несевывствии: по яснему смыслу пророчества Исаін, принесеніе Рабомъ Господимъ умилостивительной жертвы Богу и обусло-. вило миръ людей, а непонятность того, "какимъ образомъ добровольное пожертвование живнию можеть быть сравниваемо съ жертвою за гразъ", вонечно не даеть права обходить прямой смыслъ пророчества Исаін.-- Навонецъ Рачль упверждаеть, что жертвы въ Веткомъ Зеявтв не имвли значенія удовлетворенія правді. Божіст, почему такого значенія нельзя приписать и жергет Раба. Господия въ пророчествъ Исан. Но вопервыхъ, предивъ Ричлева толвованія ветхозавётных жертвъ еще можно спорить — в : его действительно осноривають; а затемъ: если обывновенных законныя жертны въ Ветконь Заката и не пибли значения удовлетворенія правд'я Божієй: то чрезничайная жертва Раба Господня: можеть имъть и чрезвычайное значение-и по смыслу проречества. она изиствительно визла его.

Въ Новомъ Завете также есть данныя для пониманія крестной жертвы Христовой въ значеній удовлетворенія правдё Божіей: (Рим. III, 24—26; Евр. II, 17; III; 2 Кор. V, 19, 21; Рим. V, 9), н если Ричль старается перетолковать ихъ въ другую сторону, ими, кака папр. місто 1 Тим. II, 5—6, совсёмъ игнорируеть:

то онъ въ этомъ случав является тенденціознымъ. Его толиованіе этихъ данныхъ опирается на предположеніяхъ, что апостовы судели о жертвъ Христовой по масштвоў жертвъ ветхозавътныхъ, а жертвы ветхозавътныя не шибли значенія удовлетворенія правдъ Божіей, почему послідняго значенія не могла вийть, по сознавію: апостоловь, и жертва Христова; и Ричль всячески старается доказать эту мисль. Но такъ какъ оба основныя предположенія аргументаціи Рачля не доказаны и шатки (при предположенія зависимости новозавътнаго нониманія жертвы Христовой отъ ветхозавътнаго ученія о жертвъ, Ричлю, напр. приходится обявнить въ невъжествъ автора посланія къ Евреямъ, который въ толкованіи жертвы Христовой отступаетъ отъ ветхозавътнаго , масштаба; Евр. ІХ, 28; ІІ 17): то и сго толкованіе новозавътнаго ученія о крестной жертвъ Христовой также шатко и во всякомъ случать не можеть подорвать искони идущаго толкованія его.

Вообще на основани Св. Писания весьма трудно оспоривать . учение о сатисфакции; возможно лишь спорить противъ юридичесвой постановки этого учения, которая дъйствительно составляеть . крайность римско-католической доктрины.

Замѣтимъ, что съ отриданіемъ идеи сатисфавціи врестная смерть Іисуса Христа у Ричля теряетъ свое необходимое значеніе въ дѣлѣ нашего искупленія. Въ самомъ дѣлѣ, Ричль разсматриваетъ ее прежде всего съ той стороны, что она свидѣтельствовала о непоколебимой вѣрности Христа своему призванію: но такъкакъ эту вѣрность Христосъ достаточно засвидѣтельствовалъ уже во время своей жизни, то Его крестная смерть конечно выставляла ее еще въ болѣе яркомъ свѣтѣ, но сама по себѣ она не была необходима для выполненія Іисусомъ Христомъ Его призванія — спасенія людей. Правда, крестной смерти Іисуса Христа Ричль приписываетъ и значеніе жертвы Богу за людей—и это значеніе ея полагаетъ въ томъ, что Христосъ своею крестною жертвою, какъ первосвященникъ, возвелъ людей изъ ихъ отчужденности отъ Бога къ общенію съ Богомъ. Но такъ какъ, по воззрѣнію Ричля, послѣдняя цѣль достигалась при личномъ первосвященническомъ отношеніи Христа къ Богу Отцу, имѣвщемъ мѣсто въ теченіи всей Его жизни, то и съ этой стороны крестная смерть Христа у Ричля теряеть євое необходимое значеніе для нашего искупленія.

Обиниая теперь богословіе Ричля въ цёломъ, мы видимъ, что оно виветъ и свои достоинства и свои недостатки. Сопоставленіе послёднихъ съ первыми естественно вриводитъ къ миси, что достоинства богословія Ричля не могутъ вполив объяснить намъ того сочувственнаго пріема, который оно встрётило среди значительной части какъ ученыхъ богослововъ, такъ и пемецкаго общества. Поэтому является вопросъ: чёмъ же еще слёдуетъ объяснять этотъ пріемъ? По нашему мивнію онъ объясняется тёмъ, что богословіе Ричля удовлетворяеть духу нашего времень.

Нашему времени свойственны и предосудительныя и законима стремяемія. Нашъ въкъ — въкъ практики и отвращенія отъ теорів и отвлеченностей. Эта черта віка отразилась и на отношенін общества въ религін-въ христіанству. Въ наше время вавъто мало интересуются теоретико-догматическою стороною христіанства, стараются ее игнорировать или даже просто отрицають; христіанство же хотять понять лишь съ правственно-практеческой точки зрвнія. Этоть духь ввка нашель выраженіе и въ богословін Ричля; изъ него изгоняется метафизика, въ основу его полагается современная теорія познанія, быющая на вивиность и отрицающая нужду нознанія внутренней сущности предметовъ; результатомъ же этого вышло то, что кристіанскіе догматы, какъ теоретическія истины, исчезли изъ богословія Ричла, н христіанство трактуется въ немъ исключительно на практической почев. Въ последнемъ случав Ричль также удовлетворяетъ стремленіямъ, уже законнымъ, нашего времени. Человъчество нашего въка стремится подчинить себъ природу, заставить ее служить своему благополучію или по крайней міріз сділать ее безсильною вредить ему. Идя на встречу этому стремленію Ричль въ своемъ богословін съ удареніемъ указываеть на то, что само христіанство руководить человіна (въ понятін вічной жизни въ царствін Божіенъ) въ владычеству надъ природою: оно помогаеть человыху сознать свое превосходство надъ природою и высвободитсья изъ-подъ гнетущаго вліянія, оказываенаго ею на жизнь его духа.

Въ наше время, далъе, все чаще слышатся мечтанія о союзъ всего человъчества, который обезпечиль бы людямъ возможность ничвиъ ненарушимаго стремленія въ устройству своего благо-получія и безмятежнаго пользованія ниъ. Этимъ неопредъленнымъ

мечтавіямъ своего вѣка Ричль указываетъ твердую опору въ нравственномъ идеалѣ хрпстіанства, которымъ служитъ нравственный союзъ человѣческаго рода, основанный на дѣятельности изъ принципа всѣхъ объемлющей любви.

Въ вопросахъ нравственности человъчество нашего времени высвазываетъ влечение въ автономной нравственной дъятельности, возможно менъе управляемой посторонними авторитетами. Въ соотвътствіе этому влеченію въка, по скольку въ немъ есть доля ваконности, Ричль въ разработив нравственной доктрины христіанства обращаеть ваниание на то, что деятельность христіанина. во имя универсальной цели царствія Божія предполагается нравственно свободною, руководимою требованіями нравственнаго закона съ свободнымъ применениемъ ихъ въ правтике. Здесь Ричлю угрожала опасность разорвать связь нравственности съ религіею и впасть въ морализмъ; некоторые и обвиняють его въ послёднемъ. Но мы не можемъ заподовревать искренность егозаявленія о томъ, что человінь во всемь объемі своей нравственной діятельности стоить въ полной зависимости отъ Бога, въ цели котораго-царствію Божію-направлена его деятельность. Можно замътить лишь то, что Ричль недостаточно выпувло выставиль на видь религіозную зависимость человівка отъ Bora.

Но устоявъ въ одномъ пунктъ, Ричль сдълалъ нежелательную уступку своему времени въ другомъ отношении. Человъчество нашего времени, гордое своими успъхами въ естествознании, стало въ высшей степени самолюбиво, высоко цънитъ свое я и всегда готово обълить себя. Подъ стать къ этой тенденціи въка Ричль въ своемъ богословіи утверждаетъ, что люди за свой гръхъ паденія пе подверглись осужденію и проклятію отъ Вога и слъдовательно Інсусу Христу не было нужды для нашего спасенія приносить удовлетвореніе правосудію Божію.

Если такимъ образомъ богословіе Ричля есть порожденіе своего времени, то вполнѣ понятно то сочувствіе, которое оно встрѣтило и которымъ продолжаетъ пользоваться въ значительной части общества на Западѣ.

B. MALMHCKIN.

## ВОСПОМИНАНІЯ

О ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНОМЬ МИТРОПОЛИТЬ МОСКОВ-СКОМЪ ИННОКЕНТІВ.

Оть Господа стоин человіку всирания-

Высочайшее назначение маститаго архіспископа камчатскаго Инмокентія митрополитомъ московскимъ было неожиданно для насъ; да и вообще иначе судять люди, и иначе устрояеть Премудрый: Онъ воздвигаеть мужа именно благопотребнаго во время свое (Сирах. 10, 4). Новый митрополить, возведенный въ этоть самъ 5 января 1868 г., прибыль въ Москву съ вистреннымъ поъздомъ Нижегородской желвзной дороги того же года 25 мая, въ 9½ часовъ утра. Тогда какъ прочіе изъ высшаго столичнаго духовенства собрались на Московской станцій, ожидая владыку, я (въ то время архимандрить Златоустова монастыря), по особому распоряженію преосвященнаго Леонида, викарія московскаго, отправился въ Покровскій монастырь 1), находящійся на краю города, на пути, по которому владыка долженъ быль ъхать на Тро-

<sup>1)</sup> Покровскій монастырь въ 1870 г., но указу Св. Синода, назначень для вом'ященія въ нем'я желающих в поступить на служеніе въ миссіях зину въ видахъ испытанія и приготовленія на поприщ'я миссіонерскаго служенія подезных діятелей, съ назначеніем'я изъ монастырских средствъ па содержаніе означенныхъ лиц'я и путевое вспоможеніе.

нциос свое водворье и на этомъ мути, ва отсутствиемъ мастааго езетонтеля 2) встрътиль его высокопрессвященство вы праздинномь на мив облачения, съ храмовою иконой Покрова Вожісй Метери, при колокольномъ звонъ. Владыка, выйди изъ кареты ев синикъ очнакъ, но съ свътлымъ видомъ спомойствія тихой радоски, земно повлонился инонъ; приложесь къ ней, онова припадать до вемли, ватемъ благословиль своимъ большимъ, полициъ врестомъ женя съ понастырского братіей и собравшійся наводъ. Вота гда впервые увидаль я инсонопроссиниеми матронскита Инновентін, какъ бы одного жаз древних отцева! Уваня почувственник билгогомине преда ониментыми общинами онарша-ирарка, мев'встныго всему св'юту опостопьсивии прукван, за которие вичная ему венень во благословениямь. Въ невы жилий, слябосильний высь вавахон сво богосыремь, велесий се стапили, врвиній такомъ и духомъ. На Мяснавачю улицу, по которой окадался провадъ метрополита, ныносинъ быль дав Значоретова нопастыря, въ мое отсутствіе, образь ангела его св. Инновентія, описнова приутоваго; но влядыва на втоть разъ не росанавливален, лбо свими менастырь находится въ переулив (между Попровиси и Мясняцкой), в не на большой улива. Въ Иверской чассива, называемой "Домона Вежіей Матери", испрачава его высокопрессвященство игумень (съ 1675 г. архимандрить) вагородимого Перервинскаго монастыря о. Наподамъ. На Тренцкое архісрейсное модворье не мосявих и приватеговать вывств оъ другими новоприбывшаго архипастыря, но слышаль отв достопочтеннаго о. протојерся Сергјевской въ рогожской церкви І. Г. Виноградова, что владыва Инпокантій, повывшій обстановку доманией мизии своего предивстника, не быль доволень новыми въ его покояхъ обоями и паристнымъ поломъ. "Зачъмъ это? Мив было бы лучие видить все по старому, какъ было при высокопрессвищенномъ Филаретъ", сказалъ онъ даниловскому эрхимандриту Івкову, члену конспоторін (впоследствін спискону муромскому, викарію владиніровому). Часу въ 4-мъ приняль и меня и посадивъ въ гостинеой, распрашивалъ съ отечесиямъ

<sup>2)</sup> Повровскій архимандрить Өеодосій, нын'в епископь михайловскій, быль послань еще въ 1867 г. въ Соловецкій ставропитіальный мовастырь слідователемь м чрезъ вісколько времени опреділень настоятелемь этого монастыря.

участіємъ: гдв я родился, учился и прежде состоявь на службь. Ему пріятно было узнать ота меня, что въ Златоустовомъ, вітреномъ мив монастырв есть единственный въ Москвв призыввъ честь Инновентія пркутскаго, устроенный въ 1821 году усердіємъ купца Д. П. Шапошнивова, исціленнаго въ Иркутскі отъчянкой больни святителемъ Христевымъ. Владына утвишльменя своем необычном при высоть положенія доступностью в васной. Его слово не некуственно, а просто и испренно. Кротесть еге, наяв опархівльнаго начальника, должна была инотъблаготворное значение. Въ тотъ же день (суббета) онъ въ концъ-9 часа вечера посетить управливитего, от вракість члема Св. Синода ставропитальнымъ Доновить менастыремъ высовереосвящениего архіспископа Евгенія (Каванцева), и доводьно сънимъ бесъдовалъ. Владына возврачился въ своя покон бесъ привнаковъ изнеможенія и даже утомленія: такъ духовная редость, возвышая душу, упришла и твло.

На другой день (недвля Всахъ Святыхъ) именятый владивь митрополить Инневентй въ свътломъ облачения святительскомътерисственно вступиль съ престими ходомъ изъ Казанскаго собора въ Большей Успенскій соборъ, подъ сънь нашей стечественной святыни и призожившись иъ св. иконамъ и мещамътерарховъ, неглънно почивающихъ, съ амвона произнесъ имвуюм пламенъвшую смиреннымъ духомъ ръчь, въ концъ которой обратился лицомъ иъ храмовой иконъ Успенія Боміей Матери съмолитвеннымъ воззваніемъ: "Пресвятая Владичище Богородице, Споручанца моя! не оставляй меня и здъсь Твоей помощію, заступленіемъ, ходатайствомъ и молитвами Твомин!" Предстолющій народъ благоговъйно взираль на святителя, побуждаемый иъ тому самымъ священнольнимъ видомъ его.

Принимая, 27 мая вгумена Никодима, ныих знаменскаго аркимандрита, съ подносною иконой отъ Николо-Перераниствого монастыря, сказаль онъ: "у васъ хранятся денежин-то" (жазчасовни Иверской)?—"У насъ, владыка святый!" отвъчаль о. Ниподниъ. Новому владыкъ въ теченіи нъсколькихъ дней представлялось на Троицкомъ подворьъ все духовенство московское поочередно—по благочиніямъ, священники и діаконы. Онъ благословляль каждаго изъ нихъ съ отеческою любовію, а предстоявшій туть же благочинный докладываль: при какой церкви та-

вой-то священнивъ или діаконъ. Владыка удивился великому множеству духовенства московскаго; онъ было полагалъ гораздо меньше. Въ видахъ скоръйшаго ознакомленія съ старшимъ духовенствомъ, онъ затребовалъ фотографические портреты членовъ консисторіи, настоятелей монастырей и благочичныхъ г. Москвы, за подписью каждаго. Выслушиван консисторскіе протоколы, онъ скоро примътилъ, что если опредвление вонсистории по вакому дибо прошенію начинается съ хотя, то не жди ничего, кромъ отказа; а если начинается съ мослику, то напередъ можно разсчитывать на благопріятный исходъ. Владына, при вручении ставленной грамоты одному сельскому священнику, маставляль его проповъдывать прихожанамь каждый праздникь нельностно. "Не бойся, продолжаль святитель, если твоя проповъдь окажется не умълая; разъ скажещь не умно, въ другой разъ поумиве и такимъ образомъ навыкнещь говорить хорощія пропов'вди". Наставление песьма практическое и полезное! Пастырская проповъдь, усиленная и настойчивая, стала тогда запросомъ времени болъе, чъмъ вогда либо прежде. Кромъ того, онъ требоваль отъ проповъдниковъ, чтобы проповъди за литургіей были произносимы, сколько можно, громче и внятиве, и иногда по случаю тихаго произношенія, двлаль кому следовало замвчанія; но протодіаконамъ онъ не велвлъ очень возвышать голосъ при окончаніи евангельскаго чтенія. Нікоторыя замівчанія онъ ділаль и регентамъ півчихъ. Такъ, одного регента вызваль въ алтарь и сказаль ему, что надобно петь въ херувимской пъсни не отложими попечение, а отложими. Концерть: "Хвалите Господа съ небесъ" (псаломъ 148), гдъ громогласно нъсколько разъ поется алдилуія, владыка совершенно запретиль пъть вивсто причастнаго. Нравился ему на великой эктеніи віев--скій націвь: "Господи помидуй", постоянно употреблявшійся его агввчими при его служеніи.

Въ бытность въ Троицко-Сергіевой давръ говориль онъ: "да что это даврскіе ісромонаки, изъ окончившихъ семинарскій курсъ, не вдуть въ Сибирь на миссіонерскіе труды"?—"Далеко", отвъчаль одинь изъ нихъ.—"Правда, что далеко, но тамъ страна благодатная: много рабы, скота и пр.", сказаль архипастырь.

16 августа 1868 г., по случаю храмоваго праздника въ Спасо-Андроніевской обители (она имъетъ счастіе быть въ духовномъ родствъ съ Лаврою, потому что основана на берегу Яузы святителемъ Алексіемъ около 1360 г. не безъ содъйствія друга егопреп. Сергія, ученикъ котораго св. Андроникъ былъ первымъ ея игуменомъ), посътиль ее митрополить Инновентій. Памятно донынъ это посъщение. Владыва, отслужа здъсь литургию, благосклонно приняль приглашение настоятеля монастыря архимандрита Инновентія († 9 фев. 1870 г.) и постативь его келлін. Съ архимандритомъ Инновентіемъ архипастырь, если не духовносблизился, то по крайней мъръ лично ознакомился еще въ 1839г., въ бытность овою въ С.-Петорбургв, гдв онъ (тогда протойерей Іоаннъ Евсеевичъ Веніаминовъ) останавливался на Троицкомъ подворыв и польновался услугами с. Инновентія, бывшаговъ санъ соборнаго ісромонаха экономомъ подворья. На всенощной въ подворской церкви, 29 ноября 1840 г. протојерея Веніаминова подводиль къ постригу и снабдиль своимъ команымъпоясомъ о. Инновентій. Постригаль его въ монашество митрополить Филареть, а наставнымъ отцемъ его быль архимандрить Никодимъ, впосябдствім епископъ енисейскій († 11 іюдя 1874 г.).

26 августа въ архіерейскихъ повояхъ Чудова монастыря митрополить приняль поздравленіе отъ преосвященныхъ и стартаго духовенства со днемъ своего рожденія въ 1797 г. Подавалось заздравное вино.

28 овтября (того же 1868 года), въ понедвльникъ, владыка. Инновентій прибыль въ г. Коломну и остановясь въ Тронцкомъ-Новогодутвинскомъ монастыръ, въ архіерейсвихъ повояхъ, изволиль въ следующій четвергь (31 чесля) служить литургію въградскомъ Успенско-Брусенскомъ женскомъ монастырв, гдв была ему обычная торжественная встрача. Съ благословенія его в-ва,. монахини пропъли по нотамъ херувимскую пъсть и запричастный стихъ, а все прочее пвлъ чудовской-архіерейскій хоръ. По выходе изъ крестовоздвиженской церкви, владыка посетиль. келлін настоятельницы игуменьи Олимпіады († апр. 1873 г.), кушаль чай и повхаль обозравать накоторыя городскія церкви, напримъръ Вознесенскую, посътилъ и загородный Староголутвинъ мужской монастырь, на устью Москвы-реки; оттуда возвратясь въ половинъ 2 часа пополудии въ дъвичій монастырь изволиль кушать за монастырскою транезой со всеми сестрами; были туть и новоголутвинскій архимандрить Тихонь († фев.

1871 г.), соборный протоверей и монастырскіе священники. Клирошанки пізля въ продолженіе обіда духовныя пізснопізнія. Владыва распрашиваль игуменію, сидівшую за столомъ по дівую сторону его, обіз обители и о сестрахъ; благодариль ее, по окончавій трапевы, за порядовъ по дервви и монастырю, и регентшу хора монахиню П. за стройное, пріятное пізніє; потомъ сназаль регентші: "покажи ка ты мий своего перваго дисканта"; и когда подошла къ нему монахиня, пізвшан сопрано, благословивь ее, оказаль онь: "ты поешь, накъ соловушевъ, гораздо лучше монхъ-то дискантовъ (то-есть архіерейскаго хора); пой, пой во славу Вожію и будь здорова"; благословивъ и прочихъ сестеръ—півнчихъ, каждую порознь, благостный, маститый архинастырь сказаль игуменів: "какія онів всё хорошія, и лица-то у нихъ вакія благочестивыя!" Съ такою отеческою ласкою оставиль онь обитель діввъ.

#### 1869.

На праздникъ Пасхи (20 апр.), который вдадыва проведъ среди своей паствы, въ первый разъ являлся въ нему, какъ прихожанину, славить Христа причтъ Троицкой, что въ Троицкой церкви. Владыка—митрополитъ въ бёломъ влобукъ, приложившись ко кресту, спросилъ священника: "какъ вы встрътили праздникъ?"—"Слава Богу, въ добромъ здоровьъ". Въ накой-то другой разъ, за болъзнію приходскаго, былъ со святынею на Троицкомъ подворьъ заштатный священникъ. На вопросъ: "какъ вы встрътили праздникъ?" мъстный діаконъ (брать мой А. І. Б—кій) сказалъ владыкъ: "слава Богу, радостно, только настоятель нашъ захворалъ".—"А съ къмъ же вы теперь?" (святитель уже плохо видълъ).—Съ священникомъ изъ пріюта графини Толстой, что въ Грузинахъ (Георгіевскій домъ призрънія лицъ бёднаго духовенства).—"Чъмъ же боленъ вашъ священникъ?"—Онъ сломаль ногу...—"Очень жаль вашего священника", сказалъ святитель.

19 мая, въ отсутствіи его (владыка на Ооминой недёлё отправился въ Петербургъ) праздновалось въ Москве двухсотлетіе чудотворной Иверской иконы Божіей Матери 3). Къ часовне Иверской была пристроена общирная палатка изъ дерева и по-

<sup>2)</sup> Нодробиће см. въ Моск. Епарх. Вћдом. 1869, № 21, стр. 9—11.

дотна, отделанная съ изящныхъ вкусомъ; надъ св. нвоною сделана богато украшенная временная сънь и воажено въ палатър новое многосвъщное поздащенное паникадило, поступившее посър праздника въ собственностъ Перервинскаго монастыря, къ воторому приписана Иверская часовня; полъ былъ усыпанъ свренью и цвътами. Было угощеніе. Когда митрополить возвратился въ Москву (5 іюня), одинъ изъ распорядителей тормества покойный поч. гражд. Котовъ подалъ его в—ву, чрезъ посредство перервинскаго игумена Некодима, счетъ на 3.500 р., между тъмъ какъ, давая согласіе на празднованіе юбилея, владыка былъ вполив увъренъ, что всъ расходы по этому предмету возьмуть на себъ граждане. Просмотръвъ счеть, сказаль онъ о. Никодиму: "что жъ дълать? Заплатить надо, а впередъ праздновать юбилей не надо; поучились".

Въ воспресеніе, З августа, совершиль онъ въ Златоустовомъ монастыръ литургію, предварительно освятивъ малымъ архіерейскимъ чиномъ Троидкую дерковь, возобновленную съ придъдомъ во имя Св. Иннокентія иркутскаго. Благочестивое участіе въ обновлени придъла и въръдкомъ торжествъ обители принали проживающіе въ Москвъ пркутскіе граждане, лично навъстные его высокопреосвященству, напр. А. К. Трапезниковъ, за особенное усердіе въ обители получившій въ благословеніе образъ Знаменія Божіей Матери (списокъ съ монастырской чудотворной нвоны), съ собственноручною надписью митрополита Инновентія на оборотной сторонъ; И. Л. Медвъдниковъ и В. Н. Баснинъ († 29 янв. 1876 г.), пировавшій въ 1817 г. на свадьбъ Іоанна Евсеевича Веніаминова, будущаго митрополита, замічательный любитель редеостей письменныхъ, печатныхъ и другихъ 1). Принимая во вниманіе, что высокопреосвященный Иннокентій, пустынный житель, вырось и подвизался до 70-ти лъть, то-есть до самаго назначенія въ Москву, среди природы безъискуственной, простой, - съ благословенія его праздничный объдъ мы устроили



<sup>4)</sup> Въ феврал 1869 г. онъ сообщиль мив, для передачи О. М. Бодянскому, рукопись—Физику М. М. Сперанскаго, напечатана въ журнал в: «Чтенія въ императорскомъ обществ в исторіи и древностей россійскихъ, 1871—1872. Еще двъ полученныя отъ него малыя рукописи помъщены въ Моск. Епарх. Въдом. 1882, № 49, стр. 523.

въ настоятельскомъ саду, гдв расвинутъ быль продолговатый, пространный шатеръ, обтянутый парусиной; верхъ этого шатра поддерживали многочисленные столбы обвитые зеленью. Погода была ясная и теплан. Владыка митрополить видимо быль очень доволень и привътливо, съ свойственною ему простотою и любовію разговариваль со многими. Преосвященный Леовидь сказадъ ему: "пріятна обитель; древній (настоятельскій) домъ, садъ дикій въ мое время (въ 1850 г., когда преосвященный въ санъ архимандрита быль настоятелень этого монастыря). Я углубинися внутрь себя и на негорію обители". Обратись но мив. преосвященный сказаль: "я дунаю, вамъ очень пріятно служить въ обновлениомъ храмв".-- На возобновленіе пожертвовано до 5.000 р., а всего издержано до 15.000 р. Во время возобновления начатаго съ разръшенія преосвященнаго Леонида, отъ 21 марта 1868 г., подмостви внутри храма до самаго свода были поставдены въ 4-ре яруса. Поднявшись въ одинъ день (4 іюдя 1868 г.) на нижній ярусь для наблюденія за штукатурною уборкой стынь и занявъ удобное мъсто, я чрезъ нъсколько минутъ, безъ всякой повидимому надобности отошель на два шага, и лишь только отошель, меня вдругь осыпала чрезмерная пыль, какъ это на улицъ бываеть съ прохожими, при сильномъ порывистомъ вътръ, въ лътнюю сухую пору. Не понимая, что бы это значило. я обратился назадъ къ восточной сторонъ, и вижу съ изумленіемъ: на томъ мъсть, гдъ я стояль прежде, лежить большой обрубовъ бревна, съ третьяго яруса проскочившій между досками, которыя рабочій передвигаль, не то переворачиваль тогда! "Мив вврится, сказаль я митрополиту, передавъ этоть замвчательный случай, что одинъ изъ седми Ангеловъ, уже тогда намъченныхъ къ изображенію и нынъ изображенныхъ въ куполь храма, сохраниль меня отъ смертной опасности". —, Слава Богу! " отвъчаль владыка и присовокупиль, что его поразила бъдность сельских церквей московской спархін, которыя обозріваль онъ въ прошломъ году, часто нуждающихся въ самомъ необходимомъ. . Кажется, въ томъ же (1869) году преосвященный Игнатій, епископъ можайскій, обозравая епархію, прибыль въ Коломну, потомъ въ Серпуховъ и Давидову пустынь, откуда въ Москву возвращался со мной люсомъ по такой дорогь, по которой про-

вздъ бываеть очень редвій. Мы, вывхавь изълеса, вдругь пре-

съким курскую желъзную дорогу, никъмъ не бывъ предварены (сторожа у окраины лъса совствъ не было), и видимъ по лъвую сторону близившійся къ намъ пассажирскій повадъ. Мы чуть не поплатились жизнію, такъ какъ еле наша карета уситла сойти съ полотна желъзной дороги, какъ повадъ пронесся мимо насъ съ быстротою птицы. Совствъ было налетътъ на насъ! Сильно испуганный кондукторъ махалъ руками и послъ того, какъ уже не настояло въ томъ никакой надобности. Мы продолжали путъ въ Кузьминки, а оттуда по шоссейной дорогъ на станцію Лопасню и затъмъ съ повздомъ курской-же желъзной дороги (она проведена въ косвенномъ направленіи) благополучно прибыли въ Москву. Владыка Иннокентій сказаль преосвященному, по новоду грозившей намъ опасности: "радуюсь, что Господь сохранилъ васъ".

## 1871-1872.

Въ данномъ отъ его высокопреосвященства, 9 апръля 1871 г. предписаніи изъяснено: "Указомъ Святвйшаго Синода отъ 5 ноября прошедшаго 1870 года, № 2433, предоставлено мив поручить, на время моего пользованія отъ глазной бользии, управленіе епархіальными двлами старшему изъ викарієвъ. Намвреваясь въ настоящее время приступить къ лвченію моей глазной бользии, я предлагаю консисторіи сдвлать надлежащее распоряженіе, во исполненіе упомянутаго указа Святвйшаго Синода; при семъ присовокупляю, что преосвященному викарію, епископу дмитровскому Леониду сообщено мною о семъ письменно". Извъстно, что лвченіе было не на пользу, и владыка совстив лишися зрвнія; о томъ въ первое время очень грустиль и говариваль: "теперь пёснь моя спъта; пора, да, пора на покой"!

18 мая того же года исполнилось ровно 50 лють съ того дня, въ которой онъ возведенъ быль въ санъ пресвитера. По случаю сего 50-лютія священства, владыко на Тронцвомъ подворью были представлены поздравительные адресы, между прочимъ, отъ нашей академіи, семинарій и училищъ. Владыка, тронутый до глубины души, позвалъ всюхъ депутатовъ отъ наименованныхъ духовно-учебныхъ заведеній въ гостинную и сказалъ: "Я ученивъ не столько школы, или семинаріи, сколько ученикъ Божій"; затъмъ вспоминалъ, какъ онъ учился въ семинаріи иркутской и

нечанию поступиль въ миссіонеры; живописаль трудности и невагоды, какія онъ переносиль (ибо и трудностей перенесенныхъ воспоминаніе пріятно) во время миссіонерских переводовъ: онъ много плаваль по морямъ и ръкамъ, исходиль и изъездиль десятии тысячъ верстъ и на оденяхъ, и на собакахъ, и верхомъ на конъ, -- ночевалъ въ сугробахъ по два или по три дня и проч. Всв слушали его съ глубимъ вниманіемъ, "но, — прибавиль онъ въ концъ этой глубокотрогательной ръчи, приложивши руку къ сердцу,-призываю во свидътели Бога, я нивогда не ропталъ 4. При этихъ словахъ его у нъкоторыхъ изъ присутствующихъ навернумись слезы, сообщаеть высовонетровскій архимандрить о. Никифоръ. И воть когда судьбами Божінии великій труженикъ возведень быль на святительскую каседру первопрестольной столицы, то приняль из сердцу всв нужды и скорби проповъдниковъ Евангелія въ даленихъ краяхъ сибировихъ, и пригласиль добрыхъ людей соединиться въ особое общество для помощи этимъ смиреннымъ труженнивамъ въры Христовой. Такъ основалось Православное миссіонерское общество, ув'янчавшее подвиги митрополита Инкокентія, открытое въ Москев 25 января 1870 г.; сама благочестивъйшая Государыня Императрица ввяда его подъ свое покровительство, многіе члены Царской семьи, почти всв наши архипастыри стали его членами, в московскій первосвятитель- его председателемъ.

Владына въ первый день св Паски 16 анръля 1872 года, Высочайше пожалованный орденомъ св. апостола Андрея Первовваннаго, сказаль о себъ по этому случаю: "теперь буду я походить (не болье, какъ походить!) на митронолита Филарета"; но этотъ, какъ одна изъ самыхъ свътлыхъ личностей своего времени, превосходилъ его и геніальнымъ умомъ и широтой пастырской своей дъятельности. Величіе было ему какъ бы овойственно, и въ немъ являлось особенно тогда, когда отлагалъ онъ весь блескъ, усвоенный его высокому сану, и являлся въ черной шерстяной одеждъ инока, сіяя не звъздами и алмадами... Митрополитъ Иннокентій говориять о немъ въ другое время, что онъ быль дъвственникъ, и къ брачнымъ дъламъ относился строго. Почтенный преемникъ его, охотно державнійся "московенихъ", заведенныхъ Филаретомъ порядковъ, на которые и мы привывли было смотръть, какъ на неизмѣнный законъ, благосклонно раз-

ръшилъ мит пользование архивомъ Тронцкаго подворья, откудъ я почерпнулъ не мало такихъ писемъ и резолюцій Филарета (напр. по училищнымъ дъламъ), скопированныхъ сепретаремъ его, накихъ въ архивъ консисторскомъ итть вовсе. Не дозволяль онъ тольно, за немногими исключеніями, оглашать резолюціи по дъламъ учрежденнаго въ Лавръ духовнаго собора, и в почти не касался ихъ, какъ запретнаго плода. Онъ утратилъ, во время дальнихъ перетадовъ, многія изъ писемъ къ нему высокопреосвященнаго Филарета.

30 мая 1872 г. нополнилось ровно два въна со дня рожденія Петра I, и посему древняя столица, въ Кремлъ которой родился веливій царь, севтло праздновала двухсотлівтній его юбилей. Духовное тормество было ознаменовано врестнымъ ходомъ изъ Успенскаго собора по направленію къ Тронциимъ воротамъ, гав на старомъ каменномъ мосту, перекинутомъ чрезъ садъ, былъ устроенъ павильонъ. По прибытіи въ означенному місту, совершено митрополитомъ Инновентіемъ, въ присутствіи Веливаго Князя Константина Николаевича, водоосвященіе, для окропленів св. водой зданій политехнической выставки, расположенныхъ въ александровскомъ саду и вругомъ кремля. Потухшее зрвніе митрополита заставило его на память изучить молитвы положенныя въ чинъ малаго освященія воды: онъ, чятая ихъ, ни разу не сбился, такъ что постороннему нельзя было догадаться, что онъ слепъ. На Златоустовой литургін молитвы читаль опъ, вогда служиль, тоже наизусть, промв ридовых двухь, начиная съ модитвы о оглашенныхъ, каковыя молитвы читалъ ему вслухъ одинъ изъ сослужещихъ съ нимъ; много разъ и мив доводилось. О. Гаврінять, сынть его, читалть ему вст бумаги и письма, а это самое озабочивало преосвященных викаріевъ въ перевискъ съ митрополитомъ, чтобы сказанное ему по довъренности какъ-нябудь не перешло къ другимъ. Память его съ угратой арвнів стала воспріимчивъе и сильнъе, въ чемъ не разъ и онъ признавался; онъ помниль названія городовъ, сель, церквей. Владына говориль мив, что когда-то онь посвтиль домъ Шереметевыхъ в видыть, какъ благочестивая мать съ улыбкой любви заставляла ребенка пласть вемные повлоны предъ образами. Мальчикъ, твора повлоны, утираль рученкой слезы оть такого понужденія.

Возвращаюсь въ Златоустову монастырю. По объимъ сторонамъ св. воротъ его находились значительные, незастроенные участки земли; одинъ изъ нихъ, по правую сторону, засаженный яблонями, сдавался латомъ въ аренду, въ другомъ былъ настоятельскій садъ. Объ этомъ хорошо зналъ митрополить Инновентій съ той поры, какъ посътиль названную обитель, имъющую придъльный храмъ во имя его ангела, и изволилъ объдать въ монастырскомъ саду. Однажды, когда я быль у него по какомуто двлу, онъ обратился ко мив съ вопросомъ: "что вы не строитесь? Выдь въ прежнее время жертновали въ монастыри, а теперь потребують съ монастырей, и вамъ стыдно будеть, когда не будеть у вась, что пожертвовать!<sup>а</sup> Я сосладся на скудость средствъ, на что владыка возразилъ: "дамъ денегъ, только стройтесь".--Когда же, нъсколько времени спустя, представилъ я (въ 1871 г.) планъ на постройку дома, владыка благосклонно принилъ меня, вникнулъ въ дело и съ радостію сделалъ распоряженіе-выдать мив заимообразно сумму изъ Перервинскаго монастыря (20,000 р.) и сказаль: "воть это хорошо!" и затымъ внимательно следиль за постройкою. Въ сентябре 1872 г. и по другую — лъвую сторону св. воротъ начатъ постройкой такой же домъ, на что дано изъ Перервы 20,000 р: и изъ консисторскаго строительнаго капитала 15,000 руб. Новопостроенные (на пространствъ 17 и 19 саж. длины, 7 и 8 саж. ширины) каменные двухъэтажные дома, на которые затрачено всего капитала 88,097 р. 39 к., доставляютъ нынъ 10,000 р., а чистаго дохода до 7,000 р. Второй домъ вполив оконченъ быль после меня (въ 1874 г.).

## 1873.

. i**T**' '

7 января владыка назначиль меня (на время отсутствія богоявленскаго архимандрита Никодима, вызваннаго въ С.-Петербургъ) исправляющимъ должность благочиннаго необщежительныхъ монастырей и Владычняго, что въ г. Серпуховъ, съ его общиною сестеръ милосердія, учрежденною игуменьей Митрованіей <sup>5</sup>).

Переведенъ я, 13 іюля, настоятелемъ въ Высокопетровскій второвлассный монастырь.

<sup>.</sup> Покровская община съ отчисленіемъ (въ іюнѣ 1878 г.) отъ Владычняго монастыря, сдалана самостоятельною и управляется особою начальницей.



## 1874.

Въ іюдь мъсяць приступлено въ возобновленію Боголюбскаго соборнаго храма во ввъренномъ мив монастыръ. Добрый владыва не только благословиль на это святое дело, но и прикаваль съ отеческою заботливостію выдать изъ суммъ Перервинскаго монастыря заимообразно 5,000 р., въ дополнение къ твиъ средствамъ, какія могь почерпать я изъ текущихъ доходовъ Высокопетровского монастыря. Запасныхъ было не болъе 2.000 р. и тв надлежало расходовать на поддержание вившняго благоустройства въ монастыръ. Иногда деньги расходовались до малыхъ остатновъ: но, благодарение Богу, въ такие случан совсвиъ иногда нечаянно приходили; и замізчаль я это не разъ при вовобновленіи Боголюбской церкви съ реставрированіемъ древнихъ иконъ и пятияруснаго иконостаса. "Говорять, хорошо отделана", сказаль мив владыва (22 іюня 1877 г.), Кромв того, старанісмъ арендатора купца Васильева, значительно распространенъ въ длину, съ наложениемъ третьяго этажа, каменный большой монастырскій домъ на углу Петровки и Страстнаго бульвара (1874 г.). Внизу братского корпуса построены другимъ арендаторомъ г. Ланге торговые магазины, числомъ 11 (1876 г.). Владыва разръшилъ (30 декабря 1877 г.) выдълять изъ арендныхъ денегъ до 1,500 р. въ пользу настоятеля и братіи, сказавъ, что "со временемъ можно будетъ пустить (этотъ выдаль) шире".

Въ октябръ 1874 г. начался судебный процессъ по несчастному дълу, въ которое была впутана игуменья Митрованія; но еще до начатія сего процесса, поставшивъ лъса и вирпича на Повровскую общину—купецъ И. И. Поповъ представшъъ владыкъ счетъ на 60,000 руб. и умолялъ, врайне нуждаясь въ деньгахъ (онъ заложилъ свой огромный на Совійкъ домъ, нынъ Кокорева, и долженъ былъ внести въ Кредитное общество значительную сумму денегъ), дать ему на самый непродолжительный срокъ хотя половину этой счетной суммы. Владыка — милостивая душа велълъ дать ему 30,000 р. изъ Перервинскаго монастыря; но какъ, не смотря на многократныя напоминанія, демегъ онъ не возвращалъ, владыка на этотъ разъ поставившій себя, какъ епископъ, выше житейскаго, самъ уплатилъ ихъ въ монастырь,

сказавъ игумену Никодиму: "не хочу умирать въ долгу.  $\Gamma$ осподъ dade,  $\Gamma$ осподь и береть назадъ  $^{a}$   $^{b}$ ).

За устраненіемъ матери Митрофаніи (по указу консисторіи отъ 11 октября 1873 г.) отъ укравленія Владычнимъ монастыремъ и общиною, вся тягота б'ёдной обители лежала долгое время на илечахъ казначен монахини Ангелины, она отъ страха и скорби упадала духомъ. Въ это критическое время митрополитъ являлся для нея ангеломъ утёпителемъ, подкріплялъ ея духъ своими простыми, но сильными, могучими словами; и когда она просила у него, какъ единственной отрады, дозволить ей подать на покой, онъ гозаривалъ: "рано, рано, відь это ты просишься только накануні (твоего игуменства); погоди еще, потрудиться надо"; и по времени назначилъ ее (21 іюня 1878 г.) въ настоятельницы въ коломенскій Брусенскій монастырь. "Что чувствую въ душів къ памяти незабвеннаго святителя, пишеть она ко миї, того не уміно и не смогу передать словесно на бумагу; это только извівстно пусть будеть Богу, да моей душів".

Задняя (западная) въ Перервинскомъ монастыръ ограда въ 32 саж., прежде обнесенная деревяннымъ тыномъ, была въ 1873 или 74 г. сложена наъ кирпича ръшетчетая — крестами. Кто-то не одобрилъ ее владыкъ относительно матеріала, и вотъ прохаживаясь однажды въ перервинскомъ монастырскомъ саду, возлъ новой ограды, онъ слъпой пробовалъ руками кирпичъ (въ крестахъ) говоря о. Никодиму: "хорошъ, хорошъ. Напрасно сказали миъ, что плохой вирпичъ".

День своихъ именинъ (26 ноября 1874 г.) вдадыка, по своему нездоровью, провель не въ Петербургъ, куда не могь отправиться рамьше 13 денабря, но въ Москвъ; никого не принималъ, и только вечеромъ могли посътить его на Троицкомъ подворьъ преосвященные винаріи, благочинный монветырей (разумъю себя) да еще прибылъ при насъ высовопреосвященный Димитрій, переведенный на ярославскую наседру. Насъ радушно угощали часмъ и оруктами. Шель оживленный разговоръ, обращенный на предметы серьезные. "Проповъдь была бы, говоритъ архіспископъ Димитрій, орудіемъ партій, еслибъ насалась вопросовъ

Поповъ быль после судимъ по делу о скопинскомъ банке и приговоренъ къ ссмаке на поселение.

политическихъ и соціальныхъ. Въ политивъ есть партіи. — Кто мя постави судію (Лук. 12, 14)? Господь показаль, какихъ предметовъ должна касаться проповедь 4 7)... Преосвященный донской Платонъ, нынъ митрополить кіевскій, предложилъ Св. Синоду: "возможно ли соборное служение священниковъ безъ діакона? « °). "У уніатовъ въ такомъ случав одипъ (изъ священниковъ) надвваеть діаконскій стихарь: plus habet minus, сказаль прессвященный Димитрій. Владыка Иннокентій находиль возможнымь и у насъ соборное служение священниковъ безъ діакона: "я возглашу, говориль онъ: "благословенно царство" и эктенію, другую вктенію - другой и т. д. Провожая архіспископа, онъ свазалъ: "если умру, прівзжайте похоронить меня". — "Я надъюсь къ вамъ въ гости" (прівхать), отвівчаль преосвященный Димитрій, несколько смущепный, а затемъ, понизивъ голосъ, сказаль тихо протојерею — сыну митрополита: "берегите его, онъ намъ дорогъ".

#### 1875.

Владыва писалъ во мий изъ Петербурга: "я не понимаю, почему вы устраняете себя отъ принятія монастыря (Страстнаго, который должна была сдать Валерія игуменія, по случаю переміщенія, согласно ея желанію, въ Таврическую епархію). Вонервыхъ, въ принятіи вы будете не одни; тутъ будутъ казначея и другіе свидътели. Во 2-хъ вы не можете подлежать никакой отвътственности. Принимайте, безъ излишнихъ притязаній, только то, что будутъ вамъ сдавать; а чего не онажется по документамъ и описямъ, о томъ требуйте объясненій на слонахъ, — а въ значительныхъ вещахъ, на бумагъ, — которыя вы, по окончаніи пріемки, и представите преосвященному Леониду, вмъсть съ свощим замъчаніями. Иннокентій м. московскій. Февраля 26 д.".

По возвращенія изъ Петербурга (5 апраля), онъ желаль знать теченіе доходовь, т.-е. возрастаніе или упадовь ихь въ наждовь

Вопросъ этотъ не новъ. См. «Моск. Епарх. Въдом.» 1871, № 27, стр. 264.



<sup>7)</sup> Митрополить Финареть писаль въ архимандриту Антонію (письмо 1498) «трудно слову церковному вступить въ политическую сферу, не соступи съ поприща духовнаго. Но вступивши на сей путь однажды, окажется изкоторая необходимость продолжить идти по немъ, и могуть даже повлечь, куда неудобию слёдовать»...

монастырё и причины упадка, если таковой окажется. Съ этою цёлью затребоваль отъ меня сравнительную за послёднія 10 лёть вёдомость о доходахъ монастырей: отъ продажи свёчей въ церквахъ и свёчныхъ огарковъ, просфоръ, отъ сбора въ кошелекъ, отъ вемляныхъ угодій и пр. Владыка оригинально убёждалъ меня не говорить о чемъ-то никому прежде времени: "если скажете одному подъ секретомъ, этотъ скажетъ другому по секрету, другой третьему: то знать будутъ, повидимому. III—трое (причемъ владыка сложилъ три пальца своей руки), а на самомъ дёлё 111—сто одиннадцать".

5 іюня, во исполненіе консисторскаго указа, донесено его высокопреосвященству, что произведена мною въ Высокопетровскомъ монастыръ, совмъстно съ казначеемъ, крайне трудпан пріемка ризничныхъ вещей, пожертвованныхъ для церквей возсоединенныхъ уніатскихъ приходовъ Холмской епархіи московскими церквами. Нъкоторыя изъ пожертвованій не новыя, но прочныя и могутъ быть употребляемы. На пересылку оныхъ куда следуетъ (означенныя вещи заключались въ 15 ящикахъ, въсомъ 78 пудовъ 6 фунтовъ), потребныя деньги 78 р. владыка велёлъ выдать изъ суммъ московской кафедры.

8 сентября, въ праздникъ Рождества Пресвятыя Богородицы, освящено красивое каменное, трехъртажное зданіе Донскаго духовнаго училища, перестроенное, по благословенію и милости архипастыря, со всеми удобствами какъ для учениковъ общежитія, такъ и для приходящихъ. При этой перестройкъ (въ 1874 и 1875 гг.) владыва Инновентій даваль много полезныхъ практическихъ указаній бывшему тогда смотрителю училища соборному ісромонаху Нивноору. Однажды, при разговоръ о томъ. какое лучше употребить отопление въ училищъ,--когда смотритель просиль позволенія устроить духовое, то владыка заметиль на это: "а почему не отопленіе посредствомъ голландскихъ печей?" Смотритель отвічаль, что при первомъ будеть соблюдаться большая чистота въ учидищъ. - "Какъ же, возразиль владыка, а развъ ученики не будуть дълать грязь и нечистоту и при духовомъ отопленія? Это такой возрасть, въ которомъ не удержишь детей отъ беганья по влассамъ и лазанья по партамъ". Впрочемъ все-тави разръшиль онъ ввести въ училищъ отопленіе духовое.

Разсказывають объ одномъ ставленикв, что много разъ просился онъ во діакона въ Москву, наконецъ былъ опредвленъ, но еще не зная о томъ, явился на Троицкое подворье излить всю свою скорбь по поводу прежинхъ неудачъ. Владыка, выслушавъ его, кротко отвъчалъ: "твое двло сдано (съ порученіемъ посвятить во діакона) къ преосвященному Леониду. Къ нему и отправься. Да вотъ что, присовокупилъ маститый ісрархъ, ты студентъ семинаріи, я тоже; со мной-то можно, мы равны, а преосвященный Леонидъ—магистръ академін, съ няжъ не горячисъ". Какія это чудныя—смиренныя слова! ").

Священникъ одной московской церкви просилъ митрополита отмънить резолюцію преосвященнаго Леонида, который опремълиль псаломіцика къ той перкви по своему личному усмотрънію, а не избраннаго прихожанами, и уважить просьбу прихожань, чтобъ они не считали себя обиженными. "Не могу: развъя вашихъ прихожанъ прикащикъ? сказалъ святитель, и отпустниъ его съ благословеніемъ.

Священникъ Николаевской (въ Таганкъ) церкви жаловался митрополиту, по совъту о. благочиннаго, на своего нетрезваго дьячна, что въ храмъ онъ ведетъ себя безчинно. "Давно ли онъ сильно пьеть?" — Давно. — "Чтожъ вы долго молчали, не доносили?" — Да я, отвъчалъ священникъ, недавно только въ этомъ санъ (посвященъ 8 мая 1875 г.). — "А, это вначить: отщы ядоша кислая, а зубы дътемъ оскоминищася! (Іср. 31, 29), сказаль мудрый владыка. Виновный дьячекъ быль отрышень отъ маста. Тотъ же свещенникъ (нынъ при цервви Ваганьковскаго кладбища) съ старостою церковнымъ — дворяниномъ просиль его высокопреосвященство, дабы пеніе воскресныхъ и правдничныхъ литургій въ ихъ церкви разрівшено было воспитанницамъ приходской городской школы: пъніе дъвиць, какъ они увивли, вводится въ сельскихъ церквахъ. Владыка сказалъ: "Москва есть самая старинная деревня, и потому она должна держаться попреимуществу порядковъ старыхъ". Продолжая разговоръ, сказалъ онъ, съ улыбкой: "женскіе пискливые голоса могуть современемъ надобсть вамъ; захотите после присоединить въ нимъ

у) Подобный разсказъ, значительно перенначенный, см. въ книгѣ: «Иннокентій м. московскій» Ивана Барсукова. М. 1883, стр. 658—659.



мужскіе голоса, и выйдеть непорядокъ". Блага простая истина паче высшей мечты. На замвчаніе старосты, что жена его, какъ попечительница школы, будеть наблюдать строго за порязкомъ и благоприличіемъ хора, — "все это такъ, сказаль владыка, это при васъ, при вашей жизни, а можно ли ручаться за будущее? Нътъ, нътъ не разръшаю".

Въ привътственной ръчи преосвященному Леониду, назначенному неожиданно для него самого архіепископомъ ярославскимъ и ростовскимъ, одинъ изъ членовъ московскаго духовенства сказалъ между прочимъ (17 йоня): "провожая васъ въ другую епархію, ваши многочисленные почитатели утвшають себя надеждою, что и оттуда вы будете свътить имъ своимъ духовнымъ свътомъ".—"Какъ же не свътить ему изъ Ярославля? Въдь онъ святой!" говорилъ мив, по поводу вышеприведенныхъ словъ, митрополитъ. Сочинитель рвчи, конечно, и не думалъ сравнивать его съ преподобнымъ Сергіемъ, духъ котораго проникаетъ собою какъ Лавру имъ рожденную, такъ и страну ростовскую, его породившую, такъ и всю землю Русскую.

# 1877.

На благоусмотръніе митрополита препровождено было въ Петербургъ (въ февраль) слъдующее мивніе, требованное отънего указомъ Св. Синода, изложенное мной совмъстно съ членомъ консисторіи протоіереемъ І. Н. Рождественскимъ.

"1) По письменному повазанію бывшаго настоятеля Нивольскаго гречесваго монастыря въ Москвъ, архимандрита Асамасія, сообщенному имъ въ концелярію московской консисторія 12-го апръля 1875 г., отношенія сего монастыря въ Иверскому асонскому заключаются въ томъ, что избранный соборомъ Иверскаго монастыря, для управленія Никольскимъ въ Моснвъ, посылается сюда на шестильтній срокъ вмъстъ съ братією, назначаемою имъ самимъ изъ монашествующихъ Иверской обители. Ему, какъ настоятелю — архимандриту, предоставляется хозяйственное распоряженіе здъшнимъ монастыремъ, сборъ доходовъ и расходованіе сумиъ на содержаніе себя, братіи и обители, и отсылка остатковъ въ Иверскій монастырь съ представленіемъ,

ио возвращение его на Авонъ съ братиею, отчета всъхъ его дъйствий и распоражений  $^{10}$ ).

2) Издавна установившіяся отношенія Никольскаго монастыря въ Москвъ въ Иверскому на Авонъ хотя не представляють особенныхъ неудобствъ для обоихъ монастырей, сколько это извъстно, и для епархіальнаго начальства, но едва ли можно такія же отношенія установить между Новоавонскимъ монастыремъ на Кавказъ и Пантелеимоновымъ русскимъ на Афонъ, потому что Новоанонскій Симоно-Канонитскій монастырь учреждается на Кавказъ съ другою цълю, чъмъ Никольскій греческій въ Москвъ, и потому долженъ быть поставленъ въ другихъ условіямъ. По цвим своего учреждения онъ имветь быть разсаденномъ и воспитателемъ миссіонеровъ и педагоговъ, и въ нъкоторой степени цивилизаторомъ полудикаго племени, среди котораго опъ устрояется, и руководителемъ его въ необходимыхъ ремеслахъ в сельскомъ козайствъ. Миссіонерская и просвътительная дъятельность, назначаемая ему, не можетъ быть ведена услашно при періодической перемвив всего личнаго состава этого монастыря одновременно, какъ это принято въ Никольскомъ греческомъ монастыръ. Для успъха миссіоперской и педагогической дъятельности нужна опытность въ дълв, пріобретаемая многими годами, и знакомство съ особенностями лицъ, на которыхъ обращена даятельность, вследствіе чего личный составъ Новоафонскаго монастыря долженъ быть постоянный, іп согроге несивняемый, и только чапо временамъ, по требованію надобности пополняемый и въ стяхъ измъняемый. Отчетность его, при прогрессивно расширяющиеся его миссіонерской и педагогической двительности, должна быть каждогодная, по невозможности предварительно установить норму раскодовъ и доходовъ. Притомъ здёсь потребуется полное матеріальное обезпеченіе этой двятельности оть Пантеленионова монастыря, по врайней мірв, въ началь ея, потому что въ странъ полудикой нельзя разсчитывать на мъ-



<sup>60)</sup> Духовенство иностранныхъ православныхъ подворій (не исключая и Накольскаго греческаго монастыря), докол'в пребываеть въ Россів, состоитъ въ отношеніи благочинія церковнаго и нравственности, по принятому порядку, подънаблюденіемъ м'ястной епархіальной власти. Указъ Св. Синода отъ 25 янв. 1849 г. № 179.

стныя случайныя средства. Правильность же этой двятельности должна быть подчинена мъстной епархіальной власти, наблюдающей чрезъ посредство Совъта миссіонерскаго общества на Каввазъ.

Владыка согласился съ этимъ мивніемъ.

## 1878.

Въ январъ представлена мной его в— ву (въ Москвъ) подроб ная въдомость о расходахъ штатныхъ монастырей на военныя нужды, съ показаніемъ и другихъ заслугъ, оказанныхъ ими въ послъднюю войну (по 1 января того же года). Владыка пожертвовалъ на военныя издержки лично отъ себя 1,000 р.

Въ храмовой на Перервъ праздникъ святителя Николая, 9 мая, при архіерейскомъ тамъ служеніи митрополита Инповентія, проповъдь говорилъ учитель перервинскаго духовнаго училища Я. В. Розановъ на тему одного изъ евангельскихъ блаженствъ. Послъ служенія, во время закуски, владыка спросилъ: "здъсь ли смотритель" (того же училища)? и когда о. смотритель соборный іеромонахъ Никифоръ отвъчалъ, что здъсь онъ, в — ный велълъ състь ему возлъ себя и сталъ спрашивать о содержаніи произнесенной на литургіи проповъди. Разговоръ, между прочимъ, коснулся обстоятельствъ перенесенія мощей св. Николая, и владыка сказаль въ заключеніе: "вотъ именно съ этого то и нужно было начать проповъдь"!

8 сентября, въ праздникъ Рождества Пресвятыя Богородицы, митрополить съ утреннимъ повздомъ курской желъзной дороги прибыль въ загородный Николо-Перервинскій монастырь (ради митрополита повздъ на этотъ разъ останавливался противъ самаго монастыря) и малымъ чиномъ освятилъ обновленный мконописью соборный храмъ. Кадилъ онъ только алтарь и иконостасъ, передавъ кажденіе храма мив, и въ то самое время. когда я продолжалъ кадить, онъ у престола выслушалъ молитву на освященіе храма, прочитанную архимандритомъ Веніаминомъ. За литургіей, во время чтенія Евангелія, почувствоваль онъ изнеможеніе и надлежало его нъсколько минутъ поддерживать: впрочемъ совершилъ литургію. Пълъ чудовской хоръ не въ церкви только, но и за пряздничнымъ объденнымъ

столомъ въ архіерейскихъ покояхъ. Въ числё гостей былъ православный англичанинь г. Гаррисовъ (бывшій викарный священникъ въ Лондонів), умный и образованный. Владыка велъразговоръ съ нимъ чрезъ посредство переводчика—смотрителя перервинскаго училища соборнаго іеромонаха Някифора, которому изволилъ по окончаніи об'вденнаго стола сказать: "вотъвы хорошо говорите по англійски, а все не такъ, какъ говорятънастоящіе англичане въ Америків"!

Въ началь октября, почувствовавъ легкое нездоровье, мастатый владыка слегъ въ постель на 1½ часа, но въ слъдующее воскресенье (8 числа) участвовалъ въ крестномъ ходъ вокругъ Кремля, установленномъ въ память освобожденія Москвы въ 1812 г. отъ нашествія французовъ. День былъ прекрасный. Народъ православно-русскій восхищался, взирая на иконы Божіей. Матери: Благовъщенія, что изъ Устюга, Владимірскую и Иверскую, несомыя какъ бы ангелами по воздуху. Небо и земля ликовали.

12 октября высовопр. митрополить сказаль мив, какъ члену консисторія: "у насъ (въ монастыряхъ) много строителей, мало игуменовъ". Заговоривъ объ осенней погодв, сказаль: "ложка дождя ведро грязи—осенью, а весной напротивъ". Въ дальнъйшемъ разговоръ онъ объяснялъ мив внутреннее устройство онсгармоники, которою занимался я, и предлагалъ мив составить краткую псалтирь для дътей. По вечерамъ онъ выважалъ для прогулки.

30 числа того же мѣсяца донесъ я словесно архипастырю, что наканунъ, въ воскресенье, во время благовъста къ вечерней службъ, вошелъ въ Сергіевскую Петровскаго монастыря церковь молодой, прилично одътый человъкъ и постоявъ нъсколько минуъ у западной стъны, быстро проникъ въ придъльный (на правой сторонъ церковной трапезы) алтарь, гдъ склонявшись, началъ было растегивать престольную одежду съ восточной стороны. На вопросъ слъдившаго за нимъ, незамътнодла него самаго, пономаря Ильинскаго: зачъмъ онъ дълетъ вто?" отвъчалъ; "хочу достать вещицу, безъ которой долженъ я умереть съ голода". Не думалъ ли на самомъ дълъ онъ скрыться подъ престоломъ съ цълью ночнаго грабежа? Выведен-

ный изъ храма и задержанный монастырскими служителами, онъ преданъ былъ въ руки полиціи, при чемъ назвалъ себя полякомъ Зенковичемъ. "Какой богомолецъ пришелъ къ вамъ"! сказалъ мнв владыка; "слава Богу, что не похитилъ ничего; но накъ покушеніе на то было, то донесите (письменно) въ консисторію". Назвавшійся полякомъ вскорв уличеоъ въ ограбленіи, 5 октября, кафедральнаго въ г. Смоленскъ собора. Двло о немъ производилось въ смоленскомъ окружномъ судв, куда (въ сентябрв 1879 г.) являлся въ качествъ свидътеля и пономарь Ильинскій, нынъ казначей Спасо-Авдроміева монастыря іеромонахъ Димитрій.

31 октября владына выважать для вечерней прогудки. Въ кареть случился съ нимъ принадокъ глубокаго обморока. На постели придя въ себя, онъ не могъ уже вспомнить, что катадся въ этотъ вечеръ. На другой день врачи (В, И. Рахмановъ и Гильдебранить) не допускали къ нему почти микого.

7 ноября стало извъстно, что владыва вывывается въ С.-Петербургь для присутствованія въ Св. Синодь. Парадъ тамъ, 5 числа, казался онъ почти эдоровымъ л шурилъ, спращивая меня: "кто дражайшій въ Москвъ" (изъ докторовъ)? Непогода потомъ сильно вліяла на него; жиловался онъ на головную боль и на отрыжку, говоря, что ему ревень нуженъ. Понятно, въ такомъ состояніи онъ колебался, такать ли въ Петербургъ? Кто-то сказаль ему: "поважайте: канцлеръ Горчаковъ не моложе васъ льтами, но не отказался быть на конгрессв" (берлинскомъ, отврытомъ въ іюнь того же года), и владыва предполагалъ отправиться чрезъ несколько дней (именно 23 числа), если позволить здоровье, но съ 10 или 11 числа почувствоваль себя хуже, и въ понедвльникъ 13 числа, по причинъ частыхъ] приливовъ въ головъ и сердцу, впадалъ онъ въ забвеніе; всенощная была въ его келліяхъ, а не въ крестовой церкви; святитель потомъ исповъдался и провель ночь спокойно. На другой день (14 число), во время литургіи пріобщился въ алтаръ св. Таннъ, хотя и на служиль; вечеромь приняль преосвященнаго Алексія (викарія) и меня, нижайшаго, въ гостиной. Скоро вошелъ при насъ и преосвященный Амвросій, поклонившійся митрополиту "въ ножки" ва то, что началъ больной поправляться здоровьемъ. Подали чай, и зашла рвчь о образованіи Общества любителей перковнаго пвнія (открыто 26 апр. 1881 г.). Во время чтенія преосващеннымъ Амвросіємъ имъ же составленнаго устава этого общества, митрополить прилегь на диванъ. Былъ необывновенно миренъ, спокоенъ, благодушенъ. Вопросъ о томъ, донускать ли женщинъ—членовъ общества къ хоровому пвнію, рвшенъ былъ въ отрицательномъ смыслв. Врачъ Рахмановъ (онъ и хорошій врачъ, и добрый человъкъ † 11 окт. 1885 г.), войдя, похвалиль владыку за то, что "благоразумно провелъ этотъ день, а что вспотвлъ — это добрый признамъ".

26 ноября, въ день своего тевоименитства митрополить Инновентій съ спокойнымъ и смиреннымъ лицомъ пріобщился въ алгаръ, но не служилъ и поздравителей не принимать. Членъ синодальной конторы преосвященный Алексій (Новоселовъ), прибывшій изъ Донскаго монастыря, записаль свое имя въ настольную книгу, какъ и прочіе. Дъла по епархіальному управленію владына неосвекій удержаль за собой немногія только, которыя делины посылаться въ Св. Синодъ, предоставивъ ръшеніе прочихъ дъль своимъ викаріямъ.

### 1879.

По сдучаю кончины В. І. Скороходова, священника при периви Покровской общины, изъ кандидатовъ петербургской академін († 14 фев. 1879 г.), владыка спрашиваль меня: нуженъ ли для общины старшій священникъ съ академическимъ образовавіємъ? При общинъ, отвъчалъ я, есть училище для дъвнцъ (нынъ общеобразовательная VI классная школа); преподаваніе ведется по программъ епархіальныхъ женскихъ училищъ, и за ходомъ его старшій священникъ долженъ надзирать. "Надобно, присовокунилъ я, умілою рукою поддержать училище, да и самую общину, которую вы же, святый владыка, спасли (денежнымъ пособіємъ) отъ крушенія". Назначенъ былъ туда наставникъ полтавской семинаріи І. Ө. Мансветовъ, магистръ московской академіи.

Марта 20 вледыка послаль за врачемъ. Деловыя бумаги принемаль не самъ лично, а домашній его секретарь г. Ренскій.

Марта 22. Святитель утромъ принциаль ректора академін архиманерита Михакла, на самое короткое время, и сказалъ, про-' щаясь съ нимъ: "болъе не увинусь съ вами", что и сбылось. Однано о. ректоръ помедаль представиться ему на праздникъ пасия, "Милости просимъ", отвъчалъ болъзненный владыка. 24 марта могъ написать двъ краткія резолюція. Въ полученія жалованья росписывансь въ нововаведенной на этоть годъ книгъ, сказвять, что двиаеть это въ первый и последній разв. Онв мирно и съ преданностію воль Божіей переносиль свою долгую бользнь. Съ 25 числа въ трудному дыханію его, по причина отека въ лавомъ легкомъ (vitium cordis), присоединились безсовища, потеря аппетита и мензбенный упадокъ силъ. Нестела страстная седмица, въ продолжение которой святитель истиниспріобщался Христовыма сперастема (1 Пет. 4, 13). Въ великій понедельникъ окъ со слезами на глявахъ принимакъ въ свов покок чудотворную Иверскую икону Владычицы и предстательницы христіанскаго рода, Божіей Матери: Она, стоя у преста Сына своего и Бога (Іоан. 19, 35), съ душею пройденною оружіемъ скорби (Лук. 2, 35), постражала болье всехъ мучениковъ. Во вторинъ надъ больнымъ, по его желанію, такиство елеосвященія торжественнымъ чиномъ совершний преосвященные Амвросій и Алексій съ двуми архимандритами (мною и чудовскимъ намъстникомъ), съ двумя протојереями (І. Н. Рождеотвенскимъ н С. І. Зерновымъ) и соборнымъ ісромонахомъ — экономомъ подворья Арсеніемъ. Молились мы въ образной (она въ то время следовала за гостинной компатой), но больного владыку помазывали св. елеемъ поочередно въ смежной новмать, по лъвую сторону образной: онъ въ преслахъ, возла своего одра сидълъ облаченный въ мантію, съ горящимъ свытильнивомъ въ правой рукъ; потупивъ очи свои долу, а умъ устремивъ въ Бегу, онъ молилон внутрению, окруженный родимии. Въ валь, кремъ пввчихъ, посторония лица были неъ престовой цериви, по окончанія всенощной. Владыка посл'в елеосвященія собираль посл'яднія свои сиды, чтобы сварать умиленно: простите меня, опиевоны и братія, вджеь находящіеся и въ другихъ містахъ ". Трогательно было мое прощание со владыкой, воторому и я послужиль въ бользии. Когда и подошель из нему, наименоваль

себя, симренномудрый ісрархъ, сказавъ миж: "простите", поцъдовался съ иной и благословить меня, равно и другихъ священнослужителей, півнчкі, секретари и всікі, кто не нодходель из нему. Ночь провель онъ покойнее и на другой (велявал ореда), казалось, чувствоваль себя лучше, но всъ мысля его, всв желанія и надежды перенеслись въ загробный міръ. Въ великій четвергь послі обідни, начатой въ 2 часа утра, причастившись святыхъ Таниъ, онъ просіять въ лиць и отъглубины благодарной души произнесь: "слава Тебъ Боже, слава Тебъ Боже, слава Тебъ Воже"! Въ ночь на великій пятокъ стало ему хуже и съ 12 часовъ этого дня (полдень) началь онъ, всявдетвие снявного ственения въ груди, безпонойно метаться. "Владыва! благословите", сказаль, праук руку его, носковскій генераль-губернаторь князь В. А. Долгоруковь, по не MOPS ORS HE GEROCIOBERTS, HE OTBEVETS, HOTOMY TO BURES BY забытье. Во время вечерви, у бользненнаго одра его, по собственному его желенію, быль прочитань канонь на исходь души, после чего владыва переврестился охладевшею рукой и проговориль безропотно: "буди воля Божія"! Это были посл'яднія слова его, такъ какъ все остальное время онъ молчалъ и только тяжело дыниаль. Воть настала пора и окончанія земныхь злостраданій ісрарка и уповосніє его тамъ, гдв ни плача, ни волад ни бользки не будеть ктому (Апов. 21, 4). Нововностоль высокопреосвященный Инконсетій почиль оть трудовъ своихъ (14, 18) и тяжкой бользии въ 2 часа 45 минутъ по полуночи, въ веминую оубботу — въ какой благословенный день! ибо въ сей день Господь мангь пребываль въ усопшихъ. Минуло ровно десять явть, какъ она лишилась (31 марта 1879 г.) своего первосвятителя, прибывшаго изъ Благовещенска въ Москву тоже въ субботу, возлюбленнаго въ простотъ своей и мирнаго со всиме по вравственному характеру и потому, что онъ, будучи ко всемъ отечески десвовъ и дюбвеобилень, отвленив праздное слово и не придаваль внеченія аненимнымъ картіямъ.

Тъло въ Бозъ почившаго митрополита было облачено въ священныя ризы бълаго главета. Положение въ инпарионый гробъ и выносъ тъла въ придълъ престовой церкви, а въ мастоящемъ храмъ была св. плащаница, совершены въ 8 часовъ вечера того же дня, съ участиемъ обонкъ преосвященныхъ викариевъ и въ

присутствім генераль-губернатора. Настало світлое воспресенье: върмлось, что и отшедшій святитель прешель уже, по обътоваванію Господню, от смерти в животь (Іоан. 5, 24), что на небъ съ восторгомъ зрить воспресшаго Христа-Солице правды, и самое это кажущееся торжество смерти теряло свой мрачный видъ. Но грустно было, что праздникъ Воскресенія, радостивіщій и торжественивищій нав всехъ христівновихь правдилювь, ны проводили безъ участія возлюбленнаго нашего отца и архипастыря — осиротвлые! Преосвященный Амвросій, принявшій ипосибаний вздохъ его и бабдный отъ утомаемія и глубовей нечали, священнодъйствоваль въ первый день правдника въ большомъ Успенскомъ соборъ. На Троицкомъ подворьъ литургію въ престовой цервви, съ пъніемъ: Христось воскресе изъ мертовахъ совершали: въ первый день Паски преосвященный Іоаннъ, въ свътлый понедъльникъ-преосвященный викарій Алексій, и онъ же служиль пиннихиды въ этоть день, молясь о доброй душъ чтимаго архипастыря; а на предыдущихъ паннихидахъ тотъ и другой викарій были оба, при многочисленномъ стеченіи гражданъ. Лицо и руки усопшаго владыки по времене были закрыты целеною и покровцами.

Прибыли въ Москву въ свътлый понедъльникъ: давреній намъстникъ, достопочтенный архимандритъ Леонидъ съ архидіанономъ (нынъ ісромонахомъ) Товісй и ревторъ академін архимандрить, впоследствия епископь курскій Миханль, желавшій (см. 22 марта) посттить владыку на праздникъ. Во вторинкъ 3 числа апрвин, въ 11 часовъ угра прибыть изъ С.-Петербурга назначенный Св. Синодомъ для совершенія ногребенія усопшаго высокопреосвященный Макарій, архіспископъ литовскій и въ архіерейскихъ покояхъ Чудова монастыря принималь старшее мосвовское духовенство. Онъ, по собственнымъ его словамъ, вхаль оъ мыслію, что выносъ тэла невопреставленнаго архипастыря въ канедральную церковь Чудова монастыря уже последоваль, такъ какъ преосвященный Амеросій телеграммой на имя высокопреосвященнаго митрополита Исидора спранциваль о распоряженін, какое будеть относительно погребенія, а о выносъ твла изъ Тронцкаго подворья не упоманулъ. "Надлежало, продолжаль онь, предложить частные жопросы, да впрочемь, присовокупиль в - ный Макарій, вынось - не такое важное діло, чтобы о немъ спрашивать Св. Синодъ". "Набальзямировано тъло"? спросилъ онъ. — Нътъ. – Преосвященний Амеросій предложыть на утверждение его церемонилы: 1 для перенесевія тела въ Бозе почившаго митрополита Инпокентін изъ домовой перкви на Троицкомъ подворью въ Чудовъ монастырь для отпъванія, и затывь 2 для препровожденія отпътаго твла изъ-Чудова монастыря въ Троицкую давру для погребения; но прежде чамъ утвердить ихъ, высокопр. Макарій желалъ повидаться съ генераль-губернаторомъ, не зная еще, что князь В. А. Долгоруковъ уже просматриваль и одобриль вышепониенованные церемоніалы. Какъ скоро владына узналь о томъ, не замедлиль утвердить. Паннихиду на Тронцвомъ подворьв (въ 8 часовъ вечера) онъ служель торжественно. Въ следующую ночь бренное твло митрополита Иннокентія, по прочтенія духовникомъ разрвшительной молитвы, предано вемля въ 12 часовъ, съ возлитіемъ на него елея. Запрытый и засмоленный гробъ быль вложенъ въ большую деревянную гробанцу, и на другой день, въ среду, послв паннихиды, которую опять высокопр. Макарій совершилъ, препровожденъ на погребальной колесницъ въ Кремль съ торжественнымъ престнымъ ходомъ: промів тремъ архіереевъ съ начальственными жезлами, было 14 архимандритовъ и несивткое число прочихъ служителей алгаря въ первопрестольной столицв. Владыка Макарій, довольно утомленный съ дороги и склонный къ простуде горда, никакъ не могъ въ сырую погоду сопровождать оту процессію, и только встрітиль ее на паперти Чудова монастыря. Въ свътный чатверть (5 апрыя) онъ въ канедральной монастырской церкви совершиль божественную литургію съ преосвященными викаріями, шестью архимандритами (андроніевскимъ, внаменскимъ, петровскимъ, покровскимъ, угръшскимъ и перервинскимъ) и двумя протојерении, члемами консисторін: І. Н. Рождеотвенскимъ и С. І. Зерновымъ. На немъ быль санкось золотаго глазета съ шелковыми цвётами по праниъ, митра зелотая съ камания и нанагія съ изображенісиъ Трехъ Радостей. Какъ корошо служиль высокопр. Макарій, обращавшій на себя ванианіе всвхъ! Изящныя манеры показываля въ немъ благороднаго человъна, съ отличнымъ образованіемъ-Въ концъ литургів преосвященный Амеросій сказаль пропов'ядь

на тексть: от Господа стопы человьку исправляются, и въ слъдъ за литургіей совершено, съ участіемъ преосвященнаго Іоанна, бывшаго Алеутскаго, и всего старьйшаго духовенства московской епархіи, при блескъ безчисленныхъ свъчей, трогательное до слезъ отпъваніе, во время котораго многочисленный клиръ громко возглашалъ пасхальные гимны и канонъ. Многотрудное тъло въчной памяти достойнаго митрополита Иннокентія, было съ подобающею честью препровождено въ Лавру и погребено близъ могилы богомудраго святителя Филарета.

Архим. Григорій.

# БИБЛЕЙСКІЯ ЖЕНЩИНЫ".

#### Анна п Феннана.

У Елканы, левита изъ Рамасаниъ-Цосима, съ горы Есремовой, быле двъ жены: одна называлась Анною 1) (Ганна, то-есть мелость, пріятность) и была бездітна, вторую Феннану (Пенинна, то-есть кораллъ) Богъ благословилъ детьии. Бездетность Анны, повидимому, вызвала второй бракъ этого религіознаго человъка съ Феннаною, такъ какъ детообиле причислялось къ первымъ обътованіямъ завъта. Хоти многоженство и не было запрещено закономъ, тъмъ не менъе оно было только терпимо и виосило въ первоначальное богоизволенное моногамическое брачное отношеніе нъкоторое разстройство, очень часто неблагопріятно отвывавшееся на мужь. И въ семейной жизни Елканы замъчается также некоторое разстрояство. Ежегодно, согласно предписанию закона, онъ ходиль сф своимъ семействомъ въ Сидомъ въ скинів завъта для принесенія жертвы Господу. Такъ какъ часть приносимой жертвы мира предоставлялась приносившему жертву для радостнаго жертвеннаго пиршества, то Елкана даваль во время этого першества женъ своей Феннанъ и всъмъ ся сыновьямъ

<sup>\*</sup> См. сентябрь «Прав. Обозр.» за 1889 г.

<sup>1)</sup> Испоръ, Етуп. 1. 7. п. 59: Анна значить милосердіе, потому что прежде она била неплодна, но затімь по милости Божіей она сділалась плодородною.

и дочерямъ (следовательно своему многочисленному семейству) части (порціи), Аннъ же даваль особую часть печально (Вульгата) или съ недовольствомъ, такъ какъ онъ любилъ ее, хотя Господь завлючить чрево ся. Итакъ, сердце его исполнено было чувствомъ недовольства, что горячо любимая имъ Анна лишена была благословенія чадородія. Однако едва ли мы можемъ допустить, чтобы этоть богобоязненный, благородный человых въ состояніи быль причинить своимь недовольствомь и жосткимь поведеніемъ ваную-нибудь обиду своей любимой женв, униженной неплодородіємъ, причиною котораго была впрочемъ не она сама, и причинить притомъ обиду именно во время жертвеннаго пиршества, требовавшаго самаго радостнаго настроенія сердца 2). Поэтому вивств съ таргумистомъ и сирскимъ переводомъ правильные будеть овр.; слово въ смыслы: двойная, сугубая часть. такъ что Елкана, любя жену свою Анну и стараясь утвщить ее въ ен неплодородів, предлагаль ей двойную часть, чтобы доказать этимъ свою большую любовь къ ней, неплодной, и вместе съ твиъ выразить свое желаніе, чтобы Богь отверзъ ся чрево и въ силу жертвы даровалъ ей горячо желаемое право. Преимущества ума и сердца благочестивой Анны восполняють для него въ полной мъръ недостатовъ ея плодородія, служившій, по обычному народному возврвнію, признакомъ неблаговоденія Божія и даже поворомъ. И въ отношения въ Аннъ, точно такъ же, какъ н въ отношения ко иногимъ другимъ благородныхъ женамъ Ветхаго Завъта, долговременное безплодіе долженствовало, при двиствительномъ наступленіи затымъ плодородія, проявить въ ясныйшемъ свъть величіе милосердія Божія <sup>а</sup>).

Феннана, которой какъ матери нъсколькихъ дътей, по іздейскому обычаю, принадлежали вившнее преимущество и высшія права, смотрить завистливыми глазами на предпочтеніе, оказываемое Елканою Анив, и двлаетоя вслівдетвіе втого противницею и ревнивою соперницею послівней. Руководясь начистымъ, мало

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Левит: 23, 50. Второз. 12, 12. 18; 16, 11, 14. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Оризенъ, hom. 1 iu ll. Reg. Рабинъ Мавръ, ср. 1 in ll. Reg. Заатоустъ вегто 1 de Anna. n. 6. Онъ даровалъ ей поздно (чадородіе), чтоби прославить ее саминъ рожденіемъ дітища, чтобы показать ел добомудріе и кротость ел души.

того, сатанинскимъ побужденіемъ, Феннана старается оскорблять Анну, и притомъ всегда во время жертвеннаго пиршества, имъя въ виду возбуждать въ ней гиввъ и ропотъ на то, что Богъ завлючилъ ен чрево, для того ли, чтобы спылать ее не воспріничивою и недостойною милосердія Божін, или для того чтобы совершенно отвратить ее отъ Вога и заставить ее искать помощи у другаго языческаго божества, напр. у Ашеры ), хорошо зная, что такимъ поступномъ она вывств съ любовію Божією лишится также и любви своего благочестиваго мужа. Во всякомъ случав она отравляла этимъ для своей соперницы радость праздника. Принимала ин Анна участіе въ жертвенномъ празднествъ съ горькимъ чувствомъ сокрушения или же совершенно отвазывалась отъ участія въ немъ, она лишала себя единственного средства для полученія благословенія чадородія. И это случалось не одинъ разъ и не случайно: это происходило каждый годъ. Всякій разъ, когда они ходили въ домъ Господень, Феннана огорчала ее съ хорошо разсчитаннымъ намъреніемъ. Анна плакала и не пла. Такимъ образомъ Феннана избирала наждый разъ мъстопребывание ковчега завъта для того, чтобы огорчать свою сопериицу за ея неплодородіе, возбуждать ее въ ропоту на Бога и къ недовольству и отнимать у нея такимъ образомъ надежду на милосердіе Божіе. Если Талмудъ 5) приписываеть Феннанъ даже доброе намъреніе, именно-заставить Анну молиться, чтобы она была услышана Богомъ, то это объясненіе, очевидно, идеть въ разріваь съ свазаніемъ Священнаго Писанія.

Анна, благочестивая и върующая израильтяния, ничего не говорила своей сопершив, не порицала ея, не старалась иститьей "), и не роптала на Бога, но облегчала свое скорбящее сердце слезами, и не вкушела жертвенной пищи. Поэтому Елкана старался съ участливою супружескою любовію обратить ся вниманіе на неблаговидность ся поведенія, несоотвітственнаго радостно-праздничному настроенію, и утішить се словами, полными любви: "Анна! что ты плачешь, и почему не вшь, и отчего

<sup>6) 3</sup>aamoyems, hom. 24 in cp. Eph. n. 4 m Sermo 1 de Anna n.



<sup>&#</sup>x27;) J. Малли, о молитећ и песни Анни. Вена 1871.

<sup>. &#</sup>x27;) Baba Batra 17.

сворбить сердце твое? Не лучшели я для тебя десяти сыновей"? Пусть она не боится лишиться его любви изъ-за безчалія, потому что десять сыновей не могли бы оказать ей больше любви и окружеть ее большимъ почетомъ, нежели вакимъ она пользуется въ его глазахъ. Эти слова, вытекшія изълюбящаго сердца н сказанныя во-время, отозвались глубоко въ ея душъ: она не только удостовъряется въ неизмънной любви къ ней мужа, но я совнаеть въ протвомъ упрекв погращность, которую она дамала своею цечалію противъ завітныхъ обязанностей и которую ръщается во что бы то ни было исправить при своей непоколебимо върной преданности Господу. Изъ последнихъ словъ Елканы раввины заключають, что Феннана родила своему мужу десять сыновей, которые всв принимали участіе въ жертвенномъ объдъ и на которыхъ Елкана намекаетъ здъсь. Однако заключедіе это не имветь достаточнаго основанія. Круглое число 10 употреблено вообще вивсто много или многіе.

После того какъ Анна, воодущевленная словами своего мужа, внусвла пищи и питья за жертвеннымъ объдомъ, совершивъ танимъ образомъ первый серьезный шагъ въ исполнению своего рэшенія, она встала и поспышила къ скиніи завыта, чтобы излить предъ Господомъ свое исполненное скорбію сердце, первоовященнить же Илій въ это самое время сидъль на съдалищъ у входа во святилище. Она молилась Господу и горько плакала и двла объть. Визсто того, чтобы вследствіе огорченій со стороны Феннаны отвратиться отъ Бога, она напротивъ того старается добровольнымъ религіознымъ дъйствіемъ твиъ сильнве привязаться въ Господу. Она растворяеть свою молитву слевами, чтобы сдълать ее еще болве двиствительною этимъ признакомъ сокрушеннаго сердца?). Прошеніе, приносимое ею, налисано устами витсто пера и слезами витсто чернилъ в) "Господи Саваооъ 4! говорить она, "если Ты призришь на скорбь рабы Твоей и вспомняшь обо мив, и не забудеть рабы Твоей, м дашь рабъ Твоей дитя мужескаго пола, то я отдамъ его Господу въ даръ на все дни жизни его, и бритва не коснется го довы его". Она обращается въ Господу, Богу завъта, который

<sup>7)</sup> Григорій Великій, l. 1 in l. I Reg. и Оригень, hom. in II Reg.

<sup>\*) 3.</sup> amoyem, Sermo 1 de Anna n. 5.

несомнънно исполнить свои объщанія, и къ Господу Саваову, создавшему всв твари, а потому нивющему силу положить конецъ п ен безчадію дарованіемъ ей силы і). Глубокое смиреніе и искренность ея молитвы, считаемой святыми отцами образцомъ молитвы, выражается въ особенности въ троевратномъ повторенін слова: раба, точно такъ же, какъ въ тройственно-раздичномъ обращения мы видимъ (безсознательное) указаніе на троичность Лицъ Божества. Предметомъ ен молитвы служить сынъ, котораго она, еще до рожденія, посвящаеть на пожизненное служение Господу при Его святилищь и обрекаеть на постоянное назорейство, къ чему онъ не быль обязань въ силу своего левитского происхожденія. Она не вспоминаеть объ огорченіяхъ и насмешкахъ со стороны Фенчаны, не взываеть объ отищеній, не просить многихь дітей, а просить одного только сына, желая притомъ посвятить его вполев Господу; она была бы выше міры счастива, еслибы только могла родить его и воспитать для всецвлаго служенія Господу 10). Самоотверженняе женщина не можетъ по истивъ поступитъ. Жертва, которую она хочеть принести, не незначительна. Она возлагаеть на неродившагося еще младенца бремя, не зная, будеть ля онъ нести его безропотно, не будеть ин оно напротивъ того служить въ погибели его (какъ для Самсона), и отказывается даже отъ последней услуги любви, которую могь бы оказать ей сынь прв смерти ея, такъ какъ назорей не долженъ былъ оскверияться прикосновеніемъ къ какому бы то ни было мертвецу.

Этотъ обътъ не былъ скоропреходищимъ возбуждениемъ ев сердца: "она много (долго) молилась предъ Господомъ", сердце ея было погружено въ глубовое размышление. "Она говорила въ средцъ своемъ, а уста ен только двигались, и не было слышно голоса ен"—признавъ совершенно углубленнаго въ себя и вполнъ погруженнаго въ Бога духа и самая ръзкая противоположность одной только наружной молитвъ, которой недостаеть внутренней сосредоточенности. Заатоустъ <sup>21</sup>) восхваляетъ ревностъ и постоянство этой молитвы Анны: она не о многомъ молиласъ в

<sup>&#</sup>x27;) Berachot, 31.

<sup>10) 3</sup> Aamoyems, Sermo 1 de Anna n. 6.

<sup>11,</sup> L. c. Sermo 2, n. 2.

не употребляла много словъ, но немногія слова своей молитвы повторяла часто и усиленно. Сердце ея вопіяло къ Господу <sup>12</sup>). Такой глубоко-сердечной, върующей молитвъ нельзя было быть не услышанною, и она была услышана <sup>12</sup>).

Илій, смотрівній на эту женщину и видівшій, какъ она тольно шевелила губами, не издавая ни одного звука, счелъ ее пьяною и сказаль ей: "доколь ты будешь пьяною? Вытрезвись отъ вина своего и иди отъ лица Господня". Такой грубый взглядъ на эту женщину со отороны нервосвященния, бросающій вывств съ тыть свыть на его харантерь, заставляеть предполагать, что такія наружныя проявленія при жертвоприношеніяхъ не представлями въ то время чего-либо неслыханнаго, но что напротивъ того такая внутренняя сердечная молитва была небывалымъ, чреввычайнымъ явленіемъ. Спасаясь отъ оскорбленій со стороны своей сопериины подъ покровъ Господа, она встрачаетъ вдъсь новое оскорбление, тъмъ болъе горькое и обидное, что оно походить оть самого первосвященника. Обращением его въ ней была, правда, нарушена ен молитва, но не была поколеблена ея увъренность 14). Съ глубокимъ смиреніемъ и почтительностью 15) она отплониеть оть себя ваведенное на нее поподовржніе и объясняеть состояніемъ своего сердца поведеніе свое во время модитвы: "неть, господинь мой"! я-жена, скорбящая духомъ; вина и смиера я не пила, но изливаю душу мою предъ Господомъ. Не считай рабы твоей негодною женщиною

<sup>. 12)</sup> Кимріань, l. de orat. Domin. n. 5. Анна модилась Господу не громогласною модитвор, но модчаливо и тихо во внутреннайшемъ убажщий сердца. Модитва ся была сопровенная, но вара явиая; она говорила не голосомъ, но сердцемъ, зная, что такъ услышана будеть Богомъ, а достигла съ успахомъ желасмаго, потому что просила съ варою.

<sup>13)</sup> Златоуств, Sermo 2 de Anna. Онъ исправиль неплодную природу и отверзъ заключенное чрево. Нот. 6 и 19 in Matth. Осодорить, qu 8 in l. I Reg. Искреннею молитью и слезами она исцілила болізненное и отверзла заключенное чрево. Петръ Хризолоть, Sermo 73. Анна слезами своихъ молить до тіхъ порь уклажила сухость своего тіла и природи пока не получила потоиства, въ которомъ ей столь долго било отказиваемо.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Златоуста, Sermo 2 de Anna n. 2. Голосъ (первосвященняка) прервалъ ее, но не отняль у шел увъренности, напрогивъ того сердне еще сильнъе вопілло въ ней.

<sup>\*(1</sup> Pputopia Beauria, l. 1 in I Reg. exp. n. 30.

(Вульгата: одною изъ дочерей Веліала); ибо отъ веливой печан моей и отъ скорби моей я говорила досель". Она была, правда, прана, но не одр вина, а одр полноди стагования и слагочестія 16). Это исполненное смеренія объясненіе благочестивой женщины должно было убъдить первосвященника, что онъ неправильно судиль о душевномъ ея состояніи; поэтому онъ обращается въ ней съ такими протвими словами: "иди съ миромъ, и Богъ Израндевъ исполнить прошеніе твое, чего ты просила у Него «17). Анна же разоталась съ нимъ съ словами: "да найдетъ раба твоя милость въ очахъ твоихъ" (то-есть да получу я по твоему благословенію и ходатайству просимое у Бога)! Подкрапленная молитвою и утъщениая благословеніемъ первосвященника, она возвращается въ семейству и принимаеть участіе въ жертвенномъ объдъ, но уже не съ печальнымъ и понившимъ лицомъ. въ твердой надеждв, что Господь несомивнио исполнить ен желаніе 18)). На следующее утро Елкана еще разъ съ семействомъ своимъ повлонился Господу у свиніи завёта и возвратился въ Раму, после чего позналь Анну, жену свою. И Господь вепомниль о ней и услышаль молитву ел. Она зачала и родила сына!!) и дала ему имя: Самунать, "нбо (говорная она) отъ Господа я испросила его". Въ этомъ Богъ далъ зактическое доказательство того, что Онъ принядъ объть Анны.

. И пошель Едкана, нужь ея, въ Силомъ совершить годичную жертву и сеой объть, который и онъ съ своей стороны каль

<sup>19)</sup> Заатоуств, вегто 2 de Anna n. 1. Итакъ не опибся би тоть, вто назваль бы эту женщину и матерыю, и отцомъ отрека. Ибо котя мужь даровальствия, однако силу и действіе стини даровала молитва ел, произведшая то, что рожденіе Самунла имбло болте славное начало. Не сонъ только и совожунлені: родителей, какъ у прочихь людей, но молитва, слези и тетра била началомъ этого рожденія, и потому болте славное, чтит прочіл, происхожденіе инталь пророкъ, родившійся но втрт матери. Тертулліанть, ср. 7 de jejunio.



<sup>16)</sup> Jaamoyems, sermo 2 Anna n. 5.

<sup>11)</sup> Заатоусть, вегто 2 Anna n. 6. Женщина обвинителя обратила въ вокревителя... и того, кто быль ея порицателемъ, заставила бить защитивкомъ и ходатаемъ.

<sup>16)</sup> Заатоусть, 1. с. Видишь ли въру женщини? Прежде чъмъ получить просимое, она имъла такую увъренность, какъ би уже получила. Это потому, что она молилась съ великимъ жаромъ и усердіемъ, съ отсутствіемъ всякой неръшительности.

Господу на тоть случай, если молитва Анны будеть услышана, и который состояль, въроятно, въ принесеніи благодарственной жертвы. Изъ этого ны вивств съ тъмъ усматриваемъ, что онъ внолив одобриль объть своей жены, ибо безь согласія мужа жена не могла давать объта. Анна же не пошла съ нимъ, сказавъ мужу своему: "когда младенецъ отнятъ будетъ отъ груди м подростеть, тогда я отведу его, и онъ явится предъ Господомъ н останется тамъ (при святилищъ) навсегда". Тогда какъ вообще левиты начинали свое служение только уже съ 25-ти летняго возраста и служили до 50-ти леть, Самуиль должень быль получить свое первое воспитание при святилищь съ темъ, чтобы уже ребенномъ сжиться съ своимъ святымъ званіемъ и при самомъ первомъ пробужденія духовныхъ сняъ воспринямать въ себя впечатавнія отъ баявостя Святвёшаго Бога. Елеана соглашается съ решеніемъ своей жены, но присовокупляеть: "только да утвердить Господь слово, вышедшее изъ усть твоихъ", тоесть да осуществить дальнайшія надежды, связанныя для родителей съ этимъ сыномъ, посвященнымъ Господу.

По отнятіи младенца отъ груди, что, по древнему обычаю, дълалось только уже по истеченін нъсколькихъ льть, Анна привела
его (трехлітняго) съ жертвою изъ трехъ тельцовъ, воы муки
и міжа вина въ домъ Господень въ Силомів и по принесеніи
жертвы всесожженія, передала его Илію какъ собственность,
совершенно посвященную Господу 20), и сказала: "О, господинъ
мой! Да живеть душа твоя, господинъ мой! Я — та самая женщина, которая здісь при тебі стояла и молилась Господу; о
семъ дитяти молилась я, и исполниль мить Господь прошеніе
мое, чего я просила у Него. И я отдаю его Господу на всіз дни
жизни его служить Господу". Душа этой необычайно счастлиливой женщины волнуется теперь разнообразными чувствами.
Она не напоминаеть первосвященнику о его тогдашнемъ жесткомъ обращеніи, а вспоминаеть только о томъ, какъ она стояла
здісь накогда съ опечаленнымъ сердцемъ и молилась Богу о

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Златоусть, sermo 3 de Anna, n. 2: Она смотрела на младенца уже не столько какъ на младенца, сколько какъ на вещь, госвященную Богу. *Геронамъ*, ср. 125 (al. 4) Rustic. n. 7. Анна родила Самуила не для себя, но для святилнща.

дарованіи сына и вакъ Богь услышаль молитву ен; теперь же она пришла для того, чтобы возвратить Богу безъ всяваго со-жальнія полученный отъ Него даръ. Какое смиреніе и самоотреченіе со стороны матери, которая, принося въ жертву самое дорогое, что только у нея есть въ жизни, не считаеть себя предлагающею Господу ивчто значительное, а сознаеть себя именно только уплачивающею старый долгь! И потому вивств съ младенцемъ ома посвящаеть и овое сердце <sup>21</sup>). Справединвось. Златоусть <sup>22</sup>) сравниваеть ен жертву съ жертвою Авраама. И онъ (Самуниъ, по Вульгать—они, то-есть Елиана и Аниа, по русскому переводу—она, то-есть Анна) поклонился Господу, выразивъ этимъ свое согласіе на матерній объть <sup>22</sup>). Не печалится отрокъ о разлукъ съ матерью, не печалится и мать, естественняя любовь которой препобъждалась благодатію <sup>24</sup>).

Видя своего сына столь радостно идущимъ навстръчу своему призванію, Анна выражаетъ чувствованія своего сердца въ величественной хвалебной пъсии, амъющей пророческое и виъстъ съ твиъ мессіанское содержаніе. Такимъ образомъ, по рожденію и принесенія въ жертву этого младенца и пророка, мать сама принимаетъ участіе въ почивающей на немъ благодати и возвышается до пророческаго воодушевленія 25). Прежде всего сердце ем радуется и ликуетъ въ Господъ за вознесеніе рога ея, тоесть ея силы, вследствіе полученнаго ею спасенія, такъ что всъ врагя ея (и прежде всёхъ Феннана) должны умоленуть. Однако Богу нашему (Богу завёта) принадлежить честь, нбо Онъ пока-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Прокопій въ толкованін на это мъсто: Нося во чревѣ пророка она послѣ рожденія его пророчествовала.



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Златоусть, sermo 3 de Anna n. 3 и 4: Смотри, какъ она смиренна. Не думай, говорить, будто я ділаю нічто великое, посвящая младенца: не виновница я этого добраго діла,—я отдаю только долгь. Ибо я получила не бившее и отдаю его Давшему. Говоря это она и себя самое посвятила вмість съ отрокомъ, какъ бы ціплями приковывая себя самое къ храму. Ибо гдів ея сокровнице, тамъ и сердце ея.

<sup>22)</sup> L. c.

<sup>23) 1</sup> Царствъ, глава 1.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Златоусть, l. с. п. 2: Ни отрокь не выражаль недовольсва, отнятый отъ груди, но взираль ко Господу, даровавшему ему мать; ни сама мать не скор-была, разлученная съ отрокомъ, потому что естественное влечение было побъедено высшею благодатию.

залъ Себя святымъ и твердынею, на которую можно опереться безбоязненно. Въ виду святости Его нечестивые должны убояться умножать надменныя рачи (здась имается въ виду Феннана) и дерзнія слова противъ богобоявненныхъ, ибо Онъ есть Богь всевъдущій, у котораго дъла вавъшены. Дъйотвіе Его всемогущества проявляется въ особевности въ жизии людей цепію противоположностей. Сильные, полагающиеся на силу человъческую, изнемогають, а немощныхь Онь преповсываеть селою; богатые нищають, а алчущіе насыщаются; иногочадная увядаеть, а безплодной двется Богомъ благословение чадородия. Еврейские толковники относять этоть стикь въ Феннанв, которая после рожденія Самунла сдівлалась безплодною и терала постоянно по одному ребенку, въ то время, какъ у Анны ражделся новый ребенокъ 26). Однако святые отны справеднию разумъють педъ прежде плодородною, а потомъ сдълавитеюся безплодною синагогу, а подъ прежде безплодною, затемъ сделавшеюся плодородною женщиною — христіанскую церковь 27). Только Ісгова соть Владыва надъ жизнію и смертію, надъ счастіемъ и иссчастіємъ Онъ возвышаеть и унижаеть, ибо Онъ-Творецъ и Хранитель земли, своимъ всемогуществомъ неограниченно господствующій надъ ніромъ. Поэтому благочестивые не должны начего страшиться: Господь подасть имъ защиту и спасеніе и сохранить ихъ отъ зла; беззаконные же исчезнуть во тьмв. Человекъ не можеть быть силень собственною силою. Всв враждующіе и ратующіе противъ Бога будуть истреблены. Канъ Богъ всегда защищаеть благочестивыхъ и низлагаеть нечестивыхъ, точно также Онъ будетъ судить весь міръ, чтобы истребить своихъ враговъ и завершить свое Божественное царство, воздвигнутое во Израиль. Это завершение последуеть въ лиць Помазанника, Царя, котораго Господь дасть своему народу и которому даруеть свою крипость 28).

Такимъ-то образомъ эта благочестивая женщина, руководимая

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Іеронимъ, Quaest. heb. in l. I Reg. 2, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Оригенъ, hom. 1 in II Reg. Августинъ, Civ. Dei 17, 4. Өеодоритъ, qu. 3 in I Reg. Прокопій in II Reg. Рупертъ, Исидоръ, qu. in l. I Reg. Рабанъ Мавръ.

<sup>25) 1</sup> Царствъ 2, 1-10.

Духомъ Божінмъ 29), прозраваеть въ событінхъ своей собственной жизни законы божественнаго домостроительства спасенія и будущее славное развитие царства Божія. Изъ глубины смиренной въры она, отправляясь отъ своей незначительной двиности, восходить на высоту соверцанія святости и варности живаго Бога завъта, на которыхъ какъ на твердынв основываются Его спасительныя намеренія и советы. Узнавъ опытомъ своей собственной жизин, какъ Богъ унивиль гордость и превозношеніе ея противниковъ, она простираетъ взоръ свой выше - въ созерцанію міроправленія Бога, который, по въчнымъ законамъ правосудія, является непоколебимою опорою для праведника, нечестивыхъ же нарасть и предасть погибели. Въ быстроиъ полоть душа ея, полная одушевленія, вовнышается отъ иден этого правосуднаго действованія до представленія великаго суда и царства, которое правосудный Богъ распространить по всей земля, какъ Владыка всей вселенной. Пророчество ся опирастся на предсвавания патріарховъ о вособщемъ спасительномъ отвровенін, въ особенности же на слова Ізпова о пришествін Шило (Примирителя); и когда эти пророческія слова Анны начали сбываться, то квалебная пъснь въ устакъ Закарів и Пресвятой Дъвы Марін 30), очевидно, основывается на одупієвленныхъ словахъ благочестивой матери Самуила.

Елкана ежегодно ходиль съ своею женою въ Силомъ для принесенія въ праздники предписанныхъ жертвъ, причемъ мать
каждый разъ приносила своему служившему при святилищъ сыну
малую верхнюю одежду. Вслъствіе непрерывной связи, въ которой домъ Елканы находился такимъ образомъ со святилищемъ,
Самунлъ отнюдь не былъ отчужденъ отъ своихъ родителей.
Но эта самоотверженная преданность единственнаго сына Гоеподу не могла оставаться и безъ дальнъйшихъ благотворныхъ
послъдствій. Илій каждый разъ благословлялъ Елкану и жену
его и говорилъ ему: "Да дастъ тебъ Господь дътей отъ жены
сей виъсто даннаго, котораго ты отдалъ Горподу"! Это благословеніе дъйствительно и осуществилось. Господь посътиль Анну,

<sup>29)</sup> Asiyemune, Civ. Dei 17, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Лук. 1, 46... 68...

и она родила еще трехъ сыновей и двухъ дочерей '1). Такимъ образомъ великая жертва, принесенная ею посвящениемъ первенца, была щедро вознаграждена. Если Самуилъ былъ плодомъ молитвы, то прочія дети были плодомъ благословенія 38). Такимъ образомъ и Феннана, старавшанся своимъ образомъ дъйствія лишить Анну благословенія чадородія, содвиствовала именно тому, что Анна ищеть покровительства Божія и посрамляеть свою соперницу <sup>23</sup>). Святые отцы <sup>34</sup>) смотрять на Феннану вавъ на прообразъ синагоги, имъвшей нъкогда много дътей (пророковъ и праведниковъ), а теперь безплодной; Анна же есть прообразъ христіанской церкви изъ язычниковъ, долгое время бывшей безплодною, а теперь родившей чрезъ Христа многихъ чадъ изъ язычниковъ Григорій Великій 35) считаеть Феннану образомъ дъятельной жизни, а Анну -- созерцательной. Для Оригена 36) Анна служить въ нравственномъ смысле символомъ благодати, съ которою душа человъческая должна съ начала сочетаться, а Феннана — символомъ обращенія и нравственнаго исправленія, которое должно следовать затемъ. Талмудъ 37) причисляеть Анну въ семи пророчицамъ Ветхаго завъта.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) 1 **Цар. 2, 19. 20.** 

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Златоусть, sermo de Anna n. 4: Первый обязань своимы происхожденіемы молитив, и прочіе — благословенію; весь же плоды чрева этой женщины быль освященнымы. Ісронимы, ер. 107 (al. 7) ad. Laet. n. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Златоуств, sermo 1 de Anna n. 6: Она (Феннана) содъйствовала рожденію этого младевца... Порицатіями и бранію она вричиняла ей (Аннъ) великую скорбь, сдълала этимъ молитву ен горячье и склоняла къ ней Бога, и она достигла того, о чемъ молилась.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Аспустинъ, Civ. Dei 17, 4: Градъ Божій быль безплодень у всёхъ язичниковъ, пока не родился тогь плодъ, чрезъ который онъ сдёлался плодородникъ. Земной Герусаливъ, имъвній многихъ дітей, теперь безъ силенъ. Ибо ті, которне были въ немъ чадами свободной, были его силою; теперъ же тамъ, гдй господствуетъ буква, а не духъ, нітъ уже силы. Осдоримъ, qu. 3 in l. I Reg. Кимріанъ, l. I adv .Iud. ср. 20 н l. de orat. Domin. n. б. Григорій Великій, l. 1 in I Reg. exp. ср. 1 п. 8. Исидоръ, Alleg. script. s. n. 84. Рупертъ, l. I. Reg. ср. 4. Рабанъ Мавръ, l. I Reg. ср. 2.

<sup>34)</sup> Lib. I Reg. cp. 2 n. 4.

<sup>36)</sup> Hom. 1 in I Reg.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Gemara Megilla p. 14.

#### Жены Саула. Авидорская волшебинца.

Въ священномъ Писанін 38) приводится только одна жела царя Сауда, ниенно Ахиноамъ, дочь Ахинааца, отъ которой у него было трое сыновей: Іонасанъ, Ісссун и Медхисуа. Вивсто Iессун въ 1 Цар. 31, 2 и 1 Парал. 8, 33 и 9, 39 стоитъ Аминадавъ; въ двухъ последнихъ местахъ именуется еще четвергый сынъ, Ешблалъ, который тождественъ съ Ісвосесемъ 2. Цар. 2, 8. Имена двухъ дочерей его были: старшей — Мерова а младшей — Мелхола (Вульг. Михола). Григорій Великій 39) видить въ Ахимаацъ прообразъ Христа, а въ Ахиноами (то-есть нокой брата) — предъявображение доброй воли, въ которой поконтся Христосъ. Если разгивванный отецъ бранитъ Іонасана сыномъ мужелюбивой женщины, который, на срамъ себв и своей безстыдной матери, любить Давида 40), то этимъ онъ поворить свою собственную жену, что было совершенно возможно со стороны Саула. Такой же смысль даеть пореводъ: сынъ непотребной, исполненной упорства, то-есть непотребной и упорной женщины.

Но тавъ какъ такое позореніе находится въ противорвчій съ семейнымъ духомъ евреевъ, то другіе (и между прочимъ Кальметъ) переводятъ: "Ты сынъ непотребной непокорности и (непокорный сынъ), избравшій сына Іессеева на срамъ себв и на срамъ матери твоей", то-есть матери твоей, которая родила тебя и которой повтому слъдовало бы стыдиться того, что она родила тебя, — каковое толкованіе безснорно заслуживаетъ предпочтенія.

Кром'в того у Сауза была наложница, по имени Рициа (Ресеа), дочь Айн, которую после его смерти присвоиль себе военачальникъ Авениръ, чтобы заявить чрезъ это притизание на престолъ, за что его укориль Ісвосеей, сывъ Сауловъ <sup>31</sup>). Слъдствиемъ этого было то, что Авениръ перещелъ на сторону

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) 1 Hap. 14, 49, 50.

<sup>39) 2. 5</sup> in l. Reg. exp. cp. 14 n. 70.

¹°) Цар. 20, 30.

<sup>41) 2</sup> Hap. 3, 7.

Давида. Эта Рицца родила Саулу двухъ сыновей — Ариона и Мененвосеея, которыхъ Давидъ вивств съ сыновьями Мелхолы выдаль гаваонитинамъ, распявшимъ ихъ, въ отищение за прежнюю вровавую обиду. Тогда печалующаяся мать, продолжавшая любить детой своихъ и по смерти ихъ, взяда грубое вретище и разостивла его себъ на горъ, чтобы днемъ и ночью защищать висящія на вреств така сыновей своихъ отъ птицъ и хищныхъ звърей: ибо казненные должны были оставаться висьть примирительными жертвами до такъ поръ, пока не пойдеть дождь какъ знакъ превращенія наназанія, выражавшагося васухою земли, и примиреннаго теперь гивва Божія. Когда Давиду было донесено объ этой трогательной материнской заботливости объ умершихъ, онъ приказалъ похоронить кости всехъ этихъ членовъ царскаго дома въ родовой усыпальницъ Сауловой 42). Если пророкъ Насель поставляеть на видъ Давиду, поскъ его паденія, что Богь дакь ему домъ и женз господина его ·(то-есть Саула) 43), то нвъ этого не следуеть заключать, что Давидь действительно взяль жень Саула, потому что у Саула была только одна жена, наложницу же его присвоиль себъ Авеняръ: изъ этихъ словъ следуеть только, что ему предоставлялось воспользоваться гаремомъ своего предшественника.

Походъ протявъ Изранля онинстимиянъ, ставшихъ станомъ въ Сонамъ, привель царя Саула въ отчание. Въ испугъ онъ вопросилъ Господа, но не получилъ отвъта. Вивсто того, чтобы дознаться причины этого новеденія Божія, войти въ себя и смириться, онъ съ ожесточеннымъ сердцемъ и злою совъстію старается узнать будущее путемъ противозаконнымъ и богопротивнымъ. Онъ приназажаетъ своимъ слугамъ отыскать ему заклинательницу мертвыхъ, собственно обладательницу Оба, то-есть духа, которымъ заклинаются умершіе, чтобы чревъ нее получить разъясненіе настоящаго и будущаго. Этотъ поступовъ Саула тъмъ болье непростителенъ, что прежде онъ, въ силу предписанія закона <sup>44</sup>), нагналь изъ страны всъхъ волишебниковъ и гадателей <sup>45</sup>). Слуги сообщили ему, что такая

<sup>42) 2</sup> Hap. 21, 8.

<sup>43)</sup> L. c. 12, 8.

<sup>44)</sup> Jesut. 19, 31; 20, 27. Bropos. 18, 10.

<sup>45) 1</sup> Hap. 28, 3.

волшебинца живеть въ Авидоръ, селени на свверномъ склонъ Малаго Эрмона, въ нъскольких часахъ отъ Гелвуйскаго геря. Тогда Сауль переоделся, чтобы не быть узнаннымъ, нбо онъ предпринималь богопротивное дело, и отправился ночью, въ сопровождения двухъ человъкъ, къ женщинъ. Пришедин въ ней онъ сказаль ей: "прошу тебя, поворожи мив и выведи инв. о комъ я сважу тебъ". Эта просъба привела женщину въ смущеніе. "Ты знаешь", говорить она, "что сдедаль Сауль, накъ выгналь онь изъ страны волшебниковь и гадателей: для тего же разставляещь съть душъ моей, на погибель мив"? Волшебница, не узнавшая Саула, думала, что незнавомець хочеть испытать ее, чтобы подвергнуть смертной казни по закону. Въроятно, царскій указъ, касавшійся этого, приводинь быль въ исполненіе со всею строгостію, чтобы совершенно искоренить этоть влассъ людей. Какое предостережение уже въ послъдния минуты для Саула, попиравшаго вдесь свое собственное предписаніе! Но нечестіе и суевъріе твоно соединены другь съ другомъ. Только после того какъ Сауль повлялся, что ей не будеть бёды ва это дело, она сказала ему: "кого же вывесть тебв (то-есть няъ царства мертвыхъ) 4? И онъ сказаль: "Самуила выведв мнъ"! Увидъвъ Самуила женщина громко всириннула и сказала. Саулу: "зачемъ ты обманулъ меня? Ты — Саулъ". Телмудисты и некоторые другіе толкователи думають, что между отихами 11 и 12 сабдуеть саблать дополневіе: женщина приступила въсвониъ обычнымъ средствамъ волхвованія и увидъвъ Самунла яспугалась онгуры, которой не предполагала увидёть. Однакоэто объяснение неправильно. Священный писатель, безъ сомивнія, не преминужь бы замітить объ этомъ, по онъ и не могь бы лучше изобразить все это происшествіе. Въ тогъ самый моменть, вогда Сауль сказаль: "Самуила выведи мив"; Самуиль стояль уже передъ женщиною, прежде чёмъ она нивла время подумать о формуль закленанія; и она была приведена въ ужасъ этимъ внезапнымъ появленіемъ безъ ся содъйствія, а не дъйствительнымъ явленіемъ духа, къ чему опа какъ вызывательница. духовъ должна была уже привывнуть. Мивніе невоторыхъ раввиновъ почти комично: женщина испугалась будто бы потомучто увидела Самуила стоящимъ прямо, тогда навъ вообще завлинатели видели вызванных духовъ въ обратномъ виде, съ

обращенными вверхъ ногами! Однако какимъ образомъ женщина по явленію Самунла одновременно съ этимъ узнала въ незнакомив Саула? Нъкоторые допускали въ женщинъ состеяние ясновиденія, въ силу котораго она увнавала невнакомыя лица. Но дъло объясияется очень просто. Женинна умозаилючала такъ: Самуиль является вневашно, бевъ завлинанія, только по просьбъ везнавомца; в последній поэтому можеть быть не вной ято, ванъ Саулъ, съ которымъ Самунлъ танъ много вращалея при жизни 46). Такъ накъ женщина и послъ этого все еще опасается за свою жизнь, то Сауль успоконваеть ее въ ея страхъ смерти и спращиваеть: "что ты видишь"? Эти слова предполагають, что Сауль накодился въ одномъ помещения съ волшебницею, но не видътъ явившейся фигуры. И она отвъчала: "вижу какъ бы Элогина (не боговъ 47), но вышеземное существо) выходящаго изъ земли". Кимои думаеть, что вывоть съ Самунломъ вышель Монсей, чтобы подтвердить слова Самуила. На дальнъйшій вопросъ Саула о видь его она говорить: "выходить изъ земии мужъ престарвами, одвтый въ длянную (пророческую) одежду". По этому признаку Сауль узнаеть, что выходящій есть Самуилъ, образа котораго онъ, въроятно, не удостоился видътъ. Въ то время вакъ Саулъ падаетъ лицемъ на землю, чтобы оказать благоговъйное почтеніе достоуважаемому пророку, Самунль свазаль Сауду (а не женщинв): "для чего ты тревожимь меня (въ моемъ поков въ шеолв), чтобы я вышелъ"? Этими словаме не предполагается то, чтобы Самуиль действительно быль вызванъ завлинаніемъ женщины: Саулъ былъ только поводомъ, а не причиною того, что онъ вышель; причина его явленія есть самъ Богъ. Самуилъ негодуеть на тотъ способъ, какимъ Саулъ дерзнулъ, съ помощью магическихъ силъ, вызвать его. Когда / Самунлъ предоназалъ ему судъ Божій и скорую погибель, Саулъ испугался такъ сильно, что вдругъ, въ обморокъ, всъмъ теломъ своимъ упаль на вемлю. Какъ ужасна сцена въ наводящую страхъ ночь въ бъдной хижинъ вызывательницы духовъ! Тогда женщина подочила въ нему. Накоторые думають, что женщина не присутствовала при разговоръ, такъ какъ Саулъ не котълъ.

<sup>46)</sup> Allioli въ толкованін на 1 Цар. 28, 10

<sup>41)</sup> Такъ переводятъ LXX, Вудьгата, Пешнто и Аравійскій списокъ.

чтобы она слышала то, о чемъ онъ говориль съ Самунломъ, а вошла опять уже после исчезновенія духа. Но думать такъ неть никакого основанія. При овоемъ появленіи Самунль обращается прямо въ Сауду, а не въ жемецивъ, въ знавъ того, что онъ не имветь съ нею никаного двла и явился не по ея вызову. Волшебница обнаруживаеть карантеристическую словоохотливость, уговаривая испугавшагося царя принять для своего подкрапленія пищи: "воть", сказала ова, "раба твоя послушалась голоса твоего, и подвергала жизнь свою опасности, и исполнила привазаніе, которое ты даль мив. Теперь прошу, послушайся и ты голоса рабы твоей: я предложу тебъ кусовъ жатьба, повшь, и будеть въ тебъ кръпость, когда пойдешь въ путь". Когда же Сауль сталь отвавываться, то спутивы его начали вивств съ женщиною уговаривать его; тогда только онъ послушался и съгъ на ложе, послъ чего женщина поспъщила закодоть отнориденнаго телента и испекла опраснови (но враткости времени) и предложила приготовленную пищу царю и его опутникамъ: они повли и въ ту же ночь возвратились въ станъ4\*).

Канъ однако понимать это явленіе Самуила <sup>60</sup>)? Текстъ говорить прямо и ясно, что двйствительный Самуиль вышель изъ шеола. Этотъ взглядъ подтверждается изреченіемъ сына Сирахова <sup>50</sup>), прибавленіемъ <sup>51</sup>) LXX въ 1 Парал. 10, 13, Іосифомъ Флавіемъ <sup>52</sup>), а вслёдъ за нимъ и раввинами, Августиномъ <sup>52</sup>), Василісмъ <sup>54</sup>), Іустиномъ <sup>55</sup>), Григоріємъ Назіанзиномъ <sup>56</sup>),

<sup>44) 1</sup> Царствъ глава 28.

<sup>19)</sup> Cz. Kasamena, Diss. de Sam. per visum Sauli objecto

<sup>56)</sup> Сирах. 46, 23: Онъ (Самуилъ) пророчествовалъ и по смерти своей, и предсказалъ царю смерть его, и въ пророчествъ возвысилъ изъ земли голосъ свой, что беззаконный народъ истребится.

<sup>51)</sup> И умре Сауль за безваконія своя, имиже беззаконюва Гесподеви во словеси Господию, понеже не сохрани, яко вопроси Сауль велинеблици еже вопросити, и отница ему Самумль пророкъ.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ant. l. Y, cp. 14, n. 2.

<sup>53)</sup> De cur. pro mort. cp. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Ep. 189 (al. 80).

<sup>33)</sup> Dial. cum Tryph.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Or. 4 (al. 3) cont. Iul. I. n. 54.

Геронимомъ 57), Амеросіемъ 58), Бельярминомъ 59) Өеодоритомъ 60), Исидоромъ Испалійскимъ 61), Северомъ Сульпиціемъ 62), Рабаномъ Мавромъ, Лираномъ, Діонпсіемъ Кареагенскимъ, Сераріемъ, Эстіемъ, Санкціемъ, Корнеліемъ а Ляпиде, Кальметомъ и всёми католическими толковниками. — Въ противоположность этому мивнію ивкоторые учители церкви, многіе богословы 63), Лютеръ, Кальвинъ, а также значительная часть протестантскихъ толкователей 44), допускали не действительное, а только представлявшееся Саулу явленіе, привиденіе, произведенное демоническими силами, и смотръли на предвозвъщение Самунда не какъ на внушенное Богомъ предсказаніе, но какъ на діавольское отвровеніе при допущеніи Божіємъ. Наряду съ этимъ въ XVII въкъ возникъ взглядъ, что явление Самуила было чистымъ фонусомъ волшебницы безъ реальной основы. Однако все повъствованіе не представляеть ни мальйшаго основанія для такого взгляда, и священный писатель, какъ повазываетъ изложеніе имъ діла, вовсе и не думаль о демонской силь, при помощи которой произведень быль такой фокусь. Не подлежить никакому сомевнію то, что по допущенію Божію, отшедшіе изъ этого міра могуть быть видимы людьми еще живущими; только это не можеть зависёть оть производа человёка или вызова имъ умершихъ. Только тамъ, где возъимъло место взаимостношеніе съ демонскими силами подъ условіемъ господства и подчиненія, діаволь, поколику онъ есть внязь міра сего, можеть удовлетворять преступное любопытство людей чрезъ своихъ -служителей въ дъйствительности или обманно. Если по этому здесь Самунль, вакь мы повазали выше, действительно быль

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) In. Isaiam cp. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) In. Luc. cp. I. n. 33.

<sup>59)</sup> Lib. 2 de purgat. cp. 6.

<sup>60)</sup> In. I Reg. qu. 63.

<sup>61)</sup> In. I Reg. cp. 20.

<sup>62)</sup> Histor. sac. l. 1.

<sup>63)</sup> Tepmysians, de an. cp. 57. Εφρευς Сирин, Оршен, hom. 2 in II Reg. Απασπασία Αππίσχιακί, in 'Οδηγώ qu. 12. Ασιγπικς, ad Simplic. 1. 2 div. quaest. qu. 8; ad Dulcit. qu. 6. Κυρμικς, l. 6 de ador. in spir. et verit. Θεοδορυπο, qu. 63.

<sup>64)</sup> Кейля, Коммент. на вниги Царствъ. Лейнцигъ 1864, стр. 194.

вызвань, то это совершилось однако отнюдь не вследствіе волшебныхъ чаръ женщины, какъ допускали уже талиудисты 65), всявдъ за Іосифомъ Флавіемъ 66), и нівкоторые христіанскіе тояковники 67) и что даеть, повидимому, разумьть буква текста 64), но, какъ справедливо ваметиль уже Өеодоримь \*\*), только силою Божією. Испугь женщины, ясное признаніе въ явившемся Самунла, прямое и решительное предсказание о смерти Саула, которое не могло выйти изъ усть обманцицы и быть внушеніемъ діавола, доказывають, что здёсь не было мёста никакимъ обманнымъ фонусамъ ея. Что Богъ удовлетворяетъ желанію Саула и даеть явиться Самуилу, это служить доказательствомъ Его чрезвычайной милости въ Саулу; ибо такъ какъ приближелся конець его жизни, то Богь хотель возвестить ему это чрезъ пророка, къ которому онъ имвлъ безусловное довъріе, чтобы хоть въ последніе часы его жизни расположить его къ обращенію. Если возразять, что Богь не могь допустить, а темъ менъе устроить это явленіе по причинъ Своего собственнаго вапрещенія вывыванія духовъ, то на это следуеть свазать, что это явленіе было такого рода, что должно было показать волшебниць и царю, какъ Богъ не допускаеть безнаказаннаго преступленія Его запрещенія. Здісь исполнялись слова Ісвенінля (14, 4...), накъ ихъ приводить Өеодорить: "Если идолослужители придутъ въ пророву, то  ${\cal A}$  отвъчу имъ по-своему  $^a$ .

По мевнію раввиновъ 70) эта волшебница была мать полко-



<sup>&</sup>quot;) Сл. Эйзеиментера, Разоблаченное іудейство. Ч. 1, стр. 892.

<sup>&</sup>quot;) Іосифъ, Ant. l. VI. ср. 14, 2. Она вызываеть его изь ада.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Сл. Авідотина, l. de cur. pro mort. cp. 15: Самунлъ проровъ усопий предсказаль будущее живому и притомъ царю. Василій: Волшебница своими чарами внавала духа для Саула. Сл. Өомы Акс., Sum. l. q. 89, a. 8 ad 2: Явленіе было устроено демонами.

<sup>44)</sup> Івронимъ in Ів. ср. 7: Нівкоторне думають, что Сауль получиль знаменіе нав земли или изь ада, когда ему казалось, что онь видимь Самунла при помощи чарь и заклинаній. Григорій Навіанзинь, от. 4 cont. Iul. 54: Самунль вызывается или повидимому вызывается волшебницею.

<sup>69)</sup> Qu. 63 in l. Reg.: Est perspicuum, quod ipse Deus universorum, efformata ut voluit specie Samuelis protulerit sententiam, cum hoc non petuisset facere ventriloqua, sed Deus, qui etiam per adversarios sententiam protulit.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Pynepms, l. 2 in Reg. cp. 17.

водда Авскира и не была изгнана вмысть съ прочими волшебницами только изъ уваженія въ ея сыну: она осталась въ живыхъ и была сврыта, Іосифъ Флавій 71) очень хвалить эту волшебницу; несмотря на то, что Саулъ отмънилъ и запретилъ ея ремесло въ странъ, она оказала ему состраданіе, когда онъ упаль отъ сильнаго испуга, подкръпляла его пищею и утъщала, что имъетъ тъмъ большую заслугу, что она не могла уже ожидать отъ него никакой награды, такъ какъ ему приходилось скоро покончить свою жизнь.

<sup>71)</sup> Ant. VI. 14, 4.

# ГОДИЧНЫЙ И ЮБИЛЕЙНЫЙ АКТЪ

ВЪ МОСКОВСКОЙ ДУХОВ. СЕМИНАРІИ И ИЗВЛЕЧЕНІЕ ИЗЬ ОТЧЕТА О СОСТОЯНІИ ЕЯ ВЪ 1888—89 УЧЕБНОМЪ ГОДУ.

1 ноября, въ середу, московская духовная семинарія праздновала обычный свой ежегодный праздникъ въ память открытія и водворенія ея въ настоящемъ помъщенів. Но на этоть разъ праздникъ усугубился тъмъ, что въ настоящемъ году исполнидось 75 дать со дня открытія московской семинарів. Потому в годичный семинарскій праздникь въ нынашнемъ году вышель свътлъе и торжественнъе обычнаго и получилъ нъкоторыя какъ бы юбилейныя прибавленія. Собственно праздникъ въ семинарів начался еще наванунъ юбилейнаго дня. Утромъ, въ присутствія служащихъ и воспитанниковъ семинаріи, отправлена была зауповойная дитургія, а по окончанія ея панихида, на которыхъ были поминаемы всв почившіе. благодъявшіе и трудившіеси на пользу семинарін, начиная еъ Благочестивъйшихъ Императоровъ и первосвятителей московскихъ, при которыхъ существовала семинарія, и кончая ся учениками. Вечеромъ совершено было въ семинарской церкви всенощное бавніе. На литію и величаніе 1) выходиль преосвященнайшій Виссаріонь, епископь дмитровскій, фиспосредственному въденію котораго подчинена семинарія, съ протодіакономъ Успенскаго собора П. З. Шахов-

<sup>1)</sup> При этомъ впервые употреблена была икона св. Николая Чудотворца, во име котораго устроенъ и самый храмъ семинарскій, принесенная въ даръ бывшими воспитанниками московской семинаріи выпуска 56 г., проживающими въ Москвъ, старинной иконописи, въ серебряно-вызолоченной ризъ, «въ ознаменованіе LXXV годовщины семинаріи и вмість въ выраженіе глубокой признательности къ воспитавшему и образовавшему ихъ учебному заведенію».



цевымъ. Въ день самаго праздника литургію совершаль самъ высокопреосвященныйшій владыва-митрополить Іоанникій, въ сослуженін оо. архимандритовъ: знаменскаго Никодима, высокопетровскаго Никифора (оба воспитанники московской семинаріи). о. ректора семинаріи и другихъ изъ служащихъ въ ней овященниковъ, съ твиъ же о. протодіакономъ. Пвиъ хоръ изъ воспитаннивовъ семинаріи очень стройно и хорошо, но особенносильное и грандіозное впечативніе производило исполненіе нъкоторыхъ пъснопъній во время литургів общею массою воспитанниковъ (навр. "Върую", "Тебе поемъ", "Отче нашъ" и др.). Въ обычное вреил на литурги произвесено было приличное случаю и назидательное слово препедавателемъ С. П. Никитсвимъ. А послъ литургін совершено было благодарственное молебствіе совивстно съ прніємъ святителю и чудотворцу Нинолью, въ которомъ приняли участие многие изъ протойереевъ и овященниковъ московскихъ, - съ провозглашениемъ, кромъ обычныхъ многольтій, многольтія учившимъ и учащимъ, учившимся и учащимся въ семинарім. Затвиъ, после праткаго отдыка, въ рекреаціонной семинарской залв в) состоялся публичный актъ, на который собранось очень много публики, такъ что вся общирная зала эта и ен просторные хоры полны были народомъ. На актъприсутствовам: высокопреосвященный интрополеть, оба московсвіе винаріи - преосвященные: Виссаріонъ и Александръ; ос. архимандриты московскихъ монастырей: элотоустовскаго-Асанасій, знаменскаго-- Никодинъ, высокопетровскаго -- Никифоръ, покровскаго-Маркъ и антіохійскаго подворья Рафаиль; многіе изъ представителей бълаго духовенства: протопресвитеръ Успенсваго собора Н. А. Сергіевскій, каседральный протої рей А. И. Соколовъ, протојерен: Н. И. Надеждинъ, М. С. Боголюбскій, М. II. Глаголевъ, А. С. Ильинскій, Г. П. Смирновъ- Платоновъ, П. А. Преображенскій, В. П. Рождественскій, А. О. Непрасовъ, А. М. Иванцовъ-Платоновъ, А. И. Любимовъ и другіе; также смотрители духовныхъ училищъ: заиконоспасскаго, донскаго и перервинскаго; изъ свътскихъ дицъ: начальникъ московскаго врачебнаго управленія довторъ В. М. Остроглазовъ (бывшій воспитаннивъ московской семинаріи), директоръ народныхъ училищъ московской губернів В. С. Новицкій и извъстный радътель народныхъ школъ Н. М. Горбовъ. Акть начался пвніемъ стихиры: Лнесь благодать Св. Луха нась собра, пропътой всеми воспитан-

<sup>2)</sup> Съ благодарностью должно упомянуть, что ко дню юбился московской семинарів достопочтенный предсёдатель совёта Общества любителей духовнаго просвіщенія, о протоіерей І. Н. Рождественскій подариль портреть первало ректора ен Евгенія, впоследствів архіспископа прославскаго, который в присоедишень быль къ серів портретовь московскихь архипастырей, украшающихъ семинарскую залу.

никами. Затъмъ о. ректоръ соминаріи прочиталь извлеченіе изъ отчета о состояніи семинаріи за пстевшій 1888 — 89 учебный годъ. Хоръ воспитанниковъ пропълъ стихиру 7 гласа древнимъ знаменнымъ напъвомъ: Виноградо насадивый. Послъ того преподаватель Н. И. Кедровъ прочиталь извлечение изъ "Исторической записки о московской семинарія", остановившись преимущественно на первомъ періодъ ен существованія — перервинскомъ, а членъ семинарского правленія отъ духовенства, священникъ І. Д. Петропавловскій произнесь рачь, въ которой остановился какъ на особенно заслуживающемъ вниманія факть въ новъйшей исторіи московской семинаріи -устройствъ настоящимъ московскимъ митрополитомъ Іоаннявіемъ ученическаго общежитія для нуждающихся семинаристовъ, и выравплъ отъ лица всего духовенства епархін благодарность линовнику этого. поистинъ ведикаго для него благодъянія, - нъ которой тотчасъ же присоединились и всв духовныя лица, бывшія на акта. Посла рвчи хоръ воспятаниямовъ исполнять "Гимнъ на 17 октября" сочиненія г. Архангольскаго, подъ авкомпанименть гармоникорда. и затъмъ два воспитанника семинарів VI кл. С. Поповъ и IV кл. Непрасовъ произнесли-первый рачь, а второй-стахи собственнаго сочиненія, написанные также прочувотвованно и тепло для настоящаго случая. Снова хоръ, съ участіемъ всяхъ воспитанниковъ, проприъ нарочито для настоящаго юбилейнаго торжества приготовленную неятату: Хвала тебъ, Отемь щедроть, а масса воспитанниковъ — привътъ семинаріи: Здрастечи мамушка, текстъ которыхъ (стихами) написанъ преподавателемъ семинарін Д. М. Минервинымъ, а музыка-учителемъ пънія В. П. Войденовымъ. Оба эти произведения, какъ нельви болъе приспособленныя въ настоящему торжеству, исполнены были прекрасно — стройно и энергично и произвели сильное и трогательное впечатавніе на всвуж. Въ тоже время вниманію присутствующихъ предлагались очень хорошіе образцы рисованія воспитанниковъ, сдъланные карандашомъ, масляными красками и акварелью. Въ заплючение дучшимъ воспитанникамъ розданы были въ награду книги. Анть закончился пријемъ всрим воспитаннивами "народнаго гимна" и Буди имя Господне благословенью. Посль акта состонися товарищескій объдь, къ которому были приглашены и всв почетные гости.

Заимствуемъ изъ отчета слъдующія свъдънія. Въ личномъ составъ служащихъ въ московской семинаріи въ продолженія отчетнаго года произошли такія перемъны: 31 августа скончался помощникъ инспектора Стефанъ Скворцовъ и на его мъсто приказомъ г. оберъ-прокурора Св. Синода (отъ 6 октября) переведенъ былъ преподаватель рязанской семинаріи Павелъ Добровъ 3). Потомъ, за исполненіемъ срока службы для членовъ семинарскаго правленія отъ духовенства, епархіальнымъ съвздомъ духовенства 2 іюня были избраны на означенную должность священники: Успенской, на Вражкъ, церкви Іоаннъ Петропавловскій—вторично и Троицкой, въ Вишнякахъ, церкви Александръ Доброгорскій—вновь, которые и утверждены его высокопреосвященствомъ 4 числа того же мъсяца 4). Точно также за исполненіемъ срока службы и членамъ правленія изъ преподавателей, по представленію ректора, его высокопреосвященствомъ были переутверждены на новое трехлітіе членами педагогическаго собранія преподаватели: Иванъ Любимовъ, Сергій Рождественскій и Николай Комаровъ и распорядительнаго г. Рождественскій, а отъ духовенства о. Петропавловскій (резолюцією 28 числа того же іюня).

Въ минувнемъ учебномъ году всв изассы семинаріи имъли парамельныя отделенія, а 1 классь даже три отделенія, соответотвенно числу учащихся въ немъ, и на содержание гретьяго отдвленія напъ сверхштатнаго, по распоряженію его высокопреоовищенства, потребная сумма, въ количества 1,400 р., шла отъ правленія спархівльного свічного завода. Распреділеніе влассовъ и самыхъ уроновъ между наставниками оставалось безъ всякой перемены противъ предпрошлаго года соответствуя опредъленію Св. Синода 30 іюля — 8 августа 1886 года, какъ и веденіе ими двав ученическихъ сочиненій. Учебный годъ начался въ свое время-съ 17 августа дополнительными экзаменамипереводными и пріемными, а закончился нісколько раніве обывновеннаго 10 іюня, по случаю предстоявшаго летомъ производства значительныхъ ремонтныхъ, особенно штукатурныхъ и малярныхъ работъ въ главномъ зданіи и обоихъ боковыхъ, непосредственно смежныхъ съ нимъ корпусахъ семинаріи, на каковое совращение учебнаго времени испрашивалось и последовало разръщение Св. Синода (отъ 11 мая). По нъкоторымъ предметамъ, ва неимвніемъ цечатныхъ учебниковъ (по крайней мврв реко-

.сему званію.

э) Покойный Скворцовь прослужить въ московской семинаріи пізных 37 літь, первые 17 літь въ должности преподавателя сельскаго хозяйства и сродныхъ съ нимъ предметовъ, а послідніе 20 літь въ должности помощника инспектора; во вниманіе къ столь продолжительной службі покойнаго, по милостивому ходатайству его высокопреосвященства, Св. Синодъ назначиль вдогів его пенсію въ размірів преподавательскаго полуоклада, самъ же милостивійшій архипастирь, по представленію ректора, изволиль даровать ей единовременное пособіе — 400 р. изъ кафедральныхъ суммъ.

<sup>4)</sup> Правленіе семниарів журнальнымъ постановленіемъ отъ 31 августа нынішняго года испрашивало у его преосвященства разрішеніе выразить бывшему члену своему отъ духовенства, священнику Новопименовской, въ Сущеві, церкви о. Василію Славскому признательность за его усердное исполненіе обязанностей по

мендованныхъ), или за недостаточною полнотою въ нихъ бакихълибо отдъловъ программы, и въ прошедшемъ учебномъ году наставниками выдавались ученикамъ, предварительно разсиотрынныя ректоромъ, литографированныя записки, какъ то: по библейской исторіи Новаго Завъта (краткій обворъ дълъ и ученія Інсуса Христа оть 1 пасхи Его открытаго служенія до вознесенія на небо), гражданской всеобщей исторія, алгебрв и пасхалін, намецкому языку (краткій синтаксись), церковному панію (изъ учебника элементарной теоріи музыки, также — гармонів, чтеніе безинейныхъ ноть знаменнаго распъва, изъ исторіи панія въ церкви вселенской и о богослужебныхъ потныхъ книгахъ и особенно по учению о расколь. Практических бесъдъ со старообрядцами было 15; на этихъ бестдахъ, продолжавшихся отъ 4 до 7 и даже 8 часовъ пополудни и всегда посъщаемыхъ ректоромъ, обязывались присутствивать воспитанники V и VI влассовъ по очереди своихъ отделеній; въ частности 30 челевъкъ изъ VI класса, вслъдъ за преподавателемъ, сами говорильна собестдованіную и участвовали въ показываніи древнихъ памятниковъ-рукописей, доставлявшихся изъ патріаршей. жынь синодальной, также синодально-типографской библютекъ и неъ врхива министерства иностранных даль, далая при этомъ соотвътственныя разълсненія.

Въ августв мисяци прошлаго года въ 1 влассъ поступило вновь, съ установленными свидътельствами, изъ духовныхъ училищъ 115 и по дополнительному экзамену, произведенному для неудостоенныхъ перевода и экстерновъ въ самой семинаріи, 6-121, изъ коихъ 10 дети светскихъ родителей (2 чиновниковъ консисторского и гранданского, 3 мищань, 2 крестьянь, 1 сынъ синодального првичаго, 1 почтальные и 1 умершаго фельдшера) и въ началь 1888-89 учебнаго года всъхъ воспитанниковъ въ мосновской семинаріи состояла 601. По влассамъ они распредълнись такъ: въ трехъ параллельныхъ отдъленіяхъ 1 класса-150, съ 87 оставленными на повторительный курсъ (по малоуспъшности, у иныхъ обусловливавшейся бользнью, какъ и въ нижеследующихъ влассахъ), а 8 излишнихъ противъ нормы учениковъ, по распоряжению его высокопреосвященства, были перемъщены въ тотъ же классъ вноанской семинарін; въ двухъ отделениять II класса 100, съ 12 оставленными и 1 вновь принятымъ (сынъ московскаго діакона, по бользненному состоянію перешель изъ винанской семинаріи), причемъ 7 излишнихъ учениковъ также отправлены были въ висанскую семинарію; въ двухъ отдъленіяхъ III класса 80, съ 2 оставленными и 10 перемъщенными сюда, по распоряжению его высокопреосвященства, вакъ излишніе противъ нормы класса, изъ висанской семинарів; въ двухъ отделеніяхъ IV власса 85, съ 1 оставленнымъ: въ-

двухъ отделеніяхъ V класса 88, съ 2 вновь принятыми (изъ виевисной семинаріи); въ двухъ отделеніяхъ VI власса 89. Впродолжение учебнаго года выбыло изъ семинарии: уволилось согласно собственному желанію, частію по домашним обстоятельствамъ, или болъзненному состоянію, частію для поступленія въ другія учебныя заведенія 15, 8 еще до экзаменовь, и 7 посль экзаменовъ, и исключены по малоуспъщности 26 (въ томъ числъ 1 родомъ персіянинъ, изъ 5 класов еще въ декабрв масяца "за неявку на урови") и умерло 2 (одинъ третьеклассникъ, въ дом'в брата — коломенскаго псаломщика, другой первоклассникъ, въ домъ отца-московскаго исаломинка); итого 43 чедовака. Затвиъ, всявдствіе произведенныхъ въ мав — іюнв месяць, выпуснныхъ и переводныхъ, и дополнительныхъ для вовсе не экваменовавшихся тогда по бользии, или подлежавшихъ перевизаменовив изъ изкоторыхъ предметовъ, а также по дисьменнымъ упражненіямъ, въ августь - годичныхъ испытаній, 88 воспитаннивовъ выпущены были изъ семинаріи, какъ окончившіе полный вурсъ ученія, изъ конхъ 22 удостоены 1 разряда и званія студента (въ томъ числъ недавно присоединившійся изъ еедосвевсимо раскола къ православной перкви, который, съ дозволенія его высовопреосвященства, впродолжения двухъ лать слушаль богословскіе уроки въ V и VI нассахъ и потомъ сдаль особый визаменъ на студента), остальные же причислены ко 2 разряду, Не экамена по обличетельному богословію и практическому руководству для пастырей здась извелиль присутствовать преосвященныйшій Мисанль, епископь дмитровскій, а на эквамень по латенскому языку-самъ высокопреосвященнайшій митрополеть Ісонинній. Изъ окончившихъ курсь воспитанниковъ 5 поступили въ московскую духовную академію, 2 по назначенію и 3 по собственному желанію (въ томъ числь вышепомянутый обращенодъ изъ раскода) и і въ варшавскій университеть 5), Въ день выпуска (10 іюня) двоимъ изъ воспитанниковъ выдано было 25 р., какъ "наиболье успъвшимъ въ состанления и произнесенія пропов'явай", изъ процентовъ съ суммы, зав'ящанной съ этою именно праію покойнымь преподавателемь семинаріи Петромъ Апостольскимъ. Изъ V нласса въ VI переведено 80, 20 въ 1 разрядъ, прочіе во 2: здъсь на экзаменъ по литургикъ изволить быть также самъ его высокопреосвященство; изъ IV въ У 78,-14 въ 1 разрядь, прочіе во 2 (въ томъ числь одинъ еврей), съ 5 оставленными на повторительный курсъ (по бодъзни) и 3 вновь принятыми (одинъ перешелъ изъ вологодской

<sup>\*)</sup> Сверкъ того, изъ прошлогодняго курса поступили одинъ студентъ въ ту же московскую академію и другой въ казанскую, а изъ предпрошлаго курса одинъ въ кіевскую академію и одинъ еще въ готъ же варшавскій университетъ.

семинаріи, сынъ московскаго священника, другой изъ пензенской — по случаю перехода на службу въ Москву отца его д. с. с., третій черногорскій уроженець) 86: здісь на экзамень по литургикъ былъ преосвященнъйшій Мисаилъ; изъ III въ IV 79.—5 въ 1 разрядъ, прочіе во 2, съ 3 оставленными (по бодъзни) и 2 вновь принятыми (одинъ изъ здъщнихъ же воспитанниковъ возвращенъ въ тотъ же влассъ, другой болгарскій уроженецъ) 84; изъ II въ III 84, — 10 въ 1 разрядь, прочіе во 2 (въ томъ числъ трое сирійцы), съ 7 оставленными (однев по бользии, остальные по малоуспешности), 3 вновь принятыми (одинъ перешелъ изъ саратовской семинаріи, уроженецъ московской епархів, двое другихъ поступили по эквамену-ивъ градданской гимназів сынъ умершаго московскаго священника и прогимназім сынъ умершаго купца) и 9 перемъщенными сюда, по расповяжению его высокопреосвященства, какъ излишие противъ нормы класса, изъ вноанской семинаріи, 103; изъ І во II 90.—3 въ 1 разрядъ, прочіе во 2 (въ томъ числъ два грева), съ 12 оставленными (двое по бользии, остальные по малоуствиности) 102, и 2 излишніє противъ нормы ученика, по приказанію его высокопреосвященства, были перемащены въ тотъ же влассь виоанской семинаріи. Наконець въ августв вновь поступняю, по установленнымъ свидетельствамъ, изъ духовныхъ училищъ 121 и по дополнительному экзамену, произведенному въ самой сешинарія 3 (124), съ 30 оставленными (9 по бользии, остальные вов по малоусившности) 154-при трехъ отдъленіяхъ, и на содержаніе третьяго, какъ сверхштатнаго, отділенія его высокопреосвященство разрёшилъ отпускъ потребной суммы, въ количествъ 1.400 р., изъ прежняго источника, т.-е. изъ прибылей епархіальнаго свічнаго завода, а 4 излишніе ученика также отправлены были въ висанскую семинарію. Въ числе 121 вышеовначенныхъ учениковъ было 68 окончившихъ курсъ въ занконоспасскомъ училищъ, 20 въ донскомъ, 17 въ перервинскомъ и 16 въ коломенскомъ; изъ нихъ 15 дети светскихъ родителей: 6 чиновниковъ гражданскихъ и 1 консисторскаго, 1 личнаго дворянина, 1 личнаго почетнаго гражданина, 1 купца, 1 артиста, 1 отставнаго фейерверкера, 1 мъщанина, 1 деховаго и 1 крестьянина. Экзамену въ семинаріи подвергались 5 учениковъ, принято изъ нихъ 3, между коими двое изъ гимназіи-одинъ сынъ умершаго московскаго священника, другой чиновинка и третій изъ серпуховской прогимназіи, сынъ тамошняго псаломіцика. Такимъ образомъ, къ началу настоящаго учебнаго года всъхъ воспитаннивовъ въ московской семинаріи состояло 603.

Въ образцовой начальной, при семинаріи, школъ въ минувшемъ учебномъ году законоучитель и учитель оставались прежніе. Обучались въ ней 91 мальчикъ, раздълянсь на двъ группы:

старшую 31 и младшую 60; изъ нихъ 1 сынъ діакона (семинарской церкви), 3 дети чиновинковъ и 87 мещанъ и врестьянъ. Посяв годичныхъ испытаній изъ старшей группы 17 мальчиковъ окончили курсъ ученія съ правомъ на полученіе установленныхъ льготныхъ по воинской повинности свидътельствъ и 14 безъ такого права 1). Изъ младшей группы переведено въ старшую 28, выбыло по домашнимъ обстоятельствамъ 10 и оставлено на повторительный курсъ 22. Затемъ вновь было принято 58 мальчивовъ, такъ что въ настоящее вреия состоить въ школъ 108 учениковъ. Воспитанниками семинаріи — VI и V влассовъ, кромъ одиночныхъ ежедневныхъ дежурствъ (по двое-собственно изъ щестивлассниковъ), въ извъстные дни недвли,когда у нихъ самихъ не бываеть влассныхъ занятій, обязывались присутствовать въ школъ по очереди своихъ отдъленій, причемъ они практиковались въ повтореніи данныхъ мальчикамъ уроковъ, а накоторые и въ самостоятельномъ преподаваніи имъ такихъ уроковъ по всемъ предметамъ школьной программы.

Съ нравственной стороны-втечение прошедшаго учебнаго года воспитанники вообще вели себя скремно. Особенно важныхъ проступковъ за ними не усматривалось, такъ что до свъденія педагогическаго собранія правленія на было доведено ни объ одномъ ваномъ-либо выдающемся случав. Относительно матеріального содержанія -- для навенно-коштвыкъ воспетанняковъ семинарское правленіе располагало въ отчетномъ году, сверкъ 180 казенныхъ ученическихъ онладовъ (во 110 р.) и 10 прежинхъ-частныхъ благотворительныхъ стипендій, еще 9 можьки полными стипендіями (въ томъ числь двумя оть его высокопреосвященства, одною отъ преосвященивищаго Мисанда и одною отъ братства св. Николая); а общія нужды по содержанію учениковъ-исправление и пополнение постельныхъ приборовъ, гимиаетическихъ снарядовъ, рисовальныхъ принадлежностей и т. п., на основани спеціальнаго опредъленія Св. Синода 10 — 20 дек. 1875 года, могло до невоторой степени удовлетворять остатками отъ мъстно-благотворительной суммы, напр ежегодныхъ пожертвованій отъ монастырей епархіи, которыхъ въ сложности насчитывается 1825 р. На епархіальное содержаніе было принято 239 учениковъ, преимущественно сыновья бъднаго сельскаго духовенства; изъ нихъ лишь 8 на полупансіонерское, а всь прочіе на полное (съ окладомъ 120 р.), въ итогв на сумму 28.160 р.,

<sup>6)</sup> Одинъ мальчикъ по малодетству не могъ получить льготнаго свидетельства, но какъ хорошо подготовленный, успёшно сдаль экзаменъ и принять быль въ 1 классъ Заиконоспасскаго духовнаго училища (виёстё съ помянутымъ діаконскимъ сыномъ).



которая получалась отъ правленія енархіальнаго свъчнаго завода. Всёхъ же живущихъ въ семинарскомъ общежитіи состоящо 444 человёва; и наблюденіе за ними требовало отъ всёхъ мивинспекція неослабнаго вниманія и бдительности 7). Состояніе здоровья воспитанниковъ въ истекшемъ учебномъ году, благодареніе Богу, было вообще хорошо 8).

По прочтенін язвлеченія изъ отчета о. ректоръ произвесь еще слідующее:

"Ныньшній день московская семниврія празднуєть исполненіе 75-явтія со времени устройства ен по уставу 1814 года По этому случаю въ средъ наличныхъ преподавателей вознило предположение о составлении "Исторической записки", съ приложеніемъ списковъ начальствовавшихъ, учившихъ и учившихся въ семинарів за весь 75-льтній періодь ся существованія. Оть 27 марта ректоръ предварительно входель къ его высовопрессвященству докладною запискою, въ которой, заявляя о такомъ предположенія, яспрашиваль архипастырскаго разрыненія на образованіе особой коммиссін изъ преподавателей для соотьвленія помянутой звилски и списковь, сь уполномоченість ся пользоваться нужными для данной прим деламя не только семинарскаго архива, но въ случав надобности, и поисисторскаго в другихъ епархіальныхъ учрежденій, и вивоть присоединить ходотайство о дарованів донежной субсидін на воданію записки и списковъ до 500 р. Его высокопресоващенство резолючено отъ на в эогия индостиво изволить разращить то и вругое, и вы педагогическомъ собранія правленія 28 числа того же апраля была образована воминскія изъ трехъ преподавателей: Николая

<sup>\*)</sup> Не лише отмътить здесь: на остаточную отъ содержанія воспитанниковь мъстно благотворительную сумму въ отчетномъ году было куплено мъсколью историческихъ и географическихъ картъ по библейско-церцовной исторія и гразданской весобщей и русской. На поддержаніе и пеполненіе учекической библютель воспитанниками собрано было 152 р. 90 к.; на пожертвованную воспитанниками собственно IV класса 25 р.—пріобрътено нъсколько картинъ для сціотникона. Для класса пънія пріобрътенъ камертовный приборь извъстнаго протоіерея А. Израилева на перковния деньги—25 р. Неизвъстный благотворитель, неоднократно дълавий значительным пожертвованія на предметь обученія воспитанняють музыкъ, пожертвоваль для нихъ почти совершенно новый гармоникордъ объ 12 регистрахъ, съ отдъльнымъ притомъ антифонелемъ, который правленіе семънарія принялю съ искреннею благодарностью.



<sup>1)</sup> Такъ какъ въ семинарскомъ корпусъ помъскить болъе 450 человъкъ, счита 
и 6 комнатимъ надвирателей, невозможно, то правленіе, находи неокравеливнить лицать благотворительнаго и спархільнаго вспомоществоватія къ содержанію дітей недостаточнихъ городскихъ родителей, ходатайствовало предъ его
высокопреосвященствомъ о разрішеніи выдавать такимъ воспитанникаль, жизтимъ въ больникстві и не въ дальномъ разстоянім отъ семинарім, именю до
12 чаловъкъ, означенное пособіє на руки — предмети одежди и обуви, разво
учебния кинки и письменныя принадлежности.

Розанова, Николая Любимова и Николая Кедрова. Въ теченіе детнихъ месяцевъ эта коммиссія успела, по возможности, собрать нужный для цвли матеріаль и составить общій историческій очеркъ, равно вакъ и списки начальствовавшихъ, учившихъ и учившихся въ московской семинаріи за три четверти въка пребыванія ся на Перервъ, въ Заиконоспасскомъ монастыръ и на настоящемъ мъств. Теперь эта книга и отпечатана съ приложеніемъ въ ней фототипическаго снимка съ (нынашняго) главнаго зданія семинаріи "). Неостались безучастны въ событію 75-ти льтія семинаріи и сами воспитанники, обучающіеся въ ней въ настоящее время. Они возъимъли намъреніе, которое потомъ благословиль и высокопреосвященнъйшій владыка, сдълать между собою посильный денежный сборъ (оказалось собраннымъ до 250 р.) и устроить икону св. патрона семинаріи святителя и чудотворца Ниводая, съ тъмъ, чтобы поставить и на наружной сторонъ алтарной ствны (съ главнаго двора), какъ бы самаго върнаго и благонадежнаго стража хранителя ся. Вчерашній день эта икона, написанная ихъ же учителемъ рисованія С. Милорадовичемъ, была освящена и въ приличномъ кіотъ утверждена на означенномъ мъсть. Почтительно и благодарственно воспоминая въ нынъшній праздникъ всехъ высокихъ покровителей своихъ прежнихъ, въ Бозъ почившихъ, московскихъ архипастырей, съ особымъ чувствомъ сыновне-почтительной благодарности московская семинарія обращается въ тебъ, благостнъйшій архипастырь и отецъ покровитель нашъ! Глубоко сердечно признательные тебъ за всв твои милости къ нашей семинаріи, за всв попеченія объ учащихъ и учащихся въ ней, мы, по тому же долгу сердца, приносимъ тебъ почтительнъйшую и глубочайшую благодарность за твое милостивое посъщение семинаріи въ нынашній столь знаменаледьный для нея день, за совершение святьйшей жертвы на алтаръ нашего храма въ возблагодарение Господу Богу за излитыя Имъ всещедрымъ на семинарію блага въ ея прошломъ и въ испрошеніе у Него новыхъ ей благъ въ будущемъ. Благослови же всвхъ насъ своимъ святительски-мощнымъ благословеніемъ начать новую и последнюю въ круге века четверть жизни семи-наріи, какъ благословиль насъ (изъ коихъ остаются здёсь лишь четверо) великій предшественникъ твой, приснопаматный святитель Филареть въ день ен 50-ти лътія,. При этомъ высовопреосвященнайшій митрополить всталь съ своего кресла и преподаль общее всъмъ благословение, благословивъ въ то же время подо-



у) Эта книга, изданная весьма чисто и составляющая более 20 печатныхъ листовъ, продается въ канцеляріи семпнарскаго правленія; цена ея 1 р., съ пересылкой.

шедщаго въ нему ректора семинаріи; а учащіе и учащієся вмѣств пропвии ему "єїς πολλά єтη,  $\Delta$ έσποτα!"

Въ день юбилейнаго праздника на имя о. ректора полученобыло много письменныхъ и телеграфныхъ поздравленій съ этимъ знаменательнымъ для семинаріи днемъ: отъ московской духовной академін и преосвященнаго ректора ся Христофора, епископа Воловоламского, причемъ представителемъ академіи былъ профессоръ П. И. Цвътковъ, нъкоторое время и самъ служившій здась, и особо отъ профессоровъ академін-воспитанниковъ Московской семинаріи А. П. Лебедева и В. А. Соколова, а равно оть студентовъ академін-Московскихъ семинаристовъ; отъ бывшаго преподавателя семинаріи, нынв епископа Псковскаго, преосвященнаго Гермогена; отъ Виовнской семинаріи (называющей московскую "своею доблестною сотрудницею") и особо отъ пре-подавателей ен—бывшихъ вдъщнихъ воспитанниковъ, представителенъ которыхъ явился С. И. Поспъловъ; отъ бывшихъ преподавателей семинарів, нынв профессоровъ-Петербургской духовной академін-М. И. Каринскаго, вывств и ученика первой, и Харьковскаго университета-А. С. Лебедева и также ученика ея-П. А. Безсонова; отъ о. архимандрита Андроніевскаго монастыря Григорія, тоже учивщагося и потомъ служившаго (инспекторомъ) въ семинарін; отъ бывшихъ учениковъ семинарін-ректора Тамбовской семинарін архимадрита Никандра; редактора-издателя Троицких мисткова соборнаго јеромонаха Никона; отъ Рязанской семинарів и особо отъ преподавателей ев бывшихъ учениковъ семинарін; отъ преподавателей Пенвенсков и Харьковской семинарій-учениковъ же московской семинарів; отъ учителей и надзирателей Перервинскаго и Коломенскаго духовныхъ училищъ, равно прото:ереевъ и священнивовъ г. Кодомны, получившихъ образованіе въ московской семинарін; отъ студентовъ Варшавскаго университета — эдешнихъ семинаристовъ и другихъ лицъ, давнихъ и недавнихъ или преподавателей, или воспитанниковъ Московской семинаріи, которые всв съ отраднымъ сочувствіемъ вспоминають о времени пребыванія своего въ семинаріи и горячо-искренно благожелають ей при вступленів въ новую четверть въка!

Позводимъ себъ сдълать извлеченія изъ нъкоторыхъ привътствій.

Преосвященнъйшій Гермогенъ, въ мірт К. П. Добровравниъ, магистръ петербургской академіи, былъ профессоромъ московской семинаріи въ 1845—46 годахъ, пишетъ: "Я не близокъ къ семинаріи, но и не далекъ; не родной ей, но и не чужой. Я — почти петербургскій уроженецъ; но для меня, по окончаніи курса, не нашлось тогда мъста въ Петербургъ, и меня назначили въ Мо-

скву. Мнв тяжело было тогда разстаться съ милой родиной, но волей-неволей я долженъ былъ отправиться въ Москву, отправился и нашель въ ней и счастіе и утвшеніе, счастіе въ томъ, что Господь судиль мив начать службу свою подъ высокимъ покровительствомъ приснопамятного святителя, Филарета, предъ которымъ я съ ранней юности, можно сказать, благоговъль, зная о немъ только по слухамъ, -- утвшение въ томъ, что я нашелъ тогда въ московской семинаріи какъ въ начальствующихъ, такъ и въ товарищахъ людей, приголубившихъ и приласкавшихъ меня: то были добръйшій для меня ревторъ архии. Алексій Ржаницынъ, впоследствии тверскій архіепископъ, умный и во всемъ аккуратнвиши инспекторъ А. О. Кирьяковъ, два земляка мон по академін свроиный и благожелательный М. Д. Глаголевъ и Н. Ф. Добровъ, мой однокурсникъ; затъмъ радушный хлюбосоль о. Е. М. Алексинскій, добродушный острякъ и занимательный анекдотисть Г. И. Невтаровъ, впоследствии архии. Насанандъ, ректоръ винанской саминаріи, добросердечный, всегда веселый, живой и словоохотливый Е. Н. Шавровъ, скроиный, до заствичевости, простодушный и пріятный собеседникь С. Д. Писаревъ, Н. Н. Тихомировъ и пр. и пр. Памятна для меня эта мидая тогдашняя товарищеская семья! Да и въ самой средв учениковъ моихъ нашелъ я вполев внимательныхъ, усердныхъ, деликатныхъ и добронравныхъ юношей. Къ сожальню, у меня не сохранился списовъ ихъ; но мнв помнятся нвкоторые изъ нихъ, особенно выдававшіеся даровитостію и успахами: то были П. А. Преображенскій, В. Погожевъ. Цервый изъ вихъ, можно сказать, сроднился со мной: воспитываясь въ петербургской академіи, онъ часто посъщалъ меня, и я дома всегда встръчаль его, какъ московскаго друга моего, какъ роднаго. Памятна для меня эта тогдашняя добран аудиторія мон! Легко мив было въ ней дышать. Такимъ образомъ я очень не долго служиль въ московской семинаріи, но добрая память о ней во мив сохранялась в будеть храниться, пова буду живъ. Воть ночему я въ 75-лътнюю годовшину ея не только по долгу, но и по диктовкъ глубоко благодарнаго и любящаго сердца моего привътствую ее: да хранить тебя Господь, приснопамятная для меня семинарія, на многія, многія літа, да озаряєть выну тебя Світь оть Світа светомъ истины и правды и да укрепляеть твои силы сила Божія въ твоихъ трудахъ и подвигахъ во славу Божію и во благо церкви Христовой! Прими съ любовію привъть любви. Примите и вы, достопочтимый о. ректоръ, сердечный мой привътъ".

"Съ отраднымъ чувствомъ, пишетъ достопочтенный профессоръ, московской академіи Алексъй Петровичъ Лебедевъ, взираю я на то, что во главъ московской духовной семинаріи стоятъ въ

настоящее время двое моихъ достойнъйшихъ наставниковъ: это вы, досточтимый о. ректоръ, и досточтимый инспекторъ Алексви Ивановичъ. Изъ всего общирнаго персонала монхъ многоуважаемыхъ наставнивовъ только васъ двое и осталось отъ твхъ дней, когда я воспитывался въ семинаріи. Отъ души желаю вамъ обоимъ здравствовать на многіе годы! Отъ літь моего восинтанія въ мось, семинаріи у меня сохраницись и навсегда будуть сохраняться самыя отрадныя воспоминанія. Въ тв времена наставники моск. семинаріи, какъ имъвщіе всъ степень магистра, не только именовались профессорами оффиціально, но и были профессорами на самомъ дълъ. Учебники и записки имъли значение лишь въ домашнихъ занятияхъ учениковъ, а въ классахъ эти носледніе черпали свои познанія по всемъ наукамъ изъ живаго устнаго источника. Классъ быль двиствительнымъ подобіемъ академической аудиторіи. Переходя изъ семинаріи въ академію, мы, москвичи, почти не чувствовали разницы между средне-учебнымъ заведеніемъ, гдв мы дотолв воспитывались, и твиъ высшимъ разсадникомъ духовнаго просвъщенія, куда мы поступали. Левців слушали мы тамъ, левцій же стали слушать и здась. Но еще важиве то, что и качество семинарскихъ лекцій почти не отличалось отъ ленцій высшаго духовно-учебнаго заведенія. Намъ, москвичамъ, казалось, что не изъ одного учебнаго заведенія перещим мы въ другое высшее, а лишь изъ одного класса или курса на другой все одной и той же школы. Такіе профессоры московской семинаріи, какъ Николай Васильевичъ (Благоразумовъ), Алексви Ивановичь Цватковъ, о. архимандрить Сергій (Спасскій), впосл'ядствім докторъ богословія, протоісрей Е. М. Алексинскій. зам'ячательно талантливый преподаватель, П. А. Преображенскій, сослужившій многольтнюю службу своимъ извъстнымъ ученымъ изданіемъ, А. С. Лебедевъ, теперь профессоръ харьковского университета, М. И. Каринскій, теперь профессоръ петербунгской академів. Ал. П. Смарновъ, впоследствии профессоръ московской академии. И. В. Бадяевъ, ученый, истинно достойный академической наведры. А. О. Некрасовъ и многіе другіе заставляли учившихся подъ ихъ рувоводствомъ въ 1860-66 годахъ-забывать о томъ, что эти наставники семинарів, а не академіи. Не могу не воспомянуть съ признательностію и о нравственно-воспитательныхъ отношеніяхъ того времени. Такіе благостные начальники, какъ: оо. архимандриты Савва. Игнатій и Григорій делали жизнь семинаристовъ безпечальною и даже счастливою. Учащаяся молодежь находила въ своихъ начальникахъ и наставникахъ истинео-попечительных отповъ. Я лично съ глубовимъ чувствомъ благодарности храню память о тъхъ моихъ дорогихъ наставнивахъ,

которые настойчиво поощрями меня въ домашнему изученію новъйшихъ языковъ, давали иностранныя книги для чтенія и сами помогали мнв одольвать въ нехъ наиболее трудныя места, приглашая для этого въ себв на домъ, гдв и принимали меня сворве какъ гостя, нажели какъ докучливаго ученика. Можетъ быть. такія добрыя отношенія начальства и наставниковъ къ учащимся монощамъ объясняють то отрадное явленіе, что въ это время дишь очень малое число лучшихъ семинаристовъ, оставляя семинарію, искали высшаго образованія въ другихъ учебныхъ заведеніяхъ, помимо духовныхъ академій. Среда, въ которой мы жили, въроятно, закръщяла наши связи съ тъмъ званіемъ, въ которомъ мы родились. Несмотря на то, что въ наше время двери университетовъ открыты были для семинаристовъ настежъ, желающихъ поступить сюда было очень немного, а напротивъ въ академію дучшіе ученики семинаріи шли целой толпой. Уже за одно то, что московская семинарія того времени воспитала и сохранила для академіи И. Д. Мансветова, впоследствін превосходнаго ученаго профессора московской духовной академін — искреннайшее ей спасибо! Извиняюсь. Я увлекся воспоминаніями о прошедшемъ московской семинаріи, но осмванваюсь исвать для себя оправлавія въ томъ, что это прошедшее мнв весьма дорого".

Въ своемъ адресъ родной семинарии молодые студенты московской академін говорять следующее: "Ни одинь изъ насъ, бывшихъ питомцевъ семинарів, не можеть безъ глубокаго чувства живвішей благодарности вспомнить о томъ, чемъ мы обяваны ей въсвоемъ воспитаній и образованіи, и особенно о томъ духв любви и христіанскаго довърія, который всегда жиль въ семинаріи и связываль всвхъ насъ неразрывными узами съ нашими воспитателями и учителями въ одну семью, подъ мудрымъ, исполненнымъ истинной любви руководствомъ многоуважаемаго о. ректора болве четверти стольтія уже честно служащаго семинарін въ качествъ учителя и воспитателя юношества. Дорогое для насъ имя его, тесно связанное съ воспоминаніями о семинаріи, навсегда останется для насъ незабвеннымъ. Но чувства личной благодарности въ день 75-летняго юбился родной московской семинарін должны уступить місто одупісвляющимъ воспоминаніямъ болье широкаго характера. Сколько за это 75-льтіе выпущено питомцевъ изъ этой духовной школы. Сколько изъ ея мирныхъ ствиъ вышли на поприще жизни честныхъ, даровитыхъ и просвъщенныхъ дъятелей въ различныхъ сферахъ общественной деятельности! Наши духовныя школы современнымъ направленіемъ мірскихъ идей вызываются на энергическую борьбу въ защиту церкви, православія и отечества. И московская семинарія, среди всеобщаго почти колебанія и шатанія умовъ; умъла свято исполнить эту высокую задачу, воспитывая истинныхъ людей, честныхъ служителей церкви и отечества, ревностныхъ и славныхъ поборянковъ православія. Да процвітаєть же и впредь эта духовная нива, наша семинарія, возрастая въ своей благотворной воспитательной діятельности. Духъ великаго святителя м. Филарета, нівкогда непосредственно воодушевлявшій московскую семинарію, да укрыпляєть ее еще много, много літь въ лучшихъ преданіяхъ прошедшаго, для славы ея будущаго".

# ОГЛАВЛЕНІЕ ТРЕТЬЯГО ТОМА

# ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

ва 1889 годъ.

#### СЕНТЯБРЬ.

| •                                                                                     | Cmp.          |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| I.—Вопросы и событія шестидесятыхъ годовъ и<br>отношеніе из нимъ митронолита Филарета |               |
| мосвовскаго. I. Вопросы и событія 1861—                                               |               |
| 1863 гг. А. А. Впалева                                                                | <b>3</b> — 51 |
| II.—Святый Іоаннъ Златоустъ какъ толкователь                                          |               |
| Священнаго Писанія. В. Г-скаю                                                         | 52-114        |
| III.—Въ защиту Библіи. Беседа преосвященнаго                                          | •             |
| Ниванора, архіспископа херсонскаго и одес-                                            |               |
| скаго, произнесениая въ день святаго бла-                                             |               |
| говърнаго ведикаго князя Александра Нев-                                              |               |
| скаго и тевонменитства Благочестивъйшаго                                              |               |
| Государя Императора Александра Алексан-                                               |               |
| дровича, въ церкви Новороссійскаго универ-                                            |               |
| CHTOTS                                                                                | 114-131       |
| IV.—О оранцузскихъ старо-католикахъ. С. Смуч-                                         |               |
| кано                                                                                  | 132 - 161     |
| V.—Поученіе преосвященнаго Никанора, архі-                                            |               |
| епископа херсонскаго и одесскаго, произне-                                            |               |
| сенное на молебствім въ день празднованія                                             |               |
| стольтія завоеванія Хаджибея                                                          |               |
| VL-Библейскія женшины                                                                 | 173-201       |
| VII.—Письма въ Бовъ почившаго высокопреосвя-                                          |               |
| щенивйшаго Макарія, митрополита москов-                                               |               |
| craro                                                                                 | 202-210       |
| III.—Объявленія                                                                       | 211-212       |

### октябрь.

| I.—О священной и правительственной власти цер-                                            |                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| кви православной. Н. А. Заозерскаго                                                       | 213-259         |
| II.—Святий Іоаннъ Златоусть какъ толкователь                                              |                 |
| Священнаго Писанія (окончаніе). В. І-скаю.                                                | 260-315         |
| III. – Леко Виколаеничъ Толстой, 'его исповидь и                                          |                 |
| · минио-мовая в вра. А. О. Гусева                                                         | 816-320         |
| IV.—Что будеть съ землею? П. Я. Сеттлова                                                  | 321 - 392       |
| V.—Рвчь сказанная въ день отврымя при одес-                                               |                 |
| скомъ архіерейскомъ домъ церковно-приход-                                                 |                 |
| ской школы. Преосвященнаго Никанора, архі-                                                | 000 004         |
| епископа херсонскаго и одесскаго                                                          | 393—394         |
| VI.—Слово торговымъ людямъ о необходимости                                                | <b>0</b> 05 405 |
| у праздничнаго отдыха. Свящ. Ф. Орнатскаю<br>УП.—Слово на день 17 октября въ воспоминание | <b>3954</b> 05  |
| спасеція Ирь Императорових Величествъ съ                                                  |                 |
| Августвинить Семействомъ отъ омертныя                                                     |                 |
| с опасности при врушеніи Императорскаго по-                                               |                 |
| вада 17 октября 1888 года. Священника П. Я.                                               |                 |
| Свътлова                                                                                  | 406-410         |
| VIII.—Объявленія: объ изданіи гезеты "Сынъ Оте-<br>чества".—О внигахъ                     | 411-412         |
| нояврь — декаврь.                                                                         |                 |
| І.—Поученіе по освященім (храма при одеосвой                                              |                 |
| второй гимнавін. Высокопреосвященного Ни-<br>канора, архіенискова хереоцекаго и одесскаго | 400-412         |
| II.—Состояніе рабства въ древнемъ мір'я и влія-                                           | 700-112         |
|                                                                                           | 413500          |
| Ш.—Вопросы и событія шестидесятых годовь и                                                | 410             |
| отношение къ никъ митрополита Филарета.                                                   |                 |
| А. А. Бъляева                                                                             | 501-546         |
| IV.—О самоубійствв. Свящ. Ф. Орнатскаю                                                    | 547570          |
| V.—Естественно-научный журналь въ духв хри-                                               |                 |
| стіанской віры. С. Глаголева                                                              | 571 - 603       |
| VI Левъ Николаевичъ Толстой его исповъдь и                                                |                 |
| мнимо-новая въра. А. Ө. Гусева                                                            | 604-642         |

|                                                                                           | Cmp.    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| VII.—Новое направление въ нъмецкомъ богословіи. В. П. Ильинскаго                          | 648741  |
| VIII.—Воспоминанія о высокопреосвященномъ ми-<br>трополить московскомъ Иннокентів. Архим. |         |
| $ar{\Gamma}$ ригорія. $\dots$                                                             | 742-769 |
| IX.—Библейскія женщины                                                                    | 770—789 |
| X.—Годичный и юбилейный анть въ месновеной<br>духовной семинаріи и извлеченіе изъ отчета  |         |
| о состояни ея въ 1888-89 учебномъ году                                                    |         |
| XI.—Оглавленіе третьяго тома "Православнаго Обозрвнія" за 1889 годъ                       | i—ÎII   |
| XII.—Объявленія о новыхъ вингахъ и объ изда-                                              |         |

## объявленія.

Въ внижномъ магазинъ Н. И. Мамонтова, Москва, Кузнецкій мостъ, домъ Фирсановой,

поступила въ продажу новая книга

## СОЧИНЕНІЯ Ю. О. САМАРИНА. ТОМЪ VII.

Письма изъ Риги 1848 г. и Исторія Риги. Ціна 2 р. М. 1889 г.

Тамъ же продаются и прежде вышедшіе тома сочиненій Ю. Ө. Самарина: т. II-1 р. 75 коп., т.-III-2 руб., т. V-2 р. 25 коп., т. VI-2 руб. 50 коп.

Пересылка II и III тома за 3 фунта каждый, V и VI за 4 фунта каждый и VII томъ за 5 фунтовъ.

Сназаніе о жизни преп. отца нашего Сергія, игумена Радонежсиаго. Составнять Сергій Кратчъ. Ціна 50 коп., для выписывающихъ изъ склада—35 к. (за пересылку особо 6 к.). Складъ изданія: Москва, Успенскій переулокъ, домъ Шилова, кв. С. М. Кратчъ.

Привътъ воспитанниковъ месковской духовной семинаріи своей АІма Магет, 1-го ноября 1889 г. Слова Д. Минервина. Музыка В. Войденова. Гимнъ на день 75-льтія московской духовной семинаріи. Слова Д. Минервина, музыка В. Войденова.

Продаются у К. Мейкова, Москва, Кузнецкій мость, домъ братьевь

Джангаровыхъ.

Начальныя **основанія философін**. Примѣнительно их программі преподаванія философін въ духовных семинаріяхъ. Составить *В. Будрав*щеть. Вупускъ І. Начальныя основанія гносеологін и естественнаго богословія. Мосива. Цёна 1 р. 50 к.

Введеніе въ философію. В. Кудравцева. Составлено принанительно къ программа преподаванія философін въ дух. семинаріяхъ. Москва. Цана 50 к. Продается у автора. Сергієвъ-Посадъ, у профессора Академін В. Кудрявцева.

Урени по предмету православнаго натихизиса. Преосвящен. Александра, енископа Можайскаго. Ч. І. Символъ вёры. Цёна 1 р. Ч. ІІ в ІІІ. О молитві и заповідяхъ Божінхъ. Ц. 60 к. Москва 1889.

Слова и рѣчи синод. члена Павла, архіспискова назанскаго и свіякснаго. Съ портретомъ его. Изданіе библіотеки св. равноапостольнаго князя Владиміра. Казань. 1889 г. Цёна 2 руб. 50 коп. Складъ княги находится при Владимірской библіотекѣ въ Казани (при старой По-кровской церкви).

Училище благочестія или примітры христіанскихъ добродітелей, выбранные изъ житій святыхъ. Въ двухъ томахъ. Съ 16-ю ресунвани академика Ө. Г. Солнцева. Изданіе 14-е. Посвящаетсся церковно-приходскимъ школамъ. Томъ І-й. Ціна 1 рубль. Изданіе книгопродавца Тузова. С.-Петербургъ. 1889 г.

Ценворъ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозво*вяется*. Москва. Декабря 12-го дня 1889 года.

## объявленія.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1890 ГОДЪ

#### на новый

### ЛИТЕРАТУРНО-ПОЛИТИЧЕСКІЙ и НАУЧНЫЙ ЖУРНАЖЬ

# PYCCKOE OFOSPBHIE.

"Русское Обозрвніе" будеть выходить безь предварительной дензуры, ежемъсячно внижками по тридцати листовь, по слъдующей программъ:

1) Изящная словесность: оригинальные и переводиме романы, повъсти, разсказы, драматическія произведенія, стихотворенія и т. д. 2) Науви: философія, исторія, естествовнаніе, военныя науки и проч. 3) Обозрвніе: внутреннее, экономическое и иностранное. 4) Хроншка: литетературная, научная, музыкальная, театральная и художественная. 5) Критика, библіографія, корреспонденцін.

#### БЛИЖАЙШЕЕ УЧАСТІЕ ПРИМУТЪ:

Въ дитературномъ отдълж: Н. Д. Ахшарумовъ, М. Н. Волконскій, В. П. Клюшниковъ, М. В. Крестовская, Котъ Мурлыка, А. А. Кутузовъ графъ, К. Н. Леонтьевъ, Н. С. Лесковъ, К. Орловскій, Е. А. Саліасъ графъ, Д. И. Стахъевъ, А. Стернъ, А. А. Фетъ, А. П. Чеховъ, І. І. Ясинскій (Максимъ Бълинскій) и др.

Въ научно-политическомъ отдълъ: А. А. Борзенко, Н. П. Вагнеръ, С. Васильевъ, А. И. Воейковъ, Л. Н. Вороновъ, Н. М. Горбовъ, В. А. Грингмутъ, Н. Я. Гротъ, Н. А. Звъревъ, Н. Д. Кашконъ, А. А. Киркевъ, Г. А. Ларонъ, Н. А. Любимовъ, Л. Н. Майковъ, И. П. Мянаевъ, Е. Л. Марковъ, Э. О. Радловъ, С. А. Рачинскій, В. И. Сафоновъ, Вл. С. Соловьевъ, Н. Н. Страховъ, В. В. Святловскій и др.

#### подписная цъна:

|                            | на годъ.    | на полгода. |
|----------------------------|-------------|-------------|
| Безъ доставки и пересылки  | 15 p. 50 g. | 8 p. — K.   |
| Съ доставкой въ Москвъ     | 16 " — "    | 8 , 50 ,    |
| Съ пересылкой иногороднимь | 17 " — "    | 9 " — "     |

Подписка принимается въ конторъ журнала: Москва, Тверской бульваръ, домъ Зыкова, № 46, а также въ инижномъ магазинъ Думнова (бывшій Салаева) и у всъхъ извъстныхъ инигопродавцевъ.

Издатель Н. Боборывинъ. Редавторъ ки. Д. Цертелевъ.

Digitized by Google

VI годъ

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА

VI годъ

HA

# "РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ"

ПЕРВЫЙ ВЪ РОССІМ ВЖЕНЕДЪЛЬНЫЙ ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ЖУРНАЛЪ ДЛЯ РЕЛИГЮЗНО-НРАВСТВЕННАГО ЧТЕНІЯ,

#### въ 1890 году.

"Русскій Паломенкъ" одобрень для всёхъ низшихъ и среднихъ учебныхъ заведеній.

Русскій Паломникъ" въ 1890 году дасть:

52 еженедывных нумера большаго формата съ рисунками (болье двухъ сотъ) и статьями исключитедьно религіозно-правственнаго характера.

6 книжекъ дитературныхъ приложеній, большихъ историческихъ разсказовъ, путешествій, жизнеописаній и пр., отъ 10 до 12 листовъ въ

баждой.

2 художественных приложенія, состоящих изъ больших вопівгравюръ съ картинъ знаменитых художниковъ: Леонардо да-Винчи "Тайная вечеря" (къ праздвику Св. Пасхи), и Мурильо "Взятіе Пресвятой Дівы на небо" (въ ковців октября).

Цвиа "Русскаго Паломинка" на годъ съ пересылкой и доставкой

ШЕСТЬ рублей. Допускается разсрочка.

Адресь редавцін: С. Петербургь, Владимірскій пр., д. 13.

Редакторъ-издатель А. И. Поповицкій.

#### Открыта подписка на 1890 годъ

НА ИЗДАВАЕМЫЕ ПРИ С.-ПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХ. АКАЛЕМІИ

# "ЦЕРКОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ"

Ħ

#### "XPИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ"

(СЪ ТОЛКОВАНІЯМИ НА ВЕТХІЙ ЗАВЪТЪ).

Условія подписки.—Годовая ціна вт Россіи: за оба журнала 7 руб. (семь) ст пересылкою; отдільно за "Церковный Візстинкь" 5 р. (пять), за "Христіанское Чтеніе" ст "Толкованіями" 5 руб. (пять). За границей, для всіхтя мізсть: за оба журнала 9 руб. (девять), за каждый отдібльно 7 р. (семь) ст пересылкою. Иногородные подписчики надимсивають свол пребованія такт: "Вт редакцію "Церковнаго Візстинка" и "Христіанскаго Чтенія", въ С.-Петербургів".

Въ конторъ редакціи (Невскій прослевть, демъ Ж 182, кв. 12) можне получать полиме экземиляры

## "NEPROBHATO BECTHEKA" H "XPECTIANCKATO TTEHIR"

#### за следующіе годы:

I. "Христівноков Чтавів" за 1822, 1823, 1824, 1826, 1827, 1833, 1886, 1839, 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 и 1847 по 2 р. за эвремидаръ свядато года безъ пересылви и по 3 р. съ пересылков. Выписывающіе одновременно за веф исписывающіе 14 годовъ илатать безъ пересылки 20 р., съ пересылком 25 р. с.

11. "Христіанню Чтеніе" за 1848, 1856, 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866, 1867 и 1868 гг. по 3 р. за экземпіярь каждаго года безъ пересылки и по 4 р. с. съ пересылкою; за вод 13

тодовъ 30 руб. босъ пересылки и 35 руб. съ пересылкою.

III. "Христіанское Чтеніе" за 1849, 1850, 1852, 1853, 1857, 1870 и 1871 рг. но 4 руб. на веземенаръ каждано года безъ нересынки и по 5 р. еъ нересынком; за всё 7 годовъ 23 р. безъ нересынки и 28 руб. съ пересынком.

IV, "Христіанское Чтеніе" за 1872, 1873 и 1874 гг. по 4 р. за экзем-

нляръ важдаго года безъ перссылки и по 5 р. съ пересылкою.

V. "Христіанское Чтеніе" за 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1887 и 1888 годы, выбсть съ "Церковнымъ Въстивкемъ" по 5 р. съ пересывкою, отдъльно "Христіанское Чтеніе" по 3 р. и "Церковный Въстинкъ" по 3 р.

VI. "Христіанское Чтеніе" за 1896 г. 3 р. съ пересылкою.

За всѣ вышензложенные годы можно получать "Христ. Чтеніе" и отдъльными книжками по 75 к. безъ перес. и 1 р. съ перес.

## о продолжении изданія

ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІМ

# PYROBOACTBA AMA CEALCRIXT HACTHPEN"

#### ВЪ 1890 ГОДУ.

"Руноведство для сельсиих пастырей" будеть издаваться въ 1890 году по прежней программѣ, съ тъмъ же характеромъ общедоступности и въ томъ же по преимуществу практическомъ направленіи, какъ издавалось доселѣ.

Оставаясь неизменно вернымъ своей особенной задаче содействовать приходскимъ пастырямъ въ ихъ высокомъ и трудномъ служени церкви, журналъ нашъ по прежнему будеть и органомъ, чрезъ который свящевнослужители и другіе деятели, более или мене близко стоящіе въ пастырскому делу, могутъ обмениваться между собою взглядами на высокое и святое дело пастырскаго служенія, слагающимися у нихъ

по указаніямъ опыта и по требованіямъ общественной жизни, а также и выражать указываемыя пастырскою правтикою чужды, законныя желанія и потребности нашего духовенства. Въ виду такихъ задачъ свонихъ "Руководство для сельснихъ пастырей" открываеть шерокій доступъ на свои страницы тімъ трудамъ, касающинся различнихъ сторонъ пастырскаго служенія, которые будуть удовлетворять общелитературнымъ требованіямъ и соотвітствовать ціли, характеру и направленію изданія.

Годовое изданіе, будеть состоять изъ 52-хъ еженедёльно выходящих номеровь, въ прежнень объемі, и составить три тома, независимо отъ печатаемыхъ въ приложеніяхъ проновідей и библіографическихъ статей. Журналь "Румеводстве для сельскихъ мастырей" рекемендованъ Святійшимъ Синодомъ духовенству и начальствующимъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ въ вишескі въ церковным и семинарскім библіотеки (Синодальное опреділеніе отъ 4 февраля—14 марта 1885 геда за № 280).

Подинсная піна съ пересылкою во всі піста Россійской Имперів ШЕСТЬ РУБ. СЕРЕБР. Плата за журниль по оффиціальными требованіями, каки-то: оти консисторій, правленій духовныхи семинарій в благочинныхи, можети быть, по приміру прежнихи годови, разсрочена, до сентября 1890 года.

#### овъ изданіи

# "ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА" въ 1890 году.

"Православный Собесъдникъ" будетъ издаваться по прежней программъ, въ томъ же строго-православномъ духъ и въ томъ же ученомъ направленіи, какъ издавался досель, съ 1-го января, ежемпьсячно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ въ каждой.

Журналь Православный Собестойнико рекомендованы Святыйшимы Синодомь для выписыванія вы церковныя библіптеки, "какь издапіе полезное для пастырожаю служенія духовенства". (Синод. опред. 8 сент. 1874 г. № 2792).

Цѣна за нолное годовое изданіе, со всѣми приложеніями къ нему, остается прежняя: съ пересылкою во всѣ мѣста Имперіи — семь рублей серебромъ.

При журналь "Православный Собесьдникъ" издаются

### извъстія по казанской епархіи,

выходящія два раза въ місяць, нумерами, по 2 печатныхъ листа въкаждомъ убористаго шрифта.

Причты казанской епархін, выписывающіе "Православный Собесѣдникъ", получають за ту же цѣну п "Извѣстія", съ приплатою 1 руб. за пересылку по почтѣ.

Цъна "Извъстій" для мъстъ и липъ другихъ енархій и другихъ въдоиствъ, за оба изданія виъсть десять руб. с.—съ пересылкою.

Подписва принимается въ редавціи "Православнаго Собесъднива", при духовной академін, въ Казани.

#### Въ 1890 году

#### ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ

будуть издаваться по прежде утвержденной программы:

# "ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ",

журналъйнаучнаго содержанія и характера.

Въ немъ будутъ помъщаться научныя статьи по всёмъ отраслямъ наукъ, преподаваемыхъ въ дуковией Академіи, по предметамъ общезанимательныя, по изложевию доступцыя большинству читателей.

При журналь будуть помыщаться переводы твореній

блаженнаго Іеронима и блаж. Августина,

жоторые въ отдельныхъ оттисвахъ будутъ служить продолжениемъ издания подъ общимъ названиемъ:

## "БИБЛІОТЕКА ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦОВЪ И УЧИТЕЛЕЙ ЦЕРКВИ ЗАПАДНЫХЪ".

Указомъ Св. Синода отъ \*/19 февраля 1884 года подниска какъ на журналъ "Труды Кіевской Духовной Академіи", такъ и на "Вибліотеку твореній св. отцовъ и учителей церкви западныхъ" рекомендована для духовныхъ семинарій, штатныхъ мужскихъ монастырей, канедральныхъ соборовь и болье достаточныхъ приходскихъ церквей.

"Труды Кіевской Духовной Академін" будуть выходить ежемпьсячно квижками отъ 10 до 12 листовъ.

Цъна за кодо съ пересылкою "Трудовъ Кіевской Духовной Академін"—7 руб.

Адресь: въ Редакцію Трудовъ, при Кіевской Духовной Академін, въ Кіевъ.

Можно также подписываться въ книжныхъ магазинахъ: 1) Н. Я. Оглоблина, въ Кіевъ, на Крещатикъ; 2) Игн. Л. Тузова—въ С.-Петер-бургъ.

Въ редакціи можно получать "Воскресное Чтеніе" за слёдующіе годы существованія журнала при Академіи: І (1837—38), V (1841—42), XI (1847—48), XII (1848—49), XV (1851—52), XVII (1853—54), XVIII (1854—55), XIX (1855—56), XX (1856—57), XXI (1857—58), XXIV (1860—61), XXV (1861—62), XXVII (1863—64), XXVIII (1864—65), XXIX (1865—66), XXX (1866—67), XXXI (1867—68), XXXII (1868—69), XXXIII (1869—70), XXXIV (1870—71). Цёна 3 р. за годъ съ пересылкою. Воскресное Чтеніе за 1879—1883 гг. по 4 р. за экземнярь съ пересылкою.

Епархіальныя Вѣдомости за 1880, 1881 и 1882 гг. (въ сброшюрованномъ видѣ) по 3 руб. 50 коп., а за 1883, 1884, 1885 и 1886 г. по 4 руб. за экземпляръ съ пересылкою. "Труды Кіевской Духовной Авадемін" продаются по уменьшенной чуюню: 1860—1866, 1868 гг. по 3 руб.; за 1869—1873 гг. по 4 руб.; за 1874—1878 гг. по 5 р. съ пересылкою, за 1879—1882 гг. по 6 р.; за 1883—1889 гг. по 7 р. съ пересылкою. Энземпляры "Трудовъ" за 1884 г. всъ распроданы.

Мѣсячныя кнежки "Трудовъ" 1860--1873 гг. отдѣльно продаютсь по 65 коп., съ пересылкою 80 коп.; 1874—1889 гг. по 1 р.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА ЖУРНАЛЪ

# "СТРАННИКЪ"

на 1890 годъ.

(ДЕСЯТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ ПОДЪ НОВОЮ РЕДАВЦІВЙ).

Журналь "Странникъ" съ октября 1880 года издается новою редакціей по слідующей программі.

1) Богословскія статьи и изследованія по разнымь отраслямь общей церковной исторік и историко-литературнаго знанія, —преимущественно въ отдълахъ, имъющихъ ближайшее отношение къ православной восточной и русской жизни. 2) Статьи, изследования и необнародованные натеріалы по всімъ отділямъ русской дерковной исторіи. 3) Бесіди, поученія, слова и річи извістнівшихъ процовідниковъ. 4) Статьи философскаго содержанія по вопросамъ современной богословской мысли. 5) Статьи публицистического содержания по выдающимся явленіямъ церковной жизни. 6) Очерки, разсказы, описанія, знакомащія съ убладомъ и строемъ церковной жизни вообще христіанскихъ всповіданій, особенно — съ жизнью пастырства и превмущественно у славянъ. 7) Бытовые очерки, разсказы и характеристики изъ области религіознаго строя и нравственных отношеній нашего духовенства, общества и простаго народа. 8) Внутрениее церковное обозрѣніе и хроника епархіальной жизни. 9) Иностранное обозржніе: важитйшіл явленія текущей церковно-религіозной жизни православнаго и неправославнаго міра на востокъ и западъ, особенно у славянъ. 10) Обзоръ русскихъ духовныхъ журналовъ и епархіальныхъ відомостей. 11) Обворъ свътскихъ журналовъ, газетъ и книгъ; отчеты и отзывы о помъщаемыхъ тамъ статьяхъ, имфющихъ отношение къ програмит журнала. 12) Библіографическія и критическія статьи о новыхъ русскихъ вивгахъ духовнаго содержанія, а также и о важнѣйшихъ произведеніяхъ иностранной богословской литературы. 13) Книжная літопись: ежемісячный указатель всёхъ вновь выходящихъ русскихъ книгъ духовнаго содержанія; краткіе отзывы о новыхъ книгахъ. 14) Хроника важитйшихъ дерковно-административныхъ респоряженій и указовъ. 15) Разныя отрывочныя извъстія и замътки: корресповленціи: объявленія.

Вь первомъ отдёлё журнала въ 1889 году были помещены: "О перстосложени для врестнаго знаменія и благословенія". Бесёда преосвященнаго Никанора, архіепискова херсонскаго. — "Развивается за въ догнатическомъ смыслѣ церковь". Е. Л. — "Нравственное богословіе по сочиненіямъ Филарета, митрополита московскаго. Г. И. Вышеславцева. — "Единство законовъ бытія" (новый опыть соглашенія религіи и науки на почвъ положительных отврытій). Проф. Г. Друмионда, въ перев. А. П. Лопухина. ..., Рабы Рима и Талмуда во второмъ въкъ по Р. Хр. и раввивъ Менръ". Е. П. Аквилонова. – "Святый равноачостольный князь Владимірь-просвітитель Руси". И. П. Матченко:-, Римская пропаганда, ед исторія и современное развитів". Проф. арх. Никодика Милашъ. — "Къ вопросу о безбрачін римско-католическаго духовенства". Сообщиль Л. Н. Павлищевъ. — "Къ исторіи духовно-учебной рефориы 1808—1814 г." Н. И. Полетаева. — Въ дебряхъ современнаго раскела". И. В. Преображенскаго. — "Суданскій Махди и возникшее въ 1881 г. возстаніе суданскихъ мусульманъ". Н. П. Остроумова. "Романъ Кузь-мина". Прот. И. Гр. Наумовича.—"Начетчикъ прівхалъ". Разоказъ изъ раскольничьяго быта. Епарх. миссіонера свящ. Конст. Попова. ...., Священникъ Никита Васильевичъ Опофоровскій и его странствованія". Н. Орлова.

Журналь выходить ежемвсячно, книгами оть 10 до 12 и болве листовь. Подписная плата: съ пересылкою въ Россіи и доставкою въ С.-Петербургв ШЕСТЬ РУБЛЕЙ; съ пересылкою за границу в о с в мь р у в л в й. Адресоваться: въ редакцію журнала "Странникъ", въ С.-Петербургв (Невскій просп., д. № 167).

Редакторы-издатели: А. Васильковъ. - А. Пономаривъ.

годъ изданія 55-й. подписка принимается.

1890.

НА ХУДОЖЕСТВЕННО-ЛИТЕРАТУРНЫЙ ЖУРНАЛЪ

## "ЖИВОПИСНОЕ ОБОЗРЪНІЕ"

ВЪ ТЕЧЕНІЕ ГОДА ВЫДАЕТЪ ПОДПИСЧИКАМЪ:

Пятьлесять два вумера, выходящихь еженедѣльно, оть  $2^{1}/2$  до 3 листовь большаго формата, на веленевой бумагѣ, съ 7 — 10 рисунками альбомнаго размѣра.

#### Кромъ того гг. годовые подписчики получатъ восемьдесятъ семь безплатныхъ приложеній:

- I. Двѣнадцать книгъ "Романовъ, повѣстей и разсказовъ" (нѣкоторые съ иллюстраціями), выходящихъ ежемѣсячно, отъ 10 до 12 листовъ въ 8-ю долю.
- II. Двадцать четыре нумера "Новъйшихъ Парижскихъ модъ", выхолящихъ два раза въ мъсяцъ, въ видъ спеціальнаго моднаго журнала (съ образцами дамскихъ работъ).

III. Двадцать четыре листа образцовъ разныхъ изящныхъ дамскихъ и художественныхъ работъ: выкройки въ натуральную величину. Рисунки для разнаго рода вышивокъ: суташью, шерстями, шелкомъ, ниціалы, шифры, вензеля, полиграммы, монограммы, образцы для вышиловочныхъ работъ и проч.

IV. Десять отдельных гравюрь съ картинъ руссвихъ и иностран.

художниковъ.

 Вольшой станной и справочный календарь съ роскошнымъ орнаментомъ.

#### новыя безплатныя художественныя приложенія:

І. Четыре акварельныя картины съ оригиваловъ извъстныхъ художпиковъ, отпечатанные въ 18 — 20 красовъ: а) "Гаданъе боярышенъ", художника С. Верещагана. б) "Тройка", академика П. Н. Грузинскаго. в) "Хуторъ въ Малороссін", художника Н. Н. Каразина. г) "На моръ", художника С. Лучшева.

И. Двінадцать мовійших муникальных пьесь извістившихь рус ских и иностранных композиторовь для пінія и форгеніано (ро

мансы, танцы и салонныя-пьесы).

#### Главная премія состоить изъ трехъ картинъ (нераздільно):

эта премія выдается немедленно при подпискъ.

Первая картина, олеотипія въ 26 тоновъ, съ новой эффектной картины знаменитаго пейзажиста А. Ригера (автора картины "Босфоръ" и "Предъ Константинополемъ"). Размѣръ картины: длина, 1 аршинъ, высота 13 вершковъ:

#### "СТРАНА ЧУДЕСЪ".

Вторая вартина (большая аквар.) "На берегу озера" (цейзажь), кудожника Н. Н. Каразина. Третья картина (большая акварель) "Пере-

путье" (пейзажъ), художника В. Богданова.

Тѣ изъ гт. подписицивовт, которые не пожелають имъть главную премію, состоящую изъ трехъ картинъ, могутъ взамѣнъ ея получить любое изъ двухъ художественныхъ приложеній, предназначенныхъ къ другому нашему издавію:

#### 1) ШЕСТВІЕ ІИСУСА ХРИСТА НА ГОЛГООУ.

Большая гравюра faximile съ знаменитой картины Г. Дорэ (размъръ 20×13 вершк.). Оттиски съ этой картины, снятые съ мъдной доски, продавались до сихъ поръ въ эстаминыхъ магазинахъ по 50 руб. за зкземиляръ. Сто нартинъ "Жанръ и Пейзажъ" выдающихся русскихъ и иностранныхъ художниковъ.

Подписная годовая ціна (безт преміи): въ С.-Петербургі (безъ доставки) 6 руб. 60 коп. Съ пересылкой и доставкою по Россіи 8 руб. Гг. подписчики, желающіе получить годовое роскомное изданіе, отпечатанное на слоновой бумагі, съ пересылкой безъ сгиба, уплачивають

15 py6;

За пересылку одной выбранной премін гг. годовые подписчики съ доставкою, на разст. до 3000 версть отъ С.-Петербурга, высылають одниъ руб., а сверхъ 3000 версть отъ С.-Петербурга одниъ р. 50 к. Желающіе получить остальныя два предлагаемыя изданія на выборъ (сверхъ первой выбранной главной премін), высылають за каждый экземпляръ съ пересылкою по два рубля.

Разсрочва допускается, но исключительно чрезъ главную контору: •С.-Петербургъ, Невсвій проспектъ, у Аничкина моста, д. № 68 — 40.

Подробное объявление съ образцами художественныхъ приложений.

#### ПОДПИСКА НА 1890 Г. НА ЖУРНАЛЪ

# ВОПРОСЫ ФИЛОСОФІИ И ПСИХОЛОГІИ.

Принимается подписка 1) съ 1 ноября 1889 по 1 ноября 1890 г. м 2) съ января 1890 г. по январь 1891 (4 книги въ годъ) съ доставкой и пересылкою 6 р. 50 к., безъ доставки 6 руб., а при желаніи получить, при январьскихъ срокахъ подписки, въ дополненіе І книгу нужно досмаять 1 р. 50 к. Для воспитанниковъ учебныхъ заведеній и учителей увадныхъ и городскихъ училищъ съ доставкою и пересылкою 4 р. 50 коп., безъ доставки 4 р.,—за І книгу также 1 р. 50 к.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

Въ 1 книгу вошят между прочимъ статъи: Н. Я. Грота "О задачахъ журнала", Вл. Соловьева "Красота въ природъ", А. А. Козлова "Размыщаенія", кв. С. Н. Трубецкаго "О природъ сознанія". Н. Н. Ланге "О дъйстви гашнша", Н. И. Шишкина "Психофизическія явленіа", В. В. Лесевича "Религіозная свобода у буддистовъ", "Отчеты о съъздахъ въ Парижъ" Н. Грота в д-ра С. Корсакова, "Обзоры философскихъ и русскихъ духовныхъ журналовъ", "Разборы книгъ по психологіи, этикъ, исторіи философів".

Во II книгу войдуть, въ числь другихъ, статьи: "Отношеніе между философіей и наукой" Н. А. Иванцова, "Что такое метафизика" Н. Я. Грота, "Главная ошибка современной этики" Л. М. Лопатина, "Отношенія Вольтера къ Руссо" Э. Л. Радлова, "Очерки изъ исторія мысли" Д. Н. Куликовскаго и др.

Подписва принимается: въ конторъ редакціи (Москва. Новинскій бульваръ, домъ Котлярева), въ редакціяхъ "Русской Мысли" и "Газетъ Гатцука", въ книжныхъ магазинахъ "Новаго Времени", Карбасникова, Оглоблина и другихъ, а также въ конторъ Печковской (Москва, Петровскія линіи).

#### . ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

# "Въраиразумъ"

въ 1890 году.

Изданіе богосдовско-философскаго журнала "Віра и Разунь" будеть продолжаемо въ 1890 году по прежней программі. Журналь, какъ в прежде, будеть состоять изъ трехъ отділовь: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи,—и будеть выходить два раза въ місяць, по восьми и болье листовь въ каждомъ Ж.

Цвна за годовое изданіе 10 руб. съ пересылкою. Разсрочка въ

уплать денеть не допускается.

Подписна принимается: 60 Харьково. Въ Редакціи журнала "Въра в Разумъ" при Харьковской духовной Семниаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскомъ монастыръ, въ конторъ тепографія Окружнаго ІПтаба, Нъмецкая ул., домъ № 26 и въ книжныхъ магазинахъ В. и А. Бяроковыхъ и Д. Н. Полуехтова на Московской ул., 62 Москов: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи; 65 Пемербургю: въ квижномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, д. № 16.

Въ Редакціи журнала "Въра и Разумъ" можно получать полные экземпляры ел изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной цънъ, т.-е. по 7 рублей за каждый годъ, в "Харьк. Епарх. Въдомости" за 1883 годъ, по 5 (виъсто 7) рублей за

экземпляръ съ пересылкою.

### БИБЛІОГРАФЪ

1890.

#### въстникъ

Годъ VI.

ЛИТЕРАТУРЫ, НАУКИ и ИСКУССТВА.

Журналь библіографическій, критическій и историческій.

#### выходить ежемъсячно.

Ученымъ комитетомъ министерства народнаго просвъщенія рекомевдованъ для основныхъ библіотскъ всёхъ среднихъ учебныхъ заведеній мужскихъ п женскихъ.—Учебнылъ комитетомъ при Св. Синодѣ одобренъ для пріобрѣтенія въ фундаментальныя библіотеки духовныхъ семинарій и училищъ.—По распоряженію военно-учебнаго комитета помѣщенъ въ основной каталогъ для офицерскихъ библіотскъ.

Отд. 1-й. Историческіе, историко-литературные и библіографическіе матеріалы, статьи и замітки; разборы новыхъ книгь; издательское и книжно-торговое діло въ его прошедшемъ и настоящемъ; хроника.

Отл. 2-й (справочный). Полная библіографическая лістопись: 1) каталогь новых в книгь; 2) указатель статей вы періодических изданіяхь; 3) Rossica; 4) правительственныя распоряженія; 5) объявленія.

#### ВЪ ЖУРНАЛЪ ПРИНИМАЮТЪ УЧАСТІЕ:

И. Ө. Анненскій, А. И. Барбашевъ, Я. Ө. Березинъ-Ширкевъ, проф. К. Н. Бестужевъ Рюмивъ, П. В. Быковъ, Е. А. Бъловъ, проф. И. В. Владиміровъ, Н. В. Губерти, И. В. Дмитровскій, В. Г. Друживинъ, М. А. Дъяконовъ, проф. Е. Е. Замысловскій, проф. В. С. Икоминковъ, проф. Н. И. Каркевъ, Д. Ө. Кобеко, И. А. Козеко, А. С. Лаппо-Данилевскій, Н. П. Лихачевъ, Л. Н. Майковъ, В. И. Межовъ, А. Е. Молчановъ, Н. Н. Оглоблинъ, С. Ө. Платоновъ, С. И. Пономаревъ, С. Л. Пташицкій, А. И. Савельевъ, А. А. Савичъ, С. М. Середонинъ, С. Л. Степановъ, Н. Д. Чечулинъ, И. А. Шлапкинъ, Е. Ф. Шлурло, Д. Д. Языковъ и друг.

Подписная пвна: за годъ: съ доставкой и пересылкой въ Россіи 5 р., за границу 6 руб., отдъльно нумеръ 50 коп., съ пересылкой 60 коп.

Плата за объявленія: страница—8 руб.;  $^{3}/_{4}$  страници—6 руб. 50 к.;  $^{1}/_{2}$  страници—4 р. 50 к.;  $^{1}/_{4}$  страници—2 р. 50 коп.;  $^{1}/_{8}$  страници—1 р. 50 коп.

О новыхъ книгахъ, присылаемыхъ въ редакцію, початаются безплат-

ныя объявленія или поміщаются рецензін.

Подписка и объяваенія принямаются въ внижномъ магазинѣ "Новаго Времени"—А. Суворина (Спб., Невскій просп., демъ № 38), и въ редакціи. Кромѣ того подписка принимается во всёхъ болѣе извѣстныхъ книжныхъ магазинахъ.—Гг. иногородные подписчики и заказчики объявленій благоволять обращаться непосредственно въ редакцію.

Адресъ редавцін: С.-Петербургъ, Забалканскій (Обуховскій) просп.,

домъ № 7, кв. № 13.

Оставшіеся въ ограниченномъ числь полиме комплекты "Вибліографа" за 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 гг. продаются по 5 р. (съ дост. и перес). за годовой экземплиръ. Также имъются въ продажь изданныя редакцією брошюры: 1) Сборникъ рецензій и отзывовь о кинтахъ по русской исторія, № 1, 2 и 3, Ц. по 60 коп. 2) Вибліографич. указатель внигъ и статей о св. Кирилть и Мееодіи, Ц. 40 к. 3) Александръ Николаевичъ Съровъ. І. Библіографич. указатель произведеній А. Н. Сърова. ІІ. Библіографич. указатель литератры о А. Н. Съровъ и его произведеніяхъ. Вып. І и ІІ. Сост. А. Е. Молчановъ. Ц. по 1 руб. за вып. 4) Библіографич. списовъ дитеркт. трудовъ К. Н. Бестужева-Рюмина. Сост. И. А. Кобеко. Ц. 75 коп. — Книгопродавцамъ обычная уступка.

Редакторъ Н. М. Лисовскій.

#### объ изданіи

## КІЕВСКИХЪ УНИВЕРСИТЕТСКИХЪ ИЗВЪСТІЙ

въ 1890 году.

Цѣдь настоящаго изданія остается прежнею: доставлять членамъ университетскаго сословія свѣдѣнія, необходными имъ по отношеніямъ ихъ къ Университету и знакомить и блику съ состояніемъ и дѣдтельностію Университета и различныхъ его частей.

Согласно съ этою цілью, въ Университетскихъ Извістіяхъ нечатаются:

1. Протоколы засъданій университетского Совъта.

2. Новыя постановленія и распоряженія по Университету.

3. Сведенія о преподавателяхь и учащихся, списки студентовь в посторонняхь слушателей.

4. Обозрвнія преподаванія по полугодівиъ.

- Программы, конспекты и библіографическіе указатели для учащихся.
- 6. Библіографическіе указатели книгь, поступающихь въ увиверситетскую библіотеку и въ студенческій ея отдёль.
- 7. Свідівнія и наслідованія, относящіяся въ устройству и состоянію ученой, учебной, административной и козяйственной части Университета.
- 8. Свёдёнія о состояніи коллекцій, кабинстою, музеевь и другихь учебно-вопомогательныхъ заведеній Университета.

9. Годичные отчеты по Университету.

- 10. Отчеты о путешествіяхъ преподавателей съ учеными цілями.
- 11. Разборы диссертацій, представляемыхъ для полученія ученыхъ степеней, соисканія наградъ, pro venia legendi и т. п., а также и самыя лиссертаціи.
- 12. Ръчи, произносимыя на годичномъ актъ и въ другихъ торжественныхъ собраніяхъ.
- 13. Вступительныя, пробныя, публичныя лекціи и полные курсы преподавателей.
  - Ученые труды преподавателей и учащихся.
     Матеріалы и переводы научныхъ сочиненій,

Увазанные статьи распредвлются въ следующемъ порядке: часть I—оффиціальная (протокоды, отчеты и т. п.); Часть II—неоффиціальная: отдель II—петорико-филологическій; отдель II—юридическій; отдель IV—медицискій, отдель V—критико-библіографическій, отдель IV—медицискій, отдель V—критико-библіографическій — посвящается критическому обозрёнію выдающихся явленій ученой литературы (русской и иностранной); отдель VI—научная кроника заключаеть въ себё извёстія о деятельности ученых обществь, состоящихъ при Университете и т. п. свёдёнія. Въ прибавленіях печатаются матеріалы и переводы сочиненій, а также указатели библіотеки, списки, таблицы метеородогическихъ наблюденій и т. п.

"Университетскія Изв'ястія" въ 1890 году будуть выходить въ конці каждаго м'ясяца книжками, содержащими въ себ'я отъ 15 до 20 печатных листовъ. Ціна за 12 книжекъ Изв'ястій безъ пересылки шесть рублей пятьдесять коп., а съ пересылкою семь рублей. Въ случат выхода приложеній (большихъ сочиненій), о нихъ будетъ объявлено особо. Подписчики Изв'ястій, при выпискі приложеній, пользуются уступкою 20%.

Подписка и заявленія объ обитет пзданіями принимаются въ кан-

целярія правленія Университета.

Студенты Университета Св. Владиміра платять за годовое изданіе Университетскихъ Изв'єстій 3 руб. сер., а студенты прочихъ Университетовъ 4 руб.; продажа отд'єльныхъ кчижекъ не допускается.

Гг. иногородные могутъ обращаться съ требованіями своими къ коммиссіонеру Университета Н. Я. Оглоблину въ С.-Петербургъ, на Малую Садовую, № 4, и въ Кіевъ, на Крещатикъ, въ книжный магазинъ его же, или непосредственно въ Правленіе Университета Св. Владиміра.

Главный редакторъ В. ИКОННИКОВЪ,

16 годъ изданія ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1890 ГОДЪ

16 годъ изданія

НА ПОЛИТИКО-ЛИТЕРАТУРНУЮ и ХУДОЖЕСТВЕННУЮ

# ГАЗЕТУ А. ГАТЦУКА.

"Газета" иллюстрируется изящными рисунвами и выходить въ объемв. 2—3 листовъ въ недатю; въ важныхъ случаяхъ—два раза въ недалю. Въ 1890 г. "Газета" будевъ преобразована расширена и увеличена.

Постоянное в быткое участіе въ "Газетъ" будуть принимать слъдующія лица: Н. Ф. Анненскій, проф. В. Б. Антоновичь, Н. М. Астыревъ, проф. Ө. И. Буслаевъ, Л. П. Бъльскій, А. Н. Веселовскій, В. А. Гольцевъ, проф. Н. Я Гротъ, Д. Н. Доброхотовъ, Н. Н. Златовратскій, И. И. Иванюковъ, М. К. Іогель, В. Г. Короленко, проф. Ф. Е. Кориъ, В. В. Лесевичъ, И. А. Линченко, И. А. Линниченко, Н. С. Лъсковъ, Г. А. Мачтетъ, Д. Л. Мородовцевъ, И. Й. Родзевичъ, Н. И. Стороженко, Гл. И. Успенскій, А. И. Эртель и друг.

Приведенныя имена ближайшихъ сотрудниковъ "Газеты" могутъ датъ русской читающей публикъ вполив ясное и убъдительное представление о составъ "Газеты" и объ ен назначении. "Газета" не будетъ служитъ какъ всъ наши безъидейныя иллюстрированныя издания, для празднаго легкаго чтения: она постарается, насколько позволятъ ей силы средства и объстоятельства, ставить и освъщать тъ жизненные вопросы, общественные и индивидуальные, которые съ каждымъ годомъ все болъе и болъе назръваютъ въ русскомъ обществъ и не находятъ не только разръшения, но даже и возможности быть поставленными ясно и опредъленно.

#### ВЪ ТЕЧЕНІЕ ГОДА "ГАЗЕТА" ДАСТЪ СЛЪДУЮЩІЯ БЕЗПЛАТНЫЯ ПРИЛОЖЕНІЯ в ПРЕМІИ:

- 1) Шесть книгъ беллетристического содержанія, отъ 6 до 10 печати. лист. въ каждой.
- 2) Иллюстрированныя драмы Шекспира. Выпускъ VII, съ англійскими иллюстраціями.
- 3) Моды и домашнее хозяйство. Шесть выпусковь со иножествоих рисунковь и политипажей, съ образцами работь, выкройками и проч.

4) Крестный календарь на 1890 годъ (при № 1 "Газеты").

- Художественную премію—большую, преврасно исполненную олеографическую картину.
  - Въ ближайшихъ № "ГАЗЕТЫ" и приложеній будуть напечатаны:
- Очеркъ литературной дѣятельности Н. К. Михайловскаго—В. А. Гольцева.

2) Исторія стараго тисса. Разсказъ Г. А. Мачтета.

- 3) Новые разсказы Гл. И. Успенскаго, В. Г. Короленко и Н. Н. Златовратскаго.
  - 4) Это тоже человъкъ! Разск. Н. М. Астырева.

5) Въ старомъ домъ. Повъсть М. К. Іогеля.

6) Дневникъ обыкновеннаго человъка. И. Н. Родзевича.

7) Борьба за существованіе. Драма А. Додэ, переводъ Н. Александровича.

Булутъ помещены портреты Н. К. Михайловскаго, Гл. И. Успенскаго, В. Г. Короленко, Н. В. Лесевича, Г. А. Мачтета, В. А. Гольцева и другихъ современныхъ русскихъ писателей.

Подписная ціна на "Газету" со всіми приложеніями, преміями, съ

пересыякой и доставкой:

Ha годъ—5 р. На полгода—3 р. На <sup>1</sup>/₄ года 1 р. 75 в.

Художественная премія выдается только годовымъ подписчикамъ. Подписчики, желающіе получить эту премію, прилагають за пересылку и доставку ся 1 рубль. Разсылка премін начистся немедленно, по порядку полученія подписныхъ денегь.

Требованія адресуются: въ Редавцію "Газеты А. Гатцука". Москва,

Никитскій бульваръ, домъ Гатцука.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1890 ГОДЪ.

Десятый годъ изданія.

## "ЮЖНЫЙ КРАЙ"

ГАЗЕТА ОБЩЕСТВЕННАЯ, ПОЛИТИЧЕСКАЯ В ЛИТЕРАТУРНАЯ. выходить вжиднивио.

Программа газеты: І. Правительственныя распораженія. ІІ. Руководящія статьи по вопросамъ внутренней и визшией политики и общественной жизни. III. Обозрвніе газеть и журналовь. IV. Телеграним спеціальныхъ ворреспондентовъ "Южнаго Края" и "Съвернаго телеграфнаго агентства". V. Последнія известія. VI. Городская и земская хроника. VII. Въсти съ Юга: корреспонденціи "Южнаго Края". VIII. Со всехъ концевъ Россін (коррсспонденцін "Южпаго Кран" и известіл другихъ газетъ). ІХ. Вившнія извістія: заграничная жизнь, послідняя почта. X. Наука и искусство. XI. Фельетовъ: научный, литературный н художественный. Беллетристива. Театръ. Музыка. XII. Судебная хроника. XIII. Критика и библіографія. XIV. Сивсь. XV. Биржевая хроника и торговый отдыть. XVI. Календарь. XVII. Справочныя свіздфнія. Дфла, назначенныя къ слушанію и резолюціи по нимъ округа харьковской судебной палаты и харьковского военно-окружнаго суда. XVIII. Стороннія сообщенія, XIX. Объявленія.

Редакція имбеть собственныхь корреспондентовь во многихь городахт и торговыхъ пунктахъ южной Россіи. Кроме того, газета полу-

чаетъ постоянныя извъстія изъ Петербурга и Москвы.

#### ПОДПИСНАЯ ЦЪНА:

|                     | на годъ. | HA O M.  | HA 3 M. | HA I M. |
|---------------------|----------|----------|---------|---------|
| Безъ доставки       |          |          |         |         |
| Съ доставкою        | 12 , - , | 7, -,    | 4, —,   | 1,40,   |
| Съ перес. иногороди | 12, 50,  | 7 , 50 , | 4,50,   | 1,60,   |

Допускается разсрочка платежа за годовой экземпляръ по согла-

шенію съ редакціей.

Подписка и объявленія принимаются въ Харьковъ-въ главной конторь газеты "Южный Край", на Николаевской площади, въ домь Питры.

Редавторъ-издатель А. А. Іозефовичь.

#### ПОДПИСКА НА 1890 ГОДЪ

HA

## "ПЕТЕРБУРГСКІЙ ЛИСТОКЪ",

ГАЗЕТУ ПОЛИТИЧЕСКОЙ и ОБЩЕСТВЕНОЙ ЖИЗНИ и ЛИТЕРАТУРНУЮ.

Выходить ежедневно листами большаго формата, но исключая понедальниковъ и послапраздничныхъ дней.

Сочувствіе нашихъ читателей, выражающееся въ постоянномъ увеличеніи спроса на нашу газету, кучшая опеньа изданія. Поэтому, вступая въ двадцать седьной годъ изданія, газета "Петербургскій Листовъ" будетъ строго держаться прежней программы и прежняго направленія, говоря обо всемъ въ общеступной формъ.

Рядомъ со статьями по внашней политика и заграничными корреспонденціями, читатели найдуть на страницахъ "Петербургскаго Листка" обстоятельныя статьи по всамъ главнымъ вопросамъ нашей внутренней жизни, а равно и сообщенія собственныхъ корреспондентовъ изъ

разныхъ городовъ и мъстечекъ Россіи.

Кром'в этого, по прежнему будуть печататься ежедиевно заграничным и внутреннія телеграммы, какъ соботвенных агентовъ, такъ и "Сф-

вернаго телеграфнаго агентства".

Но главная задача газеты "Петербургскій Листокъ", какъ органа Петербурга, это обстоятельное и точное изображеніе истербургской столичной жизни во всьхъ ся видахъ и проявленіяхъ, начиная съ общественныхъ собраній, судовъ, театровъ. биржи, думы, банковъ и кончая уличной жизнью.

Въ этомъ случай циль редакціи заключается въ томъ, чтобы не только обыватель столицы, но и житель отдаленной провинціи могь имить

полное представление объ ежедневной петербургской живни.

Литературная часть газеты, какъ и всегда, будетъ состоять изъ двухъ отдъловъ: ежедневнаго "Альбома Свистуновъ" и фельетона: вт первомъ — будутъ печататься на злобы дня стихотворенія, сценки, наброски, этюды, юмористичоскія мелочи, эпиграммы и т. п.; во второмъ — оригинальные и переводные романы.

Изъ первыхъ оригинальныхъ романовъ на страницахъ "Петербургскаго Листка" въ 1890 году будутъ напечатаны: романъ И. Н. Пономарева—"Петербургскіе тузы" (исторія купеческихъ милліоповъ); историческій романъ А. Эвальда (Арлекинъ); романы Синяго Домино (автора напечатаннаго въ началѣ нынѣшняго года романа "Примадониа")—

"Безъ воли" и "Безпросвътная тьма".

"Петербургскій Листокъ" — одна изъ старъйшихъ частныхъ ежедневныхъ газетъ Петербурга и Москвы. Въ виду этого редакціи ея нътъ нужды прибъгать къ реклимамъ и разнымъ объщаніямъ. Заботы редакціи объ улучшеніи содержанія газеты слишкомъ очевидны для постоянныхъ ея читателей, а съ первыхъ чиселъ декабря послъдуетъ и "увеличеніе формата ея", такъ что въ будущемъ году читатели "Петербургскаго Листка" будутъ имъть за ту же цъну газету въ увеличенномъ размъръ.

подписная цена на газету "петербургскій листокъ":

Съ доставкой въ С.-Петербургѣ: на 1 м.—1 р.; 2 м.—1 р. 90 кон.: 3 м.—2 р. 80 к.; 4 м.—3 р. 70 к.; 5 м.—4 р. 60 к.; 6 м.—5 р. 50 к.; 7 м.—6 р. 40 к.; 8 м.—7 р.; 9 м.—7 р. 50 к.; 10 м.—8 р.; 11 м.—8 р.; 11 м.—9 р.

Съ пересылкой въ другіе города: на 1 м.—1 р. 20 к.; 2 м.—2 р. 20 к.; 3 м.—3 р. 30 к.; 4 м.—4 р.; 5 м.—5 р.; 6 м.—6 р.; 7 м.—7 р.; 8 м.—8 р.; 9 м.—8 р. 50 к.; 10 м.—9 р.; 11 м.—9 р. 50 к.; 12 м.—10 р. Съ пересылкой за-границу: на 1 м.—2 р. 60 к.; 2 м.—3 р. 80 к.; 3 м.—5 р. 10 к.; 4 м.—6 р. 40 к.; 5 м.—7 р. 20 к.; 6 м.—8 р. 70 к.; 7 м.—9 р. 90 к.; 8 м.—11 р.; 9 м.—12 р.; 10 м.—13 р.; 11 м.—14 р.;

12 m.—15 p.

Для гг. служащихъ допускается разсрочка платежа подписныхъ депеть чрезъ ихъ казначенъ.

Подинска принямается: въ С.-Петербурга, въ контора редакціи, на углу Казанской площади и Казанской улиды, домъ Кохендерфера, № 2—6

Издатель А. В. Владимірскій. Редавторъ Н. А. Спроботовъ.

#### ОТЕРЫТА ПОДПИСКА

# ВАРШАВСКІЙ ДНЕВНИКЪ

въ 1890 году.

Въ наступающемъ "Варшавскій Дневникъ" будеть выходить по УТРАМЪежедневно кром'я дней послепраздничныхъ.

#### подписная цена.

| та таћшата.                                                                               | съ пересылкою:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| На годъ       9 р. 60 к.         полгода       4 , 80 л         три мъсяца       2 л 40 л | The state of the s |  |  |  |
| " мъсяцъ — " 80 "                                                                         | " мъсяцъ 1 " — "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |

За границу (подъ бандеролью) на годъ—15 руб. (20 гульденовъ или 40 франковъ), полгода—7 руб. 50 к. (10 гульд., 20 франковъ), три мъсяца—3 руб. 75 коп. (5 гульденовъ, 10 франковъ), мъсяцъ 1 р. 25 к. Для убядныхъ и гминныхъ управленій, магистратовъ и гминныхъ судей по 10 р.

Подписка принимается въ конторѣ редакціи (Варшава, Медовая, № 20), а также въ книжныхъ магазинахъ Н. П. Карбасникова, иъ-С.-Петербургѣ, Литейный пр., № 48; въ Москвѣ, Моховая, домъ Коха

и въ Варшавъ, Новый Свъть, № 65.

Задача "Варшавскаго Дневника" быть выразителем интересовь населенія этой окраины Русскаго Государства и слудить за вопросами, имъющими общерусское значеніе. Газета ставить себь целью наблюдать за развитіемъ нодитической, общественной и литературной живни всего славянства и имъетъ корреспондентовъ въ различныхъ славянскихъ земляхъ.

Редавторъ-издатель П. А. Кулаковскій.

Мосива. Университетская типографія, на Страсти. бульв. 1889.

## Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующия книги.

I. Размышленія о сущности жристіанской въры. Соч. Гизо. Переводь свящ. Н. Серпісвекато. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 s.

П. Въчная жизнь. Публичныти чтения Э. Навиля. Перев. селщ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. 11. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіава, Аепвагора, Өсофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликов. Изданы въ русскомъ переводъ съ введеніями в примъчаніями свящ. П. Преображенским. М. 1867 г. Цвии 1 р. 25 к., съ пересътякою 1 р. 50 к.

VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгь противъ ересей. П. Отрывни изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П.

Преображенским». М. 1871. Цвна 3 руб. съ пересылкою.

V. Вопросъ о зат. Публичныя чтенія Эрнкота Навиля. Перев. сями. H. Протопопова. M. 1872 г. Ц. 75 в., съ перес. 1 р. сер.

VI. Чудеса Господа нашего Гисуса Христа. Объяснительныя примачанія въ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христовыхъ. Сочинение Дублинскаго архіепискова Тренча, переведенное А. З. Зиновъевымъ. Москва. 1883 г. Цвна 1 руб. 30 коп. съ пересылкою.

VII. Изъ лекцій по церковному праву. О. проф. моси. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право, М.

1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ П. Спетема наноническаго права: о составъ церковнаго общества. П. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусновъц. съ перес. 2 р.

VIII. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства, Ч. І. Обозрвніе петочняковъ для петорія древивішихъ секть. Прот. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 в.

IX. За двадцать лѣтъ священства (1863 — 1883 г.) Слова и рвчи прот. А. М. Изанцова-Платонова, законоучителя Александровскаго военнаго училища и профессора Московскаго Университета, Москва, 1884 г. Цъна 3 р. съ пересылкою 3 р. 50 к.

Х. Христосъ. Публячныя чтенія Эрпеста Навиля. Москва,

1881 г. Цъна 75 в., съ пересылкою.

XL Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пѣнія на основания автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цана 2 руб. съ пересылкою.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНЕ

ВЪ 1890 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХ основаніяхъ.

Подписная цена на годовое изданіе съ пересылкою-

Россіи 7 руб., за границею 8 руб.

Подписка принимается: въ Москви, у редактора жур протојерен при церкви Осодора Студита, у Никитских роть, П.А. Преображенскаго и у извъстних книгопродави въ Петербуртъ — въ книжномъ магазинь Тувова. Иного ные благоволять адресоваться исключительно такъ редакцію «Православнаго Обозр'янія» вы Москвів.

Просимь обратить особенное вниманіе: желая обле пополнение церковныхъ библютекъ в баблютекъ уче заведеній духовнаго в'єдомства и министерства наро просвещения, для коихъ «Православное Обозрение» мендовано учебнымъ начальствомъ, резакція «Правос го Обозр'внія» находить возможнить доставить поді намъ это издание за 1878, 1881, 1882, 1885, 1884 и 18 по следующимъ пониженнымъ ценамъ: для выписывающи ва оденъ какой-нибо годъ-иямь руб., за два г семь руб.; за три — десять руб., за четыре — прина руб., за пять лють — семнадиать руб. за шесть п двадиить одина руб. съ пересылкою.

Экземпляры «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1887 п разошлись; за 1888 и 1889 года остается прежняя — сем

# ВЪ РЕДАКЦІИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставшиен въ небольшомъ количество экземпларовъ нумей авостольскихъ, изданныя въ руссковъ вереводъ со 186, и примвчаніями въ нимъ свящ. П. А. Преображенскить съ пересывною 2 р. Кромв того:

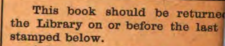
1) Указатель къ православному Обогранио за одни 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовыма Указателя 75 к., съ перемовыма

указателя 75 к., съ пересылкою 1 р. 2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводя Амеросі тисъ-Каменскаго) архіениснопа Московскаго. Москов

Редакторъ-издатель пром. П. Преображен

023 May жиз 1889 года. Tonacque. жи 1889 года. Heritard by Google in Homenson





A fine of five cents a day is incu by retaining it beyond the spec time.

Please return promptly.



# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНТЕ

ВЪ 1890 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИ) ОСНОВАНІЯХЪ,

Подписная цена на годовое ведание съ пересильно

Россія 7 руб., за границею 8 руб.

Подписка принимается: въ Москов, у редактора кур протојерен при церкви Осодора Студита, у Никатеках ротъ, П. А. Преображенскаго и у извъстныхъдинговродан въ Петербурги — въ нижномъ магазинъ Тулова. Пвого ные благоволятъ адресоваться испличительно такъ редакцію «Православнаго Обозрънія» въ Москет.

Просимъ обратить особенное вниманіе: жела обле пополненіе дерковнихъ библіотекъ и библіотекъ учеб заведеній духовнаго відомства и министерства варо просивщенія, для конхъ «Православное Обоорініе мендовано учебнымъ начальствомъ, редакцій «Прагосл го Обозрінія» находитъ возможнимъ доставить ноди камъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1881 и 188 по слідующимъ понименнымъ цінамъ: для выписивающих ва одинъ накой-либо годъ—намь руб., за для то семь руб.; за три—десямь руб., за ветире—приморуб., за пять лівть—семнадиамъ руб. за шесть і предодавнамъ одиня руб. съ пересилкою.

Экземплары «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1857 гг. разопались; за 1888 и 1889 года остается преживи — сем

#### ВЪ РЕДАКЦІИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставинием въ небольшомъ поличествъ выземплародъ п мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ аереводъ поличе и примъчаниями въ нимъ свящ. И. А. Преображенскихъ съ переспланою 2 р.—Кромъ того:

1) Указатель из "Православному Обозрвнію" в оденка лать 1860—1870 гг., составленный П. А. Есремонать. Указателя 75 к., съ пересылною 1 р.

2) Псалтирь из новома славнискома перевода Амирова тись-Каменскаго) архісинскопа Московскаго. Москов 18 Цана 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. И. Преображенский

Отв Московскаго Духовно-дензурнаго комптета початать долога—

Декабра (2-го инт 1889 года.

Hersoph orther forms