

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





394 / 148

## ПОСМЕРТНОЕ ИЗДАНІЕ.

# ВИЗАНТІЙСКІЙ АЛЬВОМЪ

ГРАФА А. С. УВАРОВА.

Томъ I. Вынускъ I.

Съ 22 фототиціями при текств и атласомъ съ 8 хромолитографіями.

MOCKBA.

Типографія Э. Лисснера и Ю. Романа, Воздвиженка, Крестовоздвиженскій пер., д. Лисснера. 1890.

# византійскій альбомъ.

### OEUVRES POSTHUMES.

# ALBUM BYZANTIN

### COMTE ALEXIS OUVAROFF.

Avec 22 phothotypies et un atlas de 8 planches chromolitographiques.



#### MOSCOU.

Imprimerie de E. Liessner & J. Romahn, rue Wosdwijenka, m. Liessner.
1890.

## посмертное изданіе.

# ВИЗАНТІЙСКІЙ АЛЬВОМЪ

ГРАФА А. С. УВАРОВА.

Томъ І. Выпускъ І.

Съ 22 фототипіями при текств и агласомъ съ 8 хромолитографіями.

<del><</del>\*→

MOCKBA.

Типографія Э. Лисснера и Ю. Романа, Воєдвиженка, Крестовоздвиженскій пер., д. Лисснера. 1890. FA428.15F

MARVARD COLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLIDGE SEP 10 1926

Печатается по распоряженію Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества.

Предсидатем Графиня Уварова.

Digitized by Google

Издаваемый нынт первый выпускъ «Византійскаго Альбома» долженъ составить со временемъ часть перваго тома Собранія Трудовъ Графа Алекстя Сергьевича Уварова, которые надъюсь успъть издать въ должной полноть и со встми тъми рисунками, замъчаніями и пополненіями, которые были собраны, частью намъчены, частью обработаны этимъ неутомимымъ дъятелемъ по изысканію и разработкъ вопросовъ, касающихся русскаго и сопредъльныхъ съ нимъ византійскаго и западнаго искусства и археологіи.

Приступая къ работъ, я льстила себя надеждой издать полное Собраніе Трудовъ Графа, но чъмъ болъе занимиюсь, тъмъ яснъе вижу трудность предпринятой работы, — трудность, увеличиваемую тъмъ, что большая часть неизданныхъ трудовъ Графа осталась въ неоконченномъ видъ, что намного затрудняетъ редакцію ихъ, въ особенности для меня, желающей сохранить трудамъ покойнаго всю свъжесть оригинальнаго сочиненія, всю цъльность и характерность самого автора.

Графъ въ своей тридцатипятильтней ученой дъятельности затронулъ всъ отрасли и отдъльныя части искусства и археологіи и по всъмъ этимъ частямъ оставилъ замътки, статьи, рефераты и цълыя ученыя сочиненія. Человъкъ, серьезно и многосторонне образованный, онъ призванъ былъ жить и дъйствовать въ пору развитія археологическихъ занятій у насъ въ Россіи, онъ призванъ былъ возбуждать, двинуть, развить и направить эти самыя занятія, вызвать къ жизни вопросы до тъхъ поръ неясные, призвать къ ихъ разработкъ дъятелей, до тъхъ поръ неизвъстныхъ или неработавшихъ въ этомъ направленіи.

Многосторонность задачи — стать душою движенія и проработать въ одномъ и томъ же направленіи, безъ всякихъ иныхъ постороннихъ цълей и побужденій, въ продолженіи цълыхъ тридцати пяти льтъ,

лишила Графа возможности предаваться однимъ только кабинетнымъ занятіямъ и заставляла его часто нампиать задачи, направлять дъятельность другихъ, работая неутомимо въ средъ Московскаго Археологическаго Общества и Историческаго Музея, задачи котораго онъ понималъ иначе и рамки котораго раздвигалъ гораздо далъе того древлехранилища, въ которое превратился Музей послъ его кончины, — однимъ словомъ общественная научная дъятельность Графа мъшала его кабинетнымъ работамъ, что и объясняетъ то явленіе, что многіе изъ оставшихся его трудовъ, часто капитальныхъ, какъ «Исторія Византійскаго Искусства» и «Русская Символика» остались частью неоконченными, частью безъ надлежащей отдълки.

Если къ тому же припомнимъ, что Графъ жилъ и дъйствовалъ въ то время, когда наукъ о родной старинъ давалось новое направленіе, когда археологія занятая до тъхъ поръ изученіемь классическихь и христіанских памятников, получаеть направленіе чисто національное и обращаеть большую часть своего вниманія на изслыдованіе могильниковь и на открытіе слыдовь, оставленных вы крат первыми его насельниками, или припомнимъ, что Графъ былъ однимъ изъ первыхъ и дъятельнъйшимъ работникомъ и двигателемъ въ этомъ направленіи, то придется согласиться, что жизни человъческой мало, чтобы въ странъ, какъ Россія, заниматься въ одно и то же время изслъдованіями южнаго побережья Чернаго моря, раскопками курганово во странь Меряно, византійскими рукописями во встх главных городах Европы, русскою символикою, разработкой существенных признаковь курганных насыпей, архитектурою Суздальских церквей, бронзами Кавказа и пр. и пр., не считая работь по Археологическому Обществу, устройству Археологических в Съпздовъ, Исторического Музея и такъ далпе.

Начиная изданіе трудовъ Графа «Византійскимъ Альбомомъ», я руководилась слюдующимъ побужденіемъ: программу этого труда набросалъ Графъ во время перваго нашего пребыванія въ Италіи, Парижъ и Лондонъ; тамъ, въ первый разъ, пришлось и мню познакомиться съ издаваемыми памятниками и не разъ работать съ Графомъ въ Музеяхъ и Библіотекахъ Рима, Неаполя и Парижа. Сохраняя благодарное воспоминаніе о счастливыхъ годахъ молодости, я нахожу утъшеніе переживать въ старости прожитое время и перебирать въ памяти, что дълалось и думалось въ шестидесятыхъ годахъ.

Изъ нашего заграничнаго странствованія вернулись мы въ Россію въ самый разгаръ реформъ разнаго рода. Мы поселились въ Поръчьъ — и Графъ долженъ быль въ продолженіе нъсколькихъ льтъ, какъ помъщикъ — заняться устройствомъ своихъ крестьянъ и имъній, какъ уъздный предводитель дворянства — вводить въ своемъ уъздъ крестьянскую реформу, земскія и мировыя учрежденія и училищное дъло, которое, какъ извъстно, обязано своимъ возникновеніемъ и широкимъ, правильнымъ развитіемъ единственно земскимъ учрежденіямъ и тъмъ дъятелямъ, которыхъ земство съумъло привлечь и выдвинуть изъ числа мъстнаго дворянства.

Живая и энергичная натура Графа должна была по необходимости стать и здъсь во главъ движенья, должна была всецъло отдаться новому, живому дълу. Занятія археологіей и искусствомъ должны были стать на задній планъ и поступиться своими правами безпрестаннымъ поъздкамъ по утзду, предсъдательству въ Мировомъ Съъздъ, Училищномъ Совъть и самыхъ разнородныхъ коммиссіяхъ. О послъдовательныхъ кабинетныхъ работахъ по археологіи не могло быть и ръчи — и трудъ по Исторіи Византійскаго Искусства остался недосказаннымъ, недодъланнымъ...

На этомъ основаніи, принимаясь за изданіе оставленныхъ Графомъ набросковъ, я сочла необходимымъ измънить заглавіе труда, назвавъ его «Византійскимъ Альбомомъ». Названіе это объясняется еще и тьмъ, что лишенная возможности представить читателямь трудь Графа въ объемъ, начерченномъ имъ при самомъ началъ, я принуждена довольствоваться весьма краткимъ и даже не всегда послъдовательнымъ текстомъ, служащимъ скоръе руководящею мыслію для будущихъ изслъдованій, чтомъ строго выработаннымъ сочиненіемъ. При этомъ, и какъ будто въ возмездіе краткости текста, я печатаю всь выноски, всь указанія на сочиненія, которые нахожу въ тетрадяхъ Графа, и постараюсь по возможности издать и вст рисунки съ рукописей, которые собраны и оставлены Графомъ. Собрано ихъ объемистый альбомъ, (числомъ 303 за исключеніем вфотографій); издать вст эти рисунки въ оршинальную величину и въ краскахъ, какъ тъ восемь хромолитографическихъ копій, которые присоединяю къ этому первому выпуску, — у меня не хватитъ средствъ, но во всякомъ случат постараюсь продолжать это дъло въ начатыхъ размърахъ, издавая въ краскахъ часть имъющихся у меня

миніатюрь и пополняя ихъ фототипіями, какъ сдълано то и для перваго выпуска.

Во всякомъ случат думаю и надъюсь, что издаваемые труды Графа, даже и не въ оконченномъ видъ, послужатъ многимъ и, если они въ этомъ видъ не принесутъ той пользы, которую слъдовало ожидать отъ много-томнаго сочиненія, они все-таки научатъ и направятъ многихъ, пополняя недочеты въ нашей ученой литературъ и помогая тъмъ, которые захотъли бы поработать въ томъ же направленіи или заняться тъмъ же дъломъ, тъми же памятниками.

С. Портчье, 26 Ноября 1889 г.

Графиня Уварова.

## второй періодъ.

### ИСТОРИЧЕСКІЙ.

# Отъ признанія христіанства Константиномъ Великимъ (312 г.) до Константинопольскаго собора въ 842 году.

Признаніе христіанства, обнародованное Константиномъ Великимъ въ 312 и 323 годахъ, произвело ръзкій переломъ не только въ возэръніи на искусство, но и въ самомъ искусствъ. Перенесеніе столицы на востокъ, въ Царьградъ, еще болве очертило грань, поставленную теперь между первоначальнымъ христіанскимъ и рождающимся византійскимъ искусствомъ. Kinkel справедливо замъчаетъ, что Константинъ не безнамъренно перенесъ свою столицу и средоточіе всей имперіи далеко на востокъ. Не опасеніе отъ варваровъ побудило его еще болъе приблизиться къ нимъ, не отвращение отъ язычества, еще столь сильнаго и столь вліятельнаго при самомъ дворъ, могло его побудить къ такой мъръ. Причину этого ръшенія надо искать во внутренней политикъ. Въра, пришедшая съ Востока, нравы, обычаи и даже восточныя одежды давно уже проникли въ римскую имперію и влекли за собою восточное пониманіе формы правленія. Константинь, который стремился вводить эти восточныя понятія во всъхъ частяхъ своего правленія, долженъ былъ желать приблизиться къ Востоку, чтобы легче олицетворить свои намфренія. Онъ понималъ, что на Востокъ одицетворялась идея единства, между тъмъ какъ на Западъ сохранилось еще стремленіе къ индивидуальности. Это постепенное сближение съ Востокомъ и постепенное отчуждение отъ Запада, такъ ясно высказанное при пріемникахъ Константина, всецёло отразилось въ искусствъ, въ томъ отличительномъ стилъ, который прозвали византийскимъ.

Самое признаніе христіанской въры впервые отозвалось въ терпимости къ изображеніямъ. Оть прежнихъ запрещеній, произнесенныхъ первыми отцами церкви, сохранилось чувство осторожности при составленіи изображеній для христіанъ. Эта осторожность постоянно руководила художника христіанина и не покидала и пастыря церкви. Часто даже эта осторожность переходила въ явную боязнь и отъ того носила въ себъ зародышъ будущаго иконоборства.

Основаніе новой столицы на краю имперіи, у преддверія Востока, должно было совершенно изм'єнить древнее возгрівніе на самый Востокъ. Къ тому въ особенности способствовала христіанская візра.

Digitized by Google

Прежняя ненависть къ вліянію Востока, съ которою такъ храбро сражались древніе, вліяніе, котораго такъ боялись греки и противъ котораго они готовы были всёмъ жертвовать, чтобы только ему не подчиниться, все теперь забыто, все замёнено новыми понятіями, новыми взглядами. Востокъ теперь не являлся болёе какъ грозящая опасность для древняго міра, какъ врагъ древней образованности; онъ являлся какъ колыбель христіанской вёры и какъ обётованная земля, куда постоянно стремились и мысли и желанія каждаго христіанина.

Подобное воззрѣніе на Востокъ привело къ подражанію и заимствованію. Заимствовали не одно внѣшнее, не одно политическое, но также и внутреннее настроеніе этихъ странъ. Начали руководствоваться ихъ философіею и наконецъ совершенно присвоили себѣ эту философію.

Мистическое настроеніе Востока возбудило византійцевъ къ идеализированію самаго искусства. Другое послёдствіе этого настроенія было стремленіе къ самостоятельности въ искусствю. Прежде чёмъ разсмотрёть какъ византійцы понимали искусства, надо обратить вниманіе на все новое, что христіанская вёра ввела въ эти искусства. Съ признаніемъ самой вёры появились тотчасъ и новыя требованія. Зданія и художественные предметы, доселё скрываемые въ пещерахъ отъ глазъ враждебныхъ народонаселеній, теперь являются открыто. Кромё постройки храмовъ воздвигаются богадёльни, пріюты для странниковъ, больницы и проч. Къ этому же самому времени принадлежатъ лучшіе саркофаги, изукрашенные барельефами съ изображеніями изъ ветхаго и новаго завёта, мраморные алтари, епископскія сёдалища и проч.

Общественное признаніе христіанской візры побудило людей набожныхъ открыто заявить свое желаніе имъть върное изображеніе лика Спасителя. Изображенія въ катакомбахъ, часто символическія, не могли замънить исторически върнаго изображенія; тъмъ менъе могли они удовлетворить желанію върующихъ. Это чувство, это общее желаніе всъхъ върующихъ выражено въ любопытномъ письмъ Констанціи, сестры императора Константина, къ Евсевію, епископу Кесарійскому 1). Отвътъ Евсевія намъ ясно характеризуетъ остатки іудейскаго вліянія въ христіанствъ: то-есть боязнь и отвращеніе отъ всякаго изображенія. Оба чувства помъщали христіанамъ въ IV въкъ прямо перейти отъ символическихъ изображеній къчисто историческимъ; они робко предприняли эту перемъну. Сперва перешли они къ идеальному типу Христа, придерживаясь все-таки кое-гд'в символическихъ правилъ. Это идеальное изображение могло нъкоторое время удовлетворять желанию върующихъ, потому что оно соотвътствовало христіанскому спиритуализму и поэтическому настроенію Востока. Изъ символическихъ изображеній, существовавшихъ до этого времени между христіанами для перехода въ идеальный, полуисторическій типъ, лучше всёхъ прочихъ могъ служить пастырь добрый <sup>2</sup>). Человівческій видъ этого символа, потомъ собственныя слова Христа, которыми онъ

<sup>1)</sup> Eusebius. De vita Constant. L. III, с. 49 (ed. Boivin ad Niceph. Gregor. p. 1301 et sq. ed. Bonn.— Labbec: Acta concil. T. VII, col. 493.— Отрывокъ сохранияся въ соборн. полож. 2 Никейскаго соб. 786 г.

<sup>2)</sup> Сравни *Bottari* I, р. 101. Въ языческомъ искусствъ также встръчаются изображенія пастыря съ овцой или молодымъ козломъ, — статуя въ Ватиканъ (Mus. Pio-Clementino III, pl. XXXIV); на баральефъ въ виллъ Medici пастырь представленъ съ котомкой (ibid. pag. 167).

изображенію Спасителя, сохраняя ему все-таки внёшній идеальный видь <sup>3</sup>). Пастырю доброму придали тё идеальныя черты, подъ которыми представляли себё Христа, и наобороть въ тёхъ сценахъ, гдё является самъ Христосъ, Ему придавали типичный костюмъ пастыря добраго.

Изображение пастыря добраго не только произошло отъ словъ Спасителя, но также и изъ ветхаго завъта, въ которомъ ему придается троякое значение.



Изъ пещеры свв. Маркелланы и Петра.

Во-первыхъ, пастырями назывались предводители народа, судьи и цари іудейскіе: о Моисев сказано въ Ісаіи (63, 11): "помяни дни ввчные, гдв возведый отъ земли пастыря овецъ своихъ", о Іисусв Навинв (Числъ 27, 16—17): "да изберетъ Господь Богъ духовъ и всякія плоти человвка надъ сонмомъ симъ — да не будеть сонмъ Господень яко овцы не имуще пастыря". О Давидв сказано (Псалт. 77, 71), что: "отъ доилища поятъ его, пасти Іакова раба своего и Исраиля достояніе свое". Михей уввщеваетъ царя Ахава

<sup>1)</sup> Еванг. Іоанна X, 12; Луки XV, 3-7; Мато. XVIII, 12-13.

<sup>2)</sup> Этотъ типъ такой былъ общепринятый, что Григорій Нисскій (Hom. 2 in Cant.) обращается прямо къ нему, какъ будто изображеніе это передъ его глазами.

(4 Цар. 22, 17): "видъхъ всего Исраиля разсъяна по горамъ, якоже стада, имъ же нъсть пастыря". Во-вторыхъ, самъ Господь восхваляется подъ этимъ прозваніемъ въ псалмахъ и пророкахъ (Пс. 22, 1—2. 120, 4. 27, 9. 79, 2—3. 99, 3. 94, 7. Іер. 23, 2. 50, 6. 17. Езек. 34, 1—10. 11, 12, 34, 23. Мих. 7, 14. 5, 3. Ис. 40, 11). Изображеніе пастыря добраго тъмъ болье, въроятно, употреблялось часто, что подъ этимъ именемъ и подъ этимъ изображеніемъ заключались значенія самыя общирныя и относящіяся до важнъйшихъ догматовъ въры. Пастырь добрый не только представляетъ самую личность Христа, но и главныя происшествія земной Его жизни: "Ученики покинутъ Его, когда Его возьмутъ" (Мате. XXVI, 31); "всъ вы соблазнитеся о мнъ въ нощь сію, писано бо есть" (Зах. XIII, 7); "поражу пастыря и разыдутся овцы стада" (Маркъ XIV, 27). Въ притчъ у Іоанна, Господь говоритъ, что и въ смерти Онъ не покидаетъ своихъ овецъ. Такъ Давидъ защитилъ овецъ своихъ отъ льва и медвъдя (1 Цар. XVII, 34).

То же изображеніе связано и съ воскресеніемъ Господнемъ: "Богъ же міра возвъдый отъ мертвыхъ пастыря овцамъ великаго кровію завъта въчнаго Господа нашего Іисуса Христа" (Евр. ХІІІ, 20). И при страшномъ судъ явится Онъ въ видъ пастыря (Матө. ХХV, 31). Отсюда, пишетъ Петръ (I, V, 4): "и явлшуся пастыре начальнику, пріимите неувядаемый славы вънецъ". Подробное объясненіе пастырской должности изложено у Іоан. Х, 27; Іер. ІІІ, 15; Іоан. VI, 16, 51; Матө. ХV, 24; Х, 6; Апост. ХІІІ, 46, 47. Изъ всего сказаннаго видна обширность значенія этого символа. Однажды только (на саркофагъ ватиканскомъ) пастырь представленъ выводящимъ овцы на пастбища (Іоан. Х, 3, 4; ХХІ, 16, 17; І Петра V, 2; Іоан. Х, 26; ІІсал. 94, 7); обыкновенно же изображаютъ пастыря, несущаго потерянную овцу, словомъ Спасителя, спасающаго погибающія души. Такъ какъ этотъ символъ представлялъ христіанамъ важнъйшія дъянія евангельскія, то онъ предпочитался передъ всъми другими, и уже въ концъ ІІ въка упоминаются сосуды съ подобными же изображеніями.

Уже Тертуліанъ 1) говорить о стекляныхъ потирахъ съ изображеніемъ пастыря добраго; Буанаротти же и Гаруччи собрали много образцовъ подобнаго изображенія на стекляныхъ сосудахъ и лампахъ 2). То же изображеніе находимъ на саркофагахъ 3), на стънописяхъ 4) и надписяхъ 5). Константинъ Великій поставилъ на площади, надъ фонтаномъ, бронзовую статую того же добраго пастыря 6. Двъ мраморныя подобныя статуи сохранились до нашего времени въ Латеранскомъ музеумъ.

Одежда пастыря добраго столь же типична, какъ и самое изображеніе. Хитонъ (tunica,  $\chi\iota\tau\dot{\omega}r$ ), или туника, подпоясанный и приподнятый выше колѣнъ для удобства въ ходьбъ. На плечахъ, сверхъ хитона, надѣта раепиlа  $(\varphi\alpha\iota r\dot{\omega}\lambda\eta\varsigma)^7$ , употребляемая въ родѣ короткаго плаща въ путешествіяхъ и вообще въ за-

<sup>1)</sup> De pudicitia, cap. 2 et 10.

<sup>2)</sup> Licetus, De lucernis, p. 870, заимствовано изъ Casalis. — Bartoli, Ant. lucerne III, tav. 28, 29.

в) Bosio, p. 71, 83, 89, 95, 291, 411 и 513.

<sup>4)</sup> Bosio, p. 139, 265, 267, 269, 271, 273, 277, 279, 335, 351, 387, 537, 547.

<sup>5)</sup> Bosio, p. 276.

<sup>6)</sup> Escesiu, Vita Constan, I. III, c. 49. Augusti III, p. 625.

<sup>7)</sup> Bartolini, De paenula. — Weiss, Kostümkunde, p. 14.

щиту отъ дурной погоды. На ногахъ греческая обувь, котурнъ (хо́дорос), обыкновенно служащая охотникамъ и тъмъ, которые много ходятъ. Высокій котурнъ, зашнурованный спереди, обхватываетъ всю ногу почти до колъна и придерживаетъ узкіе штаны. Въ рукъ у него или прямой посохъ (βάχτρον или βαχτήριον), или посохъ съ загнутымъ концомъ (pedum, χορύνη, λαγωβόλον), преимущественно употребляемый пастухами. На одной погребальной лампъ') вмъсто пенулы надъли ему на плечи pallium,  $(\mu \alpha \tau \iota \sigma v)$ , придержанный у шеи пряжкою: вмъсто же высокихъ котурнъ, нога обвязана съ колъна до лодыжки.



Изъ пещеры св. Агніи.

Эти перевязи назывались fascia, и мы видимъ, въ ватиканскомъ Виргиліи, у Энея, отправляющагося на охоту съ Дидоною, совершенно подобныя перевязи.

Костюмъ этотъ такъ присвоенъ быль пастухамъ, что въ книгъ Гермаса э въ томъ же самомъ видъ описывается пастухъ или ангелъ въ видъ пастуха: "Когда молился я Богу и сидълъ на постели, вошелъ мужъ, съ почтеннымъ выраженіемъ лица, одътый какъ пастухъ: съ бълымъ плащомъ (pallium), съ котомкою на плечъ и съ посохомъ въ рукъ".

<sup>1)</sup> Bartoli, Lucern.: III, tab. 29.

<sup>3)</sup> Bible de S de Sacy. ed.: 1715, le Pasteur. lib. II, p. 175.

Кромв того мы часто встрвчаемъ украшенія на хитонв пастыря добраго, то въ видв круговъ 1), то въ видв латиклавныхъ полосъ 2) или пурпуровой каймы 3). Весьма въроятно, что пурпуровыя полосы служили также доказательствомъ и поясненіемъ что подъ изображеніемъ пастуха следуетъ видеть и понимать олицетвореніе лица высшаго.

Выдающаяся черта пастыря добраго есть молодость - какъ знакъ божественности. Уже древнее искусство выражало божественную природу молодостью; то же самое понятіе перешло и въ христіанское искусство, и выралось въ первомъ типичномъ изображеніи, созданномъ христіанскою церковью пастыръ добромъ, и перешло позднъе и на самое изображение юнаго, безбородаго Христа. Филонъ 1) говорить: "sed ad Deo nunquam senes cente, sempecque; iuvene, nova, recentiaque; bona copiose accipiendo, discant credere, non esse quicquam vetus apud cum, aut omnino praeteritum". Оригенъв) дъдаетъ различіе между Христомъ молодымъ и бородатымъ: "Quando venit in corpus humanum, dicit in exordio; nescio loqui, quia iuvenis ego sum: iuvenis pupter dispensationem: senex juxta hoc quod primogenitus omnis creaturae. Iuvenis quia in consummatione iam saeculurum et in extremum huius vitae tempus advenit". Здатоустый () говорить, что праведники постоянно остаются молодыми: "Justorum animae inocrescunt, vigent et in ipso atatis flore semper consistunt". На томъ же основани изображали въ древности патріарховъ и пророковъ молодыми; Бозіо объясняеть темъ же и молодость ангеловъ. Любопытнъйшее доказательство перехода типа пастыря добраго вътипъ

Любопытнъйшее доказательство перехода типа пастыря добраго въ типъ Христа находимъ въ саркофагъ, найденномъ въ пещерахъ св. Киріака<sup>7</sup>). На серединъ представленъ Христосъ между учениками и съ двънадцатью овцами, а на краяхъ саркофага — пастырь добрый также съ овцами. Одежда Христова и пастыря добраго совершенно одинаковы. Иногда, чтобы яснъе показать, что пастырь добрый изображаетъ самого Христа, окружали Его символами, заимствованными изъ евангельскихъ притчей, и которые прямо относились къ самому Христу. Такимъ образомъ встръчаемъ мы пастыря, окруженнаго виноградными лозами<sup>8</sup>), сценами изъ земной жизни Христа<sup>9</sup>) или символическими сценами изъ ветхаго завъта, означающими главные догматы христіанскаго ученія<sup>10</sup>), или новаго и ветхаго завъта вмъстъ <sup>11</sup>).

Кромъ того, для означенія настоящаго смысла пастыря добраго и идеальныхъ изображеній Христа, христіане сохранили правила, выработанныя древними: изображать лица божественныя или даже славныя и извъстныя выше ростомъ, чъмъ всъ прочія фигуры, помъщенныя вмъсть съ ними 12).



<sup>1)</sup> Bosio, p. 223, 383, 475.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bosio, p. 547, 555, 461, 473.

<sup>3)</sup> Bosio, p. 503.

<sup>4)</sup> De sacrificio Abel et Cain.

<sup>5)</sup> Homil 1 in Hierem.

<sup>6)</sup> Hom. X in epistol. ad Rom.

<sup>7)</sup> Bosio, p. 411. — Aringhi, II, p. 143. — Bottari, III, t. CXXXI, f. 2.

<sup>8)</sup> Bosio, p. 211, 261, 311.

<sup>9)</sup> Bosio, p. 307, 331, 347, 519.

<sup>10)</sup> Bosio, p. 339, 343, 369, 383, 391, 451, 455, 461, 503, 517, 527, 531, 555.

<sup>11)</sup> Bosio, p. 363, 373, 467, 473, 507.

<sup>12)</sup> Bosio p. 223. Пастырь добрый въ первой комнать пещеръ св. Калиста — большого роста, возяв него въ поль-роста четыре олицетворенія времени года.

То же правило соблюдалось и на саркофагахъ въ сценахъ новаго завъта. Христосъ напримъръ большого роста, а простыя лица, какъ хромой, кровоточивая и проч. — маленькія. Апостолы, патріархи, пророки тоже большого роста въ отношеніи къ лицамъ ихъ окружающимъ. Въроятно это-то правило впослъдствіи и было причиной чрезмърнаго удлиненія византійскихъ фигуръ. Малый ростъ всегда означалъ смирепность (сравни рисунки въ рукописяхъ, посвященныхъ императорамъ).

Отъ типичнаго изображенія пастыря добраго заимствовали также идеальное преставленіе Христа и на гробницѣ Юнія Басса 359 года. Тутъ Христосъ представленъ молодымъ, безъ бороды, съ длинными волосами, сидящимъ на престолѣ между апостолами Петромъ и Павломъ; подъ его ногами бородатое, старческое одицетвореніе неба, которое и служитъ ему подножіемъ. Въ такомъ же самомъ видѣ Христосъ представленъ въ сценахъ изъ земной жизни, не только на этомъ саркофагѣ, но и на всѣхъ прочихъ современныхъ этому памятнику гробницахъ. Иногда Спаситель не имѣетъ никакихъ отличительныхъ атрибутовъ и узнается только значеніемъ всей сцены 1); на другихъ же гробницахъ ему придается уже какъ отличительный признакъ крестъ 2).

Въ пещерахъ св. Агнесы и то, можеть быть, въствнописи болбе поздней, находимъ Христа<sup>3</sup>) молодымъ, сидящимъ между ветхимъ и новымъ завътомъ и двумя апостолами. Типъ еще совершенно идеальный; лъвою рукою Онъ держитъ открытую книгу, правою благословляетъ, но вокругъ главы Его и главъ апостоловъ — вънцы.

На нъкоторыхъ другихъ памятникахъ этого времени въ самомъ идеальномъ типъ Христа проявляется уже стремленіе къ реальному и настоящему изображенію Спасителя. Такимъ образомъ мало-помалу вырабатывается позднъйшій, бородатый типъ Христа, который вначаль появляется иногда совмъстно съ типомъ древнимъ — безбрадымъ (См. саркофаги Bosio, р. 61, 63, 65, 67; - ствнопись въ пещерв св. Калиста, Bosio, р 267; въ первой комнатв св. Агнесы, Bosio, р. 445 и въ пещеръ св. Прискилы, Bosio, р. 515). Идеальносимволическое изображение Христа сохранилось до самаго V столътія. Въ Равеннъ, въ церкви св. Назарія и Кельсія, на мусіяхъ 440 года () дважды представленъ Христосъ въ идеальномъ видъ. На одной стънъ Онъ, въ видъ пастыря добраго, молодой и безъ бороды, держитъ въ рукъ длинный крестъ, въ родъ заалтарныхъ 1), и сидитъ на скалъ между пасущимися овцами, одну изъ которыхъ ласкаетъ правою рукой. На другой ствив Онъ изображенъ молодымъ, весьма сходнымъ съ типами на саркофагахъ; на правомъ плечъ Онъ держить такой же длинный кресть, вь львой рукь — книгу. Онь спышить къ костру сжечь эту еретическую книгу. На правой сторонъ стоитъ открытый шкафъ съ книгами, на заглавіяхъ которыхъ читается: Lucas, Matteus, Ioannes.



<sup>1)</sup> Bosio, p. 57, 81, 85, 91, 95, 97, 99, 101, 155, 159, 221, 249, 257, 285, 287, 295, 359, 367, 383, 393, 395, 423, 425, 427, 431, 457, 543, 589.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bosio, p. 49, 79, 89, 533.

<sup>3)</sup> Bosio, p. 475.

<sup>4)</sup> Quast, Ravenna, p. 14-15.— Ciampini, Vet. monum. I, p. 224-228. t. LXVI, LXVII.

<sup>5)</sup> Этотъ кресть вивсто посоха напоминаетъ слово Григорія Великаго (Orat. de Nativit. Christi): "quia bonus ille pastor, qui animam suam pro ovibus posuit, ad errantem ovem venit et ad montes et colles, in quibus sacrificibus et vagantem invenit et inventam, usdem humeris, quibus et cruris lignum substulit, sublatamque, ad supernam vitam reduxit".

Следуеть заметить, что въ изображенияхъ пастыря добраго не сохранили Ему здесь обыкновенную Его одежду, до сихъ поръ везде повторяемую.

Хотя идеальный типъ пастыря, созданный въ катакомбахъ, и передалъ впослъдстви нъкоторые типичные свои признаки историческому типу Ариста, но искусство мало-помалу стало терять первоначальную простоту и стало все чаще и чаще искать возможность наглядно выражать самое Божество, со связанными съ нимъ отвлеченными понятіями, или Божество, во всей его славъ и могуществъ. Между тъмъ какъ въ катакомбахъ довольствовались простымъ знакомъ или символомъ, заимствованнымъ изъ обыденной жизни или окружающихъ насъ предметовъ, — символомъ, который долженъ былъ только намекать или напоминать о тайнахъ въры христіанской и ея догматахъ; теперь искали и старались напротивъ выразить самими изображеніями то, на что прежде только намекали; старались и искали средствами, завъщаными древнимъ искусствомъ, поднять новое искусство до высоты христіанскаго ученія. Подобныя попытки открывали обширное поле для художниковъ и требовали новыхъ формъ, новыхъ изображеній; христіанское же вдохновеніе, сохраняя древнюю технику, должно было отличаться въ особенности своею самостоятельностью. Развитію этой самостоятельности въ искусствъ много способствовало мистическое настроеніе Востока и самостоятельность эта проявилась немедленно, при освобожденіи въры отъ прежнихъ преслъдованій и оковъ, связывавшихъ эту въру.

Самостоятельность христіанскаго искусства выразилась во всёхъ его отрасляхъ. Въ архитектурв, напр., она желала выказать въ формв храма единство Бога, и придумала, вмёсто длинной растянутой формы древнихъ базиликъ, форму круглую или восьмиугольную съ однимъ куполомъ. Въ этой формв и самый кругъ, и самый куполъ символически означали въчную, всемогущую власть единаго Бога. Совершенно подобнымъ образомъ поступила она и съ прочими искусствами. Эта самостоятельность или византийский духъ сильно развился въ последующія столетія и пріобрелъ тогда совершенно отличительный, ему одному только свойственный характеръ. Самобытность византійскаго характера, резко отделяющая его отъ всего, что создавалось въ Европе, и положившая яркіе следы на всё его памятники, происходить отъ чувства народности, введеннаго византійцами не только во всё отрасли искуссства, но и въ самую свою жизнь!).

Мы замвтили выше, что языческое искусство отличалось разнообразіемъ своихъ формъ, потому что каждый народъ, любя свою отдвльную ввру, свою отдвльную мифологію, понималъ природу и искусство по-своему. Индійскій, египетскій или греческій храмы такъ же різко отличались другь отъ друга, какъ и самыя изображенія божествъ этихъ народовъ. Совершенно противоположное встрівчаемъ мы въ христіанскомъ искусствів.

Одна общая въра исповъдуется для всего человъчества; она овладъваетъ духомъ каждаго народа, не обращая вниманія на племенныя и историческія различія между ними. Эти различія остаются совершенно чуждыми въры и не имъютъ на нее никакого вліянія. Сама въра, образовавшаяся на дальной

<sup>1)</sup> Augusti III, р. 669. — Патріархъ Фотій въ IX въкъ (Epistola LXIV) говорить объ особой народности, выраженной въ изображеніяхъ Христа и даже въ цвътъ лица Богородицы (ibid. р. 670).

почвъ, не имъетъ никакого особеннаго національнаго характера и отъ того не развиваетъ отдъльныя народности и сглаживаетъ ихъ всъ въ общемъ названіи: христіане. Отсюда и христіанское искусство должно было имъть общій характеръ для всъхъ народовъ, имъя для всъхъ ихъ одни и тъ же предметы съ однимъ и тъмъ же назначеніемъ.

Освобожденіе и признаніе христіанской въры, когда искусство начало впервые свободно развиваться, совпало вмъстъ съ основаніемъ новой столицы. Въ этомъ новомъ Римъ сосредоточились всъ остатки и всъ преданія древняго міра; на немъ одномъ теперь лежала обязанность создать новое искусство, достойное новой въры и вполнъ соотвътствующее ея ученію.

Первое, на что греки обратили вниманіе въ христіанскомъ ученіи, были яркіе слѣды, оставленные въ немъ іудейскимъ его происхожденіемъ. Эти слѣды, напоминающіе о дальнемъ происхожденіи принятаго ими ученія, были непріятны грекамъ; отъ нихъ вѣяло какимъ-то холодомъ на новообращенныхъ. Они желали сродниться съ новою вѣрой, сдѣлать ее своею и изгладить все, что напоминало чужестранное, іудейское. Чувство это заставило ихъ придать всему, что касалось вѣры, особый отпечатокъ своей греческой народности, которую они еще не разучились уважать. Это было для нихъ тѣмъ легче, что созданіе новаго христіанскаго искусства было въ ихъ рукахъ. Отсюда именно и является начало византійскаго характера христіанскаго искусства. Онъ положилъ конецъ первоначальнымъ попыткамъ, высказавшихся въ катакомбахъ, и твердо установился на возведенномъ новомъ фундаментъ. Въ продолженіе нѣсколькихъ столѣтій византійскій характеръ сдѣлался повсемѣстнымъ въ Европѣ, а потомъ сосредоточился на Византіи и на близлежащихъ странахъ.

Восточный элементь, при отдъленіи оть западной Европы, получиль въ восточной имперіи совершенный перевъсъ и постепенно овладъваетъ имперіей. Въ Александріи основывается христіанское ученіе. Уже Діоклетіанъ окружаеть себя пышностью восточнаго властелина, которая развивается еще болье при его пріемникахъ и принимаетъ все болъе характеръ восточнаго подобострастія, лести и рабскаго повлоненія передъ властью. Правителей и императоровъ начинають изображать съ вънцами, какъ символами въчности и божества 1). Подданный, осчастливленный лицезрвніемъ своего властелина, падаетъ предъ нимъ на землю. Этотъ обычай, описанный Константиномъ Багрянороднымъ, не исполнялся только по воскресеньямъ, какъ бы въ доказательство того, что всв сознавали, что подобный знакъ почтенія долженъ принадлежать одному божеству. Все, что касалось или принадлежало правителю: дворъ, правленіе, милость, одежда, постель — все получило наименованіе святаю. Чернила назывались sacrum encacestum, служители — comes sacrarum largitionum, sacri cubiculi. Не исполнить приказанія императора считалось все на томъ же основаніи святотатствомъ 3).

Одежда также начала сближаться съ восточною, и цестрыя, блестящія восточныя ткани замінили древнюю білую тогу. Подражали сперва персид-

<sup>1)</sup> Eckhel, VI, 270. VIII, 504.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ducange, Dissert. VII, p. 155, ed. Didot упоминаеть даже о существовавшемъ обычав придавать императорамъ наименованіе святаго и приводить разсказъ о томъ, что императоръ Фридрихъ I, принимая пословъ Исаака Ангела, порицаеть ихъ за то, что Исаакъ называеть себя святымъ.

скому двору, потомъ начали подражать арабскому, и магометанское вліяніе сділалось весьма сильно.

Византійцы, расположенные восточнымъ вліяніемъ къ философіи и къ богобловію, усердно принялись за христіанское искусство, которое такимъ образомъ стало выраженіемъ ихъ любимыхъ занятій и направленія. Цълый день и повсемъстно проводился въ богословских в преніяхъ. Григорій Нисскій разсказываетъ!): "Иные вчера и за день, оторвавшись отъ трудныхъ занятій, стади какими-то внезапными преподавателями богословія; иные, можеть быть, слуги, не разъ бичеванные, бъжавшіе отъ рабскаго служенія, съ важностью любомудрствуютъ у насъ о непостижимомъ. Вы, конечно, не знаете, кого въ виду имъетъ слово; потому что все въ городъ наполнено такими людьми: улицы, рынки, площади, перекрестки. Это торгующіе платьемъ, денежные мінялы, продавцы съвстнаго. Ты спросишь объ оволахъ, а онъ любомудрствуетъ тебъ о Рожденномъ и Нерожденномъ; хочешь узнать о цвив хавба, а онъ отввчаеть тебв, что Отецъ больше, а Сынъ у Него подъ рукою; если скажешь, что пригодна баня, — ръшительно говорить, что Сынъ изъ ничего. Не знаю, какъ надлежитъ назвать это эло — бредомъ или сумасшествиемъ и такою повальною бользнию, которая производить помъщательство въ разсудкъ".

При такомъ настроеніи христіанское искусство должно было развиться быстро, и греки перенесли въ него всв тв формы, которыя ихъ окружали и которыя давали какъ имъ самимъ, такъ и ихъ искусству совершенио отличительный характерь. Эта отличительность выразилась различными признаками, между которыми занимаеть первое мъсто особый способъ пониманія симметріи въ созданіи и группировкъ фигуръ. Первые образцы такого особаго пониманія распреділенія картины встрівчаются на саркофагахъ, откуда можно ваключить, что такъ какъ ваяніе въ первые въка преобладало передъ живописью, то оно и — причина такому явленію. На саркофагахъ не всегда удобно было отдълить одну сцену отъ другой особымъ орнаментомъ или архитектурнымъ украшеніемъ: терялось много міста, и не всі избранныя картины могли тогда умъститься. Для того старались составить отдъльныя сцены такъ, чтобы каждая изъ нихъ представляла одно общее и ясное цёлое, а между тъмъ распредъленіемъ фигуръ связывалось со всеми прочими. Отсюда саркофаги представляють на первый взглядь одинь общій барельефь, а между тэмь онь раздыляется на много картинъ, совершенно отдъльныхъ между собою. Для подобнаго распредъленія всего барельефа приходилось повторять иныя фигуры по нъсколько разъ и даже иногда такъ, что одна и та же фигура, необходимая въ двухъ совмъстныхъ сценахъ, повторялась дважды и объ стояли вмъстъ, другъ возлъ друга. Объяснимъ это примъромъ на основаніи саркофага изъ Латеранскаго музеума, *(табл. 1)*. Начиная слъва, мы видимъ Моисея, ударяющаго въ скалу, и у ногъ его - евреевъ, пьющихъ воду; рядомъ съ нимъ двое мужчинъ держатъ третьяго, бородатаго, въроятно, апостола Петра, допрашиваемаго на дворъ первосвященника. Еще далъе Христосъ предсказываетъ Петру его троекратное отреченіе; внизу пътухъ, какъ ясный атрибутъ этой сцены. Далье Христосъ выльчиваеть хромого; Христосъ проповьдуетъ между двумя учениками, и далъе Христосъ съ учениками за спиною вылъчиваетъ слъпого;

<sup>1)</sup> Слово о Божествъ Сына. Творенія ХІ, стр. 376-377.



Сартери в Ламеранского Мужев.

The state of the s

The control of the co

divided to the discountry of the second the state of the s Commence of the Section of CONTRACTOR DESCRIPTION OF FRAME Commence of the second to a compaction for some Padarox's Garage Company the form of the mark  $\label{eq:continuous} \mathcal{A}_{\mathcal{A}}(\sigma) = (c_{\mathcal{A}}(\sigma)) + (c_{\mathcal$ and the second section of the second , is the property of the softening  $\hat{\mathbf{s}}_{t}(s)$ esta di managa de la companya di seriesta di seriesta de la companya di seriesta di series Same of the first of the Alberta States Contractor and the death of the control of the  $= \sum_{i=1}^{n} (i + i + i) = \sum_{i=1}^{n} (i + i + i) = \sum_{i=1}^{n} (i + i) = \sum_{i=1}^{n$  $\begin{aligned} & \left( \frac{1}{2} \right) \right) \right) \right) \right)}{1} \right) \right) \right)} \right) \right)} \right) \right) \right) \\ \\ + \left( \frac{1}{2} \left( \frac$ Secretary Commences in the Secretary Committee the committee of the committee ways a state of the same to the first term of the CAC A Company ( Company ) Committee of the Committee of the State of t of the comment of a later  $\frac{\partial u}{\partial x} = \frac{\partial u}{\partial x} =$ 



Саркофагъ Латеранскаго Музея.

Digitized by Google

туть же Христосъ обращаеть воду въ вино на бракъ въ Каннахъ и еще разъ Христосъ благословляеть или размножаеть хлъбы.

Такая непрерывная последовательность въ сценахъ заставляла повторять при каждой сцене лицо главнаго участника. Эту систему византійцы сохранили навсегда въ своемъ искусстве, и во всёхъ ихъ рукописяхъ мы находимъ многочисленные тому примеры. Другое доказательство о преобладаніи ваянія и о вліяніи его на распредёленіе картинъ даже въ живописи можетъ служить расположеніе плановъ. При отсутствіи всякой воздушной перспективы, греки располагали планы горизонтально одинъ надъ другимъ. Кроме того, другимъ



Императоръ Тить въ Ватиканъ.

еще доказательствомъ можетъ служить отсутствіе въ живописи падающих тыней оть фигуръ или предметовъ.

Выше мы замътили, что въ концъ первой половины V въка идеальный типъ не удовлетворялъ уже общему требованію христіанъ. Начались попытки къ достиженію историческаго типа, реально върнаго съ преданіями, сохранившимися о Спасителъ.

Попытки эти были обращены единственно на лицо и голову Христа, потому что одъяніе какъ Его самого, такъ и другихъ евангельскихъ лицъ, было

заимствовано отъ идеальнаго типа и навсегда сохранено въ греческомъ искусствъ.

Одпяніе это было заимствовано не исключительно отъ одного народа, отъ грековъ или отъ римлянъ, а оно состояло изъ такихъ принадлежностей костюма, которые были общи всёмъ народамъ древняго міра.

Сравнивая идеальный типъ Христа на стънописяхъ катакомбъ или на саркофагахъ съ древними статуями, мы его постоянно найдемъ въ одеждъ древнихъ сановниковъ и императоровъ.

Исподняя одежда (indumentum отъ induere) состояла изъ хитона (хιτών или tunica) съ рукавами, спускающимися ниже кольнъ. Греки называютъ этотъ хитонъ хітών χειριδωτός, а римляне — tunica manicata 1). Его носили по преимуществу женщины, и только во время императоровъ они вошли во всеобщее употребленіе. Хитонъ препоясанъ поясомъ ( $\zeta \omega \sigma \tau / \rho$ , cingulum), на который вытягивали хитонъ, чтобы окоротить его. На "пастыръ добромъ" мы видимъ, что хитонъ приподнятъ поясомъ выше кольнъ, какъ у людей, занимающихся тяжкими полевыми работами, — это называли  $\partial \psi / \zeta \omega \tau \circ \zeta$ , alticinctus 2).

Верхняя одежда состоить изъ гиматіона ( $i\mu\dot{\alpha}\tau\iota\sigma\nu$ , pallium), прозваннаго Римлянами toga graecanica, которую люди высшаго сословія всегда накидывали сверхъ хитона такимъ образомъ, чтобъ совершенно открыть исподнюю одежду, какъ мы это видимъ на статуяхъ Аристида, Софокла, сенаторовъ и императоровъ римскихъ. Этотъ способъ носить гиматіонъ назывался у грековъ  $\dot{\alpha}\tau\alpha\beta\delta\lambda\dot{\eta}$ , и тогда его не прикрѣпляли пряжкою. Хорошо и красиво накинутый гиматіонъ считался знакомъ знатности, дурно накинутый — признакомъ неловкости и пошлости  $^3$ ).

На саркофагахъ мы часто видимъ ) Христа съ закрытымъ гиматіономъ или палліумомъ по обыкновенію философовъ, когда они учили ). То же самое движеніе, заимствованное отъ древнихъ, изображено также на портретъ св. Амвросія Медіоланскаго, воспроизведеннаго въ IV въкъ, на мусіи въ придълъ св. Сатира въ церкви св. Амвросін ). Изображеніе это, чисто въ древнеримскомъ стилъ, представляетъ святого въ бородъ одътымъ въ хитонъ, прикрытымъ широкою ризою; на головъ у него митра или pastorale, безъ вънца; ноги въ сандаліяхъ. Правая рука покрыта, а лъвая лежитъ на груди; положеніе витія, какъ описываетъ его Квинтиліанъ: "bracchium, sicut Græcorum, veste continebatur" и какъ изображали Соломона: "ξοω τὴν χεῖφα ἐὼν λέγειν".

Ноги Христа обуты двоякимъ образомъ: на иныхъ изображеніяхъ мы видимъ полусапогь  $(\dot{v}\pi\dot{o}\delta\eta\mu\alpha \ \varkappa o\bar{\iota}\lambda or)$ , calceus), покрывающій всю ногу до начала икры и завязанный спереди ремнями. Такую обувь встръчали на всъхъ статуяхъ знатныхъ особъ и въ особенности сенаторскихъ, для которыхъ эта обувь (calceus

<sup>1)</sup> Bandini. In tabulam ib .: p. 26.

<sup>2)</sup> Weiss (Kostümkunde, p. 148–149) говорить, что досель у Аравитянь употребляють хитоны, преимущественно безь швовь, часто съ короткими и узкими или съ длинными и широкими рукавами. Шерстяные хитоны выкрашены всегда въ синій цвыть, и весьма только рыдко въ коричневый съ былымь или въ синій съ былымь.

<sup>3)</sup> Plato, Theat., p. 175, E. Aristophanes, Av. 1565.

<sup>4)</sup> Bosio, p 61. Bottari, tav. XXXI, p. 78.

<sup>5)</sup> Plauto, Mil. glor. oct. IV, sc. 4 — Tertuliane de pallio, cap. 3 "humerum velus exponit vel includit".

<sup>6)</sup> Mittelalt. Kunstdenkm. II, pag. 13. Taf. 1. D.

patriceus) до такой степени была знакомъ отличительнымъ ихъ сана, что вмъсто выраженія, быть избраннымъ въ сенаторы, говорили "calceas mutare"  $^{\iota}$ ).

На другихъ памятникахъ, принадлежащихъ къ переходному времени, или къ половинъ V въка, мы видимъ Христа въ особомъ родъ сандалій, такъ называемыя крепиды (хорліс, стеріда), состоящихъ изъ подошвы, съ прикръпленными къ ней ремнями авяе, которыми черезъ сгибъ ноги привязывали ее у лодыжки. Крепиды принадлежали собственно къ греческому народному костюму и носились какъ мужчинами, такъ и женщинами. Эта обувь была обязательна при гиматіонъ, какъ видно по всъмъ греческимъ памятникамъ<sup>2</sup>). Можно изъ этого заключить, что съ перенесеніемъ столицы, введена и эта обувь, такъ что она дъйствительно должна только встръчаться на историческихъ типахъ Христа.

Изображеніе Богородицы встръчается весьма ръдко на саркофагахъ и на стънописяхъ<sup>3</sup>), потому что въ IV въкъ поклоненіе Пресвятой Богородицъ не было еще такъ установлено и развито, какъ впослъдствіи послъ несторіанскихъ споровъ. Ея изображенія начинаютъ, какъ изображенія Спасителя, съ идеальнаго типа.

Между этими изображеніями на ствнописяхъ катакомов и на саркофагахъ весьма трудно разобраться въ ихъ хронологическомъ происхожденіи. В вроятно нъкоторыя фрески принадлежатъ къ первымъ тремъ стольтіямъ, судя по сочиненіямъ, занимавшимся какъ бы преимущественно Богородицею; но саркофаги могутъ принадлежать къ IV-му и слъдующимъ стольтіямъ.

Богородица на этихъ изображеніяхъ является не какъ главный предметь, а какъ историческая необходимость.

Такъ представлена она при Рождествъ и при поклоненіи волхвовъ.

На двухъ фрескахъ въ пещерахъ св. Калиста и св. Маркеллина ), на сценъ поклоненія волхвовъ, Богородица сидить на престоль съ высокою спинкою, подобному тому, который воспроизведенъ Возіо на страницъ 327 и который, судя по вънцу голубя, долженъ быть отнесенъ ни какъ не ранве V въка. Исподняя Ея одежда состоить изъ широкаго женскаго хитона, иногда съ двумя пурпуровыми полосами, вертикально спускающимися на переднія части хитона. Римляне обозначали это украшеніе названіемъ clavus augustus. Прежде оно имъло особое почетное значеніе, но въ ІІІ и ІV стол. оно вошло въ общее употребленіе, и даже слуги носили его какъ простое украшеніе. Судя по стънописямъ катакомбъ видно, что въ это время женщины начали носить одинъ только хитонъ и весьма ръдко по два хитона. Но на фрескъ св. Калиста, на Богородицъ сверхъ хитона, накинуть гиматіонъ.

Прическа волосъ весьма любопытна. Они на головъ собраны вмъстъ, связаны и образуютъ какъ бы кустъ или пукъ, остальные волосы спускаются прядями на плечи. Эта прическа называлась кробилосъ  $(\varkappa \varrho \omega \beta \acute{\nu} \lambda o \varsigma^5)$  и употреблялась какъ афинянами, такъ и нъкоторыми варварскими народами, сго-

<sup>1)</sup> Cicero, Phil. XIII. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Horat. Satyr, I, 3, 127.— Perse I, 127.— Liv. XXIX, 19.— Suct. Lib. 13.— Aurel. Gell. XIII, 21, 3.

<sup>3)</sup> Bottari, I, p. 91.

<sup>4)</sup> Bosio, p 279, 389.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Thucyd. I, 6. Krausc. Plotina, p. 130-131. Та же прическа въ пещерахъ Маркеллина. Perret, II, pl. IX.

въ знакъ мольбы. Напротивъ нея стоитъ мужчина въ широкомъ палліумъ (διπλοίς)) и протягиваеть руку къ женщинъ. У ногь его, на подножіи, росла неизвъстная трава; подымаясь и прикасаясь до каймы металлическаго палліума, она считалась чудодъйственною при различныхъ бользняхъ. Евсевій видълъ группу эту еще на мъстъ и, описывая ее, прямо говоритъ, что она изображала Христа. Съ своей стороны Іозолинъ<sup>9</sup>) говоритъ, что императоръ Юліанъ (361-363), зная, что эта статуя изображаеть Христа, вельль ее снять и замънить своимъ собственнымъ изображеніемъ. Это изображеніе было поражено модніей, такъ что годова провадилась въ шею. Язычники взволновались этимъ происшествиемъ, разбили статую Христа и разбросали куски ея. Христіане же, напротивъ, собради разбросанные куски и сохраняли ихъ въ церкви, гдъ видълъ ихъ Созоменъ въ V въкъ. Астерій, епископъ Амазійскій 3), напротивъ того увъряеть, что уже Максиминъ Даза (305-313) велъль снять статую. Philostorgius разсказываеть<sup>4</sup>), что эта статуя лежала опрокинутая на землъ; когда ее отрыли, то узнали по надписи и отнесли въ церковную ризницу. Растеніе тогда исчезло. При Юліанъ ее разбили, и христіане могли спасти только одну голову. Никифоръ Калистъ составилъ свой разсказъв) со словъ Евсевія и Созомена. Объ этой статую упоминають также Руфинъ, Кассіодоръ и Малала, но они говорятъ, что ее велълъ сдълать Иродъ, и что она представляеть не кровоточивую, а Веронику. Разсказъ же Кедрина 6) списанъ съ Евсевія.

Этимъ памятникомъ въ особенности занялись два ученые: Газе<sup>7</sup>) и Бособръ<sup>8</sup>); они утверждаютъ, что эта статуя не могла изображать Христа, а принимаютъ ее за олицетворенную провинцію у ногъ императора.

Многіе изслъдователи, сомивающіеся въ дъйствительности изображенія Христа на этой группъ, основывають свои сомивнія на томъ фактъ, что Евсевій, видъвшій ее, какъ онъ говорить въ отвътномъ письмъ къ Констанціи касательно изображенія Спасителя, не только не ссылается на нее, но даже и не упоминаетъ о немъ. Этотъ пропускъ между тъмъ легко объясняется: Констанція проситъ у Евсевія настоящій портретъ Спасителя, т.-е. въ томъ именно видъ, который Онъ принялъ, сошедъ на землю и облегшись въ плоть человъческую. За такой настоящій портретъ, исторически върный, Евсевій не могъ выдавать идеальное изображеніе Спасителя въ группъ г. Пансада, которая вмъстъ съ тъмъ, по его же описанію, весьма близко походитъ на подобныя же группы, изваянныя на саркофагахъ того времени. Типичное и столь часто повторяемое положеніе кровоточивой жены и вообще всей группы произошло въроятно отъ воспоминанія пансадскаго памятника или близкаго знакомства съ описаніемъ Евсевія. Одинъ саркофагъ, въ особен-

<sup>1)</sup> Solmasius ad Tertull. de pallio, p. 397.

<sup>2)</sup> Hist. eccles. V. c. 21.

<sup>3)</sup> Photii Bibliotheca, Cod. 271.

<sup>4)</sup> Hist. eccles. VII, 3 въ изд. Valesii церковной исторіи. Ioh. Domasceni oratio I de sacris imaginibus. Op. Tom. I, p. 369.

<sup>5)</sup> Libr. VI, 15; X, 30.

<sup>6)</sup> T. I, p. 534, 8-15.

<sup>7)</sup> Hasaeus, de monumento pancadensii dissertationes II le Sylloge Dissertat. et Observat. part. II.

<sup>8)</sup> Beausobre, Abhandlung über die Bildsaüle zu Pancas Rh J. A. Kramer: Sammlungen von Kirchengeschichte und Theol. Gelehrsamkeit. I. Leipzig, 1748.

ности, находящійся теперь въ Латеранскомъ музеумъ, представляеть въроятно точное изображеніе занимаемой насъ группы. На боковомъ фасадъ этого сар-

кофага, въ глубинъ зданія, расположена монограмма Христа — върный признакъ Константиновскаго времени На другомъ фасадъ Моусей извлекаетъ воду изъ скалы, а Спаситель тутъ же рядомъ прикосновеніемъ своимъ излъчиваетъ кровоточивую жену, преклонившую предъ нимъ колъна и простирающую къ нему руки. Въ сочиненіяхъ Бозіо 1) и Ботари 2), и въ музеяхъ Рима легко найти и другіе памятники съ подобными изображеніями.

Гностики и въ особенности между ними Карпократіане имъли изображенія Спасителя, писанныя и сдъланныя изъ другихъ веществъ. По словамъ Иринея, они приписывали первое изображеніе Спасителя Пилату и ставили ихъ вмъстъ съ изображеніями философовъ, Пифагора, Платона, Аристотеля и другихъ, обвъшивали ихъ цвътами и поклонялись имъ<sup>3</sup>).



Употребленіе разныхъ изображеній такъ было распространено между Карпократіанами, что Өеодорить (386-458) объ нихъ пишетъ<sup>4</sup>): "Qui secta Simonis erant, quum statuam ejus in Iovis figuram construxissent, Helenae autem in Minerva speciem, eis thura adolebant ac libabant, et tanquam Deos adorabant". Ириней съ своей стороны<sup>5</sup>) говоритъ следующее: "Gnosticos se autem vocant, et imagines quasdam quidem depictas, quasdam autem et de reliqua materia fabricatas habent; dicentes formam Christi factam a Pilato, illo in tempore quo fuit Iesus cum hominibus. Et has coronant et proponunt eas cum imaginibus mundi philosophorum, videlicet cum imagine Pythagorae et Platonis et Aristotelis et reliquorum; et reliquam observationem circa eas similiter ut gentes faciunt". Епифаній (310-403) заимствуєть свой разсказь у Иринея, но, развивая его, говоритъ ): "Habent porro Carpocratiani depictas coloribus imagines, quidam etiam aureas aut argenteas vel ex alia materia factas, quas esse Iesu effigies affirmant; easdemque a Pontio Pilato a Christi similitudinem effictas, quo tempore inter homines degebat. Sed ejus modi imagines occultas habent, nec non et philosophorum quorumdam, ut Pythagorae, Platonis, Aristotelis, aliorumque, quibus eas, quas dixi Christi effigies miscent et erectas adorant, ad easque gentilium mysteria peragunt. Postquam enim simulacra ista collocarunt, quae a gentilibus fieri solent, deinceps perfi-

<sup>1)</sup> Bosio, p. 101, 159, 285, 287.

<sup>8)</sup> Bottari, tav. XXXIX.

<sup>3)</sup> Raoul Rochette (Catacombes, 1853 г. 2-е ed. р. 265) приводить одну гностическую гемму съ изображеніемъ молодой, идеальной головы. *Jablonsky*, *l. с. р. 403*, находить между геммами, изданными Шифлетомъ, одну (№ 111) на табл. XXVI, изображающую голову, увѣнчанную листьями и тернами, и принимаеть ее за голову Спасителя. Мюнтеръ не довѣряеть этому объясненію.

<sup>4)</sup> Lib. I, haeret. fab.

<sup>5)</sup> Irineus contra haereses. lib. I, C. XXV, § 6.

<sup>6)</sup> Haeresi, XXVII, § 6.—Творенія, XLII, стр. 188.

ciunt. Quinam sunt vero gentiles illi ritus alii, quam sacrificia, ceteraque generis ejusdem?" Блаж. Августинъ (354—430) приписываетъ извъстной Маркеллинъ¹), принадлежащей той же ереси Карпократіановъ, распространеніе подобныхъ изваяній²): "Sectae Simonis (Карпократіановъ) fuisse traditur socia quadam Marcellina, quae colebat imagines Iesu et Pauli et Homeri et Pythagorae, adorando incensumque ponendo". Такія же изображенія и произведенія гностиковъ³) упоминаются въ жизнеописаніи Александра Севера (222—235). Лампридій, восхваляющій качества императора, говорить (сар. XXIX): "Matutinis horis in Larario suo (in quo et divos principes, sed optimos (et) electos, et animas sanctiores, in quibus et Apollonium et quantum scriptor suorum temporum dicit, Christum, Abraham et Orpheum et huius modi ceteros, habebat ac maiorum effigies) rem divinam faciebat".

Самъ Евсевій (267—338) свидътельствуетъ послъ описанія Пансадскаго памятника ), что онъ видълъ писанныя иконы Христа и апостоловъ Петра и Павла; при чемъ находитъ весьма понятнымъ, что язычники, которымъ помогалъ Іисусъ, воздвигали Его изображенія, тъмъ болъе, говоритъ онъ, что наши дъды имъли обыкновеніе безъ всякаго различія считать всъхъ спасителями.

Изъ приведенныхъ тутъ памятниковъ мы можемъ заключить, что, несмотря на запрещенія первыхъ Отцовъ Церкви, между христіанами православными и неправославными находились символическія иконы Христа, которымъ они хотвли придать достовърность историческую, сочиняя разныя преданія объ ихъ происхожденіи. Самъ Пилатъ, по ихъ словамъ, снядъ съ Христа върный портретъ. Но всъ эти сказанія, какъ видно, не пользовались большою върою между православными христіанами, такъ что отъ этихъ символическихъ изображеній могли только заимствовать одну внъшнюю форму, а о самыхъ чертахъ лица необходимо было себъ составить точное понятіе, прежде чъмъ приступить къ его исполненію посредствомъ живописи.

До такой степени стремленія всёхъ художниковъ сосредоточились на выраженіи лица Спасителя, что сохранилась сказка о художникѣ, который, желая выразить величіе и божество Христа, не придумаль ничего иного, какъ заимствовать у языческаго міра лицо Юпитера, которое считалось совершеннѣйшимъ произведеніемъ древняго искусства. Преданіе прибавляетъ, что художникъ за подобное кощунство былъ наказанъ окостенѣніемъ руки, вылѣченной впослѣдствіи чудеснымъ образомъ епископомъ Геннадіемъ<sup>8</sup>).

Отцы Церкви<sup>6</sup>) не могли основывать свои сужденія на упомянутыхъ памятникахъ, ибо знали хорошо, что всѣ они представляли только условное изображеніе, символически означающее Христа. Оттого Св. Августинъ могъ

<sup>1)</sup> Irineus: quae Romam sum Aniceto venit.

<sup>2)</sup> De haeresibus. cap. VII.

<sup>3)</sup> Jablonsky. De Alexandro Severe imp. Romano christianorum sacris per gnosticos initiato — въ IV внигь его Opuscula, pag. 38—79.

<sup>4)</sup> Hist. eccles. VII, c. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Theophanes ad ann. 455 (ed. Bonn. p. 174) "Ad an. 455 (A. M. 5955) Hoc eodem anno pictoris cujusdam Iovis specie Salvatoris faciem referre ausi manus exaruit; facinus vero confessum Gennadii preces sanaverunt. Historicorum vero nonnulli crispos et raros crines ad effingendam Salvatoris faciem magis decentes autumant".

<sup>6)</sup> Neander. Christologie, I, pag. 346.

сказать, что въ его время не имъли настоящаго, исторически върнаго изображенія Христа<sup>1</sup>).

Сначала<sup>2</sup>) самый споръ отцовъ церкви о личности Христа не могъ повести къ ръшенію этого вопроса, потому что они не столько обращали вниманіе на физическую натуру Христа, сколько переносили всякое понятіе о Немъ въ отвлеченный міръ и понимали ее чисто съ отвлеченной точки зрънія

Ириней  $(140 - {202 \choose 208})$ , описавъ божественное происхождение Спасителя, сравниваетъ Его съ скромностью, съ которою Онъ жилъ на землъ³): "Sed quoniam praeclaram praeter omnes habuit in se eam, quae est ab altissimo Patre, genituram, praeclara autem functus est et ea, quae est ex Virgine, generatione; utraque scripturae divinae de eo testificantur; et quoniam indecorus et passibilis et super pullum asinae sedens aceto et felle potatur et spernebatur in populo et usque ad mortem descendit". Іустинъ (103-167) въ разговоръ съ Трифономъ три раза говоритъ о внъшнемъ видъ Христа:

- § 85 "....но только о нашемъ томъ Христъ, который, по словамъ Исаіи, Давида и всъхъ писаній, являлся безъ красоты и славы".
- § 88 "Когда Іисусъ пришелъ къ Іордану<sup>4</sup>), и Его почитали сыномъ Іосифа плотника и Онъ казался, какъ предвозвъстили писанія, безвиднымъ и былъ принимаемъ за плотника<sup>4</sup>.
- § 100 "Мы признаемъ Его<sup>в</sup>) первороднымъ Бога, сущимъ прежде всъхъ тварей, и Сыномъ Патріарховъ, потому что Онъ воплотился отъ Дъвы изъ ихъ рода и благоволилъ сдълаться человъкомъ безъ вида и славы и страждущимъ".

Подобныя слова, основанныя на толкованіи Исаін і "Якоже ужаснутся о тебь мнози, такт обезславится отт человькт видт твой и слава твоя отт сыновт человьческихт". "Но видт его безчестент, умалент паче всьхт сыновт человьческихт: человькт вт язвы сый и выдый терпыти бользны, яко отвратися лице его, безчестно бысть и не вмынися" и нъкоторыхъ другихъ мъсть изъ священнаго писанія, побудили первыхъ христіанъ составить себъ мнъніе о некрасотъ Христа.

Эпикуреецъ, философъ Цельзъ, во второмъ же въкъ воспользовался этими толками въ сочиненіяхъ своихъ противъ христіанъ. "Такъ какъ Божескій Духъ, говоритъ онъ, обиталъ въ Іисусъ, то Онъ долженъ былъ превзойти всъхъ прочихъ людей и ростомъ и красотою лица. Но вы сами признаетесь, что тъло Его было маленькое, безвидное и некрасивой наружности") Сригенъ (185—253) ), опровергая мнъніе Цельза, замъчаетъ, что язычники основывались на некрасотъ Христа, чтобы отрицать Его Божество; они всъ

<sup>1)</sup> De Trinitate l. IV, "Quo fuerit ille Christus facie nos penitus ignoramus".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Batissier. Les elements d'archéologie, Paris, 1843, p. 317, page 323 примъчаніе о спорахъ новъйшаго времени о красоть Христа. — Emeric David. Hist. d. l. peint. p. 33, note 3, 4 и 5. — Munter. — Jublonsky. — Raoul Rochette. Tableaux des Catacombes. — Molanus. — Dom Calmet. Dissertation sur la beauté de Jésus Christ (Mém. de l'Ac. des Ins.).

<sup>8)</sup> Lib. III, c. 19, pag. 256.

<sup>4)</sup> crp. 296.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) crp. 312.

<sup>6)</sup> LII, 14 H LIII, 3.

<sup>7)</sup> Origenes, adversus Celsum. VI, 74.

<sup>8)</sup> Ibidem: § 75.

подобно Цельзу говорили: "Онъ некрасивъ, слъдовательно, Онъ не Богъ". Но тутъ уже Оригенъ замъчаетъ, что по XLIV Псалму (4-5) можно было себъ составить совершенно другое представленіе о Спаситель: "Препоящи мечъ твой на бедръ твоей, Сильне, красотою твоею и добротою твоею: и паляцы и успъвай и царствуй истины ради и кръпости и правды и поставить тя дивно десница твоя 14.

Учитель Оригена, Климентъ Александрійскії († 217) сознаетъ также не красоту Христа<sup>2</sup>) и, повторяя то же мъсто изъ пр. Исаія, прибавляеть: "Quis autem Domino praestantior? sed non carnis pulchritudinem, quae visione apprehenditur, sed veram animae et corporis ostendit pulchritudinem: animae quidem, beneficentiam: carnis vero immortalitatem".

Въ Stromatum<sup>8</sup>) Климентъ опять возвращается въ сказанной идев, что тълесная врасота ничего не добазываетъ: "Pulchrum autem esse sapientem, non alia ratione dicit hospes Atheniensis, quam si quis affirmet, quosdam esse justos, etsi sint deformes corpore: nec sane male id diceret, ea ratione pulchros esse asserens, quatenus justis moribus praediti sunt. Et species ejus deficiebat praeter omnes filios hominum, praedixit prophetia". Тамъ же о овъ продолжаетъ... "qui est caput ecclesiae, in carne quidem informis et specie carens vitam transiit, ut doceret nos respicere ad naturam Divinae causae informem et incorpoream". Еще дальше о "Iam vero Dominus non frustra voluit uti vili et humili forma corporis, ne quis speciem laudans et admirans pulchritudinem, absisteret ab ejus dictis", онъ все время доказываетъ, что суть дъла не въ формъ ръчи, а главное въ ея смыслъ и въ дълъ. Эту самую мыслъ развиваетъ Кириллъ Александрійскій († 444), приводя въ примъръ безвидность самого Христа о Страна в примъръ безвидность самого Христа (развиваетъ Страна в примъръ безвидность самого Страна в примъръ безви в примъръ безвидность самого страна в примъръ страна в примъръ с

Тертуліанъ (160-245) въ своихъ твореніяхъ упоминаетъ также, что красота Христова была сильно оспариваема $^{7}$ ).

Такое мивніе, возникшее изъ толкованія словъ Пр. Исаія, встрвтило сильныхъ противниковъ между самими Отцами Церкви. Уже въ IV и V стольтіяхъ съ противнымъ мивніемъ явдяются Григорій Нисскій, Амвросій Медіоланскій, Іеронимъ и наконецъ Іоаннъ Златоустый.

Григорій Нисскій в въ XIII и XIV бесъдъ на Пъснь пъсней, изъ описанія жениха выводить доказательство о красотъ Спасителя; возможно даже предположеніе, что его толкованія послужили составленію историческаго типа Христа. "Но время уразумьть изъ сказаннаго, говорить онъ, какая красота описывается въ каждомъ изъ членовъ Его. Глава его злато Кефазъ. Если же еврейское реченіе переведено будеть на нашъ языкъ, то словомъ симъ означается чистое золото, не поддъльное, чуждое всякой примъси..."

<sup>1)</sup> Мюнтерь (II, р. 6) того мивнія, что у Климента и у Оригена просвічивають мивнія Докетов, т.-е. что тоть и другой полагали, что Христось имізть только видимоє тіло, которое Онь могь перемінить по обстоятельствамь.

<sup>2)</sup> Paedagog, III, rs. I.

<sup>3)</sup> II cap. 5, pag. 440 ed. Potter.

<sup>4)</sup> III. c. 17, p. 559.

<sup>5)</sup> VI, c. 17, pag. 818.

<sup>6)</sup> Glaphyr. in Exod., lib. I.

<sup>7)</sup> Adv. Marc., III, 17. Adv. Iudeos. c. 14.

<sup>8)</sup> Творенія, XL, стр. 338—373.

"Власы же, нъкогда темные и черные, по виду уподоблявшеся вранамъ... Сін кудрявые власы, содълавшись высокими и къ небу возносящимися древами, своимъ стремленіемъ отъ земли къ небесной высотъ на Божественной главъ Жениха служитъ приращеніемъ Его красоты"... "А что ез очах совершается чудо въ какомъ-то сравнительномъ сходствъ, дознаемъ сіе изъ сличенія съ лучшимъ, изображающаго ихъ красоту. Ибо Невъста говоритъ: "очи яко голубицы". Подлинно прекрасная похвала для такихъ очей — непорочность, въ какой преуспъваютъ не оскверненныя еще плотскою жизнію, но живущія и ходящія духомъ і)".

"Ланиты Его, говорить невъста, аки фіалы ароматт, прозябающіе благо-воніе". Если именемъ фіала означается въ словъ разширяющійся въ бокахъ сосудъ, въ которомъ по устройству утаивается пустота, потому что сосудъ по виду слишкомъ углубленъ; и расширяется не по прямой чертъ, отчего бока представляются не въ точности впалыми и не плоскими; и такъ если невъста словомъ "фіалъ" указываетъ на сосудъ такого рода, то похвала ланитамъ будетъ имъть для себя основаніе въ семъ видъ фіала". "Послъ ланитъ, восхваляются уста, изъ которыхъ исходитъ ароматное слово". Потомъ толкуетъ онъ слова: "руки Его обточены златы, наполнены еарсиса" — "чрево Его сосудъ (лобор) слоновой на камени сапфировъ". Похвала лыстамъ: "Лыста Его столпы марморовы, основани на степенехъ златыхъ". "Видъ Его аки Ливанъ, избранъ яко кедрове".

Эти толки и взаимныя опроверженія, основанныя на толкованіи Пр. Исаія и 44 псалма, не могли помочь художнику, которому было поручено писать ликъ Спасителя. Увлекаясь отвлеченною стороною предмета, Отцы Церкви и ихъ возражатели совершенно упускали изъ виду чисто реальную сторону вопроса, что собственно и необходимо для художника. Первое, болье или менье историческое описаніе личности Христа изложено бытыми чертами въ путешествій къ святымъ мыстамъ Антонина Піаченскаго, посытившаго Палестину около 600 года.

Іоаннъ Дамаскинъ обратилъ въ VIII въкъ вниманіе на историческую сторону личности Спасителя, и первый письменно изложиль следующее описание es2: "Qui cum impollutis manibus formaverit hominem, homo ipse ex sancta Virgine ac Dei genitrice Maria sine mutatione aut variatione factus, carni communicavit et sanguini, animal rationale, intelligentiae et scientiae capax, trium forte cubitorum magnitudine, carnis crassitie circumscriptus, nostrae simili forma conspectus est, maternae similitudinis proprietatis exacte referens, Adamique formam exhibens. Quocirca depingi eum curavit (Constantinus Magnus), quali forma veteres historici descripsere: praestanti statura, confertis superciliis, venustis oculis, justo naso, crispa caesarie, subcurvum, eleganti colore, nigra barba, triticei coloris vultu pro materna similitudine, longis digitis, voce sonora, suavi eloquio, blandissimum, quietum, longanimem, patientem, hisque offines virtutis dotes circumferentem, quibus in proprietatibus Dei virilis ejus ratio repraesentatur; ne qua mutationis abumbratio, aut diversitatis variatio in divina Verbi humanatione deprehenderetur veluti Manichaei delirarunta.

<sup>1)</sup> Гал. V, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Opp. I, p. 630-631.

Описаніе это самое древнее и интересно въ особенности указаніями, сдъланными на древнихъ писателей (ἀρχαίους ἰστορικούς), всегда описывавшихъ Христа въ этомъ видъ; этимъ мы еще разъ пріобрътаемъ неоспоримое доказательство, что при Константинъ Великомъ существовало преданіе объ историческомъ типъ Христа. На основаніи этого древняго описанія Константинъ велълъ, въроятно, написать икону Спасителя, и этому древнему описанію слъдовали и художники, изображавшіе Христа до VIII стол., когда они получили возможность пользоваться портретомъ, описаннымъ Дамаскинымъ. Очень въроятно, что всъ тъ памятники, на которыхъ мы видимъ съ IV в. развивающійся историческій типъ Христа, воспроизводили типъ этотъ на основанія тъхъ древнихъ историковъ, на которыхъ ссылается Дамаскинъ. Типъ этотъ принимается повсюду и является неизмъннымъ, какъ въ самой Византіи, такъ и въ Италіи.

Подтвержденіе словъ Дамаскина находимъ и въ Ософанъ жившемъ вскоръ послъ Дамаскина (751—818) и написавшемъ продолженіе хронографа Георгія Синкелла. Ософанъ прибавляєть (ad. an. 452) къ разсказу о художникъ, написавшемъ Христа съ головою Юпитера, новое указаніе на тъхъ историковъ, о которыхъ упоминаєть Дамаскинъ. "Нъкоторые изъ историковъ говорять, что курчавые и ръдкіе волосы болье приличны при изображеніи лица Спасителя".

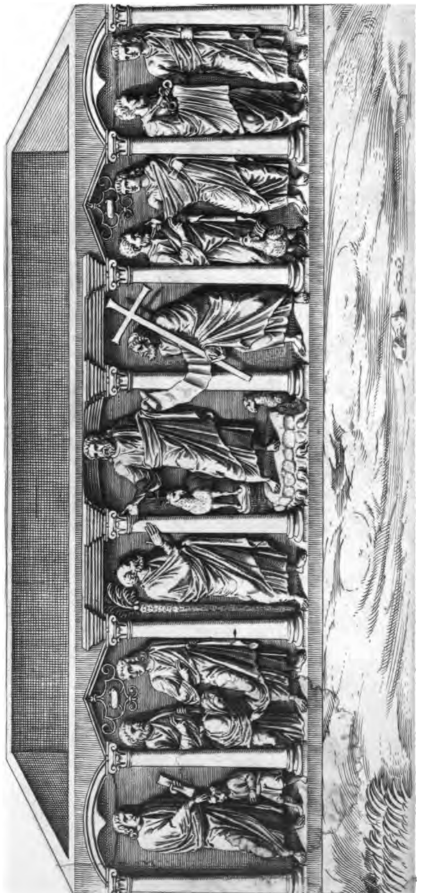
Кромъ свъдъній, сообщенных в Іоанномъ Дамаскинымъ, по рукамъ ходило еще другое описаніе въ письмъ Публія Лентула, друга Пилата, къ римскому сенату 1) Это апокрифическое письмо даже по слогу и языку выказываетъ свою подложность. Lentulus никогда не былъ предмъстникомъ Понтія Пилата и не управлялъ Палестиною. Пилатъ вступилъ въ управленіе этимъ краемъ послъ Валерія Грата. Первый подлинный источникъ этого письма, въроятно, былъ писанъ по-гречески и составленъ христіанами, о которыхъ оно содержить слишкомъ лестное мнъніе для писателя, язычника. Габлеръ полагаетъ, что этотъ подлогъ сдъланъ во времена Діоклетіана (284—305) котя мы это письмо въ теперешнемъ его видъ въ первый разъ встръчаемъ у писателя XII въка, Анселма Кантербюрійскаго, умершаго въ 1107 г.

Можно предположить, что это письмо есть западная передълка <sup>2</sup>) описанія Дамаскина, и принадлежить къ послъдующему послъ него времени. Черты въ обоихъ описаніяхъ сохранены однъ и тъ же, но прибавлены нъкоторыя болье отличительныя подробности.

Текстъ, сообщенный докторомъ Габлеромъ, гласитъ: "Homo quidem staturae procerae, spectabilis, vultum habens venerabilem, quem intuentes possunt et diligere et formidare: capillos vero circinos et crispos aliquantum coeruliores et fulgentiores, ab humeris volitantes, discrimen habens in medio capitis, juxta morem Nazarenorum: frontem planam et serenissimam, cum facie sine ruga (ac) macula aliqua, quam rubor moderatus venustat. Nasi et

<sup>1)</sup> Превосходно изследовано др. Габлеромъ (de αὐθεντία epistolae P. Lentuli ad senatum Romanum de J. Christo scriptae. Jena. 1819) и въ другомъ еще сочинени того же автора: Spicilegium observationum ad epistolam P. Lentuli de J. Christo Iena. 1822.

<sup>2)</sup> Припоминаемъ туть, что, по сказаніямъ западныхъ житій, Христосъ является Святымъ въ томъ видъ, какъ Онъ описанъ Дамаскинымъ. Св. Аншеръ (Anschaire † 864) видълъ его: "Ессе vir per ostium veniebat, statura procerus, judaico more vestitus, vultu decorus; ex cujus oculis splendor divinitatis, velut flamma ignis radiabat. (Didron. Hist. de Dieu p. 254).



Coremanie liegers Bedronnunke zu Menan

Саркофагъ изъ храма Св. Петра.

The following state of the stat

A de la seconomica de la companya del companya del companya de la companya del companya de la companya de la companya del companya de la companya del companya de la compan

Rection continues and a second of the second

The state of the transfer of t

From Explained and Explained and Adaption of the Lot of the Lot of the Company of the Lot of the Company of the Lot of the Company of the Com

Now be the kind  $\mathbb{Z}_p$  of the architecture of  $\mathbb{Z}_p$  of the property of  $\mathbb{Z}_p$  of the architecture of  $\mathbb{Z}_p$  of the architecture of  $\mathbb{Z}_p$  of  $\mathbb{Z}_p$ 

An attach grade transplante egyptic of elegan in the Anna 1990 of the Anna

if P(m) (p,m) is an energy of p(k) . Let m(k) be  $N = \{1,\dots,n\}$  for  $m \in \{1,\dots,n\}$  . For  $m \in \{1,\dots,n\}$  is

<sup>2.</sup> The opening of the first opening the region of the output of the control of th

oris nulla prorsus est reprehensio, barbam habens copiosam et rubram, capillorum colore, non longam, sed bifurcatam, oculis variis et claris existentibus.

Текстъ, напечатанный у Fabricius, Codex apocriph. N. Testamenti, написанъ болъе витіевато.

Третье описаніе Христа, приписываемое Никифору Каллисту, принадлежить XIV віжу и, візроятно, почерпнуто изъ обоихъ предыдущихъ, преимущественно же изъ Дамаскина, потому что ложное письмо Лентула, какъ западное произведеніе, должно было иміть візсь только на Западів. Измітненія, сдівланныя Никифоромъ Каллистомъ, могли произойти отъ иконъ и памятниковъ, которые онъ иміть передъ глазами. Мюнтеръ, разбирая это описаніе, замітчаєть, что раздвоеніе волосъ на лбу, указываеть на особое устроеніе черепныхъ костей, означающее, по системіть Галя, религіозное настроеніе человітка.

Изъ краткаго описанія, посвященнаго первымъ двумъ опытамъ воспроизведенія идеальнаго типа Христа, легко понять, что подобная неясность и неопредъленность не могла удовлетворить первыхъ художниковъ христіанъ и должно было болѣе всего повліять на окончательную выработку историческаго типа Христа; но, выработавъ себѣ этотъ типъ, художникъ византіецъ не посмѣлъ выставить его передъ глазами народа во всей его простотѣ. Трудно было, даже невозможно, перейти отъ полнаго символизма къ историческому портрету. Реализмъ подобнаго портрета не могъ не пугать ихъ. Чтобы скрыть этотъ реализмъ, оставалось одно — придать новому типу пышную обстановку, что и сдѣлали, придавъ реальному портрету Христа апокалиптическіе атрибуты и представлян его во славъ, окруженнымъ всѣми небесными силами. Подобное представленіе, впрочемъ, было совершенно въ духѣ и настроеніи IV и V вѣковъ, когда апокалиптическія сочиненія были сильно распространены и сдѣлались любимою формою мистической литературы.

Это первое появленіе историческаго типа очень поражаеть на саркофагь, служившемъ впослъдствіи гробницею Папы Григорія V. Этотъ саркофагъ и нъкоторые другіе стоятъ на самомъ поворотъ отъ символическаго типа къ историческому. Хранится онъ въ Ватиканскихъ пещерахъ и былъ не разъ воспроизведенъ учеными изслъдователями 1). См. таб. II.

Христосъ изображенъ здёсь въ пяти различныхъ сценахъ; изъ нихъ четыре сцены представляютъ Его еще разъ молодымъ и безбородымъ, то-есть снова въ древнемъ, символическомъ типѣ. Но самая середина саркофага занята новымъ, доселѣ неизвѣстнымъ обликомъ Христа: Онъ стоитъ на горѣ, изъ которой вытекаютъ четыре рѣки. Поученіе кончено — на этомъ основаніи Христосъ приподнялъ правую руку и раскрылъ ее <sup>2</sup>).

Въ лъвой рукъ Спаситель держитъ развернутый свитокъ. Возлъ него направо овца съ монограммою Христа на головъ; налъво также овца — оста-



<sup>1)</sup> Bosio, p. 61. — Aringhi, I, 293. — Bottari, I, tav. XXI, p. 78. — Piper Mythol. I, I, p. 104-105.

<sup>2)</sup> Подобное положеніе руки не случайное и весьма тщательно выработано у древнихъ писателей, отъ которыхъ перешло поздніве въ иконографію. Когда желали, напротивъ, изобразить продолженіе поученія, то представляли правую руку съ загнутыми послідними двумя пальцами, что легко просліднть и на занимаемомъ насъ саркофагів Христа, въ одной изъ послідующихъ сценъ. Апулей (Metamorph. II) объясняеть это положеніе пальцевъ у ораторовъ слідующими словами: "Instar oratorum conformat articulum, duobus infimis conclusis digitis, ceterosque eminentes porrigit et infesto pollice, clementer subridens, inquit".

токъ символическихъ воспоминаній первыхъ христіанскихъ временъ. Вся фигура Христа носить на себъ отпечатокъ чисто историческаго типа: длинные волосы падають кудрями на плечи, усы и борода — густые и длинные. При исполненіи этого саркофага и другихъ ему современныхъ ) имъли въ виду тъ преданія, которыя вошли въ описаніе Дамаскина и въ примъчаніе Өеофана. Волосы курчавы, но не раздвоены еще на лбу, по обыкновенію Назореянъ; борода тоже не раздвоена, а оканчивается клиномъ. Любопытно, что всъ эти изваянія показывають, что волосы гладки, а курчавыя кудри окружають только самое лицо. Отпечатокъ еврейскаго характера передается прекрасно.

Художникъ-скульпторъ, работая саркофагъ, имълъ въ умъ XIV главу Апокалипсиса): "И видъхъ и се Агнецъ стояще на горъ Сіонстей", на осноніи чего помъстилъ возлъ Христа овцу съ монограммою на лбу, какъ у старцевъ: "имуще имя Отца его написано на челъхъ своихъ". Изъ подошвы горы вытекаютъ четыре ръки рая 3): "Отъ туду разлучается въ четыри начала 4)". Этотъ символъ толковался иными 5) въ значеніи четырехъ евангелистовъ, другими 6) въ значеніи четырехъ главныхъ добродътелей.

Это распредвленіе фигуръ, и мотивъ, заимствованный въ Апокалипсисъ, по преимуществу сталъ употребляться съ типомъ историческимъ, какъ на саркофагахъ, такъ и на стънахъ церквей, но иногда мы находимъ его и въ предшествовавшемъ времени съ типомъ символическимъ. Таковы саркофаги: Bosio, р. 49 и 57. — Bottari, tav. XIVI—XVIII, р. 53. На саркофагъ Проба, 395 года, важнымъ для насъ, какъ памятникъ съ годомъ, Христосъ держитъ крестъ и полуразвернутый свитокъ.

Немедленно послѣ этихъ саркофаговъ, носящихъ слѣды переходнаго времени и типы двоякаго рода, надо помѣстить тѣ, на которыхъ историческій типъ, скопированный съ предыдущихъ саркофаговъ, помѣщается одинъ безъ всякаго символическаго типа. Къ такимъ памятникамъ причтемъ и тотъ саркофагъ<sup>7</sup>), въ которомъ покоились тѣла папъ Льва II, III и IV и который сохраняется въ Римѣ, въ церкви св. Петра, подъ алтаремъ Мадонны della Colonna. Историческій типъ Христа представленъ здѣсь на горѣ, (какъ на предыдущихъ) проповѣдующій ученикамъ: "Азъ есмь лоза истинная и Отецъ Мой дѣлатель есть<sup>48</sup>). Виноградныя лозы, украшающія саркофагъ, ясно указываютъ на эти слова. См. табл. III.

<sup>1)</sup> Bosio, p. 63, 65, 67 и 87. — Bottari, tav. XXII, p. 82; tav. XXIII, p. 90; tav. XXIV, p. 93. — Bosio, p. 63. Финиксъ, сидящій на пальмі возлі Христа, не имість еще вінца вокругь головы. На саркофагі (р. 75) онъ тоже безь вінца (Корине. XV, 14, 1, 20).

<sup>2)</sup> Cm. 1.

<sup>3)</sup> Butis, II, 10.

<sup>4)</sup> Garrucci (Vetr.: anti. p, 31) думаетъ, что этотъ мотивъ былъ созданъ для алтарей церковныхъ и начался въ IV в. одновременно съ саркофагомъ Проба. Отсюда произошло названіе Іордана, приписываемое Александрійскими Отцами Церкви крещенію и въ особенности купели.

<sup>5)</sup> Св. Кипріянъ. De ablut. ped. epist. 73 ad Eubeian. — Өеодоритъ на псаломъ 45. — Евхерій lib. I, in Genes. с. 3. — Исидоръ. Comen. in Genes. с. 3.

<sup>6)</sup> Исидоръ въ томъ же мъсть. — Амвросій на псаломъ 45. — Аванасій Синанть. Synagogi contempl. in Exo. 1. 8?

<sup>7)</sup> Bosio, p. 69 и 75.—Bottari, tav. XXVIII, XXIX, p. 105.

<sup>8)</sup> Іоаннъ XV. 1.



токъ символиче гура Хрие волос» Meditane una tennada (1) esta de la comparta del comparta del comparta de la comparta del la comparta de la comparta del la comparta de la co

спри селен, заятную и уму XIV до селено на телено по постоя Селено обружной услено в ну бум опо уморо на луу вой у кога у селено селено на телено селено на телено селено на телено селено на туку селеную селено по телено по телено на т

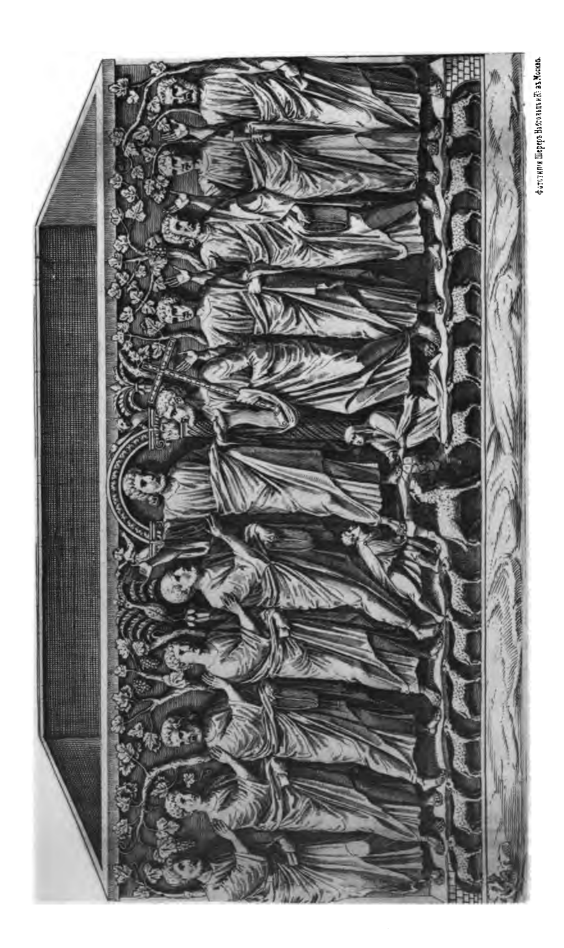
того г. в в се ве венний ев Аноли палежу с с с прием в в сертовском в ваго чи се ее ма се с свы вахотим сто в с в те с с прев. Те се ен е ерговори. Мезос с прев. Па сеное вагы Проба, Съб те г., дъ. Христосъ держить врес с п

страна кога просторительно в образование в

er en opt, noten kommende en averbeer a genome. His san et releta especies mas ann Unjaran en anacine n'ha orchet pa

I to the Company of t

The State of the Mark Style Con-



Digitized by Google

То же самое распредвление исторического типа въ апокалиптическомъ словъ встръчается и на стекляных сосудах.

Въ ватиканскомъ христіанскомъ музеумѣ находится кусокъ 1) стеклянаго сосуда съ изображеніемъ бородатаго Христа, — по мнѣнію Гаруччи, единственный примъръ въ своемъ родъ. Сюжетъ раздѣленъ на два плана. Христосъ безъ вѣнца, стоитъ на горѣ, совершенно въ томъ же положеніи, какъ на саркофагахъ, представленныхъ у Bosio 2) и Botarri 3), но финиксъ, сидящій на пальмѣ, и на котораго указываетъ Христосъ, представленъ уже въ вѣнцѣ вокругъ главы. По сторонамъ Спасителя, два ученика, вѣроятно, Петръ и Павелъ. Подъ горою — вода съ надписью. Іорданъ. На нижней части слѣдующая сцена: на горѣ, изъ которой вытекаютъ четыре рѣки, — агнецъ — символъ Христа; по сторонамъ его другіе агнцы — апостолы. Въ верхней сценѣ Іорданъ символически означаетъ крещеніе, а въ нижней сценѣ четыре евангельскія рѣки 4).

Одинъ изъ самыхъ первыхъ опытовъ помъщенія историческаго типа Христа, на видномъ мъстъ въ церкви, былъ, безъ сомнънія, сдъланъ въ Paвенню въ церкви св. Іоанна Евангелиста в), выстроенной по объту Галлы Плакидіи въ 425 году. Теперь этотъ храмъ лишенъ своихъ древнихъ украшеній и мозаикъ; въ особенности перестроили древнюю трибуну; но, слъдя за описаніями древнихъ літописцевъ, мы увидимъ, что на этихъ мозаикахъ Христосъ, т.-е. историческій типъ Его, представленъ во славъ. Двъ колонны, покрытыя серебромъ, поддерживали тріумфальную арку близъ алтаря. На серединъ арки, между семью свъщниками огненными и другими апокалиптическими принадлежностями, представили Спасителя во славъ, протягивающаго книгу св. Іоанну съ надписью изъ Апокалипсиса: "Accipe librum et devora illum". У ногъ апостола было написано: Sanctus Ioannes Evangelista. На нижней части изображались пальмовыя деревья и между ними море, съ двумя кораблями, колеблемыми бурею. Лица на корабляхъ весьма реально изображають страхь и ужась оть угрожающей имь опасности; кормчимь на кораблю Іоаннъ Богословъ, съ рудемъ въ рукахъ. По объимъ сторонамъ изображенія представлены родственники императрицы съ ихъ именами: D. Constantius, D. Theodosius, D. Arcadius, D. Honorius, Theodosius Nep., D. Valentinianus, D. Gratianus, D. Constantius, Gratianus Nep., Ioannes Nep. Эти портреты были, въроятно, поясные и украшали всю арку, какъ въ другой современной съ этой церковью св. Савины, въ Римъ в). На срединъ трибуны, въ алтаръ, Спаситель стояль во всемь Своемь апокалиптическомь величіи, вокругь Него 12 книгь, символъ апостоловъ, у ногъ надпись:

> "Sancto ac beatissimo Iohanni evangelistae Galla Placidia Augusta Cum filio suo Placido Valentiniano Augusto

<sup>1)</sup> Buanarotti, tav. VI, 1. - Boldetti, p. 200. M 13. - Garucci, tav. X, fig. 8, pag. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pag. 63-75.

<sup>3)</sup> Tav. XXII.

<sup>4)</sup> То же самое изображеніе находимъ на надписи изъ Ананьи сохраняемой, въ ватиканскомъ музеумі (Perret. V, pl. III, fig. II).

<sup>5)</sup> Теперь эта церковь называется S. Giovanni della sagra. Beltrami. H. Forest, p. 123. Сравни Muratori: Scrip. rerum ital. I, pars. II, pag. 567 seq. — Rubens. Historia Rav. lib. II, p. 101—102.

<sup>6)</sup> Ciampini, I, p. 186.

Et filia sua Justa Grata Honoria Augusta, Liberationis periculum maris votum solventes.

Подъ этимъ изображеніемъ еще разъ представленъ Спаситель, съ евангеліемъ въ рукахъ и выдержкой на немъ изъ еван. Мато. V, 7. По сторонамъ Его евангелисты. Подъ всъми этими сюжетами еще полоса съ мозаичными изображеніями, переръзанными окнами. Надъ епископскимъ съдалищемъ изображеніе епископа (Петра или Хризолога), а по сторонамъ его изображенія ближайшихъ императорскихъ родственниковъ: Theodosius, Eudocia, Arcadius, Eudoxia Augusta.

Первое происшествіе этого періода, ръзко отразившееся на памятникахъ, былъ Ефесскій соборъ въ 431 году. Послъдствія этого собора весьма важны для иконописанія и составляють въ немъ върную, опредъленную эпоху.

Третій вселенскій соборъ былъ созванъ въ Ефессъ въ 431 году при Өеодосіи II, молодомъ (408—450). Императоръ издаетъ окружное приказаніе всему
духовенству — собраться въ Ефессъ на слъдующій годъ (431) къ Троицыну дню.
Кириллъ Александрійскій, по совъщанію съ Мемнономъ, епископомъ ефесскимъ, открылъ собраніе 22 іюня, въ церкви Дюбы Маріи, — лучшее доказательство того, что уже до собора было признано почитаніе и поклоненіе Дъвы
Маріи¹). Въ самомъ первомъ засъданіи Несторій былъ проклятъ и оклейменъ
прозваніемъ новаго Іуды. Когда разошлись въ позднюю ночь, то городъ былъ
освъщенъ; народъ сопровождалъ епископовъ до ихъ жилища съ факелами,
а женщины съ кадилами. Партія Несторія 2) и даже общественное мнъніе обвиняло однако жъ св. Кирилла въ подмънъ и измъненіи ръшеній собора.

Іоаннъ, Патріархъ Антіохійскій, съ епископами, не участвовавшими въ предыдущемъ рѣшеніи, собрались на квартирѣ Іоанна и протоколомъ постановили лишить Кирилла и Мемнона епископскаго званія и исключить изъ церкви. Өеодосій, въ посланіи къ собору, выражаетъ свое неудовольствіе противъ партіи Кирилла и говоритъ, что, не поддерживая никого въ особенности, онъ, какъ императоръ, желаетъ только узнать и открыть истину. Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ посылаетъ въ Ефессъ новаго министра, Іоанна, и приказываетъ объявить что Несторій, Кириллъ и Мемнонъ лишаются епископства. До прівзда Іоанна Кириллъ въ каждомъ почти собраніи проповѣдовалъ противъ Іоанна и несторіанцевъ. Вѣроятно вслѣдствіе з) донесенія министра, Императоръ приказалъ объимъ партіямъ послать въ Царьградъ выборныхъ для обсужденія вопроса. Этимъ выборнымъ, по прівздѣ ихъ въ Калцедонъ, считавшійся предмѣстьемъ Царьграда, приказано остановиться и дожидаться прівзда Императора.

Между тъмъ предписано Несторію удалиться снова въ его монастырь <sup>4</sup>). Собраніе въ Калцедонъ въ присутствіи Өеодосія положило конецъ Ефесскому собору: Кириллъ и Мемнонъ опять признаны епископами; Несторій, лишенный Царьградскаго епископства замъненъ лицомъ, выбраннымъ изъ египетской партіи. Сократъ, писатель этого времени <sup>5</sup>), говоритъ, что будто бы Несторій, соглашался признать названіе Богородицы. Другіе же писатели, Евагрій,

<sup>1) §</sup> XXVIII-VIII.

<sup>2) §</sup> XXIX, I.

<sup>3) §</sup> XXXI, 111, p. 522.

<sup>4)</sup> По словамъ Евагрія въ монастырь Euperpii. Wölch., р. 555.

<sup>5) §</sup> XXXII.

Либератусъ, Ивасъ, Симеонъ Веоарсамскій говорять, къ несчастію, слишкомъ кратко о соборъ.

Говоря же вообще<sup>1</sup>) на основаніи источниковъ, все происшедшее на Ефесскомъ соборѣ и предпринятое противъ Несторія и восточныхъ епископовъ, было дѣломъ Кирилла Александрійскаго. Исидоръ Пелусіотъ, въ письмѣ къ Кириллу и къ императору Өеодосію, выражаетъ свое неудовольствіе противъ насилій, произведенныхъ въ Ефессъ.

Неандеръ<sup>2</sup>), обращая болъе вниманія на догматическую сторону этого собора чъмъ на политическую, сообщаетъ намъ болъе важныя о немъ свъдънія. Такъ напримъръ онъ говоритъ, что епископъ Евоптій, изъ Птолемаиса, высказалъ что: "какъ тъ, которые поддълываютъ императорскія деньги, подлежатъ строжайшему наказанію, такъ и Несторій, старающійся испортить православную въру, достоинъ строжайшаго наказанія предъ Богомъ и людьми".

Соборомъ Ефессимъ Дъвъ Маріи дано прозваніе веотохоз, Богородицы, и тъмъ уничтожено ложное ученіе Несторія. Досель главнымъ предметомъ спора состояла двойственность природы самаго Христа: какъ Богъ, Онъ долженъ былъ родиться прежде всъхъ въкъ; какъ дъйствительный человъкъ, Онъ родился отъ Дъвы Маріи. Одни, по ложному ученію Несторія, патріарха Царьградскаго, раздъляли объ природы и не хотъли перенести божественныя свойства одной на другую, и оттого называли Пресвятую Дъву матерью Іисуса въ смыслъ ἀνθοωποτόχος, а не Божсією Матерью, веотохоς. Другіе напротивъ упирали въ особенности на это названіе — веотохос, потому что хотъли высказать этимъ названіемъ, что родившійся отъ Дъвы Маріи Іисусъ, дъйствительно при самомъ своемъ рожденіи былъ Сыномъ Божіимъ.

Несторіанскіе споры и ръшеніе Ефесскаго собора имъли не только важное вліяніе на иконографію Богородицы, но отразились вообще весьма ръзко на всемъ византійскомъ искусствъ.

Обратимъ вниманіе наше прежде всего на вънцы. Дидронъ замѣчаетъ з), что французское слово "nimbe" происходитъ отъ датинскаго "nimbus", которое имѣетъ соотношеніе съ "νίφας" отъ глагода "νίφω", снѣжить, поливать, мочить; отсюда "νίφας" снѣгъ, роса, капля дожда. Значенія νίφας и піmbus одинаковы, кромѣ того оно означаетъ тучу, гдѣ образуются и снѣгъ и дождь. У Виргилія "nimbus" означаетъ воздушную колесницу, на которой разъѣзжаютъ боги. Въ переносномъ смыслѣ употребляли его и въ значеніи легкаго покрывала, тонкаго и прозрачнаго, какъ воздухъ.

У Дюканжа 1) находимъ выраженіе "феруєїо», nimbus", который обыкновенно окружаетъ голову святыхъ. Это слово происходитъ отъ "феруєї», illuminare", освътить. Припомнимъ при этомъ что "феруос" значитъ луна. Чіампини в) сначала указываетъ на статуи правителей съ лучистыми вънцами, какъ напр. статуя Юлія Кесаря. Суетоній въ слъдующихъ словахъ объясняетъ причину такого украшенія, Юлій Кесарь погибъ на 56 году, и перенесенъ въ число боговъ, не столько по приказанію, сколько по убъжденію

<sup>1) §</sup> XXXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gesch. d. Christl. Religion, p. 678-687.

<sup>3)</sup> Hist. de Dieu. p. 28.

<sup>4)</sup> Glossarium graec.

<sup>5)</sup> Ciampini. Vet. monum. I, p. 111.

<sup>6)</sup> Vita J. Caesaris.

народа, основаннаго на томъ, что во время игръ, назначенныхъ наслъдникомъ его Августомъ въ честь празднованія его посвященія, волосистая звъзда блистала въ продолженіе семи дней, восходя около одиннадцатаго часа; народъ ръшилъ, что это душа Кесаря принята на небесахъ, и на основаніи этого къ его статуъ прибавили звъздное сіяніе вокругъ головы".

Христіане послѣдовали примъру древнихъ, основываясь на Моисеъ <sup>1</sup>) "сходящу съ горы Синайскія яко прославился зракъ плоти лица его, егда глаголаша съ нимъ".

Ложное мивніе, что ввиецъ произошель оть "μητίσκοι", этой круглой, въ родв тарелки, защиты, которую прикрвпляли на главахъ статуй отъ птичьихъ нечистотъ, теперь совершенно оставлено, котя недавно еще знаменитые ученые защищали это мивніе.

Интересное изследование о значени венцовъ въ языческомъ искусстве составлено академикомъ Стефани<sup>2</sup>). Онъ замечаетъ, что напрасно некоторые ученые считали венецъ какъ отличительный признакъ боговъ света, что его следуетъ вообще считать признакомъ божества. Кроме того Стефани<sup>3</sup>) доказываетъ, что въ искустве изображали весьма часто царей съ венцами, чтобы придать божественность ихъ природе, и наоборотъ, эти же венцы на главахъ божества означали ихъ власть и могущество надъ природой. Для боле яснаго доказательства онъ ссылается на изображение Гадеса (Hades), страшнаго бога ада и преисподней. Венецъ вокругъ его головы не могъ означать божественнаго сіянія, такъ какъ древніе представляли себе адъ въ непроницаемомъ мраке, но указываетъ на власть, ему данную. То же замечаніе относится и до Плутона, и до богини Тихе<sup>4</sup>).

Отсюда видно, что лучистый вынеих употреблялся въ двоякомъ значеніи: какъ признакъ божества и какъ признакъ владычества, власти в. Оставляя въ сторонъ вънецъ у индійскихъ царей, замътимъ только что сохранились римскіе памятники Клавдія, Тита, Траяна и Антонина Пія. Изъ Рима употребленіе вынца перешло въ Царьградъ и на Востокъ. Въ Царьградъ вънецъ сдълался важньйшимъ признакомъ императорскаго званія, не только для самаго императора, но также и для членовъ императорскаго семейства. Со временъ Константина Великаго мы встръчаемъ на монетахъ какъ его изображенія съ вънцомъ вокругъ главы, такъ и членовъ его семейства, Фаусту его супругу, сыновей Констанса и Константія. Мы имъемъ такимъ образомъ положительныя доказательства, что со временъ самаго Константина Великаго (306—337) вынецъ изображался вокругъ главы императоровъ и главъ императорскаго семейства въ знакъ владычества и власти, но вмъстъ съ тъмъ нельзя положительно доказать употребленія въ древнемъ искусствъ вънцовъ для героевъ и основать это предположеніе на какихъ-либо памятникахъ.

Дюканжъ в изобразилъ медальонъ, чеканенный императоромъ Плакидіемъ Валентиніаномъ на память примиренія Плакидія и полководца Бонифація. Бонифацій (если върить рисунку) представленъ здъсь на тріумфальной колес-

<sup>1)</sup> Исходъ 34. 29.

<sup>2)</sup> Nimbus und Strahlenkranz.

<sup>3)</sup> ibidem p. 126-486.

<sup>4)</sup> ibid. p. 128-488.

<sup>5)</sup> Eckhel. VIII. p. 504; VI. p. 270.

<sup>6)</sup> Famil. byzant., p. 67. 3. — Banduri. Num. Imp. Rom. II. 503. 574.

ницъ, запраженной четырьмя оденями, въ правой рукъ онъ держить вънокъ и бичъ, въ дъвой — падьмовую вътвь. Вокругъ гдавы его вънецъ.

Христіане, по мивнію Буанарроти і), котвли посредствомъ ввицовъ, выразить владычество Спасителя и кромъ того божественность Его и принятое выраженіе солнца правды (sol justitiae).

Значеніе вънцовъ у ангеловъ и святыхъ, опредълено писателемъ Honorius Augustodunensis, писателемъ XII в. 2), который говоритъ слъдующее: "Lumina quae circa capita Sanctorum in modum circuli depinguntur designant quod lumine aeterni splendoris coronati fuerunt. Idcirco vero secundum formam rotundi scuti pinguntur, quia divina protectione, ut scuto nunc muniuntur".

По словамъ Отцовъ Церкви 3) можно различить три различные свъта (lumi): Богъ, ангелы и человъки, въ особенности тъ, которые своими добродътелями приблизились къ Богу.

Христіанскіе художники хотъли выразить посредствомъ вънца тоже свъть, который сообщается ангеламъ и праведникамъ отъ Бога, источника свъта. Можно также предполагать по отношеніи къ святымъ, что они въ себъ носили Христа, по словамъ Апостола Павла 1): "живу же не ктому азъ, но живетъ во мнъ Христосъ". То же самое выражено въ названіяхъ употребляемыхъ христіанами: "веофорог кай гаофорог, хриотофорог, άγιοφόροι". Эта мысль, что Христосъ обитаетъ въ сердцъ, наглядно выражена въ стекляномъ сосудъ 5) съ изображеніемъ св. Лаврентія съ монограммою Христа на главъ.

Буанарроти<sup>6</sup>) полагаетъ, что только въ началъ V въка придали ангеламъ вънецъ, и что только въ концъ VI въка онъ вошелъ въ общее употребленіе и подтверждаетъ свое мнъніе словами современнаго писателя Исидора Севильскаго: "Lumen, quod circa angelorum capita fingitur, nimbus vocatur, licet et nimbus sit densitas nubis".

Тордацій <sup>7</sup>) того же мивнія о начальномъ употребленіи ввицовъ вокругь главъ ангеловъ.

Мюнтеръ<sup>8</sup>) приписываетъ начало вънцовъ явленіямъ физическа́го магнетизма, но согласенъ съ Буонарроти насчетъ времени перваго ихъ употребленія.

Дидронъ же говорить, что въ первыхъ четырехъ въкахъ не встръчается вънцовъ и полагаетъ что начало употребленія ихъ въ произведеніяхъ искусства слъдуетъ пріурочить къ V или въ VI въку.

Въ самой формъ *круглаго вънца* заключалась уже символическая мысль о въчности, слъдовательно о божественности лица, украшеннаго этимъ знакомъ. Писатель Александръ Аравитянинъ ) разсказываетъ про Гермеса Трисмегиста, что когда спросили его: что такое Богъ? то онъ отвътилъ: "Богъ есть кругъ или шаръ, коего центръ вездъ, окружность нигдъ".

Такое самое значеніе сохранили древніе кругу или зміть, образующей кругь.

<sup>1)</sup> Vetr. ant., p. 59-68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Libr. I., cap. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Григорій Богословъ. Слово 40.

<sup>4)</sup> Галат. II, 20.

<sup>5)</sup> Aringhi II, p. 265.

<sup>6)</sup> pag. 62.

<sup>7)</sup> Opuscula acad. III, p. 27.

<sup>8)</sup> L. с. II. 20—22. Сравни Bottari.

<sup>9)</sup> Ciamp. Vet. mon. I, p. 115.

Для болве точнаго опредвленія времени, когда начали изображать ввнець, постараемся изучить различные вещественные памятники и извлечь изъ этого изученія то, что не уяснили уже намъ письменные источники. Начнемъ съ монетъ и укажемъ, что древнъйшія изъ нихъ съ вънцемъ, принадлежать ко времени Константина Великаго (306-337) (монета Константина золотая съ надписью Gaudium Romanum), Фаусты, Константа и Константія. Поздиве вънецъ является на монетахъ византійскихъ вокругъ головы императоровъ только въ видъ исключенія, такъ, напримъръ, на нъкоторыхъ монетахъ Өеодосія II <sup>2</sup>), Льва I<sup>3</sup>), Льва II <sup>4</sup>), Зенона<sup>5</sup>), Анастасія <sup>6</sup>), попадается чаще на монетахъ Юстина<sup>7</sup>), Юстиніана<sup>8</sup>) Юстина II<sup>9</sup>), Тиверія-Константина и Анастасіи 10); въ концъ VI въка дълается почти постояннымъ украшеніемъ монетъ Маврикія-Тиверія  $(582-602)^{11}$ ), Фоки  $^{12}$ ). Следующіе за Фокой императоры не изображаются съ вънцами: Гераклій I, Гераклій II, Константинъ, Гераклеопасъ, Константъ II и Константинъ IV брадатый (pogonatus) 668-685. Намъ нътъ необходимости обращаться здъсь снова къ разбору мнънія о вънцахъ, означающихъ въчность и божественность и въ этомъ смысль, въ знакъ лести, придаваемыхъ художниками лицамъ царствующимъ или царской крови, и потому мы прямо обращаемся къ изученію и разбору церковныхъ изображеній, которыя ближе и скорве приведуть нась къ желаемой цвли. Мы знаемъ теперь, что вънецъ, какъ символъ власти и владычества, изображался со временъ Константина Ведикаго и появляется въ этомъ смысле до VIII века, вакъ въ чисто византійскомъ искусствъ, такъ и въ искусствахъ, пришедшихъ изъ Византіи.

Первыя церкви въ Римъ, въ которыхъ мы встръчаемъ вънцы суть слъдующія: *Церковъ Богородицы или Maria Maggiore* (базилика Либеріяна), украшенная мозаиками въ 433 г. На сценахъ новаго завъта съ вънцами являются: Христосъ, ангелы и Иродъ.

Въ придълъ св. Іоанна Евангелиста воздъ крестилища св. Іоанна Латеранскаго, построенный въ 462 году, при папъ Гиларъ. Стръльчатый сводъ представляетъ четырехугольное золотое поле, по срединъ котораго — агнецъ съ голубымъ вънцомъ, окруженнымъ цвъточнымъ вънкомъ. Все остальное пространство занято украшеніями, арабесками, въточными вънками и символическими птицами 13).

Въ Равеннъ:

Въ церкви св. Назарія и Кельсія (усыпальница Галлы Плакидін), на

<sup>1)</sup> Morellius. Spec. tab. VII. & 1. Eikhel. Doctrina. VIII. 502. Ciampini. Vet. monum: I cap. XIV.

<sup>3)</sup> Sabatier I, pl. V, 11.

<sup>\*)</sup> ibid. pl. VI, 19, 21. VII, 3, 8.

<sup>4)</sup> ibid. fig. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ibid. fig. 27.

<sup>6)</sup> ibid. pl. IX, 2.

<sup>7)</sup> ibid. pl. XI, 19, 20, 22.

<sup>8)</sup> ibid. pl. XII, 6, 7.

<sup>9)</sup> ibid. pl. XXII, 1, 2, 4, 11,

<sup>10)</sup> ibid. pl. XXIV, 9.

<sup>11)</sup> ibid. pl. XXVI, 21-26.

ibid. pl. XXVII, 26.

<sup>13)</sup> Ciampini. Vet. man. I. p. 238. tab. LXXIV. - Barbet de Joug. p. 22.

мусіяхъ 440 года, дважды представленъ Спаситель въ символическомъ видъ, но съ вънцомъ, подъ видомъ пастыря добраго, подобнаго изображеніямъ на саркофагахъ 1).

Церковь св. Іоанна Крестителя, или крестилище православныхъ, была украшено мозаиками въ 425 до 430 годахъ, (по мивнію Чіампини въ 451 г.) еще чисто въ римскомъ стилъ. Здъсь, въ сценъ крещенія, Христосъ стоитъ въ вънцъ, а Іоаннъ, Его обливающій изъ раковины, безъ вънца<sup>2</sup>).

Домовая церковь вз архіепископском дворцю. Мозаики свода принадлежать къ половинъ V въка, а по расположенію совершенно походять на мусіи въ церкви Назарія и Кельсія. Изображенія Христа, апостоловь и четырехъ святыхъ въ вънцахъ<sup>3</sup>).

Иконописаніе должно было служить для явнаго прославленія церкви и для явнаго опроверженія ересей, возникающихъ противъ православія. Для этой цэли, противъ ученія аріанъ, изображали постоянно въ церквахъ Христа съ двумя ангелами по сторонамъ, для явнаго свидътельствованія Его Божественности 4). Ангелы, сопровождающіе или прислуживающіе Христу, встрвчаются во всвух церквах этого времени. Для обозначенія сверхестественной природы ангеловъ, ихъ изображали всегда въ бълыхъ одеждахъ , — обычай тэмъ болве понятный, что съ древивишихъ временъ былы цвыть быль цвытомъ сверхестественныхъ существъ 6). Къ тому же со II въка и до IV 7) неофиты при крещеніи, облекались въ бізлыя одежды, какъ символь чистоты, нося ихъ напримъръ все время Пасхи в). Григорій Богословъ в) называеть ихъ соптлыми природами и считаетъ придичнымъ изображать ихъ въ бълыхъ одеждахъ, какъ свътоносныхъ и сіяющихъ, и какъ символъ естественной ихъ чистоты. На Лаодикійскомъ соборв (около 364 года), XXXV правиломъ, прокляли еретиковъ, поклонявшихся ангеламъ, признавъ ангелопоклоненіе за идолопоклонство 10). Этимъ правиломъ установили значеніе ангеловъ какъ служителей Бога и хранителей человъчества. Какъ служители Бога, они изображались вокругъ самого Бога и Его престола.

<sup>1)</sup> Ciampini. Vet. mon. I. 223-228. — Quast. p. 14-15.

<sup>2)</sup> Ciampini. I. p. 233. tab. LXX. — Quast. p. 4-6. — Burchardt. Cicerone. p. 732.

<sup>3)</sup> Quast. p. 16. — Il forestiere. pag. 37-38.

<sup>4)</sup> Buonarotti. Vetr. ant. p. 9. "È questo e stato il costume della Chiesa anco ne tempi susseguenti, mentre s'introdusse il dipignere le figure del Salvadore assistato de due angeli per fare apprendere al popolo la divinatà e consustanzialita del Verbo contra del errori degli Arriani; siccome ancora di fare, almeno più sovente, l'immagine della beata Vergine con Gesu in gremo, e col titolo di Madre di Dio".

в) Діонисій Ареопагить.

<sup>6)</sup> Francisque Michel. Etoff. d. soie. II. p. 66-68. note.

<sup>7)</sup> Eusebius. Vita Constant. IV, 62.

<sup>8)</sup> Augustin. serm. 157.

<sup>9)</sup> Бесъда 45.

<sup>10)</sup> Минеи. Слово на соборъ арх. Михаила 8 ноября. — M. Nicolas. De l'Angelogie Doctrines p. 216. — Migne. Dict. des conciles I. p. 1038.

## Порядокъ и распредъление во внутреннемъ украшении храмовъ.

Ефесскій соборъ, вызвавшій образованіе раздичныхъ типовъ, этимъ самымъ далъ движение живописи, къ которой съ этихъ поръ чаще всего обращались для украшенія храмовъ. Но самый порядокъ украшеній и предметь этихъ украшеній установился только около половины V въка. Мы имъемъ любопытное письмо св. Нила, подвижника Синайскаго 1), изъ котораго видно, какъ трудно было умъть хорошо украшать внутренность храма. Въ посланіи своемъ къ епарху Олимподору св. Нилъ отсовътываетъ изображать во внутренности церкви сцены, представляющія охоты и тому подобное<sup>3</sup>). "Ты пишешь ко мив, -- говорить онъ, -- поелику готовишься воздвигнуть величественный храмъ въ честь святыхъ мучениковъ и самого Христа, прославленнаго ихъ мученическими подвигами, трудами и потами, то не будеть ли весьма прилично поставить въ святилища иконы, а станы съ правой и съ лавой стороны наполнить изображеніями всякаго рода ловли животныхъ, чтобы видны были растягиваемыя по земль съти, спасающіеся бъгствомъ зайцы, серны и другія животныя, поспъщающіе за ними ловцы и ревностно преслъдующіе ихъ со псами, а также закидываемыя въ море мрежи, пойманныя всякаго рода рыбы и руками рыбарей извлекаемыя на сушу; сверхъ всего сдълать лъпныя изъ гипса всякаго рода изображенія для услажденія очей въ дому Божіемъ; да и въ жъстъ общаго собранія върныхъ изобразить множество крестовъ и всякаго рода птицъ, скотовъ, пресмыкающихся и растенія? А я на письмо это скажу, что детское и маловозрастнымъ приличное дело обольщать око върующихъ сказаннымъ выше. Зрълому же и мужественному смыслу свойственно во святилище на восточной стороне храма изобразить только кресть. Ибо единымъ спасительнымъ крестомъ спасается человъческій родъ, и повсюду проповъдуется надежда людямъ отчаяннымъ. А святый храмъ и здёсь и тамъ пусть рука искуснейшаго живописца наподнить исторіями ветхаго и новаго завъта, чтобы и тъ, которые не знають грамоты и не могутъ читать божественныхъ писаній, разсматривая живописныя изображенія, приводили себъ на память мужественные подвиги искренно послужившихъ истинному Богу и возбуждались къ соревнованію достославнымъ и приснопамятнымъ ихъ доблестямъ, по которымъ землю обминили на небо, предпочтя видимому невидимое. Въ мъстъ же общаго собранія върныхъ, раздъляемомъ на многія храмины, почитаю необходимымъ каждую храмину снабдить водруженнымъ въ ней честнымъ крестомъ, а все излишнее оставить. Совътую же тебъ и умоляю тебя пребывать въ неослабныхъ молитвахъ и проч. "3).

Много времени нужно было, разумъется, чтобы установить порядокъ не только внутренняго украшенія храма, но даже и самаго размъщенія главныхъ

<sup>1)</sup> Ученикъ Іоанна Златоустаго, св. Инлъ, испуганный развратомъ двора импер. Аркадія, уб'ёдняъ жену и дочь поступить въ монастырь, а самъ въ 390 г. удалился въ пустыню Синайскую съ сыномъ своимъ Өеодуломъ. Умеръ онъ въ глубокой старости при имп. Маркіанъ (450—457). Посланіе св. Нила упоминается въ 4 правилъ 2-го Никейскаго собора.

<sup>2)</sup> Творенія XXXIII, стр. 434, кн. IV, № 58.

<sup>3)</sup> Cparu Theophanes contin. lib. III, cap. 10.

его частей. Выводъ этотъ возможенъ уже изъ того преданія, которое сохранилось о постройкъ храма Св. Софіи: говорятъ, что архитектора находились въ недоумъніи касательно вопроса о числъ абсидовъ храма — и ангелъ разръшилъ это недоумъніе.

Около этого же самаго времени мы имъли много примъровъ церквей, въ которыхъ главныя изображенія не получили еще положительнаго опредъленнаго помъщенія. Первоначальная форма церквей въ видъ древнихъ базиликъ, представляла три главныя мъста для помъщенія важнъйшихъ изображеній.

- а) Большая арка, извъстная подъименемъ тріумфальной (arc. triumphans) которая связывала боковыя продольныя ствны базилики и отдъляла среднюю часть храма или корабль отъ алтаря.
- b) Трибуна или алтарная ствна, замыкающая остальную часть, которая всегда выдавалась снаружи изъ четыреугольнаго плана всей церкви. Эта ствна находилась обыкновенно напротивъ главнаго входа въ храмъ и состояла изъ полукружнаго свода и полукружной ствны, поддерживающей этотъ сводъ.
- с) Третью часть составляли боковыя ствны средней части храма, параллельно граничащія справа и сліва эту часть и обыкновенно поддерживаемыя рядомъ колоннъ или столбовъ.

Самостоятельное развитіе византійскаго искусства одновременно съ древними базиликами, при самомъ уже Константинъ, начало воздвигать храмы круглые и многогранные. Въ этихъ новыхъ храмахъ тоже было три мъста въ особенности удобныхъ для изображеній:

а) Трибуна алтаря, b) сводъ купола или главы, возвышающіяся надъ среднею частью храма, и наконецъ с) четыре арки, связывающія куполъ или главу съ столбами или колоннами, поддерживающими среднюю часть храма.

Въ римскихъ церквахъ Св. Павла (441 года) и въ S. Maria Maggiore (433 года) главныя изображенія пом'вщены на тріумоальной аркъ, впереди алтаря, а сама трибуна оставлена безъ всякихъ изображеній.

Около половины VI въка главное изображеніе переводять на лучшее мъсто, на полукруглый сводъ алтаря; такимъ образомъ каждый входящій быль пораженъ внушительною картиною Спасителя во славъ, окруженнаго апокалипсическими атрибутами, которую обыкновенно тамъ помъщали. По боковымъ же стънамъ базилики представляли сцены изъ ветхаго завъта, служащія введеніемъ и поясненіемъ новаго завъта, изображеннаго на тріумфальной аркъ.

Въ церквахъ четыреугольныхъ, круглыхъ или многогранныхъ поступали иначе. Главнымъ и самымъ удобнъйшимъ мъстомъ являлся средній сводъ храма. На срединъ его помъщали или агнца въ вънцъ (въ придълъ Іоанна Евангелиста [462] въ Лютеранской церкви), или крестъ въ небъсахъ, а въ четырехъ углахъ символическія животныя евангелистовъ (Св. Назарія и Кельсія 440 года).

Ефесскій соборъ, расширивъ кругъ христіанскихъ изображеній, не только послужилъ къ развитію искусства, но даже, уничтоживъ первоначальную нетерпимость къ изображеніямъ, послужилъ къ сохраненію древнихъ памятниковъ.

Такъ какъ вмъстъ съ тъмъ явилась и потребность чтобы внутреннему

украшеніемъ храмовъ соотв'єтствовала бы утварь ихъ, и другія принадлежности, то художество завладіло всіми христіанскими памятниками 1).

Общій подъемъ въ искусствів не могъ остаться безъ вліянія и на дальнівшую разработку историческаго типа Христа. Христосъ во всей небесной славів становится самымъ любимымъ и необходимымъ украшеніемъ храма. Укажемъ здівсь на главные памятники, въ которыхъ изображенію этому можно дать опреділенную дату.

Церковъ Св. Павла вит градских стили въ Римъ (S. Paolo fuori delle mura). Тріумовльная арка поддерживается двумя іоническими колоннами изъ пантелитскаго мрамора. Мозаики, украшающія эту арку, сдъланы (по свидътельству надписи) въ 440 году, при папъ Львъ I, на иждивеніе Галлы Плакидіи, дочери Оеодосія Великаго; въроятно, потому арка эта и прозвана аркою Галлы Плакидіи. Изображенія, воспроизведенныя на этой аркъ, упоминаются папою Адріаномъ въ письмъ его къ Карлу Великому, въ защиту иконъ: "In basilica B. Pauli, S. Leo arcum ibidem majorem faciens et musivo depingens Salvatorem Dominum nostrum J. Christum et viginti quatuor segniores, nomine suo versibus decoravit et a tum usque hactenus fideliter a nobis veneratur".

На самой серединъ ея видимъ поясное изображение историческаго типа Христа (волосы на лбу раздвоены) съ посохомъ, оканчивающимся крестомъ, на лъвомъ плечъ, - воспоминаніе, оставшееся отъ пастыря добраго. Вокругъ главы златой вънецъ, испускающій изъ себя девять лучей. Вокругъ всего Христа круглое сіяніе, въ вид'в четырехцвітной радуги, на основаніи словъ Апокалипсиса<sup>2</sup>): "И съдяй бъ подобенъ видъніемъ камени іаспісу и сардинови; и бъ дуга окрестъ престола подобна видъніемъ смарагдови". На Христъ хитовъ и гиматіонъ пурпуроваго цвъта. Направо и налъво отъ Христа животныя евангелистовъ съ вънцами вокругъ главъ, а пониже 24 старца, приносящіе вънцы къ престолу, "глаголюще: Достоинъ еси Господи пріяти славу и честь и силу, яко Ты еси создаль всяческая и волею Твоею суть и сотворени". 12 старцевъ на лъвой сторонъ отъ Христа представлены съ поврытою главою, 12 по правой сторонъ съ непокрытыми главами. Это различіе происходить по объясненію Чіампини<sup>3</sup>) отъ того, что въ IV въкъ, Андрей, епископъ Кесаріи Каппадокійской, въ толкованіи своемъ на Апокадипсисъ объяснилъ что эти 24 старца состояли изъ 12 ветхозавътныхъ патріарховъ и изъ 12 апостоловъ и молящіеся патріархи покрыли себъ головы по обывновенію іудеевъ. Пониже, въ началъ арки, представлены апостолы: Петръ и Павелъ, новъйшей работы. Подъ самимъ изображениемъ Христа,

<sup>1)</sup> Къ втому времени слъдуеть отнести и тъ особыя мъры, которыя стало принимать правительство для огражденія древнихъ памятниковъ отъ уничтоженія. Такъ, напримъръ, Осодорикъ учредиль особыхъ чиновниковъ, обязанныхъ слъдить за сохраненіемъ памятниковъ, коихъ поврежденіе онъ считаль общественною печалью. Въ его время, въ Римъ, по свидътельству писателей можно было видъть огромное число статуй и бронзовыхъ коней. Ариа Cassiod. Var. IV. epist. 41 et libr. VII., formula 13: "Tibi concedimus dignitatem, ut fideli studio, magnoque nisu quaeras improbas manus... quia juste tales persequitur publicus dolor, qui decorem veterum foedant detruncatione membrorum". ibidem. l. VII., formula 13: "Nam quidem populus copiosissimus statuarum, greges etiam abundantissimi equorum, tali sunt cautela servandi, quali et cura videntur affixi".

<sup>2)</sup> IV, 3.

<sup>8)</sup> Vet. mon: I. p. 231.

два ангела безъ вънцовъ, держатъ надпись, гласящую о построеніи храма Өеодосіемъ Гоноріемъ. Мусіи на стънахъ трибуны были сдъланы при папъ Гоноріи III въ XIII въкъ. Пожаръ 1823 г. уничтожилъ эти мозаики, и теперь они возстановлены по древнимъ образцамъ и сохранившимся рисункамъ.

Церково Св. Агавіи (S. Agatha in Subura), построенная возлів domus Merulanus, т.-е. возлів церкви Св. Матовя ін Merulana. Мусіи, бывшія въ этой церкви, по свидітельству Баронія, исполнены по приказанію Рицилора, полководца Валентиніана III, и Аноиміи въ 472 году. Эти мозаики отъ ветхости свалились въ 1592 г., но современный любитель древностей, Францискъ Пезія сняль съ нихъ рисунокъ, хранящійся въ Ватиканів, съ котораго Чіампини и сняль свою LXXVII таблицу. Напрасно только Чіампини предполагаеть, что онів украшали трибуну: по удлиненной ихъ формів можно скоріве предполагать, что онів принадлежали тріумфальной арків. Намъ кажется также, что нельзя положиться на візрность цвітовъ ватиканскаго рисунка, потому что они слишкомъ пестры и не соотвітствують цвітамъ, употребляемымъ въ V віків. Христосъ представленъ здівсь сидящимъ на шарів; въ лівой руків у Него евангеліе, правой Онъ благословляєть. На каждой сторонів по шести апостоловъ; Христосъ и апостолы въ візнцахъ.

Перковъ Св. Козъмы и Даміана вт Римп, по свидѣтельству Анастасія, выстроена папою Феликсомъ IV (526—530) и украшена имъ же мусіями на аркъ и на трибунъ; голова же самого Феликса IV передълана въ XVII въкъ¹). На тріумфальной аркъ представлено видѣніе евангелиста Іоанна (Апокалип. V, 6): на престолъ агнецъ съ вънцомъ, за нимъ крестъ, а на ступеняхъ престола открытая книга. По сторонамъ агнца семь огненныхъ подсвъчниковъ (IV, 5), четыре агнца съ вънцами и четыре символа евангелистовъ, изъ которыхъ только одинъ ангелъ имѣетъ вънецъ: пониже стоятъ 24 старца, подносящіе вънцы.

На серединъ алтарнаго свода виденъ Спаситель въ ростъ на яркихъ облакахъ; въ лъвой рукъ Онъ держитъ свитокъ, а правую поднялъ въ знакъ поученія (учитъ Онъ о воскресеніи и указываетъ на феникса). Надъ Нимъ рука
Божія съ небесъ держитъ вънецъ похваленія (лавровый вънокъ съ крестомъ
по серединъ, знаменіе побъды, полученной чрезъ распятіе). У ногъ Его течетъ
Іорданъ, а по сю сторону ръки стоятъ апостолы, указывающіе рукой на
Спасителя и подводящіе двухъ святыхъ, которые Ему подносять вънцы. Справа
ап. Павелъ подводитъ Св. Козьму, а за нимъ папа Феликсъ IV подноситъ
крамъ, имъ выстроенный. Слъва апост. Петръ подводитъ Св. Даміана, а за
нимъ Св. Феодоръ подноситъ вънокъ. По сторонамъ двъ пальмы граничатъ
картину; направо сидитъ фениксъ въ вънцъ съ семью лучами. Эти изображенія занимаютъ горнюю часть; ниже полоса съ символическимъ изображеніемъ агнца, окруженнымъ 12 агнцами, а на концахъ города: Іерусалимъ и
Виелеемъ. Кромъ Спасителя въ обоихъ видахъ, историческомъ и символическомъ, всъ остальныя фигуры безъ вънцовъ.

Церковь архангела Михаила въ Равенив, (St. Michele in Affricisco)<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Barbet de Jouy. Mosaiques. pag. 28. nota.

<sup>3)</sup> Ciampini. II. p. 63, tav. XVII. — Quast. pag. 28. — Forestiere. p. 190. "St. Michele dello storico Agnello detta in Frigiselo, e da altri in Aphricisco, dal nome di quello regione della cita, che ne passati secoli estendevasi qui all intorno".

Мы не знаемъ положительно года постройки этого храма, но намъ извъстно изъ надписи, что онъ выстроенъ Бахауданомъ и Юліаномъ серебряникомъ (Bachauda et Iulianus Argentarius) и посвященъ епископомъ Викторомъ въ 545 году. Теперь сохранился только абсидъ прежней церкви; средняя часть церкви совершенно уничтожена, но на алтарной части и тріумфальной аркъ сохранились чудныя мусіи. На срединъ трибуны расположенъ Христосъ, въ пурпуровомъ хитонъ и гиматіонъ, держа въ правой рукъ большой кресть, усыпанный драгоцънными камнями, а въ лъвой евангеліе съ надписью: nqui vidit Me, vidit et Patrem; Ego et Pater unum sumus<sup>4</sup>1). Вокругъ главы вънецъ, въ который вдъланъ крестъ съ камнями. Нижняя часть фигуры погибла. Направо отъ Спасителя архангелъ Михаилъ, обозначенный надписью. Въ лъвой рукъ держить онъ длинный золотой посохъ, съ крестомъ на вершинъ. Вокругъ годовы вънецъ; одежда состоитъ изъ хитона и широкаго гиматіона; на ногахъ сандаліи. Налъво отъ Спасителя арх. Гавріилъ одинаковаго рисунка съ первымъ. Алтарный сводъ граничитъ узорчатымъ поясомъ, украшеннымъ на самомъ верху агнцомъ въ вънцъ и двънадцатью голубями символомъ апостоловъ. По бокамъ, на плоской наружной сторонъ свода, у подошвы тріумовльной арки, стоять изображенія Св. Козьмы и Даміана, безъ вънцовъ, въ бълыхъ хитонахъ, съ пурпуровыми гиматіонами. На серединъ тріумфальной арки опять представленъ Христосъ сидящимъ, благословляющимъ и держащимъ открытое евангеліе; вокругъ главы кресчатый вінецъ, одежда пурпуровая, съ золотою полосою. По объимъ сторонамъ Христа два ангела, въ бълыхъ одеждахъ съ золотою полосою и съ золотымъ посохомъ въ рукъ. Кромъ этихъ ангеловъ, на правой сторонъ стоять еще четыре, а на лъвой три, въ одинаковой одеждв, трубящихъ въ золотыя трубы, какъ бы въ поясненіе словъ Апокалипсиса<sup>2</sup>). "Видъхъ седмь ангеловъ, иже предъ Богомъ стояху, и дано бысть имъ седмь трубъ. И седмь ангеловъ, иже имъху седмь трубъ, уготоващася да вострубятъ".

Чіампини доказываеть, что эти ангелы означають пропов'ядниковъ.

Церковъ Св. Виталія въ Равення вы развращеній епископа Екклезія изъ Царьграда, и окончена при Максиміанъ епископъ въ 547 году. Квастъ полагаетъ, что мозаики трибуны сдъланы еще при епископъ Екклезій († 534), а другія двъ, изображающія императора Юстиніана, императрицу Өеодору и самого Максиміана — при этомъ епископъ. На самой серединъ трибуны возсъдаетъ Христосъ въ кресчатомъ вънцъ на шаръ; лъвою рукою держитъ евангеліе, а правою протягиваетъ вънецъ Св. Виталію въ бълой одеждъ съ лиловою хламидою.

По сторонамъ Христа два ангела въ вънцахъ, съ длинными посохами, подводятъ къ кресту: справа Св. Виталія, который, покрывши руки хламидою, протягиваетъ ихъ ко Христу, дающему ему вънецъ. Вокругъ его главы въ-

<sup>1)</sup> IOAHHL. X, 30. XIV, 9.

<sup>2)</sup> VIII, 2, 6.

<sup>8)</sup> Ciampini. II. p. 65, tav. XIX. — Quast. pag. 28—34, tav. VIII. — Dusommerard. Les arts. III. p. 59—61. — Agincourt. Peint. I. pl. XVI. — Graevii. Thesaur. ant. et. hist. italia. VII, P. I, 1722.

<sup>4)</sup> Посл. Іакова I, 12: "Блаженъ мужъ, иже претерпить искушеніе, зане искусенъ бывъ, прінметь *вымець жизни*, его же об'яща Богь любящимъ Его".

нецъ. Съ авной стороны ангелъ подводитъ епископа Екклезія (туника и казуля бълыя), подносящаго Спасителю круглый храмъ. Екклезій — безъ вънца.

Чіампини<sup>1</sup>) описываеть еще мусіп, на самомъ сводѣ, надъ алтаремъ, раздѣленномъ крестообразно лавровою гирляндою. На точкѣ пересѣченія, на серединѣ круга, агнецъ въ вѣнцѣ; вокругъ него все поле круга усѣяно бѣлыми звѣздами. Этотъ кругъ поддерживается четырьмя ангелами въ вънцахъ<sup>2</sup>), въ бѣлыхъ одеждахъ, о голубыхъ крыльяхъ, помѣщенными въ четырехъ углахъ, образуемыхъ пересѣкающимися лавровыми вѣнками. Каждый изъ ангеловъ стоитъ на арабескѣ, занимающей все поле треугольника. Одинъ изъ этихъ треугольниковъ граничитъ съ третьей стороны полосою съ 15-ю кругами. Въ среднемъ изъ этихъ круговъ поясное изображеніе Спасителя, съ крестомъ за головою вмѣсто вѣнца. Чіампини полагаеть, что это изображеніе приписано позднѣе, на мѣсто испортившейся мусіп. Остальныя изображенія: Павелъ, Іаковъ, Филиппъ, Өома, Іаковъ Алфеевъ, Матфей и Протасій— налѣво: Петръ, Андрей, Іоаннъ, Варфоломей, Матфей, Фаддей и Гервасій, направо— всѣ въ бѣлыхъ одеждахъ.

Налво отъ окна евангелистъ Іоаннъ, въ бълой одеждъ, сидитъ и держитъ открытую книгу съ надписью: secundum Johannem. Онъ въ вънцъ и моложавъ. Передъ нимъ столикъ для письма, съ чернильницею, футляръ и остріе (style) для письма. Повыше, направо отъ главы его — черный орелъ. По правую сторону отъ окна, еванг. Лука, также въ бъломъ одъяніи и съ открытою книгою съ надписью: secundum Lucam. Правою онъ благословляетъ именосложно. Повыше, направо отъ него — бълый волъ, а у ногъ — налой (pluteus) со свитками. Между этими изображеніями евангелистовъ чистое поле, внизу котораго парятъ два ангела, несущіе круглый щитъ съ крестомъ, украшенномъ камнями; по сторонамъ его с и ю.

Ниже начинается сводъ, по сторонамъ котораго — два пророка: налъво Іеремія въ вънцъ и бълой одеждъ, со свиткомъ въ рукахъ, за нимъ башня, съ золотою короною; направо — Моисей, протягивающій руки къ небу, изъ котораго выходитъ десница Божія; внизу, подъ горою, толпа народа. На полъ свода три ангела, въ вънцахъ и бълыхъ ризахъ, возсъдаютъ за столомъ подъ дубомъ Мамврійскимъ. Авраамъ въ пунцовой одеждъ прислуживаетъ имъ и подноситъ блюдо. За нимъ домъ, у дверей котораго виднъется фигура Сарры, въ бъломъ одъяніи. Тутъ же рядомъ жертвоприношеніе Исаака: обнаженный юноша на колъняхъ расположенъ на самомъ алтаръ; Авраамъ положитъ ему лъвую руку на голову, а правой замахнулся мечомъ; въ небесахъ видна рука Господня; у ногъ Авраама овень.

По сторонамъ противоположнаго окна, евангелисты Матеей и Маркъ. Первый — въ бълой одеждъ, пишетъ передъ налоемъ, у подножья котораго расположенъ коробъ со свитками; направо отъ него, въ небесахъ, ангелъ въ вънцъ, бълой одеждъ и съ лиловыми крыльями. Маркъ сидитъ передъ налоемъ, въ рукахъ у него книга; надъ нимъ левъ краснаго цвъта. Оба евангелиста въ вънцахъ. Между ними также два парящіе ангела. На

<sup>1)</sup> Tarme Gaillabaud. II. St. Vital.

<sup>3)</sup> Тотъ же мотивъ въ церкви Св. Софіи — Salzenberg. р. 32. Подражаніе поздивние (817-824) въ придвив Capella della Colonna въ церк. Св. Праксиды въ Римъ — Platner 3". р. 250.

лъвой сторонъ арки — Моисей поить овець, а немного выше — онъ же, совершенно молодой и безбрадый, снимаеть обувь, напоминая этимъ движеніемъ происшествіе у неопалимой купины. Напротивъ Моисея, по ту сторону арки, пр. Исаія, почти въ томъ же положеніи, какъ и пр. Іеремія у перваго окна. Башня, встръчаемая и при этомъ изображеніи, должна, можетъ быть, служить олицетвореніемъ царскаго города, Іерусалима. Исаія — въ вънцъ, моложавъ и въ бъломъ хитонъ. На полъ самой арки жертвоприношеніе Авела<sup>1</sup>) и Мельхиседека. Передъ послъднимъ — алтарь съ чашею и двумя хлъбами. Мозаики этого храма украшены также портретами самого имп. Юстиніана и супруги его Өеодоры <sup>2</sup>).

*Церковъ Св. Софіи* въ Константинополів<sup>2</sup>), построенная между 532 и 537 г., когда ее посвятили.

Павелъ Силентіарій или Молчальникъ (Silentiarius, ήσυχοποίος), описываетъ величіе этого храма въ слідующихъ чертахъ.

"Высоко возвышается вверхъ, въ темныя облака, шлемъ<sup>5</sup>) и онъ, завившись въ кругъ и, какъ красивое небо, обхватываетъ вершину храма. На самой вершинъ его, искусство изобразило крестъ покровителя града".

"Не только одив ствиы, которыя отделяють мужей, украшенных священическимъ званіемъ, отъ голосистаго клира (пвичхъ), обставилъ листами чистаго серебра, но также оделъ онъ въ серебряный металъ и все двенадцать колоннъ, издалека блистающихъ исходящими лучами; надъ ними (колоннами) усердною рукою и въ искусной соразмерности резко выдолблены железомъ круглые щиты в). На середине ихъ онъ изваялъ изображение всенепорочнаго Бога, который безъ семени принялъ видъ человека; на другомъ месте онъ изваялъ войско крылатыхъ ангеловъ съ наклоненными выями и главами; ибо сказано, что никто не можетъ лицезреть славу Бога, хотя и прикрытаго человеческою оболочкою, ибо все-таки онъ остается Богомъ, хотя для спасенія облачился въ грешное тело".

"Въ другомъ мъстъ желъзный ръзецъ изобразилъ глашатаевъ Божіихъ, изъ устъ которыхъ вышло пророчество о грядущемъ Христъ. Онъ также не забылъ изображенія и тъхъ, для которыхъ существовало рыболовное искусство и рыбныя съти тъхъ, которые, оставивъ простыя жизненныя занятія,

<sup>1)</sup> О значеніи Авеля см. Сіатріпі р. 71.

<sup>2)</sup> ibidem, p. 79, tav. XXII. — Ducange, Fam. byzant. p. 97.

<sup>3)</sup> Salzenberger, Agia Sophia. p. 14-33.

<sup>4)</sup> Должность молчальника состояла въ заботь о сохраненіи встми присутствующими при императорь почтительнаго молчанія (silentium, ἡσυχία). Въ началь V въка эти сановники (Cod. Iustinian. lib. XII. tit. 16) составляли особое число; ихъ было тридцать; ими управляли три декуріона, десятника. Молчальники носили оружіе и держали стражу въ передней комнать (аd secundum velum) получившей отъ того прозваніе τὸ σιλεντιαρίαιον. Павель, племянникъ Флора, какъ первый силентіарій, заняль важное положеніе при дворь Юстиніана. Греческая антологія сохранила намь 82 эпиграммы эротическаго содержанія и сочиненіе его о пнеійскихъ баняхъ анакреонтическими стихами. Главнійшее его сочиненіе, ἔχφρασις св. Софін, написано гекзаметрами. Онъ составиль свое описаніе послів паденія купола въ 558 году, для прочтенія его въ присутствіи императора.

 $<sup>^{5}</sup>$ )  $\vartheta \acute{o} \lambda o \varsigma$  — глава (храма) coupole — имъетъ одинавовое значение съ  $\tau \varrho o \acute{o} \lambda \lambda o \varsigma$  (6 соборъ). Круглая стъна, поддерживающая главу и овругленная въ видъ барабана  $K o \mu \beta \alpha \lambda \iota \varkappa \omega \varsigma$ . — Внутренняя часть главы, на сводъ ел, interiore parte tholi in trullae. Дюканжъ полагаетъ, что крестъ тутъ возвышался снаружи зданія, надъ главою.

<sup>6)</sup> См. Иконостась у Дюканжа р. 136, § 70, § 80.

съ поспѣшностью и преданностью послѣдовали приказаніямъ Небеснаго Царя; рыболовы по ремеслу — они, съ искусствомъ рыболововъ, сумѣли раскинуть мрежи будущей безсмертной жизни. На другомъ мѣстѣ искусство написало Матерь Христа, сосудъ вѣчнаго сіянія φέγγεος ἀεινάοιο δοχήζον, Коей чрево, γαστήρ въ священномъ лонѣ своемъ, выкормило создателя (ὁ έργατίνης) самаго чрева".

"На среднихъ плитахъ священной загороди, которая окружаетъ священниковъ и отдъляетъ ихъ отъ молящихся, ваяніе выръзало одну букву, но которая содержитъ много словъ: она соединяетъ имена императрицы и императора. Подобнымъ же образомъ изваялъ онъ на кругломъ щитъ, на серединъ, изображеніе креста. Тремя дверьми вся загородь открывается для священниковъ: но рука художника сдълала боковыя двери поменьше среднихъ".

"Одна изъ занавъсей velum, то фарос 1) представляетъ въ праскахъ изображеніе лика Христа; ликъ этотъ не есть произведеніе ръзца художника; не есть онъ также произведение иглы, пущенной сквозь занавъсь, но сдъланъ онъ цввкой, перемвшавшей между собою нити разныхъ цввтовъ и разныхъ образцовъ, — нити, произведенія чужестраннаго насёкомаго <sup>2</sup>). Въ дучахъ розовой зари сложенный гиматіонъ ( $\delta\iota\pi\lambda o\ell_2$ ), который покрываеть божественные члены, блестить блескомъ золота, а Тирійскій хитонъ (ὁ χιτών) отъ цвъта морской раковины, свётить пурпуровымь цвётомь ( $\pi o \rho \phi \dot{v} \varrho \epsilon \iota o \varsigma$ ), облекая правое плечо снизу хорошо сдъланною пряжею. Тутъ выходитъ верхняя одежда и, снова подымаясь на боку вверхъ черезъ лъвое плечо, ловко развивается сзади: локоть и кисть руки (τὸ θένας, ἄκρον, extrema manus) обнажены отъ всякаго покрова; видно, какъ онъ протянулъ пальцы правой руки, какъ бы возвъщая безсмертное слово; лъвою держить книгу, разсказывающую священныя проповёди, - книгу, излагающую все, что полезнымъ совётомъ самъ царь исполниль, пока странствоваль на земль. Вся одежда его золотая  $(\acute{\eta}$  ото $\acute{\eta}$ , въ общемъ смыслъ вмъсто одежды), изливаетъ лучи, потому что въ ней золото, искусно обработанное и проведенное тонкими нитями, обвивается вокругъ основы, подобно разнымъ образцамъ дудки или свиръли, и прикръпляется на красиво-вытканномъ пеплосъ (πέπλος употребленъ какъ однозначущее съ гиматіономъ), связанномъ тончайшими узлами и шелковою нитью. По объимъ сторонамъ Его стоятъ оба глашатаи Божіи, Павель, мужъ преисполненный всею Божественною премудростію, и мощный хранитель киючей з) небесных врать, поведвающій надъ небесными и земными оковами; тотъ держить книгу, преисполненную чистымъ словомъ, этотъ — знакъ креста на золотомъ посохъ. У обоихъ подъ свътлыми (серебристыми свът-

 $<sup>^{1}</sup>$ )  $K\iota\beta\dot{\omega}\varrho\iota\sigma\nu$ , ciborium, conb возвышалась надъ престоломъ, поддерживаемая 4 серебряными колоннами. Силентіарій называеть сѣнь  $\pi\dot{\nu}\varrho\gamma\sigma\varsigma$  или башней. Между колоннами были повѣшены занавѣси (стихъ 344). — Объ завѣсахъ говорить также Кирилъъ Александрійскій "de Adorat". 3. — Въ новѣйшее время греки называють эти занавѣси  $\tau\epsilon\tau\varrho\dot{\alpha}\beta\eta\lambda\alpha$ .  $E\nu\delta\dot{\nu}\tau\eta\nu$ ...  $E\nu\delta\dot{\nu}\tau\eta\nu$ ...  $E\nu\delta\dot{\nu}\tau\eta\nu$ ...  $E\nu\delta\dot{\nu}\tau\eta\nu$ ...

<sup>3)</sup> Вмѣсто шедковичнаго червя поставлено  $\mu \dot{\nu} \rho \mu \eta \xi$  муравей; иные читають вмѣсто  $\mu \dot{\nu} \rho \mu \eta \xi$  —  $\beta \dot{\rho} \mu \beta \nu \xi$ . Туть  $\mu \dot{\nu} \rho \mu \eta \xi$  поставлень символически, чтобы вь особенности указать, что черви такъ же прилежны къ работѣ, какъ муравьи.

<sup>3)</sup> Έπου ρανίων πυλεώνων означаеть слова Матеея XVIII, 18: "Аминь бо глаголю вамъ, елива аще свяжете на земль, будуть связана на небеси, и елика аще разръшите на земли, будуть разрышена на небъсъхъ". На древныйшихъ изображенияхъ находимъ ап. Павла съ книгою, а ап. Петра -- съ крестомъ.

лыми, какъ серебро,  $d q \gamma \psi ( \rho s o \varsigma )$  верхними одеждами, находимъ матерію съ пестрой отдълкой. Надъ божественными главами округляется золотой храмъ, показывая красоту тройнаго свода  $^{1}$ ); стоитъ онъ, упираясь на четыре золотыя колонны".

"На крайнихъ каймахъ изъ золота вытканныхъ занавѣсокъ (тутъ  $\pi \epsilon \pi \lambda o \varsigma$  употребляется вмѣсто занавѣсокъ) искусство удивительно расписалось: полезные труды всемогущихъ хранителей града. На одномъ мѣстѣ ты видишь домъ для лѣченія больныхъ, на другомъ — священные храмы; на другомъ, наконецъ, мѣстѣ блестятъ чудеса небеснаго Христа — прелесть наполняетъ эти работы. На другихъ занавѣсахъ въ одномъ мѣстѣ ты найдешь, вмѣстѣ стоящихъ царей подъ руками богоносной Маріи ( $M\alpha \varrho i\alpha \varsigma \vartheta \epsilon o x \dot{\nu} \mu o v o \varsigma$ , богомъ беременная), или Самаго Бога Христа, — все это смотритъ пестро на этой ткани отъ блеска золотыхъ нитей".

Вотъ что говорить, что сообщаетъ намъ Павелъ Силентіарій. Изъ этого описанія мы видимъ, что, несмотря на то, что на сводъ главы были изображенія Спасителя, какъ Вседержителя всего міра, но главныл изображенія были размъщены на перилахъ хора и на завъсахъ алтарной съни. Всъ описанія эти воспроизводять предъ нашими глазами историческій типъ Христа, окруженный славою: ангелами и апостолами.

Зальценбергеръ же описываетъ следующія мусіи:

Надъ главными или царскими дверьми, въ главномъ притворъ ( $\delta$  νάρθηξ) на полукруглой стѣнѣ $^{\circ}$ ): Христосъ на престолѣ, правою рукою благословляетъ, въ лѣвой — открытое евангеліе съ надписью: ЕІРНNН ΥΜΙΝ ΕΓΩ ΕΙΜΙ ΤΟ ΦΩΣ ΤΟΥ ΚΟΣΜΟΥ. Вѣнецъ кресчатый, ризы бѣлыя съ золотою полосою на хитонѣ. На ногахъ — сандаліи. Направо отъ Христа, у ногъ Его лежитъ императоръ въ повязкѣ и въ вѣнцѣ. По сторонамъ Христа въ двухъ кругахъ поясныя изображенія — направо: Богородицы въ голубой одеждѣ со знаками, въ видѣ звѣздъ, на головѣ и на правомъ плечѣ, налѣво: ангелъ въ бѣлой одеждѣ и съ посохомъ. Всѣ фоны золотые.

Неизвъстно, когда была исполнена эта мозаика; Зальценбергеръ приписываетъ ее временамъ Юстиніана. Хитонъ Христа воображали себъ, въроятно, шелковымъ и потому воспроизвели его на мусіи серебромъ; латиклавныя полосы золотыя. Бълый цвътъ одежды напоминаетъ, что этотъ цвътъ предписанъ былъ христіанамъ первыми учителями Церкви въ противоположность пестрымъ одеждамъ язычниковъ. Выраженіе лица ангела строгое, суровое, почти гнъвное; то же выраженіе и на лицахъ херувимовъ. Зальценбергеръ считаетъ это выраженіе свойственнымъ византійскому искусству.

Не оспаривая прямо мнѣніе Зальценбергера о времени построенія храма, замѣчу однакожъ, что лицо императора, распростертаго у ногъ Христа, не похоже на Юстиніана въ Св. Виталіи; волосы у этого длинны, а тамъ короткіе, и вообще вся фигура здѣсь слишкомъ старческая для фигуры имп. Юстиніана.

На западной аркъ при входъ вз самый храмз мозаики сдъланы при императоръ Василіи Македонянинъ (867—886). Эти мозаики очень повре-

<sup>1)</sup> Cp. Paulus. II, 6. — Sed occidens ingens aperit vestibulum multorum hominum capax, non singulare ac unicum: triplex enim est sub cedis extrema.

<sup>2)</sup> Salzenberger, tab. XXVII.

ждены. Константинъ 1) въ жизнеописаніи Василія 2), говорить, что онъ возобновиль изображенія на западной аркъ, потому что они угрожали паденіемъ, и велъль изобразить Богородицу и апостоловъ Петра и Павла.

Кругъ<sup>3</sup>), обходящій поясное изображеніе Богородицы, состоить изъ цвътовъ радуги съ золотою каймою по объ стороны. Сіяніе краснаго цвъта. Цвъть лица свъжій, щеки съ краснотою, глаза каріе. Покрывало свътлоголубое съ золотымъ крестомъ и золотою каймою; остальная одежда того же цвъта. Подъ покрываломъ украшеніе, въ родъ валика или подушки, обхватываеть все лицо<sup>4</sup>). Это украшеніе голубого-зеленоватаго цвъта съ бълыми отблесками и темными полосами. Передъ Богородицею находился Младенецъ, отъ котораго теперь сохранился только золотой вънецъ съ тремя серебряными лучами. Петръ, со свъже-загоръвшимъ лицомъ, съ съдыми волосами и бородою, глаза коричневые, вънецъ голубой; остальная одежда голубого-съроватаго цвъта; золотой крестъ на золотомъ посохъ окаймленъ красною каймою.

Отъ апостола Павла сохранилась почти вся фигура, кромъ головы; хитонъ зелено-желтоватаго цвъта, гиматіонъ зеленоватаго цвъта съ серебристыми цвътами.

Далие вз самомз храми на оконных стинах подз южною и спверною аркою: на ряду съ верхними окнами были, въроятно, ангелы, отъ которыхъ сохранилось нъсколько ногъ; стояли они, въроятно, на воздухъ, такъ какъ подъ ихъ ногами нътъ ни земли, ни мозаичныхъ половъ. Подъ ними, между окнами втораго ряда, изображенія пророковъ, изъ нихъ шесть поменьше изображены между самыми окнами, а двое, большаго размъра, замыкали по краямъ рядъ. Подъ этимъ вторымъ рядомъ оконъ находились семь нишъ съ изображеніями епископовъ и мучениковъ изъ первыхъ столътій въ святительскихъ одеждахъ.

Изъ святителей на южной сторонъ теперь еще сохранилось: Анеимъ, епископъ Никомидійскій († 311); Василій, епископъ Кесаріи Каппадокійской († 379); Григорій Богословъ († 391); Діонисій Ареопагить († 96); Николай Мирликійскій († 330); Григорій Армянинъ, епископъ великой Арменіи († 325). Слъдуетъ при этомъ замътить, что почти всъ эти изображенія разнятся въ деталяхъ и характеръ отъ подлинниковъ, принятыхъ иконографіей, такъ, напримъръ; святит. Анеимъ здъсь старше, чъмъ обыкновенно; святит. Василій моложе, Григорій Богословъ и Николай здъсь плышивъе; Діонисій изображенъ совершенно иначе и гораздо моложавъе, чъмъ обыкновенно; Григорій же Армянинъ представленъ съ длинною бородой, чего обыкновенно не бываетъ. Ризы у всъхъ бълыя съ латиклавными полосами синяго и краснаго цвъта; на бъломъ омофоръ кресты также синіе съ краснымъ; вмъсто поручей двъ полосы того же цвъта. Стоятъ всъ они на полахъ, изукрашенныхъ богатыми узорами. Имена подписаны отвъсно въ двъ строки безъ прилагательнаго:

<sup>1)</sup> Ducange. Const. christ. l. III, c. XXX, p. 27.

<sup>2)</sup> LIABA LIV.

<sup>3)</sup> Зальценбергеръ, табл. XXXII.

<sup>4)</sup> Жены испанскихъ евреевъ носять и по сіе время подобный головной уборъ въ Цареградъ.

<sup>5)</sup> Зальценбергеръ, табл. XXVIII и XXIX.

святые. Лівой рукой, прикрытой ризою, держать они закрытое евангеліе въ богатомъ переплеть 1).

Вънцы или одноцвътные (у Григорія Назіанзина, Діонисія, Василія), или пестрые (у Анеима, Николая, Григорія Армянина) но вообще цвътные, а ни одного золотого.

Изъ пророков на южной сторонъ сохранияся только крайній съ восточнаго конца: Исаія, въ зеленоватомъ хитонъ съ серебристыми цвътами и бъломъ гиматіонъ, тканнымъ какъ будто изъ шерсти. Правою рукою указываеть онъ на святилище, а въ лъвой держитъ открытый свитокъ съ надписью: ΙΔΟΥ Η ΠΑΡΘΕΝΟΣ ΕΝ ΓΑΣΤΡΙ ΛΗΨΕΤΑΙ ΚΕ ΤΕΞΕΤΑΙ.... ΟΝ<sup>3</sup>). Подъ изображеніемъ Исаіи монограмма: кресть съ буквами K, N, E и P.

На спверной сторонт отъ святителей ничего не сохранилось, но остались нѣкоторые пророки: Іеремія, Іона и Аввакумъ. Іеремія вознистыми волосами и бородою свѣтло-коричневаго цвѣта; гиматіонъ на немъжелто-коричневый, хитонъ зеленоватый съ синими и красными каймами; правая рука приподнята, въ смыслѣ продолжающагося поученія или разговора, въ лѣвой — открытый свитокъ съ надписью: ОΥΤΟΣ Ο ΘΣ ΗΜΩΝ ΟΥ ΛΟΓΙΣΘΗΣΕΤΑΙ ΕΤΕΡΟΣ ΠΡΟΣ ΑΥΤΟ.

Іона въ съроватомъ гиматіонъ, перекинутомъ, какъ на статуъ Софокла и другихъ; китонъ голубого-зеленоватаго цвъта съ серебряными цвътами и красными полосками. Въ лъвой рукъ свитокъ, украшенный золотомъ и серебромъ; волоса и борода короткіе, темно-каштановаго цвъта, и голубой вънецъ.

Третій сохранившійся проровъ: *Аввакумъ*; отъ него остались: голова, часть плеча и руки. Онъ представленъ въ вънцъ, благословляющимъ, съ короткими волосами и безъ бороды.

На серединъ восточной арки находился, какъ и на западной, медальонъ съ бълымъ фономъ. Среди этого медальона находимъ золотой престолъ, съ двумя зелеными подушками, прикрытыми голубымъ платомъ съ бълою каймою, на которомъ лежала золотая книга въ красномъ переплетъ. На книгъ золотой крестъ съ тремя поперечниками, изъ которыхъ средній длиннъе остальныхъ; въ точкъ же пересъченія его, то-есть въ средокрестіи, бълый кругъ или вънецъ.

Въ сторонъ отъ медальона — Іоаннъ Креститель съ поднятою правою рукою и съ крестомъ (три поперечника) на длинномъ посохъ въ лъвой рукъ у него длинные, волнистые волосы, борода, раздъленная на-двое; прикрытъ снизу темнымъ косматымъ мъхомъ, поверхъ котораго накинутъ плащъ свътлаго цвъта. Фигура эта по своему исполненію и характеру совершенно различна отъ всъхъ прежде описанныхъ мозаикъ. На противоположной сторонъ медальона находимъ Богородицу съ молебно-распростертыми руками. Бълый хитонъ подпоясанъ золотымъ поясомъ; надъ головой голубое покрывало съ зеленоватымъ отънкомъ, съ золотой каймой и гиматіонъ коричневато-краснаго цвъта, концами закинутый назадъ. Рисунокъ этой фигуры также неправильный. Подъ фигурою Богородицы находилось изображеніе Іоанна Палеолога. Вокругъ главы его обручъ съ драгоцънными камнями, жемчугомъ, отъ котораго по сто-

<sup>1)</sup> Для Григорія Армянина сдівлано исключеніе: полосы и вресты на его омофорів врасные.

<sup>2)</sup> Исаія VII, 14, се Діво во чреві зачнеть и родить сына.

<sup>8)</sup> Зальценбергь, табл. XXX, фиг. 1, 4. — Сравни Manuel Didran, р. 137.

ронамъ спускались жемчужныя длинныя привъски. Исподнее платье узкое, золотое, расшитое каменьями, жемчугомъ и узорами; поверхъ — богато разукрашенный плащъ, ниспадающій съ лъваго плеча. Вокругъ шеи императорскія бармы: въ правой рукъ скипетръ съ поврежденнымъ верхомъ, въ лъвой красная акакія, обвернутая въ бълый платъ.

Всъ эти мозаики восточной арки — позднъйшее дополнение временъ Іоанна Палеолога (1341—1347, позднъе 1355—1391). Признаками этого времени могутъ служить: а) три поперечника на крестахъ, б) неправильность рисунка, в) плохое исполнение мозаики, г) надписи, исполненныя какъ бы скорописью, и д) изображение самого императора.



На арки передз алтарным сводом на лъвой сторонъ находился архангелъ ) съ посохомъ, копьемъ или знаменемъ въ правой и державою въ лъвой рукъ (не просто ли шаръ съ именемъ Христа?). Одежда вся бълая съ золотомъ, на ногахъ красные императорскіе сапоги.

<sup>1)</sup> Зальценбергеръ, табл. XXI.

Дюканжъ і) говорить "Cumque incerti quid agerent, vexarent animum (architecti) imperatore praesertim non sibi constante, dicenteque interdum unicum arcum, interdum duos, μίαν ἀψίσα, ἄλλοτε καὶ δύο, fieri debere: tandem angelum imperatoris habitu architectorum magistro apparuisse etc.... Эта сказка, въроятно, сочинена при Юстіаніанъ, а въ послъдствіи преданіе опредълило даже и костюмъ ангела.

Судя по сапогамъ, которые придали архангелу, это изображение не современно Юстиніану.

На трибунт или конжт заалтарной части была представлена Богородица съ предвъчнымъ Младенцемъ. Она сидъла на золотомъ престолъ безъ спинки съ красными разводами; подъ ней зеленая подушка; подъ ногами — также. На колъняхъ у Богородицы стоит Младенецъ въ бъломъ хитонъ, подпоясанномъ золотымъ снуркомъ. Волоса падаютъ свободно; вънецъ кресчатый. Онъ благословляетъ, протянувъ правую руку; лъвую держитъ на груди. Голубой гиматіонъ покрываетъ фигуру и голову Богоматери, и только у шен, близъ рукъ и ногъ виденъ бълый хитонъ съ золотыми полосами. Правую руку положила Она на плечо Младенца, а лъвой придерживаетъ Его съ боку.

На парусахх<sup>3</sup>) главнаго купола, во вспхх четырехх углахх, изображены шестокрылые херувимы. Верхнія перья ихъ свътло-голубого-зеленоватаго цвъта, нижнія — свътло-коричневыя. Строгое выраженіе и правильность рисунка напоминають древнъйшія изображенія.

На самоми своди главнаго купола, по словамъ Дюканжа в), Юстиніанъ велівль изобразить мусією Христа, сидящаго на радугів, символическое изображеніе повелителя и судьи вселенной, αὐτόπτας.

Изображенія нада верхними замлереями огласительными (gynecaeum) состояли изъ картинъ новаго завѣта; нывѣ сохранились только слѣды Сошествія Св. Духа на двѣнадцать апостоловъ і. Апостолы въ бѣлыхъ одеждахъ съ серебристыми цвѣтами; вѣнцы синіе съ красной каймой. Апостолы расположены полукругомъ; за ними коричневый фонъ, окаймленный въ верхней части синими и красными неандрами. Въ центрѣ круга замѣтны слѣды престола съ зеленой подушкой, съ которой ниспадаетъ голубой платъ съ золотыми узорами. Отъ престола нисходятъ на каждаго апостола свѣтлосѣрые лучи съ красными языками. Весь кругъ вписанъ въ четыреугольный сводъ, по угламъ котораго располагались фигуры, изображающія народовъ, присутствовавшихъ при сошествіи Святого Духа на апостоловъ. Интересно сравнить эту мозаику съ подобнымъ изображеніемъ въ извѣстной Ватиканской рукописи XI ст., Минологіи Василія Македонянина.

Слюды мозаичных фигурт находятся кромъ того надъ южными дверьми верхнихъ галлерей, на западной сторонъ храма, на сводо придолла, гдъ четыре ангела (какъ въ Св. Праксидъ) поддерживаютъ приподнятыми руками срединный медальовъ; ангелы эти впрочемъ весьма плохи по рисунку и техникъ и принадлежатъ, въроятно, позднъйшей эпохъ.

Церковь Св. Аполинарія въ Равеннь, S. Apollinaris in Classe, съ мозаи-

<sup>1)</sup> Const. Christ. lib. III, p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Зальценбергеръ, табл. XXXI, fig. 9, 10.

<sup>3)</sup> Lib. III, pag. 30.

<sup>4)</sup> Зальценбергеръ, табл. XXXI и XXV.

ками 567 года, построена Юліаномъ Серебряникомъ при епископъ Урсинъ (534—538) и окончена при епископъ Максиміанъ въ 549 году.

Внутреннее украшеніе Св. Аполлинарія принадлежить къ тому времени, когда равенскіе епископы хотъли освободиться отъ римскаго папы.

На сводъ трибуны, въ самой ея серединъ, въ кругъ, поясное изображеніе: Спаситель безъ вънца въ лиловой одеждъ (violacei coloris), съ евангеліемъ въ лъвой рукъ; правой Онъ благословляетъ. По сторонамъ Его евангельскія животныя, направо: ангелъ и орелъ, налъво — левъ и волъ, всъ въ вънцахъ и съ евангеліемъ. Пониже — особой длинной полосой овцы, выходящія изъ Іерусалима и Виелеема, пять по правую сторону, шесть по лъвую. Ниже двъ пальмы; подъ ними архангелы Михаилъ и Гавріилъ. Михаилъ въ бълой одеждъ, съ лиловымъ гиматіономъ, украшеннымъ золотою лативлавою (pallio violaceo auro intermixto). Вънецъ вокругъ главы, большія крылья; на ногахъ сандаліи; въ правой рукъ лабарумъ. Гавріилъ представленъ также, но въ одеждъ желтоватаго цвъта (habitu coloris crocei circumdatus). Фигура его сохранилась хорошо и подъ ногами видна скамья, на которой онъ стоитъ; что, въроятно, было и у архангела Михаила. Еще ниже поясныя изображенія евангелистовъ, изъ которыхъ сохранился только Матеей въ вънцъ и одеждъ желтоватаго цвъта.

Въ верху алтарнаго свода или трибуны представлено Преображеніе Христово, но вмъсто самаго Спасителя изображенъ крестъ, осыпанный драгоцънными камнями и помъщенный въ центръ круга, также разукрашеннаго камнями. Поле вокругъ креста усыпано золотыми звъздами. Надъ возглавіемъ надпись ІХФГЕ; подъ подножіемъ — solus mundi; на концахъ средокрестья с и о. Направо поясное изображеніе Моисея (молодой), налъво — пророка Иліи. Надъ самымъ крестомъ съ небесъ выходить рука Бога Отца. Вся описанная сцена окружена облаками, въроятно, съ цълью указать на горнюю часть картины. Доличная часть той же сцены изукрашена зеленью, цвътами, каменьями, разбросанными деревьями, на которыхъ сидятъ или между которыми ходятъ три птицы и пасутся три овцы, въроятно, символическое изображеніе трехъ апостоловъ, Петра, Іакова и Іоанна, которые, по указаніямъ евангелія, присутствовали при Преображеніи. На срединъ стоитъ Св. Аполлинарій, Sanctus Apollinaris, съ молебно-поднятыми руками; онъ облеченъ въ бълыя святительскія ризы и въ саsula aurea.

У ногъ Св. Аполлинарія расположены по объимъ сторонамъ 12 овецъ, присутствіе которыхъ объясняется словами евангел. отъ Матеея (X, 16): "Се Азъ посылаю васъ яко овцы посредъ волковъ".

Ниже овецъ — узорчатая полоса, за которой находимъ сцену освященія описываемаго храма архіепископомъ Максиміаномъ и изображенія четырехъ епископовъ: Северія, Орсо, Екклезія и Урсина. Они всъ безъ вънцовъ, правою рукою благословляють, лъвою, покрытою ризою, держать евангелія. Размѣщены они въ четырехъ нишахъ, съ висячими вънцами надъ ихъ главами, — пріемъ, который повторяется и на другихъ памятникахъ того же времени, напр. на ръзномъ диптихъ Парижской библіотеки.

Также интересны по содержанію и исполненію мозаики церкви Св. Аполлинарія Новаго въ Равеннъ, построенной и украшенной около 570 года.

Церковь Св. Лаврентія in Agro Verano вз Римп, называемая нынъ S. Lorenzo fuori le тига построена при Константинъ Великомъ и украшена мозаиками при папъ Пелагіи въ 578 году. На самой серединъ тріумовльной арки сидить Спаситель на земномъ шаръ, въ кресчатомъ вънцъ; правою рукой благословляеть именословно, въ лъвой держить посохъ съ крестомъ на вершинъ. Онъ обутъ въ сандаліи. Чіампини замъчаетъ, что типъ и рисунокъ оигуры Христа очень похожъ на мозаику въ церкви Св. Виталія. Направо отъ Спасителя апостолъ Петръ въ бълой одеждъ, съ полосами на хитонъ, въ вънцъ и сандаліяхъ; лъвою рукою держить посохъ съ крестомъ. Возлъ Петра Св. Лаврентій, тоже въ бълой одеждъ, но съ желтоватыми тънями (pallio veluti crocei coloris amictus), въ вънцъ, въ хитонъ съ полосами, на ногахъ сандаліи. Въ лъвой рукъ открытая книга съ словами: "Dispersit, dedit pauperibus" (псаломъ 111, 9). Въ правой рукъ у него изображеніе храма. За Св. Лаврентіемъ сохранились слъды третьей оигуры: голова и нъсколько буквъ, которыя позволяютъ предположить имя Pelagius.

По левую сторону отъ Христа апостоль Павель, въ белой одежде, въ венце, со свиткомъ въ правой руке и въ сандаліяхъ; на хитоне также полосы. Правая рука выходить изъ гиматіона, закинутаго и здёсь, какъ у древнихъ философовъ. За нимъ стоитъ Св. Стефанъ, также въ белой одежде съ полосами, въ венце, въ сандаліяхъ; въ левой руке у него книга со словами: "Adesit anima mea" (псаломъ 62, 9: "Прильпе душа моя").

За Св. Стефаномъ Св. Ипполитъ; у него въ рукахъ золотой вънецъ, осыпанный драгоцънными камнями.

Придълг Св. Венантін въ церкви Св. Іоанна Латеранскаго.

Выстроенъ послъ 638 года при Іоаннъ IV, который былъ избранъ папою въ 639 году. Мозаики этого придъла были сдъланы въ 642 году и исправлены въ 1674 году.

Въ узорчатой каймъ, оканчивающей полукругъ трибуны, помъщены пять крестовъ, подобныхъ крестамъ Св. Софіи; подъ полукругомъ два четыреугольника съ изображеніемъ животныхъ евангелистовъ — вода и ангела, 
въ одномъ, и льва и орла — въ другомъ; животныя эти безъ въщовъ, но 
съ евангеліями; они на половину окружены облаками. По объимъ сторонамъ 
стъны, изображенія городовъ съ лампадами въ аркахъ и воротахъ. По краямъ 
свода изображеніе Святыхъ: Анастасія, Астерія, Филла и Павліана — направо; 
налъво: Св. Мавра, Септимія, Антіохіана и Галія. Вст они въ вънцахъ и 
сандаліяхъ. Св. Павліанъ въ бълой одеждъ съ пурпуровымъ сlavus на бълой 
хламидъ. Такимъ же образомъ одть Св. Филлъ, Антіохіанъ и Галій. Три 
изъ нихъ въ святительскихъ ризахъ: Св. Астерій и Мавръ въ сазива пурпуроваго цвъта, поверхъ бълой столы съ полосами; Св. Септимій въ бълой 
далматикъ. Св. Анастасій въ бъломъ хитонъ съ желтымъ палліумомъ.

Астерій, Мавръ и Септимій, въ знакъ духовнаго званія, имъють обстриженое темя. На Мавръ, какъ на діаконъ, накинуть орарь.

Въ трибунъ, въ небесахъ грудное изображение Христа въ пурпуровой одеждъ; правою рукою Онъ благословляетъ именосложно; около него поясныя изображения двухъ ангеловъ, въ голубыхъ верхнихъ одеждахъ, какъ бы указывающихъ на Спасителя.

Церковъ Св. Андрея in Barbara или Catabarbara Patritia, украшенная мусією при папъ Симплиціи въ 643 году. Рисунокъ съ мозаикъ былъ снять до разрушенія, которому онъ подверглись въ 1685 году, и подробно описанъ

Чіампини 1). На трибунт находился Христосъ, стоящій на горт, съ полуразвернутымъ свиткомъ въ лтвой рукт, съ поднятою и открытою правою въ знакъ продолжающейся проповтди. Вокругъ главы кресчатый втнецъ, на ногахъ сандаліи; изъ горы вытекають четыре ртки рая. Направо отъ Христа старецъ, завернутый въ палліумъ и со свиткомъ; естъ слтды еще двухъ фигуръ, но ихъ опредтлить трудно, такъ какъ головы ихъ повреждены. То же самое слтдуетъ заметить и о фигурахъ, расположенныхъ налтво отъ Христа: остались головы, можно различить одну болте молодую, чти остальныя; можно разобрать форму одежды и ея цвттъ, видны сандали, заметно, что головы безъ втенцовъ. Можно даже высказать предположеніе, что фигура эта представляла апостоловъ, но болте точныхъ данныхъ не находимъ; прибавимъ только, что одтяніе Спасителя пурпуроваго цвта; остальные же въ хитонахъ голубого цвтта и въ бълыхъ гиматіонахъ.

## Историческія изображенія изъ земной жизни Христа.

Во всёхъ этихъ изображеніяхъ взорамъ нашимъ представляется Христосъ, окруженный славой небесной, но въ то же самое время начали появляться и разныя сцены изъ земной Его жизни, напримёръ: крещеніе, рождество, крестная смерть — сцены, въ которыхъ все, что прежде выражалось символически, теперь, согласно съ историческимъ типомъ, представляется какъ можно болёе реально, какъ можно ближе съ изображаемой природё.

Первое изъ такихъ изображеній, въ которыхъ отыскивалась необходимая историческая върность, является Крещеніе или Богоявленіе, Theophania. Следуетъ заметить, что Крещеніе, прежде всехъ прочихъ моментовъ земной жизни Спасителя, обратило на себя внимание христіанъ, потому что было вмъсть съ тъмъ и первымъ всенароднымъ проявлениемъ Его Божественности. Отъ того и доселъ день этотъ именуется чаще Богоявленіемъ, чъмъ Крещеніемъ, хотя само по себъ таинство крещенія имъетъ великое значеніе для каждаго христіанина и каждое дъйствіе въ немъ имъетъ свое особое таинственное знаменованіе. Мансветовъ 3) сдедующимъ образомъ описываетъ Крещеніе Господне со словъ пъснопъній православной церкви: "Спаситель приходить въ Іордану, смиренно прося у Іоанна врещенія. Чувствуя свое недостоинство, Іоаннъ на первый разъ не соглашается: онъ страшится прикоснуться къ Всечистому, или, какъ выражается Св. Церковь, "не смъето съно прикоснуться отноч, не смъеть простереть руку на Того, кто рукою создаль его. Наконецъ, изъ повиновенія словамъ Іисуса, рішается крестить Его. Тогда Христосъ преклонилъ Свою главу подъ руку Крестителя, возвышая тъмъ человъка древле смирившася и погибша, и Іоаннъ коснулся правою рукою главы Его или, по выраженію Св. Церкви, Божественному верху Верховнаго. Христосъ входить въ воды Іорданскія, но самыя воды не смѣютъ прикоснуться къ Сотворившему ихъ. Іорданъ остановила свое теченіе, возвратися вспять, наст возводя къ высотъ спасенія. Мертвое или Соленое море побышее море

<sup>1)</sup> Ciampini I, p. 242, tav. LXXVI.

<sup>2)</sup> Ивоны Господнихъ Празднивовъ стр. 27.

на двое и Іорданъ сей возвратившійся "Іорданъ и море бъжаше Спаса па съ нимъ вмъстъ и славное невърія море побъже. Когда Христосъ, обнаженный, нисшелъ въ глубь Іордана, тогда Іорданъ одълъ водами покрывающаго превыспренняя. По крещеніи, когда Спаситель былъ абіе восходя отъ воды, отверзлись небеса и Духъ Святой въ видъ голубя сошелъ на Христа.

При Крещеніи могуть быть представлены и постороннія лица, по словамь постановленій Апостольскихь і), "Богоявленіе праздникь да празднують: понеже въ той день бысть явленіе Христова Божества, свидътельствовавшу Ему Отцу въ крещеніи: и Утъшителю Св. Духу въ видъ голубинъ, показавшу предстоящимъ Свидътельствованнаго".

4 января, по повечерію, также читается: "яко человъкъ пришелъ еси существомъ, не мечтаніемъ, яко единъ посреди всъхъ просяй крещенія". А 6-го января: "сшедшимся безъ числа людемъ оть Іоанна Крестителя, Самъ посредъ ихъ ста". Въ евангеліи Св. Луки ІІІ, 21, находимъ: "Бысть же егда крестишася всъ люди, и Іисусу, крещашуся и моляшуся, отверзеся небо..." Доселъ изображали Крещеніе только символически, теперь оно представляется со всею возможною историческою точностью. Въ половинъ IV въка, на саркофать Юпія Басса 359 года мы имъемъ замъчательный примъръ символическаго изображенія Крещенія 2). Христосъ и Іоаннъ оба представлены овцами, изъ которыхъ второй кладеть ногу на голову перваго. Голубь сидить повыше первой овцы и отъ него нисходять лучи на овцу.

Сцена Крещенія была паображеніемъ, самымъ присвоеннымъ къ крещальнымъ церквамъ, и по преимуществу составляла главное ихъ украшеніе.

На другомъ саркофагѣ въ притворѣ Маріи Маджіоре³), по всѣмъ признакамъ принадлежащему къ началу V вѣка, Христосъ, обнаженный до колѣнъ, стоитъ въ волнахъ Іордана. Направо Іоаннъ "въ верблюджи власи" обливаетъ Его водою изъ сосуда. Іорданъ какъ будто вытекаетъ съ самыхъ небесъ.

Первый примъръ чисто историческаго изображенія находится вз Равенской иеркви Св. Іоанна Крестителя (S. Giovanni in fonte) выстроенной епископомъ Нео между 425 и 430 годами. На серединъ свода главы представлено 
мозаичное изображеніе Крещенія: Іоаннъ стоитъ на скаль, на немъ пурпуровый короткій хитонъ, придержанный только на лъвомъ плечъ (то, что греки 
называли χιτών εξωμίς, ехотів у римлянъ). Лъвою рукою онъ держитъ длинный 
посохъ, осыпанный драгоцънными камнями, а правою — сосудъ или раковину, 
изъ которой льетъ воду на главу Христа. Длинная борода и длинные волосы 
падаютъ на плеча. Христосъ обнаженный стоитъ по поясъ въ ръкъ. У Него 
длинные волосы и короткая борода; вокругъ главы вънецъ. Прямо надъ нимъ 
спускается голубь головою внизъ. Нальво отъ Христа, до пояса, выходитъ 
изъ воды олицетвореніе самой ръки (обозначенное надписью ІОRDANN) 
подъ видомъ полуобнаженнаго мужчины, прикрытаго земнымъ покровомъ, 
съ растеніемъ въ львой рукъ и платомъ въ правой.

<sup>1)</sup> Номокононъ Петра и Павла, правило 17, прав. 6).

<sup>9)</sup> Bottari. Tav. XV. pag. 35. — Dionysina I, p. 201, tab. LXXXI. — Platner. Beschr. Rom's. I, p. 228.

<sup>3)</sup> Bosio p. 589. — Aringhi. II, p. 355. — Bottari. III, tab. CXCIII.

Чіампини сравниваеть это одицетвореніе съ стихами Виргилія 1):

Huic Deus ipse loci fluvio Tyberinus amoeno Populeas inter senior se attollere frondes Visus; eum tenuis glauco velabat amictu Carbasus et crines umbrosa tegebat arundo.

На сводъ крещальни аріанъ, въ Равеннъ, теперь церкви S. Магіа іп Cosmedin 3), украшенной мозаиками въ 493—526 г. или, по мнѣнію другихъ, при епископъ Агнелло (553—566 г.) въ 553 году, также изображено Крещеніе. На серединъ круга, обнесеннаго лавровымъ вънкомъ, стоитъ Христосъ по поясъ въ водъ. Вокругъ главы Его вънецъ, длинные волосы и круглая борода. На него спускается голубь, головою внизъ, и испускаетъ лучи прямо на главу Христа. Налъво отъ Христа стоитъ на скалъ Іоаннъ Креститель, полупокрытый короткою верблюжью шкурою, которая въ родъ εξωμίς прикръплена на лъвомъ плечъ и оставляетъ обнаженными объ руки и ноги. Въ лъвой рукъ онъ держитъ трость, въ правой — сосудъ, изъ котораго льетъ воду на главу Спасителя. Направо отъ Спасителя сидитъ на скалъ олицетвореніе Іордана, до пояса прикрытое одеждою. Въ правой рукъ держитъ тростникъ, а лъвую приподнялъ въ знакъ удивленія; около сосудъ, изъ котораго вытекаетъ вода; на головъ длинные волосы, изъ подъ которыхъ виднъются раковыя клещи и круглая борода.

Изображеніе Крещенія находится также на сподалищи епископа Равенскаго Максиміана<sup>3</sup>) 546—552 г., сохраняемаго въ ризницѣ соборной церкви (chiesa metropolitana). По формѣ оно напоминаеть древнѣйшія мраморныя сѣдалища, и составлено изъ досокъ или таблицъ изъ слоновой кости, украшенныхъ обронными изображеніями изъ библейской исторія і). На передней части сѣдалища монограмма Максиміана обозначаеть эпоху этого художественнаго произведенія і). Нѣкоторыя изъ таблицъ, составляющихъ сѣдалище, находились въ Миланѣ, въ собраніи маркиза Тривульче и помѣщены на свое мѣсто въ рисункѣ сѣдалища, составленнаго Дюсоммераромъ. Двѣ изъ таблицъ, находящіяся на этомъ рисункѣ, и, вѣроятно, находившіяся на мѣстѣ, т.-е. прикрѣпленныя къ сѣдалищу, были изданы въ 1746 году ученымъ А. М. Бандини і), но вмѣстѣ съ тѣмъ, повидимому, находились во Флоренціи, въ его собственномъ собраніи.

<sup>1)</sup> Aeneid. VIII, 31.

<sup>2)</sup> Ciampini. II, p. 77, tab. XXIII. — Quast, p. 18. — Paciandi, De cultu S. Ioh. Bapt., p. 54. not. 4. — Winckelmann, Monum. ined. tav. XXI, p. XXV.

<sup>3)</sup> Forest, pag. 24. — Muratori, Rerum. ital. II, P. I. p. 215, tab. F. — Dusommerard, Ser. I, pl. XI. fig. III, p. 47, 70. — Guhl und Caspar, Denkm. der Kunst. Taf. 36, fig. 4. — Quast, p. 39. — Schuaase, Bilden. Kunst. III, p. 204. — Montfaucon, Diarium. ital. p. 101. — Weiss, Kostümk., p. 153—154. — Kugler, Kunstgesch. 2. Aufl., p. 387. — Вникая въ техническую часть різьбы этихъ таблицъ, приходимъ къ убъжденію, что ихъ слідуеть приписать тремъ разнымъ художникамъ.

<sup>4)</sup> Оно сильно пострадало отъ чистки и позднайшихъ реставраторовъ.

<sup>5)</sup> У Діонисія Галикарнасскаго упоминаются ἐλεφάντινος θρόνος, а консульскія сѣдалища называются ἐλεφάντινος δίφρος. Silius Italicus lib. VIII говорить о курульскихъ сѣдалищахъ: Haec altas eboris decoravit honore curules (v. 488).

Въ древнихъ надписяхъ упоминаются eborarii, работающіе изъ кости.

<sup>6)</sup> Bandini. In antiquam tabulam eburneam observationes. Florentiae. 1764. 4-e. — Münter. Sinnbild. Taf. X, 53. Taf. XI, 64. — Bottari I, p. XV.

Крещеніе изображено на спивъ съдалища: Іоаннъ, сильный и кръпкій мужчина съ длинною бородою и такими же власами, стоитъ на высокомъ берегу Іордана; онъ въ длинномъ одъяніи, прикрывающемъ и грудь, плечи, и руки; одъяніе это должно, въроятно, изображать кожу или мъхъ, такъ какъ во многихъ мъстахъ на груди и бедрахъ видны явные слъды шерсти. Предъ нимъ, по поясъ въ водъ, стоитъ Христосъ въ видъ юноши, почти мальчика. Іоаннъ положилъ ему правую руку на голову, лъвую же — открылъ и простеръ въ формъ благословенія. Съ небесъ спускается Духъ Святый въ видъ голубя, головою внизъ. За Христомъ два Ангела съ платомъ и одеждою; у ногъ Его, въ волнахъ Іордана — олицетвореніе ръки, подъ видомъ удивленнаго, испуганнаго юноши. Всъ фигуры безъ вънцовъ вокругъ головы.

Ствнопись изъ пещеры Св. Понтія 1) напоминаетъ мозаику въ крещальнъ Св. Маріи въ Космединъ, и должна быть съ нею почти одновременна, т.-е. VI въка. Христосъ въ вънцъ и обнаженный стоитъ по поясъ въ водъ. Надънимъ спускается голубь, головою внизъ, и испускаетъ изъ клюва лучи прямо на голову Спасителя. Налъво отъ Христа, стоитъ на берегу Іоаннъ въ одинаковомъ одъяніи какъ на Равенской мозаикъ, но съ вънцомъ вокругъ головы; онъ не держитъ сосуда, а положилъ руку на главу Спасителя, подобно тому, какъ мы это видимъ на съдалищъ Максиміана. Направо отъ Христа, надъводою, виденъ по поясъ Ангелъ въ вънцъ, въ бълой одеждъ. Въ рукъ у него платъ для воспріятія изъ воды; но по древнъйшимъ сохранившимся описаніямъ онъ, кромъ плата, держалъ еще сосудъ или что-то въ родъ сосуда. Ниже ангела — олень, ваправляющійся къ Іордану, чтобы напиться.

Фигура Ангела, помъщаемая въ сценъ Крещенія, является, въроятно, здъсь на основаніи церковной пъсни второго канона (ст. 3) на повечеріи 3-го января: "окружаху ангельское воинство во Іорданъ крещаемаго Избавителя и съ трепетомъ великое таинство воспъваху".

Мансветовъ, обратившій вниманіе на совпаденіе пъснопъній церковныхъ съ иконографическими изображеніями Крещенія, не высказывается однакожь насчеть древности приведенныхъ пъснопъній, что вмъстъ съ тъмъ всего важнъе и интереснъе въ вопросъ.

Изъ приведенныхъ тутъ изображеній Крещенія видно, какъ постепенно начали распредълять эту сцену и какъ долго не могло утвердиться окончательное, обдуманное ея распредъленіе.

Іоаннъ Креститель напр. является, то нальво, то направо отъ Христа; то онъ держить сосудъ и обливаетъ главу Спасителя, соединяя такимъ образомъ въ одномъ и томъ же изображеніи крещеніе при помощи погруженія и обливанія; то въ другомъ мѣстѣ онъ кладетъ руку на главу въ знакъ благословенія. По другую сторону Христа является большею частію олицетворенія рѣки Іордана или Ангелъ. Проф. Пиперъ считаетъ олицетвореніе Іордана отличительнымъ признакомъ византійскихъ памятниковъ и замѣчаетъ, что на Западѣ, на римскихъ памятникахъ, его не помѣщали. Къ исчисленнымъ измѣненіямъ по неположительности въ созданіи всей картины, можно прибавить, что Іоаннъ Креститель не всегда украшенъ вѣнцомъ. Любопытно, что на всѣхъ

<sup>1)</sup> Bosio, p. 31. — Aringhi, 111, p. 381 и 527. — Bottari, 1, Tav. XLIII. — Munter, 11, p. 82. — Perret, 111, pl. LII.

<sup>1)</sup> Manceemoes, l. c. p. 34.

изображеніяхъ безъ исключенія нътъ никакого символа для означенія Бога Отца.

Несмотря на то, что уже Павлинъ Ноланскій (353—431) въ своей церки, св. Феликса, изобразилъ Крещеніе 1) .. illum

Iordanes trepidans lavit tingente lohanne, Sacrantem cunctas recreandis gentibus undas,

и что это изображение начала V въка современно, въроятно, Равенской крещальнъ св. Іоанна Крестителя, изображения самаго Крещения остались весьма ръдкими и становятся болъе обыкновенными только съ ІХ въка в), при чемъ самое изображение Крещения должно было послужить къ составлению историческаго изображения Іоанна Крестителя в). Развитие одного развивало тъмъ же самымъ и другое, такъ что личность Іоанна Крестителя весьма рано принимаетъ типичность исторической достовърности. Его личность такъ ясно описывается въ евангелии, что нельзя было къ нему примънить тъ правила символизма, которыя примънялись къ другимъ лицамъ священнаго писания.

Іоаннъ Креститель былъ старше Христа полгодомъ ), такъ что года его при Крещеніи точно опредъляются. Ему было приблизительно 30 лътъ и шесть мъсяцевъ ). Лицо его должно было носить слъды его жизни, а Евангеліе говорить намъ, что онъ жилъ въ пустынъ ), питаясь акридами и дикимъ медомъ ), не ълъ хлъба и не пилъ вина ). Одежда его состояла: "оболченъ власы вельбуджи и поясъ усменъ о чреслъхъ его ).

На мозаикахъ и на фрескахъ, передаютъ его намъ вездъ одинаково, съ черными длинными власами, падающими на плечо и съ густою бородою. На съдалищъ Максиміана борода даже замъчательной длины. Форма одежды еще не выяснилась такъ положительно; преобладаетъ форма хитона ексомисъ, но иногда она изъ пурпуровой матеріи, какъ въ церкви Іоанна Крестителя, иногда же изъ верблюжей шкуры. Примъръ третьяго разнообразія встръчаемъ на Равенскомъ съдалищъ.

Усъкновеніе главы Іоанна Предтечи представлено, можеть быть въ первый разъ, на мусіяхъ въ церкви Св. Маріи Маджіоре.

Нъкоторые писатели относять начало празднованія Рождества Христова ко временамъ апостольскимъ 10); но первое положительное о томъ свъдъніе сообщено Никифоромъ 11), повъствующимъ, что во время гоненія при Діоклетіанъ (284—305), въ Никомидіи, въ праздникъ Рождества Христова, сожжено много христіанъ разнаго возраста вмъстъ съ храмомъ, въ которомъ они собрались къ Богослуженію.

<sup>1)</sup> Natal. Felicis, VI, v. 47.

<sup>2)</sup> Piper. Bild. p. 23.

<sup>3)</sup> Paciandi. De culti Ioan. Bapt.

<sup>4)</sup> Лува I, 24, 26, 36.

в) Лука III, 23.

<sup>6)</sup> Лука I, 80.

<sup>7)</sup> Матеея III, 4. Маркъ I, 6.

<sup>8)</sup> Jyka VII, 33.

<sup>•)</sup> Матеея III, 4. Маркъ I, 6.

<sup>10)</sup> Cave. I, гл. 7, стр. 159, ed. Leipzig. — Muller. Gesch. der christ. Feste, p. 59. — Впиринскій. V, стр. 26. — Munter. I, p. 75.

<sup>11)</sup> Кн. 7, гл. 6.

Къ этому же самому времени, т.-е. къ началу III столътія принадлежать и свъдънія, сообщаемыя о празднованіи Рождества и Богоявленія Климентомъ Александрійскимъ († 217) 1).

Климентъ упрекаетъ, между прочимъ, тъхъ людей, которые отыскивали день и число рожденія Христа; всё его исчисленія не упоминаютъ о 25 декабрт, и онъ прибавляетъ, что Василидіане празднуютъ день Богоявленія, помъщая его въ пятнадцатый годъ царствованія Тиверія, въ 15 день мъсяца Туби.

Изъ всего, сообщаемаго намъ Климентомъ, можно заключить, что Василидіане предпочитали Богоявленіе, потому что проповъдали, что только въ этотъ день Христосъ получилъ благодать Духа Божія, и что съ другой стороны праздникъ Рождества не считался у нихъ за праздникъ. Вообще же видно, что при немъ ни Богоявленіе, ни Рождество не праздновались еще повсемъстно. Святой же Амвросій сообщаетъ, что при римскомъ епископъ Либеріи, т.-е. въ IV въкъ, въ Римъ праздновали Рождество уже весьма пышно и повсемъстно.

Амміанъ Маркеллинъ разсказываеть, что Юліанъ (361—363), желая убъдить народъ, что онъ придерживается христіанской церкви, пошель въ церковь въ день Богоявленія: "въ день праздника, который христіане празднують въ январъ мъсяцъ и Ерірһапіав называють з)". Григорій Богословъ въ двухъ словахъ, сказанныхъ въ 380 году въ Царьградъ, указываетъ также на праздники Рождества и Богоявленія и положительно утверждаетъ, что Рождество праздновали еще прежде з). Наконецъ болье положительныя свъдънія о томъ же имъемъ мы въ словъ Златоустаго, сказанномъ въ Антіохіи 25 декабря 386 г. Въ немъ Златоустый прямо говоритъ, что праздникъ Рождества Христова извъстенъ въ Антіохіи десять лътъ тому назадъ и что празднованіе этого дня распространилось изъ Рима черезъ Оракію на весь Востокъ.

Нъкоторые изъ писателей () думають, что церковь установила праздники — Рождество и Богоявленіе, чтобы противопоставить ихъ языческимъ праздникамъ этого времени года, къ которымъ привычны были всъ народы.

Пиперъ<sup>в</sup>) же весьма подробно разбираетъ тѣ различныя мнѣнія, которыми руководились при опредъленіи дня самаго Рождества Христова.

Рождество появляется даже на саркофагахъ, гдъ встръчаемъ его изображенія до 491 года, при чемъ однакожъ слъдуетъ обратить вниманіе на то, что эти первыя изображенія имъютъ просто характеръ исторической сцены изъ земной жизни Христа, въ которой главное вниманіе обращено на самого Спасителя, и до такой степени сосредоточено на Немъ одномъ, что, изображая Младенца, забывали изображать Его Матерь или Іосифа; когда же ихъ представляли, то только въ смыслъ болъе точнаго опредъленія картины.

Но отъ начала несторіанскихъ споровъ, и въ особенности со дня рѣшенія Ефесскаго собора, изображеніе Рождества начинають употреблять не только въ видѣ исторической сцены, но вмѣстѣ съ тѣмъ и для прославленія Божіей Матери (Θεοτόχος). Эти споры имѣли сильное вліяніе на искусство, въ которое ввели какъ самое изображеніе Рождества, такъ и всѣ подробности до него

<sup>1)</sup> Stromata, libr. I, p. 406 ed. Potter.

<sup>2)</sup> KH. XXI, TM. 2.

в) Въ словъ 38 на Богоявленіе.

<sup>4)</sup> Мюллерь, р. 64 и след. Вътринскій, стр. 30.

b) Evangel. Kalender. 1856, p. 41-56.

относящіяся, и новую трудную задачу — представленіе Пресвятой Дьвы Богородицей.

Эти новыя изображенія должны были ясно указывать на нераздільность Божественной и человіческой природы Христа. Какъ только різшеніе Ефесскаго собора сділалось извістнымъ, то начали воздвигать храмы въ честь Пресвятой Богородицы. При этомъ замітимъ, что самая церковь въ Ефессії, въ которой открыть быль соборъ, посвящена была Дівві Маріи.

Пулхерія (414—453), сестра Өеодосія Младшаго, какъ главнъйшая виновница въ соборъ, поспъшила выстроить на берегу моря во Влахернахъ храмъ въ честь Богородицы. Праздникъ освященія этого храма праздновался 31-го іюля 1).

Въ Римъ въ церкви S. Maria Maggiore, выстроенной Либеріемъ, (352—366, откуда названіе basilica liberiana) и возобновленной папсю Сикстомъ III (432—440), этотъ послъдній помъстиль вдоль боковыхъ стънъ изображенія изъ Ветхаго Завъта, а на тріумоальной аркъ — изъ Новаго; между этими послъдними мы находимъ нъсколько новыхъ сценъ, поясняющихъ и развивающихъ происшествія изъ земной жизни Христа. На самой серединъ арки, въ кругъ, поддерживаемомъ двумя ангелами, престолъ Божій; надъ нимъ звъри евангельскіе. Налъво отъ зрителя, на самой аркъ, въ верхней полосъ, слъдующія сцены изъ Новаго Завъта:

Благоопщеніе. — Богородица въ бъломъ хитонъ, съ желтымъ гиматіономъ, въ ожерельв изъ драгоцънныхъ камней, но безъ вънца сидитъ на престолъ. Арх. Гавріилъ (въ вънцъ) подлетаетъ къ Ней, но вмъстъ съ тъмъ онъ стоитъ тутъ же въ латиклавной одеждъ, бълой съ голубыми полосами, съ приподнятою правою рукою въ знакъ разговора. Надъ головою Пресвятой Дъвы спускается голубь головою внизъ; за съдалищемъ два ангела, а за ними домъ, входъ въ который закрываетъ спущенная занавъсъ. Чіампини<sup>2</sup>) думаетъ, что завъшенная дверь означаетъ дъвственность.

Архангелт Гавріилт возвищаетт Захаріи рожденіе сына — параллельное изображеніе по отношенію къ Благов'ященію. Архангель является и туть въ двухъ видахъ: онъ съ одной стороны посылается къ Захаріи, съ другой является ему, при чемъ приподнятая правая рука указываеть на разговоръ. Захарія безъ в'янца, въ желтомъ гиматіон'я, поверхъ б'ялаго хитона; въ л'явой рукт держитъ что-то въ родъ короткаго посоха, а правою указываетъ, что лишенъ возможности отвічать. За Захарій храмъ, съ раскрытыми занав'ясами и висячею на середин'я входа лампадою.

По другую сторону Престола Божія представлены:

Сръменіе. — Богородица въ желтой одеждъ, украшенной драгоцънными камнями, съ такимъ же ожерельемъ на шет, держитъ на рукахъ Младенца (безъ вънца); за Нею налъво, два Ангела. Передъ Нею, Госифъ въ бъломъ хитонъ съ желтымъ гиматіономъ; возлъ него пророчица Анна, въ одеждъ краснаго цвъта съ покрытою головою и приподнятыми руками (cujus et vestis et amictus, qui caput ambit, et inde per humeros ad usque poplites fluit,



<sup>1)</sup> Ducange, Const. Christ., p. 83-85. — Morcelli, Kalend. eccl. Const. I, p. 20. — Walsch X, p. 342, 383. — Revue de l'Arch. 1841, p. 161. — Procopius, lib. I, cap. 3. — Cedrenus, p. 344. — Hunus. Kamucma, lib. XIV, c. 2. — Assemani, Kalend. eccl. univ. VI, p. 508.

2) Crp. 208.

manibusque subtollitur ante pectus, colore subrubro splendescunt). Между ними позади виденъ Ангелъ; далъе Симеонъ Богопріимецъ протягиваетъ руки, чтобы принять Младенца. Онъ въ совершенно бълой одеждъ. За Симеономъ толпа народу или левитовъ въ бълыхъ одеждахъ. За ними храмъ, передъ ступенями котораго двъ птицы; на верхней ступени третья.

Ангелт является во сить Iocufy. Про эти фигуры не упоминаеть ни Чіампини, ни Барбе де Жуи. Благословляющій ангелть стоить, нагнувшись къ спящему Іосифу.

Во второй полось нальво:

Поклоненіе волхвова. Начало картины прикрыто новъйшею поправкою боковой ствны і), изъ подъ которой видна рука, указывающая на небо или звъзду. Христосъ-младенецъ въ вънцъ сидитъ на широкомъ, общирномъ престолъ съ четырехугольною спинкою. Надъ самою главою Спасителя крестикъ, кромъ того, который находится въ верхнемъ полъ вънца. За престоломъ Спасителя два ангела, и еще двъ фигуры — можетъ быть волхвы. Налъво отъ Христа — Богородица, сидящая на особомъ престолъ, меньшаго размъра, вся завернутая въ гиматіонъ. Направо отъ Нея два волхва въ шлемахъ подходять къ Спасителю, между темъ какъ третій, въ синей одеждъ, стоитъ налъво, у самаго престола Христа. Любопытно, что Младенецъ и Богородица не сидять на одномъ и томъ же престолъ. Кромъ того, Младенецъ представленъ какъ ребенокъ лътъ шести или семи. Причина этой несообразности лежить въ самомъ христіанскомъ искусствъ, никогда въ эти времена не представлявшаго Христа новорожденнымъ ребенвомъ, а, напротивъ того, мальчикомъ извъстныхъ лътъ. Въ Псалмъ з) сказано: "Господь рече ко мив: Сынъ мой еси ты, азъ днесь родихъ тя, проси отъ Мене и дамъ ти языки достояніе твое и одержаніе твое концы земли". Въ другомъ 3). "Съди одесную Меня... изъ чрева прежде денницы родихъ тя", — вотъ данныя, на основани которыхъ художникъ византіецъ желалъ придать и человъческому виду Христа Его Божественную природу; на основаніи которыхъ византійское иконописаніе всегда изображало Христа на рукахъ Богородицы не совершенно безсильнымъ младенцемъ, а уже ребенкомъ извъстнаго возраста или правильное юношею въ маленькомъ видо. На западо, напротивъ, принятъ типъ совершеннаго младенца, при чемъ наименованіе il bambino сдълалось какъ бы нарицательнымъ означеніемъ Христа младенца.

Преданія руководили византійскимъ искусствомъ, и тому же правилу слёдовали на западв не только при украшеніяхъ первыхъ саркофаговъ и фресокъ въ катакомбахъ, но даже, какъ видно выше, и во времена самаго Сикста III на вышеупомянутыхъ церковныхъ мозаикахъ. Кессеусъ (въ Thilo) замѣчаетъ, что Христосъ еще въ материнской утробъ говорилъ. То же преданіе сохранилось у мусульманъ, которыхъ Коранъ¹) поучаетъ, что въ колыбели Христосъ говорилъ. То же самое повторяется и евангеліемъ Дѣтства, гдѣ въ І главъ читаемъ: "Invenimus in libro Iosephi Pontificis, qui vixit tempore Christi (dicuntque nonnulli eum esse Caiapham; dixit is:), Iesum locutum

<sup>1)</sup> Чіампини, р. 208.

<sup>2)</sup> II, 7-8.

<sup>8)</sup> Псал. 109, ст. 1 и 3.

<sup>1)</sup> III, 41, XIX, 28.

esse, et quidem cum in cunis jaceret, dixisseque matri suae Mariae: Ego quem peperisti, sum Iesus, filius Dei,  $\delta$   $\Lambda \delta \gamma \rho \varsigma$ , quemadmodum annunciavit tibi angelus Gabriel; misitque me pater meus ad salutem mundi<sup>4</sup>.

Минеи Димитрія Ростовскаго (подъ 26 марта Синаксаръ) основываясь на словахъ прор. Исаіи 1): "И приступихъ къ пророчицѣ ѝ во чревѣ зачатъ и роди сына и рече Господь мнѣ: нарцы имя ему"... И далѣе: "Зане прежде неже разумѣти отрочати назвати Отца или Матерь приметъ силу"... доказываютъ тоже. 1)

Впослъдствіи то же самое правило примънили и къ Богородицъ, которая въ сценъ Введенія во храмъ является также и въроятно на тъхъ-же основаніяхъ и отвъчая на тъ же требованія— сильнъе и убъдительнъе указать на божественность и силу благодати,— болье женщиной маленькаго роста, чъмъ настоящимъ ребенкомъ, которымъ могла бы быть представляема въ расчетъ на тъ совершенно младенческіе годы, когда она, по преданію, была отдана на служеніе Богу.

Далье во второй же полось направо находимь:

Преполовение. — Предъ толпою учителей стоить Іисусъ, за нимъ три ангела, Іосифъ и Богородица. На Христъ тотъ же замъчательный вънецъ, какъ и при поклонении волхвовъ: на верхнемъ полъ вънца крестикъ и надъ самымъ вънцомъ еще крестикъ.

Въ третьей полост нальво: Избіеніе младенцевъ. — Иродъ, съ вънцомъ вокругъ главы и обозначенный именемъ, сидитъ на престолъ; направо: Усъкновеніе главы Іоанна Предтечи.

Въ четвертой полост нальво: Іерусалимъ; направо: Виолеемъ.

Въ пятой полост на обоихъ концахъ арки, вмъсто отпавшей мозаики, написаны овцы.

Къ этому же самому времени, можетъ быть только немного позднѣе мозаики Св. Маріи Маджіоре слѣдуетъ приписать фрески написаныя въ римскихъ катакомбахъ съ изображеніемъ Богородицы. Изъ нихъ назовемъ въ особенности фреску вз пещеръ Св. Агніи<sup>3</sup>), какъ болѣе подходящую къ мозаикамъ Св. Маріи Маджіоре. Богородица представлена здѣсь по поясъ, съ молебно поднятыми руками. Бѣлокурые волосы зачесаны на головѣ, прикрыты прозрачнымъ бѣлымъ покрываломъ; на ней ожерелье изъ бѣлыхъ бусъ съ тремя золотыми запонками. На желтомъ хитонѣ накинутъ синій гиматіонъ. Передъ Нею, на груди, видна голова Спасителя. Онъ одѣтъ совершенно въ бѣломъ. По сторонамъ изображенія монограммы которыя ясно обозначаютъ, кого

<sup>1)</sup> VIII, 3 H 4.

<sup>2)</sup> ійкш біта крвпока, війка, мужа во оўтробів Двичей совершена содвловаетсм, сіесть, совершенный біта совершенныма члявкома бываета. Вовершенныма же не членшва йбіе великима совершеннагш мужа возрастома, но крвпостію й разумома. Прочін бо зачинающінсм во оўтробаха матерниха младенцы, не ймута оўпотребленім разума, ниже кам ва ниха ёсть крвпость: зачинающійсм же во оўтробів Двичестви Иладенеца ш времене зачатім своегш, абіе й разумома неисповівдимыма, й крвпостію непобівдимою бысть ва малыха членаха мужа совершена.

<sup>8)</sup> Perret, II, pl. V, VI. - Bosio, p. 471. - Bottari, III, pl. CLIII, p. 83.

именно художникъ хотълъ изобразить. Ни на Богородицъ, ни на Христъ нътъ вънцовъ.

Въ пещерахъ Св. Киріакіи і) находится фреска, найденная въ 1780 году, на которой на серединъ представлена Богородица (обозначенная буквами МР—ФГ) въ ростъ. Она стоитъ съ молебно-приподнятыми вверхъ руками. На ней пурпуровый (лиловый) хитонъ, съ краснымъ гиматіономъ. Главу покрываетъ особый синій капюшонъ пенулы, (раепива,  $g \alpha v \dot{\phi} \lambda \eta \varsigma$ ) совершенно закрытый на шев. Волоса, зачесанные въ валикъ, прикрыты бълой матеріею съ красными полосами. Направо отъ Богородицы стоитъ Св. Киріакія, налъво — Св. Екатерина; всъ три въ желтыхъ вънцахъ.

Дажинкуръ не указываетъ основаній, которыя заставляють его отнести эту фреску къ болье позднему времени, но следуетъ предположить, что онъ это дълаетъ на основаніи поздняго принятія на западв поклоненія Св. Екатерины, которая по преданію, жила въ IV въкъ и потерпъла мученическую смерть при Максиминъ (307—312).

Въ VIII въкъ египетские христіане нашли въ горъ Синайской женское тъло положили его въ монастыръ, выстроенномъ тутъ императрицей Еленою, и почтили эти мощи подъ именемъ "Aikatharina" (хада́ $\rho$ 105,  $\rho$ 07, чистый, любящій чистоту; хада $\rho$ 65,  $\rho$ 7, абј. чистый, безъ пятенъ, незапятнанный) незапятнанная, непорочная, неиспорченная.

Впоследствіи появилось сказаніе о чудесномъ ея житіи, которымъ удивиялся и восхищался Метафрастъ сделавшій въ немъ много измененій. Въ XI веке Латине принесли съ Востока несколько частицъ ея мощей и сказаніе о житіи ея. Въ XIII веке оно внесено въ западные святцы.

Упоминая о фрескахъ римскихъ пещеръ, мы только предполагаемъ, что онъ принадлежатъ къ этому времени, но для насъ въ особенности важны памятники, которыми можно навърно дать годъ, какъ напримъръ, мусіи Св. Аполлинарія Новаго.

Всъ ученые согласны въ томъ, что послъ Ефесскаго собора начали изображать Богородицу съ Младенцемъ на колъняхъ. Протестантъ Яковъ Баспажъ, одинъ изъ первыхъ, высказалъ это мнъніе <sup>3</sup>), которое впослъдствіи было принято и писателями католическими.

Буанароти<sup>3</sup>) подагаеть, что эти изображенія были сділаны въ опроверженіе несторіанской ереси. Чіампини<sup>4</sup>) подтверждаеть то же самое.

Въ этомъ то положеніи встръчаемъ мы именно Богородицу на мозаикъ Св. Аполлинарія, на съверной, боковой ствнъ, примыкающей къ аркъ святилища. Туть изображено поклоненіе волхвовъ и рядъ святыхъ дъвъ, выходящихъ изъ равенскаго предмъстія Класса, съ драгоцънными вънками въ рукахъ, стремящихся за тремя волхвами, на поклоненіе Христу. Богородица сидитъ на престоль, украшенномъ драгоцънными камнями, и держитъ на колъняхъ Христа, въ видъ взрослаго мальчика (filium adultum). На Немъ кресчатый вънецъ, на Богородицъ вънецъ гладкій. Кромъ хитона, на ней гиматіонъ, покрывающій всю голову. Лъвою рукою придерживаетъ Христа, а правою

<sup>1)</sup> Perret, III, pl. XXXVIII, p. 83. — D'Agincourt, texte. p. 8, приписываеть эту фреску къ IX и даже XI въку.

<sup>2)</sup> Hist. de l'Eglise. l. XIX, c. I, § I, lib. XX, c. III, § VII et X.

<sup>3)</sup> Osserv. sopra al. vetr. ant. p. 10.

<sup>4)</sup> Vet. man. II, pag. 101, 142, 151, 157.

благословляетъ. Христосъ съ своей стороны также благословляетъ. По бокамъ престола опять являются четыре ангела, въ вънцахъ, въ сандаліяхъ, съ длиннымъ посохомъ въ лъвой рукъ, между тъмъ правою рукою иные указываютъ на волхвовъ, другіе же просто выражаютъ благоговъйное созерцаніе. Волхвы, въ царскихъ вънцахъ и царскихъ мантіяхъ, подносятъ дары, благоговъйно приклоняясь.

По случаю этого изображенія Квастъ замівчаєть, что оно написано и противъ Несторіанъ, и, въ особенности, противъ только что побіжденныхъ Аріанъ. Видимо почитаніе Пресвятой Дівы настолько подвинулось со дня рівшенія Ефесскаго собора, что Она здісь представлена уже благословляющею вмісті со Христомъ. При этомъ слідуетъ припомнить, что пятый вселенскій соборь, второй въ Константинополі (553 года), въ 6-й анафемі, произносить отлученіе противъ тіхъ, которые не будуть признавать Пресвятую Діву Богородицею.

Изображеніе Богородицы съ Предвічнымъ Младенцемъ было доказательствомъ православнаго віроисповіданія, и всі православные старались размножить эти изображенія, при чемъ, весьма віроятно, первыя изображенія Богородицы съ Младенцемъ были не столько иконы, сколько наглядный богословскій символъ, поставленный въ православныхъ церквахъ въ доказательство православія прихожанъ, на основаніи чего мы и не встрічаемъ нимба въ описанныхъ нами катакомоныхъ фрескахъ. Возможно также предположеніе, что такъ какъ первыя изображенія Богоматери съ Младенцемъ появились въ Александріи, то прототипомъ ихъ являются образцы глубокой древности, которые послужили этому изображенію, какъ классическій типъ Орфея послужиль для первыхъ символическихъ изображеній Спасителя, въ виді пастыря добраго. Мнініе это можно основать и на томъ явленіи, что главнымъ поборникомъ установленія изображеній Богоматери съ Младенцемъ былъ Св. Кириллъ Александрійскій, проведшій большую часть своей жизни въ Египтъ.

Существуетъ, между прочимъ, преданіе, что императрица Евдокія, путешествуя по Палестинъ, послала золовкъ своей Пулхеріи икону Богородицы съ Младенцемъ, которую поставили въ Царьградъ въ одну изъ церквей. Икона эта, по преданію, была писана евангелистомъ Лукою. Дальнъйшая участь этой иконы неизвъстна: существуютъ предположенія, что Турки завладъли ею въ 1453 году; венеціанскіе же источники, говорятъ, что Дандоло въ 1204 году взялъ ее съ собой и перенесъ въ Венецію, гдъ она поставлена въ церковь Св. Марка.

Стремленіе къ исторической достовърности въ изображеніяхъ, преобладаемое въ этомъ періодъ, должно было коснуться и важнъйшаго происшествія въ жизни Христа — Его крестной смерти; но до этого происшествія коснулись только съ величайшею осторожностью, съ понятнымъ страхомъ. Чтобы изобразить Распятіе, надо было пріучить себя къ изображенію самого Христа.

До Константина Великаго крестъ, хотя и употреблялся въ христіанскихъ изображеніяхъ, но таинственно и скрытно отъ глазъ язычниковъ. Но со времени войны Константина (312 годъ) противъ Максентія крестъ 1) или, точнъе

<sup>1)</sup> Bosio, p. 105. — Severano, Le setti chiese, p. 74. — Pelliccia, III, p. 31. — Acta sanct., I, Maii, p. 57. Vita S. Amatore. — Borgio, Decr. Veliterna. p. CXXXIII. — Bulletino, 1863 r.

сказать, сочетаніе начальных буквъ имени Христа X и P были употреблены публично, какъ символическій знакъ признанія самой христіанской вѣры. Сначала этотъ знакъ прикрѣпляется къ щитамъ, а потомъ, сдѣланный изъ золота и украшенный драгоцѣными камнями, онъ прикрѣпляется къ стягу и служитъ публично поклоненіемъ для войска. Скоро изготовляются подобных знамена, labarum, σημεῖον (τὸ σημεῖον = σῆμα, знакъ, по которому узнаютъ) для всѣхъ войскъ и самое храненіе его препоручается особой стражѣ. Этому стягу посвящають даже особую палатку, въ которую императоръ запирается каждый разъ передъ важнымъ предпріятіемъ. Всѣ эти обстоятельства ясно указывають на открытое признаніе христіанства Константиномъ Великимъ.

Евсевій і) въ следующихъ словахъ подробно разсказываетъ какъ самое виденіе Константина, такъ и принятіе монограммы Христа <sup>2</sup>).

"Cum igitur anxius (Constantinus) et multa secum de imminentis belli necessitate pervolvens iter ageret, atque ad coelum saepius oculos elevaret, et inde sibi divinum deprecaretur auxilium, videt per soporem ad orientis partem in coelo signum crucis ignes fulgure rutilare. Cumque tanto visu fuisset exterritus ac novo perturbatus aspectu, adstare sibi videt angelos, dicentes: Constantine ἐν τούτφ νίχα, id est, in hoc vince... Et id signum quod in coelo sibi fuerat demonstratum, in militaria vexilla transformat, ac labarum quem dicunt in speciem dominicae crucis exaptat, et ita armis vexillisque religionis instructus, adversum impiorum arma proficiscitur. Sed in dextera sua manu signum nihilominus crucis ex auro fabrefactum habuisse perhibetur"... "Statim denique ubi imagines sibi ob honorem triumphanti senatus erexit, vexillum dominicae crucis in dextera sua jubet depingi et subter adscribi: Quia in hoc signo singulari, quod est verae virtutis insigne urbem Romam senatumque et populum romanum iugo tyrannicae dominationis ereptum, pristinae libertati nobilitatique restituit").

Для насъ видъніе Константина въ особенности важно потому, что съ этого времени монограмма Христа помъщается на монетахъ императора — и для насъ составляетъ первую върную данную, обозначенную годомъ.

Къ однимъ изъ первыхъ вещественныхъ памятниковъ съ монограммой Христа слъдуетъ причесть мраморную статую Константина, помъщенную нынъ на лъвой сторонъ притвора латеранской церкви и найденную при разрытии развалинъ Константиновскихъ бань (thermae Constantini). Эта статуя долго стояла на Капитолинской горъ, у церкви Araceli и перенесена въ латеранскій притворъ только при Климентъ XII, въ прошломъ стольтіи, при перестройкъ самаго притвора. Статуя эта почти современна Константину и принадлежитъ, навърно, V стольтію, — когда въ 443 г. префектъ Перпенна возстановилъ эти бани, поврежденныя въ 367 году во время возстанія народа противъ префекта Лампадія. Императоръ представленъ въ военномъ одъяніи съ панудаментомъ, накинутомъ на лъвую руку, которою онъ держитъ мечъ или рагахопіцт, т.-е. мечъ съ поясомъ. Правою поднятою рукою онъ упи-

<sup>№ 5,</sup> р. 33 и 37, мартъ, р. 24 и 47, 1864 г., р. 5. — Burckhardt, Die Zeit Constantins, р. 392—397.

<sup>1)</sup> Hist. eccles. lib. X, cap. IX.

<sup>2)</sup> Cassiodori, Hist. eccles. I, CV. — Gyllius, III, IV, p. 222.

<sup>3)</sup> Eusebii. Vita Const. I, 27.

раеть на копье, оканчивающееся на вершинъ монограммою Христа. Эта та же монограмма, какъ на монетахъ, и которой вообще приписали характеръ отличительнаго признака памятниковъ временъ Константина и ближайшаго къ нему времени. Та же монограмма находится на латеранскомъ саркофагъ, описанномъ выше по случаю Пансадской группы.

Несмотря на прославленіе и поклоненіе креста при Константинъ Великомъ, видно однакожъ, по всёмъ описаніямъ, что и тогда не смёли выставлять
креста въ исторической его простотв, а напротивъ того, отливая его изъ
металла или даже изъ золота, украшали его великольпно драгоцівными
камнями. Такъ Константинъ Великій поставилъ въ главной комнать своего
дворца, въ Константинополь, крестъ литой изъ золота и осыпанный драгоцівными камнями 1. Этотъ крестъ, какъ новый палладіумъ имперіи, замівнилъ богиню Побіды, которую его предмістники имітли всегда въ своихъ
покояхъ.

Въ съверной части того же форума воздвигнутъ былъ Константиномъ серебрявый крестъ съ шарами на концахъ. По сторонамъ его разставлены статуи Константина и сыновей его. Этотъ памятникъ сохранился до XI въка. Свидій сообщаетъ подъ словомъ σταυρός слъдующія любопытныя подробности объ этомъ крестъ: "In septentrionali parte Fori collocata erat crux, instar illius quam Constantinus M. in caelo vidit, auro (χρυσέμπλαστος) obducta, habensque in apicibus rotunda mala (ἐν τοῖς ἀκρωτηριακοῖς στρογγύλοις μήλοις). Ibidem eius filiorumque statuae auratae conspiciebantur".

Изъ Свидія также видно, что этотъ памятникъ извъстенъ былъ подъ прозваніемъ  $\sigma \tau \dot{\eta} \lambda \eta$   $\sigma \tau \alpha \upsilon \rho o \tilde{\upsilon}$ , столбъ съ крестомъ <sup>8</sup>).

Еще два другихъ креста ) въ Константинополъ отличались своею величиною. Одинъ былъ поставленъ на вызолоченой колоннъ въ Филадельфіи, или въ училищъ, въ которомъ преподавали риторику, а другой въ Артополіи (in Artopoliis, quae Tauri partem faciebant).

Другой памятникъ, въроятно, подобный группъ, поставленной въ форумъ, стоялъ въ трибунъ Милія 3). Свидій о немъ говоритъ: "Мідсов 6). In fornice Milii stant statuae Constantini et Helenae: ibidemque conspicitur crux et Fortuna Urbis".

Народное суевъріе полагало, что во внутренней части креста, составляющаго часть этаго памятника, заключалось благоденствіе всего города. Повто-

<sup>1)</sup> Eusebii. Vita Constant. III, 48.

<sup>3)</sup> Heyne. Commentat. s. Reg. sc. Gottengensis. XI, p. 44. — Gyllius. Topogr. Constant., lib. III, cap. IV, p. 221 sq. (ed. Elsev.). — Anonym. n. 33, 40. cf. Banduri Chronogr. 242.

<sup>3)</sup> Codin. n. 76. — Anonymi. ibidem.

<sup>4)</sup> Gillius. pag. 227.

<sup>5)</sup> Anonimus. 1, 27. - Codin. 39, add. Cedun. p. 322. A. - Gillius. p. 187. - Heyne. p. 45.

<sup>6) &</sup>quot;Миліонъ" называлась часть форума Августейонъ, въ которой Константинъ поставилъ золотой столбъ у переврества главныхъ улицъ.

реніе того же креста и постановку его между двумя изображеніями Святыхъ встръчаемъ мы и на древнемъ христіанскомъ стекляномъ сосудъ, воспроизведенномъ многими писателями 1). Въ сосудъ этомъ находимъ изображенія ап. Петра и Павла, а между ними колонну съ монограммою Христа на вершинъ. Хотя имена Апостоловъ не написаны, но по сходству съ другими подобными стеклами можно положительно опредъдить ихъ имена 2). Буонарроти и, по его примъру, Гаруччи толкуютъ появленіе колонны этой между изображеніями двухъ Апостоловъ, въ символическомъ отношеніи основываясь на посланіе къ Галатамъ 2). "И познавше благодать данную ми, Іаковъ, Кифа и Іоаннъ мниміи столпи быти…" и на Апокалипсисъ 4), гдъ читаемъ: "Побъждающаго сотворю столпа въ церкви Бога моего".

Гори сравниваетъ этотъ сосудъ съ совершенно подобнымъ памятникомъ, но сдёланнымъ изъ бронзы и находившимся въ его собственномъ собраніи. На кругломъ щитъ в) монограмма Христа, по бокамъ буквы α и ω; вокругъ всего вёнокъ. Монограмма воздвигнута на столбё. По лёвой сторонё Христосъ въ юношескомъ видъ, со свиткомъ въ рукѣ, указываетъ правою на монограмму. На другой сторонъ старческая фигура, по мнѣнію Гори, апостолъ Петръ. Первую мысль этого изображенія Гори находитъ въ словахъ Господа къ Ананію в): "иди, яко сосудъ избранъ ми есть сей, принести имя мое предъязыки и царями и сынами Израилевыми".

Возможно также найти символическое соотношеніе идеи воздвиженія не Креста только, но самаго имени Христа въ словахъ Апостола къ Филиписіямъ (II, 9, 10, 11): "тъмъ же и Богъ его превознесе и дарова ему имя, еже паче всякаго имени. Да о имени Іисусова всяко колъно поклонится, небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ: и всякъ языкъ исповъсть, яко Господь Іисусъ Христосъ въ славу Бога Отца". Если предположить, что памятники, воздвигнутые Константиномъ въ Царьградъ, походили на эти монограммы, то намъ становятся ясны и ихъ прозванія στήλη σταυροῦ. Подобная же монограмма, окруженная кругомъ или вънкомъ, находится и въ собраніи Ватикана.

Является крестъ, какъ предвъщаніе или предзнаменованіе, и въ сценакъ, заимствованныхъ изъ земной жизни Спасителя. Такъ напр.: на Миланскомъ саркофагъ, въ церкви св. Кельсія, находимъ его среди картины Рождества. Здъсь подъ крышею въ ясляхъ лежитъ Предвъчный Младенецъ; тутъ же, по словамъ Исаін пророка (I, 3), видны оселъ и волъ. Надъ крышею выдается поясная фигура, которую проф. Пиперъ принимаетъ за Ангела; у него въ лъвой рукъ крестъ. Крестъ этотъ въ сценъ Рождества, при самомъ началъ земной жизни Спасителя, какъ будто предвъщаетъ Его крестную смерть и указываетъ, во всякомъ случаъ, на совершившееся Искупленіе. То же предзнаменованіе встръчается въ Евангеліи, въ словахъ Симеона Богопріимца. Съ другой стороны крестъ этотъ въ рукахъ Ангела означаетъ и небесное воз-

<sup>1)</sup> Buonaruoti tav. XIV, 2. — Gori. Symbolae lit. III, p. 134; Thesaur., vet. diptych. III, p. 84. — Garucci. Vetri ornati. p. 32. tav. XI, 2 et 3.

<sup>\*)</sup> Garucci. ibidem. fig. 3. Boldetti p. 194, n. 2.

<sup>8)</sup> II, 9.

<sup>4)</sup> III, 12.

<sup>5)</sup> Gori, p. et. tav. 135.

<sup>6)</sup> Двянія ІХ, 15.

въщение. Мыслію этою воспользовалась впослъдствіи иконографія на Востокъ и на Западъ для изображеній, подобныхъ Богородицы Страстной и др.

Въ предшествующемъ періодъ, символическомъ, мы видъли, что смерть и воскресеніе Христа обозначались картинами изъ Ветх. Завъта: жертвоприношеніемъ Авраама<sup>1</sup>), жертвоприношеніемъ Авеля, Мельхисидева (въ св. Виталія) пророкомъ Іоною<sup>2</sup>). Съ началомъ новаго періода подходять ближе къ исторіи и осмъливаются, хотя пока только символическими знаками, изображать тъ же происшествія. Такъ на Миланскомъ вышеописанномъ саркофагь находимъ только намекъ, на Латеранскомъ смерть и воскресение обозначено уже гораздо яснъе. Здёсь, на середине саркофага, между двухъ витыхъ колоннъ, поддерживающихъ сводъ, стоитъ крестъ. На вершинъ его уставдена монограмма Христа въ лавровомъ вънкъ. У подножія креста сидять два воина, одинъ кажется спящимъ, другой смотритъ на монограмму. На поперечникъ креста сидятъ два голубя. Арку надъ колоннами образуеть орель, держащій лавровый вънокъ; орелъ этотъ своими распростертыми крыльями завершаетъ картину монограммы, и на основаніи словъ Псалма<sup>3</sup>): "обновится яко орля юность твоя" уже самъ по себъ означаетъ воскресеніе. Надъ колоннами видны олицетворенія солнца и луны, впоследствіи всегда присутствующія при Распятіи. Голуби, клюющіе давровый візнокъ, объясняются словами Павлина Ноланскаго, который также изобразиль въ своей церкви кресть съ сидящими на нихъ годубями; туть же на саркофагв, по мивнію Пипера, они въ соединеніи съ вънкомъ и крестомъ имъютъ прямое отношение къ Христу, или скоръй къ Его воскресенію. Кириллъ Александрійскій і объясняеть, что горлицы, приносимыя во храмъ женщинами и Пресв. Дъвою при очищении, намекали на смерть Христа тъмъ, что самая горлица считалась символомъ Христа, который восшель на небеса, сойдя съ небесь 5) и какъ онъ, чисть и безгръшенъ. Двойное число горлицъ объясняется также двойною природою Христа. Это немного натянутое объяснение напоминаеть Несторіанскіе споры, но вміств съ темъ оно видимо было доступно художникамъ и часто употребляемо на саркофагахъ. Совершенно подобныя вышеупомянутымъ изображеніямъ находимъ и на саркофать в Суассонь в) и на саркофать в Арав 7), но въ этомъ послъднемъ упущено изображение орла.

Саркофагъ, найденный въ Ватиканскихъ пещерахъ, представляетъ почти то же самое изображеніе. Тутъ тоже на крестъ монограмма и голуби, но на лъвой сторонъ подъ крестомъ прибавлена гробница Христа — круглое зданіе, съ круглымъ куполомъ, навърно изображеніе храма, построеннаго св. Еленою надъ гробомъ Господнимъ. Тутъ же явленіе Христа объимъ Маріямъ.

Такое же изображеніе креста и воскресенія находится на обломкъ саркофага въ Ватиканскомъ собраніи, въ Лапидарной Галлереъ. Здъсь по сторонамъ монограммы представлены воины, стерегущіе гробницу.

<sup>1)</sup> Ioahhb. III, 16.

<sup>2)</sup> Mareen. XII, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) 102, 5. — Епифаній. Phisiolog. с. 6.

<sup>4)</sup> Glaphyr. in Levit. lib. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Іоанна. III, 13.

<sup>6)</sup> Mabillon. Annal. Bened. T. I, lib. XVIII, къ № LXXII, р. 622.

<sup>7)</sup> Millin. Voyage dans le midi pl. LXV, 3. Т. I, р. 547, невърно объяснено авторомъ.

## Изображение креста въ церквахъ во славъ.

Такимъ образомъ, несмотря на признаніе христіанской вѣры самимъ Императоромъ, несмотря на поклоненіе его самому кресту, долго еще христіане не смѣли изображать Распятія и даже самый крестъ представляли всегда въ славѣ или съ такими аттрибутами, которые служили къ его украшенію.

Такъ напримъръ въ крещальной церкви Іоанна Крестителя въ Равеннъ, выстроенной между 425—430 годами, на самой мозаичной картинъ крещенія Спасителя, между нимъ и Предтечею поставленъ большой крестъ, изукрашенный драгоцънными камнями. Въ S. Maria Maggiore въ Римъ на серединъ тріумфальной арки два ангела поддерживаютъ кругъ, на серединъ котораго представленъ богато разукрашенный престолъ. Передъ нимъ стоитъ алтарь, на которомъ лежитъ свитокъ, запечатанный семью печатями. Надъ самымъ свиткомъ черный крестъ, прикрытый сквознымъ покрываломъ, нависшимъ изъ-подъ золотого вънка, разукрашеннаго драгоцънными каменьями. На самомъ престолъ, повыше вънка, возвышается на богатой подушкъ золотой крестъ, тоже осыпанный драгоцънными камнями.

Любопытно, что художникъ выразиль туть почитание креста, помъстивъ его на престолъ, а у подножия его вънокъ и новый завътъ.

Въ надгробной церкви Галлы Плакидіи (425—450) или Св. Назарія и Кельсія, построенной до 450 года, на серединъ свода, на темно-синемъ фонъ, усъянномъ золотыми звъздами, блеститъ золотой крестъ. Его окружаютъ четыре тетраморфа, воспроизведенные также изъ золотой мозаики.

Переходя въ памятникамъ VI въка, мы замъчаемъ стремление выразить распятие Христа, хотя бы и символически. Въ этомъ второмъ періодъ развития креста, агнецъ помъщается возлъ него.

Въ церкви Козьмы и Даміана (530 г.) принять за основаніе тоть мотивъ, который мы видьли на тріумовльной аркѣ S. Maria Maggiore: тоть же престоль, тоть же алтарь со свиткомъ, но у подножія креста, возвышающагося на престолѣ, лежить агнецъ съ вѣнцомъ вокругь главы. Эта попытка, предпринятая въ Римѣ, не принялась на Востокѣ и не нашла подражанія у византійскихъ художниковъ.

Такимъ образомъ въ *церкви Св. Виталія* (534 г.), почти современной Козьмъ и Даміану, дважды изображенъ крестъ, украшенный драгоцънными камнями, съ а и о по сторонамъ, но безъ всякихъ слъдовъ агица.

То же самое находимъ и въ храмъ св. Софіи (537 г.), который можно назвать прототипомъ восточныхъ и византійскихъ церквей; здѣсь найдется много изображеній крестовъ, изукрашенныхъ камнями, но нигдѣ не найдется агнца. Видимо, нововведеніе Запада не могло привиться къ греческому воззрѣнію на страсти Христовы. Проф. Шнаазе 1) замѣчаетъ, что въ византійскихъ странахъ гораздо дольше избѣгали изображать страсти Христовы, и приписываетъ это нѣкоторому сохранившемуся въ народѣ языческому воззрѣнію на искусство и его отношенія къ религіи. Онъ приписываетъ и символическія изображенія и изображенія въ апокалиптической славѣ тому же самому чувству, между тѣмъ какъ избѣжаніе распятія легче объясняется сохраненіемъ

<sup>1)</sup> III, pag. 217.

на Востовъ образованія, исчезнувшаго въ это время на Западъ и замъненнаго тамъ такимъ огрубленіемъ нравовъ, что чисто духовная часть религіи равно, какъ и изображенія чисто духовнаго, отвлеченнаго содержанія, не были болье доступны для западныхъ христіанъ, которымъ необходимы были изображеніе сценъ, потрясающихъ своимъ реализмомъ. Этимъ, въроятно, и объясняется появленіе на Западъ первыхъ распятій и первыхъ изображеній различныхъ мученій. Вліяніе Запада должно было невольно распространиться и на провинціи хотя и византійскія, но по географическому положенію своему (какъ напримъръ Равенна), находящіяся въ болье близкомъ соприкосновеніи съ западнымъ вліяніемъ. Въ такихъ мъстностяхъ изображенія Распятія или первыя попытки поближе подойти къ его изображенію появились прежде, чъмъ въ странахъ, отдаленныхъ отъ подобнаго вліянія. Пока Востокъ только толковаль о томъ, какъ можно или какъ слъдуетъ изображать распятаго Христа, Западъ представляль уже Распятіе на многихъ изъ своихъ памятниковъ.

Во второй половинъ V въка начинаются на Востокъ богословскія пренія о распятіи Христа. Къ этому вопросу подступили совершенно иначе, чъмъ къ вопросу объ изображеніи Рождества. Въ Рождествъ изображенія должны были наглядно передавать нераздъльность божественной и человъческой природы Христа. При изображеніи же Распятія поступили совершенно обратно и старались наглядно выразить раздъльность объихъ природъ. Тъ, которые признали Пресвятую Дъву и называли ее Богородицею, совершенно послъдовательно называли Рождество Христово — Рождествомъ Бога и говорили, что при крестной смерти пострадали объ природы или точнъе одна природа Богочеловъка.

Отсюда произошла ересь Петра Скорняка. Монахъ Петръ, по прозванію Fullo, жиафейс, или скорнякъ, жилъ въ Царьградъ, въ монастыръ Акуметовъ и занимался своимъ ремесломъ. Онъ сдълался ревностнымъ послъдователемъ монофизитовъ, т.-е. тъхъ лжеучителей, которые признавали въ Христъ только одну природу и не хотъли признавать ръшенія Халкидонскаго вселенскаго собора (451 г.). Петръ Скорнякъ началъ всенародно опровергать постановленіе этого собора, за что быль выгнань изъ монастыря. Переселившись въ Халеидонъ, онъ получилъ тамъ мъсто іеромонаха въ монастыръ св. Васса, но быль вскоръ выгнань и оттуда за еретическое свое ученіе. Тогда онъ возвратился въ Царьградъ, гдъ добился милости и покровительства полководца Зенона. Когда Зенонъ получилъ мъсто предводителя войска въ Антіохін, то увезъ съ собою Петра Скорняка, который такимъ образомъ получилъ даже мъсто епископа. Достигнувъ до этого званія, Петръ Скорнявъ созвалъ въ Антіохіи помъстный соборъ (470 г.) и включиль въ церковную пъснь Трисвятаго (trisagium ecclesiasticum) еретическое прибавленіе πό σταυρωθείς δι' ύμᾶς", то-есть, Который распять за нась". Это прибавленіе, противное миѣнію Мартирія епископа, вызвало опроверженіе со стороны Феликса, епископа римскаго и Акакія, епископа царьградскаго. На следующій годъ, т.-е. въ 472 г., императоръ Левъ I и патріархъ Геннадій созвали въ Антіохіи соборъ, на которомъ отлучили Петра Скорняка, а на его мъсто назначили епископомъ антіохійскимъ Юліана. Несмотря на это ръшеніе, ересь Петра Скорняка не утихла и довела, впоследствіи, до кровопролитія (475 г.). Когда же императоръ Анастасій пожелаль ввести тоже прибавленіе въ Царьграді, то тамъ оно дважды возбуждало возстаніе, угрожавшее гибелью городу въ 511 и 515 годахъ. Въ Сиріи, напротивъ, сохранили еретическую прибавку къ Трисвятому и такъ ею дорожили, что въ VI въкъ долженъ былъ возстать противъ нея Анастасій Синайскій. Онъ нарисоваль на доскі распятіе, а по сторонамь написаль: "Богь слово, душа и тъло  $(\Theta \epsilon \dot{o}\varsigma - \lambda \dot{o}\gamma o\varsigma, \psi v \chi \dot{\eta}, \sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$  и, указывая на этотъ рисунокъ, спрашивалъ: "Смотрите: Сынъ Божій распятъ на крестъ, это Богъ слово, душа и тъло. Кто же изъ троих в пострадалъ смертью и лишился жизни?" На это ему отвъчали: "что тъло Христово умерло". "А душа?" прибавляль онъ. На получаемый отрицательный отвёть, онъ упрекаль ихъ, что, сознавая безсмертіе души Христовой, они могли во храм'в п'ять: "Святый Боже, Святый Кръпкій, Святый Безсмертный, который пострадаль за насъ и умеръ". Анастасій самъ разсказываеть это происшествіе и проситъ переписчиковъ своихъ твореній всегда пом'вщать при этомъ разсказ'в рисунокъ Распятія. Въ Вънской библіотекъ находится подобная рукопись, но, къ несчастію, позднайшаго времени, такъ что рисунокъ Распятія носить вса признаки произведенія XIII въка. Во всякомъ случать возможно считать рисунокъ Анастасія Синайскаго, послужившаго ему для богословскаго доказательства, самой древнъйшею попыткою изобразить Распятіе (Анаст. Син., Иутеводитель, гл. 12).

Перейдемъ теперь въ памятнивамъ, на которыхъ находимъ Распятіе съ изображеніемъ самого Христа.

Въ Разенню, въроятно, подъ вліяніемъ Запада встръчаемъ первое сближеніе изображенія Христа съ крестомъ.

Въ оставшейся алтарной части церкви св. Михаила (545 г.) сохранились мозаики: на трибунъ Христосъ въ пурпуровой одеждъ, правой рукой держить большой золотой крестъ, осыпанный драгоцънными камнями, въ лъвой — открытое евангеліе. Текстъ на евангеліи 1): "Видъвый Мене, видъ Отца. Азъ и Отецъ едино есма" подобранъ, какъ бы для доказательства, что хотя Христосъ держитъ крестъ, но этимъ крестомъ значеніе Его не умаляется. Первый примъръ подбора или соединенія текста изъ разныхъ главъ для усиленія одной и той же мысли.

Въ св. Аполлинаріи іп Classe въ Равенню, на серединъ трибуны, въ 20лотомъ вънкъ, осыпанномъ драгоцънными камнями, на голубомъ полъ, покрытомъ 99 звъздами, находимъ золотой крестъ, осыпанный драгоцънными камнями, на средокрестіи котораго грудное изображеніе Христа. Надъ возглавіемъ креста ІХОГЕ, подъ подножіемъ salus mundi, а на концахъ поперечника а и о. На самой вершинъ трибуны рука указываетъ съ небесъ на вышеописанный крестъ. Любопытно замътить, что на этой мозаикъ крестъ замъняетъ самого Спасителя, между тъмъ какъ присутствіе Моисея и Иліи напоминаетъ намъ, что мы имъемъ здъсь изображеніе не просто Распятія, а Преображенія Христова. Подобно тому, какъ воины на Латеранскомъсаркофагъ означали Воскресеніе, такъ здъсь Пророки указываютъ на сцену Преображенія.

Второй примъръ приближенія къ Распятію встръчается въ церкви св. Стефана rotondo въ Римъ, гдъ грудное изображеніе Христа помъщено на вершинъ креста <sup>3</sup>).

То же самое встръчаемъ на одномъ изъ Камеевъ (№ 261 сардониясъ, выш. 52 мил., шир. 57 м.) въ Парижскомъ Cabinet des antiques. На немъ

<sup>1)</sup> Iоаннъ. XIV, 9. X, 30.

<sup>2)</sup> Ciampini, II, p. 109. — Platner, III, p. 496. — D'Agincourt, Peint. pl. XVII, N. 5.

два Архангела держать скипетры и поддерживають большой кресть, съ груднымъ изображениемъ Христа (вънецъ вокругъ главы) на вершинъ.

Григорій Турскій 1) упоминаєть около 590 года о Распятіи, бывшемъ въ Галліи, въ Нарбоннів, но проф. Пиперъ считаєть приміръ этоть какъ бы случайнымъ и стоящимъ особнякомъ въ иконографіи креста; такъ что самымъ древнійшимъ западнымъ Распятіемъ приходится считать распятіе на иконів, писанной въ Римів, около 686 года, и перенесенной оттуда въ Британію, въ монастырь Веремусъ (Weremouth) 2).

Другой почти одновременный памятникъ, сдъланный изъ мусіи во времена Іоанна VII (705—707), находится въ одномъ изъ придъловъ церкви св. Петра<sup>3</sup>).

Если Распятіе, описанное Григоріемъ Турскимъ, считать за исключеніе въ своемъ родѣ, то то же самое слѣдуетъ сказать и о Сирійской рукописи во Флоренціи 586 года, если допустить, что рисунки современны самой рукописи.

## Пророки, Апостолы и Святые.

Вмъсть еъ изображеніями, предвозвъщающими царствіе Христово и изображающими какъ земную жизнь, такъ и славу Христову, тъсно связываются изображенія лицъ, которыя своею кровью, святою жизнью и ученіемъ содъйствовали къ прославленію и къ распространенію христіанской въры.

Первые христіане молились у гробницъ своихъ мучениковъ; позднъе они строять надъ этими гробницами церкви и тутъ въ проповъдяхъ и поученіяхъ прославляють ихъ дъянія. Живое свободное слово вызвало состязаніе искусства, которое представляло глазамъ христіанъ житіе и дъяніе этихъ святыхъ въ наглядныхъ для всъхъ изображеніяхъ.

Древитина свъдънія о подобныхъ изображеніяхъ находятся въ поученіи Григорія Нисскаго (331—396), сказанномъ въ честь мученика Өеодора Тирона 1), въ церкви, выстроенной надъ мощами Святаго и украшенной изображеніями изъ его жизни.

Мысль, выраженная св. Григоріемъ, что на этихъ изображеніяхъ представленъ моментъ, когда Святой получаетъ отъ самого Христа вънецъ похваленія, какъ бы подтверждаетъ мысль, высказанную въ Посланіи къ Солунянамъ: "Кто бо намъ упованіе, или радость, или вънецъ похваленія, не и вы ли передъ Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ въ пришествіи Его<sup>45</sup>).

Первыя изображенія Святыхъ въ церквахъ появляются не въ видъ сценъ изъ жизни самихъ Святыхъ, но въ видъ изображеній ихъ, подходящихъ къ Спасителю и составляющихъ какъ бы неотъемлемую принадлежность самаго изображенія Христа.

Въ церкви св. Виталія, напр.: Святой подводится Ангеломъ ко Христу, Который протягиваетъ ему вънецъ похваленія, въроятно, на основаніи словъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> De glor. mart. c. 23. — Piper, Bilder, p. 28-29. — Myth. u Symb. 1, 2, p. 137.

<sup>2)</sup> Beds. Vit. abb. Weremouth. Opp. ed. Giles. Vol. IV, p. 376.

<sup>3)</sup> Ciampini, III, p. 75. tav. XXIII. — Platner. Beschr. Rom's. II, 1. p. 79.

<sup>4)</sup> Orat. de Theodoro. Opp. T. III, p. 579.

в) 1 Солунян. II, 19.

апостола Іакова 1): "Блаженъ мужъ, иже претерпитъ искушеніе, зане искусенъ бывъ, пріиметъ вънецъ жизни, его же объща Богъ любящимъ Его".

На стекляныхъ сосудахъ, о которыхъ мы не разъ говорили, выражена та же самая мысль, подъ видбмъ Спасителя, вънчающаго Апостоловъ или Святыхъ.

Противоположное дъйствіе также изображалось на церковныхъ мозаикахъ. Напримъръ, въ церкви Козьмы и Даміана оба Святые, подводимые Апостолами ко Христу, подносятъ Спасителю свои мученическіе вънцы, на основаніи словъ Апокалипсиса <sup>2</sup>): "падоша двадесять и четыре старцы предъ сидящимъ на престолъ и поклонишася живущему во въки въковъ и положиша вънцы своя предъ престоломъ, глаголюща: Достоинъ еси, Господи, пріяти славу и честь и силу<sup>4</sup>.

Послъ VI въка происходить важное измъненіе въ распредъленіи изображеній. Доселъ главное мъсто, середина трибуны, было занято изображеніемъ самого Спасителя во славъ; теперь это мъсто уступается изображенію Богородицы или Святаго, а Спаситель помъщается надъ ними вверху, въ небесной средъ.

Такъ въ предълъ св. Венанція (639—642) середину трибуны занимаетъ Богородица, а по сторонамъ другіе Святые. Надъ Нею, въ небесахъ, поясное изображеніе благословляющаго Спасителя, а по сторонамъ его два ангела. Въ церкви св. Аполлинарія іп Classe (675) середину трибуны занимаетъ св. Аполлинарій, а надъ нимъ вмъсто Спасителя представленъ крестъ въ Преображеніи.

Рядомъ съ подобными изображенія, въ которыхъ Спаситель считается необходимымъ явленіемъ для выраженія, что Святые помъщаются въ трибунъ въ полномъ подчиненіи этого главнаго изображенія, мы въ то же самое время находимъ въ церкви св. Агніи (626–638), внъ стънъ Рима, изображеніе Святой безъ изображенія Спасителя. Святая Агнія занимаетъ середину трибуны, по стънамъ ея два папы. Надъ нею, изъ небесъ, вмъсто Спасителя, выходить рука, держащая вънецъ.

Другой совершенно подобный примъръ распредъленія изображеній находимъ въ церкви св. Евфиміи въ Римъ, по словамъ Чіампини в), украшенной мозаиками при папъ Сергіи, то-есть въ 688 году. Середину арки занимало изображеніе Святой; у ногъ ея располагались двъ змъи, какъ указаніе на ея мученія. Съ небесъ выходитъ рука, держащая надъ ней вънецъ. Одежда и прическа Святой носять отличительные признаки VII въка.

Не лишнимъ будетъ однакожъ замвтить, что, несмотря на изображенія святыхъ мучениковъ и принадлежностей ихъ казни, художники избвтали представлять эти казни или мученія во всей суровости и жестокости ихъ истины. У ногъ Святаго ставятся орудія пытокъ или мученія, но вмвств съ твиъ Святой является какъ бы во славв, какъ бы окруженный ореоломъ безсмертія и прославленія.

Такимъ образомъ св. Лаврентій, въ равеннской церкви св. Назарія и Кельсія (440 г.), имътъ у ногъ своихъ таганъ, на которомъ пострадалъ, но самъ въ вънцъ вокругъ главы, держитъ крестъ и евангеліе, за которые перенесъ

<sup>1)</sup> Iaxoes. I, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) IV, 10, 11.

<sup>3)</sup> Ciampini. II, p. 118, tav. XXXV.

всъ эти мученія. На древнихъ стеклахъ точно такія же изображенія, въ которыхъ, видимо, стараются избъгнуть всего ужаснаго и жестокаго.

У ногъ св. Агніи, напримъръ, горитъ костеръ и лежитъ мечъ, но она сама представлена въ богатомъ византійскомъ одъяніи, съ короною на головъ и съ вънцомъ вокругъ нея.

Византійскій императорскій костюмъ, который такъ часто встръчается на ствнописяхъ и мозаикахъ церковныхъ, вошелъ въ употребление между 610 и 640 годами при императоръ Геракліи и занесенъ въ Византію изъ Персіи, послъ войны этого императора съ Персами. Изображение св. Агни — произведеніе византійскихъ мозаистовъ въ первой половинъ VII въка, носить на себъ совершенно характеръ этой эпохи. На ней пурпуровая стола  $(\acute{\eta}$  ото $\emph{λ}\acute{\eta})$  вмъсто нижняго одъянія, съ узкими рукавами, кончающимися золотымъ шитьемъ. Вся нижняя часть столы и двъ полосы, отъ нея идущія по передней части одъянія, украшены золотою полосою, усъянною голубыми камнями (это то, что называли vestes auroclavatae или auroclavae. Византійцы называли ихъ хообождаβαριχός). Золотой воротникъ, или бармы, съ жемчугомъ и голубыми камнями, покрываеть плечи. Изъ-подъ бармъ виситъ верхняя одежда, короче нижней, бълаго цвъта, съ золотою каймою и золотыми круглыми украшеніями. Сверхътого надъто особое наплечіе, которое, въ родъ омофора, обогнувъ плечи, падало спереди и саади. Такое украшеніе, сдъланное на подражаніе консульскихъ одъяній, fascia, получило названіе fascia subarmalis, или просто subarmalis, но впослъдствіи получило особое отличительное названіе: τὸ  $\lambda \tilde{\omega} \rho o r$ , lorum; на лицахъ духовнаго званія Греки называли его δ ώμοφόρος, а Латыне — superhumerale.

На св. Агніи лоронъ золотой съ голубыми камнями и жемчугомъ; окаймленъ онъ бълою полосою съ красными почками или цвътами и зелеными листьями (розы?) На нижней одеждъ или на столъ видно круглое украшеніе, повидимому, вытканное, съ птицею бълою и голубою на срединъ. На ногахъ красные башмаки, на головъ корона съ камнями; золотыя серьги съ голубою каймою; волосы, раздъленные на срединъ головы, косами падаютъ по объимъ сторонамъ лица.

Въ церкви св. Петра (S. Pietro in Vincola) находится мозаичная икона св. Севастіана, сдъланная въ 682 году, по случаю прекращенія чумы, свиръпствовавшей въ Римъ. Сама церковь выстроена при папъ Львъ I (440—462) Евдоксією, супругою императора Валентиніана III, въ честь цъпей апостола Петра, въ ней сохраняемыхъ. Мозаичное изображеніе св. Севастіана находится на алтаръ и сдълано по приказанію папы Агаеона (678—682), вслъдствіе объта, даннаго имъ во время чумы. Святой представленъ на этой иконъ въ богатомъ костюмъ, современномъ исполненію мозаики, и также не носить на себъ никакихъ слъдовъ или признаковъ мученія. Онъ въ усахъ и въ бородъ, по восточному обыкновенію, — на основаніи чего Чіампини утверждаетъ, что художникъ былъ изъ Грековъ, и хотълъ этимъ выразить, что св. Севастіанъ былъ благороднаго происхожденія (virum nobilem exprimere).

Въ *церквъ св. Евфиміи*, существовавшей у подошвы Есквилина, возобновленной, по словамъ Анастасія, при Сергіи I (687—701) и разоренной впослѣдствіи при Сергіи V, находилась на трибунѣ древняя мусія, представлявшая св. Евфимію между двумя змѣями; вверху въ небесахъ рука держить надъ нею вѣнецъ. Церковь эта и ея мозаики описаны и изданы Чіам-

пини, Платнеромъ, Дажинкуромъ и др. 1), но изданныя таблицы воспроизведены не съ самыхъ мозаикъ, а съ рисунка, хранящагося въ Ватиканской библіотекъ. Чіампини описываетъ даже цвъта одъянія Святой, но судя именно по этому описанію можно усомниться въ точности рисунка и цвътовъ.

Изъ описанныхъ нами памятниковъ можно вывести саподнощія заключенія:

- 1) Изображенія Святыхъ не проходили символическаго стадія подобно изображеніямъ Христа, а прямо писались съ историческою достовърностью, на основаніи преданій и документальныхъ данныхъ. Фрески же въ катакомбахъ, гдъ молодой, символическій Спаситель, окруженъ молодыми Апостолами, были, въроятно, только послъдствіемъ самаго символическаго изображенія Христа, ибо на саркофагахъ съ символическимъ Христомъ изображались ученики Его уже въ историческомъ видъ.
  - 2) Апостолы и Пророки сохранили одъяніе древнее хитонъ и гиматіонъ.
- 3) Святые мученики напротивъ одъты въ современныя императорскія одъянія, въроятно, для вящаго ихъ прославленія и лучшаго избъжанія всего того, что могло напомнить униженіе ихъ страдальческой смерти.
  - 4) Всв Святые пишутся во славъ.
  - 5) Картины ихъ мученій или страданій не изображаются.
  - 6) Императорскій костюмъ придается Святымъ, начиная съ VI въка.

## Памятники отъ 431 года до конца VII стольтія.

Можно съ большею достовърностью предположить, что со временъ Константина и съ признанія христіанской въры начали украшать различными изваяніями церковные диптихи, которые впослъдствіи были обращены въ переплеты. Обращу вниманіе на слъдующіе изъ ихъ:

Архангелт Михаилт VI втька, описанный въ сочинении: I. H. Leichius — De Diptych. veter. pag. XXXVIII—XXXIX.

Этоть обломокъ отъ костяного церковнаго диптиха представляеть Архангела Михаила въ ростъ. У головы его видны два пальца отъ бывшаго около него другого изображенія. Архангелъ Михаилъ смотритъ вверхъ на другую, теперь не сохранившуюся фигуру. Обширная стола съ латиклавною полосою, покрытою жемчугомъ, широкими складками обхватываетъ его станъ. Узкіе у рукъ рукава кончаются богатыми зарукавьями и поручами. Сверху накинута хламида (съ такою же латиклавною полосою), придержанная на правомъ плечъ драгоцънною пряжкою изъ камня, окруженнаго жемчугомъ. Правою рукой Архангелъ поражаетъ копьемъ въ пасть перевалившагося на спину дракона; въ лъвой — держитъ круглый щитъ, съ выдающеюся серединою. На ногахъ — сандаліи. Вокругъ головы вънецъ, внутри украшенный лощатымъ узоромъ, какъ на диптихъ Анастасія консула (517 г.). На оборотъ видна еще надпись: SSIPHOEBSEVER, которую авторъ читаетъ: "Sancti Phoebus Severus".

Диптих ст изображением Богородицы ст Младенцем, вт Лейпцинь. Лейхіусь з) и Лоцъ описывають подобный же диптихъ, но съ изображением Богородицы, держащей Младенца, у Котораго въ рукъ свитокъ. Этотъ диптихъ

¹) Ciampini. II, p. 118, tav. XXXV. — Plattner. III, 2, p. 262. — D'Agincourt. Peint. pl. XVII, № 4.

<sup>2)</sup> Leichius. ibidem. pag. XXXVIII. — Lotz. Statistik oder Kunst-Topographie I., pag. 375.

находится на переплетъ харатейнаго евангелія, съ нъсколькими листами пурпуроваго цвъта, съ золотыми буквами.

Диптих въ Мюнхенъ въ Народномъ Собраніи, V въка. Жены мгроносицы у гроба Господня и Вознесеніе.

Эта половина костяного диптиха перешла въ Мюнхенское изъ собранія Рейтера въ Гамбургъ. Месмеръ, описывая его 1), видитъ въ немъ весьма основательно памятникъ V стольтія и приписываетъ его греческому художнику. Напротивъ того Ферстеръ 2) относитъ эту работу къ 1000 году, ко времени императора Генриха II и видитъ въ немъ издъліе нъмецкихъ художниковъ Бамбергской школы. Диптихъ этотъ указываетъ прямо на развитіе только что зараждающагося художества и по всему своему характеру и типу напоминаетъ памятники конца IV и начала V вв. Форма воспроизводимой диптихомъ гробницы одинакова, какъ на ватиканскомъ саркофагъ 3); положеніе воиновъ или стражей, какъ на латеранскомъ саркофагъ 4) и на надписи въ лапидарной галлерев Ватикана.

Правую часть диптиха занимаетъ гробъ Господень и древо, освияющее его. На скалистой почвъ расположены двъ ступени, на которыхъ воздвигнута церковь гроба Господня. Нижняя часть, въ видъ квадратной постройки, украшена наверху карнизомъ изъ акантовыхъ листьевъ. Сплошная кладка ствны обозначена какъ бы изъ большихъ правильныхъ камней или кирпичей. На серединъ дверь, а по сторонамъ ея двъ ниши, изъ которыхъ видна только одна, отъ второй замътна лишь часть полукруглаго свода. Въ нишъ поставлена статуя въ античной драпировкъ, напоминающая совершенно статую императора Тита въ Ватиканъ. Каждая изъ двухъ частей дверей раздъляется на три поля. Гладкая тяга окружаеть дверь ниши и граничить отвъсно самое зданіе. Надъ этимъ квадратнымъ основаніемъ возвышается круглая глава съ плоско-полукруглымъ куполомъ, который на вершинъ своей украшенъ сосновою шишкою или чъмъ-то въ этомъ родъ. Куполъ имъетъ акантовый карнизъ, барабанъ сложенъ изъ правильныхъ камней или кирпичей и изукрашенъ тремя полукруглуглыми арками, поддерживаемыми колоннами. Вокругъ барабана следуеть предполагать всего шесть арокъ; подъ среднею видно овно. Ствна, поддерживающая арки, обнимаеть сплошь всю верхнюю часть барабана, по сторонамъ арокъ находятся двънадцать круглыхъ нишъ, украшенныхъ бюстами.

Акантовый карнизъ встръчается и на золотыхъ воротахъ въ Іерусалимъ и, по изслъдованіямъ Фергюссона принадлежить ко времени Константина. Ниши около дверей принадлежать также къ архитектурнымъ деталямъ этого времени.

За гробницею возвышается одивковое дерево, на которомъ двъ птицы, съ загнутымъ клювомъ, клюютъ плоды на деревъ. Не изображение ли голубей должны мы видъть въ этихъ птицахъ? — голубей, символическое значение которыхъ такъ подробно объяснено Пиперомъ; тъмъ болъе, что голуби и масличныя вътви часто изображались вмъстъ на гробницахъ христіанскихъ. Св. Кириллъ Александрійскій въ своихъ толкованіяхъ сравниваетъ Воскресеніе съ пно-

<sup>1)</sup> Mittheil. d. K. K. Centr. Com. VII, p. 85-90.

<sup>2)</sup> Denkmäler deutscher Baukunst etc. B. VII.

<sup>8)</sup> Bosio, p. 79. — Aringhi. II, c. 10. T. I, p. 311.

<sup>4)</sup> Kalend. 1857, p. 45.

вою весною міра" — взглядъ, допускающій также присутствіе птицъ или голубей. Маслина, по словамъ того же писателя, обозначала или просто садъ, гдъ находилась гробница, или также міръ, или рай, который Воскресеніе Христово намъ добыло.

Украшеніе вившнихъ ствиъ бюстами находится на цамятникъ Секундиновъ въ Игелъ, равно какъ и на тріумфальной аркъ Константина въ Римъ. У Гори ) можно найти много памятниковъ съ подобными же деталями. Два бюста укращаютъ щитъ Астія на диптихъ въ Монцъ. Павдинъ Ноланскій въ письмъ своемъ (XXXII) къ Северу упоминаетъ о своемъ изображеніи и объ изображеніи св. Мартина, помъщенныхъ въ крещальнъ Севера, — письмо указывающее и на то, что въ это время укращали зданія изображеніями даже лицъ еще живыхъ

Месмеръ, въ своемъ описаніи диптиха, предполагаетъ, что бюсты, украшающіе описываемое зданіе, могли изображать членовъ императорской фамиліи.

Два воина, уперевшись на квадратную часть зданія, сторожать гробницу. Одинъ, налъво отъ главы, держить копье и облеченъ въ хламиду или sagum — обычное одъяніе военнаго сословія того времени. Другой, скрестивши руки, упирается на правый уголь зданія; глава его опущена, и онъ, повидимому, спитъ.

По правую сторону отъ гробницы сидитъ на камит Ангелъ. Онъ безъ вънца и одътъ совершенно какъ въ диптихъ Британскаго музеума. Лъвая рука прикрыта закинутымъ гиматіономъ, а правую онъ приподнялъ въ знакъ разговора съ муроносицами<sup>3</sup>); на ногахъ у него сандаліи. Передъ нимъ стоятъ, или върнъе, къ нему подходятъ три жены муроносицы. Въ рукахъ у нихъ нътъ еще сосудовъ, какъ то видимъ на болъе позднихъ памятникахъ. Онъ въ длинныхъ хитонахъ или столахъ съ верхнимъ покрываломъ, перекинутымъ черезъ голову.

Выше — налѣво отъ женъ муроносицъ, представлено совершенно другое, и не зависящее отъ этой сцены, явленіе. Христосъ молодой, безъ бороды, съ густыми волосами и въ вѣнцѣ, держа въ лѣвой рукѣ свитокъ, быстро поднимается по скалистой горѣ. Правую руку Онъ протянулъ впередъ, а ее обхватываетъ другая рука, выходящая съ небесъ. Взоръ Христа и все движеніе направлено къ небесной рукѣ. На Немъ хитонъ съ широкими рукавами, а гиматіонъ перекинутъ спереди налѣво и конецъ его развивается за спиною. На ногахъ — сандаліи. На скатѣ горы сидятъ двое изъ учениковъ, въ такомъ же одѣяніи, какъ Христосъ, но безъ вѣнцовъ. Одинъ закрываетъ себѣ руками лицо, съ выраженіемъ почтенія, другой приподнялъ руки въ знакъ удивленія и смотритъ на восходящаго Спасителя.

Месмеръ признаетъ зданіе, изображенное на диптихъ, за върный рисуновъ храма, выстроеннаго, по мнънію Евсевія, въ IV или V въвъ надъ самой гробницей или пещерой, гдъ былъ положенъ распятый Христосъ. Кириллъ Іерусалимскій, подтверждая это мнъніе, сообщаетъ, что постройка была четыреугольная и что передъ самою пещерою былъ притворъ, а снаружи лежалъ камень, закрывавшій гробницу.

<sup>1)</sup> Thesaur. I, 281; II, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Г-нъ Вейнгертнеръ, Mittheil. VI. Маі, очень справеданво замівтиль, что знавъ благословенія первоначально быль только знавъ вопросительный и часто смішивался съ настоящимъ благословеніемъ.

Въ 600 году Антонинъ Плацентійскій упоминаетъ также о надгробномъ камиъ, лежащемъ передъ зданіемъ, возведеннымъ надъ мъстомъ погребенія Спасителя lapis est ante illud monumentum.

Дитипист ст изображением Вознесения, изъ собрания г-на Фежервари (Fejérvári) представляетъ шесть учениковъ стоящихъ въ разныхъ положенияхъ, съ выражениемъ удивления. Вст они въ античныхъ одъянихъ и въ сандалияхъ. За ними, налъво отъ зрителя, стоитъ дерево. Надъ Апостолами Христосъ молодой, съ длинными волосами, босой (не латинская ли работа?) возносится на небо, но Онъ не подымается, а восходитъ. Рука съ небесъ Его встръчаетъ. Кругомъ акантовая рамка, какъ на Мюнхенскомъ диптихъ.

Два диптиха въ Лувръ. Давидъ и судъ Соломона.

Давидъ, на престолъ между четырьмя воинами съ щитами, держитъ полуоткрытый свитокъ въ лъвой рукъ и диктуетъ четыремъ писцамъ, сидящимъ на нижней части диптиха; двое изъ нихъ держатъ свитки, а двое — книги.

Соломонъ — на престолъ со скипетромъ въ лъвой рукъ; по сторонамъ — четыре воина со щитами. Надъ ними крыша, поддерживаемая четырьмя столбами. Внизу, въ особомъ пространствъ, обнесенномъ акантовымъ украшеніемъ, помъстили другую часть этой сцены; здъсь два воина держатъ ребенка за ногу; одинъ изъ нихъ заноситъ мечъ и смотритъ наверхъ на Соломона, какъ бы въ ожиданіи приказанія. На противоположной сторонъ — двъ женщины; одна стоитъ равнодушной, другая же упала на колъни и молитвенно обращается къ Соломону. Диптихъ сдъланъ, въроятно, въ Италіи греческимъ художникомъ.

Диптих императора Констанція <sup>2</sup>), находится въ библіотекъ Барберини въ Римъ и состояль, въроятно, изъ двухъ таблицъ, ръзанныхъ изъ слоновой кости. Диптихъ этотъ составляетъ лучшій памятникъ христіанскаго искусства и, въроятно, поднесенъ Констанцію при въъздъ его въ Римъ въ 357 г. Судя по подробностямъ, передаваемымъ намъ исторіей, въъздъ этотъ походилъ на тріумфальное шествіе, отъ чего и главнымъ украшеніемъ диптиха состоитъ богиня побъды, помъщенная въ пяти мъстахъ. На самомъ верху двъ парящія побъды, древняго типа, держатъ круглый щитъ <sup>3</sup>) съ пояснымъ изображеніемъ Христа, благословляющаго, съ крестомъ въ лъвой рукъ, но въ одъяніи, съ прической и даже типомъ римскаго консула. По объимъ сторонамъ его солнце, мъсяцъ и звъзды <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Arundel. IV, e.

<sup>2)</sup> Lambecius, Bibl. Caer. II, p. CDXXXII. — Gori. Thesaur. II, tab.50. — Piper. Mittheil. I, 1, 20, 173, II, 132—133.

<sup>3)</sup> Всё древніе изображали небо символически, посредствомъ щита. Норкъ (Real Vörtrebuch) приводить много прим'вровь изъ древней мноологін. Голубой цвёть неба сравнивался съ голубымъ цвётомъ стали, и знаменитая победа Зевса Λυκαίος, который овлад'вваетъ щитомъ Геры, какъ богини свёта, означаетъ всепоб'ёждающее утреннее солнце, Зевсъ Λυκαίος или Аполлонъ Λυκείος. Щить назывался ἀσπίς — слово сродное съ еврейскимъ названіейъ астронома. Происхожденіе его отъ σπείω, spahen, высматривать, такъ что ἀσπίς есть щить или небо, которое астрономы высматривають. Артемида, какъ богиня луны, называлась ἀσπάλις, т.-е. щитоносная богиня, но какъ, кром'в охоты, она никакого не им'вла воинскаго значенія, то понятно, что получила это прозваніе какъ небесное св'єтило. Въ переносномъ смысл'є звали щитомъ прорицалище, потому что предсказывали, выглядывая зв'єзды на небесахъ; предсказывающія изреченія, надписи назывались у евреевъ scutum Davidis, что еще разъ доказываетъ пониманіе щита въ символическомъ смысл'є неба.

<sup>4)</sup> При изображеніяхъ Христа солице и місяцъ являются символами візчности и боже-

Подъ этимъ изображениемъ находится главное среднее изображение: Констанцій верхомъ, окруженный разными лицами. Направо, наверху, богиня побъды стоить на шаръ міра и львою рукою протягиваеть императору пальмовую вътвь, а правою, теперь отломленною, въроятно, надъвала вънецъ на его главу. Внизу, подъ ногами лошади, сидитъ олицетворение земли, въ видъ женщины, съ распущенными волосами, и съ обнаженною правою грудью; она правою рукою поддерживаетъ ногу Императора въ знакъ почитанія и предзнаменованія счастливаго странствованія его на землю, ловою же придерживаеть палліумъ, въ которомъ лежать фрукты и сосновая шишка. Назади, за конемъ, видна фигура въ восточномъ костюмъ, въроятно, олицетвореніе побъжденныхъ народовъ. Констанцій безбрадый, въ вънцъ на головъ, въ одъяни воина и плащъ, прикръпленномъ драгоцънною застежкою на правомъ плечъ. Ноги его обнажены до самыхъ колънъ; обуть онъ въ высокія котурны. Въ правой рукъ онъ держить копье съ весьма длинной рукояткой, лъвой — придерживаеть своего коня, въ богатомъ убранствъ, и смъло скачущаго впередъ.

На правой сторонь вз особом отдълении стоитъ юноша, котораго, судя по его одеждъ, можно принять за члена императорскаго семейства. Онъ держитъ въ лъвой рукъ фигуру Побъды, прикръпленную къ подножкъ, а въ поднятой правой — держитъ вънецъ.

Противоположной девой пластинки не достаеть на диптихе.

Весь низ занять однимъ пъльнымъ барельефомъ. Здёсь еще разъ находимъ богиню побъды между дикими звърями: львомъ, слономъ и тигромъ и фигурами варваровъ, подносящими дары 1). Богиня побъды держитъ въ лъвой рукъ скипетръ, передаваемый ей рукою съ небесъ, — символъ Бога-Отца.

Все изображеніе представляеть побъды Констанція надъ варварскими народами (Гелонами, Скибами, Аллеманами и др.) и научаеть насъ символически, что побъда находится въ рукахъ Божіихъ, и что главный побъдитель — Христосъ, возсъдающій на небесахъ и покорившій весь міръ знаменію креста.

Два диптиха въ Парижской Публичной библіотект на евангеліи<sup>2</sup>).

Самое евангеліе, приписываемое IX въку, написано серебромъ по пурпуровому пергаменту. Переплетъ, состоящій изъ двухъ диптиховъ, гораздо пире и длиннъе текста. Они одинаковой величины съ диптихомъ Констанція и выказываютъ большое сходство какъ въ украшеніяхъ, такъ и въ самомъ распредъленіи. Сверхъ того они представляютъ еще болье сходства еъ диптихомъ монастыря Камальдумовъ въ Мурано<sup>3</sup>), что и позволяетъ приблизительно отнести эти изваянія къ IV въку, тъмъ болье, что они носятъ еще явные слъды древнихъ типовъ, изображаемыхъ на саркофагахъ.

ственности, на основаніи об'єщаній, данныхъ Ісговой илемени Давида, візнаго процвітанія и владычества (Псал. 88, 37—38): "Сімя Его во вікъ пребудеть и престоль Его солице предо Мною. И яко луна совершена во вікъ и свидітель на небеси вірень". На основаніи же евангелія Іоанна (ІІІ, 13), присутствіе солица и луны означаєть, что Христось сопель съ небесь и восшель на небеса. Оба понятія выражаются тімь, что ставять солице и луну или мадъ Христомь, когда хотять означить земную Его жизнь; по старонамь Его, какъ въ описываємомь диптихів, когда хотять указать на Христа во славів.

<sup>1)</sup> Варвары эти по рисунку и одеждв послужили впоследствии прототипомъ волжвовъ.

<sup>2)</sup> Arundel, Soc. clas. IV. b. both. sides. p. 37. — Trésor. II. pag. 5. planches IX, X, XI.

<sup>3)</sup> Gori. Thes. Dipt. III, p. 69.



MUMMAN V BEKA
N33 COODAHIR FD. A. C. YBAPOBA.

Digitized by Google

На селент вере q = p и портаній обтиви с темо а другою – высоть и селе ветени селе и домене об тем развительной развительной развительной соверовано образ Несе сапост — разучет — ть им со историе астанось.

 $C_{ij}(x)$ ,  $r_{ij}(x)$ ,  $r_$ 

As not a w. Land markens of some of the contract

the original contract A fine of the Albertan Charleston and a rate of an Action to the Control 19.00 The Problem Label of the convenience of the problem of the proble Green the gradeus spaces, as ready в съ сы г. изсолены порядско. Атгез полукругаете оркою съ узоронъ мав с с котолья тезе поветь врку, а сищу тог. польная чрим в под обстоять Англав. Сого A CONTROL MANGEMENT OF AGORDANCE OF THE TERMS of Problems and the second of the second of the second of foot come abbition a person of macro merco week a second ' X .. . том посет ихсыгая четыр — чым ю торонов сую — 1. . . . . . Д АБХОТ ПОГОХДА ЖАТАБ. — ЭПЛАЧТАХ — Бун и Иль ведини подно, что отстью мых в обставлясь по от того в въронтівно, тороная служа — по одного поля е с 6-170 1, 44 talob, ha he tare for the there are no increase of the the control of the the the the the the tare of HI WALL PAID DO MARY TO

Liem to S Bond HO Mair coour

The archive comparing to the transmitted of the control of the con

A Lower I was . S.

April rear Sar Class I.A. d. Lace a. Man Xv. C.

Fig. 19. A decay of the control o

Probable and the common of School probabilities and the second of the se

Proceedings of the process of the second of

ntern were in equal year but not by early his hours of the pathology to the output but

A, it was experience to the control of the first term of the second of t

На самомз верху — двъ парящія богини Побъды держать одно рукою евангеліе, а другою — вънокъ изъ зелени съ крестомъ на серединъ. У вънца двъ привъски 1) (λεμνίσχος, lemniscus), отъ которыхъ онъ получилъ прозваніе соrona lemniscata. Побъды совершенно одинаковаго рисунка съ диптихомъ Констанція — рисунка такъ часто повторяемаго также и на римскихъ саркофагахъ.

Среднее главное извалніе представляєть евангелиста Матоея на съдалищъ между двухъ Апостоловъ. Онъ въ вънцъ (если вънецъ не передъланъ позднъе), съ длинною бородою, правою рукою благословляетъ, лъвою — держитъ евангеліе.

Диптих в E Британском музеум V въка  $^{2}$ ).

Ангелъ, въ хитонъ съ длинными рукавами, стоитъ на вершинъ лъстницы; гиматіонъ перекинуть и конецъ его висить на лъвомъ плечъ. Въ лъвой рукъ держить онь высокій посохь, оканчивающійся сь обоихь концовь шарами, и упирается на него; въ правой — у него шаръ съ крестомъ или держава. За спиною длинныя крылья, на ногахъ крепиды — родъ сандалій. Курчавые волосы придержаны повязкою. Ангелъ стоитъ въ нишъ, оканчивающейся полукруглою аркою съ узоромъ изъ акантовыхъ листьевъ. Двъ ложчатыя колонны поддерживають арку, а снизу граничать лестницу изъ шести ступеней, на вершинъ которой стоить Ангель. Подъ аркою вънокъ — изъ лавровыхъ листьевъ съ длинными подвязками (lemnisci) окружаетъ крестъ, расположенный на шаръ; между тъмъ какъ самъ вънокъ представленъ на раковинъ. Подобные вънки и раковины часто встръчаются на саркофагахъ. Надъ самою аркою находимъ четыреугольную продолговатую дощечку съ надписью:  $\dagger$  **DEXOY** HAPONTA KAI MAOON THN AITIAN — бери и научившись причинь. Изъ надписи видно, что этотъ диптихъ составлялъ половину другого. По всвиъ ввроятіямъ, дырочки служили для прикрепленія его къ другой половинъ, на которой было изображено императорское лицо, которому Ангелъ протягиваль державу 3).

Диптих V въка изъ моего собранія  $^{4}$ ).

Диптихъ этотъ пріобрътенный мною нъсколько лътъ тому назадъ на нижегородской ярмаркъ вполнъ достоенъ нашего вниманія, какъ одинъ изъ самыхъ древнъйшихъ христіанскихъ памятниковъ. См. табл.

<sup>1)</sup> Bottari. I, pag. 98.

<sup>2)</sup> Arundel Soc. Class. III, a. - Didron, Ann. XVIII, p. 33.

<sup>3)</sup> Держава, pila, σφαίρα. Каракалла и Дидій Юліанъ на монетахъ своихъ представлялись съ державою и надписью: Rector mundi. Констанцій на надписи римскаго обелиска называется dominus mundi; Валентиніанъ тоже называется orbis terrarum dominus. Исидоръ пишеть: "Pilam in signo constituisse fertur Augustus, propter nationes sibi in cuncto orbe subiectas, ut magis figuram orbis ostenderet".

Василій епископъ Селевкійскій (Serm. 2, р. 9) иншеть, что ті, которые видять изображенія императоровь, съ удивленіемъ любуются блистательною хламидою съ морскими растеніями и діадимою, сіяющею оть світа вамней, и наконець рукою, которая, кажется, держить пальцами земной шаръ, сділанный въ видів шара.

На монетахъ всёхъ почти императоровъ видны державы.

Прокопій описываєть (lib. I. de Aedif. — Тоже у Свида), какъ статуя Юстиніана держава только державу и ничего другого. Держава отъ византійскихъ императоровъ перешла и къ западнымъ правителямъ.

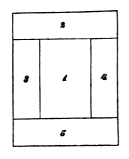
<sup>4)</sup> Эта статья была напечатана въ 1867 г. въ изданіи Импер. Моск. Археол. Общества. Древности, т. І, стр. 1.

Греческое слово білтихог соотвітствуєть вполнів нашему слову складнії; Греческое білтихог происходить оть біє и лтихії. Птихії происходить оть глагола лтібою — складываю и означаєть одно и то же, что лтіє и лтихоє (plica, plicatura), т.-е. все, что сложено и что складывается. Отсюда білтихог, bis plicatum, вдвойнів сложенное или складній. Диптихи, по словамь древнихь писателей, бывали: по числу досокь трілтиха, легталтиха и лоділтиха і); то же самое бывало и съ нашими складнями, между которыми встрічаются складній тройные, пятерные и многосложные. Изъ этого видно, что слово складній можеть служить самымъ точнымъ переводомъ греческаго білтихог.

Диптихи бываютъ: или двойные, т.-е. состоящіе изъ двухъ цвльныхъ плитокъ, или сложные — изъ нъсколькихъ плитокъ, скрыпленныхъ между собою.

Нашъ диптихъ сдъланъ изъ слоновой кости, сильно потемивышей отъ времени, и, повидимому, составлялъ часть большого сложнаго диптиха. Это мивне мы основываемъ на томъ, что боковая кайма, въ видъ тесьмы, окружаетъ его только съ трехъ сторонъ. Если онъ сдъланъ былъ не для присоединенія къ другимъ частямъ, то эта кайма окружала бы его со всъхъ четырехъ сторонъ и образовала бы вокругъ него полную раму. Для яснаго пониманія этихъ большихъ диптиховъ, сложенныхъ изъ нъсколькихъ костяныхъ плитокъ, надо взглянуть на диптихъ императора Констанція 357 года, или на диптихъ Муранскій VI въка <sup>2</sup>). Такая сложная форма, по свидътельству позднъйшихъ диптиховъ, сохранилась и до XI въка. Сюда принадлежатъ диптихи Ватиканскій <sup>3</sup>) и Оксфордскій <sup>4</sup>).

На середивъ четыреугольная пластинка (1) въ видъ продолговатаго параллелограма содержитъ главное изображеніе. Наверху продолговатая пластинка (2) обыкновенно представляетъ изображеніе самого Бога или креста,



поддерживаемаго парящими ангелами. По сторонамъ середней плитки прикръплялись перпендикулярно двъ (3—4), также продолговатыя, плитки, и снизу диптихъ заканчивался одною (5) длинною плитою. Объ боковыя (3 и 4) были одинаковой величины, а верхняя (2) и нижняя (5) были также равны между собою. Боковыя плитки на сторонъ, обращенной къ середней, имъли закраины, на которыхъ лежала главная пластинка (1), утвержденная винтами или гвоздиками. Эта закраина и дырки для гвозликовъ находятся на лъвой сторонъ нашего диптиха; изъ

чего явствуеть, что онъ составляль правую боковую сторону (4) цъльнаго диптиха. Четыре дыры просверлены на немъ далеко позади закраины и довольно небрежно — для изваяній.

Рисуновъ изображеній, находящихся на нашемъ диптихъ, совершенно правильный, но самое изваяніе не очень обронно и какъ бы недокончено, судя, напримъръ, по правой рукъ женщины на нижней части диптиха. Красивая простота драпировки носитъ отпечатовъ античнаго искусства и напоминаетъ ръзецъ первыхъ христіанскихъ ваятелей. Вообще, весь стиль дип-

<sup>1)</sup> Suiceri. Thesaur. I, pag. 922. — Gori. Thesaur. I, pag. 232.

<sup>2)</sup> Gori. Thesaur. III, pag. 45, tab. IX.

<sup>3)</sup> Gori. ibid. III, pag. 33, tab. IV.

<sup>4)</sup> Annales, arch. XX, pag. 118.

тиха указываеть на памятникъ, современный катакомбамъ и древнъйшимъ христіанскимъ саркофагамъ.

Вышина 24 сантиметра, ширина 91/2.

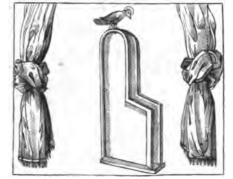
На диптихъ представлены двъ сцены изъ Новаго Завъта, расположенныя одна надъ другою. Онъ отдълены между собою полосою съ продолговатою, гладкою рамкою вокругъ. На серединъ крестъ, а по бокамъ его два голубя, обращенныя главами къ кресту.

Такое расположеніе голубей, попарно, часто встръчается на саркофагахъ. Для примъра приведемъ гробницу Проба и Пробы 395 года 1), на которой голуби, по два у каждой корзинки, клюютъ изъ нея фрукты. По мивнію Боттари, голуби выражаютъ тутъ супружескую върность. Но намъ кажется, что символическое значеніе этихъ голубей — въ прямой связи съ главнымъ изображеніемъ на самомъ саркофагв. Каждая пара находится между изваяніями апостоловъ, расположенныхъ также по два такъ что необходимо принять этихъ голубей за символы самихъ апостоловъ. Кромъ того мы можемъ подтвердить наше мивніе словами Павлина Ноланскаго 2), который пишеть:

Crucem corona lucido cingit globo, Qui coronae sunt corona Apostoli, Quorum figura est in columbarum choro.

На нашемъ диптихъ, вмъсто корзинки съ плодами, стоитъ крестъ. Такое измънение средняго изображения не можетъ дъйствовать на символическое

значеніе голубей, потому что голуби въ значеніи апостоловъ еще чаще помъщались съ крестомъ, чъмъ съ корзинками. Тоть же Павлинъ Ноланскій, описывая ствнописи своей церкви, упоминаетъ о крестъ, вокругъ котораго летали голуби. На другой ствнописи былъ изображенъ крестъ, а на вершинъ его голуби. Эти фрески, по объясненію Павлина, не только символически изображали апостоловъ, но также могли означать вообще праведныхъ хри-



стіанъ. На мозаивъ въ церкви св. Климента въ Римъ двънадцать бълыхъ голубей сидятъ на крестъ; тутъ число голубей прямо указываетъ на апостоловъ. То же самое число голубей и въ одинаковомъ значеніи встръчается на мраморномъ саркофагъ въ церкви S. Lorenzo. Если двънадцать голубей обозначали двънадцать апостоловъ, то можно заключить изъ этого, что четыре голубя должны означать четырехъ евангелистовъ, что подтверждается многими памятниками изъ римскихъ пещеръ. Въ катакомбахъ св. Маркеллина и Петра³), на четырехъ углахъ свода — изображены четыре голубя и на серединъ пастырь добрый и сцены ихъ Ветхаго и Новаго Завъта. Въ пещеръ св. Прискилы ³) — такое же самое распредъленіе четырехъ голубей. На этомъ

<sup>1)</sup> Bosio, pag. 49. — Bottari, tav. XVI—XVIII, pag. 53.

<sup>2)</sup> Epistola XXXII.

<sup>3)</sup> Bottari. II, tav. CXVIII.

<sup>4)</sup> Bottari. III, tav. CLXXXVI.

основаніи можно предположить, что голуби на нашемъ диптихъ означають не просто апостоловъ, а самихъ евангелистовъ, по два на каждой сторонъ всего цълаго диптиха.

Переходимъ къ объясненію двухъ главныхъ изображеній нашего диптиха. Верхнее изображение представляеть Благовпшение. Богородица сидить на кресль, обращенная вправо. Кресло, съ высокою спинкою и съ прямыми поручнями, сделано изъ дерева съ резными украшеніями. Такія вресла въ древнія времена назывались παθέδρα и обыкновенно не имъли подлокотниковъ, но когда христіане начали ихъ употреблять, какъ съдалища для епископовъ, тогда измънили они первобытную ихъ форму. Въ пещерахъ св. Агніи мы видимъ два такія епископскія съдалища, поставленныя по объимъ сторонамъ главнаго входа 1). Статуя св. Ипполита въ Латеранскомъ музеумъ и изображеніе, найденное въ катакомбахъ св. Маркедлина и Петра<sup>3</sup>), представляютъ намъ съдалища совершенно одинаковаго рисунка, какъ на диптихъ. По своей форм в они напоминають престоль (θρόνος, solium) древних и въ точности соотвътствуютъ описанію Сервія в). Такія кресла изъ цъльнаго дерева попадаются на миніатюрахъ рукописей. Въ ватиканскомъ Виргиліи (IV въка) Латинъ сидитъ на совершенно подобномъ деревянномъ креслъ. Въ греческихъ рукописяхъ евангелисты почти постоянно сидять на такихъ же креслахъ, -стоитъ только взглянуть на барберинскую (№ 184, 1.), или на парижскую рукопись (Coisliana, № 66 et 67), объ XI въка.

Подъ ногами Богородицы скамейка или подножіе (блолобог, scabellum). Скамейка служила съ древнъйшихъ временъ и у всъхъ народовъ знакомъ особаго почета, а впослъдствіи сдълалась неотъемлемымъ атрибутомъ божества 1). Престолъ съ подножіемъ придуманъ, по словамъ св. Климента Александрійскаго 3), древними персами; Гомеръ 6) описываетъ скамьи Елены и Улисса. Въ книгахъ священнаго писанія мы находимъ у Давида (98, 5): "Возносите Господа Бога нашего и поклоняйтеся подножію ногъ Его, яко свято есть 4.

У пророка Исаін сказано (66, 1): "Тако глаголетъ Господь: небо — престолъ мой, земля же – подножіе ногъ Моихъ". Блаженный Іеронимъ (посланіе XXII) увъщеваетъ Евстохія въ знакъ смиренія не употреблять скамейки:

<sup>1)</sup> Bottari. III, pag. 45, tav. CXXXVIII.

<sup>2)</sup> Bottari. II, 28—29. "Postquam autem Bosius, opus hoc indigestum relinquens, diem obiit, Severanus noster, una cum aliis ad S. Marcellini et Pétri templum visendum et ad cognoscenda extantium ibi marmorum fragmenta, pia admodum curiositate illectus, Kal. Oct. anno 1631 accessit. Dum subterranea igitur loca attentius perlustrat, et ea praesertim, quae crebris circa idem templum ruinis congesta fuerant, diligenter revolvit, fortuito quidem marmor ante ejus oculos objicitur, in quo hujusmodi inscriptionis fragmentum legebatur... Insuper et fragmentum aliud tunc perscrutantibus contemplandum se obtulit, quod pontificae sedis imaginem ferro incisam, velisque hinc inde exornatam, in cujus summitate marmorea item columba diademate redimita consistit, intuentibus contemplandam exhibet, quam pariter hic typis imprimendam curavimus".

<sup>3)</sup> Aen. I, 510: Solium proprie est armarium uno ligno factum, in quo reges sedetanq propter tutelam corporis sui; dictum quasi solidum. Modo jam abusive sellam regalem dicimus. Ad Aen. VII, 169. Secundum alios, a soliditate dictum; secundum Asprum per antistoechon, quod solum unum capit, quasi sodium, a sedendo: nam et sella quasi sedda dicta est.

<sup>4)</sup> Chimenteli, Marmor. Pisan. cap. 29. Подробно говорить о значеніи скамьи.

<sup>8)</sup> Strom, lib. I, cap. 16.

<sup>6)</sup> Одиссея, кн. IV, ст. 136, кн. X, ст. 315.

"Quando in conventum fratrum veneris, vel sororum, humilius sedeas: scabello te causeris indignum".

Отсюда видно, что престолъ и подножіе искони служили знаками особаго почета и понятно — отчего христіанскій художникъ изобразилъ Богородицу на съдалицъ такой формы и съ скамейкою подъ ногами.

Богородица одъта въ длинный, женскій хитонъ (tunica), а сверхъ него, на плеча, накинуть фелонь (poenula,  $\varphi \epsilon \lambda \dot{\omega} v \eta \varsigma$  или  $\varphi \alpha \iota v \dot{\omega} \lambda \eta \varsigma)^{1}$ ), которая прикрываеть Ей голову по обыкновенію какъ восточныхъ женщинъ, такъ и по обычаю греческихъ и римскихъ. Пенула замвняла иногда гиматіонъ (называемый у Римлянъ toga graecanica) и также накидывалась на голову; даже мужчины иногда, по словамъ Ливія<sup>2</sup>), следовали этому обыкновенію женщинъ. Но тутъ, на диптихъ нашемъ, такъ ясно обрисована poenula и задная ея часть, сдёданная въ родё капюшона, что невозможно смёшать ее съ гиматіономъ или тогою. Волосы у Богородицы подобраны и скручены въ видъ валика, обхватывающаго всю голову. Такая прическа съ давнихъ временъ носилась христіанками<sup>3</sup> и сділалась впослідствій отличительною прическою византійскихъ женщинъ до самаго IX въка. Противъ этой прически сильно возсталь св. Клименть Александрійскій і), находя въ ней излишнія украшенія, и совътуя: "tenui aliqua fibula comam alligare frugaliter". На волосахъ у Вогородицы не видно ни жемчуговъ, ни драгоценныхъ камней, которые обыкновенно приплетали къ волосамъ. На ногахъ башмаки (ύποδημάτιον, calceolus). Возлъ Богородицы налъво стоитъ рабочая корзинка (таладос, qualus) узкая и высокая в). Самое положение Богородицы выражаетъ испугъ и удивленіе: изъ лівой руки Она роняетъ шерсть, которую пряда, а правую руку приподняла и открыла.



Передъ Нею стоитъ Архангелъ съ большими крыльями. Онъ благословляетъ Ее именосложно ), а въ лъвой рукъ держитъ посохъ съ крестомъ

<sup>1)</sup> Bottari, III, pag. 64.

<sup>2)</sup> Lib. V, 46: Sacrificium erat statum in Quirinali colle genti Fabiae: ad id faciendum C. Fabius Dorsus, gabino cinctu, sacra manibus gerens... — Lib. VIII, 9.

<sup>3)</sup> Bandini. In tabulam eburn. pag. 36. Capillos videtur, fascibus ac fibulis sursum circa tempora religatos habere, quemadmodum christianas mulieres comam alere et ornare consuevisse.

<sup>4)</sup> Paedagogus lib. III, cap. XI.

<sup>5)</sup> Разсказывается въ путемествін Антонія Піаченскаго (около 600 года по Р. Х.) Acta Sanct. Boll. Maii. tom. II, pag. XVIII, cap. II: "De Tholomaida maritima venimus in fines Galilaeae, in civitatem qua vocatur Neocaesarea, in qua adoravimus annulum et canistellum s. Mariae: in quo loco erat cathedra, ubi sedebat quando ad eam Angelus veniebat".

<sup>6)</sup> Именосложное благословеніе на всёхъ памятникахъ первыхъ вёковъ христіанства: Bandini, pag. 30; Buonarotti, Vetr. antich. pag. 79—82, 270.

вверху. Длинный хитонъ опукается до самыхъ ногъ. На хитонъ надътъ гиматіонъ, ловко перекинутый спереди на лъвую руку, — обыкновенный способъ носить эту верхнюю одежду во время ходьбы. Художникъ хотълъ этимъ выразить, что Архангелъ только что пришелъ. Ноги его обуты, но нельзя разобрать — въ какую именно обувь. Волосы курчавы и на нихъ не видно еще повязки, съ которою впослъдствіи постоянно изображали Ангеловъ. Посохъ съ крестомъ въ лъвой рукъ Архангела имъетъ ту же самую форму, какъ посохъ Спасителя на диптихъ Констанція.

Совершенно подобное изображение Архангела мы видимъ на диптихъ Британскаго музеума, принадлежащемъ V въку; но тутъ, вмъсто креста, на вершинъ посоха прикръпленъ шаръ.

Между Архангеломъ и Богородицею, на небъ, виднъется звъзда съ шестью лучами; такая же звъзда находится на диптихъ Констанція на лъвой сторонъ отъ Бога. На обоихъ памятникахъ она имъетъ одинаковое символическое значеніе: на диптихъ Констанція, помъщенная вмъстъ съ луною и съ солнцемъ (въ видъ вънца съ семью лучами), она изображаетъ звъзду, явившуюся при Рождествъ Христа¹); и на нашемъ диптихъ та же самая звъзда служитъ символическимъ предзнаменованіемъ будущаго рожденія Христа.

Остатокъ украшенія, въ видъ ряда жемчужныхъ привъсокъ, сохранившійся надъ описаннымъ изображеніемъ, не принадлежитъ къ самой сценъ, а помъщенъ какъ простая прикраса.

Теперь, послъ описанія Благовъщенія, необходимо обратить вниманіе на значеніе и важность этого изображенія въ христіанской иконографіи. Благовъщеніе начали изображать послъ 431 года, или третьяго вселенскаго собора въ Ефесъ, когда положенъ былъ конецъ Несторіанской ереси. Эта же причина можетъ объяснить отсутствіе изображеній Благовъщенія на стънописяхъ катакомбъ и на саркофагахъ. Напрасно покойный Ленорманъ<sup>2</sup>) хотълъ объяснить этою новозавътною сценою одну непонятную фреску изъ пещеръ св. Прискилы <sup>3</sup>).

Какъ только ръшеніе Ефесскаго собора сдълалось извъстнымъ, тотчасъ начали воздвигать храмы во имя Пресвятыя Богородицы и начали представлять Богородицу на изображеніяхъ, заимствованныхъ изъ земной жизни Христа. Въ это именно время, и въ первый разъ Благовъщеніе было написано мусіею въ церкви S. Maria Maggiore въ Римъ, при папъ Сикстъ III (432—440). Богородица въ бъломъ хитонъ, съ желтымъ гиматіономъ, въ ожерельъ (monile) изъ драгоцънныхъ камней, сидитъ на престолъ, обращенная вправо. Вокругъ главы Ея нътъ вънца. Архангелъ Гавріилъ (въ вънцъ) прилетаетъ и, вмъстъ съ тъмъ, тутъ же стоитъ передъ Богородицею въ латиклавной одеждъ, бълой съ голубыми полосами, и, въ знакъ разговора, приподнялъ правую руку. Надъ головою Пр. Дъвы спускается съ небесъ голубь (головою внизъ). За съдалищемъ Богородицы стоятъ другіе два Ангела (оба въ вънцахъ); за ними виднъется строеніе. Спущенная завъса притворяетъ входъ. Завъщанная дверь, въроятно, намекаетъ на слова пророка Іезекіиля (44, 2): "Сія врата заключенна будутъ и никто же пройдеть ими: яко Господь Богъ Израилевъ..." 4)

<sup>1)</sup> Piper. Myth. u. Symb. I, 2, pag. 132-133.

<sup>2)</sup> Tresor, de glypt. II, pag. 5.

<sup>3)</sup> Bosio, pag. 541.

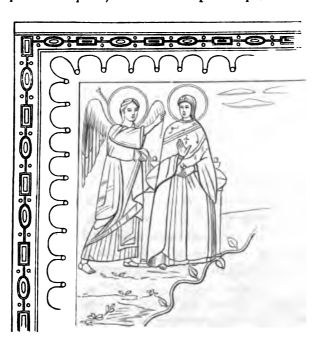
<sup>4)</sup> Ciampini, Vet. mon. I, pag. 208, tab. 49. Рисуновъ снять съ Чіампиніевскаго.

Чіампини сообщаеть очень неудовлетворительный рисуновъ этой мусіи, и хотя въ сочиненію Валентини: La patriarcale basilica Liberiana, приложенъ рисуновъ немного лучше Чіампиніевскаго, но тоже не довольно върный. Несмотря на неточность этихъ рисунковъ, по нимъ можно судить о простотъ композиціи всего изображенія.

Въ одно время съ постройкою S. Maria Maggiore начали и въ Царьградъ, по приказанію Пулькеріи († 453), сестры Феодосія Младаго, воздвигать въ Влахернахъ храмъ во имя Пр. Богородицы и украшать его мозанками, которыя, къ несчастью, не сохранились до нашего времени. Послъ втихъ первыхъ опытовъ, изображеніе Благовъщенія постепенно осложняется, кота мелочными подробностями, но весьма важными для изслъдователя.

Для развитія и пополненія изображеній Благовъщенія, надо было имъть подробныя преданія о самомъ происшествіи, а такія подробныя преданія находились только въ апокрифическихъ сочиненіяхъ, распространенныхъ съ самаго почти перваго въка между христіанами. Между всёми подобными сочиненіями первое мъсто занимало евангеліе, приписываемое апостолу Іакову. Объ немъ уже упоминаютъ святые Іустинъ и Климентъ Александрійскій.

Къ этому апокрифическому источнику обратились художники, когда, по поражении Несторіанской ереси, поклоненіе Пр. Богородицѣ вполнѣ развилось.



Тогда усердіе христіанъ не хотьло уже болье довольствоваться однимъ краткимъ описаніемъ евангелиста Луки: присоединяя подробности изъ протоевангелія Іакова къ словамъ каноническихъ евангелій, они начали пополнять и развивать изображеніе Благовъщенія. Главнъйшимъ источникомъ для иконописи служило теперь протоевангеліе Іакова, которое пользовалось между христіанами большою извъстностію и большимъ уваженіемъ. Заимствованія изъ этого сочиненія оставили слъды на самыхъ древнихъ христіанскихъ памятникахъ. Даже на нашемъ диптихъ мы видимъ подробности, какихъ нътъ въ евангеліи отъ Луки. Такъ, напримъръ, Богородица сидитъ и прядетъ

шерсть — преданіе, заимствованное изъ X и XI главы протоевангелія Іакова, въ которомъ подробно разсказывается, какъ священники и первосвященникъ, желая сдёлать новую багряную завёсу для храма, послали за всёми дёвами изъ колёна Давида и по жребію отдали эту работу Бегородицё. Далёе повёствуется о самомъ Благовёщеніи:

"Она взяла кувшинъ и пошла за водою — и вотъ слышитъ голосъ, говорящій: Радуйся, Маріамъ, благодатная, Господь съ Тобою, благословенна Ты въ женахъ! Марія осмотрълась на всъ стороны, чтобы знать откуда сей гласъ; и, смутившись, вошла въ домъ и поставила кувшинъ и, взявши багрецъ, съла на съдалищъ работать. И вотъ явился ангелъ Господень, говоря: Не бойся, Маріамъ, обръла бо еси благодать у Бога"…¹).

Въ этомъ разсказъ описанъ первый испугъ Богородицы у колодца — мотивъ, которымъ также воспользовалась древняя иконопись, а впоследствіи и наша русская. Но эти изображенія не подлежать нашему разсмотрвнію, какъ образующія совершенно особый отдъль въ иконографіи Благовъщенія; намъ надо обратиться къ такому памятнику, который имъеть большое сходство съ описаннымъ нами изображеніемъ, — это Болонскій диптихъ изъ Museo Cospiano. Ученый Гори<sup>3</sup>) совершенно основательно относить этоть памятникъ къ VII или VIII въку; судя по изображеніямъ, сдъланнымъ на немъ и въ особенности по изображенію Рождества, можно вполнъ согласиться съ этимъ метніемъ. На Болонскомъ диптихъ Богородица уже болье не сидить, какъ на нашемъ диптихъ, а стоить. Возлъ Нея та же рабочая корзинка съ шерстью, а въ рукахъ веретено. Грубость изваннія, если дов'ярить точности рисунка, показываеть неопытность и неумфніе художника, хотя самыя драшировки еще отчасти напоминають отдёлку нашего диптиха. Ангель держить въ левой руке посохъ съ крестомъ вверху, но правою рукою онъ не благословляеть, а указываеть на небо. Посохъ съ крестомъ тоже немного различествуетъ отъ нашего; но главное различіе между обоими диптихами состоить въ самомъ положении Богородицы. Стоячее положение сближаеть Болонскій диптихъ съ болье поздныйшими изображеніями VIII и даже IX выка. Такъ, напримъръ, на мозаикъ 796 года въ церкви св. Нерея и Аххилія въ Римъ, которая можетъ еще быть причислена къ памятникамъ византійскаго искусства, хотя на ней уже встръчаются особен ности, исключительно принадлежащія латинской иконописи и доказывающія, какой окончательный переломъ произошелъ между византійскою и датинскою иконографіею послів Трульскаго собора въ 692 году.

На мозаикъ въ церкви св. Нерея и Ахиллія, Богородица, въ свътло-багряной одеждъ, стоитъ передъ съдалищемъ древней формы, въ видъ римской sclla curulis. Голова Ея покрыта по восточному обыкновенію, и на серединъ этого покрывала и груди изображены двъ золотыя звъзды. Правую руку Она приподняла и открыла въ знакъ удивленія, а въ лъвоя держитъ два золотыя веретена. Вокругъ главы Богородицы вънецъ, ноги Ея босыя. Налъво, подходитъ Архангелъ, протянувъ руку, благословляетъ Ее двуперстно. Онъ держитъ въ лъвой рукъ длинный, золотой посохъ съ шаромъ вверху. Вся его

<sup>1)</sup> Thilo, Codex apocryphus Novi Test. Leipzig 1832. — G. Brunel, Evangiles apocryp. pag. 211—222.

<sup>2)</sup> Thesaur. III, tab. XXXV, pag. 272.

одежда бълая, съ желтыми латиклавными полосами. Вокругъ головы — голубой вънецъ; свътлорусые волосы спускаются на плеча. На ногахъ — сандали.

Если сравнить теперь эту мозаику съ Благовъщеніемъ, написаннымъ въ греческой рукописи императора Василія Македонянина (таб. III), то будемъ имъть примъръ окончательнаго развитія, до котораго постепенно дошло это изображеніе; но наши слова не относятся къ тъмъ картинамъ Благовъщенія, которыя изображаютъ другіе моменты того же происшестія и слъдовательно не имъютъ близкаго сходства съ объясняемымъ нами представленіемъ.

Мы остановимся въ нашемъ исчисленіи памятниковъ на рукописи императора Василія, потому что вст поздитишія изображенія Благовъщенія слишкомъ уже удаляются отъ изваянія на нашемъ диптихъ и не идуть къ сравненію съ нимъ. Рукопись проповъдей Григорія Назіанзина, писанная для императора Василія между 867 и 886 годами, хранится въ Парижъ (№ 510). Въ этой рукописи (folio 3), какъ на Болонскомъ диптихъ, Благовъщеніе (δ χαιρετισμός) помъщено возлъ посъщенія Богородицы (δ ασπασμός). Богородица, обращенная вліво, стоить на золотой скамейкі, украшенной драгоцънными каменьями; за нею золотой престолъ съ красною подушкою. Вся одежда пурпуровая, темно-лиловаго цвъта. Гиматіонъ, перекинутый черезъ голову, такъ обхватываеть весь станъ, что закрываеть почти всю правую руку. Въ лъвой рукъ Богородица держитъ два веретена различной формы. Вокругъ главы — вънецъ съ золотымъ полемъ; на ногахъ красная обувь. Возлъ Нея, направо на низкомъ мраморномъ столбъ поставлена рабочая корзинка съ мотвами (τολύπη, glomus). Съ этой же стороны подходить архангель Гавіндъ, благословани именосложно. Въ лівой руків онъ держить длинный, деревянный посохъ съ шаромъ наверху. Вокругъ главы у него золотой вънецъ. Курчавые волосы поддерживаются бълою повязкою. По голубому латиклавному хитону набросанъ, по античному, гиматіонъ дикаго цвъта. На ногахъ сандаліи. Позади Богородицы видно зданіе четыреугольное; въ дверяхъ полураскрытая завъса, а надъ дверьми украшение въ видъ шестиконечнаго креста. На такомъ распредъленіи Благовъщенія остановился древнъйшій способъ изображать ее; остальные всв способы, какъ мы уже выше замвтили, совершенно различествують отъ изображенія нашего диптиха.

Перейдемъ теперь къ описанію нижняго изображенія.

Нижнее изображеніе представляеть Христа съ Самаритянкою (Іоаннъ IV, 5—7): "Іисусъ же, утруждся отъ пути, съдяще тако на источницъ, бъ же яко часъ шестый. Пріиде жена отъ Самаріи почерпати воду; глагола ей Іисусъ: даждь ми пити... Глагола ему жена Самаряныня: како ты, жидовинъ сый, отъ мене пити просиши, жены Самаряныни сущей? не прикасаютъ бо ся жидове Самаряномъ..."

На серединъ изображенія колодезь, сложенный изъ большихъ илитъ. Надънимъ полукруглая арка, на двухъ витыхъ колоннахъ, для удобнаго добыванія воды, но тутъ не видно ни ведра, ни колеса для опусканія ведра. Налъво отъ колодца стоитъ Христосъ, съ курчавыми волосами, придержанными повязкою, съ густою круглою бородою, въ хитонъ съ гиматіономъ. Въ лъвой рукъ длинный посохъ, въ правой — Христосъ держитъ круглую чашу. На правой сторонъ колодца стоитъ Самаритянка, въ одинаковомъ одъяніи какъ Богородица; капюшонъ пенулы также накинутъ на голову. Она отъ удивленія подняла объ руки вверхъ.

Разговоръ Христа съ Самаритянкою довольно часто изображался древними христіанами, какъ отрадное доказательство призыва Спасителемъ не однихъ Іудеевъ, но также и язычниковъ 1).

На мраморномъ саркофагѣ, найденномъ въ Ватиканскихъ пещерахъ въ 1592 году<sup>3</sup>), между многими ноовзавѣтными сценами, представленъ Христосъ съ Самаритянкою. Налѣво отъ колодца стоитъ женщина. Она вытягиваетъ ведро изъ колодца и съ удивленіемъ смотритъ на Христа, Который указываетъ на ведро, выражая этимъ слова: "даждь Ми пити". Спаситель представленъ въ символическомъ образѣ молодого юноши безъ бороды. Самое одѣяніе Самаритянки характеристично выражаетъ женщину простого состоянія, которыя носили хитонъ и гиматіонъ такъ, какъ носили ихъ мужчины. Ісропатъ упоминаетъ объ этомъ обыкновеніи простыхъ женщинъ: "Vili tunica induitur, viliori tegitur pallio" <sup>3</sup>).

Колодезь походить на сосудь, а надъ нимъ придълань вороть (girgillus) на двухъ столбахъ, для выкачиванія воды. Сосудь не имѣеть обыкновенной формы деревянныхъ ведеръ на томъ, въроятно, основаніи, что св. Клименть Александрійскій ) указываеть на этоть сосудъ, какъ на глиняный, желая выказать этимъ смиреніе Христа. На другомъ саркофагѣ в) изъ пещеръ св. Агніи, эта сцена изображена совершенно одинаковымъ образомъ, за исключеніемъ положенія Самаритянки, которая отъ удивленія выпустила одною рукою веревку. И туть отверстіе колодца сдълано въ видъ сосуда. Подобную форму колодца мы встръчаемъ и въ вънской рукописи книги Бытія ). На саркофагъ у ногъ Спасителя лежатъ связанные свитки, означающіе Божественную его проповъдь.

Третій примъръ изображенія того же самаго сюжета находится на стънописи въ пещеръ св. Каллиста<sup>7</sup>). Самаритянка стоитъ одна у колодца; на ней надъта туника, подвязанная подъ самою грудью и приподнятая до колънъ. Носить только одну тунику вообще означало людей, исполняющихъ тяжелую работу, и въ этомъ смыслъ древніе обозначали такихъ работниковъ прозваніемъ tunicatus <sup>8</sup>). Самаритянка объими руками держитъ веревку, на которой виситъ сосудъ въ видъ амфора. Возлъ нея колодезь.

Наконецъ на равеннской мозаикъ въ церкви S. Apollinare novo, сдълан-

<sup>1)</sup> Aringhi, II, p. 276. Св. Амвросій Медіоланскій говорить (Serm. in Quadrag. et serm. 2 in cap. 3 lib. Ecclesiast.): "Ego hanc mulierem ecclesiam esse puto de gentibus congregatam..." У Беды (in Io. cap. 4) мы находимъ, что городъ Самарія считался символомъ язы чества; а у Исидора Испалинскаго (Allegor. in. sacr. script.) Самаритянка принимается за символь синагоги: "Mulier Samaritana mystice intelligitur Synagoga, quinque libris legis, quasi quinque viris, secundum sensum carnis subjecta..."

<sup>2)</sup> Aringhi, I, 185; Bosio, p. 65; Bottari, I, p. 90, tab. XXIII.

<sup>3)</sup> Epist. VIII ad Demetriades.

<sup>4)</sup> Paedag. lib. III, cap. 3. "Et a Samaritana potum petiit, quae aquam vase fictili hauriebat e puteo, aurum regale non requerens, sitim autem docens facile restinguere".

<sup>5)</sup> Bottari, III, p. 42, tab. CXXXVII.

<sup>6)</sup> Lambecius, Comm. bibl. Vindob. tab. XI et XII.

<sup>7)</sup> Bottari, II, tav. LXVI, pag. 35.

<sup>8)</sup> *Horatius*, Epis. I, 7, 65

<sup>...</sup>Vulteium mane Philippus, Vilia vendentem tunicato scruta popello Occupat, et salvere jubet prior. —

ной въ 570 году <sup>1</sup>), представлена та же самая сцена и почти въ томъ же видъ, какъ на саркофагъ, съ тъмъ только различіемъ, что Христосъ сидитъ на камиъ возлъ колодца.

Въ евангеліи сказано, что Христосъ: "сидяще тако на источниць" ἀπὸ τοῦ στομεδίου τοῦ φρέατος ), такъ что равеннская мозаика не много точнье передаеть слова евангелія, чъмъ саркофаги, на которыхъ Христосъ представлень стоящимъ возлѣ колодца. Боттари полагаеть, что ваятели принуждены были сдѣлать это отступленіе, за неимѣніемъ достаточнаго пространства. Колодезь сложенъ изъ большихъ плитъ, какъ на нашемъ диптихѣ. Христосъ, хотя мы судимъ по дурному рисунку Чіампини, представленъ въ символическомъ образѣ юноши съ вѣнцомъ вокругъ главы; за Нимъ стоитъ мужская фигура — вѣроятно, одинъ изъ учениковъ.

Изъ всёхъ приведенныхъ примёровъ можно заключить, что изображенія Христа съ Самаританкою были довольно обыкновенны въ древне-христіанской иконографіи; сверхъ того должно также замётить, что изваяніе нашего диптиха, по распредёленію своему, совершенно соотвётствуеть этимъ изображеніямъ. Единственное между ними различіе существуеть въ одеждё Самаританки и въ типё Христа.

На саркофагахъ и на мозаикъ равениской Христосъ представленъ еще въ томъ юношескомъ, условленномъ образъ, который симводически означалъ Спасителя и въ христіанскомъ искусствъ предшествовалъ образованію историческаго типа. Къ V столътію принадлежать первыя попытки художниковъ изображать Христа не въ символическомъ и условденномъ образъ, а съ историческою достовърностью и въ томъ видъ, въ какомъ преданія намъ передали черты Его лица. Эти первыя попытки далеко еще не похожи на тотъ византійскій типъ, который впоследствіи встречается на мозаикахъ. Превосходные образцы этихъ мозаикъ сохранились въ римскихъ церквахъ, и между ними, для насъ всъхъ важење мозаика 440 года въ церкви св. Павла fuori le mura 3). Въ этой церкви, на самой серединъ тріумфальной арки, сдъланной по приказанію императрицы Плакидіи, представлено поясное изображеніе Христа, окруженнаго сіяніемъ. Вокругъ главы Его вънецъ, изъ котораго выходять девять лучей. Курчавые или волнистые волосы и круглая борода на нашемъ диптихъ, какъ и на мозаикъ св. Павла, напоминаютъ замъчаніе Өеофана о волосахъ Спасителя: "Historicorum vero nonnulli crispos et raros crines ad effingendam Salvatoris faciem magis decentes autumant").

Длинный посохъ въ рукахъ Спасителя объясняется также мозаикою св. Павла, на которой Онъ держитъ на лъвомъ плечъ такой же длинный посохъ съ крестомъ вверху: послъднее воспоминание самаго древняго, самаго первоначальнаго изображения Христа, какъ Пастыря Добраго.

Окончивъ описаніе нашего диптиха, намъ остается опредвлить, къ ка-

<sup>1)</sup> Ciampini, Vet. mon. II, pag. 97, tab. XXVII, n. 8.

<sup>2)</sup> Ducange, ad Paulum Silent, § 76. Оть этихъ словь перепло названіе άγίον φρέαρ на колодезь, бывшій у церкви св. Софік.

<sup>3)</sup> Лучшій рисуновъ съ этой мозанки находится въ атласв Gutensohn и Knapp: Basiliken des christl. Rom's. Хотя эта мозанка уничтожена пожаромъ 1823 года, но теперь возстановиена по прежнему рисунку. Ciampini, Vet. mon. I, p. 288; Platner, Beschr. Rom's. III, 1 p. 451. — Barbet de Jouy, Mosaiques chr. de Rome p. 18—21.

<sup>4)</sup> Theophanes (ed. Bonn. p. 174) ad ann. 455.

кому именно времени следуеть отнести этоть памятникъ. По всемъ археологическимъ признакамъ — онъ принадлежитъ въ V веку.

Ни Христосъ, ни Богородица, ни ангелъ не имъютъ еще вънцовъ вокругъ главъ, между тъмъ какъ вънецъ въ концъ V въка дълается уже неотъемлемымъ атрибутомъ всъхъ священныхъ изображеній.

Одъяніе Богородицы и Самаритянки очень различествуєть отъ изваяній на саркофагахъ IV въка.

Ангелъ представленъ, какъ на диптихъ Британскаго музеума, признанномъ за памятникъ V въка.

Типъ Христа, явно показывающій начинаніе историческаго типа, не походить еще на изображеніе въ церкви Козьмы и Даміана 530 года и, следовательно, должень ему предшествовать.

Кромъ того, на нашемъ диптихъ такъ ясно сохранились слъды древняго, такъ сказать, катакомбнаго искусства, что съ большею достовърностью можно предположить, что онъ принадлежитъ болъе къ началу, чъмъ къ концу V столътія.

Переплетъ евангелія 989 г. въ Патріаршей Библіотект Эчміадзинскаго монастыря 1).

Переплеть этоть состоить, на каждой сторонь, изъ пяти костяныхъ плитокъ, украшенныхъ обронною ръзьбою. Въ самомъ началь основанія нашего общества, я имълъ случай упомянуть о подобныхъ сложныхъ переплетахъ, по поводу пластинки, находящейся въ моемъ собраніи. Переплеть немного больше рукописи, потому что имъетъ 36,5 сант. длины и 30 сантим. ширины.

Подобные костяные переплеты, составленные обыкновенно изъ пяти пластинокъ, легталтиха, изъ которыхъ три одной величины, оканчиваются сверху и снизу одною общею пластинкою во всю длину среднихъ трехъ и находятся въ музеяхъ Парижа, Ватикана, Оксфорда, Мурано. Древность формы такихъ сложныхъ переплетовъ явствуетъ изъ пентаптиха 357 года съ изображениемъ императора Констанція, и эта форма продолжается до самаго XI въка.

Эчміадзинскій переплеть принадлежить совершенно къ тому же разряду, и даже по композиціи изображеній совершенно сходень съ переплетомъ парижскимъ Императора Констанція<sup>2</sup>).

Хотя общее расположение костяныхъ плитокъ одинаково на объихъ сторонахъ переплета, но сюжеты изванній почти всё различны, за исключеніемъ верхней общей пластинки, на которой представлены два парящіе Ангела, держащіе въ лавровомъ вёнкё равнобедренный крестъ. Почти одинаковое изображеніе находится на парижскомъ переплеть ), но на эчміадзинскомъ добавлены по кранмъ олицетворенія солица и луны въ видё человёческихъ фигуръ, по грудь, съ приподнятою правою рукою въ знакъ уваженія.

Середину переплета занимаетъ изображение Богородицы, совершенно сходное, въ общихъ чертахъ, съ изображениемъ парижскимъ.

Богородица, въ извъстной византійской прическъ, сидить на престолъ и держить на кольняхъ младенца Іисуса. За престоломъ два Ангела съ посохами и съ правою рукою, приподнятою въ знакъ мольбы или поклоненія. Но на эчміадзинскомъ переплеть Христосъ держить въ рукъ свитокъ вмъсто креста.

<sup>1)</sup> Напечатано въ Прибавленіи къ VIII тому "Древностей", стран. 355.

<sup>2)</sup> Trésor de numism. et glypt. II-e partie pl. XII, p. 6.

<sup>3)</sup> J. Labarte. Histoire des arts. I. p. 5.

На мьвой створь, наверху: Благовъщеніе, внизу, какъ кажется мнѣ, Захарій и Елисавета. На правой створь, наверху: Рождество, внизу: Быство вз Египетг.

Затъмъ, нижняя общая пластинка представляетъ Поклоненіе волжвовъ. Главное мъсто въ этомъ изображеніи представляетъ Богородица, сидящая на кресль съ высокою спинкою и держащая на кольняхъ Христа, возль Котораго стоитъ Ангелъ съ посохомъ въ рукахъ. Три волхва, въ фригійскихъ шапкахъ, подходятъ ко Христу. За третьимъ волхвомъ летитъ Ангелъ и какъ бы толкаетъ впередъ послъдняго изъ нихъ. За высокою спинкою съдалища какъ бы скрывается Іосифъ, сидящій въ задумчивости. Нъкоторыя детали въ этомъ изображеніи совершенно, какъ мнъ кажется, неизвъстны въ византійской иконографіи, или точнъе, не сохранились въ позднъйшей визант. иконографіи, какъ, напримъръ, летящій Ангелъ и положеніе сидящаго Іосифа за стънкою съдалища.

На другой сторонъ переплета, подъ верхнею общею пластинкою съ такими же Ангелами, какъ на первой сторонъ, середину занимаетъ изображение Христа, въ юношескомъ возрастъ, сидящаго на престолъ и какъ бы указывающаго правою рукою на евангеліе, которое держитъ въ лъвой. За Нимъ стоятъ два Апостола. Все изображеніе — какъ на парижскомъ переплетъ, только вмъсто молодаго Христа, какъ полагаютъ, евангелистъ Матеей, съ длинною бородою.

На львой створю, наверху: Христосъ, въ юношескомъ видъ, съ крестомъ въ лъвой рукъ, благословляетъ больнаго. Надъ совершенно подобнымъ изображеніемъ въ грузинской минеъ X или XI в., съ греческими миніатюрами, написано: δ ύδροπικός. Внизу — такое же изображеніе Христа, въ сопровожденіи трехъ учениковъ, Который благословляетъ обнаженнаго юношу, лежащаго въ какой-то пещеръ. Возлъ него рыба.

На правой створт, наверху: Христосъ, въ такомъ же видъ, благословляетъ; передъ Нимъ разслабленный уноситъ постель. То же на парижскомъ переплетъ. Внизу: Христосъ съ благословляющимъ жестомъ изгоняетъ бъсовъ изъ двухъ бъснующихся.

Нижняя общая пластинка: Въпэдъ въ Іерусалимъ, какъ на парижекомъ переплетъ; но навстръчу Христа, изъ городскихъ стънъ, выходить олицетвореніе Іерусалима въ видъ женщины въ коронъ и съ рогомъ изобилія въ рукахъ. Такое олицетвореніе Іерусалима весьма любопытно, потому что прежде X-го въка я въ греческихъ рукописяхъ не встръчалъ олицетвореній городовъ.

Эчміадзинскій переплеть, будучи большаго размъра, чъмъ рукопись, очевидно, быль сдъланъ не для нея и принадлежить, по работъ и стилю, къ гораздо болье раннему времени. Композиція сценъ и способъ обстановки напоминаеть древне христіанское искусство и изваянія на саркофагахъ первыхъ въковъ христіанства. Отсутствіе нимбовъ или вънцовъ какъ у Спасителя, такъ и у Ангеловъ и у Апостоловъ, изображеніе Христа въ юношескомъ видъ съ крестомъ въ лъвой рукъ, оба ангела парящіе и поддерживающіе вънокъ (съ крестомъ) заимствованы съ древнихъ саркофаговъ, даже болье раннихъ, чъмъ катакомбные; наконецъ одъяніе и съдалища, престолы и прочія детали обстановки — всъ эти иконографическія черты указывають на тъ же времена, въ которыя сдъланы были и остальные переплеты. Такимъ образомъ, сравнивая эчміадзинскій переплеть съ пентаптихомъ Императора

Констанція, 357 года, и съ парижскимъ переплетомъ, мы убъждаемся, что и онъ принадлежитъ къ IV или V въку. Можно даже добавить, что онъ полнъе и древнъе парижскаго, на которомъ изображеніе Христа уже замънено изображеніемъ евангелиста. Еще ярче замъчается глубокая древность эчміадзинскаго переплета при сравненіи его съ изваяніями костяного съдалища равенскаго епископа Максиміана, VI-го въка.

# Украшеніе рукописей.

Укращать рукописи живописью навърно не было извъстно грекамъ и римлянамъ во время процвътанія художествъ. Судя по словамъ Плинія 1) о картинахъ, которыми Варронъ изукрасилъ біографическое сочиненіе, мы можемъ заключить о ръдкости подобныхъ украшеній. Одни только сочиненія о математикъ и тому подобныхъ наукъ пополнялись обыкновенно рисунками для яснъйшаго уразумънія текста. Только въ послъднія времена имперіи начали показываться рукописи съ рисунками, что объясняется тъмъ, въроятно, фактомъ, что древнъйшіе писатели становились уже многимъ непонятными, потому и старались картинами объяснять темныя мъста. Въроятно, Витрувій и Филострать объясняли свой текстъ картинами. Сенека 2) и Мартіаль 2) сообщають, что Птоломей VII держалъ живописца при александрійской библіотекъ.

Константинъ способствовалъ распространенію христіанства, основавъ библіотеку въ Царьградъ. Монфоконъ думаетъ, что евангеліе въ св. Маркъ принадлежало къ этой древнъйшей эпохъ и что оно могло служить примъромъ древнъйшаго списка на египетской бумагъ.

Өеодосій Младой прозванъ былъ Calligrapha за хлопоты и заботу свою объ усовершенствованіи Царьградской библіотеки. Около конца V или начала VI стольтія правнучка его Іуліана оставила намъ рукопись "Dioscorides", съ миніатюрами.

Каліодоръ, удалившись въ монастырь, занимался перепискою и миніатюрами рукописей и сдёлаль это занятіе обязательнымъ для всёхъ монастырей, которые онъ основалъ. Папы заботились также о библіотекахъ, основанныхъ при церквахъ. Анастасій, библіотекарь ватиканскій, говоритъ, что въ V ст. былъ хорошій знатокъ и любитель Иларій, въ VIII — Захарія. Во времена язычества, оды Пиндара, писанныя золотыми буквами, сохранялись въ храмъ Минервы. Өеодосій III, лишенный престола въ 717 году, сдълавшись священникомъ въ Ефесъ, занимался перепискою евангелій и церковныхъ книгъ золотыми буквами. Василій Македонянинъ и Левъ Премудрый, послъ иконоборцевъ, возстановили эту страсть въ Италіи. Въ ІХ ст., по словамъ Анастасія, Императоръ Михаилъ послалъ Бенедикту III евангеліе, украшенное

<sup>1)</sup> Неводота Варрона или біографія съ 700 портретами, по словамъ Плинія (lib. XXXV, сар. 2), сдёланы была Лалою, гречанкою изъ Сизики. Другая такая же рукопись украшена была греческими художниками миніатюрами для Помнонія Аттика, 32 г. до Р. Х. — D'Agincourt, Peint. p. II41. — линій lib. XXXIII сар 7. — Овидій. Trist. lib. 1, Elegia I.

<sup>2)</sup> De tranquil. anim. cap. IX.

<sup>3)</sup> Lib. IX in prof. et Epigr. 1. Histoire de l'Ornementation des manuscrits, par Ferdinand Denis (Paris. 1857) приводить примъръ египтянъ, укращавшихъ папирусы символическими знаками.

золотомъ и драгоцънными камнями и миніатюрами, сдъланными монахомъ Лазаремъ — per manum Lazari monachi, pictoriae artis nimie eruditi.

Въ X въкъ Константинъ Багрянородный, занимавшійся самъ живописью, покровительствоваль искусствамъ и основаль и возстановиль много библіотекъ въ Царьградъ. Евдокія, супруга Константина Дуки, въ XI въкъ, составила каталогъ своей библіотеки і). Востокъ въ особенности любилъ рукописи съ украшеніями и миніатюрами з). Украшали также рисунками и узорами полки — scrinia librariorum, на которыхъ ставились ящики, thecae, содержащія рукописи. Когда книга имъла форму четыреугольную или продолговатую, то ее переплетали glutinatores между двумя изукрашенными досками или таблицами. Греки воздвигнули статую въ честь Philtatio, какъ создателя красивыхъ переплетовъ з). Переплеты украшались костяными таблицами, золотыми, серебряными и бронзовыми.

Листъ, на которомъ хотъли писать, былъ иногда весь выкрашенъ, иногда же только середина его, или бока (bicolor membrana) 1). Пурпуровый цвътъ употребляется преимущественно для указовъ Императоровъ, а дабы буквы яснъе выдавались и на пурпуръ, ихъ писали золотомъ или серебромъ, почему писцы стали называться chrisographi. Такимъ способомъ писались и иныя книги священнаго содержанія, и даже творенія Гомера. По имъющимся извъстіямъ Императрица Плаутика подарила сыну своему Максиму подобный списокъ Гомера.

Художественное достоинство миніатюръ, при легкомъ ихъ исполненіи и при совершенномъ произволъ художника, бываетъ весьма различно. Историческое ихъ значеніе, въ особенности для тъхъ стольтій, въ которыхъ другія произведенія искусствъ или очень ръдки, или совершенно не существують, весьма важно, потому что можно всегда, по почерку письма, или по содержанію рукописи, опредвлить довольно вірно время, къ которому она принадлежитъ — и, следовательно, можно также заключить о стиле, о развитіи искусства или техники въ этомъ столътіи. Видно по миніатюрамъ многихъ рукописей, что древнее искусство оставалось еще въ прежней силв. Рисунокъ сдъланъ кистью и твердою рукою; колоритъ силенъ, изященъ и полонъ гармоніи. Цвъта, придерживаясь древнимъ образцамъ, прозрачны, свътлы и ръзко отдълены. Тъло пропорціонально и рисовано не безъ искусства, руки ръдко рисованы правильно и ръдко расположены удачно; лица обыкновенно красивы и, придерживаясь также древнимъ образцамъ, прямолинейны. Знаніе формъ, хотя не списанныхъ съ натуры, сохранилось на основаніи върныхъ преданій и всегда соотвътствуетъ природъ. Выражение фигуръ понятно для зрителя: у лицъ Святыхъ оно полно достоинства, у остальныхъ – довольно оживлено. Общее расположение удачно. Складки одеждъ большею частью, въроятно на подобіе античныхъ произведеній, выдають різжо впередъ світлыя міста. Много благородства въ композиціи и настолько оригинальности у каждаго художника, что легко отличить кисть одного мастера отъ другого. Только при портретахъ, гдъ прямой, натянутый костюмъ соединяется съ такимъ же

<sup>1)</sup> Monfaucon. Palaeogr. gr. I. q.

<sup>2)</sup> Имена писловъ собраны Монфокономъ въ его Palaeograhia graeca (lib. I, cap. V, VI, VII).

<sup>3)</sup> Martorelli, Theca coloniaria, p. 245.

<sup>4)</sup> Pers. Satyr. III.

прямымъ и натянутымъ положеніемъ (которое должно было означать достоинство), формы дѣлаются тощими, а живопись гораздо ниже, чѣмъ въ прочихъ миніатюрахъ. При этомъ очень вѣроятно, что для представленія лицъ царствующаго дома художникъ придерживался тѣхъ же правилъ, какъ при изображеніи Святыхъ.

Первыя или древнъйшія рукописи суть:

### IV или V стольтія.

I'омеръ (Iliadis fragmenta antiquissima cum picturis) изданный извъстнымъ Angelo Mai по оригиналу, находящемуся въ Амброзіанской библіотекъ, въ Миланъ.

Виргилій єз Ватиканть № 3225 1) въ мадую 4-ую — 75 листовъ; 76 й листъ принадлежитъ ръчи Виргилія въ Лауренціано (рирітге 39). Рукопись замъчательная по архитектурнымъ деталямъ. Смерть Лаокоона совершенно различна отъ извъстной группы, которую авторъ, видимо, не зналъ. Солнце, по расположенію лучей, напоминаетъ арку Галлы Плацидіи въ S. Paolo fuori le mura.

Книга Бытія въ Въню (Genesis) въ большую 4-ую писана "тајизсиles", золотыми и серебряными на 26 листахъ пурпуроваго пергамента. Ламбецій приписываетъ его IV ст., а Baudelot в) гораздо позднѣе. У Дажинкура одинъ только рисунокъ снятъ по рукописи (XIX) и то невѣрно; остальные же всѣ сильно измѣнены. Между изгнанными изъ рая Адамомъ и Евою стоитъ фигура, которую Монфоконъ принимаетъ за одицетвореніе раскаянія или покаянія. Воздѣ фонтана, изъ котораго Ревекка черпаетъ воду, лежитъ богиня этого же фонтана. Погребеніе Іакова напоминаетъ обыкновенное изображеніе воскрешенія Лазаря въ катакомбахъ. Драпировка замѣщаетъ двери въ зданіяхъ.

## VI стольтіе.

Рукопись Діоскорида о ботаникт і) въ Императорской Библ. въ Вѣнѣ. На 6-мъ листъ: Іуліава, дочь императора Олибрія, внучка Валентиніана ІІІ и правнучка Феодосія Младаго (имя ея написано кругомъ круга ΙΟΥΛΙΛΝΑ) сидитъ на престолъ между великодушіемъ — ΜΕΙΆΛΟΨΥΧΙΑ и благоразуміемъ — ΦΡΟΝΗΣΙΣ; пониже геній премудрости подносить ей эту рукопись; еще ниже, на колѣняхъ, стоитъ благодарность — ΕΥΧΑΡΙΣΤΙΑ.

 $Ha\ 8\ \text{аисть}$ : ΕΥΡΗΣΙΣ — измышленіе показываеть мандрагору живописцу и лицу описывающему, въроятно, самому Діоскориду<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Agincourt. pl. 20—25. — Paléographie universelle. — Le Moyen age et la renaissanse. II. miniatures. — Langlois. Essai sur la calligraphie.

<sup>2)</sup> Agincourt. pl. 19. — Dibdin. Bibl. tour. III, p. 457. — Petri Lambecii. Commentaria de august. bibl. Casana Vindobonensi. Vindob. 1665, libr. III, p. 2.

<sup>3)</sup> Utilité des Voyages.

<sup>4)</sup> Agincourt, pl. 26. — Lambecii, II, p. 211—219. — Monfaucon. Paleog. gr. p. 195—211. Ducange, De infer. aevi numismatibus № IX. — Monfaucon упоминаеть также и о другихъ рукописяхъ Діоскорида — одной въ Вънъ (Diar. italica, p. 309 и Pal. gr., p. 212, 256) и другой въ Парижъ — (Palaeogr. gr. 212, 256).

<sup>5)</sup> Cassiodorus сов'ятуеть монахамъ заниматься ботаникою по гербарію Діоскорида. — De institutione divinarum litterarum cap. XXXI. — Supplement à Lambecius, par Kollar, in fo 1790. — Millin, Magas. encyclop. II.

Сирійская рукопись 586 года, № 56 въ библіотекъ Laurentiana во Флоренціи. Шнаазе і) полагаетъ, что рисунки, и въ томъ числъ Распятіе, моложе IX въка; я же высказываю предположеніе, что Распятіе и другія картины не современны съ текстомъ.

Книга Бытія вз Лондонт въ Британскомъ музев з) пострадала отъ пожара; изображенія не очень ясно видны, но насколько возможны сравненія, характеръ ихъ по драпировкъ и рисунку весьма близки къ римскимъ памятникамъ. Рукопись эта издана въ 1747 г. въ 20 отрывкахъ подъ заглавіемъ: Vetusta monumenta Societatis Antiquariae. Londini; позднъе, въ 1802 году Planta въ своемъ каталогъ издалъ 18 отрывковъ той же рукописи; въ сочиненіи же D-г. Gifford'а, изданномъ въ Вартіят library въ Бристолъ, она срисована, но не удачно.

Въ рукописи всего 147 остатковъ; рисунки находились въ четыреугольныхъ желтыхъ или красныхъ рамкахъ.

На стр.  $3^3$ ) Ангелъ или Христосъ въ желтомъ вънцъ (или върнъе изъ головы истекаютъ желтые лучи, изъ которыхъ три, подлиннъе, образуютъ крестъ); складки одежды мелки и многочисленны; нагія фигуры Адама и Евы довольно натуральны, но толсты, не изящны и слишкомъ коротки  $(5^4/2)$  головъ или  $5^3/4$ ); фонъ былъ, въроятно, голубой или зеленый.

На 5 листь остатки позолоты — много цвътовъ: пунцовый, розовый, желтый, бълый и проч. Вообще картины напоминають ватиканскаго Виргилія.

Об. 8 °) Слъды зданія, колонны и капители, расположеніе крыши въ два ската напоминають римскіе храмы имперіи.

Об. 10 и 11 листовъ в). Ноевъ ковчегъ былъ въ видъ ящика коричневаго цвъта и съ наръзками, вызолоченными накладнымъ золотомъ, какъ въ иконахъ. Ной и дъти его безъ вънцовъ. Части проведены бойко кистью, золото въ одеждахъ.

На 18 листт<sup>6</sup>). Правая рука изъ голубаго неба, впереди полоса розовая, изъ которой падаютъ желтые лучи; звъри сдъланы довольно хорошо и натурально.

Лист 25<sup>7</sup>) — въроятно три Ангеда и Авраамъ. Всё три въ вънцахъ, обозначенныхъ золотомъ, въ византійской одеждъ консуловъ и красною мантіею черезъ лъвое плечо съ навъсомъ напередъ и желтою латиклавою. Исподъ голубоватый съ золотыми украшеніями у шеи и рукъ.

Обор. 26 листа<sup>8</sup>). Сапоги красные. Авраамъ въ короткой бълой туникъ, съ голыми ногами и красною тогою, перевязанною черезъ лъвое плечо и вокругъ таліи. У Ангела діадима; средній имъетъ, кажется, больше золотыхъ лучей на вънцъ и онъ одинъ благословляетъ Авраама. Тонкое, изящное письмо; складки одеждъ и движенія фигуръ сдъланы мастерски и совершенно натурально, даже натуральнъе, чъмъ въ Ватиканскомъ Виргиліи. Выраженіе лицъ и глазъ превосходны. Листы 27—28 дорическія капители на колоннахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) p. 215.

<sup>2)</sup> Brit. Mus. Oth. B. VI.

<sup>3)</sup> Genes. III, 1-4.

<sup>4)</sup> Genesis V, 21-24.

<sup>5)</sup> Genes. VII.

<sup>6)</sup> Genesis XII, 1-3.

<sup>7)</sup> Genes. XVIII-6.

<sup>8)</sup> Genes. XVIII. 33.

Обор. 86. Дерево написано по тому же способу, какъ въ рукописи Іисуса Навина и, повидимомому, съ прибавленіемъ бълой краски.

Smith ез своем Cat. bibl. Cotton. 1696. pag. 70 говорить, что два греческіе епископа изъ Филиппъ принесли съ собою эту рукопись, принадлежавшую, по преданію, Оригену и передали ее королю Генриху VIII.

Остатки Евсевієвых канонов въ Лондонт въ Британскомъ музет. Add. 5111¹). Четыре остатка пергаментныхъ листовъ, на обтихъ сторонахъ, вызолоченныхъ безъ глянца. На первомъ листт остатокъ письма Евсевія къ Кипріану объ способт употребленія каноновъ, на остальныхъ трехъ страницахъ самые каноны; письмо напоминаетъ Codex Alexandrinus и Втискую рукопись Діоскорида, и писано безъ акцентовъ. Находится въ рукописи XII въка. Втроятно было написано для царской особы²). Lipsiae. 1738.

1 стр. Старикъ въ бълой тогъ съ красной датиклавою; золотой вънецъ вокругъ головы. Фонъ ультрамариновый; писано превосходно черточками; краски сквозно валожены, почти въ однихъ пробълахъ погуще. Тъни сквозны. Цвътокъ и птицы писаны также черточками, весьма красиво; украшенія— пересъкающимися кругами. Золотой фонъ пергамента потемнълъ, но наложенъ порошкомъ.

2 стр. Коричневые волосы и борода; волосы обстрижены; писано грубъе, въ лицъ много красной краски; золотой вънецъ, туника бълая, тога голубоватая. Можетъ быть изображение евангелиста Марка.

З стр. Короткіе курчавые волосы, маленькія бакенбарды; слёды пробивающейся бороды у подбородка; бёлая одежда, синяя лативлава на золотомъ фонъ съ синимъ кругомъ. Фигура въ морщинахъ; писано тонко; рыба отлично сдёлана.

4 стр. Іоаннъ съдой. Вънецъ золотой; черты похожи на Іоанна въ этой же рукописи; носъ толстый, длинная борода. Писано мелко и отлично.

### VII или VIII столѣтія.

Исторія Іисуса Навина вз Ватиканть (№ 405. Palatina)<sup>3</sup>). Вѣроятно копія съ древнѣйшей рукописи. Руморъ и Платнеръ раздѣляютъ то же мнѣніе, при чемъ послѣдній находить, что стиль и нѣкоторыя подробности напоминають памятники языческаго искусства, и подробно описываетъ способы самаго искусства.

Этотъ длиный свитокъ принадлежалъ библіотекъ Палатина; состоитъ онъ изъ 15 кусковъ пергамента, различной длины, склеенныхъ вмёстё и имъющихъ 32 фута 2 дюйма длины; ширина 11 дюйм. съ полов. Это составляетъ то, что древніе называли volumen, — rouleau, свитокъ, или нашъ столбецъ. Повидимому, Монфоконъ не зналъ этой рукописи, ибо списываетъ только двъ другія 1). Въроятно, первоначально этотъ свитокъ содержалъ изображеніе всей

<sup>1)</sup> Waagen, Treas. I. p. 97. — Shaw. Illumi. Orn., p. I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Montf., Pal. gr. l. III, cap. 2, 3. — Lambecius, vol. II, col. 127. — Zornii. Historia bibliorum manualium cap. III. 4.

<sup>3)</sup> Aginc., Peint. pl. XXVIII, XXIX, XXX. p. 53-55. Rumohr, Ital. Forsch. I. 166. Platner, Beschreib. Rom's. II. 350.

<sup>4)</sup> De re diplomatica. Paris. 1687. р. 7 и 39.

книги Інсуса Навина; но теперь онъ начинается только съ конца II главы, стихъ 22 и кончается 26 стихомъ X главы. Въ почеркъ перемъщаны скорописныя буквы съ заглавными — onciales — явный признакъ времени около VIII ст., потому что, начиная съ VIII-го ст., входитъ въ обычай скорописное письмо (cursives). Дажинкуръ, даже на основании рисунковъ, относитъ свитокъ скоръе къ VII, чъмъ къ VIII-му въку.

Листъ 1. Соглядатаи посланы вз Іерихонз. Посланные за ними всадники II. 1. Фонтанъ съ четыреугольнымъ бассейномъ; вода льется изъ мраморной головы; этотъ фонтанъ — подъ сънью деревъ и служитъ отдъденіемъ; подъ всадниками надпись: (Insequentes exploratores) хатаби́хоνтєς τοὺς хатабхо́хоυς  $^{1}$ ).

Листь 2. *Іисуст Навинз ведеть израильтянь из Іордану. III.* 14. І. Навинь безь шлема, въ вънцъ<sup>2</sup>). Ковчегь въ родъ дарохранительницы, съ крышей въ одно ребро; носилки украшены драгоцъными камнями. (См. табл. 4).

Листь 3. Переходять Іордань и изь середины ръки беруть камни. III. 17. На верху лежить Іордань (ὁ Ἰορδάτης) въ видѣ бога 3).

Листъ 4. 12 Израильтяна несута камни.  $IV. 20^4$ ).

Листь 5. Остановились въ  $\Gamma$ алгалахъ ( $\Gamma$ а $\lambda$ уа $\lambda$ ) на странъ. IV. 19. На верху съ рогомъ изобилія — одицетвореніе страны, а не Іерихона.

Листь 6. Образаніе. V. 2. На верху олицетвореніе Холма Образанія Воυгоς τῶν ἀπροβυστιῶν. V. 2. См. Альбомъ № 1.

Листъ 7. Видъніе Ангела. V. 13. Совершенно, какъ на дверяхъ въ S. Angelo, у стоящаго І. Навина вънецъ, у лежащаго и у ангела также; за ними олицетвореніе города<sup>5</sup>). См. табл. 5.

Листъ 8. Взятіє Ієрихона VI. 12-21. Олицетвореніе города (πόλις lεριχ $\tilde{\omega}$ ) — женщина въ голубой туникъ, съ вънцомъ вокругъ головы; сидитъ подъ деревомъ; лицо спокойное; облокотилась на правую руку $^6$ ).

Листъ 9. Посылает соглядатает — соглядатаи возвращаются. VII. 2. Наверху олицетвореніе города Гай ПГАІ съ вънцомъ упирается на правую руку, оборачивается и смотритъ на іудеевъ; въ лъвой рукъ развернутый свитокъ; круглыя башни, ворота, скрижаль.

**Листъ 10.** Соглядатаи говорять Навину, что довольно 2 или 3 тысячь.  $VII.\ 3.$ 

Листъ 11. Израильтяне побъждены и "отгнаша их от вратъ". VII. 5. Олицетвореніе города въ вънцѣ; спокойно смотритъ на израильтянъ, придерживаетъ правою рукою рогъ, на который лѣвой облокотилось"). См. Альбомъ № 2.

Листъ 12. *Іисусъ Навинъ молится Богу. VII.* 7. Рука Бога съ небесъ благословляетъ.

<sup>1)</sup> Почти съ того же начинается исторія Інсуса Навина на мозанкахъ S. Maria Maggiore; но туть видно съ самаго начала, что не придерживаются вниги Навина. — Соглядатаи спасаются но веревкъ. Онъ посылаеть соглядатаевъ. (*Ciamp*. V. M. LXII. a).

<sup>2)</sup> На мозанкахъ овъ всегда безъ вънца и ковчегъ совершенно другой формы.

<sup>3)</sup> Ciamp. V. M. 1. LXII b. то же почти распредъленіе. І. Навинъ съ повязкою стоить у ковчега. Олицетвореній нигдъ нать).

<sup>4)</sup> Въ мозаикъ то же.

<sup>5)</sup> Ciamp. LXI. d — нначе: нъть раздвоенія дъйствія.

<sup>6)</sup> Ciamp. LXIII. e.— На мозанкъ: олидетвореніе Іерихона опустило руки въ видъ отчаянія, а рогь положило возлъ себя. Башин съ крышею и двумя покатостями.

<sup>7)</sup> Ciamp. LXII. 6.

Листъ 13. *Признаніе и казнь Ахора. VII.* 16. Олицетвореніе ръки ЕМЕ-КАХОР, текущей въ (долинъ) дебри Ахоръ; безъ вънца; въ правой рукъ колосья.

Листъ 14. Бого является Навину. Идуто и беруто Гай. VIII. 1. Нътъ вънца вокругъ руки Всевышняго. Въ рукахъ Навина знамя, маленькое, пурпуровое, на копьъ. Олицетвореніе Гая въ вънцъ; озабоченно смотрить оно на битву.

Листь 15. Царя Гайскаго судить. VIII. 23-29.

Листъ 16. *Приносита жертву на горъ Гевала. VIII. 30*. Олицетвореніе Гевала — боос ГАІВАЛ — безъ вѣнца. См. альбомъ № 3.

Листъ 17. Посланные изт Гаваона являются ему. IX. 1-15. Одицетвореніе ГЕВАА безъ вънца.

Листъ 18. Прощает посланных. IX. 15-27. Видъ города: кругомъ стъна, ворота четыреугольныя, на краяхъ круглыя башни съ зубчатыми бойницами.

Листъ 19. Битва ст пятью царями Аморейстими. Х. 1—16. Олицетвореніе Гаваона і). У Інсуса Навина вънецъ вокругъ головы и шлемъ. Вънецъ выкрашенъ синею краскою подъ сталь; хламида вокругъ панцыря на лъвомъ плечъ. Какое-то олицетвореніе безъ вънца. Недорисованная пещера (?), куда спасается царь.

Листъ 20. Узнает, что цари скрылись въ пещерь. Х. 17—19.

Листь 21. Судить и впишаеть царей.  $X.\ 22-26^{\circ}$ ). Г. Навинь сидить на престолъ; вънецъ также голубой въ родъ диска, съ бълыми лучами; олицетвореніе  $\pi \acute{o}\lambda \iota \varsigma \Gamma \alpha \beta \alpha \acute{\omega} v$  — въ видѣ женщины, въ вѣнцѣ въ видѣ башни, съ посохомъ въ рукъ. Сцены раздълены между собой деревомъ, скалой, постройкою, или горою. За неимъніемъ мъста, чтобы изобразить въ дали горы и города и, въроятно, также, чтобы не испещрить понапрасну сцену, ставили олицетворенія. Пергаменъ рукописи желтый, жесткій, твердый. Очерки сдівланы одинаковою желто-коричневою краскою, бойко и съ большимъ искусствомъ; свътъ — бълою, тъни - коричневою; въ платьяхъ общіе цвъта положены сверхъ эгихъ твней, которыя просввчивають: былый, синій гуашью, пурпуровый или лиловый безъ гуаши; бълыя ризы левитотъ оттънены съроватою краскою; въ свътахъ бълая, на правомъ плечь двъ темнолиловыя полосы. У Іисуса Навина подъ кольчугою голубая (гуашью) туника до кольнъ, и плащъ пурпуровый; свъта бълою краскою, чертою. Деревья и листья крыты бойко свътло-коричневою краскою; свъта бълою, -- подъ форму листьевъ. Вообще искусно сдъланы массы зелени, и деревья съ натуры, а не условно. Дома съ четыреугольными окнами, крыши красныя съ одною или двумя покатостями; башни четырехугольныя съ острымъ верхомъ; на немъ овальное яйцо. Впомим обрисованы циркулемъ коричневою краской и пробълены съ одной стороны бълою краскою. Вооружение: шлемъ голубой (гуашью), съ круглою шишкою; подъ затылкомъ забрало; кольчуга до пояса; потомъ кольчуга въ родъ пояса изъ пластинокъ; подъ нимъ короткая туника. Сверхъ кольчуги иногда хламида черезъ грудь въ родъ ордена. Щитъ круглый, на серединъ кругъ (синій на красныхъ щитахъ, красный на синихъ). Мечъ у лъваго

<sup>1)</sup> Ciamp., LXIII. f. проще, и сверхъ того LXIV. g. по стиху 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ciamp. LXIV. k.

than I

(x,y) = (x,y) + (x,y

Same Same Same Same Still 33 - 29.

(i) Programmy in Computer States (Computer Section 2017). Computer States (Computer Section 2017).

(x,y) = (x,y) + (x,y

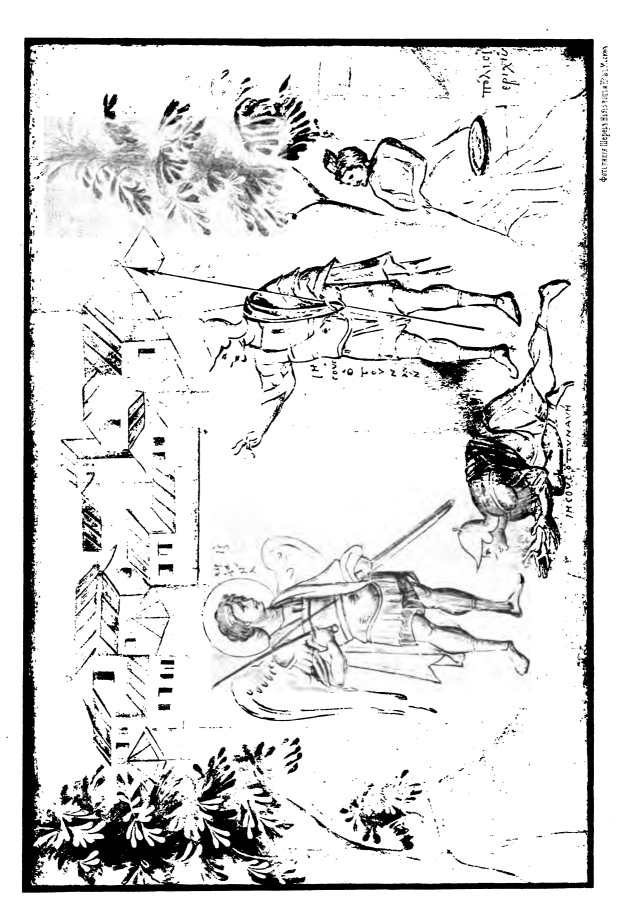
120 112  $= e \cdot \pi_{i} \circ t(i) \circ h \cdot X, \quad H' = 0.$ Brown Brown olity (16 m. 1. Nama an ara) The Bart Committee Charles and the Called Charles Parado responsable 65 all con-Construction to the terms of the contract of t The state of the property of the property of the state of The Personal States and Committee of the Paris a та по дрежний пакология и продаж Осел CHARLES OF THE ROOM OF THE RESTROOM STRINGS BUILD í, ов закон у чето въ прикахъ обчев у у а че I be a community of the architecture of the seal community will Sec. 24.12 of otypical observable department of our one of a There's hour the new wallings a bicelessation is a CONTROLS PRODUCT OF INTERPRETARIOUS PRINCIPLE OF NORTH 111 - 1 is a second to be according to a supplemental process, the compact of the second contract o sites be a homestrap, and the artimo -- noth ICD by the Their ознарот устопава, виститер общев и отгран, в потусло The transfer of the material Polymer and the respection of the MANAL A the arrange of the component are only by the term of the  $(\omega, \phi)_{ij}$  in the  $(\omega, \phi)_{ij}$  this we have note appeared with  $\delta t$  , that is Lat of the Service of the same estimate to feely by (cyaninae), et ap маля или вель и ст. тобыть выбрать у воступации год ай потом в волья у от выполния выстройственный выполнить высолнить выполнить выстраните выстраните выстрате выстрате выстрате выполните выполните выполните выполните выполни оди хамира, черо с тосло выродь оруже Чато крупна, на сере you for all the first they should be specified a common Memory with

sample of Soft for the acceptance to the Ally governous H.



Фотстинія Шерера Набтольть в К<sup>о</sup> въ Мосьив.

Исторія Інсуса Навина. Ватиканъ.



Исторія Інсуса Навина.

Digitized by Google

бедра, съ прямою рукояткою. Руки голы; наверху у плеча или часть туники, или часть кольчуги. Копья съ длиннымъ наконечникомъ и двойными перами. І. Навинъ сидить на съдалищъ безъ спинки, на подушкъ; подъногами четыреугольная скамья. Въ группахъ много равнообразія въ положеніяхъ, и видно, что художникъ искалъ разнообразія, правильности тъла, рукъ и ногъ. Рисунки Дажинкура довольно върны, но жесткость контура придаетъ имъ непріятный видъ.

#### VIII или IX стольтія.

Пророки съ толкованіями въ Ватиканть № 1153; пергаменъ, въ самый большой листъ, писанъ въ два столбца, а толкованія въ одинъ; вышина листа 59 сантиметровъ, ширина — 36; всего 330 пергаменныхъ листовъ, потомъ съ 331 до 340 прибавленные бумажные листы. Въ каталогъ не указано на стольтіе.

Всв Пророки изображены въ ростъ, на красечномъ фонв голубомъ; ввицы вызолочены и окаймлены красною и бвлою полоскою. Фигуры въ 6<sup>1</sup>/<sub>2</sub> головъ. Писаны гуашью, широкою кистью, вврно; антично, но широко и не такъ отчетливо и оконченно, какъ рукопись въ библіотекв Chigi. Имена Пророковъ написаны большими буквами изъ накладного листового золота; буквы немного угловаты, что могло произойти при обрвзаніи золотыхъ листовъ. Земля зеленая, обсажена разноцввтными цввтами. Съ небесъ всегда выходитъ рука въ желтомъ рукавъ — благословляющая. Благословеніе падаетъ въ видв трехъ бвлыхъ лучей, сливающихся у самой руки въ одинъ лучъ. Кругомъ изображеній рамка изъ золотой полосы, потомъ рамка широкая, съ весьма грубыми узорами; яйца, сердцевидные узоры, витки изъ разноцввтныхъ бусъ, фестоны, выведенные какъ будто изъ лентъ, круги, положенные одинъ на другой, синіе листья на желтыхъ подставкахъ. Пророки въ сандаліяхъ.

O fop. 1.  $|\frac{0}{\Phi}|$   $\cap$   $\Omega \Sigma HE$ . Съдой, длинные волосы, исподъ голубой, съ желтыми латиклавами, на которыхъ кое-гдъ сдъланы золотыя полосы; обращаетъ голову къ рукъ и держитъ свитокъ объими руками:  $\because$   $\tau \alpha \delta \epsilon$   $\lambda \epsilon$   $\times \delta$   $\epsilon \nu$   $\tau \eta$   $\eta \mu \epsilon \varrho \alpha$   $\tau \eta$   $\tau \varrho \iota \tau \eta$   $\alpha \tau \alpha$  и проч. Риза дикая, съ  $\kappa u \iota u \alpha \mu u$  (у всъхъ: lacinia) на концъ для тяжести.

Обор. 20. АМΩ. Съдой, суровое лицо, длинная борода и волосы, исподъ голубой, полоса пурпуровая, риза коричневая; правою рукою благословляеть, въ лъвой — свитокъ:  $\because \tau \acute{a} \acute{d} \epsilon \ \lambda \acute{\epsilon}' \ \widetilde{\kappa \varsigma} \ \alpha \imath \alpha \sigma \tau \eta \sigma \omega \ \tau \ \sigma \imath \widetilde{\eta} \ \acute{d} a \acute{d} \ \pi \epsilon \pi \tau \omega \varkappa \upsilon \iota \alpha \nu$ . На землъ розовая лилія.

Листъ 35. МІХАІАΣ. Исподъ голубой, полоса желтая, риза дикая (одежды всѣ желтѣе и ярче, чѣмъ въ рукописи Chigi). Черные волосы съ просѣдью; обѣими руками держить бѣлый открытый свитокъ.

Обор. 41. NAOYM. Коричневые длинные волосы съ просъдью, короткая борода, исподъ голубой, полоса желтая съ золотомъ, риза дикая; объими руками держить свитокъ: • τι λογίζετε επι τον κῦ συντέ....

Обер. 45. АМВАКОТМ. Молодой, безъ бороды, коричневые короткіе волосы, та же одежда; правою рукою выражаєть удиненне, нъ кілой — сантокъ: x акписа x акопи бои кан вформу же категопба x x...

Листъ 51.  $\Sigma$ ОФОNIA. Моложавъ, короткіе коричневые волосы и борода; объими руками держитъ свитокъ:  $\therefore$  хаще офобра виуатер отог хириобе биуатер габри... та же одежда, но безъ полосы.

Обор. 55. АГГАЮ. Та же одежда, длинные черные волосы съ голубымъ отливомъ, съдая борода; пишетъ на открытомъ свиткъ:  $\div$  λεγει κα παντοκρατωρ μεγαλη εσται η αυξα του οικου τουτ η εσχατη.

Обор. 59. ΖΑΧΑΡΙΑΣ. Съдой, длинные волосы и борода; объими руками держить свитокъ:  $\cdot$  χαιρε σφοδρα θύγατερ σιων κηρυσσε θύγατερ ιλημ... Та же одежда, но не исподъ, а риза латиклавная; налъво отъ него рука съ небесъ, направо серпъ крылатый? См. Альб. № 4.

Листь 74. МΑΛΑΧΙΑΣ. Съдой, борода и волосы длинны; объими руками держить свитовъ; написано то, что у Аггея: ωδου ερχετ λεγει... Исподъ та же, риза розоватаго цвъта.

Листъ 84. Н $\Sigma$ АІА $\Sigma$ . Съдые, косматые волосы, длинная борода; риза заброшена назадъ, черезъ лъвое плечо; правою рукою благословляетъ, въ лъвой свитокъ:  $\therefore$  ιδου η παρθε εν γαστρι ληψετ κ τεξετ ηον... Одежда та же.

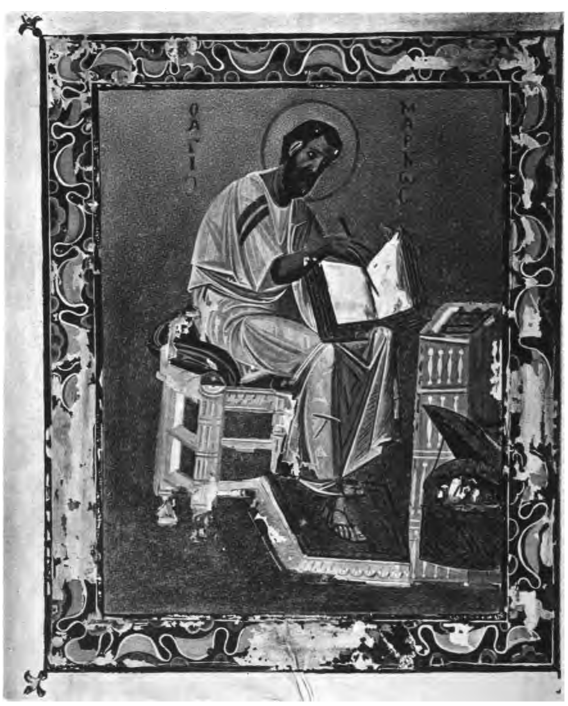
Хотя всё пророки въ ростъ и съ тёми же атрибутами, но въ позахъ и расположении художникъ сумёлъ придать большое разнообразіе. Къ концамъ ризъ придёланы металлическія яйца, употребляемыя у древнихъ для придерживанія ризы, lacinia (κρονίς). Во многихъ мёстахъ замётно, что художникъ прокрылъ влеемъ въ мёстахъ темныхъ, чего въ свётлыхъ не замёчается.

Евангеліе въ Ватикант, № 1522. Опредълено по сходству съ колбертинскимъ Мопf. Palaeogr. gr. p. 228 ssq. къ VIII въку. Пергаменная рукопись, въ 4-ю листа, писана въ два столбца большими крупными буквами; въ рамкъ изъ золотой полосы, съ двумя цвътными по краямъ линіями; въ красно-бархатномъ переплетъ, на которомъ остались слъды металлическаго оклада; на главномъ Распятіе XII или XIII въка, на оборотъ Воскресеніе на латинскій манеръ: съ знаменемъ въ лъвой рукъ. Пергаменъ бълый, гладкій, но довольно толстый.

Обор. 1-10 листа. Полустертое изображение Моисея, получающаго скрижали завъта, Ο ΑΓΙΟΣ ΜΩΥΣΗΣ; стоить на разноцвътных скалахъ; молодой, безбородый; исподъ голубоватый съ латиклавными нелосами; риза лиловая, объ весьма свътлы. Одна рука съ небесъ; золотой фонъ; вънецъ широкою лиловою полосою. Контуръ сдъланъ чернилами и перомъ, покрыто гуашью. Широкая черная рамка съ голубыми пряжками.

Листъ 2—4. Двъ арки, поддерживаемыя двумя колоннами. Капители ясно кубическія; базы ступенями; вокругъ колонны золотое кольцо. Между арками, наверху, до половины выходящій одноглавый орелъ.

Обор. 4. (A) ІОАΝΝΗΣ Ο ΘΕΟΛΟΓΟΣ. Сильно повреждено. На золотомъ фонѣ Іоаннъ, старый, сидитъ почти впрямь и пишетъ въ книгѣ, лежащей на его колѣнахъ. Онъ сидитъ на голубомъ bisellium, съ золотою наверху доскою и покрытомъ красною подушкою. Возлѣ него стоитъ на полу круглая плетеная корзинка, съ крышею, въ которой лежатъ свитки. На ногахъ сандаліи; исподъ голубой, свѣтлый, съ двумя пурпуровыми полосами; риза дикая; скамья въ одну ступень. Орнаменты напоминаютъ дорическія капители. Сѣдой, плѣшивый; лицо отлично выработано, блики у глазъ и на носу.



Фототинія Шерера, Набгольна и К? ва Москва.

Евангелье.

The state of the s

The control of the first of the control of the cont

A construction of the section of the

en de la companya de la co

A section of the sectio

and the second of the second o

A control of the contro

State of the control of

90.195 113

Charles Be.

Листь 5. Застежка золотая, на серединъ надпись. Наверху два павлина, пьющіе изъ золотого сосуда о двухъ ручкахъ.

Обор. 92. О ΑΓΙΟΣ ΛΟΥΚΑΣ. Въ токъ же неможени, жакъ Ісаниъ, но немного влъво. Короткіе курчавые волосы (кантановые), безъ бороды; голова не такъ токко обрабетана, руки и ноги прекрасны.

**Листь 93. Застежка**, но безъ павлиновъ.

**Обор.** 106. О ΑΓΙΟΣ ΜΑΤΘΑΙΟΣ. Сидитъ впрямь, беретъ чернида изъ чернильницы. Все, какъ прежніе. Лицо совершенно истерлось.

**Листь 107.** Застежка. Наверху три пестрыя утки, изъ которыхъ средняя чистить себъ крыло.

O fop. 124. Ο ΑΓΙΟΣ ΜΑΡΚΩΣ. Въ томъ же положеніи, какъ всѣ — пишеть; сохранился лучше всѣхъ; драпировка отличная. См. табл. 6.

Всего въ рукописи 196 листовъ; последній листь съ архитектурнымъ украшеніемъ; листовое золото наложено гладко, хорошо полировано. Краски всё гуашевыя; драпировки правильны, врасивы, античны, рисунокъ также, но художникъ не такъ искусенъ, какъ въ Пророкахъ Ватикана № 1153 и въ особенности въ рукописи Chigi. R. VIII. 54. Всё ризы и одежды одинаковы, весьма свётлы. Возлё пишущихъ стоятъ столы, но нётъ подставокъ для книги и шкапика для вещей; свитки помёщены въ круглой плетеной корзинкъ, съ полукруглою крышкой, поддерживаемою желёзною палочкою. Рамки широкія, чернаго цвёта, съ узорами, какъ въ другихъ двухъ рукописяхъ. Стулья безъ спинокъ, книги съ золотыми обрёзами, а не свитки. Заглавныя буквы золотыя, входятъ въ кайму, сдёланную вокругъ всёхъ листовъ.

Часть ветхаго завъта въ Библіотекъ Chigi въ Римъ (по каталогу стр. 44). R. VIII. 54 1). Пергаменная рукопись въ большой листь; всего 493. Годъ не обозначенъ въ каталогъ, но по письму и рисункамъ относится къ IX-му, или, върнъе, къ началу IX-го въка. Къ главному тексту кругомъ листа по полямъ написаны толкованія более мелкимъ почеркомъ. Всё изображенія Пророковъ во весь рость, во всю величину листа, по золотому фону. Светлыя одежды, почти бълыя, напоминають древнъйшія церковныя мусіи до VIII въка, а поза общепринятая и напоминающая позу Софокла въ датеранскомъ музеумъ или Эсхила въ Неаполъ. Складки и драпировки, совершенно върныя, сдъланы бойкою, широкою кистью по античному образцу. Онъ, кажется, съ цълью не такъ выдъланы, какъ лица, отчего лица производятъ удивительный эффектъ. Всв фигуры въ 61/2 головъ. Краски густы; всв съ гуашью и легко отлупливаются. При золоченіи, видимо, контуръ не вездъ сохранялся отчетливо, а подправлялся впоследствім густою краскою, что легко замечается на рисункахъ. Нъкоторыя фигуры мъстами сильно пожелтъли, въроятно, отъ поздиве наведеннаго на нихъ дака (?). Ноги чудно рисованы, пальцы всегда върно сдъланы, но немного тощи.

Обор. 19-го листа. IQ · НА. Стоить, обратившись влѣво; правая рука, полузавернутая въ ризѣ, благословляеть, въ лѣвой держить онъ свитокъ. Бѣлая одежда украшена пурпуровыми полосами, какъ латиклавы. Лицо и часть одежды отлупились. Сѣдой, короткая борода и волосы. Бордюра вокругъ картины: по черному фону толстые, грубые узоры, въ родѣ четыреугольнивовъ съ округленными концами.

<sup>1)</sup> Montfaucon. Bibl. I. 175.

O 60p. 25-10 листа. АМ $\Omega \Sigma$ . Въ такомъ же положени, но впрямь. Всъ Пророки въ черныхъ сандалияхъ.

Обор. 36. IΩ—NAΣ. Въ томъ же положени — впрямь, но лъвая опущена и держить развернутый свитокъ: + ANAΣΤΗΘΙ ΚΑΙ ΠΟΡΕΥ и пр. Исподъбълый, голубоватый; риза бълая, дикая. Съдой, плъшивый, короткая борода. Лица напоминаютъ помпеянскую живопись.

Obop. 41. МІ—ХАІА $\Sigma$ . Обернувшись спиною въ зрителю, онъ смотритъ нальво, а правою рукою какъ бы показываетъ вверхъ. Рисунокъ движенія преврасенъ; поза показываетъ ловкость художника. Въ лъвой рукъ свитокъ: + АКОΥ $\Sigma$ АТ ОІ  $\Lambda$ ОГУ $\Sigma$  и пр. Земля всегда сдълана широкою свътло-коричневою полосою. См. табл. 7.

Обор. 51. АМ—ВАКОТМ. Тоже, впрямь, какъ Іона. Правою рукою благословляеть. На свиткъ надпись истерлась.

 $O fop. 56. \ \Sigma O \Phi O - NIA \Sigma.$  То же положеніе. Маленькая борода, длинные, густые черные волосы.

Обор. 61. AГГАІ—О $\Sigma$ ; то же.

Обор. 66. ZAXA—РІАУ; съдой.

Обор. 91. Н $\Sigma$ АІ—А $\Sigma$ . Голова, съ длинными всклокоченными съ просъдью волосами, превосходна. Это почти не миніатюра, а настоящая картина. См. Альбомъ № 5.

## IX стольтіе.

Проповъди Григорія Назіанзина въ Парижъ № 510<sup>1</sup>). Писано для библіотеки. Василія Македонянина, который вступиль на престоль 24 августа 867 г. и умеръ 1-го марта 886 г. Вышина 41 сент., шир. 29 всего 465 листовъ.

1-я таблица: Христосъ на престоль. На одной страниць евангелія читаємъ: εἰρήνην τὴν ἐμὴν δίδωμι ὑμῖν... на другой уже ничего не видно. На Христь пурпуровая туника, съ золотыми расшитыми полосами, обхватывающими пройма и спускающимися до самаго низа; поверхъ синяя тога, сильно пострадавшая въ рисункъ; она охватываетъ станъ и, оставлян свободною правую благословляющую руку, два раза переброшена черезъ лъвое плечо, съ котораго окончательно ниспадаетъ угломъ. Лицо Христа правильно, спокойно и строго; волосы раздълены на лбу; волосы, борода и усы русые. Вънчикъ вокругъ головы крестообразный. Сидитъ Христосъ на богатомъ золотомъ съдалищъ, разу-крашенномъ драгоцънными камнями; за спиной такая же высокая, изогнутая спинка; подъ ногами такая же скамья. На сидънъъ длинная мягкая подушка, употребляемая обыкновенно на консульскихъ съдалищахъ. Земля выведена яркою зеленою краскою. См. Альб. № 6.

2-я таблица: Императрица Евдокія, направо отъ нее Левъ, налъво  $A\Lambda ΕΞ A Η ΔΡΟΣ ΔΕΣΠΟΤΗΣ$ . Лица превосходны, съ зеленоватымъ оттънкомъ въ полутонахъ. Кругомъ, на глубокой полосъ, бълою краскою:

Εύκλημάτουσαν ἄμπελόν σε τοῦ κράτους Βοτρις φέρουσαν τους γαληνοὺς δεσπότας

<sup>1)</sup> Montf., Paleog. gr. 4. 42, 250. Ducange, Fam. bysant. — Waagen, Kunst und Kunstw. Paris. III pag. 202.

Park Ba

Committee Contract Contract

A Secretary of the Secretary of the second of the

and the marginal transfer and the second of the second

 $\frac{\partial Y_{n}}{\partial t} = \frac{\partial Y_{n}}$ 

Superior and the superior supe enter that the transfer of the first problem is a section of

# STRIBLE.

The second of th 

2. The second of the second . The proof of th 

the second of the contract of the Carry Committee Congression Committee



фототники Шереръ. Набтольный Въ Москов.

Ветхій Завѣтъ. Библіотека Чизи.

Βασίλειος προήξε 'Ρωμαίων ἄναξ Μεθ' ὧν προλάμπει Εὐδοκίας φωσφόρους. Palmitibus ornatam imperii tui vitem Uvas ferentem, serenissimos nempe despotas, Basilius provexit Romanorum imperator Cum splendida Eudociae lumina edidicisset. См. табл. XIII.

3-я и 4-я таблица: Кресты (cum fimbriis pendentibus). Подъ однимъ было начато изображеніе, потомъ пом'вщенное на 5-й таблицъ. См. табл. XIV.

5-я таблица: Почти совершенно стердась. На серединъ Васидій — Васіλειος δεσπότης (erat quippe δεσπότης honoris titulus, non imperatori tantum, sed Augustae familiae masculis, ut δέσποινα feminis). Направо стоить ό ἄγιος Ἡλίας, въ свътло-розовой одеждъ; правою держить стягь (vexillum) пурпурово врасноватаго цвъта, съ драгоцънными камнями, и протягиваеть его Василію. Нальво: ἀρχιστρατηγὸς Γαβριήλ, львою рукою надъвающій вънець на голову Василія — повняку съ жемчугомъ и драгоцънными камнями. Всъ три стоять на одной скамьъ. Вся живопись сошла, потому что писана на сплоть вызолюченномъ листовомъ золотомъ листъ.

Το.... έμφανῶς....
[νίκην] κατ' έχθοῶν 'Ηλίας ὑπογράφει
ὁ Γαβριὴλ δὲ τὴν χαρὰν προμ....
Βασίλειε στέφει σε κόσμου προστάτην
...conspicue (Victoriam) de inimicis Helias prodicit,
Gabriel autem gaudii nuntius,
Τε, Basili, coronat in mundi patronum.

- Листъ 8. Благовъщеніе (δ χαρειτισμός), Посъщеніе Богородицы (δ ασπασμός) и и полная исторія Іоны. Іона молодой, въ бълой туникъ и бълой тогъ; золотой вънецъ изъ листового золота окаймленъ черною и бълою полосками. Царь ниневійскій въ широкой, пурпуровой туникъ. Придворные въ чисто византійскихъ тогахъ.
- Об. 30. Рисуновъ раздъленъ на три полосы: 1) Сцена Распятія весьма полная. (Кто человъкъ въ бълой туникъ и въ золотой тогъ, падающій въ обморокъ?) 2) Снятіе со креста Н КАФЕЛК ГУІУ; солице красное, луна голубоватая. Два человъка, снимающіе Христа, въ короткой бълой penula съ полосами. Никодимъ и Іосифъ (....НФ) Аримафейскій несутъ въ гробъ. 3) Явленіе двумъ женщинамъ. Фигуры и предметы не удерживаются въ рамкъ и по необходимости выходять изъ нее. См. табл. XV.
- Об. 32. Мученія 12 Апостоловъ; золотыми полосами таблица раздѣлена на столько же четыреугольниковъ. Напрасно Ваагенъ (рад. 205) говоритъ, что писаны другимъ художникомъ; писаны однимъ и тѣмъ же, даже накладываніе свѣтовъ одно и то же; рисовка и сходство фигуръ тѣ же.
- O6. 43. Три полосы: 1) два святителя въ бълыхъ ризахъ; одинъ въ вресчатомъ омофоръ. У одного надпись:  $\delta$   $d\gamma$ . ГРНГОРІОΣ  $\delta$  ПНР ТОΥ ΘΕΟΛΟ-ГОΥ; у другого:  $\delta$   $d\gamma$ . ГРНГОРІОΣ ΘΕΟΛΟΓΟΣ. Возлъ св. КАІΣАРІОΣ, съ поднятыми вверхъ руками; на концахъ двъ женщины, одна безъ имени, другая  $\eta$   $d\gamma$ . ГОРГОПА. 2) Погребеніе св. Кайсарія. 3) Смерть святой Горгоніи. Святитель несетъ золотую ладоницу въ лъвой, а въ правой золотое кадило

съ горячими углями. Святой лежитъ на золотой кровати, съ зеленымъ матрацемъ и пурпуровою подушкою, безъ вънца. Фигуры въ 6 и 6<sup>1</sup>/, головъ.

O6.52. Три полосы: 1) Рука Бога-Отца, благословляя, оживляетъ Адама; Адамъ и Ева. Ева подаетъ плодъ Адаму. Коричневая змѣя обвита вокругъ дерева. Ангелъ выгоняетъ ихъ изъ рая. Фигуры въ 6 головъ. 2) Пальма означаетъ рай,  $\delta$   $\pi \alpha \rho \alpha \delta i \sigma o c$ . У двери тетрамороъ съ пурпуровыми крыльями, на дверяхъ надпись: Н ФЛОГГН Н РОМФАІА. Ангелъ подаетъ Адаму кирку о двухъ зубъяхъ. Адамъ и Ева плачутъ, сидя на скалѣ. 3) О М $\Omega$  у  $\Sigma$  Н $\Sigma$   $\Delta$  EXOMENO  $\Sigma$  ТА $\Sigma$  ПЛАКА $\Sigma$  ОПІ $\Sigma$  О $\Omega$  ФА $\Omega$  СЕК ТО у  $\Omega$  .— Монсея видно со спины; онъ получаетъ двѣ четыреугольныя каменныя плиты, руками прикрытыми тогой; туника датиклавная; босой. Возлѣ два святителя за алтаремъ подъ золотою сѣнью. Алтаръ прикрытъ розовою пеленою съ четырьмя золотыми крестами, на переднемъ боку или сторонъ — толпа народа.

Об. 67. Двъ полосы: 1) Видъніе пророка Исаіи: херувимы съ свътдо-лидоватыми и свътдо-зелеными крыльями, окаймлеными у лица золотомъ; огненныя колеса; Ангелы въ голубомъ одъяніи, съ золотою каймою внизу, съ золотымъ кускомъ на серединъ тоги. На верху І. Христосъ. 2) Посвященіе святителя (Григорія Назіанзина?), золотые подсвъчники со свъчами. См. табл. XVI.

Об. 69. Пять полосъ; исторія Іосифа кажется хуже, потому что художникь не умѣеть рисовать миніатюрно; бойкость его руки кажется грубою. На концѣ Іосифъ впрямь на колесницѣ, въ четыре лошади; въ византійскомъ пурпуровомъ костюмѣ, въ вѣнцѣ, съ зеленымъ шаромъ въ лѣвой и съ золотымъ vexillum въ правой рукѣ. Фигуры въ 5 головъ.

O6.~71.~ Св. Василій, Григорій Нисскій и Григорій Богословъ. 2) Іовъ — передъ друзьями, надпись: О ФАРОМІ $N\Omega N$  ВА $\Sigma I\Lambda E\Upsilon\Sigma$ ; всѣ три въ царскомъ византійскомъ одѣявіи.

Листъ 75. Н АГІА МЕТАМОРФΟΣΗΣ. Стоитъ Петръ, на серединъ Іоаннъ и Іаковъ съ поднятою рукой. Апостолъ Іоаннъ представленъ старикомъ¹). На верху голубь, головою внизъ, въ голубыхъ лучахъ.

Листъ 78. 1) Поля и виноградники, побитые градомъ. 2) Η ПΛΗΓΗ ΤΗΣ ΧΑΛΑΖΗΣ. — Относится къ 12 слову: εἰς τὴν πληγὴν τῆς χαλάζης καὶ τὸν πρασιώποντα. Два старца: одинъ святитель, а другой въ какой-то длинной желтой рубашкѣ, въ видѣ чехла, безъ рукавовъ, у головы четыреугольная вырѣзка. — Толпа:  $\delta$  Θεολόγος  $\delta$ ημίγορον.

Об. 88. Три полосы: 1 и 2) Призваніе Апостоловъ. 3) Изъ житія Григорія Назіанзина. — Христосъ вездъ въ темно-пурпуровомъ одъяніи съ золотыми латиклавами. Деревья сдъланы жестко, но все-таки натурально — даже листья вырисованы.

**Листъ 104.** Четыре полосы: Житіе и смерть свят. Василія. — Отлично, но пестро, потому что много золота.

Листъ 187. № 19. 1) Поклоненіе волхвовъ Н ПРОΣКҮΝНΣІΣ ТΩН МАГΩN. Богородица, въ темно-пурпуровомъ одъяніи, сидитъ на волотой скамью, съ зеленою подушкою. На колъняхъ возсъдаетъ Христосъ въ золотомъ одъяніи, съ голыми руками и босыми ногами, кресчатый вънецъ; въ лъвой рукъ держитъ свитокъ, правую протягиваетъ къ волхву, старику съ съдою бородою, подносящему золотыя яблоки или деньги на бъломъ блюдъ. Другой съ маленькой,

<sup>1)</sup> Rumohr. Italien. Forsch. I. 304 H CIBI.

коротенькой, коричневой бородой, третій безъ бороды. Всв въ анаксиридахъ, съ золотыми какъ бы браслетами у нижней части ноги; короткіе кафтаны и перекинутые плащи; бълыя шапки (pileus?) съ двумя красноватыми полосками. Между ними и Богородицей на небъ поясное изображеніе Ангела; за Богородицей стоитъ Іосифъ, завернутый въ тогъ; поднятыя руки выражають удивленіе. Подальше Ангелъ является спящимъ волхвамъ. 2) Избіеніе мланденцевъ. Иродъ на престолъ; передъ нимъ палачъ, въ красномъ полномъ одъянія, состоящимъ изъ короткаго кафтана съ золотою полосою внизу, спереди, у рукъ и у плеча; штаны узкіе съ перехватами — въроятно современный костюмъ царьградскихъ палачей. (Одинъ какъ палачъ въ минологіумъ ватиканскомъ). Въ скалъ Предтеча съ матерью. Далъе Захарій, убитый во храмъ, передъ алтаремъ. 3) Представленіе въ храмъ — Н ГПАПАНТН. — Богородица протягиваетъ Симеону Младенца, Который протягиваетъ руки къ первосвященнику. Іосифъ держитъ двъ горлицы.

Алтарь подъ сънью покрыть красною пеленою съ золотыми полосами по низу и верху.

- 19) Об. 143. Три полосы: 1) Іеремія въ ямъ съ грязью ІЕРЕМІА $\Sigma$  EN ВОРВОР $\Omega$ . Давидъ видитъ Версавію, ВЕРХАВЕЕ, грудное изображеніе подъсънью на четырехъ столбахъ. Наванъ благословляетъ кающагося Давида.
- 2) Притча о Самаритянинъ. Налъво видъ Іерусалима, направо Іерихона.
- 3) Излъчение разслабленного, воскресение дочери Івира. Давидъ въ томъ же положени, какъ въ парижской рукописи № 139.
- 20) 149. Двъ полосы: 1) Св. Григорій Назіанзинъ и Василій льчать больныхъ; 2) Притча богача и бъднаго Лазаря. Наверху богачъ проъзжаєть верхомъ возлѣ полуголаго Лазаря (въ золотомъ вънцѣ); собака въ красномъ ошейникѣ лижетъ его раны. Направо умершій богачъ въ пурпуровой съ золотомъ одеждѣ, на богатомъ одрѣ, налѣво умершій Лазарь въ видѣ муміи съ золотымъ вѣнцомъ; внизу богачъ въ огнѣ, а душа Лазаря въ золотомъ вѣнцѣ и охровой одеждѣ, на колѣняхъ Авраама (въ бѣломъ, даже сапоги бълые) два Ангела прислуживаютъ Аврааму, возсѣдающему на золотомъ престолѣ. Деревья съ цвѣтами означаютъ рай.
- 21) 165. Три полосы: 1) Іисусь обнимаеть мать, возсёдаеть въ храмъ съ учителями, идеть въ храмъ. Онъ въ пурпуровой одеждъ, средняго роста, лицо дътское, круглое, розовое. 2) Три испытанія. Христосъ съ бородою. Діаволь въ видъ человъка лилово-чернаго цвъта, съ крыльями одинаковаго цвъта, босой, съ голубоватымъ полотномъ, придержанномъ на лъвомъ плечъ (какъ носили рабы въ древности), лица стерты. 2) Размноженіе хлъбовъ; по сторонамъ на воздухъ, направо, стоятъ 6 золотыхъ корзинъ: налъво тоже шесть. Напоминаетъ изображеніе катакомбъ. Христосъ на серединъ впрямь протягиваетъ хлъбы двумъ Апостоламъ, стоящимъ по бокамъ; по сторонамъ народъ сидитъ кружками.
- 22) 170. Три полосы: 1) Спаситель излъчиваетъ прокаженнаго, больного водянкою и двухъ бъсноватыхъ; за ними гроба въ видъ мраморныхъ саркооаговъ изъ бълаго мрамора; крыши въ два ската. Обнаженное тъло рисовано върно и видно со знаніемъ натуры. Христосъ со свиткомъ въ лъвой рукъ, правою благославляетъ; постоянно повторяется. 2) Воскрешаетъ дочь сотника, который въ древне-римскомъ вооруженіи [золотой панцырь loricata; подъ низомъ короткая зеленая туника, плащъ пурпуровый, ноги голыя у ко-

льнъ, золотые сапоги съ завязками, племы съ шишкою, щитъ круглый. Служанки съ опахаломъ изъ павлиньихъ перьевъ, съ золотою ручкою, отгоняютъ мухъ отъ больной. Она видна чрезъ окно на одръ; перспектива одровъ очень короша]. Выльчивание родственницы ап. Петра. 3) Христосъ за руку вытятиваетъ утопающаго Петра, въ лодкъ остальные 11 Апостоловъ.

- 23) Об. 174. Три полосы: 1) Авраамъ говоритъ съ двумя служителями, пока Исаакъ приноситъ дрова. Жертвоприношеніе Исаака. Положеніе и рисунокъ прекрасны, нѣтъ Ангела, вѣроятно была рука, теперь невидная, внѣ рамки, отъ нея лучи падали на Авраама. Овень привязанъ къ кусту краснымъ шнуромъ за рога. 2) ІАКΩВ ПАЛАІΩN. Іаковъ борится съ ангеломъ, видитъ во снѣ лѣстницу, Жертвенникъ изъ розоваго мрамора съ барельефомъ изъ колосьевъ уже воздвигнутъ. Ангелъ такъ высоко приподнялъ Іакову лѣвую ногу, что движеніе это ясно напоминаетъ о вывихнутой ляшкѣ. Положеніе спящаго такъ благородно, натурально, что Ваагенъ (р. 210) предпочитаетъ эту фигуру той же самой фигурѣ въ Рафаелевскихъ Ладжахъ. 3) Помазаніе Давида на царство то же расположеніе и тѣ же фигуры, съ приписанными именами, въ парижской рукописи Х вѣка, № 139, но здѣсь нѣтъ олицетвореній.
- 24) 196. Двъ полосы: 1) Воскрешеніе Лагаря. Св. Магдалина, Н ПОРН, на оронтовъ: О  $\Delta$ II ПО $\Sigma$  ТҮРІМОПО $\Sigma$ . 2) Въвздъ во Іерусалимъ. См. табл. XVII.
- 25) Об. 215. Двъ полосы: 1) Судъ Соломона; въ византійскомъ костюмъ. Престоль золотой, верхняя ступень золотая, нижняя бълая мраморная. Палачь въ томъ же красномъ одъяніи, какъ на избіеніи младенцевъ; костюмъ, золотые щиты съ красными серединами у служителей Соломона. 2) Христосъ и Самаритянка; Христосъ цълить 12 прокаженныхъ.
- 26) Об. 226. Двв полосы: 1) Молодой Моисей деревяннымъ посохомъ (кончается шаромъ) ударяетъ по скалв, изъ которой потокомъ бъжитъ вода, и къ ней бросаются Гудеи. Моисей въ свътло-голубой туникъ и свътло-зеленой тогъ; вокругъ главы золотой вънецъ; за нимъ фигура, въроятно, Аарона, въ темно-красной тогъ испытующимъ и вдохновеннымъ глазомъ слъдитъ за Моисеемъ. 2) Іисусъ Навинъ останавливаетъ солнце; онъ нагибается направо и, опираясь на копье, протягиваетъ лъвую руку къ солнцу. Ангелъ является І. Навину также въ противоположномъ положеніи, чъмъ въ ватиканскомъ І. Навинъ. См. альбомъ № 7.
- 27) 239. Двъ полосы: 1) Св. Григорій разговариваеть съ императоромъ Феодосіємъ, возлъ котораго роскошный престолъ подъ сънью, изукрашенный драгоцівными камнями; за императоромъ два ликтора съ обручами на шеть. 2) Григорій, сопровождаемый толпою діаконовъ, входитъ въ корабль. См. Альбомъ № 8.
- 28) Об. 264. Наверху три маленькія разділенія, внизу одно большое, съ изображеніемъ перехода черезъ Чермное море. 1) Моисей впрямь, въ сильномъ и неловкомъ ракурст, снимаетъ сандаліи передъ Неопалимою Купиною. Въ огнъ стоитъ Ангелъ съ посохомъ въ лъвой рукт. 2) Призваніе ап. Павла. Павелъ на кольняхъ и уже сліпой. На небесахъ кругъ съ груднымъ изображеніемъ І. Христа въ темно-пурпуровомъ одізній; три голубыхъ луча выходятъ изъ головы и образуютъ на золотомъ політ крестообразный візнецъ. Вдали городъ, коего заднія части для выраженія отдаленности сділаны бізлою краскою по темно-голубому фону. 3) Вознесеніе Иліи пророка совер-

шенно, какъ на саркофагахъ, четыре лошади и колесница огненнаго цвъта. Илія старъ, Елисей моложавъе. Олицетвореніе Іордана, нагая фигура, увънчанная тростникомъ, по поясъ въ водъ, съ ужасомъ приподняла руки. 4) Переходъ черезъ Чермное море — обыкновенное. Одно только олицетвореніе моря — въ видъ нагой женщины, по поясъ въ водъ; тъло и грудъ превосходно сдъланы; движеніе граціозное, на лъвомъ плечъ держитъ весло [слова вайстта нътъ]. Впереди Израильтянъ красиво изображена пляшущая женщина и поднятыми руками ударяющая въ бубны.

- 29) 285. ΣΗΜΕΡΟΝ ΣΩΤΗΡΙΑ ΤΩ ΚΟΣΜΩ.
- 30) 301. Сошествіе Духа Святаго, внизу подпись:  $\Phi \Upsilon \Lambda \Lambda$ .  $\Gamma \Lambda \Omega \Sigma \Sigma \Lambda I$  языци. См. табд. XVIII.
  - 31) Об. 310. Разныя чудеса Христа. См. табл. XIX.
- 32) 316. Динарій вдовы довольно върно, но манера совершенно не та, какъ въ остальныхъ рисункахъ. Нижняя часть болье попорчена.
- 33) Об. 332. Двъ полосы изъ житія св. Кипріана. Въ первой онъ сидить въ одной голубой тогъ, съ обнаженнымъ лъвымъ плечомъ, въ положеніи обыкновенныхъ статуй философовъ, возлѣ него сфера на золотомъ треножникъ, круглый ящикъ со свитками, какъ ящики на фрескахъ катакомбскихъ; въ кругъ образъ Христа съ голубымъ крестомъ за головою.
  - 34) 340. Въ 9 рамкахъ мученія Маккавеевъ; въ родъ минологіума.
  - 35) *Об. 347*. Сампсонъ, Гедеонъ, Исаія.
- 35) 355. Второй Синодъ. Рисуновъ довольно върный, но сильно поврежденный. Открытое евангеліе, лежащее на престоль, означаетъ, въроятно, присутствіе Духа Святаго. Древнъйшеее изображеніе этого рода. См. табл. XX.
- 37) 360. Строенія, отъ которыхъ сохранилось весьма мало. Потопъ Ной выпускаеть голубя. Трупы совершенно натуральнаго цвъта.
- 38) Об. 367. Три полосы: 1) Православные на кораблъ. 2) Аріане жгутъ церкви. 3) Аріане мучають старца.
- 39) Об. 374. Три полосы: 1) Приверженецъ древне-римской религи показываетъ императору Іуліану пещеру, въ которой сидять черти. Возлю 
  саркофагъ изъ бълаго мрамора. Надъ всъми надпись, кончающаяся... В СЕПОНТО У ДЕМОНА У. Черти въ видъ людей свътло-лиловаго-черноватаго цвъта, 
  съ крыльями, съ курчавыми волосами, даже лица не изуродованы. Они, въроятно, означаютъ здъсь древнихъ идоловъ. 2) Іуліанъ приноситъ жертву, 
  подъ руководствомъ того же старца съ съдыми волосами и бородою. Жрецъ, 
  убивающій быка, превосходно поставленъ; падающій быкъ въ ловкомъ ракурсъ падаетъ на переднія ноги. Передъ полукруглою постройкою, на кругломъ пьедесталъ поставленъ идолъ; золотой, оттъненный коричневою краскою; передъ нимъ круглый золотой сосудъ съ огнемъ. Замъчательно, что 
  здъсь древнее божество представлено въ видъ идола. Передъ этимъ идоломъ 
  сжигается быкъ. 3) Іуліанъ, на престоль, даетъ дары для идоловъ.
- 40) Об. 409. Три: 1) Іуліанъ верхомъ вдетъ на мостъ. У города Пареывъ маленькомъ масштабъ. 2) О ΑΓΙΟΣ ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΕΥΧΟΜΕΝΟΣ ΚΑΤΑΙΟΥΛΙΑΝΟΥ святители въ монастыръ нагибаются передъ алтаремъ. 3) Іуліанъ сваленъ съ лошади св. Меркуріемъ. Лошади совершенно по древнему образцу; грива у лошади Іуліана обстрижена, исключая одного длиннаго клока, въроятно, царское преимущество. Гривы обыкновенныхъ лошадей воиновъ, даже св. Меркурія, не обстрижены.

- 41) Об. 424. Три: 1) Стрны Іерихона падають. 2) Моисей молодой не на горъ, ему поддерживають руки. Лошади и воины, нападающіе на прхоту, преврасны. 3) Св. Григорій цишеть.
- 42) 426. Христосъ, на серединъ, благословляетъ и говоритъ Апостоламъ, расположенныхъ по шести на каждой сторонъ и съ почтеніемъ слушающимъ Его: "Идите" и пр Всъ большею частью безъ бороды и въ древнихъ туникахъ и тогахъ. 2) Въ 12 отдъленіяхъ Апостолы крестять взрослыхъ, въ купеляхъ круглыхъ, крестообразныхъ и четыреугольныхъ. Прислуживаетъ діаконъ (?), весь въ бълой, широкой тогъ, перекинутой даже черезъ голову. Хотя предметъ одинъ и тотъ же, но всъ 12 представленій совершенно разнообразны. Апостолы кладутъ руку на крестящихся.
- 43) Об. 435. Четыре: 1) Даніилъ рисунокъ, сдъланный съ большимъ мастерствомъ. 2) Три отрока. 3) Манассій. 4) Исаія и царь.
- 44) Об. 438. Видъніе пророка Іезекіндя. Воздухъ, даль, розовый горизонтъ превосходно нарисованы и отлично удаляются. Это одна изъ лучшихъ картинъ всей рукописи. Красота и бойкость контура, обрисованнаго красною охрою, замъчательны.
- 45) 440. Три: 1) Константинъ спитъ. 2) Побъждаетъ у ponte Milvio. 3) Св. Елена находитъ крестъ. Вънцы голубые. См. табл. XXI.
- 46) 452. Три: 1) Григорій входить въ корабль. 2) Посвященіе св. Григорія: О  $\Theta$ ЕОЛОГО $\Sigma$  ХЕІРОТОПО ТМЕНО $\Sigma$ . 3) Смерть Григорія. Священникъ, въ пурпуровомъ одъяніи, кадить около него.

Картины раздъдены золотыми поперечными полосами на нъсколько изображеній. Употребденная густая, зеленая краска, какъ въ ватиканскихъ рукописяхъ.

Если весь сюжеть не помъщается въ рамкъ, то часто на полъ помъщаются продолженія. Святители почти всъ въ бълыхъ ризахъ, съ боковыми полосами и съ кресчатыми омофорами, но безъ набедренниковъ. Всъ 46 картинъ писаны одною рукою, но нъкоторыя съ большимъ стараніемъ и искусствомъ. Такъ какъ въ большихъ картинахъ искусство болъе выказывается, то видно изъ этого, что художникъ не умълъ писать мелкіе миніатюры. Деревья полу-натуральны; хотя зелень подражаетъ природъ, но на стволахъ проявляется кое-гдъ золото; видно, что пальмы писаны въ странъ, гдъ онъ ростутъ. Фонъ голубой; покрытъ одинаковою густою краскою, исключая въ видъніи Іезекіиля, гдъ горизонтъ красноватый, и писано все весьма сквозно. Перспектива довольно върна и хороша.

Евангеліе. Лондонъ. Британскій музей.  $\mathcal{N}$  547 въ большую 4°  $\frac{29^{1/2}}{27^{1/2}}$  всего 328 листовъ; пергаменъ гладкій, но толстый.

Іоаннъ Богословъ совершенно плѣшивымъ старикомъ, по золотому фону, въ свѣтлой туникѣ, голубой и свѣтло-сърой тогъ, сидитъ и пишетъ; сильно повреждено. Съ небесъ благословляетъ его рука. Писано тонко, но широко и върно; складки, руки и плечи прекрасны. Сидитъ на скамъъ; земля зеленая. Застежка цвѣтная.

Листъ 2. Буква Т въ видъ рыбы.

O6. 6. O6. 43; 71. O6. 96. O6. 262. O6. 264 Т изъ руки на ногѣ держитъ коромысло.

Об. 9. Павлинъ на серединъ чистить себъ хвостъ.

 $O6.\ 29.\ \mathsf{T}$  въ видъ человъка безъ рукъ, съ одной ногою.  $O6.\ 46.\ \mathsf{Cupeha}.$ 





Об. 62. Матеей; съдой завернувшись въ съро-зеленоватую тогу глубоко задумался; меньшаго размъра, чъмъ Іоаннъ; писанъ не такъ хорошо. Складки излучены; въроятно писано ученикомъ, а не самимъ художникомъ, писавшимъ Іоанна. Вънцы проведены красною полоскою по золотому фону.

Об. 93. Лука — одного письма съ Матееемъ. Курчавые, коричневые волосы и гуменцо.

Об. 130. Марка; одного письма съ Іоанномъ; повреждено.

Об. 146. П двъ птицы подъ коромысловатымъ узоромъ.

Об. 163. П двъ руки подъ ногою держатъ палку. Полныя минеи.

Христіанская топографія Косьмы Индикоплова въ Ватиканть IX въка № 699¹). Въ большую 4, 1 футь 3 линіи вышины и ширины; на крѣпкомъ, не очень изглаженномъ пергаменъ, въ два столбца: съ равными почти полями и промежутками между столбцами. Писанъ полууставомъ. Написано гвашными красками. Контуръ сдъланъ легко; рисунокъ върный, красивый, и число красокъ увеличено: желтый, темная охра, зеленый, красивый, небесный, золото, наложенное частью порошкомъ, частью листомъ, серебро вездъ листовое. Писано такой густою гвашью, что краска отлупливается. Рисунокъ, цвъта и письмо напоминаютъ совершенно рукопись Григорія Назіанзина въ Парижъ № 510; можно подумать, что сдълано однимъ художникомъ. Поперечное раздъленіе картинъ встръчается также и въ парижской рукописи. Контуръ рисованъ красной краской; фигуры въ 6¹/₂ и 7 головъ, даже въ 8 гол. (листъ 52).

Монфоконъ въ собраніи: Collectio nova patrum et scriptorum graecorum vol. secundus — издаль: Cosmae Indopleustae Topographia Christiana, libris XII graece et latine edita a Bernardo de Montfaucon. Paris 1706 fol. de qua

<sup>1)</sup> Aginc. XXXIV. p. 42. — Platner. II. 356.

abunde dictum est Bibl. graeca lib. III. cap. 25 f. vol. II. p. 604—617 (tom. I, p. 193). Косьма, купецъ александрійскій, путешествоваль по всему востоку, и въ особенности по Индіи (отчего и получиль прозваніе: Indico-pleustes, или индійскій плаватель). По возвращеніи, онъ вступиль въ монастырь и написаль эту книгу въ опроверженіе мнёнія нёкоторыхъ ученыхъ, что земля кругла. Онъ украсиль свое сочиненіе многочисленными картинами объ астрономіи, географіи, естественной исторіи и изображеніями изъ христіанскихъ священныхъ книгъ. Монфоконъ слёдующимъ образомъ опредъляетъ время его путешествія: "Nam primo loco dixit, dum librum secundum (de re undecima) scriberet annos 25, tum effluxisse ab expeditione Elesbaani, regis Aethiopum in Homeritos: haec autem expeditio in annum cadit 522, cui compoto si annos 25 adjicias, anno 547 imperante Iustiniano hoc scripserit necesse est". Монфоконъ издаль по рукописи Laurentiana, X въка, и которую онъ описаль въ Palaeographia, стр. 280.

Въ описываемой нами рукописи обращу вниманіе на слъдующіе миніатюры: Листъ 14. Сайга между двумя пальмовыми деревьями.

Листъ 14<sup>1</sup>. Нъсколько фигурокъ въ величину 6<sup>1</sup>/<sub>2</sub> головъ и архитектурное изображеніе, сильно поврежденное.

Листь 18. Четыреугольный видъ земли съ означениемъ вътровъ.

**Листъ 55.** Кругъ съ изображеніемъ на верху двухъ павлиновъ, внизу двухъ попугаевъ. На внъшней сторонъ сверху двъ какія-то птицы, внизу два пътуха.

Листъ 85<sup>1</sup>. Изображение моря.

Листъ 36<sup>1</sup>. Круглое грудное изображение Спасителя на золотомъ фонв, служащимъ ему вънцомъ (кресчатый съ темнолиловыми полосками). Подънимъ земля въ видъ ящика. Правой рукой онъ благословляетъ; на лъвой сторонъ видна верхняя часть золотого евангелия. Исподъ темнолиловый, съ золотою полосою на правомъ плечъ; риза синяя. Лицо старообразно, но изящно (безъ слезниковъ); на лбу три пряди волосъ, борода короткая.

**Листъ** 39<sup>1</sup>. Географическая карта.

Листъ 401 и 461. Изображение горъ.

Листъ 47. Гора и то же самое изображение (О  $K\tilde{\Sigma}$  HM $\Omega$ N  $\tilde{I}\Sigma$  О  $X\tilde{\Sigma}$ ) Спасителя, какъ на 36'.

Листъ 47'. Зодіавъ (сильно поврежденъ; враски отлупливаются).

Листъ 45. (Нумерація ошибочна). Кивотъ завъта, по сторонамъ двъ омгуры съ посохами; повреждены. Вмъсто херувимовъ надъ кивотомъ поставлены тетрамором съ 4 крыльями, покрытыми очами; на серединъ голова съ двумя руками; тутъ же подъ руками по два изъ животныхъ евангелистовъ (ихъ нельзя различить, но Ангела между ними ръшительно нътъ).

**Листъ 47—107.** Сильно поврежденъ, но можно все-таки разобрать, что эти сцены изъ исторіи Моисея.

Листъ 48—116. Скинія въ видъ золотого ящика (наверху:  $1\Lambda \Lambda \Sigma THPION$ ) подънимъ: Н К $1B\Omega TO\Sigma$  ТОТ МАРТТРІОТ съ серебряною полосою; — узоры темною охрою.

**Листъ 49—117**. Математическій рисунокъ міра вродѣ шахматной доски; контуръ обведенъ перомъ и черными чернилами.

Листъ 50—108. Два изображенія Аврона [ЕМПРО $\Sigma$ ТОФА $NH\Sigma$  — ОПІ $\Sigma$ -ТОФА $NH\Sigma$ ] съ кадильницей. Вънецъ золотой, съ голубою каймою, лицо съ съ-

дыми волосами — сдълано мастерски; съдые волосы черточками; много движенія въ драпировкъ и положеніи ногъ.

Листъ 52. На серединъ четыреугольникъ скиніи, въ видъ шахматной доски, красной и синей; кругомъ левиты; Моисей и Ааронъ въ золотыхъ вънцахъ съ красною каймою. Моисей молодъ, безъ бороды и ниже ростомъ Аарона; этотъ послъдній съдой. Въ 12 четыреугольникахъ кругомъ по 5 и 4 воина съ надписью кольнъ израильскихъ. Рисунокъ этотъ другой, менъе искусной руки, чъмъ 45 и 50—108. Вооруженіе почти то же, что въ исторіи Іисуса Навина, только шишакъ на шлемъ длиннъе и загнутъ назадъ; панцырь занимаетъ полосой часть груди и плеча; накольники. Подъ панцыремъ кожаная (?) охровая панцере-образная рубашка; подъ нею короткая туника; короткіе кожаные, охровые сапоги. Мечъ на лъвой сторонъ, на перевязи; копье съ длиннымъ наконечникомъ; щиты красные, съ зеленою кругомъ полосою.

Листъ 55—118. АВЕЛ ПОІМНЮ ПРОВАТОМ — Авель, какъ пастухъ между 4-мя животными, размъромъ въ 6 головъ; плохого письма. Упирается лъвою рукою на посохъ; покрытъ короткою звъриною шкурою, прикръпленною на лъвомъ плечъ, По шкуръ и по звърямъ сдъланы золотыя полоски и точки изъ листового золота. Всъ звъри въ ошейникахъ. Вокругъ головы Авеля золотой вънецъ съ темно-коричневою каймою. Тъло красновато-охровое, пробълено свътлою тъльною краскою, а тъни темною охрою; волоса почти одного цвъта.

Листь 56—114. Енохъ въ 6½ головъ; хорошаго письма. Стоитъ въ золотомъ вънцъ, съ зеленою каймою; правою рукою благословляетъ, лъвая скрыта подъ драпировкою ризы; складки върны — величественны. Возлъ него ловко сидитъ зеленоватая нагая фигура, съ зеленою драпировкою у пояса (драпировка лег-кая); тъло и поза прекрасны; лицо повреждено. Надъ нею надпись: ΘΑΝΑΤΟΣ ΑΥΤΟΝ ΑΠΟΣΤΡΕΦΟΜΕΝΟΣ.

**Листъ 55—113 обор.** Ной — NΩE — въ томъ же положени, какъ Енохъ; кайма вънца голубая; отличнаго письма. На верху, направо воронъ, съ вътвой въ клювъ, налъво — бълый голубь, безъ вътки.

ЛИСТЬ 58. МЕЛЬХИСЕДЕКЪ — МЕЛ ХІ $\Sigma$ Е $\Delta$ ЕК ВА $\Sigma$ ІЛЕ $\Upsilon\Sigma$  КАІ ІЕРЕ $\Upsilon\Sigma$  · : · См. табл. VIII.

Листъ 59. Жертвоприношеніе Авраама. Стиль, правильная рисовка — великольпвы; занимаєть всю величину листа. Авраамъ [АВРААМ], въ большую величину, схватилъ Исаака за волосы, ISAAK SYMПОΔІΖΟΜΕΝΟΣ и, нагнувъ его назадъ, поднялъ ножъ, чтобы заклать его. Вмъстъ съ тъмъ онъ поднялъ голову вверхъ и смотритъ на благословляющую руку съ небесъ, — темная и свътлая голубая полоса означаютъ небо. Отъ руки идетъ зеленый лучъ на Авраама. Исаакъ тоже смотритъ на руку, спасающую его. Передъ Исаакомъ жертвенникъ [ΘΥΣΙΑΣΤΗΡΙΟΝ] въ видъ золотого потира съ пламенемъ (символизмъ). Наверху, на лъвой сторонъ, поменьше ростомъ, (чтобы выразить посторонее, побочное положеніе этихъ фигуръ къ главному предмету) отрокъ погоняетъ осла [ПАІΔЕΣ ТОΥ АВРААМ Н ОΝОΣ ТОΥ АВРААМ], котораго другой ведетъ за узду. Подъ ними представленъ Исаакъ, несущій дрова [ІХААК ВАΣТАΖΩΝ ТА ΞΥΛΑ]. Еще пониже, у дерева привязанный краснымъ шнуркомъ за рога овень. Отроки въ простыхъ туникахъ; Исаакъ и Аваамъ — въ латиклавной. См. табл. ІХ.

**Листь 60.** IΣA — AK, какъ Енохъ: моложавъ, безъ бороды, короткіе волосы; вѣнецъ золотой, съ синею каймою. См. табл. X.

листъ 60'.  $10 \Upsilon \Delta \Lambda \Sigma - 1 \Lambda K \Omega B$ , какъ Исаакъ, но не впрямь, а помъщены съ бока; молоды, безъ бороды, и съ поднятыми вверхъ благословляющими руками. См. табл. VIII.

Листь 61—53. Во весь листь, отличнаго письма. Моисей пасеть стада и получаеть при Неопалимой купинь, изъ руки Всевышняго свитокъ, завязанный золотымъ шнуркомъ; вънецъ золотой съ синей каймою. Моложавъ, лъть 18, короткіе волосы; сапоги красные, сняты, высоки и съ шнуровкою спереди [ $\Upsilon\PiO\Delta$ HMATA]. Внизу горящая гора [ $\OmegaPO\Sigma$ ], немного ниже золотой горящій потиръ Н ВАТО $\Sigma$ .

Листъ 63—55. На серединъ листа Давидъ  $\Delta A \Delta$  на престолъ, налъво стоитъ маленькій Соломонъ [ $\Sigma O \Lambda O MON$ ]: оба византійскими императорами; мантія пурпуровая, исподъ голубой (какъ у Мельхиседека); престолъ золотой, со спинкою безъ ручекъ, подушка пурпуровая, безъ нистей; скамья въ одну ступень. Вънцы золотые съ зеленою каймою. Давидъ правою рукою благословляетъ, лъвая не видна; Соломонъ правою рукою держитъ мантію. Надъ ними наверху въ кругъ поясное изображеніе Спасителя въ вънцъ; по сторонамъ: по три круга съ женскими фигурами или хоры; внизу на серединъ женщины плящутъ [ $OPXH\Sigma H \Sigma$ ]<sup>1</sup>).

Листъ 66 – 58. Наверху налъво воронъ съ круглымъ хлъбомъ въ клювъ и надписью: ПЁР ПЁР АРМА ІЙЛ КАІ ІППЕТ АТТОТ — НЛІА $\Sigma$ .... и пр.

Листъ 67—59.  $\Omega\Sigma$ IE; впрямь, съ короткою бородою; но въ скрытой лъвой рукъ держитъ книгу; правою какъ бы указываетъ на нее. Кайма голубая. См. табл. X.

Листъ 67—59 об. АМОΣ, — безъ бороды, какъ Осій; кайма красная.

Листъ 68—60; — MIXAIA $\Sigma$ , — какъ Осій; съ малой бородою; кайма зеленая.

Листъ 68-60 об.  $1\Omega H\Lambda$ , какъ Осій, съ малою бородою.

Листъ 69. Авдій, какъ Осій, съ малой бородою; кайма зеленая. Іона — ІОΝАΣ,— выкидывають его изъ корабля. Тутъ же китъ извергаеть его обратно. Онъ возлежить подъ тыквою. Все изображеніе сильно повреждено. Китъ зеленый, съ 4-мя головами и краснымъ хвостомъ; длинныя уши подняты кверху.

Листь 69 об. Наумъ и АМВАКОҮМ; борода побольше, чемъ у Осія.

Листь 70—62.  $\Sigma$ ОФОNІА $\Sigma$ , безъ бороды, какъ Осій.

Листъ 70—62 об.  $^{\prime}\!A\gamma\gamma\acute{e}o\varsigma;$  безъ бороды; вакъ Осій. Домъ съ золотою крышкою (О NAO $\Sigma$ ).

Листъ 71—63. Захарій, какъ Осія, съ малой бородою. См. табл. X. Малахій, какъ Осій — малая борода.

Листъ 72—64 об. Виденіе пророка Исаін; по тексту объясненіе, см. табл. XI. Листъ 73—65. Іеремія— какъ Осій; борода русая, но подлините.

Листъ 74—66. Видъніе пророка Ісзекіиля, но иначе представленное. Въ верхней половинъ листа, на серединъ радужнаго круга Іисусъ Христосъ, въ темно-пурпуровомъ одъяніи, сидитъ на золотомъ престолъ, разукрашенномъ драгоцънными камнями. Вънецъ съ зеленою каймою; борода короткая. Правою рукою благословляетъ, лъвою — держитъ закрытое золотое евангеліе (на правомъ плечъ золотая полоса). Налъво стоитъ съдой Ісзекіиль, а рука съ небесъ протягиваетъ желъзными щипцами горячій уголь къ устамъ пророка. На нижней части листа 4 шестикрылыхъ Херувима (голова и двъ

<sup>1)</sup> Agincourt, XXXIV. 4.

руки) стоятъ босыми ногами на огненныхъ колесахъ; верхняя часть крыла пурпуровая, съ золотыми точками, нижняя — голубая, второго письма.

Лисъ 75—67. Данішть — молодой, въ синей шапочкі, между двумя львами. Наліво отъ него Аввакумъ, несомый облакомъ (?) (какъ будто скольвить съ горы облачной); внизу 4 царства, верхомъ на звівряхъ — вавилонянинъ, мидіецъ и персъ въ красныхъ шапочкахъ, македонянинъ въ жемчужной повязкъ.

Листь 76-68. Важно по содержанію. См. табл. XII.

**Листъ 78—70 об.** Матеей; съдая борода, какъ Осія; книга въ золотомъ переплетъ.

Листь 79-71 об. Маркъ; Въ короткой бородъ, какъ Матеей.

Листь 80-72. Лука; съ очень короткою бородою, какъ Матеей.

Листъ 80-72 об. Іоаннъ съдой, какъ Матеей.

Листъ 81-73. Петръ съ ключами и закрытымъ свиткомъ.

**Листъ 82—74 об.** Мученіе первомученика Стефана. Циркъ перспективно. Въ рукъ вънецъ красный съ бълыми точками или жемчугомъ; на серединъ золотая пряжка и красный камень 1).

Листъ 83-75 об. Обращеніе Павда  $^{\circ}$ ). Богъ говоритъ Савду:  $\Sigma$ АОΥΛ,  $\Sigma$ ΑΟΥ,  $\Pi$  ΜΕ  $\Delta$ Ι $\Omega$ ΚΕΙΣ. У ногъ удивленнаго Савда надп.:  $\Sigma$ ΑΟΥΛΟΣ  $\Pi$ Σ ΕΙ ΚΕ. На середин $^{\circ}$  картины стоитъ Савдъ апостоломъ, съ евангеліемъ и надписью:  $\Pi$ ΑΥΛΟΣ. Направо Паведъ съ Ананіей: ΑΝΑΝΙΑΣ  $\Pi$ ΩΜΕΝΟΣ  $\Pi$ ΟΝ  $\Pi$ ΑΥΛΟΝ. Тутъ же интерное изображеніе города.

Листъ 89. Христосъ на престолъ. Темно-пурпуровое одъяніе; внизу Ангелы, въ голубыхъ исподахъ и желтыхъ ризахъ; крылья у нихъ зеленыя; ноги босыя; на головахъ повязка.

Листы \ \ \begin{pmatrix} 98-85. Солнце — по древнему образцу: въ красномъ кругъ; лучистый вънецъ сдъланъ изъ золота.

Листъ 114 – 106. Удивленіе царя вавилонскаго ВΑΣΙΛΕΥΣ ВАВΥΛΩΝΟΣ при видъ солнца ΗΛΙΟΣ ΑΝΑΠΟΔΙΖΩΝ; прекрасно передано и довко нарисовано; руки въ ракурсъ. На верхней части: царь Езекиль и пророкъ Исаія. Дворецъ — ΟΙΚΟΣ ΕΖΕΚΙΛΟΥ, — круглая постройка на столбахъ, съ золотыми капителями; у входа пурпуровая занавъсь; наверху крыши золотой верхъ съ такою же шишкой (см. lupigna). Въ верхней картинъ престолъ въ видъ золотого дивана безъ спинки съ золотыми ножками; передъ нимъ скамья; на престолъ голубая подушка съ золотыми точками. Бока престола и лъстница нарисованы прекрасно. Очень хорошее письмо.

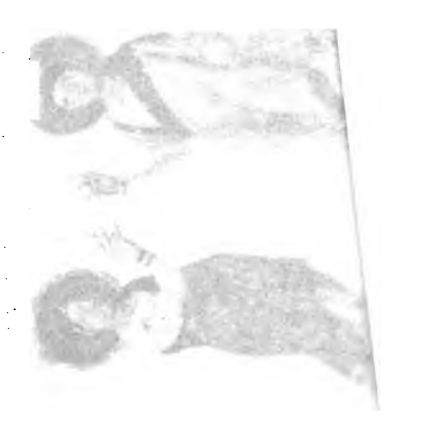
Другой экземплярт Косъмы Индикоплеста имъется также ст Ватиканъ подъ № 44, parta palatina и того же стольтія 3). Всъхъ листовъ въ этой рукописи 127, а рисунковъ 54. Замътно много пропусковъ. Нъкоторыя заглавныя буквы писаны золотомъ, а всъ остальныя или красною, или черною краскою.

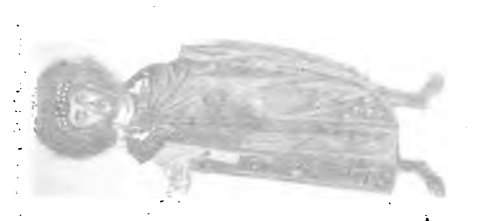
<sup>3)</sup> Agincourt, pl. XXXIV. p. 42.



<sup>1)</sup> Agincourt. XXXIV. 5.

<sup>2)</sup> Ididem. XXXIV. 6.





фототилія Шорерь. Наброльить я 🕅 въ Моск**ов**.

Косьма Индикоплотъ. Ватиканъ.

Кось



Фотетния Шерера Наотольна и  $K^{\epsilon}$  ах Москвы.

Косьма Индикоплотъ. Ватиканъ.

Correnia Mepeps Habidabus et Mousa



Косьма Индикоплотъ. Ватиканъ.





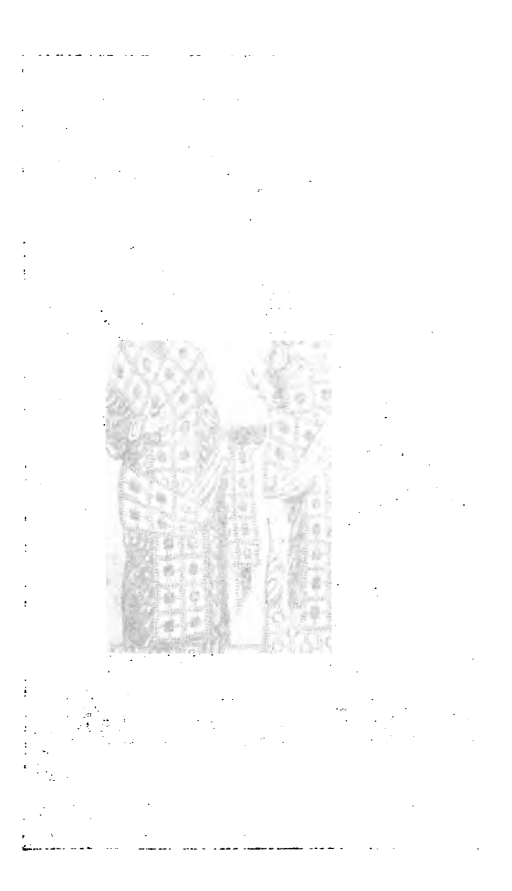


Косьма Индикоплотъ.



Фотстиния Шерерь. На 5 голядън К<sup>о</sup> въ Москов.

Косьма Индикоплотъ. Ватиканъ.



Alphoed in Principle



Фетотинія Шерерь Набгольць и К? въ Москов.

Проповѣди Григорія Назіанзина. Парижъ.



Фототиния Шерера Есстивать и Кара Москва

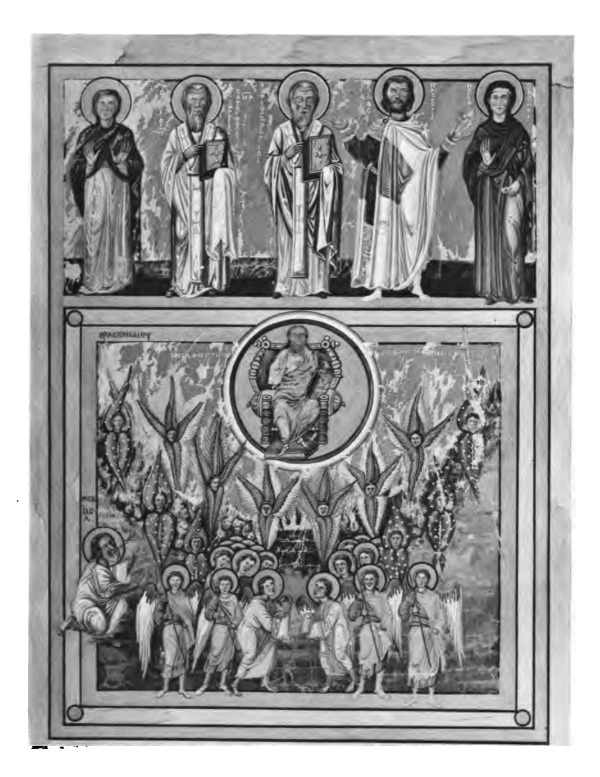
Проповѣди Григорія Назіанзина. Парижъ.



Фототилія Шерера Частольцая К<sup>р</sup> на Москов.

Проповѣди Григорія Назіанзина. Парижъ.

Tip markett Pp. .



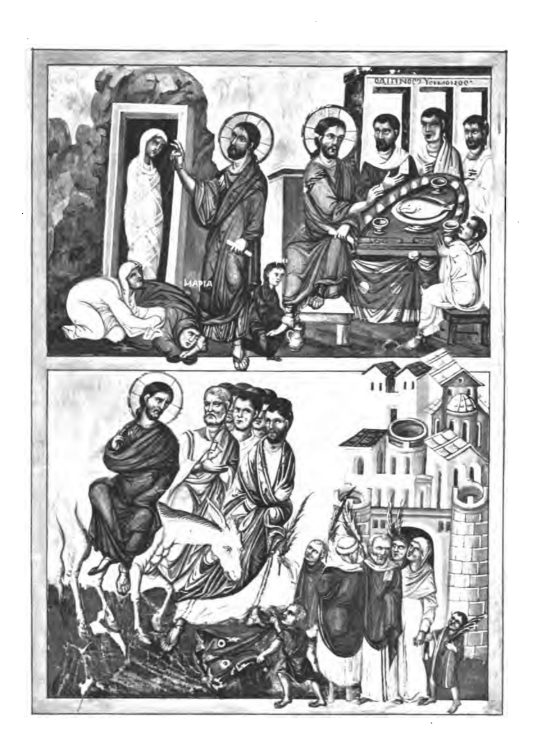
Фототиния Шереја Разгольшан В ва Можев.

Проповѣди Григорія Назіанзина. Парижъ.

Digitized by Google



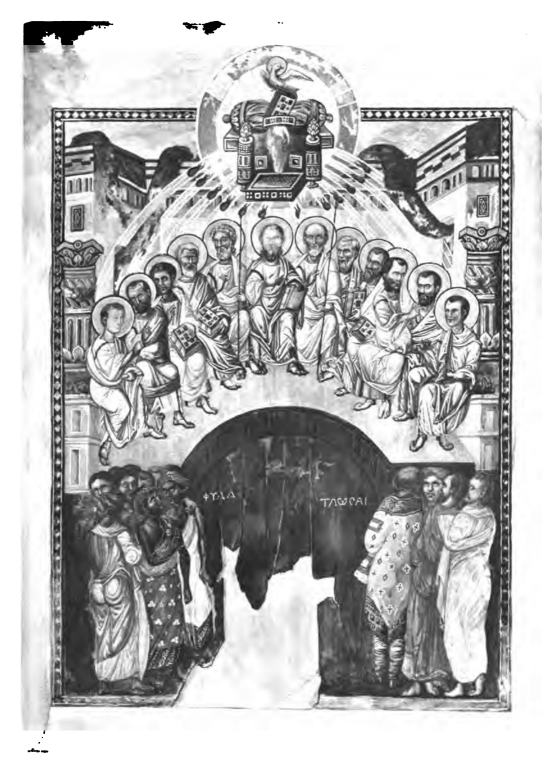
Продовжи Григор ( ! Нарижъ.



Фототилия Шерера Настолить и Пов Москов.

Проповѣди Григорія Назіанзина. Парижъ.

Digitized by Google



Фототилия Шерега Набтольцый В вы Москви.

Проповѣди Григорія Назіанзина. Парижъ.



Фотогили Шерура Вомольна и Вора Молья з

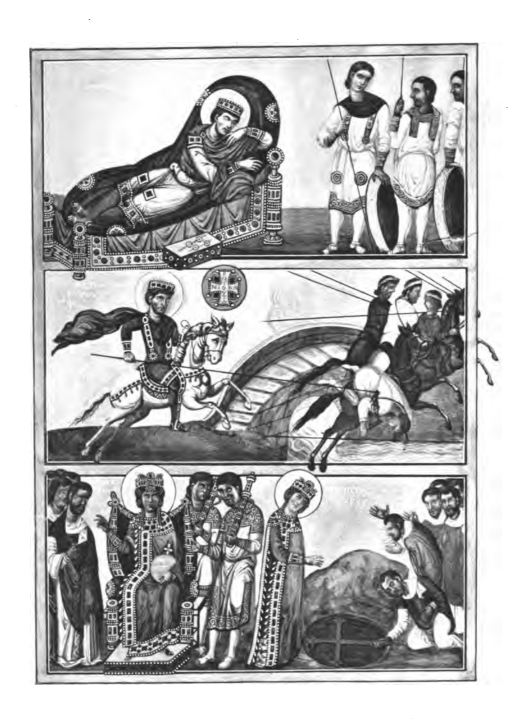
Проповѣди Григорія Назіанзина. Парижъ.



केंग्रा प्रमान प्रिश्नम् र मेंग्रा अध्ययक्षी कर Makes

Пропов'єди Григорія Назіанзина. Парижъ.

Then I have



Фолотника Шереја Вобральска Ково Москва

Проповѣди Григорія Назіанзина. Парижъ.

A 14962 = 5,-

Digitized by Google



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.